

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







ga 8264 22 Digitized by Google

30-H-n.826H

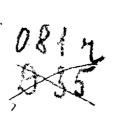
B-8-Fift.



FLC 73.806

# DELICIAE ERVDITORYM.

J



р. Р. П. м. м. н.

۲. ÷

## DELICIAE

## ERVDITORVM

SEV 23.806

V E T E R V M

ΑΝΕΚΔΟΤΩΝ

OPVSCVLORVM

COLLECTANEA

IO. LAMIST

Collegit, illustravit, edidiç.



FLORENTIAE. MDCCXXXIX. Ex Typographio PETR. CAIET. VIVIANII Ad Infigne D. THOMAE AQVINATIS.

Cum adprebatione .

# MICHAELIS GLYCAE E P I S T O L A R V M PARS SECVNDA.

Digitized by Google

NOBILISSIMO ET CLARISSIMO VIRO VIRO VINCENTIO MAR. RICCARDIO PATRICIO FLORENTINO CLANNIS ET RVPIS ALTAE MARCHIONI SEN A TORI SACRAE D. STEPHANI MILITIAE EQVITI SERENISSIMI MAGNI ETRVRIAE DVCIS GAZOPHYLACI DOMINO IN PRIMIS HONORANDO. I O. L A M I V S DEDICO CONSECROQUE.



telam Tuam, SE-NATOR AMPLISSIME, haec Michaelis Glycae Epistolarum pars

₩ 3

fe-

Raefidium & tu-



fecunda implorat, ut a lividorum obtrectationibus fecura in vulgus prodeat. Erquidem fore confidie ut Tuo valido patrocinio eam tuearis, & quia Tua prope est, quum ex Codice MS. Tuae locupletiffimae Bibliothecae proferatur; & quia - favore simili primam Partem, germanam, ut ita dicam, suam, Illustrillimus frater Tuus BERNAR-DINUS amplexus est. Aemula in vobis ad optima & praestantissima quaeque capessenda virtus est, paribulque vos stimulis incitat, ita ut eadem Vos iam laus, & gloria, praeter vetustam & praesignem generis nobilitatem, supra alips plurimos extollat atque efferat. Graecae quidem Epistolae funt, & a Graeco homine, feriptae; additae insuper Epistolae

aliae

ellae pariter Graecae, & a Marino Margunio Cytherorum Epikopo proximioribus temporibus exaratae ; duobus Helladis Auctoribus, qui ambo, oui fallor, milerae florentiffimi quondam. Imperii defolationis ; & captivitatis, partes fuere. Quam bene Tuam hi protectionem flagitantes ad TE confugiunt, qui acerbos aliorum casus milerari soles, cunctilque ita succurrere, ut inopum, & laevitiem fortunae experientium mortalium, pater lam effe videaris. Quin, quum maximam Europae partem peragrans, multorum hominum mores & urbes videris, inklicem Græciam, quum TIBI opportuna von esset, praeteriistis & recto quidem : sed tamen non adeo eius ruinae despiciendae,

\* 4

ż

ųt,

THI

ut faltem quae litterae, quae stu--dia, ibidem supersuerint, vel ex chifce fpeciminibus cognoscere -TIBI iniucundum futurum fit. Quid quod & aliqualem. huiufmodi cupidinem TE incessere oftendis, quum vim Itinerariorum eruditorum ingentem TIBI comparaveris, & iis privatam Tuam Bibliothecam. instruxeris; quorum quidem plurimi & Graeciam. describunt, . & eius incolarum conditionen ; mores ; studia; & ritus, edisserunt. Quid quod & meam quamdam Dilsertationem -volumen that continet ; quate adversusi Philosophos de carnis refurrectione dogma loculente Aabiliterque confirmo ; & Th Burneti Hetherodoxi hominis circa idem placitum deliramenta

con-

confutans exfibilo, & Catholicae sapientiae decreta tueor atque defendo? Quis autem ignorat quam Tv sis avitae & Orthodoxae religionis tenacissimus, eamque exstantem semper, ac de erroribus qui buscumque triumphantem subspicere gaudeas; quod etiam in caulsa fuilse scio, cur me potissimum pro Sancta Dei Ecclesia contra eius omnes inimicos pro virili dimicantem, ad Tuae Bibliothecae custodiam inter multos elegeris. Infuper vero ita speata est tua comitas incredibilis, & fingularis humanitas, ut hoc qualecumque munusculum AMPLI-TUDO TUA aspernari non possit, meae quidem venerationis indicium, monumentum vero benignitatis Tuae, qua Nomen Tuum

im-

immortale huic volumini decorando praefigi paffus es. Vale, VIR NOBILISSIME, & diuturna tuaincolumitate nostras spes amplius erige, & litteris bonisque artibus progressus admirabiles pollicere. Dabam Florentiae Idibus Novemb. Anno MDCCXXXIX.



CAN-

Digitized by Google



## CANDIDO LECTORI

IO. LAMIVS S. D.





N alias quinque Michaelis Glycae Epistolas, sen Dissertationes, in vulgus prodimus, nunc primum omnes, decima excepta, quam quidem Bonay, Vulcanius in Scholiis ad

Cyrillum Alexandrinum contra Anthropomorphitas, Latina sua interpretatione addita, elim publici iuris fecit, licet initio & medio mutilam, quae nos ei ex Codice Riccardiano restituimus. In Praefatione quidem, quam primae barum Epistolarum a me editarum partis praesixi, adserui Michaelem Glycam Siculum suisse, codicum, quos doctissimus Phil. Labbeus consuluerat, sidem sequutus; sed quum modo videam eruditissimum virum 10. Boivinum

4

num docere pro Sineriorov legendum Sinudeώτου, sive Sinuditou, quod boc illius nomen apud Nicetam occurrat; adeoque Glycam nofrum Byzantinum fuisse adfirmare ; beie id monendum cen [ui, fed ut & monerem Boevinum probabiliter falli, dum credit Glycam nostrum a Niceta Choniate, qui anno MCCIV. florebat, memorari potuisse; quum exploratae prope fidei fit, contra quam Vossius, & Labbeus, & Caveus, & Fabricius, senserint, Michaelem Glycam, medio circiter quinciodecimo faeculo, claruisse; quod & in alia Praefatione observavimus. Quis enim communi sensu praeditus dicere queat Michaelem Glycam, fi faeculo XII. nt illi putant, vixisset, Epistolas XXXV. XXXVI & XLI. τῷ πακσεβάσω σεβάσω κυρῶ κωνσαντίνω τῷ παλαωλόγω Augustissimo Imperatori Domino Constantino Palaeologo, qui demum anno MCCCCXLV111. regnare coepit, scribere potuisse ? Quin ea, quae habet Nicetas Libro II. & IV. de Michaelt Sicydite Mago & facinorofo bomine, minur quomodo Boevinus de Michaele Glyca intelligere potuerit, guum, vel Glycae Annales. evolvas, vel eius Epistolas perlegas, nibil aliud ex is exstet nist quaedan pietas, & facrarum litterarum studium, divivorumque Patrum ampla cognitio; & multo magis miror in eius sententiam tam facile ivisse doctissimum Io. Alb. Fabricium Tom. X. Biblioth. Graec. pag.

pag. 228. & 545. Non ignoro a quibusdam obiectum iri nos certo non scire, an illae omnes Epistolae Michaelis nostri sint. At certe Zonarae, cui quidam Codices tribuunt, effe zon poffunt illae, quae Constantino Palaeologo scribuntur. Zonarae enim aetas repugnat. Sed quaedam alterius aliculus effe non poterunt? Argumenta ut id evincatur adferre necesse eft . ProGlyca flat Codicum MSS. inscriptio; flat quod illarum Epistolarum plures eins quoque Annalibus totidem verbis insertae sunt ; stat idem filus, cadem scriptionis materies, cadem dispositionis, & ratiocinationis, methodus. Quae quidem omnia simul collecta & expensa pracualere videntur iciunae illi dubitationi: Quid fi Epistolae miscellae sunt? Quod si Glycae distio elegans & florida est, non-ideo saeculo XV. minus congruit, quo exploratum babemus , Pletbones , Bessariones , Trapezuntios, Gazas, Argyropylos, Lasca-res, Chalcocondylas, Musuros, & Graecos alios sexcentos disertissimos, omnes eloquentiae ornatus, & dictionis phaleras, copiamque uberem, in suis instructissions commentariis & e-pistolis exbibuiss. Quid autem babent alii de Glycae actate aliter sentientes, quo suam opi-nionem fulciant? Illud unum nimis incertum & fallax, Glycam Suos Annales ad Saecu-um XII. santum deduxisse. Multa in caussa effe potnere, enr ulterius Annales Glycas non proproduceres, us alibi observavimus j is lecto-rem exemplis obruere possen, nifi brevisati confulerem, corum, qui licet ferius vixerint, susceptas tamen bistorias ad suamusque attatem non deduxerunt. Et bace quidem, conie-Eturis probabilioribus indulgens ; quum tamen plurimi faciam de Glycae actate dubitationem, qua vir doctiffimus acque ac amiciffimus se in ea traducit ambiguum. Non tamen " Boevini sententialonge recesserim in eo, quod Glycam Byzantinum putet ; a me enim iam animadver lum fuit Glycetarum familiam etiam Conftantinopoli fuiffe, & leannem Glycyn, seu Glycan, ut Dufremius adpellat, Patriarcham CP., clarniffe anno MCCCXVI. Item Daniel Glycys, unus eft ex iis, ad quos Georgins, Jeu Gregorius Cyprius Patriarcha CP. qui anno MCCLXXXIII. florebat, scribit, ut apud L. Allatium De Georgiis videre off, & ex eadem forte familia ac Ioannes fuit . At non repugnat Glycam nostrum origine Constantinopolitanum fuiffe, incolatu vero Siculum, praecipue si Monachus crat, at Fabricius arbitratur. Patet enim Siciliam, & Calabriam Graecis Bafilianorum Monachorum Coenobiis refertas fuisse, & in iis non Itali tantum, sed & Gracci ipsi ( quamquam Sici-lia olim & Calabria, quae Magna Graccia quoque dicta est, Graecissantes provinciae e-rant ) philosophiam Christianam profitebantur. RoRochus Pyrthus in Saat Siciliae Sacrae Libro IV. triginta Basilianorum Coenobia in Sicilia exfiftentia recenset, atque describit, quorum plurima sub Constantino Copronymo excisata fuisse videntur, quum soilicet ille impius Imperator edicto promulgato vetuerat effe Monachos in Oriente. Tune enim ingens Monachorum Ori cutalium multitudo (e se in urbem, & Isaliam infudit, quorum quum Graeca linsun effet peculiaris, cosdem in Monasteriis collocatos voluit Paulus Papa 1. ca praestare, quae consucuiffent in Monasteriis Orientis, & pfalmorum cantus, aliaque officia Ecclesiaftica fua ipforum lingua absolvere, ut scribit Baronius, Annalium parens eminentifimus . Quod quidem succedentibus temporibus usque ad suam nesatem, boc eft, ufque ad annum MDCXL. & quod excurrit, fervatam effe testatur Rochus Pyrrhus, Netini Coenobii Bafiliani Abbas , laudatus Notit I. Libri IV. cum quo nescio quomodo conciliare praestantissimum Mon-temfalconium, qui Cap. XV. Disrii Italici feribir, in Calabria, & aliis Neapelitani regmi regionibus , ntque in Sicilia , Linguae Graeen in Ecclefiasticis Officiis usum fuisse, donec Sixens IV. vetuit, ne quis nis Latine divina efficies persolveret; nisi dicamus Sixti IV edi-tum ad Monachos etiam Basilianos extension non fuiffe; fed samam Clericos Saeculares, aliefant aliorum ordinum Monachos respeciste. Et

Et quidem Io. Mobillonius Itinere Italico tradit Monachos Coenobii Cryptae Ferratae duodecimo ab Vrbe lapide distantis, Missanz -Graece celebrare, sed Romano risui prorfus ac comodatam. Iam vero, quum baes ita se ba-beant, quis non videat facilem & non ingra--tum Graecis ad bacc Sicula Coenobia transitums fuisse, multosque illorum in ca Insula austeriorem vitam sumto sacro schemate profiteri potnisfe; corumque unum Michaelem Glycam forte fuisse? Quisenim ignorat laudatam Baronium tradere sub Leone quoque Armenio Imperatora facrarum imaginum boste, ortbodoxos Monachos Constantinopoli, & ex aliis Orientis partibus exactos & extorres in Italiam, & Romam confugiffe? Sed exemplis etiam id con-. firmare proclive eft, ex ea circiter actate, ac deinceps, petitis, qua Glycam vixisfe veroquamfimillime credimus. Écce Beffarion Cardinalis, patria Trapezuntius, anno MCCCG XLV I. ac deinceps, Archimandrita erat. Monasterii Santti Salvatoris Linguae Phari Mes-Sanae; & Monasterii SS. Petri & Pauli de Agro, & Sancti Philippi Maioris, & San-Sti Angeli de Brolo, quum insuper esset prote-Hor universi Ordinis Basiliani, at Pyrshus citatus memoriae prodidit. Anno MDLI. Anatolius Constantinopolitanus Monachus, una sum Monacho pariter Gracco Basiliano Dan vide,

vid, & Presbytero quodam Societatis Iesu, in Sicilia Diploma Rogerii Regis anno MCX LV. concessum, quo Rex confirmat Atbanasi-am Hieromonachum, secundum Abbatem Coembii S. Philippi Maioris, describit, quod in libros Regiae Cancellariae transfertur Immo non dubitandum Linguae Graecae Praecepiores aliquos in memoratis Monasteriis per ca tempora esse, praesertim quum in Sicilia, & Calabria, Italica lingua paffim invaluisset, & maior Monachorum numerus tunc temporis Italus fuisset; ut Graecis litteris animo comprebensis Monachi Graeca Lingua de more Ecclefiastica officia perficerent. Ex bis esse pomit Michael Glycas, qui in Codice Riccardiano ideo forte Grammaticus dicitur 👘 certe buinsmodi Praeceptores necessarios fuiss evincit etiam id , quod deinde consequutum est, Anno videlicet MCCCCLXI Senatum Me(fanensem a Pio II Pont. Max petiisse, & obtinuisse, ut Gymnasia Graeca Messanae pro Monachis Graccis, seu Calogeris, constituta Pracceptori annua mercede aureorum LXXX. de camera, solvenda a Monasteriis Basilianis, erigerentur ; quod exsequationi mandandum\_ Bestarion Órdinis Protector litteris Romac anno insequenti datis edixit, Atbanasio Episcopo Hieracenfi, & quibusdam Abbatibus , jeribens. Hinc Constantinus Lascaris CP ex litteris Protofleris Ordinis datis Romae pridie Ídus **₩**†

XVIII

Idus Decembris MCCCCLXVII. cum mercede annua scutatorum LXXX. quae solvere tenerentur Monasteria Graeca Siciliae, docendae linguae Graecae praeficitur. Anno MCC CCLXXVIII. Constantinus Lascaris adbuc in Sicilia docebat, & boc anno, iussu Aegidii Romani Abbatis Monasterii SS. Petri & Pauli de Agro, e Graeco in Latinum convertit primaevum Diploma fundationis & dotationis illius Coenobii datum Anno mundi 6625.. indictione 9. Anno pariser MCCCCXCIX idem Lascaris Latine reddidit Graecum Diploma Rogerii Comitis, quo is testatur parta de Saracenis victoria Templum & Coenobium San-Stae Mariae de Mili aedificasse, & ei Michaelem Abhatem praefecisse, datum anno Mundi 6600., die X. Decembris Indictione XIV. Christi MXCII. Sed vix dubitare possum, quin bic ipse Lascaris & ante bacc tempora in Sicilia, & Calabria versatus sit, quum videam eum Librum De Calabris, & Siculis Scriptoribus exarasse, & Alpbonso Neapoleos Regi, qui. anno 1458. naturae concessit nuncupavisse; qui liber babetur apud Fabricium Tom XIV. Bibliothecae Graecae. Atque baec quoad Glycae. actatem & patriam dicta fint . Nunc , aliam. Praefationem etiam in boc suppleturi, memorabimus Michaelis Glycae De Poenitentia. Salomonis tractatum, unum illorum Opusculorum fuiss, quod Allatius Libro IV. fuo-THM

rum Symmiaton inserere meditabatur, ut apud Fabricium laudatum citato Tomo videre est; qui forte nil aliud est, quam una ex Glycae Epistolis. Insuper monemus Graecum Annalium Glycae Codicem MS. in Bibliotheca Saibantis Veronae adservari, ut prodit in sua Verona illustrata Vir doctrinae & eruditionis immensae Scipio Masseius Marchio. Iuvat stiam beic adponere nomina corum, ad quos Glycas scribit: Sunt autem:

Andropulus Palacologus τῷ μεγαλοδοξοπίτω χυρῷ Ανδροπόυλω τῷ παλαιολόγω.

Alypiuse yn Aersoc sive inclusus. 20 38 44. Constantinus Palaeologus 35. 36. 41.

Esaias Monachus 8 9 10 13. 14. 15. 16. 17. 46. 50. Monachus & Domesticus 18. 19. 22.

Gregorius Acropolites 11. 12.

De dicto Gregorii Nazianzeni, qui diem τῶν φώτων dixit λαμπροτέραν felto Nativitatis Christi, quod Chrysostomo est ceterorum festorum Metropolis 43.

Ioannes Aspiota, Monachus 5 6 7.

Ioannes Dux, τώ μεγαλοδοξοτάτω μεγάλφ έταιράρχη χυρώ ιωάννη τω Δούκη.

Ioannes Sinaita, Monachus Stylita 1.

De Manuelis Comneni Imperatoris edi-Ho circa Astrologiam & divinationem 39 40.

Maximus Smeniota, seu Asmeniota 2.3. 4.27.28.

# 1 2

Mc-

Meletius Critopulus 45.

Nicepborus Sinaita τώ οἰχειοτάτω ἀνθρώπωτε χραταιέ ngi άγίου ήμων αὐθέντε ngi βa. σιλέως κυρώ Νικεφόρω τώ σιναίτη 24. 25. 26.

Nilus Monachus. 47. 48. 49.

Onufrius Monachus 23, 29. 30. 31. 32. 33. 34. 42.

Stephanns Monachus. 37.

De Tropario Theodori Studitae, & cins dicto quodam 24.

Quae omnes Epistolae inxta Fabricium ita digestae numerum L. explent, quot ille credit a Lambecio recenseri: sed multo plures ille memorat, & ad numerum LXIV. adscendere adfirmat, ut iam in prima Praefatione animadverti Quin ipse Fabricius observat Parisiis in Bibliotbeca Regia Epistolas XCII. Michaelis Glycae MSS. adfervari ; ipfe vero addiderim Glycae Epistolarum Codisem\_ manu exaratum, qui in Augustana Bibliotbeca exstat, & cuins alibi mentionem fecimus, mibi missum & commodatum iri, st velim, ut omnes describam, spem fecisse Vir Clarifimns Iac. Brukerus Augustanus, Caufbyrensis Minister & Scholarcha doctrina iuxta ac humanitate praecellens; quem quidem nendum Senatum illum amplissimum petii, quod omnes illae bis Deliciarum mearum angustiis comprehendi non pofsint, ut materiarum varietas in iis promissa servetur. Memorabile & infigne exemplism, quod

quod multos patriae ingratos, litteris exitiales, sibique & suae famae inimicos, bomunciones, qui ad inutiles iam suas Bibliothecas viris doctis aditum praecludere substinent, merito pudore (uffundat Epistolae V. Glycae, quas boc volumine publici iuris facio, partim Ioanni Aspiotae Monacho, partim Esaiae pariter Monacho, scribuntur. Quis sit Ioannes ille Aspiotas ignoro prorsus. Idem proferrem de Monacho Esaia ; nisi Cas. Oudinus opinari videretur effe eumdem ac Esaiam illum, cuius Epistolam contra Nicolaum Sclengiam, De Processione Spiritus San&i, producit Allatius Tom. I Graeciae Orthodoxae; & qui anno MCCCCXXX. probabiliter florebat, ut obfervant Wartonus, & Fabricius. Hic Esaias adpellatur etiam Monachus & Domesticus, ut iam innuimus.

Et base quidem de Michaele Glyca di-Ela sufficiant. Jam cur post Glycae Epistolam VII. meam proliziorem De refurre&ione carpis tractationem adversus Philosophos inseruevim caussa adferenda esset; fi minus ibidem pag. 94. expediissem : Cur autem in eadem Differtatione Th. Burnettum de resurrectione agentem confutandum susceptrim, initio ipso Capitis X. edixi; & nune addo me Charismata meliora aemulantem, quum vidissem eumdem de Visionis Dei beatificae dilatione delirantem luculentis commentariis editis a Viro clarissi-+++ 3 119

mo, & mibi amiciffimo Lud. Ant. Muratosio, confutatum fuisse, occultis stimulis actum, docti quidem, sed fanatici bominis errores quoad alind Christianae Sapientiae caput arguere , & exfibilare adgressum fuisse, breviter tamen & via compendiaria, quum amplioris Differtationis noffer bic libellus, qui multa alia complecti debebat, capax non effet. Aliud quoque in caussa fuit, cur id facerem, & quidem violentius, & pluris aestimandum; ortbodoxae (cilicet religionis amor, & castorum\_ Romanae Ecclesiae placitorum mibi cognata unigenaque tenacitas, quae adeo luculenta ac Jplendida in omnibus meis operibus fulget, familiaribu(que (ermonibus emicat, attalparum & vespertilionum nostri saeculi quorumdam oculicaliginosi eius rutila coruscatione praestingantur, ita ut offendant in meridie, quod Propheta aiebat, tamquam in tenebris, nec lucem illam comprebendere valeant. Licet vero barum pecudum vellera, Libro De Eruditione Apostolorum in vulgus prodito, bene carminata dimiserim, forsitan olim alia ratione, & quidem efficaciori, cos refipiscere, & veritatem adgnoscere, cogam; nec cos galerus patulus, & pallium-amplum & laciniosum, a meae dexterae sulmine proteget . O infelicem nostram aetatem ! Non quod divina scriptura docet ; non quod Patrum traditio confirmat ; non quod credendum Ecclesia Romana proponit, apud bardos

Digitized by Google

dos illos, & facinorofos homines, fides & dogma Christianorum est; sed quidquid super-stitionis somniant, quidquid fabularum com-miniscuntur, quidquid ridiculi eructant aut pedunt, nisi credas, & amplectaris, bacreti-cus es, atheus es, eliminadus es. Sed le-pida capita, & daiµovioi, boc vel illud Pe-tri Sedes, Christianorum suprema Magistra, dogma Christianorum effe non adgnoscit; ergo quia Filiuccius boc personat; praedicat Tamburinus; Diana resolvit; Mastrius ingerit; aliique, magis portenta quam nomina, inculcant; nist firmiter credam, nist mordicus teneam, baereticus ero? Papae! An nescitis fidem Cbristianam esse individuam? & aeque ab ea discedere, qui plus credit, quam qui minus? Nec minui, nec ampliari potest : una est, individua est. Vos baeretici estis, qui saepe ea tamquam de fide credenda proponitis, quae santta Ecclesia non docet; & veram. Cbristianam sidem interpolatis, at que corrumpi-tis. Nos quidem veri Cbristiani sumus, & veri spiritu Israelitae Aegyptum Idololatram, & superstitiosam, aversamur. Criminamini, maledictis proscindite, persequimini, occidite etiam, nunquam obtinebitis ut nos vobiscum crocodilum adoremus, ibin paveamus, cercopithecis advolvamur. Itaque ut magis atque magis in dies spectatam pictatem nostram, & puram castamque religionem adprobemus, & \* 14 ∫anSanctae Matris Ecclesiae Romanae dilectionens promercamur, bacreticum Burnetum quoad resurrectionis doctrinam consutavimus. Sed quid de Epistolis Maximi Mar-

gunii additis dicam? Nonne Margunius schismaticus Graecus & baereticus fuit, & insignis Romanae Ecclesiae bostis? Cur igitur cius scripta produco? Produco, quia Ecclesia Romana & bostium suorum scriptis opus babet, ut confutet & arguat errores, atque ita in regiam viam cos, qui per baeres, alque ita in regiam viam cos, qui per baeresum di-vortia aberraverant, reducat; & bac quo-que ratione, benignam, ac veram se matrem ostendat. Produco quia Ecclesia Romana bo-stiam suorum scriptis utitur, velnt industria apis, quae ex thymo amaro mel dulce ac suawe colligit, ut ex iis ipsis suorum placitorum weritatem adstruat adversus alios inimicos suos; atque ita Israel vendicatis sibi Aegypti auro, & divitiis, veritatem adsertam in suos us inste convertat, quam illa iniuste possidebat. Id quod factum etiamest a Scip. Maffeio (qualis & quantus vir Deus bone!) in docta illa Epistola, quam contra Pfaffum ad Abbatem Bacchinium scripfit, & in qua Ecclefiae rem producta etiam Marguni Epistola fulcire non dubitavit Produco quidem & Glycae Schismatico Schismaticum alium apte coniungo; ut quantum bisce litteris Ecclesiae minume nocent ; tantum sua eruditione rerum Ecclesiasticarum studios iuvenes

invent atque delectent. Sed licet Margunius schismaticus fuerit, nibil bae illius Epistolae erraticum continent; imo multa e contra babent moribus formandis utilia, atque animis erudiendis opportuna.

Maximi Margunii actatem Epistolae eius indicant ; prima enim barum data est anno MDLXXXIV. Secunda anno MDL XXXVII. Tertia, & quarta anno MDXC. Quinta, sexta, & septima, & quartadecima, insequenti. Octava vero, & nona cum quintadecima MDXCII. quo anno quoque scripta est Epistola Patriarchae C. P. ad ipsum Margunium, quae ante Margunii Epistolam XV. collocata est. Decima autem MDCI. usque ad sersiamdecimam. Ex Epistola Margunii, quam V. Cl. Moffeius edidit, patet Margunium anno MDL XXIII. nondum Monachum fuisse, guemadmodum ex aliis tribus eiusdem Epistolis codem anno Patavii datis, quae MSS. apud me exstant. Item anno MDLXXV nondum Monachi babitum induerat, ut liquet ex Epistola MS. data boc anno Patavii, guam pariter ipse possideo. Ex prima carum Marguni Epifolarum quas prodo , & aliis MSS conftat cum anno MDLXXXIV. merum Hieromonac bum fuisse. Sed ex Epistola inedita in Creta scripta comprebenditur, etiam anno MDLXXVIII. iam Monachum fuisse. Ergo inter annum. MD \* 1 5

MDLXXIII&MDLXXVIII.Monachum professis fuerit. Anno vero MDLXXXVII. fuisse iam Cytherorum Episcopum ex secunda Epistola patet. Ex Epistolis vero MSS colligitur anno pariter MDLXXXV. Episcopum Cytherorum fuisse, quando ita in illis se inscribit ; quare corrigendus est Nicol. Comnenus Papadopulus, qui in Historia Gymnasii Patavini scribit Maximum nostrum anno MDL XXXIX. Cytherorum Episcopum creatum fuisse ; corrigendus quoque Fabricius qui Vol. X. Biblioth. Graecae pag. 537. ait Margu-nium post annum MDLXXIV. Cytherorum Episcopum sedisse; quum post MDLXXXIV. boc est, sequenti, dicere debuisset; cuius tamen vestigiis insistit etiam Iac. Brukerus, vir doctissimus, in Dissertatione Epistolica De meritis in rem litterariam, praecipue, Graecam, David. Hoefchelii; in qua & mei pro sua in me benevolentia mentionem facit. Castigandus insuper Car. Ducangius vir erudi-tissimus, qui Margunium anno MD. vixisse tradit, & a Maximo Cytherensi Episcopo, qui anno MDC. scripserit, perperam distin-guit; ob quam distinctionem etiam Fabricius πολυμαθές απος a clarissimo Maffeio notatur. Nec ab errore immunis est Caveus, qui Differtatione II.De libris Ecclefiasticis Graecorum fcribit anno MDXXIX. Menologium Graecorum ex Menacis erutum, & in linguam Graccam

eano vernaculam a Maximo Margunio Cysbe-vorum Episcopo versum Venetiis editum fuisse apud Pinellum Typographum; O ibidem am-nino rescribendum est MDCXXIX. uti tradit & Fabricius Tom. IX. Biblioth. Graecae. Quum bacc generaliter dicta fint, ad magis particularia veniamus. Maximus Margunius natus est in insula Creta; atque urbe cognomine. Mercatoris filius Venetias cum patre venit anno circiter MDXLVII. ut ipse indicat in Notis ad Nomocanonem ad Can. III. Chalced. A patre Patavium millus quadrieusio Latinas litteras ac Philosophiam, auditis claris Professoribus, didicit; Theologiam quaque Scoti, ut ipse scribit Epistola ad Georgium Lombardum Cretensem , cuius, & Barocii itidem Cretensis, cliens & contubernalis fuit. Forte boc tempore libellum De tradi-tionibus Ecclefiae scripserit, quum eius adhuc invenis opus sit, ut Comnenus tradit; & corte quum Patavii primum effet tunc annos XXV. circiter natus fuisse videtur. Reversus Venetias tunc quum indictum est laurea donandis iusiurandum & professio fidei Catholicae formula Pii IV. ibi mortuo patre er bereditate dives Graecam Typographiam aperuit; anultaque edidit; donec incendio, quo D. An-tonii templum & celebris ibi MSS. Graecorum hibliotheca conflagravit, eius quoque proxima Typographia confumta est, ut ipse Dav. # † 6 Hoc-

#### XXVIII

Hoeschelio scribit. Quo autem anno Venetias perrexerit, ignoro; exploratum tamen babeo ex Epistolis, ut innui, anno MDLXXIII. & MDLXXV. Patavii fuiffe Tunc inops ipfe effectus in Greciam reversus eft; quod quidem, ut vidimus, post annum MDLXXV. contigit, & ad res sacras animum advertens, Monasticum babitum sumst , & Maximus adpellatus est . Antea enim Michael vocabatur, si Nic. Comneno Papadopulo, qui certe fallitur, credimus; si vero Viris doctissimis Scip. Masseio, & Io. Alb. Fa-bricio, sidem babemus, Manuel, evincen-tibus id Epistolis eiusdem sub boc nomine datis Patavii anno MDLXXIII. & MD LXXV. ad Gabrielem Philadelphiensem ; & Epistola Murtinii Crusii ad Manuelem Margunium, quae in Turco Graecia babetur. Video ab iisdem numquam fine laude loquendis Maffeio & Fabricio observari, moris effe apud Graecos, quando ad Episcopatum evebuntur, nomen suum alio nomine, quod ab eadem littera incipiat, mutare; quod quidem exploratae fidei est: sed Margunius noster prins Manuelis nomen posteriore Maximi, quum Monachum professest, mutavit; id quod patet ex E-pistolis ab co scriptis Gabrieli Severo ab anno MDLXXVIII. usque ad annum MDL XXXIV. in quibus Μάξιμος ελάχισος ερομό-ταχος ό μαργούνιος, Et quidem Leo Allatius

tius Lib. De Georgiis observat, nomina a Graecis mutari solita etiam guum Monasticum babitum sumunt In patria, S. Catharinac coenobium, quod Montis Sinai Metocbium adpellatur, incoluit, & ibi eo adpulit animum, ut rationem aliquam inveniret, qua Orientalis & Occidentalis Ecclesiae dissidium componeret ; & in eum finem scripfit orationes seu libros de Processione Spiritus Sancti, quibus id, quod parti utrique satisfaceret, confituere conatus est. His libris instructus Romam venit sub extremos Gregorii XIII. Pontificatus annos, a quo etiam alimenta suscepit; quique negotium examinandum, absolvendumque commifit tribus Cardinalibus, Iulio Antonio Sanctorio scilicet, Vincentio Lauro, Augufino Valerio. Pertracta res est ad Sixti V. Pontificatum, quo iubente, quum Margunii fides sublesta videretur, indictum Margunio ante omnia, ut ortbodoxam fidei confessionem coram Fidei Quaesitoribus ederet; sin minus in custodiam conficeretur; & bonorariis ad ali-menta stipendiis, quae Gregorius XIII. lar-gitus fuerat, privatus est. Hisce rebus Margunius irritatus, Roma fuga evasit, & per ingentia pericula elapsus, ut ipse Libro ad-versus Franciscanos refert, Venetias remeavit, barba deposita, ne adgnosceretur, sta-timque navigavit in Graeciam. Si verum est qued Fabricius tradit, Margunium etiam Pilis.

Pifis, & Parifiis versatum effe, oportet ut id contigerit antequam Romam proficificeretur ; & forte etiam antequam in Graeciam primum reverteretur Moratus autem in Melo in (ula, donec genae iterum fruticarent, Constantinopolin abiit. Ibi rebus Venetis maxime profuit, ac Legato Reipublicae gratifimus fuit. Quamobrem, quum in familiaritatem inrepfiss Icremiae II. Pontificis Byzantini, illi per ea temporautilis fuit, ut ex eins Libro De Moribus barbarorum &c. intelligere est, cum in iis, quae adversus Latinos scripfit, tum in illis quae ad Tubingenses respondit ; quare ad in-Julas Cysbereas provectus est anno, ut diximus MDLXXXV. Cythereas, inquam, non in Cypro, ut perperam Fabricius tradit, sed Cytherorum insulae Maleae adiacentis, ut in eius Epitaphio legitur. In otio eius insulae multa composuit: quaniquam anno 1590 1591.6 1592. Venetiis & Patavii versatus est, fugere coactus; uti & 1601. Fuit & perelegans Poeta, Cultumque eius industriae Graecia debet, cuius Patres aliquot & Scriptores MSS. aut ipse cudit typis in Miscellaneis, aut aliis cudendos commisit, praesertim Dav Hoeschelio, quocum perpesuum & familiare babuit listerarum commercium, ut comprebendimus ex Epistola VII. XII. & XIII. ad eundem Hoeschelium, qui anno MDXCII Hymnos novem Anacreonticos Maximi nostri Graece Lugduni Basava rum

rum edidit ; docetque praeter Comnenum. Iac. Brukerus V. C. Item Demetrius Procopius tradit eum Cyrilli Lucaris Cretenfis, Patriarchae deinde Constantinopolitani, praeceptorem fuisse. Eius quoque discipulus fuit Metrophanes Critopulus, Hieromonachus & Patriarchalis CP. Protosyncellus, deinde Patriarcha Alexandrinus, quem Nic. Commenus Graecum Lutberanum adpellat. Par quidem discipulorum, bi sunt, qui Calvinismi & Lutheranismi professione, plus dedecoris, quam laudis, Praeceptori attulerunt. Obiit Margunius in Patria Creta, quo senex secesserat, anno MDC 11. prope octogenarius, conditusque lest in templo Deiparae Trimartyros, ubi eins tumulus bis lambicis notabatur.

> Ού μαργος ένθάδ υπνον υςαπν δρέπει Α'νήρ δε θείος σωφροσύνης έμπλεος Προςάτης άριςος της προς μαλέα Νήσου χυθήρων μάζιμος μαργούνιος Ε'ών θεοπνεύςων μέγα μευσάων χλέος Γόνος δε χρητών, ήδ' έλαρ της πίσεως. Non hic flupidus aliquis fomnum ultimum carpit;

> Sed vir divinus prudentiae plenus, Et praeful optimus, eius, quae ad Maleam iacet,

> Infulae Cytherorum, Maximus Margunius.

Divi-

XXXII

Divinitus adflatarum magna Mufarum gloria,

At foboles Cretensium, & propugnaculum fidei.

Laus, qua Margunium ornat Demetrius Procopius, est quae sequitur: Máziµoç ó µapyznoç avnip o oqoiç ngi xara rniv SúpaSev maideian rwv iepwv ypaqwv, ngi rniç exxinoiasixniç isopiaç eumenpoç, dóxiµoç ngi ioyoypziqoç ngi mointniç Gc. Maximus Margunius vir dodus etiam exteriores litteras, nec minus Scripturae Sacrae, & Historiae Ecclesiasticae peritus, & profa valens & versu, &c. Iacobus autem Brukerus; saepius a me citatus, non dubitat Margunium inter viros in Graecis litteris principes recensere. Quod si Nic. Comnenus eum acrius ob errores contra Romanam Ecclessiam exagitat in Praenotionibus Mystagocicis, dostrinam tamen illius, & euditionem, eligantiamque, non dissitetur in Historia Gymnasti Patavini.

Multa scripsit Margunis, de quibus ita idem Demetrius Procopius: τών συγγραμμάτων αυτώ ταμέν τύποις έποθέδοται, τα δέ σώζεται έν χειρόγράζοις σχεδίοις τουτώ αι πρός τών Λέκαριν έπιςολαί, και αι αποκρίσεις αυτώ σώζονται χειρόγραφοι έν τη πληρες άτη βιβλιοθήκη τω ύψηλοτάτω, και σοφωτάτω ήγεμόνος πάσης Ουγγροβλαχίας κυρίω κυρίου Ιωάννω Νικολάω Αλεξάνδρω Μαυροκορδάτω έν Κων-

### XXXIII

Korsarrire zoher. Ex scriptis ipsus, typis alia expressa funt, alia in manu exaratis chartis adservantur. Huius exstant ad Lucarim epistolae, & ad has responsiones, quae adservantur manuscriptae Constantinopoli in locupletissima Bibliotheca celusfimi atque fapientissimi Ducis Hungaro-Walachiae Domini Domini Ioannis Nicolai Alexandri F. Maurocordati.

Scripta vero eius bacc esse feruntur. Menologium, & Synaxaria Nicepbori Callifi in Linguam Graccam vernaculam conversa. Hacc non eadem esse videntur ac Sanctorum Visae ab eodem Margunio Graecobarbare redditae, de quibus Fabricius. Caveus.

Epistolae ad Cyrillum Lucarim. Demotrius Procopius.

Notae ad Metapbrastae Vitas, quae a Nic. Comneno in Praenotionibus Mystagogicis citantur, qui etiam adlegat eiusdem

Νέον λειμωνάριου

Panegyricus le Cantacuzeni in D. Basilium Latine versus. Fabricius.

Canones Apostolorum, Conciliorum, & Patrum, Graecobarbare redditi cum scholiis. Fabricius.

Ioannis Climaci scala scholiis illustrata. Fabricius.

Antirrbetici II. contra Andream Coloffensem pro Marco Epbesio. Fabricius. LibelLibellus De traditionibus Ecclesiae. Fabricius.

De Ecclesiasticis Dogmatibus. Idem.

Dialogus Graeci cum Latino De proceffione Spiritus Sancti editus Londini anno 1624. qui oppugnatur ab Allatio, & Margunii effenegatur. Fabricius.

Orationes III. seu Libri De Processione Spiritus Sancti. Comnenus.

Disputatio contra Georgium Metochitam. Fabricius.

Adagia antiqua. Fabricius.

Historia Synodica. Fabricius.

Hymni Anacreontici novem, qui leguntur in corpore Poetarum Graecorum, primum Graece ab Hoeschelio editi; & deinde Graece ac Latine a Conr. R ttershusio. Fabricius. Demetrius Procopius. Brukerus.

Carmina tria ab Hoeschelio pariter edita. Fabricius.

Sermones quadrogesimales. Fabricius.

Variae Epistolae ab Hoeschelio variis in locis, & ab Henr. Savilio vulgatae. Fabricius.

Homiliae multae vernacula lingua Graeca scriptae, babitaeque in Creta, & Coustantinopoli. Comnenus. Nescio an eaedem sint cum sermonibus Quadragesimalibus.

Hymni Anacreoniici LX praeter editos ab

XXXV

ab Hoefchelio, aliaque Poemata Iambica, & Heroica. Comnenus.

Liber adversus lesuitas. Idem.

Liber adversus Franciscanos. Idem.

Liber De moribus barbarorum, & Orien-

talis Ecclefiae Ortbodoxia. Idem.

Epicrises, seu Iudicia in Nomocanones. Idem.

Epistolae XVI. quarum XIII. nunc edinus : eae (criptae (unt,

Gabrielo Severo Archiepiscopo Philadelphiae I.

Hadriano Speirae. II.

Meletio Blasto III. IV V. VI. VII. VIII IX. X. XI. XII. XIII.

Philippo Siminelo. XIV.

Ieremiae II. Patriarchae Constantinopolitani est XV.

Ieremiae II. Patriarchae & Synodo Conflantinopolitanae XV I.

Epistolae XIX. comprebensis etiam Epistola una Gabrielis Severi, & altera Dionysti Cateliani Monachi, qui post Margunium Cytherorum Episcopum fuisse videtur, & Hippolyti Episcopialia, ad Margunium, quae apud me MSS. exstant, olim publici iuris faciendae. Eae scriptae sunt omnes Gabrieli Severo, Hieromonacho, sex; Archiepiscopo Philadelpiae, aliae decem.

> Sed quinam in nostras manus bae Epistolae

folae wenerunt? Vir ingenio, dollrina, et bumanitate, praestantissimus, cuius, erga litterariam Remp merita laudem omnem excedunt . & maximum est Italiae nostrae decus & ornamentum, Scipio M ffeius Marchio Veronensis, eximiorum operum scriptione longe lateque celeberrimus, quum mea circa recentiorum Graecorum res & ecclesias studia intellexisset, ut pro sua singulari beneficentia mihi arduae rei difficultate laboranti opem ferret, rediens Roma in Patriam, & Florentia pertransiens, Codicem manu exaratum Epistolarum Graecarum a neoteris Graecis scriptarum mibi adtulit, cni et bae XIX. Margunii Epstolae insertae erant, illae vero XVI. diversa charta & scriptione adjunctae, mibique libentissime commodavit donec eas in meum usum transtulissem. Latinam interpretationem XIII modo editis non adieci, quod iniqua temporis (patia banc meam diligentiam excluserint ; eam tamen alio volumine quamprimum praestiturus sum. Harum omnium unam idem clarissimus Maffeius edidit Tomo XXVI. Diarii Veneti, ut diximus, Latina sua eleganti interpretatione adtexta ; & alterius locum producit in sua Verona illustrata, ubi'agit de Scriptoribus Veronenfibus, in Matthaco Giberto . Hac occasione cum viro doctif--fimo saepius conloquutus sum, & ex cius suavissima consuetudine multa bausi, eximia omnia, & rem litterariam, doctrinasque, illuftran.

strantia ad miraculum. Vt autem non ignoretur, quae Margunius Hoeschelio, aliisque viris doctis, Graeca sua, aliorumque monumenta suppeditavit, quatenus colligere potui, cabic commemorabo.

Hymni Anacreontici iam memorati, & Gregorii Nyffeni Opuscula V. manu exarata, quorum editoni inseruit Hoeschelius Margunii

Epistolas IV. Graece ad se scriptas. Brukerus. Fabricius.

Andronici Rhodii Peripatetici mepi ma-Swr libelli apographon. Praemittit Hoeschelius Margunii

Epistolam. Brukerus.

Nicolai Cabafilae Oratio in foeneratores. Brukerus.

Matthaei Camariotae compendium Rhetorices Idem.

Epistola Margunii, quae praesiza est libris VI. Ioannis Chrysostomi De Sacerdotio, editis Idem.

S. Maximi Martyris Mystagogia, quam tiam Hoefchelius Graeca Epistola Margunio inscripsit. Idem.

Épistolae Margunii vulgatae ab Hoeschelio ante Bibliothecam Photii. Fabricius:

Epistola una vel plures Margunii praemissae editioni Homiliarum VI. Ioannis Chrysostomi contra Iudaeos. Brukerus.

Epistola, quae praesixa est Dialogo De proprocessione Spiritus Sancti, qui falso sub Margunii nomine Londini editus est anno 1624 ut Allatius observat; cuius Dialogi codex forte Margunii fuit. Ex Fabricio.

Carmina tria Margunii, quae Hoeschelius editioni Carminum Graegorii Nazianzeni subiunxit. Fabricius

Sed quum Hoeschelius ad calcem V. opusculorum Gregorii Nysseni recenseat quae Nysseni Opera MSS. Margunius baberet, ca lubet beic recensere.

In Sanctum Pascha Sermo I.

In Placillam.

In Beatitudines, baud integrum.

In Sanctum Ephraem.

Orationes XIII. ad Petrum fratrem fuum contra Eunomium.

Ad Theophilum Alexandrinum contra Apollinarium.

Orationes VIII. in Ecclesiasten.

Apologia de Hexaemerone, ad Petrum fratrem.

De Vita Mosis legislatoris, & perfectione secundum virtutem.

CA-

Digitized by Google

In suam ordinationem. Oratio Catechetica.

#### XXXIX

# CATALOGVS EORVM

# Qui nobiscum Societatem inierunt, continuatur & augetur.

### \* \*

### CESENAE.

Adm. Rev. P. Augustinus a Tiberiaco Concionator Generalis ex Ord. Cappuc.

CORTONAE.

Vannucci. Illustris. Dom. Nicolaus.

### FLORENTIAE.

Cianfogni Rev. Dom. Petrus Nolafcus S. Th. D. Prot. Apoft. & Bafilicae Laurentianae Canonicus. Grifoni Illuftrifs. Dom. Hugolinus Eques D. Stephani. Magnani Adm. Rev. Dom. Petrus Auguftinus. Nardi Illuftrifs. Dom. Ferdinandus Militiarum R. C. Auditor.

Palchetti. Adm. Rev. Dom. Hippolytus.

Riftori . Adm. Rev. Doin. Colmas.

ł

Sacconi . Rev. Dom. Ferdinandus Bafilicae Laurentianae Canonicus.

Torrigiani . Illustriss. Dom. Carolus Marchio.

### MONOECI.

Vento. Illustris Dom. Petrus Advocatus.

GE-

### GENEVAE.

Filibert. Perilluftris Dom. Claudius.

PISCIAE.

Incontri. Illustrifs. & Reverendifs. Dom. Episcopus. Forti. Illustrifs. Dom. Abbas Petrus.

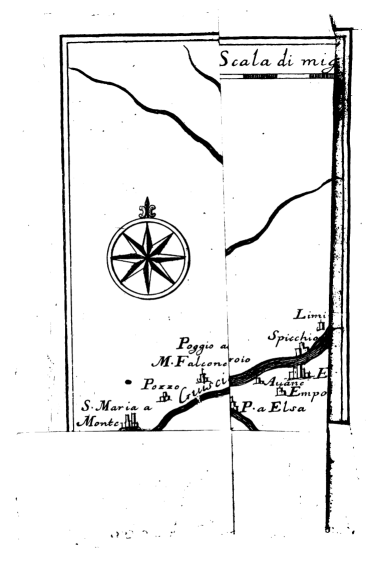
### VENETIIS.

Pasquali . Perillustr. Dom. Ioannes Baptista. Starck. Illustris. Dom. Ioannes Balthasfar Serenissimi Principis Sax-hilburg. Confiliarius.



.1 . Spa-

Digitized by Google



# ΜΙΧΑΗΛ ΤΟΥ ΓΛΥΚΑ ΕΠΙΣΤΟΛΑΙ. MICHAELIS G L Y C AE

# EPISTOLAE. -)65(r

Τῷ αὐτῷ ใหม่ทงท รผิ А' ร สเพรท E รเ พรม รอบรรร ที่สอดทรณ ผู้สุดระง พรม มีที่งบ หน่ รพิง and purar ereport over al ow wara .

Adros 5 .

Ad eumdem Ioannem A(piotam Adhuc & boc quaeritur, an cum maris & feminae di. (crimine, hominum corpora resurrectura fint .

Disputatio VI.



Φ' οίς ήπόpnxas, & ó-GIWTATE d'-VEP, 77 wGC verpwy éх

מימהאס סידמו זמ דשי מי-Soci-



Irca ea, de quibus, vir sactiffime. dubitafti , quomodo quaerens, a mortuis

cor-

T

Digitized by Google

Ορώπων λέγ**ων σ**ώμαπα, και ποίω χήματι. και ει ετι διαφορά αρ-βενός τε και διαφορά αρ-αμηχανία και ήμαας ου μιχρά πολύκ non xaτέχει καιρόν έφ' ῷ καὶ προς ιχύος ούκ έχομει ευχερώς έπι τούτοις απόχρισιν δουναί σοι.Ε. γάρ και αυτός έ μεγας αθανάσιος, ό συναΐτης τε θώος άvasdoros, ó vúsorns θάος γρηγόριος, ης) των άγίων έτεροι έπιλύειν έσίκασι το παpá σου σήμερον έπαπορούμενον, άλλα και อบัรษร อ่นที่ระออท อเลκείμε σα πρός γε το τα τοιαύτα κατεξεπάζειν γαι ύπερ των τοιούτων μάχεσ שמי דוייסק ציצner, öri mapa masir χεδών αμφιβάλλεται รฉบับ ที่รุ ธีหมุ่งหองส-รามพีร ส์รร อีพิ สินุคุณอื่อσεωςεξω φέρεσ θαι λοyilomina CAN' inel-Sw

corpora hominum refurredura fint, & quali figura . & an' masculi & feminae discrimen in iis futurum sit, diu est quod haelitatio non modica, & inopia confilii, nos torquet, quandoquidem cae nobis vires non suppetunt, ut facile tibi super bis responderevaleamus. Si enim & magnus iple Asbanasius, & divinus ille Anastasius Sinaites, & divinus Gregorius Nysfenus, & San&orum reliqui controversiam, quae hodie a te proponitur, resolvere viderentur, tamen eiufmodi scrutari, & super talibus concurrere pigraremur Cur? quia fere abomnibus de his ambigitur, quae extra eccleGa-Aicae traditionis fines

2

### EPISTOLN VF.

M παταναγκάζεις τέως ήμας έπι μέσου TPO Shear ou To Tar Sich No SEPTOR ayiar האידוב , הק לאידבי שיו לחוי γνώναι σε τίς τε ή δύταμις αυτώτ και όπως λαμβάνειν αύτα χρη. και τι το συναγόμεvor exerder ทุนโห, idoù צמדמד פיצ פיצ און דף גד סידם אטן גאי אסטλόμιενους ήμιχς και εί βούλη πράπων άλλων αυτώ τώ θειοτάτω προσχές αθανασίω. Ε' γαρτοίς πρός άντίοχον πεφαλαίοις ούπο λέγων εύρηται ώσ-דוף ביא מישקשידט ב הסואמנה מה מקצאה ה Stor, ouras of Th Tariggerearing Tarres ess divoparros divesdus-Sa wurisi nara ar. θρώπου άχών όμοία र्डिया **ग**र्वतः गाँदु गर्डे येδαμ εικόνος του πλάστως πα) μεγέθους πα) χήματος, διο ούχ έ-610

evagari reputantur. Sed quia nos interim laudatorum Sanctorum dicta\_ in medium tibi proferre cogis, ut quae corum vis, & quomodo ea accpienda fint, & quid nos ex illis conligamus, exinde cognoscas, ecce nos, licet inviti, morem in hoc tibi gerimus. Er, fi vis, iphin primis diviniffimo Atbanafio aurem praebe; in Capitibus enim ad Antiochum ita dicere deprehenditur : Quemadmodum Deus ab initio unum tant um bominem fecit, it a in regeneratione unus bome omnes resurgemus; hoc est cuncta hominis imago fimilis erit tuncimaginis, & fictionis, & magnitudinis, & figurae A-A 2 da-

3

.705

su iv Ty dvæsdoe dami. Propterea mas άρσεν και Snλυ, και μι- & femina, parvus & προς και μέγας, ου μέ- magnus, niger & flaras nai Eav Dos, ou dia- vus, in refurrectioφορα πρόσωπάτε και ne non crunt, nec χήματα σαφώς μεν facierum figurarumcur cirai Ja Seios ou- que discrimen(1) Heic

(1) Fuerunt nonnulli, qui perperam arbitrati funt, nuptias a Deo fuisse primis parentibus interdictas, cafque nomine arboris scientiae boni, & mali, significatas, ut Meses Bar Cepbas libro De Paradisa, & Aben-Ezra, cuius opinionis meminit August. Lib. XI. De Genes. ad lit. Nil autem magis ridiculum quam quod Glycas probare contendit, primum hominem nullo fexu creatum fuisse, alioque modo, quam coniugali satione, genus humanum multiplicandum fuisse, fi Adamus non peccasset. Mirabilis Augustinus Lib. XIV. de Civit. Dei Capp. XXI. XXII. XXIII. XXIV. XXV. & XXVI. multa egregie ac preclare disputat, unde huius sententiae falsitatem sacile est arguere . Nibil est enim unde suspicemur indecens fuisse innocentibus hominibus conjugali complexu copulari, quum nullum tum libidinis malum, peccato non admitto, interventurum fuisset. Poterit eruditus lector laudata loca confulere, nam ipfe prolixitatis metu haec tantum ex Capite XXI. adducere contentus fum . Absit itaque ut credamus illos coniuges in Paradifo constitutos per banc libidinem, de qua erubescendo eadem membra texerunt, impleturos fuiße, quod in sua benedictione Deus dixit, Creseite & multiplicamini, & implete terram. Post peccatum quippe orts

4

τος έδειζεν ανήρ. ώς δοχεί τοις αμάθεσιτέ-מה אעוזי לדו לוא דטבvà mapaz Sñvu naπαρχάς άνθρωπου. ci & διαφορά σχημά-รณร อบีน ที่ระสออคณี อิธิ τα της αναςάσεως πρός αύτόν ώς π'δη προείρηται.τούτου χά-ριν εν τη άνασάσει διαфора упратын ку тороσώπων ούκ έςιν ότι δε παῦπα οῦτως έχει, ηφ) ότι ένα παρήγαγε κατ' αρχάς ανθρωπου o Seos, nay öדו To Siλυ δια του το μετά ταῦ-דת היסה עבץ אב לום דם דטע άδωμ έμπίπτων της 75-

ic igitur divinus hic vir perspicue demon-Aravit , ut nobis indoctis videtur , eo quod unus homo a principio productus est, in quo figurarum differentia nulla erat; ad illum vero, quae resurreationem adtinent,re-·fpiciunt, ut iam di-Aum eft; propterea nullum figurarum & facierum futurum elin refurrectione. fe discrimen, Haec autem ita se habere, å unum principio hominem a Deo produ-A<sub>3</sub>

erta est bacc libido: post peccatum eam natura non imprudens amissa potestate, cui corpus ex omni parte ferviebat, sensit, attendit, erubuit, operuit. Illa vero benedistio supriarum, ut coniugati crescerent, Gmultiplicarentur, G implerent terram, quamvis Gin delinquentibus manserit, tamen antequam delinquerent data ect, ut cognosceretur procreationem filiorum ad gloriam connubii, non ad poenam pertinere peccati. Vide omnino alia capita in quibus ostendit quomodo fine libidine coniugale opus exerceri posfet. Vide etiam quae inferius adnotabimus.

πελειόπητος ό νύσσης θείος Γρηγόριος άρι-δηλότεροι έδειξεν έπαπορούμενος ό Αθος ού-Tws drip, ei rat eiro va 2000 6 av3pw 705 έκτις αι πῶς ἀρσεν κα]. θηλυ παράγει αυτές; προς δε και επιλύων τό τοιούτον απόρημα, ύπεμφαίνειν έσικεν . όποίο χήματι έγείρου-. ται τα ήμετερα σώμαπα. λέγει γαρ ότι την αατά το άρσεν κούθη-λυ διαφοράν ούκ έξ άρ-צחק מטידאק, איותם לחλαδή του πρωτον έκειvov παρήγαγεν ανθρωπον, αλλα μετά την **รทีร ค่หง่างรุ หลาวส**หย่-WHV TEXEUT XLOV έπı **τεχ**ράται τῷ πλάσμα-דו א דוק סט דףטק אט Эёгог, άλλά πρός αύτην αρα την των άλόγων φύσιν έχει την όμοιότητα. δια τι δέ דמטדת איץ סיב אא אמיל aura Bongnu map-edi-

6

ductum fuisse, & ideo feminam postea invectam, quod Adamus a sua perfectione excidisset, divinus Gregorins Nyffenus manifestius oftendit, dũ ita vir ille divinus dubitat, differitque. Si ad Dei imaginem bomo creatus eft, quomode cos masculum feminamque produxit? Deinde vero hanc dubitationem resolvens, qua figura nofira corpora resurre-Aura fint subindicare videtur. Ait enim maris et feminae discrimen, non a principio ipfo, quum scilicet primus ille homo productus eft, fed tandem poft imaginis conditum opificio superinductum fuisse, quod quidem non divinitati, sed ipsi est mutarum pecudum

## EPISTOLA VI.

10100 · xay TITOS EVE-אי א א אדמ דט מטוֹניא re Snitu Siagopa ma-π άλογα φέρουσα την SHOLWEIN, & STANNO-λύπατά σε διδάξοι καπέρημα διεξιών ούταoi . TAATTON & Stos tor ar sparror, xaso'λου δηλαδή ούσιν, το Storize λοι χρήμα, ού דמוֹג תמדע שות הסיד לraproper moor Sixues, έλλ' ἕμα τῆαὐτοῦ παpayery ? . to anopar דוויטי מדמד ושיףם זי-195, όπόσον αν είν κατ' άριθμόν. έώρα où mai The Sernooué-My μετ' ου πολύ τοῦ άνθρώπου παρεκτρο-אאף , אמן מדו דאק טֹלו. τα πει ίσαγγέλουζωης, ώς αν ούν μη κολοβώσ βαιτό τῶν ἀνθρωπίνων ψυχών πληθος ExTEGON EXHIVOU TOU πρώ-

dum naturae persimile. Qua vero de causa hacc facta, et quomodo illi a Deo adjutor datus; & cur maris & feminae discrimen, quod quidem ad animalia ratione carentia fimilitndine accedit, inlatum fit, laudatus hic vit luculentissime te docebit, hifce iisdem verbis ita differtans: Fingens Deus bominem generaliter scilicet. naturam, rem Deo fimilem, non numero paulatim crescentem efse volebat, sed una cum illius productione omne bumanum genus intuebatur, etiam non post multum fusuram bominis transgreffionem, & c (ublimi illa, & Angelicae acquali vita eum esse casurum. Ne igitur humanarum\_ animarum multitudo, A 4

πρώτου, παθ' όν άρα κα) οι αγγελοι πρός πληθος ηυξήνθησαν, έπίνοιαν αύξήσεως έγ**κατασκ**ελάζει τη φύ-OG HAT' a DANDOUTOIC είς άμαρτίαν καθολιognoadin anti The άγγελικής μεγαλοφυ-ומק דטי אדמישטא אפן לλογον της έξ άλλήλων διχδοχής τρόπου έμφυτεύσας τη άνθρωπότητι έπειδη γαρ ούκ ήγνω ησεν ώς προ-είρηται ότι το πλάσμα τῆς πρός τους άγγέλους δμοτιμίας απορρυέν, την πρός το παπεινόν κοινουίαν προσοικειώσεται, δια τούτο παρέμιξέ τι καί τοῦ ἀλόγου τῆ ἰδία εἰxovi où yap êsiv êv **न्ग्रे** जिलंद मनो µतमवpiq φύσει ή κατά το ἄρρεν ηφ σηλυ διαφορά της ดบ้ห

do , quum excidifiet ab primo illo, fecundum quem fimiliter & Angeli in multitudinem excreverant, mutilaretur, curam augmenti naturae illorum invicem'imposuit, quum in peccatum prolapfi essent, pro praestanti illa angelica conditione, iumentorum. proprium et irrationalem fuccessionis ex invicem modum humanae naturae inferens. Nam quia non ignoravit, ut dictum eft, suum opificium, quum ex illa aequali cum angelis dignitate defluxisset, cum humilibus rebus communionem habiturű effe:propterea et propriae imagini (1) aliquid

(1) Homo non est imago Deiquoad corpus, ut Cyrillus Alexandrinus contra Anthropomorphitas, & Isido-

8

### EPISTOLA VI.

our a 20'2 ou ramoreu-κατα το ύληλον της **χτίσεως ήμῶν** τον πλέ-OVAGAON TO YEVEN Xapilera .oude yap ore דטע אתד' פאאטאת המףא-יאש דטע דיאי דטע מט-Εάνεσ θαι η πληθύπο σαι δύταμιν τῷ ἀν-Эρώπω προσέθηκεν. מאא איואם לוצא הואה דאים Ratte to apper rai Jnλυ διαφοράν ώς είγε πρός τοῦ ἐπιβαλειν τη ούσει την τοιαύτην διαφοραν, αυξάνεσ. Σε ης) πληθύνεσ θε έλεγεν, ούκ αν τοῦ τοιούτου τῆς γενέσεως είδους προσδεήθημεν δι ού γεννά-ται τα άλογα ταυτή-TOI

quid irrationalis admiscuit. In divina cnim et beata natura. nullum est maris feminaeque discrimen. Is rationalis igitur structurae proprietatem in hominem inferens non secundum nostrae creationis sublimitatem fuperabundantiam generi elargitur. Neque enim quum ad imaginem hominem produxit, tunc qua crefceret, et multiplicaretur, virtutem homini adiecit; sed quum maris et feminae differentiam discrevit. Vt si antequam tale naturae discrimen. im-

:.4

dorus Pelufiotes, docent ; etfi imago Dei alibi fita etiam in corpus quodammodo redundare cognoscatur, ut indicat Augustinus. Tertullianus eam Lib. de Refurrett. Carn. in vivacitate reponit. Augustinus Lib. XII. De Civ. Dei Cap. XXIII. in ratione atque intelligentia, ficuti Lib. III. de Genef. ad litteram Cap. XX. Vide quae adnotavimus ad Epistolam XXXII.

### 10 MICHAELIS GLYCAE

TOI Hay The TOU dr. Spanou rand parais ó da-Bisaghiomna, oi µoi, έλεγεν, ότι ανθρωπος לא דותה מש , ou פטאא-TADAGUMBANSN 28 . TOIS avon TOIS XTHVETI παι ώμοιώ 9π αυτοίς. דאי זער לטעלא דמט-THU YEVEDIN TH QUOG Tapa Se Experos Sid The προς το ύλωδες ροπτών אדאדעלאה לעדמה זפים VEV & TOIS & YYENOIS πρότερον δμότιμος ών. πούτα μέν ούν, όσιώmere, rai ó dapao unros Iwarrys Emißsbar oñin

imponeret : Crescite. dixit, & multiplicamini, haud utique eiufmodi generationis forma indigebamus, per quam bruta animantia generantur. Propteres David etiam hominis mileriam querens, Hei mibi, dicebat, quod bomo quum in bonors efset, non intellexit, comparatus est iumontis infipientibus, & fimilis factus est illis(): Quum enim animalem hanc generationem

(1) Qualis fuerit primi hominis conditio egregie docet Augustinus Lib. XII. de Civ. Dei Cap. XXI. Hominem vero, cuius naturam quodammodo mediam inter Angelos bestiasque condebat; ut si creatori sua tamquam vero domino subditus praeceptum eius pia obedientia eustodiret in confortium transsiret Angelicum, sine merte media beatam immortalitatem sine ullo termino confequutus; si autem Dominum Deum suum libera voluntate superbe ac inobedienter usus offenderet, morti addictus bestialiter viveret libidinis servus, aeternoque post mortem supplicio desinatus. Haec omnia mores, vivendique rationem, non exteriorem figuram respiciunt, quod perperam censet Glycas.

του ανοφαίπου και τά δε διεξιών. είδως δε ό דףסיצישיבאב שניםב טוו ir mapaBare yernos-דמו, אין טרו סריסול ETITEORITON, MEDAYR το 9πλυ έξ αυτοῦ βο-ทริว์ข ฉย่ระมี หลร สบรวิข דףלסיינ דאי דסט ינוסטק en Srado xing mera The Tapa Barer rosariv . πα αυνα τοις διαληφ-Sever and To xpuropphilows Iwary fieiznπται. Οι όἶς γαρ έξε-Sito regatations repiπηάμου και παρθενί-מה אבן דמלב אבףו דטי-TOU JIE EATI · Tradas 6 Seos ror dr. Sparrow हें रेक्ट ci म् म् म्या म्या कि कि σφ και γάμου λόγος ούδεις Νν έδένσεν αυτώ γενέσθαι βοηθόν મથે દેર દંગ્દાર ગયે ગાઉદ આંગ્રહ રું રુલેમાડ તેમ્તેર-પ્રવેઠ સંખ્યા દેવેઇ શ્લ ગેરે-א באד בולא דאי מאל דצ Javárov Q.Jopáv ésé. Ear-

nem natura accepiffet, propter illam ad res materiatas proclivitatem, belluinus prorsus evalit, quum Angelis antes acqualis honore fuiffet. Hacc quidem igitur, vir fandifume, Damascenus etiam. Jobannes confirmare videtur, differens de primo homine ca que. sequuncur: Quam vidisset Deus, qui omnia pracsentit, mandatum cum esse tranfgressurum, & corruptioni futurum obnoxium, produxit.cx ipso feminam adjutorium simile ei ad succeshvam generis poft peccatum propagationem. Eadem cum his, quae protulimus, & aureo eloquentiae fluvio manans Iobannes differtat. Tapitibus enim, in quibus De Nu-

ξαυτο και την οδύνην אמן דאי מסמי אמן דטי έπίπονον βίον, τότε πα) ό γάμος έπεισέρyeral opas no Dev is την αρχήν ό γαμος avay nauss ร้อธรัยข פיעע מחם, דאק חב ρακοής, άπό της άρας, από τοῦ Ξανάτου. όπου γαρ βάνατος, έκῶ γάμος διὰ ταῦτα µยิ่ม อบิ่ม บรระpon เสยσηλθεν όγάμος, ώς άγε έμενεν ύπακούων o Adau, oux ar ede-אסיב דטוטעדסט . אמן דטע . του γάρ άνευ ή των άν-δρώπων πληθύς προελθών ούκ έκολύετο. ει γαρ μυρίαι μυριά-Sec aggerau reitepγοῦσι τῷ Đεῷ · nay χι-

Nuptiis et Virginitate egit, etiam haec de hocipfo loquitur: Quum forma (set Deus bominem posuit in Paradiso, et nulla crat nnptiarum ratio . Oportuit adjutorem ipsi fieri, et factus est, et neque sic nuptiae necessariae esse videbantur. Sed postquam\_ mortiscorruptionem excepere, dolorem, et maledictionem, et laboriolam vitam : tunc nuptiae supervenere Vides ex quo nuptias esse coepisse necessarias offendit? ex inobedientia scilicet, ex maledictione, exmorte(1). Vbi enim mors, ibi

(1) Frigida prope videtur Manichaeis suffundi, quos inter Leucius Charinus coniugia legitima improbans omnem generationem malam, & a malo eile adfirmavit, in Actis Petri, Andreae', Ioannis, Thomae, & Pauli, apud Photium Cod. CXIV. Coniugia etiam reprobavit Marcion, ut scribit Tertullianus 1. adversus Marcionem.

# EPISTOLA VI.

Nice XINISSES apyay. γέλων παρεςώσιν αύτω, ηση ουδείς τούτων En diadoxing yéyove ng דם אשע אמן טלועשע דמן συλλη μεως . πολλά μαλλον ανθρώπους έποι ησεγάμου χωρίς. ώσπερ ούν εποίησε τούς πρώτους ό θεν άπαντες άνθρωποι, ού~ τω μέν ούν οι διαλησ-SEVTES OUTON SHOTATON ανδρες κατά ρηματαῦπα διεξιόντες ύπεμφαί-าดา ที่นเขร่อไหลงเข, อีรเ κατα τούς θαοτάτους άγγέλους και ή τῶκ άν+ Sparer TANDUS μελ-

ibi et nuptiae. Propterea igitur novisiime nuptiae introjere : ita ut si obediens Adamus permanfiffet, harum usus nullus fuisset. Etenim & fine his hominum multitudo prodire. non prohiberetur (1). Si enim centum mil. lia millium Angelorum Deo ministrant; & mille millium, Archangelorum eidem adfiltunt; & horum nemo ex successione, genitoribus, & parturitione, & conce. ptio-

12

(1) Haec opinio, magno Augustino ne in mentem quidem venerit, dum Lib. XIV. De Civit. Dei Cap. XXIII. ita scribit; Quisquis autem dicit non fuisse coituros nec generaturos nist peccassent i quid dicit nist propter numerostatem sanctorum necessarium bominis fuisse peccatum, Gre. Nec Ambrosso quidem De Psradis. Cap. X. Et ideo quia ex viro solo non poterat bumani esse generis propagatio: pronunciavit Dominus non esse bonum solum bominem. Libro tamen III. De Genes, ad litter. C. XXI. ita scripsit Hipponensis Praesul; Nem illud quod ditum ess, crescite., Ge multipli-

al V and the constant of FR-.

14

## MICHAELIS GLYCAE

μελλεν προελθών εί μήγε παρεπτροπή και έχεασιν άπό τῆς πρός άγγέλους δμοτιμίας ข้นผิง บัสธรร 6 สังวิฤษา 705 . ei de xur ixeivor έμελλον προελθάν, ούδε γάμου χρεία λοιστον απ' αρχής ώς rpocipiral iv nois אמן שמף איץ עודם דאר מרמו טודוכ מרהאא שביט The and Savatou 000-קאר א מיר ארטערצי דאי ylarras prois & de un ranou rpeta no ούδε της τω γαμω λοιπόν συντελούσης หลานตหรบทิจ . พี่ผีง หลุ่ง yda

ptione natus eft Multo magis homines fine coniugio fecisset, quemadmodum & illos primos, unde omnes homines descenderunt, effecit. Ita igitur laudati hi divinifimi viri ad verbum haec differentes nobis adfirmare vifi: funt, non fecus ac divinifimosAngelosho minum multitudins processuram fuisse nisi ab illa honoris cum Angelis acqualitate homo voluntarie aberraffet ; & lon-

ge

camini, Grimplete terram; quamquam nisi per concubitum maris & feminae fieri non posse videatur, unde bic quoque mortalium corporum exsititi indicium : potest tamen dici aliam modum esse potuisse in corporibus immortalibus, ut folo piae caritatis adfettu nulla corruptionis concupiscentia fili nascerentur & Eadem habet Libro De bone Coniugii Cap. 1. Sed quantum non dubitet Augustinus, hominem, etsi iustus permansisfet, nuptiarum tamen soccunditate propagandum suisfe, quanque aliter sentientes exsibilet, aperte conftat ex iis, quae late disputat Lib. 1X. De Genes, ad list. Cap. 111. 1V. V. VII. VIII. IX.

### EPISTOLA VI.

γαρ έπερ ώς δνύσσης ONGITER SUTATON O' XTHvadns outros rou yaμου τρόπος έγκατεσκε. VIEN THEN Sparting-ເ ngù πως γ n ρ ου € zmewons, ei ye xapir αύτοῦ αὐτῷ πρός τά άλογα τών όμοίωσιν pépoper, rai pri por τον λογ. ον ήγου φορ-TIXOF TOUTWIS . EXERC γάρ του πηλουσιώτην Jerov iotopou ci iπισολαίς αύτοῦ κατά λέξιν ούτω διεξιόντα uara usv The dyreiae τοις αγγάλοις όμοιων. THE O AN SPENTOS. NAτα δε τον γάμον των Inpian ouder Siernroχεν . οίς αναγκαία w συνουσία ές λαμ δο-צהו דאי דסט אבדסטק pm x 2 rag tal Sia So Xnr. χαλώς ούν ό Δαβίδτην TOU ar Spantou namepover as hiomo tois γαρ αλόγοις ώς είρηται κατά γένεσινό-

ge feexpulifiet Si vero illa ratione multiplicandi erant, reliquum est ut nuptiis a principio, quemadmodum dictum eft, opus non fuerit. Quomodo enim? Si poft maledictionem haec, & post cam quae cz morte procedit, corruptionem, introiere, ut linguam Aureus adfirmat ? Si vero nuptiis opus non erat, reliquum est ut nec ea, quae ad nuptiarum confummationem confert, formatione. Quomodo enim? Siquidem, ut Ny senus ait, belluinus hic nuptiarum modus novissime humanae naturae additus fuit? Et quomodo non belluinus?Si per iplum cum mutis animantibus fimilitudinem gerimus? Nc-

35

µ01-

36

मागाक्ष जिसेंद्र मेखे नवे नवे-**Sn** rauta Aunny, ndómp, Emisurian, ro δσα τοι αῦπε προς έ-מטדטי לצפושני לסבואצט. σεν ούδε γαρ προπyouusvas Ti Tav drθρώπων φύσει ταυτα ourextionoar. wsci τοις πρός Ααλάσσιον όμέγας φησί μάζιμος . άλλα δια την της TEAGOTHTOS SXTTWOIN . ปัฐะออม เสญาตรที่ มูลิท สออิπα τῶ άλογωπερω μέρει προσφυέντα της φύσεως. αλλ' έπι τού-TOIS TROOTEZAN OS a. Ειου φαίνεται γαρώς איותם דטי א קשדטי לאפי νου παρήγαγεν άνθρωπον ούτε γάμου λό-אָסָר איץ, OU'TE דאר דע γάμω λοιπόν συντελούσης κατασκευής. ει γαρ εβούλετο κατ' αρχας ό θεος διαγάμου προσελθάν είς πληθος τον άνθρωNeque mihi hunc fermonem gravem arbitrator. Habes enim divinum Indorum Pelusiotam in suis Epistolis ita ad verbum differentem. Si Castitatemquidem (pc-Etes Angelis bomo ftmilis eft: s vero coniugium nibil differt a bestiis, quibus concubitus necessarius eft , atque ita generis succellionem excogitare . Bene igitur David hominis miseriam defpicit.Brutis enim, ut dictum eft , animantibusineo, guod generationem attinet, fimilis factus est, & perturbationes has , triftitiam, voluptatem, concupiscentiam, & quaecumque id genus alia, inde ad fe ipfum adtraxit (1). Neque

701.

(1) Superius Epitt.v.haec eadem quoque disputat,& ad-

# EPISTOLA VI.

701 ray 70 5 6 da-Віб ітобиретал гойτου ένεχεν οίμοι λέyou ori du Sparros in דונגא פי סט סטאאנ אב אמף-EOUREBANSH avontoic κτήνεσι και ώμοιώ. Η מטדסוכי א אמדם דסטיב άγγέλες πληθύνεςθα ήθελε τον βραχύ τι παρ αγγέλους ήλατ. τωριένον, και τι τόκαταναγκάζον μετά τοιαύτης αυτόν προαχ-Shral Rataoneuns dye ηση μαλλον ούκ έπρεπεκαθ' όμοιότητα των άλόγων την τοῦ άν-Sparou mrinauna ysνίσθαι παραγωγήν;τί-VOC

enim ipfo initio haec una cum ipía humana natura creata fuere, quemadmodum. in libris ad Thalassium magnus Maximus adlerit; sed eo quod perfectione exciderit. haec, quae parti naturae ratione magis experti adnascutur, superinducta sunt. Verum ad haec animű intedere par eft. Elucet enī, quū primū illu homine Deus produxit, neque coniugii ratione, neque quao coniugium perficit, Aruturam fuisse (1). R Si

adfirmat Part. 1. Anual. ubi mapi XITÓYWY Seplizatiwww. Cur voluptas concubitu, & comettioni a Deo admitta fit, egregie differit Cyrillus apud noftrum Glycam loco proxime laudato, id omnino neceffarium oftendens, ut homines ad feipfos fervandos, genusque propagandum, blanda quadam inlecebra potenter adtraherentur.

(r) Eos qui cenfent concubitum propter peccatum inductum fuisse, egregie confutat  $\delta \pi \alpha' v J Lib$ . IX. De Genef. ad litt. Cap. IX. 24

DOS EPEREP SEWS TE ACH. דטי בדו דטידש שמסי ακοπον έργοις αυτοίς rever Jac, xaradinhor nai autor aufig ai. דותה שבו דפי מישקט πρυ, είποτε τῆς ψυ-χῦς ἐνπεσῶυ λήξεως ἐπὶ τὴν ζωώδη ταύτην natevez Sein naj a'zo-200 yéverw. G yap a-עת דא את את אין אין דסט αδάμι μαι ή αλογος αύ-דו סטעד מאא איז אמדמ-OREUN, JUPAN aNTINOyiag no evreu Dev dueoy merny ider ' in auτον γάρ του θεου ή αι-דום דוב לובאמואבע מע ώς μετά τοιαύτης παpayay wv TaxaTor xeuης τον αδάμ εφ ώ ούκε δει πηνικαύτα συμπαραχθήναι αυτήν, ώς ye donei reas nuir. פולצ אמן דטנדם הססדביνουσί τινες ότι κατά πην έαυτοῦ πρόγνωσιν ό θεός την τοιαύτην δέδωκε τῷ ἀνθρώπω xa-

Si enim principio Deus per nuprias hominem multiplicari voluisset, quomodo nam David ifthuc iplum quereretur, bei mibi, dicens, quod bomo, quumin bonore efset, non intellexit, comparatus of iumentis insipientibus, et similis factus est illis . Vel fi, ut Angeli, multiplicarivolebat eum, quem paulominus ab Angelis minuit, quid namerat, quod eum cum huiusmodi ftru-&ura produci compelleret, liquidem ad mutarum pecudum fimilitudinem produci tunc homo haud quaquam debebat. Qua de causa? Et ut divina in hoc intentio operibus iplis manifestaretur; & homo pariter iple culpari posset, si umquam

καπασκεώνν απ' αρχής καλώς τούτο πραταrovar in nay desta presta του λόγην αμτών, « παραδειτος γάρ. «λλ เมื่อพีร สมอบสองร่อง-אביוטידם און אוגביג אלי yourses. as nard Scient mpograainstaansaidus สมราที่ พลานธายนทางผู้ ณี-Ани волото натар-אמר אים דע איא אים בעמדמע מטדיע פית אמסוב, nang Dopa Unone war, เส เปล ความส พญ วาง TOMTI REPITIZTORTO τοῦται ἑώρα μετα βραxu:

quam ab animae qui-ore excidens ad belluinam hanc & irrationalem generationem devolveretur. Si enim una cum Adami productione & Aructura ipla irrationalis producta fuilfet, contradictionis portam inde apertam videre erat (1). In iplum enim Deum refundereculpat eur, utpose illum, qui Adamum ita con-Aru&um produxisser. Quam-B 2

(1) Haec quidem Glycae opinio, fexum ullum principio in Adamo fuise negantis, e regione stat erroris Rabbinorum, Samuel in Bereschit Rabbab, Mamasse Ben-Israel Conciliation. in Genesim, Maimonidis in More Nevochim Part, 111. Cap. XXX., qui Adamust endrogy num faciunt, adseruntque quod Adam & Ewa croati sunt sicut unus, ex tergo wel dorsa coniuntti. Pastea vero a Deo divisi sunt, qui dimidiam partem accepit, & suit Eva, & addutta est ad ipsum. Haec sententia ex Platone in Symposio petita esse videtur, cui perperam adsensum praestiti Eugubinus in Cosmopoea; quamquam Platonis fabellam ab divina historia non multum abludere censet Eusebius Libro XIII. This mpomapara. Cup. XII.

. Xú · "ומ דו גח אמן דאים ะป้ละ สป้าเหล่ สลุดพ่างสγε και νόμω γάμου συνέζευξεν αύτές;έπει-Sharep our nyvoer to συμβησόμενον. Ανα μή ηα) σάρκα παχείαν ενέδυσεν αυτούςε Έ αρ-2ns na) Ta Noina marτα παρήγαγεν εν οίς aurous หลาะอภาสอง บ้-SEDON . a'A' ouder TI τοιούτον έποίησε, δό-Far Jehav Evreu Jevó. ποιον έναι έβούλετο το τῶν χειρῶν αυτῶν φιλοτέχνημα. δια γαρ τοῦτο κώς μόνον αὐτόν παρήγαγε και άφθαρ-סוֹם דנדוֹנוחאנ אַמוֹ אמτα τούς αγγέλους πλη-มีประกาณ ที่มีรุงร. อเว่ τοῦτο χού ψυχῆς αὐτω μετέδωκε νοεράς βουλόμενος αυτόν είval nai a Savarov is to διηνηκές. ώς όχρυσοῦς την γλώτταν φησί. ης) ού ταῦτα δὲ μόνον,ἀλλα γου βασιλέα τῶν 671Ouamobrem hanc tunc fruduram una cum illo produci non oportebat, ut nobis quidem videtur. Si qui vero eo quod omnia praesenserit Deus, ita hominem a principio construxiffe pertendunt, re-&e haec pertendunt, & eorum sermonem recipimus; dignus enim eft, qui facile recipiatur; sed statim contra subinferimus, ita nos etiam dicentes; Si secundum divinam praesensionem belluina haec structura Adamo a principio data est. cur nam mortalem etiam ipsum, & corruptioni obnoxium Deus non formavir, quando corruptioni & mortalitati paulo post hunc subiliciendu intuebatur? Quid nam

έπιγέων πάντων καπέςπσι τον ανβρωπου ό θεός. όρα γάρ ότι ησι λέων αύτῷ ησι τάρδαλις ύπετάσσετο. και τα λοιπά πάντα Эήρια δουλικώ παρίσαντο χήματι και ήγαγε γάρ φησι τα ζωα πρός τον αδαμ του ίδειν τι καλέσει αυτά . ούτω μέν ούν άπ' αρχης έ-Sere rai eira rai dizγειν τον ανθρωπου ό Эεος αλλ' έξ αβουλίας έχεινος ύποτέμνει τά τῆς ἀρχῆς, χη-μάτων ὑποπίπτειδιαφορφ, μα) άλλος έξ άλλου γίνεται . και τοῦ-το δαυίδ ὁ Ξῶος ὑπεμφαίνων έλεγεν άνθρω-דריק ליד דועון מיי οú σύνηκε, παρασυνεβλή-Эн τοις ανοήτοις κτήνεσι, παι ώμοιώ Απαύτοῖς. Η δε ταῦτα αὕτως έχει, πάντως ούκ εύλογον απερισκέπτως ούτω παι συναρπάζε. ர் பெ

nam & Evam non statim produxit, colque nuptiarum lege coningavit, fiquidem... quod eventurum effet, non ignorabat? Cur & crassa carne cos a principio non induit, & cetera omnia produxit, ad quae cos postea damnavit? Sed nihil huiusmodi fecit, oftendere exinde volens, quale manuum suarum opificium effe vellet. Proptereaenim & folum ipfum produxit, & immortalitate honoravit, & Angelorum inftar multiplicarivolebat . Propterea & animam ipfi, quae intelligentiapraestaret, tribuit, immortalem eum in perpetuum... effe volens, quemadmodum aurea lingua Conspicuus adfirmat. Et non ista tantum, В २ ve-

# Sau τοις λόγοις. ότι έκ προγνώσεως ό θεός METO TOIASTHS HATATπευής παρήγαγε του Αδάμ άπ' άρχης ε γε και μαλλον όσυvairne Scioe avasaσιος έν τῶ περί άνασάσεως λόγω αυτοῦ μα) τάδε κατά ρήμα λέγων εύρηται. δίπλη דוֹכ פֹּקוּף אֹ דאֹכ סָטָסַצּשֵׁכ ท์µฉิง หลาย หยาที่ ที่ระ πρός το βάον όμοιωμένη και ή πρός την διαφοράν ταύτην τῶν gnustov Sinpnuevn TEλευταΐον κατασκευασθεισα τῷ πλάσματι. ης) οι ταῦπα μόνον, αλλα ης) τών άγίαν επιφέρει γραφών , δ Deios ouros arnp. Ese το δόγμα τοῦτο γενέσ Sae σαρέσερον. λέγει γαρ και έποί κσεν αύτου. δευτέρα δε ποι-NOIC

verum etiam terrenorum omnium regem Deus hominem constituit(1) Vide enim & Leonem, & Pardalin ei fubiectos fuisse, & reliquas imanes bestias ipfi servili figura adstiterunt. Adduxit, enim inquit, animalia ad Adam, ut videret quomodo ca vocaret. Ita igitur a principio & effe, & vivere, hominem Deus volebat. Sed propter imprudentiam & temeritatem, principatus ille dignitatem praecidit, figurarum discrimini subiacet, & ex alio alius evadit. Et hoc divinus David fignificans dicebat: Homo quum in bonore esset non intellexit, com Þa-

(1) Vide Isidorum Pelasiotam Epistola xcv. Lib. III. Vide Epist. 11. & Epist. IV. nostri Glycae.

ησις, άρσεν και θήλυ ETTOINGER QUTOUS OTI S ταῦτα οὕτως ἔχει δη-Dov en Tay prindtar αὐτῶν. ἐκθ μέν γάρ פאדבי מטדסי אמד' באוםra Deoù inoinoer ailrous, irrausa di eiπεν αύτους άρσεν, γα) SALUE TOLNOEV QUITOUS รี่อโตรีย สองรุสหผัง อ้าเ άλλη ποίησις εκείνη หมุ่ ย์ระกุล πоเทรเร ผย่-Th: พี่µยิ่ง To tou อีสμιουργού παρισώσα OIDOTIMOV. Nat' eino. να γαρ θεοῦ ἐποίνσεν αὐτόν ή δε την τῶν ανμάτων ύπεμφαίνουσα διαφοράν άρσεν και Ξήλυ έποίησεν αυτές. δοκεί μέν ούν ό λόγος εύτωσι φορτικός άλλά τοις έπομένοις τω ίδιω λογισμώ · τοίς זמף פאלאדסטסו דאב גבρας τών πατρών γραφας και πάσης αποδο-2ñs a Eios, öri nay oa-סאֹכ סטָדוֹכ בּדו אַקוֹ מי XOUS

paratus est iumentis insipientibus, 🕑 similis factus off illis. Si vero haec ita fe habent, absurdum omnino eft tam inconfiderate illis fermonibus abripi, ex praefensione videlicer Deum huiusmodt forma instructum. Adamum a principio produxisse; fiquidem divinas ille Anastafius Sinaltes suo De Resurrectione libro, & haec ipla ad verbum dicere comperitur : Duplex est naturae nostrae constructio, et bacc quidem cum Deo similitudinem babet; illa vero boc figurarum di-[criminedistineta,quod tamdemopificio superinductum est. Et non haec tantum, verum etiam san&am scripturam vir hic divi-**B** 4 nus

١

χουε τί φησι ό τα θεία σοφός άνας άσιος. τοῖς γαρ προηρημένοις ης τάδε προσέθετο σα-Onvioal Staw in monλών τών λεγομένων לבטדבףם אדוסוקבלידצτε αρρενος και του 3ή. λεως προσκατασκευασθώσα τῷ πλάσματι τῷ κατά την πρώπην, δηλονότι γενομέvy xar' einova Geoù, έν ώ διαφορά χημά-รอง อบ่ห ที่ย, อ๊รเ แทปะ દંગ મન્ને જિલંદ્ધ મન્નો પોત્રમત-pia લંગ્નુડંગા મનાન્ટો મન્ન દુ**πινονέηται τι · ei** Se παῦτα οὕτως ἐχει,λέγειν ούκ εύλογον ότι έκ προγνώσεως ό θεός דסומטדאו מה מף אוֹק לצδωκε κατασκεύην τῶ adam. es de Thy deu-דבףמך בדו אדוסצטך א τοιαύτη των χημάτων Siapopá ny Sn nay aναγχαίως επήγαγεμε-τα την πρώτην ώς εритас πоίнσιν. oude yap

nus adducit, ut confultum hoc manifeflius efficiat. Ait enim: Et fecit Deus bominem, ad imaginem Dei fecit illum . Secunda vero effectio, masculum et feminam fecit eos. Haec autem ita se habere ex ipfis verbis liquido constat. Quum enim ibi ille dixit, Ad imaginem Dei fecit eos, & heic dixit, ma-(culum et feminam fecit eos, perspicue ostendit, aliam illam, aliam hanc effectionem fuisse ; illam. quidem, quae opificis liberalitatem exhibebat, ad imaginem Dei fecit illum; hanc vero, quae figurarum discrimen inferebat, masculum & feminam fecit eos. Gravis hic quidem sermo videtur, fed

yep nyroand oupparσόμενον, και πρόσχες Α βούλα τω δαμασχήνω Ιωάννη περί του πρώτου ανθρώπου λέ-YOVTI · संर्टिकेट र्ड ó προγνώς ης θεός ότι έν παραβάσει γενήσεται και ότι φθορά ύποπεσ είται δια τοῦτο παράγει το Эйλυ έξ αບ່τວບີ້ຜິς τε ຄໍ μη της  $a\gamma\gamma\epsilon\lambda i\lambda \vec{y}\varsigma$   $\epsilon \xi \epsilon \pi i\pi \pi$ βιοτής, ούχ αν ή των γημάτων αυτή προκαπασκδία 50 διαφορά. ὅτι μή δε χρείαν eiχe τα· ύτης ό κατ' einova γεyern μένος Seou . πρόσγε την έχδιαδοχής τοῦ yérous ousaoir : äre καπά τους άγγελους ώς ανω διείληπται μάλλων πληθύνεσθαι **τοιούτον μέν οὖν έ**πλασεν τον ανθρωπον απ' άρχης ο΄ θεός και τοιαύτης αυτώ δέδωχε ληξιν ύ+ ήλην nay i σαγγελικήν, ngy our av h Seia

sed eis, qui proprium ratiocinium fequuntur : sacras enim Patrum scripturas scrutantibus dignus qui omnino recipiatur, quandoquidem clarus hic apertusque est. Et audi quid dicat divinarum rerum consultissimus Anastalius . Praediæis enim & haec infuper subdit multis declarare volens id. quod dicimus. Secunda creatio, maris, & feminacest, superaddita opificio illi, quod primo conditum fuerat; ei videlicet quod ad Dei erat imaginem, in quo figurarum differentia non crat, quia ncque in divina et beata imagine buiusmodi aliquid intelligitur. Si vero haec ita habent, rationi consentaneum non est dicere, CX

25

θεία χάρις μετέπεσεν ότι και αμεταμέλητα ra Soña zapio µana. all' n' yeyopula perd ταῦτα τοῦ ανθρώπου παρεκτροπή, τα) ήδια TOUTHS ETTEVEY SEITA naranpiois, rois àνοήτοις αυτόν όμοιωθηραι παρεσχεύασε χτήreor nay rap er wi דסטדס אי, פו אא דטוαύτην έ χε κατάπρισιν. imnon דסוק מיץ אסוק 6µ6 TILOS & OU OUN. xer, oux ar é Sphres TOUTOU EVEXEN Ó SaBis, ούκ αν ό μέγας μάξι-μος ευδίκως έλεγε την מישקרש הנותי קטסוי אסrates Dar Si wo aro γων γνωρισμάτων אישטוגשה להוסהאסת. TO : TOUTA MEN OUT TA κτηνώδη γρωρίσματα. και ό θειόπατός φησιν תימקמסוסק דא דאק אמχίας Ασόδω συνεπα-RODOUSNoai iv TH TOU Sepuarizou ziranos 718-

26

ex praesensione Deum Adamum eiufmodi a principio conftraxisse. Siguidem fecundae creationis eft haec figurarum differentia, quam. post primam effectionem, ut didum eft, Deus induxit, non enim quod eventurum effet ignorabat. Et adtende, fa vis, Iobanni Damasceno de primo homine ita dicenti: Quan videret, qui omnia prac-(entit, Deus, mandatum cum transgressurum, et corruptioni obnoxium futurum, propierca feminam ex co produxit; ita ut nifi angelica vita excidiffet, numquam haec profecto figurarum differentia superindu&a fuisset, quia neque hac opus habuit, quiad Dei imaginem fa-

mepr Boxn oude rap CURTEQUIES OUTOS TH דסל סע סטיסרו אתרא דיין άλόγοις έγένετο. άλλ' üsepor έπετί Sn χολαζων τον μή συμέντα. דוק דב דרסלדבססע איע, אמש σίας αρχηθεν ήξίωτο παρά τοῦ Ξεοῦ τιμῆς. άλλα χάρταῦθα προσεχειν άξιον. « γαρ έξ αβουλίας ό πρώτος άνθρωπος ώς όλόγος ต่อโตรีะ รพม ภออัง รว ส. λογα ζώα κατεκρί. Эп όμοίωσιν, #ως λοι+ πον απ' αρχης προσει-να ταύτης έκεινω είπωμεν, τω κατ είκονα Snadnyeyevnaéva 00. οῦ. συνίδῶν όλως ούχ έχομεν· είγε κα) μαλλον ου θέλει κα τακρίνειν έκ προγνώreas à Stos. ei yap τοῦτο ήν, ούκ ανόλως έπλασε τον Α'δαμ, อีบัน สิ่ง สบราตี สออทรองpart top mapaderoor น้าย ปียี พญ่ยัน ภาวอางหล่σεως

factus fuerat, ad fub. cellivam generis propagavionem, quum ad inftar Angelorum effet multiplicandus. Huiufmodi igitur formavit hominem Deus a principio, & ralem ipfr fublimem, & Angelicae parem fortem largitus eft. Nec divina certe gratia murata eft : quia non fant obnoxia poenitentiae divina munera. Sed, quae postea evenir, hominis tranfgreffio,& inducta per hanc condemnatio ut iumeotis ille insipientibus similis effer, effecit. Etenim nift hoc fuiffet; nisi talem condemnationem habuiffer, eo quod Angelos dignitate acquiparans non intellexit, haud profecto ob hocipfum David laระพร อ์กพีร สบัรอร ผ่ร έμαρτίαν κατολισ θαί-PONTA. Sédental our έν πολλών ότι προ τῆς άμαρτίας ὁ ἀνθρωπος βειότερόν τι χρημα πη ύψυλόπερον ήν. דו איש אמד פיאטים £ coũ παραχ9ñral aủτον ή άγια διδάσκα γραφή μετα δε ταῦ. τα ήνικα δηλαδή της προς τους αγγέλους όμοτιμίας έξέςη τοις ανοήτοις χτήνεσιν όμοιος γέγονε και τούτου χάριν ό μαχάριος έθρήνει δαβίδ. οίμοι λέγων ότι άνθρωπος ร์ร รเนที อิร อย่ ธบรที่หร παρεσυνεβλήθη τοις מיטאדסוק אדאינסו אבן טμοιώθη αυτοΐς · άλλα φορτικά ταῦτά κινες ήγοῦνται χαὶ τοῦ ὅρθου λόγου πόμρω που πίπτοντα καλώς έπι τούτω ποιοῦσι πλήν άξιοῦμεν αὐτοὺς ἐπῶν דוֹכ א אמדמ דם מפסגד אמן ิิิЭ́й-

lamentaretur, non magnus Maximus diceret iuste humanam naturam puniri per irrationalia illa infignia, quae ad se scienter adtraxit. Haec igitur belluina infignia, divinissimus etiam Anastasius ait pelliceae tunicae integumentum consequuta else. Non enim erat hoc intelligenti naturae ita cognatum, quemadmodum ratione carentibus animalibus. Sed novissime ca Deus addidit, puniens eum, qui qui sam antea esset, & quali a principio honore a Deo dignatus fuerar, non intellexit. Sed propterea animus intendendus eft. Si enim primus homo, utiam nostra demon-Aravit oratio, propter

3 ñλυ διαφορα και πώς αύτην έκ του αλόγου μέρους ύπαρχεσαν ώς ό νύσσης φησί τη ίδια eito'vi xatémilev űse-κτίσεως όπερ είχε πρότερον ό αδάμ · να דוֹב ה אדמישלחב דמן מλογος της έξαλλήλων διαδοχής τρόπος ο έμουτευθώς μετά ταῦπα τη ανθρωπότητι. τίς ή αγγελική μεγα-λοφυία ήν είχε πρό-τερονό κατ' είκοναγεγεπημένος θεού. και τί το της αλόγου κατασχευής ίδίωμα το μετά. πουπα έπι τον άνθρωπου ένεχθέν; τίς ήτι-แพ้ ร่ะเค่าพ อี่เ พิ่ม ออบ์อยται ό δαβίδ, και κατα τί τοις άνοήτοις ώ μοιώ 9n πτήνεσι πεown iner Ser o สีมาวิกพπος . Ετι λεγέτωσαν huir tis h aitia di hr ό θεός μετά το παραγωγείν, ώς εἰρηται τὸν

pter temeritatem. & stultitiam similitudine cum brutis animantibus damnatus eft, quomodo reliquum fit, ut hanc illi a principio adfuifse dicamus, illi videlicet qui ad Dei imaginem conditus fuerat, intelligere omnino non polsumus. Et eo magis, quodpraescientiaDeus condemnare non vult. Si enim res ita se haberet, omnino utique non formasset Adamum\_; non ei utique paradisum praeparasset, ut ille qui sua praefcientia eum in peccatum prolabentem videbat. Oftensum eft igitur multimodis, ante peccatum hominem divinius quiddam, fublimiufque fuise; & quia ad

par' cino va The Tav gruparon in normer yes Siαφοράν. τοῦτο ἀξίου. אבי אם שביי, הדו דאב anorougiage + Timter forke, not a po forour reas huir. es gapaγάμον έβούλετο κατα τους αγγέλους έχου TO YEVOS TO AND POST אמי, אמן דיועסק צעבעבע בו-Carren to Snitu, ngy βοηθόν αυτάν έπονομάζει ή παραπλησίως ROIS RTHNEOIN NO) air Ron Noshe Sidyen ron desportor, noù Twe AOIHOU ETTAATTE. 40vor autor nat epynis και πουπο πλασιν ύ-AHANN ray ioxyyerou. אם ג לצ אמן מטדטר ט אטριος πρός το τέλειον ένάγων τον άνθρωπον, a des tà maria prois ησή δεῦρο καιολού θε 1001 SIG N TEXHORNS ระหน่าง ; หญ่ ภอเอร อ่ πού πης καιρός; εὔδηλον **อ**บีต อีรเ สอง รที่ς รอบ Sh-

80

ad Dei etiam imaginem iplum produaum fuise Sanda Scriptura nos docet. Postea vero quum ex acquali cum Angelis honore deieaus est, iumentis evasit infipientibus fimilis. Et hac de caufa beatus David lamentabatur, Hei mibi! dicens, quod bomo quum in bonore esset non intellexit, comparatus oft inmentis insipientibus, & similis factus eff illis. Sed gravia haec quidam existimant, & quae procul a recta ratione ferantur. Bene infuper faciunt; verum tames eos, ut dicant, rogamus, quod nam. est maris & feminae discrimen? & quomodo illud ex irrationali parte conftans, ut Nyffenus. ait

δήλεος παραγώγης ύ-ANDOTEDE TIS NY N TOU αν θρώπου ζωή, Ηγάρ άρσεν ησύ βηλυ, έξ αρχής αυτής έποίησε autous, Trais n sua **สนุ**ภทิวร ของ ปีระคอง : METER TO TLAT JAY BE לא א מלא דטי מלמא י μוthe to xa figal Basi-Asa ' mera' to ayayer τον θεών πό ζώα πάν-Ta mpos autor. usta ໜໍບົກອາດເຈທາ ແມ່ການ αυτώ, μετά το λαχείν es aurov rais exoron Miaç aurer, Tag :λεγε μετα ταυπα πάντα, ποιήσωμεν. αυτώ Bon Sór; cige ngi Sñλυ παρην έξαρχης nara Ti di vaj Bon Fuσαι το αδαμι έμελλεν H HN JE THE LUXHES. EERITTE ANEEWS NVIra zap n zeroms au-THE REPERSONATION THE wanau na pay Bon Dor au-To TRAC DEOU Edidoro. TIVOS EVEREV; DE TE TOV

ait, propriae imagini novissime admiscuit? Quae conditionis sublimitas, quam prius Adamus habebac? Ouis belluinus & ir. rationalis successionis ex invicem modus, qui postea humanse naturae infitus eft? Quae An, gelica excellentia quam prius habebar ille, qui ad Dei imaginem factus fuerar? Et quae irrationalis fructurae proprietas quae homini deinceps inducta fuit? Quis honor ille, de quo David queritur, & secundum quid iumentis insipientibus fimilis evalit, qui inde excidit homo? Dicant infuper nobis, quid in caussa fuerit, eur Deus postquam hominem ad imaginem luam, ut dictum eft, 1.19

των ανθρώπων γένος i A שמיינד as אסוπόν ώς Απερ ύπαχούwr e µ सम्म o adau स-דרף סטא יציר דאק דףסק τούς αγγέλους όμοτιpias oun ลิง ออร์ทภา της από του βήλεος Bon Sciac · eden In Se อีนพร พร ที่อี่ห ร่นสเส-TWV Excivou TOU TOU 700 xag' ou of dygeλοι πρός πληθος nu-Εήν Энσαν. και τοῦτο รราง 6 6 มย์ออพร สีมพวย λεγε δια τοῦτο κα. τεμιξέ τι και τοῦ άλόyou Th'idig Cinovi o θεός, τουτέςτη άρσεν. 70) JANU autous inoiπσε τοῦτο γὰρ μοίρας ἀλόγου δο-κει τῷ Ξείῳ πατρί επεί τοιοῦτον οὐκ ͼdo-קוש סטלצי לע דא שארים ησ) μακαρία φύσει ώς τε πρός εκείνην όμοιωσίν τινα φέρει έκ τούτου τον άνθρωπον. enis.

eft produxiffer, hoe figurarum discrimen fubintroduxerit. Hec discere volumus. Cosectaria enim exfistere non videntur, ut & nos quidem opinamur. Si enim volebat Deus ut Angelorum instar genus humanum fine nuptiis permaneret, qua de causa feminam induxit, & adjutorium illam nominavit? fi vero fimili cum iumentisrationeipfum hominem degere volebat, quidnam solum ipfum ab initio formavit', & conditione quidem sublimi, & Angelis pari? Quomodo vero & iple Dominus ad perfectionem id ducens, Dimitte omnia, inquit, & veniens sequere me. Quae nam eft illa perfectio ? & quale hu-

auxouv er dia the maректротии и ката то άρρεν και 9πλυ, διαoopa nateniyn stapa ระอบี รที ผ่าง่า สบ้าอบี, οαίνεται πάντως ότι καταρχας έλδιθέρα τῆς τοιαύτης ετύγχανε διαφοραζη ή κίκων · κ' ઈરે παχυμερώς ούτω το γράμμα φησί το ίεpor, oti o Seda and άρχῆς ἐποίνσεν, ἀλλ ούκ έντεῦ θεν ώς σίμαι τη τοῦ λόγου συγκαπαβάσει κέχρησθαι προς απολογίαν αξιον. δρα γαρ ότι πρός ίου. δαίους εποιώτο τον λόγον ό κύριος, ήνικα προσελθόντες αύτῶ รัสทุกอพาพา สบาวิท ศ ร์-हर्दडा म्य वेग्ठीवां भवमवे πãoar airiar aπoru-ลร่ ร่าวรงบาลโหล ลบรรรมี. έν θέντοι και παιδεύων aủhuius tempus? Patet igitur ante feminae productionem, fublimiorem quamdam vitam hominem vixiffe. Si enim ab ipfo initio mafculum & fecit eos. feminam cur Eva noviffime processit, postquam Adamusvidelicet formatus fuerat; poftquam Rex confederat;poftquam animalia omnia Deus ad iplum adduxerat;poft quã haec eidem tubiecta fuerant ; postquam ab ipfo sua nomina acceperant? Quomodo post hacc omnia dixit: Faciamus ci adiutorium; (1) fi quidem femina a principio aderat? In quo nam Adamo auxi-

(1) Maner & Aquila Deum in hoc fuisse mendacem impie dixerunt, quod non adiutrix deinde, sed infidiatrix homini femina fuerit, illum in peccatum inducens, Glycas Part. I. Annal.

WITOUS (UN TOLAUTA OPOνάν, άρσεν έλεγε και Эπλυ έποίμσε χατ Side HIWGER, argowστος μη χωριζέτω συγπαταβάσεως ούν ρίς οίμαι παῦπα πὰ κώματα. ει μή γαρτουто ที่ง ณ хата πратоя הצסאטי א דסט אאגנסר 38 yore παραγωγή τω Dea , our av autos o גינהוסך טוקנסט דאי מד aurs Sidsaoin impayματεύετο ό' γαρ έπέπρεπε κατ' άρχας πῶς SULLS ODES EXADUER U-.5 ερον άφες πα παντα, η έγων, και άρας τον saupor axorois y poiπατά συγ χώρησιν ούν א דסט שאאנסק אמאש. γωγή, κατά συγχώρησιν ό γάμος όθεν έπαίνων έσέρηται, ώς χρυσοῦς τήν γλῶττάν πατος έλεγε Κύριλλος.

xiliari voluiffet ; fi animaequiete,& tranquillitate minime exciderat? Ouando cnim perfectio valere ab iplo iuffa eft, tunc ei adiutorium a Deo datum eft. Qua de causa? ut hominum exinde genus multiplicaretur. Ceterum elucet, si obediens Adamus permanfifset, si ex pari cum Angelis honore non se deiecisset, fore ut feminae adiutorio minime indigeret . Indiguit vero ut ille, qui ca ratione iam exciderat, qua Angelimultiplicati funt. Et hoc eft, quod furperius Ny senus dicebat. Propterea irrationalis aliquid propriae imagini Deus admiscuit, hoc eft, masculum & feminam fecit cos. Hoc A Margaret and A sector of the State

α καπά συγνώμην δ γάμιος ώς δ μακάριος παῦλός φησι, πῶς άpern Suraras Aras to συγγνώμη Θεραπευό. μενον εύλόγως ούν ό γαμος επαίνων εσέρηтณ อีรา อย่น รีราง ส่ครτή κατά συγχώρησιν γάρ αλλά μη τονλογον απόπεμπε τουτωνι όρα γαρ ότι παι ό **θε**ολόγος γρηγο ριος πιν έκ τοῦ γάμου γενομένην ήμιν γένεσιν νυκτερίνην ονόμαζεν, יצ לסטֹא א**י א**פא צע אים איז. γα) ουκ άντιλέγομεν ฉบัรตั รอบ่รอบ ะี่หะนะห . ส่ γάρ παι γέγονε τίμιος ό γάμος, ώς εύλογη-रिसंद वंतरा रे रिश्वर रीवत אי ד תננלס דוומי הי אטן ανέγ πλητόν έςι τύ πράγμα καπὰ τὸνοῦтыс लंग्रांग्रा लं वेहे मुद्ये γήμης ούχ ήμαρτες, «λλ' έν άμαρτίαις ő-

enim sortis elle irrationalis divino, patri videtur, quandoquidem nihil tale in illa divina & beata na-. tura reperitur, ut aliquam cum illa fi-, militudinem homo ex hoc ferre posit. Si igitur propter are-&o tramite errorem, maris & feminae differentia (1) a Deo. propriae imagini admista est, elucet omnino hancimaginem hoc discrimine liberam a principio fuißse. Si vero ita crasso modo sacra litera dicit, Deum id ab initio fecisse, non heinc tamen, ut arbitror, hac sermonis indulgentia ad defensione abutendum eft. Vide enim fermonem ad Iudaeos habuiffe Do-C 2 mi-.

(1) Eadem Glycar fed pressius breviusque differit Pars. I. Annal.

μως

26

# MICHAELIS GLYCAE

Bas & yeredis huw Exesting to poor dos are א מיס דע מדע אמד ארכ אר איל איל **3**ους αυτής ού χάριν TATAST TRUTHY AVAL ney douther & Seotoyos λεγεν έπιβεβαιοι πουta vay dabid o serios ούτω λεγων εν άνο. μίαις συνελήφθη και 🖤 άμαρτίμς έχύσση-ອະ ມະ ທ ພາກກ່ ບາວບ ກອງ yap ei un touto no ei μη την ζωό δην ταύτην รถือหมะข สี่ โอรอง ระบท-อ่าย ผ่ร ที่ยุ อ่ นละ ผ่นอ่ยฉ γεγενημένος θεού κα-The x Sn Sia The Traραβασιν, ούκ αν έπι πο Ξτονωδύρετο λέγων. ού συνήχε, παρασυνεβλήθη τοις ανοήτοις **π**τήνεσι ης) ώμοιώ 9n αບ່າວເເ ຕ່ຽງ παυπα ούτως έχει, τι χρή και אבץ כוד א סדו ארט דסט דסט את בהמצ לחושמו דם לחאט, πρότε συγχωρηθηναι TOU JAMON, a'ANN TIG

minum, guum attendentes ad illum interrogaverunt an liceret viro quacumque de caula suam uxorem dimittere, atque cosdem ciufmodi minime fentire docentem dixisse: Masculum & feminam fecit a principio Dens. Et, Quos Deus con-iunxit, bomo non separet . Condescensionis haec, ut arbitror, verba sunt. Nifi enim ita effet, si secundum primam intentionem femina a Deoproducta eff; non ipfe Dominus deinde feparationem ab illa quaesivisset. Quod enim principio permifit, guomado recte novissime vetuit, dimitteomnia, dicens, & tollens crucem me fequere. Secundum veniam igitur feminae pro-

37

ή διαγωγή και έτερα μσαύτως τοῦ σώματος אמדמסאבטא זא אמדמדמל €ei #artos ereiry тў πρό τερον πρέπεσα, κα. ών όμοτιμος τοις ይ' ayyénois ó a v. sparos ψν. Οτι δε παύτα ούws ผีx ส mpo ทัร inπτώσεως, αυτά σε προ τοῦ λόγου διδα. σκέτω τα πράγματα. διά τι γαρ ό παυλος ταις παρθένοις яqù ταις χύραις μέγναι κατ' באפועסע פאדבדמססבע; פוπερ ούν απ' αρχης άρorer rei findu emoin TEV . DEOS, TWG 010μόζυγοι τους γάμους EVIOTE AUOVTES EXÓVTES an' arriver Sisar-Tat Sia ti sy doitig просахалоройой тіνες, χα) τη λοιπη κακουχία τοῦ σώματος; ηαν παύπα τοῦ θεοῦ μύ. קום שמקמצמצידיד בδύθεμα προς ύμετέραν από λαυφιν. εΰδηλον ดบิม

productio, secundum veniam nuptiae, quare laude privatae funt, ut linguam aureus ait. Practer ea vero quae dicta sunt. divinifimus etiam. Cyrillus dicebat : Si secundum veniam nuptiae, ut Beatus Panlus inquit, quomodo virtus esse potest, quod venia curatum est? Iureigitur nuptiaenon laudantur, quia virtus non sunt, fiquidem ex venia. Neque hunc fermonem abiicito. Vide enim. Theologum ctiam Gregorium noftram ex nuptiis generationem nocturnam, & servam, & aegrotam nominare, nec propterea ipli contradicimus. Si enim honorabiles nupriae fuere, utpote quae propter sobolis susce-C 3 prio-

# MICHAELIS GLYCAR

ούν ότι πρός την άρ-χαίαν έχεινην ζωήν άοορώντες οι ανθρωποι παι παρθενίαν άσκοῦ-דו, אמן זמ גוטטג בטוסד Αύουσι, και άσιτίαν κοπάζονται, και πα**σ**αν αλλην υπομένουσι κάκωσιν. Απλυ γαρ ώς εἶρηται ησὶ γάμου συναφία ούκ Αν άπ' άρ. צוק, אווגע לאאעלא דטי κατ' εικόνα παρήγα. **ງຍ** ei du µn παυτα παρην, ουδε ή των γημάτων πάντως διαορά πως γαρ είγε μετά την της είκονος καπασπεύην ώς όνύσσης **ο**ησί τελευταῖον αῦτη έπιτεχνάται τῶ πλάσματι. πρόσεχε ούν. ουδεγάράπ άρχηςώς สำหารณ พิ่ง รอเฉบรทง 2ποί nos διαφοράν ο Seός. άλλ' αὐτὸς ἑαυτῶ TPOLEVNOEV USEPON O πρώτος αδάμ, έκπι**π**των ที่อีก รที่ς телею-ဘા TOS . મલો ડેલું લું મા

ptionem a Deo benedictae fuere; fi res est iuxta eum qui ita loquitur, inculpabilis. Si vero & uxorem duxeris, non peccasti, sed in peccatis similiter habet nostra generatio progressum, perturbatione videlicet eam antevertente ; quamobrem aegrotam eam, & fervam effe ille Theologus dixit. Confirmat haec divinus ctiam David ita dicens: In iniquitatibus conceptus Jum, & in peccatis concepit me mater mea. Si enim haud ita res se habe bat, si non animalem hanc vidit, & irrationalem generationem ad quam ille, qui ad Dei imaginem factus fuerat, per praevaricationem deduaus eft, pon utique a deo

παραβήνια εμελλεν ล แท жесён ес 090par exurdivencer, our av e xe xapar ws arw Sici Anatai Twi gund. Two Sidoopa toure der σενος και βήλεος · είδε DEP OUV OF LATE TE XOL τάπερ οι πλειους φα-סו היד משלב אור קינילם-Sal πρότερον έππτωou na tore to State παραχ Эπναι ώς έντευ-Эн, ευπαράθειτα εί ral Jones ta Asyofiera. άλλ' είδεναι εφείλομε. סדו א מאל דאל אאני הבכ דטט מלמע דאר לטמב ກີ່ apay ພາກ ແມ່ ກາລະບ ຜ່າລາກ ແມ່ນ ເພັ່າວ່າ ເ G 67 2 ave + rivos Evener's wise fin oureds autin étépns vouiséo Das, Jia to treporor tou אי אמדטק אמן טאדער פין טובט עטומי מאמא א דע אב. พิท ที่ญี่ อุบธิเหที่ง รีเงสะ Sopyn' evite Sivai mapaoneudon aurois. prois rourois de no) ue H8-

deo lamentaretur dis cens: Homo quum in bouore effet non intellexit , comparatus eft inmentis infipientibus, 🕑 fimilis fattas of illis Si vero hace ita ha= bent , quid opus ell dicere utrum antes quam femina produceretur ; ° antequant permitterentur nupriac, alla quacdant fuerit vitae inflien? tio, & alters cadem modo corporis fire-Aura illi univerlieatis cofitutioni, quas prins fuit, conveniens, fecundum quam Angelis honore homo erat acqualis ; Haccauten ita fe habuiffe ante laplum, resiplae pro fermone te doceant. Cur enim Paulus virginibus & vidnis ica manere permisit, si ab inítio Deus malculum & fomi-**G**4

nam

μητά χων αυτούς εύλογίαν αναγχαϊου ήν. ώς ένδυναμον έντευθεν εύρεθηναι την φύσιν ό πηγε κατά τοῦ γάμου Λάβη ἀρχήν ἐπαδη πρίγουν ή πρικύτη τῆς לעבר היאקלטעא אמדה אי youra in ws porion-THE, TPOD JANG TOINσας αυτήν ό Ξεός χου TPA TOU TETEN TON dfau usra yap to nor שאי תעד טע געא לדי לא-MISAY AGIUT NOXE XALpo's, and a re zamepa noi apyn, odurn noi TEDIBONN May Tpos \* מהסקר יואי דטופט-THE TOIVUN Raipe Ther par apaiper, suar ei-นอออกกลับ กฎมี: รมรควารับ สมัรรณ์ร มีสุรอธิปรุง the simon ron rice + ruy yaver . ande yag SUNOYIAS THPINGUTT צמיףלג , מאא׳ לףץ אֹב אמן de

nam fecit? Quomodo coniuges nuprias interdum voluntarie folventes ab invicem separantur? Cur inedia le quidam adfligunt, & cetero corporis neglectu? quum lexcenta haec edulia Deus, ut iis frueremur, produxerit? Liquet igitur quum ad antiquam illam. vitam homines respiciant, & virginitatom fervare, & nuptias interdum folvere, & inediam amplecti, & omnem aliam adflictione subftinere. Femina eni. ut dictum eft, & nuptiarum nexus a pricipio non crat, guum Deus videlicet illum hominem ad imaginem suam produxit. Si haec vero non aderant, neque omnino crat figurarum dif-

dears, મુલ્યે તેમ ospoque ηα) Γανάτου. γη γάρ φησιν, ημι είς γην ά-πελεύσει. δια τί τοῦ 70 ngy προ του πεσ είν τόν αδάμ έκ πλευράς αυτού την εύαν παρήyayer; xara ouy xaprouv de marray, as สีมองริยา สีกุทรณ. มอุติ yap ei un τοῦτο אד, ούκ ανό παμμέγας έλεγε παῦλος . καλόν μή Επτεσθαι γυναικός. τοι χρή πολ-Le Degew, Öre Snihu παρήγαγεν, ούκ αν ύς ερον δια του παύλου μή άπτεσ θαι γυναιπός συνεβούλευε. παραγάγων έξαρχης รหลีของ พี่ง ยุง ซุญิ สิลย์λφ λαλών, χα) Η μή LETA OUT VOUNT TOTE TO SALU TRAPHJOLYEV. Seizruri yap irriuger อ้าง สро тที่ς той Эйλεος παραγωγής έπpæ ζωή τις Νν ύψηλη אַבא וסמץ אָגאסג . אמדמ ydp

differentia, Quomodo enim si post imaginis constructionem ut Nyffenus ait, hacc postremum figmento Superaedificata est? Adtende igitur Neque enim principio, ut diximus, eiusmodi differentiam Deus fecit, sed ipse sibi cam primus Adamus,quum perfectione iam excidiffet, novissime conciliavit Etenim nisi trangressurus fuisset, nisi in corruptionem cadere periclitatus effet, haud utique, ut fam fuperius adfirmatum eft, figurarum, maris scilicet feminaeque, discrimen locum habuisset. Opus erat igitur, o vir sandisfime, ut plerique tradunt, ut Adami ruina prius contingeret, & tunc femina produce-

42 MICHAELIS GLYCAE

γάρ του το και άλλαγού πρός έπεινην άναywr, exeyer & Suraμενος χωρέτν, χωρείτω. ότι δε παῦτα οῦτως έχει και ότι προ τής παραγωγής τού อท์วออร บ้มีทุวท์ ออง เอะ azzeros no n Cwn Seiπνυσι του το σαφέ στρον ή έλπιζωμένη έκεινη אמדמ המסוג אמן גוא Sauμale τούτου ένεκτν. εί γαρ έπαγγέλ λεται μέν αγάμιος δ κύριος έντε τη μελλάση ζωή ησι παντες ώς מאיץ באסו שבסט אביר

retur, ut heinc ea; quae dicuntur, facile recipienda videantur. Non eft tamen ignorandum EvacexAdami latere productionem homini în peccatum laplo necelfariam omnino fuiffe. Cuius rei gratia? Ne scilicet ipsa alterius naturae censeretut propter figurae diversitatem, & ut genera ad consensionem & concordiam adduceret, & naturalem quemdam amorem eis inderet (1). F-.

(1) Glycas noster Annalium Par. I. αναγκαίον γαρ δν μη χαι την Εύαν από γης προελδείν, αλλ από της ουσίας του αδάμ, ως ενπυδεν φίλτρος ενπεδηναι τοις ομοζύγοις. Augustinus Lib. IX's De Genef. ad liter. Cap. XIII. Quid ergo sibi vult estans illud, quod spulier viri de latere facta est? Verum esto propter ipsus coniunttionis vins commendandam, boc ita fieri oportuisse credamus. Ceterum Casetanus hanc Evae ex Adami costa productionem totam αλυγορικώς interpretatur, & explicat contra quem egregie disputat Natal. Alexander Tom: I. Histor: Keclef. Primi Actati Disfert. III. Art. II.

Se TRUTH & PUOCHS . Eπάνοδον είναι πρόσγε την αρχαίαν και πρώ-דחי לשאי דו אףא אמן λέγειν έπίγε τῶ πρώτῷ ἀδὰμ ngà τἦ αὐτοῦ διαγώγη ἦ ὅτι τοῖς αγγέλοις δμότιμος no, rayori Bior isayγελον έλεν καθάπερ avaser Ephran; mpóσεχε ούν. την γάρ τε A'Sap excirou narasa-**סור האד הוב אי א** προσδοκυμένη χάρις apidniaus mapisnour בדי לא הססיב האי הסט-THU ExciUNU ETTAVODOC ουσαώς ηδη προείρηται. εί γαρ και νόμφ γάμου δεδέμεθα σή-μερον, αλλ' ουκ έζαρχῆς αὐτῆς ὁ νόμος οῦтос ебибото. хата в συγχώρησιν ύσερον δι-מיז דאי דאק דבאמיסדא-70ς έχπτωσιν. έφ' ώ · 201 5802100 eséparai, ώς όχρυσες την γλωτ-รสม อุทธเม . สีสะค อบีม ώs

Erat infuper necessarium ut benediations ipli participarent, ut natura potens reperiretur, quando nuptiae principium habuere. Quoniam igitur talis Evac acdificatio festinabat, ut diaum est. Deus eam etiam antequam Adamus caderet, prace veniens effecit. Poft cius cnim lapfum creandi tempus amplius non erat; fed maledictio, & iray dolor, & moetor, vultus sudor in adfli-Aa vita, pellicearum tunicarum 2> miaus, et interram reversio. Tali vero tempore coftam auferre, Evam fabricare, et eis benedicere, haud satis, ut arbitror, erat opportunum Neque enim tunc benedictionis . . **.** tem-

43

es contai xarays ouyγώρησιν αυτότε το Эйли жариусто най о gramos édi Soro. avezy 21 TROCA Hay TAPEA-שוֹע כֹּלָ אָ אַסדב דמעזת πάνται παι τοιού τους εύ-DEJÄVOU TOTE TOUS EX **κεκρών έ**χερθησομένους મલેમ્બર વેઈવેઘ, હુંડ ઇ ઘરં-שתב סארוי ארסטק מידוטyou agavariog, adda אמום שבוטדתדטק מימדמ: σιος ούτω περίτουτως \$υ pnrae λέγων. παυ ALLOTPION TO Sid THU Emerriar heir Uzerελθύν αποθησόμε. Sa rore ei de rauna อยังพร รั้นล สะคว่ งอบ βήλεως αύτοῦ τι χρη ad rever . wye dia πουτα παράχθη δια το παραβαίνειν ήδη τον ανθρωπου ήφθοpà UTOTITTAV WS D δαμασκηνός ιωάννης Ongi marras ouder 6-TEPOU à OTI TO grange τοῦ

tempus', fed irae & maledictionis, & averfionis, & mortis. Ter. ra, enim inquir, es, & in terram abibis. Propterea & antequam Adamus caderet, ex eius costa Evam produxit, secundum veniam tamen omnino, ut superius distum eft. Etenim. nisi ita resse habuiflet, non maximus ille Paulus dixisset : Bonum est mulicrem non adtingere. Et quid opus eft prolixiori sermone uti, quandoquidem qui a principio produxit, ille in Paulo loguebatur, & nisi secundum veniam feminam tüç produxisset, haud posterius equidem. per Paulum mulierem minime adtingere suglisser ? Heine enim oftendit ante fe-

τουτο παρελεύσεται. Enci dia The auapti-מי טאראסאאלציי אעווי και τοιούτους έγερθη-ται άπαντας όποῖος ἦν ό πρωτος άνθρωπος ό **גמד' היאטיים לחאמלה אב-**2 EVN 4 5005 9600 . May γάρ είμητοῦτο ήν ουκ Εν ο νύσσης επάνοδον είναι έλεγε πρόσγε την apyrian ray mowimm Conv The EXTICOLLEVAN ERCIVNO xatasaoiv . déδακται ούν έκ πολλών δ'τι τοις αγγέλοις δ. μότιμον έπλασε τόν πρώτον ανθρωπον ό Deog, yaat exerver auτδν πληθύναισθαι ήθελε · διά γε την πα. กระกาอom ที่ห พัพ ระกอง บ้ Resh ws สีของริยง elpnται ή τοιαύτηπαρήχθη πατάπρισις. ή των άλόγων δηλαδή ζώων έμοίωσις, εἰ μη γαρ τοῦτο Νο οὐκ ἂν ὁ Δαuld .

feminae productions aliam quamdam fublimem, & Angelicae conditioni parem vitam fuisse. Propterea enim alibi illam adducens dixit : Qui potest capere capiat. Haec autem ita se habere, & sublimem Angelicaeque parem vitam ante feminae productionem fuisse, constitutio illa, quae speratur, manifestius oftendit. Neque admirere propterea; fi enim caelibatum in futura vita Dominus promittit ; erunt , inquit, omnes ut Angeli Dei (1). quapropter Nyffenus ait, eam esse ad antiquam & priorem illam vitam regreffum; quid pluribus deducere oportet primum ho-· mi-

(1) Quid haed verba fignificent exponit Augustings Lib. XXII. De Civit. Dei Cap. XVII.

υλο οδυρόμωνος, οίμοι לאבץ בי אדו מישקמה לא ร่า ระเนที่ ลิ่ง อย่ อบภที่หะ παρεσυνεβλή 3η τοις מיטאדטוב אדאינסוד אמ ώμοιώθη αύτοις. η αίζρα πρός αυτόνει βούλει τόν πρῶτον ἀνθρωπον κι μη γαρ ώμοιώθη δια την αμαρτί-מד דסוֹק אדאדנסוד כו μή διά την παρακοήν το της αλόγου κατασκεύης ιδίωμα πρός έαυτον έπεσπάσατο ei µn my מאץ גאוצחי פ-REIVAN SOLAV EQUIDY A. Ser arrendu Sévra, zav-JEUSEP a λλor if aλλου παράχρημα γεγο-שלתם, OUR ar ini 100 00-TON ที่สูบ์หวิท. oun ฉิท ερράζε φύλλα συχής. อบ่น ลิ่ง ล่าวอ่ วิเอบ างνικαῦτα έκρύβη ' γαλ πως γαρ ου χρυβηναι έμελλεν ίσασι πάντες of it it incircu to y iros xanizorres The algu-Ung incirng of or to me. 21-

**1**6

minem, & eius vitae inflitutionem acquali fuisse honore cum Angelis, & vitam Angelicam vixiffe, quemadmodum superius didum eft? Animum adverte igitur. Qualis enim Adami illius constitutio fuerit gratia, quam expectamus, aperte demonstrat, utpote, quae profecto ad priorem illam regressus eft, ut iam praediximus. Si enim & nuptiarű lege ligamur hodie, non utique ab ipfo principio haec lex data est, sed per indulgentiam posterius propter lapfum a perfectione. Quamobrem & coronis privatur ut lingnam Aureus ait. Si igitur ut dictum est, per in. dulgentiam ipfum femineus sexus indu-. Lus

รุรริชรุ.อย่น อย่า ร่น นสπακρίσεως ή άλογος pla TOUTO TO THE OU. אַטיאָק פֿי מטדאָ אָמָן גָס'νη συμπερείς ατο. άλλα καῦτα μέν ή άμαρτία προυξένησε. έπει δέ πρό της έκπτωσεως ώς ό λόγος ήδη φθάσας έδήλωσεν, άγγελιχής μεγαλοφυίαςπερίπλεος (1) ό πρώτος έχθes du Spanos o rar Einova Suzadu วะระม.nμένος Ξεοῦ. εὖδηλαν πάντως ότι και κατά-אידאי דסט המידטק בטוי-Энσети. ή γάρ της ανασεως χαρις ουδέν ήμιν επαγγελλε-דמו בדבףסד א דאד מקדם mpos de ye rois eipnμένοις η τον θειότατον Έχομεν, άναςάσιον πε-(1) Forte παραπλήσιος.

Aus eft, & nupriae datae sunt, necessarium omnino est & praeterire aliquando haec omnia, & tales inveniri tunc exmortuis resurgentes, qualis erat primus ille Adam, ut magnus Athanasius ad Antiochum inquit. Sed & divinisimus Anastasius ita de his loqui deprehenditur . Omne alienum quod per peccatum in nos inrepsit, tunc deponemus . Si voro haec ita habent de femina ipsa quid dicere oportet? Si propter hoc producta eft propter ea videlicet, quod homo iam trafgressus fuerat, & corruptioni subieaus, ut Damascenus 70annes ait, omnino nihil aliud, guam quia habitus hic praeteribir,

47

Digitized by Google

1223

ρίτουτων σύτω κατά ρημα διεξιόντα έπει-อีท ซถิมบท เท รฉ หลร สบัรท, ที่วงบร รอ สีกุระร ηφη το Ξηλυ. ουδέγαρ हेंग नज 961 व मुद्रो प्रवस्तρία είπόνι τοιοῦτόν τι Eniverontal · ouse me-דת דאד מימקת הוי אסוπόν τοισῦτον, τί χρή έ-דוצודביי לדו ענדמאוματίσει τότε τὸ σῶμα της ταπαινώσεως ήμων 🗉 σωτήρ; 🖻 γάρ ότῆς ρύσσης φησί το χημα \ +n & u > 6700 qu' de us isédure μετατήν άμαρriav nµãs ó Seds, ảo ού μίξις του σύλλη ψις. τόχος και ρύπος . Απ. λυ το) τροφή. και ή κατ' Ohight ini to Teherον αύξησης, ακμήτε на) уйрас, vóoos на) Ба́vатос едвплоч та́vτως ότι μετα χηματί-σει παλινήμας τον εί-Séx 3n ngy ลี่ กิงวง a-7182bit, quia per peccatum in nos irreplit, & tales omnes refurgent, qualis crat primus homo, ille videlicet qui ad imagine Dei fadus fuit. Etenim nis id fuisset, haud certe Nyffenus regreffum effe dixifset ad antiquam & priorem vitam, illam constitutionem qua fperamus.Oftenfum est igitur ex multis Deum acquali honore cum Angelis primum hominem finxisse, qui volebat etiam eum eodem modo acillos, multiplicari.Propterträsgreffionem, quam sponte fubiit, ut superius dictum est, talis inducta est condemnatio, mutarum scilicet pecudum fimilitudo. Nisi enim id fuisset, haud utique Da-

πεκδύσας χιτώνα κάνπῦθι ἀπαλλάξας ή-मबेंद्र जर्वण्टला हेंत्रस्तिन्ध μετέχομεν . εί γαρ το γήμα έχεινο περί ήμας oux esal rara toy Saο Γρηγόριον, πως ήμιν Ta it incivou ino Lug-Scioeral; μετα gnuari-שבו אסודטי אעמק איואמ TO' in This addy wy h-אוֹש באדואאא שלידע אבו דובר א דבאנטי מאדטראנטאses is rosourous ava-Jos En mahur ómolous έπλασε κατ' άρχας, **ήνικα δηλαδή του πρω-**TOP EXERPON TRAPHYAYED άνθρωποι ούτω μέν our bou woors rais Seios arasasios anovoas is μεγάλου παύλου λέ-אמותצאידם לדי הבינה אמרים אותם τίσα τότε τό σωμα της mmenooras num o Swinp, addoc she ys nai erepor grima, EYED DNOOUS De TOTE Форыя Сырата, хата my eixora Arradi rou นอ่น-

vid lamentans, Hei mibi, dixiffet, bomo quum in bonore effet non intellexit, comparatus est iumentis infipientibus, & similis factus of illis. Et respice, sodes, ad ipsum primum hominem ? Nisi enim adsimilatus fuisset per peccatum iumentis; nisi. per inobedientiam irrationalis constitutionis proprietatem ad fe ipfum adtraxiffet; nifi Angelico illo indumento se exsutum vidisset, & alium ex alio statim factum, haud utique tantum. erubuiffet; haud utique folla ficus confuiffet ; haud utique a Deo ita fe abfcondisset. Et quomodo enim fe non celaturus fuiffet?Sciunt omnes, qui ex illo genus deducunt, qua-D

49

ROXXOU, May TOU 5 & XU-95. AAA un Seder In τούτου ένεκεν. όρα γαρ ότι και ό παμμέγας παύλος αὐτό τοῦτο σαοως ήμιν ύπεμφαίνων έλεγεν. αλλ' έρει τις שנף דשי ישר אסטעני νων έκ νεκρών όποίω σώματι έρχονται, αφρον άσπειρεις, ούτο σωμα το γενησό μενου τπάρεις, άλλα γυμ-עטע אטאאטע א דטאח סו-TOU พี่ xpi Shig ที่ Etepou שמי דסוסטדמי דויסק. ס δέ θεός δίδωσιν αυτώ σώμα καθώς ήθέλησε. un Sedeion sv, ouy yow. Эп δέ μαλλου τώ Энοτάτω αναςασίω λέγοντι. ότι μεταμορφοῦται κά) μεταχηματίζεται τότε το σώμα καί τοιοῦτον έγειρεται όποι-อง พื้ง ส่วร ส่อุฎพีร. อย่นουν γε τοιούτον όποιοι δευτέρα ποίησις αύτο κατεσκεύασε. τῆς yap airias replaipe-Ju-

ta verecundiae illius fuerit magnitudo. Itaque ex condemnatione irrationa. lis haec constitutio; & per hoc in ipfa etiam sola pudoris cenfus circumstetit. Sed haec quidem peccatum concilia vit.Quoniam vero ante lapsũ, fermo iam antevertens declaravit Angelicae magnificentiae proximum primu illu hominem fuisse, qui ad imagine videlicetDei fadus erat,exploratū omnino perspectumque estetiam in universitatis confummatione talem. futurum a mortuis excitatum. Resurre-&ionis enim gratia nihil nobis aliud pollicetur, quam eorum qui ceciderunt in priftinum statum refurrectionem Praeter

au-

### EPISTOLA VI. «I

Berong Si หิง ท์ รอง gnuárwy Toutwir Raрыспуди блафора а-שמצאו אדמסת אמן דאי oupBeBnzular ปัระออง REPIALDES ñrae Siapopár ; nay TOIOÙTOI \$7 80θήναι άπαντις όποιος אי ה אדף שדם מישףשπος ό κατ' είκόνα dnradi zerennipéros Jeοῦ. παύτητοι καὶ μέγας वेरेवर्ग्वनाठ5 लेगिकेड उँगा क्ते ममेंद्र वेण्वइवंज्हळद्र संद γαι πρώτον ανθρωπον is are Sin Den Tral. if öti nat éreivor év th παλιγγένεσία πάντες arasnoous Sa mpoçar-TIOYOF EXEYER OF TH arasár a oux ésir dp-סבר אמן שאלט. סט גוxpos zaj μέγας · où μέ-Aag raigar Sog ou Siáφοράτε πρόσωπάτε κα χήματα . πασα ησ) γαρ ανθρώπου είχων δμοία έσαι τότε της **π**δαμ είκονος και πλά-680C

autem dista etiam divinifimum Anastasium habemus his verbis differentem: Quoniam igitur in co, qui ad imaginem Dei fa-Etus fuerat, non crat discrimen boc, masculus videlicet & femina Neque enim in divina 😽 beata imagine buiusmodi aliquid concipitur Neque post re-(urrectionem tale aliauid religuum requirere oportet ; quoniam transformabit tune bumilitatis corpus nostrae Servator. Sicnim Nyffenus ait, babitum irrationalis naturae induit post peccatum nos Deus, ex quo coitus & conceptio; partio, O sordes; femina & nutrimentum, Gracitum ad perfectionem augmentum; florens actas, & senectus; morbus & mors: mani-. D 2 fe-

### MICHAELIS GLYCAE

seas, rd μεγέθους, x g'n uatos' ei de traita outwe the sei name TON TOWTON SHELVON at #-שףטא סע צי ביטטג אמן אייμα iz horras amarres อีร เทระบิวรท แพ้ อีทนเ Siapopar apperos re xy Βήλεος, μιχρου εσμ μεγάλου, μελατός το ησή ξανθοῦ τι χρη κή אנץ כום הנףו דסט ס איματος έπείνου; σιωπαν אות אב אחו דטידטוב מpenpor, אמן punte The aurou Tharin onoinτίς ές τη πολυπραγμόver, unte mas narnoouer. dye The xame το άρρεν χαι Siλu oux ¿ yei Siapopar ö λais meprepy alter Sal & point ό αρραβικός δρυις . ά યતો વિદ્યાર્ટવ્રિયે દેમ દ્વાપાલા φέρων εικόνα τοῦ ένος indrou adam "ira un λέγω τον αίκτρότατου TROANCE, THE TOLOUTHE a mon au ou mon vana MOTUNNY NHOY . HOY X 700

52

festum omnino cst nos effe iterum transformaturum, quum superinductam Girrationalcm tunicam ex (nerit, atque inde nos ab omnibus liberaverit, quae inde participamus Si enim babitus ille cirea nos non crit inxta divum Gregerium, quomodo nobis, quae eius propria sunt relinquentur? Ceterum transformabit nos, quando tunicam nobis ex brutis superinductamtamdem destrues, Gaales often det iterum, quales a principio finxii , quando scilicet primam illum hominen produzit. Ita quidem igitur, o landiffime, eriam divinus Anastafius qui audiffer magna Paulum dicentem, Transformabit unc corpus bumilitatis roftrac [ervator; ad alia fpecis

माठे के माँ वेरदाई के क yrwo Inoeras ro're Jn-אט אמן דם מֹטְאָצ בייו אמן TO aUTO T XHUATE TA -TOP aVISCHITCH UTTa-जिन्हों भूमियेंद केंद्र ग्रेमला our euroyar ; es yzp ώς όχρυσαρρήμων Ιωarras con i spon povor rous and grow rous, atred may abs oudemore esdoner edorres ineros grapioouer ward on. אמן דטי מקרמעע האל oros et un yap iyvaproter autor Tag arixa Ater is oropeatos; DUR as TIS ULLY YOU A ้อัญ of puez ทั่วที่อาราณ, pen ray tode to marchior ray TOP JEPOPTOL EXERION UT · άλλή λων έπηγιωσ 9ñ-मैता कर्ष उद्य हु से मुझे पायेंद nitextas nat o 21 ματος side arasnooral. ou-A yap in over the πα σχημάτων ημ ήλι-אומיד א שישטועלדאג ל-אומיד א איזעעלדאג ל-

dicebat &altero habitu corpora ferenda tunc refurgemus;iuxta fimilitudinem videlices grani, & spicae. Sed ne metuas propterea. Vide enī & vere magnum Paulum isthuc ipsum aperte nobis demon-Arantem dixisfe : Sed dicet aliquis de refurrecturis ex mortuis, quali corpore venient? Stulte, quod (eminas, non corpus futurum (cminas, sed nudam granum vel forte tritici, vel bordei, vel alterius alicuius buiusmodi ; Deus antem dat ipfi corpus ficut voluit. Ne timeas igitur; fed potius obsequere divinistimo Anastasio dicenti, transformatum, & transfiguratum iri tunc corpus, & tale refurre&urum quale initio erat; non D 3

- 53

71-

pro-

TIX & THS JUXHS 00-Ιαλμώ γνωριούμεν πάντες τους πάντας ώς อ ่รงเทรทร ที่แล้ง พญ่ πλάσης ηυδόχησεναιτό τοῦτο κ) ό Ακιότατος avasáorios apidnhórepor ou mapishoes, y อบัรอ อุทธร์ . มาวิ อบุ่ม รัม συσσήμων επίγνωσις ε σαι τό τε . αλλ' ούδε דמ שנדואמ דמטדת עלρια, τότε θηλυ κάι το άρρεν παρί ς ησιν. ότι μηδε εν τῷ χρισῷ αρσεν και Sñλu κα Sá onσι παῦλος εἰ δέ ταῦτα ούτως ε χει και κατά τόν néyar a Savaoior és a vopanos ev Tñ ma-Riggeveria mannes à-VISAMESa MIA yap nλικία παρά πασι. μιά πλάσις, έν είδος, έν γήμα του μέγεθος ביע, הבפודדטי פי פיאטומφοράν σχημάτων έπι-CHTERV & yap The TOL. aumy Suagopar n ogopa המףכוסאיץ מיצי aray.

profecto tale, quale secunda fa&ura ipsu construxit ; caufa eni ablata, propter quam horum habituum differontia inducta est, neceffarium omnino. est & differentiam, quae accidit, tolli poftremum, & tales omnes resurgere, qualis erat primus homo; ille videlicet, qui ad Dei imaginem conditus eft. Heic & magnus Atbanafius videns ea, quae refurrectionem attinent, ad illum respicere unum & primum hominem, ut supra diaum eft; & fecundu illum in regeneration ne omnes resurrectui ros, ad Antiochum dicebat : In resurrectia one non est masculus 🕏 femina ; non parous & magnus; non niger & flavus, non varias fa-'

Digitized by Google

54

vayun mãoa דחק doθαρσίας έλθούσης, παῦτά πάντα σύν τη φθόοα παρελθών ηφούτω MEP O TA SEA TO OPTI σοφός α θανάσιος · ότι διά την άμαρτίαν Ň των χημάτων διαφορά ηαι ή του γάμου άρχή. παπαρχάς γάρ ουδέν τι דטוסטדסי אי, מדב דסטτον ανθρώπον πλεονα. σμοῦ κατά τοὺς άγγέλους ώς προείρηται γίreo gae uerros navτεύθεν μη δεόμενον τής מהם דסט שאאצנטג אסוא-Seias · roy yap en un οφθη παρήκοος ό αδάμ, ούχ αν έδέησε γάμου. και της τω γάμω λοιπόν συντελούσης κασασπευής. Ας τί καλ γαρ συνετέλεσεν αύτη; είγε του γάμου χωρίς ή των ανθρώπων πλη-Dus mposs Deir our iκόλυετο; προλαβών ό λο'γος Sieinnoe σοι πεpi TOUTOU GADESEDOV et

facies & babitus . Omnis enim bominis imago fimilis crit tunc Adami imagini, & fitioni, & magnitudini & babitui Sivero haecita habent;'fi fecundum primum. illum hominem una specie & habitu refurgent omnes, ut inde nullum sit difcrimen masculi & feminae, parvi &magni, nigri & flavi, quid opus eft adhuc loqui de illo habitu? Tacere nossuper his praestat, & neque eius formationem, qualis erit, curiosius inquirere, nec guomodo vocabimus. Si enim maris & feminae discrimen non haber, omnino fuerit Phoenix, Arabs volucris, quae splendidam in fe ipla primi illius Adamiima-D 4 gi-

**55** 

### MICHAELIS GLYCAE

Se , ການັກ ວິຍັກພຣ ຂໍ້ 🗶 🖬 ei Siz TH'Y TAPERONY new THY and TO TOU SAVE-TOU OSOPAN ap XHA 6χεν όγαμος, ώς όχρυ-דסט ג דאי אפדע דם שלא-אמי דאק אדוקרטק לאו דטי מישקרים אייקאנט ó Seòs to The areau xaraonsung idrama, wig ם שטששחק האשוי ci דאק Sturepas isi natoras n rain gryparan Sia-Dopa xara ton givan my Seion anasácion εί κατά του πρώτου έ REIVON angranton Mia ίδεα του έν σχήμα τι παντες εγειρονται ώς é µiyas onoin A'gavásios, äte the xata 30 apper 10 Sin to diaφοράς ύσερον έπιτεχ. νη θείσης θεώ δι αί-דומד , א דוק מדש לופואאπται, τό χρη και λέ-, γειν έπι τω προκει-μένω ζητήματι; του τα παραχαλούμεν μα θέν. ศ้าร

56

ginem fert; ne dicam moleftiffimum vermem, talem quiescere nostram negotiofitatem. An vero in refurrectione cognoscetur femina & mas, uno & codem habitu omnibus refurgentibus , dubitar nos, procul a ratione recedit. Sieniut Auri-Auus Foannes ait non heic notos tantu, sed eos, quos numquam vidimus, quum ibidem viderimus, cognoscemus ; quemadmodum certe & Abreamum dives; nisi enim eum cognovisset, quomodo nomine vocasset? Nemo utique impossibile, ut arbitror, iudicabit, & hunc puorum, & hanc mulie rem, & senem illum. invicem tum eognitum iri, cth unius

10-

eryo naj partino o daμασκηνός L'warrns & vartiou o Sai tois espnμένοις δοχεί : in yap Te τεσσαραχός ου τετάρτο דשי לסץ אמדוגשי מטדצ κεφαλαίων, και τάδε הנהו דמי הקשידטע מד. Spainou Liyar Eupyται τοῦτον μέντοι τὸν ἀνθρωπον ἀρρενα κατεonevares à Deog Meraδούς αύτω της έαυτοῦ Seing Xapitog. iti de אמן דאק דמי פאוצינטי πάντων άρχης έντεῦ-Ser our evartions Sal δακέι του γάρ πρώ-TON EXERVON LYSpamon appera mapa Seoù za-TATXEVAT Siral GITTWY, arropian ou The TUXEoavernzer hair. er yop is o pergas onoir a Sa-Varios in Ty Taligyeverig mairres eis a. rasnoousga · rour' éςία όμοῖοι τῷ πρώτο αν τρώπω κατά χημα και πλάσιν άρρην δέ ύπο

actatis, uniulque figurae refurgent.Neque enim ex infignibus, & figuris ibi cognitio; sed perspicaci animae oculo omnes ab omnibus cognoscentur, quemadmodum factori & fi-Aori noftro visum fuerit. Isthuc ipsum & divini@mus Anaftafius manifestius tibi fifter, & ita ait : Et nan ex insignibus cognitio tunc crit. Sed neque genitalia hace membra, tum marem & feminam conflituent; quia neque in Christo mas & femina, ut Paulus inquit. Si vero haec ita habent & secundum. magnum Asbanafium unus homo in regeneratione omnes refurgemus; unaenim actas apud omnes, una fictio, una species,

**υπ**ο 9400 παρήχ9η 6 דףטידטה לאפידטה של ל tà Seia ropòs l'adu-דור קאסי . דו צףא אמן איץ פוע יאו דטידסוק פי γάρ ἀρβενικῷ σχήμα-TI TAVIES AVASNOOVT al א אמדמ סאונת המידבר ύτερον, ώς οίδεν ό πλαoas huãs Siós d' ye אַמָן גמאאסי מאָסדיינצפיσε ται σπλυ μη είναι סארי לומ דם המטדטי פיpa τοῦ σχήματος, ẳλ-रेळडा में रमेर प्रवादे रहे appier eixe Siagopar συμφυή τη ύπάρξα autou o πρωτος du-Spaπos, in eiden au-דות אמו דט שאאט סטדυπαρχον αυτώ το Jap apoer Siz to Anλυ ηρί το Απλυ ηρίτο מֹסְסַנִּש בּצַ משמי און בּיָב-VETO · Hay Shrouge Tou-TO TA RAITOLARA 76νη των ζώων. ουσεν γάρ יצ מטדשי מחס און יצηλ. σε συζυγίας χω-ρίς αναγκαία γαρ ήν

unus habitus, & magnitudo una, superfluum quidem fuerit figurarum discrimen perquirere. Si enim tale discrimen corruptio induxit, necessarium omning eft incorruptione adveniente, haec omnia cũ corruptione practerire. Et ita quidem divinarum rerum peritiffimus Athanasius. Quia per peccatum figurarum diferimen, & nuptiarum initium. Ab initio enim nihil tale erat, siguidem hic homo multiplicandus, ut Angeli, erat; & inde feminae auxilio non indigebat. Si enim inobediens Adamus non adparuisset, nuptiarum quidem non eguisser, & reliquae nuptiis necessariae

con-

ή συννοία αυτής πρός דב דאי דצ קבעסטק לומ-. Sozny öti un xard τους αγγέλους ήθέλησε και παύτα πληθύno Jas. arta mun μέν ύψηλοτέρου δέτται νοός, ώς τε πρός άλληλα συμβιβάζεσ θαι. nueis Se où us vou eni τού τοις άμη χανοῦν τες μέν, άλλα γαι έφ' οίς αύτος έαυτω παρακα-דומד ל פדר קמארט בvarrisperos pairerai έφθασεν μέν γάρ του πρώτον ανθρωπον ά-**המי טחם לביט המ**ףמצ-Anvat appera Seras χάριτος άξιω θηναι και mor two encyclass dp-אוד בא צבורום אודע י נודע לבי דענדע אבן דעde xara Ligin innyayer eddis de ó mpoy-TUSNG SEOS OTI EV TO. ραβάσει γενήσεται κα อีรา อุรออล บัสงสะธลัง Tal., mapayes to Si. λυ έξ αύτοῦ βολθόρ dú-

constructionis. Ad. quid enim haec profuisset, si etiam fine nuptiis hominű multitudo provenire no vetabatur? Praccedens fermo differuit tibi de hoc apertifime. Si vero haec ita habent, propter inobedientiam, & corruptionem quae ex. morte est, nuptise. principium habuere, ut Cbrysoftomus ait; fi post sublimitatem creationis, in hominem induxit Deus irrationalis construaionis proprietatem ut Nyssenus ait. Si est secundae creationis figurarum discrimen juxta Sinaitem. divinum Anastasium. Si secundumprimum illum hominem, una fpecie & una figura omnes refurgent, ut magnus inquit, Atba

Digitized by Google

59

auro zar auror mpós אי דאי בד לומלס או דיים איל אסטג סיט קעסואי לוט לב 10 00 MIRPZ 175004xaμεν ...φαίνεται γάρ ώς dye un ogopa unone ONT ERETVOS SMERZEN, סיא מי וצ מטדצ דם אא-NU Taphyayer . ei de απ πούτο παρηγαγεν דשב בד בזיני סוא דשי ανθρώπων όπληθυσμός άλλα κατά τους ayy i hous dourdias ws is o mirons proi. nai דויסק וייצור וי דש דש αρρέενος σχήματι παpay Snrai ongi xar'apγας τον αδώμ παυτα παρακαλούμεν μαθών. i yap Deios inteuder TOIS n diarnogeiσι πατρασι και έ-בטדקי עמאאסי וימידוούμενος φαίνεται. εί μή που: την αρρενα λε-En irrauga xag' iriραν είπωμεν σημασίαν • κλαβεσθαι τον άγι-•ν ή γαρ λέξις αύτη 6 M-

nafins; fiquidem maris & feminae discrimen superfabricatu est posterius a Deo, propter cam caufam, quam supraretulimus, quid oportet adhuc loqui super proposita quaeftione? Haec optamus difcere Si & magis Damascenus Joannes dictis adversari videtur. In quadragelimo quarto enim eius Capirum dog maticorum & haec de primo homine dicere deprehendirur. Huno quidem bominem masculu construxit Dens seeum Suac divinac granise participemfaciens';ad buc vero & terrestrium omnium principatus. Inde igitur adversari videcur- Primum enimillum hominem malculum \* Des creatum fuisse di-

# EPISTOLA VI.

THERE THE TOTE HAD TO mpanerinone to igupor, Hay TO SEAGON, WS NETUμολογία της τοςαύτης παρά 5 NOI λέξεως ' τοι υτον γαρ απ' αρχής Tapayaya' auti o שומה דאר למטדצ אדניπιτος αυτώ μετέδωκεν भूछो न भेग म लग हता 17 संख्या דמידשי מסצאי נינצבי pire . אף אדע פועי בי γάρ που ζωωδης ήμιν n yéveriç on hepov, ak ή ώμαρτία παύτης πρό-Erros y 6 y 0888 . Hay 67 8 un Bapuris 15, tas a ποπές, μιχρόν έπανα. An JOHUL TOUTON NOYON E'ALAGEN JOD TON dr-Sparror of Stole, in mapadeir waitor & Se-TO rejou TE yayou Tap αυτόν λόγος ήν, ούτε BONDE TE DUANCE 4-XPH Cor H yap & That THE RUTON O Stor idparo y éros ro drapai-דוויסף אמר סי מי איא אמ-T apio più , arra rai ·XAT

dicens, non despiciendam ambiguitate nobis intulit. Si cul ut magous Athanafins ait in regeneratione omnes unus refurgemus, hoceft,fimiles primo homini iuxta figuram, & fiaionem ; mafculus vero a Deo productus primus ille, ut rerū divinarum peritus Joannes ait; quid oportet amplius laqui?an enim masculino habitu omnes refurgent, vel alia omnes figura, ur Deus qui nos finxit novit? Si & magis ibi malculum & feminam non esse ait, co quod idem sit habitus : alias fi habuit secundum masculum differentiam congenitam fuse fubftantiae primus hor mo, videre erat flatim & fc-

xar' ixervor ror mpa-דסו הי אי אי שמשלא אדמי prizoos acurdiasus äπαντες παρή χθησαν αν ει γαρ κάι το μέλλον ούχ ήν αγνοών ό **θεός,** άλλα δείξαι τε พ่ร พี่ ริยุโยง อ่าวอเอง ผืγαι πρότερον έπι τώ ανθρώπου σκόπου δια y ap דע דם אמן עלירסי מטי-דטי דמףאץ מצבי אטן מס-**Ξαρσία τετίμηχε κατ'** באפויטי עפי שי דטי אר איסי איים τον, Απερ ύπακέων Sμανε, το γένος απαν mapax Insal to dr-**Ορώπινον "μελλεν.** ή παρακοή τοιγαρούν ανατραπηναι πάντα πεποίνκεν τότε γώρ Эйλυ παρήγαγε, του זמעסד היסאיבן אב, זמן รอม ไลลอก รอบราม ภาระ צביאסב קביבסוא. בא דוμη γάρ ό ανθρωπος win, wis o Seins eon Δαβίδ, του μη συνιείς, TOIS avontous yeyove RATA YEVEDIN HTHREDIN ouoi-

& feminam ei coexfistere. Masculus eni propter feminam,& femina propter masculum, necessario fadi sunt, & declarant hoc omnigena secla animantium. Nullum enim corum e terra emersit sine coniugio Necessarius enim erat concubitus eius ad generis fucceffionem; quia noluit ut Angelos & hec multiplicari. Sed haec quidem sublimiori carent mente, ut invicem confirmari poffint; nos vero non tantũ cõhlii inopes quidem, sed & in quibus iple contra se veniens fibi ipficotrarians homo adparet. Oftendit enim in antecessũ primum hominem a Deo fuisse productum masculu, divina gratia dignatum

Google

### EPISTOLA VI.

6µ0105 · 695 × 21/24των και ήλικιων διαφοpà, vá corte πoruerdeis α αροι βάνατοι και μύpia arra derva ouvar-דו אומדובי לוא דמט דאוי την ζωώδη γένεσιν ώς S WHOONS QNOI, Hay LE-אףוֹב מושישי באדת את הלדבודב דמי דאר לשאר אμῶν ό Ξτός. ώς τη παpode Tar Tpooplo Jetσωνσυναπαρτισθηναι ψυχών και τότε 5%-דמו דאי הסמטא דטע ארט-דמט דמט דאי אויאסיא. άμφιβάλλειν ούν ώς οίμαι έκ δίλογον. έγε אמן עולם עאיגום אפן אין-HATI EVE NAT' EXERVOR TOV TOWTON drashoon-Tal antes n yap arasaaris soler a Drov ές ή πρός το άρχαι-OF THE TERTOROTWY 2-TORATO SMOIS SKOUP TO PHATION, GIVE TENEU-THOSE VN TIOV, TPICKOVTEerns arasnorral, ray o ERATOUTOGTING WG QUTOG 7pi-

tum fuisse, terrenorum principatum else consequutum, post ea vero & hacc ad verbum fubdit: Videns vero praesagus Deus transgressurum esse & corruptioni subiiciendum produxit feminam ex ipso adiutorium ipsi secundum ipsum, ad generis ex. successione constitutionem. Propterea vero non parum dubitavimus; adparet enim si minime corruption: subiiciendus ille fuisset, feminam ex co non producturum fuisse;si vero cam non produxisset, quomodo bominum multiplicatio factafuisset? Sed iuxta Angelos fine coniugio ut Nys*fenus* art; & cuius gratia maris habitu productum fuisse ab initio Adamait, haec discere exoptamus. Di-

63

#### 64 MICHAELIS GLYCAE

τριακονταίτης έγερτή-TET OL . RATE THY NAIRIar # dr tws incirny xal' אי מֹף מ אמן המף אים אים איי yaus μελλον, είπερύπακέων έμειναν ό πρώτος a > 3 pw mos . 187 6 16vτοι τῷ λόγ φ τοὶ ὅλ φ βίω οδύνην τινα έχων Uying Supe SHOET al, OTE עמא אסי אמן ל גא דטומט -דיך, וססעציאק טַסָּאיספּ-મા. મનો સંપર્ગમહેર. ગ્રેડ γάρ ανισότητος τουτης ท์ ไผณ์อีทุร สบรท วระ ous airia xarésnus. άλλα παῦτα πάνπα τῆ THIS deasarsarsas Sepaπευθήσεται χάριτι . ή Jap Apor Jox Sur Xa. pis indvodos isi mpos έχείνην, ώς είρηται, την πρώτης ζωής . ειτοίνως μια ήλικία σαι μια πλάσοι και σχήματι ένι κατά τον ένα και πρώτον ανθρωπον άrashooral anartes לדו אם) אמד לצפורט של eiphras mapax Thras na:-

Divinus enim inde laudatis Patribus & fibi ipli magis adverfari deprehenditur. Nifi forte vocem masculum heic secundu aliam fignificatione accipi ab illo dicimus; Hacc enim dictio fignificat aliquando & aduolum, & fortem, & perfectum, ut etymologia huiufmodi dictionis exhiber. Talem enim principio producens illum Deus, suae divinitatis iplum participem effecit, & terrenorum omnium principatu dedit. Attende igitur. Si enim & animalis haec generatio hodie; peccatum ea cociliavit. Et ne grave id tuis auribus videatur, hunc fermonem paululü rurfus adfumam. Finxit enim hominem Deus,

İD.

# EPISTOLA VI.

πάντες εμελλου. είγε μη προέβη τα της παρακοής. τί χρή ημ) λέγειν επί τω προειρημένως ητήματι; δός επί τέτοις απόκρισιν ήμεις γαρ εἰ χὶ μικρόν τι προή χθημεν εἰπεῖν, ἄτε τοῖς διαλειφθεισιν ἀνωθεν άγίοις δπόμενοι, ἀλλ ὑπερ ήμᾶς ή τοὐτων κατάλη-↓ις.

in paradifo eum collocavit, & neque nuptiarum apud eum ratio erat, neque adiutorio feminae opus habebat. Si enim & formans ipfum.. Deus videbat genus humanum quantum quidemnumero futurum effet; fed tamen fecundum illum primum, nifi inobediens deprehenfus fu-

isser, indubitanter omnes quidem produ&i fuiffent. Si enim futurum non ignorabat Deus, sed oftendit quomodo voluit; qualem indicavit prius super homine intentionem? Propterea enim & folum ipfum produxit, & immortalitate honoravit. Secundum illum igitur primum, si obediens permansisfet, genus omne humanum producendum erat; inobedientia enim cuncta inverti fecit. Tunc enim feminam produxit, nuptias invexit, &, hanc animalem generationem conciliavit. In honore enim homo quum effet, ut divinus David dicebat, et non intelligeret, insipientibus evasit, secundum generationem, iumentis adfimilis; unde habituum & aetatum discrimen, morbique va-E rii,

rii, intempestivae mortes, et sexcentae alize asperae adversitates. Propter hanc animalem generationem, ut Nyffenus ait, et ulque ad leptem saecula extendit vitam noftram Deus, in transitu praedestinatarum ad perfectionem animarum; et tunc politus fuit fluxus sui temporis motus. Ambigere igitur, ut arbitror, absurdum est, an una setate, et una figura secundum illum primum omnes resurgent. Resurrectio enim nihil aliud eft, quam in antiquum statum corum, qui ceciderunt, restitutio. Non igitur infans, fi infans mortuus fuerit, sed triginta annorum resurget : et qui centum annos natus occubuit, triginta annorum aetate iple excitabitur. Juxta aetatem omnino illam, secundum quam producendi erant, fiprimus homo obediens permanfisset. Hac ratione et tota vita species guasdam. habens sanitatis invenietur, et talis semper aequis viribus non interibit. Et congruenter. Inaequalitatis enim huius animalis haec generatio caussa fuit. Sed haec omnia gra-tia resurrectionis curabuntur. Gratia enim quae exspectatur regressuselt ad illam, ut diaum eft, priorem vitam Si igitur eadem actate, et eadem forma, et habitu secundum unum et primum hominem omnes resur-gent, quia et secundum illum omnes, ut diaum est, producendi fuerant, nisi inqbe-

67

fumus, laudatos superius Sanctos sequuti fuimus; sed supra nos horum comprehensio.



E 2

Τῷ αὐτῷ . Α΄ χρή τροτέχαν τοῦς λέγουσιν ὅτι οὐ γνωρίσουσιν ἀλλήλες οἱ ἀναςπσόμενοι τότε ἀνθρωποι • Α΄ δέ και γνωρίσεσιν,δικαίες μεν ἀμαρτωλοί γνωριοῦσιν • οὐμήν δε και ἁμαρτωλούς οἱ δίκαιοι. Λόγος Ζ

**ΓΙ'** δέ τις περί τοῦ Δ γενησομένου τότε avayvapio μοῦ μαθάν βούλεται είγε τέως γεvnoeral nay omws dρα γενήσεται η μαι εί παντες τους πάντας γνωριοῦμεν τῶν εὐαγγελικών και θείων ρημάτων πρότερον άχου. έτω τῶν ούτω λεγόντων ησί επάρας τους οφθαλμούς ό πλούσιος έν τω άδη έγνωρισε τον πτωχον λάζαρον, έντω του αβραάμ καθήμενον κόλπω έφ ώ καί έλεγε πάτερ αβρα. άμ άπός ειλον τον λάζαρον έντεῦ. Ξεν οῦν σαφώς αποδέδεικται, ώς äEidem . An oporteat attendere dicentibus, eos, qui refurrecturi funt, bomines tunc fe invicem nou cognituros; Si vero cognofcent, an iusti a peccatoribus cognofcentur; non vero peccatores 4 iustis.

Epiftola VII.

CI vero quis de fu-J tura tunc recognitione discerevult, an vere erit, & quomodo fiet ; & an omnes ab omnibus cognoscentur, Evangelica & divina verba prius audiat ita dicentia: Et quum elevasset oculos dives in inferno cognovit pauperem Lazarum in finu Abrabami sedentem, quare & dicebat, Pater Abraham cmitte Lazarum (Sc. Hinc igitur aperte oftenfum est, nisi probe Lazarum & ipfum\_ Patriarcham cognovif-

# EPISTOLA VII.

πέγνω τον λάζαρου, του αύτον τον πατριάρχην ουκ αν εκαλεσεν έξ ονόματος και μή דוב פידו לומ דם דמףתβολήν είναι το πράγμα, τόν σκοπόν τε ύπεραναπόδεικτον, κάμ παύθεν μιά περιφέρειν EREPYN THU anh Sciav αί γαρ τοῦ σωτήρος ท่นผิง วิศิณ . πаравоλαί κατά τον Θειότατον δωάννην τόν δαμασπηνόν πραγμάτων έ-νεςώτων , χοù άποδε-Serv pérar esoi mapaβολαί έτω γάρ παριςῶσιναὗται πὶπρά урата, хада би най γενέσ θαι ό ψέποτε μέλλουσιν ένθεν τοι ηα) οι της έκκλησίας διδάσκαλοι άφερμης έντεῦ θεν δραξάμενοι κ το περί ποῦ ἀναγνωρισμοῦ ἐκείνου δόγμα προς τοις άλλοις διεβεβαιώσαντο · εί γάρ

visser, cos nomine vocaturum non fuiffe. Nec quis dicat id esse parabolam, fcopumque incompertü, ac proinde manifeftam veritatem non circumferre . Divinae enim Servatoris nostri parabolae iuxta divinistimum 70annem Damascenum rerum instantium & demonstratarum ſimilitudines sunt. Ita enim res ab eis exhibentur, quemadmodum profecto aliquando futurae sunt. Hinc&Ecclefiae Do-&ores occasionem inde adripientes de recognitione illa placitum inter se stabiliverunt. Si enim ex infignibus heic homines invicem se cognoscunt, ubi perspicax animae nostrae oculus per pec-E 3 ca-

69

•

ב סטססא אשי לידעט שם τοις ανθρώποις πρόσ-\$51 TO YVOPKEN an-Αήλους - Ετε του διο-המדוצסט דאק לטצאק אμων οφθαλμοῦ διά την άμαρτίαν άμαυρωθέντος χάντεῦ Ξεν όραν ουκ ι χύοντος, ώσπερ ον κομ το πρότερου, αλλέκει πολσυσσήμων μέπευ μία γαρ ύλικία παρά πασι και έλος 50, üç qarıval ypdφαί, οί παντες γνωριοῦσι τοὺς πάπας, ώς อ กอ่าวอร์ ห้อท และ อย ภอกบิ ภลอุลรห์ฮระ ฮอะ ένταῦ θα μέν γάρ εἰ τόν αυτόν κά ένα έχονά-Tartes yapaxtupa. ούχ ή τυχοῦσα αν τῷ βίω τούτω συνέπιπτο JUJ XUJIS . TINOS ENE-אני; אוז דם לומתףודוκόν ό νοῦς ό ήμετερος טֹץוחֹק מֹרְדו אמשל אטן πρώην ου κέκτηται rais our do Sevenaus ท์ผลิง ที่ Seia Bon Soura 700-

catum offuscatus eft. atque inde videre; non potest, uti prius; sed ibi & fine fignis. Vna enim. actas apud omnes. & forma una, ut scripturae dicunt. Omnes ab omnibus cognoscentur, ut mox fermo tibi oftendet. Heic enim 6 camdem & unam omnes figuram haberent, non minima vitae cofusio contigeret Cur? quia discernendi facultatem mens noftra fanam adhuc,ut prius, non possidet. Infirmitatibus igitur nostris divina providentia opem ferens, & diversitatem corporum per dispensationem adesse nobis concessit, ut inde omnes ab invicem cognoscerentur; sed ibi, divine vir, nihil huiufiusmodi erit. Et h vis auro fluentem 70annemprius audi, hacc ita confirmantem &

71

πρόνοια, του τήν πα-ραλλαγήν των σωμάτωνοι κονομικώς προσ-7140 Dai 4411 607κεχώρηκεν, ώς έπευ-Sas anarras irteu Ser άπ' αλλήλων γνωρί-ζεσθαι. αλλ' έκθ θεο-EIXERE drep TOIOUTON อม่ห รัรเข อน่อร์ข. พญ่ ผ่ βούλα χρυσορρήμονος ίωτηνου πρότερον αx008, Ta 7502 TOUTON ούτω διαβεβαιουμένου 1 a) reyornos . wis ou uovor tous ade yra-50ύς γνωριοῦμεν, άλλα nay ous oudenore είδομεν και γάρ τον a Bpaan ou x éwpanas, oude rovioaan, oude τούς λοιπούς αρχαιοπάτορας, άλλ ίδων αύτους έπι της φρικτης **ยนยาทุร พญ**น นองทุมร ourελεύσεως γνωρίσεις, naj yvapioas ipeis. i-Sou abpaan, idou ivain, idoù ianwß, idou merpes vay mau. 205

dicentem; quod non solum eos, qui heic noti nobis sunt, cognoscemus, sed eos quos numquam vidimus. Etehim Abrahamum non vidifti. neque Isaacum, neque reliquos antiquos patres; fed videns iplos in illo horribili & communiconventu, cognosces, & quum cognoveris dices: Ecce Abraham, ecce Isaac, ecce Iacob, ecce Petrus, Sc Paulus, & reliqui doinceps. Et huius rei gratia ne mirere, neque infolens id existima .'Si enim illa, quae in Dominica passione a mortuis refurrexerunt corpora, quum praefiguratio E 4 cf-

λος, ηφ) οί λοιποί κα-Seξής. ηα) τούτου χάριν μη σαύμαζε, μηδέ ξένον τι ήγοῦ . εἰ γάρ έχεινα τα χατάγε το σωτήριον πά-Эос вк некрот ала**σάντα σώματα** προτύπωσις συτατής τελευ-דמומק זמן אסויאק מיתσάσεως είς την άγίαν πόλιν κίσηλθον και έvegavio Incar no Noic τουτέςιν έγνωσ Απσαν, בי גוא אשף אושס אוימ εμελλον ουκ αν ενεφανίσθησαν έμφανισθέν-765 de 5 μως έγνώσθησαν η η παυτα παρά τοῖς μηδεμίαν Sea Sér Swr Sizyva-JUN & YOUGIN. OUSERS Y ap τών τότε παρευρεθέντων, ώς ό χρυτορρήμων εύρηται λέγων έν тя но то ката нат-Jaior ray äyior suay-צואוסי לאסאאסקא לאδόη όμιλία, την θέαν τών πάλαι κοιμηθέν TWP

effent ultimae & comunis resurrectionis in san&am civitatem ingreffa funt, & multis adparterunt, hoc eft, cognita sunt;nifi enim cognoscenda fuissent, haud adparuissent utique ; quu autem adparuissent, fimul cognita funt. Et haec apud cos qui nullam habent rerũ spectatarum cognitionem Nemo enim eorum, qui tunc adinventi fuerunt, ut Aurifluus invenitur dicere in Homilia... LXXXVIII.in Sanaum Evangelium. fecundum Matthaeum de visu eos, qui olim obdormiverunt, iustos cognovit Multo magis huiusmodi recognitio in illa vera & extrema resurrectione crit. Craffa enim hac car-

### EPISTOLA VII.

τών δικαίων εγίνωσκε πολλώ μαλλον ό τοιοῦτος ἀναγνωρισμος κατ' έκεινην γενήσεται דאי מאאשי אפא דראבטταίαν ανάσασιν της γαρ παχείας πούτης σαρχος λεπτης χου κά-סאק דארואמט דע אמן דעτριαρχικής γεγονυίας. ό διορατικός της ψυ. χης ήμων οφθαλμός τρανότατα ούχακολύεral. મળો જાલા દિંદા અન્દ છે. πρωτος εκείνος αδάμ έξυπνος γάρ γεγονός και την εύαν έκεινην iδών εγνώρισε, μου γνωρίσας έλεγε · τοῦτο ้อบ้า อรริง ยั่น รฉิง อรลิง μου, και σαρξ έκ της σαρχός μου μη ούν άπίσει τοῦς λεγομένοις \* όπηνίκα γάρ έπι τον αδαμ έκθνον έπέλ θομεν ήγαρανά. 50015 ouder andor isiv, ŭ πρός τό άρχαι-•ν τῶν πεπτωκότων ἐποκατάςασις , ἐξ ἀvay-

carne, tenui & levi tunc & patriarchica effecta, perípicax animae nostrae oculus apertissime non prohibebitur. Et persuadeat te primus ille Adamus. Quumenim a somno excitatus fuisset, & Evam illam vidiffet, cognovit, & quum cognoviffet, dicebat : Hoc igitur os ex offibus meis, & caro de carne mea Neigitur fidem adhibere renuas iis, quae dicuntur. Tune enim ad Adamum. illum regrediemur Si enim resurrectio nihil aliud eft quam ad antiquum statum eorum, qui ceciderunt, restitutio; neceffariocognoscemus, & quos numquam vidimus fratres. Etenim in corpore uno omnes unum habemus

73

#xyxng yrapiooper, xj ούς ούδεποτε ίδομει adinooi, naj zapiσμέν σωμα έν οί πάν+ res plar e zoper rega. Any tou ypison it a-มม่าวทร อบิ่ง อ่เ กล่งกะร γνωριούμεν τους άπανтаς е үйр на) хата διαφόρους καιρούς έγγόνειμεν , αλλα παν-**รมา** ยั่ง ระเ สสามคอ่ Φεος, έφ' & ray συνελ-' **θ** θην άμα τους απ' αἰῶνος μαὶ μέχρι τό· λους εἰχῶς ἐμφορηθῆ· val xouvers The Ta-דףותף צותאק לתפיראק צמράς επί γάρ τουτο και την επαγγελίαν οί προλαβόντες έκεινοι καπέ τόν μέγαν παῦ-λον ούκ εκομίσαντο ίνα μη χωρίς ήμων πλαοθωσι είδε παῦπα ούτως έχει, πῶς ουχί και γνωριουσιν οί πάντες τους πάν-τας; μη ουν επι πλέον αμρίβαλλε τον yàp'

74

mus caput Chriftum. Necessario igitur cu-Ai cundos cognoscemus. Si enim & diverfis temporibus geniti fuimns; sed omnium unus est pater Deus. Quare & convenire fimal omnes a faeculo usque in finem conveniens; & efferri communiter patriarchico illo gaudio. Propterea enim & qui promifionem praeceperunt,illiiuxta magnum Paulam non delati sunt, ne fine nobis perficiantur. Si vero haec ita habent, quomodo universi ab univerfis non cognoscentur? Ne igitar amplius dubita. Comunem enim illam recognitionem & Beatus Epbraem de monstrans dicebat: Tunc filii condemnabunt paren-

### EPISTOLA VII.

yap rouvou éxeñvou aναγνωρισμόν και ό μαπάριος έφραίμ παρι. קשי לאנאנאי דטדנ דנגומ xamespirous yoreis, ws win to xpnsa diaπραξαμένους έργα και γαρ εί μη γνωρίσουσ:ν άλλήλους πῶς sal rois yovevor napa דשי די די איסוαύτη κατάκρισις ού mon di povor, and ησ) αδελφούς έχωσε yrapiosour aderapsi x μεγίς n dia routo συν. έσετι χαρμονή, ησ) βεβαιςῖ τόν λόγον ό πολύς ένθεολογία γρηγύριος in yap To eis τον αυτάδελφον αυτέ καισάριον έπιταφία λόγω, και πάδε δια. λαμβανων εύρηται τοπαισάριον ότομαι TE λαμπρόν ένδοξον άγαλλόμενον, οίος μοι אמן אמד טימף מסאק α δελφών φίλτατε. ότι δε ε τό τε ρόνον, άλλα

rentes, ut cos qui bona opera non fecerunt. Et enim nili cognofcent invicem, quomodo parentes a filiis its condemnabutur? Non haec vero folum, sed & fratres ibi a fratribus cognoscentur, & maximo propterea fimul adficietur gaudio, & confirmatlermonem magnus Theologus Gregorins. In funebri enim oratione in suu fratrem Czefarium, et haec differens reperitur: Tune Caefarium videbo splendidum, gloriofum, exfultantem, qualismibi & secundum quictem visus eft, fratrum carisfime. Quod vero non folum tunc, fed et modo, qui in domino dormierunt in hoc fimul lactantur. magnus Atbanasius oftenya) vũ v oi iv xupi a xoiμηθέντες έν παύτωσυνευφραίνονται, ό μέγας a Sarácios EderEs ouτως είπων ότι καιτοῦ-το τοις σωζομένοις κεγάριται παρά θεοῦ το μεχρί της κοινής άνα**σ**άσεως ψυχικῶς ἀλλήλους συναναμαίσυνsuppaireo Jac · oi de άμαρτωλοί η αι ταύτης παραμυθίας εσέρηνται oude yap rada onow ο δαμασπηνος ιωάννης TO' SIAY YWSIXO'Y HOL OU-דסו אמשמתנף סו מאוסו κέπτηνται έν έπείνου δε τώ πανδήμω Seaτρφ καθ' ένος αί πρά-Εεις πάντων ανακεκαλυμμέναι είσιν ούτω και τα πρόσωπα γνώ-קועת המסו את אוקה ται έως ού ή απ'αλλήλων διάζευξις γένηται και άποπεμφθήσε-דמו באמהסלג ניג לעבמטτῷ τόπον ή τοίμακεν ότι δε ύπο πάντων Эεα-TPI-

76

oftendit ita dicens : Quod et hoc iis, qui falvantur, largitur Deus ulque ad communem resurreatione,scilicerspiritaliter invicemconverfari,et fimul laetari; peccatores vero et hac confolatione carere. Neque enim ut ait Damascenus Joannes discernendi facultatem hi, ficuti sancti, posfident. In illo vero communi theatro, ficuti actus omnium revelati funt, ita et facies notae omnibus adstabunt, donec ab invicem difiungantur; et dimittetur quilibet in locum, quem fibi praeparavit. Ab omnibus vero nos spectatum iri etiam magnus Maximus manifeste docet . In fua enim oratione de triftitia quae

#### EPISTOLA VII.

77

τρισθήσονται τα ήμεπερα, παὶ ὁ μέγας μάξιμος αριδήλως τοῦτο παρί σησιν έν γάρτω περίτης κατά θεόνλυπης λόγω αυτού, και πόδε κατά ρημα διέξεισι. τηνικαῦτα βίβλοι ανοίγονται, δηλονότι לי דא אֹעלסָם דאָק אַרְוֹ-סנמק דמי אֹענידנּרְמַיניק γων τε παι λόγων, παι λογισμών έχουσαι μετα πάσης ακριβείας πέγγραφα,διώνάπάντων γύμνωσις γίνεται των πεπραγμένων ήμιν έπι πάσης κτισεως, ώς τε τοσοῦτον αλήλων γινώσκοιν πάσας τας άμαρτίας, όσον έχασος τὰς έαυτε την βίβλον αναγινώ-סאפשי דאק למטדסט סטיפוδήσεως και ούτω μέν ό Θειότατος μάζιμος. ό δέγε προφήτης ήσαιas apidnhorspor eige προσέχης το δόγμα TOUTO Sida Ees or \* Repi TI-

quae fecundum Deum eft, et haec ad verbu differtat . Tunc libri aperientur ( die Iudicii videlicet) noftrorum operum, & sermonum, & cogitationum, scripta diligentisfime continentes ca, per quae omnium revelatio fict corum, quae a nobis facta fuerint in omni creatura, adeo ut invicem in tantum omnium peccata omnia cognoscantur, quantum quilibet (na, librum suae conscientiae legens. Atque ita quidem divinissimus Maximus. Propheta vero Esaias manifestius, si animadvertis, placitum hoc te docebit. De quibusdam enim in peccato mortuis verba faciens ita dicere deprehenditur: Vermis corum non morietur, め

τινων γαρ έν άμαρτίall TE SUNXOTOV TOT NO. yor ποιούμενος, ούτως ουρηται λέγων ό σπώ-איל מעדשי צ דבאנט-דאסבו , אמן דם אטף מט-דשי סט סאסראיסנ-דמו, ממן לססדתו הק ·δρασιν πάση σαρκί: αύτο τοῦτο χομ το εὐαγ+ איאואטי לאשיט אמן שבוסי อ่ทรอ่า บ่สะแจมเขตรอ λέγον ό πατήρ σου ό Brémar of ir to xpi-मा के यंत्र विक्रंत स तथा है। द ผู้ фarepผู้ • тoutes u έπι πάσης κτήσεως κατά γαρ τόν χρυσορ-๑ทµเoa i waivyny, ei TE 5€+ φανοθηναι μέλλεις άτε κατακρι θηναι, πάσα τοῦτο τότε σάρξ γνωpier. ray rap exasos, सँगः біхалос, सँगः भूवो άμαρτωλός, γνωρίσει τότε πάντας, ώς ήδη προείρηται και ύπο πάντων αυθις αυτός γλῶτ-

G ignis corum non extinguctur., & crunt in spectaculum omni carni. Ifthuc ipfum & illud Evangelicum divinumque diaum indicavit habens: Pa ter tuus qui te videt in occulto, reddet tibi in manifesto. Hoc eft coram omni creatura. Iuxta enim Au riloquum Joannem, five coronandus, sive condemnandus es, id tunc omnis caro cognoscet. Etenim quiv libet five iuftus, five peccator cognoleet tunc.omnes, ut ism dictum eft, & abom. nibus pariter iple cognoscetur. Et hocm# nifestius linguam Aw reus in XXX. fut Homilia in Hexae meron oftendit. Dicit enim conversativ onem nostram, seu bona, scu mala, eft, ab

γλώτται χρυσούς, έν דא היב דאי בצמאנגוףסי τριαχος η πρώτη αύτοῦ άμιλία παρίσησι λέγει γάρ ότι την πολιreiar ที่แผ้ง et te xpnsn 6519, NTE HOL Φαυλη, เปลี่ย นักนยายุ เหตุอง μέλλουσιν οι από τοῦ αδάμ δηλαδή και μεχρι της συντελείας και דסטדם בבור, לאבף באפי γε το γραμμα το θώον. ό πατήρ σου όβλέπων σε έν τῷ κρυπτῷ ά. ποδώσει σοιέν τῶ φανερώ καλώς ούν όλόyos arader Exerer, aτι έκασος αποπεμοήσεται είς όν έαυτώ τόπον ήτοίμακε , αλ οί μέν δίκαιοι μετά θεοῦ ησι αλλήλων, ησι ούτω γάρ φησιν ό πάμμεγας παῦλος έλεγε, πάντοτε σύν πυρίω έσόμεθα οί δε άμαρτωλοι έν τόποις έξωεέροις · εί και μετ' άλλήλων, αλλ' όμοῦ αγ-100ab omnibus ibi visti iri, qui ab Adamo videlicer usque ad confue fummationem rint. Et hoc est quod dicebat divina littera: Pater tuns qui videt te in occulto, reddet tibi in manifelto. Bene i. gitur formo fuperius dicebat, unumquem. que mittendum effe in locum, quem fibi paravit, & iusti qui-dem cum Deo & invicem. Et ita enim dicit maximus Paulus inquiens: Ubique cum Domino crimus. Peccatores vero in exterioribus locis, qui & fimul invicem fed fimul fine mutua cognitione. Et huiulmodi enim conlolatione privantur. Rem autem ita habere, & peccatores fimul invicem puniti non quidem videant

mapanuSiacisipmin ότι δε παύπα ούτως έχει, και ότι μετ' αλλήλων οι άμαρτωλοί **πολαζόμενοι** ου μέν έν δρώσιν άλλήλους διά μέζονα κόλασιν, κα αύτοῦ τοῦ χρυσοβρήμονος άχουε εν γάρ τη έρμηνεία της πρός έβραίους επισολής και πάδε περί τούτου διέ-Εκισιν έν πυρί κολαζόμενοι σχοτεινώ τοτέ ουδετούς πλησίον όραν our xwpou με. Ja · Sone δε μόνος εκασος πά-ארוי יא דסט גאאד לקמי unte opão Sai ei γαρ ησμ πύρ αλλά ζο-φερόν ές ιν , άτε δη της φώτις ικής αύτοῦ ένερyeias rois Sinatois àπονεμηθήσης καλώς ούν ο προφήπης έλεγε. Φωνώ χυρίου διακόπτοντος φλόγα πυρός ότι de nata ton Seion éφραίμ, ηφ άλλήλους οί συγγενείς θεωρήσε.

ant se invicem maioris tormenti gratia, & ipfum Aurifluentem audi. In Expositione enim Epistolae ad Ebraeos & haec de hoc ipfo differit. In igne punitis tenebrofo tunc, neque proximos videre permittitur. Videtur autem solus quilibet pati ex co quod neque videat, neque videatur. Si enim ignis, caliginolus, tamen eft, fiquidem certe eius efficientia illuminans iustis distributa est. Bene igitur Propheta dicebat: Vox Dopraecidentis mini flammam ignis . Quia vero secundum divu Epbraem, & se invicem cognati videbűt, & manum porrigere non poterunt eis, cotra quos inducta fuerit negatio, & iple liz-

σι,

🕶 , και ἀρέξαι χέιρα ¿ SUPHODET M TOIS Xal שי בצבעב אראו דסדב א από φασις χου αυτός ό τήν γλώτταν χρυσούς בי דא דף דףטק אסףוישוטע δευτέρα επισολή σα-φέσατα έδειξεν ούτως פואדמי אמודת לאבוסנ ἀσύγγνωςα \* Χάν νῶε ἦν : Χάν ἰώβ : Χάν δαrin א י אמן דטט כ טוגניסט כ ίδωσι πολαζομένους, χειρα βοηθείας αὐτοῖς ουχορέγουσι ηρίγαρ μού πη έκ της φύσεως αναιρώσ θαι συμβαίνα rore oupmadelas, ws EVTED GEV HAGOPAV EVUL รทิ่ง พึ่ง อีเมลย์แง ยบอออ-**ບ ບ່ານາ ຳ ແມ່ 77** ພິ ເງາຊົ ເຮັ καθαράς απολαύσεσι τότε της ευφροσύνης οί ปังหณา สีวุย กลุ่) ยังป่า-หท ซ.พม พ็วพมรณ์ ซอม dδίπων την κόλασιν; και άχουε τί φησι πρός ίελιάνου του παραβάτην ό τοῦ χρισοῦ μεγαλομάρτυρ και άθλοφόρος apguam aureus in fecunda Epistola ad Corinthios manifestissime oftendit dicens : Omnia ibi incognita , etfi Noe fit, & lacobus, & Daniel; et fi familiares videãt punitos, manum auxilii eis non porrigunt. Etenim continget ut & naturalis compaffio tunc auferatur, ut inde perspicere sit iuftorum laetitiam. Et quomodo enim pura tunc laetitia non fruentur iusti, siguidem & vindictam existimabunt iniustorum punitionem? Et audi quid dicat Iuliano Praevaricatori, magnus Chrifti martyr, & certaminum victor Artemius. VItionem vero corum quae mibi a te fiunt, tunc accipiam , quando ignis comprehendet, & per- $\mathbf{F}$ peמֹסְדוֹאָאוסק י וֹאלוֹאאסיוי לב тыт пара соб ног 6mayopérar inert deξομαι, ήνίκα το πῦρ ineivo narahn firae, y ή διαιωνίζουσα κόλασાડ મવો લે μા πલંગલ τοις λεγομένοις, τη xaπα τον πλούσιον παραβολη και τον λάζαρου πίσθητι όραγάρ τόν αβραάμ εκείνου τον έλεημονα χ) φιλόξενον, πῶς ὑπό τοῦ πλουσίου παρακαλούperos, oude to tuxor ແມ່ງພີ່ συνέχοπτε το πῦρ πολούμενον έώρα son πλούσιον, και 5α-20105 autor oux nEiwoer dryphro. yap ereiσε παντάπασιν ή ουσιχῶς ἐνπαῦ βα προσοῦσα τῶ πατριάρχη συμπάθεια όθεν άκαμπής έπι τοσούτον ώρατο τώ πλουσίω υ ασπλαγχρος περί HEN TOL TOU YEVNOONS-100

petua punitio. Et fi his, quae dicuntur, non persuaderis, parabolae divitis & Lazari crede. Vide enim quomodo Abrahamus ille misericors, & hospitum amans, a divite rogatus neque aliquantisper ignem concidit. Agitatum videbat divitem, & stilla ipsum dignatus non eft. Ablata enim ibi fuerat omnino colucta heic Patriarchae compaífio. Vnde inflexibilis adeo videbatur diviti, & immisericors. De futura igitur tunc communi recognitione & fandus Theodorus Studites latius differtat. In XXII. enim sua Catechesi, & haec de hoc ipfo disoutat . Verbis inutilibus certant quidam

#### EPISTOLA VII.

83

νου τότε ποινοῦ ἀναγ-νωρισμοῦ, παὶ ὁ ἐν ά-χίοις Ξεόδωρος ὁ 5ουδίτης διαλαμβάνει πλατύτερον . έν γαρ είχος η δευτέρα των αυτοῦ κατη γήσεων και τά-Se mepi rourou diégenσι · λογομαχοῦσί τινες ini namespopy twv dκουόντων, ότι \* γνωριώμεν άλλήλους έν τη παλιγγενεσία, όταν έλ. γ δ ύιος τοῦ θεοῦ κρĩ rau τά σύμπαντα λέγουσι γαρ πως έγερ θέκτες οίανθρωποι αφθαρτοι γνωρίσουσιν άλλήλους όπηνίκα ίουδαῖος ουκ ένι ησή έλλην ου σχύ Эπς, ου βάρβαρος. ού μιχρός, και μέγας. ούκ άρσεν, και θήλυ. έ μέλας, ηου ξανθός, ε δελος, ηου έλευθερος · άλλά πάντες άγ~ γελοωδώς ώσι; πούς TOIOUTOUS TANTWS a DU-**หลтон** ที่ รงพอุรีฮสเ พื่ Yrw-

\* Videtur addendum :v.

da ad subversione audientium, in regeneratione nos invicem baud cognituros effe, quando venerit filius Dei indicare universa Dicunt enim : Quomodo quum resurrexerint bomines incorrupticognoscent se invicem, quando non Iudaeus erit; nec Graecus? Non Scytba , non Barbarus 🍳 non parvus & magnus; non mas 👉 fomina 🗧 non niger & flavus; non (crous & liber ? Sed omnes Angelorum fimiles erunt? Huiu[modi omnino impossibileut cognoscant vel cognoscantur. Et ita quidem illi & sentiunt & dicunt. Nos autem contra stantes eis ita dicimus Humanis ratiocinationibus addicti, adeoque non cognituros fe invicem F 2 ibi

84

MICHAELIS. GLYCAE

yrwp10 9 nral 100-דם גולי לאבייטו אמן סףם-DOUGI, may AsyouGIN . ήμεις δέ πρός αυτούς αντιτώνοντες έτω λέγομεν · οί λογοισμοίς avgrantivois inididaμενοι, κάκτούτου το μή Yrapi Gen arrivous i-REITE SIATEIVOLLEVOL, πρώπημ αυτήρ αθετήσουσιν έκ νεκρών τών σωμάτων ανάσασιν κ Saunasor où τοσοῦτόν έςι κατάγε τέως το δοπουν αύτοις σωμαγάρ διαβρυέν, σώμα βρω-דבי טהס שאףוצ דטעסייא ιχθυος ήπετύνου, πῶς au 315 eig Ex au ro ouναχθείη κράνας ήσαι-το;ης πῶς ἕτω διαχυ θέν είς την προτέραν έπανέλθη κατά σαν. and dors er Bernere's τοιαῦτα περιεργαζομένες•ψυχοικοί ψχάρὄν-τεςαὐτοί κατάτον άπο 50λου παῦλου cige Sñ τον μέγαν άπειν, ούde-

ibi pertendentes', primum ipsam reprobant corporum a mortuis re-(urrectionem. Et mirabilis res baec tanta non eft, ut ipfis videtur. Corpusenim quod diffluxit, corpus quod forte a bestia devoratu eft, vel pisce vel volucri; quomodo iterum in unum ipfi collectum fuerit, & resurget? Et quomodo ita diffolutu in priorem conditionem redierit? Sed apage, si vis, buiufmodi curiose scrutantes ; animales cnim quum ipsi sint iuxta Apostolum Paulum, siquidem magnum dicere oportet, non capiunt (piritalia . Apage ipsos siguidem ita sen-Finnt . Dico profecto, non cognoscere ibi se invicem, etiam iplum futurum iudicium evertere, ut lau-

# EPISTOLA VII.

δέχοτται τὰ τοῦ πνεύ-ματος ἀφες αὐτοὺς ἔγε τὸ τοιοῦτον φρό-νημα λέγω δὴ τό μὴ γνωρίζειν ἀλλήλους ἐκείσε, και αυτής άναι-ρετικόν έσι τής μελλέ-σης πρίσεως, ώς ό δια-Ang Seis Egn Seios aνήρ κρίσις γάρ έπεγνωσμένωνπροσώπων awse vino Sal xa-Αα καί γεγραπται. έλέγξω σε και παρα-5η σωκατά πρόσωπόν σου τάς άμαρτίας σε ผ้ระ ผ กบํ วานอุเธษμεν an h hous oude xpi-Эπσόμεθα · μή κρινόμενοι δέ ού λη ζόμεθα τα πατάξια τῶν βεβιωμένων ήμιν · πως δέ και οί από 50λοι έπι δώδεκα Αρόνων καθίσουσι τας δώδεκα quλάς κρίνοντες τοῦ ἰσ-ρακλ ἐἴπερ οὐ γνωρί-σουσιν οῦς κρίνουσι; πῶς δὲ καὶ ὁ μακάριος ίῶβ διπλασίους τούς 1

laudatus vir divinus ait. Iudicium enim cognitarum perfonarum consuevit effe, quemadmodű & scriptum eft : Arguam te, & sistam contra faciem tuam peccata tua. Ita ut nisi cognoscemus nos invicem, neque iudicabimur . Noniudicati vero, non accipiemus digna iis, quae a nobis in vita facta fuerint . Quomodo vero & Apostoli super duodecim sedibus sedebur duodecim tribus Ifraeliudicantes, si no cognoscent quos iudicant? Quomodo vero & beatus Iob duplices filios recipiet, fi non cognoscet eos in regno coelorum? Quoniam alios quidem heic recepit; alios vero iu futuro faeculo fe receptură F 2 pro-

τούς παίδας απολήforal, dirtop où yra-.ρίσει αὐτούς ἐντῆ βασιλήα τῶν ουρανῶν; ב או אי איטע געיי איזמנט**βα άπείληφε τους** De emnyyers ev to ALEXZAVTI alors AN 12-• Sai oin oùr adergoi TISEVONTES 7156000**μוי**, อีน אכן מימה אסט. ιμεισα και γνωριούμεν ที่แล้ว เต้ อเีร เฮ แยง at a rois The do-Sapoias κάλλεσι, κα-Sà dù ray mpocipitae. οί προπατορες ήμων έν τῶ παραδέισφ κολ πρό της παραβάσεως Jap arthyrous \$710-קונטי מסשמידינו טידוב, най инта ти жарава-הוז קשסףה ניתסצריאנνοι ώσαύτως έγνώριζον öber TISEUTION OTI YFO ρίσα αδελφός αδελφόν, η αμ πατήρ τέχνον, κα קיטדא דסי סטדנטדטד אמן Qidos Tor Didor Tpos-อิต่าท & ลิท กลุ่ม ลิฮามา-TNG

promifionem accepit. Non igitur, fratres, credentes credemus & nos refurreduros,& nos cognituros in his in quibus fumus ; fed in... immortalitatis pul-·chritudinibus,quemadmodum & pracdiaumeft. Primi enim nostri parentes in paradifo & ante transgressionem se ivicem cognoscebant quum corruptionis expertes effent ; & post transgressionem corruptioni subiecti pariter se cognoscebant. Vnde credendum fratrem a fratre cognitum iri, & a patre filium,&maritum abuxore, & abami--co amicum. Addiderim vero, & alcetes afcetem cognofcet, & confessor confessorem, & martyr cum qui

τώς του ἀσχητήν, ηα) δμολογητής του όμο-λογητήν μαρτυρ του σύναθλου, ηα) ἀπό-na) marres rous marτας, ίνα ή πάντων मधाराग्रांत हेर रखे जिन्द्र रखे METTE TRAFTER TEV dy a-Αων δωρουμώνω ray ro zvapiler arrives. αλλα και διαθέμενος xa ? o'v e'Eldune xalpor o Seios ouros arno χα) ταδε κατα λέξιν s"אָבּיָאָ געי למי לאד דעי אָש σωτηρίας έ σιγήσωδέεσ θαι τοῦ κυρίου τολμηρώς ύπερ πάντων ύμων, προσδεχόμενος ένα χαθ' ένα δια τῆς άπο τοῦ κόσμου ἀνα-χωρήσεως Ξεωρεῖν, τι) \* poor Lau Baren , ray προσασπάζεσ ται πεποί Эπσιν γαρ τοιαύτην έχω, ότι ή εγαθότης ευτοῦ έπτ το ευτο ώς อาณาอิส ปเลากุทธะเ πάνπας ήμας το τώ μίλ-

qui una certaverit, & Apostolum coapostolus, & universi universos, ut omnium habitatio in Deo fit, qui cum omnibus bonis etiam se invicem cognoscere largitur. Sed & disponens co tempore, quo peregrinabatur divinus hic vir, & haec ad verbum dicebat : Si falutens consequentus fuero non ceffabo orare Dominum audacter pro omnibas vobis, expectans fingulos propter seceffionem a mundo spectare, & fuscipere, & amplexari. Talemenim fiduciam babeo, quod oins bonitas codem teporeut beic servabit cun-Hos nos in futuro sacculo, qui eius praccopta servaverimus. Ouod vero cunti cudos cognoscemus & F 🔺 non

87

### MICHAELIS GLYCAE

μέλλοντι αίωνι τας έντολάς αύτοῦ τεπιοηχό-דעק לדו לב טו אמידבר τούς πάντας γνωριοῦ-MEP, ray ou dixanos di-Raious μόνον καθά τι-VES 010VTOL, NOL EV TH πρός χυριαχόν έπίσχο'πον έπισολη αύτοῦ ό -xpuropphuar iwarring oapesara ederker ou πως લંπῶν લં દિ મવો હોં-Se a λλήλους ού συντύχωμεν, άλλ' έχωσε 3δείς ό χωλύσων ήμας μετ' άλλήλων διάγειν, παιοτόμεθα τους έξορίσαντας ήμας, ώσπερ ό λάζαρος τον πλούσιον, παι οί μάρτυρες τούς τυράννους ταιγάρ έκα σος τότε μάρτυρ τον ίδιον τύραννον έπεγνώσεται, και έκα-50ς τύραννος τον ίδι-ον μάρτυρα, όν εκόλα**π**ε ηα) ου τέμα τα ρή-ματα άχουσον της σοφίας λεγούσης τότε SP. TOANA Tappnoig 51-

non justi justos tantum, ut quidam putant, & in sua Epiftola ad Cyriacum Episcopum aurea verba fundens Ioannes apertissime oftendit ita dicens. Si vero & heic invicem non convenimus, tamé ibi nemo prohibiturus nos inter nos invicem conversari, & videbimus eos qui nos in exfilium miserunt, ut Lazarus divitem, & martyres tyrannos. Etenim quilibet tunc martyr proprium tyrannum cognoscet, & quilibet tyrannus proprium martyrem, quem. cruciavit. Nec mea verba funt Audi Sapientiam dicentem : Tunc in magna libertate stabit influs contra faciem corum, qui cum tribulaverut. Proptc-

SHOETAL Ó SIRALOS RAτα πρόσωπον τῶν θλι-Lάντων αυτόν · τέτου δε παντως ένεκα κα την κόλασιν τοις ασέβεσι, και την ανάπαυσιν τοις δικαίοις, έξεναντίας εποίησεν, ίνα βλέπωσιν άλλήλους κ γνωρίζωσιν ώσπερ ό λάζαροςτον πλούσιον, παιό πλούσιος τόν λαζαρον συνεπιμαρτυρά τούτοις και ό διάλογος θέος 201γόριος λέγων, ότι ηα) οι αγαθοί τους ποunpools, nay of mounpoi דצר מימשציר אישטוסצי σι τότε, ώπετρε. ei μη אַמָם אוֹד אי סטא מא απ αλλήλωνεγνώσθησαν ότε αβραάμ, χου ό λάζαρος, καὶ ό πλούσιος ότι δε παῦπα ού-דשה ב אבו , אמן הדו איש-וסטעני לי מאאשרים, אטן ούς αύδεποτε είδομεν, ίδοντες αυτές આસંજર, ού, μόνον έκτης παρα-Bo.

pterea autem omnino & punitionem. impiis, & requiem iustis, e regione fecit, ut videant se invicem & cognoscant, quemadmodum Lazarus divitem . Testimonium perhiber fimul de his & Dialogus divinus Gregorius dicens : & boni malos, & mali. bonos cognoscent tunc, o Petre. Nisi enim id effet haud utique ab invicem cogniti fuissent, & Abraham & Lazarus, & dives. Haec vero ita se habere, & nos vere cognituros, etiam. cos, quos numquam vidimus, videntes eos ibi, non folum ex. divitis & Lazari pa-, rabola comprehendimus, sed etiam. ex ipfo Domino Iefu Christo, & Servatoz

βολής του πλεσίου. κα) το ,λαζάρου τοῦτο uarahaµBavener, ahλα γα) έξ αυτό το χυpis inrou xpisou xay σωτήρος ήμων εν γαρ αύτῶ τῶ κατά λέκαν ευαγγελίω τος τάδε πούς τινας ού παλώς πολιτευομένους εύρηrai Dégwer ané Dare απ' έμεσι έργαται της สวาห์สร ระสา ร้รละ อ้ x rav Juos, ray o Bauyμος των οδοντων όταν Leo Se ror abprau, tovioan, tovianas, nay rateras res mpoonras in The Baristia www. ຮ່ວຍເພາ , ບໍ່ມຸລິ 5 ຄໍ ERBANDOMENUS Eso προδηλον έν ότι χοι-דשט מאד מד מאאאאצב ERGOE YVEDIOWNED, NJ έκ άπλως έτω γιωρί-TOMEN, and TPANOTEρόν τε και και Γαρό τερον τώ διορατικώ παιτικς της ψυχής οφθαλμώ. ngy Sinnor it wo b us γας

tore nostro. In ipfo enim Evangelio fecundum Lucam & haec ad quosdaminon recte viventes dicere reperitur : Recedite a me operarii iniquitatis; ibi erit fletus 🛃 stridor dentiam;quando videbitis Abraba. & Ilaac , & Iacob, & omnes Prophetas in regno coelorum, vos vero extra eiectos . Exploratum igitur cun-Aos communiter invicem nos ibi cognituros ; & non limpliciter ita cognoscemus, sed manifestius & purius univerfos perspicaci animae oculo. Er manifestű ex iis quae magnus Simcon Stylites fune matri dicebat, quando ut ab ipla videretur vi adigebatur: Si tibi videtar . o. Mater, mutaumintuitum

γας σιμεών ό συλίτης πρός την αυτό μητέρα έλεγε, ήνίκα παρ αυmis oog พัทยน mape Bid-(ετο, « σοι δοκώ ώ μη-TEP THE aDDAND DEar જ બું દેશભે ઉદય દાંબેમાં જાવμιευσόμε 3α · η επερ ευάρεςος τω θεω πολιτεία ήμων μετα mir exer ระบัง เกินเลง έν παύτο συνευφμαινό-μεθα · κ) ό χορυφαϊος πέτρος αριδηλότερον נטרוצנ הסטק דטידט אאי μεντος πατέρα φαύτον ร้าง ส่ตุฒาเรงของหน่ง ซึ่งหน่ง ซึ่ง πως είπων σπεῦσόν σε όμόφρονα γενίσ θαι יטדמגעו אי זבעיסוק, טי-אמק אי פידדעט שע טעט-Siaurns ne, xaxeire µ. τα τον από τω σώμα-205 mis 4υχης χωρισμών συνώνεν εύφροσύνη ວິເໝີງ ທີ່ 5 ອີກເພຊ ວິຣິກ ແມ່ דודת דףש א שטא דפ ίδια μέλλα ανδρίσυν. θναί τε και συναγάλλε-

tum in alterum saeculu reiiciamus & fi Deo placuerit conversatio nostra, postquam beinc discefferimus, una conlactabimur. Et Primceps Petrus enucleatius oftendit Faufto Clementis Datri, quum nondum effet illuminatus, ita dicens : Propera eadem sentire cum uxore & filiis, ut & beic una vivas, 🕑 ibi poft animac a corpore (eparationem una cum eis in lactitia vivas. (1) Quomodo vero & quemadmodum uxor una cum proprio viro erit, & fimul exfultabit, aurea verba fundens Ioannes demonstrabit tibi apertiffime. Iuvencam\_ enim quamdam in viduitate vitam 2cturam exhortans ut ani-

(1) Id ex pocryphis fumtum.

λεσ θαι, ό χρυσορρή-Hav iwaving Trapisã σοισαφέσατα νεωτέρα JOP TIVE JUFEUTZON Tapurão un a Supero, inayanai rade ले di καί πρόσωπον βέλα πρόσωπον «δαν τον ίδιον άνδρα τοῦτο γάρ οίδα ότι μάλισα ποθείς διαφύλαξον aura my surny avena-Dov avdposstepou, x Biον επιδείξασθαι σπή-Savorioor excirco rai πάντως είς τον αυτόν άπελεύσει χώρον αὐ-τῷ, οὐχ ὡς συγγενής εκείνε, ἀλλ' ὡς την αυτήν πάντως δεξαμένη πολιτείαν · εί γαρ του λάζαρου αγνωτα όντα τῷ αβραάμ, εἰς τές αύτές πόλπες αύτῷ Ϋγαγε, και πολλές απ' ανατολών και δυσμών, άνακλιθηναι μετ' αύτοῦ παρασχευales to mis montresas απαράλλακτον, καί σε μt-

animum non desponderet & haec adducit : Si vero & facie ad faciem vis proprium virum conspicere; novi enim te id maxime desiderare, serva iph torum ab altero viro intactum, 🔂 vitam exhibere satage ci acqualem, & omnino in eumdem ibis locum cum ipso; non ut cognata illins, sed nt ea quae camdem prorsus vitam institueris. Si enim Lazarum, ignotus quum effet Abrabamo, is in cosdem finus (ccum adduxit; multos etiam ab oriente & occidente, ut cum ipso recumbant, parat conversatio per omnia similis; & te cum bonefto Therafio resurrectionis locus excipiet, si illa vita ipsum exbibere volueris. Ita & idem cum iplo

# EPISTOLA VII.

93

μετά τη καλού Απρασίου, ό τῆς ἀνασάσει ως εκδέζεται τόπος, αν εκείνω τω βίω θε. λης τον αυτόν επιδε ξασ θαι έτω και την aumi ineira Latoinσeis σκηνήν, καί συναφθηναι πάλιν αυτώ durn feig eig rig afa νάτους έκεινους σιώνας έ παύτην την τε γάμε συνάφειαν, άλλ' έτε. par TOXà BENTIOVA. αύτη μέν γάρ σωμάτων έςζουμπλοκή μόvov tote de Juxis esi προς ψυχήν ένωσις ά**χριβε**τέρα καὶ ήδίων πολλώ και βελτίων εί δέ παῦπα ἕτως ἔχεισιωπανήμας αμεινοντέργαντε τά γεγεαμμένα η μητάναντία φρονείν τοίς ύποφήταις τοῦ πνεύματης · Ίνα μη καί

ipso tabernaculum babitabis, & fimul coniungi iterum poteris per immortalia illa saecula, non bac nupiarum copula, sed alia multo meliori. Haec enim corporum tantum est complexus; tunc vero animaccrit cum anima coniunctio exactior, Omulto suavior ac prac-Stantior . Si vero haec ita habent, satiusest ut taceamus & diligamus quae scripta fuerunt, & non contraria sentiamus Prophetis Spiritus; ne forte & contra nos inferatur Propheticus sermo qui dicit: Vac iis, qui sibi ipsis sunt sapientes, & coram se periti.

καθ΄ ήμων ό προφιητκος έξενεχθείη λόγος δ λέγων. ουαί οί παρ έαυτοῖς σοφοι, και ένώπιον αὐτῶν έπιςήμονες.

Quum

Quum tam multa a Michaele Glyca de iis, quae ad generalem mortuorum refurrectionem pertinent . copiofe ac luculente differantur ; opportunum forte videatur Differtationem quamdam De Carnis Refurrectione a me adhuc adolescente, guum me in divina, & philofophica, re exercerem, elucubratam heic interferere. In ea enim multa tractantur, quae Glycam noftrum illustrare poffunt , & cum hafce cius Epistalas, tum eas, quae praecedunt, & quae fequuturae funt, non parum exornare, & exponere. Quid quod de Refurrectione dogma exiis eft, quod interdum ab iis, quos Esprits forts perverso nomine vulgus adpellat, reiicitur & irridetur; & huius rei ipfe, quum Lutetiae verfarer, teftis fui. Quare forte non inutiliter haec a me olim difoutata, nunc in publicam lucem proferantur.

Ignotum Ethnicis fere omnibus fuisse Resurrectionis sacramentum.

# CAP. I.

Deus, qui perdit fapientiam fapientium, & prudentiam prudentium reprobat, abfcondeníque ab iis qui in propriae excellentiae faftum adfurgunt, myfteria parvulis divina revelat, maximum noftrae religionis facramentum, atque ingens miferae huius mortalitatis folatium, refurrectionis futurae vesitatem, Philofophorum Academias & Porticus, eorum fuperbiam merita adlidens punitione caelavit. Nam ipfis, ut ait Apoftolus, in cogitationibus fuis evanescentibus, obscuratum est cor infipiens; & dicentes se esse fapientes, stulti fasti funt

95

funt ; quare tenebrae lucem illam veritatis, quae Deo illustrante humanis idemtidem mentibus intermicat, illuminatque omnem hominem, flipata magis atque magis caligine, non comprehenderunt. Nihil tam apud illos prope omnes inauditum, nullifque confuctarum difputationum clamoribus celebratum, quam futurum tamdem ut, novisfimis mundi temporibus cineribus cadaverum corruptorum in prittinam humanae fructurae coagmentationem a fua divinitus dispersione collectis, animae iterum suis recens refectis. interpolatifque, corporibus, mirabili fimul, atque inseparabili deinceps coniunctione copulentur. Quamobrem quum Apostolus Paulus Athenis lingua, ut arbitror, tonans, fulgurans, permiscens Graeciam, (elogium sane Pericli ab Euripide dedicatum, sed divinae Pauli eloquentiae convenientius ) veritatem hanc in celebri illo, & frequenti Areopagitarum Iudicum conventu conftanter, adfirmateque, praedicaret; tanta virorum illorum, qui in doctifima civitate prudentia ceteris, & eruditione praesta-bant, mentes rei novitate perculsit, ut quidam vanissima sibi, veroque omnino absimilia, narrari existimantes divinum hominem profana irrisione contemnerent; quidam vero statim novo dogmati se accomodare nescientes, iterum illum audituri dimitterent, ut tradit Lucas Act. Cap. XVII. Et certe Plinius Lib. VIII. Cap. LV. hominum refurrectionem inter puerilia deliramenta ac vanitates Democriti turpi a veritate lapsu collocare non dubitat. Hinc illa loquendi formula apud Virg. Lib. X. Aeneid.

In acternam clauduntur lumina nottem. Ideo Tertullianus Libro De Praescriptionibus inquiebat: Et ut carnis restitutio negeturade una omnium Philosophorum schola sumitur.

Qui-

# MICHAELIS GLYCAE

96

Quibus rationibus ducti resurrectionem mortusrum veteres Ethnici inficiarentur,

, Sed videamus quibus praecipue moti rationibus veteres Ethnicorum Philosophi vel nullam usquam de carnis resurrectione mentionem fecerint, vel ab aliis adfertam pro virili semper, praefracteques impugnaverint, Itaque quum plerique sententiae Platonis inhaererent, quem sapientiae verticem attigisse, atque ipsus Philosophiae magistrum, existimabant, corpora tamquam animarum carceres & sepulcra, quod idemtidem Plato in suis libris ut in Cratylo, Gorgia, Phaedone infinuat, confiderabant, quibus illae pressa miserabiliter gravarentur. Noxia enim; ut Platonicus Maro canit;

corpora tardant ,

Terrenique bebetant artus, moribundaque membra; Hinc metuunt,cupiuntque,dolent,gaudentque,nec auras Re(piciunt clausae tenebris, et carcere caeco;

ita ut animarum in corpora descensus earumdem mors a Platonicis dictus sit, ut apud Maerobium I. in Som. Scip. C II. videre est. Quid quod saepius, iuxta eorumdem placita, animae iterum corporibus implicantur humanis, ut poenas ibi ante actae vitae delictorum purgatorias expendant, quemadmodum Ficinus noster Argumento in IX. de Republ. dissertat? Adeoque rationi & probabilitati confentaneum arbitrati sunt credere animam corporis prorsus angustias exhorrere, terrenaeque concretionis confortium vel dirae cupiditatis poenitudine tactam, vel miserae, lamentabilisque, necessitatis odio compulfam, studiose indefinenterque refugere. Quare PorpbypByrius in iis libris, quos De Regressu animae fcripfit, crebro praecipit omne corpus ese fugiendum, ut a-nima possit beata permanere cum Deo, quod tradit Augustinus De Civit. Dei l. 10. c. 29. 30. & l. 22. c. 26. Nofque ideo Christianae religionis myste-riis initiatos huiuscemodi philosophi non veren-tur irridere, qued dicimus animae a corpore sepatur irridere, quod dicimus animae a corpore sepa-rationem inter poenas eius este deputandam, quia videlicet eius persettam beatitudinem tunc illi sie-ri existimant, quum omni prorsus corpore exsuta, ad Deum simplex, & fola, & quodammodo nuda, re-dierit, id quod apud eumdem Hipponensem. Theologum laudati operis Lib. XIII. Cap. XVI. vide-re est. Verum enim vero apud nos facrorum ora-culorum auctoritate subnixos exploratissimum est, stave incorpustiva culorum auctoritate fubnixos exploratifimum eft, atque inconcuffum, duram mortis in homines, im-mortales alioquin futuros, neceffitatem, ex primo-rum parentum inobedientia, propagata in pofteros inexcufabilis (celeris punitione, derivatam. Sapien-tiae II. Ad Roman. V. Sed & Ariflateles De Ani-ma hac in re a memoratis Philosophis discrepare non videtur; inquit enim: Laberiosum autem eff commissum effe corpori, non potens absolvei, Go praeterea fugiendum: siquidem melius est intellectui non cum corpore effe, quemadmodum et consuctum est dici, et multis placet. Quapropter praeclarus poeta Lucanus, & universae philosophiae consul-tiffimus, Libro Pharfaliae VI. animam magicis excan-tationibus ab inferis evocatam fingit corpus ite-rum repetere invitam & reluctantem, Invisaque estaustra timentem Carceris antiqui. Verum ultra inanis sapientiae, quae stutitia est apud Deum, quaeque est secundum traditionem hominum, se-eundum elementa mundi, & non fecundum Chrieundun elementa mundi, & non fecundum Chrifum. G

# 98 MICHAELIS. GLYCAE

ftum, progredientibus argumentis, homines faftu turgidi, & quorum superbia semper adscendit, Chriftianum de resurrectione dogma novis strophiis cawillationibusque improbe calumniantur. Obiiciunt igitur terrena corpora corruptionis expertia sieri acternaque non posse, quibus animae copulatae iuxta nostrorum placita perpetuo acvo fruantur, sed terrae, inquiunt, terra reddenda est, unde animalium terressiria sumta sunt corpora; ex que st inquiunt, ut ea sit necesse disolvi, et emori, et ce mode terrae stabili ac sempiternae, unde fuerant sumta, restitui, quae sunt verba Augustini Lib. XIII. De Civit. Dei Cap. XVII. Et certe Lucretius itacecinit:

Cedit item retro de terra quod fuit ante

In terram.

Lucanus autem Lib. VII.

\_\_\_\_\_\_ capit omnia tellus

Quae genuit.

Videmus enim quaecumque nata funt, & ex elementorum missione generata, in sua tandem principia resolvi, nec perpetuo permanere, sed corruptione, & generatione alternantibus, idemtidem interire, & novas formas adsumere, Eleganter Ovidius Lib. XV. Metamerphosem.

Non species sus cuique manet, rerumque novatrix Ex aliis alias reparat natura figuras,

Nec perit in tanto quidquam ( mibi credite ) mundo;

Bed variat faciemque novas, nascique vocatur, Incipere esse aliud, quam quod fuit aute, morique,

Definere illud idem, quum fint hus forfitan illa, Haes translata illus.

Ad-

Addunt fempiternum nihil esse posse, quod origi-nis habuerit initium, hancque receptam philoso-phorum omnium suffragiis esse fententiam. Sed & fi incorruptibilia, & acterna, terrena corpora fieri pos-fent, nihilo tamen minus, inquiunt, gravi den-sa concretionis pondere pressa naturaliter in terrae ima fubliderent, nec contra leges, elementorum-que momenta, fublime ferri, & in liquidis aethe-reisque caeli plagis consistere, valerent, quae obie-Aio refertur ab Augustino Lib. XIII. De Civ. Dei Cap. XVIII. et Lib. XXII. Cap. XI. Quare Plutar-chus in Romulo, Non funt, inquit, bonorum cor-pora contra legem naturae una cum animo in caelo pord contra legem naturae una cum animo in caelo collocauda; cenfetque ideo in caelo locare terram flultum effe. At hic non confistit acutorum (fi Deo placet) hominum in Christianae fidei mysteria ca-villatio; ultra procurrit, atque irrito conatu ita illa nititur pertinaciter impugnare, ferupolofifime quaerere, et fidem qua credimus refurgetturam car-nem (funt Augustini verba Lib. XXII. Cap. XII. De civitate Dei, de cuius sapientiae abundantia te-De croitate Des, de cuius lapientiae abundantia te-nuitatem nostram locupletamus) ita quaerendo affo-lent irridere : utrum foetus abortivi resurgant, G quoniam Dominus ait : Amen dico vobis capillus ca-pitis vestri non peribit, utrum statura G robur acqualia futura sint omnibus, an diversae corporum quantitates. Si enim acqualitas erit corporum, unde babebunt, quod bic non babuerunt in mole corporis illi abortivi; refurgent & ipfi, aut si non refurgent, quis nec nati funt, sed effusi. Eamdem quaestionens de parvulis versant, unde illis mensura corporis, quam nunc defuisse videmus, accedat, quum in bac actate moriuntur . Neque enim difturi fumus cos non refurrettures, qui non folum refurrettionis capaces funt, G 2. m.

# 100 MICHAELIS GLYCAE

verum etiam regenerationis. Deinde interrogant quemeadmodum ipfa acqualitas babitura fit. Si enim tam magni, & tam longi erunt omnes, quantum fuerunt, auicumque hic fuerunt maximi, atque longissini, non folum de parvulis, sed & de pluribus magnis quae-runt, unde illis accessur sit, qued bic defuit, fi boc quisque recipiet, quod bic babuit. Si autem quod ait Apostolus, occursuros nos omnes in mensura aetatis plenitudinis Christi; & illud alterum, quos praedestinavit conformes fieri imaginis filii sui : sic intelligendum est , ut statura & modus corporis Christi omnium, qui in regno eius erunt, bumanorum dorporum sit futurus, multis erit, inquiunt, de magnitudine & longitudine corporis detrabendum. Et ubi iam erit, capillus capitis vestri non peribit, si de ipsa corporis quantitate tam multa peribit ? Quamvis & de ipfis capillis possit inquiri, utrum redeat quidquid tondentibus decidit. Quod si rediturum est. quis non exborreat illam deformitatem ? nam bos & de unguibus videtus necessario sequuturum, ut redeat tam multum, quod corporis curatura desecuit. Et ubi erit decus quod certe maius , quam in ista esse corruptione potuit, in illa iam immortalitate debebit? Si ausem non redibit, ergo peribit : quomodo igitur, inquiunt, capillus capitis vestri non peribit? De maeie quoque vel pinguedine similiter disputant, nam si acquales omnes erunt, non utique alii macri, alii pingues erunt . Accedet ergo aliis aliquid , aliis minuetur. Ac per boc non quod erat recipiendum, fed alicubi addendum est, quod non fuit, G alicubi perdendum, quod fuit. De ipsis etiam corruptionibus & dilapsionibus corporum mortuorum, quum aliud vertatur in pulverem, in auras aliud exbaletur, five ques bestine, five ques ignis, absumat, manfragio; æl

EPISTOLA VII. 101

vel quibascumque aquis ita quidam persant, ut com rum carnes in bumorem putredo diffolvat, non mediocriter permoventur : stque omnia ista secolligi in carnem, & redintegrari poße non credunt. Confettantur etiam, quasdam faeditates & vitia sive accidant sive nascantur, ubi & monstruosos partus cum borrore atque irrisione commemorant, & requirunt quas nam cuiusque deformitatis resurrectio sit futura. Si enim nibil tale redire in corpus bominis dixerimus, responsionem nostram de locis vulnerum cum quibus Dominum Christum resurrexisse praedicamus, se confutaturos effe praesumunt . Sed inter baec omnia quaestio illa difficillima proponitur, in cuius carnem reditura fit caro, qua corpus alterius vescentis bumana viscera fame compellente nutritur. In carnem quippe conversa est eius, qui talibus vixit alimentis. G ca, quae masies oftenderat, detrimenta supplevit. Verum boc illi redeat bomini, cuius caro prius fuit, an illi potius cuius postea fatta est? Ad boc percontantur ut fidem resurrectionis illudant, ac fic animae bumanae aut alternantes, ficut Plato, veras infelicitates, falsasque promittant beatitudines : aut post multas itidem per diversa corpora revolutiones, aliquando tamen eas, sicut Porphyrius, finire miferias, ad eas numquam redire fateantur, non om-nes corpus babendo immortale, sed corpus omne fugiendo . Et huiusmodi potissimum sophismatis adverfus resurrectionis veritatem Ethnici philosophi infurgunt, nec ad illam amplexandam induci potuerunt ; quamquam & nonnulla minime inficiarentur, quae vel eam apertissime comprobarent, vel adiuvarent vehementer.

Tan-

Digitized by Google

# 102 MICHAELIS GLYCAE

١

Tastum lucis quoque adfulfiffe Gentilibus, st refurrettionem mortuorum aliquo modo admittere non dubitarent; & faterentur quaedam, quae banc veritatem quammaximo adftruunt.

#### CAP. III.

Non adeo tamen caecutierunt Ethnici, net in tanta noctis obscuritate versati sunt, ut nullus intermicantis luminis sulgor hac in re mentibus quorumdam adfulserit. Nam & nonnulla scriptis demandarunt, quae eos omnino ab hac resurrectionis credulitate non abhorruisse persuadent, quaeque facile ad nobis adsentiendum viam ipsis praestruere, latumque agere limen valent. Et ut fabulas poetarum praeteream, nam, ut Claudianus de Bello Setice canit,

Creditur Herculeis lucem renovasse lacertis Femina diletti fatis impensa mariti. Et puerum spretae laniatum fraude noverede Non sine Circaeis Latonia reddidit berbis. Cretaque, si verax nærratur fabula, vidit Minoum rupto puerum prodire sepulcro; Quem senier vates avium clamore repertum Gramine restituit : mirae nam munere sortis Dulcia mella necem, visam dedit borridus anguis.

Et quod quidem de Glauco hic dicitur, ita narratura Palaephato περί απίσων Cap. XXVII. περί επέρου γλαύχου ποῦ μίνωος, και οῦτος ὁ μῦθος παγγελοιος, ὡς δε ποῦ γλαύχου ἀποθάνοντος ἐν τῷ τύμβψ κα τώριξε τον τοῦ χοιράνου πολυκδον, ὅς ὖν ἐκ τῶ α άργους, ος ίδων δράχοντα έτέρω δράχοντι πόαν επι Ο έντα τεθνεώτι, και άνας ήσαντα αυτόν, και οῦ-τος το αυτό ποιήσας είς τον γλαῦχος, ανές ησεν. In corum quoque hiftoriis memoriae proditum est quosdam homines revixisse, in luminis oras revocatos. Acilium Auiolam narrat Valerius Maximus, quum aliquandiu humi mortuus creditus iacuiffet, elatum, postquam ignis corpus eius corripuit, vivere fe proclamasse. Lucio quoque Lamiae prae-torio viro aeque vocem fuisse super rogum. Verum forte hi mortui quidem sunt habiti, revera autem adhue vivebant, sed morbi vi in eam sensuum alienationem inciderant, ut vita functi crederentur. Non dissimilia de Aristea quodam Proconnesio, & de Alcmena, refert Plutarchus in Romulo. Aristeam feilicet in fullonis taberna vitam finisse, corpusque eius, quum necessarii adessenta vitata inince, corpurque ex conspectu raptum : ac quosdam, qui modo pe-regre veniebant, adfirmasse Aristeae se occurrisse Crotonem tendenti. Alcmenae vero corpus, quum efferretur, ex oculis subductum, & lapidem in le-Ao fuisse inventum. Sed haec minus mirabilia facit id, quod de Hero Pamphilio Lib. X De Republica narrat Plato : illum quippe scribit inter cos, qui in acie ceciderant, decem diebus iacuisse, biduoque postquam inde fublatus effet, impositum rogo re-vixisse, ac mira quaedam tempore mortis visa-marrasse. Quam quidem de Hero narrationem, hi-storiam, non fabulam, vult esse Iustimus Platonicus, martyrque Christianus, quod Marsilius Ficinus re-fellere non est aufus. Aurelius Augustinus fi minus historiam censet, sed cum Marco Tullio Plato-nislusur existimat, certe tamen fabulamento illo re-furrectionis veritatem Numen illud philosophorum

ing

# 104 MICHAELIS GLICAE

sere voluisse non improbat, & aliud ex Labeone revivifcentium hominum exemplum adducit : Nonnulli postrum, inquit, propter quoddam praeclarifimum loquendi genus, & propter nonnulla quae veraciter fensit, amantes Platonem dicunt eum aliquid simile pobis etiam de mortuorum resurrectione sensisse. Quod quidem sic tangit in libris de Republica Tullius, ut eum lusiffe potius, quam, quod id verum effet, adfirmando dicere voluisse. Inducit bominem revixisse. G narrasse quaedam, quae Platonicis disputationibus congruebant. Labeo etiam duos dicit uno die fuisse defunctos, & occurrisse invicem in quodam compito. Deinde ad corpora sua iussos fuisse remeare & consti-tuisse inter se amicos se esse victuros : atque ita esse factum donec postea morerentur. Sed superius laudatus Plutarchus Lib. I. de Anima apud Eusebium Lib XI. προπαρασχ. memoriae prodidit, Enarchum fuum. σύγχρο vor aegrotum tamquam mortuum a medicis relictum fuisse ; & brevi tempore in se ipsum postea reductum, dixisse se vere mortuum fuisse, & in corpus iterum reftitutum, nec ea aegrotatione moriturum; reprehensosque vehementer a Domino suo eos spiritus. qui animam eius duxerunt; ad Nicandam enim milfos. non ad illum fuisse. Nicandas autem coriarius erat. & in palaestris non ignobilis, qui co tempore, quo Enarchus revixit, in maximas incidit febres, ae repente mortuus est. Nescio an huc faciat, quod Plutarchus idem Lib. An seni gerenda sit resp. & Die-genes Laertius in Epimenide tradunt, Epimenidem. Cretensem videlicet, adolescentem dormitum iviffe, & in fenectute a fomno fuisse excitatum, quum perpetuos annos quinquaginta septem alto sopore vi-ctus stertisset, ut Laertius quidem & Plinius Lib. VII. Cap. LII. habent ; nam Plutarchus , & Varre Lib.

Lib. VII. De lingua Latina, quinquaginta tantum annos scribunt; Tertullianus De Anima quinquaginta prope annos; Pausanias vero in Atticis, quadraginta. Quod fi Auctor Appendicis Proverbiorum Graecorum, feptem tantum, Suidas autem fex, produnt : apud eos numeros corruptos effe prudenter Schottus, & Menagius, animadvertunt, Immo Helychius, & Suidas, non tantum dormivisse tradunt, sed animam eius a corpore pro lubitu secessifie eo tempore, & ad corpus quoties vellet rediisse, quod de Aristea. Proconnesio, cuius superius meminimus, ex Plutarche, scribunt Herodorus Lib. IV. Apollonins in Hiftor. Mirab. cap. 11. Plinius Lib. VII. Cap. III. Maximus Tyrius Differt. XXII. & XXIII. Origenes contra Celfum Lib. I. Hefychius Milefius, alique. Tertullianus vero Libro de Anima Hermotimum Clazomenium memorat, qui anima in fomno carebat, quasi per occasionem vacaturi nominis proficiscente de corpore. Quid dicam quod & Endymion femper dormiisse fertur? Idemque de Claudio Ptolemace perhibetur ? Cuius rei allegoricas rationes O4 lympiodorus in Commentariis in Phaedonem Platonis adfert . Quae quidem mortuorum refurrectiones quum in gentilium libris descriptae reperiantur, iam non video cur divina virtute fieri posse negent, ut ii, qui defuncta vita corpora iterum adfumere potuerunt, ut tamen rurfum postea morerentur, eadem corpora recipiant, ita ut deinceps fint omni moriendi necessitate soluti. Sed quas obiiciunt difficultates infra fingillatim, Deo favente, diluemus. Repetamus modo veterum dicta sapientum, quibus utcumque de mortuorum refurrectione loqui videntur, corumdemque sententias recenseamns, quibus ad tanti facramenti veritatem aliqualiter

fiter adpropinquarunt. Transferenda funt igitur quaedam ex Marsilii Fieini Commentariis in Librum De Divinis Nominibus, Dionyfio Arcopagitae falfo tributum, quae proposito nostro maxime. conducunt , Refurrectionem , inquit , corporum bumanorum divina potestate futuram Plato in Regno describit , quam olim Zoroaster adseruit. Itaque legimus in Magorum carminibus , quod omnes u/urpavere Plate vici, animam mostram praeter terrenum corpus, babere caeleste, quo quasi curru quodam reversa sit in caelum. Iste animas Deo deditas, terrenum quoque corpus terrae tandem non relicturas, fed cum caelesti suo corpore, id quoque coelo corpus reddituras illuminandum. Quibus in verbis, & refurrettie corporum, & beatorum (plendor , adferitur . Et quidem Ficini verba in mentem revocant, quod Diogenes Laertius in Procemia memoriae prodidit ex Theopompi Philippicorum VIII. & Eudemi Rhodii adsertione, Magis scilicet revicturos homines, & futuros immortales, adcreditum. Quod si eorum credulitas ab Aegyptiorum persuasione non differebat, eadem quoque corpora refumturos arbitrabantur ; nam Herodotus Lib. II. Cap. CXXIII. fcribit Aegy-ptios refurrectionem credid isfe, caque propter tantum fludii & diligentiae in cadaveribus adservandis conlocasse. Ab his, ut videtur, suam doetrinam hausit Democritus, de quo ita Plinius Lib. VIII. Cap. LV. Similis & de adservandis corporibus bominum, as reviviscendi promissa a Democrite wanitas, qui non revixit ipfe. Nec de diffimili o-pinione loqui videtur Aurelius Augustinus LXXII. de Civ. Cap. 28; ubi ex Varrone quorundam refert Genethliacorum de mortuorum resurrectione sententiam ; cuius verba funt ; Mirabilius autem quoddam Marcu e

### EPISTOLA VII.

etes Varro ponit in libris, quos conferipfit de gonte por puli Romani, cuius putavi verba ipfa ponenda : Genetbliaci quidam (crip(erunt , inquit , oße in remafcentibus bominibus, quam adpellant palingenessam Graeci : bane scripserunt confici in annis numero quadringentis quadraginta : ut idem corpus & eadem. anima, quae fuerant coniuncta in homine aliquando, eadem rarfus redeant in coniunctionem. AEneas Plato-nicus in Theophrasto, Porro, inquit, Zoroastes fore aliquando tempus, in que mortuorum emnium futura sit resurrectio, praedicis. Cbrysippus apud Lastantium De div. praem. cap. 23. adfirmat postquam vitam finierinus, certis temporum. vertiginibus revolutis, in hunc statum, in quo nunc sumus, restitutum iri. Et Seneca Epist. 36. Definunt ifta , inquit , non percunt ; etiam mors quam pertimescimus ac vecusamus , intermittis vitam non eripit . Veniet iterum, qui nos in luce reponet, dies; aequo animo debos rediturus exire ; obferva orbem rerum in se remeantium. AEsas abiit, sed älter illam annus adducit ; biems oceidit, referens illam fui menfes ; folem nox obruit , fed ipfam flatim dier abiget. Scio non defuturos, qui respon-deant de mirabili anni magni revolutione, rerumque omnium ad eumdem statum, exacta illa faeculorum intercapedine, reversione memoratos supra philosophos intelligere ; circuitus enim nonnulli temporum induxerunt, quibus eadem femper fuissent renovata atque repetita in rerum natura, atque ita deinceps fore sine cestatione adseverarunt volumina vewientium praetereuntiumque faeculorum, five in mun-do permanente isti cireuitus fierent, five certis intervallis oriens & occidens mundus endem femper quas wova, que tranfatta, & ventura funt, exhiberet, quae

Digitized by Google

108 MICHAELIE GLYCAN

suae funt verba Augustini Lib. XII. De Civit. Det Cap. XIII. De quo tamen quoniam alibi tractatu egimus latiori, non libet modo huiufmodi rei plusculis immorari, Sed elicere hinc contra adversarios juvat argumentum hac potifimum ratione conceptum : Si apud vos non tantum vero non est abfimile, sed etiam valde probabile, sic eadem temporum temporaliumque rerum volumina repeti, ut verbi gratia , ficut in ifto faeculo Plato philosophus in urbe Atheniensi, & in ea schola, quae Academia ditta est, difcipulos docuit, ita per innumerabilia retro saecula mulsum prolixis quidem intervallis, sed tamen cersis, & idem Plato, & eadem civitas, eademque sebola, iidemque discipuli, repetiti, & per innumerabilia deinde saecula repetendi sint, ut memoratus ό πάνυ inquit : quae nam tanta vobis oboritur difficultas, qui toties homines eosdem per longa quidem fed certa temporum intervalla in lucem vitamque redituros esse praedicatis, ut a credendo semel homines divina virtute, ubi tempus a Deo praedestinatum advenerit, a mortuis omnes excitatum iri tanto vos flupore deterreat? Credite. credite auod minus est, minoribusque obnoxium difficultatibus, & quod eft creditu absurdius, vaniffimam ficilicet faeculorum eorumdem infinities repetitam iterationem, facili negotio falfitatis revincemus. Vestra quoque mirabilis sapientia hauftam ex Pythagorae dictis, Platonifque auctoritate, animarum tam in humana, guam in ferina, corpora migrationem tenacius amplectitur, mordiculque defendit anilia passim fabulamenta venditans. Quamquam fi Pythagorae placita, & quae Plato plerifque in locis adseruit, emendare libet, ut recte id se habere multis est visum , quos puduit sequi prac-14 L. ceptoceptorem, qui tam vana atque portentofa docuitiet & meren Lo xwow in brata allegorice exponere, ut certe Porphyrius, alique Platonicorum, quod Augua ftinus Lib. X. De Civit. Dei Cap. XXX. ait , ex. posuerunt ; iam vestra deliramenta quidem ridemus, ob infipientiae tamen vobis detrimenta gratulamur, dum in humana tantum corpora humanas animas redire arbitramini five in hoc orbe, five in alio, nam, ut Lucanus ait, regit idem spiritus artus Orbe alio . Id quod passim docet Plato, & in Phaedone praesertim : Est certe, inquiens, o Cebes, maxime omnium ita ut mibi videtur ; ex mortuis reviviscentes bomines funt. Quae quidem hominum in tenebris denfaque caligine agentium fomnia, invalidi adversus eos argumenti telum invertens, ita irridet Augustinus Lib. X. De Civit. Dei Cap. XXX. In bominum sane non sua, quae dimiserant, sed alia corpora redire humanas animas arbitratus est ( Porphyrius ) Puduit (cilicet illud credere ; ne mater fortasse filium in mulam revoluta vectaret. & non puduit boc credere, ne revoluta mater in puellam filio forsitan nuberet. Quanto creditur bonestius, quod (ancti & veraces Angeli docuerunt, quod prophetae Dei spiritu alti loquuti sunt : quod ipsi venturum Salvatorem praemissi nuntii predixerunt : quod missi Apostoli, qui orbem terrarum Evangelio repleverunt : quanto inquam bonestius creditur, reverti semel animas ad corpora propria, quam reverti toties ad diver (a? Mirum enim, quod animae tam dira cupidine teneantur in aliena & diversa corpora revertendi, in fuum vero, cuius confortio per longum temporis intervallum laetatae funt, & quod peculiari amore dilexerunt, nullo unquam remeandi desiderio memores capiantur. Regerant forlan putrefactum iam ef-• fe.

### HO MICHAELIS GLYGAE

fe, atque diffolutum. Cur igitur contendunt iterum ad tarda reverti corpora ? quae lucis miferis tam. dira cupido ? quumque ea non fint nifi ipfarum fepulcra, & carceres, cur non corporibus folutae manent? Forfan, quia ita Dei lege & fato decretum est? Et cur Dei lege & fato constitutum quoque non sit, ut exacta certa saeculorum & temporum serie, corpora iterum prima reformentur, rursumque antiquis compagibus in pristinam faciem habitumque coagmententur, in quae dulcedine quadam captae, & veteris neceffitudinis confortiique recordatione gestientes, tamquam in patria confuetaque domicilia ex longa peregrinatione animae revertantur ? Hactenus quid Plato contulerit ad refurrectionis veritatem adstruendam inspeximus. Videamus modo quid ad veram resurrectionis fidem vel Plato, vel Porphyrius, vel Varro, conferre potuerint, fi opiniones eorum in unam sententiam convenissent, quod totum divino. Augustini ingenia acceptum ferimus ita Libro XXII. De Civitate Dei Cap. XXVI. & sequentibus differentis : Plato dixit fine corporibus animas in acternum effe non pose. Ideo enios dixit etiam (apientium animas poft quamlibet longum tempus tamen ad corpora redituras. Porpbyrius autem dixicanimam purgatifimam quum redievit ad patrem, ad baec mala mundi nunquam efferedituram . Marcus Varro ex Genethliacorum quorundam sententia, ut supra retulimus, scriptum reliquit confici in annis numero quadringentis quadraginta, ut idem corpus & cadem anima, quae fuerant coniuncta in homine aliquando, eadem rur fus redeant in coniunctionem. Qui tres quidem. Scriptores eximii id conferunt ad resurrectionem mortuorum ad-Aruendam, quod colligit idem Augustinus inquiens Qua-

### EPISTOLA VIE III

Quapropter Plato & Porpbyrius, vel potius quicumaue illes diligunt, & adbuc vivunt, si nobis conlentiunt, etiam fanctas animas ad corpora redituras , ficut ait Plato, nec tamen ad mala ulla redituras, sicut ait Porphyrius, ut ex bis fiat consequens auod fides praedicat Christiana salia corpora recepturas, in quibus fine ullo malo in acternum feliciter vivant ; adjumant etiam boc de Varrone , ut ad eadem corpora redeant, in quibus antea fuerunt. @ apud cos tota quachio de carnis resurrectione folvetur. Sed quae de Metempsychofi Pythagoras, & Plato, Acgyptii, aliique, paffim docuerunt, non pa-rum fidem refurrectionis adftruant; nam refurrectionis quaedam species est, quod & ipse Tertullin pus, qui multis Platonem Libro De Anima impugnat quod ex mortuis vivos fieri dixit, tamen Lib. De Resurrectione Carnis fateri coactus est illis verbis ; Ita faeculum resurrectionem mortuorum, ner quum errat, iguorat. Quod & Lastantius Lib. VIL. Cap. XXIII. animadvertit. Quare eth verum effetie quod Ioannes Clericus in Notis ad Philosophiam Orientslem Tb. Stanleii subspicatur, ubi apud antiquos, placitum de resurrectione, & reviviscentia, mortuorum occurrit, id femper Sia usten Luxadens fieri intelligendum esse ; tamen & istuc ipsum non parum dogmati Christiano adstipulari deprehenderetur, quod & Th, Burnetus admittere videtur Lib. De Statu Mertnorum Cap. VIII,

Qui-

# 112 MICHAELIS GLYCAR

Quinam ex iis, qui in Ebraeorum vel Cbriftianorum Ecelefia vixerunt, refurectionem mortuorum impie inficiati funt.

#### CAP. IV.

Non tamen defuerunt inter illos etiam, quibus verae religionis, & facrarum literarum, lumen adfulsit, qui recedentes a Deo, & plus sapere pracsumentes quam oportet sapere, certissimum resurrectionis dogma, & expresse & definite divinorum oraculorum auctoritate comprobatum, impie non minus quam impudenter inficiarentur . Sadducaei enim, qui inter Ebraeos novam sectam instituerant, mortuorum refurrectionem apertistime denegabant, ut scribit Lucas 20. 27. & Matthaeus 22. 23. in quo errore cum jisdem Samaritani conveniebant. Simon Magus idem nostrae religionis sacramentum impugnavit, ut apud Tillemontium Tom. I. & Berninium Hift. baeref. facc. 1. c. 1. videre eft. Hymenaeus, & Philetus, vivo adhuc Apoftolo Paulo, impie adferebant ubi de refurrectione in scripturis Sacris ageretur . non de corporea, sed de spiritali, qua a morte peccati ad vitam innocentem refurgitur, accipiendum effe, quod a Paulo I. Tim. Cap. I. traditur . Nicolaitae quoque, & Gnoffici, Cerinthianorumque nonnulli; spurciffimus etiam Carpocrates eumdem cum Simone profano ore evonuit errorem ; necnon Basilides eadem blasphemasse perhibetur, qui a Nat. Alexandro Hiftor. Ecclef. Saecul. I. Differtat. XXVI. cgregie ac luculente confutatur. & cum eo alii omnes haeretici. Sed & haerefiarcha Saturninus codem saeculo idem haereseos virus effudit, sicut

& Valentinus, exitialis infaniae homines; & Cerdo, & Marcion; item Apelles, Marcofiani, Ascon-dryti, & Archontici, haeretici Valentini sectae sequaces ; Bardesanes , Cainistae , mortalium omnes perditissimi, qui vanissima deliramenta, fabulasque commenti orthodoxae fidei unitatem primis Ecclefiae feculis scindere sunt audacter, at incassum, adgreffi ; quae quidem omnia late exsequitur Berninius Hiftor. Haeref. Saecul. II. Cap. II. V. VI. & Tillemontius Tom. II. Memorabil. Ecclef. Bafilius auctor fectae Bogimilorum haereticorum faeculo XII. non aliam elle refurrectionem docebat, nife poenitentiam, & vitam Evangelicam, Bern. Hiff. Haeref. Sec. XII. Cap. I. Albigenfes quoque Hacretici carnis refurrectionem fabulam effe dicebant. Bern. Ibid. Cap. X. Almericus haerefiarcha pariter negabat corporum refurrectionem. Id. Saec. XIII. Cap. 1. Non defuerunt quoque apud Armenos, qui refurrectionem mortuorum negarent, ut conftat ex Benedicti XII. Epif. Dogm. num. 108. Sacculo autem XVI. Petri Richerii , Carmelitae apoflatae & haeretici, fequacium quidam carnis re-furrectionem fore inficiati funt, id quod H. Spondanus ad annum MDLV. & Baelus in Diction, voce Petrus Richerius, memoriae prodiderunt. Sed et cos in hunc censum referri posse crediderim, qui somnia Pythagorae, & Empedoclis, amplexi funt, & μετεμ μυχώσεις και μετινσωματώσεις, και παλιγγενεvias inter Ecclesiae dogmata, Evangelicam doctrinam corrumpentes, reponere studuerunt. Et qui-dem Gnostici, Basilides, Carpocratiani, Valentiniani, Marcionitae, metempsycholin omnes invexerunt, ut apud Philastrium, Origenem in Epif. ad Roman. Irenaeum , Tertullianum De Anima , Epipha-

phanium XLII. 12. videre est ; & hi omnes, ut flating vidimus, carnis etiam refurrectionem negabant. Idem forte credendum de Christianis quibusdam Malabaris, quos Sancti Thomae vocant; nam ex Ethnicorum confuetudine metempfychofeos doctrinam acceperant, ut ex Diamperanae Synodi Selfione III. Decreto IV. compertum habemus. Nil aliud opinari licet de Manichaeo seu Manete, eiusque fectatoribus, qui us ravou ué ruoir Empedocleam paffin docuerunt, ut ex Actis Marcelli intelligitur, & Socrates etiam Lib I. Cap. XXII. confirmat. Quare mirari fubit, quod Petrus quidam, Bogomilorum caput, qui Manichaeorum traduces erat, quum se ex Iudicum fententia iam lapidandum videret, suis discipulisdixerit, se die tertia a mortuis suscitatum iri. Quare illi lapidum, quibus is obrutus fuerat, congeriem servantes tertia die daemonem sub lupi imagine inde exire mirati funt ; unde Graeci hunc Petrum, Lyco-petron adpellaverunt, quod quidem Eutbymius Zigabenus memoriae prodidit. Sed Criticus Beaufobrius Part. II. Hiftor. Manich. Lib. L. Cap. II. fabulofam hanc narrationem jure cenfet; quare eam non admodum moror. Quum autem Manichaeus, ciulque sequaces, Docetae fuerint, hic generatim animadvertendum, Docetas omnes, qui Chriftum elle verum hominem negaverunt, & tantum hominis imaginem & inanem speciem praesetulisse docuerunt, unde & Doxnzai dicti funt, etiam eius resurrectionem inficiatos este ; adeoque hominum refurrectionem pariter aliquando fore non credidiffe. Quicumque enim Christi refurrectionem non admiserunt, etiam ceterorum hominum reftitutionem rejecerunt, quod recte observat laudatus Beausobrius codem Libro Cap. IV. S. 7. Docetarum

ca-

taput fuit Simon, fi Theodoreto Provem. Dialog. I. tredimus, quem sequuti sunt Cerdon, & Marcion, & Leucius, & Iulius Cassianus. Et certe Docetae intiquiffimi funt, colque indicat Ioannes Apostolus Epiff. I. Cap. IV. Sed heic fefe obfert difficultas ex Photio, qui scribit Leucium refurrectionem quorumlam animalium, non secus ac hominum, docuisse. Sed eruditus Beausobrius non dubitat quin Photius hac in re falsus sit, ex vocis resurrectio ambiguo fensu apud Manichaeos aeque ac apud Marcionitas. Nam, ut Epiphanius tradit, Marcion Luxis avasa-דוע מעמע אליץה אמי (שאי אמי סשדאףומע שטיאוע; fic & Menander refurrectionem fuum baptismum vocabat, juemadmodum alii poenitentiam, & vitam Evangeliam. Quare Leucius nil aliud nomine refurrectionis intelligebat, quam corporis mortem, acamque aninarum veluti refurrectionem & vitam confiderapat. Et eatenus huinfmodi refurrectionem tam brutorum, quam hominum, esse dicebat, quatenus animas oucouviss tam in illis quam in his conlocabat, juemadmodum Marcion fecerat ; & Iustinus Martyr olim crediderat, tefte ipfo in Dialogo cum Tryphore. Sed & eos commemorare fert animus, qui th refurrectionem mortuorum inficiati non funt . tamen in ea exponenda longe a Catholica veriate recefferunt . Horum agmen ducit Origenes ui de mortuorum resurrectione pessime sensit, it conftat ex Epipbanio Haeref. LXIV. Theophilo llexandrino, Hieronymo, Augustino, Iustiniano Augusto, qui ipsum criminantur quod resurrectionem e medio substulerit. Sed revera resurregionem corporis voce tenus adstruxit, carnis inficiatus eft, ut constat ex eodem Hieronymo Epitela ad Pammachium, Pamphilo in Apologia, H 2 ଜ

& Metbodio apud Epifbanium, & Photium ; ime ex ipfo Origene II. mapi apxuv . Cap. III. & Commentariis ad Pfalmum I. Addidit, illud qualecumque corpus, quod in mundi confummatione recepturae erant animae, orbiculatum fore, figuram omnium perfectissimam, & rerum caelestium propriam, novo corpori congruam existimans; cuius rei lustinianum Augustum testem habemus. Et quidem mirari subit Origenem, qui Arabas male de animorum acternitate sentientes, cosque una cum corporibus extingui, & cum iisdem tamdem refurrecturos dictitantes, in Concilio Arabico XIV. Episcoporum praeclare confutaverat, in errorem circa refurrectionem & ipfum lapfum fuisse. De Arabum erroribus scripfere Eusebius, Augustinus, Libellus Synodicus. Si autem ante Origenem Menandri prolixiorem mentionem non feci, in causa fuit quod bic Baptilmum fuum tantum refurrectionem quamdam adpellabat, eoque immortalitatem acternamque iuventam, ut diximus, pollicebatur . Synefium vero Ptolemaidis Episcopum referam, qui Christianis mysteriis initiari se passus est, non tamen admisso de carnis refurrectione dogmate, quod deinde recepisse non est dubitandum, id quod omne apud Photium Cod. XXVI. et Evagrium Lib. I. Cap. XV. videre eft. Quamquam videtur carnis resurrectionem non omnino reiecisse, sed alio sensu cam accepisse, quam vulgus cam exponeret, ut ex cius Epiftola CV. intelligere eft. Eutychius quoque Constantinopolitanus Episcopus circa resurrectionis placitum er ravit ; scripsit enim corpus nostrum in illa re surrectionis gloria futurum impalpabile, ventis ae reque subvilius, ut scribit Gregorius Magnus Lik XIV. Moralium, qui & dialogum, quem cum iple hasabuit, refert, & narrat quomodo eum a tanto erore in regiam veritatis viam tamdem reduxerit. virabile autem eft Socinianorum de mortuorum. refurrectione decretum. Aiunt enim refurrectionem mpiorum nullam futuram, sed in ea tantum impios udicandos, qui tunc' vivi ultimo die deprehendenur, eosque una cum Diabolo in ignem aeternum letrusum iri ; ut apud Natal. Alexandrum Tom. VIII. Histor. Ecclef. Saecul. XV. & XVI. videre eft. Iulaeorum opinionem amplecti videntur, qui ad iutos plerumque, & ad Israelitas, reftringunt refurectionem, ut apud Buxtorfium Synag. Iudaic. Cap. I. & Gerardum de Resurrett. Tom. VIII. & Dassovium videndum occurrit. Sed & Thom. Burnetus fuo opere De statu Mortuorum, & Resurgentium, in Origenis, & Eutychii errores delabitur Cap. VIII. & IX. negatque corpus in refurrectione idem futurum, atque illud quod cecidit; imo inorganicum & inconcretum, ex coelefti & tenuissima materia tantum conftans, fore, adseverare non dubitat. Quin & Chiliastarum vestigiis insistens duplicem fomniat refurrectionem, primam, in qua cum. Christo per mille annos in terra vivendum, & in qua corpus nostrum erit terrestre, compositumque ad formam bodierni ; secundam , in\_ fine Millennii, quum adscenditur in coelum, in qua mutabitur idem corpus in coeleste, & aetbereum, id quod late disputat Cap. X. eiusdem operis. Contra quos quidem omnes refurrectionis veritatem adstruentes fermonem instituere animum induxeramus; sed mutata sententia adversus philosophos tantum, quorum argumenta Catholicam adsertionem impugnatia primo loco digeffimus, fuo proprio ense confodiendos, digladiari fert animus. H 3 Re(pon-

### 118 MICHAELIS GLYCAE

Respondetur iis, qui mortuorum Resurrectionem impugnant, eo quod beatae animae, ut aiunt, corpus omne sit fugiendum.

#### CAP. V.

Cum Philosophis modo certamen est nobis, quibus quidem necesse erit vel se victos propria doctrina fateri, vel sua dogmata non sine pudore retractare . Inquit enim Porpbyrius omne corpus esse fugiendum, ut anima possit beata permanere cum Deo, quum corpus illius felicitati impedimento effe possit. Quem ita egregie de more suo consutat Augustinus Lib. X. De Civit. Dei Cap. 29. & eiusmet propriis armis confodit . An vero inquit ( de Christo loquitur ) auod ipfum corpus morte depositum & in melius refurrectione mutatum, iam incorruptibile stque immortale in superna subvexit? Hoc fortasse credere recusatis, invenientes Porphyrium în bis libris, « quibus multa posui, quos de regressu animae scripsu, sam crebro praecipere omne corpus ese fugiendum, ut anima possit beata permanere cum Deo. Sed ipse potius ita sentiens corrigendus fuit , praesertim quum de anima mundi buius visibilis. G tam ingentis corporeae molis, cum illo tam incredibilia sapianis. Platone quippe auttore animal esse dicitis mundum, & animal beatissimum, quod vultis effe (empiternum. Quomodo ergo nec umquam folvetur a corpore, nec umquam carebit beatitudine, si ut anima beata sit, corpus est omne fugiendum? Solem quoque istum & ettera sidera non solum in libris vestris corpora este fatemini, quod vobifcum omnes bomines. & confpieerc

cere non cunstantur & dicere, verum etiam altiore ut putatisperitia baec effe animalia beatifima perbibetis, & cum bis corporibus sempiterna. Quid ergo eft , quod quum vobis fides Christiana suadetur , tunc obliviscimini; aut ignorare vos fingitis, quod dispu-tare aut docere soleatis quod dicimus? Et alibi, Lib. XIII. De Civ. Cap. 13. videlicet : Sed Philosophi contra quorum calumnias defendimus Civitatem Dei, bos eff eius Ecclesiam , j'apienter fibi videntur irridere, quod dicimus animae a corpore separationem inter poenas eius este deputandam . Quia vero eius perfectam beatitudinem tunc illi fieri existimant, quum omni prorsus corpore exsuta ad Deum simplex & fola , & quodammodo nuda , redierit . Vbi , fi nibil quo ista refelleretur opinio in corum litteris invenirem operofius mibi disputandum est, quo demonfrarem non corpus este animae, sed corruptibile corpus onerosum : unde illud est quod de scripturis nofris in superiore Libro commemoravimus. Corpus enim corruptibile adgravat animam, Addendo utique corruptibile, non qualicumque corpore, sed quale fa-flum est ex peccato consequente vindicta, animam perbibuit adgravare. Qued etiam fi non addidiffet, uibil aliud intelligere deberemus. Sed quum aper-tifime Plato Deos a fummo Deo factos babere immortalia corpora praedicet, eisque ipsum Deum, a que facti sunt, inducat pro magno beneficio pollicentem, quod in acternum cum suis corporibus permanebunt, nes ab eis ulla morte solwentur; quid est quod isti ad exagitandam Cbristianam Fidem fingant se nescire quod sciunt : aut etiam sibi repugnantes adversum se ipsos dicere malunt, dum nobis non desinant contradicere ? Nempe Platonis bace verba funt , ficut ea Cicero in Latinum vertit, quibus inducit summum Deum H 4

Digitized by Google

### 120 MICHAELIS GLTCAE

Deum Deos, quos fecit, adloquentem ac dicentem : Vos, qui sub mortalitatis fato orti estis attendite quorum operum ego parens effectorque sum . Haec sunt indiffolubilia nutu meo, quamquam omne colligatum folvi potest. Sed quoniam estis orti mortales . vor quidem effe indisiolubiles non potestis. Nec umquam tamen diffolvemini, neque vos ulla mortis fata periment, nec erunt valentiora quam confilium meum, qued maius est vinculum ad perpetuitatem vestram, quam illa quibus effis, tunc quum gignebamini, colligati. Ecce Deos Plato dicit. & corporis animaeaue colligatione mortales , & tamen immortales Dei, a quo fatti sunt, voluntate atque confilio. Si ergo animae poena est in qualicumque corpore colligari; quid eft quod eos adloquens Deus tamquam folicitos ne forte moriantur, idest, disulvantur a corpore de fua facit immortalitate securos ? Non propter corum naturam, quae sit compatta, non simplex ; sed propter (uam invictissimam voluntatem, qua potest facere ut nec orta occidant, nec connexa folvantur; fed incorruptibiliter perseverent. Et haec quidem re-petit idem Doctor Libro XXII. De Civit. Cap. 26. & objectam difficultatem facili negotio, & propriis adversariorum doctrinis, amolitur.

> Respondetur iis, qui contendunt corpora in terram resolvi debere, nec in coelum ob gravitatem posse evebi.

#### CAP. VI.

Incassum quoque impetu facto nos impugnant philosophi, dum contendunt de terra sumta corpora in

### EPISTOLA VII. 121

in terram debere refolvi, & ei, e qua funt accepta; reftitui. Incaffum quidem inquam. Eorum enim conatus ita eludit Augustinus Lib. XIII. Cap. 17. ftatim laudati operis. Contendunt etiam ifti , inquit terrestria corpora sempiterna esse non posse, quum. ipfam universam terram Dei sui, non quidem summi, sed tamen magni, idest totius buius mundi, membrum in medio positum & sempiternum esse non dubitent. Quum ergo Deus ille summus fecerit eis atterum, quem putant Deum, idest istum mundum ceteris Diss, qui intra eum sunt, praesereudum: eum denique exiftiment effe animantem, anima fua ficut adferunt rationali vel intellectuali in tam magna mole corporis eius inclusa : ipsiusque corporis tamquam membra locis suis posita atque digesta quatuor confituerit elementa, quorum iunsturam, ne unquam Deus eorum tam magnus moriatur, infolubilem ac sempitersam velint ; quid causae est ut in corpore maioris animantis tanquam medium membrum aeterna sit terra, & aliorum animantium terrestrium corpora, fi Deus ficut illud velit, aeterna effe non poffint? Sed terrae, inquiunt, terra reddenda est, unde animalium terrestria sumta sunt corpora ; ex quo fit inquiunt ut ea sit necesse diffolvi, & emori, & eo modo terrae stabili ac sempiternae unde fuerant sumta refitui. Si quis boc etiam de igne similiter adfirmet, & dicat reddenda effe universo igni corpora, quae inde sumta sunt, ut caelestia fierent animalia; nonno immortalitas, quam talibus diis velut Deo summo loquente promisit Plate, tamquam violentia disputationis buius intercidit? An ibi propterea non fit ; quia Deus uon vult, cuius voluntatem, ut ait Plato, nulla vis vincit? Quid ergo probibet ut boc etiam de terrestribus corporibus Deus possis efficere, quandot qui-

Digitized by Google

### 122 MICHAELIS GLYCAE

guidem ut nec ea quae orta sint occidant, nec es quae sunt iuncta solvantur, nec ea quae sant ex elementis sunta reddantur, atque ut animae in corporibus constitutae nec umquam ea deserant, & cum eis immortalitate ac sempiterna beatitudine perfruantur, posse deum facere consitetur Plato ? Cur ergo non posst, ut nec terrestria moriantur? An Deus non est potens quousque Christani credunt, sed quousque Platonici volunt? Hactenus ille. At inquiunt impossibile videri corpora terrestria, quae ex pugnantibus contrariisque constant elementis, plagisque quatiuntur adfiduis, perpetua posse atque aeterna permanere; quandoquidem,

cefe eft,

- Aut quia funt folido cum corpore, respuere ictus,
- Nec penetrare pati sibi quidquam, quod queat arctas
- Diffociare intus parteis, ut materiai
- Corpora funt, quorum paturam offendimus ante.
- Aut ideo durare aetatem posse per omnem,
- Plagarum quia sunt expertia, sicut inane 's,
- Quod manet intactum, neque ab ittu frangitur bilum:
- Aut etiam quia nulla loci fit copia circum, Quo quasi res possint discedere dissoluique.
- Sicut fummarum fumma est acterna ; neque extra

Quis locus eft, quo disfiliant, neque corpora sunt, quae

Possint incidere, & valida disolvere plaga. Quae quidem Lucretius Lib. V. canit. Nullum quippepe nobis talia negotium faceffunt, parumque de elementorum difcordia, conflictuque, perenni folici-citi fumus, utpote qui minime nos traducamus ambiguos, in aeftimando quae cuiufque fit elementi natura, quam cum altero habeat repugnantiam, exploratifimum habentes voluntatem demum fummi conditoris rei effe uniufcuiufque naturam. Quomodo oft enim, inquit Augustinus De Civit. L. XXI. c. 8. contra naturam quod Dei fit voluntate : quum volun-tas tanti utique conditoris conditae rei cuiusque satura sit ? Et haec quidem voluntas etiam illa. idcirco efficere poteft, quae nobis impossibilia vi-dentur, unde Plato; sed Augustinum audiamus Platonis sententiam referentem, L. XXII. De Civit. Cap. 26. Vbi etiam , inquit , illud evertit quod dicunt, quoniam est impossibile, idea resurrectionem car-nis non esse credendam. Apertissime quippe iuxta eumdem philosophum, ubi diis a se factis promisit Deus non factus immortalitatem, quod impossibile est se dixit effe facturum. Sic etiam loquutum narrat Plato. Quoniam estis orti inquit, immortales esse G diffolubiles non potestis. Non tamen diffolvemini, neque vos ulla mortis fata periment, nec crunt valentiora, quam confilium meum, quod maius est vinculum ad perpetuitatem vestram, quam illa, quibus estis colligati. Si non folum absurdi, sed surdi non sunt, qui bace audiunt : non u-tique dabitant diis satis ab illo Deo, qui cos secti, secundum Platonem, quod est impossibile, suisse pro-misum. Quae omnia & illud eluunt obiesum, quo interiturum tamdem effe contendunt, quidquid exortus primordia cognoverit. At vana, inquiunt, eft vestra de mortuorum resurrectione credulitas, quandoquidem & falsum effe deprehenditur revocato-

Digitized by Google

## 124 MICHAELIS GLYCAE

torum in vitam hominum corpora in coeleftes plagas sidereumque axem, proprio pondere in terram naturaliter depressa, subvehi posse. Quibus ita praeclare refutando corum dicta respondet laudatus Augustinus De Civ. L. XIII. Cap. 18. Intueantur, inquit, paulo attentius pondera ipsa terrena. Si enim ars bumana efficit, ut ex metallis, quae in aquis pofita continuo submerguntur, quibusdam modis vasa fabricata etiam natare possint ; quanto credibilius & efficacius occultus aliquis modus operationis Dei, cujus omnipotentissima voluntate Plato dicit nec orta inserire, nec colligata pose diffolvi : quum multo mirabilius incorporea corporeis quam quaecumque cospera corporibus quibuscumque copulentur, potest molibus praestare terrenis ut nullo in ima pondere deprimantur , iphique animis perfectisime beatis ut quamvis terrena tamen incorruptibilia iam corpora ubi volunt ponant, & quo volunt agant, situ motuque facillimo ? An vero si boc Angeli faciunt, & quaelibet animalia terrestria rapiant undelibet, consti-tuantque ubilibet, aut eos sine labore non posse, aut onera sentire credendum est ? Cur ergo fanctorum perfectos & beatos divino munere spiritus fine ulla difficultate posse ferre quo voluerint, & sifere ubi voluerint , sua corpora non credamus ? Nam quum terrenorum corporum, sicut onera in gestando fentire consuevimus, quanto maior quantitas, tanto maior fit & gravitas, ita ut plura pondo quam pauciora plus premant : tamen membra suae carnis leviora portat anima quum in fanitate robusta sunt, quam in languore quum macra sunt. Et quum aliis gestantibus onerofior fit falvus & validus, quam exilis & morbidus : ipfe tamen ad fuum corpus movendum atque portandum agilior est, quum in bona valetudise

dine plus babet moles, quam quum in peste vel is fame minimum roboris. Tantum valet in babendis etian terrenis corporibus, quamvis adbuc corruptibilibus atque mortalibus, non quantitatis pondus, sed temperationis modus. Et quis verbis explicet quantum diftet inter praesentem quam dicimus sanitatem, & immortalitatem futuram? Non itaque nostram fidem redarguant philosophi de corporum ponderibus. Nolo enim quaerere cur non credant terrenum poffe eße corpus in coelo, quum terra universa libretur in nihilo. Fortassis enim de ipso medio mundi loco eo quod in eum coeant quaeque graviora, etiam argumentatio verifimilior babeatur . Hactenus Augustinus, Et quoniam de terra, quae pendula medio libratur in aere, mentionem fecit, quamquam id nonnulla explicari posse argumentationis verofimilitudine fateatur, tamen si varias philosophorum sententias percurrimus, & probabilissimae philosophiae ratio-nibus adquiescimus, id ipsum non parum ad refellendam profligandamque adversariorum noftrorum, orthodoxam fidem pertinaciter oppugnantium, con-tumaciam conducere videatur. Primum enim non omnes philosophi conveniunt in eo, ut terram in mundi medio, quod centrum vocant, sitam esse concedant. Sed Pythagorei illam, quum igni me-diam mundi sedem tribuissent, sublimem in coelum fubstulerunt, ut planetas & astra; & mobilem ratis annuisque conversionibus cum reliquis sideribus circumferri dixerunt, quod apud Ariflotelem 2. de Caelo tex. 72. & Plutarchum de plac. L. 3. c. 11. videre est. Nullam hi quidem invenere repugnan-tiam, qua terrae pondus in sublimibus caelestibusque mundi plagis confistere, & permanere, prohi-beretur. Quid Thales Milefius? Nonne adseruit ter-

125

terrae globum aquis fupernatare, ut auctor Arifioteles de Caelo 2. tex. 78. quum tamen apud omnes exploratiffimum fit multo graviorem effe terram, quam aquam. Iure eumdem philofophum redarguit Arifioteles tex. 79. quod aquam aere ipfo multo ponderofiorem ad terram fulciendam leviffimo aeri fuperimpofuerit. Sed & Epicurus terram inferiori aeri inniti adfirmat, nulla tamen fui ponderis vi deprimere illum, atque in inferna delabi ; non. enim fatis arbitratur terram in media mundi regione collocari, ad hoc ut quiefcat, neque nitatur inferius.

Terraque ut in media mundi regione quiescat Evanescere paulatim, & decrescere pondus Convenit, atque aliam naturam subter babere Ex incunte aevo consunctam, atque uniter aptam

Partibus aeriis mundi, quibus infitz vivit. Epicuri sententiam exponit, Lucretius Lib. ut V. de Rerum natura ; & Epicuro facem praetulerunt Anaximenes, Anaxagoras, & Democritus, ut ex Aristotele 2. de Coelo tex. 81. intelligere est. Quicumque vero terram in rerum universitatis centro sitam esse contendunt, atque ideo elementorum & corporum omnium infimam cenferi oportere, quo pacto iis, qui mundum infinitum effe dixerunt, respondeant, ipsi viderint. Seleucus enim, alique, mundum infinitum este dixerunt, ut Plutarchus de Plac. Lib. 2. Cap. 1. tradit. Quapropter nullum medium in illo valet excogitari; medium enim semper refertur ad terminum, & aliquod femper extremum respicit. Quae ratio igitur & causa, cur terra gravissima in medio aere levissimo librata confistat immobilis ? An ad quorundam veterum portenta, quae recenset Seneca VII. Nat.

Nat. Quaeft. Cap. 14. confugient dicentium, Ferri quidem semper terram, sed non adparere an cadat, quia infinitum est in quod cadit ? Quod & qui-dam de mundo universo aussi sunt dicere, serri scilicet per immensum & cadere quidem, sed non adparere an cadat : quia praecipitatio eius aeterna est, nibil babens novissimum in quod incurrat. At verosimillimam & passim receptam sententiam Phi-losophorum finitum & terminiscircumscriptum mun-dum adsertium, ut pas as a Christians additioner dum adferentium, ut par est, Christianus admit-tat, & firmiter teneat : terram quoque in mundi medio esse fitam, quod tamen a multis revocatur in dubium, haud aegre concedamus. Quid inde fequetur? Terram ideo in praeceps ferri non posse? minime id profecto. Vellem enim rationem adferrent cur omnia gravia in mundi centrum niti debeant, ibique quiescere. Quae catena tam firma ibidem talia corpora obstringat. Quis amor inna-tus eodem compellat. At inquient, gravia omnia deorsum ferri videntur; ergo ad centrum mundi. Cur, regeram, non ad centrum terrae, & per ac-Cur, regeram, non ad centrum terrae, & per ac-cidens, ut aiunt, ad mundi medium, quod fit com-mune cum centro terrae, ut inversa ea disputandi ratione utar, quam usurpat Aristoteles De Coelo 2. tex. 100. Ratio enim cur gravia in terram seran-tur, non esse videtur, quia in mundi centrum ni-tantur; quandoquidem si terrae globus alio transfer-retur palam est, quum lapis ex alto decidit, in. eum locum, in quo erat terra, ferri non posse; neque enim physica & realis esse potest lapidis pro-pensio in punctum spatii, quod non est reale & Phy-sicum; sed in terram, ubicumque illa sit, feretur. Verum non est hic huiuscemodi disputationi locus, quae curios naturae indagatores incassum laboran-

tes

# 128 MICHAELIS GLYCAE

tes hucusque defatigavit. Quum igitur non conflet auomodo in centro universi nullis subfulta fundamontis terra immobilis quiescat, quum fit gravissima, neque deorsun feratur; sed divinae voluntatis po-tentiae omnino videatur tribuendum, eiusque aeternae legi, qua unumquodque corpus in co loco, & eo modo, permanere voluit, in quo primum collocavit, nisi vis extrinseca accedat, illudgue impellat & trudat; vel vires illud moventes immutentur, aut deftruantur; quid rei est, quod adeo verentur ne corpora divinitus in coelum sublata praecipiti lapsu in inferiora deferantur? At molefte ingerunt, terram ideo loco non moveri, quod non habeat quo cadat, quocumque enim caderet, in fuperna caderet, quod eis videtur absurdum. Quaelibet enim coeli pars eft terrae supera. Sed nos in usum noftrum adversariorum argumenta transferentes, codem pa-Ao dicimus quaelibet corpora fublime lata atque in immenso caeli inani subspensa, quum in alium locum ferri non patiantur, sed in co, quem illis tribuit natura, confistant, tamen ex omni parte caelum superius habere. Nihil enim interest, qua diftantia ex aliqua parte coelum refpiciant, ad hoc ut fublime illud adpareat. Imo fi coeli immensitatem confideremus, aequali fere dikantia, habita eiusdem immensitatis ratione, omnia coelestia opaca corpora, quae terrae naturam imitari probabilissimum est, ab eiusdem extima superficie recedunt. Quare tam exigua differentia efficere non poteft, ut respectu coeli, globus extra centrum mundi situs partem habeat inferiorem, & superiorem, sicuti non habet tellus. Infuper effe locatum extra medium universi non efficit, ut in globo pars quaedam inferna, quacdam

dam superna, dici debeat, sed ad summum ut pars una propius, pars altera longius, a coelo recedere dicatur. Quapropter in quacumque coeleftis inanis parte fit corpus aliquod collocatum, non potest alio ullo pacto decidere, quia vel nullum habet ad medium adpetitum, vel nullam habet inferiorem, in quam decidat, partem. Nam, ut diximus, omnia quae de propensione ad mundi medium adseruntur, gratis quidem adseruntur. Si igitur corpora in coelo subspensa librari non repugnat in partem nullam decidua, quod quo ferantur non habeant, coelo circumquaque superne exfiftente ; quid rei eft, quod incredibile videatur, immortalia & incorruptibilia lam effecta hominum corpora in coeleftibus plagis fublime divinitus lata posse firmiter, & omni exploso delabendi timore confistere. At habeant etiam inferiorem, in quam ferri possint, regionem, non tamen ideirco decident, fubsidentque in ima. Nam & planetae omnes, & reliquae stellae, quae inerrantes, & statariae disuntur, inferiora haec terrae spatia habebunt, in quae nitantur, & conruant; & tamen subspensa nullum casum ruinamque reformidant. Obiicient. astra vel ex levissima, & liquidissima constare materia, caeloque ipfi aequilibri ; vel folidis connexifque fphaerarum lacunaribus effe fubfixa, quibus ferruminata tenaciter, decidere nullo pacto queunt. Sed quidquid fit de inerrantibus Rellis, liquido constat planetas densos, opacos, esse prorsus iniqua superficie, montibus arduos, in valles subfidentes, in planities extensos, quique ob crassitudinem partiumque cohaerentiam, mutuatam a fole lucem, reflectunt, ut ope Telescopii recentiores deprehenderunt Aftronomi ; quod de Luna adrifit duo-

130 MICHARLIS GLYCAR

quoque Plutarebo, ut videre est in co libro, quem, De ore orbis Lunae inscripsit. Quare opus est ut ea siderum corpora ob spissitudinem ponderofiora fint, quam liquida tenuisque coeli m2teria, si ulla est ; densiora etiam quam aer, qui raritatis caufa lucein tain large, ut planetae, reflectere posse non videtur. Nec tamen in hace ima deprimi ea delabique videmus. Et ne novum inventum, & heri & nudius tertius excogitatum de pondere & gravitate astrorum existimetur, praeter id, quod de Luna, loco fupra laudato, scriptum reliquit Plutarchus, idem philosophus L. II. De plaeis. Cap. 13. & cap. 20. literarum monumentis commendavit, visum esse Thaleti ignita quidem ese fidera, sed glebulenta. Anaxagoras dixit igneum aetherem suae impetu vertiginis saxa a terra raptan-tem, suo ipsa igne in stellas succendisse. Diogenes invisibiles lapides saepenumero coelo deciduos in terra reftingui perhibet, haud fecus atque olim in AEgos flumen faxeam stellam igni similem delapfam. Heraclitus, & Pythagorei, coeleftes plagas terrenis corporibus, iisque innumerabilibus, re plent; putant enim unamquamque ftellam mundum effe terram suam ambientem, aeremque adeo & aetherem in infinito aethere. At fi cryftallinis, folidifque sphaeris haec subfixa sunt, nil mirum f non decidunt. At etiam compertum est exactifimis aftronomorum observationibus coelum ele liquidum, & spirabile, item corruptibile, & generationes rerum non excludens, ut ex motu planetarum, cometarum immensa distantia, solaribus maculis, stellis modo adparentibus, modo evane scentibus, mortalium peritissimi collegerunt. Poffunt igitur gravia corpora in coclo confiftere libea.

brata atque suspensa in nihilo. Quod fi durum so-lidumque coelum admittimus, multo magis aptum erit ad ponderosa corpora substimenda ne decidant. Vel enim circumferentia coeli extima, terrea fit, ut volt Anaximenes, apud *Plutarchum De Placitis* L. 2. Cap. 11. & in modum tecti durata, & alti eraflique corporis, quod atomi congestae coacervataeque fecerunt, ut cenfet Artemidorus, prout Seneca VII. Nat. quest. Cap. 13. tradit; vel folidum fit omne coelum, ex aereque constans in crystalli duritiam ab igne compactum, ut contendit Em-pedocles, apud *Plutarchum* loco laudato ; aut co magis corpora gravia fubftinebit ; aut illa crunt coeli materiae acquilibria, & ideo non fubfident; aut nil repugnabit gravissima corpora sublimia exfiftere atque permanere, dum coelum ipfum quum folidum fit atque compactum, non poteft non habe-re multum ponderis & gravitatis, quod Seneca expen-dit Lib. VII. citato Cap. XIV. quamquam id ex concava coeleftis camerae figura, & fornice ipfo fieri quis dixerit. Vercor tamen ne noftri adverfarii animum despondeant, & aditum desperent in coelum; quia si tanta duritie est solidum, nulla parte poterit a crassis corporibus penetrari. Sed advertant velim, non unum meatum, non unum oftium patere. Meminerint quaefo duo oftia a Pla-tonicis, in Cancro unum, in Aegocerote alte-rum, conftitui, per quae patet in coelum remo-tiffimum ingreffus, egreffufque ex eodem. Me-minerint pariter Ganimedem ab Aquila ad Iovem in coelum fublatum, quando Intattum timidis unguibus baefit onus;

ut nihil dicam de tot diis corpulentis, & bene mu-toniatis, a quibus tot peracti concubitus, tot com-12 pref132 MICHAELIS GLYCAE

pressae virgines, tot geniti filii, coenacula maxima coeli, ut cum Ennio loguar, inhabitantibus, & fine lapfus timore circumcurfantibus. Sed ut ad feria revertamur, quid mirum si etiam in liquido spirabilique coelo, fi minus naturaliter, quod tamen eft oftenfum, faltem divinitus permanere corpora, & confiftere poffunt; dum videmus adfidue nubes aere ipfo multo graviores, fublime ferri, atque in fublimi verfari? At, inquiunt, cur videmus, fi Jublimi veriari? At, inquinit, cur videmus, i lapis in altum iaciatur, ftatim praecipitanter deor-fum ferri ad terram, fi gravia furfum permanere poffunt? Vos forte respondebitis cum aliquibus hoc ideo evenire, quod pars ad suum totum. naturali quadam propensione feratur, vel ad hunc motum ab effluviis terrae magneticis determinetur. Cur igitur, fimili modo corpora hominum, quae funt ex terra, & terrae partes, vel non ad fuum totum ferentur, vel ab effluviis terrae magneticis non trahen tur? Nos forte regeramus hoc ideo fieri non poffe, quod, quum corpora extra spatium illud, per quod terrae effluvia protenduntur, sunt collocata, quum naturalis quaedam propenfio ad terram vel nulla in iis fit, vel fola fine effluviis cum efficacia operari non possit, tunc non retineant ea corpora maiorem dispositionem revertendi ad terram, quam evadendi in Lunam, aut aliud aftrum; & ideo extra quodcumque effluvium vel terrae, vel Lunae, vel alterius corporis confimilis, & naturae non admodum diversae, constituta, immobilia consistent in coelo. Quod vel sensisfe potuit Anaxagoras, dum stellas dixit faxa coelestis impetu vertiginis a terra raptata atque igne succensa; vel si credidit eo-dem impetu sublimia substineri, atque subspendi; certe tamen est aliqua vis, quae etiam naturaliter

gra-

gravia in aethereis regionibus poffit continere atque librare. Quod fi plausibiliorem philosophandi methodum, quam magnus If. Neuutonus invexit, fequi volumus, quum exploratum fit corpora quaeque in fe mutuo gravitare, & alterum ab altero invicem attrahi, atque ea in fe agere; tum corpus fublime, & a terra magis remotum, a quocumque alio coelesti corpore, aut sidere, ut love vel Saturno, adtrahetur potius, & in illud aget; non autem in terram. Et insuper, quum vis gravitatis corporum recedendo a centro telluris, decrescat in ratione inversa quadratorum distantiarum, si fieri posset ut. nulla alia corpora per inane coeli spatium disseminata effent, corpus longissime a terra in coelum fublatum talem fuae gravitatis diminutionem refpe-Au terrae pateretur, ut vix fenfibilis illa foret; quare vix conciperetur, quomodo alia vi etiam minima per inane illud subfineri non posset, puta fi motu etiam transverso ageretur, licet pigro admodum lentoque. Quod fi coelum effet solidum, corpora ei propiora facta in illud tenderent, non autem in terram. Si autem liquidum eft, in alia coelestia corpora corpus evectum aget, quibus magis adpropinquat, vel quae maiorem adtrahen-di vim habent ob magnitudinem molis. Itaque femper, etiam naturaliter, corpus sublime latum, & a terra longissime recedens, in coeleflibus regionibus confistere poterit. Quanto igitur magis divina virtus, atque supremi conditoris omnipotentissima voluntas id facere poterit? Philofophi quidam haud ignobiles exiftimarunt Cometas exhalationes esse terrestres extra magneticum terrae effluvium in altifima coeli spatia vi turbinis alicuius, vel alia, fublatas, quae vel fuccendantur, & du-I 3

rent.

rent, donec igne omnis eorum materia fuerit abfumta ; vel solis lumen accipientes & reflectentes sele hominum adspectui manifestent. Et ca ratione ibi diutius commorari, neque deorsum cadere in. terram, quod extra eius effluvia fint positi. Opinio quidem probabiliter falfa, & quae minus utiliter a Iof. Papa Medico Florentino, & Pilano Professore, dudum scriptis editis Reip. Litterariae. obtrusa fuit; sed quae tamen demonstrat, non adeo absonum videri aliquod corpus a terra recedere & in cam amplius non tendere, ut non faerint quidam etiam minus exactam & probabilem philosophiam profitentes, qui id fieri posse iudicarint . In praefens enim admodum verofimile videtur, Cometas, fidera esse feu planetas, & in orbitis ellipticis ad-modum excentricis moveri, ita ut inadspicui sint, quando a fole remotiorem orbitae partem occupant; quod ex quorumdam periodis satis regularibus deducitur ; & ex observationibus constat, quosdam portiones ellipsium valde excentricarum, in quarum loco centrum solis erat, motu suo descripsifie. Eorum autem periodis observandis non fine. laude incubuit doctiffimus Iac. Bernoullus ; ipfiulque eft egregium opus, quod inscribitur : Conamen novi Systematis Cometarum', pro motu eorum sub calculum revocando, et adparitionibus praedicendis. At quomodo, inquiunt, gravia corpora sublime ferantur, & fubvehantur ad coelum, quum aer, & ignis, fi is supra aerem reperitur, multo sint quam ipsa leviores ? Importuna postulatio . Vident vi ventorum. terrenas exhalationes in editiorem coeli partem tolli posse existimare philosophos, sed quid exhalation nes dico? faxa ipfa a coeli vertigine raptari, ut stellae evadant, ut praedicavit Anaxagoras; humidos

dos vapores, quum certum fit aere ipfo effe gra-viores, compertum est ascendere fursum; lapides ipfos & saxa, & gravissima quaeque, si Historiis fides est adhibenda, sublime lata in pluviam decidisse; & verentur ne aliqua vis non reperiatur, quae illa cor-pora subvehat, & in coelestes sedes, ubi aeternum manebunt, quodammodo manuducat. Ille quidem Deus omnipotens, qui facultatem variam & ascen-dendi & subsidendi dedit elementis, & vim tribuit coelesti vertigini, & turbinibus, atque procellis, ut gravia quaeque in altum rapiant, atque compellant; ille idem, & levitatem infereret corporibus, si ita sibi placeret; vel pondus adiiceret elementis, aut impetum, & necessariam actionem rebus a se creatis tribueret ad subvectandum. Et haec quidem in philosophorum confutationem hactenus disputata sufficiant, ut brevitati consulamus ; nam quamplurima alia possem adducere, quibus adversariorum obiecta magis atque magis infirmarentur non folum, verum etiam funditus penitusque destruerentur. At operi supremam manum admoveat Au-gustinus L. XXII. De Civit. Dei Cap. XI. illudque ad umbilicum deducat : Contra quod, inquit, magnum Dei donum, ratiocinatores isti, quorum cogitationes dominus novit, quoniam vanae sunt, de ponderibus elementorum argumentantur : quoniam. scilicet magistro Platone didicerunt, mundi duo corpora maxima atque postrema, duobus mediis aere scilicet, & aqua effe copulata atque conjuncta. Ac per boc inquiunt, quoniam terra ab binc surfum versus est prima, secunda aque super terram, tertius aer su-per aquam, quartum super aera coelum, non potest effe terrenum corpus in coelo. Momentis enir\_ propriis, ut ordinem suum teneant, singula elemen-IA ta

## 136 MICHABLIS GLYCAE

ta librantur. Ecce qualibus argumentis omnipotentiae Dei bumana contradicit infirmitas, quantum. possidet vanitas. Quid ergo faciunt in aere terrena tot corpora, quum a terra sit aer tertius, miss forte, qui per plumarum & pennarum levitatem donavit avium terrenis corporibus, ut portentur in. aere, immortalibus factis corporibus bominum non poterit donare virtutem , que etiam in fummo coele valeant babitare? Animalia quoque terrena, quae volare non poffunt in quibus bomines sunt, sicut sub aqua pisces, qui sunt aquarum animalia, ita sub terra vivere debuerunt . Cur ergo (altem non de fecundo, idef, de aquis, sed de elemento tertio terrenum animal carpit banc vitam ? Quare quum pertineat ad terram, in secundo, quae super terram est, elemento vivere fi cogatur, continuo suffocatur, & ut vivat, vivit in tertio? An erat bic ordo elementorum, vel potius non in satura rerum, sed in istorum argumentationibus deficit? Omitto dicere quod iam in tertiodecimo libro dixi, quam multa gravia terrena fint corpora, sicut plumbum, & formam tamen ab artifice accipiant, qua natare valeant (uper aquam , & ut accipiat qualitatem corpus bumanum, qua ferri iu coelum & effe poffit in coelo, omnipotenti artifici contradicitur? Iam vero contra illud quod iam dixi superius, etiam istum considerantes atque tractantes elementorum ordinem, quo confidunt, non inveniunt omnimodo quod dicant. Sic est enim sursum versus terra prima, aqua secunda, tertius aer, quartum coelum, ut super omnia sit animae natura. Nam G Aristotiles quintum corpus eam dixit esse, & Plato nullum. Si quintum effet, certe superius effet ceteris. Quum vero nullum est, multo magis superat omnia. In terreno ergo quid facit corpore ? In bac mole quid

#### EFISTOLA VII.

quid agit fubtilior omnibus? In boc pondere quid a git levior omnibus? In bac tarditate quid agit celes rior omnibus ? Ita ne per buius tam excellentis na. turae meritum non poterit effici ut corpus eius levetur in coelum, & oum valeat nune natura corporum terrenorum deprimere animas deor (um , aliquo modo & levare furfum tersena corpora non valebunt? Iam fi ad corum miracula veniamus, quae fatta a diis suis opponunt martyribus nostris, nonne etiam ipfa pro nobis facere, & nobis reperientur omnine proficere? Nam inter magna miracula deor(um (uorum profecto magnum illud est , quod Varro commemorat : Vestalem Virginem, quum prericlitaretur falsa subspicione de stupro, cribrum implesse aqua de Tiberi , & ad suos iudices nulla eius parte fillante portasse. Quis aquae pondus supra cribrum tenuit? Quis tot cavernis patentibus nibil inde in terram cadere permisit ? Responsuri sunt : Aliquis Deus vel aliquis Daemon. Si Deus: nunquid maior est Deo. qui fecit bunc mundum ? Si Daemon, nunquid potentior est Angelo, qui Deo (eruit, a quo factus est mundus ? Si ergo Deus minor, vel Angelus, vel Daemon potuit pondus bumidi elementi sic suspendere, ut aquarum videatur mutata fuisse natura : ita ne Deus omnipytens, qui ipfa creavit elementa terreno corpori grave pondus auferre non poterit, ut in eodem elemento babitet vivificatum corpus, in quo voluerit vivificans spiritus? Deinde guum aerem medium ponant inter ignem desuper, & aquam subter, quid est quod eum inter aquam & terram faepe invenimus? Quid enim volunt effe nubes aquosas, inter quas & maria aer medius invenitur . Quonam quaefo elementorum pondere atque ordine efficitur, ut torrentes violentifimi atque undosifimi, antequam sub acre in

# 138 MICHAELIS GLYCAE

in terris currant, super aera in nubibus pendeant? Cur denique ser est medius inter fumma coeli & ima tervarum, quaquaver sum orbis extenditur, si locus eius inper coelum & aquas, ficut aquarum inter ipfum & terras, est constitutus. Postremo si ita est elementorum ordo dispositus, ut secundum Platonem Auobus mediis, ideft aere & aqua, duo extrema, ideft ignis & terra iungantur, caelique obtineat illes fummum locum, bec autem imi velut fundaminis mundi, & ideo in coele effe non potest terra, cur est ip[e ignis in terra? Secundum bane quippe rationem, ita ista duo elementa in locis propriis imo, ac summo, terra & ignis effe debuerunt, ut quemadmodum nolunt in summo effe poffe quod imi eft, its nec in imo poffet effe quod summi est . Sicut ergo nullam putant effe vel futuram effe particulam terrae in coelo, ita nullam particulam videre debuimus ignis in terra. Nunc vero non solum in terris, verum. etiam fub terris ita est, ut eum eructent vertices montium : propter quod in usibus bominum & esse ignem in terra, & eum nasci videmus exterra ; quandoquidem & de lignis & de lapidibus nascitur, quae (unt corpora fine dubitatione terrena. Sed ille inquiunt ignis est tranquillus, purus, innexius, fempiternus. Iste autem turbidus, fumans, corruptibilis, antequam corruptor, non tamen corrampit montes in quibus ingiter aestuat cavernasque terrarum . Verum esto : sit illi iste dissimilis , ut terreni babitationibus congruat. Cur ergo nolunt ut credamus naturam corporum terrenorum aliquando circorruptibilem fattam coelo convenientem futuram. fieut nunc ignis corruptibilis bis convenit terris? Nibil igitur adferunt ex ponderibus atque ordine elementorum, unde omnipotenti Deo, quominus faciat corpors .

#### EPISTOLA VII.

pora nofira talia, ut etiam in coelo possint babitare praescribant. Hactenus Augustinus.

Respondetur iis, qui de abortivis, infantibus, pumilionibus, gigantibus, nobis quaedam tamquam absurda in resurrectione mortuorum obisciunt.

#### CAP. VII.

Aurelius Augustinus, qui hactenus mirabili fua fapientia, & excellenti facundia, adversariorum nostrorum machinamenta, quibus contra nos impetum facere adgrediebantur, egregie feliciterque destruxit, reliquos corumdem conatus langui-diores quidem, quam primos, at cavillationum. Arophiarumque plenos, facili negotio irritos reddet . Obiicientibus enim, fi omnes aequali staturae modulo funt refurrecturi, unde abortivis, & in-fantibus, pumilionibusque in refurrectione accessu-rum fit, quod hic defuit; quandoquidem unusquisque in refurrectione recipiet, quod hic habuit ; ita. refpondet, refponfoque difficultatem amolitur, Lib. XXII. de Civit. Cap. 13. Ad base ergo, inquit, quae ab corum parte contraria me digerente mibi videntur opposita misericor dia Dei nixibus meis opens ferente respondenm, Abortivos foetus, qui quum tam vixissent in utero ibi sunt mortui, resurrecturos, ne adfirmare ita negare non adeo, quamvis non videam quomodo ad eos non pertineat resurrectio mortuotum, fi non eximuntur de numero mortuorum. Aut enim non omnes mortui resurgent, & erunt aliquae bumanae animae fine corporibus in acternum , quae 607-

Digitized by Google

#### 140 MICHAELIS GLYCAE

erpora bumana quamvis inter viscera materna gefarunt : aut si omnes bumanae animae recipiunt resurgentia corpora sua, quae babuerunt ubicumque viventia, ac morientia reliquer unt, non invenio quemadmodum dicum ad resurrectionem non pertinere mortuorum, quoscumque mortuos etiam in uteris matrum. Sed utrumlibet de bis quisque sentiat, quod de iam matris infantibus dixerimus, boc etiam de illis intelligendum eft, si resurgent. Et Capite XIV. fcribit : Quid ergo de infantibus dicturi sumus, nisi quia et in ea resurrecturi sunt corporis exiguitate qua mortui, sed quod eis tardius accessurum erat tempore, boc sunt illo Dei opere miro atque celerrimo recepturi. In sententia quippe Domini, ubi ait : Capillus capitis vestri non peribit, dictum est non defuturum effe quod fuit, non autem negatum est adfuturum effe quod defuit. Defuit autem infanti mortuo perfecta quantitas (ui corporis, profecto quippe infanti deest utique perfectio magnitudinis corporalis, quae quum accesserit, iam statura longior est non posst. Hunc perfectionis modum sic babent omnes. ut cum illo concipiantur atque nascantur, sed babent in ratione non mole, ficut ipsa membra omnia iam funt latenter in semine, quum etiam natis nonsulla adbuc de int, ficut dentes, & si quid eius. modi. In qua ratione uniuscuiusque materia indita corpori iam quodammodo, ut ita dicam, innatum effe videtur quod nondum est, imo quod latet, fed accessu temporis erit, vel potius advarebit. In bos erro infans iam brevis aut longus eft, quod brevis longufque futurus eft. Secundum banc rationem profeto in refurrectione corporis detrimenta corporis non timemus, quia & si acqualitas futura esset omnium, ita ut omnes usque ad Giganteas magnitudines perweni-

venirent, nec illi qui maximi fuerunt minus baberent aliquid in natura, quod eis contra sententiam Christi periret, qui dixit, nec capillum capitis este periturum, creatori utique, qui creavit cuntta de nibilo, quomodo deeffe posset unde adderet, quod addendum effe mirus artifex nosceret ? Ita Augustinus, qui lequentibus capitibus folvit obiectum de aequo omnium flaturae modulo, & de fimilitudine imaginis filii Dei, ita inquiens; Si utique Christus in ea menfura corporis, in quamortuus est, resurrexit, nefas est dicere quum resurrectionis emnium tempus venerit , acceffuram cospori eius cam magnitudinem, quam non babuit, quando in ca discipulis, in qua illis notus erat, adparuit, ut longisfimis fieri posfit acqualis. Si autem dixerimus ad dominici corporis modum etiam quorumcumque corpora maiora redigenda, peribit de multorum corporibus plurimum, quum ipse nec capillum periturum ese promiserit . Restat ergo ut suam recipiat quisque mensuram, quam vel babuit in inventute etiam si senex est mortuus, vel fuerat babiturns fi ante est defunctus, Atque illud quod commemoravit Apostolus de mensura aetatis plenitudinis Christi, aut propter aliud intelligamus dictum ese, idest ut illi capiti in populis Christianis accedente omnium perfectione membrorum aetatis eius mensura compleatur; aut fi boc de resurrectione corporum dictum est, fic accipiamus dictum ut nec ultra nec infra iuvenilem formam resurgant corpora mortuorum, sed in ea actate & robore usque ad quam bic Christum pervenisse cognovimus. Circa triginta quippe annos definierunt effe etiam faeculi buius doctiffimi bomines iuventutem. quae quum fuerit proprio spatio terminata, inde iam bomissem in detrimenta vergere gravioris ac senilis actatis ; & ideo non effe dictum in menfuram corporis .

142

MICHABLIS GLYCAE

aorporis wel in mensuram naturae, sed in mensuram ac. satis plenitudinis Christi. Illud etiam quod ait pras. destinatos fieri conformes imagini filii Dei , potes & secundum interiorem bominem intelligi : unde nobit alio loco dixit; Nolite conformari buic saeculo, set reformamini in novitate (enfus vestri. Vbi ergo n. formamur ne conformemur buic faeculo, ibi conformamur Dei filio. Potest & sic accipi ut quemadmodum ille nobis mortalitate, ita nos illi efficiamut immortalitate conformes, quod quidem & ad ip[an resurrectionem corporum pertinet. Si autem etiam is bis verbis qua forma resurrectura sint corpora sumu admoniti, sicut illa mensura, ita & ista conformasio non quantitatis intelligenda eft, sed actatis, Refutgent itaque omnes tam magni corpore, quam vel erant vel futuri erant iuvenili actate, quamvis nibil oberit etiam si erit infantilis vel senilis corpois forma, ubi nec mentis nec ipsius corporis ulla remt pebit infirmitas. Unde etiam fi quis eo corporis mod in quo defunctus est resurretturum unumque mque con sendit, non est cum illo laboriosa contradictione p gnandum. Haec ille.

Respondet Augustinus iis, qui de resettis capillis, Grunguibus opponunt, deque macie Gr pinguediue.

#### CAP. VIII.

Quid iam respondeam da capillis atque unguibut f funt Augustini verba L. XXII. de Civ. Dei Cap. 19.) Semel quippe insellectio nibil periturum effe da corpore, ut deforme nibil sit in corpore, simul intel-

\$43

telligitur ea, quae formae factura fuerunt enormisatem maßae, ipst accessura effe, non locis in quibus membrorum forma turpetur : velut si de limo vas fieret. quod rursus in eumdom limum redactum totum de toto iterum fieret, non esset necesse ut illa pars limi quae in ansa fuerat, ad ansam rediret ; aut quae fundum fecerat ipfa rurfus faceret fundum : dum tamen totum reverteretur in totum : idem totus ille limus in totum vas nulla sui perdita parte remearet. Quapropter si capille toties tonsi, unguesve desecti, ad sua loca deformiter redeunt, nec tamen cuique resurgenti peribunt, quia in camdom carnens ut quemcumque ibi locum corporis teneant, ferwata partium congruenția materiae mutabilitate vertențur. Quamvis quod ait Dominus , capillus capitis vellri non peribit non de longitudine, sed de numero capillorum dictum multo aptius possit intelligi. Vnde 👉 alibi dioit : Capilli capitis vestri numerati sunt Neque bos ideo dixerim quod aliquid existimem corporis cuique periturum quod naturaliter inerat, sel quod deforme natum fuerat, non utique ob alind nisi ut bine quoque ostenderetur quam sit paenalis conditio ista mortalium, sic esse rediturum, ut servata integritate substantiae sola substantiae deformitas pereat. Si enim statuam potest artifex bomo, quam propter aliquam causam deformem fecerat, conflare & pulcerrimam reddere, ita ut uibil inde substantiae, sed sola deformitas perest, ac si quid in illa figura priore indecenter exstabat, nec parilitati partium congruebat, non de toto unde fecerat amputare atque separare, sed ita conspergere universo atque miscere, ut nec faeditatem faciat nec minuat quantitatem, quid de omnipotente artifice sentiendum e,? ? Ergo ne potuerit quasque deformitates bumane THM

#### 144 MICHAELIS GLYCAE

rum corporum non modo usitatas, verum etiam raras, stque monstruofas; quae buic miserae vitae congruunt, abborrent autem ab illa futura faelicitate (anctorum, fie auferre aut perdere, ut quaecumque corum fuerunt, & fe naturalia, tamen indecora excrementa fubliantiae corporalis, nulla eius diminutione tollansur . Ac per bec non est macris pinguibusque metuendum, ne ibi etiam tales sint, quales si possent, nee bic effe voluissent. Omnis enim corporum pulcritudo eft partium congruentia cum auadam coloris suavitate, ubi autem non est partium congruentia, aut ideo quià offendit quia parvum est, aut ideo quia parum, ubi G quae parva (unt corrigentur , & quod minus ef quam decet, unde creator novit, inde fupplebitur : & quod plus est quam decet, materiae servata inregritate detrabetur. Coloris porro fuavitas quanta erit? ubi iusti fulgebunt sicut (ol in regno patris (ui ? quae claritas in Christi corpore, quum refurrexit ab oculis discipulorum potius abscondita fuisfe quam defuisse credenda est. Non enim eam ferret bumanus atque infirmus afpettus, quando ille a fuis ita deberet attendi, ut poset agnosci, Gec. Ita Augusti-1145 .

Quod in refurrectione mortuorum natura corporum quibuslibet modis diffipatorum in integrum undecumque revocauda erit.

#### CAP. IX.

Nefeio quo autem modo (pergit Augufinus Capo XX.) fie afficimur amore martyrum beatorum, ut velimus in illo regno in eorum corporibus videre, wul-

#### EPISTOLA VII. 145

dere vulnerum cicatrices, quae pro Christi nomine pertulerunt. Et fortaße videbimus. Non enim deformitas in eis, sed dignitas erit, & quaedam quamvis in corpore non corporis (ed virtutis pulcrizudo fulgebit. Nec ideo tamen fi aliqua martyribus amputata & ablata (unt membra, fine ip/is membris erunt in refurrectione mortuorum, quibus dictum est : capillus capitis vestri non peribit. Sed si boc decebit in illo novo faeculo, ut indicia glorioforum vulnerum in illa immortali carne cernantur, ubi membra ut praeciderentur percussa vel (ecta sunt ! ibi cicatrices. (ed tamen eisdem membris redditis non perditis, adparebunt. Quamvis itaque omnia, quae acciderunt corpori, vicia tunc non erunt, non funt tamen deputanda vel adpellanda vicia, sed virtutis indicia. Absit autem ut ad resuscitanda corpora, vitaeque reddenda non possit omnipotentia creatoris omnia revocare, quae vel bestia vel ignis absumsit, vel quidquid in pulverem cines emve collap (um, vel in auras est exbalatum. Absit ut sinus ullus secretumque naturae ita recipiat aliquid subtractum sensibus nostris, ut omnium creatoris aut lateat cognitionem, aut effugiat potestatem . Deum certe volens sicut poterat diffinire Cicero, tantus auctor ipforum. Mens quaedam est, inquit, soluta & libera, & secreta ab omni concretione mortali, omnia (entiens & movens, ipsaque praedita motu sempiterno: boc autem reperit in doctrinis magnorum Philosophorum. Vt igitur secundum ipsos loquar, quomodo aliquid vel lates omnia sentientem, vel irrevocabiliter fugit omnia moventem ? Vnde eam etiam quaestio illa solvenda est , quae difficilior videtur ceteris, ubi quaeritur quum caro mortui hominis etiam alterius sit viventis caro, cui potius corum in resurrectione reddatur. Si enim quifĸ

# 146 MICHAELIS GLYCAE

quispiam confectus fame atque compulsus vescatur cadaveribus bominum, quod malum aliquoties acci-disse, & vetus testatur bistoria, & nostrorum temporum infelicia experimenta docuerunt , non quifquam veridica remotione contendat, totum digestum fuiße per imos meatus, nibilque in eius sarneme. mutatum atque conversum, cum ipsa macies quae fuit & non eff , fatis indicet quae illis efcis detrimenta suppleta sint. Iam itaque aliqua paulo ante praemisi, quae ad isum quoque nodum solvendum valere debebunt . Quidquid enim carnium exbausit fames, utique in auras est exbalatum. Vnde diximus omnipotentem Deum posse revocare quod fugit. Reddetur ergo caro illa bomini , in quo effe caro bumana primitus coepit, ab illo quippe altero tamquam mutuo sumta deputanda est, quae sicut aes alienum redbibeuda est, unde sumta est. Sua vero illi, quem fames exinaniverat, ab eo qui potest etiam exbalata revocare reddetur. Quamvis & si omnibus periffet modis, nec ulla eius materia in ullis naturae latebris remansifiet, unde vellet eam repararet omnipotens. Sed propter sententiam veritatis qua dictum est, capillus capitis vestri non peribit , abfurdum est ut putemus, quum capillus capitis perire non poffit, tansas carnes fame dopastas atque confumtas perire potuisse . Quibus emnibus pro nostro medulo confiderasis atque tractatis , baec summa conficitur , ut in resurrectione carnis in acternum eas mensuras babeat corporum magnitudo, quas babebat perfisiendne sive perfectae suiuscumque indita corpori ratio iuventutis, in membrerum quoque omnium modulis congruo decore fervato. Quod decus ut fervetur, si aliquid dem-tum fuerit indecenti alicui granditati in parte aliqua constitutae, quod per totum spargatur, ut neque id pe-

#### EPISTOLA VII. 147

bereat. & congruentia partium ubique tenestur, non eft absurdum ut aliquid inde estam faturae corporis addi pollo credamus, cum amnibus partibus ut decorem cuftodiant is distribuitur. augd si enormiter in una effet utique non deceret. Aut fi contenditur in es auemque flasura corporis resurrecturum offe, in qua defunctus of non pugnaciter refiltendum oft, tantum ablet omnis deformitas, omnis infirmitas, omnis tarditas, omnisque corruptio, & si quid aliud illud non deset regnum, in quo resurrectionis & promission nis filii acquales erunt angelis Dei fi non corpore, son actate , certe felicitate . Hadenus o mere. Etfi vero ita egregie differuerit Augustinus, non tamen omnem de plano difficultatem amovit, quae ex feris Anthropophagorum moribus, & foedo victur, a nonnullis obiicitur , & praesipue ab Avisenna Cap. III. De Almabad, & a noftrae setatis heterodoxo homine Th. Burnetio Libro De Statu Mort. & Refurgent, Cap. IX. Nam feriem, exempli gratia, Anthropophago, rum ponamus, qui per mille & amplius annos fibi fuccefferint, omnelque humana fui invicem carne alti , & fatiati , fuerint . Certe fieri poffe videtur . ut caro unius hominis in decem aut quindocim alios fucceflive transierit, substantia unius in alterius sub-Rantiam transceunte ; totaque iam unius substantia, aliena carne exfiftente ; adeo ut , fi caro fua aliis reddenda eft, huius subfrantia destruatur necesse sit. Quamquam vero id captu per quam difficile fit, quomodo feiliget fua huie caro & substantia reddi possit . fine detrimento aut destructione aliorum ; aut aliis fine huius interitu & defectu: facile tamen id effe Dei omnipotentise credendum eft, ut monebat Augustinus; & captu etiam non impossibile. Certe enim Anthropophagi illi, & hominum voratores, non semper fue-K 2 re :

# 148 MICHAELIS GLICAE

re; sed primus aliquis fuit, qui morem immanem invexit. Hic autem primus corpus, & fubstantiam, recipiet, quam habuit ante quam ex comestis hominibus pinguesceret ; adeoque voratis illis homi-nibus sua caro reddenda erit, quae in primi huius carnem transferat. Quod fi & hic primus ab aliis hominibus voratus fuerit : & ab his eius caro auferetur, ut ei restituatur, ex quo iterum hominibus ab eo devoratis reddenda est; id quod & in infinitum progrediendo dicendum erit. Nam facile eft divinae omnipotentiae huiufmodi opus per infinitos gradus retexere. Quod fi quis nullam aliam substantiam haberet, quam quae ex aliarum hominum carnibus exstitit, tunc huic alicuius aetatis substantia relinqui poterit ut exfistat ; & aliorum actatum auferri, ut aliis restituatur; sicuti aliis alia reddi, non ea, in qua vorati fuere. Nam, quod latius capite infequenti disputabimus, non propria cuique hominis aetati universa & solida substantia homini reddetur, ne pro hominibus montes reflituantur, quod prudenter Avicenna animadvertebat; fed tanta ex eadem substantia restituetur, ut idem homo, & eadem caro, & integrum perfectumque corpus pristinum, dici possit. Id quod ab antiquis nostris Theologis non fatis animadversum, vel non fatis declaratum, & praccipue ab: Augustino , ut ex fuperiore Capite VIII. patet, ubi nimius eft , & plufquam oportet solicitus, in tota etiam capillorum & unguium materia reflituenda; nam illi subftantiam noftram in fluxu effe, nec eamdem nos femper habere, forte non animadverterunt; quamquam animadvertit Avicenna De Almabad. Cap. III. Membra, inquit, continuo resolvuntur & restaurantur . Et partes membrorum continue resolvuntur; per-

## EPISTODA VII. 140

permutantur in nutricatione; & quaedam corum mutriuntur ex nutrimento alterius supersuo, & sie est impossibile ut resurgat idem corpus cum eisdem membris, & cum tota materia quam babuit toto tempore vitae suae. Aliter enim bomo cum membris suis resurgeret cum quantitate excessiva, sicut moms.

Quid Th. Burnetius de carnis refurrectione fenferit ; & eius opinionum confutatio.

#### CAP. X.

Nos quidem adversum Philosophos tantum de carnis refurrectione disputare decreveramus; Christianos homines omittentes, qui circa hoc dogma turpiter lapsi funt; eorumque consutationem aliis relinquere ferebat animus, qualem Nat. Alexander praeclariter exsequutus eft. Sed quum videam nostrae aetatis hominem Tb. Burnstium eo libro, quem De statu mortuorum & resurgentium inscripsit, multa circa hoc placitum peccare, magis Philosophum, quam. Theologum, agentem, dum plus suae ratiocinationi concedit, quam divinis oraculis, & Patrum traditionibus, defert; adridet quaedam etiam adversus cum, sed breviter, & via compendiaria, disferere.

Ille igitur Capite fui Operis VIII.cenfet, atque adfeverat, corpus refurgentium minime organicum fore; illudque ex materia caelesti refingendum, ita at fit instar flammae, aetheris, aut lucis liquidae; adeoque idem vocat inorganicum, & inconcretum. K 3 Hinc



#### 450 MICHAELTS GLYCAE

Hinc etiam Capite insequenti, veluti consectarium adfiniere conatur, non eamdem carnem, non idem corpus refurrecturum, fed alio fpiritali & aethereo animas indutum iri, ut jam de co prope poffimus pronunciare, quod de Lucano haeretico scripsit Terfulliamus De Garn. Refurrect, Viderit unns aliquis Lacanus, nec buic quidem substantiae parcens, quan secundum Aristotelem dissolvens, aliud quid pro es subiicit tertium, quiddam resurrecturum, neque anima, neque caro; idest non bomo, fell Vrfus forfitan, tamquam Lucanus. Quibus rationibus & argumentis id confirmare conetur, iamiam' videbimus; interim observabo Th. Burnetium hoc suo consulto, & refurrectionem e medio tollere, quemadmodum Origenes, & sequaces fecerunt ; & identitatem hominum, ac personam etiam iuxta quosdam, deftruere ; & contra coelestium litteratum, & Sanctorum Patrum traditionem, & auctoritatem, venire. Et quod primum attinet, exploratae fidei eft, & ex ipla vocis fignificatione manifestum, refurte-Alonem dici tantum de eo, quod cecidit ; id quod a Ioanne Damasceno, & Michaele Glyca noftro, late & recte ac prudenter observatum fuit', & ante illos a Tertulliano De Refurrett. Cathis. Quum audio resurrectionem bomini imminere, quaeram necest eft, quid eius cadere fortitum sit. Si quidem nibil resurgere, expectabit, nist quod ante succiderit. Si ergo eadem corpora, quae cadavera iam lapía & corrupta fuerant, animae in refurrectione non adfumunt; de quo nam refurrectio dici poterit ? Num de anima, quae numquam moritur, quae numquam cadit ? Verum id impossibile. Num de cor-pore coelesti, & ex materia aetherea constanti, quod numquam antea fuerat, quod tunc primum

con-

condetur? Sed tunc creatio erit, non refurt ctio. Refurrectio igitur hoc erratico decreto deftruitur. Sed tamen fibi minime conftans Burnetius Re-

furrectionem effe vult. At fi refurrectio futura eft: quo esse possi necessaria erit autora enit quo esse possi necessaria erit autora enit ac perierant, mirabili sua virtute resuscient, ac perierant, mirabili sua virtute resuscient. Iusta igitur, & digna, & necessaria erit causa, cur ad divinam omnipotentiam provocemus. Quor-fum igitur illa insubida & temeraria Burnetii verba : Nec ad omnipotentiam divinam provocandum est fine causa iusta, digna, & necessaria. Quum vero plane inutile sit, easdem ( numero aut specie ) mos babere partes in corpore immostali, quas babui-mus in mortali, circa rem inutilem occupare non licet summam Dei potentiam . Quum autem ne quid inutile fieret tam bene providisset, etiam Dei quieti consulere satagit, & ne operando satigetur solicitus timet. Miraculum esset, inquit, ut ita dicam opero-sissimum omnium cadaverum bumanorum, ab origine mundi ad eiusdem sinem, recolligere pulveres & pulvisculos; debinc separatum referre unumquemquo ad suam massam vel cumulum ; illamque massulam ad fuam mafiam vel cumulum ; illamque mafulam exinde in veterem corporaturam refingere & recompo-nere : buiufmodi miraculi , multifarii , & fine fru-Etu , nullum adbuc noviffemus exemplum. Qui ita de Deo, eiufque virtute , differit , nil mirum fi & de refurrectione tam male fentit atque iudicat ; nam & credit aliquid Deo minus aut magis opero-fum contingere posse ; & miraculorum infolentiam refugit ; atque id , quod fuis paralegismis minus apta-tur , minime Deo convenire statuit. Verum id parum ester nife & Deo de potentia litem moveret & effet, nis & Deo de potentia litem moveret, & cius infinitam virtutem sua curta intelligentia. meti-K 4

metiretur • Haec de rei , inquit , inutilitate & ambagibus : ceterum an sit in censu possibilium, a multis ambigitur ; quum eadem pars materiae non possit esse simul in diversis locis, aux indiversis corporibus. Ac deinde Anthropophagos in medium adducit , & cadaverum particularum in fexcentas diversas species transmutationem proponit, divinae , si Deo placet, potentiae inextricabilem. Sed huius difficultatem merito contemnentes ad Cap. IX. huius Differtationis Lectorem amandamus, ubi ei sufficienter occursum est, atque satisfactum. Egregie Tertullianus: Restitutionem carmis faciliorem credas institutione.

Ridiculum pariter est & plane exsibilandum, quod deinde, camdem prope difficultatem amplificando, obiicit, materiae partes quotidie ex uno genere in aliud transite, mutatis earum figure, & magnitudine, aliisque subinde qualitatibus. Care non manet caro, inquit, neque sanguis, sanguis, a principio ad finem mundi, vel a cuiusque obitu ad ipfius refurrectionem. Rem clarius explice. Quaelibes species, vel ordo corporum, constat ex particulis sibi propriis, & distinctis ab aliis figura, mole, motu aut quiete. Quibus particulis certo modo dispositis, debite situ, mistione, aut textura, sit corpus talis, aut talis speciei, ordinis, & nominis. Ponamus staque carnem, exempli gratia, aut sanguinem con-stare particulis sibi propriis; bae particulae non sunt immutabiles : quumque putrefacto cadavere, solutae fuerint, & transierint in alia corpora, fieri nom potest , quin varios subeundo poros , & dissimiles meatus in corporibus dissimilibus , figuras & magnitudines mutarint, cesterintque eo ipso in alius generis particulas : ac proinde si recollectae esent, & COM-

#### EPISTOLA VII.

155

commifiae non conflituerent denuo carnem & fanguimem, fed alterius generis substantias aut succos. Quomodo enim cum fibilis non exculcetur ab omnibus hoc ratiocinium? Quafi difficile futurum fit ci, qui partes has omnes & dispersas, & transmutatas, colligere iterum potuerit, etiam in priftinam figuram reflituere, cuius ope & carnem & fanguinem, aliasque corporis humani partes componere iterum & conflituere poffint . Nihil dico, quod controversum, & Peripateticis omnibus impugnandum, figurarum immutatione, & diversa modificatione texturae, generationem & corruptionem rerum fieri ; quare non adeo infirmum fundamentum. praeiiciendum fuerat, cui ftabile dogma innitere-tur. Ergo certum Ecclefiae placitum eiurandum erit, ut tam incertis dubiisque ratiociniis fidem adhibeamus? Quid fi fuam ouolouspiar Anaxagoras nobis haud venditet? Iam quanti faciendum est illud epiphonema, quo exclamat: Haee pauca, ni fallor, palana faciunt, inutile ac operosum effe, si non prorsus impossibile, ut unum idemque babeamus corpus in bac vita & futura ; perpensis scilicet omnibus quae in illa identitate includuntur?

Quum igitur corporis idemtitatem neget, & idemtitatem hominum destruat necesse est. Imo ipsum hominem. Audi Tertullianum de Resurrectionecarnis : Hominem autem memento carnem proprie dici, quae prior vocabulum bominis occupavit : & fecit Deus bominem limum de terra. Iam bomo, qui adbuc limus. Quamquam enim persona immutatis substantiis eadem secundum quosdam permanere possit, fi fui, suarumque actionum, conscia anima, vel quaecumque res cogitans, perseveret, quod late exsequitur acutissimus Lokius Lib.

#### 154 MICHAELIS GLICAE

Lib, II. De Intellectu bumano Capite XXVII. Non tamen est amplius idem homo, idem animal, fi idem corpus, & cadem corporis structura destruatur. Praeclariter idem eximius Philosophus laudato Capite S. VI. Id oftendit etiam in quo eiusdem bominis identitas consistat, in eo solo videlicet, quod eadem vita gaudet, quae per materiae partes in perpetuo fluxu exfistentes continuatur; quae tamen partes ita sibi succedentes eidem corpori organis instructo vitaliter uniuntur. Quicumque autem bominis identitatem in alia re confistere adseverabit, quam in es, auge ceterorum animalium identitatem conflituit , bos est in corpore bene disposito & organis instructo cer-to temporis puncto, & quod exinde in ea vitali or-ganizatione, per diversarum materiae particularum, quae ei uniuntur, (ucce/fignem, per severat, difficulter efficies ut embryon, bomo adultus, furiosus & sapiens, fint idem bomo, ob bypothefin, ex que confectarium non exfiftit fieri poffe, ut Seth, Ismael, Socrates , Pilatus , Sanctus Augustinus , & Caefar Borgia, fint unus & idem bomo. Nam fe fola animae identitas efficit ut bomo idem sit , & nibil st in materiae natura, quod, ne idem (piritus individaus diversis corporibus uniri possit, impediat; posfbile certe erit bos bomines, qui diversis sacculis vixerunt, & diversi temperamenti fuerunt, unus for idem bomo olim fuerint. Modus quidem loquendi, aui niteretur infolenti usu adplicandi vocem homo ideae, a qua corpus formaque exterior excluderetar. His loquendi modus difficilius etiam accommodaretut rezienibus illorum Philosophorum , qui Metempsychafs admittentes, opinantur bominum animas in criminum poenam in ferina corpora transire, tamquam is demicilia bratis adfectibus explendis propria & idoaca. Haud

Haud enim ipse crediderim aliquem persuasum, He-liegabali animam in alique suorum porcorum exsistere, dicturum illum porcum esse bominem, aut eumdem bominem atque Heliogabalum. Et ex intervallo : Animal est vorpus vivens organis instructum; & confequenter idem animal est, ut animadvertimus, endem vita continuata, quae cum differentibus materiae particulis communicatur, dum sibi succeden-tes buic corpori organizato & iam vita praedito uniumtur: & quidquid de aliis definitionibus dicatur, fincers observatio nos profetto docet, ideam, quam in mente babemus, eius, quod voce homo fignificatur. nil aliud effe quam ideam animalis cuiusdam certa, & determinata forma praediti; id est, de quo nullo patto dubito. Puto enim mibi uudatter proferre licere, mitumque nofrum animal videret fattum fitumque, ut semetiosum, etsi numquum plus rationis ostendisse quam Felis, aut Psittacus, sameu illud hominem adpellaturum; & e regione, fi videret Pfittacum rette sapienterque loquentem non setus ac Pbilosophum, non vocaturum & non crediturum illum nisi Psittacum ; & de priori borum animalium diturum , bominem eße bebetem , ftolidum , & ratione carentem ; de posteriori autem, esse Psittacum inreniofum, & ratione exornatum . Et mox : Opinor enim, id , qued in pleri(que ideam bominis constituit , non effe folum ideam entis cogitantis & rationalis, fel etiam illam corporis certo modo formati ac dispositi, quod illi enti coniunctum est. Itaque si ca est bominis idea ; idem corpus constans partibus successions, quae non omnes simul & codem tempore dissensiver, concurrere debet acque ac spiritus immaterialis ad cumitem bominem constituendum. Hactenus perspicaciffimus ille Philosophus. Opinio igitur Burnesiana homi-

# 156 MIGHAELIS GLYCAE

homines destruit resuscitandos, nec cosdem unquam reftituit; etsi eadem persona non perimeretur. Quod quidem Lokiana doctrina facile demonstratur : non autem illis futilibus rationibus. guas Burnetius adfert, atque ita habent : At dices forfan non fore eamden personam, nisi idem sit corpus, faltem quoad partem ipfius maximam. Imo vero nullam licet partem haberet anima corporis demortui; quinimo nullum licet omnino baberet corpus, effet tamen eadem persona. Santtus Paulus ait se raptum effe in tertium coelum , & nescivise an in corpore fuerit, vel extra corpus. Ponamus cum raptum extra corpus, ideo ne non fuit Paulus adbuc, atque cadem perfona? Et quae sequentur. Quid si negarem tunc suisse hominem? Nonne etiam Paulus esse defiisset? Nam Paulus defignat certum hominem individuum, qui quidem per separationem animae a corpore destruitur : homo enim nec anima est nec corpus ; sed ex utroque constans. Praeclariter Tertullianus De Resurrectione carnis : Porro nec anima per semetipsam bomo, quae figmento iam bemini adpellato postea inserta est : nec caro sine anima bomo, quae post exstilium animae cadaver inscribitur. Ita vocabulum bomo confertarum substantiarum duarum quodammodo fibula est, sub quo vocabulo non possunt este nisi cobaerentes, Sed fi minus est Paulus, ut etiam Lokius adfirmat, quorsum illa Burneti ? Ideo ne non fuit Paulus adbuc ? Quin quum fubiungat atque eadem persona ; eminet illum personam cum homine confundere; adeoque quum homo interierit, etiam persona necessario destructa est; quod Burnetium minus fibi constantem evinceret. Idem dici potest de Latronis, & Martyrum, & Prophetarum, exemplo quod minus apte & utiliter Burnetius profert . Nam & ii.

ii, qui perfonam in alio, quam in confcientia, conlocant ( id quod Orthodoxis faciendum videtur, ne duas in Christo perfonas cum Neftorianis admittant, ad quod Lokius cogi cenfeatur, etfi forte defendi possit) facile concedent, & Latronem suisse in Paradiso cum Christo, & ibidem esse Martyras & Prophetas, & esse easdem animas, quae minus proprie Martyres & Prophetae ex communi us dicuntur, quomodo & divinae litterae sepe loquuntur; fed non esse iam easdem personas humanas, quales post resurcessionem suturi sunt. Dicerent insuper interim praemia non dari personae, quae iam destructa ess, fed parti hominis incorruptae & aeternae; donec completa & persecta beatitas post iteratam corporum adsumtionem etiam personae restitutae contingat. Quare incassim clamat: Omnes denique defunsti, sive boni sive mali, ante resumta corpora easdem manent personae, ut patet ex cuiusse forte propria, Ge ab aliis omnibus diversa.

Ex doctrina autem Lokiana quam superius adtulimus, etiam aliam non contemnendam Burnetii diffocultatem facile amoliri eft. Inquit enim: Dispiciendum itaque in primis, quid in se contineat, & includat illa sententia de idemtisate utriusque corporis, terrestris & coelestis: quae commoda aut incommoda, & si qua etiam repuguantia. Paulo supra notavimus, corpus nostrum in bodierna vita este multiplex; dissipatur & refarcitur in dies, & post aliquot annos sit ex integro novum. Proinde in curriculo totius vitae, fex aut septem babemus diversa corpora; & adbuc quidem plura, si vivaces & longaevi simus. Hoc facit ut mibi veniat in mentem quaestionis a Sadducaeis male propositae, de femina quae septem ba-

# 158 MIRHAELIS GLYCAE

babuiffet maritos quemnam feilicet ex iis babitura effet in resurrectione. Femina illa sit anima , quae festen babuit corpora, quasi coniuges : quaevitur ex bis septem quodnam babitura sit in resurroctions? Omnia enim babuit. Illud e fostem, opinor, diees, qued babuit ulsimum . Ceterum fieri potest . animam multo plus boni aut mali perpetrase in alio corpore, quam in novistimo : proinde illud aliud potius foeium babere deberet (nac gloriae aut miferiae. Prateres dedecet aulam coelestem, coetulque Angelices sorpus aut vietum & attritum , aut pufillum & infantile: & in borum alterutro maxima pars bumeni generis fatis concedit. Quod si corpusoulum illud infantile ad florem actatic promovere velles , aut codem reducere corpus senia confectum, tot tantifque opus effet additamentis & interpolationibus, ut , in-Star navis Argus centies reparatas, nomine tenus santum idem effet corpus. Denique mallem ego aedificium de coelo novum quans tugurium torrenum quomodocumque adauctum , aut refarcitum . Haec ille. An non huiusmodi offuciis respondere poffim, etsi corpus nostrum, si vita longaeva sit, sories septies totum immutetur, ad hominis identitaten fore fatis in refurrectione ut unum ex illis feptem corporibus animae restituatur ; quum viderimus cam identifatem ex organizatione certa certi corporu certo temporis puncto dependere, & fufficere # substantia illa sit, quae aliquando certi hominis fuit, ut ex his, quae Lokius egregie disputavit, elecet atque eminet. Id quod alias plures difficultates solvit, & praecipue de iis, qui ab An-thropophagis devorantur. Iis enim etsi idem corpus, in quo absumti fuerunt, non redderetur; tamen alia substantia restitui posset, quae olim bominem ....

minem illum eiusque corpus conftituit, & iam effluxit & dispersa est. Sed de his alibi latius egimus superius Cap. IX. Si vero hoc corpus minoris meriti effe poteft, quam illud quod non reftituetur; quae quidem una rationum eft, cur Theologi identitatem exigant ; id quidem minus officit , quum\_ fatis videatur ut generatim eidem homini integro & persecto praemia dentur; & poenae, iuxta meritum, infligantur. Nec eft quod Burnetius argumentationem hanc, qua corporis identitatem exi-gunt, esse prorsus equitorequer, nulli aut falso innixam fundamento, proclamet, Noque enim, inquit, praemii aut poenae, doloris aut gaudii, capax eft materia quaecumque : semper infensilis, sive in bodierno corpore, sive in futuro. Anima sola non tantum vult & intelligit, fod etiam fola fentit, five dolorem, five voluptatem, folaque babet adfectus, bonos aut malos, Ge. Iple primum regeram, fi res ita habet, nullam caufam intelligi, cur & fuum illud corpus caeleste animae tamdem dandum fit. quum aeque beata ac misera fine illo este possit. Deinde adiiciam in confesso non esse apud omnes Philosophos materiam omni sensu destitui, nec doloris aut gaudii esse capacem : plerique enim Philosophorum corporalem & ex materia constantem animum effe dixerunt, & tamen fensu & intellectu praeditum illum adgnoverunt. Quin & multi Sancti Patres fuere, qui nihil incorporale, praeter Deum, esse arbitrantes, & animum humanum corporeum effe dixerunt, inter quos eminet Tertullianur Carthaginiensis. Nec impossibile videtur Lokio Lib. IV. Cap. III. ut Deus materiae sensum & in-telligentiam donet; adeoque, ut materia cogitet, & intelligat. Quare fi minus a oixo copos eft Burnetii

#### 160 MICHAELIS GLYCAE

netii disputatio, certe adrogans nimis est, atque infolentis hominis propria, qui pro certo & explorato venditat, quod inter Philofophos con-troversum est. Sed sola anima sit quae vult, & intelligit, & fentit; certe donec corpori unita eff, non vult, neque intelligit, neque fentit, fine cor-pore; & eius voluntatis, & intelligentiae, & fenfus, organum & inftrumentum corpus eft ; & mira quaedam inter animam & corpus confensio est ad omnes operationes exercendas. Cur igitur nolit Deus, ut quae per corpus agens & operans bene vel male in vita meruit; per corpus etiam praemia poenasve participet? Quod fi dicat id non esse ne-cessarium; respondebo non fuisse quoque necessarium ut in hac vita corpore instrueretur, quo bene, vel male ageret ; & tamen Dei conditoris volun-tate fine corpore non fuisse, quemadmodum Dei reftitutoris iussu corpori iterum coniungenda in refurrectione est. Egregie Tertullianus De Resurrectione Carnis: Quem enim naturae usum, quem mundi fructum, quem elementorum saporem, non per carnem anima depascitur? Quid ni? Per quam omni instrumento sensuum fulciatur, visu, auditu, gustu , odoratu , contactu : per quam divina potestate respersa est, nil non sermone perficiens vel tacite praemisso. Et sermo enim de organo carnis est ; artes per carnem. Studia, ingenia, per carnem. Opera, negotia, officia, per carnem : atque adeo totum vivere animae carnis est, ut non vivere animae nil aliud sit, quam a carne divertere. Sis etiam ipsum mori carnis est, cuius & vivere. Porro si universa per carnem subiacent animae, carni quoque subiaseat per quod utaris ( quum co utaris ) necese est . Ita earo dum ministra & famula animae deputatur, confors

fors & coberes invenitur : si temporalium, cur non neternorum ? Deinde cur anima non cum corpore iudicanda ? Audi iterum Tertullianum. Haec erit tota caufa,imo necessitas resurrectionis, congruentisima (cilicet Deo destinatio iudicii : de cuius dispositione dispicias , an utrique substantiae bumane diudicandae, censura divina praesideat , tam animae quam & carni . Quod enim congruet iudicari, boc competet etiam resuscitari. Dicimus plenum primo perfectumque credendum iudicium Dei, ut ultimum iam atque exinde perpetuum. Vt fic quoque iusum, dum in aliquo minus. Vt fic quoque Deo dignum, dum pro tanta eius patientia, plenum stque perfectum. Itaque plenitudinem perfectionemque iudicii , non nisi de totius bominis repraesentatione conftare . Totum porro bominem ex utriulque substantiae congregatione parere, idcircoque in utraque exhibendum, quem totum oporteat iudicari : qui nisi totus; utique non vixerit: Qualis ergo vixerit, talem iudicari : quia de eo quod vixerit , babeat iudicari . Vita est enim causa iudicii ; per tot substantias dispungenda, per quod & functa est. Age iam scindant adversarii nostri carnis animoeque contextum, prius in vitae administratione, ut ita audeant (cindere illud etiam in vitae remuneratione. Negent operarum focietatem, ut merito poffint etiam merce-dem negare. Non sit particeps in fententia caro, si non fuerit & in causa. Sola anima revocetur, si sola accedit. At enim non magis sola decedit, quam. fota decucurrit. Illud unde decedit vitam banc dico. Adeo autem non folum anima transigit vitam, ut nec cogitatus licet folos, licet non ad adfectum, per carnem deductos auferamus a collegio carnis. Siquidem in carne, & cum carne, & per carnem agitur ab soima , quod agitur in corde. Hanc denique carnis L (10-

#### 162 MICHAELIS GLYCAE

speciem, arcem animae etiam Dominus in sugillationem cogitatus taxat . Quid cogitates in cordibus westris nequam? Et , Qui confpexerit ad concupifcendum, iam adulteravit in corde. Adeo & fine opere, G fine effectu , cogitatus , carnis eft actus. Sed G in cerebro, vel in medio superciliorum discrimim, vel ubi philosophis placet, principalitas sensuum confeerata est, quod begemonicon adpellatur, caro erit omne animae cogitatorium. Numquam anima fine cat. ne eft, quamdiu in carne eft . Nibil non cum illa agit, sine qua non est. Quaere adbuc an cogitatus quoque per carnem administrentur, qui per carnem digufruntur extrinscous. Volutet aliquid anima, vultus operatur indicium; facies interiorum omnium (peculum est . Negent factorum societatem , cui negare ma poßuns cogitatorum. Et illi quidem delinquentias carmis enumerant : ergo peccatrix tenebitur supplicie. Nos vero etiam virtutes carnis opponimus : ergo & bene operata tenebitur praemie. Et si anima est, quat agit & impellit in omnia, carnis obsequium est: Deum non licet aut iniustum iudicem credi, aut inertem : iniustum , si fociam bonorum operum a pracmiis arceat : inertem , fi fociam malorum a fupplieiis secernat : quum bumana censura eo perfectior babeatur, quo etiam ministros facti cuiusque deposcit, nec parcens, nec invidens illis, quo minus cum auttoribus aut poenae, aut gratiae communicent fru-Sum. Quae vero de corpore vieto & attrito; aut pufillo & infantili habet, ea nihili funt ; quum fervata quomodocumque substantia & forma, in-mutari, & perfici, & gloriosum reddi debere este, communis Theologorum Christianorum doctring fit, de qua late fuperins Cap. VII. & seqq. egimos ; ubi & de interpolationibus & additamentis huinfmo-

di

Bristola WIT.

di corporum magnus Augustinus egregie disseruit. Pradentius de his loquutus est Io. Clericus in Notis ad Grotium De Veritate Religionis Christianae, qui tantum protulit, ubi de idemtitate corporis in refurrectione agitur, non nimis fubtiliter & scrupulose procedendum, quum corporis substantia in fluxu sit, nec eadem semper permaneat. Si vero ipse mallet aedificium novum de coelo, quam tugurium terrenum quomodocumque refarcitum, nessio an alii eodem desiderio teneri possint aut velint, metuentes ne forte nullum sic habituri sint, quum ignorent an fomniata a Barnetio materia illa coelessis, unde corpora demum fabricentur, vere exsistat; & unde corpora, de quo notmulla Platonici pronuntiaverunt, set in Phaedone videre est; nec Substat modo illam excitare quaestionem, An coniugram animae cum corpore sit delestabile, quam via deo a quodam nostra aetate paulo curiosius institutam.

At id quod peins est, fua opinione Burnetius caelestibus oraculis, & fanctorum Patrum documentis, adversatur. Id quidem & iple fatetur non invitus dum scribit: Secundum bypothesin litteralem Scripturae, idem corpus, quod cecidit, resurrestuvum est, idem cadaver, quod iacet in sepulcro, proditurum est. Ad vocem Chrissi, vel ad sonitum tabae, mare efficiet mortuos suos, terra suos itidem, proditure esticiet mortuos suos, terra suos itidem, proditure proferet, vel intasta vel redintegrata. Haee milti videtur idea resurrestionis in facris littevis moxime obvis, & vulgo quidem atcommodatissima,

## 164 MICHAELIS GLYCAR

fima, Ge. Fatetur igitur faltem hoc placitum divinas litteras sensu obvio prae se ferre; sed illud admitti posse negat, & quia alud latenter occulte-que eaedem litterae infinuant; & ratio ipsa repugnat. Quas rationes huc usque a Burnetio pro fua opinione adlatas expendimus, cas futiles effe & minus subsistere vidimus; quanti aliae faciendae fint, suo loco inferius ad examen revocabimus. Iam quomodo facras litteras facris litteris opponat videamus. Sunt autem praeterea, inquit, in iisdem facris litteris, corporis quod babituri sumus in resurrectione characteres quidam occultiores, qui rei naturam penitus inspicientibus satis indicant, quum esimus idayyero, & conformes gloriae & lumini ipsius Christi, alterius ordinis ab bodierno fore corpus noftrum, &, tam materia quam forma, diversifimum ab bac membrorum compage, viscerumque & bumorum farragine. Ac proinde aliam effe doctrinam preanam, five bypothefin rationalem, aliam wulgerem, in boc argumento. Iam illud ex hac ratiocinatione absurdum exstat loca divinae Scripturge plana & aperta, quaeque nulli difficultati obnoxia funt, per occulta, & obscuriora, perplexa atque ambigua, illustrari & explicari debere, contra omnem regulan, quam quidem aut Tychonius, aut alius Patrum, excogitaverit. Nam ut vere ac recte Au-gustinus Lib. III. De Doffr. Christ. Cap. XXVI. inquit , Locum unum facrae scripturae exponere per alium esusdem Scripturae clariorem, optima interpretatio est Sed Burnetius e regione obiicit . Idque Jaepe accidit in stilo faerae Scripturae, & rem exprimi aut repraesentari populariter & ad captum vulgavem, nonnullis in locis; in aliis tamen non deeffe indicia , quibus sedulus investigator latenten verita-

Digitized by Google

ritatem eruere poffit . Et mox . Nulli non notum eft , de in confesso, Scripturam facram faepius avopurozoyur, more loqui bumano, in tractandis rebus abstrusioribus. Et faller nisi tam scena iudicii generalis, quam fcena refurrectionis generalis, more bumano repraefentantur, in prima sui facie, & adparatu exterio-ri. Ipse quidem credo in hoc Burnetium falli; nam divinas Scripturas faepe avopomonoyer, humano more loqui, ubi res aliter explicari vulgaris fermonis consuetudo, aut captus humani imbecillitas, facile non patitur, ut quum Deo membra, & humanos adfectus tribuunt, verissimum est : sed ubi nihil locus id exigit, cur faciat, aut cur facere intelligendum fit, haudquaquam video. Nam ut egregie Bafilius in Hexaem. Congress. IX. ait, Litteralis expositio maxime commendatur, ubi commode fieri potest. Et veriffimum eft quod Hieronymus in Epiftolam ad Galatas observat : Allegoria aliud praetendit in verbis, aliud significat in sensu. Non tamen quaerenda est in praeceptis, quae ad vitam pertinent, aut in bis praccepiis, quae aa vitam pertinent, aut in old quae perfpicua & manifesta sunt. Nam baec regula santtarum Scripturarum est. Et prosecto quid opus habebant sacrae Scripturae pronunciandi, eosdem homines resurrecturos, e sepulcris prodituros, ab elementis cadavera redditum iri, si nibil horum steri debebat? An non eadem rei intelligentia, & humano captui vulgarique accomodatifima, fi di-xissente de la composa comodatifima a fi di-xissente de la composa como animis daturum, & alia forma praedita, nec decere moribunda, & gaduca, & iam dilapsa & corrupta membra, iterum iis circumdari? Quae rei & narrationis qualitas exigit, ut illis ambagibus, & verborum perplexi-tatibus, haec involvantur? Fateor igitur non invitus Scripturam divinam aliquando avopwooroyav ; fed LA

quum

# 466 MICHABLIS GLYCAE

quum non ubique id faciat, eas heic notas ac chae racteres non habeo, ex quibus coniiciam & heic more humano loqui, quum res tamen diversiffimas, quam littera praeferat, fignificare velit. Ad rem. Tertullianus De refurrettione carnis : Quis ergo disceudi magis adfinis, quam praefumendi : & credendi diligentior, quam contendendi : & divinae potius sapientiae religiosus, quam suae libidinosus, sudiens aliquid a Deo destinatum in carnes, & cutes, & nervos, & offa, aliud quid baec commen-tabitur, quasi non in bomiuem destinetur, qued is istas substantias praedicatur? Aut enim nibil in bominem destinatur, non liberalitas regui, non severitas iudicii, non quodcumque est resurrectio : aut fi in bominem deflinatur, necesse est in eas substantias deflinetur, ex quibus bomo fructus eft, in quen definatur. Illud etiam de argutissimis istis demutaporibus offum, & carnium, & nervorum, & fepulcrorum requiro, cur si quando in animam quid pronunciatur nibil aliud animam interpretantur, nos transfigunt eam in alterius rei argumentum; quum vero in aliquam (peciem corporalem quid dicitur, omnia potius adjeverant, quam quod nominatur. Sed quomodo, inquiet Burnetius, conciliandi funt cum hac refurrectionis idea characteres illi refurrectionis occultiores, qui in sacris litteris abunde & luculenter infinuantur ? Corporis, ait, immortalis nofiri formam, an futura sit organica, vel inorganica, respicere & indicare videntur bi quatuor Characteres facri. Non opus habebit ventre aut escis. Non confabit carne & languine . Erit a' Auponointon , & depique ioé yyshov. Hi quatuor characteres examinandi funt fingillatim ut quantum quifque valeat, quid is fe involvat, quousque pertingat, discorpamus. Quead

#### EPISTOLA VIL

267

ad primum, de que sie lequitur Apostolus I. Cor. PI. 13. Escao ventri, sc venter escis. Deur sutem & hunc & illas abolebit. Quando vero abolebit? Non in bac vita, ergo in futura ; non in boc corpore mortali, ergo in corpore gloriofo & immortali. O mizabilem interoretationem ! Iam ridiculum eft & exfibilandum, characterem refurrectionis certum. ermore ex loco obscuro, ambiguo, & qui non unam recipit interpretationem ; & quem certe omnes Enarratores diverso modo edifferunt & exponunt. Quis tibi revelavit, Burneti, te unum veram huius loci intelligentiam percepiffe, omnesalios viros doctifumos falfas effe ? Ecce Chryfoftomus, Theodoreous, Theophylactus, Nieetas Heracleenfis a me edi-tus, Beda, Thomas de Vio, Fromondus, Calmetius, quos ego confului, aliter exponunt, & aut gulofitatem deftructum iri intelligunt , aut ulum tantum elcarum, & ventris, in futura resurrectione. Ouin Theodoretus censet id commode de abolitione per mortem intelligi posse; finem enim haec una cum cospore acceptura sunt. Sed quidquid de Theodoreti opinione fit, exidens prope est es voos ati Apostolum, quae luculenter indicet usam tantum harum rerum , non ventris substantiam , doftructum iri . Audi igitur edifferentem Fromondum : Defiruet : Graece otiari faciet , feu evacuabit , we idem vorbum Rom. III. v. 2. noffer vertit, mathornors venie a nemine devos quasi depvos, ideft otiofut, 👉 fine opere', Venter , inquit , escae , vietus , amiltus ; res funt viles & minimae , quarum usum sum morsali & brevi bac vita, Deus otiari, & ceffare faeiet, nec postea in vita immortali eorum erit ampliur ufue. Non igitur ventris peribit substantia, sed usup. Quorsum igitur tua illa consectaria? Ques L4 Den-

# 168 MICHAELIS GLICAE

Dentre careat illud corpus, carebit etiam visceribus G parenebymati, aliifque quibuscumque intra ven-tris cavitatem contentis, Gc. Et mox : Praeteres ubi nulla est esca, nulla erit nutritio : Nutritioni autem subserviunt plures facultates & organa : quae pariter abolenda funt una cum esca. Huiusmodi sunt organa gustus, Gc. Nam quum haec de ventre dici non possint, nec de alus organis profecto enunciare fas erit : non enim destruitur substantia, sed usus. At ex non ufu, Burnetius inducit organa, & membra illa omnia, quibus nunc corpus instruitur, fore inutilia, adeoque omnia abolenda : Haer igitur inutilia, adeoque omnia abolenda: Haee igitur inferiora omnia erunt ita aboleta; ut nullius ufus & fupervacanea. Sed cui ufui erit corpus illud fuum inorganicum? Nulli profecto. Quorfum igitur animi informi illa mole implicandi? Vt male igi-tur philofophum dialecticumque agit Burnetius! Aut .omnia neget, aut omnia concedat, quorum par ratio est. Infuper nullo modo quoque erit necessa. rium, quum animi corpore foluti, totum exfequu-turi fint, quod cum Burnetiano corpore facerent. Quid fi vera effet Theodoreti opinio, escas scilicet & ventrem morte tandem aboleri, & Scholasticus aliquis, ut Mastrius aut Lauria, ne lesuitam Blafiuccium nominem, non secus ac Mubammedes in suo Alcorano Sur. XXXVII. XXXVIII. & LV. & apud Aviceunam De Almabad. Cap. HIs adfirmaret homines post refurrectionem voluptatibus sensilibus explendes, corporalibuíque oblectationibus in Paradifo & coelo demulcendos? Idque & adductis utrumque facrae Scriptu-rae testimoniis, & rationibus non minus probabilibus, quam Burnetianae fint, confirmare conaretur? At nonne quidam etiam cenfuere Adamum, fi minus peccasset, sensili cibo non usurum, ut.quidem. volt

#### EFISTOLA VII. 169

vult Glycas notter Epift. 11. & cum eo Gregorius Nyffenus, Anaftasius Simaita, Ioannes Damascenus, Ambrofius, alique, de quibus Petavius Tom, III. Theologic, Dogmat, Lib. II. C. VII. Et tamen Adamus corpore suis organis omnibus instructo pracditus fuisset, juxta illos; adeo non repugnat habere organa, quae tamen cessent, & integritatem confervent. Deinde respondere quoque est cum Tertulliano De carnis Resurrectione : Licet officiis. liberentur, sed iudiciis retinentur ; ut quis referat per corpus, pro ut gessit. Saloum enim bominem tribunal Dei exigit : salvum vero sine membris von liquet eum ex quorum non officiis, sed substantiis confat. Nisi forte & navem fine carina, fine prors. fine puppi, fine compaginis totius incolumitate, falvam adseverabis. Sed opponatur nullum in refurrectione fore fexuum discrimen . ftatuisse Atbanafum Sermone III. contra Arianos, Hilarium Canone III. in Matthaeum , Basilium in Psalm. CXIV. Theodoretum Quaest, XXXVII, in Genesin, Macarium Homil, XXIV. ut de Michaele Glyca noftro taceam. qui tam multa de his Epistola VI, superius disputavit, & differentiam huiusmodi nullam fore contendit. Sed facilis est responsio ; nam ad corporis humani, quale primum creatum fuerat, integritatem sexuum discrimen pertinere illi non crediderunt ; quod ex Glycae laudata Epistola intelligere eft. Sed quantum probabiliter fals fint, qui ita censuerunt, oftendimus ad dictam Epistolam in Obfervationibus pag. 4. & 10. Non enim videtur dubitandum de iis, quae doctifimus Augustinus Lib. XXII. De Civit. Dei Cap. XVII. habet , dum .ita differit : Non est enim vitium sexus femineus , sed natura : quae tunc quidem & a concubitu, & a. partu

#### 170 MICHAELIS GLYCAE

partu immunis erit. Erunt tamen membra feminea non accommodata ufui voteri , fed decori novo : aus non adliciatur adspicientis concupifcentia, quae nulla erit, sed Dei laudetur sapientia, suque clementia , qui & quod non orat , fecit , & liberavit a corruptione quod focis. Et infra : Qui ergo utransque fexum instituit, utrumque reflisuit. Denique & iple Iclus interrogatus a Sadducaois cuius leptem fratrum erit uxor, gaam finguli babuerunt? Erratis, inquit, nescientes feripturas, neque virtutem Dei. Et quum locus offet ut diseret : De que me interregatis, vir erit ipfa, non mulier; non boe dinit. fod dixit : In refurratione enim neque nubent , neque. uxores ducent : fed (unt ficut Angeli Dei in cocle. Nuptias ergo Dominus in refurrectione negavit efe. non fominas; & ibi negavit, ubi talis quaeftio vertebatur , ut cam negato fexu muliebris, celeriore faeilitate difolveret, fe eum ibi praemosceret non futurum .

Sed iam videamus quid Burnetius de alio sue ۰. charactere deliret. Quum differuiffet , inquit , Apfolus de qualitatibus corporum beatorum , addit in fine fui fermonis ; Hoc autem dico , Featres , quot caro & sanguis regnum Dei hereditare non polfunt. Non poffunt , inquit . Eft aliqua repugnantia, nt videtur . inter flatum coeleftem . & conditiones earnis & fanguinis : proindeque necoffitas quaedam, ut corpus, quod anima induit in coelis post refurretionens sit araunov van asapxov , carne & fanguine eareat. Sed & heie rurfus Burnetio rezero : Cur poe tius crediderim tuam huius loci interpretationem effe veram atque sequendam, & litteraliter hunc locum esse accipiendum ; quam aliorum doctifilmosum virorum enarrationes, qui myftice, & alle-. . gori-

171

sorice illum intelligendum effe arbitrantur, mibi amplexandas? Saltem loci sensus controversus eft. & jure quidem ; quum alias aliis apertifiimis Scripturae locis adversari videatur, qui de eadem carne reftituenda loquuntur. Quare non gratis, ut ais. moralem sensum inducinus; sed necessitate quadam ad id faciendum compellimur ; & nomine carnis & languinis, & corruptionis, opera carnalia jure intelligimus. Sed & si litterali sensu Apostoli verba intelligere volumus non video ex illis consequi, quod Burnetius contendit; quum perspicue Apostolus sefe explicet, & indicet evidenter quid nomine carnis & fanguinis intelligat, ubi corruptionem flatim subiicit; significat enim carnem & sanguinem hanc corruptibilem, qualem in hoc corpore mortali habemus, regnum Dei non hereditaturos; fed caro & fanguis, qui incorruptibiles evaferint, quum corpus e terrestri spiritale & coeleste effectum fuerit. Egregie de more suo Fromondus : Caro & same guis, idest corpora animalia constantia carne, quae alitur, & fanguine eam alente, qualia scilicet gestamus in bac mertali vita, Et mox : Hereditare pon poffunt : nisi (cilicet officia illa animalis carnis & fanguinis exfuant ; idest corpora resurgentium debent non animalia, (ed (piritualia effe; unde itesum so interpetrans; Neque corruptio : idest corpus corruptibile, abstractum pro concreto, Gr. Quaes optime iam differebat Augustinue Confentio scribens Epif. CXLVI. Quod ergo legitur apud Apofiolum. Garo & fanguis regnum Dei non poffidebunt ; folwitur quidem quaeflio etiam ifto modo quem tu come memorafi, ut carnis & fanguinis pomine, apera cara nis & (anguinis intelligantur : verum quia non de operibus, sed de modo resurrectionis loquebatur Apen ster,

# 175 MICHAELIS GLYCAR

folus ; & cam quaefionem disputando versabat , milius eo loco intelligitur caro & sanguis, pro corrupione carnis & fanguinis posita. Si enim nomen carnis fignificat operationem, cur von fignificet etiam cor ruptionem, ficut diftum est, omnis caro foenum? Nam & bic ipfa corruptibilitas fignificata est. Sequitur 1. nim. Et omnis bonor carnis ut flos foeni : foenum aruit, flos decidit. Et ex intervallo Quum igitur de refurrectione corporis Apostolus disputans, doceret no-Stra corpora futura ex curruptibilibus incorruptibilia, ex contemtibilibus gloriofa, ex infirmis fortia, ex animalibus spiritalia, boc est, ex mortalibus immorsalia, fubiecit unde agitur, atque ait. Hoc autem dico fratres, quia caro & fanguis regnum Dei possdere non poffunt. Et ne quisquam putaret secundum subfantiam carnis boe Apostolum definise , aperuit quil diceret subsungendo : Neque corruptio incorruptionem poffidebit. Tanquam diceret, quod dixi, Caro & fanguis regnum Dei non poffidebunt : ideo dixi , quis corruptio incorruptionem non possidebit. Hos ergo loce nomine carnis & fanguinis corruptionem mortalitatit intelligi voluit. Demque tamquam ei diceretur : Quomodo caro erit , & caro non erit ? Caro quippe erit, quoniam Dominus post resurrectionem ait . Palpate & videte, quia (piritus offa & carnem non babet, f. eut me videtis babere. Caro autem non erit, que niam caro & sanguis regnum Dei non poffidebant. Exponit quid dixerit , adiiciens. Ecce mysterium ve bis dico. Et ecce obvia Apostolicorum verborum, & litteralis expositio, ex qua nihil minus defluit, quam quod Burnetius pertendit, ut expositionem pariter litteralem D. Irenaei Lib. V. adverf. Haeref. Cap. IX. filentio transiliam. Non me latet quid ipfe replicet . Coelum terrae , inquit , mifcent, qui

## EPISTOLA VII. 173

aui. corruptibile & incorruptibile boc modo confundunt. Sanguis incorruptibilis id mibi videtur, quod Logici adpellant contradictionem in aduetto. Stamina enim fanguinis (unt admodum disolubilis texturae & mifionis : ii (que difiolutis, fequitur corruptio vel putrefattio. Atque idem dici potest de carne, ; quae sansuinis, fimilisve succi est quoddam coagulum. Id guod latius alibi ad naufeam ingerit, pluribus haec omnia diducens. Quid nam homini Christiano ita ratiocinanti nunc regeram ? Certe hic fanguis, haec caro eadem haberi a resurgentibus non potest, nisi Dei virtus omnipotens dispersos eorum cineres, difpersasque substantias, iterum collegerit, atque in camdem formam redegerit, & animis iisdem. conianxerit ; opus difficillimum iuxta Burnetium, & in quo divina potentia prope deficiat, si credere dignum eft. Sed qui labor, quae deinde tam., grandis difficultas ei, qui tam operoso negotio carnem dilapsam dispersamque restituerit, eamdem iam reftitutam & compactam aeternum fervare? Servarunt cadavera succis & opobalsamis quibusdam illita AEgyptii, & ea fic medicata hactenus durant; Deus non poterit viventia corpora perpetuum fervare sua omnipotentia, quia qui id fieri possit Burnetius non capit? An Burnetit fesquipedale ingenium divinae potentiae mensura erit? Si resurrectio carnis futura eft, totum id miraculum erit, divinae potentiae effectus : quid quaeris amplius ? Et fi maius admittis, quid de minori solicitus es? E-. gregie Augustinus Epistola CXLVI. ad Confentium. Ex confuetudine rerum expertarum, inexperta opera divina , infirmitas metitur bumana , & argutule fe. sarrire arbitratur, quum dicit , fi caro e ft, & languis eft : fi fan-

# 174 MICHAELIS GEVEAB

fi fanguis, & ceteri bumores, fi ceteri bumores ergo & corruptio : Eo modo diceret, Si flamma eff. & arde :: f ardet, & urit : fi urit , ergo virorum trium in fornacem ignis ab impio rege mifforum corpora incendit. Si autem boc in tribus viris miraculum fa-Cum effe non dubitat, quisquis de divinis operibus rette fapit, cur non creditur qui fecit illa corpora non posse igni corrumpi, fecisse illud corpus, nee igne, nec fame, nec morbo, nec fénio, nec utla vi ahia, qua solet bumana corpora labefactare corruptio? Quod si quisquam dicit non carni trium illorum visorum additam contra ignem incorruptionem , fel ipsi igni detractam corrumpendi facultatem, quid peremur ne carnem facere nequiverit non pose corrumpi, qui fecit ignem non posse corrumpere? Nam si illud non de carnis, sed de ignis mutatione intelligitur, multo est mirabilius. Simul enim & bominum corpora non urebat, ne posset nocere, Ge ligns fornacis urebat ut poffet ardere. Sed qui etiam ifts non credunt, nimium de divina potest et diffidunt, sec cum eis, vel ad cos, nunc fermo nobis eff. Qui autem ista credunt, ex bis etiam illa utcumque coniiciant quae fideliter quaerunt. Valet igitur divina potenția de ista visibili atque tractabili natura corporum quibusdam manentibus auferre, quas voluerit qualitates : ac per hoc valet etiam membra mortalia formae liniamentis manentibus, corruptione vero mortalitatis emortua, flabili vigore firmare, # abfit labes, adfit effigies; adfit motio, abfit fatigatio : adfit vescendi potestas , absit esuriendi necessitas. Iam video Burnetium neque admissurum Adamum, 'fi non peccasset, immortalem cum tota sua posteritate futurum fuisse, quod tamen sacrae litterae, & Patres omnes concorditer docent , ut apud Dionyf. Pets.

#### EPISTOLA VIL: 279

Retavium Tom. III. Theolog. Dogmat. Lib. II. Cap. FI. videre eft.

Et hoc mode etiam de Christicorpore ratiocinari debes, Burneti, ne tua te philosophia destituat. Quid enim fibi volunt illa : Christus post (uam resurrectionem alia atque alia forma comparuit ( Marce XVI. 11. Luc. XXIV. 16. loban: XX. 15. & XXI. 5. ) fe visibilem aut invisibilem praestitit, pro arbitrio Luc. XXIV. 21. Claussique foribus bis ingreffus est aedes, ubi erant discipuli. Iob. XX. 19. G 26. Et tamen fe praebebat offeum & carneum suis discipulis, ut, iis dubitantibus, sidem faceret sude resurrectionis. Quibus indiciis satis oftendit se corpus suum in tenue or volatile refolvere ; aut in concretum craffumque recolligere potuisse. Denique quum adscendit coelum more alitie Angeli, quale fuit ipfins corpus aus vebiculum? Erat leve & mobile instar curtus igneus, quo vectus olim Elias, coelum vivus adiit. Pariter guum postea visus est Christus a Sancto Ioanne in Pathmo, Oculi erant, ut flamma ignis : pedesque fimiles Chalcolibano. velut in fornace ardentes ; ut anten a Daniele vifus fuerat filius hominis. Denique rediturus est tamdem in eadem forma gloriofa, lucida, flammea : aliter babitantibus terram baud visibilis estet in alto sethere, notte dieque. Quis stiam illa Gloria Patris. quacum adpariturus dicitur , est ipsissima bacc forma lucida : prout pater, vel antiquus dierum, ab eadem Prophosa describitur, cum adparatu flammanti & luminofo. Et ex intervallo : His ita expositis stapuendum effe videtur , Corpus Christi gloriofum quod iss coelis gerit, effe inftar flammae, aetheris, aut lucis liquidae. Iple quidem rifu abstinere non polfum, quum hace audio. Chrishum post refarrectio-

nem

## 176 MICHAELTS GLYCAE

nem alia atque alia forma specieque comparuisse ; ex locis Evangeliorum adlegatis numquam Burnetius evincet. Nam Ioannes XX. 15. & XXI. 4. non dicit Iesum facie adspectuque mutatum fuisse ; fed Mariam Magdalenam eum hortulanum, quum bene non animadverteret prae stupore, censuisse; & eius discipulos stantem in littore non statim cognovisse, ob distantiam forte, vel quod omnes tenebrae nochis penitus dissipatae nondum fuissent . Lucas autem XXIV. 16. ait tantum discipulorum oculos retentos fuisse, ne lesum adgnoscerent; non ergo Iesus alia specie adparuit, sed vis divina illos, ne statim adgnoscerent, impedivit. Quod vero Marcum XVI. 12. attinet, qui scribit quod lesus oftensus est in alia effigie, id non ad corpus, sed ad habitum vestemque referendum est. Egregie ad hunc locum Bernard. Lamius Harmon, Evangel. Lib. V. Cap. XLII. Dominus autem often seft iquispoidy adparuit, in alia effigie in itipa popon, idest vestitu, sive babitu alio, quam quo uti solebat, ideo advenam pusabant; formam enim nativam retinuit, ut ex co liquet, quod retentione oculorum opus erat, ne ip[um discipuli adgnoscerent. Sie in bistoria transfigurationis, verbum meremopousy, ad habitum refertur. Ita Marcus cum Luca facile conciliatur ; primus dieit alium fuisse babitum Christi.; sed nec alium vulsum ; alter divinitus impeditos oculos discipulorum, quominus eum ex vultu adgnoscerent, Manichaeus cum Burnetio aliter sentiat, non ego. Ad rem Hieronymus Epiff, ad Hedibiam Quaeff. V. de Maria Magdalena loquens : Quumque videret Angelos ; & quos cernebat, ignoraret ; supore perterrita buc atque illuc fáciem circumferebat, nibil aliud nist Dominum widere defiderans ; conversague retro , vidit lefum stan-

#### EPISTOLA VIL. 177.

fantem : & nesciebat , quia lesus erat : non quod . iuxta Manisbaeum, & alios baeretitos, formam Dominus vultumque mutaffet ; at pro voluntate diversus ac varius videretur : (ed quod Maria , flupefasta miraculo, bortulanum putaret, quem tanto studio requirebat . Quamquam & Glycas nofter in Bur-. netiana sententia est Epist. V. ad quam tamen eum opportune caftigavimus. Si fe aliguando invisibilem. reddidit, guomodo id factum fuerit videndum eft. Nam illud Lucae, Evanuit, ex oculis corum, avartos ivereg, Syrus, & Arabs, exittimare videntur factum fubita loci mutatione. Epiphanius discipulorum oculis potius obductam caliginem putat ; id quod vero fimillimum ex iis quae antea habet Lucas: Oculi autem illorum tenebastur ne eum adgnoscerent. Quid fi folo id fuae omnipotentis voluntatis arbitrio feciffet, fine ulla fui corporis immutatione ? Si autem claufis foribus ingressus eft, easdem hic difficultates patitur corpus tenue & liquidum. ac corpus crassum & folidum ; nam duo corpora. qualiacumque fint, non possunt esse fimul in codem loco. Num fluens, ut aqua ; & spirans, ut ventus, per offiorum rimulas penetravit? Sed quid tunc de forma humani corporis faciemus? Quo per foramen ingrederetur, oportuit ut in funiculi longitudinem fe tenuaret atque protenderet ; ut rimam fubiret, veluti bractea tenuissima evaderet necesse habuit . Proteum de Christo, Burneti, iam facis. Iam Burnetio non replicem Chrifti corpus etli paffibile & caducum, ubi ille natus eft, per claufa Deiparae clauftra divina virtute transifie ; nam homo haereticus de virginitate in partu Deiparae facile litem una cum Ludovico a radig movebit, contra receptam Ecclesiae traditionem, ut apud D. Pe-

M

\$A-

tavium T. VI. Theol. Dogm. Lib. XIV. Cap. VI. videre est ; ets inficiandum non sit quosdam an-tiquos Patres in contraria suisse sententia, ut Terpullianum, Origenem, Irenaeum, Aibanasium, Epiphanium, Basilium, Isidorum Pelusiotam, Gregorium Nyffenum, Amphilochium, Ruffinum, Nicephorum Callistum, quorum tamen nonnulli commodam recipiunt interpretationem. Non offeum modo & carneum fe praebet, modo tenue & volatile corpus Christi; sed divina eius virtus sola voluntate modo facit ut videatur & tangatur ; mode inadipicuum & impalpabile reddit. Quemadmodum eaden virtus Babylonicae fornacis ignem non extinuit, non immutavit, sed ne pueros combureret effecit; non mutavit naturam & qualitatem rei, fed impe-divit effectum; non aliam rem fecit, fed ignia-Ationem in fanctos illos denegavit . Si Chriftus ab oculis difcipulerum evanuit, non immutations corporis fecit ; videndi se illis abstulit facultatem. Non fuit fui corporis transformatio; fed fuit spectantium infirmitas , ut egregie de mote Augustinus Lib. XIII. de Civit. Dei Cip. XIX. docet, cuius verba superius Page 144. produximers. Idem dicendum de Christicos pore in coelum adscendente. Etfi aere gravius fuifet, tamen illud divina virtus elevabat. Ferrum in fumis Deo volente supernatat ; corpus Chrifti; etsi grave, Deo volente in coelum non evolabit? Sed a 184 ratione, a tua philosophia non recedamus. Ignis fit , flamma , aether , corpus Chrifti ; certe fenper materiatum, semper corpus, semper gravi. Ne me ludas cum Torricellio, & omnia levia elle dicas ; nam faltem magis vel minus levia inter fe erunt. Si ignis igitur, aut aether, eerte aere kvior. Sed quum in continio acris erit, quae vis quae

quae preffio illud fublevabit : ultra aerem, vel aether, vel nihil. Si aether, aequilibre erit nec adscendet; si nihil, multo minus adscendet. Sed si corpora mutuo gravitant, & mutuo fese adtrahunt; iam corpus igneum semper gravitabit in terram, & a terra adtrahetur; non igitur a terra recedet, nifi alia vis illud impeilat. Sed quae nam haec vis erit, quae in caelum illud ferat? Et fi talis vis adeft, cur & ad corpus craffum & folidun in coelum tollendum non adsit ? Sed quae nam vis huiufmodi? Nulla profecto, nifi virtus divina. Vbi nunc tua ratio, ubi tua philosophia? Cur susque deque om-nia misces, si eaedem difficultates etiam in tua seatentia recurrunt? At, inquiet, corpus beatorum, inxta Paulum, erit potens, e'yeiperae er Sorapee, erit igitut actuolum, & potentia corporis confiftit in metter, aut in vi movendi seipsum, & alia. Quod facile & celeviter fe movet de loco in locum, dicitur agile, Gro. proinde ut corpus fit agile, necesse eft nt parter ipfint fint in mosu , ut in aere , vento, flamma . & luce. Quid fi potens erit, ut fuit Sanfonis corpus, quod a capillis vim accipiebat? Quid f beatorum corpus, non a capillis, sed ab anima giorificata suam virtutem recipiat, sui quidem ius plenum in tale corpus concedit . Si nunc, quando corpus quod corrumpitur adgravat animam, anima tamen illud movet tam facile & agit; quid non faciet illa ubi ab incorruptibili corpore non. adgravabitur, quod aliquatenus expendebat Augufimus fuperius Cap. VI. pag. 124. adductus ? Quid quod videmus, quo corpus robustius est & bene compa-stum plus habere potentiae; cur non & tunc fieri id credam? Quod fi potentia est alia impellere &

movere; quanto maiore vi aliquando corpora folida & densa alia impellunt, quam tenuia & subtilia? Si igitur corpus Christi lucidum est, si flam*i*. . meum, si gloriosum; ne credas quoad substantiam, fed quoad gloriam. Nam nec quum in monte transfiguratus eft, refurrexerat, & carneum corpus adhuc gerebat, & tamen resplenduit sicut sol, & mirae gloriae ac lucis radios corufcabat. Non propria hace corporis sunt, sed corporis dotes sunt adcefforiae. & extrinsecus advenientes. Quidquid tu blateres, & proprium fuisse corpori contendas, & ex eo tamquam ex penito fonte emicare. Sed te vel Glycas nofter confutare poteft, qui licet in multis tibi aduletur. tamen in hoc a te maxime discrepat, docetque corpora etiam terrena hominum, luce mira & radiis interdum munere divino infigniri, Epiff. III. & V. pag. 279. Iam prope te dicerem Palamitam., etsi non divinitatis essentiam, fed ipsius corporis effluvium, folendorem illum effe dicis, Quamquam multum Palamitis accedis ubi de Christo transfigurato ita loqueris ; Christus dum in terris effet , se totum lucidum reddidit in (ua transfiguratione ; non lumen aliunde illapsum reflectendo; sed ex se ipso virtutem illam emisit, que corpus, vultum, & vefitum , gloria imbuit, luce inundamit, & immersit. Sed si minus Palamita es, Christum saltem in laternam occlusam ridicule convertis, ignem lucifque fontem altius in corpore suo fervantem, & ubi libuerit, emittentem atque patefacientem. Nec eum iuvet quod Augustinus Lib. XXII. De Civit. Dei Cap. XIX. ait : nam ibi de gloriolo corpore, & Christo a mortuis excitato, loquitur; non autem de corpore corruptibili., & morti ob-noxio, Infuper aliter quomodo id fiat exponit. Non

Non eff haec corporis terreni natura ; fed Dei glorificantis donum. Non est lumen e passibili Chrifti corpore erumpens; fed est splendor, quem Deus inhabitans creando coruscat. Ita autem de glorioso Chrifti resurgentis corpore differendo, nulla supereft de forma clavorum in eodem corpore inhaerente difficultas; nulla de eius manducatione; nulla de co quod tangi potuit. Atque ita explicandi funt Patres, qui id totum συγκαταβαστωs fuisse aiunt. Clemens enim Alexandrinus VI. spope. de Chrifti refurgentis comettione id pronunciat, quod Chri-Aus tunc cibo non indigeret ; fed ut suae resurre-Ationis, & sui veri corporis, fidem faceret comedit & bibit. Eodem sensu loquitur Ioannes Damascenus Lib. IV. De fide Ortbodoxa Cap. I. Eodem-pariter modo accipiendi Theophylactus in Caput XXIV. Lucae, & Beda in Cap. XX. Ioannis; quamquam maiorem obiicem opponere videtur Cby/oftomus Homil. LXXXVII. in Ioannem . Dignum autem , inquit. dubitatione quomodo corpus incorruptibile formam. clavorum acceperit. & mortali manu tangi potuerit Sed boc te non persurbet , boc enim permifionis fuit our and deus. Corpus enim tam tenue & leve ut clausis ianuis ingrederetur, omni crussitudine curebat ; fed , ut refurrectio erederetur , talem fe exbibuit ; in cuius sententiam it quoque Glycas noster Epist. V. Sed male heic Philosophum agit Chrysoftamus ; nam vere oftensum eft, corpus licet tenuisfimum, ut lucem, non posse aliud corpus penetrare; & si per poros & exiles meatus subeat, difgregari & difrumpi eius partes ; ergo alia virtute Christi corpus clausis ianuis ingrediebatur. Quare iam non melius de forma clavorum, si eodem sensu accepit, philosophatus est; quum nulla neces-M 3 fitas

# 182 MICHAELIS GLYCAE

fitas fuerit . & pullum argumentum suppetat . credendi corpus Christi gloriofum omni crassitudine caraisse. Quidquid corpus est, qualecumque est, tangi poteft; & lux ipfa atque acr tangitur, corumque impulsus sentimus. Sed quid facientus Epiphanio in Concilio Nicaeno II. Act. VI. Iconoclaftarum illud effatum adprobanti, Christum cum Patre iam fed re, & tamdem huc rediturum ou us'y oapxa, ou'x acquaror Si, ut videatur ab iis a quibus compunctus eft. & maneat Deus extra craffitudinem earnis? Quae quidem deducta funt ex Oratione XL Gregorii Nazianzeni, de cadem materia agentis, & iisdem verbis utentis. Sed illa verba, Non anplius quidem carnem, nec tamen vacantem corpore, ab Infequentibus explicantur; non carnem scilicet crassam & ponderosam, sed tenuem ac levem. Hinc ita baec concidiuntur: Vt maneat Deus extra CRASSITVDINEM carnis. Et in Gregorio Nazianzeno. Vt Deus MOLIS omnis, & CRASSITIEI expers maneat. Quae quidem verba citavit etiam eruditissimus Glycas Epist. V. pag. \$70. carnem negans corpus noftrum in refurrectione futurum ; quod quidem ibidem falfitatis revicimus. Ergo non ad substantiam carnis, sed ad qualitates illi respiciunt. Et his in rebus non omnia a nobis nosci credendum est. Quare idem Nazianzenus ait ibidem de Christo : Sed augustius diviniulque corpus babentem, qualeque ipse solus novit. Praeclare igitur Augustinus Epist. CXLVI. and Confentium : Quaeris utrum nunc corpus Domini offe & languinem babeat, aut reliqua carnis lineamesta. Quid fi adderes, utrum etiam vestimenta ; nonne augeretur guneftio, qua caufa, nifi quia en quae in usu vitae buius nostrae corruptibilia novimus , sin: corruptione cogitare vix possumus, quum divinerum mi-¥ 4CH-

vaculorum quaedam documenta iam data fint, ex quibus liceat coniectare maiora ? Nam fi vestis Ifraelitarum per tot annos in eremo fine tritura effe potuit. fi mortisina pellis calceamentorum tamdiu fine labe duravit, potest ubique Deus quorumlidet serporum, ber quantum voluerit ten bus . incorruptant protendere qualitatem. Ego proinde Domini corpus ita in coelo effe tredo, ut erat ( in terra) quando adscendit in coelum. Dixerat autem discipulis, ut in Evangelio legimus, de sus resurrectione dubisantibus, G illud quod videbant , non corpus sed spiritum. esse putantibus : Videte manus meas & pedes , palpate & videte, quia (piritus offa & carnem non. babet , sicut me videtis babere . Sic corum quum effet in terra contrettatus est manibus, sic corum est quum iret in coelum deduttus adspettibus; ubi vox angelica sonuit : Sie veniet quemadmodum eum videtis suntem in coclum. Fides adfit, & nulla quasflio remanebit. Nisi forte de sanguine requirendum est, quia quum dixisset, Palpate & videte, quia fpiritus curnem & ofa non babet : non addidit, fanguinem. Non ergo & nos addamus inquirrer, quod ille non addidit dicere. Et de compendio fi placet, finita fit quaeftio. Fortaffis enim , accepta occasione fanguinis, urgebit nos moleflier perferutator, & dicet Si sanguis, sur non & pituita, cur non & fel flauum, & fel nigrum, quibus quatuor bumo-ribus maturam carnis temperari etsam medicinae disciplina sestatur. At non video qui sibi constet Butmetins, ubi alibi de Christi corpore ait : Praesoras convenis pariter utrimque, ni fallor, corpus Christi, quum resurrexit a mortuis, iisdem, quibus antes, conflitisse particulis : & quum adscendit in coclam, ensdem etinm retinuisse, & ad puritatem M 4 coole\_

coeleftem eveniffe virtute (ni fpiritus vivifici . Sed video quid opinetur, factam feilicet fuisse fufionem & resolutionem illarum partium, qualis fit quum sorpora terrena purificantur , aut convertuntur is flammam. At hic quo concessit eius Philosophia? Nam si its crit, quale tamdem corpus suturum est? Aut quomodo tamdem non absumetur? Quum videamus omnia quae ignescunt & accenduntur, confumi tamdem: deficiente materia, & interire? Num ad Dei potentiam recurres? Sed quae tunc necessitas, ut dixi, nostram reiiciendi sententiam, quae divinae potentiae ratione habita, tua Chemica portenta in refurrectione non fomniat? Memini, quum Lugduni essem, Dominum quem-dam A Campis, qui mihi se verum philosophum dictitabat, quod in transmutationem metallorum stolide incumberet, adseruisse quondam, ubi dies mundi extremus advenisset, omnia inflammanda esse, & igne in crystalli & vitri speciem convertenda, ita ut mirari effet Lugdunum & alias urbes, vitreas omnes: homines vitreos, vitrea, animalia, vi-treas arbores & plantas; fed fi ad hacc efficienda idonea vis ignis effet iuxta illum, Burnesius tamen non vitsea vult corpora vi ignis fieri, sed ignem ipsum, flammam, lucem; qua vi & quomodo ipfe novit. Magna certe . utriusque capitis deliramenta. 

Quum igitur conftiterit quale fit corpus Chrifti ; & exploratae fidei fit corpus noftram gloriofum conforme futurum gloriofo corpori Chrifti, iam patet quale & ipfum futurum fit, quamque circa illud Burnetius defipiat; patet quomodo gloriofum, hoc eft lucidum fit; quomodo fit exeporciuroy, ut illud vocat Apaficius II. Cor. V. 3.

## EFISTOLA VII. 185

hoc eft, divina virtute perfectum & immutatum; non quod ille fomniat, inorganicum : nam praeter abfurdam potestatem voci subiectam, nullum corpus vivens fingi poteft, quod inorganicum fit s etsi eadem, aut omnia, organa integra non servet. Et quidem quum Apostolus annyopixas ibi loguatur, & noftrum corpus tabernaculum nuncupet, quo eius mortalitatem infinuet; ut allegoriam fer-vet, quum tabernacula manu fiant, debuit adpellare corpus immortale & coeleste non manufattum, ut immortalitatis donum a Deo concessium indicet, & non ab homine; tabernaculumque elle doceat multo hoc temporario praestantius; quod video. aliquatenus (enfifie etiam Io. Chryfoftomum & Theophylattum. Sed quid fibi vult illud, corpus noftrum erit fpi-titale? Non quidem quod vult Burnesius, corpus erit. igneum & aethereum, spiritusque evadet, fed quale illud Augustinus describit Epistola ad Confentium. CXLVI. Spirisale autem corpus, quod iam cum fpiritu immortale est : quamvis nonnulli arbitrentur. tunc fieri corpus (piritale, quum iam & ip(um corpus mutatur in spiritum, & quod bomo erat ex corpore & spiritu ; utrumque ac totum spiritus erit ; auasi dixerit Apostolus : Seminatur corpus animale ; furget corpus spiritale. Proinde sicut animale corpus non est anima, sed corpus; ita & spiritale corpus non spiritum debemus putare, sed corpus. Et ut ex-ponit ctiam Lib. XIII. De Civ. Dei Cap. XX. a quo non diferepat Glycas Epifle V. 253. At inquit Burne, tius, isayyethet erimus, Chrifto ipfo id docen-te. Concedo profecto. Sed quid inde? Nullum aliud consectarium video ex hoc, quam quod non nube mus, guum Christus huc respectent quando id dixit; & guod immortales crimus sicut Angeli; unde

Digitized by Google

# 186: MICHAELIS GLYCAE

unde & nuptiae tamquain fimervacanese excludentur. Id enim volunt illa Lucae XX. an Baradavav un ent SUYANTER, ITAYYEROL YAS BOL. Not chim mori polfunt amplius, pares enem funt Angelis. Sed de his latius inferius agemus . Verum juxta Paulum, inquit. beatorum corpus carlefte erit ; & auum dicitur coelefte, notat id materiam ex qua componitur. Quemadmodum enim bodiernum corpus conttat ex materia terrestri ; ita corpus quod socleste disitur , ex materia coelesti constabit. Sed qualis est haec materia coeleftis? Ecce respondet, tamquam e tripode Sybilla, Burnetius : Non off dura aut solida , infar vitri, eryfalli , aut glaciei ; ut e veteribus nonnulli somnisbant . Sed eft purifima aut tenuisima , ficut aer aut aether : buiufmodi proinde erit corpus nostrum coelefte. Quid fi materia coeli fumus effet, ut voluit offe primum coelum Mabammedes in Alcorano Sur. HI. fumeumne corpus noftrum futurum eft ? Sed quo tene ignis, & flamma, & lux? Quam mak ignis fumo permutatur? Quid fi dicam nullam effe cocli materiam ? Omne quod coelum vocatur effe vacunm; quod quidem caerulei coloris effe videtur, mixtione tenebrarum vacui. & candidorum radiorum lucis, ut id explicant Neuutoniani ? An non potius coeleste corpus dicitur, quod qualitates coelesto indnerit?

Nunc illud expendant quod Burneeius ait, idem refurrectionis iuxta obviam coeleftium Scripturarum intelligentiam este qualem vulgo tenemus & credimus; fui revera id procedere quod divinae Scripturae penitur intellectae non fuerint, quum de duabus sefurrectionibus illae loquantur; & de prima verum fit quod vulgo creditur; de fecunda quod ipfe adfimat. Scribit enim : Est alias préserves defervandam, ande inde fuborta est in trastando boc argumento aliqua bfcuritas aut confusio. Ex eo scilieet, quod non sais diffingerint iidem Auftores refurreftiopen priman. fr secundam, ex mente veterum. Has enim diffinxee ex antiquistimis Patribus multi, atque aliud nos tenus corporis bahituros effe in prima refurrectione, iliud in fecunda, Statuerunt, In prima quidem, corvus carneum, offenm, & fanguineum, instar bodiervi : sed purius & perfectius , quale fuisse creditur Adami corpus in Paradifo, In fecunda autem refurrectione erit corpus spirituale, coeleste ; Christi, secundi Adami, gloriofo corpori conforme : fine carne & fanguine, quale describitur a Sancto Paulo in sus (ermone de resurrectione ad Corinthios. Atque bace due genera corporum post banc vitam distinguebant Patrum quotquot ( utique nec pauci , nec exigui nominis) millenne Christi regnum tuebantur . Acque adbibita distinctione, quaestionibus supra propositis, des natura & de identitate corporum in resurrectione alio atque alio modo respondendum, prout de prima aut secunda resurrectione quaestionem intellexeris. Si de prima, corpus quidem erit carneum, sed non idem numero cum praccedenti. Si de fecunda, erit quidem corpus idem numero cum proxime praecedenti; fed non earneum, neque terrestre. Proinde vides in bas lite nibil certo & exaste definiri pose, donee conventum fuerit de statu causae : de unica nempe ; aut duplici refurrettione. Quaecumque autem differuimus supra de resurrectione, ex characteribus facris, respiciunt refurrectionem ultimam & universalem eurpusque coeleste, quod tune temporis babituri funt fantti . Hace caim eft notifima , & in facris Lites vis celebratifima refurrettio : de qua etiam , ui fala lor , fuam difertationens unice instituit Apostolus Ram. lns . ~ Ť

MICHARTIS GT TCAR r 22 -

lus. De prima autem refurrectione, in millenni re-gno Christi, & renovatione rerum, fequenti capite stturi sumus. Eaque exposita , quid de tota bac materia statuendum fit , clarius elucescet . Sed quam gratis haec adferuntur ? Non me latet Papiam Hierapolitanum, Irenaeum, Iuftinum Martyrem. Cvprianum, Lactantium, pluresque alios fuisse Chiliastas; fed haec sententia iam explosa eft, & eiecta certissimis rationibus & argumentis. Burnetius tamen crambem hanc recoctam obgerere voluit, & Chiliastarum errores homo fanaticus renovare non dubitavit integro tractatu, qui cum Theoria facra telluris circumfertur. At num propterea haec opinio, quia eam Burnetius defendit ac substinet, vera eft? At fi falfa eft, ut quidem eft, lateque oftendit N. Alexander T. I. Hift. Ecclef. Differt. XXVII. in Saecul. I. Art. II. quid eius duplici refurrectioni fiet? Deinde & fi opinio Chiliastarum subsisteret, quomodo tam absurde scripturae loqui possent, ut resurrectionem, secundam vocarent, quae nihil alind effet quam corporis, quod iam refurrexerat, immutatio in caelefle & spiritale? Resurrectio est eius quod cecidit, non eius quod stat & persistit, licet transmutetur. Nulla itaque est secunda resurrectio ; nonnisi igitur de una Scripturae loquuntur; adeoque falfa eft Burnetii opinio, utpote divinis oraculis contraria. Sed etfi fecunda haec refurrectio effet, Burnetio minus prospere succederet ; nam is qui tam operofa differtatione ; & prolixis ambagibus identitatem corporum excitandorum negavit , tunc fibi contradicens illam admitteret. Nam quum alieubi fateatur in prima refurrectione cadem corpora futura, & de ea loqui Scripturas, ubi ea-dem corpora excitatum iri adferunt; quidquid alibi ali-. 245

Digitized by Google

#### EPISTOLA VII. 189

liter dicat; iam in secunda resurrectione eadem corpora remanebunt, sed immutabuntur tantum, id incorruptibilem conditionem evecta. Quod quidem de his, qui vivi in refurrectione repetientur, ipfe concedit his verbis : Convenit, opivor, utrimque, quoad corpora eorum qui reperien-ur inter vivos in adventu Domini : Ea scilicet mutatum iri immediate, manentibus iisdem particulis, sut earum magna parte. Infuper alibi addit : Si quem vero tantus incessit amor sui corporis terrestris, ut eo arere nequeat, resurgat & reddatur ei per me liset, sub eadem forma & jisdem particulis, modo statim immutandum concedat illud corpus terrestre in coeleste slterius formae & qualitatum. Non tamen cum eo convenimus, quod modum attinet; neque id eventurum quum resoluta bac mortali compage membror um, adem materia ( fordibus exceptis ) transmutabitur in sliam formam & in alias qualitates : utpote in easdem quas babent corpora immortalia & incorruptibilia. Id jued nos haud quaeuam admittimus, quum partes omnes a Deo immortales & incorruptibiles reddenlas credamus. Mutabuntur enim non peribunt. Ad em Tertullianus de Refurrect. Caruis : Discernenda f autem demutatio ab omni argumento perditionis. dliud enim demutatio, aliud perditio. Porro non aliud, i ita demutabitur caro, ut percat. Peribit autem. 'emutata, fi non ipfa permanserit in demutatione, quae xbibita fuerit in resurrectione. Quemadmodum enim erit, fi non refurgit; it a etsi resurgit quidem, verum in lemutationem subducitur, acque perit . Acque enim non. vit, fi non resurrexerit. Et quod ineptum, si in boc. esurgit, ut non sit, quae potuit non resurrexiss, ve este : quia non este iam coeperat . Non miscebunur ompino diversa. "mutatio atque perditio , operi-6.1 bus

## 190 MICHAELIS GLYCAE

bus utique diversa. Perdit bace , illa mutat. Que modo ergo quod perditum eft, mutatum non eft : its quod musatum eft, perditum non eft. Periffe enim est in totum non effe quod fuerit ? Mutatum este, aliter effe eft. Sed porro dum aliter eft, idipfum put effe : babes enims effe qued non perit . Matationem. enim pasum of , non perditionem . Atque ades potek & demutari quid & ipfum effe nibilominus, nt & tetus bomo in bec aevo substantia quidem ipse sit, multifariam tamen demutetur, & babitu, & ips corpulentia , & valetudine , & conditione . & lignitate , & actate , ftudio , negotio , artificio , faultatibus, sedibus, legibus, morsbus, nes quidquem tamen admittat bomini , nee ita alius efficittur, ut ceffet id effe : imo nec alius efficitur, st aliud . Hanc formam demutazionis divina etisa documenta testantur. Mutatur Mosei manus & quidem ad instar emortune, exfanguis & exalbida, frigida, fed & recepto calore, & refufo colore, cadem caro & Janguis est. Mutatur postea & facies eiusdem, incontemplabili claritate. Sed Moyfes erat proinde qui non videbatur. Sic & Stepbanus angelicum iam f4 fligium inducrat, sed non alia genus in lapidatione fucciderant. Dominus quoque in secessu montis etien vestimenta luce mutaverat , sed lineamenta Petro + gnoscibilia servaverat. Vbi etiam Moyfes & Helias, alter in imagine carnis nondum receptae, alter it peritate nondum defunctae, camdem tamen babitudium corporis, etiam in gloria perseverare docuerunt. De quo exemplo infructus & Paulus : Qui transfigurant, inquit, corpus bumilitatis noftrae conformale corput glorine fuae. Quod etsi transfigurationem & converfionem in transitum substantiae cuiusque defendit: erzo & Saul in alium virum couversus , de corport **[ 110** 

fue exceptit. Et iple Satanas quum in Angelum lucis transfiguratur, qualitatem fuam amittit. Non epinor. Ita & in refurrectionis eventum mutari, converti, reformari licebit cum falute fubfiantiae.

Sed & Patrum traditioni huiusmodi opinio contraria est, quoad ex iam dictis fatis elucere arbitror ; & unus pro cunctis audiatur Hieronymus Pammachio & Oceano scribens, & Burnetianuns. errorem in Origene, sectatoribusque confutans. Credimus, inquiunt, refurrectionem futuram corporum. Hos si bene disatur, pura confessio est. Sed quia corpora funt coelestia & terrestria, & ace iste 🕝 aura tenuis, iuxta naturam suam corpora nominaniur : corpus ponunt non carnem , ut Orthodoxus corpus audiens, carnem puset : baereticus (piritum recognoscat. Haec est corum prima decipula, quae si deprehensa fuerit, instruunt alios dolos, & innocentiam simulant, & maliciefos nos vocant, & quasi simpliciter credentes, aunt : Credimus refurrectionem carnis. Hos vero quum dixerint, vulgus indoctum putat sibi sufficere, maxime quia idipsum & in lymbolo creditur. Interroges ultra ; circuli firepitus commovetur, fautores clamitant ; Audifi sesurrectionem carnis : quid quaeris amplius? Et in perversum fludiis commutatis, nos sycophaniae: illi simplices adpellantur. Quod si obduravesis frontem, G urgere coeperis, carnem digitis tenens, an ipfam dicant refurrocturam , quae cernitur , quae tangitur ; quae incedit & loquitur : primo rident, deinde adnum: Disentibusque nobis, utrum capillos & dentes, postus & vontrem, manus & podos, ceterosque artus ex integro resurrectio exbibeat : tunc vero visu fe tomere non poffunt, cachinnoque ora folwentes, tonfores nobis noceffarios & placentas, & medices, at (u-

## 192 MICHAELIS GLYCAE

futores ingerunt. Vtroque interrogant . utrum credamus & genitalia utriusque sexus resurgere, nostrat genas birtas, feminarum leves fore, & babitudinem corporis pro maris ac faeminae distinctione diverfam. Quod fi dederimus, flatim expetunt vulvam G coitum, & cetera quae in ventre funt & sub ventre, Singula membra negant, & corpus quod conftat ex membris, dicunt non resurgere. Non ef buius temporis contra dogma perversum, rhetoricum sattare fermonem. Non mibi dives Ciceronis lingua fufficiat : non ferveus Demostbenis oratio, animi met possit implere fervorem . si velim baereticorum fraudolentias prodere, qui verbo tenus resurrectionem fatentes, animo negant. Solent enim mulierculae corum. mammas tenere, ventri adplaudere, lumbos & femora & putres attrectare axillas . & dicere : Quid nobis prodest resurrettio, si fragile corpus resurget? Et futurae Angelorum similes , babebimus & naturam? Dedignantur videlicet cum carne & offabus refurgere, tum quibus resursexerit & Christus. Hactenus quidem Hieronymus . Sed regerit Burnetus : Quidquik fatuerint, five Concilia, five Patres, cedendum eff f4eris litteris & rationi. Bona verba quidem. lam sacras litteras Burnetio adversari demonstravimus, nec fua ratione multum proficere. Non enim Burnetii ratio, ea ratio eft, quae cuncta dirigit a disponit, acternaque lege omnia ducit ac colligat. Sed sunt deliria, qualia iam multa redarguimus, ut corpus terrenum in coelo confistere non potet, quod quam falsum sit oftendimus Capite VI. colpus tenue alia corpora penetrare poteft, & ianuis clauss in aedes ingredi, quod quam rationi contrarietur, flatim vidimus; & id genus fexcenta fomnia, & paralogismi. Num cedendum eft huic ratio-

#### BPISTOUA VIII 198

rationi? Sed recta ratio fit quam Burnetins persequitur, numquid fi quid ratio humana in Christianae fapientiae placitis minus intelligere ac comprehendere poteft, ftatim non eft admittendum ? Numquid divina potentia cos faciendi fines fibi praescripfit ut nihil moliretur, nifi quod homines intelligere & comprehendero possent? Humanus ne captus omnipotentiae mensura erit? Paulus dicit resurrectionem mortuorum mysterium ese. Quis igitur cognovit senfum Domini, aut consiliarius eius fuit? Nihil quidem a Deo contra rationem fit; multa tamen supra rationem humanam. Nam quidquid. Deus facit ratione facit, quum ipse ratio ipsa fit; & ratio numquam fine ratione ese possit. Ideo satis & lucul nter superius ostensum et, nihil eorum, quae in resurrectione mortuorum eventura Ecclesia docet, rationi repugnare, etsi ca mens humana minus intelligat.

Burnetii opiniones ulterius confutantur ; & De Angelorum Daemonumque corporibus iuxta veteres Theologos, Platonicofque, dißeritur.

÷ .

CAP. XI.

Sed res Burnetie confecta videtur, fi oftendat corpora beatorum, effe cadem cum Angelorum corporibus. Sed audiamus ipfum ita Cap. VIII. fcribentem ; Visimus charafter defumitur a paritate. Boa. N torum

### 194 MICHARLESSGETCAE

forum in cools own Angelis . Chriftus dicit ad Soddy. essor. filios refurrectionis fore any ins fimiles Angelis. Qued quidem adfpettu primo refpieit, nuprias & concubitum, alies tamen non exclusis. Imo, ea ecessione, fententiam magis generalem Christus edidife widetur , que parisas filiaruna resurrettiones cum Angelis , ad plura poffit , & debeat extends . Et ad pluza quidem extenditur a Santto Luca , què bas distun Chrifti ita profert : Qui vero digni habiti fucrint, qui faeculum illud confequantar & refurrectionem ex mortuis, neque ducunt uxores, neque nuptui dantur. Neque enim mori posse amplius, dicendum eft pares enim funt Angelis , im אמר השטטעוני לעישידמה , ולמיציגמו אמף בולו, בא bix verbis , primo , conflare mibi vidutur , Angeloz babere corpora ; dein nos talia babituros ella corpora, qualia habent Angeli ; as proinde inorganice . Quoad primum. Si paritas illa Beatorum cum Angelis com fistit tautum in parte fpirituali utriusque, non in corporibus : tum corpora nostra , post resurrectionem , possunt elle mortalia, non obstante bas paritate. Chriflus autom dicit, proper banc paritatem nos amplius mori non poffe . Operses igitur, corpera utriufque five partem corporatem respisiat bace paritas : morimur enim , seu mortales funeus , ratione corporis santum : five in bac vita , five quavis alia . Practerea baec immortalitas & paritas cum Angelis , de quibus loquitur Chriftus, funt privilegia resurrectionis, vel nobis accedunt post resurrectionem, aut immortalisas animae semper fuit : & quae nobis adve-nit per & post resurrectionam , est immontalisate corponis . Hes igitur nefpettu futuri fumus pones Auselis . Devique fimiles effemue Augalits potius ante re-furtethionem, quant peff, fi Augeli nom habent cor-DOT# .

pora . Angelos non effe nudas substantias spirituales, sed veftiri corperibus (ui generis & ordinis, id praeterea demonstrare mibi videtur, quod conflituturi fins comitatum & fatellitium Chrifti in fuo adventu gloriefe. Oportet igitur, ut fint visibiles & corporibue induti, ii que nobilioris ordinis : ut coclestis illius pompas maieflatem & magnificentiam augeant & expleant. Nec (uffinchis, opinor, dicere, habituros quidens corpora tune temporis, sed mutuatitia, vel fa-En ex aere, pro re nata ; diffipanda iterum. aus deponenda, ubi finitam fuerit (peltaculum. Haud patieris , inquam , boc dici , Christum quidem reditua rum effe comitati/fimum, fed phanta (matibus : fugitivis umbris millies mille, & inanibus visis; G buiufmodi larvatos Angelos folium Dei in coelis eircumdare. Porro, quum dicitur in facris Litteris. Satamam fe transformare quandoque in Angelum lucis : illa mesamorphofes supponit Angelum lucis babere aliquam externam formam, aliquam (peciem vilibilem, que dignoscitur & distinguitur. Id vero, quidquid fit , babere non pofunt abfque omni corpore . Et quoad malos Angelos in genere, quum fint capaces poenae 6 cruciatus per ignem corporeum , coque deflinati , exinde patet bos (piritus degeneres sua babere qualiacumque corpora. Dein ex altera parte, Sauftis & Beatis nibil focietatis aut commercii intercedere poteft cum bonis Angelis, nifi bi perinde ac illi, fint aliand mode visibiles & incorporati. Denique, ut bos addam, ecquis sanae mentis, atque operum Dei acquus seftimator , rem fecum reputans , credere poteft bona fide & ex animo, regiones coelestes & aetboreas, quantas quantas, vacuas effe ompi creatura intelligente visibili, omni animali ratione pracdite praster pausulas animas bumanas? Quantas opor-N 2 tet

# 196 MICHAELIS GLYCAE

tet fingere in rerum natura folitudines & eremos? Ad quus tamen suis incolis replendas, Deo Optime Maximo, rerum Conditori, nec potentia defuit, nec bonstas. Quod si nobiseum statuas, Angelos babere corpora sui generis & ordinis: non quidem organica: (Quid Angelis enim cum ossibus, artubus, visceribus, aqualicule, aut membrorum compage?) sed lucida & aetberea: quemadmodum e Patribus non pauci statuerunt, ut alibi distum est: atque bis corperibus Angelicis nostra fore similia si concedas; Ex bac bypothessi, Deo, universitatis Opisici, constabit suus bonos: Coelo suus adparatus, & illustrium incolarum exercitus: Nobis denique cum Angelis vitae focietas, iisque par & cognata corporis animique indoles & immortalitas.

Sed expendamus fingula. Iam quod ex Evangelio adducitur, nos scilicet in resurcctione fimiles Angelis futuros, a nuptiis abstinentiam, & immortalitatem tantum respicit, quod superius Augustinus luculenter ostendit pag. 170. & nos pariter animadvertebamus. Quod ergo ait, ex hoc loco constare Angelos habere corpora, confectarium non exfi-Rit; multo minus quod ea corpora fint inorgani-ca. Nam si inde similitudinem corporum Angelorum cum corporibus refurgentium inferre licet, potius ea esse organica confirmabinus : Nam ea Christi verba iuxta Hieronymum, organa corporis, & fexuum discrimen indicant. Nam, ut ipse ait, Now de lapide & ligno dicitur, non nubent neque nubentur, quae naturam nubendi non babent ; sed de iis qui poffunt nubere. Id quod & Augustinum deduxiste pag. 170. superius vidimus. Et totum id, quod deinde disputat, usque ad illud si Angeli non babent corpora, falsa hypothesi innititur, hoc est, quod Christus dixerit

#### EPISTOLA VII. 197

xerit noftra corpora futura corporibus Angelorum fimilia ; quum alium omnino fignificare voluerit, ut oftensum eft. Sed , inquit , Augustinus in Plalmum LXXXV. ad illa verba ; Eruisti animam meam ex inferno inferiori , Talia , inquit , erunt corpora noftra post refurrectionem, qualia (unt Angelorum, corpora. Et in Plalmum CXLV, non procul ab initio, corpus noftrum caelefte adpellat corpus Angelicum . Tertullianus suo modo adpellat, carnem Angelificatam Libro De Resurrett. carnis Cap. XXVI. Co demutationem in subfantiam Angelicam Lib. 111. contra Marcionem Cap. ultimo. Lactantius , transformationem in similitudinem Angelorum Lib. VII. Cap. XXVI. Deinde rogat ut confulamus, quum vacat, plura loca Augustini, ubi eumdem prodit sensum, nt Epifola III. ad Fortunatian. Lib. II. de Genef. ad litter. Cap. XVII. Lib. III. Cap. X. Lib. XII. Cap. XXXF. Iple autem Burnetium rogo, ut attentius Opera laudatorum Patrum legat . & illis loguutionibus quid vere fibi voluerint, melius intelligat. Certe, fi evolvat, quae ex Augustino superius Cap. IX. pag. 147. attulimus, numquam dicet Augustino haec in mentem venisse; & multo minus si perlegat ca etiam, quae de carnis resurrectione in Enchiridio ad Laurentium dissertat. Rogo autem in primis ut Tertullianum laudato libro De Carnis resurrectione legat & perlegat, totumque confideret, ne in fuam sententiam invitum Tertullianum trahat, qui eodem libro suam Angelificatam carnem ita exponit, ut nec nos ludificet, & Burnetium mendacii & malae fidei revinciat : Sed buic disceptationi , finem dominica pronuvciatio imponit, Erunt, inquit, tâmquam Angeli. Si non nubendo, quia nee moriendo, utique nec ulli simili necessitati succidendo corporalis conditio-N 2 nic.

IN 3



#### 198 MICHAELIS GLYCAE

vis. Quia & Angeli aliquando tamquam bomines fue runt , edendo & bibendo , & pedes lavacro porrigendo. Humanam enim induerant superficiem, salva insus fubftantia propria. Igitur fi Angeli facti tamquam bomines in eadem subfantia spiritus carnalem tractationem fusceperunt , sur non & bomines fatti tamquam Angeli in eadem (ubstantin carnis , spiritalem subeant dispositionem , non magis folemnibus carnis obnoxii , sub Angelico indumento, quam Angeli sunc solemnibus spiritus sub bumano? Nec ideo non perman(uri in carne, quia non & in solemnibus carnis, quum nec Angeli ideo non & in spiritu permanscrint, quia non & in solemnibus spiritus. Denique non dixit, erunt Angele, ne bomines negaret : fed , tamquam Angeli , ut bomines conforværet. Non abstulit substantiam , cui fimilitudinem attribuit', Ecce verus verborum laudatorum Patrum fenfus ; ecce ut contra Burnetium Iucifconfulti axioma procedit, quod habetur in L. Incivile ff: de Legibus. Quam melius divina dicta Muhammedanus Avisenna intellexit Cap. III. De Almahad nil zliud percipiens in illo erunt ficut Angeli Dei in ceele, quam quod erunt ficut Angeli non comedentes, meque bibentes , neque coountes , quae funt cius ipfiffims verba, ut ab Andrea Alpago in Latinum ex Arabico conversa fuere.

Alia autem argumenta, quibus Burnetins Angelis corpora vendicare conatur, levia admodum fant, & quae facile folvi queant, ut a Theologis, & Philofophis doctifiimis iam oftenfum eft. Nam non video cur in comitatu Chrifti etiam Angeli fine corporibus effe non poffint; cur transfiguratio Satanae in Angelum lucis ad Anyopixus accipienda non fit; cur Daemones fine corporibus cruciari non valeant?

Cur

#### BALLE DO LIAN VARIAN ST. DOG

Cur coeli regiones non possint habere alios incolas corporibus intructos praeter Angelos; aut fi Ange-li corporibus nudi cas habitant, non fatis habitatae fint & frequentes?

sui Sed quomam vult. Buymetius at , an Angelt corgelicorum naturam & qualitates inquiramus, illis verbis : Quere illis aufter fum , ut primum expendant, num Angeli babeant corpora ; dein quilia: fint 3 professon heic Differtationem , quam olime vernante addue actate conferipsi , De Angelerum & Deemenen Hote, dum Theologiam Platonicam cum Christiana contenderem; ut cognita Angelicorum. sosporum y & verum effet Angelos iis inftruit, nav tura & indole 1 videamus etiam quam falfo ea inura ganien a Burnesis dicantur; & quam id folus ipfe formiaverit. Nam exftabit, fiminus cadem organa ac nos Angeli habeant, tamen aliis organis noftria non omnino dissimilibus cos praeditos este, ex ves terum Theologorum, Philofophorumque fentential Hine sorum prefentiae, corum Epulae, corums concubitus, corum colloquià y ambulatus ; incumfas, comintus, peregrinationes, & quaecumque propria hominum. fimt; & quae fine infrumentis tumanis fimilibus peragi perficique non poffunta Et w lubentina cam Differtationem profero, que pesspectius habeo multa in ca iuxta ctiam Philosophorum Bihaicorum placita tractari, quae fruftra in aliis, qui de Angelorium corporibus egerunt , int Petavio, Gragoris a Valunsia sceterifque quaefiveris. Illa am tem eft quis lequitur.

MA

. . . .

····· the **Ta**n of the

÷.

Də

# 200 MICHAVE MIS GLERCAE

te von tille me hel mensen and thereigen for me von Den Angelorum. Er Dasmonumen Sentu -Elded mert nich , Digreffie som der t

- DEt fi nonnulla , quae ad fatum Angelorum pentinere videri poffunt , obiter iam, feperius attis ginus, huius rei modo tractatio instituenda cha de caque late differendum. Virum egregium, & multa doctrina praestantem , Augustinum ; animarum; nomine: Angelos alicubi indigitaffe memoravinus, delevisse itidem, seu potius retractasse deinde, quod dixerat , L. I. Retratt. Cap. XI. quod numquansia divinis litteris animas Angelis vendicari liquido com? periffet ; cui tamen mirificus ille Adamapsius prass hixerat, L. II. aspi apxav, caeleftium oraculomm teftimoniis animis Angelos effe praeditos probai posse negans ; quainquam eosdom este animantes nullus dubitat, quod & rationibus evincere nititur. Cui libenter & adlenfum praestet Augustimur, qui L. III. De Genef. ad lit. Cap. X. Apulcii , ceteros ramque Platonicorum omnium veftiigis inlitens, seres daomonas' animalia elle praedicat, corpora es aeren concreta illis tribuens , ficuti Angelis .coe Seftian Quae quum ita: fe habeant ; muri effe qui tem animalia . & fateantur & doceantig & habert animas adfirmare reformident , haud plane intellige quum animalia nonnifiex anima & corpore coalde re perspicuum fit. Verum parum notiga metert, qui mente id dixerint , perveftigare formado illud renam firmumque fit , nullo omnino corpore. Ange los adferuist: numquam , sed vel coeleftibus :xel acreis corporibus uniter aptos existimasse. Quae quidem sententia illustrissimos alios Ecclesiae Patres fautores habet, quandoquidem in eam iverunt inter Gre-1. x 24 COS

E BRISTOLA VII. 201

cos Ir enseus Lugdunenfis Epilcopus, Iufinus Martyr & Philosophus, Tatianus Affyrius, Athenagoras, Clemens Alexandrinus, Methodius, Athanafius pariter Alexandrinus, Eusebius Caesariensis, Basilius Magnus, Caesarius Gregorii Nazianzeni frater, & Ioaunes Theffalonicenfis, quibus addere iuvat Iudaeum Hiftoxicum Iofephum, & Chriftianum Philosophum Michaelem Pfellum ; inter Latinos vero in hac haereh funt, Gaecilius Cyprianus, Minutius Felix, La-Stantius, Stridoniensis Hieronymus, Severus Sulpitins Claudianus Mamercus, Gregorius Magnus, Bernardus Claravallensis, quibus facile adjungerem Fertultinnum . Hilarium Pictavienfem, Ionnnem Caffianum Faufum Regienfem, Pafebalium Romanae Ecclefae Diaconum, Rupertum Abbatem, Raimundum Lullum fi minus viderem cos non tantum corpora adnata Angelis adlerere, quantum omnino corporeos, & totos corpora illos praedicare, guamquam tenuia, & exiliat, & quae vel tantum intelligentia percipiantur, anum nihil prorsus praeter Deum incorporeum admittorent ; & forte nec ipfum Deum Tertullianus. Verum quum ifta a Platonica doctrina quam maxime abhorreant, & iam omnium Theologorum iudicio eie-&a fint, atque exculcata, & nos haud iniuria reprobamus, & ullam eorum rationem habere negligimus. Virum tamen & scientia, & dignitate eminentifimum haud fas practermittere, qui quamquam proximis saeculis floruerit, antiquiorum tamen sententiae non parum momenti sua auctoritate addiderit, Thomam Caietanum ; hic enim Comm. in Cap. II. Epist. ad Ephef. veterum placita fequutus, Daemones aerea animalia esse dicit ; & ne haec ab illo quasi dictata reddantur, ratione ad hoc conquisita firmare contendit. Nos tamen non multum, quibus haec 

hace naturalibus rationibus comprobentur, folithi famus , in hoc unum incumbentes, ut Platonis in hoc decreta Chriftianar Philofophiae confosia demon-Aremus : quapropter fatterum tantum Scripturaran testimonia adferemus in medium, quibus featentian fuam landati Scriptores conantur addruere. Et primum Origenes Process in lib. That apyar argumentum ad huius opinionis veritatem indicandam minime contemnendum existimat, altum in coelections litteris de natura ulla incorporea filentiam , innotumque ipfis doumars vocabuhim ; inre floèci pendens id, quod ex libro Aprocryho, cui titulus af Doffring Petri , in contrarium adducitur , Christum feilicet Apostolis colloquentem dixisfe : Non fit Davmonium incorportum ; fimulque animadverteus , & fi forte umquam in Scripturis fanctis incorporei vo-cabulum occurrat, eo fensu illud demum accipicadum, ut non fimpliciter, fed comparate dictum intelligatur; incorporeum scilicet videri id , quod subtile, & tenue eft, & prope infentile, craffis & folidis, tactuque obnoxiis, quibus nos circundamur, corporibus comparatum. Id quidem, quod comm fecit Thesialonicenfem Praefulem Ivannem , qui quem adversus sacrilegos Iconomachos in quinta Spnodo ageret, obiicem omnem, gai Venerabilium Patrum fententiae refifteret, remoturus haec addidit: אלה אש הט אסוג מלשוגמיזעג אמא שוגה יושי של איישיאל אדין Copera Tex sa Mar arsituta, ut huns topixe uses, צאמי מעידעה אורס אין ל הבע מעו. דע לארוץ באשו ארסי אומי zoparei eider hoc eft Si umquam vero Angeler for Daemones, five animas, incorporeos adpellari repereris, . tainquam non ex commixtione quatuor materiasuam eleelementorum confiantes, neque corpora craffa, & fo-lida, prout nos, babentes, ita illos adpollavorunt. Ei enim, qui quomadmodum nos, fe babes, minime funt adfpettabites Quibus forte verbis illorum fe turbae adgregat, quos nihil, praeter Deum. incorporei admittere dignantes postremo loco recensuimus. Hinc vis omnis elanguet, & plane deficit momentum, illius argumenti, quod ex ambiguis conflitutionis, quam Concilium in Aedibus Lateranenfibus tertium coactum edidit, verbis, fatis imbecillum. conficitur a contraria fentientibus. Quamgaam enim in illa Drum fimul ab initio temperis uiramque de nibils condidifie creaturam, spiritualem & corporalem , Angolicam videlicet & mundanam, verbis fere totidem, veriffime definitum eft : haec tamen Origenis, & Ioannis expositionem ; & haud quidem invita, receperint, quod & recentiores Theologi secte observarunt. Sed ne Origenis argumentum videatur infirmius, utpote quod fola nititur taciturnitate Scripturarum , a quibus non. omnem semper veritatem pandi exploratifimum habernus; laudati Caefarius, & Ioannes, & Viennen-fis Ecclefiae fophista Claudianas, perspicinum ex indubitatis oraculis testimonium ad suam sententiam roborandam confirmandamque adserunt, illud fcilicet divini Cantoris, a Paulo Apostolo deinde ad Ebracos scribente repetitum : Qui facit Angelos suos spiritus, & ministros suos ignem urentem, seu flammam ignis . Et fiquis eXAmyopixes locum hunc conetur exponere, lapidem lavare, ut ainnt, & oleum & impensam perdere, memoratus Claudianus exiftimat. At idem inluper Scriptor acutifimus Enfebis Hieronymi, & Ioannis Caffani, opinioni favons fatis explicate Angelorum feu Daemonum corpora a di-٧Q

vo Paulo indicari arbitratur, prima ad Corinthios Epistola corpora coelestia, & corpora terrestria memorante. Quod fi apertius adhuc defideretur oraculum, quamquam & huius postremi auctoritate id persuasissimum habet Michael Psellur, illud adserat abstrusioris doctrinae homo, Caietanus, qui docte & perspecte sapiens, aerea Daemonibus corpora a Paulo vindicari censet, ubi ad Ephesios seribens, ait : Secundum Principem poteftatis seris , fpiritus qui nunc operatur in filios diffidentiae . Quae quidem omnia pluribus exegunti fumus, ut a Christiana do-Arina Platonem minime diffentire liqueret, Deos Daemonasque certis sui generis corporibus innexos circumseptosque introducentem in Timeeo, & Epi-nomide. Si vero lubet illorum Platonicorum sententiae accedere, qui & Deos quosdam nullo corpore ut supra innuimus, esse adfirmant, quos quidem Unepropulous adpellant, Dei summi contemplationi tantum addictos. Platonis dogmata partim cum Theologorum illorum credulitate conciliabimus. qui Angelos este corporis prorsus exfortes persuafbiliter docent . Augustino vero, qui pravis Daemo-nibus tantum, Libro III. de Genessi ad litteram Cap. X. corpora tribuere videtur, concordes illos multo magis dixissem, si minus postea, quamquam dubitanter, reprobis Angelis vindicaret ibidem, & alibi quidem adfereret adfirmate in Encbiridio. Hic tamen blandiri Porphyrio videretur scribens De divers, quaest. LXVIII. spiritualiter summos Angeles vivere, infimos vero animaliter, nisi audacius dictum de infimis, quam ut posset vel Scripturis Sanctis. vel ipfis rebus oftendit ; quia & fi forfitan poffet, difficillime poffet, adfumta in feipfum virga cenforia notaffet Retraft. L. I. Cap. XXVI. Porphyrins enim . .

enim fi Iamblycho De Myster. fides Deos puros intel-lectus effe dixit, Daemonas vero intellectus animales, a quo non multum discrepare Plotinum, liber quem hic De Amore inscripsit Cap. VI. haud obscure indicat. Pereruditus ille Faustus, qui de suae Ecclefiae nomine Regiensis adpellatur, Traff. Quod nibil fit in rebus creatis incorporeum, Claudianum Mamerquum a'vraywvish' causa poene periclitatum oftendit, quod Angelos fatali ruina de fedibus coelestibus deturbatos, concreta ex aere corporum involucra fuperinduisse contenderet ; atque ita in ea fuisse sententia subindicat, ut Angelos corporatos partim, partim corpore omni solutos existimaret. Verum quum illum mendacii & calumniae arguat Claudia. nus L. 3. De stat. an. Cap. VII. fe id umquam dixisse vel sensisse negans, haud quidem laudatorum Platonicorum fidei suppetias tulerit. Ratio illis potius faveret, qua Patrum nonnulli ad corpora Angelis tribuenda impelluntur, eos scilicet a Beato Apostolo Autopy ina resultara dici eis Sianoviar aro-בואאט שוים לום דשי שו אאטידמו אאוףסיטעטי סשדאסומי ministratorios, videlicet, spiritus in ministerium miffor propter cos, qui funt bereditatem falutis adituri. Quomodo ergo, exclamat hic Claravallensis Praesul, Serm. V. in Cantic. implent minifterium fuum abfque corpore, praesertim and viventes in corpore? Denique non est discurrere, nec de loco ad locum transire, niss corporum, quod frequenter Angelos facere tam indubitata , quam nota prebat auttoritas. Hine est quod & visi funt Patribus, & ad cos intraverunt & manducaverunt , & pedes laverunt . Ita quidem Bernardus, cui iam Gregorius Magnus facem praetulerat in Moralibus. Sic enim eos tantum corporibus adnatis implicari opinandum occurreret, quos homi-

### 206 MICHARLIS GERCAE

hominum curae & tutelae definatos. & veluti minifleria, intelligimus, quemadmedum & quos orbis terrarum practides . & tamquam huius univerfitatis acdituos divina providentia conffituit : reliquis circumiecto cuiuslibet corporis integumente liberis, ut qui tantum Dei contemplationi incumbentes per-petuo illum cultu & observatione venerantur. Pravis quoque Daemonibus necessaria effe corpora facile comprehendimus, qui nihil antiquius habent, quam infidias mortalibus firuere, & qua aperta vi, qua clandestinis conatibus luctam cum illis exercere perpetuam. Sed quum generaliter Angelos omnes miniftratorios spiritus adpellet Apoflolus, vereor ut falfo corporibus partim illigatos, folutos exem-tosque partim quis inde subspicetur. Haud tamen. hic animadvertere supersederim, simplicius faciliusque ea, quae de Angelorum praesentiis, & occurfibus, in litteris arcanis habentur, explicaturos esse nos, si illos habere corpora non diffitebimur; quando absurdum alioquin incongruensque videtur, eas naturas, quae hominum curae & ministeriis addicendae erant, iis inftrumentis, quibus ad sua munera obeunda maxime indigerent, naturaliter infitis defici; fed adsumtis adventitiisque formis, non tam hominibus adparere, quam illudere, Verum de hisce unusquisque sentiat, ut lubet, nullum enim reperire est certum explicatumque Ecclesiae scitum, quod rei dubietatem dirimat, & rixas incertorum Theologorum componat. Contrariam certe fenten-tiam communi recentiorum poene omnium confentu receptam effe, & calculi; frequentioribus comprobatam , animi parum ingenui effet diffimulare ; inficiari, etiam impudentis. Antiquorum nonnullis, ut Gregorio Nazianzeno , Ionnai Chryfolomo , Dionyfie , cni

eni falfo Arcopagitae cognomentum adferibitur, quieumque ille fit . Ivanni itidem Damasceno hoe idem placuisse liquet : quamquam de Diansho levem admodum effe conjecturam dicendum, ex co quod Anzelos sospeu's noi voure intelligentes & tantum fub intelligentiam endentes adpellat, ut iis, qui antiquorum Patrum, & Platonicorum Philosophorum valumina evolverint, haud ignotum effe poteit. Sed tunc demun buius opinionis admiratio percrebuit a quum tenebras illas, quas litteris liberalibusque artibus armorum furor, & Barbarorum incursus, trifti iuftitio disciplinis indicto densissimas offuderat, nonnullus Peripateticae doftrinae discidit fulgar, ex Arabia ad nos bono an malo no-Arorum fato hand dictu facile, fub, undecimum faceulum transmisses. Tune Aristotelis nomen scholae annes five philasapharum . five Swawweiner refonare : tunc quidquie ille effetiiffet , admirari , & tamquam de tripode dictum accipere. Tunc mentes nefcio quas minime materiatas, nullo corpore, coelettibus arbibus adfixas, ratarum coeli conversionum causas, volentibus & nolentibus paffirm ingerere, atque inculcare. Quae tames a me ita dicha velim, ut namo ex hisca reorepixor Theologorum fontentize me contraire calumnietur, hiculentam siguidem illam magnificemque demiror, & maiestatis nescio cuius amplitudine supra cetoras attolli, atque eminero. Qui quidem haud quaquam verendum est ne quinchae Synodi The eineumentais feita refistant, ubi Iogunis Thestalonicenfis oratio laudatur, adprobaturque. Quum enim in co confelfu de facrilegis Iconoclaftarum aufis compefcendis agoretur tantum ut . adversus facras imagines cultus , & religio farcia & techa, ut aiunt, stque in-

inviolata servaretur, ad asserendam divinis fimlacris venerationem omnis Patrum respiciebat,intentio. Hinc laudati guidem Ioannis ex iure manu conferentis, & observantiam Dei & Angelorum imaginibus vindicantis actionem adclamantes commendarunt : rationes tamen & argumenta, quibus rem ita se habere, atque haud secus facto opus elle, probabiliter persuasibiliterque demonstrare nitebatur, comprobasse pariter Patres, nulla nos credere cogit auctoritas, aut necessaria convenientia suadet. Sed co minus Aristotelis sententiae adversari lubet, quo eidem Platonem blandiri video, & ab animis corporis prorsus expertibus caelestes revolutiones fieri posse fuspicantem. Ita enim de siderum anima 2gens scribit L. X. Leg. Vel tertio, quamvis ipfa #4da sit corpore, quia tamen alias, vires supra medus mirabiles babet, facile ducit. Immo Iamblichus De Mysteriis quomodo substantiae incorporeae corporibus uniantur, edifferens, rem ita exponit ut modis omnibus Platonicum placitum non multum ab Arittotelis fententia diferepare videatur. Incorporen fubstantiae, inquit, non funt in corporibus ; fet exstrinsfecus ea ducunt, dantque eis aliquid, non attipiunt. Igitur nec una cum bis commutantur, nequ ad corum distributionem distribuuntur. Non enim just babitus corporum, vel materiales formae, jed jubfistentes, soparabilefque, immo iam separatze & ant corpora vivunt. Attamen quum res in incerto fit, juxta illorum fidem, qui aptos alicui corpori Angelos cenfent, quod & Platonicorum placita maxime probant, de illorum corporibus curiose & diligenter inquirendum eft, & qualia illa fint, vel effe dicantur, haud iniucunda quidem tractatione differendum. Et primum Platonis, & affeclarum ve-

209

Digitized by Google

vestigiis inhacrentes diversa, nec ciusdem generis corpora, dijs, & daemonibus tribuemus. Differenter epith & quoad corpora se habere hand vero quidem absimile, quos in diversos ordines disfimilis omnino conditio discriminat . Est deorum quidem corpus tenue admodum, & liquidum, nec admixtione ulla concrescit, rebus propemodum incorporeis adnumerandum. Illi potifimum conveniant, quae doctus, & acutus homo, Iambliebus de coeleftibus corporibus litterarum monumentis confignavit. Coelife corpus, inquit, rebus est incorporeis cognatiffimum , propter naturam simplicem , indivisam , conflanten, & attionem unam, ides, circuitum, & vitam fibi congenitam, atque lacem. Non fit in coelo compolitio ex anima & corpore in tertiam naturam unam. fed prorfus ad naturam animae trabitur, atque eft quasi adspettabilis quaedam anima. Hinc merito idem philosophus docet; numina supera nibil in (e habere quod pati po/kt; & boc quidem natura, non virtute confeguuta effe. Hand aliter Origenes Presem. Tspi apxar Angelorum corpora, tamquam auram, tenuia & subtilia esse ait : Caesarius vento, aut fumo, aut igni, aut aeri adfimilat : quos ideo loannes Thefalonicenfis Asarcowuarus, i aspuders, y ruge Sus adpellat. Platonicis ad miraculum adftipulatur Augustinus, qui Libro de Gonesi ad literam tertio Cap. X. quum bifariam elementa partitus effet. haec quidem ad patiendum, humorem scilicet, & humum distribuit : ad faciendum illa, aerem & ignem videlicet. Ex igne autem corpora Angelica, quae coelestia vocat ille, compingit, utpote quae perpeffionis expertia : in aeream vero degeneraffe qualitatem corpora perduellium Angelorum opinatur. ut aliquid ab igne, elemento naturae superioris, Dati

pati possent : aeri tamen nescio quid vapidum, & caliginosum admiscet, quo id contingat : sed aerem in eis praevalere dicit, ut actuosi elementi efficientia illorum difsolutio prohibeatur. Augustino Claudianus Mamercus, Regiensis Faustus, Petrus Lombardus, contrastare non audent : Caecilius Cyprianus, & Firmianus Lastantius etjam favent. Ille enim Lib. Quod Idola dii non fint, & De babitu Virg. scribit daemonas a vigore coelesti terreno -contagio recessis: Hic L. II. Inft. div. Cap. XV. Deum milifie Angelos ad tutelam, cultumque generis humani, iifdemque praccepific ante omnia, ne terrae contagione maculati substanziae coelestis amitterent dignitatem. Platonici quoque crassiora corpora daemonibus tribuunt, quam diis : quorumdam etiam adspectabila, ut aquatilium, inducit Plate in Epinomide, & in hoc nostris maxime concinens. Verum de his pluria, ubi de Deorum praesentiis agetur. Interim animadvertere est, non omnino a Christianis philosophis diffidere Platonem in Epinomide, dum non unius modi omnia omnium daemonum corpora infert, sed alia quidem aetherea, aerea alia, & aquea : quandoquidem , quum Augustinus L. 111. de Genef. ad Litt. Cap. X. & L. II. Cap. XVI. aethereos quosdam Angelos memoret, cui & Ioannos Damascenus L. I. De Fid. Ortbodoxa Cap. IV. affentit, hofce perduellionis reos e pristinae dignitatis culmine deiectos cecidisfe in ima, atque animalia evalisse autumans; flatim video & corpora, elemento, in quo collocati fuerant, cognata geffisse olim, atque ita Augustinum, & Ioannem Platonicae sententiae adulari quodammodo. Quid quod daemonas partim caelestes, partim terrenos, invehit Lattantius Lib. II Cap. XV. Nonne & diversas corporum qualitates distribuat illis

# EPISTOLA VILLE 211-

illis necesse eft? Sed iam tempus Michaelem Pfellum philosophum profecto non spernendum, de Angelorum Daemonumque corporibus differentem audire : Non eff , inquit , corpus idem cognatum Angelis atque Daemonibus. Angelicum enim corpus radios quosdam effundens alternis oculis substineri non potest, eis penitus evanescens : Daemonicum vero si unquam tale fuerit, eloqui nescio. Videtur autem tale aliquando exstitisse, quum Isaias nominet Angelum, qui cecidit, Luciferum; nunc vero alioquin obscurum, tenebrosumque exfistit, ac si coniugato lumine nudatum oculis offeratus, molestum nobis occurrit. Et Angelicum quidem materiae penitus expers, quapropter & per universum solidum penetrat, atque pertransit minusque etiam quam solis radius paffionibus est ob noxium. Solis namque radium per corpora diaphanatque tralucida procedentem, sive ingredientem obsta cula terrena & opaca obstantia detinent, adeo ut sub-stineat frastionem, utpote qui ad malum cognationem babeat : Corpori vero Angelico nibil borum obflat, utpote quod nullam a quoque oppositionem patitur, quippe cum borum nullis in ordine congruat, vel natura. De Daemonum autem corpore haec habet. Corpora vere Daemonica quamvis ob tenuitatem natura cerni non possint, attamen materiata quodammodo sunt , passionique obnoxia, praes fertim quaecumque loca subterranea subiere. Haes adeo concreta sunt, ut tactui subiiciantur, pulsataque doleant, & igni adpropinquantia comburantur, adeo ut borum quaedam cinerem quoque relinquant. Quod quidem apud Nur fos Italiae populos accidiffe biftoria traditur, neque baec loquor, quasi poeticam fabulam, monstraque in medium adferens Cretensium Phoeni. ciumque mere, sed ex ipsis Salvatoris verbis persua-0 2 lus

Digitized by Google

. . .

fus bace adfirme, quae trailunt Dasmones igne torqueri , utpote , qui propiores qued corporei fant , pati pofint. Quae quidem Pfelli verba nos admonent naturae daemonum patibilis, ut quidem & Platonicis placet. Quamquam refragatur omnino Iamblichus De Myferiis negatque patibilem effe daemonum, deorumque naturam, nec perturbationum umquam, adfectuumque motibus concitari ; quod tamem Porphy-rius adferuit. Sunt tamen & hanc in rem eiusdem Michaelis non minus elegantia verba, quae quamvis pluscula, tamen e re huius tractatus fore arbitror, si adferantur in medium . Sed numquid corpora Daemonum pulfari poffunt? inquit. Pofunt fane atque dolere, folido quodam percuffa corpore. Veram ano nam pacte quum fint (piritus, neque folida neque composita natura, & compositorum est sensus? Sed profetto in its, quae sentiunt, non nervus ipse est, qui sentit, sed qui ei spiritus ineft. Quapropter fi atteratur nervus, si frigefiat, si quid aliter patiatur, spiritu videlicet in spiritum millo, fit dolor. Nempe compositum nunquam per se doleret, sed quando participat spiritum, quo quidem privatum priwatur & fenfu. Daemonicum itaque corpus per totum fe naturaliter fenfuale (ecundum partes fingulas absque medio videt , audit, tangit, patiturque tangendo, & divisum dolet sicut corpore solida. Sed boc interest quod corpora quidem solida ; divisa quum sunt , aut Dix, aut numquam reflituuntur : corput vero datmonicum ubi fecatur, mox in fe iterune recreatur, & cealefcit, ficut aquae, aerifque partes, quande sliquid intercidit folidum, fed & dictu velocius datmonicus (piritus, in fr revertitur. Dolet tamen interea dum dividitur , quamobrem aciem ferri metuit, idque animadvertentes, qui fugare Dacmones moliun-

tur,

# BEBROUA VIR 11 119

tar ; telu & onfes in voltum ibi confissume, quo noaus daemones advensare, asque alia machinamenta, tum opposites paffionibus propulsantes, tum congrut anidum adfestione mulcoutes . Haec laudati philosophi oratio mirum est dicere, quantum lucis adferat iis, quae a duobus principibus Poetis, Homero, & Virgilia, gravibus, & philosophiae plenis, carminibus stnate decenterque finguntur. Ille enim Circem inducens Vlyffi fuadentem, ut ad inferos descendat, & vatis Tirefiae animam conveniat, quum primum quae facra facienda, quae inferenda libamina, quaecumque rite peragenda ; ut vita functorum animas adliceret ; & evocaret , monstrasse illam dixisset , cautum quoque Heroem fecifie ait, ut omnium primam Tirefiae umbram accedere permitteret , camque adloqueretur , reliquis iterum , erepto vagina gladio y ab faeri fanguinis poculis adpropinquando deterritis y & procul manere coactis

Αυτός δε ξίφος όξι έρυσσαμετός παρα μηρά Ησθαι, μη δε έαν νεκυων αμενηνά χαρηνα

Aiuaros 20500 Juer mpir tesperiao muSioda. Quae commode Latine reddi poffunt

A femore ipfe autem rigidum quam eduxeris enfem Adfideas, minimeque finas ut luce carentum Debilit accedunt capita, & prope fanguinis undam Delibent; fed Tirefiam prius ipfe rogaris.

Hic vero quum non absimilem Aeneae ad inferos Sibylla duce defeensum recte sapienterque commentus effet, sacris rite peractis, & iam adventante Proserpina, conclamantem vatem inducit, & procul abscedere profanos imperantem, atque ita praecipientem Aeneae,

Tuque invade viam, daginaque eripe ferrum; Nunc animis opus, Aenea, nunc pettore firmo. Tantum effata, furens antro fe immisis aperto. O 3 Ille

Digitized by Google

×.

Ille ducem baud timidis vadentem possibus acquat. Et profecto tali quidem prudens admonitu, quum per loca nocte filentia late graderetur, & obviae fibi obscenae pestium variarum formae frequenter occurrerent, corripit

----- fubita trepidus formidine ferrum

Aeneas, strictamque aciem penientibus offert. Nec quod sequitur sententiam nostram infirmat, ita enim exponendum est, ut Dux Trojanus incassum aerea corpora verberaturus intelligatur, quod & istibus cedant, & omnino irritos non resistendo conatus efficiant. Versus sunt:

Et ni docta comes, tenucis fine corpore vitas Admoneat volitare capa sub imagine formae,

Inruat, & frustea ferro diverberet surat ...

Verum si patibilis naturae sunt, Daemones, vulneribusque inflictis dolent, & vel ignis vi, vel cocli intemperie, misere adficiuntur, non secus ac reliqua mortalium animantium saecula, dissolutioni & interitu obnoxios eos dicere, haud profecto absonum existimabitur. Nam Lucret. L. V.

Nec ratione alia mortaleis effe videmur

Inter nos, nisi quod morbis aegrescimus iisdem, Atque illi, quos a vita natura removit.

Et quidem mortales effe Daemones, & certis vitae curriculis peractis interire haud vero abfimile Plutarcho De def. Oracul. videtur, apud quem ita Cleombrotus differit: Quin etiam Hefsodus cenfet certis temporum curriculis Daemonas interire. Nam in perfona Naidis, etiam tempus illad fignificans ait,

Terna virescentum ter vintere garrula corniz Secla virum iufo vivendi limite fertur :

Et quater egreditur cornicis faecula cervus : Alipedem cervum ter vincit corvus , at illum Mul-

### EPISTOLA VII. 215

Multiplicat novies Phoenix, Iovis alma propago, Quem decies vestro Nymphae praevertitis aevo. Temporis buius immensam summam conficiunt, qui facculum perperam accipiunt, quum fit annus, ut fi in allem colligas, novies mille feptingenti viginti anni Daemonum vitae tribuendi sint : ut Mathematicorum plurimi summam aevi mincrem censeant; maiorem ne Pindarus quidem dicat, qui acquali arborum 6 confatali eis fine canit Nymphas frui, ac proinde Hamadryadas eas adpellat. Hactessus Cleombrotus, cui aliisque doctis viris, qui a Plutarcho de natura Daemonum disputantes inducuntur, interloquens opportune Philippus, fabulam seu potius historiam re-fert de cuiusdam daemonis obițu, Thamo nescio cui navis gubernatori Echinadas infulas praeter naviganti, audita repente voce, nuntiato: quamquam hunc Pana, hoc enim nomine extinctus daemon defignatus fuerat, non vere daemonem fuisse cenfet Proculus L. I. in Timaeum p. 35. fed animam quamdam ex una in aliam generationem certa re-volutione migrantem. Et huius narrationem excipiens Cleombrotus, & fe talia quaedam commemo-rare posse ait, sed iam satis fibi esse proposito nihil repugnare, neque impedimentum fic ei ullum adferri. Quamquam non me latet, inquit, Stoicos non folum mecum de daemonibus sentire, sed etiam iu tanta deorum populo, unum sempiternum & im-mortaiem, alios nativos & interituros existimare. Quod tamen in Chryfippo, & Cleanthe, haud quidem iniuria, Plutarchus Stoicorum infectator acerrimus De Contrad. Stoic. & De commun. not. adv. Stoic. carpit, reprehenditque vehementer. Sed & antea rationem adtulerat, cur mortales omnino daemones habendi fint, adversus Heracleonem aliter opi-O ⊿'

opinantem insurgens Gleombrotus; Quine suite, illum veluti obiurgans ait, posius ipfe imprudenter, quod concedis, id sollis ? Nam qui effe daemonas fateris, quum tamen neque improbos, neque mortales effe ceusens, iam boc ipfo me daemonas quidem tueris. Quid enim inter Deos & Daemonas intererit, quum si naturam spectemus, interitus : si wirtutem, perturbationum atque peccatorum fint expertes ? Iftorum sententiae accedore videtur Porphynius L. II. De Sacrific. qui corpora Daemonum esse dissolubilia arbitratur . Ficinus Arguns. in Apolog. tamen advertit aqueos tantum Daemoses, qui infimi ordinis funt, habitos esse mortales , utpote non perpetuos sed longaevos tantum; quamquam ceteri sere Platonici repugnant quammaxime, & Iamblichus praecipue, & Maximus Tyrins Sermone XXVII. Quorum ille corpora minime patibilia Daemonibus adlerit in Mysteriis : hic eatenus patibiles esse. Daemones dicit, quatenus antiqua studia. & vitae anteactae imitamina ( animos enim corpore exíntos, Daemones esse censet ) adhuc exercere intelligantur. Xenocrates certe Platonis fodalis apud Plut. De Def. Orac. triangulo lateribus aequabili, Deum comparans : inaequabili, homines: cruribus exacquato, Daemonas, fatis aperte fignificat Deum omni ex parte parem & aequalem : homines vero totos undique dispares: naturam vero daemonum aequalem partim, partim inaequalem, utpote quae & mortalium perturbatio-nem, & deorum potestatem, aeternitatemque-miscet. Quam quidem sententiam sua auctoritate fulciunt Plotinus, & Iamblichus, & Maximus Tyrius, & Madaurensis Apuleius, praeter alios plerosque, utpote Platonis documentis consonam, & miriste convenientem. Hic enim ita Deum Daemonas adlo-

quen-

#### BPISTOLA WHILE 217

quentem proponit in Timdeo : Quamquam omne colligatym folvi potek , ek tamen certe mali velle di Bolvere, quad convenienti & bona cobaeres barmonia . Quare quum orti fitis immortales , certe quidem ex toto non effir , nec indificiabiles . nec tamen umauam diffelvemini, ner mortis farum fubibitis. Nam men volunter maine potentinfque vobir est vinculum ad perpetuitatem vestram, quam illa quibus estis colligati. Atque ita quidem ille, qui huiusmodi verbis mihi ea in mentem revocat, quae de Angelorum seu: Daemonum perpetuitate clarissimi Ecclesiae Proceres serio iudicatoque senserunt ; cos quidem immortales acternosque esse adfirmantes, non tames natura, sed Dei conditoris dono & voluntate, quam quidem rei cuiusque naturam merito. adpellat magnus Augustinus, maius potentiulque viaculum ad illorum perpetuitatem, quam ipfa natura fit, ab augustissimo philosophorum graviter magnificeque iam dictam. Et hunc loquendi modum, ubi de naturarum, quae tantum intelligentia percipiuntur, acternitate fermo est, & apud Lugduneniem Antistitem Irenaeum, & Philosophum Christianaeque veritatis testem Instinum, & duo Ecclesiae lumina, Ambrofium, & Augustinum, & Acta pariter feptimae Synodi The olxuusikis facile inveneris. Quin & Ioannes Damascenus, qui fere omnium primus divinioris philosophiae tractationem certa via, ac ratione digeffit, explicavitque; quique in ea fuit haeresi, quae Angelos incorporeos omnino, & materiae expertes censet, cos tamen non natura immortales perpetuosque dicit, sed Dei tantum munere ab interitus corruptione, veluti privilegio, exemtos fuise arbitratur. Et hi quidem Ecclefiaftici scriptores, rerum humanarum divinarumque con-

218

#### MICHAELIS GLÝCAE

confultifimi, philosophis maxime assentari videntur, apud quos illud loco certifimi oraculi habitum, & passim decantatum, nativa quaecumque funt, & ab aliquo temporis principatu genita, bace cadem natura esse corruptioni & mortalitati obnoxia, & aliquando interitura. Verum id quibusdam Chriftianae sapientiae antistitibus adeo. fuit persuasum, ut 'Angelos longinqui temporis mora, gravique labore & diuturno vexamine adflictos vel posse mori prope iam dixerint. Tatianus enim Iuftini philosophi auditor in hanc rem hifce verbis fcripfit : Nos facile autem moriuntur ( de Daemonibus loquitur) isti, quum carnei non sint; sed viventes negotia mortis exercent , toties nimirum & ipfi morientes , quoties illos, quibus praecunt, peccatis imbuerint. Cui quidem haud dissentire videtur Hipponenfis Theologus, qui certe parum abest, quin Daemones dissolvi posse, atque interimi, existimet, L. III. de Genef. ad lit. Cap. X. Quapropter , inquit , etfi Daemones aerea sunt animalia, quoniam corporum aereorum natura vigent, & propterea morte non di solvuntur, auia praevalet in eis elementum, auod ad faciendum quam ad patiendum eft aptius, Gc. At mitum videri non debet, si qui ex Christianis philosophis ambiguam prope dixerim, aut faltem imbecillam Daemonibus perpetuitatem vendicent, quum non aliam & animis nonnulli, Stoicis velut adsentantes, tribuere videantur. Iustinus quidem Martyr Dialog. cum Tryphon. sene quodam interlocutore inducto, hominis animam esse immortalem verbis disertissimis inficiatur. Cui tamen mantelum quaeritur, fi advertamus, nontam inibi animae immortalitatem negare, quam Platonicorum impugnare rationem, qua animam else acternam, mortifque expertem, evincere con-

ten-

### EPISTOLA VII.

tendunt : cam nimirum nullum habuisse principium ; & propterea nec finem ullum habituram aliquando dictitantes. Quam quidem Iufini verborum expositionem ii, qui cum illo fummo iure agunt, veram & plausibilem tamdem agnoscent, si ad ea, quibus alibi animorum immortalitatem adftruit, animum advertant. Non tam facile fortaffis quis a Tatiani ambagibus, involutifque verbis fefe explicet, & Ariadnes alicuius industriam, favoremque imploret, ut finuosos inextricabilis erroris anstra-Aus vel relegat, vel evadat. Non immortalis eft anima , inquit , o Graeci , suapte natura , sed mortelis ; eadem tamen ne moriatur fieri potell. Et sutfus de anima pariter verba faciens : Moritur , inquit, & diffolvitur cum corpore, quae veritatis ignara eft : refurgit as postes in consummations mundi una cum corpore, mortem in ipfa immortalitate per cruciatum & poenam fentiens. Et rurfus. Anima quae Dei cognitione instructa est, licet ad tempus solvatur, non moritur. Siquidem anima per se tenebrae es, 6 mibil babet lucis. Hins illud in facris litteris pronunciatur : Tenebrae non comprehendunt lucem. Non enim (piritus ab anima (ervatus est., sed ipse animam fervavit & lux comprehendit tenebras. Es autem ratio lux dipina, anima imperita tenebrae. Sed pone virorum doctifimorum vestigia sequentes ab dubias locutionis diverticulis in regiam apertistimae doctrinae viam, una virum docum & eruditum deducentes, spero nos reversuros. Et primum considerandum eft, quod Syrus ille philosophus de animae acternitate, non natura illi, fed alio quocumque modo convenienti ait, nil aliud profecto praeseferre, quanz id, quod plerisque Ecclesiae Patribus, quorum nonnullos supra recensuimus, ut ferebat illius actatis Theo.

219

Theologia , placuit : offe Angelos nimiram & att mos non natura. fed Dei tantum effectoris munert & liberalitate perpetuos. Qaod quidem aluas corum animis haefisse comprehendimus . dum illos fert omnes nil in Angelis, nil in noftris animis, nif cuporeum & materiatum adgnovisse, quod profecto natura perpetuum & indisfolubile este non potetty haud quaquam ignoramus. Quae vere expression deinde explicatiulque de animae interitu, & refutrectione Sophifta ille Syrus adfirmat, enarrabimos fortaffe, nec procul omnino a vera ratione ferti demonstrabimus, si penitissima secretioris philosphiae adyta, ut certe initiatis fas eft, rite fubeimus. Summatim igitur breviterque indicandum eft, quod tamen alibi opportunius latiflime retractabitur, quosdam philosophos, ut Platonicos certe, triplicem in homine excogitalle subflantiam . animam feilicet ? & corpus, & tortiam quamdam naturam, quae inter animam corpulque effet media, gnacque ifta disparia alioquin, & inter se maxime discrepantia apto nexu, & amicabili, veluti foederata stoniungeret. Eam quidem diversis nominibus indigitarant; Vehiculum, dixere Platoniei; Spiritus vero nomine interdum fignificari in facris litteris, haud vero ab fimile eft ; fed Animae , probabilities , frequentiusque. Quod quidem nomen libentius amplexati funt noftri , Melito in primis Sardorum Episcopus, Tatianus, cuius verba edisserere nitimur. Origent Adamantius, alique, quos percensere longum et. Iam, adrectis animis, ubi Tatianus de anime interitu loquitur, de ista natura media verba facre intelligamus. Eam interimi diffolvique, hasd quidem absonum, quod latius alibi apertiusque demonstrabitur, spiritu interim, mente scilicet, five

fine principatu, incolumi atque immortali manente. Quamquam huic explicationi doctifiimus Praeful Bot. Daniel Hustins in Origenianis repugnat. Iam Tatiani verba intellectu facillima, iam & Instinus a calumniis vindicatus ; sieubi enim vitali fpiritu fecreto diductoque animam corrumpi & extingui docet, iam quid animae nomine intel-ligat, perspicuum manifestumque est. Non igitur hic Stoicis adulatur : non ille Arabibus, animas cum corpore perimi, in refurrectione iterum excitandas, somniantibus, adsentitur. Et haec quidem exposita atque explicata nos traduci ambiguos non finant, quin & juxta Procerum Christianae sapientiae placita daemones & quoad corpus patibili natura fint, & doloribus variisque incommodis adfliftentur, quod quidem expresse incluto Augustino; & Claudiano Mamerco, Faustoque Regiensi probatur, quorum primus ita L. Ill. de Genef. ad lit. Cap. X. scriptum reliquit. Si autem transgreffores illi , antequam tranfgrederentur coelestia corpora gerebant, neque bos mirum est si conversa sunt in acream qualitatem, ut iam poffint ab igne, ideft, ab elemento naturde superioris aliquid pati. Verum fi res ita se habet, inquisitione dignum videtur, ntrum corpus daemonicum patiendo, & cruciatus doloresque experiundo, fuo robore & vigore ullo modo periclitetur, ita ut, vel infirmetur, vel imminuatur, vel mancum mutilumque plagis vulneribusque red-datur. Et quidem & Platonicae sectae homines confulantur, corpora quidem Daemonum & plagis percelli, & vulneribus caedi, adfirmate respondeant, quod iam supra satis indicavimus ipfissimis Misbaelis Pfelli verbis, ita tamen ut recreenter ftatim & convalescant, ne forte aegritudine & imbecillitate din-

diutius immanente, diffolvantur prorsus ac pereant; labore vero aliisque incommodis ita eos vexari, frangique adfirment, ut corpora corum languescant quodammodo, deperdant aliquid, quod reparari oporteat, prout ceterorum animantium corpora lassectantia, cibo potuque sumto, reficiuntur ite-rum, vegetanturque. Hinc non defuerunt, qui ali Daemones, ciboque & potu roborari, & pinguescere, exittimarent, inter quos Porphyrius, librorum, quos De Sacrificiis inscripsit, secundo, haec litteris commendavit; Hi sane sunt dumtaxat ( de pravis tamen daemonibus loqui hic advertendum ) qui libamine, nidoreque carnium oblectantur. His enim (piritale corpus eorum pinguescere solet . Vivit namque boe vaporibus fumigationibusque, atque varie admodum (ut par est) per vana, nidoreque sanguinis Gecarnium vires adsumit. Psellus vero ut est in Dacmonum natura, & ingenio perseouendo diligens, & curiofus, & quomodo fe nutriant, congruumque recipiant alimentum, ex Marci Eremitae relatione, diffincte admodum tradit. Nutriuntur fane, inquit Marcus ( funt laudati Pfelli verba ) alii quidem inspiratione, veluti in arteriis & nervis viget spiritus. Alii vero bumore, sed non ore, immo vero sicuti (pongiae, atque offrea, exsugentes quidem bumorem extrinsecus adiacentem, vursus autem quod in bumore concretius est seconentes. Id vero non patiuntur omnes, sed solum genera Daemonum materiae proxima genusque Daemonum quod odit lucom , & aquatile, atque subterraneum. His tamen repugnat lamblichus folertissimus, negatque daemones cibis, qui ex materia elementisve constent, capi, vel vesci, tostarumque carnium nidore delectari, utpote qui corpus habeant, ut ille ait, immutabile, nec pati-- ភ្លឹះ ឆ hile

### EPISTOLA VII. 223

bile , lucidum , nec indigum , ut nibil effluat inde , nibilque necessarium sit influere. Et si aluntur, de quo tamen dubitat, nil nostri esse indigos prudenter adfirmat, nec quasi coenipetas, & parasitos nostras adpetere & venari epulas, cibosque corporibus nostris convenientes exposcere, sed suo quodam more ali nobis ignoto, & suae naturae maxime congruo, aliifque omnino escis', quam nobis comminisci aut excogitare liceat. Quae quidem divi Iamblichi sententia illud in mentem revocat, quod Angelus Raphael Tobiae, filioque dixise traditur Cap. XII. v. 19. Videbar, nimirum, quidem vobiscum manducare & bibere : sed ego cibo inivisibili G potu, qui ab bominibus videri non potest, utor. Quamquam panem Angelorum a divino Cantore memorari liquet, quem quidem Magnus Basilius Orat. I. de Ieiun. corumdem cibum esse censet, siquidem Angeli cibo & nutritione indigent, scribit enime alicubi : แอย่ אמו מאזיגעש להודוה הססףה, מדים להוש TOS ° OU XPER, 268 OIVOS, 268 OTR TOIS SOU LOIS THE yaspo's Sisomou Sasar. Hoc eft . Si vero ulla eft Angelorum esca, panis est, ut ait Propheta : Panem Angelorum manducavit bomo ; non caro, non vinum, non aliquid corum, quae (ervis ventris studiose conquiruntur. Verum ubi de Daemonibus fermo eft in Porphyrii, Psellique fententiam eunt Iuslinus Martyr, Tatianus, Origenes, Clemens Alexandrinus, Tertullianus, Cyprianus, Eufebius, Minutius Felix, Basilius, Ioannes Chrysoftomus, Hieronymus, cosque sibi pubula propuia midoris & sanguinis pro-curare, simulacris & imaginibus oblata serio arbitrantur : quos ideo Stridionienfis Theologus Epift. CX LVI. ad Damas. porcorum Evangelicorum filiquis velcen-

vefcentium, & coeno fordibufque, gaudentium # mine intelligit, iam ab Alexandrino illo vetent eruditionis promtuario. & laedoriis hoc eodem me mine impetitos, & merita illusione derifos in Pretrept. Ipf certe Daemones fatentur , inquit , fum ingluviem libaminis & nidoris , ut qui dicant fertiti sumus boc munus. Quamnam aliam vocem ele. cont, fi vocem acciperent dii Acgyptioruno, uemp feles , & mustolas , quam Homericam & Poetican, aui placet nidor. & condimentum obsoniorum ? Porto mirarinon subit, quod Septimius Tertullianus De Anim. Cap. VI. & Cap. XXXII. epulis inhiare Daemonas censet , suffituque , & libamentis , carniumque nidore faturari, paffim & fine more helluantes; quum & animae cibum & alimentum necessarium existimet, ne deficiat, corpus alioquin deserturae. Scio Pythagoram ( apud Laert, in Vita ) qui animam fanguine nutriri dixit . & Soranum methodicae medicinat eruditissimum Q. Septimio praelusisse : adlussife 20tem Lactantium ex noftris. De opif. Dei Cap. XI. & XVII. & faepe memoratum Faustum, fi ersaye visn Claudiano De Stat. Anim. L. I. Cap. XVII. fides adhibenda eft. Augustinum video Lib. de Vita Beat. quaedam argumenta ad idem comprobandum, acute exiliterque comparantem, non hic tamen prementem vestigia, sed, sententiae demum. acclamantem Platonicorum, scientiam, & rerum notitiam, atque intellectum effe animae alimentum rede & fapienter aditruere . Haud igitur Tapa Sofor, philolo. phorum nonnullos Daemonibus, tamquam fervis demensum praebere, quati cum Plautino liberto instent inclamentque sibi opus esse, quod pappent: quum nec animos quidam huic indigentiae fubtrahant, fed eos una cum corpore convivari, & comesari

#### EPISTOLA VII.

ri dictitent, immunes tamen, nec fymbolam dare coactas. Haec autem omnia ad poetarum facile principem, Homerum, illustrandum maxime conferant, apud quem animae ab inferis evocatae atrum victimarum fanguinem avide bibunt, quod quidem hactenus notare distulimus, quodque ille de animzbus vita functis iucundo commento praedicat, & Daemonibus commode aptari possint; ut egregii Vatis carmina de curatione & cultu Daemonicorum corporum tractationem decenti, & ornata clausula terminarent. Apud Poetam igitur Vlysse fibi ita loquutam Tiresiae umbram dicit;

Α' λλ' αποχάζεο βόθρου, απισχε δε' φάσγανου όξυ',

- Αίματος όφρα τίω, και τοι νημέρτεα άπω.
- Ω'ς φάτ'. εγώ δ' άναχασσάμενος ξίφος άργυρόμλου
- Kounte iyaariant', o'd' inti tit aina xt-
- Sed fovea abscede, & gladium removeto rigentem,

Sanguinis ut potu satier, tibi veraque disam. Sic ait. Ipse autem argento praesigne recondo Vagina ferrum: nigrum bibit ille cruorem.

At quum plenam & abfolutam, quatenus operis ratio contextuíque patitur, de Daemonum substantia & corporibus disputationem instituerimus: atques omne corpus certis finibus claudi, & alicuius figurae lineamentis circumscribi, perspicuum, evidensque sit: investigandum superest qua facie, qualique totius corporis habitu, Daemones sint perficianturque. Et primum, quae de forma corporum Daemonicorum Porphyrius commentatus sit, videamus. Hic Libro IL. De Saerificiis hac. super re ita scribit: R

Sunt autem bi ompes ([cilicet Daemones malchei) |un mos divisimus ab bis , diversi ( probi beneficique videlicet ) invisibiles , per prorsus humanis sentibus minifelti , non enim (olido corpore vestiuntur. Pruteres nec unam omnes forman babent , fed figuris plurimis infignitas. Et formae, quae illorum (piritum oblignant, alies quidem adparent, alies un nequaquam, aliquando vero & formas mutan, illi (cilicet, qui deteriores funt, Spiritus autem corum, qua quidem ratione corporeum quiddam est, pessi obstoxium est, atque di solubile : sed qua ab animi ita devinctum, (pecies sius diu perseverare potef , # que tamen eft actesnum. Confentaneum eft sliquid ab eo (emper effluere atque nutriri. In commensularatione quidem corpus bonorum consistis, quemadmodum to corpora nobis manifestorum, sed maleficorum Datmonum inconcinna (unt, ac affectione paffiva lo sum incolunt terrae picinum. Non multo aliter P/ellus, Marci fidem & narrationem seguutus, de ftcie daemonum loguitur : Tum Marcus, inquit, dubitationem meam animadvertens, ait ; sullus Dutmon suapte natura mas est, vel femina. Composito rum enim sunt buiusmodi passiones : corpora vero Da. monum simplicia (unt , directu flexuque facilia, ad om nemque configurationem naturaliter apta. Sicut enis nubes suspicimus nunc bominum, nunc ur forum, nun draconum, aliorumque praeferre figuras, fu & 10. pora Daemonum. Sed boc interest quod subes externi agitatae ventis figuras varias agunt, Daemonts # tem proprio confilio, prout ipfi volunt, corporum fumas in fe variant, & modo in breviovem molen contrabuntur, modo rursus in longiorem se extendunt. Quemadmodum lumbricis videtur accidere ob substat tiam molliorem ductuque facillimam : neque folum 1714-

### EPISTOLA VII. 237

magnitudine in eis diversitas accidit ; verum etiam. fguras coloresque variant multiformes : corpus enim Daemonis ad utrumque est natura paratum. Qua enim ratione est natura facile cedens, sic in varias figutarum species facile transformatur, que vero aereum of . diversos aeris instar colores subit. Verum quum Psellus ita loquens de malis noxilíque dacmonibus tantum verba faciat, Porphyrio De Sacrif. L. IL. valde confonant, qui praeter ea, quae superius ex il-le in medium attulimus, cos itidem alibi dicit omniformibus figuris imaginibu(que abundare, a quorum fententia non omnino recedere audentem egregium Augustinum video, immo in cam magis quam in aliam propendere, nifi quod & fanctis coeleftibufque Angelis nativorum corporum transfigurationem tribuit, & in varias multiplicesque formas, prout libet, conversionem: quum illos de Daemonibus tan-tum loqui certum sit, & his quidem maleficis & pravis. Sed iam Antistitem coelestis sapientiae clarillimum, guamquam incertum, dubitanterque L. 111. de Trin. C. I. differentem audiamus : Sed fateor , inquit, excedere vires intentionis meae, utrum Angeli manente spirituali sui corporis qualitate, per banc occultius operantes adjumant ex inferioribus elementis corpulentioribus quod sibi coaptatum quasi aliquam vestem mutent, & vertant in quaslibet (pecies sorporales etiam ipfas veras : ficut aqua vera in verum vinum conversa est a Domino. An ipsa propria corpora (ua transforment, in quod voluerint, accommodate ad id quod agunt. Sed quodlibet borum fit, ad praesentem quaestionem non pertinet. Et quamvis baec, quoniam bomo sum, nullo experimento possim comprehendere, sicut Angeli, qui bacc agunt, G magis es norunt ; quam ego novi ; quatenus mutetur P 2 cor-

corpus meum in adfectu voluntatis meae, five qui in me, five quod ex sliis expertus fum, quid bous tantum ex divinarum Scripturarum auctoritatibus ste dam nunc non opus eft dicere , Gr. Hactenus Angufinus, qui & in Enchiridio Cap. LVIII. fuam fetvat indifferentiam, quaeftionem definire non aufur ne determinaret cum discrimine, quod fine crimine nesciebat. Vt vero hic fluctuat incertus . animumque modo huc, modo dividit illuc, ita & Tertul-lianus, qui doctrinae certe apud noftros summatim obtinet, hac fuper re se tradit ambiguum, modo enim Angelos, ubi Patribus visi funt, 000verfos in effigiem & corpulentiam humanam adirmat L. de Carne Christi; modo L. III. adver. Mart. non putativam fuisse in eis carnem, fed veru & folidae substantine bumanne, infolentia opinionis mirabili fcribit. Quamquam neve hic eius stat gradus, fed Jegentium, utrum malint, relinquit arbitrio, modo carnem Angelos, undeunde fumtam, & 14 quomodo omnino dimisam, mentitos non effe, 2dverfus Marcionem phantafmata & larvas tantum invehentem, firmet atque adftruat. Attamen quum in alteram fententiam inclinare videatur animum, nullum est dubium, quin humanam Angelis formam, camque perpetuam, vindicet; non enim in alia specie & pedes eis lavit Abraham : & manibus ipforum creptus est Sodomitis Lothus : conlastatus quoque homini Angelus toto corporis ponders, dimitti defideravit ab co, a quo detinebatur. Quan quidem formam daemonibus tribuisse Proculum, haud quaquam dubito, quandoquidem & fexuum diversitatem inter cos explicate adfirmateque conftituit. Videre enim est apud eum primo commentariorum, quos in Platonis Timacum exaravit, Seiss Saipores & Suit

Qu'as Saupori Sas divinos Daemones, divinasque Dae monides, diferte memoratos : Juxino item Sainovas & Luxina's Samorisas, quemadmodum ouunting & ounating's animales scilicet Daemones. G animales, fi ita vertere fas eft, Daemoniffas, corporales pariter utrosque ; fexuum certe differentia a diverso corporis habitu sumta : ordinum. a ministerio, & procuratione praesecturarumque discrimine. Et quidem ita sentiendo non multum ab Epicuri sententia abludere Proculum video : ille enim apud Cic. I. de Nat. deor. & marcs Deos, & feminas esse dicit, & humana specie, & figura praeditos, utpote quae omnium pulcerrima, & absolutissima existimanda sit; multum insuper vaniffimis populorum superstitionibus adulari, nil nifi Deorum Dearumque amores, rivalitates, coniugia, proles, adulteria, scortationes, commentis obscaenisfimis ingerentium, quos quidem errores poetae. pictores, opifices, ad miraculum auxerunt. Verum haec nobis attingere lubuit, ut ea quae diis pudenda & nefaria paffim a veteribus tribuuntur, ca daemonibus tantum convenire una cum Plutarcho moneremus, qui plerumque magnorum scelerum labe temerati', naturae similitudine Deorum samae & aestimationinocuerunt. Quae quidem omnia lucem Platoni foenerantur, Deorum Dearumque amores in Cratylo memoranti, corumque profapiam & generationes expedienti in Timaco. Attamen parum nostra interest si & diis fexus discrimen adseratur, quum non me fugiat Septimium Tertullianum De An. Cap. IX. & XXXVI. illud & nostris animis nimis confidenter adjudicare, quod & antea Apelles non pictor, sed haereticus, a Philumena edoctus, pracslicaverat : a quorum sententia non multum abhorrniffe P 3

ruific Vincentium Victorem, dam corporis, auch circumtulerunt, formam fervare animas morte obita dixit, luculenter tettatur Augustinus L. IV. De Anim. & eius orig. Cap. XX. Valentinus quidem feminas illas omnes centuisse videtur, dum illas secundum obitum nuptui tradit, Angelifque legis Papiat muldam metuentibus connubio jungit . Tertalliana adv. Valentinum mares propteres Angelos effe arbitistur ne potius oscitantem hallucinari dicam . quumplerolque Ecclefiae patres cosdemque & fanctitate & do-Arina conspicuos, eius partibus in hoc favere probabilifumum videam, humanam ideo formam angelis vindicare cum Tertulliano confendos. Cur min alia figura potius, quam humana, Angelos circonfcriptos eos exiftimaffe crediderim , quos hominum ritu, deliciis delinitos, & voluptatibas deditos, mulieribus concubuiffe praedicarunt. In hat haeref fuerunt Iuftimus Martyr , Irenaeus , Clemens Alexandrinus, Athenagoras, Methodius, Tertullianus, Cyprianus, Caelarienfis Eufebius, Minucius Felix, 4. Stantius Firmianus, Ambrolius Mediolanenfis, ut Indaeum Philonem practercam, variofque Ebraco. rum magistros, quorum modo rationem habere negligimus. Sed quae tanta fuit causa, cur hat illi de Angelis, rejecta postmodum ab omnibus, atque exfibilata, fentirent? Geminam illam effe video, ni cum viris doctifiimis fallor : geminas fcilicet divinorum fcriptorum auctoritates. Prim eft facrorum Bibliorum, juxta feptuaginta interpretum verfionem, ut Hieronymus Quaeft. Hebraie in Genef. observat; ubi enim in Genefi VI. secundum Aquilam legitur : Videntes filii Deorum filias bominum quod effent pulce ac , acceperunt fibi axores ex omnibus, quas elegerant. Symmachus vertits Viden-

221

Videntes filit potentum filias kominum, Gr. Vulgata vero translatio habet ; Videntes filis Dei filias bominum, Gr. Vetuftifima illa traductio, atoue etiam Italica, habebant : Quum vidiffent Augeli Dei filias bominum, Gr. Et de Italica quidem testantur Am-brofius, Angustinus, Procopius. Altera vero est libri, qui Enochum vulgo praeferebat auctorem, doctrina, quem quidem divinum diximus, ut primis Ecclefiae seculis proprie omnium ferebat opinio : & qui fi Nourrio, ubi de Angelorum concubitu iuxta Martyrem Inftinum agit, credere dignum est, forte ab Enocho exaratus est, vel si minus, illo Enochi fensa & documenta Noemi industria posteritatis memoriae commendata. Et istud quidem ex Tertullia-no exploratissimum habemus ita in libro, cuius tituhus eft, De cultu Feminarum, scribente. Per Anzelos autem peceatores demonstrata sunt , qui & ipsas materias prodiderunt : & operofitas cum raritate commissa preciositate, ex ea libidine possidendae preciositatis feminarum. Quod iidem Angeli qui materias eiusmodi illecebres detexerunt, aurum dico, & argentum illustrium, & opera corum tradiderunt. etiam calliblepharum vellerumque tincturas inter cetera docuerunt, damnati a Deo sunt, & Enoch re-fort. Sed quamquam haec olim plaufibilia fuerint, iam quod communibus infequentium Theologorum fuffragiis probatum est, firmiter atque inconcusse teneamus, nullum videlicet sexum esse in Angelis, & divi Hieronymi Epist. CXLIII. Damaso, verba fedule memoriae mandemus ita scribentis : Nes putandum fexum effe in virtutibus Dei, quum etiam ipfe Spiritus Santtus , feeundum proprietates linguae, femineo genere proferatur Ruach, Graece neutro, To Tysuna, Latine mafculine, Spiritus. Ex P ₄ 9H0

quo intelligendum est, quando de superioribus disputasur , & masculinum aliquid , seu femininum ponisur, non tam fexum fignificari, quam idioma foutre linguae. Quae quidem verba confulto de scripto recitata transcripsimus, ne si forte aliquando in divinis ligeris alicuius coeleftis virtutis femineum nomen emurrit, flatim fexum delignatum fubspicemur, ut quum Regina coeli nominatur : hac enim adpellatione coelestem aliquam potestatem significari cenfet Origenes repi aprar. Verum & illud infu-· per animadversum velim, non illico fortassis vetu-Riffimos illos Ecclesiae Proceres, quibus Angelos mulieribus se miscuisse placuit, cos humana specie, & figura formatos credidiíse indubitate ceníendos : potuerunt enim & alia forma praediti feminis li-bidinofo congressi copulari, quod, licet dubitanter, indicat o rayu Augustinus in haec verba scribens L. XVI. De Civ. Des Cap. XXIII. Et quoniam creberrima fama est, multique se expertos, vel ab eis, qui experti essent, de quorum side dubisandum non est, audisse constrmant, Silvanos & Fannos, auos vulgo Incubes vocant , improbes faepe extitife mulieribus, & earum adpetiise & peregiffe concubitum : & quoidam Daemones , quos Busios Galli nuncupant, banc adfidue immunditiam & tensare, & efficere, plures talesque adseverant, ut boc negare impudentiae videatur : non binc aliquid audee temere diffinire, utrum aliqui spiritus elemento acreo corporati, nam boc elementum etiam quum agitur flabello, sensu corporis tactuque sentitur, possint etiam banc pati libidinem, ut quomodo poffunt fentientibus feminis misceantur. Sed & vir eruditione & scientia praesignis Plutarchus in Vita Romuli apertiffime scribit non absurde putari Acgyptios dicere, **s**ibil ι.

#### EPISTOLA VII.

ibil probibere quin balitus Dei adpulsus mulieri prinipia generationis infundat, quod fatis oftendit haud juaquam humana forma opus effe Daemonibus ut mulieribus congrediantur. Immo Iufinus ipfe, qui eteris forte Patribus in hac opinione praeluxit; nihil minus, quam speciem humanam Angelis in ieminas infanientibus vindicare videtur ; cos enim per spectra mulicribus adparuisse, atque ita iis illufife manifeste declarat Apol. I. Daemones , inquit . berpectra adparentes inioavuas noino a usvoi, mulieres constuprarunt, & pueros imminuerunt, & terriculamenta bominibus exbibuerunt . Verum hisce omnibus reluctatur non spernendae eruditionis Monachus. Ioannes Caffianus Collat, VII. Cap. XXI. & haud iniuria fortassis, Daemones seminis concumbere ullo modo posse inficiatur. At memoratos longa recenfione Patres, humanae figurae lineamentis Angelos circumfcripliffe postremum suadet, prolem ex eorum congressu genitam vultu & facie reliquis hominibus fimilem, rubustiori tamen longiorique corporis habitu paternae originis excellentiam, & generosita tem adtestantem, serio iudicatoque existimasse. Inde enim ortos esse Gigantes autumarunt, im-mani corpore homines, & incredibilis adrogantiae faftu tumidos, quod tradit Augustinus L. XVI. De Civ. Dei Cap. XXII. ut praecipue fenfit Athenagoras, quorum animas Daemones illos evasisse dixit, qui circa terram obversantes, seducunt, decipiuntque mortales, assidueque illis insidias callidissimi meditantur, cui quidem non abludere Caesariensem Eusebium video Prepar. Evang. L. II. Cap. IV. Quamquam aliter se rem habere apud Iustinum video: non enim Gigantes ex Angelorum coitu, fed Daemonas effe ortos difertifime Apolog. II. fcribit ; An-

233

Angeli, inquit, dispositionem illam ( Dei ) transgreff, eum mulierum , concubitus caufa , amoribus funt victi , tum filios procreasunt cos , qui Daemones difti funt , atque infuper reliquum genus bumanum in ferwitutem redegerunt . Eadem fentientem Terzullianne adverto. In celebri enim Apologetice Cap. XXII. ita scribit : Sed quomodo de Angelis quibusdam sua sponte corruptis corruptior gens daemonum evaferit damasta a Deo cum generis aufforibus , & cum co quem diximus principe, apud literas fantias ordine cognoscitur. Verum omnium elarissime iftorum opinione. adhaerens Firmianus L. II. div. Inftit. Cap. XV. Qui autem, inquit, funt ex bis procreati, quia weque angeli, neque bomines fuerunt, fed mediam quamdam naturam gerentes , non funt ad inforos recepti ; ficut in coelum parentes corum. Its das genera daemonum fatta fant, unum coeleste, alterum terrenum. Ex quo intelligere eft hybridas, fecundum iftos, quosdam Daemones procreatos fuiffe, quos fatis congruenter & lepide , ut iam femideos in Protrept. irrifit inuivres, hoc eft mulos, adpellaffet Clomens Alexandrinus, Hifce non diffona funt, quae Plato de Heroibus scribit in Cratylo, medio quodam scilicet genere inter Deos' & homines, illos nimirum vel ex amore Deorum erga mulieres bumanas, vel ex amore virorum erga Deas, fuisse genitos. Hinc idem Plate , & Pythagoras , & Xenocrates , & Chrysippus prifcos fequuti Theologos Typhonem, & Ofiridem, & Ifidem, Daemonas illos fuisse fubindicantes, excellentiores quam homines fuisse adfirmant, ut Plutarchus quidem auctor eft Lib. de Ifide. Sed & hi fortassis Gigantes Daemones esse sub humana. specie censuerunt, ut in Libro Enochi habetur, & Iustinus opinatur, quodque non adeo a nobis remota

mota actate Paulus Burgensis defendit. Quae quidem omnia fi vera effent, nimium demisse de Daemonum fecunditate sensisset Pfellus, vel potius solitudinum cultor Marcus, qui Pfello interroganti utrum Daemones pati posent. Et valde quidem respon-dit, adeo ut nonulli Daemonum semen iaciant, atque in pusilla quaedam animalia oriantur : Tum inftanti, incredibile videri , Daemonas excrementa babere, 6 membra genitalia. Habent quidem, inquit ille. membra, sed non talia. Excrementum vero aliquod ex illis emanat. Vt iam confirmet, quod fupra dixisse vidinus, Daemones scilicet nec mares esse, nec feminas. Et haec quidem de specie & figura Angelorum, & Daemonum iuxta utriusque philosophiae decreta dicere habuimus, quae tamen omnia mirabilis, & practer omnium opinionem, Tertulliani alas illis adfingentis fententia concludat : Omnis fpiritus ales eft , inquit. Hoe Angeli & Daemones . Igitur momente ubique funt. Haud tamen filentio præteritum velim, ut dilucida & absoluta de Patrum circa Angelorum cum mulieribus congressum fententia tractatio fit, cos duas in classes secerni distribuique. Et hos quidem de pravis tantum, & perduellibus ista sensisse : illos, de bonis quidem, at sensim tamdem illecebrosa voluptate deliaitis, 3c ad deteriora delapsis. A priorum partibus, si demum alterutris subscribendum effet , ftaret Augustinns L. XV. de Civ. Dei Gap. XXII. verum in hoc Solonis legem fibi rogatam negat, & utramque opinionem impugnat prorfus, refellitque.

Τ. τιμιωτάτο Μοναχώ κυρώ ήσαια σερί του άτε προχόττιν ο΄ δίκαιοι μέλλουσι κατά γε γνό τιν, και δόξαν, άτε και μή μετα τήνε κασε άτοκατά κασιν.

Ρώτον μέν ουν έπι πύτοις ά vay xaiov er ar Av Stoet-אנאנ משבף ההסומ דוק ל-ราวที่ ร่นตั้ง เ тої с блайοις αποταμιους μένη καmasaois naj om wsau-รณีท ยีมสรอร กลุ่) รเทส τρόπον μετά ενθένδε BIOT אד מדמת מטסצדמנ ούτω γαρ αν και ή πε. ρί τοῦ κεφαλαίου τοῦ δε συζήπησις έχφαντιχωτέρα γενήσεται τοις προσέχουσιν . Α γαρ หญ่ ฮพรที่ออง ที่นพี่ง เพσοῦ χρισοῦ ἐν εὐαγγελίοις πχούσαιμεν λέ-צטידסג יטדופי דא טוגות τοῦ πατρός μου πολ-And porch erow, all

Admodum Venerando Monacho Domno Efaiae.Vtrum iusti proficere debeant scientia, & gloria, vel non, post eam, quae ibi erit, restitutionem.

#### Epistola VIII.

DRimum quidem igitur de his dicere necesse est, divinevir, qualisvidelicet conditio est, quae ibi iustis reservatur : & quomodo ipforum quilibet post hanc vitam requiescet. Ita enim & de capite hoc quaestio attendentibus evidentior fiet. Si enim & servatorem nostrum Iesum Christum in Evangeliis dicentem audiamus, in domo Patris sui multas effe manfiones, non utique domiciliorű differentiam hac & illae

#### EPISTOLA VIII.

ού διαφοράν οίκημάτων รี่งวิยง หลุ่หลือวิลเ ย่ายγερμένων χαι τοις διxatois arroxex Anpausνων χαρισμάτων δέ isiomas o suayyer. אסיב אטן שריסב אטיסב א א TEUSEr טהסעיאעאימדם περί τοῦς χαρίσμασιν λοιπόν το διάφορον. ή γαρ μουή μία κιλού πολλαί τίς δε ή μουή έκείνη και πό θεν τοις δικαίοις απονενέμηται πα χαρίσματα αυτός ό χύριος ήμων ίησες χριςός τοις πάσι πάντα TO TE Xagisara · aurós esu n µ01 n, nag naνεκλάλητος τῶρ δικαίων χαρά αυτός ή απόλαυσις, αυτός ή דמידשי מימקמסוג אפן τουτο δηλον έζ ών ό Эεολόγος χεηγόριος έτως ούρηται λέγων. ούκέτι λοιπον άθετήσω πέ δμολογηθένπα μοι έν τῷ βαπτίσμα-TI, "เงa แก่ รที่ sinei-Jer .

lac excitatorum, & a iustis hereditate adeundorum, sed charifmatum proprietates evangelicus & divinus fermo inde comemoravit. Ceterum charismatum difcrimen est, una enim manfio, von multae. Quae vero manfio illa, & unde iuftis charismata distribuantur, ipse Dominus nofter lesus Christus cundis omnia tunc constitutus eft. Ipfe eft manfio, & ineffabile iuftorum gaudium ; ipfe fruitio, ipseomnium refurrectio. Et id manifestum ex iis, quae Theologus Gregorins ita dicere reperitur. Ceterum ne amplius contemnam, quae in\_ Baptismo confessus, ne illa beatitudine excidam. Hac autemest Tri-

Эн іхпеса нахаріо-าทางรุ. พ์ 26 ธระบ พัวพิร TDIE dos extumentepe κατάλη Ιις πρός τού τοις δέ και ό όσιώτα τος βαρλαάμ, τίς έ-ςιν ή βασιλεία των בטֹףמאמי לףמידא איל דטו-מטדאי אףסי דמי ושלcap infinor incincato **Қафия нена́Энха е́**ywye to TANJian ye véo Jac The Sewplas mis ayias Tpiados nas ανακεκαλυμμένω τω Aporting The Sogar מטדאק גיסאדףונכס שמי ένθεν τοι και τω νοη-τῷ μέν κλίφ έπεντρα-הוסטערוה באתמדהר Si-אמנסו , זמו דסט שליסט ל REINOU QUIES YENNOODται μέτο χοι, εί και μν ERIONS EXTAUTES UN. אם אמדם אי ומטדסט טμως καθαρόπτα έκα-505, xa Jámep yap ó מוֹם שודטֹב סטודטב אאוטב nouvos eis Stav äna-5 00-

Trinitatis expression comprebensio. Insuper & fan&ifimus Barlaam, quid fit regou caelorum interrogatus, talem Ioalapho illi responsionem. dedit, VI ex foripiurs ipse didici . contemplationi Sancte Trinitatis proximum fieri, o revelata facie gloriam eius intueri. Hinc& intelligibilem quide solem inruchuntur omnes iusti, & divinae illius lucis participes fient, licet non ex acquo amnes, led iuxta suam pariter munditiam quilibet. Sicuti enim lenfilis hic fol communis id fpe&aculum omoibus proponitur, a huic minus, illi vehtmentius radios fuos emittit; sed pariter iuxta oculorum di-Spositionem quiliber, ci-

#### BEISTOLA VIII.

2395

or monstra may our so & inde fulgorem repèr chargor to de cipit ;its & de illo inopodoómov mis inti- accello splendore . vas aurou inapinou & eis, qui ipfi inhuoάλλ' όμας κατά την wir ouuarandia Store de. Iuxca enim bes-Exasos, אמא דאי לאrautiveres Sever of Sta XET 05, OUTO Hay 6773 ms amparitou enciras μαρμαρυγης nu των જે ત્રસ્પ્ર દ્વારા જ તે મુજબ જ તે પે જ รมหมือบัญญาระพัตรอาวิณ TISEVE RATA YEP TON μακάριαν παύλον μεπαχηματίσει τότε τά σῶμα «ής ταπωνώσε અર્ડ માંદ્રદ્વાર છે જ અત્રાવે લેવું to resto Das ou puppopφον το σώματι της δό-צאק בעידסט • בעידאב אסוπον υπάρχει το φως. autog & aven Aantog exeirn Laba auros ai πολλαί μοναί · αύτος οί Αρόνοι αυτός ή τράπεζα αυτός ή βρωαις, και ή πόσις, και παν, είτι έπερον ήδυ-σμα αυτός έσιν τών oúx

rent, tunc fore cretum Paulum transformabit tunc hoc, noltrum humilecorpus Servator ... ut, corpori suo conforme fat. Ceterum iple hux eft; iple ineffabile illud gaudiü; iple manfiones multae; iple ledes; iple menla; iple, cibus, & potus, & omne, si quid aliud, quod fuave lit. Ipfe eft bonorum illorum participatio, quae oculus non vidit, nec auris audivit, necincor hominisafcenderunt. Quid enim admirabilius & inoffabilius quam per visionem ipli eius faciei adstare? Norunt illi inau-

240

egader inchror hut **θ**έξις · ά οφθαλμός oux olde nay ous our NX000 EV Hay ETT Xap-Siar angranou our aνέβη τί του γαρ παραδοξόπερον τι και αρ-อทรงระดอท รอบี อเฉ วิร. ας αυτ 🖗 παι αυτο προσώπως ούτω παρίτα-Tan' irariv inéiron รท่า สายมอเท่าทรอา านบ่mr, nel แห่นยorov aγαλλίασιη, οἱ παρ αύτοις τοις χρατούσι παρρησίας μετέχου-TES of Sh ทั้งธนณีร Traρισάμενοι και τι χρη πολλά λέγειν, και ά**π**арı Эµят ка9 "ка 500; αυτός ή πάντων avarauris autos nay ή κόλασις η μαι δηλογ EE พี่ม อ Stordyog Jenγόριος έλεγεν ου τριας מֹץ וֹא אבער דטדב איטσ Энσομένη · τοις μέν τη ελλάμψει, τοις δε τη κολάσει και αυθις. שמק ואבו שור דסוק אנ-

enarrabilem hanc & inauditam exfultatio onem, qui apud iplos imperantes libertate dicendi participant, qui continuo adstant. Et quid multa dicere oportet, & fingula enumerare? Iple eft omnium requies ; iple est punitio. Et exploratum ex iis, quae TheologusGregorius dicebat : San-Ha Trinitas omnibus tunc cognoscetur, bis quidem splendore, illis vero punitione. Et iterum . Lux illic prris Dei visio, quam & regnum caelorum nominamus; tenebrae ve ro mente excoecatis Dei alienatio Cecerum ftant jufti tunc mirabiliter fulgore perfuß, & fulgentes, ut corpus pellu cidum splendorem solis excipiens . Stant ineffabi-

**5**'-

# EPISTOLA VIII.

καθαρμένοις ή τοῦ θεξ Sewpia, in Si nay Baσιλειαν ουρανών ονομάζομεν σκότος δέ rois The Sixvoiar TU-άλλοτρίωσις ίσανται Noindy of Sinanos tore παραδόξως έλλαμπόuevoire noi raumontes Rabarep TO' O wha diaφανές μαρμαρυγήν ήλίου δεχόμενον 15αν-Tal The apphrou enciνης φωτοχυσίας μετέ. YOUTES HATTE THE EAUrou inasos, wis cipn-Tai sta Sapomma "15avral the arreplyontor Enciumo Sogar meperosμενοι ής μετοχοιγενέo Jul xarn Eis Snoav. ที่รอบหร้ารเหอ่ออร 201πον ούκ **פ**רו μέτρον, OUNESI TERESWOIS anλά μη ξένον το πραγμα ήγοῦ · εἰ γάρ ἀφβάρτω βασιλεί παρι-รสมเของ หอ่ออง 'อย่น ส.-SE THIS EXCIVOU DEAS .

241

bilis illius Incis effufionis participes, iuxta suam quisque, ut dictum est, puritatem. Stant, intelligibilem illam gloriam comprehendentes, cuius participes fieri digni fuerunt : cuius nulla deinde fatietas, nullamenfura. finisnullus.Sed ne peregrinam rem hanc existimato. Si enim incorruptibili regi adfans satietatem non novit spectaculi illius, & conversationis; fed quantum ipfe fruatur, tantum desideret, & liceat ob eam deliciis adfluere; multo magis is qui ineffabili illa gloria impleri & deferri dignatus fuerit. Bene igitur heinc iusti & gloria & cognitione proficere dicuntur; å audi quid dicat San-

(1) Videtur locus esse corruptus.

# 242 MICHAELIS GLYCAE

ητο μιλίας αλλ όσου αν αυτος απολάνοιτο τοσοῦτον ἐφίεςαι, ητο ifis muing nard τρυφάν; πολλώ μάλ-λον ός τις αρρήτου δό-Έης έχείνης έμφορείσ-שמו דיד אמדמצוש שני er xaλως our in the דווב הי לידמנסו אמן ליצא א שישה ה הסממה אל λέγονται και άχουετί φησιν ό τῆς χλίμαχος άγιώπατος ιωώννης. τι-עם שלי דשי זיץ סטטדשי κα) πέλος παρά τοῦ **תנהטוא**אלזטג נראאגתour olor, hysporia βασιλεία του πλουπος. ή αρετή δε το πέρας απέραντον κέκτηται פי א הססאמהדטידבק צ-SETTOTE XATALNEOUEV. ού κατά τόν παρόντα αίωνα, ού κατά τόν μέλλοντα · φωτέ φῶς γνώσεως πριοσλαμβά-אטיידבה אמד א דמט דאי עלי טיידאי לומאאקטאי-שמי לאאסט לדו מ דיללפו-E11 ,

San & Gimus Toannes a Scala : Quadan vero corum, quae fatta (unt, ab co, qui fesit, finem babuerunt, wluti imperium, regnum, & divitiae ; virtus autem finem infinitum poffidet, in qua proficientes numquam qui semus, non boc saculo, non faturo; luce Incom scientiae accipientes. Iuxta bant igi tur sumtam demonstra. tionen manifestum ch, quod neque intelligibi les substantias non po ficientes ego dixerim; gloriam vero gloria (emper magis excipe. re, & scientiam, supra fcientiam, definio, ficut deiloquus & magnus dixit Dionysius . His igitur laudati Joannis, & divinifumiDe *masceni* verba omoino concinunt; dicit enim & ipfe, pote Aa-

#### Epistola VIII.

IN, OUDE Tag, voepag ώσίας απροσπόπτες 'y wy e Amoin ar, Soαν δε δόξη μαλλον ίει προσλαμβανέσας, αι γνωσιν επί γνώ гы брізорая, хадыз Эεοφάντωρ και μέac + ON SIONUSIOC T' τις μέν ούν τοις του lianosérros Sunash ad 1000, ray ra rou <del>วิตเ</del>อรส์รอบ อิลµลฮรทะรี ταντά πασι συμφωνά leyes yap nay auto's éjour iav & xav rous dyrévous méver vai 77 poώπτει έν τῷ άγαθῷ (a) ou poror rous ay γέλους, άλλα γαλαύτόν τόν πρωτόπλα-TON aND parton . et toi-יטי אמו ל הקמדטג לאפיος αδάμ έξουσίαν Αχε μένειν, και προ-ાઇ જા Test is The dy a ? . ίφορα δε όμως κητα יאֹכ מימדמסנטק איז έρχαταν έκείνην, καλ TPETTY HATA SAGIN, WS อ์ มบสา

flatem habere Angelos manendi, & proficiendi in bono, & non folum Angelos fed & ipfum protoplastum hominem. Si igitur & primus ille Adam potestate habuit persistendi, & proficiendi in bono; respiciunt vero pariter, quae resurredionem attinent, ad antiquam illam & pristinam conditionem, ut Nyssenus divus Gregorius dixit; exploratum omnino eft & ipfos Angelos scientia & gloria proficere, ut praecedens sermo manifestavit. Et propterea ne mirere. Sienim & mysteria quaedam tunc ut discant futurum eft, quae hic ob eorum tenuitatem coprehendere non potuere, ut Theolo-Q .2 gus

243

อ งปองทุร เอท วิยังร Jenz ópios tudnsor Tar-TWS NO OUTES TOUS dyyELOUS RATA JE JUG-• IV nay δόξαν προχόπτer, ώς ό λόγος φ.9 άoas egrapioe , ray 18τε χάριν μη Ξαύμαζε. ei yap nay pushpia TIνα τότε μεμαθηκέναι μέλλουσιν, άπερ ένreuder Sia ro adian-71 TOV auniv ratala-Béo Jas oun iguour, ώς ό θεολόγος έφη γεηγόριος, πως ούχλ και γνώσιν επίγνώσει Quin TIS ar TOIS TOIούτοις προςίθεσθαι; κάντεῦθεν προκόπτειν αύτους και τοις έμπροo Jer Enerterveo Jae διά της των τοιούτων μαθήσεως; έγε γού μαλλον ό ήμε τερος νές προκόπτειν είωθε τοις μαθήμασιν, ώς ό μέγας φησί βασίλειος. ποῦτο μέν τοι το δόγ μα, κού ό παμμεγας . 4 παῦgus Gregorias ait, quomodo non & scie tiam supra scientiam, dicat quistalibus non addi, ac proinde proficere ipso,& iis, quae antea polfidebant, adiungere, per rerum huiufmodi doctrinam; si & magis nostra mens proficere confuevit disciplinis, ut magnus Bafilius inquit. Hoc certe placitum & omnino magnus Paulus aperuit in dicens: Ex parte | quidem cognoscimus, & ex parte prophets. mus; quum autem perfectio venerit tunc " parte evacuabitur;tun cognoscemus sicut air que & cogniti sumus. Non igitur ration? bile eft amplius dubitare. Si enim idem Theologus Domini, quum arcana illa di gnis

דמטאסק גיצקאיצי טעדעק Απών έκ μέρους άρτι γινώσχομεν, ης) έχ κέρους προφητεύομεν • דעי לצבא איז דל דבאבוν τότε έκ μέρους κα-นความ วิทธรรณ ชาวระπιγνώσομεν καθώς άρα και έπιγνώσ. Эпμεν νύχοῦν αμφιβαλλειν iπi πλέον ούκ εύλοvor ei y àp auror ó Seoλόγος τον κύριον ήνίκα τα τών απορρήτων έκει. νων τοις αξίοις παραγυμνοί τρέφεσθαι λέγακατανόμον ανθρώπινου· τροφή γάρ έςιν ή δίδαξις μαι τε λέγου-דוק, דו אףא אמן אלץ כוי περί των διδασκομένων αυτών, χαι τραφήσου-TOU TANTWS TOIS EXENνων διδάγμασιν, ησι TVEUMATIKNY ETTISOTIV έπιδώσουσιν, ώς όλόγος φθάσας έγνώρισεν ούτω μέν ούτω κ ταις ύπερτάταις έσαι δυνάμεσι. πολλάγαρ ЯĠÌ

•

245

gnis denudaverit, ali dicit iuxta humar namlegem. Alimentum enim eft doarina etiam dicentis ; quid oportet dicere de his, qui docentur & alentur omnino illorum documentis, & spiritalem accessioné adiicient, ut praccedens fermo exposuit. Ita quidem ita etiã supremis erit potestatibus: multa enim & hae discunt, ut divinifimus Dionyfius inquit:& vide ante alia ipfa fex alias inftru&a Seraphi, quorum ProphetaEsaias spectator fuit. Nisi enim divina gloria repleta fuissent, nifi identidem quibusdam scientiae splendoribus fulguraffent, non utique mirabilitate perculfa fuis fe alis abscondissent; Q 3 non

### 246 MICHAELIS GLYCAE

αφή παυπα διαδιδά. Trouris, wis à Derátorτός φησι διανύσιος, χα έρα πρό τῶν ἀλλων αύτα τα έξαπτέριγα σεραφίμ, ών όπροφή พรุ ทั่ง ฉย่าง Seaps 6-Apnuários ei un yap באו ליבאה בהאאףסטדם Эботрепойс, ег ин паЭ'бран нэраптонτο μαρμαρυγαίς τισι γνώσεως, cun ar uπερεκπληπτόμεναταίς έ αυτών έκαλύπτοντο πτέριζιν, ούκ αν είς προς τον έτερον ατενί-CONTES OUTWOIL MAY REnpay éval mape Bia Con-70, άγιος, άγιος, άγιος κύριος τοῦτο γάρ δ XPUTSPPHMAN iwaving อารโบฉบอะภาพระ ธท-METON EXTRANEEOUS . ET δε παῦτα οῦτως έχει πάντως έπαπορεία σε oun ation, eige rous b. y 1005 xara ye yvw-ניו אש ליצמי אסט ליד איש ליצמי ארט לי דרוי גר לואיצע לי ર્કે લેળ

non utique unum,ia alium intendens ita & clamare compelleretur: Sanctus, Sam etus, Sanctus, Dominus. Hoc enim aurea verba fundens Ioannes ait ineffabilis ftuporis fignum. Si vero haec ita habent, ambiguum te traducere indignum omnino eft, an Sandos fecundum feientiam & gloriam continuo proficere divini Patres tradiderint. Incomprehensibilem enim adgredientes tüc intelligere quomodo ab huiusmodi impetu quiescent, & quodammodo adiicient terminum adgreffioni ? Incomprehensibile tunc comprehendere conantes, quomodo defiderii copotes fint, fi umquam progredientes curfus £-

Seios narépes napade-Sanaow tor yap a-Ramarontor inigeiper-TES TOTE RATAVONO al OF δίχαιοι πώς της τοιαύπης όρμης αποπαύσου-דמו אמן דווים דףט אמו έπιθήσονται πέρας דַיָּ וֹץ צַפּוּאָאָמָדו דַוֹּי מַ-Rata ANTTON TURNRAUτα καταλαβέσθαι πειρόμενοι, πως της έ-DE GEBS AUTHS ERITUχωσιν, ή ποτε προβαίνοντες τοῦ δρόμου דבאסק הסליצטידמו; וφίενται μέν των έμπρο σ Эт, και ταις όρμαις αναλόγως προκόπτειν rouicovorvénasos, and' ейс айто то терас и o Inio Sa où Suvavra πως γαρ όλου αυ τοῦ περιλαβίσ θαι ίχύσεσιν απρόσιτον δυτα παν πάπασι, γαι άκατάλη-דדסי; דמעדא דטו אמן διώχουσι μέν,ου χαταλαμβάνουσιδέ,γνωσιν άει προσλαμβάνοντες ini

finem adsequantur . Concupiscunt quide ea, quae ante habuerunt, & impetibus congruenter proficere putant quilibet; fed ad iplum finem pervenire non poffunt.Quomodo enim ipfum totum comprehendere valebut, quum sit omnimodisinaccessum, & incomprehenfibile. Sic persequuntur quide, non autem comprehendunt; scientiam\_ femper supra scientiam recipientes, & profectu fupra profe~ aum. Sed superpleno exfistence co, quod compreheditur, quomodo erit terminara huiusmodi comprehenfio? Aliquando vero delationis ad ulteriora obliti faerint, aliquando proficientes stabunt, ali-Q.4 quan-

# 248 MICHAELIS GLÉCAE

ETTI YVWOCH' HOY ETT прохожу прокожи aλλ' ບໍ່π ຮັດ πλήρους ον-TOS TE RATAVOOULEVOU , Trais is an Tour ois TEλεία τοῦ τοιούτου καπάληψις; πόπε δε κ) τῆς έπι τα πρόσωφο ρας έπι λάθωνται πό-דב הססאט אדטידבק באי σονται πότε της έκα. **Ξεν** δόξης έμφορούμε-801 xopeo 3400rou : άλλ' εί ται κορησθη ναί ποτε δόξουσιν επί miteon aufis di formes εύρίσκονται και τοιοῦ-το πάχειν εοίκασιν ό ποιον οι πρός τι των οντωνέρωτιχώς διαχάμενοι πόθου μέν γάρ αύτοις ύπανάπτεται ολόξ ου σβέννυται δέ, είζετοῦ ποθουμένου, και μάλισα κάπαπολαῦσαι οὐ φθάσκ **σι. אמן** דסטדל פּקור ט. דרף א מֹץוֹם אַפַמַסָא דישי Эйон เหตุกอท เออนาน mapisãod onoir oi 7000-

quando illa gloria delati satiabuntur. Sed et si unquam satiati effe videbuntur, amplius iterum litientes invenientur. Et tale quid eis contingere videtur quale iis, qui aliquam creaturarum perdite amant. Defiderii enim ipfis succenditur flamma, non extinguitur vero, liquidem co, quod desiderant, maxime fruisci non adsequuntur. Et hoc eft, quod fancta Scriptura divinum illum amorem exhibens dicit: Qui manducant me, elurient, & qui bibunt me, sitient . Haec igitur san&orum est ibi conditio Inde profectus iustis superadiicitur: inde scientia ipfis multipliciter superaugetur; inde iu-

### EPISTOLA VIII. 349

τρώγοντές με πεινάσεσι, ης) οι πίνουτές µะ อีท ( ทั้ง พบ เม · ฉบังห μέν ούν ή παρά τοις ά-צופוב לגפוסי אמדמבמσוς · פידבי אי דרםκοπή τοις Sinatois προσεπιγίνεται, ένreuger n' gradris auτοῖς εἰς πληθος ἐπαύ-Estal, isted Sev h two δικαίων δόξα πολυπλασιάζεσθαι άωθε. δια τίδε πουπα καί τι-105 Evener adé more mpo**πόπτον**τες ίσανται ότι τον ύπερ πλήρη γαλ anara hunrov nara-אַפּוֹץ פֿאוֹ אוֹאפטע פּטָוֹניםται·μή ούν έπι πλέον αμφίβαλλε · τοιαύτας אלא אמן ארףו דצדע דמק anodeigers, मुद्ये फार auτας δεξάμενος.

iuftorum gloria multiplicari confuevit. Cur vero haec? & cuius rei gratia numquam proficientes ftant? Quia illum, qui fuperfluit & incomprehenfibilis eft continere amplius defiderant. Ne igitur ambiguum te traducito quum huiufmodi iam de hoc demonfirationes, & tãtas, acceperis.



F.i-

## 250 MICHAELIS GLYCAE

Το αυτώ, ά χρή προσέχην τοις λέγουσιν, ότι φθαρτός ές νό παράδησος, χαί ότι μετά ςύνςαυρόν αυτίχα ούχ είσῦλθεν εἰς αὐτόν ὁ ληςή:,

[I de nay mepi au-L TOU TE TRAPAdetσου βούλα μαθάν όποιός τη την ούσιμ isi naj őπου μέχρι אמן זאעניףטי ביאגב אדףoi Seoù nar' apzaz φυτευθείς, άλλον εύρε μωσέα θειότατον έπιλύειν δυνάμενον τά κε**π**ρυμμένα τῷ πνευματι ός έφθασε μέν όρους έπιβηναι της πρακτι. ρησωνεφέλης της γεαφικής έπικρύ ψεως. δμιλήσαι θεώ τώ πρώτω φωτί κακάθεν έλλαμζιν δέξασ θαι · δηλα ποιδσαν τα κ. πρυμμένα, καὶ ἐπφορα. 78.

Eidem utrum oporteat attendere dicentibus, corruptibilem effe Paradifum, & post crucem non statim in eum introiiffe latronem.

#### Dissertatio IX.

CI autem & de i**b** plo Paradilo vis discere qualisque natura fit, & ubi hucusque sterit Dei manibus a principio platatus, alium inveni Mosendivinifumum, qui spiritu occulta refolvere pollit. Qui potuit quidem moatem practicae virtutis afcendere ; intufque penetrare nubes arcani scripturarum; conversari cum Deo prima luce, & inde, splendorem. accipere, manifesta facientem occulta, & vulgata. Hunc in-7C-

**รธีรอง เ**บ็อเ หลุ่หลิงอง ερώπα περί παραδεί σου ray μάνθανε ήperis yap, Storiners 2-דבף, מעמרדיק לאדו דם-סטודשי לידבק אמן אמpear oupoperos opornμα, πῶς ύψηλοπρων a Lao Jae ron parwo Ααρρήσαιμεν; πώς δε אי אודאסמו דאד אאמסσαν όλως τολμήσαι-μεν, έφ οίς ό ύποφήτης του πρεύματος ούκ οίδ όπως τα πλιίω σεσίγηκεν; άμη χανον πάντως άμη χανον . 8-שבר ואיץ שיום לבור , זמן ήμας πρεπε,τά πλά-इव रह जाक्षत्रवेर भुवो रह γαρ έτερον δράσαιμεν έφ' οίςουχ εύρομεν τον συγγραφέα όμοῦ κα-Snynmin nay Sidáonaλον αλλασυνή θως δμως έπικλινόμενοι τοίς σοις επιτάγμασιν έ-אלדדבר מנאסדדבר אן דשי ανεφίητον ηδη κατατολμῶμεν ' έκεινα τα) μόλις

veni, & illum de Paradiso interroga, & disce. Nos enim, divine vir, indocti fuper talibus ac tantis quum fimus, & fensum humi trahentes, quomodo fublimiorem omnibus aliis cogitationem. attingere audeamus; quomodo vero& movere linguam omnino audeamus super his, quorum Spiritus Sancti Propheta nefcio quomodo pluria conticuit. Imposfibile omnino imposfibile, Vnde recedere & nos decet, & plurima filentio transilire, Quid enim aliud fecerimus in. his, in quibus non invenimus scriptoremductorem pariter & magistrum. Sed de more pariter ad tua mandata nos incli-

# 252 MICHAELIS GLYCAE

λις προσφέροντες όσαπερ ένθεν κακάθεν ig Saxenner axpis aoir ivarioao Sal ray mvinauna rou Sciona-700 iwarrou 700 da-MAGXNYOÙ XATÀ XÉEIN ού τω περί παραδείσε ASYOTTOS EXOUS STEF שא של בענאאני ל שנטק εξ αοράτου τε του όρατῆς χτήσιως πλασερ-2 AV TON dusparon **प्रव**र' oiriar संग्रंतम्ब रह ηαι όμοίωσιη προκα. Susnow oide TI Basiλαον, έν ώ διαιτώμενος μακαρίαν έξει ζω-NV. TI SE TETOESIN; O , Peios mapad Seros 883 Xepoir ir eden mequτευμένος έν ανατολή עצי אמסאק דאק אאק ט-Andórepor Siancineros ουτοίς άκιθαλέσι χωμῶν εὐοδίας πλήρης, φωτός έμπλεως , όρας बंगार्थलमड व्यंज उमरमेंड स्वो κάλλους, ύπερβαί"ων ITIVOIDE SHOV OVTWS 29clinantes, volentes nolentes, & quod inaccessum est iam. audeamus; illa vix adferentes quaecumque hinc & inde in antecessum summis auribus excepimus; & interim divinifimum Ioannem Damascenum de Paradifo ad verbum ita loguentem audi: Qxoniam Deus ex invisibili, & visibili creatura bominem formaturus crat ad propriå imaginem & similitudinem, praecedenter veluti regiam conftituit, in qua degens, beatam vitam duceret. Haec autem est divinus Paradisus Dei manibus in Ede plantatus, in oriente quidem universa terra sublimius positus , plantis semper virentibus comans; odore plenns, lu-

צטףו טי אט עצוסי דטט nar einora Stoù erdiaimua : ir & oudir aλόγουν χυλίξετο · μόvor de oarspentos two θάων χαρώντο πλα-50ύργημα· χαι παῦπα μίο ό διαληφθαίς ουτος θώος ανήρ περί TE Tapadeirou diézes. **रागः** वेषे जिनस्ट्रिंडा म्ले TPOOS YOUTI HATCHA-Seir, xtñud te Seió-דבףסי מטדטי פיימו , אמן τής διεφθαρμένης παύ-THS avertepovathorews. ei un yap rouro no sz વેંગ ઇ વેઠવિલ દેમલેંગ્ટર દેગ αυτώ διατρίβων ή-γαλλιάσατο μα) έχαιper · our âr ó ảo Sapτος έν φθαρτῷ διαι-τωμενος μακαρίας ήν απολαύων ζωῦς ὅτι δε παῦπα σύπως ἔχει, μομ ὅτι το χωρίον ε-หลีขอ ขอเอบิของ พื่ง พุญลบ่ris ó pézas Bariras •ς αριδήλως ύπεδειξε महा मवावर्वदांगा, भुयो TK-

luce adfluens, cuinfcumque spectaculi senfilis, & pulcbritadinis, superasnintelligentiam; divina omnino regio, & dignum eo, qui ad imaginem Dei factus effet, babitaculum, in quo brutorum animantium nullum versabatur ; bomo vero tantum divinarum manuum opificium. Et haec guidem laudatus hic divinus vir de Paradifo differtat. Ex quibus licer animadvertenti ediscere, creaturam ipfum esse diviniore, & hac corrupta natura superiorem.Nisi enim hoc esset, non utique Adamus ille in commorans exfultaffet & laetarctur, non utique scorruptus i corruptibili degens beata vita frueretur Hacc

Digitized by Google

1

אתנלי לובואאס לבוב סטודש και το ενδιαίτημα το and parrow rig idias auroù yespos épyor é-ת מוחסב דט אסץ טאנף-OEOOPTA TRS O'ANG XTHσεως, έ» περιόπτω κείμενον άνεπισκότη TOP Sia TO 5405 400paron, ou rairal ixeioe, ou mpasnip, ou χάλαζα, ούχειμερι νη πήξις. γη πίων καιμα-λακή, καταρρυτός ΰ-Saow youluwrators αλλά πως είς όγιντα της πατρίδος εκείνης άγάγωσοι;ὅπως έκ τῆς ¿ Eopias raúrns és autor άνακαλώσε; μάνθανε อบัง ยังระบัวิยง ผ้ เยอด χεφαλή, όποίας εςί ούσεως ό παράδεισος εί γάρ και δώμεν πρός τοις α λλοις άπασι, πα αύτον τῷ κυκλοῦντι marav The July wheat no repropileo Sal, za-Samep oi mieious, an**θησαη**, άλλα της άλ**λ**01-

Hacc autem ita hte bere, & locum illum huiusmodi esse, & iple magnus Bafilias manifelte demöstravit etiam haec differtans : Ita & babitaculum bominis (uac propriat manus opus fecit, locum omni creatura excellentiorem in circuspectabili posita, tenebris inaccessum,& ob (ublimitatem maxime (peetabilem; non ibi procella, non turbo, not grando non biberna cocretio; terra pinguis ac mollis, irrigua aquis foecundiss . Sed quomodo in conspectum tuu quae in illa patria funt adducam? quomodo exboc exfilio inipsam te revocem? Disce igiturinde, o sacrum caput, qualis naturae fit Paradifus Lienim concedacet mus una cum aliis om.

λοιουμένης παύτης, καλ καθ' ώραν μεταβαλλομένης, ζωης ανώτερον ύπολαμβανε · εί μή ץ מֹם דטטדט אין, טטא מיי פי περιόπτω χωσθαι έλέγετο ούκ αν άπάσης της γης ύψηλόπεpos. ein àr der Jahiσι φυτοίς και άθανά-TOIS XATAXOG HOU HEVOS. ati di muine outas é-אבו, אבן אדו דור אר איל παύτης υπερθεν ό παpá desoos, मुद्र) ó to Seia סססטק טאדנשבי שני δώρητος ούτως Απώρ. έζ αίπασης μέν ουντής γης ώσπερ τιναέξοχον TOTTOV NAT' avamada o **θεός έπλεξάμενος έδεμ** ονομαζόμενον, έναυτώ on Tor Tapaderov xa-าะงานข่อสงาง ย่า ผู้ ปท่ τιμησαι βουληθείς γεγονότα τον άνθρωπου ingEer oixer noore-XE OUN . QUIVETAL JOP ένπεῦ. Ξεν ώς ἄφθαρτος ที่ง อ่ สาสคส่งโลงรางรู ล่ แท่ yàp

omnibus, etiam iplum Oceano, qui terram univerlam. ambit, circumferibi, sicuti plures arbitrati sunt, tamen hac, quae variatur, & qualibet hora immutatur, vita, pracfantiorem existima. Nisi enim hoc esfet, non utique in loco circumspectabili pofitus diceretur; non utique universa terra sublimior; non\_ utique semper virétibus plantis, & immortalibus exornatus. Haec autem ita habere, & bac terra sublimiorem esse Paradifum ctiam divinarum rerum peritus Theodoresus indicavit ita dicens : Ex universa igitur terra, veluti quemdam excellentem locum in Oriente Deus quum ele-

yàp roũro औr, oùn đr ร์ง ฉบัรฉี รเหติงอน 600-ACHEVOS TON av Sparrow έ θετο και ταύτα περί πάσης της άγίας γραφής παραχθήναι τουτον έφθαρτον μαρτυρουμένης η η τι χρη πολλα λέγειν; αφθαρros NU Ó Mapaderos ei τῷ χυχλοῦντι πάσαν την γην ώς φασιν ωχεανώ περιεγράφετο לסשמסני אי בע אימץκης ό παγκόσμιος i-RETROS RATARDUOMOS, και αυτόν συνδιαφθάρε μετά τῶν άλλων ώς O DODA UTTORALEVON, A γε τηνικαῦτα το ὕδωρ ώς φασιν ή γραφή δроис มีжерден บันพ์วท παντός έπι πήχεσι πerrs ng) Sexa · eudn-אסי סטי אמידבט אבי אדו της αλλοιουμένης πούτης ζωής κνώτερος ό παράδεισος · εί δε της ζωής παύτης ανώτερος ευδηλον ότι ης) αφθαρ-

legisset Edem cognominatum, in ipso Paradisum construxit ; in quo quum vellet bonorarebominem. quemfecerat, cum babitare iullit . Attende igitur. Adparet enim inde corruptionis expertem fuisse Paradisum.Nifi enim boc effet, nonntique in ipso, quem bonore adficere vellet, bominem conlocaffet . Et haec de omni San&a Scripturaproductum fuisse hund corruptionis expertem attestante. Et quid oportet multa dicere ? Corruptionis exfpers erat Paradifus; & fi ambienteterram universam, ut dicunt, Oceano circumscribebatur debuit utique neceffario generale illud diluvium & illum una cum aliis COLrum-

#### EPISTOLA IX.

ros ei de apgapros מימי אין דמים אין דבל έν αύτω πάντα φυτά Dopas eivar únieprepa. ei yap na Sa TIPES ολοπται φθορά και άλλοιώσει παῦπα ύποκειντο και το γευόμε-YON TANTOS autor TON αίσθητης βρόσεως έν μετουσία γενόμενον κα τέ χρη πολλά λέγειν; ει φθαρτός ην όπαρά-Serves our ar o Sero. πατος αμβρόσιος και δ του χρισου μάρτυρ ί -Firos alo ypor Arai?-אבשטידם סמסאמי דאי τοῦ θέου λόγου προ-סתחדת דאד שבומדת סטי αύτῷ τῷ δικαίψ λης Ϋ είς ρευσον παράδεισον erer Ser . Hay Ion haπάριον παῦλον ώσαύws in peusa mapadeiσω απούσαι, άπερ έν τῷ τρίτω ούχ ήχουσεν ούρανώ, άλλα μή έν-Sev κακάθεν περι πλαvar Sw rou n Sidvoia " μ'n

rumpere, ut corruptioni subiectum, fiquidem tunc aqua. ut scripturaait, elevata est super universũ quindecim cubitis. Exploratumigitur eft heinc, mucabili hacvita sublimiorem esse paradifum. Si vero hac vita fuperior, manifestum est esse corruptionis expertem; a vero corruptionis expers, necessarium omnino eft, & omnes plantas, quae in eo funt, corruptione fuperiores effe. Si enim, ut quidam putant, corruptioni & mutationi haec fubiiciebantur, & cum. qui in mutatione pofitus erat, gustasse sefilem cibum omnino dicendum eft. Et quid opus est multa dicere? Si corruptibilis erat paradifus, non R uti-

μή παράδεισος άλλος άσυντάκτως ούτω ζητώσθω σοι όν γάρ ή τοῦ πρωτοπλά 50υ παράβασις έκκλεισε, τοῦτον ή του λησού μετανοία παραδόξως άνέωξε τηνικαύτα και ή Orogivn pougaia spe-DOMENT TE NU aANJWS ηφή τοις αφικομένοις έκέισε παρέχουσα πάροδον. άματε γαρ κα-τα πλευρας δ κύριος την ρομφαίαν εδέχετο, καθά φησιν ό την. γλῶτταν χρυσούς και άμα σρεφομένη έφένετο ή φλογίνη ρομφαία τα Vana TAGIV Sounder M χατά πρόσωπου άπαυτωσα το πρωτον. μή roivur er oupzrois maράδασον έτερον φύτευε. מחלב דאי אאדאי באבוסב παράπευπε κεκλεισμένον έκθνον αφείς τη φλογίνη ρομφαία πε-φυλαγμένον καθ δυ ή παράβασις γέγονεν · દંદ્રસ

utique divinifimus Ambrofius , & Christi martyr Iustinus, turpe effe dixiffent adfirmare, divini verbi inhabitantem divinitatem cum ipfo iuflo latrone in fluxum. paradifum intrare; & beatum Paulum pariter in fluxo paradilo audille, quae in tertio coelo non audivit. Sed ne huc & illuc animum tuum divide nec alius Paradifustemere ita quae ratur abste Quemenim protoplasti transereffio clausit, hunc latronis poenitentia mirabiliter aperuit. Tunc & flammeus gladius versatilis erat vere, & adeuntibus ibi transicum praebens. Simul ení latere Dominus gladium excepit, sicuti linguam Aureusdicit, et li-

#### EPISTOLA IX. 259

λήλυθε: ώς έντεῦθεν «Ύγε χρή και μικρόν τι χαριεντίσασθαι · το παριομιώδες εκώνο πέρας ιπί τῷ διαβόλω TO Deyor & TOIN ORIS. ineiro marros nos nos má-Ins i o Jare pier yap. in mapaderow moino as την πλοπην τοῦ αδάμ. and' E TRA SEV USEDOV THY αφαίρεσιν τοῦ λησοῦ. אמדמ אמף דאי דסט אטpiou quinin, edén per ό ι χυρός τα σκεύ η και αύτοῦ διαρπάγμα γέyover . . Jev Ev tov a-อินุณ ยังภายอาพีข ยัวเอโทธร रीवे गाँद जावpanonic ener διά μετανοίας ό κύριος eionyaye rou ληςήν. μηχέτι λοιπόν αμφίβαλλε περί τούτου μηδέ λογισμοίς αλόγοις हेंग्रेग्ध्र वेग्राव्क्यंजस μόνη νόμιζετόν λης ήν του παραδείσου γενέσθαι οι κήτορα, καί πώ-

& fimul versatilis adparuit flammeus gladius, & terga cuu-&is monstrabat contra faciem primű occurrens. Ne igitur in coelis paradifum alium planta. Neque latronem illuc mitte. Clausum illű dimitte flammeo gladio cufloditum, in quo trafgrefio facta eft. Illuc etenim intravitlatro, unde Adamuş exivir. Ita inde, si oporter & parum aliquid gratificari, proverbialis illefinis de diabolo dicens : Qnod facies. illud omnino passurus es.Praevenit enim in Paradifo facere Adami furtum, sed passus est posterius sibi latronem auferri. Iuxta enim Domini vocem, colligavit quidem fortis vafa, & eius rapina fuerunt. Vn-R 2

260

πείθου τῶ χρυσορρήμονι πρό τῶν ἀλλων ἰωάννη ἐν τῷ ἀς τήν μεγάλην παρασκευήν λόγ ω αυτοῦ περί τοῦτων ούτω διαλαμβάνοντι . δύο σήμερου **β**αύματα ό κύριος έκάλεσε πράγματα . אמן דפר המקמצידסטי מ νέωξε, ησή τον λησήν εισήγαγεν σήμερον πρόσεχε ούν το γάρ on pepor dis ein wir, "δείξε προφαινώς, ότι τόν παράδωσον ούτως εύρεν άλη θως ό λησής ώσπερ άληθως αυτόν απώλεσε: ό αδάμ. έκ τοτε ούν αχωλύτως οί δίκαιοι πρός αυτόν ά σάγονται τον παράδεισον ούδε γάρ προς דטי אאָדאי גטיטי, מאλα του πρός πασαν άyiou Luxiv SueBiBaσ.Эn ń λέγουσα Эёла อองที่ อท์แะpov แะร่ ·μοῦ ἐση ἐν τῶ παραδείσω. και τού του χά-

Vnde igitur Adama excidere fecit per inobedientiam , illuc perpoenitentiamDominus latronem introduxit.Ne ulterius igitur dubita. Neque ratiocinationibus irrationabilibus inhaerens enuntiatione no mansione pura lattonem paradifi effe habitatorem, & crede aurea verba fundenti prae aliis Ioanni in Oratione in magnam Parasceven de his ita disserenti: Duo bodie miracula Dominus a-Stiones vocavit, & Paradisum aperuit, G latronem in eum bodie induxit . Attende igitur, bis enim bodie dicens offendit manifeste ita vere a latrone Paradifum inventum fuisse, ut vere ipfum Adamus perdidit. Ex tuncigiprv un Jaunale xa-Ξάπερ γαρ ή αρχαία έκείνη κατάρα πρός αύτον μέν απελύετο τον πρώτον άνθρωτ που γηγάρ, φησιν, εἰ ngừ eiç γην απελεύση άλλ όμως την άρχην έκειθεν λαβούσα κα. τα παντός έχώρει τοῦ γένους ήμων ούτωνα ή προς τον παράδει. oor eradyoura Seia own, in aurou uer τοῦ λησοῦ λαμβάνα την αρχήν δι αυτοῦ δέ πρός πασαν άγίου Siapsiver Juxiv, nay ώσπερ ούκ απόφασις έτύγχανε μόνον έχειva du ta nata tou d-Sau · aλλ' έπικολέ . Эπ πῷ λόγῷ καὶ τὰ τῆς μάςιγος, ούτως ού λόγοι μόνον ψιλοί παῦτα δη τα ύπερ αύτοῦ τοῦ λησοῦ ei yap τΞro бо сарит на adinos de o dinaros eupe-שריח שנים י מיצי דטי Ler

gitur fine ullo impedimento iusti in ipfum Paradifum introducuntur. Neque enim ad latronem tãtum, fed etiam ad omnem sandi animam confirmata est divina vox dicens: Hodie mecum cris in Parudifo. Nec propterea mirare. Sicut enim antiqua illa maledictio ad ipsum quidem primum hominem amandata est. Terra, enim inquit, es, Gin serram reverteris. Sed pariter quum inde initium accepilfet in universum noftrum genus conceffit ; ita & in Paradifum inducens divina vox, ab ipfo latrone exordium sumit. Per iplum vero in omné san&i animam pertransit ; '& sicuti non enunciatio fuere tan-R 3 tum

# 262 MICHAELIS GLYCAE

μεν εδάμ άμαρτήσα»-TA THVIRAUTO TOU TA. ραδείσου εξήγαγε του Se Ansin Sporoy no avτα μετά χρόνους εἰ-σάξειν έκεισε ὑπέσχετο αλλ' ουλέςι τοῦτο ουλέςιν ὅτι μ δικιμός ό θεός και φιλάνθρω-τώ μεγάλωα θατασίω ησιτω άγίω γρηγορίω τώ διαλόγω πέσ Энτι λέγουσι γάρ μή μόνον έν τω παραδείσω την του λησού διάyew Juxn's, assainay πασας όμοῦ τάς τῶν λοιπων άγίων ψυχάς. αμφιβάλλειν ούν έπι τούτοις ούκ εύλογου. εί μη γαρ ποῦτο ήν. ει μη του παράδεισου ούπησε παρευθύς όλη-5ης, ούκ αν ό δαμασκηνός ιωάννης, μού ຍ່າ ຕ້ວິວບ ມະກລ່ ກຳ , ປົບ-ລາດ ຍັງເຊັ່ມ ເມືອງ ລາວ , ແມ່ ຍາ ກາດລາວໃຊ່-. **T**W

۱

tumilla quae contra Adamum gesta sunt, fed fermonem flagellum consequutum. eft; ita non fermones quidem nudi tantum haec profecto quae cum latrone gesta funt. Si enim hoc censeamus & iniustus utique instus Deus reperiatur. Siquidem Adamum quum peccasset tunc e Paradifo eduxit; latronem vero, quum. confessus fit, post multum temporis illuc Iducere substinebat. Sed non ita res habet, non ita; quia & iuftus Deus, & benignus erga homines. Et si his, quae dicutur, non perfuaderis, ipfi magno Atbanafio & fancto Gregorio Dialogo fidem adhibe.Dicunt enim non folum in Paradifo latroσω διάγειν μετ' αύτοῦ τοῦ λητοῦ, καθώς έ-τον σήμερον μετ έμε έση 🕫 τῶ παραδέσφ έκ τοτε ούν ακωλύτως οί άγιοι πρός αυτόν, ώς προκίπομεν, κίσάγο"ται του παράδα-σου αλλα και πρός ουρανούς ανάγεσθαι oun artipyovra. naj ταύτην γάρ την όδυν αυτός ύπέδειξεν όχρι-50ς · κατά τον μακά. ριον παῦλον ὁ ἐκῶσε πρόσδρομος ώσελθών. i'ri ei ofapros ny ó αύτω τον αδάμ αφ-Saptor orta xat' ap-2 m c है 9 हर o o Seós; din τι δέ και προς κεκρουxora, xarreu 980 090ρά περιπέσοντα διατρίβειν αυτόν έν αυ-માં oun રંતે; માંદ્ર ઈંદ મનો דאי נגבושר לאחדשסוי οδον αποκλαιόμενος · θεολόγος γρηγόριος ngj

tronisi animam degere, sed & omnes pariter ceterorum san-&orum animas Ambiguum igitur in his fe amplius traducere rationi confonum nõ eft. Nifi enim hoc effet; nisi Paradifum statim latro incoluiffet, non utique Damascenus Ioannes, & in inferno cum anima diceret effe Deu, & in Paradifo degere cum ipfo latrone, ficut ille ei dixit : Hor die mecum eris in Paradifo. Ex tunc igitur fine ullo impedimento sancti in ipsu, ut superius diximus, paradifum inferun+ tur; fed & ad coelos adduci non prohibentur, & hancenim viam iple Christus ostendit, iuxta Beatum Paulum, qui illuc praecurfor in-R 4 gref-

אין דס אשטוטי מאססיב-געווישי גענויסט אטן דמ Se enoi. Ó asau Tho εντωλής έπιλαθόμε**ν**ος. όμοῦ τε τοῦ ξύλε דאק למאק אמן דסט דמ-המלביסט אמן דסט שבסט έξόρι 50ς γίνεται. εΰδη-אסי סעי פידבע לבי שה ουτε φθαρτός έχτι-50 κατ αρχάς, ουτε · β βαρέντι συνεφ. βάρητο αδάμ, καθάπερ, όρωμένη αυτή πτήσις ε γαρ τοῦτο ἦν οὐκ ลิ่ง เหติ วิยง o adau ทμαρτηκώς απεριπίπτετο.ούκ ανή φλογίνη ρομοαία φυλάττων έ-אפיטי לאדמססנדם לומ TI SE MAY TINOS EVENEN ούσυνεφθάρη τη κτήσει παύτη, και αυτός ó παράδεισος, ίνα προς αυτόν αφορώμεν ací, iva Sinvenn Tadaχρυα φέρομεν· χάντεῦ-Sev The auaptian enφεύγωμεν · Si ที่ Th μακαρίας ζωής έκεινης ုဂ်/-

greffus eft. Infuper li corruptioni obnoxius Paradifus eft; quomodo in ipfo Adamum corruptionis expertem ab initio Deus conlocavit?Cur vero & tranfgreffum proptereaque in corruptionem incidentem verfari illum in eo non fivit ? Ouomodo vero illum ex eo lapíum velutideplorans Gregorius Theologus, loci illius recordatus & haec dicit : Adamus praecepti oblitus, fimulque ligni vitae, 🖨 paradifs, & Dei, ex-Jul fit. Manifestum igitur hinc, neque corruptibilem a principio creatum effe, neque una cum corrupto Adamo corruptum fuisse, ficut ipla creatura, quae videtur. Si enim hoc ef-

### EPISTOLA IX.

ριφήναι πορρω κατεδικάσ. Энμεν ματαιάζει λοιπόν το γράμμα, όπερ έμφανίζεις ημίν. s γαρ ώς αυτό περιέγει τοῦ παραδείσου τούτου καθ' όν ή παράβασις γίγονεν, χράαν άρτι ούκ έχομεν ά-דב אדףסק נדבףסט טואאדאριου εν ούρανώ διαβιβαζόμενοι τροπικώς ούτω παράδεισον όνομαζόμενον . πως είς αυτόν ατενίζοντες ώς οί μαθηταί του χρι-בסט לושףוסמידם אטן דאי αρχαίαν ήμων ώσπερ έπικαλούμενοι πατρίδα, πρός άνατολάς ποιούμε. Τα την προσσχύνυσιν δος επίτού-דפוק מאד ארוסוטי לדו א φ. βαρτός Νν ό παράδεισος, ης) αλλοίωσιη άτ τω χρόνω εδέετο. אמוס את בלטאו טת בתותדב. φ θαρτοίς τε οφθαλμοΐς καθοράτο να βα-דטק לקוש טידב דסוק אתp0-

esset, non utique indeAdamusquum peccasset eiiceretur; nonflammeus gladius custodire illum iuberetur. Cur autem & cuius rei gratia non\_ corrumpitur una cu hac creatura & ipfe paradifus? Vt ad ipsū perpetuo respiciamus, ut continuas lacrimas feramus; & inde peccatum fugiamus, propter quod a beata illa vita longe proiici condemnati fuimus. Supervacanea est reliqua littera, quam nobisoftendis. Si enim id continet, paradifi huius in quo transgressio facta est, usum adhuc nullum nos habere, siquidem in alterum habitaculum in coelo adícendentes ita figurate paradisũ nominatum, quomodo

266

ροδεύουσιν Αν άλλ OUXESI TOUTO OUXESIV. ότι και τγνωσος ότοι ετος παντάπασιν . όν γαο τρόπου έπι τοῦ δικαίου έκείνου ένώγ รรเข เอลีข. แรกนาะวิทีran mir yap autor aπούομεν, πουδέχα)ποίω જાગે જ મુન્દ્ર હૈં જ લાક હૈ જ લ σήμερον \* γινώσχομεν סדו אמן סבסוצאדמו דא γραφή. ούτω και έπι той πарадното хри σε νοαν. φυτευ Эйνас μέν γαρ ακούομεν κατ ανατολάς ποῦ δὲ may - TIVA TPO TOV, Hay o Tas ב אפו שבסינטק אשל יצנטק oudent Tan an atanos wis ofpar Sityrossat. ματι. Α φθαρτός Αν ό mapadaoos, oux ar rov Sixalov Lysn'v eig αυτόν ό σωτήρ έκαλα λέγων. σήμερον μετ' ร้ผงบี รี้ฮห ร่ห รติ สลุดสδάσφ. ποία και γαρ dv-\* Videtur deeffe au'.

do in ipfum intuentes, ut Christi discipuli definierunt, & antiquam noftram. veluti invocantes patriam, ad orientem verli orationem fundimus. Da fuper his responsum. Insuper fi corruptibilis erat paradifus, & mutationem in tempore excipiebat, & puttedini obnoxius erat; & corruptibilibus oculis videbatur,&pervius crat practereuntibus. At non eft hoc, non eft. Quia & ignotus huiusmodi erat omnino Quomodo enim videre est in iustoillo Enoch. Traflatum enim eumelfe audimus, quo vero,& qua ratione, & quomodo hodie habet, no cognoscimus, quia & a scriptura tacetur. Ita & de pa-12-

durisonis Theinisau ροῦ τοιαύτης όμολογίας αύτοῦ, το લંદ ρέυσον κόσαχ θηναι παράδεισον; ει φθαρτός ήν ό παράδωσος, πώς την έν χύτῷ Ξαυμάζων ό παῦλος άρπαγήν έκθ µusaywyn Snral τà สัตร์ทรส เร่นติขส เว้าเรง ρήματα; μάνθανε ουν κάντεῦ θεν ώς ἀνάπαυσις αντιλογίας χρείττων ρεύσεως ο παρά-Seros. ei un yap TE-TO No, OUX 20 6 Sixalος αγωνοθέτης ώσπου φησί θεοδώρητος τοις ύπερ αρετών αγωνιζο. μένοις, έπαθλον ώσ-**הבף הףסטלאאגנ דטידת**paderon. oux an rais παλλινίκας τῶν μαρ-TUPON LUXAS META τοσέτους χαμάτους άναπαύσεως ένεχεν αυ. דים לוולי אודים. מדו סרםρας ανώτερος ο παράδεισος, και αυτός ό μέγας άθανάσιος έν τοĩς

radifo oportet te cogitare. Plantatű eni effe audimus in oriete;ubi vero,&quomodo, qualiterque se habeat, quoad politu habitumque nemini eorum, qui hucufque vixere, ut arbitror, cognitű eft. Quia&sa-Aistimus Spiritus hec reticuit.Si corruptioni obnoxius erat Paradılus, nõ utique iuftu latronem in ipsu Servator vocaffet dicens: Hodie mecumeris in Paradiso.Quae etenim retributio cofestionis huiuscemodi ab eo in cruce faaae, in fluxum paradifum induci ? Si corruptibilis erat Paradifus, quomodo raptus in ipfum Paulus admirans, ibi edo-Aum arcane se esse ineffabilia illa verba pronuntiavit? Difce igiדוֹה אראל מידום איז סער τω φησίν πρός μεν τές παρ ήμιν καρπούς τε του παραδείσους नवंतमंद क्रीक्वेद हेराम धे**μηλόπερος.** προ'ς δέ THU SO'Ear TOU MEA-LOUTEN dyader & bop-Jaruo's ou'r oide, ry is ούκ πκουσε καλέπ λ καρ-Sian angranou our ανέβη η τάνμελάσownisin addaying ύμνογράφος μέγας χοσμαςούτω λέγων Εύλου γευσάμενος όπρώτος έν βροτοίς φ. θορά Tapannoer apidnaus SVED WE TOP Tapadesoov do Faptor er ydp na Samep cipnea 090. ρα μετά την τοῦ ξύ-Nou yeur in ó istán é **ห**ลิขอς สар มีหทธระ, ยน้ λογον πάντως ότι προ τής τοιαύτης γεύσεως έν άφθάρτοις χωρίοις ב אט מואדם דאי טואחסום . φθοράς μέν ουν ύπερ-שנוי ל המקמלפוסים, יטו 0į

igitur & heic ut a contradictione cesses, corruptione superiorem Paradilum fuilfe. Nisi enim hocerat, non utique iu-Aus Agonothetes, ut ait Theodoretus, his qui in virtutibus certant, praemium paradifum ita proposuisset. Non utique vistrices martyrum animas post tot ac tantos labores, ut requiescant iple reciperet. Corruptione autem superioremelfe Paradifum & ipfe magnus Atbanafins in Quaestionibus ad Antiochumita ait: Re. spectu fructuum autem qui apud nos sunt, & paradiforum, ille corruptione omni sublimior eft ; respectu vero gloriae futurorumbom rum, quae oculus non vidit, & auris non ан-

### EPISTOEA IX.

ค่ เขตบราติ สตรรรมสุกποί · ei μή γάρ τοῦτο ἦν,οὐχ ανοί δειπα-דבף אל מכוש מאו באבי סט Αναι τα έν αύτῷ φυ-मने मन्द्रों ने जिस्ताला से हैं me Tar xap Tar 2 of apτα, ηα) τοῦ βρω Ξῶναι Tartas arientesa. et γαρ και της άγιας γραφής ούτω λεγούσης ήχουσας άπό παντός ξύλου τοῦ ἐν τῷ παpadeio a Braoce páγης αλλ' ού δια τοῦ-דם אכן הססדול אד איע מי ENDY TH YPAQIEN TRUTH ouy nara Bases to not παγύπτι. ούδε βρώ-OIV ale SHTWV GVTEUBAN οι εσ θαι κατασημαίνειν The Jeia para Thur a γαρ ή ρευσή τράπεζα προύχειτο , είγε χατα τόν χρυσορρήμονα ίωarome. avarepos noar πάντων τών σωματικών οι πρωτόπλασοι. εί γαρ φθαρτός έκτί-ζετο κατ' άρχας ό άδαμ 7 qù

audivit, & in cor bominis non adscenderunt, omnino minor est. Sed & Hymnographus magnus Cofmas ita dicens : Ligrum quum gustasset primus mortalium corruptioni inbacht : per-, spicue demonstravit. corruptionis expertem effe paradifum . Si enim, sicuri diaum eft, corruptioni, postquam lignum gustasset, Adamus inhaesit, manifestum omnino eft, ante huiusmodi libationem in immortalibus locis domicilium habuiffe . Supra corruptionem igitur Paradifus eft. & eius frudus omnes. Nifi enim ita res se haberet, non utique divini Patres semper virentes dixissent eius plantas & immortales. Si vero fructus in-

269

170

אמן הנטבווב יצ מדמי דוב **อ**อิติรอ รродис, พื้นส-Ta The dylar ypaphe πάσαν άφθαρτος έχθνος παρήγετο και χρεία xap x wr, ou uir wr marras piersar · ori μηδέ φθαρτή κεχρήσ θαι τραπέζη τον άφ-**Βαρτον** εύλογον. μή τοίνυν τον χερσί θεοῦ # OUTEULS VON TADAδωσονρευτον ύπολάμ-Bare unde zara ro γράμμα μόνον έπέρ**χου τ**ά θεία ρητά· őρα γαρ νουνεχώς ότι καί τικες έπεροι τοῦτο magones eis Doyloμούς ατόπους έξεκ-Brisgnoar · of uir γαρ ένσώματον Αναι דטי שנטי אמש׳ אעזכלδογμάτισαν έπεροι δε מט דמ שאוףות שונף איי 241 JUXNV UTONHORor. 100 วิเอบี อีทีวิยา anourantes the merena, ηφη τους ιχθυας ευλογούντος . μανιχαΐοι S

incorruptibiles, e. tiam praestantiores omnino sunt, quam ut edi possint. Si eni & sandtam scriptură ita dicentem audisti, Ex omni ligno, quod in Paradifoest manducabis ; & non propterea offendere par eft in hac scripturae indulgentia, & craffitie; neque fensilem manducationem divinis verbis hic fignificari putandum eft. Cur enim fluxa mensa adponatur, si iuxta aurea verba fundentem loannem, Protoplasti rebus omnibus corporalibus fuperioreserant. Si ení corruptibilis creatus est a principio Adamus, & fluxi necelfario indigebat alimenti, vel secundum cundam fandam scripturam incorruptibilis

δε μετά τους πρωτοπλά τους ανδρις όμοῦ אמן שטדמנצנק לי בצאאיσίαις γυμνοί συνάγε-• Эш в *таритисанто*. אמן מאאטו לי מאאמ דטוαύτα κακοβέλως έφρό-אחסמי לישר אמן סו αργαιότεροι των έχχλη-GIASHREVEENJHTEN, Q1λωντε ό φιλόσοφος και πων αποσόλων όμόχρο-**305 παπίας ίεραπο**λίτης, άρηναῖος όλεγ-Soureus isrivos 6 μάρτυρ α) φιλόσοφος, **π**λήμης τε ο γραμμα. τεύς, κοί καππάδοκες θέιοι γρηγόριοι, ανατρέ μαι μέν και τα αί-915a βυληθέντες ταῦ-דר קרטיא אמדת י הדבי τρανίσαι δε όμως και εν σεοπνεύσφ γραφη. καθάπερ παῦλος παpaxeheveral, ra mepi τοῦ παραδώσου, πάνπα πνευματικώς έθεωpnoar oirorouirãs Tŵ

lis productus eft, nulla erat omnino indigentia fluxorum fruauum, quum neque corruptibili uti mensa incorruptibilem. rationi consonum st. Ne igitur confitum Dei manibus Paradifum fluxum existimato; neque secundumlitteram tantum divina verba adi. Attente enim vide alios quosdam idipfum facientes in absurda ratiocinia delapíos fuiffe. Hi enim corporalem effe Deum quemadmodum nos, censuerunt; alii vero anima rationali bruta esse praedita opinati funt; Deum scilicet aùdientes volucribus & piscibus benedixiffe. Manichaei vero post Protoplastos, viros & feminas in Eccle-

(1) Legendum videtur o spomarios

### 373 MICHAELIS GLYCAE

τω o vri πα έαυτων συντάγματα μεταχειρισάμενοι άλλα τον μέγαν ίσως παράγεις Barizenon, ton xpuoopphuora nay Seion ίωάννην, τόν μακάpion לה ושמיוסה , אמן דטא Эснотатоя πύριλλον . אבן אנץ הוק טידו אמדת το γράμμα τα ένπα. ραδέισφ πάντα διηλ-900 . Oldamen To 19 ที่แต่ร เล่า อย่าง สิ่ง ส่องทσαίμεθα άλλ όρα την Tar Scier Stopporar πατέρων οίκονομίαν. όρα το δαβιτικου έκει-**90** ρήτον πέρας επ' αυτοις λαμβάνοντο λέyou. oopog avip oixoτομήσει τούς λόγους αύτοῦ ἐν κρίσει τον γάρ κατάρατον εύρόνres wpiyeunu eis wugiκάς τραγωδίας πασαν מאאאי ביידע דאי בξαήμερον μηδέν τι κα-tà το γεάμμα νοήσαν-τα τόν τε γαρ αδάμ zqÌ

ctefiis nudos congregari non detredarunt; alii vero alia huiufmodi malo confilio fecere. Hinc & vetuffiores Ecclesiaflicorum Expositorum, Philoque philofophus, & Apoftolis contemporalis Papias Hierapolitanus, Irenaeus Lugduneafis, Iuftinus Martyr &Philofophus, Clemensque Stromateus, & Cappadoces divini Gregorii, quu vellent evertere turpissimas has cogitationes, & respicere fimul in divinitus infpiratam scripturam, fieut Paulus inbet, ea, quae paradifum attinent, omnia spiritaliter contemplati funt, vere oeconomice sua opera adgredientes: Sed magnum force producis Basilium aurea

# EPISTOLA IX.

273

noù rov mapaderov, a-Tomas is exeroportion TO DOIT à de Tarre νοητώς έξελαβετο τας άλληγορίας aquirtes m eis rnv éganpeper αύτων συντάγματα κα. πα το γράμμα νου πά. νυ σοφώς έκ λαβέσ θαι Sierono avro. 200 Yap The TURNE, SRAP ounny enalerar x; ouκον αύθις το ξύλον της βρώσεως είπερ τινός 1x000ar Euxou Bowos-שק דאי אר אר אי איי איי איי γυναϊκα ματαιολογί-σαντος ότι δέ βρώσια ณ์ ภาพา ย่า ที่ ภายา อ่ adam in mapadeto (, και αυτός όχρυσορρή-HOP I DE VYNG & OUT Ramagare roraury 2pm האווצרסה לאדו שנור פיר min égan mepor operations αυτού προφαιώς έδειξεν, ούτως είπων βίor exe Saunasor ó.d. days, natarep side άγγελός τις ούπως έλ πì

į

1

rea verba fundencem & divinum Ioannem. beatum Epipbanium, & divinisionum Cyrillum, & dicis ad litteram omnia de Paradilo exposuífe.Scimus hoc. etiem nos, & non: negamus - Sed vide divorum, divinaque cogitantium. Patra occonomiam. Confidera Davidicti illud diaum terminum in iplis recipiens, quod ait : Sapiens vir disponet sermones sus in indicio. Quum enim reperif fent exfectabilifimű Origenem in fabulofas tragoedias Hexaemeron per allegorias convertisse, & nihil ad litteram intellexiffe, & Adamum & Paradifum incorporales dixisfe; reliqua vero onia spiritaliter accepisfe; allegorias S. va-

אוֹ דאֹך אין געידףואני ό ανθρωπος σωμα μέν περικείμενος, έξω А тач саратия а-זמץ אשי טאמ גער . פי τοίνυν τών σωματικών מימץ אבשי מישדוססג אי, השג א דוים דף הסי פיג βρῶσιν εφείλκετο μή-TE SIGATVEOLLEVOG TÀV Éαυτέ σάρχα, μήτε παρα της φύσεως αυτής βιαζόμονος ώς απραπ χων απάθειαν; φαίper al Br inteu Ser wic άλλητις ή βρώσις zeinn etuy zaver, nu τα εν παραδείσω φυ. τα παρείχον τω αδάμ สีสะคท์ ณีสารทรท่ βρωσוς auth זצ טאדנגףנעσαντός έςιν αναπλήρωσις. και παῦτα μίν צדער, יצו דטי דףס אסי . ou de an mapodoirixãos π'ν θείαν έπερχου γεα. on' , und'e tois ue two διδασχάλωνπροσέχειν αίρου τους δέ παρο-הקבי מאדנהוסאלא איזעט אמן אאדים-

valere iubentes fuas in Hexae meron lucubrationes fecundum litteram, & sapienter omnino, accipere deliberaverunt Etenim ficum, nonficum vocaverant, & ficum iterum lignum comestionis, fi quod audierunt lignum comestionis, in primam illam feminam inani interpretatione converterant. Cibum autem sensilem ab Adamo manducatum non fuisse in Paradifo, & + ple aurea verba fuodens Ioannes, qui tanta indulgentia ufus, in suis Homiliis in Hexaemeron manifeste ostendit, its dicens: Vitam babalt mirabilem Adamus; sicuti enim Angelus aliquis, ita in terra verfatus eft bomo; corpore gui-

275

αποςρέφεσ θαι. τοῦτο ngy rap oux axindunon άλλα πάντας όμε σπέδαζε συμβιβάζαν κα λοθελώς ώς έν ένι κα) τῷ αὐτῷ λαλήσαντας **הדינט אמדו.** כי לי דמו διαφωνείν ίσως προς αλλήλους δοχοῦσε,μή πούς διδασκάλους αύτές άλλα τους καιρούς αιτιῶ κ) τα πράγmara . xepdñoar zap . ησή Ετοι κατά τον μακάριον παῦλον άπαντας, μηχανώμενοι οι-πονομιπώς τοῖς πράγμασι μετεφέροντο πρόσεχε έν οι μεν άρχαιόrepairer + Enynrer, woπου φησίνό Sero πατος, Treumarinas ra Trepi πapadeirou égewon-Энσαν, τους ρευσόν φρονήσανταςτον παρά-Seron , 19) המיט הסי φως εχμέσου ποιούμεpoi. oi de per excives Эεοφόροι πατέρες τα έαυτῶν συντάγματα naquidem circumdatus. extra vero corporales necessitates exfistens. Si igitur corporalibus neceffitatibus fuperior erat, quomodo & qua ratione ad transibat ? cibum Neque per transpirationem suam carnem exhalans, neque ab ipfa natura compulsus, ut summam habens passionum vacuitatem. Patet igitur hinc alium quemdam cibum illum fuisse, quem Paradisi plantae praebebant Adamo; fiquidem sefilis cibus ipse eius, quod occulte effluit, repletio eft. Et haec quidem ita habent. Ne vero obiter ad divinam scripturam accedas, neque clige attendere his magistris; illos vero inconfulte despicere, & aversa-.S 2 ri.

χατά το γράμμα έξέ-SEPTO. TA TE MATCIO. ppovos wpiyérous dva τρέποντες ληρωδήμα-דת בדברסו לל דמו לו-Sagnahar LEGNY TIVAtakiv epidioav · nay ETE Siche peuson TE ray air Snrope So Earau τονπαράδατον. Αγάρ דטוצדר אי, סטא מי לאטplos The se arit of dia วพาวพิม , พืช ภายา วง 6-צמנקצדטי דים אאבא לμολογήσαντι εδωρήσατο. έτε πάλιν κατά πν μέλλουσαν έκείνην Rogapoiav re najz 3aragiar aurór TE mai πνευματικόν είς άπαν รักคับอง ริอุกอีบทรามา คื γάρ τοιοῦτο Αν ούκ άν Excider energovo to verλωα τε και ευφρατήσια übara. er Sevre nay Si-TAOUN OF SPACE TRATEρες προήχθησαν τον Tapaderov air Surdy διμα παι ποευματικόν. אַמָן איינטאמדואסי גוע ,. őті

ri. Id enim pericuto non-caret. Sed omnes acque stude conciliare bona voluntate, ut cos qui uno eodemque spiritu loquuti sunt. Si vero & dissentire forte invicem videntar, non doctores iplos, fed tempora & res caufare. Lucrari enim & hijuxta beatum Panlum cundos contendentes, per dispensationem rebus ipsis deferebantur. Attende igitur. Antiquiores quidem Expolitores, ut ait Divinistimus, spiritaliter ea, quae Paradisum attinent, consideravere; cos qui ftuxu Paradifum dixere, & omnino sapienter, e medio tollentes. Deiferi vero Patres, qui eis successere, sua opera secundum lie-10-

#### EPISTOLA IX.

277

att tor Sinalor Ansir rai rèv parépion maunor moauras edizano. air Juriv de marin ő--דו דטי ל עוי דע ופטדע דב na) na údana rovadá u שטאשיבי מעדא צי אטא service Si hroi ratiges -Siz AOUN, wig espuran, data Luor map & Ser-300 11. TOUTO 14. TO ιδόγμα καιό δαμασκα--มอรมผสมหาร เต To me-100 mapadelo.ou xeque-Ααίψ καπεδεχόμενος maireray name pina a TRA STOS TRACE dies ENGL . TING DET TON - Brassic Seroin sur Sitor A darite Shoar, Tripor , SE vontor nixin spear y's dozes ; at a do mop ים ביטקמות אים אודייב a un roy vantag Seda-נוצאיות אינגאין דע אמן דע isparator Tere tent 109 aia Intór aua n รอท์-

teram exposuere, stulti Origenis ineptias evertentes Alii vero doctores media quamdam viam inierunt; & neque omnino fluxum & senfilem Paradifum putavere Silenim huiulmodi erat, non utique Dominus vira in co degere, tamquam aliquid eximium lacroni, qui confessurat, donavisfet . Neque rarfus fecundum faturamidlam incorruptibilitatem de immortalitatem, materiae expertem, & spiritalem in tomm jilum cenfuere Si enim tale quid erar; pon utique inde effe Niloticae Euphraticaeque aquae dicerentur ... Indeque duplicem divini Patres induxere Paradifor, fenfilem S 3 fi-

שטא דטי אמולוד אסיזי ל אסי έμφασιν πρόσεχε έν αχριβώς ότι ται ό Эстоς ούτος ανήρ τον αύτον και ένα παράδει--σον αίσ Энτόν αμα λe-א אמן דסאדטי אמן לוπλει ζχοιτα έμφασι. דנומט דם עצי לי אמו דסσαυπα περί παραδείσου τοις διαλησ. Θάσιν άνωθει πατράσι διά-ANTTAL . GITE de doθαρτος ό τοι ετος είτε και μή, τη ση μεγαλο-νοί φ διασχέ ζασθαι τα περί τούτων αφίημι າຊ) τοῖς α່ງຈອຍຮິດເາ ພ່ະ Doc unorun agac.

fimul et spiritalem. Et spiritalem quide qui iustum latronem, et beatum Paulum pariter excepit ; fenfilem vero iterum, quod serpentem, platasque, et aquas, Adamumque et Evam, in se continuisse, vere Mofaicus liber memoriae prodidit. Eadem igitur est caussa, propter guam Patres duplicem, ut dicum eft, Paradisum arbitrantur. Hoc quidem placitum etiam Ioannes Damascenus in Capite de Paradi (o re-

cepisse videtur. Ad verbum enim ita ibi disterit. Quidam certe Paradisum sensilem imaginati sunt, alii vero intelligibilem. Verumtamen mihi videtur quod, sicuti homo sensitis simul et intelligibilis conditus est; ita et huius sacratisimus lucus sensitem simul et intelligibilem et duplicem adspectum habeat. Attende igitur diligenter; quia et divinus hic vir unum et eumdem Paradisum sensibilem simul

, Digitized by Google

mul et intelligibilem, et adfpectum habere duplicem, dicit. Talia igitur et tanta de Paradifo laudatis fuperius Patribus difputata funt. An vero incorruptibilis huiufmodi fuerit, vel non, tuae magnae intelligentiae confiderandum relinquo, quum tantum iis de more descripserim, qui haec ignorant.

# 280 MICHAELIS GLYCAE

- Γίνοι επικο εν εκάτοις αφοίη έσμρχωψη έχυριος. 204 δια τι μυ πολλώ προπερον είς τον χοσμον ελήλυθε χαι γάρ ει προλαβίνετοι που το το σύκ μυ τε άχυος ποι τον χωίν. Cuy in ultimis temporibut pominus incarnatus fit, or non multo prius in mundum venerit; fi enim prius feciffet boc, non utique ex ignorantia immenfus ille populus in impictate visam finiiffet.

Aoyo's I'.

Disputatio X. (1)

# Bonav. Vulcanio Interprete.

Κ Αλ τοῦτο τοῦ κραταιοῦ καὶ ἀγίου D<sup>E</sup> hoc etiam inνίθο & fanθo κμῶν βασιλέως ἐπα- Imperatore<sup>(2)</sup> noftro ποροῦντος οῦτω καὶ λέψουτος ἐ ἐλν ἐπέ σω- dicente<sup>(3)</sup>: Si propter τη-

(1) Haec Epistola ex Gregorio Nysseno, Cyrillo Alexandrino, & Ioanne Damasceno, conflata est . Vulcanius quum Codicem harum Epistolarum recenti manu scriptum valde corsuptum habuisset, huic Epistolae suas castigationes & coniecturas adiecit.

(2) Hic Imperator esse potuit Manuel Palaeologus, feu eius successors Ioannes vel Constantinus Palaeologis; nam his temporibus sloruisse Glycas mihi cum Allatio, & Oudino videtur.

(3) Vide Thomassinum Tom. III. Theol. Dogmat. Tract. V. ubi hanc camdem quaestionem tractat.

# EPISTOLA X

τηρία των ανθρώπων ¥ τοῦ θείου λόγου γέ. yover evar Spannors לום דו עוז דסאאם הסל-דברסד מטדע באבדרים מיșe naj aurous enoires ETTIY FOR FOL TON WUPLON; õroi di dyroiar er a. orBeig to Bion xate. 509 Lav · TOLAUTHY SAW-TION aUTOU THY AMO'xpioir inoinoauer Déyours \* . en egy two Hiv our o Doros Noyos έπι σωπηρία που άν-Sparrar annons in 21 Da THOEV. 20 4 401 arrophotener ar TIC 1va ri Neywo un nara fit, eaque de causa τους έμπροσ Der χρό- etiam dubitaverit arous, ta the evoap- liquis, dicens: Qua-200 aixoropias syéver re non prioribus tem-70.

hominum salutem, humanam Dei Verbum naturam adfumsit, qua de causa non multo ante id factum eit, ut & illiomnes. qui ex ignorantia vitam in impierate finierut , adgnofoerent Dominum ?: Talem coram iplo responsionem dedimus, atque ita disseruimus (ī) Novissimis quidem. reporibus divinu Verbum pro falute hominum humanam vere naturam adlum-

Huc ulque in Codice Bonaventurae Vulganii initium huius Epifiolae deerat, quod ipletex Codice Riccardiano supplevi , & interpretatus fumati in ...

(1) E'r' exarus me's ou's . Vulcanius ita corrigh . pro ous lege nonpor. Sed Coden Riccardianue, quo utor, eodem modo habet, quo Codex ille Vulcanii. Quare quidquam mutandum effe non cenfeo.

s . . . . . .

DON A DON · · ···

#### :282 M

# MICHAELIS GLYCAE

το ώς έντεῦ θεν ἄπαν πες το κατά χρίσον έπιγνῶναι μυσήριον άλλ' ἐπαιδή τοῦ κυρίω εν ευαγγελίοις ἀκούσαμεν λέγοντος πάτερ έλήλυ θεν ἡ ὥρα, τουτέσνν ὁ προσήκων καιρός ὁ κῶι προ καταβολῆς κόσμου ἐπὶ σατηρία, τῶν ἀνθρώπων προσρισμένος εἰ μή poribus haec<sup>(1)</sup> huma<sup>\*</sup> nae carnis adfumtio non contigit ut heinc omnes Christi mysterium cognosceret. Cetterum quum Dominum in Evangeliis dicentem audiverimus : Pater venit bora, hoc est, conveniens tempus quod ante constitutionem

··· (1) Τα της ενσαρχου οίχονομίας. Vox οίχονομία ab Ecclesiafticis Scriptoribus varie accipitur. Modo -chim ואמיט השלה חסוי אידטו ביסה הצמסוי שיט עמיטי ביטו א Humanationem, ut ita dicam, & Incarnationem Vaigeniti fignificat; modo confilium divinum, & dilpenfationem, atque administrationem, qua Deus usus eft in generis humani inflauratione ; ut paffim apud eos videre eft, & praecipue apud Isidorum Pelufiotam, & Cyrillum Alexandrinum. Adverbium quoque of xorouixos apud Ifidorum laudatum Epift. 407. Libri I. certo confilio interpretandum esse videtur: quemadmodum apud noftrum Michaelem Glycam in Epif. Porto notandum eft vocem oixovoui a a Tertulliano contra Prazean de divina Trinitate agente pro Divinitatis in tres personas diffributione usurpari. Gustadietur, inquit, oixovouias sacramentum, quae . nitatem in Trinitatem disponit, tres digerens, P4srem, & Filium, & Spiritum Sanctum. Et mox. Non intelligentes unicum quidem, sed cum sua oinovouia effe eredendum, expavescunt ad oixovouiat.

אי דא דסט דס אד, צת מי לאבץ בי ל עלי טאל דצ άεθρώπου ύπάγει καza tor wpio usvor tis i-אוֹ דוסרטעדטי במטדט דב-Szppnzer, ώς ούτω φα-דבף של בידו הוחדמר , לי ois av auros ó xupios άποφαίνηται προσή-κων δέ δ καιρός σύτος έφαίνετο η πρός γε το Ξείον βούλημα εΰ Ξετος, ὅτι ή πάναγ-805 n To xara xpisor คบรพрเญ บัวรทุรรท์ขอบσα τότε παρήχθη τώ κόσμφ. και ότι τηνι-אמטדמ א דאק אמאומק טלσος παρήχμαζε. χατά rov rugoaia Seion ypn-Jopion, h apynderen σχή μασα τη φύσει της ανθρωπότητος. « γαρ προσλαβών ενηνθρώ-77 1-

mundi pro salute hominum est praefinitum ( nisi enim hoc ita esset, non dixisfet) Filius guidem hominis subdit tempus (1) praefinitum ; quisnam tantum fibi ipli eft confilus, ut manifeste reluita Stetur (2) iis, quae iple Dominus adfirmat? Conveniens autem rempus hoc vifum eft : & divinae voluntati accomodatum, quod & puriffima illa Virgo quae Christi mysterio infervitura erat, tunc temporis mundo producta est,&quod tunc nequitiae morbus ( quemadmodum divi-

(1) Kære τον ώρισμένον. Vulcanius cenfet locum effe corruptum, & forte effe legendum καίρον προωpισμένον. Attamen ita etiam habet Codex Riccardianus; quare nihil mutandum.

(2) A'ντιπίπτιν ev ols au'ros &c. Vulcanius vult, το iv παρέλχαν. Sed ita etiam habet Codex, que nos usi sumus. -πνσεν, ούκ απείδομο χοῦσα ή κακία είπε τῶς τοῖς φαρμάποις ὑ -πέπιπτεν αὐκ ἂν τα ἐ Ͽνη τηνικαῦτα καλέμενα ή κουσεν: οὐ γὰρ ἐνδιδοῖ ὡμον ἐον το πάθος καθά τις ἔφη σοφος, τουτέςιν εἰς βάθος ὁ διεφθορος χυμος ήδρασμένος ῶν ταῖς ὀλκαῖς τῶν φαρμάκων οὐ ῥαθίως ἐφέλκεται. εὐκαίρως οὖν ἐπὶ τῆς γῆς ὡς εἴρηται κά-

vinus ille Gregorius Nylfenus ait ) deferbuerat; qui ab initio naturae humanitatis inhaeserat. Si enim anticipato hoc tempore incarnatus fuifset, malitia quae intus infederat non facile. medicamêtis ceffiffet, neque gentes tunc vocatae audiflent, neque enim cedit crudus exlistens vitiofus adfeaus,quemad-

(3) Aliter fenfife videtur Isidarus. Pelusiota Epis. CCCXXIX. Lib. foribit enim: öre oi «λιπήριοι δαίμονες μετά του ςρατηγούνπος αυτοϊς διαβόλου, ουδεν μασαν έν ταζη μέναν αλλά πάσης άδικίας και πλεονεξίας έμφορουμένοι και υβρεως κόρπ σύχ. ήδωπει, έπι το έχατον των πάδων τους ανθρώπους άπήλασαν το το δε τότε ό των απάντως. Βασιλεύς ό πατρός λόγος, πών μέν μισήσας την τυραννίδα, τον δέ οι ατάρας τας σύμφορας άνθρωπάαν υποδύς φύσι. έπι της παρατάξεως ές π. τμάππα τειγαρούν παιμέν ές ήκαι τα δε ήγαρατο τά μέν ήν έν έλπίσι. το τό μέν βάρβαρον των δαμμόνων ςίφος μετά που speτηγού τας σύμφορας έςταν άφυσις δε όνθρωπάαν έλευθερίαν άνετρεχε. Quum scelerati Daemones cam duce suo Diabolo, nibil in ordino manere stores.

# EPISTOLA X.

κάτεισι ο θέος ότε γάρφησιν παῦλος, ηλ. Эε το πλήρωμα τοῦ χρόνου έξαπές ηλεν ό Θεός τον ύον αὐτοῦ, εὐχαίρως λοιπόν καὶ τα πς Θεραπείας μεταχειρίζεται οὐ γάρπροδήλως ήμιν ως Βεός ένεδήμισεν, οὐδε Θείη δυνας τέμ έχρησατο ώσε καὶ άχοντα τὰ έθνη προς έαυτον έπισπάυπο Θαιότι μηδε το αὐτεξούσιον ήμῶν ὅπως δή-

madmodum doctus quidam ait, hoe eft malum alte humoribus impactum, attractionibus medicamentorum non facile evellitur. Tempeflive itaque in terra, didum elt , descendit Deus, Quum enim inquit Paulus, venit plenitudo temporis, emisit Deus Filium Tuum, atque opportune remedia ad-

verum omui iniquitatis & violentias genere le ingurgitantes, nullaque iniuria & protervia fe exfatiantex, bomines ad extroma mala redegiffent; tum vero omnium 'rex ille Patris Sermo, & illorum tyrannidem exofus; & borum aerumnas miseratus, bumanam subiens naturam in aciem prodiit. Quocirca tropbaea partim quidem fixa funt, partim crefta, partim speranda manforunt ; G atrox quidem illud Daemonunt azoren cum duce suo malo accepto doluit : bumana vera patura in libertatem denuo est adferta . Cyrillus quoque Alexandrinus Libro adversus Anthropomorphitas Cap. XXIV. late differit, atque adfirmat, tunc a Verbo divino humanam naturam adlumtam fuisse, quum ad menfuram fummam negultiae caligo excrevifiet; & superabundasset peccatum. Ipse etiam medici esem: 286

อีทส ดาร กบุนท์ขลด วินเพื-Эελεν ei γαρ τοῦτο μν, τάχα αν κομ κατα πούς έμπροσθεν χρόνες ביושי קרשי ארשג, מט לביπιχώς ούτω την ήμων σωπρίαν εἰργάσατο κ) μή μοι λέγε, ώς ἀνεύ-Ουνοι λοιπών οι προ 700 χρισού πάνπες લ. σίν ει γαρ προσλαβών ย้าทาวิกล์ภาทธยา, อบ่ม สิท ούτως έξ λγνοίας απόλλουτο οί έν απισεία την ζωήν καταλύσαντες το συτόν τ: λέγε μηδέν όσοι παιγάρ, ώς όδα-Magnyros iwarrys Onσίν, βίον ασκητικόπα-דרי ב אסי הי אסי אמי שלνοντες περί την πίσιν απεπλανή Энσαν, 40-צאק דב דסססטדסי אסמי SUTTER DOUS nay EUgran μονας, ώς idortes TO γα) ακούσαντες ετοίμως πιςεῦσαι, ἐκώνοι π1adhiber: Neque col magno cum adparatu atque auctoritate Deus ad nos venit, neque divina potentia est usus, itaut etiam invitas ad se tragentes, quod xerit neque arbitrii nostri libertatem ullo modo labefactare voluerit. Si enim hoc ita effet. fortasse prioribus têporibus homo factus fuisset, atque ita pro sua auctoritate salutem nostram operatus fuisset. At ne idcirco mihi dixerisom. nes, qui ante Christum fuere, culpa vacare. Si enim anticipato hoc tempore factum fuisset, non ita ex ignorantia periislent, qui expertes fidei ex hac vita decef-

xemploutitur, sed plane ad contrarium infinuandum. Ceterum Glycas hace, eadem differit III. Parte dunalium. TISEVE OUR aTWANONτο. ούδε γάρ ό φύσει מיצ משטט באיע שיאי אי אי אי אי אי אי Shir TE aurar Trocuρεσιν, χομ τον τών χα-Harwy an espored xalpor arroßnuar nuégero. ένθεντοι και πρός τον adno vome quorees naτιόντος αύτοῦ χαχώσε χυρύξαντος χαι προσεδέξαντο οῦτοι τὸ κύρυγμα και επίσευσαν εί Se ye aughuwmian in πονηρίας rocouvres, ou μόνον επεντρανίσαιούκ Ισυσαν, άλλα του τέλεον απετυφλώθησαν τοῦ νοητοῦ ήλίου, ώς eonper, incider aspa-Larros. auto rouro, rai ό έν σεολογία διαπρε. τας μέγκς γρηγόριος υπεμφαίνων έλεγεν. αραπάντας έσωσεν έπιφαreis ό χύριος, ή χαnei rous missuo avras. ત્રવપે

cesserunr. Nihil tale dixeris. Quotquot (1) enim, ut Ioannes Damascenus ait, vitam laboriofisimam in exercitio pietatis duxerunt; etiam fi imprudentes circa fidem aberrarunt, quique animo erant adeo obediente, & grato, ut fi vidissent atque audiffent promti paratique ad credendu fuissent; illi, crede, non perierunt. Nec immenfos illorum labores Deus fuo fru-Au destitui permittet. Idcirco quum etiam in infernum iple descendisset, ibique praedicasset, & amplexi funt hi pracdicationem, & crediderant. Qui vero caecutientia ex malitia 12-

(1) Deerat yap in Codice Vulcanii, sed ipse ex coniectura suppleyit. Codex Riccardianus habet õres 321 yap. - 288

ou muina de movor, anλα ται ό μέγας έπιφ 2-BIOG לא דואו דשא מטדסט λόχαν, ου ή αρχή τι πούτο, σιγήπολλή, ηφ) πάδε χατά ρημη διέ-Euri Ti our martas ATTANS TWEES & TIDAVES o Seos qu'n a A a rainei TOUG TISSY GANTAGE TE-אבן לב מו הוקבטסמיזבן א המידמה טו בי שסופרות μέν την ζωήν, διαλύσαν-דיך דוקניסע לנטעטק ל-דסוונסא ב גיידבר אידבדא Evener Mi augiBanne. έχεις γαρ πρό των άλλων πορυφαίου πέτροι ούτω περί τούτου χέporta and tois in our rang Treunaos Topeu-Jess exhputer arren Jioars nore erreugen our ray o μέγας όρμώμενος, χύριλλος έλεγει. ώσπερούν τοις εν σαρ-21 HETA TAPXOS JUNS-5pá-

laborant, non solum manifeste obtueri no -potuerunt, verum ctiam tamdem excaccati funt. intelleduali illo sole, ut diximus, illic corufcante, Hocipfum excellens ille in rebus divinis Gregorius magous subindicans dixit: Quo circa Dominus quum in inferno adparuit, omnes servavit, vel cuiam illic non credentes ad credendum tamen paratos(1) Non haec autem folum, fed & magnus Epiphanius in guodam suo fermone, cuius initium quid bos filentium multum . & bacc ad verbum differit : Quid igitur omnes fimpliciter falvetDe บร

(1) In Vulcanii editione deerat ab ou ravra usque ad rai rourou supper, quod nos ex Codice Riccardiano supplevimus.

**σράφη ό θε**ός, ούτω και ταις ενάδη ψυχαίς Siennpuzer, Sion Zyon φρόνημα την ένω θασαν αυτῶ ψυχήν Ουχ ήττον δε τά περί τούτου ηα) ό θειότατος διείλ»σε δαμασκηνός, λέγων. ώσπερ τις έν γη εύηγ. γελίσατο εἰρήνην, κὶ τοῖς μέν πιςεύσασι σωτηρίας γέγονεν αιτιος τοις δέαπειθήσασινάπισίας ἔλεγχος, ούτω મનો rois in ade oun our iuns odws ra manτα οίκονομών ώς μήπε τούς αγαθούς έξ αγνοίας απωλίσαι την αύτών αγαθότητα. μήτε πούς πονηρούς οι ανδή τινα έχειν πρόφασιν λέγοντας, Α Αδομεν έ. πισεύσαμεν αν, κηρύτ-Tes મay en auto to the δη ώς είρηται παραπλησίως τοι άνω κάντευ θενέπισπαται τους 671us praelens? Non? fed eos qui & ibi crediderunt · Quidam. vero, qui crediderune vel omnino vita in impietate excellere, ad credendum autem parati erant. Atque hac de causa ne dubita. Habes enim prae aliis etiam ipfum. Principem Apoftolorum ita de hoc dicentem : Et his, qui in carcere erant fpiritibus veniens praedicavit, qui increduli fuerant aliquando. Hinc itaque etiam magnus ille Cyrillus impulfus dixit : Quemadmodum itaque cum iis, qui in carne erant, cum carne versatus est Deus : ita etiam animabus in Inferno praedicavit, proprium babens (1) gesta-

(1) Codex Vulcanii legebat: ppóvnµa. Ipfe recte emen-

Digitized by Google

im finderas έλοντας iλπεσ θαι και οι ά τις λαμ-**ה**סיק מקודנטק, סטי מט-TOIC EXAJEN ET AVEIOIV. εί γαρ ται πασιχοινώς εχαρίσατο έγερθεις έχ VERPERTTY TEXEUTALAN indivny avasao: , a A A ούχι πάντες αὐτῷ συν-ανῆλ 30 . έξ ఢου άνερχομένω μόνοι ης) οί πισεύσαντες, ώς ο θεο-λόγος έφη γρηγόριος, έντεῦ θεν οῦν ἀποδέδει-אדמו לדו זמן אמדמ אמוρόν ένηνθρώπησε τόν דףססיואסשדת, אמן שיב סט-Suis it ay voias a museno, elye πavres ws elπομεν, κατήκοοι 3030var1 TE Seis xnpuy uaπος. na) ກໍμeiς μέν το:-αυπνέπιτῷ απορήμα-TI

flamen unitam sibi animam. Neque vero fecius de his ftatuit divinistimus Damascenus, dicens : Quemadmodum iis, qui in terra crant, adnuntiavit pacem, atque iis quidem qui crediderunt (alutis auctor exstitit: inobedientes vero incredulitatis arguit: ita cliam iis qui funt in inferno. Optimo iraque ordine omnia dispenfans, ita ut neque bonis per ignorantiam bonitas ipforum pereat, neque mali ullam omnino excufationem habeant, dicentes: Si scivissemus credidissemus utique, prac-

emendans posuit: oo'pnux, quum animadvertisset hunc locum mutuo acceptum fuisse a Cyrillo libro de Incarnatione Vnigeniti, qui in latina editione fic habet: Perinde atque iis, qui adbuc in carne versatur; ita etiam animabus in Inferuo praedicavit proprium suum gestamen babens animam sibi unitam. Tamen codex etiam Riccardianus opo'nyuz habet.

Digitized by Google

291

τι δεδώκαμεν την άπόκρισιν. ό δε πλήρης πάσης συνέσεως βασιλεύς ούκ έπι πλέον άντέπεσε, μαλλον μεν έν ύπερηγήσατο τοῦ Ξεοῦ τῦτο καΞ ούς οἶδε τρόπους οἰκονομή σαντος. praedicat etiam in Inferno, ut diximus, fimiliter atque iis qui in terris degunt; atque hinc extrahit, qui apti funt beneque cõparati ad trahendum, & veluti illustris quidam princeps cum eis

illinc adscendir. Tametsi enim etiam omnibus communiter largitus eft, suscitarus e mortuis, extremam illam refurrectionem, non tamen etiam omnes cum ipso venerunt ex inferno redeunti, soli vero qui crediderunt, ut inquit Gregorius Theologus. Ex his itaque demonstratum est, quod & convenienti tempore homo factus sit, quodque nemo per ignorantiam perierit, fiquidem ut diximus, divinae praedicationi obedientes fuerint. Et nos quidem tale ad quaestionem sive dubium responsum dedimus. Imperator vero omni prudentia plenus, non ultra est refragatus, quin potius summopere admiratus est Deum hocrationibus ac modis ipsi cognitis dispensare. TŽ2 T Q

(1) Hanc eandem sententiam Glycas defendit ac substinct III. Part. Annal. auctoritatibus Petri Apostoli, Gregorii Nazianzeni, & Iobannis Damasceni in medium adductis, sed Petrus & Gregorius ei concinere non videntur. Vum Vir Clariffimus Scipio Maffeius Marchio, Veronenfis, pro fua fingulari humanitate Codicem Graccarum Epiftolarum a recentioribus Graecis fcriptarum mihi commodaverit, & minus tempeftivum mihi fuerit XI. Glycae Epiftolam huic volumini addere; partem Epiftolarum ineditarum Maximi Margunii Cytherorum Epifcopi heic adtexere iniucundum & inutile Lectori fore non putavi; adeoque hanc earum portionem a reliquo memorati Codicis textu fepagata n felegi, quae heic ederetur; cuius Latinam interpretationem in alio volumine quamprimum praeftabo.

# ΤΩ, ΠΑΝΙΕΡΩΤΑΤΩ

#### ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΩι ΦΙΛΑΔΕΛΦΙΑΣ

Καί έν χριςῷ παναίδεσιμω τάτφ πατρί χύρίφ γαβριήλη Τῷ σεβήρφ, μάξιμος ελάχιςςς ίερομόναχος ό μαργούνιος, εὐ πράττων.

Τ Οσούτω μωζωνμοι ό τῆς θείας σου ηζι ίερᾶς κεφαλῆς όσημέρωι πόθος ἐγγίνεται, πανιερώτατε δέσποτα, ὅσωμοι λυπηροτέρα καβέςηκεν ή ἐνταῦθα διατριβή, ηζι εἰ μὴ εὖελπις ¾ν ἐπίγεαὐτῷ, ή ὅτι τάχις α εἰς τὴν πατρί δα ἐπαεαδραμεῖν, ἢ ηζι τῆς αλλης ἐπι φερούσης καθάφαραμεῖν, ἢ ηζι τῆς αλλης ἐπι φερούσης καθάφαραμεῖν, ἢ ηζι τῆς αλλης ἐπι φερούσης καθάτάπασι, πλην κὶ τώτοιν θά τερον ἔμοιγε θυμηρε ςέρως, καίμου ἐπικλινες έρως πως ἔχει πρός τὰ ὑμέ τερα ήψυχή κὶ γάρ κὴ πρό τοῦδε, σοῦ κὴ μάλα παρε χηκότοστε, ηξι νῦν οὐδεν ὅττον παρέξοντος ῶν τὰς ἀφορμάς · ἀλλὰ περί μεν τούπου

τώ Ξεώ μελετώ, ώγε πα) τας της προαιρέσεως ανατί Ξημι. περί δε των ένταῦ Ξα μελετωμένων τί ανσοί και γράφοιμι; προκάθηται φεύ πα-χώμιος, οίος ωδημε και νόμοι, της τουχῦ έκκλησίας προςάτης, ησ) την των πολων έφ έαυτων επιμελειαν αράμενος, ου σωμάτων, ηση γαρ ανεκτό τερου αν ήν το κακον, αλλα ψυχων דם לבוצים המדטי דם ל פאו דטנדסוב השי עודףסאלλεων αί πλείους οι ς αν βουλομένοις είν εύωνύπατοι σκέ μις δε τού των, ή περί της έκκλησίας, φησιν οι κονομία, κ) γαρ α λως τυραννικών χει-ρών ου καν ήλευθέρωτο, της αναισχυντίας. ηαι πως αν τα του ψεύδους σαίη, ει μή που τι, ηαι ήμεις παραπαίαμεν, ηαι αληθείας παυτ' έχε-σθαι, ηαι όπωσοῦν διιχυριζαίμεθα τα δε με-τα ταῦτα, αὐτόν μεν αλλοι άτε δε ἐπιβάτην ησι παρανόμως προκαθεσθέντα έκβαλειν, έαυτους δε άντικατας ήσαι έπειγονται, ου μήν ουδ ού-TOI, TWG oles, eni TW mig enningias, tor eμόν είπειν, συμφέροντι, άλλ' ώς άν αυτοίς έξείη, του μαλλον τοι ςοι κείοις, χρησ Ο αι θελή-μασιν • του το του τό έςι το κακον όπερ ήμας απολώλεκε διάτοι τοῦτο καὶ τυραννικῆ δυνάμει ὑποπείσθαι παραχωρούμεθα , αύτοι έαυτοις δογμάτωντε και έκκλησιαςικών θεσμών άνα-דףסאוֹק אוזיטעניטו מודוטו מאל דו מי אףמדדטוμεν; πρείττον γάρ το σντι ή της παθ ήμας δυνάμεως ή των πιού των απαλλαγή. σόν τοίνυν αν είν λοιπόν και των κατά σε αυτόν θειό. Эεν έπιζητείν. οίδε γάρ θεός το θέλημα των Τz qqοοβουμένων αὐτον ποιείν, καὶ ἐπικάμπτεσθα φιλανθρώπως τοῦς ὅλη ↓υχῆ τάτε ἐαυτῶν ὴ κὰ τῆς τοῦ πλησίον σωτηρίας διωκοῦσιν ἔρρωσόμοι, πανιερώτατε δέσποτα, καίμου ἐν ταῖς Θείαις προσευχαῖς μη ἐπιλανθάνοιο δέομαι, καὶ ἀντατοςείλαί μοι ἀπαξιώσειας. χαριεί γάρμοι τὰ μέγισα

Ε'χ τῆς σεβασμίας μονῆς τῆς χυρίας τῆς χρυσοπηγῆς τοῦ γαλατα, σχιρροφοριώνος έ φθίνοντος κατα τὸ αλπδ ἔτος, ἀπὸ τῆς τοῦ σωτῆρος ήμῶν ἐνσάρχου οἰχονομίας.

Τῷ σορή ἀνδιί Χαι ἐντιμοπάτφ χυρίο χυρίο ἀδριάνη Τῷ σπάρη, μάζιμος ὁ μαργούνιος, τατανός ἐπίσχοπος χυδήρων σωτηρίαν παρά δεοῦ.

ΠΩς οίει; δί ο χλουμοι πὰ τῆδε, παὶ ὅτιμάλι σα ἀνδῆ, ὦ ℑαυμάσιε, καὶ τοσοῦ τον, ὅσον τῶν ὧν ἀδη ἐπήγγελμαι παὶ πἀντη ἀλλότρια: τί δ' ἀν καὶ πάῦτα συνεπεσπάσατο, ἄτε δή μη τοῖς πεφῦακόσιν ἀγαπηκός; ποῦ γὰρ πρὸς τῶ φιλίου, μοναχῶν ταῖς ἐνταῦ ℑα διατριβαῖς ἐμφιλοχωρείν, πολύ μέν πρὸς τὸ Ͽωπεύειν ἐπιρρεπές. πλείον δὲ το πρὸς ἀδο νὰς ἐπαγωγον, καὶ οὐχ ὅτι κὰ τῶς ἀνεγκαμένης μοι ὅσαγ ἐμὲ οἰκάσαι, λοιπὸν ἀποκέκλεισαι, τῶν κακῶν ἔγωγ' οῦν κὰ οῦ τως ῶν ἀπολέγομαι την ψυχήν, καὶ τι κὰ πρὸς παραμυμυθούμαι πῶς ἐμαυτόν. τι γαρ οἶδας κατ ἐμαυτόν φημι δύςηνε, εἰ καὶ ταῦπα πρὸς τὸ λυ-σιτελέσερον ἐπικέκλωσαι ἔσω γαρ, ἀπέγνω-σαίσοι τὰ τῆς φιλτάτης, ἀλλ' οὐχοῦτω καὶ τὰ πρὸς σωτηρίαν την σην τόγε μεῖζον κὶ εὐκταιότε-ρον, ξυμβάλλοντα ἐξέσαι γάρ σοι ἐπ' ἐξουσί-ας την ἐπὶ τὸ ἅγιον ὅρος φέρουσαν ὅδεῦσαι κὴ την φίλην ήσυχίαν ἀναζητήσαι κὰ έφευρεῖν, שׁכ מי הְמָסי ההססד אסוג המטדמי , אטן דו אטן ארבידτον προσεπικτήσαιο, αυτό θεντε όρμώ μενος, ησμ ών συναγελάση τοῦς ὑποδείγμασιν ὑρᾶς ως ἐξ ὑπογείουμοι τὰ τῆς παραμυθίας , ησμότι μάλιςα ευωνα ἐδ' ἂν ησμ προσπαραμυθοίης δίκαιος ῶν, τοῦς τε ἐμοῦς λόγοις , ἔκγε τῶν ἐνόντων. συμπέφυχε δέσοι και πολλά και κα-λα, συνηγορών, και τη ξυνή σεισου καλοκαγασία τα δυνατά προσεπικερών. την γαρ επίτε τοις φθασασι, κάντοι επιγενησομένοις σου περί την καθ' ήμας επιμέλειαν και τηλικαύ-την φροντίδα, καν ήμεις μη οίοιτε ώμεν. το γούν θειον πολλώγε τω περιόντι και πλείσσε και μείζοσι δωρεαίς ανταμεί ζεται και ποῦτα μέν μένοι τούτα είομπος. עצי עו גףו דטידב ביראס שי מטדטי לי, ש שמטעעσιε, έκα τερόντε ύγιαένοις τον αν βρωνου, και ήμιν S'o ang aides ay אסודע סע , מידנהוקלאשי אי אמτοπνοίης δεόμεθα. πύσαις δ', ώς επ' εμού τω χείρε τοῦ ευγενεσάτου χυρίου ανδρείου τοῦ τέλλου και έν μέρει των φίλων τές λοιπές κα-πασπάσαιο έν δέ τοις μάλιςα τόν σου εύγε-¥é-T 4

νές ατον πατέρα, και τον σόν αγχίνουντε και χαριές απο αυτάδελφον.

Ένετίη θεν άνθες πριώνος δεκάτη φθίνοντος, κατά το αφπζ έτος το σωτήριος.

Τῷ ύσίῳ και σοφῷ ίερομονάχῳ κυρίῳ μελετίψ τῷ βλασῷ, μάζιμοι παπινος ἐπίσκοπος κυθήρων, εὐ πράττιν.

Αντερπνάσου πά τῶς ἐπισολῆς, ἱεράμοι και φίλη χεφαλή μελέτιε, και γαρ εύμε-Οόδως και άρι τοτελικαις υπερείδεται αυτη κομ-ψείαις, και της σπουδαίας μερίδος ότιτι πλειςα συνεπιφέρεται, ται ου μαλλονοίμαι της έκτου הנףוהמדסט, א דויו דשי המיט דשי פא דע מףוסהאγου κατηκολού θηκας, έκ των έκατέρα μερίδι δεδογμένων συναρμολογών άρισα και τεχνουρ-γών την τών λόγων παρασκευήν. έγω μεν ούν άρχαϊός τις ών παι παμπάλαιος τέτο παι μόνον Τά και μέτρου, και έπινοιαυ είναι έπισολής,
την χρείαυ, παύτη τοι και τῷ ανεπιτηθεύτῷ το χαρακτήρος, εύγε τω έπισελλειν κατά κόρως πεχρησθαι μεμάθηκα που γαρ αν και είη φιλο-σόφος χωρα πρός της εμφιλοσόφουσου μελέτης μελέτιε, παρ ανδρασι τότο ή μόνον έν αμοιβιί-οις γεαμμασιν έπαγγελλομένοις πληρούν, το οι κειότερα έντυς χάνειν τοις φίλοις, και πρός דולה סוֹק שאביסדעו באפטשבהשה דע בעודשי אואדי-נוי βουλεύματα אין לומיייא אמדע ; ei de די יד ידי χα το φιλοσοφείν και γράμμασι προσνενέμη τaι,

τωι, άλλ' ούχ άπλῶς πάνυγε τοῦτο, οὐ δ' ἐφ' ότωοῦν. το' γὰρ δημοσία φιλοσοφείν καὶ τοῖς πυθαγόρου μύσαις ἀπείρητο οὐκ ἐχέμυθον δέ ή ἐπισολή ἀλλὰ καὶ μάλα ἐπίκοινον · φιλοσο-φίας δὲ κ) ἄλλως τῆς καθ ήμᾶς, καὶ τὰ πλείω ὰ ποβρητότερα, ἐἰμή τις ἐκεῖνα λέγοι τὰ δὶ ῶν ο΄ πολύς δῆμος, ἢ τῆ τῶν όδυνηρῶν ἀπειλῆ ἐκδεδείττετω, ή τῆ τῶν χρησοτέρων ἐλπίδι παραθαρρήνει. εἰγῦν ὅσα τοιαῦτα τοῖς πολλοῖς ὄντα κοινότερα. ή μέντοι ἱερὰ φιλοσοφία πολ-λῶ τῶ σχότω ἐπηλυγάζεται, καίμοι πρός τἕλῷ τῷ σκότψ ἐπηλυγάζεται, καίμοι προς τδτο δοκει αποβλέψας όψαλμωδός έν ίεροις υμ-νοις, τό, έθετο σχότος αποχρυφήν αυτε, έπειπείν, η α) ές ιν άρα ώς, ές ιδ' ώς μή φιλοσοφείν έν γράμμασιν ώς αν μή έξορχοιτο τοις αμυήτοις τα απόρρητα και ων μη εξορχοιιο ιοις αμυη-τοις τα απόρρητα και ώς περ τοις κυσιν έ-πιρρίπτειν τα άγια, τοις τε διδουσιν αυτοις ησι τοις δεχομένοις έπιζημιον, ησι το περι του-των όπως δήποτε κοινολογείν, ουκ ανεύθυνον εγώγ έν και γαρ εικός ήν το περί τον δημόν σου φιλάνθρωπον, και διδακτικόν, έπι τοις φθά. σασιν έμοις πρός σε γράμμασιν έπαινέσαι προηγμαι, ούτσιγε το φιλοσόφον τόμον άπαν, έπιτήδευμα. οποτέρως δ' έν αν έχοι, έπειδή σοι ούτω φίλον νοών, τοιουτόνσε όντα φιλώ και τετο έν τοῖς μάλιςα φιλοσοφῶνσε ἐπεύχομαι, τό τε καρτεριχόν ἐν τοῖς δεινοῖς, καὶ το εὐψυ-χον κὶ γενναῖον τῶ φρονήματος ἐν τοῖς μὴ κα-τὰ γνώμην συμβαίνουσιν. Ι'δεις γὰρ ἂν καὶ ἐ-ψεξῆς πολλὰ τοιαῦτα διὰ μοχθηρώς ἀνθρώπων 2100-

1

μας ἐπιγινόμενα · άλλως γαρ άλλος περί τε τἕ αὐτῦ, ναὶ μνν τοὐ περὶ ἐτέρου παρ ἑαυτῷ βεβούλευται, και χεδον τοσαύται γνώμαι όρεισου Λευται, και χεσον τοσαυται γνωμαι ό σοι κλάν θρωποι, φιλοσόφον η όντα το επιτήδευ-μα, και ουχ ότι γε μέλει ενόματος τέτων άπάκ των ύπερ πρθαι δει, και έαυτ ω φιλοσοφών τά άρισα, άγαλλειν δε προσηκόντως έφ' οις άλ-λως άλλοι πεπλάνηνται. Ερρωμένος μοι δια-βιώης, άδελφε ένχρις ω όσιώτατε, κι πολλά φρο-νοίης τω πάντα τα τηδε παρ' εδεν τίθεσθαι και άνεπτερωσθαι άει πρός τα μένοντα. Ένετίη θεν, ελαφηβολιώνος έ ίσαμένου κα-τό αφος έτος το σωτήσιου

πὰ το αφς έπος το σωτήριον.

#### Ο ΛΥΤΟΣ ΤΩι ΑΥΤΩι.

Ε'Γώ καίσου συνήδομαι νη τώς λόγους τη τών καλών έπιδόσαι ίερέων ου χρισώ άδελφέ μελέτιε, χ) τη πατρίδι, έφ' οίς σε τοι στον לידת הףטק דטוק מא סוק הנהאשוותני, מיטףמ דש όντι, κ) έαυτώ κ) πις πλησιάζουσι, κ) άπροωμένοις πα πρόσφορα, ή πρός σωτηρίαν ότι μάλισα φέροντα προνοούντα άμα κ μελετώντα διηνεκώς έτως οναίμην της τε προς σε φιλίας ή τῆς περί την ίεραν σωτηρίαν σπεδης, καίγε έκ οίζα πότερόνσε της τοιαύτης προαιρέσεως έπαι-σφίσιν έμπεφυνυίας όρμης, η κ) άμα, ο δη ή πράττων τυγχάνω, ησε κάκεινοις καθ' υπερβολήν αλλά γαρ όφιλει; έμπεπήγασίπως έσ分'

σθ' ότε ταῖς ἀρεταῖς αἰ κακίω, ἀλότριον τι περιτιθέμεναι προσωπείον, κ) ἀκοντας είναι κ) τους σπουδιίους τέχναις τισίν ἀπροόπτοις μεθ' εαυτάς μεθελκειν είωθασιν είτε εξ αὐτῶν έκείνων πας ποιαύπας λαμβάνεσας ἀφορμας, ποῦς ἀρεταῖς μη ὡς προσῆκε χρωμενων, εἰτε κ) ἐκ τῶν ἐξωθεν ἐπηρεαζοντων, εἰτε δαίμων τις εἰη ὁ ποιῦτος, εἰτε κ) ἐνσώμαπός τις ζιζανί-ων ἐπεισπορεύς, ὡς ἀν κ) ἀκανθαν συνανα-θάλλοιεν ἀνθεσιν, ὁ τῶν δυσδιακρότων κὶ μά-λισα πέφυκε. τέπων ἐγῶ τοῦ μεν προτέρου ἀ-ναίτιον σε κὶ πάντη νενόμικα. τῦ δὲ δευτέρε, σὲ μὲν, ἀ κὶ ἐ προηγεμένως τουτὶ προαιρέμενον, ὅτι δέσοι πάχα συνεπιδίδωσι τῷ χρόνῷ ἡ ἀρε-τὴ, ὅπερ κὶ λίαν ἐπίφθονον. ἀκὶ εἰ μὲν τέτω, συμμά χωτῷ ῷπερ φέρη κέ χρησο πνεύματι πρὸς τὴν τῦ αἰτίου ἀναίρεσιν, σαυτόντε ἐν τούτῷ φαι-νομένης γῶν ἀπαλλάττων αἰτίας, κακείνες, τῦ έκείνων πός πιαύπις λαμβάνεσας αφορμάς, τήν τε αιτίου αναίρεσιν, σαυτόντε έν τούτω φαι-νομένης γεν απαλλάττων αιτίας, κακείνες, τέ ώ κεκρά πηνται έναντίε πνεύματος. εί δε κλαύτος συνεισφέρης τί πρός το δεύτερον, έκ αν φθάνοις σεσυτόν πρότερον θεραπεύων, ϊν άρα τόπι ση έχη κλ το πρός τες άλλες θεράπευμα. μη τραῦμα τέτο, η σύμμικτόντινα φύσιν είκόπως τέτο ύποτοτάζοντας. τες γαρ πολλες έκ έξ ών λέγεσιν, άλλ έξ ών πράττεσι μαλον, όποϊ-οι αν αύτοι καθ έαυτούς είεν, διατεκμαιρόμε-θα, άλλως τε δε κλ εύσους κόν μαθνιάτων θα, αλλως τε δέ η ευαγγελικών μαθημάτων ώς καυτός σίσθα η τότο έξηρτηται. έγω μεν έν τών πρός πέ κρείττω σε η βειότερα πρόοδου, η όσου ούκ αυ τις έξειπε ποβών. πως γάρ ε, 8που-

Digitized by Google

Â

όπουγε παύτης ή τοσούτου πλείθες σωτηρία έκ κρεμαπαι, μυςαγωμένε τ' άγαθά. κ) δη η τέτε είπε τι τοιούτον ούτω ξυμβαύνει φθόνω τέ χαι ρεκάκε δαίμονος καισοι άν θρώπω όντι ή μικρόν παραμεμένηκε, κακέ άναιρεσιν, παύτα σοι έξ εννες άτης τέ πρός σέ προϊόντα γνώμης έπιςεί λαι διέγνωκα αύτός δε την ήμετέραν όρμην εν καλώ θέμελιος αντεπιςείλειας, κζέτι ή μάλλον την έμην ψιχήν τοῦς σοῦς κατορθώμασι καθηδύνειας, οῦ πάντως οὐδεν ἀνμοιγένοιτο χαριέσερον. Ερωμένον σε διαφυλάττοι ὁ κύριος ψυχη τε ήσωματι, άδελφε ἐν χριςω προσφιλέςατε.

Ε΄νετίη σεν μιμαχτηριώνος 5' φθίνοντος χαπό το αφ5' έτος το σωτήριον.

#### Ο ΑΤΤΟΣ ΤΩι ΑΤΤΩι.

Α Φείλετόμε πρός πῖς αλλοις τŵν γωπονίαν όδαίμων, iερωπάτω ψυχώμελετιε, κỳ το αροτρου παρά το ἀεργες έζίπλου γέγωνε, κỳ λειμών παρ' έμοι ἐδ' cử όνειροις, αυχμος δε πάντοθον, κỳ ἀνυδρία, κỳ ἀποξύρανσις κὰ ἀ ἀκανθῶν ἔμπλεων κỳ μόνον το λώϊου, κỳ πῶ λοιπόν οί παρά τῶς iερᾶς σου κεφαλῶς ἐπισμιόνως πάυυ ἐπινουθέντες τερπνοί παράδεισοι, κỳ το διῶδες τῶν ἀνθέων κỳ πάγκαρπου. ή ἐκ τῶν σῶν διατεκμαίρη τὰ κατ' ἐμε, κỳ τοῖς ἐπικαρπίοις κỳ ήδυσμοῖς εἰς κόρου κατευτρυφῶν, μετοχετεμείν ὅπῶς ποτε κỳ εἰς ψμᾶς κατεπείγα

την χάριν το ζωογόνουσου ὕδατος ,ὦ άν ό πωσ-Ξν γ Ξν καταρδοί μελα , αποδέχομαίσε το το τρόπε φιλάνθρωπον, ή μάλλον ότι αντιτέ χνως προς τές όμοτέχνες διάχωσαι πλεονεκτέσιν έκθνοι τές γείτωνας καίτι των μη οικείων γηδίων προστές γειτωνας και τι των μη οικειων γησιω, προ φετερίζονται, κ) έπερ ενήν σφισι ποιήσαι, μη κάν άδιαφόρως έπιχεισθαι τον ύετον κ) τέτ αν κατε Σάρβησαν κ) πέν κ) παρά τέτη εικότως άντις άγασθείησου την προαίρεσιν, κ) το πά-νυ περί το προευνώς φιλοδωρείσ σαι φιλότινυ περί το προευνως φιλοδωρεισ Sau φιλοτι-μον. αμέλειτοι ανατεθήχασιν ήδη, παρ εμοί, χ) γε τῷ δοκείν προς διαρπίαν παρασκοδάζε-ται, εἰ μόνον μὴ ἀποκάμοις αυτός προσεπιδα-ζιλδίων τὴν χορηγίαν τῶ ῦδατος κỳ κατάρδων συντόνως τές αῦλακας ἀλλά μήμοι τοιῦτος γέ-νοιτο, ουχήττον γὰρ ἂν ἢ πρότερον ἀτυχεῖς δι-εμε νομεν ές αι δε καίσοι πλέον ὑπό τῆς πενι-χρᾶς ήμῶν πεδιάδος, ἀνθ ῶν παρὰ σῶ δι-πεπόνθαμεν, ήσπανί κτινός εἰδοις τάχα φυτῶν ἀπολαμεις ἀλοινάο αλλοις κατηγωμιζη ομαποινωμεν, ησπανι Η τινος ειδοις ταχα φυτων αποίλαυσις αλλοι γαρ άλλοις κατακωμῶσι φυ-τοῖς παραδεισοι, ή γαρ ήδη ή παύτη ύποσοι-γε αἰτίω ήμεις τὰ παρ ήμῖν καλείν ἀποτεθαρ-ρήκαμεν. Ε΄ ρρωμένος μοι διαβιώης ψυχ<sup>ω</sup>τε ή σώματι ἀνδρῶν ὁσιώτατε ή σοφώτατε, ή ἀειρ-ρόοις ο χετοῖς τῆς τὰ πνεύματος χάριτος κα-ταρδεύοιο Ένετίη Sev.

Μεπαγ ειτνιώνος δ'.φθίνοντος χατά το αφεά έ θος το σωτήριον.

0 A T-

#### Ο ΑΤΤΟΣ ΤΩι ΑΤΤΩι.

Μο'λις ποτέ τοις τῶ Ξεοφυλάκτω εἰς τοῦς iepsis diayyeλισάς ἐκπονηΞείσι περιετύ-χομεν, iepáμοι ἡ φίλη κεφαλή μελέτιε ἡ γάρ σπάνια τῶν συγγραμμά των τὰ τοιαῦτα, παροίς προτί Ξενται ἀνια, αίτιον dε, το ή τῶς μετερ-χομένους τόγε νῦν είναι σπανία εύρίσασ Ξαι. ἀπόλαυε dη τῶζητήματος σαυτ ὅτε ἰδία ἡ τοις מאל סוק צטויא לומ דם דוטי ונףשי אסץ ושי אחףטץ אםπος, έπωφελής σσον σθένος γιηνόμενος. αποδώ-Orac de The Eni Toury Ty BiBho TILIN, OC מי דםו דבי דחי דמף מאמדבי אידמו כי לבדט דט ע - αλου προσθεπήσης, πρό σαττε. έγαρ ήμεις όν-דאס סעורי דע לטימדעיסט הרושעף אבידבר, טיד מי-דל דשי מעטוףוס בוב, לו אמנסב שי יצטא אףצד ביס שמ η μάλισα, ή ύφ ών τινων έν κατεξαίρεταν δε παρ ών έκτοπως, δια την Ευνέσαν καλοκα-γαθίαν των τρόπων η την έπι τοις καλοίς καν שאסש לנ א סדו, צל ענדףושה דבה ביאשדוידוה ανταγαπας Ερέωμενημοι διαφιλάτταιο ίερα ηδότι μάλισα φίλημοι κεφαλή η της τη ση προσωπειομένους φιλία, η παρ έμου προση-σεως άξιωσαι μη άπαξιώσειας. Ένετίκ σεν. Βοηδρομιώνος 5 ίσαμένου, καπά το, αφσά έτος το σωτήριον.

0 A ĩ-

Digitized by Google

#### Ο ΑΤΤΟΣ ΤΩι ΑΤΤΩι.

Μ Ιχρού ή ύπόπτερόνμε τοις σοις κατέςη-σας γράμμασι, ή μάλα ή της γης αύ-της έγεγόνων μετεωρότερος, ει μη την έν μυθοις Эρυλλουμένην ικάρου πτώσιν ύπώπτεσα τί δη ποτέμοι ίερα ή ποθεινοτάτη ψυχή μελέτιε, ούτω τῶ γε δοκει άσυμπαθῶς τον της ψυχής μου όποιονῶν τὸς ὑποχαλάσαι προήρησας ή χα-μαίζηλόντινα οἶησιν τῷ ἀρρένωπῷ προσήψας με τῶ φρονήματος, η πῶς γὰρ ἂν ἀνθρωπος ῶν ή αὐτος τὰ ανθρώπινον πάθοιμι. πότερον οῦν προς το φιλίο αποδέζομαίσου το φίλτρον η τός μו προσ א אצסועסו באמויסוς, סו ט ט הבף צבואצי א μακμαν αποπέμ ω τον τοις μη περι έαυτών φρονώσιν έπιεικέ σερα, έπει τήμειον δίλαβη-Τείς κίνδυνον, γενήση άρα των ήμετέρων αδί-κασος δικασης, η τώ έπικλινεσέρως έχειν πρός ταύπα τοις έρωσι, μαλλον τας ψήφους, η γάρ εικός, δεκάσαι σοι Ουμηρέσερον; απείησε ταυτα της ίερας ψυχής, ή μή έγω τοῦ προς έμε-σου φίλτρου οναίμην ποτέ, ή μιαρόν γοῦν σοι έν τοῦς τοιούτοις ὑπενδιδός. τοιγαροῦν κὴ φρόνει τοῦ λοιποῦ περίεμοῦ μετριότερα, χώ γράφε, αλλά μοι συγγνοίης παρακαλώ σκεπτικώτεpa · exervo per iva pri na referaçóperos eya , itτων ών της παρά σοι φαίνωμένης κρίσεως, κοι ούτω πολλων οφλισκάνω παρ άνθράσιν άρθῶς κρίνειν έπιςαμένοις, τον γέλωτα. τοῦτο dè, í-V CL

να μη παι αυτός κόλακος τάχα αποφέρη γρα-סאי , א אמדפוףשיניטט אנדים אעשי מטידים לובאלץχη τοις πράγμασιν, άλλως τε του παροίς το έπηρεαζειν καθές ηκε περισπούδας ου, τα δ παρά σε τοι λυγγέως οξύτερον, ει πως και βλίπειν τοις διορατικωτέροις πέφυκε γράμματι, ή ຮ່ວິ ຂ້າ ແບ່ ບໍ່ ເບັບພິມວ່ ເຮັກເມພິມທ໌ ແຫ່ ຮິກອ ໜ້າ κατ' δύθειαν, εδ' όπωσεν παρεκκλίνει, ουδ' έπι θάτερον των άκρων σφαλερως άποκέκλι-κεν. Έτω δη περί τε σαυτέ και ήμων άμα πέ-הרוסם, אכן דם הסלב אנושב סטע טא באאמנריי פידλεχῶς φίλτρον. ναι πρός τῶν λόγων αὐτῶν, Λεχως φιλτρον. ναι προς των λογων αυτων, αλλ έπαλλήλοις τοις γράμμασι μη απαναίνε ίερα και πρόσφιλες απιμοι 4ιχη και σοφω-τάτη μελέτιε. Ε<sup>π</sup>ρρωσο, και τές αμοιβαίασοι αποδιδόντας τον καλον έρωτα, ώς παρ έμοῦ πρόσειπε, κάντοις μάλιςα τές ίερες βενέδικτον τόν έπισκόπουλον, »α) ματθαΐον τόν βιτ-ζιμένου έχοντα την έπικλησιν. Ένετίηθεν.

Σκιρβοφοριώνος έννάτη φθίνοντος, κατά το αλςά έθος το σωτήριον

#### Ο ΑΤΤΟΣ ΤΩι ΑΤΤΩι.

Κ Ινδυνδύω σχεδόν και μέγα τι λοιπόν περί έμαυτε οί εσ δαι, έπειδήσε τών έμων έ παινέτην έπλούτησα παρ έμοι μέν τοι ετον κά νομιζομένων, οία δη και πέφιιχε, παρ άλλοις δε τοίς το πλείον της χρίσεως νόμοις προστέμεσι φιλίαν και τι άφαρμόζου έπικτωμένων έγω

έγω μεν έν πλείςας έχωσοι χάριπας, ίερα και φίλη μοι κεφαλή, όσιωπατε αδελφών μελετιε, έφ οις επαινείς, ου δια τος επαίνους αυτός, μη γαρούτω μανείην ποτέ, ώς πολλοῦ τινος τί-Θεσ βαι αυτός τα εμαυτέ, αλλ'ότι γε είλικρι-νοῦς οῦτοι φιλίας εξήρτηνται η πρός την τοῦ έγκαρδίου φίλτρου έξατονοῦσα παρά σασιν συμ-ד אלא ביוי אט דע ווא ליידע לסשי הדב דסוק טער ועבμάθηκε, παύτητοι γοῦν τὸν ἐγκεκρυμμένου σπιν-Θῆρα τῶ πόθου παρανακαλυπτούσας, καὶ ἐν-Ξερμου τὸ φίλτρου διαφιλάττουσα παρ ὅ δη καὶ παράγε, τοις καλώς πρίνειν επιταμένοις έπι τη πιαυτη διαθέσει δισύγγνωτος αυτός δ όπως και μη προπιρούμενος αιτίαν υπόχης θωπίας τινός παρά τοις μήσου καλώς, ώς περ έγω έγνωκόσι το συνειδός, οίπερ αισθείσει και μόνη προσέχειν αίρούμενοι έκόντες είναι μή δέον, τί νοερόν παρατρέχουσι, ηαι τω τώ κει-λύφους σρυφνώ προσετηκό τες τε ένδον έγκεκρυμμένου γλυκείζοντος οὐδέ μικρύν γοῦν ἐπαισθά-νοντος δεί δ' ἄρα κάν τῷ φιλικῶς ἐπισέλλειν Γιὰ τὸς κὰ) πέρα τοῦ δέοντος ἐντῶι, κρίσεσιν ἀ-κριβοδικαίους, τῶ μετρίου κατασολάζεσθαι, πριβοσικαιους, τε μετριου κατα το Λαζεσ Ξαι, μετων γαρ έσρητις παρακολουθήσει αιτία ηση αλλως δε ούκ εχέμυθου ή επισολή αλλα κάν ον τώ παραυτίκα τι ηση λάθη, πάνδημος γε-μην τώ χρόνω γίγνεσ βαι είωθε φρονούσι δ αλως, ώσπερ περί τών πραγμάτων, πος των γραμμάτων ηση χρή κάντώ μέρει τέ-το έσκεμμένως τε είναι, ηση ώς περί πολυόφ-βαλθαλ-

**Βαλμόν τινα τών μηδ' όπωσεν προσκρούσαι**. τινι μέλλοντα. παντοΐον μέν δύν σε δέον ένα τα πρός τές άλλους έν τοις γράμμασι, διάτας έπιγιγνομένας ανάγκας των μέμ των τα δ דרי בעצ אמן דוץ שי אל אבץ שי טוסג אמן דירטעג, τοιούτος δη και λελόγισαι. απέχεις δ' έξίσου דאי מעטואיי דע קואדףטט, אמי אבף אעניק אניין אייי χροίτινες ώμεν πάλλα, περίγε μήν το φιλάν, ούδενι πα πρώτον τογ εφ ήμιν μεχρι τούπ παρακεχωρήκαμεν καθήδυνάς με τη των συκων Ξεωρία, να) τοσοῦτον, ώς να) μακρόν παρ εμοί παρεκτέλυμι τόν κάγλασον, ώς τε με τοις περιεςῶσι, και γάρ συμπαρήσαν ουκ όλίγοι דו מימץ אש סכו עמיום דויו סטס צפשאימ עודףסט γινόσ θαι επίδοξον αλλά μη πρός της δίσε-Beias autins, แต่ rosourwy ส่งบระกรมพื้น (איז mud-דשי הפףופף ז' דבףטו אמשו במסשמו לואמבמו, בל שי των περιεργοτεροι καθίσαο θαι δικασαι, εζ ων ουδέν άλ. ή ερίδες τινες και μάχαι, κη άδιάλ-λακτοι έχθρωι φιλοῦσιν ἀκολουθείν. ὅσα δέ σεμια, και ὅσα ψυχοφελή, παῦπα κη προβάλ-λεσθωι πρός ἀλ ήλους, και εἰρηναίως τε ἄμα και δύσεβως διαλύετε καλώς καπατραγωδείς με τῆς πρός τόν πανιερώπατον διαμάχης. ἀλ εγω μέν τόγ είκος, πῶς γὰρ ἐμή, πλην ἀλλά φέρω, έμαυτῷ τε και αὐτῷ πρός θεῦ ἐπιζητέτ πν βελτίονα γένοιτο δε παῦτα ήμῖν και τῶν εῶν דם לבאדוסים. צביסודם לב דמטדם אעוזי אמן דביים πρός το θάον δίπροσδέκτων δίχων, συνασφ. per w דו הףיק דאי אףניאדט אמתי גמרי דע יף μוצ דו דףוס ענץ ו בסט , אמן שנט לשט איז פוב דע ב-דיסף אוֹג שרומה אףמסאה לעדיניףידת אין דטרטי-Tω

πυ μάλλον όσον επ' άλλοτρίας πετύπεται, πλην άλλα ημ) ούπω μελήσει περί τέπων ήμιν, εξ με τέποις εντίχοιμεν ερβωμένος μοι διαβιώσης άδελφῶν εν χρισώ όσιώτατε ημ) σοφώτατε, ημ τῷ λογιωτάτῷ ημ) μεγάλοπρεπει ἀνδρέα τῷ χορνάρῷ παρ έμε τέτ αὐτο, χύσας τῷ χειρε, διαχέλευε. Ένετίη Ξεν.

Μουνυχιώνος έ ἐπίδεκάτη, κατά το φοςβ. έτος το σωτήριον.

#### Ο ΑΥΤΟΣ ΤΩι ΑΤΤΩι.

Ν Υνότε φιλανθρωπία χρισοῦ ἐλώφησε τά κακά, μάλλον δέ ταῦτα τῷ μέν δοκών, κακά, τῷ δ΄ όντι λυσιτελη, αντεισηλθε δέ τα ααλά, ηφὶ μελέτιος ο φίλτατος ήμιν ηφὶ ἐπέ-ρασος, ἐπισραφήσεταί τι κὶ ἡμῶν ὅπωσοῦν, ηφὶ ἕν γε τι χάριεν πάντως ήμᾶς δεξιώσεται. דו ל מי אעוזי הסדב משמעסוט דא המיט . מטדטי γαρ εκείνον δοχώμεν όραν αναγινώσκοντές τε και ενθειάζοντες τα αύτοῦ, χαριέτερον γένοιτο אֹעוֹד לטאאֹק , עובאבדוו , אמן בידו האצע אסט סטיוφελκεται όμοιότροπον, τε θαρρήκαμεν δε ούδ α-λών τάτε άλλα, ησι το φιλοδωρότατον τε ανορος, η το περί ήμας φίλτρου ης πάνυ δια-παες. Ίνα δέ η μή πλεονεκτώμεθα τη άγάπη ανταπαιτείν, είθε κή παρ ήμων τα άντίςροφα, προς άπερ ήμες ης πάλαι παρεσκειάσμεθα V. 2 ra)

 ήτοιμά χαμεν ότι προθυμόπατα έαυτές, η μόνον διαχελευσθέτω μελέτιος η μτα πράγματα έψεται εράωσο ίερα κ) φιλτάτι άμα δε παι φι λικωτάτι μοι χεφαλή, ημ διάμενε διαχαθαίρων τώ τομώ τε θείου λόγω των νοητών άκανθών τώ τομώ τε θείου λόγω των νοητών άκανθών τώ τομώ τε θείου λόγω των νοητών άκανθών τό το χρισοῦ πευματικον λήιον, ημ χατεπάφ- δών έπαλλήλοις τε ταῖς ἀρθείαις ημ δαψιλέσι τοῖς νάμασιν, ἕνα γοῦν οῦτως εἰς τ΄ οὐπιον ἀ- ποδιδράσκη την ἐνδεχομένην τῆς ψυχῆς χάχω- σιν. ἐκ παταβίου, τῆς ἐκουσίας διὰ την τῶν σκανδάλων φυγην ήμετερας φυγῆς, β΄ φθίνον- τος πυανεψιῶνος, κατὰ το ἀφσβ΄ ἔτος τῆς τῶ χρισοῦ ἐνανθρωπίσεως.
<sup>2</sup>

Ο ΑΤΤΟΣ ΜΑΞΙΜΟΣ ΤΩ, ΑΤΤΩ, ΜΕΛΕΤΙΩ,

Α 'Κάθεκπυ όρμή πέφυκε, και ότε παύτης ή κλίσις προς τ' άγαθου ρέπει, και μάλισα τοιαύτη δή τινι και τουμόν εἰ μη σφάλλομαι ούκ άντις άμάρτοι προσλογιζόμενος τῆς ψυχῆς παράστημα : εἰ δὲ ἐπαινετά αὐτὰ καθ αὐτὰ τὰ καλά, οὐδ ή ἐπὶ ταῦτα πάντως ὅρμή ἀπόβλητος, μαλλου δὲ κά πάσης σπουδῆς ἀξία, κὶ τοῖς καλῶς κρίνειν ἐπισαμένοις και δὐαπόδεκτος: ἄρα δοκῶσον τι και λέγειν ἱπανό ὄν εἰς συνηγορίαν τῆς προσέμου διενοχλήσεως ίνα μή δοξω προπετής τις εἶκαι, κὰ μάταμος, καὶ κρονίων ὅζων, καιτο ὅλον περίεργος, εγώ μὲν οἶμαι, μή άλλως σπείρειν ἐπὶ πετρῶν, μή δὲ ἀέρα δέρειν, το τῶ λόγου, τοιαύτοις ψ-

309

309 μελετών, ποι τοιαύτης όλως απηρτημένος με-λέτης τε ποι σπουδής, σον δ' άρα έσαι το έπε πνινειν είτε καλώς είτε ποι μή ' αδελφών έν χρι-σώ πανοσιώτατε ποι σοφώτατε, πέπεισμαι δ' ότι ποι συμ ηφιήμι τη προαιρέσει, ποι πά-σαις συνηγορήσεις τώ πράγματι, εί δε τότο, σφοδρός ποι αυτός ών καλών έρας ής, μονονου-χι η αναπτερωθησε πρός πόργον ποι ούβιωτον ήγήση τον βίον, πρίν ή αυτό ποι ανάλογοντι-νών έκατέρων σπουδή, εύμοιρήσαι το τέλους, αν δέ μή ποι τόχη γνησίως, κάν μη τοῦ παντός, μή δε τοῦ ανωτάτω περιγένηται, τοῦ γοῦν μέσου, μα κον δε κι το μετ΄ έκονο μυρι-άκις αν έλοιτο έπιτυχείν. το γάρ επιθυμοῦν. γούν μέσου, μα λον δε η το μετ εκείνο μυρι-ακις αν έλοιτο επιτυχείν. το γαρ επισυμού». τος τι γίγνεσσαι, επειδήν μη γένηται, ε τότο κωλύειν εςίν, αλλα το μη παντα ποιείν όπως αν γένηται. έςι δε το πραγμα ούτε των ανεπι-χειρίτων δια το τής εκβάσεως δη σεν αμφίβο-λον, ούτε την σην φιλόσεον η φιλοπλήσιον, εί μόνον είη σοί βουλομένω, ύπερακοντίζει δύ-ναμιν, ώς τε η μαύτο κασ αύτο, ημε εκ ταν περί αυτο περιςατικών δίεπι χείρητον γίγκε-σσαι η άμελείας είκαι η μότης, ή ημη μι-πράς αγάπης σημείον το ακατέργαςον, ως μπ-δεμίαν έντευ σεν τω μη πασαντισειμένω σπα-σία κήν περί τότο, εύπρόσωπον απολείπεσσαι πρά φασιν. ούτως έγω περί την ύποσεοιν τυγχά-νω διακείμενος. ού δ αλλά τα κρείττω πράς ερμού τε ηψι μουσών, μαλών δε πρός αυταϊς V3 τός τñς ٧z

• τῶς προς το θείον ἀγάπης προνοήσειας, ἶνα • κῶς προς το θείον ἀγάπης προνοήσειας, ἶνα • κῶι ἐνταῦθα τῶν προς αξίαν τυγχάνης ἐπαίτων κῶι τῆς ἐκεῖ δίμοιρήσης μακαριότηπς. ἐρἡωμένην διαφυλάττει ὁ χύριος τὴν σὴν ὁσιότητα, • ↓υχῆτε κῶι σώματι, ἀδελφῶν ὁσιώτατε και σο-Φώτατε Ε΄νετίηθεν, σεπτεμβρίου τρίτη ἐπὶ δεκάτη, κατὰ τὸ ἀχα΄ ἔτος, ἀπὸ τῆς τοῦ σωτῆ-• ρος ἡμῶν ἐνσάρχου οἰχονομίας.

#### Ο ΑΤΤΟΣ ΤΩι ΑΤΤΩι.

Ε Ρωτάς πῶς ἐχει τὰ καθ' ἡμᾶς; καὶ λίαι ἀνιαρῶς, εἰτε τὰ ἰδια, εἰτε καὶ τὰ κοινὰ γνῶναι βούλοιο· προσπαλαίομεν γὰρ πολλοῦ κόν ἀνιάτω πάθει τῆ παρὰ τῶν ἀσκληπιαδῶν λεγομένη, νεφρίτιδι, μόνον ὅτι ζῶμεν ἡμῶν συγ-χωρούση τὰ δ' ἀλλα όὕτως ἡττώμεθα τῆ τῶν ἐγγνομένων ἡμῶν όδυνῶν ὑπερβολῆ, ὡς μι-κρὰν οὐδεν διαφέρειν νεκρῶν φέρομεν δ' ούν ἐ ἐκόντες είναι κὰ ἀκοντες ἐκεῖνο, τῆ τοῦ Θεοῦ περὶ ἡμᾶς προνοία συγχωροῦντες τὸ πῶν μι-κράν. γοῦν τῶν πολλῶν ἡμῶν ἁμαρτιῶν ἀπόσ-μιξιν τὴν νόσον ὑποτοπάζοντες. δείγμα γὰρ τῶς τῦ Θεοῦ φιλανθρωτίας τῆς προς ἡμᾶς και τὰ τοιαῦτα καθάρτια, τοῦτο δε, διὰ τὴν ἀντί-τυπον τῶ σωματίου, καὶ το ἀνίχυρον, ἀλλὰ τυπον το σωματίου, και το ανίχυρον, αλλά γαρ παυπα, ουδέν, ώς πρός την του γένους χοι-πήν συμφοράν, και των συμφορών την μεγίζην. απέπτη, φεύ, παρ ήμων τα καλα, και την שמף זאווי oun dragorna המסטואוסוי, דסוב מי

ন্দ

311

τὰ περιέπουσι καν άλλότριοι ώσι, συμπαρα-μεμένηκετε και έμπεφιλοχώρηκεν. Ην δ' άν ου πσοῦτον δεινόν, το δεινόν. εἰ μοῖρα γἕντις ήμεμένηκέτε η ή έμπεφιλοχώρηκεν. Αν δ' αν ού ποσούτον δεινόν, τό δεινόν. εί μοῖρα γῶντις κ-μῖν ἐναπολέλειπτο γνώσεως, γνώσεώς φημε τῆς περιορίζομένης περί την τῶν ἀμετέρων δο-γμάτων τήρησιν κg) ἀσφάλειαν, νῦν δὲ παρα-κινδυνεύομεν πρός τοῖς ἀλοις κακοῖς, ἐ) την τῶν καιριωτέρων ἀπώλειαν, ὁ μη γένοιτο ἐπι-σκιρτῶσι πολλοί κg) τῶν ἀξιωματικωτέρων τῆς ἱερᾶς τἔ χρισοῦ ποίμνης, ἀλλοτρία κατα-κηλούμενοι σύριγγι, πολύ τό ἦδον συγκεκραμ-μένον ἐχούση τῆ τερπυότητι, κg] τῶν ἐβάδων νομῶν ὑπερφρονοῦντες, ὑπερόριον ἀρουσι πό-δα, μονονουχί, κg] τὸ γεγεννῆσβαι ποτε παρ ήμῖν μυσαττόμενοι, κg] πόθεν πῶιτα οἰσά; ἀν-δρες ὑπερήλικες τάξιν ἔχοντες ἀρχηγῶν, ποι-μαντικὴν ἐμπεπισζυμένοι φροντίδα ↓υχῶν,σύν οὐ δενί προσώπου ἐρυβήματι, μετ ἐδενος δείγ-ματος συνειδότος αὐτόκλητοι προχωρἕσιν ἐβε-σιν ἀλλοτρίοις, ἀνιον χεδον ποιούμενοι την δύ-σέβειαν, κ] τίς οὐκ ἂν εἰποι ἀγνοίαν εἰναι πῶῦτα καρπές, μᾶλλον δὲ καἰδιατείνετο, ἤπερ ήμεις, ὡς μὴ ἀφείλομεν, συντρεφόμεθα τῆς άβελτηρίας, καὶ πῶ ταῦτα ἑβιατείνετο, ὅπερ ήμεις, ὡς μὴ ἀφείλομεν, συντρεφόμεθα τῆς άβελτηρίας και ποτε, ποῦ σέβεσβαι ἐπαγ-γελομένων τὸ βείον, ὡς δεῖ; ποῦ ἐπι ὀβόση-τι δογμάτων ἐγκαυχωμένων τὰ μέγισα; ἐπαι-χυνόμεθα τούτη, καὶ καὶ γὰρ οφείλομεν, μᾶλ-λον δὲ κικλαίειν μακράν ψιμιν ὑπελείπτσβαι φ.

ελλά ζει καθήκοντος τοιούτον διαμένειν κατα ναγκάζοιτο ούκεν τά δυνατά την άπαλλα ελλεί ζει καθ ήκοντος ποιούτον διαμένειν κατα ναγκάζοιτο ούκεν τα δυνατα την απαλλα γήν προνοήσωμεν, ή γαρ δυνάμεθα σύν θεώ εί ή μόνον έλοίμεθα, το έπίβαρυ τοῦ συνε δόπος φορτίον ο ζέ γοῦν αποτιναξώμεθα : ήπς βελτίονος έκλογήσε ή μοίρας γενώμεθα: εσαι δε τίς ποπε ό τρόπος, ή τίς έξδρεθήσε ται μηχανή ; ημ ράση πάντως μετάβασις ζη-τείται έκ τών χειρόνων πρός τα βελτίω της ή-μετέρας διανοίας. έξεςι δ' ήμιν, ή γαρ τόπο ή του αυτεξουσίου δύναμις, μετά την άνωθα χάριν, θελησίντε την ήμετέραν έτοιμάζουσαη, ή συνομαρτοῦσαν ήμιν πρός τόν τών καλών έχβασιν, τότο ή μάλισα διαπράξασθαι έπι-νοηθήτω ό τρόπος, γυμνασθήτω περί ήμιν ή πρός τόν θεόν άγάπη, ή τόν πλησίον. έξερδι-ησίτων, ίν ούπως είπω, διεξετάσαι μέλοντι τά ήμετερα, ήμετερον δ' έσαι πάντως, τών αυτών, ίν ούπως είπω, διεξετάσαι μέλουτι τα ήμετερα, ήμετερον δ' έσαι πάντως, τών τας γιώσεως, ίνα μή ή ύπερ τότα έφ έαυτούς άραμένων ή έρευνα σηναιτίους συνεπισπώμεν η σις ή τώ πλούτω πάρεσι δύναμις καιτών των πρός το κοινόν της περίδος έγκεχαραγμέν η πος το κοινόν της περίδος έγκεχαραγμέν η προτρεπτική, είν μη πρός την αξίαν, αλή ούν παρεσχόμεθα ' ύπερον δ' έσαι λοιπόν τας ή του παρεσχύμεν τω διασούν της περίδος ή του καιτών τως την πρός την αξίαν, αλη ούν παρεσχόμεθα ' ύπερον δ' έσαι λοιπόν τας ή σις ή μών έζητηται έν τη παρ ήμών χοινή φρά-σει πρός το κοινόν της περίδος έγκεχαραγμέν η προτρεπτική, είν μη πρός την αξίαν, αλη ούν παρεσχόμεθα ' ύπερον δ' έσαι λοιπόν ταϊς ή τας ήμών ζωρινα άποδοῦνμα, ή την παρεσχευα-עלטאט פא גרמסוט מאס טעע, אי דאט אב אבר ביעני-F # 8-

313

μένην ύλην διαλορφώσαι τῷ κάλλει τῶ ἐπενδύματος, τῷ τοῦ κηρύγματος δυνάμει, τῷ κατ ἰδίαν κὰι κοινῷ συμβελῷ τῷ προς τὖργον προτροπῷ διὰ τὴν ἐκ τέτε γενησομένην ὅσην οὐκ ἀντις τῷ λόγω διερμηνεῦσαι λυσιπέλειαν τῷ Θεῷ διαρές ϣ,૨) ὁποιοισοῦν ἀλλους τρόπες προς τῶ διαρές ϣ,૨) ὁποιοισοῦν ἀλλους τρόπες προς τῶ διαρές ϣ,૨) ὁποιοισοῦν ἀλλους τρόπες προς τῶ διαρές ψ,૨) ὑποιοισοῦν ἀλλους τρόπες προς τῶ διαρές μανισθείντε, ναὶ προς τῆς τριάδος αὐτῆς, προς τῆς εἰς τὸ Θεῶν ἐυσεβείας, ἀντιπελαργήσατε τὸ γῆρας τὴν πεπτοκείαν κατὰ τὸ δυνατὸν ἀνωρθώσατε βοηθήσατε τῶ ταλειπόρω γένει, κὰ) ἔξετε πλουσίας παρά θεῦ τὰς ὑπὲρ τέτων ἐς νῦν ἐς ἐν τῷ μέλλοντι ἀμοιβάς. ᾿ ρῶμμένην διαφυλάττοι ὁ κύριος τὴν σὴν ἁγιωσύνην εἰς ὀφέλειαν τῶν ψυχῶν τέτων τε κὴ σωμάτων.

Ένετίη θεν Ιουλλίου ζ' ίσαμένου κατά τ αχα' έτος το σωτήριον.

## Ο ΑΤΤΟΣ ΤΩι ΑΤΤΩι.

ΟΓ δ' ότι σοι μέλα τῆς ὑποθέσεως, ηα) οὐ δὲ πάρεργον τίθεσαι τὴν ἐγχάρησιν πρός τε τὴν ἀνάγκην ἐς το τῶ τέλοὺς λυσιτελὲς ἀφορῶν, ἀλ. ἐπαιδή μοι τῶτ ἀπαξ ἐπῆλθεν ἀς νοῦν, κ) δέδοικα μὴ καταμελήσω τῶ πράγματος, κ) τὴν ἐπὶ τηλικούτοις δίκην ὑπόχω, ἰδὰ σου τῆ ἀγιοσύνη κ) δεύτερα ἐγχαράττω γράμματα, μονονουχί και τὴν ψυχήν αὐτὴν ἀὐτοῖς ἐντιθείς, και τὴν διάπειρον ταύτης ἐπιδεικνύων διάθεσιν · οἶσθ' ὅτι χωρίς γνώσεως οὐκ ἀν συ

συςαίη πίξις, ην προ παντός όποιουν απω. τύμεθα, ή πίσις ή δι αγάπης ένεργουμένη, αίν οιά τινι σωσική ξυνωρίδι χρώμενοι, πρός την πων σιωνίων αγαθών απόλαυσιν ποδηγού-עורש יעטי לב לומ׳ דאי דאק אישי שעי מאסטטלוא, υρ πάντα έρρω τα καθ ήμας, και ή ούσα χε-δον παρακινδυνεύει οι χεσθαι, ή γούν παρα-201 παρακινουνευεί οι χεσ. 5αι, η γουν παρα-κιβδηλδίεσ 3 τ. τότο δε ου μικρόν, κάν άλως μικρόν, ώς πρός το πρότερον παραβαλλόμενα. αμέλειτοι έπινοητέον την Θεραπείαν, ίνα μα π' αμφοτέραιν ταιν ιγνύαιν κατά το προφητι-κόν έκεινο χωλαίνωμεν, καιτής έκεισε φερούσης πορείας αποτρεπώμε 3 τ. έτοι μη δ' αν είη 9επορειας αποτρεπωμεσα ετοιμη α αν ειη σε-ραπεία κατάγε τον ήμετερον λόγον, ην προ μι-προῦ δι ήμετέρων γραμμάτων, τῶ τε κοινῶ τῆς περίδος κοινῆ, κὶ τῆ ἀγιωσύνη ἰδία διεμηνύσα-μεν ήν μεν οῦν ἐμοι δι διχῆς κὰ) συμπαρειναι ὑμῖν : κὴ τῦ ἐργου κατὰ πλάτις διελθειν τήν συνέλει ή συνδιαπονήσαι τα δυνατα προς την εκβασιν έπειδη δέ τοῦτο αμήχανον, ναι προς τῶν φίλτρων αὐτῶν, κỳ τῆς προς τῆς κἰς τὸ θειον δισεβείας, πανοσιώτατε άδελφε, γενού γλώσσα ήμετέρα διαπορθμεύουσα τάτε παρ ήμῶν, καιόσαι αν κρείττω παρα σαυτοῦ απόξ εύρης τῷ φιλοχρίσω λαῷ, πολλήν ἀπειλά τα κακά την παρείσδυσιν, η άχοντα ύποχωρει τα καλά περίτα καίρια ό κίνδυνος, κί τυ κεφαλαίου ανερυθριάσως καθάπτεται ώς περ-τινας απαρχας θεώ τας ήμετέρας προαιρέσας προσοίσωμεν, είγαρ έτι λαλούντων ήμων φθά. Per,

νει, και πάρεςι χώρα διδούς, πόσω μαλλον υπερασπιώται η δι έργων έγχωρούντων παις υποθέσεσι; η είς τέλος άζω σύν ήμιν το ποθούμενον 'ίνα μή ήττον ή το τα σπέρματα διδόντος, εί το συνεργαζομένου το καθορθούμενον ' «πωτι και σύντομον; ένσοι και μάλιςα σαλδύει ή της χρηςής προσδοκίας άγκύρα, τήν σήν έπιζητώ συνεργείαν, ό της πίσεως υπερασπισμός, η το παν άνυσθήσετε τοις δ' αμελούσι των ταις ψυχαις συμφερόντων αυτών έφ' έαυτος άραμένοις την φροντίδα, όσος επήρτηται κίνδυνος, ουδετήν σήν διαλέληθε μεγαλόνοιαν άλλα μή ποιούτος «ής αυτός πολλών ένεκεν. Ερβωμένην διαφυλάττοι ό κύριος την άγιωσύνην σου, αδελφών έν χριςώ πανοσιώτατε η σοφώτατε. Ένετίηθεν αυγάτσι ήμων ένανθρωπίσεως.

## Ο ΑΤΤΟΣ ΤΩι ΑΤΤΩι.

Ο Αυμάσεις οίμαι τί ποτ' άρα κ) έκ τῶν πρώτων προσέμε γραμμάτων ίκανον ον τότε τῆς ἐμῆς γνώμης πρός την δηλωθεῖσαν ndn ὑπόθεσιν πρόθυμον ἐκκαλύ ζαι, κ) σου την ίεραν ζυχήν πρός τον ταύτης ἀναπτερῶσαι ερωτα, ἐπί δευτέρω, μᾶλλον δὲ κ) πολυπλασιάζω ταῦτα, κ) τάχα σοι ταύτη φορτικά, nγουν περιττός ῶν φαίνομαι. ἀλ είμοι κ) συνπαρῆς κ) συνθεωρός ῶν ἐτύγχανες, τῶν καθεκά-

Digitized by Google

7

216

κάς πν έπ' αίσχύνη του ήμετέρου συμβαιρόντων γένους, παχ αν και πρενές δαπρύων εξεχεας, το συμπαθές ενδειπνύμε…ος, κι πολλά των κακῶς απολομένων προβατογήμων κατετραγῷδήσας, καίμου μουουεχί κατηγόρησας μη ή οακέλλους έπις ολών καταπέμποντος, έτις apa έκ τουτων έπι τῶ τηλικούτω της συμφορας 98ραπεία γενέσθαι έμελλεν, άπαξ γάρ τινες α. περυθριάσαντες πρός τέργον οι άτινα ποιμέναν *μμοιρέν* πρόβατα, κατακρημιών αυτόκλητοι platino's אי o xivduvos, vũv de mepi this tuxns דף בעטידה כא וצידטי לודיטי לדו דר ספוסו זם אטף גνακαίουσι, η ότι τοις άλλοις δι ών άναιχυν. τέσι, κινδύνου τοιούτε παραίτιοι γίνονται, π-σούτε δέουσιν έφ' οις πράττουσιν έπαιχύνισθαι, καίτικα έχαιν τον μετάμελον, ότι άπαξ דוק ללשומק מהדדףמהחסמן בהבולמידון זע אףבידτω παραινών αυτος ύποβάλλη, η σωπηριώδεις ύποβήκας παρέχη, ότι η τές τα τοιαυτα πα ραινούντας απο τρέφονται η έχθρους τές τών σφίσιν, ότι μάλισα ξυμφερόντων συμβούλους ύποτοπάζουσιν όρας ή κεχώρηκε τα ήμετερ2, οποιοπαζουσιν ορας η κεχωρηκε τα πρειερι, ότι πην άκραν δεθυ τυχήκαμεν δυτυχίαν, ότις δεν η κατοδερεσ βαι ήμιν κώ παυτα μεθ' ύπη. Βολης ύπολείπεται; εί γάρ χρημάτων είγερ ζωης ταύτης της προσκαίρου η έπιμο χθου, η παυτός άλου ότουοῦν παρτ την της ψυχης ήν ήζημία, τάχ αν ήν ητι ό πόνος οι τός , και· τινος ή λύπη παραμυθίας άχετο · όπου δέζ\* µia,

μία ψυχής, πα) ποσούτφ μείζων, όσω παι έπι χειρου γίγνεται τῶ σκοπῶ, Ινα το σευον κỳ τεθλιμμένου τῶς όδοῦ ἀφ' ἐαυτῶ ἀποτιναξά-μενοι, οἱ τεύπυ σέ κεσ σαι τὴν πορείαν ἐπαγ-γειλαμενοι, τῶ εὐρυχώρω φέρουτες ἐκδότες πα-μάχωσιν ἑαυτώς, τί ποτ ἀν γένοιτο ἐπὶ τοιούтыс нахой с жараниясы, ст интис ётерос биеγερθείη φινεές το θείω ζήλω πυρσεμενος, και αποτομως διχοτομών το τών τοιού των ένεδονορ אטן ביטואא אמדמאבדדשף דאי מסבאקשמי ביטאדוב τάτ αύτο ζηλωτής ήλίας, τος ίερεις της αίχυ-της καταπιμπρών άναλώσειε. ηδι "ν' οικείοτερον έπω, ειμήτις κατά παῦλον τον θέον κασατολμήσοιτε και ανά θεμα γυνέσθαι από χρ:-σοῦ, ύπερ τῶν κατά πνεῦμα ἀδελφῶν ἐπώ-ξαιτο, και ἐκπυρωθείη ὑπέρ οῦτω σκανζαλιζομένων σφορρώς και τῷ πομῶ της το Θείου λόγου μαχαίρας χρησάμενος, παραμυθίαν τινα επέξοροι τῷ δυςυχήματι, την άπακτον τέπον δύπόρως σύν θεῷ ἀναχαιτίζοι ὁρμην, ταῦ πρός τὰ κρείττω ἀνακαλούμενος.τοιοῦπν έγὦφα. και μελέτιση τον όμο τυχου άδελφόν ου χ ήττον τω πων χαλών ζήλω, κώ όσα μαλισα είς την περί το Ξείον ανήκει δυσέβειαν, πυρούμε-νον η αδύνατον όνπα δι ής ΞεόΞεν πεπλούτηκε χάριτος, η αι άποσχυβαλλεϊσαι το άχυρον, κ την άγαθ<sup>χ</sup>ν άροτρυθάσαι γην, ησι τη της πνόζ-ματικής γεωργίας έπις ήμη παύτην καλλιεργή-σαι, ησι καταβαλλεϊν πχγχάλως τα σπέρμα-דם, אמן כוב מעצוו לובץ כובע דא מסלכות דסט איאל-·'i µaματος, nay δα / 12 m nay τρόφιμον τον α σαχην α. πομήσασ θαι, δι ου ψυχή χατασιτιζόμεται παν όσον ιωθες και επιβλαβες αποφούγοιεν. ναι πρός των ίερων λόγων, μαλλον δε πρός αυτης της πρός το θειον αγάπης, αδελφε ίν χρισφ ίερωτατε, ποιούτος ών, ποιούτος και έπι. της χρείας αυτής αναφάνηθι, διακώλυσον τόγε לאו' סטו, דל דצ אמצטע צמצא pudes אמן לאילאμιον πολεμεμενης, μαλλον δε χινδυνδούσης ύπερασπίσας δισεβείας, συμπαράλαβε ια άλλες των χαλών σοι τέτων συλλήπτορας, είς το τω ποινω της έκκλησιας λυσιπελουν ψυχάς מד מה היף שסיסד , אמן האסטסומג המידשה בסיצבוג א παρά τέτο παρά τέ πλουσιοπαρόχου μισθα-ποδότε, τὰς αμοιβάς οίδα δ' ότι τέτο ποιήσεις της τε σης αξίας αξίως, ησι της πρός το βείον έπι τοιούτοις οφειλωμένης σοι διπυβείας πα) ετοίμου ότι μάλισα προαιρέσεως. έρβωρτένον σε διαφυλάττοι ό χύριος ψυχη τε το σώ-ματι, άδελφων έν χρισφ πανοσιώτατε και σο-OWTRITE. E'VETINGEP.

Αύγούσε β' φθίνοντος, κατά το αχά έτος το σωτήριον.



A P-

A Dmodum Reverendus Pater D. Octavius Ruftici Ven. Congregationis Cafinénfis Philofophiae, & Sacrae Theologiae Profeffor, attente perlegat Librum hunc, cui titulus Deticiae Eruditorum, feu veterum & c. & videat fi quid contineat, quod bonis moribus, & Chriftianae Fidei adversetur, ac referat.

Dat. 12. Iulii 1739.

Iulius del Riccio Vic. Gen.

L Ibrum, cui titulus Deliciae Eruditorum &c. ut mihi est demandatum, attente perlegi : In eo quod Fidem, aut mores laederet offendi nihil; plura vero utilia aeque, atque iucunda passim inveni: dignum itaque censeo, qui typis mandetur, in quorum fidem, &c.

Ex Abbatia Florentina die 25. Iulii 1739.

D. Octavius Rustici Mon. Cafinenfis in eadem Abbatia Philofoph.& S. Theolog. Lector.

Attenta supradicta relatione imprimatur.

Iulius del Riccio Vic. Gen.

Digitized by Google

A Dmodum Reverendus Pater Theologus Thomas Maria Grifelli Centor huius Sanda Inquisitionis videat, & referat.

Ex AEdibus S.Officii Florentiae 28. Iulii 1739.

Fra Franciscus Antonius Benoffi Min. Conv. Vic. Gen. S. Off. Florentiae.

**I** Vílu Reverendifs. Patris Pauli Antonii Ambrogii Generalis Inquifitoris attente perlegi Librum, qui infcribitur *Deliciae Eruditorum* &c. ipfumque dignum cenfeo, qui publica luce donetar.

Datum Florentiae in Collegio D. Marci Ordinis Praedicatorum 18. Augusti 1739.

Fr. Thomas M. Grif Ili in fuprad. Collegio Sac. Theolog. Lettor, & Cenfor pro S. Inquifit.

Attenta supradicta relatione imprimatur.

Fr. Franciscus Antonius Benoffi Min. Conv. Vic. Gen. S. Off. Florentiae.

Carolus Ginori pro Reg. Celf. vidit.

