

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

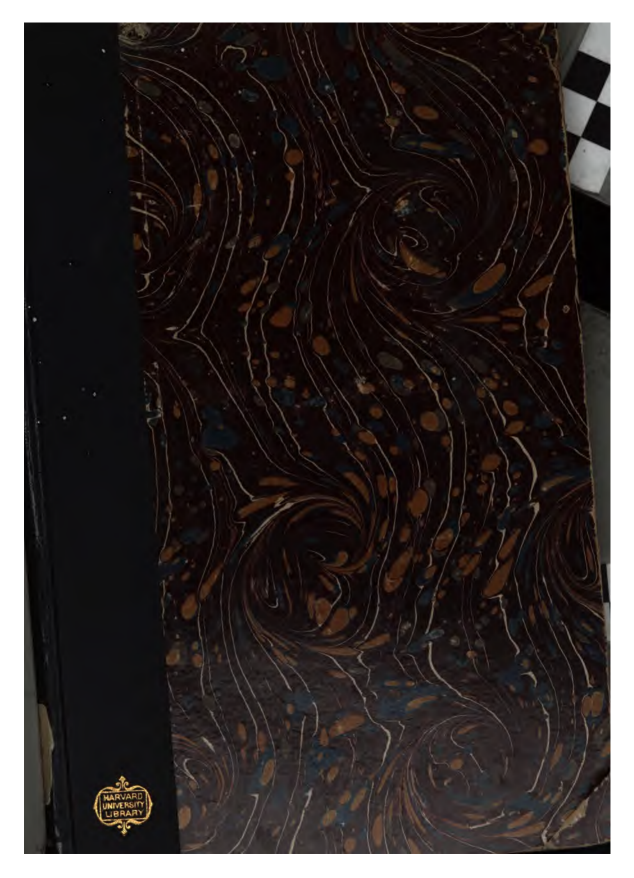
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



231.52 Gicentura



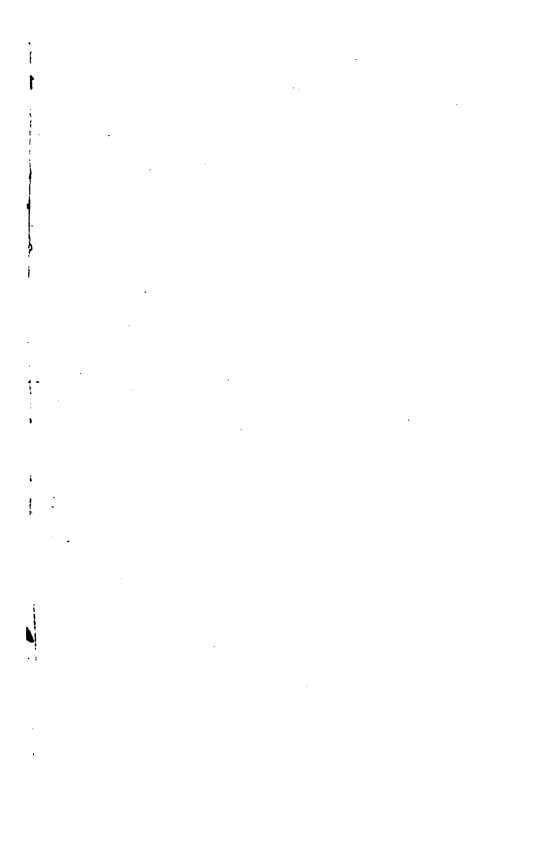
## Harbard College Library

FROM THE

## MARY OSGOOD FUND

The sum of \$6,000 was bequeathed to the College by Mary Osgood, of Medford, in 1860; in 1883 the fund became available "to purchase such books as shall be most needed for the College Library, so as best to promote the objects of the College."

Deposited in ANBOVER-HARVARD LIBRARY





midratich.

# THE HAGGADAH

## ACCORDING TO THE RITE OF YEMEN

TOGETHER WITH THE

## ARABIC-HEBREW COMMENTARY

PUBLISHED FOR THE FIRST TIME FROM MSS. OF YEMEN

WITH

AN INTRODUCTION, TRANSLATION AND CRITICAL AND PHILOLOGICAL NOTES

BY

WILLIAM H. GREENBURG, PH. D.

LONDON 1896.

DAVID NUTT

270-271 STRAND.

## Som 483.5



W. DRUGULIN LEIPZIG.

> 231.52 Greenburg

## DEDICATED

то

## MY REVERED TEACHER AND FRIEND

THE

## Rev. Dr. M. Gaster

AS A SMALL MARK OF ESTEEM AND RESPECT.

### PREFACE.

As the recently recovered Literature of the Jews in South Arabia is now occupying the attention of scholars of Semitic languages, the Rev. Dr. M. Gaster expressed the opinion to me that it would be rendering a service to Semitic philology and to the history of Jewish Liturgy, to edit the Haggadah with the Arabic-Hebrew Commentary. Acting upon this suggestion my original idea was to edit the text and the translation only of the Arabic portions of the Commentary, as that was then the chief object I had in view, but considering the fact that such a work would be of a fragmentary character, I therefore determined to edit the whole of the Commentary together with the Hebrew text, based upon the Yemen MSS. contained in the libraries of Dr. Gaster, the British Museum, Bodleian, and Montefiore College, and to translate the whole, in order to render the work complete in In my Introduction I have first endeavoured to give a brief sketch of the Liturgy of the Yemen Jews (sec. I). The Yemen text of the Haggadah has then been compared with the Spanish, German, Byzantine, Tunis and Bagdad recensions, as well as with the ancient sources, R. Amram, Mahazor Vitri, Šibbole Halleget &c. (sec. II) and a short account of these ancient commentaries has been given (sec. III). I have investigated as far as I have been able the sources of the Hebrew text of the Haggadah (sec. IV) and have treated in outline, of the Arabic translations generally, and specifically of the literal and amplified translations, as well

as of the age of Yemen MSS., of the sources of the Commentary and of its philological characteristics (sec. V). Lastly a description has been given of the various MSS. consulted (sec. VI).

With a view to rendering this work more useful to students of Jewish-Arabic literature, I have endeavoured to translate the Commentary as literally as possible with special reference to the Arabic, and have added notes, mostly of a philological and critical character, which relate chiefly to the Arabic portions. The text (both of the Commentary and of the Hebrew) has been preserved precisely as it was found in the MS. which was chosen as the basis, but vowels and diacritical points have been added to the Arabic and here and there to the Hebrew and Aramaic portions, where it was thought necessary, in order to elucidate the meaning. Whatever emendations the text required have been placed in the notes. In order to facilitate reference, the whole of the text has been divided into paragraphs from paragraph five (V) of which the Commentary begins. Cod. Brit. Mus. Or. 2227 differs so widely from all the other MSS. consulted, that for the sake of completeness, certain Arabic portions of that MS. have been added at the end of the text as separate Appendices.

This is thus far the first publication of an important part of the Liturgy of the Jews in Arabia. Besides contributing to the scanty knowledge we possess of their intellectual life, it throws light upon the history of the most ancient portion of the liturgy, which I have endeavoured to study from a comparative point of view.

## INTRODUCTION.

#### SECTION I.

## Liturgy of the Yemen Jews.

THE liturgy of Yemen consists of a ritual which contains portions common in some cases to the Spanish and in others to the German ritual; agreeing entirely neither with the one nor with the other. The whole of their ritual is really centred in their Siddur. The earliest of these Liturgies which have come to our notice are not older than the 15th century, when the Spanish rite was already spread throughout the East. The question as to whether the Yemen Jews possessed a liturgy of their own, distinct from all other liturgies is extremely difficult to decide. It is however certain from the fact of their liturgy being identical in some portions with either the Spanish or the German liturgy, that even the present recension must be older than either of those liturgies since the Jews of Yemen must have used this order of the prayers before the formation of the Spanish and German rituals into distinctly different rites. It is therefore probable that they possessed also in more ancient times a distinct liturgy of their own unlike any other modern ritual. Before the time of Maimonides, that ritual was based directly upon the Talmud and Midras but it was then not yet consolidated into a decided form and it is therefore likely that the MSS. differed from each other very considerably. After Maimonides the Prayer book was partly remodelled according to the decisions laid down by him, and made somewhat uniform and fixed.

The influence of Maimonides made itself felt far and wide. He became the prop of the unity of Judaism, the focus for all the communities in the East and West, a man whose decisions as a rabbinical authority were final, and this at a time, the last part of the 12th century, when Judaism appeared to have been losing its centre of gravity and to have inclined towards utter dissolution. The first work which created a vast amount of interest was his "Commentary on the Misna" (1168). It was written in Arabic and was accessible to the Jews of Egypt and the East. His pupils to whom he gave lectures on the plan of his work succeeded in spreading his reputation abroad. One of his earliest disciples, Solomon Cohen, who travelled to Yemen, was full of his praise and impressed on the congregation there, that in time of need they should apply to Maimuni for consolation and support. It was not long after this, immediately after the fall of the Fatimide Caliphate and the subjection of the surrounding countries belonging to it, under the Abbasidan Caliphs of Bagdad, that the Jewish congregations of Yemen being troubled by Moslem fanatics and Pseudo-Messiahs, their chief Jacob al-Fayyumi turned to Maimuni for counsel and consolation, described to him their sufferings and apprehensions and begged him to send a reply. Maimuni thereupon sent the well-known letter of consolation to the congregations of Yemen 1 (1172, according to Dr. Neubauer c. 11602) and exhorted Jacob al-Fayyumi to circulate it among the people that it might strengthen them in their faith. This interesting letter made so favourable an impression upon the Jews of South Arabia that they far from growing indifferent to their religion were strengthened in it and were moved to take an energetic share in all the proceedings relating to the whole Jewish community. In later times when Maimuni had attained still greater

י v. אגרה הרמב"ם in Responsa of Maimonides (משובות הרמב"ם) ed. Lichtenberg, Leipzig 1859. 2 Literature of the Jews in Yemen, Jewish Quarterly Review, London 1891, Vol. III, p. 606.

importance he found the means of putting a stop to the political oppression and bigoted persecution suffered by the Jews of Yemen. On account of this they became attached to him with enthusiastic love and veneration. They went as far says Sappir as mentioning his name in their Qaddis in the words

## ובחיי רבנא משת בר מיימון

and ever afterwards spoke of him as "Rabbenu". The work upon which Maimonides' fame principally rests is his "Mišneh Torah" (1170—1180) an exposition of the whole of the Jewish Law. The Jewish mind was absorbed in it, old and young gathered together in order to master its contents. The reverence for the great master increased every day especially when it transpired that his private life corresponded with the ideal which he had delineated in his works.

His name rang from Spain to India, and from the sources of the Euphrates and the Tigris to South Arabia, and eclipsed all contemporary celebrities. The most learned men of all parts subordinated themselves to his judgement and solicited his instruction in the most humble manner; he was regarded as the chief authority for the whole Jewish community which revered him as its noble representative. In consequence of his favour with the vizier, Maimonides was officially appointed (c. 1190) supreme head of all the Egyptian congregations. He sought this position not for himself, but for the sake of his coreligionists, in order to avert injustice from them. was through his means that the heavy yoke of persecution was removed from the congregations of Yemen. was that the Yemen Jews after having ascertained that his wisdom and his piety was truly great venerated him to such an extent and thought so highly of his productions, that they, almost to a man, decided to accept him for themselves and their posterity as their future guide and legislator in all matters of Halacha, and that their liturgy should be entirely

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eben Sappir, Lyck 1866 I. 53b.

recast, according to his teachings in spite of the many opponents who arose from many quarters to attack him. Zunz remarks that since 1200 the order of prayers of Maimonides prevailed in Egypt, Palestine, Magreb, chiefly among the Most-Arabian communities, who being natives of Egypt Syria, and Tripolis were thus called in contradistinction to those who came from Europe. (Vide Zunz's Ritus des synagogalen Gottesdienstes, Berlin 1869, p. 55). From this it may be seen that his ritual spread rapidly over the East and probably reached Yemen about the same time or very soon afterwards.

The Yemen Liturgy is composed partly of Hebrew and partly of Aramaic though by far the greatest portion is written in Hebrew just as the Spanish and German rituals. The Aramaic portions consist chiefly of occasional prayers such as Azharoth and Selihoth and in some Siddurim the Megillath Antiochus. 1

The Arabic and Aramaic languages seem to have held a prominent position in their prayer books. Formerly i. e. before the Jews entered into Arabic-speaking countries and some time after, the Aramaic language was employed as the language of interpretation for the people, a proof of which we have in the fact that most of the Yemen codices of the Pentateuch contain the Aramaic translation following each verse of the Hebrew besides containing the Arabic translation. From this we may rightly infer that they were undoubtedly acquainted with both languages; but whether they were equally conversant with both remains somewhat doubtful, i. e. the doubt would arise as to whether they were as conversant with the Aramaic as with the Arabic. It is probable that they were just as conversant with the one as with the other:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ed. M. Gaster, Transactions of the ninth International Congress of Orientalists, London 1893, II, p. 17. It used to be recited by the Portuguese during the festival of Hanuka, v. F. Delitzsch, Zur Geschichte d. jüdischen Poësie, Leipzig 1836, p. 122.

for quite recently a unique Yemen MS. of a Targum to the 'Amidah has been discovered and edited by Dr. Gaster. In spite of all investigation it is very difficult to say with certainty when it was translated into Aramaic. But there is no doubt that it must have had a very early origin. The Hebrew text corresponds exactly neither with the Spanish nor with the German recension, nor is it quite identical with the 'Amidah contained in the Yemen Siddur 1, which is by the way a proof of the antiquity of the Yemen ritual, anterior to Maimonides and the remodelling of the Siddur. However the very fact of an Aramaic translation existing proves almost conclusively that the Yemen Jews must have been well-versed in that language, since the purpose of the translation could only have been to enable the people to understand the text. There is of course no doubt that the early inhabitants of Yemen spoke the language fluently since that was the language which they continually spoke before they entered Yemen. But it is likely that later generations of the Yemen Jews cast off their mother-tongue to a great extent in favour of the language of the country in which they dwelt, although we know from history that in such places of exile where the Jews dwelt together they invariably spoke the language in which they had been reared. Arabic however seems to have been slowly taking the place of Aramaic in the liturgy, as the language with which they became better acquainted e. g. the Megillath Antiochus 2 and the Haggadah to both of which Arabic translations have been made for the popular use. This process was and is still going on, as it is natural, in all Arabic-speaking countries.

The Yemen Siddur has been preserved in the form of MSS. only, all of which are carefully written in a clear, bold, square type. The superlinear punctation is employed throughout the whole of the Siddurim with the exception of the books

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide: Gaster. "Ein Targum zu der 'Amidah": Monatsschrift f. Gesch. u. Wissenschaft d. Judenthums, 1894, p. 79. <sup>2</sup> v. Hirschfeld, Arabic Chrestomathy, London 1892, p. 1.

of the Bible, two of which, Lamentations and Esther nearly all of them contain; and these are written with the sublinear vocalisation although MS. 380 Codex Montefiore a Yemen octavo MS. is vocalised throughout with the sublinear punctuation. It contains however only the daily and Sabbath prayers with the usual preliminary Halachic directions in Hebrew, instead of in Arabic. This is the only octavo copy of the Yemen Siddur which I have seen, and moreover the only one which is vocalised throughout with the sublinear vocalisation. Most of them are folios and from their state of preservation, it is evident that great care must have been taken of them.

#### SECTION II.

## Haggadah (Hebrew); Comparison of the Yemen text with other texts.

The series of works pertaining to historical Midras i. e. Midras based upon historical facts, written during the years 140—500 opens with a work which is properly called "Haggadah" or "The Haggadah of Pesah" since it is recited in every family on the eve of that festival. It contains a short description of the Exodus from Egypt, in which there are several passages bearing upon that subject, culled from the Halachic writings.

The Yemen Haggadah presents peculiar features both as to the Text and to the commentary, which render it worthy of study and investigation. I have therefore examined it from a historical and philological point of view. In the first place I shall consider the Hebrew text itself, secondly the sources of the Text and in order to bring into prominence its peculiar form, I have compared it with the Spanish, German, Byzantine (known as the אַסוור רומניא, xvith Cent. c. 1545), Tunis and Bagdad texts as well as with the ancient sources,

R. 'Amram, Raši, Maḥazor Vitri, Maimonides, Šibbole Halleqet, Tanya Rabbathi, Abudarham and Kolbo.

The Hebrew portion commencing the Haggadah (§ X .... מרו נשרונה) is perhaps the oldest; next in point of age is the Aramaic introduction commencing ... בבחילו (§ IX) which in its present form was probably composed immediately after the destruction of Jerusalem. 1

The Haggadah proper really ends with the portion which concludes (P. 48) ויאמר לפניו חללויתו after which the Hallel (Pss. CXIII—CXVIII) is said, of which Pss. CXIII and CXIV are recited before the meal, and the remainder after the "grace after meals" (ברכה המזון) concluding with the benediction משר באלנו (§ LI). The second part embraces the portion commencing with the grace after meals, until the end, that is, according to the Yemen Haggadah with which the Spanish form of the Haggadah practically corresponds as well that of Maimonides, Bagdad, Tunis, Mahazor Vitry, Tanya Rabbathi, Abudarham, and Kolbo. All the above-mentioned texts omit from (P. 1)—end of page, and

With reference to the text בבהילו (§ IX) the Seder of Maimonides and that of Byz., are the only ones of the abovementioned Sedarim which commence with the words בבהילו The Byz. text reads יְבְּלֵין and הָצְלִין. The Byz. text reads הַלֵּין and הַלְּיִרוּן instead of הַאוֹן רְצָיִרוּן and בַּל וִיצִרוּן. Maimonides, Tanya Rab. in the name of the compiler of "Šibbole Halleqet" and Byz. read in agreement with the Yemen MSS. of the Seder, instead of הבאח לשנה הבאח texts, the Seder of R. 'Amram Gaon as well as those of Tunis, Bagdad, Mahazor Vitry, Kolbo and Abudarham.

Maimonides agrees with the Yemen text in concluding this paragraph בני חורי instead of בני חורין which the other above-mentioned texts have. Byz. adds בארצא רישראל before בני חורין before (מה נשחנה) are 2nd and (3rd and 4th sentences) of § X (מה נשחנה) are read in the inverse order in the German and Byz. texts.—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Zunz, Gottesdienst. Vorträge der Juden, Berlin 1832, p. 126.

§ XI (עברים הרינו) The Spanish, German, and the other texts mentioned read יאלו לא גאל pro יאלו לא גאל: The German texts read כרית pro כבר אנו. Byz. כבר אנו. § XII Byz. reads כרית as MSS.—§ XIII (אמר להם ר׳ אלעזר) The other texts except Byz. omit בהם: Tanya Rabbathi alone agrees with the MSS. in reading המשרח לחביא את ימות המשרח, the other texts including that of Maimonides read ברוך המקום).—§ XIV (ברוך המקום) The Spanish Text, Sefer Abudarham and the text of R. Amram are identical with the MSS. Maimonides omits the word ישמי: The German, Tunis and Bagdad texts read: ברוך המקום ברוך הוא ברוך שנתן חורה לעמו ישראל ברוך הוא. Byz. omits עמו. MS. A reads differing from all the other MSS. which I have seen, and from the printed texts which read כהלכות.—The Spanish, German, Tunis . . . texts read אפרקומן pro אפרקימון. Byz. as MSS.—The MSS. and Byz. read וכפר בעיקר with Vav, while all the other above-mentioned texts make it an apodosis by omitting Vav.— The MSS. and Byz. agree with Maimonides' text in not repeating the words בעבור זה: The German, Spanish, Tunis and Bagdad texts repeat them.—§ XVIII (ברוך שומר הבטחתו) Hirsch Edelmann's text¹ reads הַיָּביאנו בּוֹד pro מָחַשָּׁב. Ş XXVI (ריציאנו בָּוֹד ממצי) Immediately after this paragraph the Spanish, German, Byz., Tunis and Bagdad texts, and Sefer Kolbo, insert the וַשַבַרִתִּי בָאָרֶץ מִצְרַיָּם אָנִי וָלֹא מַלָּאַךְ וָתְּכֵּתִי כַּל בָּכוֹר אַנִי—:following וַלֹא שַנֶּרֶת וּבְכָל אֱלֹהֵר מִצְרַיִם אֵבֶשָׁת שָׁפָּטִּרם אִנִּר וְלֹא שַׁלִּרַת אִנִּר יִיָּ אֵנִר חוּא ולא אחר.

The Bagdad text here inserts a passage commencing: רבותינו ז׳ל כשירד הקדוש ב׳׳ה על המצריים במצרים ירדו עמו חשעה אלפים רבבות מהם מלאכי אש ומהם מלאכי ברד ומהם מלאכי זיע וג׳. אלפים רבבות מהם מלאכי אש ומהם מלאכי ברד ומהם מלאכי זיע וג׳. the gist of which is, that the angels entreat God to be permitted to descend and make war against those with whom He is angry; but He refuses, saying that his wrath will not be pacified unless He himself descend (אכי בעצמי). All printed editions omit from § XXVII until the word רבומים. —§ XXXVIII All the texts previously

ים סדר החגדה לליל שמורים 1845.

§ LI (אשר גאלנו) All the previously mentioned texts omit from מדורים לפני גואלם until מדורים לפני גואלם (P. 54, l. 1) just as MS. E. (Vide MS. A. p. 53, note 1).

Immediately after § LI the Bagdad text introduces another Pizmon, the first letters of each verse being in alphabetical order, until the last letter n. It begins:—ינו את אבותינו בחוף ארץ מצריםי ביד חזקח ובזרוע נטויה: בחיות אבותינו בחוף ארץ מצרים: ממצריםי ביד חזקח ובזרוע מענים וּמַשׁעַבּיִים חתח יד פרעה מלך מצרים:

On the first evening of Passover a Pizmon is inserted in the German and Byz. texts of the latter part of the Haggadah the first letters of each line of which are in alphabetical order. It commences:—

## אַז רוֹב נְפִּים חָפְּלֵאתַ בַּלֵּיְלַה.

Byz. adds a short piut commencing עושה פֶּלֶא בְּמִצְרָיִם כֵּן שֲשֵׁה every alternate verse ending with the refrain מיר כמוך and כיר כמוך.

A Piut consisting of 4 verses, and commencing הְסַל סְהֹּדֹּר sis also introduced into the German text of the Haggadah, besides 4 other compositions, the beginnings of which are:—(1) אַהִּר בִּי לוֹ נָאָה בִּי לוֹ נָאָה בִּי לוֹ נָאָה בִּירוֹב (2) הַבְּקרוֹב (3) אַהָּר בִּירוֹב (3) אָחָר בִּי רֹוֹדֵע אָהָר אֲנִי רֹוִדֵע (4) אָחָר בּירוֹב being all directly or indirectly praises unto God. With the last of these, the Haggadah (according to the German text) is concluded.

A Tunis text of the Haggadah (Ed. Livorno 1869) contains the last-mentioned composition, הדל גוריא and concludes

with a Piut in Arabic, printed in square characters with the Hebrew sublinear vocalisation.

It commences:---

The classical Arabic for this stanza is as follows.

"Give me to eat (and) let us fill up our glasses, O Jew, on Passover (when) my ancestors rejoice: Exalt God, O my friends, who was, is, and will be my deliverance: My cup is brimming (?) with drink, let us bless the God of my ancestors. Give me to eat."

#### SECTION III.

#### Ancient Commentaries.

The ancient Commentaries which have been written upon the Haggadah are the following (most of which have already been referred to in section  $\Pi$ ).

(1) Siddur R. Amram Gaon (IXth Century) 4°, Ed. Warsaw 1865: It contains a collection of every thing that the Talmud

1 זילאסי The sibilants in Jewish vulgar Arabic are promiscuously used, without any rule. Many instances of this are found: Thus here vide "Poem in Arabic for the end of the Sabbath" Stanza 15 edited by Hirschfeld, "Journal of the Royal Asiatic Society" April 1891, p. 297 vide also p. 308, § 8.

In Jew. vulg. Arab. the VII conjugation is formed of any Verb as the passive of I regardless as to whether conjugation VII of any particular verb, is used in classical Arabic or not.

and the custom of the Schools had ratified concerning prayer and divine service, so that the explanation of the Haggadah contained in it (pp. 37b—41b) is absolutely Halachic.

- (2) The Commentary of Raši (1040—1105) MS. no. 162 Codex Montefiore, folio, in ספר הסררים. It is a short one, and based, as Raši himself has said, upon the "Mechilta", so that it is of a midrashic character.
- (3) "Maḥazor Vitry", attributed to R. Simha a pupil of Raši, about the beginning of XIIth Century. The commentary on the Haggadah is almost equally divided into Halachic and Agadic explanations. The first portion deals entirely with Halacha, with one or two exceptions, while the last part is treated in a purely Agadic manner.
- (4) "Sefer Sibbole Halleqet" by Zedekiah b. Abraham the physician of the XIIIth century; ed. Venice 1546; folio. The commentary contained in this book is preceded by a number of laws relating to the ceremony of the evening of passover, which correspond with MS. A (Cod. Gaster) and with most of the Yemen MSS. although they are described in much more detail in the "Šibbole Halleqet". The commentary is mainly Agadic, the explanations being supported by many references from the Talmud.
- (5) Sefer Kolbo (by Gerson b. Jehuda) of XVIth Century. Ed. Venice 1572 contains a commentary (ff. 55a—57a) based upon the "Mechilta". The explanations which are Agadic are divided into paragraphs according to the Hebrew text.
- (6) "Sefer Abudarham" by David b. Joseph Abudarham of Sevilla, written in 1340 Ed. 40 Warsaw 1877: The commentary contained in this book (pp. 115—127) is almost entirely of a Halachic character. R. 'Amram, Saadja and Maimonides are mentioned, in discussing the reading of the text of the Haggadah. The commentary is preceded by the customary laws relating to the ceremony of the evening of Passover and correspond with the laws given in Maimonides' "Yad Haḥazaqah".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ed. S. Hurwitz, Berlin 1890.

#### SECTION IV.

## Sources of the Haggadah.

The word הגרות sometimes called אגרות סוביה origin from one of the precepts of the Torah in which it says (Exod. XIII. 8) (Vide Tr. Pesahim 115b) which gave rise to the composition of this Haggadah. Its recital was made encumbent upon every Jew, and since it is considered praiseworthy to dilate upon the narrative of the Exodus, many agadic explanations have been written upon it. Hence the term אגרות or אגרות.

- § I. The origin of the blessing ברא פרי חופן is to be found in Talmud Pesahim 105a, cf. 103a where the blessing is mentioned. Vide "Siddur" of R. 'Amram "Seder of Pesah" and Maimonides Hilchoth Sabbath Cp. 29, § 1 and Cp. 29, § 19 in the last quotation of which the whole text of the Qiddus contained in § 1. is to be found.
- $\S$  I ויבחר בו ויבחר and ויבחר בי I have not been able to discover the source.
- § IX אים probably composed immediately after the destruction of Jerusalem¹ (the first three words of § IX were added later, probably by Maimonides. Vide his text of the Haggadah, at the end of "Hilch. Ḥames ūmaṣah"). מת נשתנת או או או ביל משלום (Tr. Pesaḥim 116a) and was written before the destruction of the 2nd Temple. The sentence contained in the above Mišna viz. שבכל הלילות אנו או אוכלין בשר צלי שלום ומבושל הלילה הזה כולו צלי was later on omitted, when the laws concerning offerings were no longer applicable.

The last sentence of  $\S X$  שבכל הלילות אני אוכלין בין יושבין וגיי must have been added later, since it is not contained in the Mišna.

§ XI ... עברים דייני is mentioned by Šemuel in Pesaḥim 116a.

<sup>1</sup> Vide סדר ההגרה ללדל שמרים by Hirsch Edelmann, Danzig 1845 p. 8a and Zunz, Gottesdienstliche Vortr. der Juden Berlin 1832, p. 126.

- § XII ... מעשה בר אליעזר is quoted in Tosaphoth 'Aboda Zara 45 a, also in Ketuboth 105 a, Tosaphoth where it is quoted from the Haggada 1. A similar narration is found in the Tosephta at the end of Pesahim.
- § XIII אמר ר׳ אלעזר is based upon the Mišna Berachoth I. 5. It is found in Tosephta Berachoth I. Vide Mechilta fol. 18b, 19a<sup>2</sup> and Sifré 101a<sup>3</sup> (ברוד).
- § XIV ברוך המקום ברוך ממסום according to Zunz seems to be of younger origin: Phrases similar to this are found in Tana debe Eliyahu e. g. Cp. XVIII fol. 103b and several times in the Tanhuma 4.
- § XIV כנול מראש חדש—כנגד ארבעה בנים is taken from the Mechilta 5 fol. 22b & 21a and in the same order. It originates probably from a Baraitha in Talmud Yerušal. Pesahim X. 4 in which the text differs. I will quote here the recensions of the Mechilta and Yerušalmi as an instance of the variant readings.

Mechilta ם מה הוא אומר

חכם מח הוא אומר מה העדות וחתקים וחמשפטים אשר צוח יי אלחינו אותנו אף אתה פסח לו כחלכות הפסח אין מפטירין אחר הפסח

אפיקומן:

תם מה הוא אומר מה זאת ואמרת אליו בחוזק יד הוציאני יי מטצרים מבית עבדים: Yerušalmi

בן חכם מהו אומר מה העדות והחקים והמשפטים אשר צוה יי אלהינו אותנו אף אתה אמר לו בחזק יד הוציאנו יי ממצ' מבית עברים:

טיפש מח אומר מה זאת את אתה למדו חלכות הפסח שאין מפטירין אחר הפסח אפיקומן שלא יהא עומד מחבירה זו ונכנס לחבורה אחרת:

The above recensions are probably corrected forms, revised after the destruction of the Temple. Dr. Hoffmann has suggested what might have been the original recensions 6. "Yalqut"

<sup>1</sup> V. Mahazor Vitry Ed. Hurwitz p. 295 note 20. <sup>2</sup> Ed. M. Friedmann Wien 1870. <sup>3</sup> Ed. M. Friedmann Wien 1864. <sup>4</sup> V. Zunz, Gottesd. Vortr. Berlin 1832 p. 126 and H. Edelmann's Haggadah p. 11a. <sup>5</sup> ed. Friedmann l. c. <sup>6</sup> V. D. Hoffmann, Die Söhne in der Pesach-Haggada, Israelit. Monatsschrift, Berlin, 19. April 1894, Nr. 4 and Edelmann, l. c. f. 11 b—13 a.

at the end of Paraša and Raši Exod. XIII. 14 agree with the Yerušalmi in reading instead of In. 1

- § XIV כוסדק until מוסדק (p. 20) is taken from the *Mechilta* fol. 21 a.
- §§ XVII—XIX מינדולה—מצלים כדם Rab mentions this in Yerušalmi Pesahim X. 5; vide Tr. Pesahim 116a.
- <sup>1</sup> The Torah speaks first of all of 3 children who are distinguished with regard to their different disposition and capabilities:
- (1) Of a clever son EDM, (2) of one whose knowledge is very limited (UDM, EM), (3) of one whose capacity is so small, that he is not able to put a question. The wicked one (DMM) does not come under this category since he may be just as well a DDM as a DDM. He is distinguished from the other 3 in character only.

In connection with the Festival of Passover, in Exodus, 3 replies only are given viz Exod. XII. 26-27; XIII. 8; and XIII. 14-15; the 4th is to be found in Deut. VI. 20-25 but not in connection with the Passover. It is most probable that Exod. XIII. 8 which contains a reply only, without any question, refers to שאים יודע לשאול but it is a disputed question which of the other 2 verses in Exod. refers to ਬਰਜ and which to ਬਰਾਹ: (Vide Hoffmann, Die Söhne der Pesach-Haggada l. c.) Indeed all the questions seem to be very ambiguous since the meaning attached to each, depends greatly upon the tone in which it is asked. Hence it is doubtful whether either Exod. XII. 26-27 or XIII. 14-15 refers to DDM at all, and moreover whether on the contrary Deut. VI. 20-25 does not refer to the bon. It seems most natural to assume, judging purely and simply from the wording of the questions, that (1) Exod. XII. 26-27 most probably refers to the כשל especially if the word עבודה is taken to signify מדרחא (trouble) in which sense the Mechilta and Jerušalmi take it; since the question is put in a very unsympathic form; (2) that Exod. XIII. 14-15 from the exceedingly simple and childlike question must undoubtedly refer to מיפש (or שיפש); (3) that Deut. VI. 20-25 from the comparatively detailed form in which the question is put as well as from the knowledge it exhibits of a distinction existing between the terms משפטים and משפטים most probably refers to the התכם. The Mahazor Vitry describes this question as proceeding from one שרודע לדבר ולשאל בלשון חכמה who is capable of speaking and of interrogating wisely. And lastly (4) that Exod. XIII. 8 as before stated most probably refers to שאינו יודע לשאול from the very fact of the question being omitted. This explanation corresponds with the Texts of the Haggadah which we now use.

§ XX בְּאַרְבְּ בְּיִּשְׁ בְּאַרְבְּ בְּיִשְׁ בְּאַרְבּ בּיִבְּ בְּיִשְׁ בְּאַרְבּ בּיִבְּ בְּיִבְּ בְּאַרְבּ בּיִבְ מוּמִיב originates from various sources: "צא ולמד is a talmudical expression cf. Hagiga 9b "צי אולמד" בי אובר ווווי משוק של חמורין" בי חמורין של חמורין" אובר אבר ער שינמור כל הפרשה כולה: The whole portion is a Midraš upon the Biblical text Deut. XXVI. 5—7, which Midraš the compiler of the Mišna may have already had before him.

§ XX וירד מצרימה—מצוינין שם occurs in Sifré after which we read וירא את עניינו כמה שנאמר וראיתם על האבנים: ואת עמלינו כמה שני כל חבן הילוד היאורה תשליכוהו וכו׳ אגרה, ר׳ יהודה היה להוב בהם סימנים דֹצֹּך עוֹה from which we might infer that with some deviations, the whole of the text might have been formerly contained in the Sifré. The word אגרה alludes to some Agadic interpretation of the text, probably the explanation which the ordinary text gives for וירא את עניינו : ואת עמלרנד (§ XXI) which is omitted in the above citation. (Vide Yoma 74b where the same explanation is given of the text as that of the Yemen, Spanish and German ויירא אה ענייני Haggadas). In the לקה טוב of R. Tobia (fol. 83a) we find the whole of the text (XX-p. 41) which Tobia himself acknowledged, was taken from the Sifré. A trace of the insertion which the Spanish and German, Bagdad and Tunis texts as well as Sefer Kolbo introduce immediately after § XXVI (יועברת בארץ מצרים) commencing ... ועברתר בארץ מצרים) (vide p. VIII. supra) is found in Mechilta 7b the end of which is amplified in Exodus Rabbah p. 8 end. The insertion of the Bagdad text commencing . . . אמרו רבותינו ז׳ל כשירד (p. 12a Ed. Livorno 1879, vide also p. VIII. supra) is to be found in a somewhat more amplified form, in the Mahazor Vitry (Ed. Hurwitz, Berlin 1890, P. 293).

\$\frac{\pmaxxxvII}{xxxvII}\$ end מכוח: מכוח: מכוח: originates from the Mechilta f. 33b where it is found in an abbreviated form; cf. also Midraš Šocher Tob Psalm 78 and Massecheth Aboth cp. V, verses 5—6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sifré 128 a. ed. M. Friedmann, Wien 1864.

§§ XXXVIII and XXXIX ימר מעלות טובות וגר was probably composed during the time of the Tanaim: ומנין שנחן ווי בות מצרים לנו את ממונם—עם נקודות הכסף זו בות מצרים based upon the Mechilta 14b.

... המליאל אימר (XL—XLV) is to be found in Mišna Pesaḥim X. 5—6 (Talmud Pesaḥim 116a—116b) cf. Šocher Tob Ps. 113, fol. 40 d.

§ LI until מני המרורים followed by p. 54, l. 1 מני האל ישראל ישראל . . . גאל ישראל . . . is found in Tr. *Pesaḥim* 116b in the name of R. Tarfon and R. 'Aqiba who were probably the authors. I have not been able to discover the source of the intermediate portion of § LI, viz אחרו גאלח—מרורים לפני גואלם ...

p. 67, l. 13 שמח כל חד was probably composed in the time of the Mišna, for we find that a part of it was said in the prayer for rain (ברכת הנשמים) where a portion of the text is given, and in Tr. Ta'anith 6 b in which another portion of the text is given, from which we may see that the text was then well known. It is mentioned in Pesahim 118a as the concluding portion of the Haggada. Some attribute it to a certain R. Šim'on ben Kēfa (ברשא), others to R. Šim'on b. Šētāḥ³.

LXVII, הובי הובי ווגדי is mentioned in Tr. Pesahim 118a. The Pizmon said by the Aškenazim on the 1st evening of Passover, commencing האו (vide p. IX) is based upon Exod. Rabbah Parasa 18. According to Zunz it was written about the 11th century 4. Some, however, attribute it to Yannai a predecessor of Qalir, so that it would in that case have been composed during the first half of the VIIIth century. The Piut contained in the German Seder, commencing המל מדור מסוד מום (vide p. IX) was composed by R. Joseph Tob Elem 5.

With reference to the four insertions which are contained in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Tanya Rabbathi p. 102. col. b and Khozari Part 3, cp. XI end, ed. Hirschfeld, p. 160, where it is mentioned. <sup>2</sup> Vide Berachoth 59b. <sup>3</sup> Vide S. Baer's Abodath Israel, Rödelheim 1868, p. 206 and Graetz, History of the Jews, London 1892, Vol. III, p. 117. <sup>4</sup> Zunz, Gottesd. Vortr., l. c. <sup>5</sup> cf. Tosephta Pesahim 114a.

in the German Haggadah, viz. those commencing (1) כּר לא נאוד (2), אדר הוא (3) מול and (4) הדר הוא it is clear that they must be of much later origin, since they are not contained in any of the earlier recensions. (1) The first one of these compositions is based upon Genesis Rabbah Paraša 6. The sources of the remaining 3 I have not been able to ascertain. According to Zunz they were all written after the 15th Century!

#### SECTION V.

## Arabic Translations and Interpretations of the Haggada,

## (a) Literal Translations.

The Arabic translations are of a twofold character, the one comprising translations which are simple and literal, while the other comprises translations of an amplified character, being really agadic interpretations, in which in most cases the literal translation is also given previous to the commentary. The literal translations were and still are, those which are mostly used, since they enabled the people to understand the simple meaning of the text without employing very much effort or concentration of the mind. The translation is usually placed immediately after each paragraph of the Hebrew text. Those of Bagdad and Tunis are very good examples of such literal translations; but they differ very greatly from each other, and even in Tunis, I have observed, that the translations do not always entirely agree. I will here present a specimen of each, in order to show clearly the points of difference and to give an idea of the vulgar pronunciation; since one of the Tunis texts of the translation is punctuated throughout with the Hebrew sublinear vocalisation: The following is an

Arabic literal translation, according to the Tunis text, of the first paragraph of the Haggada proper (viz. מח נשחט ), with the variant readings in round brackets and additions in square brackets; subjoined to which I give the translation of a Bagdad text.

### Tunis.

(מתוכיון) 10: מָלְכָּיִלָּ (מאלמענה) אֶלִּילָה (מאלמא) האדר כֶּלְנָה (פולנא) מֶתְכָּיִרן (מתוכיירן) וּלְלִילָּה (ואלילא) האדר בֶּלְנָה (מוט) מֶתְכָּיִרן (מתוכיירן) וּלְלִילָה (ואלילא) האדר זוג מהאת [אלדי פּר] אֶבְיִרְאלִי אַלְּיָאלִי אוֹחְנָה (אחנא) בַאַבְּלוּ לָאִיֶּס (מא) [אוּחְנָה (אחנא) בַאַבְּלוּ לָאִיֶּס (מא) [אוּחְנָה (אחנא) בַאַבְּלוּ לָאִיֶּס (מא) [אוּחְנָה (אחנא) בַאַבְּלוּ הַבְּלוּ בָּאַרִא וּלְיִילָּה (אוֹר) מוּרוֹ בַּלַּרִילָּה (אַרוֹי (אַרוּי (אַרוֹי (אַרוּי (אַרוּי (אַרוֹי (אַרוֹי (אַרוּי (אַרוּי (אַרוּי (אַרוּי (אַרוּי (אַרוּי (אַרוּי (אַרוֹי (אַרוּי (אַרוּיי (אַרוּי (אַריי (אַרוּי (אַרי (אַר

יואש <sup>1</sup> אש האש (אש) האש أَتَّى شَيْءٍ = אَّדُש (אש) האש is frequently used in Vulgar Arabic for فَيُ شَيُّ (vide Aug. Müller, Text u. Sprachgebrauch) von Useibi a's Aerztegeschichte. Sitzungsberichte, 1885, p. 890). 2 (نَغُطَنُر) with Alif prosthetic and waw as mater 3 In such words as אלמענא אַלילה הָחָא the inclination of the vowel a to i is noticeable (v. Spitta, Grammatik d. Arabischen Vulg. Dialects, Leipzig 1880, pp. 36 and 37). This tendency is common to all vulgar dialects. 4 From the vocalisation and spelling of the words מרא מַלָּה אַלִּילָה מַנָּאת it is clear that the I rab is not pronounced and also that the letter  $\ddot{\pi}$  ( $\ddot{s}$ ) is not sounded. is used indiscriminately in vulgar Arab. for m. and f., sing. and pl., like Ethiopic za, and Aramaic de, di cf. Bezold, Schatzhöhle, Leipzig 1880, II. p. XIV. 6 ארתנא אוחנה and אחנא (Ihna)=classical رشخن, cf. the classical Syriac سنب with the Vulg. Syriac المنبخ (v. Spitta, p. 73). The form יבט נחנא is also used (vide Spitta, p. 73 note). another instance خضارة = فنعده ، كِفيّة = בקרית וֹבּ≔אוו אדוו ז. in which neither s nor the I'rab is prononneed, hence the other مُتَّكِئين =מחכררן 10 reading אילאָל, spelt according to the sound. (fr. (55).

## Bagdad.

כמא תגיירת האוֹיו אל לילח מן כל אל<sup>2</sup> ליאלי: אוֹ פֿי כל אל ליאלי ליס נחנא גאמסין לאונו<sup>3</sup> מרח ואחדא וחאדי אל לילה מרחין: אוֹ פֿי כל אל ליאלי נחנא אכלין במיר או פֿטיר וחאדי אל לילח כלו פֿטיר: אוֹ פֿי כל אל ליאלי נחנא אכלין בצאר או מראר וחדי אל לילה מראר: אוֹ פֿי כל אל ליאלי נחנא אכלין ושראבין בין קאעדין ובין מנחכיין אוֹ פֿי כל אל ליאלי נחנא מכלין ושראבין בין קאעדין ובין מנחכיין: וחאדי אל לילה כלחנא מנחכיין:

These literal translations were undoubtedly intended to suit the exigences of the time and were therefore written in such a style as to enable the meanest intelligence to grasp the meaning of the Hebrew text. Just as the Bible was at a very early time translated into the Aramaic language, in the same way, in those countries where Arabic became the conversational language of the Jews, a simple Arabic translation was soon felt to be a want of the time and was consequently supplied.

### (b) Amplified Translations.

The text published belongs to the latter class, viz. to that of amplified agadic interpretations, which exist only in MS. form. Characteristics: Besides being a commentary upon the text, it enables one in many instances to obtain almost a literal translation; so that it is somewhat similar to the first class, that of literal translations. Agadic interpretations are however given for almost every portion of the Hebrew text, while kabbalistic interpretations are by no means uncommon.

This is not surprising if we take into consideration the fact that the Yemen Jews occupied themselves very much with kabbalistic literature from the 15th to the 17th century. The commentary is composed partly of Hebrew and partly of Arabic; the former comprising for the most part agadic interpretations, while the latter embraces halachic, agadic and kabbalistic interpretations.

## (c) Age and Date.

It is very easy to ascertain the approximate age of the MSS. of the Yemen Siddurim, since almost every MS. contains an exposition upon the Calendar, besides many tabular forms which enable us to calculate on which days the festivals fall in certain years. The table is invariably calculated from the time of the writing of the MS. Hence from the calendar we know that it was written during the latter half of the 16th century.

### (d) Sources of the Commentary.

§§ II-V consisting of laws relating the order of the ceremonies to be performed on the evening of Passover, are based upon Maimonides' Yad Hahazaqah Hilchoth Hames-ū Massah cp. VIII, § 7-12. The commentary is based entirely upon Hebrew sources and the greater part of it is either taken from or based upon various Midrašim e. g. Genesis Rabbah (v. notes pp. 25c, 26f, 29f, 31d); Exod. Rab. (v. 33c, 34f, 40e, 43d, 55h); Mechilta (13k, 32d, 44d, 55h); Yalgut Šim'oni (40 a, 68 e, 69 b); Pirke d. R. Eleasar (35 e); Pesiqta (44 f, i); Seder 'Olam (13 m); Šochēr Tob (54 d, 69 e, 70 b, c, g. Many portions are based upon the Talmud (v. notes pp. 8a, 10, 11b, 12b, 17m, 19b, 31e, 50b, 51a, 55a, f, 57c, e, 60a, 62b, 68c, 69a, b, d, 70e, 71c.) Some portions are based upon the comm. of Rasi (8f, 12h, 26d, 29a, 71a); others upon Maimonides' Yad Hahazaqah (9b, 18a, 50d, e, 55b, 57f, 58e, 70f, 71e); and lastly three portions upon Tur Orah Hayyim 17i, 58e, 72b.

## (d) Philological Characteristics,

The commentary is written in the vulgar dialect so that it exhibits most of the orthographical and grammatical characteristics peculiar to most of the vulgar Arabic dialects. The most noteworthy points to be noticed are the following:

- 1. Yâ, alif almaksûrah is invariably expressed by alif e. g. אינא for שרפט א LVIII. אינא § LVIII. ישרפט א צווא אינא
- 2. The pluralis sanus of nouns, invariably terminates in in (ביבי) for all cases e. g. סנון for סנון; (שייפני) עוברין (מועורון) v. pp. 11, 13.
- 3. The relative pronoun الذى is used indiscriminately for both mas. and fem., sing. and pl.<sup>2</sup> It is thus similar in use to the Hebrew אשר e. g. pp. 11, 13.<sup>3</sup>
- 4. The personal pronouns אוד and הדא are mostly used instead of הוא (هو) and הוא e. g. pp. 8, 9, 10, 11; I have therefore not thought it necessary to correct the form into classical Arabic, except in a few instances. The same applies to the prepositions אלא which are used for בַּנָ and בַּנָ and בַּנָ pp. 9, 15, 18, 22, 25 etc. Isolated instances occur in which the classical form is used e. g. pp. 23, 26, 41.
- 5. The tešdīd is in very many instances placed over the wrong letter, but this was probably due to the quickness of the writing of the copyists, e. g. the word with is very often with a tešdīd (§ XXXIII) intended to be placed over the yâ. The presence of this tešdīd is no doubt to be attributed to the quickness of pronunciation, so that the word was pronounced šayyun instead of šai'un (شَيْءٌ), just as the word [﴿ XVIII) was written and pronounced miyyatun instead of mi'atun (عَالَيُهُ). Similarly the verbal form يَدُعُ was not only pronounced yaddi, but also written ﴿ \$\frac{1}{2} \frac{1}{2} \fra
  - 6. The third person pl. imperfect of all verbs, terminates

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. Kitâb *al-Amânât wa'l-Itiqâdât* ed. S. Landauer, Leiden 1880, Einleit. p. XV.

<sup>2</sup> v. Spitta, l. c. § 39b, and Landauer, l. c., p. XVI, v. Hirschfeld in ZDMG, XLV, p. 335.

in most cases in ū instead of -ūna, so that there is no difference made between the indicative and the subjunctive e.g. (p. 10), פְּבְּבֹּעׁה (p. 59), although sometimes but very seldom, the classical termination is used. The termination -ū is perhaps a Hebraism.

- 7. The tešdīd of verbs whose middle radical is wâw or yâ is almost invariably expressed by repeating the second radical; the sign of the tešdīd is also frequently added e. g. אַרוֹלא (for בּבּינוֹת (for אַרוֹלֹא) § LVII. In most of the Jewish vulgar Arabic texts however, the tešdīd of these verbs is expressed by two wâws or two yâs alone, the addition of the wâw, or yâ being a sufficient indication of the tešdīd. This sign was however placed over the wâws or yâs in order probably, to show the pronunciation.
- 8. The same class of verbs retain the second radical in the Jussive e. g. לם יקול for לם נשל § LXIX; לם יויד א for לם גשל § XLV.
- 9. Verbs whose 2nd and 3rd radicals are alike e. g. בֿגֿ generally express the third rad. in I by repeating the second; a tešdīd is also frequently added, probably for the same reason as mentioned in 7, e. g. מבבי § LIV.
- 11. ה is often written instead of ה e. g. א'יניפ for א'יניפ א אווו. § XIII. יוארת
- 12. In one instance א is used instead of הוו i. e. אלספלא for אינישט v. Appendix A. This is not very uncommon in Jewish vulg. Arabic.
- 13. The word (נְאָשׁה) remains unchanged before all verbs regardless of gender and number, and is used in many

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. Hirschfeld's Jew.-arab. dialect of the Maghreb, in Journal of the Royal Asiatic Society 1891, p. 308 and his Assab 'iniyya, Lond. 1894, p. 13.

cases instead of the ordinary neg. particle 35 §§ X, XV, XVII. 1

- 14. The letters מיוא are frequently used (especially in the Heb. portion) to indicate the vowels a, u, i §§ XLV, LXIX.
- 15. The conjunctive particle is often omitted e.g. pp. 36, 38, 43, 49.2
- 16. בוֹ is often omitted in the apodosis after אמרא (בוֹן) e.g. pp. 9, 64. With reference to the Hebrew portion of the commentary I merely wish here to point out, (a) that in all cases where the pronunciation is intended to be clearly indicated the letters alef, yad, waw are added as matres lectionis; and (b) that the particle שׁ indicating the genitive or possessive case is invariably joined to the following noun, as if it were one word e.g. של ברכה שלברכה \$ XVII, שׁל ברכה שלברכה \$ LXIX. I have noticed this peculiarity in all the MSS. of the Yemen Siddur which I have consulted. The transcription of the Arabic letters is as follows:—גי, אַבּב, אַבּב, בּיבּר, ב

#### SECTION VI.

## Description of Manuscripts.

A. Codex Gaster No. 4: fol. of XVIth century consisting of 203 leaves, the first two leaves and ff. 201—end of which, were written by a later hand. ff. 201—end consists of a composition with the superscription אות הושנא רבא. The MS. is written on oriental yellow paper, each page of which contains 30 lines and each line on an average 15 words. Custodes are found at the bottom of each leaf. There are many marginal notes throughout the MS. but mostly of a Halachic character. I have chosen the above text upon which to base my translation, because if not orthographically and grammatically the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. Sitzungsberichte Aug. Müllers Text und Sprachgebrauch von Useibi<sup>c</sup>a's Aerztegeschichte, 1884, p. 890. <sup>2</sup> v. Spitta l. c. 349.

most correct, it is the most complete copy of the Yemen Siddur which I have consulted. It commences as most of the Yemen prayer books, with the prayers recited before retiring to rest, and is preceded by an Arabic introduction. It contains the whole of the daily Siddur and the Mahazor, together with a large number of Piyyutim and Selihoth, Megillath Bene Hašmonai, Mišna: Massecheth Roš Haššana, Yoma, Bēsa and Sukkah. It also contains Ibn Gebirol's Keter Malchuth and Azharoth, and Ibn Ezra's Seder 'Abodah said on the day of Atonement. The Qinoth said on the ninth of Ab are taken entirely from the Diwan of Jehudah Hallewi. At the end of the Siddur, we find a detailed list of rules, in Arabic and Hebrew, for fixing the calendar, (which is calculated according to the era of contracts or Seleucidan era) with the superscription עבור שנים. The MS. finishes with the enumeration in Aramaic of certain laws regarding marriage contracts, bills of divorce and other documents e. g. documents of purchase, documents of gifts &c. Sappir tells us that all such documents were written in Aramaic since the people were more acquainted with that language than with Hebrew, while most letters were written in Arabic.1

- B. Codex Gaster no. 6, paper, 314 ff. differs but little from MS. A. It was written about the first part of the XVIIIth century, and is the copy of an older MS. of the XVIth century, as evidenced by the calendar. It contains the peculiar piut in the Sabbath evening service, the subject of which is based upon the 10 spheres. Each verse commences with the words "Bar Yoḥai". It is attributed to R. Šim'on b. Yoḥai. The first letters of each of the first five verses form the word Šim'on. I have not seen this in any other Yemen Siddur, nor does Steinschneider mention it.<sup>2</sup>
- C. Codex British Museum Or. 1480, small folio of 17th century; Paper ff. 153; contains Aboth and Massecheth Yoma;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. Eben Sappir l. c., I, 62b. <sup>2</sup> v. Steinschneider, *HSS. aus Yemen* in Hamazkir, vol. XIII, 1873, p. 55.

pp. 109a—116b consisting of Selihoth are probably by a later hand, as well as Massecheth *Yoma*. The first 2 leaves of this MS are defective and the marginal notes throughout the greater part of the MS are torn away.

D. Codex Oxford Opp. Add. fol. 58. Neubauer's Catalogue 2498. Written during the first half of 16th century, about 1532. On the whole this MS. is very full, and comes next to A, in point of detailed explanation; it is the best of those MSS. which I have consulted, with respect to the orthography of the Arabic parts. It is written as most of the Yemen MSS. are, in a beautiful, bold, clear hand.

E. Codex Brit. Mus. Or. 2227, 40; the first 5 leaves and the last are very defective probably through continual use. It does not contain a commentary upon the Haggadah but a number of instructions in Arabic, which I have added as appendices. It contains 249 ff. and was written c. 1540. It contains Massecheth Aboth. Appended are the books of Lamentations and Esther with Arabic translation (Heb. characters) and Psalm 137 with simple superlinear punctuation. It is written on paper.

- F. Codex Brit. Mus. Or. 2418. Paper ff. 111 small folio of the 18th century. It contains no commentary on the Haggadah, but simply the text which is identical with A. and instructions in Arabic, the first portion of which is identical with A. pp. 1 until 4, line 13 (במצרים). It then proceeds straightway with the text במרולו (p. 11) until בני חורי (A. p. 14, line 2—7). The text continues again from מה (§ X—LII) followed by instructions which are identical with A. (p. 58, l. 9—p. 59 l. 6). Then אלמצה identical with A. (p. 59, l. 11—p. 60, l. 5). It finishes with the passage commencing אלמצה which is contained in appendix C. (q. v.)
- G. Codex Brit. Mus. Or. 2417: Small folio, paper, containing 155 ff. Written about 1650. Massecheth Aboth and several biblical books (Lamentations, Psalms, Job and Proverbs)

are included in the MS. It contains no comm. on the Haggadah but instructions almost identical with F.

H. Codex Oxford Opp. Add. 96: no. 1145 in Newbauer's Catalogue. A small folio containing 139ff. Written (on vellum) about 1529. Many leaves are injured, and a great number of them are supplied by a later hand. It contains no comm. on the Haggadah, but directions which are identical with those contained in F.<sup>1</sup> (q. v.)

K. Codex Oxford e 11 (not yet catalogued), a 40 MS. written about 1526, on paper. It contains no Arabic comm. on the Haggadah but a long Hebrew comm. It does not contain the text of the Hallel, but mentions it to be said. The Arabic instructions are almost identical with F, with the exception of the last portion beginning יאצלם אן לם יכון (vide appendix C.) which is entirely omitted.

M. Cod. Brit. Mus. Or. 2390. Small folio, written about 1643. The text is identical with A. It contains no comm. on the Haggadah. The instructions in Arabic are identical with those of B. It finishes exactly the same as E. which will be found in appendix C.

N. Codex Brit. Mus. Or. 2389. Small folio of 17th century containing 213ff. (paper). It only contains the Heb. text of the Haggadah, with Arabic directions almost identical with F. Aboth and Yoma are included.

- O. Codex Brit. Mus. Or. 1479. Paper, ff. 158, 40, written about 1674. Contains neither text nor commentary of the Haggadah.
- <sup>1</sup> v. Graetz, Monatschrift 1871, p. 320 sqq. where this MS. is described in detail.

## TRANSLATION.1

V. This is the explanation of the Haggada. First (with regard to the benediction) בורא פרי הב' we must know (lit. know) that the word גבן is (synonymous with the Arabic) and that its real name is בֹרב, for it is said of Noah that "he planted a vineyard" (Gen. IX. 20) and again "Thou shalt plant vineyards and dress them" (Deut. XXVIII. 39). Further "what man is there that hath planted a vineyard" "Thou shalt plant a vineyard but shalt not (Deut. XX. 6). use the fruit thereof" (Deut. XXVIII. 30) so that, with reference to that which is planted, it is called big; with reference to that which bears fruit, it is called מֵמֵן and with reference to the fruit itself which is produced, it is called כנבים (grapes), concerning which it is said "then thou mayest eat grapes, thy fill at thine own pleasure" (Deut. XXIII. 25), and (lastly) with respect to that which presses it (the grape), it is called [" (wine). With regard to raisins one says (the benediction) "the creator of the fruit of the tree" because it belongs to that which remains of the plants. Further, we first say the blessing upon wine only, since (lit. just as) it is placed in the text before (the word) דגן (as it is said), "And all the best (lit. fat) of the vintage and of the corn, the first fruits of them which they give unto the Lord" (Numb. XVIII. 12). The blessing at the end of the meal is (said) upon the unleavened bread (lit. the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Square brackets indicate a reading from another MS., round brackets, addition to complete the sense.

morsel: usually of bread) as it is said "a land of wheat and barley and vines and fig trees and pomegranates" (Deut. VIII. 8): אַטָּהְי is placed before בּבֹּן therefore (our sages) of blessed memory, have asked (lit. said) [why do we say the blessing upon wine first?] because Jacob our ancestor was blessed with it when his father (Isaac) blessed him, as it is said "And he brought him wine and he drank" (Gen. XXVII. 25). It is said (further) אַטֵּהְ מְרַשְׁנֵּי מֵכֵל בַּבּּ (which signifies) "He who has sanctified us, and removed us far from all peoples; הרבר מכן לפון: and has exalted us above all tongues; הרבר מכן לפון הובר בי וובר בי ו

VI. Know that on the festival of Passover the Israelites went out of Egypt and that God liberated them through his (lit. a) mighty hand; they did not consider themselves secure, to wait until the dough was fermented (lit. between that time during which the dough was fermented), but ate it unleavened. And this was a great joy (to them) that the dough had not become fermented until after a long time. (Our sages) of blessed memory have said "This cake (referring to the מצה) was blessed, and they (the Israelites) ate it for thirty days from the fifteenth of Nisan until the fifteenth of Iyar. They then searched for the Manna, which was created between the watches (of the night) and was prepared for the Israelites when its proper time had arrived". On the Festival of Weeks, they heard the ten commandments, for the Israelites had continued to count the days and the weeks: The numbering of them is a commandment of the Pentateuch (lit. law) as Moses commanded and said "And this shall be the token unto the &c. . . . ye shall serve God upon this mountain" (Exod. III. 12). There shall be a numbering to thee of fifty days; God made it known to him (Moses), that after fifty days. they (the Israelites) would hear the ten commandments and

that the law would be given to them. "God said (unto Moses) come up to me on the mount, and be there, and I will give thee the tables of stone and the law and the commandment" (Exod. XXIV. 12). On the Feast of Tabernacles we make mention of the cloud of the Divine Presence which surrounded them, as it is said ("that your generations may know) that I made the children of Israel to dwell in booths." The Targum renders this "behold I made the XXIII. 43.) children of Israel to dwell in the shadow of my cloud". With regard to the New Year, on which the first man was created and the time when the world was not created (lit. was missing) it is said, "This day is the commencement of thy works"; this refers to the first man as it is said "Let us make man in our image according to our likeness" (Gen. I. 26) which expresses the idea of making (or creating). [fol. 37a.] The day of Atonement is a time of expiation for the Israelites, who are compared to ministering angels; they do not eat nor drink, (they fulfil) all the conditions (required of angels), and occupy themselves with prayer and with the Torah. (Our sages) of blessed memory have said that throughout all the days of the year, Satan accuses Israel, except on the Festivals and on the day of Atonement, because the number of the letters of the word שט, is arithmetically equal to the number of the letters of the word שסה (the number of days of the solar year) less six days: The eighth day of the Festival of Tabernacles and the day of Assembly (i. e. the Festival of Pentecost) and some say the seventh day of Passover, are not festivals by themselves, but the day of Atonement and the New Year, which are days of penitence and of service to God the exalted one, are distinct. Some say that the arithmetical value of the letters of the word השטן, is equal to the arithmetical value of the letters of the word hoù less one, and this is the day of Atonement, on which there is an atonement for Israel concerning the incident of the (golden) calf, and on which day it is said, "I have pardoned according to thy word" (Numb. XIV. 20). It is further said, "On the day when I visit, I will visit their sin upon

them" (Exod. XXXII. 34). This refers to the day of Atonement, on which day it is also said, "And let them make me a sanctuary, that I may dwell among them" (Exod. XXV. 8). (The reason for) this is, that all the people may know that Israel has been forgiven in the incident relating to the (golden) calf and on account of this the tabernacle of the testimony (or Law) (Exod. XXXVIII. 31) was thus called, that it may be as a testimony to all succeeding generations (lit. to all comers in the world) that Israel has been pardoned. arithmetical value of the letters of the word משכן which is the number of years that the (first) temple which Solomon had made, lasted, is four hundred and ten years. The number of years during which the first temple lasted, is also enigmatically referred to, in the word בואר יבוא וגר, in the verse בואר יבוא וגר (Levit. XVI. 3). Herewith shall (Aaron) come into the holy place, with a young bullock &c. since the arithmetical value of the letters of the word is 410. We say on the festival of unleavened bread זמן הירותינו, [which signifies freedom, because God brought us forth from bondage and cruel slavery]; on the festival of Weeks זמן מתן חירתני which is (a time of) true joy i. e. the revelation (lit. descent) of the Law to Israel, which was made perfect for them; and on the feast of Tabernacles ימן שמחתנו (when) there is a complete union (or collection) of joyful things. The New Year is the memorial of the sounding of the Sofar, the awakening of the world to penitence; and with regard to what our teacher (Maimonides) says in his compilation of laws entitled שביחה רש, concerning the days which must be observed as holidays (lit. concerning the resting on the holidays), six days are enumerated, viz. the first and seventh days of Passover, the first and eighth days of Tabernacles, one day of Pentecost, and the first day of the seventh month; these are called סובים. On the seventh day of Passover the (red) sea was rent for (the sake of) Israel and many miracles were performed for them. After saying כי בנו בחרת ואותני קרשת וגוי the reader returning to the original idea of the blessing,

(concludes) "Blessed (art thou) who hast sanctified Israel and the seasons".

VII. This (following) blessing (is said) on all holidays הוה הור בריב לוכן הוה. Praise be to him who has caused us to live, and has shewn favour unto us and has caused us to reach this time.

Know that the four cups (of wine) correspond with the four expressions of redemption "And I brought out" "And I delivered" "And I redeemed" "And I took": These four cups correspond with the arrangement of the creation (or existing things), since it was composed (lit. made fourfold) of four spheres which were consolidated (lit. made strong) into the four elements, from which arose, metals, plants, irrational (lit. dumb) and rational beings and thus (also corresponding with) the four circuits and the four sides of the world (i. e. the cardinal points). The reason why we eat norm, which is a mixture of various fruits, is that it may act as memorial of the clay and straw, (used in Egypt for making the bricks). And the reason for the herbs (lit. raddish) is, because it is served up upon the table(s) of kings. [They dip them in vinegar, since it is invariably the custom of kings to eat bitter herbs with vinegar]. The expression צל נטילת בדים is used, from the idea of lifting up, as it is said, "And he bare them (lit. lifted them up) and carried them all the days of old (Isaiah LXIII. 9). Two kinds of meat were placed upon the table (lit. were produced), (the) one (to serve) as a memorial of the Paschal lamb, and the other, as a memorial of the ordinary festival offering; because (with reference to the one) it is (said), on the fourteenth day after noon: And God said "Thou shalt not offer the blood of my sacrifice with leavened bread" (Exod. XXXIV. 25) i. e. thou shalt not sacrifice the Paschal lamb, while there is yet leavened bread (in the house). (With reference to both offerings we read) And (God) said "Thou shalt sacrifice the Paschal offering unto the Lord thy God, of the flock and of the herd" (Deut. XVI. 2). Of these refers to the Paschal lamb and בקר, to the ordinary festival offering. The Targum (of Onkelos) has explained it (this passage) thus:—And thou shalt sacrifice (lit. slaughter) the Paschal offering before the Lord thy God of sheep, and shalt sacrifice offerings of oxen: This has reference to the flesh of the ordinary festival offering.

VIII. Our sages have said [fol. 37b] The five cups (of wine, which some are accustomed to drink) on the (first two) nights of Passover, are an allusion to five things. Upon the first cup, one says the benediction containing the sanctification of the day, corresponding with the brain, which is the seat of the intellect which is sanctified. Upon the second cup one recites the Haggada, corresponding with the heart which relates words of wisdom, since it is the tabernacle of wisdom as it is said "yea my heart hath had great experience of (lit. has seen abundantly) wisdom and knowledge" (Eccles. I. 16). Upon the third cup one says the blessing after meals, corresponding with the liver, which contains the soul of life (lit. the living soul); it eats, drinks and feels and divides the food equally over the body. Upon the fourth cup one finishes (the recitation of) the "Hallel", corresponding with the whole body which praises God, as it is said, "All my bones shall say, O Lord who is like thee" (Ps. XXXV. 10). Upon the fifth cup one recites the "great Hallel" which contains twenty six verses, being equal to the arithmetic value of the letters of the tetragrammaton; this (cup) corresponds with the knowledge which man possesses, since with it, he strives after (lit. reaches, attains) the knowledge of God: The drinking of this (5th) cup of wine is optional, that is to say, if a man wishes to acquire a true knowledge of the world (lit. to perceive existing created things in its truth) he has the power to do so. They (the sages) instituted it (i. e. the great Hallel) at the end (of the Haggada), so that no one should recite it, except when well satisfied and with a joyful heart. This is an allusion to that which says "He only is fit to walk about in Paradise who is well satisfied with food" and those who are wise will understand it. Thus far the

explanation corresponding with the four expressions of redemption "And I brought out" "And I delivered" and "I redeemed" and "I took": "הדבארו" (Exod. VI. 6—8): that is to say, that every man ought to redeem his soul from the four natures of which he is composed (lit. formed) and should join himself to the quintessence *i. e.* the degree of the souls of the spheres, which is equivalent to (the) five, as it is said, "And I will bring you in unto the land" (Exod. VI. 8). This is the land of life as David said, "I will walk before the Lord in the land(s) of the living" (Ps. CXVI. 9) and with the knowledge of this, he went forth into freedom and became a servant of God and not a servant of servants. Then he fills the second cup and recites the following Haggadah upon it.

IX. He lifts up the unleavened bread in his hand and says:-- בכהילו יצאנו מודר The Explanation of the Haggada: First we shall commence with the commentary of this Haggada and we shall explain the meanings but will not prolong it. for our sages of blessed memory have said, "One should always teach (lit. repeat) his pupil by means of a short method, so that they first recited בבהילו which refers to our going out of Egypt بحفز which means in haste, without delay, for the Targum (of Onkelos) translates the word ברופוון by בבהדלו which means, that their departure was in haste, because they went out before the dough had leavened, as it is said, "(And they baked) unleavened cakes for it was not leavened" (Exod. XII. 39). The text continues further which means "This is the unleavened bread" i. e. the food of the poor man, for leavened bread is more pleasant than unleavened bread and is better for the nature (of man) and for the digestion (lit. stomach); we eat unleavened bread, only as an everlasting memorial of the departure from Egypt: With reference to "the bread of a poor man", just as it usual for a poor man to possess little, so also here (on the first two evenings of Passover) we recite the benediction of the "sanctification" with just a small portion (of unleavened bread). Further כל דכפרן היתר ויכול, that is to say, whoever is hungry,

let him come and eat of this unleavened bread, for the Targum translates the word בַּפָּבָּא רִבּב (hunger, famine). With regard to the Israelites (themselves) they are in duty bound to eat unleavened bread on this night, [fol. 38a] it is obligatory, not optional, but it is optional concerning the remaining days of Passover. רכל דצריך לפסח means that it is incumbent upon the individual who enters (lit. comes) [among the Israelites] and becomes a proselyte, to bring the offering of the Passover, as it is said, "And when a proselyte shall sojourn with thee and will keep (the) Passover unto the Lord" (Exod. XII. 48), similarly to what we have explained concerning the unleavened bread.

שתא הכא לשנה הבאה בארעה דישראל וגר׳ signifies, that now (lit. these years) we are slaves to nations, but at a future time (lit. in a future year) we shall be free, which points to the days of the Messiah, may he speedily appear (lit. be revealed); this (indeed) will be a true redemption which we have been promised on this night, as Scripture says "It is a night of observance unto the Lord" (Exod. XII. 42). Our sages have said that this night is held precious (lit. is preserved or observed) by the Israelites before God (as a night on which) He performed miracles and wonders for them and delivered them from the hand of their enemies: This is the night on which God revealed himself to Abraham our ancestor who prevailed against the ten kings. This is the night on which Isaac said to Esau, "Go out into the field and hunt some prey for me" (Gen. XXVII. 4); and on which Jacob prevailed against Esau his brother so that Isaac his father did not bless him. This is the night on which the Israelites were about to be delivered from the hand of nations, in the days of the son of David. "It is a night of celebration for all the children of Israel throughout their generations." (Exod. XII. 42); the expression refers to the days of the Messiah.

It is a night of observance in Egypt: This is the night on which the Israelites were delivered in the days of Mordecai and Esther, when Haman stood up against them. The true

idea of the Haggada (lit. the explanation of &c.) is briefly stated (or is made known) in the text commencing והגרת לבנד "And thou shalt tell thy son": The explanation of the word as an abbreviation, is as follows:—The first Beth represents the two nights (of Passover) the second Beth the two dishes; the Hé the five cups (of wine); the Yad the ten plagues; another explanation of the Yad is that it represents the ten trials by which our ancestor Abraham was proved, the result of which was, that the Israelites went out of Egypt through his merit only. A still further explanation is, that it represents the ten temptations with which our forefathers tempted God as it is said, "They have tempted me these ten times" (Numb.XIV. 22); the Lamed represents the thirty days during which they (the Israelites) ate the (unleavened) cake; the Vav refers to the scriptural commandment which says "Six days shalt thou eat unleavened bread (Deut. XVI. 8). Another explanation refers it to the sixth hour of the eve of Passover, until which time, the people search for leaven. It is necessary that he (the master of the house) should make a change on this night e. g. there may be distributed among the children, things fried, nuts and almonds and similar things, that they may vie with each other in seizing the unleavened bread from each other's hands. They raise the table before they eat, in order that the children may notice it and ask what the reason of it is. This ceremony is performed (lit. the description of this is) in order that the son may ask his father, the pupil his teacher, the wife her husband, and the informed man, himself, for information concerning this night.

X. מברים היינו וארי This is the question, and the reply is מברים היינו וגרי (p. 16), Now מברים היינו וגרי signifies (the following):—In what does this night differ from all other nights, on which it is not in accordance with custom to dip bitter herbs (lit. which is in accordance with custom that herbs have no dipping) whilst on this night we dip bitter herbs twice in the mixture. On all (other) nights we eat either leavened or unleavened bread while on this night (we

eat) unleavened bread only; on the other nights (of the year) we eat other kinds of herbs but on this night, only bitter herbs; on the other nights we do not lean while eating while on this night all of us lean; [fol. 38b] all this difference which is made on this night, is (intended) for the public manifestation of the freedom into which God liberated us from the hand of the Egyptians, and which we were incapable of bringing about ourselves, while we were subjected in slavery to Pharoah. Therefore when God was desirous of the freedom of (his) people from Egypt, he announced glad tidings unto them, through the medium of Moses our instructor, peace be with him, for the sake of his covenant with Abraham, Isaac and Jacob, so that they went out from under the hand of the Egyptians; and just as He announced good tidings to them through the medium of Moses our teacher, peace be with him, in the same manner will he make us rejoice through the medium of the son of David our master, who will bring us forth from slavery to freedom, from among the nations, as it is written "And I will bring them out from the peoples and gather them from the countries and will bring them into their own land (Ezek. XXXIV. 13).

נוסבר: i. e. they lean, similar to the custom of kings who lean on their left side e. g. "while the king was (reclining) on his couch" (Cant.I.12); again "Hezekiah turned his face to the wall" (Isaiah XXXVIII. 2). Then the informed one (lit. the knowing one) replies and narrates what befel us in Egypt, and what happened to Jacob our ancestor while with Laban, and the description of the redemption, in this order.

How is this night known from all (other) nights? in that our ancestors went forth from Egypt, from the house of bondage; and what did they do? They used to mix the straw with the bricks and the bricks with the straw; (and) for whom? For Pharoah the perfectly wicked one, the despotic one; but God liberated them with a powerful hand and an outstretched arm.

XI. This is the answer שברים הריני: i. e. This is the

reply to מה נשתנה וגר mention of which has been previously made. He (i. e.: the one who replies) says that this (ceremony of Passover) is kept, because we were enslaved in Egypt with clay and bricks and similar things, as slaves of the unvielding soil; then God brought us forth with a mighty hand and an outstretched arm, and had he not brought us out of Egypt, then assuredly we and our children would have remained in servitude until this very time; and although we are acquainted with this reason viz. the departure from Egypt, yet it is incumbent upon us always to consider and reflect upon this night and to prolong it as long as we are able, in accordance with the text "He who prolongs the recital of the departure from Egypt, behold he is to be praised". The meaning of the word משובח is "praised" e.g. "And they praised her to Pharaoh" (Gen. XII. 15) which the Targum renders: יְשֶׁבֵּחוּ יַחַה i. e. they praised her.

XII. מעשה ברבי אליעזר—של שחרית: Why is there mention made on this night of a long description (of the departure from Egypt)? Because it is related that among the sages, an event happened in a city the name of which was Bené Barak, where they were discussing (lit. informing each other, of) the characteristic of the redemption the whole (lit. the length) of that night, until their pupils came and informed them that the time of dawn had arrived. This incident has only been mentioned with the idea of presenting a tradition (as well) as we are able. The above incident (relating to the prolonging of the recital of the departure from Egypt) refers to the time after midnight, as it is said in Orah Havvim § 477 why is it prohibited after midnight (to eat of the unleavened bread which is preserved as the last morsel to be eaten during that evening)? Because it is a commandment from the Torah (to eat it before midnight). A child who is able to eat unleavened bread is obliged to do so, but if they prolong the narration of the departure from Egypt, the children will fall asleep and will thus be prevented from being initiated into the precepts. Therefore those who are grown up should not

dilate [fol. 39a] upon the narration before the meal, lest the children fall asleep. (They should partake of their meal before dilating upon the departure) although they may eat it without having the full intention of doing so: but after the meal it is permitted us to prolong the narration at our pleasure (lit. very much). Maimonides however, permits one (to eat unleavened bread the whole of the night).

XIII. אמר לחם ר׳ אלעזר את ימות חמשית: Rabbi Elazar ben Azariah said to them, "On account of the greatness of my learning, in the sciences, which has worn out my body, I have become like one of seventy years, (but) I have not heard of this idea, that the departure from Egypt should be mentioned in the night, until Ben Zoma came and explained it to us; he has also explained this idea in the Tractate Berachoth. Another explanation: It is said in the text מבן שבעים שנה but not בן שבעים שנה [that is to say, he was not really seventy years of age, but on account of the greatness of (his) learning in the Torah, he quickly became old, while the hair of his head and his beard were black. Our sages, peace be with them, have said, that on a certain occasion they installed R. Elazar ben Azariah in the council of the Sanhedrin who were all old men, while he was young (lit. of black hair), so that he blushed (lit. was ashamed) before them, and prayed to God that his hair might become white like theirs, and it became white: thereupon he was like an old man of seventy years of age when he said, I did not know that the celebration (lit. mention) of the departure from Egypt took place in the night until Ben Zoma explained it, and proved it from the words למעו ימי חייך the words ימי חייך refer to the days, but the addition of the word >= includes also the nights. Our sages have offered a second explanation viz. that the words ימי refer to this world, while the word includes the days of the Messiah, i. e. the memorial of the departure from Egyt shall last for ever, it will not he forgotten in the length of time.

XIV. ברוך המקום בונחרן לפניך: The word מקום refers (lit.

points to) God, since the arithmetic value of the letters of the word מקום is equal to the arithmetic value of (the squares of the letters of) the Tetragrammaton. Thus the value of the letter Yad squared amounts to one hundred, that of Hé squared, and Vav squared and the last Hé squared altogether amounts to one hundred and eighty six, which is equal to the value of the word man. Understand this: God, praise be to him, who gave us the law which makes us perfect, said that the Torah alludes to four sons each having his own peculiar characteristics (lit. the Torah speaks, corresponding with four sons) one is wise, another wicked, another simple and one who does not know how to ask. [fol. 39b] The signification of this is, that the world is not free from both the wise, the condemned (lit. cursed) and from him who holds an intermediate place (i. e. who is neither wise nor wicked); the simple one, is he who possesses no knowledge, but is as ignorant as the hard earth which is neither sown nor mown. Corresponding with them (the four sons) are the four species of plants connected with the Lulab (palm). The citron is compared to a wise man, in whom there is learning combined with good actions i. e. he is perfect in both physical and intellectual virtues (lit. natural and rational virtues). The myrtle is compared to an ignorant person who possesses physical virtues (only), like the myrtle which has a good odour but no taste. The citron has both smell and taste; the palm has a taste but no odour, like the simple one who possesses learning but not good deeds. The willow has neither taste nor perfume like a worthless fellow who has neither physical nor intellectual virtues. It is further compared to him who is incapable of putting a question i. e. a simpleton who is just like an animal.

The statutes are such precepts the reason of which is hidden e. g. the statute concerning the red heifer, and the goat which is sent forth (into the wilderness, as a scapegoat). There are many such (precepts) the reason of which, is not revealed, so that we say, that what is technically termed

a scriptural decree, is in every instance (lit. place) difficult (to explain). What are technically called משפטים comprise all the decisions (or judgments) which are contained in the Torah (viz) laws relating to monetary matters, laws relating to fines and laws relating to bodily punishments. They are all contained in the Torah which is a testimony against Israel, and concerning which (Moses) said "Take this book of the law (and put it by the side of the ark etc.) that it may be there for a witness against thee" (Deut. XXXI. 26). It is further said (in proof of the former statement that the law is to act as a testimony) "the ark of the Testimony" (Exod. XXV. 22; XXVI. 33. 34; XXX. 26; LX. 21 etc.) which contains the Torah; "The tables of the Testimony" (Exod. XXXI. 18; XXXIV. 29) and again "The tabernacle of the Testimony" (Exod. XXXVIII. 21; Numb. I. 50. 53; X. 11); all these are a witness against Israel (i. e.) if ye will hearken it will be well with you, but if you will not hearken, I will make known to you (the punishments).

XV. The wise one asked (lit. said) what are the testimonies and the statutes and the judgements which our God has commanded you: (By using the words our God) he thus identifies himself with (lit. includes himself among) the Israelites, therefore do thou tell him of the laws of the Passover; answer him with all the decisions of the Passover, (tell him) what happened to Israel and of those mighty miracles which took place among them; but an explanation is not necessary except of that which says: ארן מפטררין אחר we must not have any dessert (brought) after (having eaten) the Paschal lamb. The word אפיקימון is composed of two words (viz) מדן and מדן i. e. one should not taste any kind (lit. anything) of fruit or anything else after the unleavened bread. What does the wicked one say "What is this celebration of yours?". Since he excludes himself from Israel and inclines to the freedom (from religious duties) and to incredulity, so do thou accordingly gnash thy teeth at him (lit. make the teeth blunt i. e. through gnashing them), be

angry with him, gnash thy teeth fiercely at him and say unto him, that with reference to the reason for the (presence of the) paschal lamb, God performed all these miracles for me, but if thou hadst been in Egypt and hadst been connected with the disobedience, thou wouldst not have been brought forth from Egypt; and mark, that there were wicked men of the Israelites who were stiffnecked and (consequently) were not brought out from Egypt; (moreover) when they were agitated against Moses and Aaron, God immediately brought a great pestilence upon them during the plague of darkness. Moses besought the mercy of God on their behalf, but He replied "By thy life I will not leave thee a trace of them." There remained of them, but Dathan and Abiram, two exceedingly wicked brothers, who survived until the earth swallowed them and all that belonged to them, in the wilderness. There was not a trace left of them. Concerning them it is said "When the wicked perish, there is shouting for joy" (Prov. XI. 10). The death of these accursed people is a benefit to the world, lest they gratify themselves with their wickedness.

What does the simple one say, who takes an intermediary place among men, who is neither perfect not imperfect? He says what does the ceremony (lit. work, action) of this night mean? Do thou accordingly tell him that the exalted one brought us forth from Egypt with a mighty strength. Reference to the simple son is found in the text:-- "When thy son shall ask thee to-morrow saying, "What is this" (Exod. XIII. 14), in which instance the singular, יבו is significantly used (lit. the word is mentioned). But with reference to the wicked son, the plural, בַּנִים is used at it is said "And it shall come to pass when your children shall say unto you, what mean you by this service?" (Exod. XII. 26). Concerning the one who has not the capacity to ask, i. e. the ignorant one who has absolutely no knowledge, [fol. 40a] do thou begin for him as it is said "And thou shalt tell thy son (on that day saying. Because of what the Lord did for me etc.)" (Exod.

XIII. 8). Do thou ever at first make him acquainted with all the commands (concerning the Passover).

XVI. The expression ברום ההוא is used with the idea of preventing one from thinking that a father must commence to inform his son from the beginning of the month (Nissan). Is he perhaps enjoined (lit. empowered) to do this from the first day of the month, or while it is vet day, or before this day (i. e. before the day commences). The answer is, that the explanation enjoined, is to be given only at the time when both the unleavened bread and the bitter herbs are before thee (lit. bet. thy hands). (Therefore) the text continues on account of this, in which the word הו alludes to the Paschal lamb which God ordered to be slaughtered in Egypt, as it is said ("And the Lord passed over etc.) and he saw the two door-posts" (Exod. XII. 23) which served as two witnesses that Israel went forth from the path of affliction.

Since they (the Egyptians) used to worship the constellations of Taurus and Aries, they consequently would not approve of the sacrifice (of these animals); concerning this (therefore) it is said: "Lo shall we sacrifice the abomination of the Egyptians before their eyes and they will not stone us?" (Exod. VIII. 22). Another explanation is, that the wise one spoken of is compared to Solomon (with regard to wisdom), for it is said, that "Solomon was wiser than all men" (I Kings V. 11).

The explanation of the word אביקיבון as an abbreviation is as follows:—the Alif represents the word מירות nuts, the Pé היוד fruits, the Yad ידין wine, the Qoph קליות (and) meat, and the Nun בידים spikenard; all these and even other kinds of food are forbidden to be tasted, after having eaten the piece of unleavened bread (at the end of the meal) of the size of an olive, with the exception of water, which may be drunk if one is thirsty. The wicked one (according to another explanation) is compared with Esau the wicked; for (lit. as) it

is said, "And Esau I hated" (Malachi I. 3) and it is further written "The pride of thy heart has deceived thee." (Obad. v. 3) which the Targum (of Jonathan) renders (lit. and we translate it) רְשֵׁע לְבֵּהְ אָטְעַרָה the wickedness of thy heart has caused thee to go astray. The expression בעבור זה refers to the Paschal lamb i. e. on account of that which God, blessed be he, commanded me, did I go forth from Egypt. The simple one is compared with Jacob (lit. returns or refers to J.) for it is said, "And Jacob was a simple man, dwelling in tents" (Gen. XXV. 27). All these foregoing explanations are Mi-The following question may be raised:—How canst thou in this commentary of thine (reasonably) instance such men as Jacob, Solomon and Esau (with whom to compare the simple, the wise and the wicked son)? The comparison however is made, only with the idea of telling thee of one whose deed(s) were like Jacob's, of another whose wisdom was like Solomon's and of another whose wickedness was like To a greater or less extent thou canst answer all thy questions in a similar manner to the responses given (lit. written) in Agadic literature. I have not given any explanation to שאיני יורע לשאל because thou knowest that the majority of people know how to ask, of their own accord and by means of their own knowledge; but with regard to the others, examples of each are likely to be found among the Israelites (lit. it is possible that there are such among the Is.) as it is said "Thy temples are like a piece of pomegranate" (Cant. IV. 3) which contains both good and bad things; so are the Israelites (lit. just as there is in the midst of the pomegranate, that which is good for food, and that which is fit to be thrown away, so &c.):

XVII. מהחלה עיעיו וגוי מהחלה בצרימה. The text commences with rebuke (lit. that which is shameful) and concludes with praise.

The first part of the previous passage of the Haggada which says "And Joshua spoke to all the people" &c. (Josh. XXIV. 2) refers to the time when they entered Palestine.

Then Joshua said to them, Behold your ancestors of old (lit. first ancestors) were deniers and used to worship idols, which were of no advantage to them, until the birth of Abraham who when three years of age commenced to ponder in his mind i. e. he reflected upon the nature of the being who moves the celestial spheres, and of him who governs them. And when he was forty years old he recognised their creator. He knew that God existed in the world, and that He rules absolutely, over all existing things. They (the sages) have proved (the above assertion) that Abraham was three years old (when he began to reflect), from the passage עקב אשר שמע אברהם בקולי (because Ab. hearkened unto my voice Gen. XXVI. 5) in which it may be seen that the arithmetic value of the letters of the word שקב is equal to the number of years of Abraham's life less three years. Those who say that Abraham was forty years of age (when he recognised the creator of the world) prove it from the (same) passage עקב אשר וגוי. Our sages of blessed memory have said "Grasp the inner meaning and reject that which is upon the surface" (lit. grasp that which is hidden and cast away that which is found). Thus (lit. because) in the word כקב the last letter of the word נאן ('Ain) is Nun, that of the word קוק (Qoph) is Pé and that of the word 12 (Beth) (in which the Vav has interchanged with the letter Yad, similar to the interchange of the same letters in יקריאי קרואר; ללון פניאל פנואל (ללין ללון is Vav.

[fol. 40b] The text continues "And I led him through all the land of Canaan" (Josh. XXIV. 3) i. e. (when) he (Abraham) entered (lit. encompassed) the land of Canaan, the people then applied themselves to the worship of the supreme God and refrained from the worship of idols in which there was no advantage. It is further said "And Abraham passed through the land (Gen. XII. 6) and it is said "And the Canaanites and Perizites were then dwelling in the land" (Gen. XIII. 7), for the Canaanites wished to restore(?) the worship of idols. The text continuing וֹצְּרְבָּה but Qerē מַצְּרְבָּה points to (the birth of) Isaac; "and I gave to

Isaac, Jacob and Esau." Ishmael and the sons of Qeturah are not mentioned, because they were not the sons of the same mother, while Jacob and Esau were (born) of the same Rebecca was a perfectly righteous woman, upon whom the divine spirit rested (lit. the divine spirit was with her) with reference (especially) to what she said (to her son Jacob) "upon me be thy curse, my son" (Gen. XXVII. 13) which the Targum (Onkelos) renders: צַלָּר אָרָאַמֶּר בָּנְבוּאָא דָלָא ירתון לושרא עלה ברד "It has been told to me through a prophecy that no curses shall come upon thee, my son". She was moreover one of the (following) seven prophetesses Sarah, Rebeccah, Rachel, Miriam, Deborah, Hannah and Huldah. Huldah was thus called because she used to conceal herself in the synagogues and houses of learning, in order to listen to the words of the Torah, until she was perfect and became a prophetess. יאתן לעשו את הר שעיר "And I gave unto Esau Mount Seir (for his possession)." Since the inhabitants were at the height of rebellion, God destined Esau for them as a cause (of the rebellion), for he was related to them through Oholibamah the daughter of 'Anah the daughter of Sib'on (Gen. XXXVI. 2) and was begotten from a father and his son, all of whom were steeped in immorality. 'Anah was one who bred mules, as a consequence of which Esau treated them violently, and killed all those who remained, with the exception of Timna the sister of Lotan (Gen. XXXVI. 22). Another explanation of the same passage: - our sages allege it (as a reason for his inheritance), because Esau turned his weapons away from Jacob when he returned from Laban, as it is said "And he went into a land (away from his brother Jacob" Gen. XXXVI. 6). With reference to the passage "And Jacob and his sons went down to Egypt" (Josh. XXIV. 4), this was a result of the slavery that was forced upon Hagar, although she was a descendant (lit. daughter) of kings, the daughter of Pharaoh. She was called המצרית because Pharaoh presented her to Sarah and said to her when he took her away from Abraham, this is thy reward.

It is written "And Sarai dealt hardly with her" (Gen. XVI. 6). On account of her, the descendants of Sarah were afflicted and were enslaved in Egypt, therefore it is written concerning them, that Jacob and his children went down to Egypt (Josh. XXIV. 4).

XVIII. ברוך שומר הבטחחו—ברכוש גדול Praise be to the keeper of his promise which he made to Abraham our fore-father, when he said that "thy children will be strangers in a land which is not theirs for 400 yrs.", (Gen. XV. 13) for He is acquainted with everything that happens, before it takes place (lit. with whatever happens &c.). It is further said that God calculated the end (of the servitude, when the redemption was to take place).

The covenant made with Abraham is called ברית) on account of (lit. with reference to) the expression used יַרְבַּחֵר אֹחֶם בַּחְיָהַ "And he divided them in the midst" (Gen. XV. 10). The text continues ארבע מאות שנה "And they shall afflict them for 400 years" but we find that they dwelt in Egypt (for a term of) only 210 years represented by (the mnemonic) iii. But the proof of this, that the number decreed for them was 400 years is that the calculation commences from the time of Isaac's birth, as it is said "For thy seed shall be a stranger" &c. i. e. from the time when he (Abraham) will have issue. Now the number of years (lit. days) of Isaac's life was 180, during which time he had not gone (lit. entered) into servitude, and he died at the time when Joseph stood before Pharaoh, as we gather from the verses of the Torah. Now there was a famine which lasted sixteen years (lit. sixteen yrs. of famine), in the tenth year of which they went into servitude; consequently when thou addest 10 (years) to the life of Isaac, it amounts to 190 years, and that which remains of the 400 are 210 years, after having deducted (the) 190 years during which they had not entered into servitude. The mnemonic for this (the time of their servitude) is (represented by) iii. And 30 years added to the 400 years brings us back the time of the covenant between the pieces.

ירור רביעי ישובו המה "And the fourth generation shall return hither" Gen. XV. 16 i. e. they shall dwell in Egypt for three generations [fol. 41 a] and in the fourth generation they will go out from Egypt; these generations are, the generation(s) of Qehath, Amram and Moses while Gershon the son of Moses represents the fourth generation which entered the land of Israel (i. e. Palestine). אוררי כן יצאו ברכוש גדול i.e. they shall go out from Egypt with great property (lit. with abundant cattle).

אנה את הגוי אשר רעבדו וגוי as the nation which they were destined to serve was none other than the Egyptians who enslaved Israel, God informed Abraham, that he would be avenged of them through the ten plagues and other calamities besides; and this is what is indicated in the words דָן אֲנִכִּי by which God hinted to him (Abraham) that all the plagues should be inflicted by means of the staff; for the arithmetic value(s) of the words אומרים are equal.

XIX. במרה במדם או והרא שעמדה ונדי והרא שעמדה ונדי והרא שעמדה (the הבשחה, בּשניג mentioned above) which has been the support of our ancestors &c. It was a decree which was made against us (at the covenant) between the pieces. As to the cause of this, the sages of blessed memory have asked (lit. said) why were the Israelites enslaved in Egypt for a term of 210 years? Because Abraham our ancestor inflicted compulsory service upon scholars (lit. pupils of the sages) i. e. upon Eleazar, which signifies that he was forced into servitude. With reference to this it is said "And he (Abraham) led forth his trained men" (Gen. XIV. 14).

XX. צא ולמר מה בארץ גשן Why does one always (lit. through all generations) recite, (that part of the Haggadah commencing) "Come and learn (what Laban sought to do etc.) how Laban sought to exterminate all?" Because he (Laban) said "These daughters are my daughters and the children my children (. . . . what shall I do to these this day and to their sons which they have given birth to" Gen. XXXI. 43, which is interpreted to mean that Laban

had evil intentions towards Jacob and his family). Further it is said "And the Syrian (Laban) had nearly caused my father to perish" (Deut. VI. 5) for he sought the death of Jacob, but was pardoned. The text continues שלא ירד Jacob did not go down to dwell in Egypt with any other idea, than to be away from the place of the famine which was then (lit. in those days) prevalent.

"שבר נא עבריך וגר" "We pray thee let thy servants dwell in the land of Goshen" (Gen. XLVII. 4) the land which Pharaoh gave as a security to Sarah when he took her away, as it is said "And the woman was taken into Pharaoh's house" (Gen. XII. 15). Another explanation:—שלא ידר להשחקע signifies that he only had the intention of dwelling in Egypt (lit. he tarried for dwelling) for a short space of time.

Our sages of blessed memory have said that the Israelites were enslaved in Egypt for (a period of יוֹדֹי) 210 years (as a mnemonic) with reference to what Jacob said to them יִדְּיִי (Gen. XLII. 2) "Go down thither" i. e. they prove it from the age of Jochabad; since she was born between the walls and was 130 years of age when Amram caused her to give birth (to Moses), and Moses was 80 years old when he spoke to Pharoah, which (together) amount to 210 years.

XXI. [fol. 41 b] במתר מעט בלהצים אחם That (the foregoing) was an agadic explanation of the text ארמי אבר אבר ונוי the aim of which was (to explain) the departure from Egypt. He (the reader) then commences to recite מעם ווי במחר מעם ווי which signifies that when they entered the land of Egypt they were but few, but when they departed, they were many.

They were like the stars of the heaven in point of number and perfection. But since they were a strong body of men drawn from different tribes, there were consequently very many of them who were corrupt (lit. who belonged to corruption). They were compared to the dust of the earth. Concerning this statement our sages have said in praise of Israel that just as plants grow only in earth (i. e. just as earth is indispensable for the growth of plants), so are the

future generations of the world (i. e. the gentile nations) indispensable for Israel('s welfare) as it is written "And nations shall come to thy light (and kings to the brightness of thy rising." Isaiah LX. 3). Another explanation: "They shall be as numerous as the stars." Insomuch as the stars are spread (over the whole heaven), so do the Israelites spread themselves abroad, the prophets (send abroad) sages, and sages their Another explanation: Why are they compared to the stars of the heaven and to the dust of the earth? In order to teach thee (lit. to tell thee) that whenever they perform the will of the Omnipresent they are exalted above, to the canopy of heaven. Thus he (Moses) said "(If thou wilt hearken diligently unto the voice of the Lord thy God etc.) the Lord thy God will set thee high above all the nations of the earth" (Deut. XXVIII. 1). In the same manner the angel of God spoke to Daniel "And they that turn many to righteousness (shall shine) as the stars" (Dan. XII. 3). But whenever they do not perform the will of the Omnipresent they will be used as an object to be trampled upon by all, like the dust which is trodden upon by all. Another explanation: Just as in the case of the stars, (although among themselves) one may be greater than the other (yet) when the sun shines they are (all) outshone by its brilliancy so among men (lit. here), one may have been greater in wisdom than another, but when the great prophets arose the sages then sank into insignificance (lit. were annulled); again just as the earth consumes all species of metal while it remains firm itself, so do the Israelites destroy nations (lit. the nations of the world) while they themselves still exist. Further just as the earth prevails against all those who tread upon it, so do the Israelites prevail (lit. so are they raised) against all those by whom they were enslaved.

XXII. מְצֵּרִיכְרְ נָּיָם i. e. they were known and recognised (lit. became known) through their ways; which translation is borne out (lit. derived) by the following verse:—"(When any man seeth a man's bone) then he shall set up (lit. build) a sign

by it (till the buriers have buried it in the valley of Hamongog)" Ezek. XXXIX. 15 (in which passage the word בייד from the same root [בִּינִין] as מצריכין, is used). Also from the following instance (it may be seen that the word signifies they were marked out, or known):—They placed signs upon the graves with the intent that the priests should be warned through them not to defile themselves with the dead.

Another explanation is (that they were marked out) in order that their doors should not be placed opposite each other, lest one should notice the wife of his neighbour.

מרו וישרצו וגוי i. e. they gave birth to six children at once [on account of the greatness of the miracle which was manifested to the Israelites]. Thou canst either compare them (the Israelites) with the greatest of the reptiles viz the adder which bears six at a time or with the smallest of them viz the scorpion which produces sixty at a time. Saadja of Fayyum said that they used to give birth to twelve at a time and infers it from the verse מרו וישרצו וירבו וגר' in which each word represents two; and on account of the great fruitfulness among them [fol. 42a] it is further said that the land viz the land of Egypt was filled with them; even the whole extent of the land could not contain them. ותרבי וחגדלי וגר (Ezek. XVI. 7) i. e. thou didst multiply with regard to sons, and didst become great in daughters. (The words) וַמְבֹאֵי בַּעֵדי (and thou didst attain to ornament) refer to the spoil of Egypt; עדיים (ornaments) alludes to the spoil of the sea (i. e. the spoil taken when they were at the red sea) when the Egyptians pursued them.

The text continues יַבְּרֵבְּׁבְּׁ (thy breasts were formed) which refers to Moses and Aaron who suckled the infants. יְשֵׁבֶּרְ צָּבֵּרִ "and thine hair was grown" alludes to the termination of the slavery and the dawn of the redemption (lit. the time of the end for redemption).

ואח שלים when thou wast naked *i. e.* devoid of good deeds, מֶּלְרָהְ and bare *i. e.* free from the Torah, which signifies that they were devoid of knowledge and (free from) work.

Another explanation refers to Miriam. They (the Israelites) were redeemed from Egypt only through the merit of their ancestors. The word signifies that they tortured us through the instrument of those (lit. these) governors, the infidels whenever they thought of the Israelites. There were moreover many corrupt men (lit. men belonging to corruption) who were physicians (and) who turned against them and killed their infants so that they should not increase.

ו וכלדום בנו וגר i. e. they will join (lit. be assembled with) the enemy so that the Egyptians will go up (or be driven away) from their land; the expression ישלדים ought to have been used but in order not to forbode the reality of their being driven out of their own land (lit. so that they should not open the mouth of Satan [against them]) the expression וְבֶלהּ וּנִר [and they (the Israelites) will go up out of their land] and not יְבֵלְהוּנְר (and we shall go up) was used.

Notice (lit. know) that these 400 years are divided into three parts of which (1) the time of their sojourning dates from the birth of Isaac until the death of Joseph which is (a period of) 260 years; (2) from the death of Joseph till the birth of Moses our instructor a period of sixty years' servitude, (3) and from the birth of Moses, eighty years of servitude and affliction; a mnemonic for this is the number of years of the life of Miriam, who was thus called on account of the servitude imposed upon them (the Israelites) by the Egyptians.

XXIII. השרכת עלרו ועד this has been agadically explained to mean (lit. it teaches) that they (the Egyptians) took a brick and placed it upon the shoulder of Pharaoh, in order to break the heart(s) of the Israelites; for the seers argued thus (lit. thus said):—Since Pharaoh who owns the kingdom carries brick(s) upon his shoulder how much more so ought the Jews. Another explanation: The expression שרי מסים is employed for taskmasters, because they caused the hearts of the Israelites to melt.

ויבן ערי מסכנות And they built store cities which endangered

(the lives of) their workmen, for sometimes one fell down from the building and died; and sometimes (a part of) the building fell upon him. שרי מסכמיה signifies store cities. i. e. (פר תרוֹם) the mouth of the deep opened and swallowed them. Whatever they built the waves destroyed (lit. took hold of). Whatever work they had done [during the day] was destroyed (lit. melted) [during the night] for the sea had rendered it soft. ויחט עליט עבודה קשה And they imposed a rigorous servitude upon us; this alludes to the work of building which was more difficult than all other It is further said that men enslaved branches of labour. women and women men. בפרך i. e. First they gave them their work and afterwards their wages. ומצק אל הור Then they turned themselves to God and he removed their grief from them. וידדי) בימים וער "And it came to pass after the process of time (lit. after many days) viz 140 years (that the king of Egypt died, Exod. II. 23), that is to say from the time of the death of Joseph the righteous, until Moses stood before Pharaoh; and the Pharaoh here mentioned (in the text) is Joseph, for as soon as Joseph died the children of Israel cried on account of the servitude since they (the Egyptians) imposed upon them the Egyptian bondage. ויאנדע i. e. They sighed on account of the severity of their servitude. אחעל שועחם And their cry went up i. e. God heard their prayer because they were oppressed. באקחם: (And God heard) i. e. their sobbing and remembered the covenant of their forefathers which he made with every one (of them) and had it not been for the merit of our ancestors we should have been (to this day) subjected to an enemy. Thus the Israelites were redeemed only through the merit of their ancestors. So also in the days of the Messiah they will be redeemed only through the merit of their forefathers as it is said "And I will remember the covenant of Jacob, Isaac and Abraham and I will remember the land (Levit. XXVI. 42).

XXIV. וימה מלך מצרים And the king of Egypt died. They

(the Rabbis) say that he was plagued with leprosy. Now he had three counsellors who were prophets viz Job, Jethro and Balaam. On taking counsel with them as to what his remedy should be, Balaam said "Thou canst not obtain any cure until thou slaughter some of the Jews and taking a pool full of their blood bathe thyself therein: then shalt thou be healed. [fol. 42b] At this Jethro fled and was therefore saved (from the wrath of God). Balaam gave evil counsel and was therefore killed. Job was silent and his silence was like the majesty of God.

דר ארץ This signifies the deprivation of the rights of conjugal love. Because Pharaoh and his people rose up and issued this decree that every child that was born should be cast into the river: When Amram and his judicial brethren perceived this they made a decree against themselves with the intent to prevent any increase and consequently divorced their wives. Miriam (on being acquainted with this) immediately said to her father, Pharaoh has made a decree against the males but you have decreed against both males Pharaoh issued decrees the fulfilment of which would be doubtful but you have made decrees the fulfilment of which is certain, (lit. Pharaoh made doubtful decrees but you have made decrees of certainty). Your decrees are more stringent than those of Pharaoh. Moreover I have seen through the medium of the Holy Spirit that the one who is about to be born to thee will be the saviour of Israel; Amram thereupon went forth and brought back his divorced wife Jochebed as it is said "And there went a man of the house of Levi and took to wife a daughter of Levi. And the woman conceived and bare a son" (Exod. II. 1). She was 130 years old when the signs of youth appeared in her. Another explanation: Our sages of blessed memory have said that the children that were born were cast into the sea alive, but the sea cast them into the wilderness, where God prepared for them clean animals which suckled them in the desert. further said that through the greatness of the miracle "He

made him to suck honey out of the rock and oil out of the flinty rock" (Deut. XXXII. 13). Thus they grew up, and it was they who said "This is my God and I will build a habitation for him" (Exod. XV. 2):

XXV. וירא אלחים את בני ישראל וגר Our Rabbis of blessed memory have narrated that Rachel the grand-daughter of Methušelah was treading in the mire with her husband who was ill, when her children fell down into the mire; and having trodden upon them she uttered a loud cry before God and God heard her cry. Then God knew that he had brought an end to the servitude of the Israelites. ואר עמלנו (And he saw) our labour i. e. their travailing in the bearing of children for they used to kill their infants without any compassion; concerning them it is said "a nation of fierce countenance (which shall not regard the person of the old) nor show favour to the young" (Deut. XXVIII. 50). They (the Rabbis) have said that the magicians of Pharaoh caused it to enter into the mind of Pharaoh by means of their witchcraft, that the saviour of Israel would in the future be punished through water; Pharaoh therefore issued a decree that every male child that was born should be cast into the river; but they (the Egyptians) did not know the actions of God, who alters the times, that he (Moses) would be judged at the waters of Meribah.

ספר (And God saw) our oppression i. e. he (Pharaoh) oppressed us through the instrument of those chiefs, the infidels (or deniers), for they reduced us to straits and did not permit us to go out nor to sleep; they moreover imposed a tax upon the Israelites so that they should not go up from the land of Goshen, and in most cases they placed guardians and women over them, one outside and another inside as it is said "And every woman shall ask of her neighbour and of her that sojourneth in her house" (Exod. III. 22). Further God said "Speak now in the ears of the people and let them ask every man of his neighbour and every woman of her neighbour" (Exod. XI. 2).

יראציאנו וור וגר וואציאנו יוד ממצרים — שפטים אני יוד. ויאציאנו יוד ממצרים



"And he brought us out of Egypt not through the instrument of a messenger of God" (i. e. an angel) and further it is said אלאך "and he sent a messenger and he brought us out". We must know (lit. know) that the word מלאך refers to Moses. The difficulty (lit. difficulties) that Moses brought them out of E. and that the plagues were inflicted by him is solved by the fact that, in the words אול הוא only the plague of the smiting of the first-born was meant to be alluded to, [lit. his intention was (directed) to the smiting of the first-born] which was inflicted (lit. done) by another (being): thus it was not through the medium of a messenger although we know that Moses was a messenger. That is one reply.

לא על ידי שרק It was not through the medium of a Seraph i. e. of one belonging to the band of angels, as it is said "And one of the angels flew to me" (Isaiah VI. 6) in which the word שרפים is used. They are called שרפים only in the sense of punishing; as those who punish the evil-doer, so that he informed us that this punishment viz. the smiting of the first-born was inflicted upon them by another being, [fol. 43a] the proof of which (may be seen) from the verse "And I will pass through the land of Egypt this night and I will smite all the first-born in the land of Egypt (Exod. XII. 12). Another explanation: How can we reconcile the statement "(And God brought us out of Egypt) not by means of an angel nor by means of a messenger," with the statement which says וישלח מלאך and he sent an angel, which is a contradiction? [For how can it then be the Divine Providence (who brought us out)]. The answer is that we must know (lit. know. Imper.) that the expression רישלח מלאך is an allusion to Moses through the medium of whom we went out of Egypt. The signification of the above-mentioned (statement) is (lit. with reference to what has been said here, its signification is) that there are no souls which belong to the celestial Sphere itself since all souls belong to the universal soul (further) there was no soul that was perfect until it was troubled about it (viz. perfection) it is then the care (or

trouble) with respect to perfection (that makes it perfect) as it is said "They were naked and bare" i. e. they were lacking (lit. naked as regards) perfection. Another explanation: דיאני—בלאך Every messenger is taken from among men and every one who executes a command is called a messenger. לא על ידי שרק The order of the various intelligences viz the seraphim have no power over the various misfortunes (resulting from bad actions), concerning which our teacher has said that they were not separated from that which is perceived by the senses nor were they intellectually perfect. לא על ידי שליח This alludes to a prophet as it is said "I have sent unto you all my servants the prophets (Jerem. XXXV. 15). Another explanation: לא על ידי שליח וגר "(And the Lord) brought us out of Egypt) not by means of a messenger", for they did not possess the natural means (lit. preparation) nor were the materials prepared for them, (wherewith to perform an action which belonged only to God) but this was known well to God as it is said "And I will pass through the land of Egypt this night" &c. (Exod. XII. 12). This alludes to the plague of the smiting of the first-born which was the most severe of the plagues.

XXVII. : החבר בדר חוקר ובורוע—דבר כבד מאר: This refers to the death of their animals because they (the Egyptians) marked out the Israelites to feed the animals so that this plague descended upon them, to save the Israelites from (the cruelty of) the keepers. They (the Egyptians) further assigned to them the work of planting trees for them (lit. they marked them out to plant buds) but a plague of locusts and the cold seized hold of them so that the Israelites might he spared (lit. liberated from) this (work). There were some Egyptians who while they were worshipping the(ir) animals were smitten with destruction; and it is said that the idols (lit. the objects of worship) of the Egyptians fell down upon their faces during that night.

XXVIII. זו החרב .ובזרוע נטורה—רושלים This was the sword of the angel of death who saw David at Jerusalem at the

time when he numbered the Israelites, so that there died of them 70,000 people. It was he who saw Balaam on the way near Moab when they (the Israelites) were condemned to destruction (lit. were worthy of destr.) on account of the incident of the (golden) calf, and when the five angels of destruction viz. the angels representing Af, Qesef, Hemah, Mašhith, and Haron (were appointed) to destroy them.

This denotes the visible manifestation of the divine presence i. e. it was revealed to the prophets; concerning whom it is said "may the Lord look upon you and judge" (Exod. V. 21) viz. Pharaoh. Further it is said "(God took unto him a nation from the midst of a nation by proofs) by signs and wonders" (Deut. IV. 34), which signifies that Moses performed miracles, signs and demonstrations in the presence of all Israel; hence the expression

אר הנסדה אלודים וגו" A miracle or two was shown (lit. presented itself or fell) to a nation in (the eyes of) the world; miracles followed one after the other for you, in Egypt. i. e. the ten plagues fell upon the Egyptians through which he brought out the Israelites, a nation from the midst of a nation, from Egypt; thus one generation was saved from the midst of another (lit. the safety of one generation from &c.).

. 1

pearl (?)]. It is further said that it was square corresponding with the four letters of the Tetragrammaton so that (lit. that means) the rod which was created at twilight was peculiar, as it is explained in the Midraš.

XXXI. רבמותרים. This denotes the plague of blood as it said "And I will set wonders in the heavens and in the earth (viz.) blood and fire and pillars of smoke (Joel III. 3). און הוום It is said that when Pharaoh exclaimed "Who is the Lord" (Exod. V. 2) that he was punished through the waters of God i. e. he and his host were immersed in the midst of the sea. God said thou worshipest the sea (therefore) I will first punish it (i. e. thy God, lit. I will be paid from it) so that it will become blood. Because they (the Egyptians) did not allow the daughters of Israel to bathe in the sea, it was therefore turned into blood; it is further said that the greatest of the miracles was that concerning blood, for both the Israelites and the Egyptians used to drink out of the same vessel (lit. one vessel) but the water was divided into two halves of which the side towards the Israelite was water while the side towards the Egyptian was blood; further they drank (only) an eighth part of the water (supplied) therefore it is said (or our sages have said) that through the plague of the blood, the Israelites became rich.

XXXII. במרא ברול . דבר אחר ביד ביד ביד ליים ליים This denotes the visible manifestation of the Divine Presence, that is the divine favour and care which acted as a friend to them, as it is said "Hath God assayed to go and take unto him a nation from the midst of a nation (Deut. IV. 34)? במסרת e. by means of miracles. בארורות With signs: This refers to the water which was changed into blood but which was (really) water (to the Israelites).

which signifies that it rained blood heavily. The rod was changed into a תידן i. e. a serpent which carries before it the middle of the sea; it was the same rod which swallowed up the serpents and the rods of the magicians (of Pharaoh). במשמחם i. e. with great proofs which were super-

natural (lit. a breaking away from nature) just as the fire penetrates into the cold. The locusts spread far and wide into the gates and entered into the houses of the Egyptians, and a violent simoom preceded them (lit. and in their van, was a violent simoom). ובמלחמה (Hath God assayed to go and take unto him a nation from the midst of (another) nation &c.) by war (Deut. IV. 34). This alludes to the war upon the sea as it is said "The Lord is a man of war" (Exod. XV. 3). וביד חוקה: refers to the plague of (דֶבֶר) destruction, of which mention has been made. ובזרוע נטויהו: This alludes to the sword which fell upon them (the Egyptians) as it is said "For the Lord fighteth for them against the Egyptians" (Exod. XIV. 25). ובמוראים גדולים: and with great terrors, which we have previously explained to denote the care of God, which acts as a friend to the Israelites. ביד חזקה שחים The expression ביד חוקה denotes two plagues: Every two words signify two plagues which God brought upon the Egyptians, all of which were (meted out) measure for measure.

XXXIII. Rabbi Jehudah came and verified the statement (previously mentioned), saying that those plagues which were inscribed on the rod were הֹצֹלְ עֹוֹשׁ בֹאוֹה, which are manifest (lit. these plagues are manifest) in the Torah. With respect to this they (the sages) have said that there were seven species of frogs, some smaller than others, of which the small ones crawl upon the earth (lit. dust) [fol. 44 a] while the large ones come out from the sea and jumping upon people pierce them with their sting (lit. the large one comes out from the sea, jumps upon people and cuts them with its sting). They have also a tail. The שרוב was composed of four species viz. flies, gnats, hornets, and another species of fly which wounds. Some say (it is divided into the following species) the lion, leopard, bear, wolf and eagle. The locust is divided into seven species some smaller than others, but they are all equally destructive (lit. what the first breaks to pieces the second also breaks to pieces). Every plague lasted seven days and between each plague there was (an interval of) one full month,

so that all happened in one complete year. All the plagues were (meted out) measure for measure. The plague of blood has already been explained. צפרדע: (They were plagued with frogs) because they used to say "bring us unclean things (lit. abominations) and reptiles. כנים: While the Israelites were sweeping the public thoroughfares and streets, their dust was turned into lice. צרוב Since they used to say unto the Israelites "hunt bears, lions and the like for us" (therefore they were plagued with נאלדֶבֶר and with destruction: because they assigned the feeding of their quadrupeds unto the Israelites (lit. inasmuch as they marked out the Israelites to feed &c.) ואלשורן: [inasmuch as they (the Israelites) used to prepare hot and cold water for the Egyptians (to bathe therein) therefore they were plagued with boils so that they could not (bear to) touch their bodies וברד (They were punished) with hail because they (the Israelites) used to plant fruit-trees for them (lit. the buds of fruit-trees). מארבה and with locusts because the Israelites used to sow for them. and with darkness, since there were very sinful men (lit. consummate sinners) among the Israelites who did not wish to go out of Egypt. God said if I openly bring a plague upon them so that they die, the Egyptians will say that he has punished them (lit. he has attacked or overwhelmed them) in the same manner as he has punished us, therefore God brought a plague of darkness upon them so that then the Israelites could bury their dead without being seen by the Egyptians as it is said "And I covered thy nakedness" (Ezek. XVI. 8).

XXXIV. Our Rabbis have said that of the ten plagues which were inflicted upon (lit. which came upon) the Egyptians, those (directly) from heaven were the plagues of hail, darkness and the slaying of the first born, those from the earth were the plagues of blood, frogs, lice and various species of flies: Three of them came from the hand of God himself (without any medium) viz. flies, pestilence and the slaying of the first-born. Through the medium of Moses the plagues of hail, locusts and darkness (were inflicted) and through the

instrumentality of Aaron the plagues of blood, frogs, and vermin. But the one plague (inflicted) through the medium of all of them was that of boils. Just as God punished (lit. was paid by) the Egyptians, in the same manner did he intend in the future to punish the children of Edom with grievous plagues as it is said "He will visit thine iniquity O daughter of Edom" (Lament. IV. 22).

One may ask the question (lit. the questioner has said) whence were the horses (procured) with which Pharach pursued them (the Israelites) for the Egyptians had six hundred chosen chariots (Exod. XIV. 7) since it has previously been said "Behold the hand of the Lord is upon thy cattle which is in the field, upon the horses, upon the asses &c." (Exod. IX. 3).

The answer is that these (horses) belonged to those (of the servants of Pharaoh) who feared the word of God (and caused his cattle to flee into the houses. Exod. IX. 20). They were thus a stumbling-block to the Israelites: on account of which the Rabbis have said "Slay even the righteous one among the heathens and crush the head (lit. the brain) of even the best of serpents.

Because the Israelites were obliged (lit. used to) light their lamps for them (the Egyptians) therefore God brought upon them the plague of darkness; and because the Egyptians cast their (the Israelites') sons into the sea therefore God slew all their first-born sons. Why were the plagues of blood frogs, and vermin (inflicted) through the medium of Aaron? Because God said to Moses, since the waters protected thee when thou wert cast into the sea and the dust protected thee when thou slewest the Egyptian, as it is said "And he smote the Egyptian and hid him in the sand" (Exod. II. 12) it is therefore not right that they should be punished through thy instrumentality, therefore they (the above-mentioned plagues) were consigned to Aaron. Rabbi Levi has furnished us with another mnemonic for the plagues viz.:—בַּבוֹה הֹבָיֹה הֹבָיֹה מֹלִה מֹלִה בּבוֹה מֹלִה מַנְיֹלִה בּבוֹה מִינִי First God drained (lit. shut up) their pools (lit. pool), (p) then he brought swarms (probably, of frogs, flies, and locusts), (r) after which he scattered arrows against them, (r) he (then) sent legions against them: (The r denotes) massacres, (r) naphtha (r) projectiles (r) oppressors (r) prison of darkness and (lastly) (r) (the slaying of the) firstborn. (Continuing the service) they then bring the table forward and say (p. 47) but in some places they insert (lit. add) this part of the Haggadah before

XXXV.—XLI. רבי יוסי חגלילי אומר—ויקר חעם וישחחוו Then one raises the unleavened bread in his hand and says:

XLI. מצח השר לא עשר לחם Afterwards he raises the bitter herbs in his hand and says:

XLII.—XLIV. מרורים אלו שאנחנו—לאבוחרנו At this part of the Haggadah every one should raise the cup of wine in his hand while reciting the following thanksgiving (viz.) (p. 54) לפרכך אנו—נאל ישראל.

XLIV. אנו—חללויח

XLV. [fol. 45a] Whoever does not believe and discourse upon these three things viz. the Paschal lamb, the unleavened bread and the bitter herbs will not have done his duty. There is a reason for each of them. The reason of the Paschal lamb has (already) been explained viz. because the Israelites were saved from the destruction which the plague caused among the Egyptians. The Israelites were safe as it is said "And he rescued our houses" (Exod. XII. 27). This is the public manifestation of the obedience and the belief in the care which God evinces for the cause of the people, as it is said "For the earth is the Lord's" (Ps. XXIV. 1). Just as we have explained the reason of the Paschal lamb to be the public manifestation of obedience (on the part of the people), in like manner we may explain the reason of the unleavened bread, for just as the Paschal lamb was (offered) in haste, in a similar manner was the unleavened bread the result of (their) haste (in departing from Egypt) for it is said that the dough of our ancestors had not sufficient time to leaven (vide Exod. XII. 39) that is to say, when God liberated them on that night (lit. at that hour, moment) he did not furnish them with provisions, to store up during the time that the dough was being leavened; further they had not prepared provisions for themselves for it is said "Neither had they prepared for themselves any victual" (Exod. XII. 39). They (the Rabbis) have recorded (lit. said) that this dough sufficed them for thirty days because they longed for bread on the fifteenth of the second month and departed from Egypt on the fifteenth of Nissan which amounts to thirty (days) as it was explained in the text.

XLVI. (The text continues) ינל שם שמררו רגרי. which signifies that they embittered their lives (lit. their life) by means of the severity of the bondage, with mire and bricks and similar things in connection with the toils of the earth (lit. belonging to the toils &c.). That which was sweet tasted bitter to them, until God had mercy upon them and saved them from punishment; so that these bitter herbs serve as a memorial of these signs.

[fol. 45b] בחמר (They embittered their lives with mortar and bricks). Pharaoh intended that their bodies should be worn out (through the hard work) so that they should not increase in number. Thus we know that the departure from Egypt will ever be present in the mind of every Israelitish person (lit. will be a permanency to every person of the Israelites); on account of which it is the duty of (lit. it is necessary for) every man to consider himself as if he (personally) went forth from Egypt, in order to call to mind the signs and miracles which God wrought for Israel, as it is said "And he brought us out thence" (Deut. VI. 23).

XLVII. This is the conclusion of the Haggadah. It is that which one who possesses a knowledge of the departure from Egypt, reflects upon, and who knows the favour of God towards the Israelites who went forth from slavery to freedom and became masters over themselves. יומשכבור לנאולה i. e. God liberated the Israelites from the servitude in which they were wont to serve them (the Egyptians). This is the redemption.

ימרגון לשמחה (and from sorrow to joy) i. e. they did not hold aloof from their work; this (idea is represented by the word) יגון, but when they abstained from the work of slavery, the sadness of their grief became a joy and a holiday: Further during the time they (the Israelites) were in the hand(s) of the Egyptians they were governed by another religious law, but after they emerged (lit. went out) from their power (lit. their hands) he (God) said "I will take you to me as a people" (Exod. VI. 7) i. e. they will be a peculiar people to him through (their) religious law; on account of this, therefore it is incumbent upon man to remember the days of adversity during the time (lit. days) of prosperity and the time of affliction during the time of joy, and to be thankful to his Creator, to praise him and to honour him on the day of his joy just as he thinks of him (lit remembers him) in the time of his trouble. Our sages of blessed memory have said that it is incumbent upon man to bless (God) for evil as well as for good as it is said "I found trouble and sorrow, then I called upon the name of the Lord" (Ps. CXVI. 3-4). Similarly he (Job) has said "The Lord gave and the Lord hath taken, blessed be the name of the Lord" (Job I. 21).

XLVIII. ובכל דור ודור חדיב אדם וגר׳ (It is throughout all generations incumbent upon man to consider himself as if he personally went out from Egypt) i. e. In all ages it is incumbent upon man to mention at length the departure from Egypt and the incidents connected therewith (lit. and that Notice well (lit. consider carefully) that which occurred). the song of Moses (lit. the song of the sea) which contains thirty lines corresponding with the arrangement of the world, is read before the Šema'. This (arrangement) points to the world of spirits (referring to the angels) [which indicate the world of celestial spheres] of which there are ten orders, mentioned in the "Hilchoth Yesod Hattorah". The first is the (order of) Hayyoth Haggodes and the last is (the order of) Iššim. The world of celestial spheres consists of ten viz. the nine spheres, and 'Araboth which encompasses all (the

others). The world of elements consists of ten, which are fire, air, water, and earth (as fundaments), and from these arise (lit. exist) minerals, plants, dumb and articulate animals, vapour and smoke. These are the vapours which rise from the earth and cause rain to descend (lit. for the descent of rain). In this signification the expressions יהוה אדני אלהים are to be taken, since they contain three yads corresponding with the Tetragrammaton, since God rules over three worlds and rains upon them, similarly the prayer Qedušah contains the word סדוש three times for the same reason. The Targum (Isaiah VI. 3) explains it in the same manner i. e. that each Qoph refers to a unity both in species and divisibility, viz. God who is removed far away from all things (lit. the Qoph is unity and the hundred (b) is unity both in species and divisibility). Further all things are dependant upon (lit. in need of) him but he is not dependant upon them.

XLIX. לברכך אנו לחרבים לחרבים

XLIX.—LII. :הללוית חללו—ב׳ א׳ יור גאל ישראל:.

LII. [fol. 46a] הגלורה השללו עבדר הגד הגדי הגדי ואלו : Why do we say הללורה (and not הללו הדי )? Because we are deficient in the number of God's epithets, and do not know the justice of God except through some of his attributes, therefore we say הללו רוח indicating only one half of the name of God. Another explanation is, because with these two letters (היי) the two worlds were created viz. this world and the future world as

it is said "For with (the letters) in God created (lit. formed) the worlds" (Isaiah XXVI. 4). [fol. 46b] Why do we not say the whole of the "Hallel" on (all) the eight days of Passover but only on the first two days of the Festival and the (whole of the) nine days of Tabernacles? The answer is that with reference to the Passover, if the Paschal lamb is not offered on the day upon which it is due, it may not be brought on any of the remaining days of the festival; whereas on Tabernacles, offerings may be brought during the whole nine days [lit. the answer is that we do not say the whole of it on the remaining-days of Passover because the offerings (of the Passover) are not separated from each other, whereas on the Festival of Tabernacles they may be separated], therefore we read the whole (of the Hallel) during the whole of Tabernacles. We do not read the "Hallel" on Purim because the reading of the Megillah acts as a substitute for the reading of the "Hallel".

עם לועז The Egyptians were called עם לועז because it (their language) was composed of many languages. רדם ראה וינס (The sea beheld and fled) i. e. it beheld the coffin of Joseph and raged. Further our Rabbis have narrated that when God said (to Moses) "stretch forth thy hand upon the sea and divide it" (Exod. XIV. 16), Moses went near the sea and addressed it thus:-God told me that thou shouldst be divided; but it (the sea) replied I will not be divided by thee. Moses then returned to God and said that the sea did not wish to be divided, at which God forthwith came against it (or entered it) in anger; but when it saw the meaning of his anger (lit. his might) it said to the earth:— Entreat God by means of thy supplication to pardon me (lit. bring about through thy entreaty a pardon for me), that I may enter thy crevices (lit. thy holes). When it fled, Moses rejoiced at it and said "What ails thee O sea that thou fleest?" The sea replied, I have not fled from thee but from God. הירדן חסיב לאחורן "The Jordan was driven back". that is to say, when they (the Israelites) went to Jericho, the

Jordan was dried up, for God did not cause them to pass through it (whose breadth was fifty cubits) in small boats (since they walked on dry ground. V. Josh. III, 17). החרים רקדו כאלים When the Torah descended it is said that "The mountains quaked (lit. flowed down) at the presence of God, even you Sinai" (Jud. V. 5) "(The earth trembled) the Heavens also dropped yea the clouds dropped water" (Jud. V. 4). The Targum renders the former quotation "The mountains quaked before the Lord &c. even the smallest of the mountains, this Sinai, was shaken and made to tremble."] גבעות כבני צאן ("The hills skipped like lambs"). This has reference to (the time of) the Messiah, may he speedily be revealed. מלפני ארון חולי ארץ (Tremble O earth before the Lord) just as it is said, "Thou stretchedst forth thy right hand, the earth swallowed them (Exod. XV. 12), for they (the Egyptians) were worthy of a burial because they went up (to Canaan) with Joseph to bury his father (v. Gen. L. 6-7). ההפכר הצור אגם מים "Who turneth the rock into a pool of water." This refers to the occasion when God said to Moses, "Thou shalt strike the צור i. e. the great rock, and water will come forth therefrom" (Exod. XVII. 6). חלמיש: that is the hard rock.

 of all the necessary sacrifices. This will be a manifest worship of God and is the original method of worshipping the exalted God. The will be the four the first Then shall we with a new hymn give thanks unto thee (referring to the time of the Messiah). Then will the state of the Israelites be flourishing (lit. great); in their days there will be joy and gladness. The blessing concludes (p. 54): Blessed art thou O Lord the redeemer of Israel i. e. with reference to the future.

He (the reader) uses the expression (lit. says) "The redeemer of Israel" (p. 54 אל כדיאל) with reference to that which is mentioned at the end of the Šema' concerning the bondage (lit. the very heavy burden) for it (the Šema') describes in the past the departure from Egypt.

LV. He then says the benediction upon one unleavened cake and a half (lit. one loaf and a half) as a symbol of (lit. on account of) the bread of the poor man, for just as a poor man has generally but little for his meal (lit. a broken piece of bread) so here (on the first two evenings of Passover) we pronounce the blessing upon (lit. sanctify) a broken piece of massa. But on the Sabbath and Festivals and even on the seventh day of Passover one says the blessing upon (lit. one cuts, which implies the blessing) two loaves as a symbol of (lit. on account of) the double portion of bread they (the Israelites) used to gather on the evenings of the Sabbaths and Festivals. Our teacher (Maimonides) has said that it is necessary to symbolise the "bread of the poor" only on the first evening.

He then recites the blessing המציא and (immediately afterwards) the blessing אכל אכילח מצה which is merely an expression of belief in the redemption (from Egypt). During the existence of the Temple the (offering of the) Paschal lamb was (considered) the foundation (i. e. the principal part) of the festival (consequently the sacrifice of the Paschal lamb took the first place in the celebration of the Passover). Then follows the (eating of the massa) and bitter herbs upon which he recites the blessing concluding אל מצוח ומרורים ואכלודון Afterwards he save

the blessing של אכרלת מרור, dips them (the herbs) into the mixture and eats them. He then takes the massa and bitter herbs together and eats them without pronouncing a blessing. This, according to Hillel is a memorial of the time of the Temple; that is to say there is no real happiness except in a great assembly of people (lit. in multitudes) and since we cannot offer the Paschal lamb (lit. we do not possess the Paschal lamb) consequently the one who repeats (the idea of the Paschal lamb and the bitter herbs) speaks of them without saying a blessing. Understand this. They (those at table) then eat what food is good for them and drink and set aside (lit. cut) massa as the last portion of their meal. [fol. 47a] Notice (lit. know) that one does not say the blessing בורא פרי הגפן upon the second cup (of wine) because we only say this blessing upon the cup with which we recite the "sanctification" and upon that in connection with the blessing after meals. Further we say the blessing על הגפן וגוי only after the fourth cup (of wine).

LVI. The remainder of the laws concerning the order (of the evening): He (the reader of the Haggada) washes his hands and says the blessing concluding with על נטילת ידים. He then takes up the Massoth in the order in which he placed them viz. the broken one between the two whole ones, raises them and says the blessing כל אכילה מצה after which he breaks off a part of the upper cake and of the broken one, together, and having dipped them in salt eats both together in a leaning posture; each of these pieces must be (at least) equal to the size of an olive; but in the event of his not being able to eat a quantity equal to two olives, together, he may eat them separately (lit. he may eat that first, upon which he pronounces the benediction המרציא and afterwards that upon which he says כל אכילה מצה). After this he takes the same quantity (i. e. the size of an olive) of bitter herbs, and dips it entirely in Haroseth but he may not keep it long in the mixture lest it destroy its bitterness. On account of this it is (thought) necessary to shake off the Haroseth from it, and

then to say the blessing של אכדלה מרור, without leaning. Then taking the third massa he breaks off a portion of it and having enveloped it in bitter herbs and dipped them (together) in Haroseth he recites זכר למקדש כחלל וגוי after which he eats them together whilst leaning. As soon as he has said the blessing של אכילה מצה he may not speak of anything, extraneous to the special occasion of the meal (lit. which does not relate to the occasion (or subject) of the meal) until he has eaten the preparation devised by Hillel (lit. until he has eaten this wrapping) so that the blessing of אכילת מצה and that of אכילה מרור may also apply to this preparation. however one does not possess any parsley (lit. greens) for the first dipping but only bitter herbs, let him then say both the blessing בל אכילת כרור and בורא פרי האדמה. And the second time (lit. the 2<sup>nd</sup> dipping) let him dip them in Harōseth and eat them without saying a blessing. The peculiar characteristic of the specially preserved massa is the care which they (those who make it) bestow upon it (lit. The peculiar characteristic &c. is, that they take care of it) lest some water from the (lit. this) corn fall upon it; for all corn upon which water has fallen is prohibited to be eaten (lit. its eating is prohibited) on Passover because fermentation (lit. some fermentation) arises. With reference to our saying perhaps water may fall upon it from some unobserved place (lit. from a place which we were not aware of) there is nothing (more to be said) on this point. It is however necessary that the corn be ground for the special purpose of unleavened bread. prolong the festive meal, eat and drink what is good for them and set aside (lit. cut) the last part of the meal for the half of the unleavened cake (lit. fine round bread) which is kept (lit. bound) in a cloth, and not for anything else (lit. with any other species) e. g. for all (kinds of) fruit, in accordance with the saying of the sages "We do not allow any dessert (to be served up) after (the eating of) the Paschal lamb." But nowadays since there is no Paschal offering, the eating of unleavened bread serves (lit. is) (as a compensation for)

the commandment. They then bring near the table, wash their hands, and fill their cups with wine; after which he (the reader) recites the grace upon the third cup and says the blessing בורא פרי הגבן. They drink whilst leaning (lit. they lean and drink).

LVII. The following (lit. this) is the explanation of the "grace after meals." He describes the excellences of God over all created things which he has created in the world. He commences (lit. says) "He who maintains (lit. feeds) the whole world with שוב, that is goodness, בדון: i. e. with abundant happiness, בחסר: i. e. with the favour of God the exalted one; ברחמים: This is the mercy of God upon his creatures. This blessing until (the words) לעולם ועד Moses our teacher instituted on the occasion of the descent of the Manna to the Israelites; Ezra peace be with him, afterwards completed the blessing from (the words) ברחמרי until ברחמרי אר הא: The proof for this (viz. the last statement) is that David composed the part commencing כאמור פותה את ידיך, and he lived (lit. he was) after Moses and before Ezra. : he nourishes, rules and strengthens all his creatures with nourishments prepared for them. This is the mercy of God over all his creatures.

How is it since Moses instituted the grace, commencing הקן וגרי, for the Manna, that we do not say this blessing except after eating any of the five kinds of corn?

The answer is, thou knowest that with reference to the Manna "He (God) came and rained down Manna upon them to eat and gave them the corn from the heaven" (Ps. LXXVIII. 24). One case is inferred from the other by the equality of expressions.

LVIII. He (the reader) then recites (the second part of the grace called) ברכח הארץ i. e. the part commencing לך גבר which Joshua the son of Nun instituted when they (the Israelites) entered the land (of Canaan). He gives thanks unto the Exalted One who brought us into the chosen land and kept his righteous promise as it is said "And I said I

will bring you up from the affliction of Egypt" (Exod. III. 17). "Unto the land concerning which I swore unto Abraham. Isaac and Jacob" (Exod. XXXI. 1), so that it is for this, he thanks him (his creator). And He remembers the covenant [fol. 47b] which preceded the Torah viz. the covenant of circumcision (the performance of) which he commanded Abraham our forefather. They (the Israelites) did not bring the Paschal offering until they had circumcised (themselves) in the same manner as the Torah (commands it); concerning this our teacher has said that the Israelites entered into the covenant by means of three things i. e. They could not accept the law but through circumcision, purification and the successful offering of a sacrifice (lit. causing God to be pleased with a sacrifice). The rite of circumcision existed in Egypt as it is said (concerning the Paschal offering) "No uncircumcised man may eat of it" (Exod. XII. 48). Purification by means of bathing (lit. bathing) existed (in Egypt) as is inferred from the expression "And they washed their garments (Exod. XIX. 14). And the offering of sacrifice(s), as it is said "And he (Moses) sent forth the young men of Israel (and they offered burnt offerings &c.)" (Exod. XXIV. 5).

The arithmetic value of the words חורם and חורה are each of them equal (to the 613 precepts) less in the latter case by two, which are (the first and second commandments) אוכר ; and in the former case less by one viz. (the first commandment) אוכר which the Israelites perceived and saw in a vision of prophecy, both they and Moses equally. With respect to the remaining commandments they (the Israelites) said (to Moses) "Do thou speak with us and we will hear" (Exod. XX. 19). (Continuing now with the text of the Grace).

LIX. היים וכזון: (life and sustenance) That which is a (lit. the) nourishment to man acts as a prolongation of his life. (We give thanks unto thee) for the law which thou hast taught us. This was the climax, (i. e. the most precious gift which God gave us). Joshua together with





אוני בלכם (!) ויעל כלם until ייעל כלם. After this blessing of consolation David and Solomon his son, composed (the continuation of) it: David instituted (to be a part of the daily ritual) the portion from משכן כבודך until משכן כבודך for it was he who commenced to expatiate upon (lit. commenced to speak of) Zion, for Joshua did not commence to speak of it, but David.

When Solomon built the Temple he completed (the benediction) from ינגל חביית (in which the Temple is mentioned) because it was he who built it. Then came Ezra and completed the blessing from ימלכות בית דוד until the end. יומלכותך (It is God's kingdom) because God rules over the world and provides (lit. is sollicitous for) every nourishment &c. which is necessary. יומלכות בית דוד i. e. We ask God that it (the kingdom of the house of David) may not have perished for ever. If the eve of Passover coincides with the eve of Sabbath, (the prayer commencing) ובנות is added, that is, we ask God to strengthen us, and to assist us in the performance of his precepts:

It (the word החליצים) is derived from (the root of) חלוצים (equipped for war) i. e. with unsheathed sword contending against battle.

LX. He then recites השוב החשוב השוב . The sages of the Mišna have taught it (this blessing) with reference to the slain of Bethar all of whom numbering myriads the emperor one of the kings of Edom killed after the destruction of the city. But some of the Israelites assembled there and (re)built it, and among them was Ben Koziba the king whom they thought to be the Messiah on account of the greatness of his learning (lit. because he was at the highest point of learning). Rabbi 'Akiba was his armour-bearer, referring to that which our teacher has mentioned at the end of the book of Judges.

The emperor (Hadrian) gathered a large army against them, which was not divided. In this city (of Bethar) there were three walls, one of iron, another of brass, and the third

of stone all of which were swallowed up in the earth (lit. they were obscure in the earth); upon these they (the enemy) approached (lit. entered) and killed them all. All this (happened) while they were elated, (when) they had already made a sanctuary for themselves and brought sacrifices therein, although this was only permitted in Jerusalem, the place which God had chosen. The battle lasted a long time (lit. they sat or remained fighting &c.) and the Israelites came and buried their dead (lit. buried them) but they did not eat any of their (viz. the enemy's) forbidden food (lit. they did not eat any of their flesh belonging to corrupted things) nor had they brought (any food with them). After this (historical event) the sages of the Mišna, peace be with them, instituted this benediction viz. חטוב וחמטיב and joined it to the grace after meals. הטוב: (he who is good) in that they (their dead bodies) did not putrefy. והמטיב: (He who does good) in that they were granted a burial. In this blessing three sovereignties are denoted, (for the expressions used are) מלך חעולם, מלכני, and המלך חטוב. We do not say that these denote the many armies over which he rules, but that he (God) is the king of the three worlds viz. of spirits, of spheres, and of elements.

באדיל בונר בערי בינריל referring to the lasting restoration of (lit. the steadfastness of) the kingdom of the house of David, and to the advent of the Messiah. After this (he continues) "Young lions are in want and are hungry (but those who trust in the Lord will never lack any good)." This is almost the same as cursing the wicked (lit. This is similar to the cursing of the wicked). He who follows in the obedience of God blessed be He, and walks in his paths, will have prepared for him whatever is necessary. [fol. 48a] After this he recites the thanksgiving commencing ביובר (§ LXVII) a thanksgiving unto God the exalted one, whose favour is unlimited.

He then fills the fourth cup and finishes the Hallel upon

it, from the place where he has reached viz. אלני until the end of the Hallel.

LXII. He commences to say שמרך חמחד (p. 64) (and continues with לא לני).

LXIII.—LXVII. (p. 67) לא לנו הבדר וקדם ותמיד ימלוך לעולם ועד (fol. 49a) He then drinks (the cup of wine) in a leaning posture without saying the previous blessing; but after it he says the benediction 'על הגפן וגו'. If however they (the people at table) have drunk (the wine) without leaning, it is proper (lit. necessary) to drink another cup of wine (lit. to drink again) in a leaning position and to say the blessing הגפן (but he may not drink another cup) because it would disturb his mind to drink more. It is not right to taste anything else after it the whole night, with the exception of water, in order to quench one's thirst (lit. on account of thirst).

LXVIII. This is the explanation of the text לא לנו בי לא לנד כד דנד Do we say that this (viz. all the wonders which God performed for us) was due to (lit. on account of, proceeding from) the greatness of our knowledge but was not due to God the exalted one? No, (one cannot think thus, because) it (the verse לא לנו וגו׳) is joined to כי לשמך תן כביד, but for the sake of thy name give (us) honour. Similarly (when Moses was dissuading the people from their own righteousness) it is said "Not for thy righteousness or for the righteousness of thine heart (dost thou go to possess the land)" (Deut. IX. 5). ("When they entered unto the heathen ..... they profaned my holy name ..... but I had pity for my holy name which the house of Israel had profaned among the heathen .... therefore say unto the house of Israel, Thus sayeth the Lord) I do not this for your sakes O house of Israel but for mine holy name's sake" (Ezek. XXXVI. 20-22). He (the Psalmist) then describes (in the Hallel) the idolaters who worshipped idols which cannot see nor hear nor eat nor smell. In the words of David "They have a mouth but cannot speak (lit. do not speak)" Ps. CXV. 5. (The text continues) ישראל בטה ברוד וגר׳ (O Israel trust in the Lord). They trust in God who assists them. It is said לא המחים יהללו יה "the wicked (who are called מחדם) will not praise God" (Ps. CXV. 17) and (in another place) it is said רשבה אני את "Therefore I praised the wicked" (Eccles. IV. 2) (which seems incompatible with the former statement). The answer is that the word מחים in the former statement refers to the wicked who are called מחדם as it is said "I have no pleasure in the death of him that deserves to die" (Ezek. XVIII. 32) while the latter statement refers to the righteous who are called הדים even when they are dead, as it is said ובנידע בן יהוידע בן איש חי (II Sam. XXIII. 20). The Psalm (CXV) continues יואנחנר נברך יה וגר׳ "We shall bless God from now to eternity". But does there exist any one who can bless Him from now to eternity? (The answer is that) it refers to (lit. but these people are) the righteous who sing praises (to God) even when they are dead as it is said "The pious will exult in honour, they will sing in their graves (lit. upon their beds), the high praises of God will be in their mouth (lit. their throat) (Ps. CXLIX. 5). שומר פראים הוף: These are the young ones, for in the sea villages, they called children מַּרָבּא (the simple ones). He (the Psalmist) continues אני אמרחי בחפזי וגי' "I said in my haste all men are liars" (Ps. CXVI. 11). They (the sages) have said that at the time when David ran hastily (lit. skipped) over the mountains and fled from Saul he said "Where now are the words of men who say, the kingdom is David's"; behold me now fleeing across the mountains; "indeed (lit. behold) all men are liars".

LXIX. צרח ורנון אמצא ובשם היף אקרא "I have found trouble and sorrow yet do I call upon the name of the Lord" (Ps. CXVI. 3b—4a). Thus just as we bless God for the good in the goodness of our soul, so should we bless him for evil, as Job said "The Lord gave and the Lord hath taken away blessed be the name of the Lord" (Job I. 21): Another explanation: (i.e. of אקרא) ובשם הוף אקרא). "I lift up the cup of salvation and call upon the name of

the Lord" (Ps. CXVI. 13). They (our sages) have said, that God sits in the garden of Eden with the righteous every day and explains the Torah to them from the Beth of בראשית until לעיני כל ישראל. When he finishes, he gives them a cup (of wine) for the blessing and places it in the centre. Adam commences by saying "Let the priest say the blessing". Aaron then commences and says "Thou shalt not stand in the presence of great men", at which the ancestors (lit. the fathers of antiquity) forthwith reply "We may not say the blessing in the presence of a king." All of them then immediately grant David the king permission to bless. It was on this occasion that he said "I lift up the cup of salvation and call upon the name of the Lord" (Ps. CXVI. 13). He (David) also said "I am thy servant the son of thy handmaiden but did not say "the son of thy servant" because (lit. the answer is that) he was descended from Ruth the Moabitess that is to say, since it is said that "the Ammonite and the Moabite should not come (into the congregation of God for ever)" (Nehem. XIII. 1) [in which the masculine יברנד is used and not יכמונית: similarly מואבי and not מואביה]. It is customary for man to be mentioned first (lit. to precede) and not for woman. With reference to the question why he (David) used the expression אגי עבדך בן אמחד, he is compared to a servant born (in one's own house) who is in the favour (lit. opinion) of his master and who is very much beloved by him, which is not the case with a slave that is bought.

לך אובה זבה חבדה וגדה (Ps. CXVI. 17) "I will offer to thee the sacrifice of thanksgiving". Why is the sacrifice of thanksgiving preferable to all (other) sacrifices? The answer is, because (lit. but) he sacrifices his inclination and confesses to it, for it is said "He who sacrifices a thanksgiving offering honours me" (Ps. L. 23).

LXX. מן המצר קראחד רה ענני במרחב "Out of my distress I called upon the Lord: The Lord answered me (and set me) in a large place" (Ps. CXVIII. 5). They (the sages) have narrated that when David entered the land of the Phillistines,

the brother of Goliath met him and said, Lo this is the king of Israel who killed my brother. He then seized him and sat upon him (lit. placed him under himself) and said I will eat [fol. 49b] and drink and then throw him before the glaring sun (lit. in the eye of the sun) and will kill him with the sword; at which David pronounced the Tetragrammaton, and a miracle was wrought for him in that the ground was extended for him and he fled (lit. flew) as it is said "My steps became large under me" (Ps. XVIII. 37. II Sam. XXII. 37). יכל גוים סבבוני וגוי): "All the nations encompassed me": Ps. CXVIII. 10). Why is the expression סבבוני mentioned three times? Because (lit. but) Gog and Magog were (destined) to come up against Jerusalem three times just as Sannacherib did. ימין הוה עשה חרל: (id.). "The right hand of the Lord has done valiantly": This refers to (the miracles which were wrought in) Egypt, concerning which it is said הַרָּה אַרש מלחמה "The Lord is a man of war" (Exod. XV. 3). ימין הוד רוממה: "The right hand of the Lord was exalted" (Ps. CXVIII. 16). This refers to the time of (lit. days of) Joshua on the occasion when the sun stood still for him and he slew 31 kings of Canaan (Josh. X. 12). ימין הוף עשה חיל: points to the days of the Messiah in the wars against Gog and Magog, for it is said "Then shall the Lord go forth and fight against those nations as when he fought on the day of battle" (Zach. XIV. 3). The right hand of the Lord is mentioned (lit. he instanced the right hand of the Lord) because it is generally more powerful than the left. מחדר לר שערר צרק "Open the gates of righteousness for me" (Ps. CXVIII. 19). This denotes the holy temple, because it was especially devoted to the worship of God (lit. to his worship) in which the ecclesiastical assembly of 71 used to sit viz. in the chamber of the state officials. Concerning this he (David) exclaimed (lit. said). אבא בם "I will enter them, I will give thanks unto God, this is the gate of the Lord into which the righteous will enter" (Ps. CXVIII. 19). He (the righteous man) will be worthy of the garden of Eden (i. e. the life in the future

world), concerning which (viz the future world) our teacher (Maimonides) has said in the last part of Hilchoth Tešubah that it was the "Temple of the Lord, the gate of the Lord".

LXXI. אבן מאסר הבונים וגר׳: "The stone which the builders rejected has become the corner-stone" (id. 22). This denotes Abraham at whom the nations of the world, called בונים (builders) scoffed. היחה לראש פנה: Some say it denotes the Torah which the wicked despised as it is said concerning it "(I will give thee) the tablets of stone .... and the law" (Exod. XXIV. 12) which became a corner-stone i. e. among the righteous. Some say (lit. it is said) that these (righteous people) refer to the Israelites as it is said (speaking of Joseph as representing Israel "The archers have sorely grieved him and shot at him and persecuted him; but his bow abode in strength and the arms of his hands were made strong, by the hands of the mighty one of Jacob), from thence he became the shepherd, the stone of Israel" (Gen. XLIX. 23-24). מאסר הבונים: i. e. the nations of the world despised (lit. rejected) them (the Israelites). היחה לראש פנה : They became the corner-stone for the very reason that they were the despised of men (lit. because they were the contempt of creatures). Some say that it (the stone) refers to Noah, while others explain it to denote (lit. it is said that this denotes) the evil inclination which is called אבן as it is said "And I will remove the heart of stone from your flesh" (Ezek. XXXVI. 26); hence they refer the words מאסר הבונים to the righteous (who combat their evil inclination) and explain the words to mean that they (the righteous) became a corner-stone among the wicked. Another explanation is that the word אבן denotes David and הבונים, Samuel and Jesse with reference to the occasion when he (Samuel) said to Jesse "Are these all thy sons?" (lit. are thy sons complete? I Sam. XVI. 11). Jesse replied "There is yet the youngest remaining" (id.) as it is said ("Jesse begat his firstborn Eliab and Abinadab the second .......) Ozem the sixth and David the seventh" (I Chron. II. 15). But what is the meaning of

the expression טוד שאר הקטן (which was apparently spoken with an air of indifference)? It signifies that he was an object of contempt in the eyes of his father, because when he was (quite) a child he prophecied saying (lit. and said) "I will in the future destroy the camp (lit. place) of the Phillistines and slay Goliath the Phillistine; I will (also) build the temple; on account of this, the members of his house set him to feed the flock (lit. what did the men of his house do? they placed him with the flock to feed them). (Continuing the conversation above) Samuel said, "Send and fetch him" (lit. take him) (I Sam. XVI. 11). He (thereupon) sent (a messenger) and had him brought. Samuel then began to despise him; (but) God said "Rise before him for he is destined to become the corner-stone, I have made him the chief of kings". ברוך חבא בשם הוד: "Blessed be he who cometh in the name of the Lord" (Ps. CXVIII. 26). This refers to the Messiah.

Why do we make a pause in the middle of the expression ברוך הדא כשם הביי? (Because) they (the sages) have said that when a righteous man departs (lit. in freed) from this world the ministering angels exclaim ברוך הבה and the holy spirit replies במוך בשם הביי "Bind the sacrifice with cords even unto the horns of the altar" (Ps. CXVIII. 27) i. e. on account of the great number of (lit. the collection of) the offerings (which were brought) on the festival (of Tabernacles) one was obliged to spread them out (or to hang them up) until he brought them (lit. it) to the Temple.

LXXII. Why does the "Hallel" correspond with the life of Aaron (lit. the years of Aaron)? because he was called אַר מַדְּיִשְׁ דְּיִשְׁ דְּיִשְׁ דִּיִּשְׁ בְּיִּשְׁ דִּיִּשְׁ בְּיִּשְׁ בְּיִשְׁ בְּיִבְּיִּ בְּיִּשְׁ בְּיִּבְּיִי בְּיִבְּיִּ בְּיִּבְּיִ בְּיִּבְּיִּ בְּיִבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִּי בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִּבְייִּ בְּיִּבְיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְיִי בְּיִּבְיִי בְּיִּבְיִי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְיִי בְּיִּבְייִי בְּיִּבְיִי בְּיִּבְייִי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְייִי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְייִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּייִי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְייִי בְּיִבְּייִ בְּיִבְייִי בְּיִּבְייִי בְּיִּבְייִ בְּיִבְּייִ בְּיִּבְייִ בְּיִבְּיי בְּיִבְּייִ בְּיִּבְייִי בְּיִבְייִי בְּיִבְייִי בְּיִּבְייִי בְּיִבְּייִי בְּיִבְייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִייִי בְּייִי בְּיִי בְּיִייִי בְּיִיי בְּיִי בְּייִּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִּבְּייי בְּייִי בְּייִי בְּייִיי בְּייִי בְּייִּייִי בְּייִיי בְּייִי בְּייִּייִי בְּייִי בְּייִּייִי בְּייִיי בְּיִיייִי בְּיִייִי בְּייִי בְּייִייִי בְּייִּייִי בְּייִייִי בְּיִייִי בְּייִיי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּייִּייִי בְּייִּייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּייִייִּייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִּייִי בְּייִּבְייי בְייִייי בְּייִי בְייִיי בְּיִּבְייִי בְּיִייִי בְּייִי בְייִי בְּיִייִי בְייִייִי בְּייִיי בְּייִייי בְּייִייי בְייִּייי בְּייִייי בְּייִיי בְּייִייי בְּייִיי בְּייִּייי בְּייִי בְּיייִי בְּייִיי בְּייִייי בְּייי בְּייִיי בְּיייי בְּייי בְּיייי בְּייי בְּיייי בְּיייי בְּייי בְּיייי בְּייִּייי בְּייִּייי בְּייִּיייי בְּיייי בְּייִּייי בְּייִּבְייי בְּייִּייי בְּייִּבְייי בְּיייִּייי בְּיייִּייי בְּייִּבְייי בְּייִיי בְּייִּבְיייי בְּיייייי בְּייִּיייי בְּייִּבְייי בְּיייבְייי בְּייבְייייבְּיייי בְּיבְי

sheba and was pardoned, therefore he (David) was compared to Aaron (lit. to his years). Why is the "great Hallel" (Ps.CXXXVI) thus named? because it consists of 26 verses (lit. divisions), each verse ending with the words כד לשלם חסרו (lit. the last part of every one being כד לי חי ) corresponding with the Tetragrammaton which is הווה. Another reason why it is called the great Hallel is because the two great kings Sihon and 'Og are mentioned therein.

## CORRIGENDA.

| Page | 2          | line | 14         | <del>לוווייע</del> ֿ   | Page | 48         | line | 5  | לל <i>ו</i>   |
|------|------------|------|------------|------------------------|------|------------|------|----|---------------|
| ,,   | 3          | ,,   | 4          | מֹקרֹא                 | ,,   | 49         | "    | 11 | שבץ           |
| "    | 3          | "    | 9          | אֿור                   | ,,   | <b>50</b>  | ,,   | 4  | וקת           |
| ,,   | 4          | ,,   | 1          | אלאתֿכא                | ,,   | <b>52</b>  | ,,   | 1  | לפיכך         |
| ,,   | 10         | ,,   | 19         | בֿבֿרילו               | ",   | <b>54</b>  | "    | 3  | <b>್</b>      |
| ,,   | 12         | ,,   | <b>2</b> 0 | ಜಗೆಕು                  | ,,   | <b>55</b>  | ,,   | 1  | לראלך         |
| ;,   | 14         | ,,   | 6          | ואלתלמיד               | "    | <b>5</b> 6 | "    | 5  | אלצכר         |
| "    | 14         | ,,   | 12         | בֿרן                   | "    | 57         | "    | 7  | ויבארך        |
| ,,   | 17         | ,,   | 12         | למא למא                | "    | 61         | "    | 11 | באלגרא        |
| "    | 17         | ,,   | 23         | تِنْوِيذُ              | "    | 63         | ,,   | 27 | אַרָגאּ       |
| "    | <b>28</b>  | ,,   | 4          | וחרת                   | "    | <b>64</b>  | ,,   | 17 | הצלקב ,סמלכות |
| "    | 3 <b>3</b> | ,,   | 18         | צייקותם                | ,,   | 65         | "    | 1  | กอ์           |
| "    | <b>36</b>  | "    | 14         | <b>کهٔ</b> کې          | "    | 65         | ,,   | 10 | าก์วั         |
| "    | <b>3</b> 6 | ,,   | 15         | בֿלילח                 | ,,   | 67         | ,,   | 11 | אֿרצֿם        |
| "    | 37         | . 17 | 6          | ראלך                   | "    | 68         | ,,   | 12 | אלא           |
| ,,   | 38         | ,,   | <b>2</b> 0 | הייט <del>ול</del> ר:ה | "    | <b>75</b>  | ,,   | 5  | וכֿצַר(ה)     |
| "    | 40         | ,,   | 1          | הלח                    | ,,   | 78         | ,,   | 13 | המוצרא        |
| ,,   | 47         | ,,   | 11         | <b>š</b> ň             | ,,   | 79         | ,,   | 1  | <u> </u>      |

תם יתם באקי אכלה ויכתם בכזית מצה תם יגסלו אידיהם ויבארך ברכת המזון תם יתם באקי אלהלל תם יבארך 'יהללוך תם ינצרפוא: ומן לם יכון מעה כֹצֹר אלא מרור פֿקֹט 'יגֹסלו 'אידיהם ויאכלו כזית מן אלמרור ויבארך בורא [fol. 94a] פֿרי הֿאֹדמֹה ויאכלו כזית מן אלמרור ויבארץ בורא פרג 'אלאגדה ואכלו אלמצה וועכלו מבה משומרת יאכלו מן אלמרור בלא ברכה: ומן לם יכון מעה מצה משומרת אלא כזית 'יבארך וֹקֹת אלאכל עלי אלמצה אלתי ליסת משומרת המוציא לחם ויאכלו אלי אן יתם אלאכל יבארך עלי דלך אלכזית אלמשומר אשר קדשנו על אכילת מצה 'ויאכלו תלך אלמצה אלמשומרת לחתי יקטע וֹלִימתה באכל אלמצה אלחקיקיה: 'וקד שלמצה אלולולה אלאול 'כדאך יקדשו לילה תאני ומסתוגבין באכל אלמצה ואלמרור ושרב ארבעה כוסות ובסאור מא עמל פי אללילה אלאול וליס בינהם פרק בל אן אללילה אלאול מן התורה ואללילה אלאול וליס בינהם פרק בל אן אללילה אלאול מן התורה ואללילה אלאול וליס בינהם פרק בל אן אללילה וארור ואללילה:

1 F. omits יבארי יחללי. 2 B. adds יחלא אן יחם פליקדש אלא אן יחם מליקדש וייברך שחחינו וייתכון וישרבון 3 B. adds. בלא ברכה 3 B. adds. אלחנרה 4 בארך—יויאכלו B. יבארך—יויאכלו האלחנרה 6 Instead of הייקלו האלחנרה בכזיח מצה משומרת פולי מדי מצה משומרת פולי אלהילה אלאול היוי 9 F. om. this sentence. 9 F. om. this sentence.

לכל ואחד ויגמסוה באלדוכה ויאכלוה בלא ברכה זכר למקדש:
הם ימתדוא באלאכל יאכלו מא "שאו וישרבו מא שאו וענד
פראגהם מן אלאכל ואלשראב עלי אלאכל יאכלו כזית מצה ויקטעו
בהא אלאכל ולא צלח אן ידוק בעדהא מאכול טול אלליל לחתי
יכון קטע וֹלִימׁתה וטעם אלמצה בפֿאה לאן אכלהא הו אלמצוה
ואלבאקי טפילה: הם יגֹסלו אידיהם ויבארכו ברכת המזון עלי
אלקדת (אלתלאה) ויבארך בורא פרי הגפן ויתכו וישרבו: ואעלם
אן לא בוד מן גֹסל אלאקדאת עלי כל דפֿעה: הם לימלי אלקדה
אלראבע ויתם עליה אלהלל:

## APPENDIX C.

ואעלם אן מן לם "יכון מעה גפן לילה אלפסח פליקדש 'אלכבז 'כמא יעמל בלילה אלסבת יגסלו אידיהם "ויקדמו אלמאידה מעבאה כמא וצפנא "פוק הם יתנאול קרץ ונצף ויבארך אלמאידה מעבאה כמא וצפנא "פוק הם יתנאול קרץ ונצף ויבארך המוציא ואשר קדשנו ושהחלנו ויעטי כל ואחד כזית הם ירגע ויבארך אשר קדשנו במצותיו וצונו על אכילת מצח "ויגמסו פי אלדוכה ויתכו ויאכלו: הם יבארך עלי אלירק בורא פרי האדמה וינמסו אלכצר פי אלדוכה ויאכלו הם יגטו אלמאידה וינקלוהא מן ענד קארי אלהגדה הם יקרו אלהגדה אלי אלהרא הם יגסלו אידיהם האניה ויאכלו מן אלמצה בלא ברכה "הם יבארך עלי אלמרור ויאכלו הם יכלטו מצה ומרור מעא ויאכלו בלא ברכה אלמרור ויאכלו הם יכלטו מצה ומרור מעא ויאכלו בלא ברכה אלמרור ויאכלו הם יכלטו מצה ומרור מעא ויאכלו בלא ברכה

ירקרמי - F. 2 F. omits ממא - אלסבת 3 F. omits מיקרמי - 1 הפת 5 F. omits מרכים - אלחג׳ 4 F. omits הם - בלא ברכה

عبا : m. l. المَعُبُوَّة في m. l. المَعُبُوَّة في m. l. المَعُبُوّة وي المَعْبُوّة وي المَعْبُوّة وي المُعارف

יקסם ללצגאר קלאיא וגוז ויכטפון אלמצה מן יד בעצה(ם) בעק ויזילו אלמאידה קבל אן יאכלו ומא ישבה דלך לחתי יס(תנכ)רו אלצגאר ייקולו מא סבב דלך ואעלם (אן קרא≥ה אלאגדה) הי פריצה ואגב לילה אלפסח לק' תע'זכור את יום הזה אשר יצאתם ממצ'וקו'והגדת לבנך ביום ההוא לאמ' והדה הי אלאגדה אלדי \*אסתקנו בהא ישראל פי זמאן ⁴אלגלות:

## APPENDIX B.

לפלח (fol. 91a) הם יבארך בורא פרי הגפן "ויתכו וישרבו אלקדה אלהאני הם יגסלו אידיהם מהה האניה לאן קד "אשגלו כואטרהם פי (?) "קראה אלהגדה פלא בד מן אלגסל מהה האניה לאכל: מי יתנאול קרצין מן אלמצה ויכסר ואחד נצפין ויתנאול ואחד נצף ויבתדי יבארך ב'א יד א'מ'ה המוציא לחם מן הארץ: ואנמא יעמל ואחד (ו)נצף ליכון שביה טעאם אלצעין אלדי עאדתה אמכסור אכחר מן אלס(לימין): אמא בבאקי אלאעיאד פלא יבארך עלי [fol. 91b] קרצין סלימין מהל אלסבת כמא קד ביינא: יבארך עלי (לואחד מן אלחאצרין כזית הם יעוד יבארך ב'א' הד ה'מ'ה אשר קדשור מן הלמצה ויצמו אלמצה וימסו אלמצה באלדוכה ויאכלו: הם יתנאול אלמרור וילמי כל ואחד כזית מרור: וינמסונה באלדוכה ויאכלוה ולא ילבהה פי אלדוכה ללא מרור: וינמסונה באלדוכה ויאכלוה ולא ילבהה פי אלדוכה ללא ויגמו מתא ויעמי מדור מתא ויעמי מדור מתא ויעמי מדור מתא ויעמי אלמרור: וינמסונה באלדוכה ויאכלוה ולא ילבהה פי אלדוכה ללא ילבטל יטעמייה אלמרור: הם ירגע ויאכד מצח ומרור מעא ויעטי

a שחקרש. b Dr. Hirschfeld has edited part of the Yemen Prayer bk. which is similar but not identical with Appendix A. v. his Chrestomathy l. c., p. 6., l. 19—p. 8., l. 22. ويتّكتُوا والله والله الله والله الله والله والله

אלעננה ותשתגל בנירהא ותחתאג אנא "ייז ללמאם ואחד תעגז פיה וואחד תכבז פיה ולא צלח או תעמל עגנה כבירה אלא מקראר מא יכֹרג מנה חלה כמא ביינא שיעור חלה ואָל תעדה ועמלת שים מן הדה אלוגוה אלכבז חליל: ולא צלח אן יעגן אלמצה אלתי תווכל באליום אלאול מז אלפסח לא בחליב ולא בעסל ולא בכמר ולא בדהן ואַן עגן ואכל לם יכרג ען ואגב אכל אלמצה: ואמא צפה אלחרוסת והי אלדוכה או יונד תיז או זביב או חמר ' וימרס בֹכֹל וירמי פיה אתאביל וקד ירמו פיה גלגל מטחון וואגב אז ירמא פיה לילה אלפסח אתאביל גיר מטחונה עדקין או תלחה סֹבֹבֹל(ה) או צע(אתר) או האשא ומא ישבהה חתי יבאן פיח שבה אלתבֿן פי <sup>6</sup> אלטון דכר למא אסתעבדו בח אבאינא במצר אד הו באללבז ואלתבז: ואסם אלמרור יסע עלי אלכס ואלמראר °ואלהנדבא יאלחרתבונה יקאל אנה אלחנרקום 'ואלקרצעונה כל b יאלחמכה 'ואלחרתבונה יקאל אנה אלחנרקום וגני: מן האולי אַלכמסה יסמא מרור: וכזית מן ואחד מנהם "וגני: ראלכס אב(ד)א מן אלגמיע: ויחתאגאן יעמל (נ)כרה לילה אלפסח לחתי ונצרו אלצגאר ויסאלוא מה נשתנה הלילה הזה: <sup>2</sup>וצפה דלך אן

יאמא—ואלחבן ואמא corresponds with A, p. 4 יצמל ממל הפלד ממל הפלד יעמל ממל ממל זיירים וינתחאג—האלך זיירים אוויתחאג—האלך זיירים אוויתחאג—האלך זיירים אווירים אווירים וויירים וויירים אווירים וויירים וויירים אווירים וויירים ו

והזמנים ובעד דלך יבארך שהחינו: וֹאִיצֹא קד ביינא צפה אלקדוש אדא אתפק אלעיד לילה אלאחד ואן אלסימן יקנהו יין קדוש נר הבדלה זמן ... מן מוצעה: פארא פרגר מן שרב קרח אלקדוש "גאבו אלמא - וגסלו אידיהם הם יכדמוא מאידה ועליהא מצה משומרת וכצר(ה) מן אלבקול ונתוחא ומרור ודוכה ולונין לחם ואחד משור וואחד מטבוד: תם יתנאולוא מז אלכצר לא אקל מן כזית לכל ואחד ויבארך ב'א' לי א'מ'ה בורא פרי הארמה: b יגטון ויגמסן אלכֹצֹר באלדוכה ויאכלון: תם יגטון אלמאידה ויזילוהא קליל מן קבאלה אלדי יקרא אלאגדה °וימלו אלקדח אלתאני ויקרוא עליה מא נשתנה ובאקי אלאגדה: ואמא בפה אלמצה אלמשומרת און <sup>b</sup>תחפק פיהא אן לא יסע עלי אלבר <sup>t</sup> מן דו חצד מאם לאן כל בר וקע עליה מאם חראם אכלה באלפסח לאון קד חצל פיה בעל תכמיר ולא יחרם אלבר אלא אן עלם אן קד וקע עליה מאם או אן באן פיה אמא אן נקול אַיאר וקע עליה מאף פלא עלינא שרים מן דֹלך לאן אלאצל ענדנא אחזוקי (אי)סורא לא מחזקינו וואגב אן יטחן אלבר פי אלפסח לשם מצה וכדלך יעגן ויכבז לשם מצה אלגרק אן יקצד פיה אכלה מצה ואנה לא משומרת ולא מבה אלמצוה פקם פהדא הו אלדי יסמא מבה משומרת ולא ° [fol. 87 a] יעגן באלפסח באלמא - אלחאר ולו באלנזיע ביומה אלא במאם באלית ואַן 'תעדא ועגן חרם אכלל אלכבז: ולא צלח אן תגלם אלאמראה תחת אלגים ותעגן או פי אלשמס ולא תתרך

<sup>1</sup> ממא בשומרת corresponds with A, p. 59, l. 11—l. 15.

## APPENDIX A.

(FROM MS. E)

לאן ואגב אן יחכי לילה אלפסח צפה אלחר יהקי וקת מא ישרב לאן ואגב אן יחכי לילה אלפסח צפה אלחר (ייה) הו וקת שרב אלארבעה כוסות ופי וקת אכל אלמצה 'אמא באקי אכלה ושרבה אן אהכא פהו ממדוח ואלא פלא גנאח: ולא יכון אלאהכא אלא אן אהכא פהו ממדוח ואלא פלא גנאח: ולא יכון אלאהכא אלא עלא אליסאר: ואלאמראה ליסת תחתאג אהכא אלא אן כאנה חשובה (?) "ומתחרגה באלמצוות פהי תחתאג אהכא: ולא עדר לאחד להו אן ישרב לילה אלפסח ארבעה כוסות גפן "ולו אלא אלנסא אלאוול לידי עליה אלקידוש אלתאני יקרא עליה אלהגדה אלתאלה יבארך עליה ברכת המזון ואלראבע יחם עליה אלהלל פרי הגפן: ובעד דלך ישרבה: אמא על הגפן ועל פרי הגפן פלא פרי הגפן: ובעד דלך ישרבה: אמא על הגפן ועל פרי הגפן פלא אלא אהפן אלעיד אלסבת אול מא יקרא פצל ויכלו ובעד דלך אשר קדשנו מכל עם וידכל דכר יבארך בורא פרי הגפן ובעד דלך אשר קדשנו מכל עם וידכל דכר אלסבת מע אלעיד כמא ביינא ויכתם מקדש השבת וישראל

במאת almost identical with A, p. 4, lines 2-3.

ברישא בתיה ואוכל כל מה דצריך ומברך ברכת המזון והדר ברישא בבתיה ואוכל כל מה דצריך ומברך ברכת המזון והדר מבריך לכל חד וחד בביתיה ושתי אינהו כסא דקידושא ודאגדתא ואכלי ירקא ומצה ואיהו לא אכיל ושתי בהדיהו ושביק להו למגמר סעודתיהו ומברכי אינהו ברכת המזון ואי לא ידעי מקרא מלה במלה והדר אזיל לביתא אחרינא ועביד חכי והדר אזיל לביתיה וגומר הלילא ושתי כסא דהלילא ואי בעי לאקדומי להנך בתי בריך להו ולא אכיל ולא מעים והדר אזיל לביתיה ומקדש ואם ירצה יגמור הכל בביתו ואח'כ' ילך לקדש בבתים האחרים ולא יאכל ולא ישתה עמהם:

ואעלם אן מחל מא יקדש אללילה אלאולא כדאך LXXVI. יקדש לילה תאני וליס בינחמא פרק אלא און אללילה אלאוולח מדרה ואלהאנייה מדברי סופרים:

1 B. C. omit § LXXV until end.

קדוש ילי שנ' לאהרן קדוש ילי והיה ההלל שהוא שבח לילי כנגד שנותיו שלאהרן שהוא קדוש ילי: ד'א אמר דוד אהרן חטא במעשה העגל ונתכפר לו ואני חטאתי בבת שבע יתכפר לי לכך חיה כנגד שנותיו: לם סמי הלל הגדול לאנה סתה "ועשרין פֿצֿל אֹכֹר כל פצל כי לעולם חסדו כנגד שם המפורש שהוא יהוֹה: ד'א מפני מה נקרא הלל הגדול מפני שנזכרו בו שני מלכים גדולים והם סיחוז ועוג:

[fol. 50a] חייב אדם <sup>6</sup> לשהות ולעסוק בחלכות LXXIII. פסח וביציאת מצ' ולספר בנסים ובנפלאות שעשה הק'ב'ה לאבותינו עד שתחטפנו שינה:

מי שאין לו <sup>2</sup>מצה משומרת אלא כזית מברך על אכילת מרור ואוכל וכשגומר סעודתו ממצה שאינה משומרת מכילת מרור ואוכל וכשגומר סעודתו ממצה שאינה משומרת מברך על אכילת מצה ואוכל אותו כזית ואינו טועם אחריה "כלום: מי שאין <sup>1</sup>לו יין בלילי פסח מקדש על הפת מברך המוציא ובוצע ומניח ידיו עליו עד שגומר הקדוש ומברך על אכילת מצה ואוכל ואחר כך אוכל שאר ירקות ומסלק השלחן ואומר מה נשתנה הלילה וכל ההגדה עד גאל ישראל ומברך על המרור ואוכל ואח'כ' כורד מצה ומרור ואוכל:

1 B. omits LXXIII. 2 מידי שארן לו מצח until the end. v. Appendix C (C. E.). 3 LXXIV until כלום B. is almost identical with E. v. Appendix C, p. 79, l. 6. 4 LXXV מיד שארן לו ריך B. is almost identical with E. v. Appendix C, p. 78. — ראבלם and adds what is almost identical with E. Appen. C, p. 79, l. 3. רבלא ברכח בלא ברכח.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Vulgar for وَعُشُرُونَ. <sup>b</sup> § LXXIII—LXXV v. Oraķ Hayyim eps. 481—484.

ישראל: מאסו הבונים מאסו אותם אומות "העולם: היו לראש פנה לאנהם זברה לאלוגור: וסיל זה נת: וסיל זה יצר רע שנקרא אבן שנ' והסירתי את לב האבן מבשרכם מאסו הבונים מאסו אותו הצדיקים: היה לראש פנה עם ° הרשעים: ד'א מאסו הבנים זה דוד מה הוא הבונים זה שמואל וישי בשעה שאמר לישי התפו הנערים אמר לו ישי עוד שאר הקטו שנ' אצם הששי דוד השביעי: ומה הוא עוד שאר הקטן שהיה מאוס בעיני אביו מפני שכשהיה קטן היה מתנכא ואומר עתיד אני להחריב מקום פלשתים והורג גלית הפלשתי עתיד אני לבנות בית המקדש מה עשו בו אנשי ביתו הניחו אותו עם הצאז לרעות אותז: אמר שמואל שלחה וסחנו וישלח ויביאהן התחיל שמואל מזלזל בו: אמר לו 'הק'ב'ה' סום מפנין ה'ה'ד' היתה לראש פנה: עשיתיו ראש למלכים: ברוך הבא בשם יוד זה המלך המשיח: למה חולקין ברוד <sup>d</sup> הבא בשם יוד: סאלו בשעה שהצדים נפטר מז העו' מלאכי השרת אומרין ברוך הבא ורוח הקדש אומרת בשם ילי: אסרו חג בעבותים יעני מז <sup>2</sup>תחייר סרבז מסרבנות בחג חייב <sup>3</sup>ליטפל בו עד שיביאנו לבית ° המסדש:

לַם כאן אלחלל כנגד שנותיו 'שלאחרן לפי שנקרא LXXII.

אמר לו קום מפני משיחי הה' ד' אבן C reads אמר לו—למלכים: מאסו הבינים היתה לראש פנה נדשה ראש למלכים: 2 B. adds מנדח להישפל 3.

<sup>\*</sup> v. Raši on Ps. 118. 22. b v. Ibn Ezra on Ps. 118. 22. v. Tr. Succah 52a. d A slight pause is made after the word on account of the disjunctive accent under that word. The text however explains it from an aggadic point of view the origin of which I have not been able to discover. • v. Maimonides Ma'ase Haqorbānōth cp. XVIII.

יתיה ברחבא וקרא דוד שם המפורש 'ואתעביד ליה נסא ואתרוחא ליה ארעא ועף כדכתיב תרחיב צעדי תחתני: ולמה כל גוים סבבוני שלשה לפעמים סבוני כדבורים אלא שעתיד גוג ומגוג לעלות על ירושלם שלשה פעמים כשם שעלה סנחריב: ימין יודי לשה חיל זה במצרים קאל פיה יודי איש מלחמה: ימין יודי רוממה בימי יהושע כשעמדה לו חמה והרג שלשים ואחד מלך ממלכי כנען: ימין יודי עשה חיל לימות המשיח במלחמות גוג ומגוג קאל ויצא יודי ונלחם בגוים ההם כיום הלחמו ביום קרב: ומחל בלימין לאנהא אקוא מן אלשמאל: פתחו לי שערי צדק זה בית "המקדש לאנה לשכת "פלחדרין: קאל פי דאלך אבא בם אודה יה זה חשער ליודי צדקים יבאו בו: יזכה לגן עדן והו חיי העולם הבא: עלא מא קאל ר' ז'ל פי אכר הלכות 'תשובה עלא העולם הבא היכל יהוה ושער יוד:

אבן מאסו הכנים היתה לראש פנה קאלו זה "אברהם LXXI. אבינו שהיו מלעיגין עליו אומות העו' שנקראו <sup>5</sup>בונים: היתה לראש \* פנה עם הצדיקים: וקיל אלו ישראל קאל משם רעה אבן

 $^{1}$  ואתרחיש B.  $^{2}$  B. omits מעאד המין רגוי  $^{3}$  B. מעאד B. את המגדל C. B. adds את המגדל.

יקיל זו התורח מאסו אותח הרשעים שני בה Marginal note of MS. לחות האבן היתה לראש פנה.

צרה ויגון אמצא ובשם יוי אקרא כשם שמברכין על LXIX. המובה בטובת <sup>1</sup>נפש כד מברכיז על "הרעה וסאל איוב יוי נתז וילי לסח יהי שם ילי מבורד: ד'א כוס ישועות אשא סאלו בכל יום ויום הכ'ב'ה יושב עם הצדיסים בגו עדו ודורש להם התורה מבי בראשית עד לעיני כל <sup>6</sup> ישראל: וכיון שמשלים נותן להם כוס שלברכה ומניחו באמצע פותח אדם הראשון ואומר הכהז יברד פתח אהרז ואמר במסום גדולים אל תעמד: ומיד עונין אבות העולם ואומרים אין אנו מברכין במקום מלך ומיד נותנין הכל רשות לדוד המלך שיברד וכז הוא אומר כוס ישועות אשא ובשם יוד אקרא: קאל אני עבדד בו אמתיד כאו <sup>02</sup>יקול בו עבדד אלגו' כמא אנה מזרע רות המואביה יעני כמא סאל לא יבא עמוני ³ומואבי דרד האיש לסדם ואיז דרד האשה לסדם ואמא d לם כאל אני עבדד בו אמתיד מתל אלעבד אלמולוד אלדי הו עלא ראי סידה ומחבוב ענדה גדא מא ליס כדא אלעבד אלמשתרא: לד אזבח זבח תורה ולמה נבחר זבח תורה מכל הזבחים אלא זה הזובה יצרן ומתודה עליו שנ' זובה תודה יכבדנני:

מן המצר קראתי יח ענני במרחב יח קאלו בשעה LXX. שנכנס דוד לארץ "פלשתים מצאו אחי גלית ואמר הדין הוא מלכא דישראל דקטל ית אחי וקם וקמטיה ואותביה תוֹחֵיה ואמר איכול (fol. 49b) ואשתי וארמי יתיה לעין שמשא ואקטול

אלו עמוני ולא B. מולם 3 B. adds ולם 2 אלו פאלו עמוני ולא B.  $^3$  B. אלממלוך B.

a v. Tr. Berachoth 33b. b v. Tr. Pesahim 119b and Yalkut Šim'oni § 874. c I adopt the reading of B. (בَقُلُ ) since מָבּל יקול does not give a clear sense. d v. Tr. Yebamoth 77a. e v. Šocher Tōb l. c. p. 42c, Ps. 118.

בתר מד מדת לא לנו קף חל 'נסול הדא מד כתר LXVIII. עלמנא אלא "ליס מן אללח ב'ה' תע' מצאת אלא כי לשמך תו כבוד מהל קו' לא בצדקתד ובישר לבבד: וקאל לא למענכם אני עשרג בית ישראל כי לשם קדשי: ווצה ע'ע'ז' אלדי יעבדו אלאצנאם אשר לא יראון ולא ישמעון ולא יאכלון ולא יריחון: וקאל דוד פה להם ולא ידברו: ישראל <sup>2</sup>בטת בילי: <sup>6</sup>תווכלוז עלא אללח ב'ח' אלמער לחם: כאל לא ° המחים יהללו יח והו יכול ושבח אני את חמתים אלגו' לא המתים יהללו יה אלו הרשעים שהם נכראים מתים שנ' כי לא אחפוק במות had ממת: ושבח את המתים אלד הצדיקים שנקראו במיתתן חיים שנ'ובניהו בן יהוידע בן איש חי: וסאל ואנחנו נברד יה מעתה ועד עולם: וכי 3יש לד אדם שמשבח לו מעתה ועד עולם אלא אלו הצדיקים שהו מזמריו במיתחו שנ' יעלזו חסידים בכבוד ירננו על משכבותם רוממות אל בגרונם: שומר פתאים יו אלו הקטנים שכן קורין בכרכי הים לינוקא פתיא: קאל אני אמרתי בחפזי כל האדם כוזב: קאלו °בשעה שהיה דוד מקפק על ההרים ובורה מפני שאול היה אומר איה דברי בני אדם שחם אומרים המלוכה לדוד הרי אני מספק על ההרים הרי כל אדם כוזב:

1 מן נקול אן הלא ליס הוא מן עלמנא אלא B. reads הל נקול או הלא ליס הוא מן עלמנא אלא פול פול מים. מן אלאאה חעי "B. omits מים ביה ביה בים ועד עולם. "B. omits וכי יש ועד עולם.

a אַ instead of בּכוֹל instead of יביל instead of יביל instead of יביל יביל instead of יביל יביל יביל יביל instead of יביל יביל instead of יביל יביל instead of יביל יביל instead of יביל יביל יביל instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 30a. 

c instead of or v. Tr. Berachoth 18a; Tr. Sabbath 1

בר לעלפם חמריו הידיר למלים המדיר: הידיר לאלהי LXVII. האלהים כ'ל'ח': הודו לאדני האדונים כ'ל'ח': לעושה נפלאות גֹּלוֹלות ֹלבُדוֹ : כ'ל'ח' לעשׁה השׁמוֹם בתבונה כ'ל'ח' לֹרוֹסׁע הֹאֹדֹץ עُל המים: ר'ל'ח' לעושה אורים דרונים כ'ל'ח' את השתש למחשלה בֿרום: כ'ל'ח' את הֿרֹרה וֹכוֹכבים לממשלות בֿלילה: כ'ל'ח' למבה מֹצרֹים בֹבכֹורִיתُם: כ'ל'ת' וֹיוֹצֹא יֹשׁרֹאֵל מֹתוֹכֹם: כ'ל'ת' בֹּיֹד חֹזֹפֹת לבזרוע נטורת: כ'לח' לגוזר ים סרם לגזרים: כ'לח' התעביר ישראל בֹתוֹכֹו: כ'ל'ח' וֹנִיער פֿרעה וֹחִילו בֹים סות: כ'ל'ח' למוֹליד עֿמׁר במדבר: כ'לח' למכה מולכים גדולים: כ'לח' וודרי מולכים אדירים: כ'ל'ח' לֹסִיחׁנוּ מُלֹד הֹאֹמִיר: כ'ל'ח' וֹלֹענּנ מُלֹד הֹבַשׁׁוּ: כ'ל'ח' וֹנֹתֹּנ אַרצֿם לנֹחֹלָה: כ'ל'ח' נֿהֹלָה לֹישׁרָאֵל עַברו: כ'ל'ח' שׁבשׁהּכּינוֹנוּ זֹכֹר לֹנֹר: כ'ל'ת' ויפּרַכּינוּ מֹצַרִינוּ: כ'ל'ת' נותו לחם לכל בשר: כ'ל'ת' הודו לאל השמים: כ'ל'ח' ואחר כד אומר נשמת כל חי וישתבת עד ומעולם ועד עולם אתה אל: ואז יאמר וֹיהֹדֹלֹוֹדֹ יוֹי כֹל מֹעַשׁׁידֹ הֹסֹכיד הַבֹּרֹכוּה וֹצִׁדִיסִים עוֹשֹׁי הֹצִּוֹנֹדְ וֹכֹל עְׁמֹדְ בִית ישרֹאֵל בּרֹנַה ולשמד (fol. 49a) ולשמד לה לה ילד לה לה להוד (fol. 49a) ולשמד נעים לזמר ומעולם ועד עולם אחה הוא האל ב'א' יולי <sup>2</sup>המלד המהולל המשובה המפואר חי וסיים תמיד ימלוד לעולם ועד: ושותה בהסבה בלא ברכה תחלה ומברך אחריו על "הגפן: ואם שתחו בלא הסבה צריד לשתות פעם אחרת בהסבה ומברד ב'פ'הג' לפי שהסיח דעתו מלשתות עוד: ולא יצלח אן ידוק בעדה "ש" מול אלליל bob אלמא מז אלעש"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E. inserts יהולוך—לעולם ועד 1. 14 before ... דורו לייר כי טוב 1. 14 before ... דורו לייר כי טוב 1. B. <sup>3</sup> E. inserts the whole of the blessing commencing על הגפן. <sup>4</sup> B. omits LXVIII—ואם שחחו.

ه بَوْی v. Introd. sec. V. هُنُی تَ قُ v. آ

לא בית אחרן כי לעולם חסרו: ק יאמר לא יראי הי יאמרר לא בית אחרן כי לעולם חסרו: ק יאמרו לא יראי הי כי לעולם חסרו: קא מן חמצר קראתי יח: קב עני במרחב יח: קא מן חמצר קראתי יח: קב עני במרחב יח: קא מי לי לי לא אירא מה יעשה לי ארם: קד (fol. 48b) הי לי בעוזרי ואני אראה בשונאי: קה טוב לחסות בהי מבטוח באדם: קו טוב לחסות בהי מבטוח בודיבים: קו כל גוים סבבוני בשם הי כי אמילם: קו סבוני גם סבכוני בשם הי כי אמילם: קו סבוני בשם הי כי אמילם: קו סבוני בשם הי כי ממילם: קו סבוני בשם הי כי מביורים דעכו כאש קוצים בשם הי כי אמילם: קי דחה דחיתני לנפל והי עזרני: קיא עזי וזמרת יה: קיב ויהי לי לישועה: קיג קול רנה וישועה באהלי צדיקים: קיד ימין הי עשה חיל: קטו ואספר מעשה יה: קיה ימר ימרו ימר ימר וימות לא נתנני: קים פתחו לי שערי צדק: קכ אבא בם אודה יה: קכא זה השער להי: קכב צדיקים יבאו בו:

למו ושלש ושלים ועשרים בעד ש'צ' מאה ושלש ועשרים סימן להן שנותיו שלאהרן: ומן הנא יגיבון כל דבר ודבר שהוא אומר והן עונין אחריו: יקול אודך כי עניתני ותהי לי לישועה: יעידוה: אבן מאסו הבנים היתה לראש פנה: יעידוה: מאת ילי היתה זאת היא נפלאת בעינינו: יעידוה: זה היום עשה ילי נגלה ונשמחה בו: יעידוה: אנא ילי הושיעה נא: יעידוה: אנא ילי הצליחה נא: יעידוה: ברוך הבא והן אומרים בשם ילי בירכנוכם מבית ילי: יעידוה: אל ילי ויאר לנו: יעידוה: אסרו הג בעבותים עד קרנות המזבח: יעידוה: אלי אתה ואודך: יעידוה: אלהי כי טיב כי לעולם חסדו: יעידוה: ארוממך: יעידוה: הודו לילי כי טיב כי לעולם חסדו: יעידוה: ואח'כ' אומ' הלל הגדול וזה הוא:

<sup>\*</sup> This page of the Heb. text was left unpunctuated in the MS.

אֹדֹם: לוֹ פּת לֹהֹם וֹלֹא יֹדֹב'רו: לחֹ עִינִים לֹחֹם וֹלֹא יֹראוֹ: לִטֹ אֹזֹנִים לֹחֹם וֹלֹא יֹראוֹ: לֹא יֹראוֹן: מֹא יֹדִיהֹם וֹלֹא יֹמִישׁרוּן: מֹא יֹדִיהֹם וֹלֹא יֹמִלֹלֵי: מֹג לֹא יֹדֹלְלֵי: מֹג לֹא יֹדֹלְם בֹּיִלִי: מֹדֹ כֹמוֹהם יֹדִי: מֹוֹ עִׁזֹרִם וֹמֹנֹנֵם הוֹא: מֹיִ בִּילִי: מֹוֹ עִׁזֹרִם וֹמֹנֹנֵם הוֹא: מֹי יִדֹּי בִמִּי יִנֹי בִּילִי: נֹ עִדֹרִם וֹמֹנֹנֵם הוֹא: נֹא יֹדֹ זֹכֹרְנוֹ יֹבֹרִי: נֹ עִדֹרִם וֹמֹנֹנֵם הוֹא: נֹא יֹדֹ זֹכֹרְנוֹ יִבֹרִי: נֹג יֹדֹרְם וֹמֹנִנֹם הוֹא: נֹג יֹדֹרִים וֹמֹנִנִם הוֹא: נֹג יֹדֹרִים וֹמֹנִנִם הוֹא: נֹג יֹדֹ בַּרִיךְ יִראִי יִבֹּיי עִינִם הוֹלִים: נֹוֹ עַלִיכֹם וֹלֵל בַנִיכֹם: נֹוֹ עַלִיכֹם וֹלֵל בַנִיכֹם: נֹוֹ עַלִיכֹם וֹלֵל בַנִיכֹם: נֹוֹ עַלִיכֹם וֹלֵל בַנִיבֹם: נֹוֹ עַלִיכֹם וֹלֵי יִבֹרִי יִבֹיי וֹנִם הֹלֹלו יֹח: סֹג וֹדִל עִבֹי עֹבֹר יֹח: סֹג מֹלְחֹם וֹלְלוֹ יֹח: סֹג מֹלְחֹם וֹלִין יֹבֹר יֹר: סֹג מֹלִחֹם וֹלִין יִבֹר יִבֹי יִבֹי יִבֹי יִבֹי עֹבֹר יִבִי אֹבוֹים יֹסֹ לֹא הֹמֹתוֹם יֹלְזֹלוֹ יֹח: סֹג מֹלְחֹם וֹלֹלוֹ יֹח: סֹג מִלֹלוֹ יֹח: סֹג מִלֹלוֹ יֹח: סֹג בֹלֹיר יֹח: סֹג מֹלֹתֹוֹ וֹלִין בֹלֹין וֹלִי יֹלִין וֹלִלוֹ הֹלֹוֹי יֹח: סֹג מִלְיֹם הֹלֹלוֹ יֹח: סֹג מִלֹלוֹ וֹלִין בֹלֹוֹ הֹלֹוֹ וֹ בֹבִיר יֹח: סֹג מִעְלֹח וֹלִין שִׁלֹין וֹלִין הֹלֹן וֹלִין הֹלֹן וֹלִין וֹיִבֹיי יִייִי שִׁ בֹּעִיי יִנִי שִׁיִי בֹּבֹי יִבְיי יִבְיי יִבֹי יִבְיי יִבְּי יִבְּי יִייִי יִי יִי בֹּבְיי יִבְיי יִבֹי יִי בֹּבֹיי יִיי יִי בֹּי עִבֹיי יִייִי יִיי יִייִי יִיי בִּי עִבִיי שִׁיִי יִיי יִיי בִי בֹּיי עִבִּי יִבּיי יִב יִי בִּי עִבִיי שִׁיים יִיי בִי עִבְיי יִייים יִיי בִי עִייִי בִּיי עִייים יִיי בִיי עִייִיי בִּיי עִייים יִיים בִי עִיייים בִּיי עִיייים בּיי בִּיי עִייים בִיייים בִיי בִּיי עִייים בְּיי בִּיי בִּייי בִיייים בִּיי בִיייים בְּיי בִיייים בִּייים בִּיי בִּיייים בִּייים בִּיי בִּייים בִּייים בִּיים בִּייים בִייים בִּייים בִּייים בֹיים בִּייים בִּייים בִּייים בִּייים בִּייים בִּיים בִּיים בִּייים בִּייים בִּייים בִּיים בִייים בְּיים בִּיים בְּיים בְּיים בְּיים בִיים בֹיים בְּיים בְּיים בְי

יעידוה לולי: יעידוה בֹּתֹי כֹי ישׁמֹע יוֹי אֹת כֹולִי תַחֹנֵינִי: יעידוה LXIV. כֹי הֹפֹח אֹזֹנִי לִי וֹברֹמִי אֹסרֹא: סֹה אֹפֹפונִי חבֹנִי מֹוֹת: סֹו וֹמצֹּדִי שֹּאֵיל מֹצֹאוֹני: סֹוֹ צֹרָה וֹרֹגִין אַמצֹא: סֹח וְבשׁם עד אַסְרֹא אַנֹא עד מַלֹמַת נַפשׁי: סֹט חُלֵרן קֹד וֹצַבֹּרִס וֹאִלְהִילֵּן מֹרְחָם: עֹ שֹׁומֹר פֿתֹאִים ישר: עֹצֹ דֹלרוֹתר וֹלִי רֹהִ הֹחִישׁיעׁ עֹב שׁוֹבִי נַפְשׁי לִמְנוֹחִיכִי: עֹגֹ כִי מֹר נֹמֹל עֹלִיכֹי: עֹד כֹי הֹלצה נֹפשׁי מֹמֹוֹת: עֹה אֹת עִינִי מֹז הֹמעֹה: עֹוֹ אַת רוֹצִי מֹדְחִי: עֹז אַתהֹנֹד נֹפנִי יוֹי בֹאַרֹצִות הֹחִיים: עֹח האמנחי כי אדבר: עם אני עניתי מאד: פ אני אמרתי בחפזי כל האדם כזב: פֹא מֹה אַשִּׁיב לִינִי כֹּל תַנְמִוֹלְוֹהִי עַׁלֵּי: פֹב כוס ישׁועות אַמֹּלֹא: פֹג וֹבשׁם עד אַקרֹא: פֹר נֹדֹרִי לֹמִד אַשׁׁנֹם: פֹּה נֹגדֹה נֹא לֹכֹל צֹבר: פֹו יֹסֹר בַעִינִי יוֹ הֹמֹוֹתֹה לִחֹסִירִיו: פֹּוֹ אֹנֹא יוֹ כֹי אֹנִי עַבדֹּר: פֹּח אַנִי עַבדֹּד בוֹ אֹמַתְׁיד פֹתחת למוֹסְרִי: פִּט לֹדְ אֹזבֹח זֹבׁח תֹּוֹדְת בּיֹד צֹ רְבשׁם יוֹר אַסרֹא: צֹא נֹדֹרֹי לִיוֹר אַשׁלֹם: צֹבֹ נֹנְרֹח נֹא ֹלכֹל עַׁמֹר: צֹוֹ בֹחֹצַרות בות ער: צֹד בֹחונכני דרוֹשׁלוֹם הֹנֹלו יֹת: צֹה הֹנֹלו אֹת מד כֹל נוים: יעידות שבחותו כֹל הֹאוֹמִים: צֹוֹ כֹי נֹבֹר עִּלְינֹר חֹמדׁר: צֹוֹ רְאַמֹת מַיּ לֹעִוֹלֶם הֹלֹלֵו רָה: צֹה הוֹדוֹ לַמִּי כִי מִוב כִּי לֹעוֹלָם חֹמדׁו: אשר בחר יוד: וגלסו "מקאתל מדה טוילה מוילה "וגו ישראל וקברוהם
ומא "אכל מן אלטוֹאהש שים מן "לחומהם ולא אגוו: ובעד דאלך
תיקנו חכמי משנה ע'ס' הדה אלברכה ואצאפוהא אלא ברכת
המזון והי הטוב והמטיב הטוב שלא הסריחו והמטיב שניתנו
לקבורה: ודֹכר פי הדה אלברכה שלש מלכיות מלך העולם מלכינו
המלך הטוב: דאלך לא נקול אן דאלך מן כתר אלגיש אלדי חכם
עליהם לאנה ב'ה' מלך על שלשה עולמות והוא מלך ופלך
המתקץ:

הזה אלנצוץ מגדול ישועות דוֹאם מלכות בית בוד ומגי המלך המשיח: ובעדה כפירים רשו ורעבו אלאסוד דוד ומגי המלך המשיח: ובעדה כפירים רשו ורעבו אלאסוד פֿקרו וגאעו: ודאלך מהל 'לעון אלרשעים: ואמא מון אתבע מאעה אללה ב'ה' וסאר פי מרקה "אנה יסבב לה כל מא (fol. 48 a) אללה ב'ה' וסאר פי מרקה "אנה יסבב לה כל מא אלדי פֿצלה יחתאג ובעדה הודו ליזי כי מוב אלשכר 'ללה תע' אלדי פֿצלה לא ינקטע: וימלא אלקדה אלראבע ויתם עליה אלהלל מן חיה בלג והו לא לנו וגו' אלא אכר אלהלל:

הם יבתדי ויקול שפוך המתרך על הגוים אשר לא LXII. הבתדי ויקול שפוך המתרך על הגוים אשר לא דעקב דער העל העל העל העליו: השמר:

לא ללו לא ללו לב כי לשמף הן כבוד על חסדף בא האלוו. לא ללו לא ללו לב כי לשמף הן כבוד על הסדף על אמהר: לג לא הלהים: לו האלהינו בא אמהר: לג אשר הפיץ עשה: לה עלביהם כל אשר הפיץ עשה: לה עלביהם כל אשר הפיץ עשה: לה עלביהם כל אשר הפיץ לשה: לה עלביהם להם להב: לו שלשה דרי

ו B. omits ען 2 אוני ישראל—לחומחם 1 B. 1 B.

اَ مُعَاتِدِينَ اَ أَجَاثُوا ; وجاثُوا ، وجاثُوا ، أَكَلُوا ، أَجَاثُوا ; وجاثُوا ، وجاثُوا ، أَكَلُوا ، أَجَاثُوا ; وجاثُوا ; وجاثُوا ، أَلَا ثُكُ وَالْأَفُلاكِ وَالْإِسُطُقِسَات. أَمَّا أَمَّا فَانَّه ، وَاللَّه عَلَيْه ، أَمَّا بَعْنَ فَي أَنَّه ، وَاللَّه ، وَالْمُوالْمُ اللْمُ اللَّه ، وَاللَّه ، وَالْمُ الْمُوالْمُ الْمُوالْمُ اللّه ، وَالْمُ الْمُوالْمُ اللّه الللللّه ، وَاللّه ، وَاللّه ، وَاللّه ، وَاللّه ، وَالْمُوالْمُ اللّه ، وَاللّه ، وَالْمُ أَلّه ، وَاللّه ، وَاللّه ، وَاللّه ، وَاللّه ، وَاللّه ، وَاللّه

נסאל מן אללח ב'ה' אן יُקווינא ויעיננא עלא עמל 'אלמצוות משתק מן חלוצים יעני מגורדין <sup>25</sup> מסתהדיין <sup>3</sup>לאלחרב:

לב משנה מלפוהא חכמי משנה על הרוגי בית תור אלדי נהרגו כולם אלפים "ורבבות קתלהם קיסר הרוגי בית תור אלדי נהרגו כולם אלפים "ורבבות קתלהם קיסר המלך מן מלכי אדום בעד אלחרבן ואגתמעו מן ישראל אליהא ובנוהא וכאן מעהם בן כזבא המלך ודימו שהוא המלך המשיח לאנה כאן פי גאיה אלעלם: ור' עקיבה הוא נושא כליו עלא מא דכר ר' פי אכר ספר "שפטים וגמע עליהם קיסר גיש עצים לא יחצא וכאן פי תלך אלמדינה שלוש חומות חומה שלברזל וחומה שלנחושת וחומה שלאבנים וכולן נבלעו בארץ יעני "גאצין פי אלארץ ודכלו עליהם וקתלוהם אלגמיע וכל האלך כמא "נתגאו ועשו להם מקדש והקריבו בו וליס יגוז "אלא פי ירושלים במקום ועשו להם מקדש והקריבו בו וליס יגוז "אלא פי ירושלים במקום

<sup>1</sup> מגחהרין B. <sup>3</sup> B. omits.

ליצחק וליעקב "נפאשכרה עלא דאלך: וידכר אלברית (fol. 47b) יקדמהא עלא אלתורה והיא ברית מילה אלדי אמר בהא אברהם יקדמהא עלא אלתורה והיא ברית מילה אלדי אמר בלא אבינו: ולא הקריבו כבש הפסח עד שמלו כדאלך אלתורה עלא מא קאל ר' בשלשה דברים נכנסו ישראל לברית: יעני לא קיבלו התורה אלא במילה וטבילה והרצאת קרבן: מילה היתה במצ' שנ' וכל ערל לא יאכל בו: וטבילה שנ' ויכבסו שמלתם: וקרבן שנ' וישלח את נערי בני "יש": ועדד ברית ותורה סוא באקץ פי אלתורה תונהי אנכי ולא יהיה לך: וברית נאקץ ואחדה והי אנכי אלדי ישראל אדרכו יראו בְּמַרְאָה הַנְּבוּאָה והם ומשה "סוא אלדי ישראל אדרכו יראו בְּמַרְאָה הַנְּבוּאָה והם ומשה" ונשמעה:

רומות חיים ביומון מדת מא אלגדא ללאנסאן טול חיאתה:
ועל תורתך שלמדתנו והי אלגאיה ורתב יהושע ובית דינו הדה
אלברכה מן ועל כולם אלא על הארץ ועל המזון: ובעד הדה
אלברכה אלנחמה תיקן אותה דוד ושלמה בנו תיקן דוד מן רחם
אלא משכן כבודיך לאנה אלדי אסתפתח ציון לאן לם יסתפתחהא
יהושע אלא דוד: "פלמא בנא שלמה בית המקדש רגע אֿתם מן
ועל הבית לאנה אלדי בנאה: וגא עזרא "אתם אלברכה מן
ומלכות בית דוד אלא אנר אלברכה: וקו' ומלכותך לאנה ב'ה'
מלך לאלעאלם "ומעתני ב'ה בגמיע מא יחתאג מן אלנדא וגירה.
ומלכות בית דוד יעני "נסאל מן אללה ב'ה' אנהא לא תנקטע אלא
ומלאבד: ואן כאן שבת זאד רצה והחליצינו בכל מצותיד יעני

 $<sup>{</sup>f B}$ . פשכרה B.  ${f B}$  B. adds מלמן B.  ${f B}$  B omits מלמן ב' ה' אנהא.

ه ه as B. <sup>b</sup> Vide Tr. Kerithoth 9a. <sup>c</sup> يَّسِوَّى مُعْتَنِ أُمُعْتَنِ f = m. l. for مُعْتَنِ .

תילילה כאם פוֹתַח אָח יְדָה וקד' דוד ע'ס' תוא בُער משה וקבל עודא: זו מקית ומדבר "ומקו" למוש כלקה "בלנוֹאֹם "אלמה"א לה: והאלך ודשה מנה חע' עלא נמיע אלונוד: ובכיף אן משה חיקן הזן על המן ואין מברכין הזן אלא על דמשת מיני "דק: אלם" חעלם אן קד נא פי אלמן וימטר עליהם מן לאכול ודק שמים מזן למודק מדגן בנוירה שמים מזן למודק מדגן בנוירה "שה:

יה" ברכת הארץ אלדי היקן אותה יהושע בן נקן עותה יהושע בן מן עבר מא דללו אלארץ והיא מדה: והו שכר לה חע' אלדי אדלנא אלארץ אלמלתארה <sup>12</sup>ופא בעהוה אלצארק והו קו' ואמר אַצַלָּה אָתַבֶּם מַעַנִי מצ' אל הארץ אשר משבעתי לאברהם

## 1 mm B. 2 aniban B. 3 ann B.

referred to are: wheat (הסמה), spelt (ססמה), barley (השמה), oats (טבילה שרעל) and rye (ביפון). Vide Maimonides Yad Hahazakah Hilch. Hames uMasa, V, § 1. d As the 2 terms pand are mentioned in the same verse and are spoken of in exactly the same manner, so by the rule called and what is applied to the one may also be inferred to apply in exactly the same cases to the other. Thus the blessing instituted by Moses to be said after the manna, was also applied to pt (i. e. the 5 kinds of corn) by this method of reasoning. The inference is usually made from 2 verses, in which the same expression is used, but rarely from one verse. The word poccurs in the Korân, Sûra 7. 160 وانولنا but it is in all probability a Hebraism as عليهم المَنَّ والسَّلُوي is the next word. The two words may be simply a transcription of the Hebrew שלו and שלו (v. Exod. 16. 13). .پګرعي ۴ .وَوَفَى ٢

אלמצרור 'פי אלמָפָה לא בגירה מן 'גמיע פֿוֹאכָה לקול ר'ז'ל אין מפטרין אחר 'הפסח ' אפיקימון: ובזמן הזה שאין בשר פסח אכילת מצה היא המצוה: הֹם ירפעו אלשׁלְחָן ויגֹטלו איֹדִיהם לוימלו אלאקדאח גפן ויבארך ברכת המזון עלא הׄדֹא אלכוס אלמאלת ויבארך עליה בורא פרי הגפן 'יותכון וישרבון:

וזה פירוש ברכת המזון ויצף אפצאלה תע' עלא גמיע ללאיקה אלדי כלק פי אלעאלם: יקול הזן את העולם כולו בטוב ללאיקה אליר: בחן "לאלה אלה אלואפר: בחסד אלפצל אללה תע': וברחמים הדה אלהמה מנה תע' עלא 'מוגאדתה: וחדה אלברכה תיקן אותה משה ר' ענד נזול אלמן לישראל: אלא לעולם ועד: וגאע עזרא ע'ס' אתם אלברכה מן כי הוא זן אלא הזן ברחמיו את הכל:

י D. F. H. omit באלנצף אממא באלנצף D. F. H. מנאמ D. F. H. אנואע לומר אין עושין סלוק לאכילה אכילה לומר אין עושין סלוק לאכילה לא ע' פ' מהן חוזר ואוכל כזירת מצה באחרונה ופוסק כדי שיהא הפסק סעודהו וטעם מצה בפיו שאכילהה היא המצוח: B.

a This sentence signifies according to Levy (vide Levy, Neuhebr. u. Chald. Wörterbuch s. v.) "We do not allow the guests (of the table) to say ממיקונון (ἐπί κωμον) i. e. to the carousal! to the drinking-bout! after the eating of the Paschal lamb." Nothing may be eaten after having drunk the 4th cup of wine, and eaten the morsel of preserved Maṣa. This morsel of Maṣa is now called Afikomon, evidently through a misunderstanding of the term, or from a confusion of the idea of the last piece of Maṣa with the Maṣa itself. The word Afikomon is now generally translated "Dessert" in accordance with the explanation of Tr. Pesahim

1 19b (q. v.).

b l. ويتكثون المؤخوداتية والمناسبة المؤخوداتية والمناسبة المؤخوداتية والمناسبة المناسبة المناس

את המוציא תחלה ואחר כד שלאכילת מצה: ואח'כ' יסח כזית מרור וישקענו כולו בחרוסת ולא ישהנו בתוכו שלא "תבטל מרירותו: ומטעם זה צריד לנער החרוסת מעליו ויברד על אכילת מרור ויאכלו בלא הסבה: ואח'כ' נוטל מצה שלישית ובוצע ממנה וכורכה עם המרור וטובלם בחרוסת ואומר זכר למסדש כהלל ואוכלם ביחד בהסבה: ¹ומשיברד על אכילת מצה לא יסיח בדבר שאינו מעניו הסעודה עד שיאכל כריכה זו כדי שתעלה ברכת אכילת מצה וברכת אכילת מרור גם \*לכריכה זו: ואם איז לו ירסות לטיבול ראשון אלא מרור יברך בורא פרי האדמה עליו ועל אכילת מרור: ובטיבול שני °יטבלם בחרוסת ויאכלנו בלא ברכה: וצפה אלמצה אלמשומרת אן יחתפצו בהא "לא יקע עליהא מא מן ידו חצד 'לאן כל דַנֵן וסע עליה מא חראם אכלה פי אלפסח לאו סד חצל פיה בעל תכמיר ואמא או נקול לעל יסע <sup>2</sup>פיה מא - מז גיר עלמנא פלא "עליה שו ב מז האלד ויאכל <sup>1</sup> ויאכל או יטחן אלבר לשם מצה: <sup>9</sup>וימתדו <sup>4</sup>בלולימה <sup>1</sup>ויאכל וישרבו מא 3טאב לחם ויקטעו אוכר 6מאכלהם באלנצף אלרגוף

 $^1$  מצה לשם מצה G. reads ייעגן וייעגן ייטחן וייעגן וילבז אלי אן ייעגן וילבז פליח  $^3$  מלים מצה D. F. H. מלים מצה D. F. H. באלולימה D. F. H.  $^6$  באלולימה D. F. G. H.

<sup>&</sup>quot; יחבטל . " יחב

ולמה אין מברכין על כריכה זו לפי — Mariginal note of MS. שבירך עליהן בתחלה על אכילת מצה ועל אכילת מרור לאן מן אלחכמים מן קאל יברך על המצה לבדה ועל המרור לבדה: ומנהם מן יקול כורכים זה על זה ומברכים: לכך אנו עושים לקיים דבר זה וזה ונצא ידי הובתינו:

מרור ויגמס פי אלדוכה ויאכל ויגמע מצה ומרור מעא ויאכל בלא ברכה זכר למקדש כהלל: יעני ליס "מעא יש שמחה לעלא בלא ברכה זכר למקדש כהלל: יעני ליס "מעא יש שמחה לעלא הבאת וליס בה כבש 'הפסח "פעאוד קאל פיהן מעא בלא ברכה אפהם דאלך: "ויאכלו מא טאב להם מן אלעיש וישרבו ויקטע אכר בארך על מאכלהם בלמצה: (fol. 47a) "ואעלם אנה לא יבארך על כוס ב בורא פרי הגפן לפי שאין מברכין ב'פ'הג' אלא על כוס שלקידוש ושלברכת המזון: ואין מברכין על הגפן כלל אלא אחר כוס רביעי:

ירים: LVI יתר דיני <sup>1</sup>הסדר יטול <sup>9</sup>ידיו, ויברך על נטילת ידים: ויקח המצות כסדר שהניחם הפרוסה בין שתי השלמות ויאחזם בידו ויברך המוציא ועל אכילת מצה ואחר כך יבצע מהשלימה העליונה ומהפרוסה משתיהן ביחד <sup>1</sup>ויטבל במלח ויאכל בהסבה ביחד כלית מכל אחד ואם אינו יכול לאכול כשני זתים ביחד יאכל

אלא אלאצל פלא יצן אן אלמצח ואלמרור שחר מצות אלאא לאנה לאנה אלא אלמצח ואלמרור שחר מאלא אנה אנה אנה אנה בשחר אנה ב" B. omits this sentence.  $^3$  — ואעלם אנה לא יברך בורא פרי חגפן אלא על כוס B. reads ואעלם אנה לא יברך בורא פרי חגפן אלא על הגפן פלא יברך אללא ראשון ושלישי פקט לאן ברכת חמזון קטעת ואמא על הגפן פלא יברך אללא יברר החסדר  $^4$  B. omits יתר דיני חסדר — אלאקראת גפן  $^4$  B. omits יתר דיני חסדר  $^4$  פרס,  $^4$  B.  $^$ 

באות perhaps for מצא (בֹשׁבֹּיל). b מֵצְׁיל. c The idea of the Maṣa and bitter herbs is mentioned twice in the Haggada; the first time, they are mentioned and eaten separately with a benediction, but the 2nd time they are eaten together without a blessing in respect to the opinion of Hillel; hence the term • • For the source of § LVI until LVII v. Mainides Hilch. Ḥameṣ ūMaṣa cp. VIII § 6 . . . end of chapter and Tur Orah Ḥayyim cp. 475, §§ 1. 2.

פי הדֹא אלוקת 'אלמסתקבל: ואמא "אלֹדי דֹכר אֹכֹר 'קרית שמע פי אלכל יקול גאל ישראל לאנה וצף פי אלמאצי פי יציאת 'מצי: שני אלכל יקול גאל ישראל לאנה וצף פי אלמאצי פי יציאת 'מצי: LV. הם יבארך "עלא ככר וחצי משום לחם עוני: מה דרכו שלעני בפרוסה אף כאן מקדשין "בפרוסה: ואמא בשבת וימים מובים: "וחתא שביעי שלפסח פיבצוע על שני ככרות משום לחם משנה שהיו לוקטין בערבי שבתות וימים "טובים וקאל ר' פי אלפסח ובראשון בלבד הוא שצריך לחם 'עוני: ויבארם על חמציא רעל אכילת מצה והיא אלעמדה וקת אלגלות "פקט: ואמא בזמן שבית המקדש קיים "פלאצל כבש הפסח: ואלמצה ואלמרור תאבעה וקאל על מצות ומרורים יאכלוהו: ובעד יבארך על אכילת

1 אלמקבל B. 2 Here ends the שירוש or commentary of D. עלא ב׳ ככרות וחצי שני B reads עלא ככר—שצריך לחם עוני B reads ככרות משום לחם משנה כשאר ימים טובים ואמא אלפרוסה משום לחם עוני: מה דרכו של עני בפרוסה את כאן בפרוסה:

radical by repeating the 2nd, but very often the Tešdid is also added which is of course superfluous in the first conjugation.

גבעות כבני צאן. לימות המלך המשיח מחרה יגלה: מלפני אדון חולי ארץ. כמא "קאל נטית ימינך תְּבְלָעֲמוֹ ארץ לאנהם זכו לקבורה לפי שעלו עם יוסף לקבור את "אביו: החפכי הצור אגם מים. דאלך ענד מא קאל אללה למשה והכית בצור ויצאו ממנו מים והוא אלצכר אלעצים: חלמיש. היא אלצכרה "ואלמאסייה: LIV. וידי הדה אלברכה בעד אלהלל אלדי יקרא אשר גאלנו וגאל את אבותינו ממצ' ויקול כן יזי אלהינו יגיענו למועדים יקול כדאך אללה תע' יבלגנא אלא אלאעיאד אלמקבלה: ושם יקול כדאך אללה תע' יבלגנא אלא אלאמיאד אלמקבלה: ושם נבנין עירך וששים בעבודתך אלשמחה "אלצאהרה בבנין ירושלים: בבנין עירך וששים בעבודתך אלשמחה "אלצאהרה בבנין ירושלים: ואלששון פי אלקלב באטנה פי אדראך אללה תע' ופי תקריב גמיע אלקראבין אלואגבה והיא אלעבודה אלצאהרה: "ולאצל עבאדה אללה תע' וקו' נודה לך שיר חדש הדא לימות המשיח:

1 אלקאסייה B. C. D. 2 B. D. add בקולה ביום החוא יושר השיר הזה לי**וּד** צבאות.

al. פֿבּעל. b Vide Raši and Nachmanides on Exod. 15. 12. Nachmanides remarks that whenever it is said: "God stretched forth his hand", it is an indication of God's vengeance, e. g. here, the Egyptians were punished by being drowned in the red sea; but it is followed by the expression אָדֶלְעָבוּי אָדֶלְ (id.) the earth swallowed them, that is to say, they deserved a burial since they went up (to Canaan) with Joseph to bury his father (vide Gen. 50. 6—7). دا القاسية والأمال أو القاسية والقاسة والأمال والأمال أو القاسة والقاسة والأمال أو القاسة والقاسة والقا

\*חלוקין לדאלך גומרין אותו: ואין אומרין הלל בפורים <sup>1</sup>מפני שקריאת <sup>6</sup>המגלה היא <sup>2</sup>החלל:

בצאת ישראל וג' מעם לועזי "לאנהא תגמע כתיר מק "אללגאת: הים ראה וינס: ראה ארונו שליוסף "ונרתע וקאלו ז'ל "אללגאת: הים ראה וינס: ראה ארונו שליוסף "ונרתע וקאלו ז'ל כשאמר הק'ב'ה נמה את ידך על הים ובקעהו הלך משה אצל הים ואמר לו כך אמר לי הק'ב'ה "שתיבקע אמר לי אין אני נבקע ממך חזר משה לפני הק'ב'ה ואמר לא רצה הים ליבקע מיד בא עליו הק'ב'ה בזעף כיון שראה 'מעין גבורתו אמר לארץ בבקשה ממך עשי לי "ב מחולות שאכנס בחלליך כיון שברח שחק עליו משה ואמר מה לך הים כי תנוס אמר הים אין אני נס מלפניך אלא מלפני "הק'ב'ה: זה סיני גם שמים נמפו גם עבים נמפו "מים:

ד' א' למה אין גומרין החלל אלא 2 מפני—החלל לאן מא קד נזלח לחם ביום ראשון לפי שאין שם שמחה שלימה אעני כמאל לאן מא קד נזלח לחם אלתורה: ד' א' לפי שאין להם הנחח שלא נקרע לחם הים אבל בשאר מעם לועז לאן אכתר לגת מצרים 3 ימים טובים הן יושבים ושוקטין:

C. D. 4 מחילות B. C. 5 B. C. D. add מא באלסנאביק מא ראחו אלי יריחו יבס אלירדן לאן מא יסירו פיה אללא באלסנאביק (וחבו חמשים אמה): חהרים רקדו כאלים ענד מא נזלה אלתורה קאל הרים נזלו מפני יגר זה סיני וכו' גם שמים נטפו גם עבים נטפו מים (ותרגם טוריא נזלו מפני יגר זה סיני וכו' גם שמים מק קדם יגר דין סיני אתרגיה ואתרגיש) brackets; D. omits הארגיה.

a Vide Tr. Yoma 3a; and Tr. Eruchin 10a (end) and 10b. b Vide Maimonides Hilchoth Megillah and Ḥanucah, cp. III, § 6. c sc. اللُغة اَلِمُرِيّة: vide Gen. 50. 26. و שחרבקע أَسُ أَلُهُ مُنِيّة أَلُمُ مِنْ أَلُهُ مُنِيّة أَلُمُ مِنْ أَلُمُ مُنْ أَلُهُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُهُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُهُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَنْ أَلُمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُونُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلُمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ مُنْ أَلِمُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِكُمُ مُنْ مُنْ مُنِهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ أَلِمُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُل

וֹדְבֵּרִי תִּשְּבַחוֹת אַמּרוּ פּדוּיִם לפני גוֹאֹלִם: ויקוּל כֹן קּדּ אֹלְהֹינוּ זֹנִיצְנֹוּ לֹמִשְׁרִם הֹבֹאִם לקרֹאהִינוּ לֹשָׁלִם שְּׁבּחִים הֹנִינוּ לֹמִעְּרִם שְּׁבּחִים הֹבֹאִם לקרֹאהִינוּ לֹשָׁלִם שְּׁבּחִים בַּבֹנֹין עִירֹךְ וֹשְׁשִׁים בַּעַבוּרֹתְךְ וֹנֹאַכֹּל שׁם מִן הוֹבֹחִים וֹמִן הְפֹּסֹחִים בֹּבנֹין עִירֹךְ וֹשְׁשִׁים בַּלְ לִירְרֹתְךְ וֹלִאַלְן וֹנִוֹדְה כֹךְ שִׁיר חֹרֹש עַׁל גֹאוֹלְהִינוּ שִׁלֹל בּרוֹת נַפְשִׁינוּ ב'א' קּדְּ גַאֹל יִשְרָאֵל:

תלו עבדי ידי למה אומרין הללויה "אלגו' לאנא נעגז בול גמלה אוצאפה לתל ולא נקדר נצפה אלא בבעק "אוצאפה ען גמלה אוצאפה לתל ולא נקדר נצפה אלא בבעק "אוצאפה פנקול חללו יה בחצי השם: ד'א לפי שבשני אותיות הללו נבראו שני "געולמות העולם הזה והעולם הבא שנ' כי ביה ידי "צור עולמים: (fol. 46b) למה אין גומרין את ההלל בשמונת ימי הפסח אלא בשני ימים טובים הראשונים בלבד ואמא בתשעת ימי פסח ימי להתג גומרין אותו: 6אלגו' אין גומרין אותו בשאר ימי פסח לפי שאין קרבנותיו חלוקין זה מזה "ואמא חג הסוכות קרבנותיו

עולמים 3. מובֿהְד B. C. 2 C. omits אלא בבעץ אוצאפה 3 פולמים 3. מובֿהָד B. מובֿת B. המ"א בח"ל בשני חימים 5.  $^{5}$  בשבית B. המ"א הואמא בח"ל בשני חימים  $^{7}$  B. omits הואמא—גומרין אותו

is found more frequently than שולמים. d With letters m i. e. half the number of the letters of the tetragrammaton: Vide Midrash Shocher Tōb ed. Venice, Ps. 118, fol. 42d. ישור he formed i. q. אבר (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from the idea of cutting) cf. Ar. ביד (derived from th

תרקדו כאלים: כו גַבּעות כבני צֹאן כו מלפני אֹדון חולי אֹדְץ: כח מלפני אֹלוה יُעַקְב: כֹט הֹהפּכֹי הֹצור אֹגُם מֹים: ל חׁלמיש למֿעדּנֹי מִים:

לֹא הֹם יבארך ב'א' יזי א'מ'ה אֹשֹׁר נֹאֹלנוֹר וֹנֹאַל אַת LI. אֹבותינו ממצרים וֹהֹנִיענו לכוֹלה הזה לאֹבול בו מצה ומרורים ויסול 'אֹתה גֹאַלת אֹת אֹבותינו ממצרים בֹיד חֹזֹכֹה ובֹזרׁועׁ נֹשׁרֹב בֹחיות אֹבותונו בֹתוֹד אֹדֹץ מֹצרוֹם הֹיו מֹענִים 'וֹמשׁעבֹדים האת דד פֿרעה מולד מצרים: גם שם פֿרו ווֹבר כֿעפֿר האֹרֹץ וֹכאֹרוֹי לבֹנוֹז גַבֹהוֹ בֹכֹּוִמָּה: רֹבֹר פֿרעה לֹמחות אֹת שֹמֹם וֹלאֹבֹר זֹכרם מֹסֹרֹב תֹבֹל: הוא וֹעֹמֹן בَעֹצַה אֹחֹת הֹין וֹיתחֹכֹמוּן סוֹד עֹל זֹרֹע ישראל: דומרלו את חייהם בֹפֹרד ובתשנים גדול סֹצרה רוחם: זרע ישורון אֹנֹתֹה "לבשו כי דֹד אוֹנֹב גֹבֹרה עֹלִיהם: חֹי וֹלְנִים שׁמֹע בֹּכִוֹלִם מُלֹדְ מַׁלִכִי הַמַּלֹכִים הֹאזִין כֹּהם: טוב וֹישֹׁר גֹדֹל מהם משׁח יֹדִיר בֹחֹזוו יֹהֹשׁנֹה : יֹחֹד הֹראֹם בֹאוֹתות שׁדִׁי וֹבמִינִי נֹנֹעִים שׁנִשּפּּטׁוּ בנר הם: כֹל בֹלוריהם לֹטֹבׁח וֹרֹאשׁות בֹטנֹם לֹדְבֹר נֹדִול הסוור: לכן נפלה צעקה גדולה במצדים בכי ומספר בכל חוצותיה: משברות לחירות וצאו דרידים ואיו כושל במספר שבטים: ניהגם בֹשרבׁן צור עׁלֹמִים זֹרְנִינִם לֹים סוף בֹרְתֹמִים רֹבִים: סֹגֹר הֹים בֿהֹמִון זֹגֹיו שׁונֹא וֹרִידֶת בֿהֹמון חֹינֹו: עִינִיהֹם נֹשֹּאו לֹמֹרום כֹבֿכֹש רוב מאביר דעלב: פיהם פתחו גאולי יוי לשבח למלכם על רוב נַפּלֹאֵוֹתִין: צַׁלֵל וֹכבֹו בֹאִויבִי עַׁמֹו וֹהשֹלִיד שׁונֹאִיהם לֹחִוד מִי מֹצוֹלוֹה: כֹּרֹע יוֹי אָת מִי דֹם סׁוֹת לֹכִירֹם שֹבוֹעָה שׁנִשבֹע לֹאָברֹהם אֹבִינו: רֹאֵו דֹדִידִים בَפֹנרִי שׁונֹאִיהֹם שׁהם מוֹמֹלִים עֹל שֹּׁמֹח הֹנֹם: שִׁירֹת וֹזֹמרֹה וֹדֹבֹרִי הُכֹל אַמֹר מִשֹׁה נֹפֵנִי סׁונֹהו: הֹהֹלה וֹתפֹאֹרת

 $<sup>^1</sup>$  E. omits (P. 54, l. 1) אחה לפני גואלם – פדויים שדויים בדיים  $^2$  האלה B. C.  $^3$  לכשור B. C.  $^5$  השלכה B. C.

עלינא אן נסבח ונמגד ונעלן ונעצם אלדי 'פעל לנא גמיע חלך עלינא אן נסבח ונמגד ונעלן ונעצם אלדי 'פעל לנא גמיע חלך אלמעגזאת אלעצאם ואכרגנא מן אלצלאם 'אלא 'אלצו' אלבאחר אלעצים וחדה אלאלפאל אלמענא בחן ואחד ודאלך אתסאע לבאלה: 'אתרא אללגה אלסריאניה כאנה משחורה ענדהם: אעתבר באלהגדה לגה סריאנייה מא פיהא אלא לפצה פקט: והיא יצאנו: ואלבאקי 'סריאני: וכתיר פי אלתורה ואלנביאים לגה סריאניה לפל כתיר למן אעתבר: וידי אלחלל אלא חלמיש למעינו מים אלדי פי אלענין: \*הֹללוֹה אֹ הֹללוֹ עַבדי יוֹי בֹ הֹלוֹ עַבדי הֹ בֹ הֹלוֹ בֹבי הֹ בֹ הֹלוֹ בֹלוֹי בֹ הֹ הֹשׁבֹיר בֹ בֹ הֹבֹירן יב להושיבי עם נדיבים יג עם נדיבי עֹם דֹי בֹ הֹמשׁבֹר דֹ בֹ בֹלוֹים: דֹ מוֹשׁבֹר דֹל בֹ הֹוֹשׁבֹר בֹי בֹ בֹלוֹים: דֹ מוֹשׁבֹר בֹל בֹלוֹים: דֹ מֹמֹבּר דֹל בֹ הֹוֹשׁבֹר בֹי בֹ בֹלוֹים: דֹ מֹמֹבים בֹל בֹבי בֹם בֹלוֹים: דֹ מֹמֹבים בֹי בֹ בֹלוֹים: דֹ מֹמֹבים בֹל בֹים בֹין בֹ בֹלוֹים: דֹ מֹמֹבים בֹל בֹבים בֹ בֹ בֹמֹבים בֹי בֹ בֹמֹבים בֹי בֹ בֹמוֹם שֹמֹה הֹללוֹים: דֹ מֹהֹבים בֹל בֹים בֹלוֹים: דֹ מֹמֹבים בֹלוֹים: דֹ מֹבֹבים בֹי בֹ בֹבים בֹי בֹם בֹלוֹים: דֹ מֹבּבים בֹל בֹבים בֹי בֹם בֹלוֹים: דֹ מֹהֹבים בֹלוֹים: דֹ מֹבֹבים בֹל בֹבים בֹנוֹים שֹמֹהה הֹללוֹים:

יוֹ בּצֹאת ישׁרֹאֹל מֹמצרים יעידות: בית יעוֹקב מעם לועוֹ: נ. לועוֹ: בּית יעוֹקב מעם לועוֹ: יוֹ הֹים רֹאֹה דְיֹנֹס יוֹ הֹהֹה דֹלְנֹס יוֹ הֹהֹה לֹקְדִשׁׁו: יוֹ הֹים רֹאַה דְּיֹנֹס יִנִי הֹה הֹים רֹאַה דְּיִם רֹקִלוֹ כֹבנִי כֹב גַבַעׁות כֹבנִי בֹב מֹה הֹים לֹך הֹיֹם כֹל הֿנֹס: כֹל הֹה הֹים לֹל הֹרֹם כֹל הֹלוֹם: כֹל הֹלִרם: כֹל הֹלִם לִלְּחִוֹר: כֹל הֹה הֹים

1 צנע B. אלנור B. B.

من الظَلَام إلى <sup>a</sup> ... باللّغة <sup>d</sup> The word أَتْرَى أَنْ must have been intended.

לם קאל הללו יה ולם יקול הללו ירי לפי Marginal note of MS. שאין אדם יכול להגיע בכל שבחו אלא במקצחו וזה קילוס השמש בכל יום והוא ממזרח שמש וג'.

גלגלים "וערבות אלמחים באלגמיע: ועאלם <sup>ל</sup>אלאסתקצאת עשרה והן אש ורוח ומים וארץ: ויתכוון מנהא מעדן ונבאת וחיואן אבכם וחיואן נאטק °ואיד ועשן: והיא אלבُכֹאראת אלתי תצעד מז אלארץ לנזול אלמטר ומן דאלך "אלמעני כאן יחוה (אדני) אלהים: שלשה <sup>2</sup>יודות <sup>4</sup>יל לאנה ב'ה מולך על שלשה עולמות והו אלמפיק עליהא: וכדאלך אלקדושה ג קֹלַלַ לדאלך אלמענא יקד שרחה °אלתרגום 3ואלקית ואחד באלצרב ואלקסמה: ואלמָאיה ואחד והו ב'ה מנוה ען אלגמיע והכל צריכין לו והוא אינו צריך להם:

אלמענא .B. C. אלמענא. <sup>2</sup> שלוש יודיו B. D. 3 ואלקום B. C. D.

\* v. Tr. Hagiga 12b in which it says ערבות שבו צדק ומשפט ... וצדקה גנזר חרים גנזר שלום וגנזר ברכה Araboth is that heaven in which is found justice, equity, virtue, the treasures of life. peace and blessing: further it contains the souls of the departed pious ones, the spirits and souls which will be created and the dew by means of which God will revive the dead . . . . In it are the Ofanim, the Seraphim and the holy Hajoth, the ministering angels (and the throne of majesty) over whom the living and exalted God rules in Araboth, as it is said "make a way for him who rides in Araboth (Ps. 68. 5). Vide also Jesod Hat. III, § 6 and . (gr. στοιχείον) إِسُطُقِسَات . pl إِسْطُقِسَات (gr. στοιχείον). י אָר י m. l.). d יַי used in Targum as in Hebrew for the tetragrammaton. MS of Targum (c. 1439) and 1st Ven. Ed. always transcribe the tetragrammaton with three yads thus:—" (Levy, Chald. Wörterb., s. v.). e The Targum for the Verse is:-הַּכְקַבְּלָּין הַין כִּן הַין וָאַמִּרִין קַהִּישׁ בִּשְׁמֵי מִרוֹמָא עְּלָאַה בֵּית שָׁכִינְהֵיה קַהִּישׁ צַל אַרְעָּא פוֹבֵר גְּבוּרְחֵּרח כַּוִּישׁ לְעָּלֶם וּלְּעָלְמֵי עָלְמִיָּא. \*4

אתכם לי לעם: יעני יכונו לה אמה מכצוצה באלשריעה פלדאלך ואגב עלא אלאנסאן ותדכר איאם אלשדה פי איאם אלרכאפ: ואיאם אלציק פי יום אלפרת וישכר כאלקת ויסבחה וימגדה פי יום פרגה מהל מא ידכרה יקת ציקה: קאלו ז'ל חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על "חטובה שנ' צרה ויגון אמצא ובשם ילי אקרא: וכן הוא אומר ילי נתן וילי לקח יהי שם ילי מבורך: על אקרא: וכן הוא אומר ילי נתן וילי לקח יהי שם ילי מבורך: פי גמיע אלאגיאל ואגב עלא אלאנסאן אן ידכר יציאת מצ' ומא אחפק טול אלזמאן: אעחבר "כנדי שירת "הים קבל קרית שמע והיא הלאחין "סטר עלא תרתיב אלעאלם והו ישיר אלא עאלם "אלעקול והיא עשר מראתב אלדי דכר פי הלכות יסודי "התורה אולהן "חיות הקדש ואכרהן אישים: "ועאלם "אלאפלאך תשעה אוולהן "חיות הקדש ואכרהן אישים: "ועאלם "אלאפלאך תשעה

1 B adds בכל יום ויום 2 בכל ותו שלם חמלאכים אלאפלאך B. D. רבי אללדי הן אללדי הן B. D. אלא אולהן—אישים B. D. read אללדי הן היות הקודש ואיפנים ואראלים וחשמלים ומלאכים וכרובים ואלחים ובני שנחרת הקודש ואישים: 4 B. omits this sentence. 5 C. D. add

יכתמר אלעגין ולא איצא עמלו להם "זואד והו קו" וגם צדה לא עשו להם: וקאלו אן תלך "אלעגנא כפתהם ל "יום: לאנהם מלבו אללחם במו לחדש השני והם יצאו בחמשה עשר בניסן הרי ל יום כמא תבייז פי אלנק:

יקוֹ על שם שמררו יעני אנהם אמרו חיותהם מן בענה אלכדמה באלמין ואללבן ומא אשבה האלך מן כֹדם אלצחרא בי פכאנו יטעמו אלחלו מה: "אלא אן אללה רחמהם אלצחרא בי פכאנו יטעמו אלחלו מה: "אלא אן אללה רחמהם וכלצהם מן אלעדאב פכאן הדא אלמרור הו לתדכיר תלך אלאתות: (fol. 45 b) וקו' בחמר 'ובלבנים גֹרֹק' 'פרעה יבלי אגסאדהם לחתא לא יכתרו האלך עלמנא אן יציאת מצרים לאזמה לכל שלץ מן ישראל להאלך יחתאג אלאַנסאן "יורי נפסה באנה אלדי כרג מן מצר לחתא יתדכר אלאיאת ואלמעגזאת אלדי פעל אלה לישראל קאל ואותנו הוציא משם:

מעברות לאלי נצר אלאנסאן בי מערפה יציאת מצרים וערף פצל אללה עלא ישראל אלדי יצאר פי מערפה יציאת מצרים וערף פצל אללה עלא ישראל אלדי יצאר מעברות לחירות ומלכו אנפסהם: ומשעבוד לגאולה יאלדי כאנו ישראל יכדמונהם והוא אלשעבוד פפכחם אללה והיא אלגאולה: ומיגון לשמחה יעני אנהם לם יכפו פי אלכדמה והן אליגון \*פכפו ען אלעבודה וגע גמהם פרג 'ועיד ופי מא כאנו פי יד מצרים הם ממלוכין בגיר שריעה כרנו מן תחת אידיהם "קאל ולקחתי

## י B. C. D. omit בחמר ובלבנים until § XLVIII.

. صَعُبَة . 1 أَزُوَادًا . 1 ° . العجُنة . 1 أَنُوَادًا . 1 ° أَزُوَادًا . 1 ° . فيدِه . 6 ° . أَنُ وَادًا . 1 ° . فيدِه . 80 ° . أَنُ . 80 ° . إلى ° . فيدِه . 80 ° . أَنُ . 1 ° . وَلَمَّا كَفُوا \* وَلَمَّا خُرِجُوا \* . وَلَمَّا كَفُوا \* من تحت أَيُديهم فقال.

רֹאוֹתְנוֹ חוציא משׁם לֹמִעֹן תֹביא אוֹתְנוֹ לְהַתְּ לֵנֵי אַת הֹאֹרְץ אַשּֿׁר נשבע לֹאבׁהדּינו: וצריך כל אחר להגביה כוסו מן לשיכך עד גאל ישראל:

לבדל ללהדר ללפיכך אלו הדיבין להגדות להכל לשבה לפאר לרובם לבדל ללהדר ללפאר לרובם לבדל ללהדר ללפאר ללבד למי שלשת ללו הלאבותילו את כל הניסים האלו החוציאנו בשברות לחירות ומשעבור לנאולה למינון לשמחה ובאבל ליתם סוב ובאשלה לאור גדול המאבר לכלית:

יהולאי אלהלאה אלדי הן פסח ומצה ומדורים: 1-

לברה: ולכל בהן לם יכחקלהן היתכלם בהן לם יכרג הצגבה: ולכל "ראחד מנהן סבב: ועלה אלפסח סבבה "ב"ין והוא כלאץ ישראל מן אלהלאך ענד מא וקעת אלמנפה עלא מצרים וסלמו ישראל קאל ראת בחינו הציל והרא לאשהאר אלטאעה ואעתקאד אלעכאיה פי אלעלה "אלספלא כמא קאל כי להי הארץ: קר ב"ינא עלה אלפסח וכונה לאשהאר אלטאעה: וכראלך אלמצה עלתהא ב"ינה לאן כמא אלפסח ללאסהעגאל כראלך אלמצה ללאסתעגאל והו קו" שלא הספיק בציקו "שלאבותינו להחמיץ לעני למא פכהם אללה פי תלך אלמאעה לם "יורד" יצברו פימא יעני למא פכהם אללה פי תלך אלמאעה לם "יורד" יצברו פימא

הולגבה הולגרה אומר קווא אלכלאם עלא B. reads אלהגרה ורגע למעני אלפסח ומצח ומרורים ומן לם יערף עלחתן מא כֿרג ען אלהגרה ורגע למעני אלפסח ומצח ומרורים ומן לם יערף עלחתן מא כֿרג ען.

2 Instead of (fol. 45b) האגבה:

3 ביין עלההם פסח על שם שפסח חקיבהי הרא אלשפקה B.C.D. read האלשרוא: ועלמצה על שם שלא הספיק יעני בין מא יכתמר אלעגין: ועלת אלמרור על שם שמיררו המצרים לאן מא תעב חלך אלכדמה ישעם אלמרור על שם שמיררו המצרים לאן מא תעב חלך אלכדמה ישעם.

عَرِدُ 1 مَا المُعَالَمُ وَ مَا السِفُلَةُ السِفُلَةُ السِفُلَةُ وَ السِفُلَةُ وَ السِفُلَةُ وَ السِفُلَةُ وَ ا اليَصُابِرُوا ١٠ عَلَيْ السِفِيرِوا .

בּתוֹכוֹ בֿמֹדבֹר שׁנְאִינוּ בֹחוֹכֹּו סִפְּׁסְ שִּׁנְאִינוּ בֿחוֹכֹּו סִפְּׁסְ צַּרכִינוּ בֿמִדבֹר אַרבּעים בּהוֹכֹּו לְּמִנוּ הַבְּעִים בּחֹר יְסִינִּי בְּתֹּבְּנוּ לְמִנִי אֹת הְמִּי נְתֹּן לְלֵּוּ אֹת הְשַׁבְּת מְיִרְבַנוּ לְמֵנִי אֹת דְּסִינִי בְּתְּבְּנוּ לְמָנִי אֹת הֹמִינוּ הִכֹנִיסְנוּ לְאָרִי יְשִרְאֵלְ בְּנִה לְלֵנוּ אֹת בִּית בַּתְּבְּי יִשְּרְאֵלְ הְשֵּׁלְחוּן ואומרין השלחן ואומרין השלחן ואומרין השלחן ואומרין השלחן ואומרין לוֹלְיִבְייִ הְשִּׁלְחוּן ואומרין לוֹלְנִיבְייִ הְשִּׁלְחוּן ואומרין הַבְּיִּבְייִ הְבִּילְ לִּבְּיִבְּיִ הְבִּילְ הִבְּיִי בְּיִּבְיִי בְּיִּבְיִ בְּיִּבְּיִ בְּיִבְּיִי בְּיִּבְּיִ בְּיִּבְיִי בְּיִּבְיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִבְּיִים בּיִּבְּיִ בְּיִבְּיִים בּיִּבְּיִם בּיִּבְּיִם בּיִּבְּיִים בּיִּבְיִים בּיִּבְּיִים בּיִּבְיִים בּיִּבְיִי בְּיִבְּיִים בּיִּבְּיִים בּיִּבְייִם בּיִּבְּיִים בּיִּבְּיִבְיִּיִּים בּיִּבְּיִים בּיִּבְּיִבְיִים בּיִּבְּיִים בּיִּבְּיִבְּיִים בּיִּבְּיִבְיִים בּיִּבְּיִבְּיִים בּיִּבְּיִים בּיִּבְּיִים בּיִּבְּיִבְּיִם בּיִּבְּיִם בּיִבְּיִים בּיִּבְּיִבְּיִים בּיִּבְּיִּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִבְיִים בְּיבְּיבְיִים בּיִּבְייִבְּים בּיִּבְּים בּיִּבְּים בּיִּבְיים בּיִּבְייִים בּיִּבְייִיבְּיִים בּינִים בּיִּבְּים בּיבְּיִים בּיִּבְּיִים בּיִּבְּיִים בּיּבְיּבּים בּיבְּיבְּיבְייִים בּיבּים בּיוֹים בּיוֹים בּיבּים בּיבּים בּיּבְיים בּיוֹם בּיוֹים בּיים בּיוֹים בּיים בּייִים בּיים בּייבּיים בּייבּיים בּיים בּייבּיים בּייִים בּיים בּייבּיים בּייבּים בּייבּיים בּיים בּייבּים בּייבּיים בּיים בּייים בּיים בּיים בּיים בּיים בּייבּים בּיים בּיים בּיים בּיבּיים בּיים בּייים בּייים בּייים בּייים בּייים בּייים בּייים בּייים בּייים בּייי

דֹברים אֹלו בُפֹסח לֹא רֹצֹא דֹדי חובתר דאלו הן פֿסח מֹצֹח וֹמרורים: פֿסֿח שֹׁהֹיו אֹבותונו אוכֿלים בֹזמֹן שׁבית המקרש קֿירֹם לֹמרורים: פֿסֿח שׁהֹיו אֹבותונו אוכֿלים בֹזמֹן שׁבית המקרש קֿירֹם עֹל שֹם מֹה עֹל שׁם שׁפֿסֹח המקרום ב׳ה עֹל בֹתי אֹבותונו במצרים שנ׳ וֹאֹמֹרתֹם זֹבֹת פֿסֿח הוא ליזי אֹשֹׁר פֿסֹח עֹל בֹתי הֹבׁנ ישרֹאל במצרים בֹנגפּו אֹת מֹצרים וֹאֹת בֹתינו הֹצִיל וֹיִקֹד הֹעֹם וֹישׁתֹחוֹרו: תם ירפע אמצה בידה ויקול

אלא שום מה על שם מה על שם מה על שם מה על שם מלא ארכלים על שם מה על שם שלא ארכלים על שם מה על שם מלד מלכי הספיק בציקן שלאבוהינו להחמיק עד שנלה על על על מער הוציאו המלכים הק'ב'ה וגאלם מיד שנ' דיאפו את הבצק אשר הוציאו ממצרים עלות מצות כי לא המק כי גרשו ממצרים דלא יכלו להתמהמה דגם צדה לא עשו להם: הם ירפע אלמרור בידה ויקול

שׁם מֿה עُל שׁם אַלו שֻׁאַנֿחנוּ אוּכֿלים עַׁל שׁם מֿה עַׁל שׁם מֹה עַׁל שׁם מֹה עַׁל שׁם מֹה עַׁל שׁם מֹה עַׁה שׁה בֹּלִיה אַת חִייּה בַּלִּבְיֹם שׁנ׳ וֹיִמְדְּרוּ אַת כֹּל חִייִה בַעַּבְׁרִה בְּשָׁה בַּהֹרִה עִּבְּרָה עִּבְּרָה בִּשְׁה אַת כֹּל עַבְּרִה בַּשָּׁה אַת כֹּל עַבְּרָה בַּשָּׁה אַת כַּל עַבְּרָה בִּשְׁר בַּהֹה בַּבּרָה בַּבּרָה בַּבּרָה בַּבּרָה בַּבּרָה בִּבּרָה בַּבּרָה בַבּרָה בַּבּרָה בַּבּרָה בַבּרָה בַּבּרָה בַבּרָה בַבְּרָה בַבְּרָה בַבְּרָה בַבְּרָה בַבְּרָה בַבְּרָה בַבְּרָה בַבְּרָה בַבְּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָב בּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָה בַּרָב בּרָה בַבְּרָב בּרָה בַבְּרָב בּרָה בַּרָב בּרָה בַּרָב בּרָה בַרְבּר בּרָה בַּרְבּרָה בַּרְבּר בּרָב בּרָב בּרָה בַרְבּרָה בַּרְבּר בּרָב בּרְבּר בּרְבּר בּרָב בּרְבּר בּרְבּיב בּרְבּר בּרְבּר בּרְבּיב בּרְבּר בּרְבּר בּרְבּר בּרְבּר בּרְבּר בּרְבּר בּרְבּר בּרְבּר בּרְבּיב בּרְבּר בּרְבּר בּרְבּיב בּרְבּיב בּרְבּר בּרְבּרְבּר בּרְבּיב בּירָב בּרְבּיב בּירָב בּירָיב בּירָב בּירָב בּירָב בּירָב בּירָב בּירָיב בּירָיב בּיב

יבכל דור דורה אות אום כלהראות את עצמו כאלו XLIII. בכל דור דורה היות האום בלבד באל אלא אותלו שנ׳

ש סיני הוא סין ונתוספה לו יוד כנגד עשר Marginal note in MS. שי סיני הוא סין ונתוספה לו יוד כנגד עשר

ילמה אינו מראה הצלי כשהוא אומר פסח כדרך Marginal note ולמה שהנה שהוא שהוא שמרור מפני שאינו נוהג אלא בארץ ישראל שאסור להראות קדשים בחוצה לארץ:

מֹמֹנֹם שנ׳ וֹיִשׁאַילִים וֹיִנֹצִלוּ אָת מֹצרֹים: אָם עַשַּׁאוּה \*בֹמצוֹלָה לו שואין בה 'דֹנה: ואם עשאוה כמצורה זו שואין בה 'דֹנה: כמה מֹחבב הֹכֹתוֹב אָת בֹזֹת הֹים יֹתר מִבֹזֹת מֹצְרִים אַלֹא מַה שהֹיה בֹבֹתִים נֹמֹלוּהֹר בֹמִצְרִים וֹמֹה שֹׁהֹנֹה בֹבֹהו מִרֹאַת נֹמֹלוּהֹר עָׁל הُים: וֹכֹז הוא אומר כנפר יונה נחפה בֹכֹסה זֹו בֹזֹת מֹצרים: וֹאֹברות הֹר בירֹקר הֹרוּץ זוֹ בֹזֹת הֹרִם: וֹתוֹבדֹני זֹוּ בֹזֹת הֹרִם: וֹתוֹבדֹני זֹוּ בֹזֹת מֹצֹרִים: וֹתֹבוֹאִי בُעַדִי עַדִּים זוֹ בֹזֹת הֹיֹם: תוֹרִי זֹהֹב נُעשׁה כֹד זֹר בֹזֹת הُיֹם: עם נֹפורות הُכُסֹם זֹר בֹזֹת מֹצרֹים: אֹלו נֹתֹן לֹנוֹ אֹת מֹמוֹנֹם וֹלֹא כֹּרֹע כֹנֹו אֹת הُיֹם דיינו: אֹלו כֹּרֹע כֹנֹו אֹת הُיֹם וֹלֹא השברולנו בחולר בהרבה דיינו: אלו השברולנו בחולר בהרבה ולא שׁסֹע שֹׁונֹאִינֹג בֹתוֹכֹן דיינו: אֹלו שׁסֹע שׁנֹאִינֹר בֹתוֹכֹר וֹלֹא סֹפֿס צרכינו בֿמדבר אַרבֿעים שׁנֹה דיינו: אַלוּ סׁפֿס צֿרכינו בֿמדבר אַרבֿעֹים שַׁנֹח וֹלֹא האַכֹּוֹלוֹן אֹת הֹמֹז דיינו: אֹלו הֹאַכֹּוֹלוֹן אֹת הֹמֹז דֹלֹא נֹתֹוֹ לֹנוֹ אֹת הُשֹׁבֹת דיינו: אֹלוּ נֹתוֹ לֹנוֹ אֹת הُשֹׁבֹת דֹלֹא פֿירּבֿנֹר לפני הר סיני דיינו: אלו סירבנו לפני הר סיני וֹלא נֹתוֹ לנו את הֹתוֹרֹת דיינו: אֹלו נֹתֹז נֹלנו אֹת הֹתוֹרֹת וֹלֹא הֹכניסנו כֹאֹדֹק ישרֹאל דיינו: אֹלוּ הֹכניסֹנוּ כֹאֹדֹץ ישרֹאל וֹלֹא בֹנֹה כֹנֹנוּ אֹת בית הבחורה דיינו:

למלת למלח לה מובה הבוני מובה למלח למוכלת למלח למלח למלחם מובה למלח למלחם למלח ליון באלהיתם ביה שניים לשה היון באלהיתם למליני לו את הלים ללני את הלים הלבירני את בלוריתם להיו ללו את הלים הלבירני

<sup>1</sup> and 2 The order of these verses is inverted B. C. D.

<sup>\*</sup> Marginal note כמצולה דגה: מצולה הזה מצולה המים שהן המים הצולה הזה מצולה הזה מצולה הזה מצולה שאין מים עכורין:

ד'א דגן פ' במצודה היא רשת שעושין בה חמין לפי שיראו העופות את החטים ובאים ללקוט מהם ונתפשים ברשת.

בכורות: הם יקדמו אלמאירה ויקול רבן גמליאל ובעץ מואצע יזידו הודה אלהגדת קבל רבן גמליאל:

ללקי אומר מנין אומר מנין אומר מנין אומר שנים שללקי אמת אומר שללקי המצרים במצרים לשר מניות ועל הים ללקו המשים מכות: במצרים מה הוא אומר היא מלור החרשמים אל פרטה אצבע אלהים היא ועל הים הוא אומר היא ישראל את היד הגדולה אשר עשה על במצרים: כמה ללקו באצבע עשר מכות אמור מעהה במצרים ללקו עשר מכות ועל הים ללקו המשים מכות:

ר׳ אֹליעֿזר אומר מֹלון שُכֹּל מُכֹח וֹמֹביא רֹ מֹלוֹם שׁהֹביא רֹבית הֹלוֹם שׁהֹביא רֹב מֹלות הֹבית (fol. 44b) מיל מֹלארבע מֹלארבע מֹלות מֹלארבע מֹלות מֹלארבע מֹלות משׁלֹח בׁם דֹּלִין אַפֹּר עַבֹּרה אַתוֹם זֹלִם שֹׁתִּים צַּרְת שׁלִוּשׁ מִשׁלֹחׁת מֹלאבי רִינִים אַרבע אַמור מֹעָהת בֿמִצרים לֹלְן אַרבּעִים מֹלות דֹעֹל הֹרם מֹאתִים מַלֹרת:

ר' עלקיבה אומר מֹלין שׁכֹל מُכה וֹמֹכה שׁהביא ר' עלקיבה אומר מֹלין שׁכֹל מُכה וֹמֹכה שׁהביא הק'ב'ה על המעיים במצרים המצרים שׁלוש ברות שנ' ישׁלה במקביה הולין אֹפֹר אֹהֹת עברה שֹהים זֹעֹם שׁלוש ברות אֹב'ה משלחת מלאכי העים המש אמר מעלחת במצרים לקר המשים מכות ועל הים לקר מאתים המשים מכות ועל הים לקר מאתים המשים מכות ועל הים לקר מאתים המשיים מכות ועל הים לקר מאתים מכות במצרים מלכות:

למקום למקור למקות למקלות למוכפלות למוכפלות למקום ביה למקום ביה לגד הוצילו ממצרים ולא לשה בהם שפטים בית לאו לשה בהם שפטים ביתו: אלו לשה בין באלהיהם דיינו: אלו לשה דין באלהיהם דיינו: אלו לשה דין באלהיהם דיינו: אלו הלג אלו לשה דין באלהיהם דיינו: אלו הלג אלו לשה בכורהם דיינו: אלו אלו את בכורהם דיינו: ומלין שנהן ללו את בכורהם דיינו: ומלין שנהן ללו את בכורהם דיינו: ומלין שנהן ללו את

guard, watch, prison cf.  $Pesikt\bar{a}$  יידי בחצי 66 b, 67 a ואחר כן ... then he put them in prison i.e. in darkness.

שלוש ביד שכינה ערוב דבר מכת בכודות וביד משה ברד ארבה חשך: וביד אהרן דם צפרדע כפים ואחת על ידי כולן והוא השחיד וכשם שנפרע הק'ב'ה ממצ' כך עחיד ליפרע מבני ארום במכות גדולות שנ' גדל עונד בת ארום: וקאל אלסאיל ומי "אים הסוסים שרדק בהם פרעה ומצ' שש מאות רכב בחור וכבר מצמר הנה יד של חויה במסבר אשר בשרה אלא אלו משלה <sup>ל</sup>ירא אה דבר לי הן היו תקלה לישראל מכאן אמרו הכשר שבגוים הצדוג ריפה שבמשים °רוץ <sup>6</sup>מוחר: ¹רבשביל שהיד ישראל מדליקין לחן הנרת חביא עליחן חשך: ובשביל שהשליכו בניחן לים הארג הק'ב'ה כל בכוריהם: ולמה כאן ביד אהרן דם צפרדע כנים אמד הק'ב'ה למשה המים שהגין עליך כשהשלכת ליצור: והעפר שהגיז עליך כשהרגת את המצרי שנ' ויך את המצרי וישמסהגד בחול אינו דין שילקו על ידיך לפיכך היו ביד אהרו: ור' ב'לוי חיה נותן להם סימן סֹקהׁ לֹדֹן בֹכֹהֹב בתחלה סכר אמת חמים שלהן: ואחר כך הביא עליהן "קלנין: וא'כ זרק בהם חצים ב לגיונות, <sup>8</sup>דורמסיות, נפט, <sup>ה</sup>בלסטרא, כובשיז, <sup>1</sup>בפילקי <del>השיכה</del>

<sup>1</sup> B. C. D. identical with A. ובשביל—ביד אחרן. 2 B. C. D. omit fr. יובשביל until XXXV.

י בּנִילְרָן הַלְּאִנִין מְלָּאִנִין מִלְּאָנִין הַלָּאִנִין הָלָּאָנִין הַלְּאָנִין הַלְּאָבִין הַלְּאָבִין הַלְּאָבִין הַא הַלְּאָבִין הַא הַלְּאָבְין הַא הַנְייִין הַלְּאַנִיין הַלְּאַנִין הַלְּאַנִין הַא הַלְּאָבְין הַא הַלְּאָב הַלְּאָר הָּא הַלְּיִי הַלְּיִי הַלְּיִי הַלְּיִי הַעְּיִבְּא הַּא הַלְּיִי הַלְּיִי הַּא הַרְיּי הַלְים הַלְּיִי הַּיּי הַלְים הַיְּיִי הַּא הַיְרָ הַּא הַלְיִי הַיְּים הַיְּי הַלְּיִי הַּיְים הַּי הַלְים הַיְּיִים הַיְים הַיְּיִים הַיְּים הַיְים הַיְים הָּי בְּיִבְייִים הָּים הָּיְים הַיְים הַּיְים הָּיִים הָּים הּיִּים הָּים הּיִים הָּיְים הְיּים הְיּים הּיִים הּיִים הָּיְים הּיִים הְיּים הְיִים הְיּים הְיִים הְיּים הְיִים הּיִים הְיּים הְיּים הְיִים הְיִים הְיּים הְיּין הְיּים הְיוּים הְיּים הְיּים הְיּיוּ הְיּים הְיּים הְיּים הְיּים הְיּיוּ הְיּיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיְיוּין הְיּיְיוּין הְיּיְיוּיוּים הְיּיוּין הְיּיְיוּיוּיוּ הְיוּיוּים הְיּיוּים הְיּים הְיּים הְיּים הּיּים הּיְים הְיּים הְיּים הְיּים הְיּים הְיּים הְיּי

ורמשים: כַּנָּים שהיו ישראל מכבדין חוצות "ושווקים נחפך עפרם לכנים: ערוב שהיו אומרים לישראל צודו לנו דוכים ואריות וכיוצא בהן: ואלדֶבֶר כמא רסמו לעליהם ירעו "מואשייהם ואלשחין כמא היו מחימין להן חמין ולצנן "גופן: וברד כאנו יגרסו להם גראיס אשגאר אלתמאר: ואלאַרְבֶּה כאנו יזרעון להם: ואלחשָׁך לפי שהיו בישראל פושעים גמורים ולא היו רוצים לצאת ממצרים אמר הק'ב'ה אם אביא עליהם מכה בגלוי וימותו יאמרו המצרים כשם שעבר עלינו כך עבר עליהם ומצרים אינם רואים עליהם השך והיו ישראל מקברים "מיתיהם ומצרים אינם רואים שני ואכסה ערותד:

אמרו רבות' עשר מכות באו עליהם מן השמים XXXIV. ברד וחשך מכת בכורות ומהן מן הארץ דם צפרדע כנים ערוב

אלו שנאמר בהם חירא את דבר י<sup>גר</sup>י מעבדי פרעח הניס את עבדיו ואת מקנהו אל הבתים הן הן היו תקלח לישראל מכאן אמרו כשר שבגוים הרוג ויפח שבנחשים רצץ את מזחו: ובשביל שחיו ישראל מרחיצין אותם במים חביא הקיב'ה' עליהם שחין: ובשביל שחיו יש' נוטעים להם גנות ופרדיסים הביא חק'ב'ה' עליהם ברד: ובשביל שעשאום מציבי אילנות ונוטעי נטיעות חביא עליתן הקיב'ה' ארבה: אמרו חכמים ז'ל המכות עשר שלש ביד אהרן ואלו הן דם צפרדע כנים קאל פיחן אמור אל אחרן: ושלש ביד משה ארבה חשך וברד: ושלש ביד חק'ב'ה' ערוב דבר ומכת בכורות והשחין נשתחפו בו כולם הק'ב'ה' ומשה ואחרן וחמכות ישבו שנה כל מכה ומכה שבעה ימים: ושלשה ועשרים יום חיה משה מתרח בהם: ויכון בין כל מכה ומכח סחה א"אם צאר

"אלמכות "ביינה פי אלתורה ופי דאלך קאלו אלצפרדע סבעה אצנאף שוֹם אדק מן שוֹם פאלסגיר מנה ידָב עלא אלתראב ראלכביר יכרג מן אלבחר [fol. 44a] ויקפז "אלא אלאַנסאן ויקטע אלאנסאן בסבלתה ולה דנב ואחד: "ואלערוב "ארבעת אצנאף זכובין "ויתושין וצרעין 'וחזיזין וקיל ארי ונמר ודוב וזאב ונשר ואלגראר ז' אצנאף שוֹם אדק מן שים מא "גששה אלאוול "דקקה אלתאני: וכל מכה גלסה ז' אדאם ובין כל מכה ומכה שהרא כאמלא פכאנה אלכל פי סנה כאמלה: וכל המכות מדה כנגד מדה: "דם כבר נתפרש: צפרדע שהיו אומרים הביאו לנו שקצים

1 B. C. D. omit רכנגר מדה אלמכות—כנגר מדה 2 For p. 44 l. 8 חם הוץ מותו 1. B. C. D. read החירו מחירו מחירו בשביל שאמר לישראל לחם חמין ועושין לחם מרחצאות נחפך המים לדם: ובשביל שאמר לישראל לכבד הבתים והרחובות והשוקים נחפך עפרם לכנים: ובשביל שאמרו לישראל לחביא לחם דובים ואריות ונמרים לחקריב לע"ז חביא הק"ב"ה" עליחם הערוב: חמשה מינים ארי ונמר ודוב ונשר וזאב ובשביל שהיו ישראל רועין בחמתן חביא עליהן דבר שנאמר וימת כל מקנה מצרים: ומחיכן הסוסים שרדפו בהן פרעה ומצרים ותן שש מאות רכב בתור וכבר נאמר חנה יד ה" חירה במקנך אשר בשדה בסוסים: פיכון אלגואב אן פרעה גלס מן גדולי מצרים מע ישר" פי ארץ גושן ליתרסו ישראל ללא יכרנו מן מצרים: דבר אחר

a على المجنّة. والمجنّة m. a species of fly, gad-fly, so called from sucking (blood): LXX κυνόμυια, dog-fly. Almost all the Hebrew interpreters understand it to be a collection of noxious beasts, as if a miscellaneous swarm (שביד to mix) Gesenius, Heb. and Chald. Lexicon l. c., s. v. والمناقب a gnat: related to عنه (عنية) to be weak, Arab. ناسكي to have a light weight v. Levy's Chald. Wörterb. l. c., s. v. f Probably a species of wasp cf. خوا لمناقب which applies to all verbs whose second radical is doubled, e. g. pp for \$\tilde{\rho}\$ (3).

הרח נותן בהן סימן דבר לדש באחב "ובמורא גדול זה גלדי השכינה וחוא אלפיץ אלאלאה" ואלעלאיה "אלאלאה"ה אלדי אחבתהם כמא קאל או הנסה אלהים: במסות הי אלמענזאת: באותות "אלמיאה אלדי אנקלבת דם וחיא "כאנה "מאז: וקו" ובעצים ובאבנים "כאנה תהטל דם: ואלמטה רגע תמן והו חנש יתכלק וסם אלבחר ואלמטה אלדי בלעה אלהגינים ומטות החרקמים: ובמופתים אלבראהין אלעצאם אלדי הוא כרם מביעה מחל אלנאר "וסט אלברד: ואלגראד אלדי נשרת אלאבואב ודכלת אלביות פי מצרים וכאן פי דיקהא "סמומיה עצימה": וקו" אלביות פי מצרים וכאן פי דיקהא "סמומיה עצימה": וקו" עלי מא דבר ובזרוע נטויה אלחרב אלדי וקע קאל כי יהוה עלים להם במצרים: ובוראים גדולים אלדי וקע קאל כי יהוה אללה תצה "בהם: וקו" ביד חוקה שתים כל לפצתין שתי מכות אלדי אחדה אללה במצרים וכלה" מדה כנגד מדה:

וגא. ר' יחודה ע'ה חקק אלכלאם וקאל <sup>1</sup> הולאי XXXIIL אלמכות אלוי הן מכתובאת פי אלמטה וֹצֹיִ עֹוֹשׁ <sup>6</sup>בֹאהֹב: הדֹה

1 B. C. D. omit במורא גדול—אלדוים. Inserted previously vide P. 39 note 1. אלאיאר אלדי אנקלב דם 2 מאלגי אלדי אנקלב דם 1. מקלב דם 1. מוסם C. ביו מא מוסב דם 1. מוסם ביו מוסב היו B. מצחברותם 6 B. C. D. insert here a passage in Hebrew very similar to P. 39 § XXX—XXXI commencing מצחה חמטה.

את המטח וחקוק עלית דֹצֹדְ עֹדְשׁ בֹאֹהֹב וְקִיל אוְ הדה אלמטה אבן שלמרגלית ומן עארה אלעלום המהל "באלמרגלית וקיל אנהא "מרבעת כנגד אותיות השם בן ארבע אותיות וקו" פי אלמטח חזח יעני אלמכצרץ אלדי נברא בין השמשות כמא "באן פי אלמדרש:

ובמופחים זה הדם כמו שנ' ונחחי מופחים בשמים ובארץ דם ואש והימודות עשן: קו' זה הדם קיל אן פרעה למא קאל מי ילי כאן עקאבה בְּמֵי ילי יעני גרק הוא "ושיעחה: יסט אלבחר אמר חק'ב'ה אתה עיבד את הים אני נפרע ממנו תחלה "ויהיה דם: ולא הניחו בנות ישראל לטבול בים לכך נלקו בדם: וקיל אן 'אֿעצם אלמענזאת פי אלדם ישרב ישראלי ומצרי פי אַנאֹ ואחד פינקסם אלמא בממן רגע מא קאלו ממכת דם ואלא גהת אלמצרי דם: ואן שרבו בחמן רגע מא קאלו ממכת דם האמירו ישראל:

במורא ברול שחר ברו הוקח שהים ובזרול נטורת שחים לבמרול מחים אלו לשר ובמורא ברול שחים ובאוחות שחים ובמופחים שחים אלו לשר לכמור שחים במצרים במצרים האלו הן דם צפרול מים לרוב דבר שחין ברו ארבת חשר מכח בכורות ר' יחודה

a Vide Yalkut, Shim'oni § 168 ביה מרובלייא פרובלייא פרובלייא precious stone, pearl v. Levy, Chald. Wörterb. l. c. ביה פרובליי. d sc. ف. a According to the Midrash it is said that God, in the event of a nation going astray after strange gods, vented his ire first upon its gods and then upon the nation itself. Vide Exod. Rabbah § 9 where proof is adduced from Isaiah 24. 21 ביי אל צבא חשרום בשרום בשרו

אֹלְהִים לֹבֵּוֹא לֹקְהֹת לֹוֹ \*גוֹי מֹקְרֹב גוֹי בֿמַסות בֹאוֹתות וֹבמופֿתים וֹבמות בֹאוֹתות וֹבמות לֹבמית וֹבמות וֹבֹיר הֹדֹקֹת וֹבֹירוֹע נֹטוֹיה וֹבמורֹאים גֹדוֹלִים כֹכֹל אֹשׁר לֹכֹם הֹי אֹלֹהִיכֹם בֹמצרִים לֹעִינֹיך: וקו׳ זה גלוי וֹהשכינה יעני גלויה לנביאים והוא קוֹ יֵרָא הֹי עליכם וישפט על פרעה וקו׳ באת ובמופתים יעני אֹן משה פעל "מגזאת וֹאיאת ובראהין בחצרה גמיע ישראל והו קו׳ לעיניך: וקו׳ או הנסה אלהים יקול אן קד וקע מעגז או "אהנין לאמה פי אלעאלם אמא "אנתו תראדפה עליכם אלמעגזאת במצרים והו מא וקע פיהם עשר מכות ואכרג ישראל אמה מן וסט אמה מן מצר כוֹאלך כֹלאץ דור מן בין דור:

תקחת הלה המים שנ' ואת המים למים לוי "את המים לוי "אומר ברד אומר ביד אשר העשה בו את האותות: ק' זה המטה ר' לוי "אומר [fol. 43 b] אותה המטח שנברא בין השמשות מסרו הק'ב'ה לאדם הראשון בגן עדן: ואדם מסרה לשת ושת לחנוך וחנוך למתושלה ומתושלה לנה ונה לשם ושם לעבר ועבר לאברהם ואברהם ליצחק ויצחק ליעקב ויעקב ללוי ולוי ליוסף: כיון שמת יוסף נשלל מביתו והיה יתרו מאצייבניני פרעה נראה את המטה ולקה אותה כיון שברח משה למדין מצא

ינבטרא וות נלוי חשכינה יווא אלפרץ אלאלאדי ואלענאיה אלאלאדייה אללהי אללהי והוא אלפרץ אלאלאדי ואלענאיה אלאלאדייה אללהי אללהים לבוא: זה נלוי חנסה אלהים לבוא: In the above B reads אלעניה יואלענאיה בין יואלענאיה יואלענאיה בין יואלענאיה יואלענאיה בין יואלענאיה בין יואלענאיה.

أَنْتُمُ b مُعْجِزَات Vulg. for مُعْجِزَات. أَنْتُمُ b مُعْجِزَات. • كَاللَّهُ عَبِرَات.

<sup>\*</sup> Marginal note גו נו ב׳ פעמרם ראשונה אחת לישראל שנייה כנגד מצ׳: זה הפס׳ ביה אלפא ביתא שרצה הקיב'ה ליתן להם את החורה אלא מצ׳: זה הפס׳ ביה אלפא ביתא שרצה מדת הדין לפני הקיב'ה? נסי אותם תחלה:

כמא קאל ואשלת אליכם את כל עבדי תנביאים: <sup>1</sup>ד'א לא על ידי שלית ולא "מעאתם <sup>2</sup> אסתעראר טביע" "פתה"יו <sup>3</sup> אלמואד פתחקק האלך אלא הק'ב'ת שנ' ועברתי בארץ מצרים והאלך פי <sup>4</sup>מכת בכורות והי אעצם אלמכות:

לבמות ביד החקת ובזרוע נטורת ובמורא גדול ובאותות ובמופתים ביד החקת זה הדבר כמו שני הנה יד ידי הויח במקנד ובמופתים ביד החקת זה הדבר כמו שני הנה ידי ידי הויח במקנד אשר בשלה בסוסים בחמרים בנמלים בבקר ובצאן דבר כבד מאד: קו' זה יחדבר יעני מות אלבהאים לאנחם רסמו עלא "ישראל ירעו להם אלבהאים פנזלת הדה אלמכה לתכליק ישראל מן אלרעאה ורסמו עליהם או יגרסו להם גראיס פאלדה אלגראד ואלבראד ליתכלצו מן דאלך: ויש ממצרים שעובדין את הבהמות ונלקו בדבר וקיל אן מעבודאת מצר סקטת עלא וגחהא פי תלך אללילה:

לבורות לל היושלים: זו החרב כמו שנ' החרבו שלופת בידו כמות לל היושלים: זו החרב זה חרבו שלמלאך המות אלדי פראא דוד פי ירושלים וקת מא עד ישראל פמאת מנהם סבעין אלף: והו אלדי פראא בלעם בדרך ענד מואבחין נתחייבו כליית חמשה מלאכי "חבלה להשחיתן והם אף וקַבֶּף וחַמה ומשחית וחַרוֹן דאלך פי מעשה העגל:

אני הול או במור א בירל הול הול אלוי השכינה כמו שנ' או הנסח XXIX.

אסתעראד ב' אסתעראד ב' ארוֹר (בר) א (בר) מסתעראד ב' אסתעראד B. C. אלמואד C. ב' אלמואד C.  $^5$  B. C. D. omit אלמואד until XXVIII.  $^6$  B. C. D. omit וו דו דורב XXIX.

אנפעלת בגיר כדאלד לא על ידי שליח ונחו נעלם או משח שליח דשלך שלגואב ואחד: אמא סו' לא על ידי שרפ הוא מן גמלה אלמלאיכה שנ' ויעם אלי אחד מך חשרפים וקאל שרפים וג' ואנמא סמיו שרפים למענא אלאנתסאם אלדי ינתסמו מז פאעל אלשה פאעלמנא אז חלד אלנסמה וחי מנת בכורות אנפעלת לחם [fol. 43 a] בגיר האלד ודליל האלד מד כו" ועברתי בארץ מצרים וג' ד'א כֿיוֹב יכול לא על ידי בלאך לא על ידי שליח וכד כאל רישלח מלאך ויוציאני ממצ' פהרא 'בֹלאת אלגו' אעלם או פו' וישלה מלאך הוא אשארה אלא משה אלדי יצאנו ממצ' על ידו: ראמא אלמקוול הُנֹא מענאה אוֹן לים נפוסהם 2אלדי היא מן נפס אלפֿלד לאד 3 כל אלנפוס מז אלנפס 4 אלכלייה לים סד כמלת חהא יערני פיהא אָר אלענאיה בחסב אלכמאל כמא <sup>6</sup> קאל ואת עירם רעריה עאריין מן <sup>1</sup>אלכמאל: ד'א ויוצאינו יוֹי ממצ' לא על ידי מלאך כל 5רסול מן אלנאס וכל 6מנפד אמר יסמא מלאך: לא על ידי שרק מרחבה אלעקול אלמפארקה אלדי חי שרפים לא יסדרו עלא אדראך אלמפארק עלא מא קאל ר' לא <sup>8</sup>פארקי אלמחסום ולא כמלו כמאלא 'עקלייא לא על ידי שליח זה נביא

 $<sup>^4</sup>$  C. adds מדלה  $^2$  רכן אלרושים C. ארתי  $^3$  אלרים  $^3$  אלרים  $^5$  B. אלרים  $^5$  B. אלרים  $^6$  B. omits ארכו  $^7$  רכן  $^7$  רכן  $^7$  רכן  $^8$  אררים  $^8$  אררים  $^8$  אררים  $^8$  אררים  $^8$  רכן  $^8$  אררים  $^8$ 

الجواب الخواب ألنفوص من النفس B. reads الجواب أ. . . انخل آلنفوص من النفس i. e. There are no souls belonging to the celestial sphere which produce (other) souls from the material (or created) one: v. philosophy of the Jews in the middle ages, Überweg, History of Phil. Vol. I, p. 417. الكُلِيَّة as B. and C.

ראת 'עמלינו יעני 'שקאהם 'בתרבייה אלאולאד לאנהם כאם יקחלון אלאטפאל ולא ירחמוהם ופיהם קאל 'עזי פנים וג' לא ילן: וקאלו אן 'אסטגניני פרשה העלו לפרעה באסטננינות שלהם שמושיען שלישראל ערדד שילקה במים ולפיכך גזר פרעה כל הבן הילוד היארה ואינם יודעים מעשיו שלהק'ב'ה שהוא משנה עיפים שעל ידי מֵי מַרִיבָה הוא נדון: קו' ואת לחצינו משנה בחלאי אלולאה אלכפאר לאנהם 'צייקונא ומא פסחו 'לנא נכרג ולא ב'הג'ל היסמו עלא ישראל ולא 'יצורו מן ארץ גשן ומן גמלה אלאשיא עשד עליהם שומרים ונשים בכל בית ובית אחת מבפנים שנ' ושאלה אשה משכנתה ומגרה ביתה וקאל דבר נא באזני העם וישאלו איש מאת רעהו ואשה מאת רעהו:

לא על הדי מלאך לא על הדי ממצרים לא על הדי מלאך לא על הדי שלה האלא הקיבורו שני העברתי בארץ מצרים בללה מצרים הלה הבללה האלה מצרים אלשה שלמים אני הי ויוציאנו קו' לא על ידי מלאך וקד קאלו וישלח מלאך ויוציאינו אעלם אן קו' וישלח מלאך הוא משה ר' 2ופך הדה אלאשכאל אן משה אלמכרג להם מן מצרים ואנפעלת עלא ידיה אלאמכות והו קו' וישלח מלאך לא על ידי מלאך פגרצה אלא מכת בכורות פקם אלדי אמא כ' לא על ידי מלאך פגרצה אלא מכת בכורות פקם אלדי

ه m. l. for المُقَّفُ أَهُ. هُ أَدِينَ بِي hard of face i. e. impudent, shameless. مُتِينَة (or سَعَة) m. pl. (Gr. ه مَتِعَونَا Vulg. for مَتِقُونَا sc. أَنُّ عَلَى لا يظهروا عَلَى الْمُرَادِينَ الْمُعَامِوا عَلَى الْمُعْمِوا عَلَى الْمُعْمِوا عَلَى اللَّهُ عَلَّى ا

פרעה כל הבן הילוד וג' עמד פרעה ועמו וגזר עליהם זאת הגזירה כיון שראה עמרם ובית דינו גזרו על עצמן "ליבטל מפריה ורביה "וגירשו נשותיהם מיד אמרה מרים לאביה פרעה גזר על הזכרים ואתם גזרתם על הזכרים ועל הנקיבות: "פרעה גזר גזירות סָפַּק ואתם גזרתם גזירות ודאי גזירתכם קשה משל פרעה: ועוד ראיתי ברוח הקדש "שעתיד לצאת ממך מי שמושיע את ישראל מיד הלך עמרם והחזיר גרושתו והיא יוכבד שנ' וילך איש וג' והיא בת מאה ושלשים שנה ונולדו בה סימני נערות: "א קאלו ז'ל בשעה שגזר פרעה ואמר כל הבין! הילוד וג' היו "משליכין בניהן לים חיים והים משליכן למדבר "וזימן להם הק'ב'ה חיות מהורות והיו מניקות אותם "במדבר: וקיל מן עצם אלמעגז "ויוניקהו דבש מסלע ושמן מחלמיש צור וגדלו הילדים אלמעגז "ווניקהו דבש מסלע ושמן מחלמיש צור וגדלו הילדים והם שאמרו זה אלי ואנוהו:

וירא אלהים את בני ישראל קאלו ז'ל רחל בת בנו XXV. מלשותלה רמסה עם בעלה בטים שהיה חולה ונפלו ילדיה לפים ורמסה אותם בטים וצעקה בקול גדול לפני הק'ב'ה ושמע הק'ב'ה צעקתה: וידע אלהים "ששילם הקץ של שעבוד ישראל:

<sup>1</sup> B. C. D. omit משליכין משליכין משליכין משליכין משליכין משליכין משליכין מחבר מחבר מחבר אלא אלבחר יכול אלבחר יכול אלבחר מחדשלה מחדשלה מחדשלה 3 אלא אלבר:

אללה ופרג "עליהם: וקו' הימים הרבים היא מאיה וארבעין סנה: מעת שמת יוסף הצדיק ועד שעמד משה ר' לפני פרעה ומלך מצרים האמור כאן הוא יוסף שמעת שמת יוסף זעקו בני ישראל מן העבודה והניחו עליהם שעבוד מצרים: ויאמזו יעני תנהדו מן "צעובת אלאסתלדאם: ותעל שועתם יעני אנה סמע אללה "דעאהם לאנהם "מצלומין: קו' "נאקתם שהיקחם ודכר אללה להם עהד אלאבות אלדי עחד מע כל ואחד וואחד" ולולא זכות אבות לעאד כנא מסתלדמין וכשם שלא נגאלי ישראל אלא בזכות אבות מן לימות המלך המשיח אין נגאלין אלא בזכות אבות שנ' וזכרתי את בריתי יעקוב ואף את בריתי וג' אזכר והארץ אזכר:

ד'א וימת מלך מצ' קאלו אנה נצטרע והיו עמר מלד עמר מלד במרע והיו עמר שלשה יועצים נביאים איוב ויתרו ובלעם נתיעץ בהם מה תהיה רפואתו: אמר בלעם אין לך רפואה עד שהשחוט מן העברים ותקח מלא בריכה 'מדמם (fol. 42b) ותטבול בה ותתרפא: יתרו ברח לפיכך ניצל: בלעם יעץ לרעה לפיכך נהרג: איוב שתיקה כהודיה: וקו' זו פרישות דרך ארץ כיון 'שאמר

שחיקתם קאל ענד יחוקאל הַאָּנֵק דוֹם יער בטול אלשחיק עלא ישראל ואסכת שחיקתם קאל ענד יחוקאל האנק המ במא חם יסתחקון אללדי וקע בחם

B. C. D. add לפכך נענש פר כל מא כאן מעח וחצל בח שחין גדול
 יעשח פרעח כן ושחט מן חעברים מלא בריכח וטבל בח ונחרפא
 יעני אנעזאלחם מן נסאחם מן מאחם מן B. C. D. read מריה ורביה

<sup>\*</sup> Marg. note כמו מעיר מחים ינאקו וקאל ענד יחד האנק במו מעיר.

מנססמה אלהלאת מנחא גירות משנולד יצחס עד שמת יוסק והד ר ום': ומשמת יוסף עד שנולד משה רבינו והיא שעבוד ם סנה ומשטולד משה ר' שעבור שמונים שנה ענוי וסימן לדבר שנותיה \*שלמרים על שם מירור עבודת המצרים:

וישימר עליד מלמד שלקחו מלבן והניחו אתו על XXIII. כתיפו "שלפרעה כדי לשבר ליבז שלישראל ויאמרו הרואים ומח שהמלכרת שלו חניח מלבן על כתיפו שאר כל חעם על אחת <sup>b</sup> כמה <sup>1</sup>וכמה: ד(בר) א(תר) שרי מסים שחמסו לבן <sup>2</sup>שלישראל: ריבן ערי מסכנות שמסכנות את "בעליהן שפעמים נופל מן הבנין ימה ופעמים נופל הבנין עליו: ערי מסכנות כּרכֵּין לאוצרות: וקו' פיתם פי תהום עולה ובולעו: מה בנו אֹכֹרתה אלמוֹנֹת: ¹ ורעמסס שהוא מתמוסס מגמה "אלבחר: וסו' ויתנו עלינו ע'ס' זו עבודת חבסך שהיא כשת מכל המלאכות: וכיל עבודת האיש על האשה ועבודת האשה על האיש: וכן' יבפרך יעני אעטוהם שקא אוולא ובערא אגרתהם: וקו' ונצעק אל יקי יעני אנהם תאבו אלא

ישימו עליו ש(רי) מ(סים) זה פרעה שעשה עמהם במלכה 1 B. adds וישימו עליו מרת גמיע אלנאס C. D. add the above till האלך and יעני צייכותם B. C. D. add. כדי לפתוח ליבן של ישראל וארצבו קלובהם קאל אחינו המסו את לבבינו ענד אלמרגלים: ד'א וישימו עליו ש(רי) מ(סים) שרים אכזראים יעני קסא אלקלוב לא ישפקו עלא ישראל: ד׳א שכל חעסק בבנין מחמסכן: שחרה B. C. D. read שחרה מתמסמס כאן מוגת אלבחר תכרב פי אלליל מא בנו: 4 B. C. D. add ינצעק B. C. D. omit XXIV מלאכה שאינו צריך לה ומשוי כבד אל הלהים את and read ויאנתו בני ישראל וישמע אלחים את נאקתם יעני

של פרעה : words של פרים \* b פרעה. • Exod. Rabbah ها C. reads بان مَوْجَة البحُ، تُخْرِب C. reads في الليل ما بنوا

זה כנגד זה: וסו' פרו וישרצו כאנו מולידים ששה "בכרס <sup>1</sup>אחת: אם <sup>6</sup>לגדול שבשרצים את מדמה אותם והיא לעכבוא ילדא "שתא ואם לסטן שבשרצים את מדמה אותם והיא עקרבא ילדא שתין: וסאל ר' סעדיה אלפיומי ז'ל אנהם כאנו מולידין שנים עשר מז סו' פרו שנים וישרצו שנים וירבו שנים ויעצמו שנים במאד מאד שנים: והדה מז אלענאיה אלעצימה אלחי פיהם: וקו' (fol. 42 a) ותמלא הארץ אותם יעני ארץ מצרים וחדהא לא גמיע אלארץ וסו' ותרבי בבנים: ותגדלי בבנות: ותבאי בעדי זו בזת מצרים: עדים זו בזת הים: כשרדפו אחריהם שדים נכנו זה משה ואהרן שהן מניקין את התינוקות ושערך צמח הגיע זמן הקץ לגאולה: יעני עאריין ממעשים <sup>3</sup> מובים: מן <sup>4</sup> התורה יעני עאריין מן אלעלם ואלעמל: ד'א ושעריד זה מרים: ולא נגאלו ממצ' אלא בזכות האבות: 5וירעו יעני עדבונא פי הולאה אלולאה אלכפאר למא נצרו פי ישראל אלכון פיהם אכתר מן אלפסאד אסו אליהם "ותחיילו עליהם וכתלו אטפאלהם לחתא לא יכתרו: וכו' ונלחם בנו יעני יגתמעו מע אלערו ויצחרו מצרים מן בלדהם היה ראוי לומר ועלינו אלא כדי שלא לפתוח פה לשטן לפיכך אמר ועלו מן הארק ולא אמר ועלינו: אעלם אן הדה אלארבע מארה אלסנה

 $<sup>^1</sup>$  C.D. add אישראל הצל הצל אלורי לעצם אלמעל בצל .  $^2$  B. C. D. omit הערים בכנים  $^3$  הערים מן שירים שובים  $^3$  הערים מן שובים שובים שובים  $^5$  B. C. D. omit אחר של הרעו במח וכמח המשר.

מצרים פליל וענד כרונחם כתיד מחל כואכב אולסמא - פי אוכתר ואלפמאל לאן "אלאעאנה עבימה פאלכון פיחם אכחר מן אלפסאד: פלפר הארץ אמרו חכמ' ז'ל דרך כבוד לישראל כשם שאין הצמחים מתגדלים אלא בעפר כד באי העולם צריכיז לישראל ה'ה'ד (החוא דיכחיב) וחלכו נוים לאורד וג' ד'א ככוכבים כשם שהכוכבים מפיצים זה לזה כך ישראל מפיצין זה לזח הנביאים לחכמים וחחכמים לתלמידים: ד'א לפה משלן בכוכבים חשמים ובעפר הארץ לומר לך בזמן שעושין רצונו שלמקום מתעלין עד למעלה מכיפת הרסיע וכן הוא אומר ונתנד יוי אלהיד עליוו: וכן חוא אומר ופיבורקי תובים בפוכבים: ובזמן שאין עושין רצונו שלמקום מששין <sup>ה</sup>דיש לכל כעפר שהוא דייש לכל: ד'א מה הכוכבים הללו אראשון גדול מן השני זרחה חמה °ביטלתן: אם כאן ישראל חכם גרול מחכם כיון שעמדו נביאים גדולים בטלו חכמים: עפר מח חשפר חזה מכלה כל מיני מתכות וחשפר סיים את כז ישראל מכליו אומות העולם והן <sup>b</sup> פיימין: ד'א מה העפר הזה מתעלה על כל חדישין את ישראל מתעליו על כל שנשתעבדו בחם:

וקו' מצוינין שם: יעני חם מעלומין ומשהורין במדיאהבהם 'מׄשׁחֹנין של במדאהבהם 'מׄשׁחֹלְ מֹן ובנה אצלו ציון: ומן קו' מצינין על "מקברות "כדי שיהיו הכחנים מזהרין בהם מלטמא למתים: ד'א לפי שלא הסתכל אחד מהן באשת חברד ולא היו פתחיהן מכוונין

י במלאחבתם משתק במלאחבתם. B. omits במלאחבתם במלאחבתם במלאחבתם ביון  $C.\ D.$  מהל C. D. יעני יעלמותא מצוינין מצטאנין B.

a الأَعْمَاء m. a treading, from the (hebr. عمر). syr. ai, arab. داس) to tread the earth with one's feet. and l. d Vide Gen. Rabbah parasa 41. Tr. Moed Qatan f. 1 a.

בן שמנים "בדברם <sup>1</sup>אלפרעה <sup>2</sup>יצה אלערד רדו מאחים רעשר שנים:

מֹלֵם כֹמִר שׁנ׳ בשׁבעִים נُפְשׁ יֹדְרוּ אֹבְיתִּידׁ XXI. מֹצרימׁה וֹעוֹתה שׁמֹך כֹּי אֹלֹהֹיךֹ כֹכוֹכֹבִי הُשֹּׁמֹים כֹוֹרב: וֹיחִי שֹׁם לֹנִי מֹלֹמִד שׁהֹיו ישרֹאֵל מֹצוֹרְנִיז שׁם גֹדֹול עַצוֹם כֹמִד שנ' וְבִנִי ישראל פֿרו וושראו ווירבו וועצמו במאד מאד והמלא האדר אותם: הַבְּבֹר שׁנִ' רַבַבָּה כַּצְּמִׁח הְשָּׁלִיה נַתְּתִּיד הְתִּבִי הְתִּבִיי הְתִּבִיי הְתִּבִיי הַתְּבִיי בַברי עדרם הדים בנכנר ושערד צמח ואת עירם ועריה: דירער אהבר המצרים כמו שנ' הֹבֹה נתחוכמה לו פֿן ירבה ההיה כי תקראלת מַלֹחֹמֵה וֹנִיסֹת גָם הוא עַׁל שׁנֹאִינוּ וֹנִלְחֹם בַּנֵּר וֹפְלֹח מִי הֹאֹדִי: היצלונו כמו שנ' דישימו צליו שור מסים למצו צנמר בסבלותם היבד לברי מסבלות לפרעה (fol. 41b) את פיתם ואת לעמסם: דיתבי לַכֹּינוֹ עַבֹּוֹרָה סְשֹׁה כֹמִי שנ׳ וֹיֹעַבִירוֹ מִצְרִים אֹת בֹנִי ישׁרְאֵּל בּפּרֹד: רֹצֵעָׁם אֹל תֹּי אֹלִהִי אֹבוֹתִינוּ שנ' וֹיחֹי בֿוֹמִים הֹרֹבִים החם דֹּהֹבֹּת מַלֹר מִצרֹים דִיאָנחו בֹני ישרֹאֵל מן הֹעֹבֹרָת וֹיזֹלַלוּ וֹתְעָׁל שׁוֹעָהם אַל הֹאֹלְהִים מו הֹעַברה: וֹישׁמֹע הֹי אֹת כֹלִינוּ כֹמִי שׁנ׳ וֹישׁמֹע אֹלהים את נֹאֹלָהם דִּיזֹכִר אֹלהים את בֹריהו את אברהם את יצהם רֹאָת יُעַכֹב: וֹיוֹרא אُת עַנִינוּ זוֹ פּרִישׁות דֹרֹד אַרֹע כֹמוּ שנ' וֹיוֹרא אֹלהים את בני ישראל וודע אֹלהים: וֹאֹת עַמַלינו אֹלו הבנים כֹמִי שנ׳ כֹל הֹבֹי הֹילִוּד הُיאֹרה השליכהו וֹכֹל הֹבֹת הֹחֹיוֹז: וֹאֹת לֹהֹבִינוּ זֹח הֹרוֹתֹם כֹמֵו שנ' וֹגֹם רֹאִיתִי את הֹלֹחֹץ אֹשׁר מִצֹרִים לֹחֹצִים אֹתֹם: ארמי ארמי אבד אבי אלדי כאן פיה גרק יציאת הדא דרש פרשת ארמי אבד אבי מצרים לפאסתבדא וקאל במתי מעם יעני כאנו ענד דכולחם ארץ

<sup>1</sup> בעמדו לפני פרעה B. 2 הב C. 3 B. C. D. omit until XXII.

ه (אל מרעת) ברברו (אל מרעת). b X of بدأ rarely used in classical Arabic the usual being the VIII إِبْتُدَاً

שנ' אֹרמי אבר אֹבי ווֹרֹד מצרימה וֹיגֹר שׁם מֹלמד שׁלֹא יֹרֹד לֹהשׁתֹקֹל אֹלֹא לֹגור שׁם שנ' וֹיאמֹרו אֹל פֿרעה לֹגור בֹאֹרְץ בֹאנו לֹני שׁם שנ' וֹיאמֹרו אֹל פֿרעה לֹגור בֹאֹרץ כֹנען וֹעֹתה כִי אֹין מרעׄה לֹצאן אֹשׁר לֹעבֹדיך כֹי כֹבד הֹרעֹב בֹאֹרץ כֹנען וֹעֹתה כִי אֹין מֹרעׁה לֹצאן אֹשׁר לֹעבֹדיך כֹי לֹבֹד הֹרעֹב בֹאֹרץ כֹנען וֹעור קאל צא ישׁבו נֹא עֹבֹדיך בֹאֹרץ גשׁן: לְמֹא קאל בכל הבנים בני והבנות "בנותי וקו' ארמי אובד אבי לאן לבן טלב הֹלאן ליעקב ונסלח: וקו' שלא ירד 'להשתקע 'לם ינזל יעקב 'יסכן פי מצרים אלא מן גהה אלגוע אלדי כאן פי תלך אלאיאם: וקו' ישבו נא עבדיך בארץ גשן ארץ שרה אֹמֹן שנתן פרעה לה בשביל שלקחה שנ' וִתְּקַח האשה בית פרעה: ד'א קו' שלא ירד להשתקע מלמד שלא ירד להשתקע יעני לא ימדון לאלסכון במצ' 'אֹלֹא מִדֹה קריבה וקאלו ז'ל אן ישראל נשתעבדו מנין וֹדוֹ עלא מא קאל להם יעקב יִדוּ יְשִׁרָּה יעני אסתדלו מן עמר יוכבד לאנהא נולדה בין החומות ומשה ומשה ומאה ושלשים שנה ומשה ומשה

א ולמד מה בקש ביער ביער ביער ביער ביער ביער מה וא ולמד מה ביער ביער ביער אלמדי מלב יעתל אלהיול אביר מע אלהיול ותפכר מע לבן הארמי אללדי מלב יעתל יעתר בית פרעה  $^3$  אלאבאד אללא  $^3$ 

ישנים בניתר וחבנים בניתר יחבנים בניתר vide Raši to Gen. 31. 43. b To kill Jacob would have been identical with the extermination of all the Israelites since they were all descended from Jacob; hence the expression לעקור את חכל. c Ithpe. infin. of שָׁקֵע to sink (heb. שִּׁשֶׁת to sink, be swallowed up hence to settle permanently in a place cp. Heb. בَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَالله

בעבודה "פימן אלסימן פי דאלך הדו שנים: ושלשים שנה אלזאידה עלא ארבע מאות שנה מבין הבתרים: ואמא קו' ודור רביעי ישובו הנה יעני הם ישבו במצ' (fol. 41 a) ג' דורות ואלגיל אלראבע יצאו ממצ' והדה אלדורות הוא דור קהת ועמרם ומשה: וגרשם בן משה הוא אלגיל אלראבע אלדי דכל ארץ ישראל: וקו' ואחרי כן יצאו ברכוש גדול יעני אנהם יכרגו מן מצר בסרח עצים: ואמא קו' וגם את הגוי אשר יעבדו יעני באלגוי הנא אלא מצ' אלדי הם מסתכדמין בישראל: פאעלם אללה אברהם אנה "יסתנקם מנהם בעשר מכות וגירהא מן אלבלאיא והו קו' דן אנכי ורמז מנה הק'ב'ה שכל המכות במטה עדר דן ומטה סוא:

לאבר לבד למד בלבר למד לאברתינו הלנו שלא אחד בלבד למד למד בלבר למד בלכינו אלא בלכל דור היור לומדים למינו לכלינו והק'ב'ה מצילינו מידם: וקו' היא שעמדה לאבותינו: היא "אלגזירה אלדי נגזרה עלינו בן הבתרים: וסבב דאלך מא קאלו אלחכמים ז'ל מפני מה נשתעבדו ישראל במצ'מנין רדו שנים: מפני שעשה אברהם אבינו "אנגריא בתלמ' חכמים יעני באליעזר: יעני "אסתל(ד) ענד מא סאל וירס את "חניכיו:

צֹא וֹלמֹד מֹה בִיקְשׁ לֹבֹן הֹאֹרֹמִי לֹעַשִּׁות כֹּיִעַקֹב אֹבינר XX. שُמַרִינִה הַרְשָּׁע לֹא גֹזֹר אֹלָא עָׁל הֹזֹרִים וֹלְבֹן בֹקְשׁ לִעַּקֹור אַת הُכֹל

### <sup>1</sup> B. C. D. omit fr. הרא אלגזירה until XX.

מן בּבְּשׁ for מי often occurs in vulgar Arabic dialects, cf. Hirschfeld's Chrestom., London 1892, p. 19, ll. 6, 14. b The X of מָשְׁבּוֹי is seldom used. מְבְּבְּרָיְא f. (gr. מֹץְיִמְבּרִּם, syr. בְּבָּרִיְי, f. (gr. מֹץְיִמְבָּרוֹם, syr. בְּבָּרִי, list trained men fr. הַיִּרִיךְ, m. properly initiated, hence skilled, of tried fidelity cp. مُنْكُنُّكُ tried, proved, v. Gesenius, Hebr. and Chald. Lex., s. v.

ה'ב'סחש ה'ב לישראל עלמו ב'ה שחס'ב'ה XVIII. מֹתְשׁב אָת הُכֹץ לֹעַשׁות כֹמֹח שֹׁאֹמִר לֹאַבוֹרוֹם אָבִינו בֹין הֹבהּרִים שנ׳ דֹיֹאמַר לֹאַבֹרם יֹרִוֹע תֹדֹע כִי גִר יֹהיֹח זֹרעד בֹאַבֹר לֹאבֹרם יֹלִא כֹוֹה רֹב דוֹם דענו אותם ארבע מאות שנה דגם את הגוי אשר דעברו די אֹנֹכִי וֹאַחֹרִי כֹן יֹצֵאוֹ בֹרכֹושׁ גֹדוֹל: ברוך ישומר יסול סבחאז חאפק ועדה אלדי ועד "גד" אברהם וקאל און בניך יכונו גרים בארץ לא לחם ארבע למיית סנה לאנה עאלם במא יכון קבל אן יכון: וקו' שהק'ב'ה מחשב את הקץ וקאל בין הבתרים ענד מא סאל ויבתר אותם בתוה: וסו' ארבע מאות שנה ונחז לם נגדהם ישבו במצ' אלא מאתים ועשר שנים מנין רדו ואלדליל עלא דאלד אן אלמדה אלמסדרה עליהם ארבע מאות שנה ואלחסאב מז חין נולד יצחק שנ' כי גר יהיה זרעד וג' משהיה לו זרע והיו ימיו של יצחק ק' ופ' שנה שלא נכנס בעבודה ומת בזמן שעמד יוסק לפני פרעה כאשר מפסוסי התורה ושבע שנים שבע ושתי שנים רעב ונכנסו בעבודה בעשירית פאדא אוצפת אלעשר ° אלא עמר יצחק תגי מאיה ותסעין סנה ואלמתבקי מן ד' מאית סנה מנין רֹדוֹ שנים מן בעד אן תסקט מאדה ותסעין סנה אלדי מא נכנסו

- <sup>1</sup> B. C. D. have the following commentary upon the text XVIII ברוך שומר חבטחתו ... יעני סבחאן אלחאפון עחדה לישראל: ... יועני סבחאן אוחר שומר וכתוב אחד אומר ויחי כחוב אחד אומר וענו אותם ארבע מאות שנח וכתוב אחד אומר ויחי מקץ שלשים שנח וארבע מאות שנה אותן שלשים שנה משנדבר עם אברחם אביני בין חבחרים עד שנולד יצחק ומשנילד יצחק עד שיצאו יש(ראל) אביני בין חבחרים עד שנולד יצחק ומשנילד ממצ(רים) ארבע מאות שנה אחדה. In the above quotation B. reads בתרום עד שורים.

וקו' וארבה את זרעו <sup>1</sup>כתובה וארב וקורא וארבה ישיר בה אלא יצחק ואתן ליצחק את יעקב ואת עשו ולם ידכר ישמעאל ובני סטורה לאו לים הם בני אשה 20 אחרת: ואמא עשו ויעסב פחמא מן אם 3ואחדה: רבקה צדקת גמורה מעאהא רוח הקדש ענד מא סאלת עלי סללתה בני ותרגם עלי אתאמר בנבואה: והי <sup>1</sup>מז שבע נביאות שרה רבקה 5ורחל ומרים ודבורה וחנה וחולדה הנביאה: יממיית חולדה לאנהא כאנה תכתפי בבתי כנסיות ובבתי מדרשות 6 תתסמע דברי תורה אלא אן כמלת <sup>7b</sup>וצאדת נביאה: ואתן לעשר ארת הר שעיר לאנהם כאנו בני שעיר פי °גאית <sup>8</sup>אלעציאן פסבב אללה להם עשו ונאסבהם באהליבמה בת ענה בת צבעוז שהיא יצאה מז האב ובנו והם כלהם שמופים בזמה: וענה הוא אלדי רכב אלבגאל פתסלט עליהם עשו יסתלהם אלגמיע מא בסי אלא תמנע אחות לוטן: <sup>9</sup>ד'א ואתן לעשו את הר שעיר סאלו ז'ל בשביל שפנה עשיו כליו מיעקב בשעה שבא מאצל לבן שנ' וילך אל ארץ (אחרת) וג' ואמא קו' ויעקב ובניו ירדו מצ' פראלד מן אגל מא אסתכדמת בהגר והיא בת מלכים בת <sup>b</sup>פרעה סאל פיהא המצרית לאנה נתן אותה פרעה לשרה וקאל הא ליך אגריך ילאלד חין °מא אכֹד שרה עלא 'אברהם: כת' ותעניח שרי בשבילה נתענה זרעה של שרה ונשתעבדו במצרים ולפיכך כת' בחן ויעקב ובניו ירדו מצרים:

יכחיב B.  $^2$  B. C. D. האח אחת B.  $^4$  B. adds אברגיל B.  $^6$  אברגיל C. המלח האחר בארת B. ונארת C. אלעוציאן B. C. D. omit fr. הארו (בר) א (בר) אוווי  $^6$  אוווי אוווי  $^6$  אוווי הארן  $^8$ 

ومارت <sup>b</sup> كاية. d Vide Raši, Gen. 16. 1. فاية. d Vide Raši, Gen. 16. 1. e is here pleonastic. f Vide Genesis Rabbah Paraša 45.

פיהא "נפאעה "אלא אן ולד אברהם ולמא כאן בן שלוש "שנים התחיל לשוטט בדעתו "יעני "יתפכר "מא אלדי יחדך "אלפלך "ומא אלדי ידברה: ולמא כאן בן ארבעים שנה הכיר את בוראו: ערף אן אללה תע' מוגוד פי אלעאלם מדבר "בגמיע אלוגוד כלה: ואסתדלו עלא קו' בן שלש שנים מן קו' עקב אשר שמע אברהם עדד עקב ועמר אברהם סוא ב"נאקץ שלש שנים: "ואלדי קאל בן ארבעים שנה מן קו' עקב אשר שמע אברהם (עדד עקב ועמרה "סוא לאן עמרה "קעה) קאלו ז"ל תפוש את הנעלם והשלך את המצוי: לאן עמרה "קעה) קאלו ז"ל תפוש את הנעלם והשלך את מכאן אליוד מהל קרואי קריאי פנואל פניאל ללון "ללין: וקו' (ובכל) ואולך אותו בכל (fol. 40 b) ארץ כנען יעני מאף ארץ כנען ירד אלנאס "לעבאדת אללה תע" וימחנעון מן עבאדה מלאצנאם אלדי ליס פיהא "נפאעה: וקאל ויעבר אברם בארץ וקאל והכנעני והפרזי אז יושב בארץ: לאן כנען "אסתקץ" לע"ז:

a مَنْفَعَةُ. b إلى c Vide Genesis Rabbah Paraša 64.

d sc. ع ن construed with à before the thing. e sc. ه.

f In Vulgar Arabic the correlative pronouns he who, she who, are expressed by الذي without distinction of gender or number i. e. الذي is used instead of ش. v. Spitta l. c. § 147a. § This sentence is superfluous. h This passage seems to be very obscure; the author perhaps meant that the arithmetic value of the letters الفن (=136) is to be subtracted from the number of years of Abraham's life (175) which leaves 39 or the 40th year of his life.

אחר אכילתו בכזית מצה חוק מן המים שאם צמא ושתה: פ' רשע מוסב על עשו הרשע שנ' ואת עשו שנאתי וכת' זדוז לבך השיאה ומתרגמינן רשע "לִיבּהָ אטעיה: בעבור זה מוסב על כבש הפסח כלומר בעבור זה שלפני שצוני יוד יתברד יצאתי בשבילו ממצרים: פ' תם חוזר על יעקב שנ' ויעקב איש תם ישב אחלים כל אלו על דרך דרש: קושיא וכי היאך זכרת בפירושך זה יעקב ושלמה ועשו והיאך הם אלא לומר לך מי שמעשהו כיעקב וחכמתו כשלמה ורשעתו כעשו: או בקרוב מהם או בפחות מהם תשיב לכל <sup>6</sup> שואלד כתשובות הכתובות באגדה: והנה לא פירשתי על ושאינו יודע לשאל לפי שאתה יודע שרוב ברוב יודעים לשאול מעצמם ומדעתם אבל האחרים אפשר שיש בישראל שנ' כפלח הַרְפוֹן רַקַּתַדְ מה הרמון יש באמצעיתו מאכל ופסולת כד ישראל: מֹתֹהֹלֹה עש׳ הֹיוֹ אֹבוֹתִינוּ וֹעַכשׁיוּ קִירֹבֹנוּ הُמֹקׁום XVII. ב'ה לֹעֹבורהֹתוֹ שנ' וֹיֹאמֹר יֹהֹושׁל אַל כֹל הֹעָם כֹה אַמֹר תֹר אַלֹהי וֹשֹּרִאֵל בַעבר הُנַהַר וֹשבר אַבֹּתִיכֹם מֹעֹנִלִם תُרָח אַבֹּי אַברּהם וֹאבּר נֹחור וֹילֹברוֹ אֹנֹהִים אֹחרים וֹאֹכֹח אֹת אֹביכֹם אֹת אַברֹהם מִעבֹר הُכֹהר וֹאוֹלִדְ אֵׁוֹתוֹ בַכֹּל אַרֹק כَנُעُן וֹאֹרבֹה אַת זֹרעֹׁו וֹאַתֹּן לֹו אַת יֹצחֹם וֹאֹתוֹ לֹיצחֹם אֹת יُעֹלֹב וֹאֹת עֹשׁוֹ וֹאֹתוֹ לֹעשׁוּ אֹת הֹר שׁעִיר לרשת אותו דיעקב ובניו ירדו מצרימה: מתחלה ע'ע'ז קו' מתחלה ע'ע'ז מתחיל °בגנאי ומסיים בשבח 1<sup>1 מ</sup>אוול אלהגדה קאל ויאמר יהושע אל כל חעם דאלך ענד מה נכנסו לארץ קאל להם יהושע אן גדודכם אלאוולין כאנו כפרה יעבדו אלאצנאם אלדי לים להם

<sup>1</sup> אבר B. C. D.

a Yad, m. l. שאלחיך שאלחיך adj. shameful fr. אָנַאר or בְּנַאר adj. shameful fr. to revile, calumniate. d פֿע or וֹפָּע (without the tešdid).

שרחם: תם מה הוא אומר הו "ואלמתוצט פי אלנאס ליס הו כאמל ולא הוא נאקץ יקול מא דאלך אלפעל פי דאלך אללילה פקאל לה אנה תע' אלרגנא בקווה עצימה מן מצר: ואלנץ עלא אלתם מן קו' כי ישאלך בנך מחר לאמר מה זאת דכר לפצה בן: ועלי אלרשע דכר לפצה בנים קאל והיה כי יאמרו אליכם בניכם מה העבודה הזאת לכם: ושאינו יודע לשאל "אלבור אלדי מא מעה עלם ראסא: (fol. 40 a) את פתח לו שנ' והגדת לבנך אנת אבדא "לאברה באלאבתדאם בגמיע אלאמור:

מן אוול אלשהר: או מבעוד יום או קבל דאלך אלנהאר 'קאל מלא פי וקת מא אלפטיר ואלמראר בין ידיד: וקו' בעבור זה זה אלא פי וקת מא אלפטיר ואלמראר בין ידיד: וקו' בעבור זה זה כבש הפסח אלדי אמר אללה בדבחה פי מצרים קאל וראה את הדם על המשקוף ועל שתי המזוזות שני עדים לישראל אן קד כרגו מן מדהב אלצאבה לאנהם כאנו יעבדו ברג אלתור וברג אלחמל פלא יסתגיזון אלדבח קאל פי דאלך הן נזבח את תועבת מצרים לעיניהם ולא יסקלונו: ד'א "חכם הדבר 'מוסב כנטריקון א' אגוזים פ' פירות י' יין ק' קליות מ' מים ו' ובשר נ' כנטריקון א' אגוזים פ' פירות י' יין ק' קליות מ' מים ו' ובשר נ' מאחרים מהם כלום או מאחרים

1 אלמחווסט B. C. <sup>2</sup> C. D. add לים. <sup>3</sup> B. C. D. omit fr. until XVII.

as B. and C. by vide p. 15 d. c Used in the same sense as the rabbinic word בדר. v. supra p. 20d. d יi. e. on 14th of Nissan. f Generally constructed with של and not e. g. P. 24, ll. 2 and 3. s pl. of יווא מורים nard; Indian Spikenard; gr. rapõos (sansc. narda; v. Gesenius' Hebrew and Chaldee Lexicon, Lond. 1885). h Superfluous, perhaps איר (שו אומרים) was intended.

אשר אשר המשפטים אשר XV. צוה אלהינו אתכם אדכל נפסה מעא ישראל את אחה אמור לו בחלכות הפסח גואבה בגמיע אחכאם אלפסח ומא גרא עלא ישראל וחלד אלמעגזאת אלעצאם אנתי אתפקת בהם ולא תחתאג שרח גיר עלא מא קאל אין מפטירין אחר הפסח אפיקימון והיא לפצה מרכבה מן לפצֹתיון אפיס מין יעני 2לא ידוק שוֹי בעד אלמצה מן אלפוֹאכה וגירהא: רשע מה הוא אומר מה העבודה הזאת לכם למא אכרג נפסה מז ישראל וכרג "אלא אלתעטיל ואלכפר את אתה הקהא את שניו: ואנת איצא לאיצה <sup>30</sup>ואצרצה וקאל לה פי סבב כבש הפסח צוע אללה לי גמיע הדה אלמענזאת ולו כנת פי מצרים ואנת מוֹהֹק <sup>b</sup> עלא °מעאצייך לם תוֹכֹרג מן מצרים: ואעלם אנה כאן פי מצרים רשעים מן ישראל כאבו גאלבין לא יכרגו מז מצרים <sup>4</sup>וחיו <sup>1</sup>מלעיגיז על משה ועל אהרז מיד הביא ליהם שמה עליהם דבר גדול בימי <sup>6</sup>החשד וביקש משה עליהם 5 מחן אמר לו הק'ב'ה <sup>8</sup>חייך שאני <sup>9</sup>משייר לך דוגמא מהן ינשתיירו מכולם דתן ואבירם: שני אחים רשעים גמורים כאנו 10 לנדהם פי אלמדבר אלא מא בלעה אותם "הארץ הם ומן כאן מעהם ומא בקא להם אתר קאל ענהם ובאבוד רשעים רַנָּה אן  $^{12}$ פי <sup>8</sup>הלאך <sup>13</sup>אלמלאעין ומותהם מצלחה לאלעאלם <sup>14</sup>לחתא יכתפו

 $<sup>^{1}</sup>$  C. D. כאנו C.  $^{2}$  B. adds על האר C.  $^{3}$  ומצרסה C.  $^{4}$  וכאנו C. D. המול לערגו C. D. המול האלאה B. C. D.  $^{6}$  B. D. omit B. C. D.  $^{7}$  משאר B. C. D.  $^{8}$  C. D. omit.  $^{9}$  C. D.  $^{10}$  כשאר C. D.  $^{11}$  אמשרר  $^{12}$  B. C. D. add נוסארום נוסארום  $^{12}$  B.  $^{14}$  B. C. D. omit.

as C. d الى as C. d وَأَشْرِسُهُ عَلَيْهِ . • Better وَأَشْرِسُهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ . أُولائِك or أُولائِك or أُولائِك . وكانوا يَلْعَاجِون أَ مَعْصِيَة

לחכם שיש בו תורה ומעשים טובים יעני כאמל פי אלפצאיל אלכלקייה ואלפצאייל "אלנטקייה הדס דומה לעם הארץ 'מעה פצאיל כֹלקייה מתֹל אלהדס ריח בלא טעם: אתרוג ריח וטעם התמר טעם בלא ריח מתל אלתם עמו תורה ואין בידו מעשים טובים: ערבה לא טעם ולא ריח מחל אלבור לא מעה <sup>6</sup> מצאייל כֹלקייה ולא פּצאיל נטקייה: ²ומהל מי שאינו יודע ³לשאל אבלה מתֹל אלבהימה סוא: ד'א נאמר לשון בן בכולם אלחכם קאל כי ישאלך בנד מחר לאמר מה העדות והחקים העדות היא אלמצוות: ואלחסים היא אלמצוות אלתי <sup>10</sup> עלתהא <sup>5</sup>באטנה מתל פרה אדומה ושעיר המשתלח: וכתיר מן דאלך שאין מעמן 6גלוי פנקול פי כל <sup>b</sup>מאכאן עסר גזירת <sup>7</sup>הכת' ואלמשפטים היא גמיע אלאחכאם אלדי פי אלתורה דיני ממונות ודיני קנסות ודיני מכות רכלהן פי אלתורה אלתי היא שאהרה עלא ישראל קאל פיה <sup>8</sup>לקוח את ספר התורה הזה והיה שם בך לעד: וכאל ארון העדות אלדי פיה אלתורה וקאל לוחות העדות ואיצא קאל משכן העדות אלכל שאחד עלא ישראל אם <sup>9</sup>תשמעו איטיב לכם ואם לא תשמעו : ארדיע <sup>1</sup>לכם

- 1 B. omits מתה מתה 2 מתה C. 3 C. adds אלא. 4 אלחדס שארן שעמן גלוי הלחא . 5 B. D. add מסרה 6 C. omits שארן שעמן גלוי הלחא . 8 לקת 8 לקת 8 מהל פרת גזירת הכת(וב) 9 Instead of שארו פי שאעת אללאה תע׳ וקיימו של אברכות אללדי פיהא ואן לם יסירו כל מה שכתוב בתורה גרא עליהם גמיע אלברכות אללדי פיהא ואן לם יסירו בל אריע 10 אריע 10.

מֹה הֹעבֹרה הוֹאת כֹכֹם כֹכֹם וֹכֹא כֹו וֹלְפֹי שׁהוֹצִיא אֹת עֹצמֹו מִי הֹכֹלל וֹכֹמַר בֹעִיכֹר אָה אָתֹה הֹסהֹא אָת שׁנִיו וֹאַמור לו בַעַבור זֹה לשׁה מי לי בֹצאֹתי מִמִצרִים לי וֹלֹא לו וֹאֹלֵו הֹיֹה שׁם לֹא הֹה נֹגאֹל: הֹם (מַה הוא אומר) מַה זֹאת וֹאֹמַרה אֹלִיו בֿחֹזֹס יֹד הוציאנו יוד ממצרים מבית עברים: ושאינו יודע נשאל את פתח לו שנ' וֹהֹגֹרה לבנד בֿיום הֹהוא נאמר בֿעבור עַשׁה עד כי בּצאֹתי מֹמצרים: דֹהֹגֹדת לֹבנר: זֹכֹנל מֹראש הֹחֹדשׁ ת'ל'בֿיום הֹחֹא אֹו בֿיום הֿהוא יֹכול מבֹעוד יום ת'ל'בֿעבור זה לא אַמֿרתי אַנא בֿשּׁעה 'ברוד מותר מונחיו לפניד: ברוד המסום שנתו תורה וסו' ברוד המסום שנתן תורה לישראל עמן: מסום ישיר אליה תע' לאו עדד מסום ויוֹד סוא עדד אליוד עשר 2מראר התגי מאיה: ואלהי כמס מראר ואלוו סת מראר ואלהי "אלאכרא ה' מראר: יצח אלגמיע מאיה וסתה ותמאנין עדד מקום סוא - אפתם דאלך: פקאל סבחאן אלנה תע' אלדי אענטאנא אלתורה תכמלנא כנגד ארבעה בנים דברה תורה אחד חכם ואחד רשע ואחד תם ואחד שאינו יודע לשאל: (fol. 39b) מענא דאלך לא יכלו מן אלעאלם עאלם ומלעון לות אלארק אלצלבה אלחר bb מעה עלם <sup>60</sup> אלא מהל אלארק אלצלבה אלחר <sup>4</sup>b לא תוורע ולא תחצר: וכנגדו ארבעת מיניו בלולב אתרוג דומה

 $^1$  האַה  $^2$  פֿלאטר  $^3$  היני  $^3$  רגי  $^3$  רגי  $^3$  ומתוויסט  $^4$  פֿלאטר  $^3$  היר  $^3$  ומתוויסט  $^4$  פֿלאטר  $^3$  היר  $^4$  היר  $^4$ 

a اللَّخرى اللَّخرى with sīn, as B. and C. Badds بور: The sense is بور: but he is an ignorant fellow. بور: is here used rather in the sense of the rabbinic word عنص. vide Aboth II, V. 7, cp. Syriac بور غوزا بور is probably a Hebraism cf. Sura 25.19; 48. 12 where قوما بورا seems to be a trans. of توما بورا Vide Hirschfeld, Beiträge zur Erklärung des Korân, Leipzig 1886, p. 40.

"באלליל אלא אן גא - בן זומא ושרח לנא הדא אלמענא וקד ביין ר' הדא אלמענא פי מסכת לברכות: ד(בר) א(חר) הרי אני כבן שבעים שנה ולם יקול בן "שבעים "שנה קאלו עליהם אלסלאם פעם אחת הושיבו ר' אלעזר בן עזריה בישיבה של סנהדרין וכולם זקינים ועדיין הוא "השחורת ונתבייש בפניחם ונתפלל לפני חק'ב'ה' שילבין <sup>3</sup> סערו כמותם והלבין וחיה זקן כבן שבעים שנה פקאל מא כאן אעלם אן דכר יציאת מצ'בלילות אלא מא שרחחא בן זומא ואסתדל מן קו(לה) למען תזכר את יום צאתך: כל ימי חייך הימים "וזיאדת כל לרבות הלילות: וקאלו אלחכמ(ים) ז"ל מענא האני ימי חייך חעול' הזה כל להביא את ימות המשיח:

(מ) תורה לישראל למו ב(רוך) ח(מ) בלוד המקום שנת לוה לישראל למו ב(רוך) ח(מ) בנגד ארבעת בנים דברת תורה אחר חכם האחר רשע האחר הש המיני יודע לשאל: חכם מה היא אומר מה העדות החקים האשר שור לו מלחינו אומר אומר לו ממירין אחני אלמינו אומר לו ממירין אחר הפסח אומר הפסח אומר הממירין אחר הפסח אומר הפסח אומר המיני השע מה הוא אומר

יל B. adds מן מלן איל מאלף הייס באלחקים שבעים בו שבעים לאלך ליס הוא ליאלך הייט באלחקים שבעים B.  $^3$  שערו B.  $^3$  שערו B.  $^3$  שערו B. C. שערו B. C.

בבוונה אבל סיפור לאחר הסעודה שויי לן מובא ורמ'ב'קז'ל "מתיר:

שׁנֹה וֹלֹא זֹכיהֹי שְׁהִיאֹם רֹ אُלעוֹר בֹן עֹזריֹה חּרִי אֹנִי כֹבֹן שׁבּעִּים שׁרִּהֹאֹם בֹּלִילוֹת עַׁד שְׁרִשְׁה בֹּן שׁרִּהֹה וֹלֹא זֹכיהִי שׁרִּאֹם רְ דֹּיאֹת מִצרֹים בֹנִילות עַׁד שִׁרְשְׁרִשׁׁה בַּן זֹהֹיך מִצרִים כֹל יֹמִי הֹיֹיך זֹהֹילִר מִצרֹים כֹל יִמִי הֹיִּרְ הַנֹּילות הְדֹכֹמִים אומר(ים) יִמִי הֹיִּרְ הֹנִילות הְדֹכֹמִים אומר(ים) יִמִי הֹיּרְּ הֹעוֹלֹ הְבֹא כֹלות הֹדֹבִיא אֹת יֹמִית הֹנִים הֹיִרְ הֹעִלֹי הִבְּעִ כֹלוֹבִיא אֹת יֹמִית קאל לחם אמר ר' אלעזר בן עזריה הרי אני כבן שבעים שנח יעני קאל לחם בעין דעלא כתרת לדרוסי פי אלעאלם וקד חדם נסמי וצרת כאבן סבעין מַנֹית רבו לם אסמע חדֹא "אלעלם אנהא תדֹכַר יציאת מצ' מַנִּיה בּיִיאת מצ' מַנִּיֹי בּיִיאת מצ' בּיִיה בּיִיי

ילולא B, באלעלום C. 3 אַלמענא B.

<sup>\*</sup> Marginal note of MS. בר תמני כר שני דורה עיין בעין יעקב ברק

פקאל אן דאלך אן נחן כנא מסתלדמין במצר באלטין ואללבן ומא אשבה דאלך מן לדם אלצחרא אלצעבה הם אלרגנא אלה ביד שדידה ודראע ממדודה ולו לם ילרגנא מן הם לעאדנא מסתלדמין לפרעה נחן "ובנינא אלא אלאן ולו נחן עארפין בהדא "אלמענא והוא יציאת מצרים וואגב עלינא אן נרויה דאימא פי הדה אללילה "ונטוול פיה מא אמכננא לקו' וכל המאריך ביציאת מצ' הרי זה משובח: ושרח משובח ממדוח מן קו' ויהללו אותה לפרעה תרג' ושבחי יתה יעני מדחוהא:

לוריה ור' מושה בר' אליעור ור' יהושע ור' אלעור בן עוריה ור' עורבה ור' מושה בר' אליעור מסובין בבני ברק והיו מספרין ביציאת מערים כל אותו הלילה עד שבאו תלמידיהם ואמרו להם רבותינו מערים כל אותו הלילה עד שבשה תלמידיהם ואמרו להם רבותינו הגיע ומן קרית שמע שלשהית: למא דכר צפה אלטויל פי הדה אללילה קאל אן קצה גרת בין אלחכמים פי בלד אסמהא בני ברק פתלאברו פי צפה אלגאולה יטולתלך אללילה אלא אן גאו אלמעשה אלא לחתא נמתתל כמא נטיק: זה המעשה לאחר חצות אלמעשה אלא לחתא נמתתל כמא נטיק: זה המעשה לאחר חצות מפני שהוא מצוה מן התורה וקטן היודע לאכול מצה חייב לאכול מדר חנות ותבטלו מן ואם האריכו בספר יציאת מצרים ישנו התינוקות ונתבטלו מן חנוך המצוות והגדולים אם "האריכו (fol. 39 a) בסיפור קודם הסעודה שמא יישנו "התינוקות וא'ע'פ'כ' אם אכלו אותה שלא הסעודה שמא יישנו "התינוקות וא'ע'פ'כ' אם אכלו אותה שלא

פי אלתבן למן לפרעה אלרשע אלגמור אלחוסא - וכׁלֹצהם אללה ביד שדירה ודראע ממדורה:

לוציאנר במצרים רוציאנר לפרעה במצרים רוציאנר עד אלגואב לבדים היוציאנר עד אלדינו משם בדר הדקקה ובזריע נטריה האלו לא גאל הק'ב'ה' את אבותינו משעברים עדיין אנו ובנינו ובני בנינו משעברים היינו לפרעה במצרים האפילו ללנו הכמים ללנו נבונים ללנו יודעים את המורה מצרה עלינו לספר ביציאת מצרים וכל המאריך ביציאת מצרים הרי זה משובח: והרא וגואב מת נשתנה אלמתקדם רכרה מצרים הרי זה משובח: והרא וגואב מת נשתנה אלמתקדם רכרה

<sup>1</sup>B.C. D. have the following as commentary to the text of § XI: עבדים היינו לפרעה יקול אן נחנא כנא עביד לפרעון ואכרגנא אללח ביד שדידה ורראע ממדודה קאל וּבְנֵי יָשִרָאֵל יוֹצָאִים בְּנֵד רַמָּח ווֹאלך בחצי חלילה שכ ויחי בעצם היום הזה יצאו בני ישר׳ וקולה הוציאך ילי ממצרים לילה: תרגם ועבד לד נסין בליליא: וקאלו ז'ל אן פרעה אגלס מן גדולי מצרים מע ישראל פי ארץ גשו יחרסו ישראל לא יכרגו מן מצרים אלא ברצאת ואלו לא גאל הס׳ב׳ת׳ וגומר עדיין אנו ולא לם יכרג אללה ישראל מן מצר אדו עאד כנא מסתכרמין אלי אלאן: וסולה ואפילו כולנו חכמים . . . ולו כנא עלאם בנאית אלעלם ואלפחם ועארפין באלחורה פואגב אן נכאבר בכרוג ישראל מן מצר ותלך אלמענזאת אלתי חצל להם: ואפילו כולנו חכמים... אלגואב אעלם או אלחכם מא עלם מן גירה מא סאלו איזה חכם חלמד מכל אדם שנ(אמר) מכל מלמדי השכלתי ואידא כל ששואלין אותו מכל מסום והוא משיב: ונבון מתעלם מן האת נפסח והבין דבר מתוך דבר: ואליוד(י)ע מא אכרג מן אלקווה אלי אלפעל תסמא ידיעה: משובח: ממדוח מחל קול ויחללו אותה אל פרעה: תרגם ושבחו יתה לפרעה: מעשה בר׳ אליעזר גא בואלך אלמעשה אללדי גרא אללדי אתפקו הולאי אלכמסה אלחכמים אלגדולים פי האלך אלמוצע וחו בני ברק לבני יששכר וחם ר׳ אליעזר ור׳ יחושע אללדי חכמי ישראל באפלאק: ור׳ אלנזר אללדי כאן פי גאית אלעלם ואלגנא: ור׳ עקיבא ור׳ טרפון תראגעי פי תלך לילה פי תלך אלמעגזאת אלעצאם אללדי חצל לישראל על הים ובארץ מצרים בחלך אלמכות ואגזלהן כרם טביעה עד שבאו תלמידיחם . . .

ופי גמיע אלליאלי נאכל חמק או מצה: ופי הדה אללילה מצה פקט: ופי סאיר אלליאלי נאכל סאיר אלבקול ופי הדה אללילה מרור פקט: ופי סאיר "אליאלי נאכל בגיר אתכאפ ופי הדה אללילה הדה פי הלדי פי הלה (fol. 38b) גמיענא <sup>6</sup> מחכיין: וכל הלא אלאכתלאם אללילה לא °שהאר אלחרייה אלדי כלצנא אללה מן תחת יד מצרים אלדי <sup>b</sup> ליס כנא נפעל ונחן משעבדים לפרעה פלמא שא אללה בתכליק אלאמה ממצרים למען בריחו את אברהם יצחק ריעקב °בישרם על ידי משה ר'ע'ה' שהם יוצאים מתחת יד מצרים וכשם שבישרם על ידי משה ר' ע'ה' כד יבשרנו על ידי בז דוד "אדונינו שיוציאינו מעבדות לחירות מביז הגוים כדכת' והוצאתים מז העמים וסבצתים מז הארצות והביאותים אל אדמתם: <sup>1</sup>ומוסביז מתרכייז מתל עאדה בני מלכים היו <sup>1</sup> יתדכון עלא יסארהם מז קוי עד שהמלך 'בְמַסְבּוֹ ומן קו' וַיַּפָב חזקיהו (את) פניו אל 'הקיר: הם יגאוב אלעאלם ויחכי מא גרא לנא במצר ומא גרא ליעקוב גֿרנא מע לבן וכית כאן צפה אלגאולה עלא הדא אלנצֿאם: מא²כבר חדה אללילה מן גמיע אלליאלי כרגו גדודנא מן מצר מן בית אלעבודייה ומא כאנו יפעלו כאנו יכלטו אלתבן פי אללבן ואללבן

ימים תאכל מצות: ד'א עד שש שעות בודקין החמץ ערב פסח:
ריחתאג אן יעמל תגייר פי הדה אללילה ודאלך אן יקסם 'לאלצגאר
קלאיא וגוז ולוז ומא ישבה דאלך ויתכאטפו אלמצה מן אידי
בעצהם בעץ וירפעו אלמאידה קבל "או יאכלו לחתא ינצרו
"אלצגאר ויקולו מא סבב דאלך: וצפה דאלך אן יסאל אלאבן
לאביה ואלתלמיד "לאסתאדה "ואלאמרה לבעלהא או אלעאלם
למפסה ען כבר הדה הללילה:

לות שבכלל הלילות אין אלו מכלל הלילות: שבכלל הלילות אין אלו מטבילין פֿעם אחת הלילות החוה שהי פּעמים: שבכלל הלילות אלו אנו אוכלים המין ומצה הלילות החוה לולו מצה: שבכל הלילות אלו אוכלים המין ומצה הלילות החוה מרורים: שבכל הלילות אלו אוכלים בין יושבין ובין מוסבין ההלילה החוה לוללו מוסבין: אוכלים בין יושבין ובין מוסבין ההלילה החוה לוללו מוסבין: "הוה אלסואל ואלגואב עבדים ואנמא מא משתנה הלילה אלבקול יעני במא אכתלפת הדה "אללילה אלדי מן אלעאדה אן אלבקול לא צבנול הא ופי הדה אללילה נמס אלבקול פי אלדוכה מהחין:

1 אלסנאר C. 2 אלסנאר C. 3 B. C. omit this sentence. 4 Instead of (P. 15, I. 11) רעני כמא—ארמת שבל אן הוה אללילה מן גמיע אלליאלי שבל חללות ... יקול אן נגמס פי אלדוכה מרתין פי חדה לילה ופי סאיר אלליאלי מא שי מן דאלך וואלך ענד אלדוכה מרתין פי חדה לילה ופי סאיר אלליאלי מא שי מן דאלך וואלך ענד מא יאכל אלמרור יגמס פי אלדוכה וחיה יאכל אלמצח ואלבקול ובאקי אלחלכה ב"דן:

ch. X the full quotation from which is:—רשראל אכלו מעוגת שראל ממצרים כל שלשים יום ובו ביום כלתה ובערב אכלו את הסליד.

وَالِامْرَأَةُ and أَسْتَاذٌ are used indiscriminately. وَالْامْرَأَةُ and أَسْتَاذٌ are used indiscriminately. والأمْرَأَةُ . • Understand بمن جميع اللّيالي a mixture of various kinds of fruit e. g. almonds, raisins, apples etc. corresponding with חרוסח the name usually given to it by the western Jews.

אלקול פי "אלוים (?) ואמא ישראל פהם חייבין לאכול מצה פי הדה אללילה (fol. 38 a) חובה לא רשות ופי באסי אלפסח רשות: וכל דצריך לפסחי יעני כל מן גאימן ונתגייר מצוה עליו שיקריב סרבז פסח שנ' וכי יגור אתד גר ועשה פסח לילי כמתל מא ביינא פי אלמצה: שתא הכא לשנה הבאה בארעה דישראלי יעני הדה אלסנין ונחן מסתכדמין לאלעממים ופי אלסנה אלאתיה ונחן אתראר ודאלך לימות המשיח מהרה יגלה והיא אלגאולה אלחסיסיה אללילה מועודין בהא פי חדה אללילה מן סו' אלחסיסיה אלילה מן ליל שמרים הוא לילי סאלו ז"ל אותה הלילה משומרת לפני :ביהם לישראל שעשה להם נסים ונפלאות וינצלו מיד איביהם היא הלילה שנגלה הס'ב'ה על אבינו אברהם ונתגבר על עשרה מלכים היא הלילה שאמר יצחק לעשו וצא השדה וצודה לי <sup>a</sup> מיד: ונתגבר יעקב על עשו אחין ולא בירכוֹ יצחק אביו: היא הלילה "שעתידיז ישראל להנצל מיד העמים בימי בז דוד: שמורים לכל בני ישראל לדרתם זה לימות המשיח: ליל שמורים במצ': והיא הלילה שנצולו בימי מרדכי ואסתר כשעמד המז עליהם: ושרח 'הגדה <sup>9</sup>כבר מן סו' והגדת לבנד: פ' בבהילו לשון <sup>4</sup>נוטריסון ב' שני הלילות ב' שני <sup>1</sup>תבשיליז ה' חמשה כוסות י' עשר מכות: ד"א עשרה נסיונות שנסנסה אברהם אבינו שלא יצאו ממצ' אלא בזכותו: ד'א עשרה נסיונות שנסו אבותינו להק'ב'ה שנ' וַיְנַסּוּ 'את זה עשר פעמים: ל' שלשים יום שאכלו את <sup>m</sup>העוגה: ו' ששת

י The text seems to be corrupt here. ליבים וודט י וודט י

לַנֹיא דְאַכֹלוּ אַבֹהֹתֹנָא דִנפֿקוּ מֵאַרֹעָא דִמֹצרִים כֹל דִכפּין יִיתִּי זְיִיכֹּול זְכֹל דִצרִידְ לֹפֿסֹח יִיתִי וִיפֿסֹח שׁהֹא הֹכֹא לֹשׁנָה הُבֹאַה בֹאַרעָה דִישֹרִאל שׁהֹא הֹדִא אַלֹן עַבדִי לֹשׁהַא דִאֹתוֹא בַנִי חִורִי:

יפירוש ההגדה. <sup>2</sup> אוול מא נבתדי פי שרח הדה אלהגדה ונביין מעאני ולא נטוול "וקאלו ז"ל לעולם ישנה אדם לחלמידו דרך קצרה <sup>6</sup>פאוול דאלך קאלו בבהילו. יכון אן כאן כרוגנא מן מיצר "כאן בחפז יעני בסרעה בגיר תֹלבות לאן <sup>6</sup>תרגם בחפזון בבהילו יקול אן כרוגהם בֹנתה לאנהם כרגו קבל יכתמר אלעגין במא קאל "עגות מצות כי לא חמץ וקו' הא לחמא עניא: יעני אן הדה אלמצה יעני טעאם אלפקיר לאן אלחמץ 'אלדי מן אלמצה ואומצרה ואלמעדה ואנמא נאכל אלמצה לתדכאר" יציאת מצרים דאימא לחם עוני מה דרכו של עני בפרוסה אף יציאת מקרים בפרוסה וקו' כל דכפין ייתי וייכול: יעני כל מן הוא גאיע יגי ויאכל מן הדה אלמצה לאן תרגום רעב כפנא: והדי הוא גאיע יגי ויאכל מן הדה אלמצה לאן תרגום רעב כפנא: והדי

לם כאנת אלהגדה בלשון ארמית לאנחא כאנת לוחם בלחות בלשון ארמי אודל — ערב (Instead of (P 14, l. 1) פרי אלגלות בלשון ארמי תרגם בחפזון בבחילו יעני בחפז ואנדהאש: ד(בר) B. C. D. read (מחר) בבחילו יעני בחפז ואנדהאש: ד(בר) כל מן אראד ידכל א(חר) בבחילו יקולו בסערה כרגנא מן מצר: כל דכפין. כל מן אראד ידכל פי אלדין ויתגייר אכל מן סביל ישראל מן כבש הפסח בשרט אן ימול וישבול שלהא הכא: יעני נחנא הרה אלסנה ואקפין הכא ואלסנה אלהאנייה פי ארץ ישראל ופי הרה אלסנה נחנא מהל אלעביד באלהל ואלמסכנה ופי אלסנה את"יה" (!) אחראר מאלכין לאנפסנא והכא יסאל אלאבן או אלסאיל (יקול מה משהנה בי שהלה מה משהנה בי ויקול מה משהנה בי מאלה בי מה בי משהנה בי מאלה בי מאלה בי מאלה בי משהנה בי מאלה בי מאלה בי משהנה בי משהנה בי מאל מה משהנה בי משל בי משבי בי משר בי משהנה בי משר בי משור בי משבי בי משבי בי משר בי משר בי משר בי משר בי משר בי משר בי משהנה בי משר בי משר בי משר בי משר בי משר בי משר בי משחבר בי משר בי משר בי משר בי משר בי משר בי משור בי משר בי משר בי משר בי משחבר בי משר בי משהנה בי משחבר בי משחבר בי משהנה בי משהנה בי משהנה בי משחבר בי משהנה בי משהנה בי משהנה בי משחבר בי משהנה בי משהנה בי משחבר בי משהנה בי משהנה בי משחבר בי משחבר בי משחבר בי משחבר בי משחב

ه نبيّن : نبيّن المعانِى نبيّن .... the meanings b Vide Tr. Hullin 63 b. Pesaḥim 3 b. محدده ألَّذُ أَلَّ more pleasing, sweeter: قيل h Vide Tr. Berachoth 39 b (Raši).

את ההלל כנגד כל הגוף כולו שהוא "משביח לאל שנ' כל עצמתי תאמרנה לה מי כמוך: כוס חמישי אומר עליו הלל "הגדול ששה ועשרים כמנין יהוה מנינו והוא כנגד הדעה שבאדם שמשיג בה ידיעת השם וכוס זה רשות כלומר אם רצה האדם להשיג הברואים הנמצאים מאמתתו הרשות בידו: ותקנו אותו בסוף מפני שאין אומר אותו אלא בכרס "מליאה ונפש שמחה והו(א) דרך רמז ובשר אותו אלא בכרס "מליאה ונפש שמחה והו(א) דרך רמז ובשר והמשכילים יבינו: וזה שאמר כנגד הגאולות והוצאתי והצלתי וגאלתי ולקחתי: והבאתי כלומר שהייב אדם לגאול נפשו מארבעה טבעיים שנוצר מהם ויתחבר במעלה חמישית שהיא מעלת נפשות הגלגלים שהוא כנגד חמש שנ' בו והבאתי אתכם אל הארץ זו ארץ החיים כמו שאמר דוד אתהלך לפני לה בארצות התיים ובידיעת דבר זה יצא לחירות ויהיה עבד לה ולא עבד החיים:

האלה והיא אלקדח אלב' ויקול עליה אלהגדה והיא האלה IX. וינוטל המצה בידו ואומר בֿבֿה'לו יֹצֿאנו מֹמצרים הא לחמא

מענא אלרפעה <sup>6</sup> קאל וְיְנַשְּלֵם וּינַשֹּאֵם כל ימי עולם: <sup>1</sup> וּיקדמו שני מיני בשר אחד זכר לפסח ואחד זכר לחגיגה לאנה בארבעה עשר אחר חצות: וקאל אללה לא תשחט על חמץ דם זבחי כלומר לא תשחט הפסח ועדיין החמץ קיים: וקאל וזבחת פסח <sup>20</sup>לה צאן ובקר: אלצאן <sup>3</sup>מנהא כבש הפסח ואלבקר <sup>4</sup>מנהא אלחגיגה וקד בקר: אלצאן <sup>3</sup>וְתָכּוֹס פְּסְהָא קֵ(דָם) הֹד <sup>4</sup>אלהיך מִן בְּנֵי עָנָא וְנָכַסָת <sup>4</sup>קדשיא מִן <sup>5</sup>תּוֹרֵי והוא בשר <sup>4</sup>חגיגה:

VIII. אמרו 'חכמים [fol. 37 b] חמשה כוסות של לילי הפסח רמז לחמשה דברים כוס ראשון אומר עליו קדוש היום כנגד המוח שיש בו השכל שהוא מקודש: כוס שני קורא עליו ההגדה כנגד הלב שהוא מגיד דברי חכמה מפני שהוא משכן החכמה שנ(אמר) ולבי ראה הרבה חכמה ודעת: כוס שלישי מברך עליו ברכת המזון שהוא כנגד הכבד שיש "בה 'נפש חיה שבה אוכל ושותה ומרגיש והוא המחלק המזון לגוף: כוס רביעי גומר עליו

1 D. omits from ירקדמי to end §. 2 C. adds אלהיך. 3 מנחם C. 4 מום C. 5 הידים C. 6 הירבים C. 7 B. omits § VIII and adds: הם יתנאול אלמצה אלמשומרת ויאבוד מנחא הלאחת רגפאן ויקרסם ואחד מנחן נצפרן הם יפעל נצפה ברן שתי השלמות ואלנצף אלאבר נותני לאחד מהמסובין לשמרה לאפוקימון ואותז המצח בידו ואומר (בֿבֿהֹילוֹי...) בי C.

part of a Hin or 0.297 litres or 0.718 pint) used for washing the hands, cf. Tractate Hullin 104b; 106b; 107a. (Vide Levy, Chaldäisches Wörterbuch, Leipzig 1866, s. v. 523.)

באו בוער אלחרך. c Correct quotation is לרוד אלחרך as B. d אָלָחְהָּ יּ אֵלֶחְהָּ (Emphatic plural of קּרְשֵׁיָא , קּיֹדְשָׁ, וּ אֵלֶחְהָּ ; lit. sacred things) offerings. s Pro אַרָּרָשָׁ, h v. Sifré ed. Friedmann f. 101a, and Raši Deut. 16, 2. i To ששש is ascribed hunger and thirst, cp. Job 33, 20; 38, 39.

כלהא: אמא בראש השנה "הוא זכרון תרועה אנתבאה אלעאלם לאלתובה ואמא ר(בינו) קאל פי שביתת יום לסוב ששת ימים שהן ראשון ושביעי של פסח וראשון ושמיני של חג הסוכות: ויום השבועות ואחד לחדש השביעי הן הנקראין ימים טובים: ושביעי של פסח נקרע הים לישראל ונעשה להם נסים הרבה: כי בנו בחרת ואותנו קדשתי ראגע אלא אוול מענא אלברכה ב(רוך) מקדש יש' והזמנים:

לוז א'מ'ה אלברכה עלא גמיע ימים טובים ב'א' ק' א'מ'ה שהחינו וקימנו והגיענו לזמן הזהי סבהאן מ'ן "אחיאנא ואצלחנא "ובלגנא "אלא הדא אלוקת: ואעלם א"ן ארבעה 'כוסות כנגד ארבע "ובלגנא "אלא הדא אלוקת: ואעלם א"ן ארבעה 'כוסות כנגד ארבע גאולות והוצאתיי והצלתיי וגאלתיי ולקחתיי הדה ארבעה 'כוסות עלא תרתיב אלוגוד לאנה "מ'מרבע ארבע כראת "אלמקו"יה לאלארבע 'אלאצתקצאת אלתי יתכוון מנהא מעדן ונבאת וחיואן אבכם וחיואן נאטק וכראלך ארבע תקופות וארבע "גהאת אלעאלם ואלעלה פי אלחרוסת והי אלדוכה זכר לטים ולתבן: ואלעלה פי אלפגל לאנה עולה על שלחן "מלכים וקו" על "נטילת ידים מן "אלפגל לאנה עולה על שלחן "מלכים וקו" על "נטילת ידים מן "אלפגל לאנה עולה על שלחן "מלכים וקו" על "נטילת ידים מן

 $^{1}$ מרבֿע הרך בקול בחומץ בקול B.  $^{3}$  B. adds ומטבלו בחומץ שכל הירקות החלכים לאכול הירקות החומץ.

י סייניל omitted in apodosis after ואו. b Vide Maimonides in his "Laws concerning those days which must be observed as Holidays" הלמית שְּׁבִיתִּח יוֹם מוּר. Cp. I, § 1 from which these two sentences are bodily taken: hence (ברמי) must refer to Maimonides. cl. ארבע כוסות בין בין נולים בין בין בין היינים מו בין בין בין מונים מו בין בין בין בין מונים מ

הכפורים אדא חצל בה 'גפראן לישראל במעשה להעגל ובו ביום נאמר סלחתי 'כדבריך וביום פָּקְדִי ופקדתי עליהם חטאתם: זה יום הכפורים: ובו נאמר ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם: ודאלך לחתא יערפו גמיע אלכלק אן קד נתכפר להם לישראל על מעשה העגל ומן דאלך 'סמי משכן העדות עדות 'הוא לכל בָּאֵי העולם שנתכפר לישראל: ועדד משכן אלדי אקאם אלמקדש אלדי עשה שלמה ארבע מאות ועשר שנים: בזאת יבוא עדד 'בזאת: ונקול בחג המצות זמן "לחירותינו ופי חג השבועות זמן מתן תורתינו בחג המצות זמן מתן תורתינו "אלדי היא אלשמחה 'אלחקיק"יה והוא 'נזול אלתורה לישראל אלמיםות מון ההוכות זמן שמחתינו מֹגמֹע 'אלשמחות אלמיכמלה להם: ופי חג הסוכות זמן שמחתינו מֹגמֹע 'אלשמחות

יהיא C. 4 B. adds ונאמר C. 4 B. adds הדא C. לפרה C. ל B. adds אלחרייה לאנה אכרגנא ב(רוך) ה(וא) מן אלעברייה לאנה אכרגנא ברוך) אלי אלחרייה.

<sup>2</sup> Vide Tr. Nedarim 32b. b Refers to the worshipping of the golden calf in the wilderness. מרכתה m. l. בּרְבַתָּה after which e הרא as C. f Rasi understand ונאמר as B. d l. شُبِّى. Levit. 16, 3 gives this explanation of the word המאם. this expression is inserted in a certain portion of the ritual for Passover called the במרן (דמר to stand) which is said standing. وهى الحُترِيَّةُ لِاتَّه أَخْرِجِنا ٱلله من . חירוחינו B. adds after h التي v. Introd. sec. V. العَبْديّة والخَدْمَة الصّعبة either one yad with tesdid or 2 yads without the tesdid הקיקייה which is the usual manner of marking the tesdid in the vulgar dialect. Letter تُنُويل=Revelation. Probably referring to the tabernacles or tents which the Israelites are accustomed to make every year to commemorate the historical reason for keeping the festival. Therein the Israelites having adorned them with flowers and fruits, rejoice and recite prayers of thanksgiving unto God.

ההרה והיה שם ואתנה לך את "לוחות האבן והתורה והמצוה:
וחג הסוכות נתדכר ענן השכינה אלדי כאן מחים עליהם כמא
לקאל כי "בסוכות הושבתי את בני ישראל ותרגם ארי במְטַלַת עַנִנִי
אותיבית ית בני ישראל: ואמא ראש השנה: שבו נברא אדם הראשון
"ואפתקאד אלעאלם "קאל זה היום תחלת מעשיך זה אדם הראשון
שנ' נעשה אדם בצלמינו "כדמותינו לשון עשייה: (fol. 37a)
ייום הכפורים: הוא זמן כפרה לישראל והן דומין למלאכי השרת
לא אוכלין ולא שותין וגמיע אלשרום ועוסקין בתפלה ובתורה:
קאלו ז"ל בכל ימות השנה השטן מקטרג על ישראל חוץ מימים
מובים ויום 2f הכפורים עדד שטן ושסה סוא באקץ "סתת איאם:
"ושמיני שלחג "הסוכות ויום עצרת: וקיל "שביעי של פסח אינו
רגל בפני עצמו ובדלה יום הכפורים וראש השנה והן איאם תובה
ועבאדה ללה תע וקיל השטן ושסה סוא נאקץ יום ואחד והו יום

קדם אלחטה "1עלא אלגפן וקאלו "זֹל שבו נתברך יעקב אבינו לְּכְשָׁבֵּירכו אביו שנ' ויבא לו יין וישת: וקו' אשר קדשנו מכל "עם לְכְשָׁבֵּירכו אביו שנ' ויבא לו יין וישת: וקו' אשר קדשנו מכל לשון. אלוי קדסנא "1 ונזהנא ען גמיע אללגאת: בחר בנו ויגדלינו. אכתארנא "6 ועצמנא רצה בנו 'ויפארינו: רצי ענא ופכרנא ואעלא שאננא ואעטאנא אחדא אלאוקאת איאם פרח וסרור והיא איאם מַלאח אלדי חצל לישראל אלכיר אלעצים ואלפרג:

אעלם <sup>7</sup>אן חג המצות כרגו פיה ישראל ממצרים ופכהם אללה מן תחת יד <sup>8</sup>קאדרה ומא תואתקו בין מא יכתמר אלעגין אלא אכלוה פסיר וואלך <sup>9</sup>סר עצים אלדי מא אכתמר <sup>10</sup>אלעגין אלא בעד מדה טוילה: קאלו ז"ל אותה העוגה נתברכה ואכלו אותה שלשים יום מן חמשה עשר בניסן אלא חמשה עשר באייר <sup>11</sup>וטלבו אלמן אלדי נברא בין השמשות והו מוּכָן לישראל והגיע <sup>1</sup>זמנו: והג השבועות שבו שמעו עשר הדברות ובקיו ישראל <sup>12</sup>יעדו אלאיאם <sup>13</sup>ואלאסאביע והיא מצוה מן התורה עדירהן כמא ועד משה וקאל וזה לך האות וג' תעבדון את האלהים על ההר הזה עדר משים יום הודיעו הק'ב'ה שלאחר חמשים יום ישמעו עשר הדברות <sup>14</sup>ותינתן להם התורה: קאל אלה עלה אלי ישמעו עשר הדברות <sup>14</sup>ותינתן להם התורה: קאל אלה עלה אלי

وكبّرنا. أهنده أو المنظمة أمنده أمنده

בשש עשרה מלות אלו נכלל סדר פסח בצחות רב: רצה בקדש ורחץ שיגמור הקדוש ואחר כך יטול ידיו: כרפס יחץ: שיעשה טבול בכרפס ואחר כך יחלק אחת מהמצות לחצאין: מגיד הרחצה: שיאמר ההגדה ואחר כך יטול ידיו (fol. 36b) לסעודה: מוציא מצה שיברך המוציא ועל אכילת מצה: מרור כורך: שיטבל המרור בחרוסת ואחריו כורך מצה ומרור זכר למקדש כהלל: שלחן עורך שיאכל סעודתו ובצפון ברך: שיאכל מחצי המצה הצפונה לאפיקימון: ואחר כך יברך ברכת המזון ויאמר החלל והוא אמרו הלל נרצה:

## וזה הוא פירוש ההגדה.

עול לאלך בורא פרי הגפן אעלם אן אלענב גפן ואסמה אלחקיקו כרם "קאל ענד נח ויטע כרם: "וקאל כרמים חטע ולא ועבָדְהָ: וקאל מי האיש אשר נטע כרם ווקאל כרם חטע ולא "תחללנו: פענד מא יגרס יסמא כרם: וענד מא יהמר יסמא גפן וענד מא ילרס יסמא ענבים "קאל פיה ואכלת ענבים וענד מא ילרג חמרה יסמא ענבים "קאל פיה ואכלת ענבים כנפשך שָּבְעָה: וענד מא יעצרה יסמא יין: וענד מא הו זביב יקול בורא פרי העץ לאנה מן סאיר "גראייס: "ואנמא צאר "עלא אליין מברכין תחלה כמא קדמה ב"ל באלנץ "עלא אלרגן "שבכל חלב מירוש "ודגן ראשיתם אשר יתנו לילי: ותכון אלברכה בסוף הסעודה על הפת כמא "קאל ארץ חטה ושערה וגפן ותאנה ורמון:

 $<sup>^{1}</sup>$  D. omits וקאל החללני וקאל וכרם בים ולא חללו וקאל וכרם  $^{2}$  מאל וכרם ולא חטעו אלגריס  $^{3}$  אלגריס הטעו אלגיף היוש האלגיף ל $^{5}$  אלגייס העם כל חלב הירוש האנ $^{6}$  אלגייס העם האני וכל הלב הירוש האנ

a l. وَيلَ ، وَ على ، على ، على ، وَ أَبِس ، وَيلَ . وَ على is the correct version. وَيل أَدُا أَبُس

ווקת 'לזום אראתכא הו חין 'שרב אלארבעה כוסות 'וחין אכילת כזית מצה: אמא באקי אכלה ושרבה און אתכא פהו ממדוח ואן לם יתכי פלא 'גנאח: לואמא אלמרור פלא יגב פיה אתכא פארא לם יתכי פלא 'גנאח: לואמא אלמרור פלא יגב פיה אתכא פארא פרגו מן שרב אלקדח אלאוול פיגסלו אידייהם בגיר לבכח ויקדמו מאידה ועליהא בקול ומראר ודוכה ופטיר ולונין לחם משוי וטבין אלמשוי זכר לפסח ואלמטבון זכר לתגיגה: תם יבתדי אלאכבר 'באלעלם ויבארך ב'א' יז'י א'מ'ה בורא פֿרי האדמה: ויגמסו אלבקול פי "אלאכל ולא יאכל כל ואחד אלא "כזית האדמה: ויגמסו אלבקול פי "אלאכל ולא יאכל כל ואחד אלא "כזית אלמסמאה חרוסת יאכרו תין או זביב או תמר "וימרטוח מע גלגלאן ואתאביל ויחתאג אן ירמי 'בפיהא ענאקיד סנבל או "מן אלצעאתר גיר מטחון חתא יכון זכר לטיט ולתבן שנשתעבדו בו אלצעאתר גיר מטחון חתא יכון זכר לטיט ולתבן שנשתעבדו בו אלצעאתר ליר מטחון חתא יכון זכר לטיט ולתבן שנשתעבדו בו הוולק אחת לשתים ומניח חלק שהוא פרוסה בין שתי השלימות וחציה האחרון מניחו לאפיקימון תחת:

מימן לסדר של פסח קדש ורחק: כרפס יחק: מגיד IV. רחצה: מוציא מצה: מרור כורך: שלחן עורך: צפון ברך: הלל נרצה:

1 B. omits. 2 ישרב B. C. 3 ווקת B. C. 4 שלים פר לאלך B. C. סייות B. C. 1 אחמר שירוש פרודש B. C. סייות אחמר שווער בארך או אחמר. D. omits from אמנו until the פרודש B. C. omits אין אולא בארך על נטילת ידים F. G. בלא ברכה B. C. omits בלא אקל מן כזית P. לא אקל מן כזית B. לא אקל מן כזית B. לא אקל מן כזית B. לא החאגו יברכו בורא נפשות adds משות 13 B. C. F. G. H. add אנואר במצר במצר וואר אבאינא במצר B. adds אלהאני ויקול עליה B. adds אסתכרמו בה אבאינא במצר בילא אלקדה אלהאני ויקול עליה בעיל שי מן אלהגדה וכך ראיה אן אשרת בעץ שי מן אלהגדה כל חלכה בשרתהא:

לעשות ויבארך בורא פרי הגפן ואשר קדשנו מכל עם ויקול פי "וצמהא הכדא (fol. 36 a) המקן ללנו לוי אלהינו באהבה שבחות וצמהא הכדא (fol. 36 a) המקן ללנו לוי אלהינו באהבה שבחות למנוחה ומועדים לשמחה חגים ממנים לששון את יום המנוח הזה זמן הזה את יום מוב מקרא קדש את יום חג המצות הזה זמן חירותינו וג' ויכתם מקדש השבת וישראל והזמנים: ושהחינו: ויהכון וישרבון ואן אתפק אלעיד לילה "אלאחד יבארך בורא פרי הגפן ואשר קדשנו מכל עם ויבארך עלא אלנו ב'א' לו אמ'ה המבריל אמ'ה בורא מאודי האש "ויהבדל הכדא ב'א' לו א'מ'ה המבריל בין לום בין קדש לחול ובין אור לחשד ובין קדוש מששת ימים קדשת מוב הבדלת דיום השביעי הגדול והקדוש מששת ימים קדשת לקדש ושהחינו ויתכון וישרבון צאר אלסימן יקנהז יין קדוש ני הבדלה זמן:

ואעלם אן <sup>4</sup>פריצה עלי כל שכק רגל או <sup>5</sup>אמרה אן <sup>6</sup>ישרבו III. לילה אלפסח ארבעה כוסות גפן מקדאר כל כוס לא אקל מן לילה אלפסח ארבעה כוסות גפן מקדאר כל כוס לא אקל מן <sup>7</sup>רביעית וואגב אן יבארך בורא פרי הגפן קבל כוס ראשון וכוס שלישי <sup>8</sup>פֹקֹם אלכוס אלאוול ידי <sup>9</sup>עליה אלקדוש: אלב' יקרא <sup>10</sup>עליה אלג' יבארך עליה ברכת <sup>11</sup>המזון אלד' יתם עליה אלהלל: ואעלם אן אלאתכא לילה <sup>12</sup>אלפסח לאזם <sup>13</sup>לאלרגאל ואלכסא אלחשובות

יוטטחא C. F. G. H. 2 D. adds אי עיד כאן בין יום טדב ראשון בין D. adds אי עיד כאן בין יום טדב ראשון בין B. 4 B. adds אמראה. 5 הום טדב C. 6 B. adds מדב. 7 B. adds אמר בעה 8 מדב כל כוס מן אלארבעה שלו D. adds אומר בעליו עיד כל כוס וכוס מדי כוסות אלו D. adds וואגב בער בפני עצמו B. D. וואגב בירון ברכון בפני עצמו וואגב  $^9$  אומר עליו  $^9$  אומר בער בפני עצמו וואגה  $^{12}$  D. adds אלחגרה  $^{12}$  B. adds ובירון אלאחכא אלוורידה ואלאתכא  $^{13}$  B. F. H. add

יוֹי: זֹיסֹדשׁנוּ סֹדושׁת עוֹנִם ושמׁו הֹגֹרוֹל עֹנִינוּ כֹּרֹא אוֹתֹנוּ כֹּרֹא עלה לשמו סֹגוֹלוֹה וֹנֹחֹלֹה מוֹמֹוֹת עוֹלֹם: וֹיסֹרבּינוֹ לפני הר סיני וֹינִישֹׁינֹי לפני חורב: וֹיוֹרִישִׁינֹי רברי חֹיִים כֹתוֹבִים בֹאֹצבֹע הֹרוֹי: הילש ללו יוד אלהינו נסים וגבורות דינגצלינו מדר אורב: הוֹתֹן על אֹלהינו משפֿטים ישורים וֹתוֹרות אֹמֹת חֹסים וֹמצוֹת טובים: זֹהמוֹ לֹנֵר שֹּׁ אֹלְהֹינִר בֹאֹהֹבה מִרעֹדִים לשמחה חוֹנִים רֹזמֹנִים לששוו את יום טוב מסרא סדש הזה את יום חג המצות הזה זמו חירותינו בֹאֹהבֹה זֹכֹר לִיצִיאֹת מִצרֹים: וֹיבֹתר בֹּבֹר בֹיום בֹהֹה מֹכֹל הُוֹמִים וֹירֹצָה בֹּו וֹיסֹדשׁהוּ מֹכֹל הזמנים להיות מֹהֹלנים בֹּו עַל פּלאֵי מַעשׁיו לְהִיות מוֹנִירִים אוֹתוּ בַכֹּל שׁנַה וֹשׁנַה: לֹהוֹדִיעُ כֹי בֹר הוֹצִיא זֹד אֹת עֹבֹדִיו מִמֹצרִים מֹכור הבֹרזֹנ אִוֹהֹנוּ מִכֹּנִי "לֹהֹירִיעُ כִי בֹּי עַשַּׁה עֹד נַכְּמִׁיות בֹאִיבִיהֹם וֹבִי שַּׁסֹע צַּרִיהֹם בַּיֹם: לֹהוֹדִישׁ כֹי בֹר סִבֹּלוֹ שַנִּיהם עוֹל מַלכוֹתוֹ בֹרִצִׁון וֹעַבֹּדוֹהו בֹנִיבֹב שולם: להודיע כי בו עשה של אלהינו נסים ונבורות לאוהביו וֹנפּלֹאות דבות לבני דרידיו: כי בנו בחרת וֹאוֹתנו סדשת מכל הُעשׁים וֹמִיעֹדִי כֹּרשֹּׁדְ בَשֹׁמחֹה וֹבשׁשׁׁוו הֹנחֹלהֹנו בא׳ עד בּסֹכּדשׁ ישרֹאֵל וֹהֹזֹמַנִים: ב'א' יוֹי א'מ'ה שׁהֹחֹינֹו זֹקֹימַנֹוּ וֹהֹגִיעַנֹּוּ לזמו הזה:

וו. ויגיבו אמן ויתכון <sup>6</sup>עלא יסארהם וישרבון: <sup>7</sup>הדא צפה II. אלקידוש <sup>8</sup>הדא אתפק פי אלחול אמא אדא אתפק <sup>9</sup>אלפסח פי אלסבת מקדש מעומד יבתדי יקרא אוולא <sup>10</sup>פרשת ויכלו אלא

י E. omits fr. לבני דירדיד ברור בו - 2 B. omits היום חזרה. בי משה: 3 מחרדע כי בו עשה: 5 לחודע כי בי הוציא - 4 B. adds פֿר לחודע כי בי הוציא - אלקרדע - הם הוא היים הוא - - הוא אלאקדאת לא אקל מן אן ישרב אלשכץ רביעית בשריטה מזוג B. אלאקדאת לא אקל מן אן ישרב אלשכץ הייעית בשריטה מזוג B. אלא - 8 אלא - 8 אלא - 8 אלא - 9 B. D. F. H. omit שצל - 10 אבי - 6 G. H.

### (A. Codex Gaster, No. 4.)

## סדר העשייה בלילי הפסח.

בעד צלוה אלמעריב יגתמעו אהל אלבית ומן אראדו מעהם ויגסלו כוס אלברכה באלואגב יומלוה גפן וימזגה באלמא מעהם ויגסלו כוס אלברכה באלואגב וימלוה גפן וימזגה באלמא ויבתדי אכבר אלגמאעה: יקדש להם עלא הדא אלנצאם: יקול בא' ידי א'מ'ה' בורא פֿרי הֹגפֿן: ב'א' ידי א'מ'ה' אֹשׁר קֹדשׁנו מֹכֹל בּוֹר בֹנוֹ וֹינֹדְינֹינוֹ רֹצֹה בֹנוֹ וֹיפֹארינוֹ: עם וֹרוֹמֹנוֹ מֹכֹל לֹשׁון בֹחר בֹנוֹ וֹינֹדְינֹינוֹ רֹצֹה בֹנוֹ וֹיפֹארינוֹ: בֹלוֹם בֹגֹלל אֹבׁוֹת שׁלשׁו אֹת רֹצוֹנוֹ גֹבוֹרות עַשׁה לֹמִינוֹ וֹאין בֹלוֹלם בֹגֹלל אַבוֹת שׁלשׁו אֹת רֹצוֹנוֹ גֹבוֹרות עַשׁה לֹמִינוֹוֹ וֹאִין הֹקר כֹנפּלֹאוֹתיו: עַדֹת קֹדוֹשִׁים אוֹתֹנוֹ קֹרֹא כֹרם המכֹל גוֹיי הֹאֹרֹצוֹת שׁמֹנוֹ וֹרִאשׁית לֹקֹחם מֹכֹל גוֹיי הֹאֹרֹצוֹת שׁמֹנוֹ וֹרִאשׁית כֹלוֹנוֹם בֹנוֹלִים בֹבבֹא מֹרום וֹמכוֹנִנִם כֹנוֹכֹבי רֹקִיעׁ וֹיהוֹוּ עַׁלוונִים בֹלְרֹב הֹבֹל וֹנִכֹבִים עַל כֹל הֹאוֹמות זִיוֹ פֹנִיהם כֹזִיוֹ השׁמֹשׁ וֹמֹראַר לֹמֹלוֹ וֹרִאוֹ וֹלִינוֹ שׁרִים וֹיִם בֹלוֹנִים כֹלִיוֹ שׁרִים וֹישׁהֹחוֹו לֹמֹעֹן דֹבוֹתוֹ כֹיִיוֹ הַשֹּׁמִם וֹבֹבי הִשְׁהֹחוֹוּ לֹמֹלוֹ בֹלִים וֹלִנִים בֹנִירום כֹי הם זֹיִם בֹלוֹנִים בֹבֹבֹא בֹרוֹם יראוֹ מֹלֹכִים וֹלְנִים כֹנִירוֹם כֹי הם זֹישׁרוֹוֹוֹ לֹתֹב בֹבוֹנִים בֹבוֹת: כֹלִירום כֹי הם זֹיִם בֹחֹר: כֹל הֹאוֹם וֹנִבֹרוֹם כֹי הם זֹרֹצ בֹב בֹחֹי: כֹל הֹאוֹם זֹכִירום כִי הם זֹרֹע בֹב בֹת בֹחֹר: כֹל הֹאוֹם זֹנִירום כֹי הם זֹרֹע בֹב בֹתוֹים בֹלוֹים בֹלִירוֹם כֹי הם זֹרֹע בֹבֹים בֹלִיוֹנוֹם

יוינסלי נוס מקרארת D. reads מן דאלל ומן לארג, D. reads אקל מן רביעית וחו קדר מל אלביצה ונצפתא ינסלות מן דאלל ומן לארג. לא אקל מן רביעית וחו קדר מל אלביצה ונצפתא ינסלות מן דאלל ומן לארג. ביימות B. 3 C. omits יימוגה באלמא E. has instead יימוגה מנחם. 4 B. adds מן פיתם באלעלם E. 5 B. C. E. G. omit המלצ — מנחם הומין לחויי המלצ החם אלמאם הומין לחויי מובים מובים הרבים הומיר לאמר לאמר לאמר מובים B. מהם של השלאל פור מובים B. מהיים הישראל פור מובים של בייר מובים של הישראל פור מובים מובים של הישראל פור מובים מ

| <b>.</b> |  |  |
|----------|--|--|
|          |  |  |
|          |  |  |
|          |  |  |
|          |  |  |
|          |  |  |
|          |  |  |
|          |  |  |

## סדר

# הגדה כמנהג תימן

עם פירש ערבי

הוצאתיו לאור ראשונה ע"פ כתבי יד המונחים באוצרות הספרים של החכם ר' משה גאסטער בריטיש מוזיעום אוקספורד וישיבת אוהל משה ויהודית בראמסגעט

לם מבוא מספיק ותרגום בלשון אנגלי

אנר הצערר

זאב חנוך גרינבערג.

לונדריש דוד נוטט היוֹן לפ׳ק. .

•

.

•

•

•

·

.





