

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# HARVARD DEPOSITORY BRITTLE BOOK

**RETAIN BOOK COPY** 

492



Harbard Anibersity Library of the Divinity School

THE BEQUEST OF

# JOSEPH HENRY THAYER

LATE PROFESSOR IN THE SCHOOL

20 March 1902

Meny Thayer.

# DAS BUCH BARUCH.

Revenued by Afilgenfeld in his Beitsofn. "er 1879 for 437-454 (opposing the auchess revusal for Common anament of its parts, his asbeing ment in part Christian bake, it.

# DAS BUCH BARUCH.

GESCHICHTE UND KRITIK,

## ÜBERSETZUNG UND ERKLÄRUNG

AUF GRUND DES WIEDERHERGESTELLTEN HEBRÄISCHEN URTEXTES.

#### MIT EINEM ANHANG

ÜBER DEN PSEUDEPIGRAPHISCHEN BARUCH.

VON

LIC. THEOL. J. J. KNEUCKER,



LEIPZIG: F. A. BROCKHAUS.

1879.

Prof. J. H. Thayer
March 20, 1902.

# DEM GEDÄCHTNISSE

SEINES UNVERGESSLICHEN LEHRERS

# FERDINAND HITZIG

**GEWIDMET** 

IN NIE ENDENDER DANKBARKEIT UND VEREHRUNG

VOM VERFASSER.

# Vorwort.

"Anlangend die hebräische Sprache, so da lebte, wie sie im Alten Testamente fast allein uns erhalten ist. . . . scheinen mir zwei Hauptaufgaben für die Folgezeit am nächsten zu liegen: Erstens, dass wir die hebräische Urschrift der nur in Uebersetzung erhaltenen Bücher möglichst — und es ist da Vieles zu ermöglichen — wiederum herstellen. In unzähligen Fällen lassen sich z. B. Sirach's ipsissima verba mit Sicherheit wiedererkennen; und ohne Zurückgehen auf den Grundtext erhalten wir häufig nicht einmal den richtigen übersetzten, den Sinn noch weniger. Vom Gewinne für den Wörterschatz gar nicht zu reden! Zweitens ist es nunmehr an der Zeit, eine kritische Ausgabe des Alten Testaments zu unternehmen." Diese Worte aus der Rede, mit welcher Kirchenrath Dr. Hitzig die Heidelberger Generalversammlung der Deutschen morgenländischen Gesellschaft als deren Präsident am 27. September 1865 eröffnete (DMZtschr. XX, S. IV), haben dem Unterzeichneten bei Abfassung vorliegender Schrift vorgeschwebt. Was dort vom Buche Sirach gesagt wird, das gilt in gleichem, wenn nicht noch höherem Masse auch von dem Baruch-Apokryphum. Von diesem speciell sagt H. Ewald in seinem vierten Biblischen Jahrbuche, S. 77: "Das ursprüngliche Hebräisch muss man freilich aus diesem Griechischen immer wieder lebendig heraushören, wenn man das Buch sicherer verstehen will, und darin thut die Erklärung — von O. F. Fritzsche — etwas zu wenig." Aber auch Ewald selbst hat lange nicht überall das Hebräische lebendig und richtig herausgehört: das beweist seine deutsche Uebersetzung des Baruch-Buchs. Am meisten hat nach dieser Richtung F. H. Reusch gethan, jedoch noch lange nicht genug. Auch hat er nicht immer das Richtige getroffen, ein Mangel, der eben mit dem andern zusammenhängt, dass er nur einzelne Wörter, nicht aber das Ganze in seinem Zusammenhang ins Hebräische zurückzuübersetzen versuchte.

Die Aufgabe, die hebräische Urschrift des Buches Baruch in seinem ganzen Umfange wieder herzustellen, war überall da eine leichte, wo unser, beziehungsweise unsere Autoren ihren Text wörtlich oder fast wörtlich aus dem hebräischen Alten Testamente schöpften. Wo aber unser Baruch-Text nicht durch einen anderwärts hebräisch vorhandenen gedeckt erscheint, da galt es, nicht blos eine grammatisch richtige, sondern eine solche hebräische Rückübersetzung zu liefern, die dem hebräischen Sprachgebrauch entspricht, diesen Sprachgebrauch ausführlich nachzuweisen und dadurch den von uns gegebenen hebräischen Text¹ als das wirkliche Original, wie es von den jüdischen Verfassern des Buchs ausgegangen, zu rechtfertigen.² In dieser Beziehung glaubt der Unterzeichnete nicht zu wenig, eher etwas zu viel gethan zu haben.

Dass sich erst auf dem dieses Wegs gewonnenen hebräischen Grundtexte eine gedeihliche und solide Exegese aufbauen lässt, dafür liefern viele Stellen unsers Buchs einen schlagenden Beweis;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe denselben am Schlusse des Buchs, S. 351 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Völlig werthlos ist nach dieser Richtung die hebräische Stilübung von S. J. Fränkel, Die Apokryphen des Alten Testaments nach dem griechischen Text ins Hebräische übertragen (Leipzig 1830). Andere hebräische Uebersetzungen sind dem Unterzeichneten nicht zu Gesicht gekommen.

Wer den Dichter will verstehen Muss in Dichters Lande gehen.<sup>3</sup>

Doch durfte die eigentliche Exegese sich für unser Apokryphum auf besonders schwierige und bisher nicht verstandene oder irrthümlich aufgefasste Stellen<sup>4</sup> um so mehr beschränken, als einerseits durch den sprachlichen Beweis für den hebräischen Originaltext und durch die auf diesen Text basirte deutsche Uebersetzung die Hauptsache für das Verständniss schon gethan war, und andererseits so manche Wort- und Sacherklärung an den alttestamentlichen Stellen, welche unsern Compilatoren als Quellen dienten, ihren Platz hat.

Hand in Hand mit der grammatischen Auslegung muss die Textkritik gehen. Und ebenso setzt die geschichtliche Kritik der einzelnen Theile des Buchs einerseits den richtig erkannten und verstandenen Originaltext voraus, wie sie andererseits wiederum zum concreten Verstehen desselben ein Wesentliches beiträgt. In dieser Beziehung konnte der Unterzeichnete, getreu dem Vorbilde seines Lehrers 5, es sich nicht versagen, neben und nach der negativen auch positive Kritik zu üben. Das Hinwegräumen von Irrthümern ist der erste Schritt zur Erkenntniss der Wahrheit, aber auch nur der erste, dem als zweiter der positiv aufbauende durch combinirende Kritik nachfolgen Sollte bei dergleichen positiven Aufstellungen da oder dort eine schwache oder unhaltbare Hypothese mit unterlaufen sein, so mag solche widerlegt oder durch eine bessere ersetzt werden; bis dahin jedoch wird sie als das gelten dürfen, worauf allein Anspruch erhoben wird: als eine Meinung, die vielleicht doch das Richtige getroffen hat.

<sup>3</sup> Goethe, West-östlicher Divan.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auch Éwald nennt das Buch Baruch "keines weder der unbedeutendsten noch der leichtesten unter den Apokryphen, vielmehr im Verhältniss zu seinem Umfang wohl das schwierigste aller".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Hitzig, Begriff der Kritik. (Heidelberg 1831.)

Auch die kritische Besprechung der verschiedenen Versionen zu unserm Baruch-Apokryphum will nicht als eine abschliessende Arbeit, sondern nur als Vorarbeit für die noch zu leistende Kritik des LXX-Textes überhaupt auf Grund der aus ihm geflossenen Uebersetzungen gelten. Und obwohl der wiederhergestellte hebräische Urtext selbst das wichtigste Mittel zur Beurtheilung des überlieferten griechischen Textes bietet, so glaubte der Verfasser es dennoch unterlassen zu sollen, so manche aus jenem für diesen sich ergebende kritische Folgerungen im Einzelnen zu ziehen, wie denn auch der letzte Zweck seiner Arbeit eine exegetische Behandlung der ursprünglich griechisch geschriebenen Epistola Jeremiae sowie der pseudepigraphischen Stücke, die den Namen Baruch's tragen, ausschloss. Von letztern wurde nur eine literarhistorische Uebersicht als Anhang zur Einleitung (§. 29) beigegeben.

Möge vorliegende Schrift, die unter schwierigen äussern Verhältnissen und schmerzlichen Lebenserfahrungen entstanden ist, eine wohlwollende Aufnahme und Beurtheilung finden.

J. J. Kneucker.

# Inhaltsübersicht.

| VorwortvII                        |                                                                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
|                                   |                                                                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                   | A. Geschichte und Kritik des Buchs.                            |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| I. Urgeschichte des Buchs.        |                                                                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 1. Baruch der angebliche Verfasser                             |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 2. Inhalt des Buchs                                            |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 3 und 4. Composition des Buchs                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 5. Grundsprache des Buchs                                      |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 6. Abhängigkeit von ältern Schriften des Alten Testaments . 29 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| š.                                | 7. Unächtheit (Ungeschichtlichkeit) und Abfassungszeit 32      |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 8 und 9. Fortsetzung: A. Die Grundschrift Kap. 1, 1-3.         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ·                                 | 3, 9—5, 9 37                                                   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ş.                                | 10. B. Die erweiterte Einleitung Kap.                          |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                   | 1, 4—14                                                        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                   | C. Die Gebete Kap. 1, 15-3, 8 57                               |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 11. Ort der Abfassung und Verfasser 61                         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 12. Zweck des Buchs                                            |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| II. Spätere Geschichte des Buchs. |                                                                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| -                                 | 13 und 14. Die griechische Uebersetzung                        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| -                                 | und Ausschluss vom jüdischen Kanon 86                          |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 16. Textgestalt der griechischen Handschriften 91              |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| §.                                | 17. Variantenverzeichniss                                      |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |

### Inhaltsübersicht.

XII

|    |                |     |        |        |        |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  | Seite |
|----|----------------|-----|--------|--------|--------|-----|-----|-----|------------|-----|-----|----|-----|----|-----|----|----|-----|---|---|--|-------|
| §. | 18.            | Die | übrig  | en Ve  | rsione | n.  |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  | 135   |
| Š. | 19 -           | -21 | . Die  | beide  | n late | ini | scl | 1e1 | <b>a</b> 1 | Ūe  | be  | rs | etz | ur | ıge | en |    |     |   |   |  | 141   |
|    | 22 und 23. » » |     |        |        |        |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  |       |
|    |                |     | arabia |        |        |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  |       |
| §. | 25.            | ))  | äthio  | pische | 10     |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  | 180   |
|    |                |     | kopti  |        |        |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  |       |
|    |                |     | armei  |        |        |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  |       |
| §. | <b>28.</b>     | Exe | getisc | he Hü  | lfsmit | tel |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  | 189   |
| §. | 29.            | Αn  | hang   | . De   | r pse  | u d | e j | ρi  | gr         | a j | p h | is | e l | hе | В   | a  | ru | c l | h | • |  | 190   |
|    |                | B.  | Exeg   | ese d  | les T  | exi | te  | š.  |            |     |     |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  | 199   |
|    |                | C.  | Urte   | xt de  | s Bno  | ehe | es  | R   | ЯT         | 111 | eh  |    |     |    |     |    |    |     |   |   |  | 351   |

# A. Geschichte und Kritik des Buchs.

# I. Urgeschichte des Buchs.

### §. 1. Baruch, der angebliche Verfasser.

1) Baruch, d. i. Benedictus, der Gesegnete (scil. Jahve's; vgl. בַּרֶכְאֵל, בָּרֶכְאֵל), Bruder eines Seraja, Sohn eines Nerija und Enkel eines Maaseja (Jer. 32, 12. 51, 59), aus, wie es scheint, angesehenem Geschlechte (Josephus, Antt. X, 9, 1), das in einer werthvollen Notiz am Anfang unsers Buchs (Bar. 1, 1) noch um drei Glieder weiter zurückverfolgt wird<sup>1</sup>, war der Freund und Secretär des Propheten Jeremia<sup>2</sup>, nach dessen Dictat er eine Sammlung von Orakeln dieses Sehers in ein Buch zusammenschrieb und dieses im Auftrage des Propheten an einem öffentlichen Fasttage im December 605 v. Chr. dem versammelten Volke im äussern Vorhof des Tempels zu Jerusalem vorlas (Jer. 35, 11. 36, 9. 10. 22). Als die Sache bekannt geworden, wurde dem Baruch die Rolle weggenommen, vor den König Jojakim gebracht, vorgelesen, blätterweise zerschnitten und verbrannt (Jer. 36, 23). Jeremia selbst und Baruch mussten sich vor den Nachstellungen des Königs verbergen (Jer. 36, 19. 26), stellten aber die Sammlung von Weissagungen, die jedenfalls als der Grundstock unsers kanonischen Buches Jeremia zu betrachten ist, auf

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gegen Ackermann (Introductio, p. 324) und Jahn (Einleitung in die göttlichen Bücher des Alten Bundes, II, 599 fg.), welche die Identität des Baruch unsers Apokryphums mit dem im Buche Jeremia leugnen wollten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daher bei *Josephus* a. a. O. als der heimischen Sprache vorzüglich kundig gepriesen.

gleiche Weise wieder her und vermehrten sie durch neu hinzugekommene Orakel (Jer. 36, 27. 28. 32. Vgl. Josephus, Antt. X, 6, 2 und s. *Hitzig*, Der Prophet Jeremia, 2. Aufl., S. 286 fg. 337).

Voll tiefen Mitgefühls für das Unglück seines Volks (Jer. 45, 3), dachte Baruch als ein praktischer Mann — weniger ideal als sein Lehrer Jeremia — doch auch an sein eigenes Leben und. dieses Lebens Glück (Jer. 45, 5. vgl. 43, 3). 3

Nach dem glaubwürdigen Berichte des Josephus (Antt. X, 9, 1) wurde Baruch während der Belagerung Jerusalems durch Nebukadnezar (588 v. Chr.) gefangen gehalten, erhielt aber, zugleich mit dem Propheten Jeremia, auf dessen Fürbitte hin, von dem Trabantenobersten Nebusaradan die Freiheit, verblieb zwar vorerst in Kanaan (Jer. 43, 3), wurde jedoch bald von den auswanderungslustigen Juden eines ungebührlichen Einflusses auf seinen Meister beschuldigt und mit diesem zwangsweise nach Aegypten geführt, wo sich die Karavane zu Daphne, Magdolos, Memphis und in der Thebais niederliess (Jer. 43, 6 fg. 44, 1. Joseph., Antt. X, 9, 6). Wenn, wie es scheint (Jer. 44, 1. 15), Jeremia mit den Juden, ohne Zweifel gegen seinen Willen, bis nach Oberägypten weiter zog, so wird auch Baruch den Propheten bis dahin begleitet haben. Hier aber verlieren sich die Spuren beider Männer. Ueber ihre weitern Schicksale haben sich nur unsichere und widersprechende Sagen erhalten.

2) Nach der einen Sage sollen beide Männer in Aegypten gestorben sein, und dies ist die glaubwürdigste Tradition. Die jüdische Ueberlieferung dagegen (im Seder olam rabba, c. 26; vgl. schon die Ueberschrift zu Ψ. 137 bei LXX: Ἱερεμίου) lässt beide von Nebukadnezar bei der Eroberung Aegyptens (vgl. Nah. 3, 8—11. Joseph., Antt. X,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Damit erledigt sich zugleich die ziemlich müssige Frage von Estius: utrum Baruch fuerit propheta? welche noch *Reusch* in seiner Erklärung des Buches Baruch (Freiburg 1853), S. 50 mit Vorgängern nach Ansicht der katholischen Kirche bejahend zu beantworten geneigt ist. Vgl. auch §. 8, Note 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. Winer's Biblisches Realwörterbuch, Artikel: "Jeremia".

9, 7) nach Babylonien abgeführt werden, während wieder nach andern rabbinischen Angaben Baruch erst nach Jeremia's Tod Aegypten verlassen haben, nach Babylonien gezogen und daselbst, 12 Jahre nach Jerusalems Zerstörung also doch schon bedeutend früher als Nebukadnezar's ägyptische Expedition fallen kann<sup>5</sup> — gestorben sein soll (D. Hustius, Demonstratio evangelica, Prop. IV, De Baruch. §. 1; ed. Venet. 1765, p. 286). Hinwiederum lassen, im Gegensatze dazu, die Baruch-Apokalypse und die Παραλειπόμενα Ίερεμίου τοῦ προφήτου den Jeremia mit den Einwohnern Jerusalems nach Babel geführt werden, den Baruch selbst aber (die Παραλειπόμενα noch 66 Jahre) in Jerusalem verbleiben. - Ferner berichtet eine jüdische Sage Megilla 15<sup>a</sup>, Baruch sei im zweiten Regierungsjahre des Darius Hysdaspis - also 519 v. Chr. - prophetisch thätig ge-Da er nach Jer. 36 im vierten Jahre Jojakim's. d. i. 606 v. Chr., schon erwachsen war, so müsste er damals über 100 Jahre alt gewesen sein. - Weiter wird uns im Midrasch rabba zu Hohel. 5, 5 und in Megilla 16b erzählt, Baruch sei in Babylonien Lehrer des Esra gewesen, und zwar habe - nach ersterer Stelle - Esra von der Erlaubniss des Cyrus zur Heimkehr ins Land Juda keinen Gebrauch machen wollen, um nicht seinen Lehrer Baruch zu verlassen, der wegen Altersschwäche habe zurückbleiben müssen: erst nach dessen Tod 7 sei er mit seiner Karavane nach Judäa gewandert. Allein: war Baruch im Jahr 606 mindestens 20 Jahre alt, so müsste er, da die talmudische Chronologie (Seder olam, c. 29) vom Beginn des Exils bis zur Rückkehr Esra's (512 v. Chr.) 76 Jahre rechnet, nicht weniger als 114 Jahre, weil aber Esra in Wahrheit erst 458 v. Chr. zurückkehrte, sogar 168 Jahre alt geworden sein (vgl. Herzfeld, Geschichte des Volkes Jisrael von der Zerstörung des ersten Tempels bis zur Einsetzung des Makkabäers Schimon, S. 434 fg. Braunschweig 1847).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. Hitzig zu Nah. 3, 8-11.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> S. den Anhang, §. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Die Martyrologien setzen den 18. September als Baruch's Todestag an.

Wir können daher in diesen widerspruchsvollen Sagen nur — theils rabbinische, theils christliche — Märchen erkennen, welche keinen höhern geschichtlichen Werth haben als jene in Bemidbar rabba, c. 8 und im Targum Echa 1, 1 mitgetheilte Sage, wonach Baruch und Jeremia Abkömmlinge der Rahab von Jericho und Hohepriester gewesen seien, — Traditionen, welche uns keinen Augenblick beirren dürfen in der in dem natürlichen Gang der Geschichte begründeten Annahme, dass Baruch, wie sein Lehrer Jeremia, seit 588 v. Chr. alle seine noch übrigen Lebenstage in Aegypten zugebracht und hier auch geendigt hat.

3) Und hierin kann uns auch der Bericht unsers Apokryphums, Kap. 1, 1-14, nicht irremachen, obgleich derselbe all diesen Märchen, aber auch dem historischen Zeugnisse des Buches Jeremia widerspricht. Nach diesem Berichte soll nämlich Baruch noch vor dem Jahre 588 v. Chr., bereits 5 Jahre nach der ersten Einnahme Jerusalems durch Nebukadnezar zur Zeit des jüdischen Königs Jechonia 8 also 595 v. Chr. — in Babylonien gewesen, dort eben unser Buch, das seinen Namen trägt, geschrieben und dem Könige Jechonia nebst den übrigen Exulanten am Flusse Sud vorgelesen haben. Diese hätten es hierauf nebst einer Geldsammlung an die Priesterschaft in Jerusalem geschickt, damit diese von dem Gelde Opfer ankaufe und das Buch. welches in seiner ersten Hälfte ein Bussbekenntniss, in seiner zweiten eine Mahnung zur Weisheit und Vertröstung auf eine glückliche Zukunft enthält, an Festtagen im Tempel vorlese. Hiernach müsste Baruch entweder zugleich mit dieser Sendung (so Kap. 1, 8) oder später - doch vor 588 - nach Judäa zurückgekehrt sein (vgl. Herzfeld a. a. O.). Jedenfalls fiele Baruch's Aufenthalt in Babylonien noch vor seine Auswanderung nach Aegypten. Allein das Buch Jeremia deutet einen solchen Aufenthalt in Babel auch nicht mit einem einzigen Worte an, auch da nicht, wo es, ein Jahr vor 595, Baruch's Bruder Seraja als

<sup>8</sup> S. S. 3. und die Exegese zu Kap. 1. 2. 3. 9.

<sup>9</sup> Gegen Calmet, Junius, Eichhorn, Hävernick, Keil, Haneberg.

Reisemarschall den König Zedekia, zugleich mit einem besondern Auftrage des Propheten Jeremia, begleiten lässt (Jer. 51, 59. 61). <sup>10</sup> Die historische Situation, welche das Buch Baruch angibt, beruht also gleichfalls auf einer unhistorischen Sage, die, wie die andern bereits erwähnten Traditionen, sich allmählich gebildet haben mag und vom Verfasser, beziehntlich von den Verfassern, unsers Büchleins vorgefunden, wenn nicht erst für ihren Zweck unmittelbar erfunden worden sein kann.

#### §. 2. Inhalt.

### 1) Kap. 1, 1-14. Geschichtliche Einleitung.

Dies ist der Inhalt der Schrift, welche Baruch schrieb zu Babel im fünften Jahre [als die Chaldäer Jerusalem zerstörten] und vorlas dem gefangenen Könige Jechonja und dem ganzen mitexilirten Volke (, das daselbst wohnte am Flusse Sud. Man weinte, fastete, betete, sammelte Geld und sandte es [als er — Baruch — im Begriffe stand, die vom Könige Jojakim (Zedekia?) angefertigten, dann geraubten silbernen Tempelgeräthe von Babel wieder ins Land Juda zurückzubringen] nach Jerusalem zu dem (Ober-)Priester Jojakim und dem daselbst noch übriggebliebenen Volke, mit den Worten:

"Das Geld, welches wir euch senden, verwendet auf Opfer; und betet für den König Nebukadnezar und seinen Sohn Baltasar, damit wir unter ihrem Schutze lange und glücklich leben; und betet für uns wegen unserer Sünden und des göttlichen Zornes, der bis heute noch auf uns lastet, und leset die beifolgende Schrift als (Buss-)Bekenntniss im Tempel am Feste (am 10. Sivan) und an Feiertagen vor!") also:

a) Das Sündenbekenntniss: 1, 15-2, 10. Der Herr unser Gott ist gerecht, uns aber trifft die gegenwärtige

<sup>2)</sup> Kap. 1, 15-3, 8. Bussgebet.

<sup>10</sup> Vgl. noch §. 3 gegen Schluss.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Cursivdruck bezeichnet Einsatzstücke; runde Klammern bezeichnen Zusatz zum Einsatz, eckige bezeichnen ursprüngliche Randglossen; vgl. §§. 3 fg. 10.

Schmach, denn wir haben gesündigt und sind von jeher ungehorsam gewesen. Darum hat uns mit Recht das Unglück getroffen, welches Gott uns angedroht hatte durch Mose und die Propheten: das unerhört grosse Unglück, wie es in Jerusalem geschehen ist, dass Aeltern das Fleisch ihrer Kinder verzehrten. Und doch suchten wir den Herrn nicht zu besänftigen dadurch, dass wir uns bekehrt hätten. Darum musste der gerechte Gott das Unglück über uns verhängen.

- b) Die Bitte um Gnade: 2, 11-35. Aber nun, Herr, Gott Israels, der du früher deinem Volke gnädig gewesen, wir bekennen unsere Sünden. Gemäss all deinen Gnaden lass doch vom Zorne ab um unsers Unglücks willen, denn wir sind nur noch wenige unter den Völkern; erhöre unser Flehen und errette uns um deines Namens willen, denn wir sind dein Volk. Errette uns um deines Preises willen, denn nicht die Todten, sondern die Lebendigen preisen dich demuthsvoll; und wir flehen dich ja nicht an um der Verdienste unserer Väter willen. Weil wir deinem Befehle zuwider dem Könige von Babel nicht dienen wollten, ist das Elend und die Schmach über uns und unsere Väter gekommen. Und doch hast du, Herr unser Gott, nach all deiner Huld an uns gehandelt, insofern du durch Mose verheissen: ich werde sie zwar, wenn sie nicht gehorsam sind, zerstreuen und verringern, aber, wenn sie sich wieder zu mir wenden, sie auch wieder ins gelobte Land zurückführen, zahlreich machen, einen ewigen Bund mit ihnen schliessen und mein Volk Israel nicht mehr aus seinem Lande verstossen.
- c) Klagegebet: 3, 1—8. Verdient ist zwar das Elend durch unsere und unserer Väter Sünden, aber wir haben uns zu dir bekehrt. Gedenke, dass du unser Gott bist, und erlöse uns aus dem Exil!
  - 3) Kap. 3, 9-5, 9: Das Buch Baruch's.
- a) Preis der Weisheit und Ermahnung zu derselben: 3, 9-4, 4. Höre, Israel, die Gebote des Lebens! Ursache deines gegenwärtigen Elends in der Fremde ist,

dass du die Quelle der Weisheit verlassen hast. Darum lerne (wieder), wo die Weisheit zu finden ist; denn wo Weisheit, ist auch Glück und Wohlergehen (Vers 9-14).— Aber niemand fand ihren Ort, denn irdische Macht und Reichthum führen nicht zu ihrem Besitze. Die Weisen der Erde erkannten sie nicht, und auch den altberühmten Riesen ward sie nicht zutheil (Vers 15-28). — Gott allein ist im Besitze der Weisheit, der Allwissende und Allweise, der Allmächtige, unser Gott (Vers 29-35). — Und so hat er sie Israel, seinem Volke, geoffenbart im ewigen Gesetz, zum Leben. Kehret also zu dieser Weisheit zurück, damit ihr wieder glücklich werdet! (Vers 36 bis Kap. 4, 4).

b) Trostrede und Verheissung neuen Glücks: 4, 5-5, 9. Seid getrost! ihr seid zwar jetzt durch euere. Schuld den Feinden preisgegeben, aber nicht zur Vernichtung (4. 5-9). — Die Mutter Jerusalem klagt den Nachbarn Zions: Ich habe grossen Jammer erfahren, weil ich die Wegführung meiner Kinder mit ansehen musste; ich bin eine vereinsamte Wittwe geworden, weil meine Kinder, vom Gesetze Gottes abgewichen sind. Denn darum brachte Gott ein fernes, fremdes, freches und erbarmungsloses Volk über sie, welches sie fortgeführt hat (Vers 9-16). Ziehet hin, Kinder, denn ich kann euch nicht helfen; aber Gott. der das Unglück über euch verhängte, wird euch auch wieder retten. Zu ihm, dem Ewigen, will ich darum im Trauergewande rufen; und auch ihr rufet zu ihm, dass er euch von euern Feinden errette. Und ich hoffe, dass sein herrliches Heil euch bald widerfahren und er euch mir zurückgeben wird für immer. Inzwischen ertraget mit Geduld die göttliche Strafe, bis ihr, in Bälde, den Untergang der Feinde sehen werdet. Seid getrost, rufet zu Gott, sucht ihn mit verzehnfachtem Eifer, so wird er euch mit der Rettung ewige Freude verleihen (Vers 17-29). - Sei unverzagt, Jerusalem, Gott wird dich trösten. Wehe deinen Unterdrückern und schadenfrohen Feinden! Wehe den Städten, denen deine Kinder dienstbar werden mussten; wehe der Stadt, die deine Söhne weggeführt! Wie sie sich freute über dein Unglück, so wird sie trauern über

ihre eigene Verödung, die ewig dauern wird (Vers 30—35).— Schau' auf, Jerusalem, und sieh' deine Freude: deine Kinder kommen freudig zurück vom Aufgang bis zum Niedergang, auf den Befehl des Heiligen. Statt des Trauergewandes zieh' an dein festlich Freudenkleid, denn Gott wird der ganzen Erde deine Herrlichkeit zeigen und dein Name wird ewiglich "Segen der Gerechtigkeit" und "Ehre der Frömmigkeit" sein. Ja, tritt auf die Höhe, Jerusalem, und sieh' deine Kinder freudig versammelt vom Aufgang bis zum Niedergang auf das Wort des Heiligen. Elend zogen sie aus, aber herrlich führt sie Gott zurück zu dir, auf ebener schattiger Bahn; denn Gott wird Israels Führer sein in seinem Lichtglanze (Vers 36 bis Kap. 5, 9).

### §. 3. Composition des Buchs.

1) Dass sogleich von vornherein der Text des 2. Verses nicht in Ordnung ist, lehrt ein flüchtiger Blick. Nicht nur fehlt in der Zeitbestimmung die Angabe des Monats, sondern auch das angegebene Jahr harmonirt nicht mit der zweiten Vershälfte. "Der Zustand von Jerusalem, wie er zur Zeit zweier ganz verschiedener Exilirungen - des Jechonja 599, und des Zedekia 588 v. Chr. - beschaffen war, ist gegen alle richtige Geschichte zu Einem Ganzen verbunden": so formulirte schon Eichhorn (S. 383) den Zwiespalt, der in den ersten 14 Versen zu Tage tritt. Vgl. auch Fritzsche, S. 170. - Gemäss Jer. 52, 4 fg. 39, 1. 2. 2 Kön. 25, 1 fg. Ez. 24, 1. 2 begann die letzte Belagerung Jerusalems durch Nebukadnezar im 9. Regierungsjahre des Königs Zedekia, im 10. Monat (Januar), am 10. Tage des Monats, und dauerte (die dazwischen fallende Expedition gegen das heranziehende Heer des Aegypters Hophra abgerechnet, Jer. 37, 5. Ez. 30, 20 fg.) bis zum 11. Jahre des Zedekia (d. i. 588 v. Chr.): da, im 4. Monat (Juli), am 9. des Monats, wurde Jerusalem eingenommen (ελαβον). Verbrannt jedoch (ἐνέπρησαν αὐτὴν ἐν πυρί) wurde die Stadt durch den Trabantenobersten Nebusaradan erst im 5. Monat (August 588), am 10. des Monats (Jer. 52, 12 fg.

Joseph., Bell. iud. VI. 4. 5). 1 Abweichend von dieser letzten Zeitangabe bieten nun freilich der hebräische Paralleltext, LXX, Vulgata und andere Versionen in 2 Kön. 25, s, übereinstimmend mit Bar. 1, 2, den 7. Tag des 5. Monats.2 Erklärt sich diese Abweichung am leichtesten aus Verwechselung der als Zahlzeichen gebrauchten Buchstaben des hebräischen Alphabets (Hitzig zu Jer. 52, 12; Winer in seinem Biblischen Realwörterbuch unter "Zedekia"), so steht andererseits auch der Vermuthung nichts im Wege, es möchte der gleichlautende Text in Baruch 1, 2: ἐν εβδόμη τοῦ μηνός wieder aus 2 Kön. 25, 8 geflossen sein 3; und wenn diesen Worten in 2 Kön. die Monatsangabe ἐν τῷ μηνὶ τῷ πέμπτω vorausgeht, so kann diese recht gut auch hier bei Baruch ursprünglich vorhanden gewesen4 und nachgerade per homoeoteleuton hinter έν τῷ ἔτει τῷ πέμπτω ausgefallen sein (wie Ez. 32, 17, vgl. mit Vers 1): Letzteres um so leichter, wenn im hebräischen Original statt בחמישי blos בחמישי gestanden haben sollte (vgl. die gleichen Formulirungen Ez. 8, 1. 1, 1. 20, 1. . 29, 1. 17. 30, 20. 31, 1. 33, 21. 45, 18. 21. 25). 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von einer theilweisen Verbrennung unter Jechonja (Calmet u. A.) ist weder hier bei Baruch noch irgend anderwärts etwas berichtet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nur Syr., Arab. und 3 Codd. haben in Uebereinstimmung mit Seder olam rabba, c. 30 und Arachin 11<sup>b</sup>, am 9." des 5. Monats. Siehe dafür den Grund bei *Thenius* zu 2 Kön. 25, s. *Josephus* gibt Antt. X, 8, 5 — im Widerspruch zu Bell. jud. VI, 4, 5 — sogar einfach nur den Neumondstag des 5. Monats an.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oder sollte "am 7. des Monats" mit dem 7. Sept. zusammenhängen, an welchem i. J. 70 n. Chr. die Zionstadt in Flammen aufging? s. unten §. 15, 1) NB; aber auch §. 10, Note 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auf anderm Wege, durch Betonung von ἐν τῷ καιρῷ ῷ κτλ. haben Reusch und Fritzsche gleichfalls den 5. Monat gefunden. Dagegen hält Ewald (Bibl. Jahrbb. IV, 77) den Monat (Sivan, aus Vers 8) nicht für den der Uebergabe Jerusalems, sondern für den der Abfassung des Sendschreibens.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Aehnlicher Weise ist nicht nur Jer. 52, 6 bei LXX, sondern auch in der Parallelstelle 2 Kön. 25, 3 aus dem hebräischen und dem Text der LXX "im 4. Monat" ausgefallen. Vgl. noch Ez. 26, 1. War einmal in der Baruch-Stelle die Monatszahl ausgefallen, dann konnte das Verderbniss weiter schreitend aus "in septimo die mensis" bei Vet. lat. a einen mensem septimum bei Vet. lat. b conjiciren.

2) Wie verhält es sich nun aber mit dem "fünften Jahr", als in welchem, am 7. Tage des (5.) Monats, Jerusalem eingenommen und eingeäschert worden sein soll? 6 Wäre der Text unsers Verses in Ordnung, d. h. als ein einheitlicher aus der Feder eines Autors hervorgegangen, so müsste dieses "5. Jahr" mit jenem "11. Jahr Zedekia's" (Jer. 52, 5, 39, 2, 2 Kön. 25, 2) identificirt werden und, da das 11. Zedekia's das 19. Nebukadnezar's ist (Jer. 52, 12. 2 Kön. 25,8; vgl. Jer. 32,1, 25,1, und s. Hitzig zur letzten Stelle), mit dem Jahre 588 v. Chr. zusammenfallen. Aus dem Jahre 592 jedoch, von welchem an gerechnet 588 als das fünfte sich ergibt, ist nicht nur kein einigermassen hervortretendes geschichtliches Ereigniss, sondern überhaupt kein Factum bekannt, an welches ein chronologisches Datum hätte angeknüpft werden können. War aber also das Jahr der Zerstörung Jerusalems durch die Chaldäer in keinerlei Weise ein "5. Jahr" zu benennen, so folgt daraus: - nicht, dass die Zahl "5" zu ändern wäre, denn dazu bieten weder Varianten des griechischen Textes noch Versionen irgendeine Handhabe; und noch weniger, dass έν τῶ ἔτει τῷ πέμπτω aus dem Text zu streichen oder dafür έν τῷ μηνὶ τῷ πέμπτω zu setzen sei (De Wette-Schrader, §. 388, Note b; Hilgenfeld, Zeitschr. f. wiss. Theol. V, 200), denn dann würde wieder die Angabe des Jahres vermisst, die am wenigsten fehlen darf; sondern - dass die Jahresangabe noch zum 1. Verse zu ziehen und alle andern Bestandtheile des 2. Verses als späterer Zusatz, jedoch wie es scheint noch zur hebräischen Urschrift, zu streichen sind.<sup>7</sup> Dass sie ohne jegliches Bedenken gestrichen werden müssen, das setzt nicht nur Vers 9, der noch nicht die Endkatastrophe Jerusalems, wol aber dessen frühere Belagerung und Eroberung zur Zeit des Jechonja und die Wegführung dieses Königs als geschehen aussagt, sondern insbesondere auch Vers 7 und

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Das, und nichts Anderes, besagen die Worte des 2. Verses; s. die Erklärung.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Das hat schon *Hugo Grotius* erkannt. Vgl. auch *Hitzig* in *Hilgenfeld's* Zeitschr. III, 266 fg.

Vers 10 fg. ausser allen Zweifel, insofern dort (Vers 7) noch Priester und anderes Volk — nämlich dasjenige, welches nicht mit Jechonja nach Babel weggeführt worden war (vgl. Vers 9 und Jer. 24, 1) — als in Jerusalem anwesend, und ebenso hier, in dem Begleitschreiben Vers 10—14, der Tempeldienst als noch fortbestehend vorausgesetzt wird. 8

Kehrt jetzt aber die Frage nach dem Jahr, von welchem aus Vers 2 das "fünfte" gezählt wird, nochmals wieder, so richten wir, um auf dieselbe eine befriedigende Antwort zu gewinnen, unsere Aufmerksamkeit auf den 3. Vers. liest Baruch das Buch, das er Vers 1 zu Babel geschrieben. dem nach Babel exilirten Könige Jechonja in Gegenwart von dessen Mitexulanten (Jer. 24, 1) vor. Hätte man ein Recht. das Gefängniss des Jechonia zu Babel zu premiren (Vincenzi, Bertholdt u. A.), so ware diese Vorlesung "vor den Ohren Jechonja's", kraft Jer. 52, 31 fg. und 2 Kön. 25, 27 fg., erst seit seiner Befreiung aus demselben, d. i. seit dem 25. März des Jahres 561, und wenn Jechonja, wie der Wortlaut in Jer. und 2 Kön. es wahrscheinlich macht<sup>9</sup>, seinen Befreier, den Chaldäerkönig Evilmerodach, der nur 18 Monate regierte (Schenkel's Bibel-Lexikon, II, 235), nicht überlebte, überhaupt nur bis September 560 möglich gewesen. und wir würden als Epoche, von welcher die Jahresrechnung des Buches Baruch, beziehentlich des in Rede stehenden Abschnittes anhebt, das Jahr 565-564 v. Chr. - also wieder ein ganz bedeutungsloses Jahr - gewinnen, und überhaupt ein Resultat, welches mit den historischen Voraussetzungen der Verse 7. 10-14 in vollem Widerspruch steht. Wenn dagegen, wie aus 1 Chron. 3, 17. 18 hervorgeht, Jechonja als achtzehn-,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Gegen den klaren Wortlaut dieser Verse kann die infolge irrthümlicher Auffassung der Worte Vers 2 versuchte Beweisführung von Reusch (S. 27 fg. 32 fg.) nicht aufkommen, auch nicht durch Berufung auf Jer. 41, 5 und Esra 2,68. Vgl. auch Welte in d. Theol. Quartalschrift von Tübingen, 1854, S. 476, und schon Huetius, Dem. evang. p. 289; Jahn, Einleitung, II, 862. Dereser, Der Prophet Jeremias und Baruch, S. 267. Und dagegen Hitzig a. a. O. S. 271 fg.

<sup>9</sup> S. Hitzig und Thenius dazu.

beziehentlich achtjähriger 10 Knabe im Herbst des Jahres 599 (Ez. 40, 1. 1, 1. 2.) nach Babel in den Kerker geführt wird und doch an ebenderselben Stelle von dem "Gefangenen" Söhne erwähnt werden, so scheint eben seine Haft überhaupt eine leichtere gewesen oder wenigstens, wie Hitzig a. a. O. vermuthet, eine solche geworden zu sein, seitdem sein Oheim und Nachfolger auf dem Throne, Matthanja (Zedekia), gleichfalls als Exulant, und zwar als schuldigerer Sträfling in Babel angekommen war (2 Kön. 25, 7. Jer. 52, 11). Ermöglichte hiernach solch leichtere Gefangenschaft demselben das Heirathen, so lässt sich mit dem Verfasser unsers Abschnittes annehmen, dass dieselbe auch schon früher (vor 588) kein Hinderniss für den "Gefangenen" gewesen sei, mit den andern Exulanten den Vortrag des Baruch in des Jechonja Wohnung: meint Calmet; vgl. Act. 28, 30 anzuhören: - "im fünften Jahr", nämlich seiner Gefangenschaft.

Aus Vergleichung von Vers 9 und 3 einerseits und Vers 7 (τους εύρε είντας μετ' αὐτοῦ ἐν Ἱερουσαλήμ), 10 und 14 andererseits erhellt ja aufs deutlichste - und auch Vers 8 spricht dafür, wenn wir den Fehler Σεδεκίας richtig deuten -, dass der Verfasser, schon nach Ansicht des Compilators der ersten 14 Verse, seinen historischen Standpunkt nach der Wegführung Jechonja's 599 v. Chr., aber noch vor der Endkatastrophe 588 genommen hat. In diesen Zeitraum also von 11 Jahren, der sich jedoch sogleich noch um die (Vers 2) erwähnten 5 Jahre von hinten her (bis 592 v. Chr.) verkürzt, muss das Jahr fallen, von welchem aus abwärts das in Rede stehende "fünfte Jahr" berechnet ist. Unter den Jahren von 599 bis 592 aber findet sich als ein einigermassen bedeutungsvolles, von dem ab man datiren konnte, nur eines, eben das erste Jahr, das Jahr der Wegführung des Königs Jechonja selbst und der Einsetzung eines neuen Königs, des Zedekia (2 Kön. 24, 12 fg. 2 Chron. 36, 10. Jer. 37, 1). Von diesem Jahre an, denkwürdig schon

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> S. Thenius zu 2 Kön. 24, 8, aber auch Hitzig, Geschichte des Volkes Israel, I, 251.

durch die Belagerung und Eroberung der heiligen Stadt und durch die Wegführung der Schätze des Tempels und des königlichen Palastes (vgl. Bar. 1, 8. 9), datiren nicht nur die 70 Jahre Jeremia's (s. Hitzig zu Jer. 29, 10; vgl. auch das unechte Schlussstück Jer. 52, 31 fg. = 2 Kön. 25, 27 fg. und Jer. 52, 4. 5. 28, 1. 32, 1. 39, 1. 2. 49, 34. 51, 59), sondern seit diesem Jahre zählt insbesondere auch der Prophet Ezechiel (Kap. 1, 2. 8, 1. 24, 1. 26, 1. 29, 1. 17. 30, 20. 31, 1. 32, 1. 17. 33, 21) 11 — sehr natürlich dies, weil er selbst mit unter den Exisirten sich befand (Ez. 1, 1, 40, 1). Wenn nun der Verfasser (und der Compilator) unsers Apokryphums gleichfalls nach dieser Aera rechnet 12, d. h. den Baruch rechnen lässt, so scheint er eben von der Annahme ausgegangen zu sein oder wollte tendenziös die Meinung verbreiten, auch Baruch, der Schüler des Jeremia und Zeit- (und Alters-)Genosse Ezechiel's (vgl. Ez. 3, 24. 8, 1. 24, 18 mit Jer. 36, 4 fg.) sei gleichfalls mit diesem Propheten und dem Könige Jechonja durch Nebukadnezar nach Babylonien weggeführt worden und ebenso in demselben "fünften Jahre" seines Exils [am Flusse Sud, Bar. 1, 4] prophetisch aufgetreten, wie Ezechiel am Flusse Chaboras (Ez. 1, 2, 1) 13; es müsste denn der Autor unsers Büchleins kraft des ursprünglichen Zusammenhangs

<sup>11</sup> Hitzig in Hilgenfeld's Zeitschr. III, 266.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> So auch Vatablus, Maldonat, Junius, Malvenda, Ussher, Grotius, Houbigant, Eichhorn u. a.

<sup>13</sup> Da jedoch Ezechiel am 5. Tage des vierten Monats auftrat, so könnte man, um den ausgefallenen "fünften Monat" hier als ursprünglich zu retten, versucht werden, auf Jer. 28 hinzuweisen, wo Hananja gerade ein Jahr früher — "im 4. Jahr", aber auch "im 5. Monat" — Aehnliches für die Frist der zwei nächsten Jahre weissagt, was hier (besonders Vers 8) als sich im zweiten Jahr durch Baruch erfüllend erzählt wird, wie denn auch Jer. 29, ein Kapitel, auf welches schon Ewald (Geschichte des Volkes Israel, III, 2, S. 231. Göttingen 1852; und: Die jüngsten Propheten des Alten Bundes, 2. Ausgabe, S. 253) aufmerksam machte, eine grosse Inhaltsverwandtschaft mit Bar. 1 und 2 aufweist. Allein diese Combination wird schon dem Umstande gegenüber zur Unmöglichkeit, dass wir in unsern beiden Kapiteln keinen einheitlichen, sondern, wie wir zeigen werden, Texte erster, zweiter und dritter Stiftung vor uns haben und dass der erste Text weder von einer Zurücksendung heiliger Gefässe oder Geldes, noch auch von

von Kap. 1, 1. 2<sup>a</sup>. 3 mit Kap. 3, 9 fg. (s. weiter unten) und der Inhaltsverwandtschaft von Kap. 3, 9 fg. mit Jer. 51, 59—64 aus der Reise des Seraja nach Babel in den ersten Monaten des 4. Jahres seit 599 v. Chr. (Jer. 51, 59) eine solche seines Bruders Baruch<sup>14</sup> dahin im nächstfolgenden Jahre erschlossen, beziehentlich erdichtet <sup>15</sup>, wenn nicht gar Baruch mit Seraja vertauscht haben <sup>16</sup>, sodass unser Apokryphum, wie formell durch die Anfangsworte Kal outot, so chronologisch durch das "fünfte Jahr" sich an den Epilog Jer. 51, 59—64 anschliessen würde. <sup>17</sup>

einer Rückkehr Baruch's nach Jerusalem weiss. Einzig Bar. 1, 8 scheint als an unrichtiger Stelle eingefügte Randglosse nachgerade durch Jer. 28 oder 27 veranlasst worden zu sein, muss jedoch, obgleich der Ausdruck είς γῆν Ἰούδα (statt είς Ἱερουσαλήμ, wie Vers 7) für Ursprünglichkeit zu sprechen scheint, um so mehr als sehr späte Glosse gelten, als der angebliche Baruch, der den Vers geschrieben hätte, unmöglich die Vorspiegelungen der falschen Propheten, den Warnungen seines Meisters Jer. 27. 28 entgegen, als geschichtlich bewahrheitet bestätigen konnte; er müsste denn speciell in Jer. 28, 6 eine Bestätigung der Weissagung Hananja's durch Jeremia gesehen haben.

14 Mit Seraja, sagen Maldonat, Junius, Ussher, Grotius, Calmet, Eichhorn, Hävernick, Keil, Haneberg.

15 Fritsche, Ewald, Rüetschi; vgl. Hitzig a. a. O. III, 271.

16 So lässt insbesondere L. Capellus in seinen Notae criticae in librum Baruchi (Commentarii et Notae crit. in V. T. Amstelodami 1689, p. 564 fg.) das Buch Baruch veluti supplementum aut assumentum an Jer. 51, 59 fg. vom Verfasser angeschlossen sein, weil er glaubte, das von Jeremia dem Seraja zum Vorlesen in Babel ein Jahr vorher übergebene Buch erst verfassen und dem Baruch, den er mit seinem Bruder identificirte, unterschieben und das Jahr darauf in Babel von Baruch vorlesen lassen zu sollen.

17 Was Fritzsche, S. 172, gegen den letzten Punkt vorbringt, findet seine Erledigung im unmittelbar Vorhergehenden und Nachfolgenden. Dagegen ist Fritzsche völlig im Rechte mit seiner Einwendung gegen den von Hävernick und Keil behaupteten Zusammenhang unsers Buchs als eines Appendix mit Jer. 45 (Kap. 51 LXX). Ewald (Die jüngsten Propheten des Alten Bundes, S. 252) lässt das Sendschreiben Bar. 1, 1—3, 8 einfach dem Buche Jeremia angehängt sein. Dagegen schliesst neuestens Neteler (Die Bücher Esra's, Neh. und Esther, Münster 1877, S. 238) Bar. 1, 15—5, 9 an die Klagelieder an, welche, vom alten Baruch verfasst, das in Bar. 1, 1—14 erwähnte Beβλίον sein sollen.

Da also, ..im fünften Jahre" seines Aufenthalts zu Babel oder des Exils (seit 599) überhaupt, wollte Baruch, vielleicht veranlasst durch Nachrichten 18, die ihm das Jahr vorher sein Bruder Seraja - ähnlich wie solche später ein Bruder dem Nehemia (Neh. 1, 2 fg.) — von Jerusalem gebracht haben mag, speciell durch die Weissagung, welche dieser im Auftrage des Jeremia gegen Babel aus einem von dem Propheten selbst geschriebenen Buche vor dieser Stadt hatte vorlesen sollen (Jer. 51, 59-64), nunmehr auch seinerseits seine Landsleute nicht ohne Trost in der Fremde lassen, schrieb darum, in ähnlicher Absicht wie der "zweite Jesaja", dessen Buch auch vielfach dazu benutzt ist, ein Βιβλίον der Mahnung und der Tröstung und las es in einer Volksversammlung seinen Mitexulanten, den König Jechonja an der Spitze, vor. 19 Dass dieses Βιβλίον, welches durch Kap. 1, 1. 2 (ἐν τῷ ἔτει τῷ πέμπτω). 3. [8.] historisch eingeleitet wird, weder Kap. 1, 10-1420, noch auch Kap. 1, 15-2, 35 oder bis 3, 821 sein kann, sondern dass für dasselbe als das eigentliche und ursprüngliche Baruch-Buch, wie bereits angedeutet, der Abschnitt Kap. 3, 9-5, 9 angesehen werden muss<sup>22</sup>, das hat die folgende Untersuchung darzuthun.

<sup>18</sup> So konnte sich der Autor die Sache zurechtlegen.

<sup>19</sup> In gleicher Weise hatte einst, auch in einem "fünften Jahre" (Jer. 36, 9 fg.), der historische Baruch eine Schrift von Weissagungen Jeremia's, freilich ganz andern Inhalts, vor dem versammelten Volke zu Jerusalem vorgelesen.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> So Grotius, Scholz, Bertholdt, welch letzterer mit Jahn, Eichhorn, auch Fritzsche, S. 168, sogar Kap. 1, 10—2, 35, beziehentlich bis 3,8 für einen Brief ansieht. Calmet erklärt Kap. 1, 10—5, 9, Haneberg wenigstens bis 2, 23 (?) für einen Brief der babylonischen Exulanten an ihre Brüder in Jerusalem.

<sup>21</sup> Lyra, de la Haye; Fritzsche, Ewald; Reusch von Kap. 1,15—5,9.
22 Auch Jahn, Allioli, De Wette u. a. lassen wenigstens die Einleitung bis Kap. 3,8 reichen. Theodoret sagt: Ταύτην ὁ βαυμάσιος Βαρούχ τὴν προςευχὴν τοῦ λαοῦ (sc. Kap. 1, 15—3,8) ἐντεβεικὼς τῷ συγγράμματι τίβησιν καὶ τὴν βείαν ἀπόκρισιν (sc. Kap. 3, 9—5, 9). Ebenso beginnt für Bertholdt, Fritzsche, Ewald mit Kap. 3, 9 "ein Neues und Anderes", welches auch einen andern Verfasser verlangt. Neuestens trennt Schürer (in der 2. Aufl. der Herzog'schen Real-Encyklopädie, I, 500) das ganze Buch Baruch in drei, "ziemlich lose zusammenhängende Theile": Kap. 1—3, 8; Kap. 3, 9—4, 4; Kap. 4, 5—5, 9.

NB. Wenn kraft des Zusammenhangs von Bar. 1, 2<sup>2</sup>.

3 mit Kap. 3, 9 fg., wo bereits Jerusalems völlige Zerstörung vorausgesetzt wird, das Jahr 599 v. Chr., als der Ausgangspunkt für die Jahresrechnung in Kap. 1, 2 für die kritische Betrachtung als hinfällig erscheint, so beweist dies nur, dass der Verfasser unsers Apokryphums in den drei einleitenden Versen für seinen "Propheten Baruch" nur einen fictiven geschichtlichen und geographischen Hintergrund schaffen wollte <sup>23</sup>, und dass das "5. Jahr" Kap. 1, 2 für eine wirklich geschichtliche Auffassung des Büchleins vielleicht nach einem andern Zeitpunkt als historischer Epoche zu zählen sein dürfte. <sup>24</sup>

#### §. 4. Fortsetzung.

1) Die geschichtliche Einleitung Kap. 1, 1—14 betreffend, wurde bereits angedeutet, dass wir in dem Abschnitt Vers 1—9, auch wenn wir von dem Einsatz in Vers 2 absehen, zweierlei, beziehentlich dreierlei, Text unterscheiden müssen: den ältern, welchen der ursprüngliche Verfasser seinem Βιβλίον (Kap. 3, 9—5, 9) einleitend vorausschickte — Vers 1. 2<sup>a</sup>. 3. —; den spätern eines ersten Bearbeiters: Vers 4—7. 9; und ausserdem die Randglosse, die in Vers 8 vorliegt.

Schon die Exegese verlangt, dass man das Subject des 8. Verses (αὐτὸν) auf das Subject Βαρούχ im 3. (oder 1.) Verse beziehe, also jenen Vers zu diesem in nähere Verbindung setze. Geschieht dies und werden dadurch Vers 7 und 9 unmittelbar aneinander gestossen, dann erhält auch der Ausdruck τούς εύρεβέντας μετ' αὐτοῦ ἐν Ἱερουσαλήμ am Ende des 7. Verses seine nähere Ergänzung und Erklärung durch die Aussage des 9. (s. die Exegese zu Vers 8). Andererseits hat, weil Vers 8 ursprünglich Randglosse, die Schwierigkeit keine Bedeutung, welche dadurch zu entstehen scheint, dass wir diesen Vers zu Vers 3 heraufziehen und also die Aufzählung des 4. Verses, die sich aufs engste an die Aussage des 3. anschliesst, etwa von dieser trennen und geradezu

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> S. §. 1, 3) und §§. 12 und 15, NB. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> S. §. 9, 2), beziehentlich §. 10, Note 18.

in der Luft schweben lassen. Zudem schwebt diese Aufzählung Vers 4 wirklich in der Luft; denn, wie schon Hitzig bemerkt<sup>1</sup>, nach dem zusammenfassenden und abschliessenden Ausdruck Vers 3: παντὸς τοῦ λαοῦ τῶν ἐρχομένων πρὸς τὴν βίβλον ist eine detaillirte Aufzählung der Zuhörerschaft, wie sie Vers 4 bietet und möglichst ungeschickt durch καὶ einführt, nicht mehr am Platze; am allerwenigsten aber wäre es einem und demselben Schreiber zu verzeihen, in einer solchen Einzelaufzählung alsbald nochmals den gleichen allgemeinen Ausdruck: παντὸς τοῦ λαοῦ zu brauchen, den er schon im vorhergehenden Verse verbraucht hätte. Es kann also Vers 4 nicht von demselben Autor herrühren, welcher Vers 3 geschrieben hat, sondern muss, im Anschlusse an Vers 3, von einem spätern Schreiber verfasst sein.

Mit Vers 4 hängen nun aber die nächstfolgenden Verse bis 9 — natürlich ohne Vers 8 — innerlich zusammen. Dies geht schon daraus hervor, dass Vers 5 der Eindruck, und Vers 6. 7 der Erfolg angegeben wird der Vorlesung, obgleich deren Inhalt noch gar nicht mitgetheilt worden ist. In der That scheint der in Rede stehende Abschnitt eines spätern Bearbeiters (Vers 4—7. 9), sowie die nächstfolgenden, später hinzugekommenen Stücke (Kap. 1, 10—14; 1, 15 fg.) jenes in Vers 1 und 3 angekündigte Biβλίον von seiner ursprünglichen Stelle, hier vor Vers 4, verdrängt und an einen ziemlich weit entlegenen Ort — nach Kap. 3, 8 — verschlagen zu haben.

Vor Vers 4 hier, so meinen wir, wird das angekündigte Βιβλίον ursprünglich seinen Platz gehabt haben. Am Schlusse von Vers 3 erwartet man², die Worte der Schrift", die zur Vorlesung kamen. Wenn nun dadurch für den 8. Vers auch der Platz nach Vers 3 unmöglich wird, so bleibt nur noch übrig, denselben vor Vers 3, in Vers 2 unmittelbar hinter die ursprüngliche Zeitbestimmung ἐν τῷ ἔτει τῷ πέμπτῳ unterzubringen. Hier aber hat er seinen einzig passenden Platz

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hilgenfeld's Zeitschr. III, 268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. die Erklärung daselbst.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Natürlich dies im Sinne des Randglossators. Anders Hitzig bei Hilgenfeld, III, 272.

schon deshalb, weil jetzt die etwas allgemeine Zeitangabe blos nach dem Jahre durch die Aussage dieses Verses näher fixirt<sup>4</sup>, und zugleich auch die Veranlassung angegeben wird für die Abfassung und Vorlesung des Βιβλίον seitens Baruch. Wenn derselbe Vers nachgerade, ohne Zweifel verdrängt durch den unechten Zusatz in Vers 2, als Randglosse zum 7. gesetzt wurde und hinter diesem in den Text kam, so blieb für denselben, sollte er nicht gänzlich zu Verlust gehen, kaum ein anderer Ort übrig; zudem konnte man hier auch das Subject (ἐν τῷ λαβεῖν) αὐτὸν noch mit einem als vermeintliches Object zu ἀπέστειλαν zu ergänzenden αὐτὸν (sc. Βαρούχ) in Vers 7 in Beziehung setzen.<sup>5</sup>

2) Dass das Stück Kap. 1, 10-14 nicht die in Vers 1. 3 angekündigte Schrift (Baruch's) sein kann, folgt schon aus Vers 14, wo auf das angekündigte Βιβλίον zurückgewiesen, damit aber zugleich der in Rede stehende Abschnitt von demselben unterschieden und zu einem Begleitschreiben jener Schrift gestempelt wird, welches Vers 10, 14 zugleich mit dem gesammelten Gelde Vers 6. 7 von Babel nach Jerusalem gesandt werden soll. Hier, in Babel, wie dort, zu Jerusalem, werden sowol in Vers 4-7.9 als in Vers 10-14 Juden als wohnhaft vorausgesetzt: zugleich stehen ebenso Vers 11 und 12 durch die Erwähnung Nebukadnezar's mit Vers 9 in Verbindung; und wie Vers 4 die Exulanten sich selbst vorlesen lassen und Vers 5 (für sich selbst) beten und fasten, so sollen hinwiederum Vers 11-13 die Jerusalemiten für ihrer exilirten Brüder Wohlergehen und Sündenvergebung beten und opfern: Beweise genug dafür, dass das Begleitschreiben Vers 10-14 mit dem Stücke Vers4-7.9 eine Einheit bildet und mit demselben gleichen Ursprungs, also auch zweiter, oder, wie wir unten 6 sehen werden, vielmehr dritter Stiftung ist. Und wenn das Βιβλίον kraft Vers 3 den jüdischen Exulanten in Babel vor-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> "Am 10. des Sivan" stand übrigens ursprünglich nicht in diesem 8. Verse; s. die Erklärung.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. jedoch unsere Bemerkung gegen *Ewald* zu Vers 7.

<sup>6 §. 10, 4).</sup> 

gelesen wird, so konnte es natürlich nicht zugleich auch für die noch in der Heimat befindlichen Jerusalemiten bestimmt gewesen sein und ihnen zugesendet werden. Wird dies gleichwol in dem Begleitschreiben Vers 10—14 irrthümlicherweise vorausgesetzt, so liefert dieser Umstand abermals einen Beweis dafür, dass das Begleitschreiben und die vorausgehenden, mit ihm solidarisch zusammenhängenden Verse 4—7. 9, einen andern, spätern Verfasser haben als Vers 1. 2<sup>a</sup>. [8.] 3.

3) Den Abschnitt Kap. 1, 15-2, 35 angehend, so sind nach Aussage desselben die Beter wol einst Bewohner Jerusalems gewesen8, jetzt aber sind sie exilirt in Babvlonien (Kap. 2, 13. 14. 29. 30. 32. 34. 35). Dass jedoch auch dieser Abschnitt das angeblich von Baruch verfasste und den babylonischen Exulanten vorgelesene Βιβλίον Kap. 1, 1, 3 gleichwol nicht sein kann, zeigt schon sein Inhalt, welcher Sündenbekenntniss (Kap. 1, 15-2, 10) und Bitte um Gnade (Kap. 2, 11-35) ausspricht und sich insofern sehr wenig eignet zu einer öffentlichen Vorlesung.9 Und noch weniger eignet sich derselbe als ein Buss- und Bittgebet für Andere, gesprochen von den Jerusalemiten im Namen ihrer exilirten Brüder in Babylonien, wie doch Kap. 1, 14. 13 die Voraussetzung ist. 10 Derselbe charakterisirt sich vielmehr durchgängig als ein Gebet von Exilirten in eigenem Namen, aus eigener Noth heraus. Dies, sowie der weitere Umstand, dass dort. Vers 7, 10 fg. Jerusalem noch als bevölkert und der Tempeldienst als bestehend vorausgesetzt wird, während hier Vers 15 fg. Jerusalem, all seiner Bewohner beraubt, mit dem Tempel sammt dem ganzen jüdischen Lande verödet und in Trümmer liegt (vgl. 2, 23 fg; auch 1, 2b) beweisen aufs deutlichste, dass dieses Stück, Kap. 1, 15-2, 35,

<sup>7</sup> Gegen Welte, Reusch, Haneberg, Ewald.

<sup>8</sup> S. unsere Bemerkung zu τοῖς κατοικοῦσιν Kap. 1, 15.

Mit Esra 9, 6 fg. und Neh. 9,4 fg. verhält es sich wesentlich anders.

<sup>10</sup> S. die Erklärung zu Kap. 1, 14. — Auch Fritzsche und Reusch geben zu, dass Ausdrücke wie Kap. 2, 13. 14. 29—34 und 3, 8 zunächst (!) nicht für die Juden zu Jerusalem, sondern für die Exulanten zu Babel geeignet sind.

von einer andern Hand stammt als die beiden voraufgehenden Texte Kap. 1, 1. 2<sup>a</sup>. 3 und 1, 4—14. 11

Und ganz das Gleiche gilt von dem zweiten Gebet Kap. 3, 1—8, welches mit dem vorhergehenden aufs engste zusammenhängt 12 und nur noch deutlicher dem Gedanken Ausdruck gibt, dass das im Exil zusammengeschmolzene Völkchen dem völligen Untergang nahe ist.

4) Bleibt dergestalt schon als das Kap. 1,1.3 angekündigte Βιβλίον des angeblichen Baruch nur die zweite Hälfte des ganzen Apokryphum, Kap. 3, 9-5, 9, übrig, so zeigt sogleich der Anfang dieses Abschnittes (Ἄκουε Ἰσραήλ κτλ.) 13 aufs klarste, wie vortrefflich sich dieser Abschnitt nach Inhalt und Form eignet zum Vorlesen vor einer jüdischen Volksmenge, die nicht mehr in der Heimat zu Jerusalem, sondern im Exil vorausgesetzt wird (vgl. Kap. 3, 10 fg.): eine Voraussetzung, die - von noch andern Differenzen 14 ganz abgesehen ebenso sehr der erweiterten Einleitung Kap. 1,4-7. 9-14, in specie der Aufforderung Kap. 1, 14 widerspricht, als sie mit der in Kap. 1, 1, 3 angenommenen Localität harmonirt. Wir zögern daher nicht, diesen Abschnitt an die einleitenden Verse Kap. 1, 1. 28. 3 unmittelbar anzuschliessen 15 und in dem auf diese Weise entstandenen einheitlichen Schriftstück - Kap. 1, 1. 28. [8.] 3. 3, 9-5, 9 - den ursprünglichen Kern unsers jetzigen Baruch-Buchs anzuerkennen.

# §. 5. Grundsprache des Buchs.

1) Obwol eine Anzahl von Gelehrten: Grotius, Buddeus, Eichhorn, Bertholdt, Hävernick (De libro Baruchi, pag. 3 fg.),

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Dies hat schon *Haneberg* gesehen und zugestanden in seiner: Geschichte der biblischen Offenbarung, 3. Aufl., S. 388 fg.

<sup>12</sup> Den Nachweis dafür s. in der Erklärung vor Kap. 3, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Beobachte, wie das Anfangswort αχουε hier dem Ausdruck ἐν ώσὶ Kap. 1, 3 correspondirt.

<sup>14</sup> Z. B., dass in Kap. 3, 9 fg. die Aufforderung zur Fürbitte für Nebukadnezar und Baltasar, und die daran geknüpfte Hoffnung auf langes Wohlergehen im Exil (Kap. 1, 11 fg.) ohne Folge bleibt, ja sogar durch die ganze Darstellung, insbesondere durch Kap. 3, 10. 4, 30 fg., unmöglich wird.

<sup>15</sup> Gegen Fritzsche, S. 169.

De Wette (eine Zeit lang), Keil, Keerl (Die Apokryphen des Alten Testaments, S. 67), Nöldeke (Die alttestamentische Literatur, S. 214), den uns überlieferten griechischen Text des Baruch-Buchs für das Original ansehen, so halten wir dennoch mit der grossen Mehrzahl der Exegeten, unter denen wir 1 namentlich Bendtsen (Specimen exercitt. critt. in libros apocr. Gottingae 1789. pag. 103 fg.), Grüneberg (Exercitatio de libro Baruchi apocryphi. Gottingae 1797. pag. 14 fg.), De Wette (Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung ins Alte Testament, 4. Aufl., S. 443), Hitzig (Die Heidelberg 1836. II, 119), und die neuesten Bearbeiter unsers Apokryphums: Reusch, Ewald, Fritzsche anführen, an der Ueberzeugung fest, dass dieses Buch nur eine Uebersetzung aus einem hebräischen Grundtext darstellt, welcher, wie das Original von Sirach und 1 Makk., vielleicht infolge der griechischen Uebersetzung, sehr bald verloren gegangen scheint.

Freilich darf die Entscheidung dieser Frage, ob ursprünglich griechisch oder hebräisch, weder (wie bei den meisten katholischen Exegeten) durch die Echtheitsfrage beeinflusst, noch auch (mit Hävernick, pag. 9) von dem äussern Umstande abhängig gemacht werden, dass von einem hebräischen Urtexte nirgends — vielleicht eine oder zwei Ausnahmen abgerechnet — Etwas berichtet wird. Es ist nämlich mehr als zweifelhaft, ob Origenes in seinem Verzeichnisse des jüdischen Kanons (bei Eusebius, Hist. eccles. VI, 25: Ἱερεμίας σὺν βρήνοις καὶ τῆ ἐπιστολῆ) das Buch Baruch, das er nicht nennt, in der Bezeichnung Ἱερεμίας (so Reusch), oder gar in τῆ ἐπιστολῆ (so Welte), mitbegreife. Und selbst wenn Solches der Fall wäre, so könnte dies schon deshalb nicht als ein sicheres Zeugniss für ein hebräisches Original gelten, weil Origenes den Brief Jere-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abgesehen von katholischen Gelehrten wie: Huetius, Calmet, Dereser, Scholz, Jahn, Movers (Bonner Zeitschrift für Philosophie und katholische Theologie, 1835, S. 31. fg. De utriusque recensionis vaticiniorum Jeremiae indole, p. 6), Welte (Theologisches Quartalblatt von Tübingen, 1854, S. 345 fg.), Haneberg, Ceriani u. A.

miä, der sicher nicht in hebräischer Sprache abgefasst war, gleichwol auch zum hebräischen Kanon rechnet und damit nur verräth, dass er seine irrthümliche Angabe, vielleicht unter Erinnerung an den kanonischen Brief Jeremiä in Jer. 29, aus den LXX geschöpft hat. Ueberdies haben wir in der Notiz des Codex Chisianus (Holmes 88) und des Cod. Syro-hexaplaris zu Mailand 2 am Schlusse des Buches Baruch: Βαρούν όλος ώβελιστει κατά τούς ό ein positives Zeugniss dafür, dass Origenes in seiner Hexapla den "ganzen Baruch" mit Obelen bezeichnete, ihm also das Buch nicht - vielleicht. nicht mehr - hebräisch vorlag (vgl. Ceriani, Monumenta sacra et profana. Tom. I, Fasc. I, p. 15). - Das Gleiche gilt von der Notiz, welche die apostolischen Constitutionen, V, 20, 1 (vielleicht in Abhängigkeit von Bar. 1, 14 fg.) geben, dass die Juden am 10. Gorpiäos - gemeint ist der Versöhnungstag<sup>3</sup> — ausser den Klageliedern Jeremia's auch das Buch Baruch vorgelesen hätten; denn dies konnte bei den Diaspora-Juden auch in griechischer Sprache geschehen (vgl. Dalläus, De pseudepigr. apost. 1, 17 pag. 199. Wolf, Bibliotheca hebr. II, 201 fg.; Fritzsche in Herzog's Real-Encyklopädie, 2. Aufl., I, 284). Ebenso wenig beweist daher auch das Zeugniss des Syrers Ephräm für ein hebräisches Original, wenn er (Opp. Syr. lat. III, 212.b) Bar. 4, 10 fg. citirt und dabei sagt: الكنا العنا الكناء العناء الكناء الكنا etiamnunc synagoga cantat hoc carmen, etiamnunc synagoga cantat inter gentes". Zudem versichern Hieronymus (Praefatio in Jeremiam) und Epiphanius (De mens. et pond. 5) übereinstimmend, dass das Buch Baruch bei den Juden nicht zu finden sei und nicht gelesen werde. - Sehr wenig Beweiskraft für eine hebräische Urschrift würde ferner, wenn sie allein stünde, die Thatsache haben, dass der syrisch-hexaplarische Codex zu Mailand zu unserm Büchlein den Uebersetzer Theodotion nennt, weil dessen Schrift, wie schon

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. unten §. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dieser fiel jedoch auf den 10. Hyperberetäos: Joseph. Antt. III, 10, 3.

Eichhorn (Einleitung in die Apokryphen, S. 389) vermuthet hat, nur eine Ueberarbeitung unsers griechischen Textes gewesen sein könnte. Wird ja doch auch bei dem apokryphischen Büchlein von Susanna Symmachus, und im Codex Chisianus Aquila citirt. Gleichwol scheint die Anführung Theodotion's in Verbindung mit den kritischen Zeichen der Hexapla des Origenes und insbesondere mit der Randbemerkung, welche der hexaplarische Syrer zu Bar. 1, 17. 2, 3 gibt: 

Bar. 1, 17. 2, 3 gibt: 

Anhoc non positum in Hebraeo", einen hebräischen Urtext unsers Apokryphums über jeden Zweifel zu erheben. 4

2) So precär übrigens die äussern Zeugnisse<sup>5</sup> für ein hebräisches Original unsers Apokryphums erscheinen mögen, so beweist der Mangel jeder völlig sichern Ueberlieferung doch auch Nichts gegen ein solches. Zu der Annahme, dass ein hebräischer Grundtext allerdings, und zwar für alle Theile unsers Buchs<sup>6</sup>, vorhanden gewesen,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So auch *Ceriani* zu Bar. 1, 2 und zur Subscriptio des Baruch-Buchs in den Monumenta sacra et profana (Mediol. 1871), Tom. I, Fasc. I, pag. 2 und 15. Ueber den "Hebraeus" vgl. *Field*, Hexapla (Oxon. 1871) I, pag. LXX fg.; doch auch *Fritzsche* in *Herzog's* Real-Encyklopädie, 2. Aufl., I, 285, und unten zur Exegese.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Auch die Stelle Kap. 1, 14 im Buche selbst, wonach die zugesandte Schrift im Tempel zu Jerusalem vorgelesen werden sollte, würde hebräische Abfassung doch nur für den nächstfolgenden Abschnitt Kap. 1, 15 fg. beweisen (ähnlich Bendtsen und Fritzsche), wenn nicht vielmehr, insofern kraft dieses Abschnittes selbst Jerusalem mit dem Tempel in Trümmern liegt, jene Angabe Vers 14 sich als "leere Fiction", vielleicht sogar als Irrthum von seiten ihres Verfassers erwiese. S. unten §. 10, 4).

<sup>6</sup> Dies gegen Fritzsche in seinem Commentar, Rüetschi in Herzog's Real-Encyklopädie, 1. Aufl., I, 702 und Schürer, ebendaselbst, 2. Aufl., I, 502, Dyserinck, De apocriefe Boeken des ouden Verbonds (Haarlem 1874), S. XLIV fg., welche zwar den griechischen Text der ersten Hälfte des Buchs, Kap. 1—3, 8, für eine Uebersetzung aus hebräischem Original erklären, dagegen bei der zweiten Hälfte Kap. 3, 9—5, 9, die Ursprünglichkeit des Griechischen wenigstens für wahrscheinlicher halten, weil die Sprache hier sichtbar reiner und fliessender und nach einzelnen Worten gewählter sei, obwol es freilich auch hier an Hebraismen nicht fehle und das ganze Colorit hellenistisch

nöthigen uns innere Gründe, die wir in erster Linie aus der Beschaffenheit des uns vorliegenden griechischen Textes schöpfen.

Eine gewisse Beweiskraft trägt schon in sich der im höchsten Grade hebraisirende Charakter des Ausdrucks, und zwar nicht nur in den beiden ersten Kapiteln unsers Buchs, wo "die sehr wörtliche Uebersetzung das specifisch Hebräische am meisten durchschimmern lässt", sondern auch in den drei letzten Kapiteln, wo der griechische Stil zwar "reiner und nach einzelnen Worten gewählter" ist und sich von der Sprache der ersten Kapitel unterscheidet, immerhin aber der Hebraismen noch eine grosse Zahl aufweist. Dahin sind zu rechnen<sup>8</sup> besondere

sei (Fritzsche, S. 172.168). Allein die reinere und fliessendere Sprache beweist höchstens einen andern, gewandtern Uebersetzer für diesen Abschnitt (s. §. 13), aber noch lange nichts gegen eine Uebersetzung überhaupt. Zudem ist die freiere Handhabung der griechischen Sprache hier noch lange nicht so gross, als es auf den ersten Blick scheinen möchte, und wenigstens nicht grösser als in vielen andern Stücken der LXX. Der griechische Interpret hat vielmehr auch hier, wie die von uns gelieferte hebräische Rückübersetzung zeigt, sehr wörtlich, wenn auch nicht so sklavisch wie der der ersten Hälfte. übertragen. Auch die "Elemente alexandrinischer Bildung", welche sich nach Fritzsche (S. 168) in der zweiten Hälfte des Buchs zeigen sollen, können höchstens dem griechischen Uebersetzer zur Last fallen (Reusch) und verschwinden, sobald man für griechisch ὁ οἶκος τοῦ Seoũ 3, 24, δαιμόνια 4, 7, und μυθολόγοι 3, 23 die hebräischen Originalausdrücke setzt (s. zu den einzelnen Stellen). Zudem wird ja, wie Fritzsche selbst sagt, "der Weisheit nicht in alexandrinischer Art gedacht, sondern etwa (warum blos "etwa"?) wie im Buche Sirach", einem ursprünglich hebräisch geschriebenen "palästinensischen Product"! So gibt denn selbst Fritzsche zu, dass auch hier Materie und Form im Ganzen ihr Vorbild in hebräischen Schriften hat; ja er kann so wenig sich des Eindrucks einer Uebersetzung erwehren, dass er an mehrern Stellen seiner Erklärung der zweiten Hälfte des Buchs (zu 3, 23 und 4, 20) unwillkürlich von dem "Uebersetzer" spricht und ein hebräisches Original voraussetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Fritzsche (S. 172) sagt von Kap. 1—3, 8: "Der Abschnitt hat nicht nur einzelne starke Hebraismen, er ist so ziemlich in seiner Totalität ein Hebraismus und liest sich wie eine andere Uebersetzung in der LXX."

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> S. für das Einzelne die Exegese.

Constructionen und Anspielungen auf hebräische Wörter und Formeln, wie: εκαστος 1, 6. 22. 2, 8; ανδρωπος 2, 3; ανδρωπος (Ἰσραὴλ καὶ) Ἰούδα 1, 15. 2, 1; οἶκος Ἰσραὴλ καὶ Ἰούδα 2, 26; οἶχος τροῦ (= Himmel) 2, 16. 3, 24; λαός μου 2, 11. 35. 4, 5; λαλεῖν ἐν ἀσί τινος 1, 3. 4; λαλεῖν ἐν χειρί (χερσί) τινος 2, 20. 24. 28; έξελέσθαι έχ γειρός έχθρῶν 4, 18. 21; φωτίσει τοὺς όφ-Σαλμούς 1, 12; ώς ή ήμέρα αύτη 1, 15. 20. 2, 6. 11. 26; (ἀπὸ τῆς ἡμέρας . . . καί) εως της ημέρας ταύτης 1, 13. 19; εν ταις ημέραις μου 4. 20; ἀπό ἀνατολῶν εως δυσμῶν 4, 36. 5, 5; ευρήσομεν χάριν έναντίον αὐτῶν 1, 12; δὸς ἡμῖν χάριν κατὰ πρόςωπον τῶν .... 2, 14;καταβάλλομεν τὸν ἔλεον ἡμῶν κατὰ πρόςωπόν σου 2. 19: άμαρτάνειν τινὶ und ἔναντι oder ἐνάντιόν τινος 1, 13. 17. 2, 5. 38. 3, 2. 4. 7; τὰ κακὰ κατ' ὀΦβαλμούς κυρίου 1, 22; ἀκούειν τῆς φωνῆς κυρίου 1, 18. 19. 21. 2, 10. 22. 24. 29. 30. 3, 4; Infinitiv mit und ohne τοῦ und πρός τὸ = hebräischen Infinitiv. constr. mit 5 zum Ausdruck des lateinischen Gerundiums in -do 1, 18. 19. 20. 22. 2, 2. 3. 5. 10. 21. 22. 24. 28. 35. (3, 9. 14. 5, 7); ηλθεν έφ' ημᾶς und ήμιν 2, 7. 4, 9. 22. 24. 25. 35. 36; αγαγείν έφ' ήμας und ήμιν 2, 2.9. 4, 9. 10. 14. (15. 18. 27.) 29; έγρηγόρησε κ. έπὶ τοῖς κακοῖς 2, 9; ἔδωκας έπὶ καρδίαν 3, τ; ἐπιστρέψουσιν ἐπὶ καρδίαν 2, 30; ἐπὶ τραχήλους αὐτῶν ἐπιβήση 4, 25; οὖ . . . ἐκεῖ = םឃ . . . τιμκ 2, 4. 13. 29. 3, 8; οῦ ἐπεκλήλη τὸ ὄνομά σου ἐπ' αὐτῷ 2, 26. (15); ὧν ἐλήφλη τὸ πνεύμα αὐτῶν ἀπὸ τῶν σπλάγγνων αὐτῶν 2, 17; προςελογίσζης μετά τῶν εἰς ἄδου 3, 11; λογισβήσεται πρὸς αὐτὸν 3, 35; σὸ καθήμενος τὸν αίῶνα 3, 3; καὶ οὐκ ἔστι τέλος 3, 17; καὶ οὐκ έστιν έξεύρεσις 3, 18; ούκ έστιν δ γινώσκων 3, 31; δ άποστελλων . . καὶ πορεύεται 3, 33; die Wortstellung τοῦ αλωνίου σώτηρος 4, 22; τῆ ὑπ' οὐρανὸν πάση 5, 3; καλεῖσδιαι = κης; für den Begriff des "Seins" 5, 4 (vgl. Jes. 1, 26. 4, 3. 9, 5 fg. 44, 5. 48, 8. 56, 7. Jer. 33, 16); die Breviloquenz ως Φρόνον βασιλείας 5, 6.9

Freilich lassen solche Hebraismen, so zahlreich und einleuchtend sie auch zu Tage liegen, bei einem griechisch redenden Juden sich auch auf anderm Wege, durch Einfluss der LXX-Lektüre und dgl., erklären, liefern also

Reusch, S. 73, hat noch weiter an die Ausdrücke: οἱ λόγοι τοῦ βιβλίου 1, 1, ἠδύνατο ἡ χείρ 1, 6, λαὸς τῆς γῆς 1, 9, προςεύξασθε εἰς ζωὴν 1, 11 erinnert. Solche Phrasen liessen sich noch bedeutend vermehren.

für sich allein noch keinen zwingenden Beweis für eine hebräische, Grundschrift. Allein zu diesen Hebraismen treten als verstärkende und durchschlagende Beweisgründe noch andere sprachliche Erscheinungen. So vor Allem 10 das Wort μαναά (nicht: μάννα), welches immer nur in Uebersetzungen vorkommt und darum sicher auch hier, Kap. 1, 10, für das hebräische Appellativum מלחה stehen blieb. Sodann einzelne Unzulänglichkeiten und Ungenauigkeiten, wie έξαγορεῦσαι 1, 14, περὶ άμαρτίας 1, 10, ἄβατον 2, 4, ἔξω2εν 2, 23, μνημόσυνον = 72 für "Name" 4, 5, δυναστεία 4, 21; έργομένων 1, 3, οί κατοικούντες 1, 15, und άμαρτανόντων 3, 4 (für Part. praeteriti), οἴσει (für Aorist.) 3, 30, ἐπεποίβεισαν 3, 17 (für Perfect.), ἐκάλεσεν und ὑπήκουσεν (für Praes.) 3, 33, καὶ οὐκ ἔστιν = "so dass nicht war" 3, 17. 18; σχεδιάζειν 1, 19, ὑποχείριος 2, 4, ἐλέησον (ohne ἡμᾶς) 3, 2, ἐχζη-דסטטעדבר und אמו Θαιμάν (= מִימָא, gegenüber von הַימָן in Vers 22) 3, 23, αί πάροιχοι 4, 9. 14. 24, ή δεξαμένη 4, 32; ebenso offenbare Uebersetzungsfehler: δεσμώτας für σεσι 1, 9, ἐργάζεσα für לַבֵּר ,, dienen" 1, 22. 2, 22. 24, ἄνδρωπος für שׁישׁ "Jeder" 2, 3, βόμβησις für הַמֹּוֹן "Menge" 2, 29, πονερῶν πραγμάτων αὐτῶν für רֹצֵ מַעַלְלֵיהֵם 2, 33, εἰδὼς für אָה 3, 32, סני אַ אָשֵׁר, welcher" 4, 15; - מֿמססססאון דָבֶר statt דָבֶר 2, 25, למַשַּׁאַה = אַר פֿל אָר פּוֹרָ אַר אָר מָתִר statt מָתֵר אָר פֿל ספֿאָר פֿל מַשָּׁאַה אָר פֿל מָשָּׁאַה אָר פֿל מָיַ statt הְבִּיּבָה oder הַבּיּבָה אַ statt הַבּיּבָה סder הַנּבָה אַ מָנִיבָה אַ מּבּיבָה אַ מַנִּבָּה אַ מּבּיבָה und Lesefehler: ἐπὶ = Ξ statt Ξ 2, 12, ἐκολλήλη = ܕܕַבַּק statt τημη 1, 20. 3, 4, μέγεθος = 573 statt 527 2, 18, Μερβάν = מרן statt מרן 3, 23 — lauter Erscheinungen dies, die zur Ermittelung des richtigen Sinnes ein Zurückgehen auf das hebräische Original unbedingt nöthig machen, also ein solches auch voraussetzen.

3) Wenn der eigenthümliche Sprach- und Stilcharakter unsers Buchs causaliter enge zusammenhängt mit der, in der Exegese im einzelnen nachzuweisenden, Abhängigkeit der Verfasser vom hebräischen Kanon des Alten Testaments<sup>11</sup>, so ist eben dieser Umstand in zweiter

<sup>11</sup> S. §. 6.

<sup>10</sup> Gegen Bertholdt, IV, 1755, und Hävernick, pag. 4.

Linie gleichfalls ein entscheidender Beweis für eine hebräische Urschrift unsers Apokryphums. Die Verfasser desselben sind in den heiligen Schriften ihres Volks ganz zu Hause und in der grossen Menge von Stellen, in denen sie jene benützen, kommt keine Spur (etwa Kap. 3, 32ª ausgenommen) dafür vor, dass ihnen die Kenntniss derselben erst durch eine - etwa griechische - Uebersetzung vermittelt gewesen wäre. Dabei zeigt freilich der Verfasser des zweiten Theils (Kap. 3, 9-5, 9) in der Verwerthung und Verarbeitung älterer prophetischer und didaktischer Stücke eine gewisse Selbständigkeit und grosse Gewandheit (vgl. 3, 29 fg. 32 fg. 4, 6 fg. 9 fg. 15. 25. 35. 36 fg.), ja hie und da können ihm poetischer Schwung und glänzende Darstellung nicht abgesprochen werden (vgl. z. B. 3, 15 fg. 24. 32 fg. 4, 5 fg. 23 fg. 30 fg. 36 fg.), wogegen der Schreiber des ersten Theils viel enger, meist wörtlich, an die von ihm benutzten Schriften des Jeremia, Daniel u. a. sich anschliesst (vgl. 1, 15 fg. 2, 1 fg. 9. 11 fg. 20 fg. 28 fg.) und sich dabei mannichfacher Wiederholungen von Ausdrücken und Formeln schuldig macht.

4) Zur Charakteristik des beiderseitigen Stils und Sprachgebrauchs sind ausser den schon für hebräische Grundsprache angeführten Wörtern und Formeln weiter zu vergleichen: אדנר אלהינו und אדנר אלהינו 1, 10. 18. 15. 18. 19. 21. 22. 2, 5. (6.) 12. 15. 19. 27. 31. 3, 4. 6. 8, אדנר אלהר ישראל 2, 11 und ארני צבאות אלהי ישראל 3, 1. 4, dagegen 3, 35 einfach nur אלהיכם und 4, 24 אלהיכם; sehr zahlreich wird im zweiten Theil einfach אלהים gesagt 3, 13. 24. 27. 4, 1. 4. 6. 7. 9. 12. 13. 21. 23. 25. 27. 28. 86. 37. 5, 1-9, während hinwiederum 1, 5. 12. 13. 14. 17. 18. 20. 2, 1. 7-10. 14. 16-18. 21. 22. 33 Gott wahrscheinlich ארבר (χύριος) oder, wie 4, 10. 14. 20. 22. 24. 35. 5, 2 ההרה (αἰώνιος), 4, 8 אלהר עולם, und, in Abhängigkeit von Jesaja, 4, 22. 37. 5, 5 genannt wird. Ferner "בקרוֹשׁ 1, 1s. 2, 10, dagegen הלך 3, 27. 36; הלך בתורות יהוה 1, 18. 2, 10, dagegen הלך אלהים (מצוח) בררך (מצוח) אלהים 3, 13. 4, 13; an Stelle der חורות des ersten Theils tritt Kap. 3, 9 fg. die הכמה (nur Kap. 4, 1. 13 machen eine Ausnahme); בגוים אשר הדחתגו 2, (4.) 13. 29. 3, 8, und נמכרתם לגרים לגרי אריבים בארץ נכריה, בארץ אריבים 3, 10 (vgl. auch גלות 4, 10. 14. 24);

Ueber die Correctheit der Sprache unsers Buchs im Einzelnen können wir natürlich kein ganz sicheres Urtheil haben, weil sich der Wortlaut des verloren gegangenen Originals nicht allerorts mit völliger Zuverlässigkeit durch die griechische Version hindurch erkennen lässt. Soviel wir jedoch noch erkennen können, besleissigten sich die Versasser auf Grund der Lektüre des reichlich benutzten Alten Testaments eines guten reinen Hebräisch, je zwei Aramaismen vielleicht (1, 6. 3, 34? 4, 33) und Neohebraismen (4, 28. 5, 4) ausgenommen, durch welche sie sich als Kinder ihres — späten — Zeitalters bekennen. 13

Dieses späte Zeitalter 14 macht es wahrscheinlich, und auch unsere zu verschiedenen Stellen des Buchs — z. B. zu 1, פבל 2, פבל 1, פבל

<sup>12</sup> Sollte freilich Kap. 3, 1. 4 wieder בְּדְיֶּרָה (statt בְּדִּלְּיָּדְ in der Gebetsanrede gestanden haben (s. Bemerkung zu Kap. 1, 15\*), so würde dies den Gedanken nahe legen, dass wir in Kap. 3, 1—8 ein nachträglich, in Abhängigkeit von dem vorausgehenden Kap. 1, 15—2, 35 gefertigtes Gebet besitzen. Vgl. dazu den Nachweis in der Erklärung vor Kap. 3, 1 und vgl. §. 13, 2), NB.

<sup>18</sup> Vgl. auch Hitzig in Hilgenfeld's Zeitschr. 1860, S. 240 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> S. näher §§. 9 und 10.

<sup>15</sup> S. auch zu 4, 32.

keinen punktirten Text in ihren alttestamentischen Vorlagen lasen und auch selbst noch keine Vocal- und Lesezeichen, welche die griechischen Uebersetzer vorgefunden haben müssten, schrieben, versteht sich angesichts der viel spätern Einführung solcher Zeichen (vgl. Gesenius, Geschichte der hebräischen Sprache und Schrift, §. 50) von selbst und wird auch durch eine Anzahl von Uebersetzungsfehlern bestätigt; vgl. 2, י וְּבְּרָי (וְּבְרָיוֹ), 2, 25 בְּבָרִי (בְּבָרִי (בְּבַרִי (בְּבָרִי (בְּבָרִי (בְּבָרִי (בְּבַרִי (בְּבָרִי (בְּבָרִי (בְּבָרִי (בְּבַרִי (בְּבַרִי (בְּבַרִי (בְּבַרִי (בְּבַרִי (בְּבָרִי (בְּבַרִי (בְּבִרְי (בְּבַרִי (בְּבִרְי (בְבִיר (בְּבַרִי (בְּבִרְי (בְּבַרִי (בְּבִר (בְּבִרְי (בְּבִר (בְבִי (בְּבִר (בְּבִר (בְּבִר (בְּבִר (בְּבִר (בְּבִר (בְּבִר (בְּבר (בְּבִר (בְּבִר (בְּבִר (בְּבר (בְּבִּר (בְּבִר (בְּבר (בְבּר (בְּבר (בְּבר (בְבּר (בְּבר (בְּבר (בְּבר (בְּבר (בְּבר (בְּבּר (בְּבר (בְבר (בְּבר (בְּבּר (בְּבר (בְּב (בְּבר (בְּבר (בְב (בְּבר (בְּבר (בְב (בְּבר (בְּבר (בְּבר (בְּבר (בְּבר (בְבר (בְבר (בְב (בְב (בְב (בְבר (בְב (בְּבר (בְּבר (בְבר (בְבר (בּב (בְבר (בּבר (בּב (בּבר

# §. 6. Abhängigkeit von ältern Schriften des Alten Testaments.

Wenn unserm Buche schon vielfach der Vorwurf "breiter Nachahmungssucht, der Unselbständigkeit und Abhängigkeit von Daniel und Nehemias (?)" gemacht worden ist¹, so ist dies wenigstens für den zweiten Theil desselben (Kap. 3, 9—5, 9) völlig unbegründet, denn der Verfasser dieses Abschnittes hat an keiner einzigen Stelle den Daniel oder Nehemia nachgeahmt. Mit Recht hat daher schon Fritzsche (S. 170) jenen Vorwurf auf den ersten Theil (bis Kap. 3, s) eingeschränkt² und die Thatsache der Abhängigkeit und Benutzung von ältern Schriften als einen Beweis für die späte Abfassungszeit unsers Buchs, "der die prophetische Productivität sehr abhanden gekommen"³, geltend gemacht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Keerl, Die Apokryphen S. 68. 95. Auch Eichhorn in seiner Einleitung in die Apokryphen S. 382 nennt das Buch eine "Rhapsodie aus verschiedenen Schriften des hebräischen Alterthums, besonders aber aus Daniel und Nehemia".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aber auch hier, Kap. 1-3, 8, kann von einer Entlehnung aus Nehemia, welche Grotius, Grüneberg, Bertholdt, De Wette, Zündel, Fritzsche behaupten, nicht die Rede sein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gemäss den Stellen 1 Makk. 4, 46. 9, 27. 14, 41. Sir. 36, 15. T. 74, 9. Gebet des Asarja 14 war bereits geraume Zeit vor den Makkabäern die Prophetie erloschen.

٠,

Zu dem gleichen Zwecke geben wir hier eine nach der ungefähren Entstehungszeit geordnete Zusammenstellung der für das Buch Baruch benutzten ältern Stücke und Stellen.

- a) Für den Kern des Buchs Kap. 1, 1. 2<sup>a</sup>. [s.] s. Kap. 3, 9-5, 9: Deut. 33, 29 (Bar. 4, 25); 32, 15-18. 27. 30 (Bar. 4, 6-8; s. z. 4, 6); 30, 12. 13 (Bar. 3, 29. 30); 28, 49. 50 (Bar. 4, 15); Jer. 49, 7 (Bar. 3, 22. 23); [Jer. 27. 28 (Bar. 1, 8);] Jes. 40-66 (Bar. 3, 34. 4, 9 fg.; s. z. 4, 8. 23. 30 fg. 36 fg. 5, 7 fg., u. vgl. \$\dot{v}\dot{7}\dot{7}\dot{7}\dot{4}, 22. 37. 5, s. u. a.); Jes. 13, 21. 22. (34, 14; Bar. 4, 35); Gen. 6, 4 (Bar. 3, 26); \$\dot{9}\dot{8}\dot{8}\dot{8}\dot{5}\dot{7}; Bar. 3, 10); aus Sir. 24, nebst Hiob 28. (38.) ist der Grundgedanke des ganzen Abschnittes Bar. 3, 9 fg. geflossen, dass die wahre Weisheit im Gesetze Gottes offenbart und in Israel niedergelegt worden (siehe besonders zu Kap. 3, 32 fg. 36. 4, 1). 4
- b) Für die einleitenden Verse Kap. 1, 4—7. 9—14: Deut. 11, 21 (Bar. 1, 11); Jer. 24, 1 (Bar. 1, 9); Esra 7 (vielleicht nachgeahmt Bar. 1, 10 fg.). Aus Erinnerung vielleicht an Jer. 27—29 sind die Verse Bar. 1, 11—13 geflossen (s. z. 1, 12); jedenfalls aber sind die Namen Nebukadnezar und Baltasar aus Dan. 5 genommen und Kap. 1, 13 aus Dan. 9, (s. 11.) 16 entlehnt.
- c) Für das Bussgebet Kap. 1, 15—3, 8: Jer. 7, 24 (? Bar. 1, 21. 22); 19, 9 (Bar. 2, 3); 32, 21. 42, 2 (Bar. 2, 11—13); 27, 12. 11. 7, 34. 25, 11 (Bar. 2, 21—23); 8, 1 (Bar. 2, 24); 8, 2. 36, 30 (Bar. 2, 25); 24, 7 (Bar. 2, 31); 25, 5 (Bar. 2, 33); 24, 6. 30, 3. 19 (Bar. 2, 34); 32, 40. 31, 33 (Bar. 2, 35); 3, 22 (vielleicht Bar. 3, 6); 32, 40 (vielleicht Bar 3, 7); Deut. 26, 15 (Bar 2, 16); 29, 27 (Bar. 2, 35); 28, 53 fg. (Bar. 2, 3. 18. 29. 31. 35; 8. bes. z. 2, 18. 28); 30, 1. 4, 39 (Bar. 2, 30. 31; 31, 27 (Bar. 2, 33); 30, 20. 34, 4 (Bar. 2, 34); Ez. 36, 26 (Bar. 2, 31); 16, 60 (Bar. 2, 35); Jes. 57, 15. 41, 14 (Bar. 3, 3. 4);

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dies gegen Reusch, welcher S. 67 für den Abschnitt über die Weisheit ein Anlehnen an frühere Schriften in Abrede stellt, sowie gegen Ewald, welcher S. 270 die Ansicht vom Verhältniss der Weisheit zum heiligen Gesetz etwas Neues nennt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Einsprache von Reusch (S. 69 fg.) gegen eine Benutzung

Esra 9, 15 (Bar. 2, 11—13); 2 Chron. 6, 37 (Bar. 2, 30); 6, 24. 26 (oder 1 Kön. 8, 33. 35; Bar. 2, 32); 6, 26. 38 (Bar. 2, 33); 7, 20 (Bar. 2, 35); Dan. 9 (Bar. 1, 15 fg. 2, 1 fg. 7—19).

Abgesehen von der reichlichen Benutzung des Buches Jeremia (und Deut. 28), die für Kap. 1, 15-3, 8 von Niemand bestritten wird, handelt es sich hauptsächlich um das Verhältniss dieses Abschnittes zu Dan. 9. Dass dieses Verhältniss ein solches der Abhängigkeit ist, haben nur Jahn, Welte (Einleitung in die deuterokanonischen Bücher, S. 143) und Scholz (Einleitung, III, 644) zu leugnen gewagt. Nach dem Vorgange von Huetius, Goldhagen, Tirinus und Dereser gesteht Reusch (S. 68) die Abhängigkeit offen zu, sucht dieselbe jedoch, um die Echtheit unsers Apokryphums festhalten zu können, auf seiten des gleichfalls für authentisch gehaltenen Buches Daniel. Ebenso urtheilt Ewald (Geschichte des Volkes Israel, III, 2, S. 232, und: Die Propheten des Alten Bundes, Göttingen 1868, III, 254)6 im Interesse seiner Hypothese über eine frühere Abfassungszeit unsers Büchleins, und wagt dabei sogar die kühne Behauptung: "Die Worte des Gebetes Dan. 9, 4-19 geben sich ihrem Hauptinhalte nach nur als eine neue Ausarbeitung nach Bar. 1, 15-2, 17, auch meist als Verküzung daraus."7 Aehnlich auch Dillmann (Jahrbücher für deutsche Theologie, 1858, S. 480). welcher gleichfalls das Buch Baruch schon ins 4. Jahrhundert v. Chr. verlegen möchte; und Herzfeld (Geschichte des Volkes Jisrael u. s. w. S. 297. 318 fg.), der dasselbe, mit Ausnahme von Kap. 1, 1-14, gar schon im Babylonischen Exil verfasst werden lässt (S. 206), während es vielmehr als ausgemacht gelten kann, dass jenes Gebet bei Daniel auf Grund von Neh. 9 und 1 erwachsen ist (Lengerke, Das

des Buches Ezechiel, wie solche *Grüneberg*, pag. 40, behauptete, trifft unsere Aufstellung nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Und ihm nachsprechend Rüetschi in Herzog's Real-Encyklopädie (1. Aufl.) I, 702.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Aehnlich sagt *Ewald* gegen die Entlehnung des Baltasar Kap. 1, <sup>11</sup> aus Dan. 5: "Wir können sehr wohl denken, dass dies — die Vorstellung, wonach Belschazer Dan. 5 als der Sohn Nebukadnezar's und zugleich als der letzte König seines Stammes und Volks be-

Buch Daniel, S. 417; Hitzig, Das Buch Daniel, S. 144).8 Diese Thatsache auf den Kopf stellend kann seinerseits freilich auch Zündel (Kritische Untersuchungen über die Abfassungszeit des Buches Daniel, Basel 1861, S. 192), von dem Streben geleitet die Authentie des Buches Daniel zu retten, das Bussgebet Daniel's dem des Baruch zum Vorbild dienen lassen. — Resultat: Von unserm Baruch-Buche gilt dasselbe, was Dillmann (in Schenkel's Bibel-Lexikon, III, 13) vom Henoch-Buch sagt: "Alle seine Lehren und Grundgedanken, aber auch seine Worte, Bilder und Ausdrücke sind auf irgendeine Weise an das Alte Testament angelehnt und daraus abgeleitet; besonders ist für einzelne Theile hier für Bar. 1, 4-2, 19 - das Buch Daniel unverkennbares Vorbild gewesen." Vgl. schon Bretschneider, Systematische Darstellung der Dogmatik und Moral der apokryphischen Schriften des Alten Testamentes, Leipzig 1805, I, 67; Hitzig in Hilgenfeld's Zeitschr. III, 262; Schrader in De Wette's Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in das Alte Testament, 8. Ausgabe, S. 603, §. 391, Note f.

# §. 7. Unechtheit und Abfassungszeit des Buchs.

In höchst charakteristischer Weise gehen bei Beantwortung der Frage nach der Echtheit oder Unechtheit unsers Buchs die Erklärer desselben je nach ihrer confessionellen Stellung auseinander. Während die Katholiken, "denen die Kirche die Antwort vorschrieb", noch in den letzten drei Jahrhunderten alle, "von Bellarmin bis herab zu Jahn, Dereser und Scholz", Welte und Haneberg, Reusch und Langen, für die Echtheit des Baruch-Buchs eintraten 1,

schrieben wird — schon gegen das Ende der persischen Zeit durch spätere volksthümliche Erzählungen eine gewöhnliche Vorstellung geworden war." Ja, wenn sich dies nur nachweisen liesse! Vgl. dagegen auch Schürer in Herzog's Real-Encyklopädie, 2. Aufl., I, 501.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Insofern kann also höchstens von einem mittelbaren Einfluss des Nehemia-Buchs auf unsern Abschnitt geredet werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die spitzfindige Hypothese mehrerer alten Erklärer: Der eigentliche Verfasser unsers Büchleins sei der Prophet Jeremia und Baruch sei auch hier blos dessen Schreiber gewesen, verdient kaum noch einer Erwähnung. S. *Reusch*, S. 49 fg.

haben fast alle Protestanten von Luther<sup>2</sup> an bis zu den neuesten Exegeten und Kritikern: Fritzsche, De Wette-Schrader und Ewald die Authentie unsers Apokryphums geleugnet<sup>3</sup>; nur Konrad Pellicanus (Tom. V seines Commentars. Tiguri 1535, p. 196 fg.), und "der baroke Vielschreiber" G. Whiston (A dissertation to prove the Apocryphal Book of Baruch canonical. London 1727), sowie C. E. F. Moulinié (Notice sur les livres apocryphes de l'A. T. Génève 1828, p. 78 fg.) haben die Echtheit (noch) zu vertheidigen gewagt.

1) Bei der Frage nach Echtheit oder Unechtheit kann es sich eigentlich nur um den Kern des ganzen Buchs -Kap. 1, 1. 2<sup>a</sup>. [8.] 3. 3, 9-5, 9 — handeln. Dieser kann aber ebenso wenig als irgendein anderes Stück des Buchs für eine Schrift des historisch bekannten Baruch gehalten werden. Mag das Apokryphum vielleicht eine oder zwei historisch werthvolle Notizen enthalten - wie die über den Hochpriester Jojakim Kap. 1, 7 und die bis zum sechsten Gliede zurückgeführte Genealogie Baruch's Kap. 1,1 -: im Grossen und Ganzen trägt das Buch einen ungeschichtlichen Charakter. Sogleich die ersten Verse desselben sprechen eine geschichtlich unmögliche Situation des angeblichen Verfassers aus. Der Baruch der Geschichte, der Schreiber Jeremia's, ist so wenig mit dem Könige Jechonja nach Babel exilirt worden, als Mordochai nach Susan (Esth. 2, 6. 7; vgl. Esra 2, 2): er ist niemals, weder vor noch nach 588 v. Chr., in Babylon gewesen, hat also dort auch kein Buch abfassen und in einer Volksversammlung, und zwar gar vor den Ohren des eingekerkerten Jechonja (1 Chron. 3, 17. 2 Kön. 25, 27. Jer. 52, 31) 4 vorlesen, und noch weniger heilige Gefässe von dort ins Land Juda zurückbringen können (Kap. 1, 8). 5 Ueberhaupt ist von

Kneucker.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. bei *Bleck*, Einleitung in das Alte Testament, Berlin 1860, S. 700.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wir nennen: Grotius, Buddeus, Eichhorn, Bertholdt, Keil, Grüneberg, Hävernick, Hitzig, Hilgenfeld, Nöldeke u. A.

<sup>4</sup> Doch s. §. 3, 2).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. §. 1, 3).

einem Zurückbringen heiliger Gefässe vor der Zeit des Cyrus ebenso wenig etwas bekannt, als von einem Anfertigen silberner Tempelgeräthe durch den König Jojakim (oder Zedekia; s. zu Kap. 1, s.).

Das Jahr der Zerstörung Jerusalems durch Nebukadnezar betreffend (Kap. 1, 2), so wurde schon in §. 3, 2) gezeigt, dass dieses keinenfalls irgendwie ein "fünftes" genannt werden kann. Wenn sich aber dadurch Vers 2b als ein späterer Zusatz erwies, so leidet auch dieser, für sich allein betrachtet, und abgesehen vom "siebten Tag des. (fünften) Monats", dessen Entstehen sich noch zur Noth erklären lässt, insofern an einem geschichtlichen Widerspruch, als unter Nebukadnezar Jerusalem gar nicht an einem und demselben Tag eingenommen und zugleich verbrannt worden ist. 6 Ungeschichtlich ist ferner der Kap. 1, 11 fg. (vgl. Dan. 5) als Nebukadnezar's Sohn (und Mitregent) genannte Baltasar. Um dessen Geschichtlichkeit zu retten, hat man bekanntlich denselben bald als den erstgeborenen Sohn Nebukadnezar's vor seinem Vater sterben lassen, bald ihn mit Evilmerodach zu identificiren gesucht.8 Dieser soll ja auch nach einer von Hieronymus zu Jes. 14, 19 mitgetheilten jüdischen Fabel 9 während der 7 Jahre, in denen Nebukadnezar unter den Thieren gelebt (Dan. 4), die Regierung geführt - jedoch also nicht als Mitregent, sondern als Alleinregent —, dann bis zu seines Vaters Tod mit dem jüdischen Könige Jechonia das Gefängniss getheilt haben, um, nachdem er mit dem Tode Nebukadnezar's wieder zur Herrschaft gekommen, auch jenen, seinen Schicksalsgenossen, zu befreien (Jer. 52, 31 fg.). Obwol für diese Combination insbesondere die auch bei Bar. 1 mit Nebukadnezar und Baltasar in Verbindung gebrachte Person des Jechonja zu sprechen scheint, so wird

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> S. §. 3, 1).

<sup>7</sup> Hitzig bei Hilgenfeld III, 263 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Winer, Biblisches Realwörterbuch (3. Aufl.) I, 152. M. von Niebuhr, Geschichte Assurs und Babels (Berlin 1857), S. 91 fg. u A.; s. Herzog's Real-Encyklopädie (2. Aufl.) II, 249.

Abgedruckt bei Winer, I, 356, Note 5.

doch der alte Irrthum, wonach Nebukadnezar's Sohn Baltasar geheissen habe, auf eine andere, einfachere Weise zu erklären sein. Wenn nämlich bei Herod. I, 74. 188 Nebukadnezar vielmehr Labynetos (Nabynetos = Nabonned) genannt wird, so konnte hinwiederum der historische Nabonned, welcher einen erstgeborenen Sohn Bilsaruzzur (Belsazer, Baltasar), ohne Zweifel als Mitregenten (wie Bar. 1, 11. 12) und als letzten babylonischen Regenten (Dan. 5, 28 — 6, 1) hatte <sup>10</sup>, auch umgekehrt mit Nebukadnezar verwechselt oder identificirt werden (vgl. auch Lengerke, Das Buch Daniel, S. 206 fg., Hieronymus zu Dan. 5, und A. Köhler in Herzog's Real-Encyklopädie, 2. Aufl. II, 250).

Insofern das in unserm Büchlein vorausgesetzte Exil mit der Wegführung Jechonja's anhob und jetzt, da Baruch schreibt (Kap. 1, 2), erst 5 Jahre währte, so lässt sich gegen den Ausdruck έν τάχει Kap. 4, 22—25 nichts einwenden. 11 Dass aber bereits das Jahr 588 mit der Wegführung des ganzen Volks hinter dem Verfasser (beziehentlich den Verfassern) liegt, beweisen viele Stellen (Kap. 3, 10. 4, 10 fg. 16. 19. 31 fg.; 1, 15 fg. 2, 2 fg. 20 fg. 34 fg.). Dieses babylonische Exil hat jedoch, im Widerspruch zu Kap. 4, 22 fg., 50 Jahre gedauert, eine lange Zeit, auf welche auch schon Jeremia (Kap. 27, 16. 28, 3. 29, 4) bei deren Anbruch vorbereiten wollte. Gleichwol ist dasselbe für die Juden lange nicht so drückend und von so vernichtender Wirkung gewesen, als Bar. 3, 10 fg. voraussetzt und in Kap. 2, 13. 18. 29. 3, 1 fg. geschildert wird. 12

Erweist sich dergestalt unser Büchlein sowol in seiner Gesammtanschauung als in vielen Einzelheiten als unge-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> S. Schrader in Schenkel's Bibel-Lexikon, I, 391 fg. Auch auf den von George Smith in Bagdad gekauften, jetzt im Britischen Museum befindlichen babylonischen Alterthümern soll der Name Belsazar's als eines Königs vorkommen: Augsburger "Allgemeine Zeitung" 1876, Beilage Nr. 330, S. 5030<sup>b</sup>. Vgl. auch Herzog's Real-Encyklopädie, 2. Aufl. II, 249 fg.

 <sup>11</sup> Fritzsche freilich möchte aus diesem Ausdruck eher ein schon
 lange dauerndes Exil herauslesen; s. dagegen Reusch, S. 65, Note 2.
 12 Vgl. Hitzig, Geschichte des Volkes Israel, I, 266 (doch auch

S. 260 fg.).

schichtlich, so deutet es eben damit auf Ereignisse und Zustände einer andern, spätern Zeit, welcher dasselbe in Wahrheit angehört. Ebenso, nur noch in viel bestimmterer Weise, führt in spätere Zeit herab die Abhängigkeit von andern heiligen Schriften. 13

2) Wenn der Autor der Grundschrift vielfach seine Gedanken und Ausdrucksweise aus dem Buche des "zweiten Jesaja" und aus Sir. 24 entlehnt hat, so kann diese Grundschrift kaum älter sein als der historische Verstoss Kap. 1, 11, welcher ebenso sicher aus Dan. 5 stammt, wie andere Stellen der Zusatzstücke aus den Büchern des "zweiten Jesaja", des Ezechiel und Esra, der Chronik, und besonders das Gebet Kap. 1, 15 fg. aus Dan. 9, geflossen sind. diese Abhängigkeitsverhältnisse die Echtheitsfrage gar nicht aufkommen lassen, dass mit der Echtheit auch die Zeitbestimmung Bar. 1, 2ª, kraft welcher das Buch "im fünften Jahre" nach der Wegführung des Königs Jechonja, also 595 v. Chr., geschrieben sein will, hinfällig wird 14, dass vielmehr die Abfassung für alle Theile unsers Buchs tief in der Zeit - nach Antiochus Epiphanes 15 - herunterzurücken ist: liegt so klar auf der Hand, dass, um mit De Wette zu reden, "sich nur eine papistische Kritik dagegen verblenden kann".

Andererseits ist hinwiederum zur Bestimmung des Terminus ante quem der Abfassung unsers Apokryphums die Thatsache zu berücksichtigen, dass bereits *Athenagoras* in seiner Apologie — 176 n. Chr. — die Stelle Bar. 3, 35, und zwar schon nach der griechischen Uebersetzung, citirt. 16

<sup>18</sup> S. §. 6.

<sup>14</sup> Vgl. NB. am Schluss von §. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. Hitzig, Die Psalmen historisch kritisch untersucht (Heidelberg 1836), II, 118, und bei Hilgenfeld, III, 263. Ebenso sieht sich Fritzsche, S. 173, durch unser Buch "in die ziemlich späte makkabäische Zeit" versetzt, zweifelt jedoch an der Möglichkeit, das Zeitalter des Buchs genauer festzustellen. Vgl. auch Schrader bei De Wette-Schrader, S. 603, Note f.).

<sup>16</sup> Ob der Versasser das Judith-Buch benutzte, ob speciell der Hohepriester (?, ὁ ἱερεύς) Jojakim Kap. 1, 7 aus Judith 4, 6. 8. 14. 15, 8 (ὁ ἱερεύς ὁ μέγας!) stammt, wie Hilgenfeld (Zeitschr. IV, 384) will,

Ja das Buch muss—worauf Gutschmied für 4. Esra aufmerksam machte (bei Hilgenfeld, III, 53) — jedenfalls älter sein als der völlige Bruch zwischen Judenthum und Christenthum, da ein nach dieser Zeit unter den Juden entstandenes Apokryphum unmöglich in der christlichen Kirche so vielfach hätte gebraucht und verwerthet werden können, wie solches doch die zahlreichen patristischen Citate für unser Buch documentiren. Diesen Bruch datiren die vorsichtigsten Forscher von der Zerstörung Jerusalems; als äusserste Grenze steht der Aufstand des Barkochba fest. Das Buch ist also verfasst zwischen 167 v. Chr. und 135 n. Chr."

Welches aber ist nun innerhalb dieses Zeitraums der Zeitpunkt der Abfassung für die einzelnen Theile unsers Buchs?

### §. 8. Fortsetzung:

Abfassungszeit der einzelnen Theile des Buchs.

A. Die Grundschrift: Kap. 1, 1. 2a. 3. 3, 9-5, 9.

1) Insofern die von uns behauptete Abhängigkeit des Abschnittes Bar. 3, 2—5, 2 von Sir. 24 nicht allgemein — z. B. nicht von Reusch und Ewald — anerkannt wird, ja auch hier die Neigung sich geltend machen könnte, das Verhältniss der Abhängigkeit umzukehren, so würde sich eigentlich für uns die Obliegenheit ergeben, an der Hand der jüdischen Geschichte seit 538 v. Chr., d. i. seit den Zeiten des "zweiten Jesaja", dessen Benutzung durch unsern Verfasser Niemand leugnen kann, den Nachweis zu führen, dass in der That auch für den Abschnitt Kap. 3, 2 fg. in der Periode vor Antiochus Epiphanes kein historisches Verhältniss gegeben ist, aus welchem unser Abschnitt seine geschichtliche Beleuchtung und befriedigende Erklärung ge-

oder umgekehrt, wie Volkmar vermuthet (Handbuch der Einleitung in die Apokryphen I, 230): muss dahingestellt bleiben. Ueberhaupt ist eine Beeinflussung der historischen Kritik sowie des Verständnisses einzelner Stellen unsers Buchs (z. B. Kap. 1, 7—9; vgl. Hilgenfeld a. a. O. V, 201 fg.) durch das Buch Judith so lange unstatthaft, als die Abfassungszeit dieses Buchs noch nicht definitiv feststeht.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> S. Reusch, S. 3 fg. 268 fg.

wönne. Da jedoch unser Autor schon dadurch, dass er nicht nur den "zweiten Jesaja" so weitgehend benutzt, sondern überhaupt unter einem alten Namen schreibt, aufs deutlichste eine Zeit verräth, in welcher sich die trostlose Ansicht festgesetzt hatte, dass der prophetische Geist von Israel gewichen sei<sup>1</sup>, eine Ansicht die wieder in die Periode von den Makkabäertagen an herabweist<sup>2</sup>: so mag es genügen, wenn wir wenigstens in eine kurze Prüfung der bisher aufgestellten Hypothesen eintreten, welche das Buch Baruch überhaupt, und den in Rede stehenden Abschnitt im Besondern, in eine frühere Zeit hinaufweisen.

2) Um die vermeintliche Authentie des im Buche Baruch benutzten Buches Daniel zu retten³, glaubte David Zündel in seinen "Kritischen Untersuchungen über die Abfassungszeit des Buches Daniel" (Basel 1861, S. 188 fg.) unser Apokryphum ohne weitere Gründe noch vor die seleucidische Zeit setzen zu sollen. Er kann sich freilich dafür auf Dillmann berufen, welcher, ohne dieses apologetische Interesse, in seiner Abhandlung "Ueber die Bildung der Sammlung heiliger Schriften Alten Testaments" (Jahrbücher für deutsche Theologie 1858, S. 480) gleichfalls die Behauptung aussprach, dass das Buch Baruch schon im 4. Jahrhundert v. Chr. hebräisch im Umlauf gewesen sein könne. Allein wenn das Buch, dieser "nicht so gering zu schätzende Nachtrieb des prophetischen Schriftthums älterer Zeit", schon so frühe vorhanden gewesen wäre, so wäre

¹ Als Prophet kann daher der — beziehentlich die — Verfasser unsers Büchleins nur in sehr uneigentlichem Sinne gelten. Vgl. schon §. 1, Note 3. Auch Reusch (S. 59) muss zugeben: "prophetisch im eigentlichen Sinne ist dasselbe allerdings zum geringsten Theile". Wenn er aber von seinem Standpunkt aus erklärend hinzufügt: "gerade die ersten Jahre des (Babylonischen) Exils waren auch nicht die geeignete Zeit, das eigentlich Prophetische besonders in den Vordergrund treten zu lassen", so hätten ihn von einer solchen Behauptung schon die Gestalten eines Jeremia und Ezechiel zurückhalten sollen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. §. 6, Note 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. dagegen Hilgenfeld in seiner Zeitschr. V, 199.

<sup>4</sup> Dass das Buch Baruch bis in die neueste Zeit besonders von

dasselbe sicher, so gut wie die Bücher Obadja, Jona, Maleachi und Daniel, für welch letztes unser Apokryphum doch auch, wie *Dillmann* meint, würdig erachtet worden sei benutzt zu werden — in die "Sammlung heiliger Schriften Alten Testaments" aufgenommen worden. Die gleiche Einwendung gilt auch gegen die Annahmen *Ewald's* und *Grüneberg's*.

Ewald (Die Propheten des Alten Bundes erklärt. 2. Ausgabe. Göttingen 1868. III, 269) denkt nämlich für Bar. 3, 9-5, 9 an die Eroberung Jerusalems durch Ptolemäus I. im Jahre 320 v. Chr. Er muss zwar zugestehen, dass wir von dieser Eroberung die einzelnen Umstände wenig kennen (Ewald, Geschichte des Volkes Israel, III, 2, S. 253 fg. Göttingen 1852. Hitzig, Geschichte des Volkes Israel, II, 329. 338.). Allein das Wenige, was uns überliefert ist, reicht schon hin, Ewald's Annahme als unbegründet zu erweisen. Die Aegypter bemächtigten sich damals Jerusalems ohne Schwertstreich am Sabbat, da die Juden nicht fechten wollten; die Mauern wurden geschleift und viele Bewohner des Gebirgs und der Umgebungen Jerusalems, wie auch Samariter, hinweggeschleppt nach Aegypten, wo sie theils in Alexandrien selbst angesiedelt wurden und Bürgerrecht erhielten, zum Theil auch ihrer Eidestreue halber als Besatzung fester Plätze, unter anderm auch Cyrene's, von Ptolemäus verwandt wurden, zum Theil freilich auch in Leibeigenschaft geriethen. Alexandria und die festen Plätze, sowie andere Orte wären die Bar. 4, 32 genannten und bedrohten Stadt und Städte. Jedoch, abgesehen davon, dass in den damaligen Zeitverhältnissen absolut kein Anknüpfungspunkt zu einer solchen Bedrohung ägyptischer Städte zu finden ist, wird diese geschichtliche Combination mit unserm Baruch-Büchlein geradezu unmöglich schon dadurch, dass, man mag "die Nachbarn Zions" Kap. 4, 9. 14. 24 von den jüdischen Nachbarstädten oder

Protestanten — Eichhorn, Keerl u. A., aber auch schon von Luther und Hieronymus — zu geringschätzig beurtheilt wurde, hat schon Fritzsche mit vollem Rechte behauptet.

von den umwohnenden Nachbarvölkern Juda's verstehen. unser Büchlein entweder zu wenig oder zu viel sagt: zu wenig, insofern damals nicht nur Jerusalemiten, sondern auch "viele Bewohner des Gebirgs und der Umgebungen Jerusalems" - also "Nachbarn Zions" - hinweggeführt wurden; zu viel, insofern nicht das ganze jüdische Volk, wie doch Kap. 3, 9 fg. 4, 5 fg. 5, 7 fg. vorausgesetzt wird, sondern nur ein verhältnissmässig kleiner Theil desselben exilirt wurde. Und dazu kommt ferner, dass damals weder solche Grausamkeiten in Jerusalem verübt wurden, wie Kap. 4, 15 angedeutet wird, noch auch das Schicksal der Exilirten Kap. 4, 31. 32 richtig beschrieben Weitere Erscheinungen, welche Ewald, um seine Hypothese zu stützen, noch anführt, haben keinen Belang. Der Umstand, dass Kap. 3, 22. 23 unter den Völkern, die sich um die Erforschung der Weisheit bemühten, die Griechen noch nicht genannt sind, ist von Ewald selbst (S. 277) richtig gewürdigt worden: weil in jener Stelle "nur die altberühmten (biblischen) Namen ihren Platz haben".

In ungefähr dieselbe Zeit - des Ptolemäus Lagi und Philadelphus — versetzt unser Buch, dasselbe als ein Ganzes betrachtend, Grüneberg (Exercitatio de libro Baruchi apocrypho. Gottingae 1797, p. 27 fg.). 5 Er findet in demselben eine Accommodation damaliger Verhältnisse auf die des Babylonischen Exils; insbesondere sieht er das Verhältniss der Juden zu Ptolemäus Lagi und dessen Sohn Philadelphus in dem ehemaligen der Juden zu Nebukadnezar und seinem Sohne Baltasar (Kap. 1, 11. 12) abgebildet und glaubt in Jojakim Kap. 1, 7 den Hohepriester Onias I. (342-315 v. Chr.), in dem Flusse Sud den Nil zu erkennen und demgemäss auch in Baruch vielleicht einen pseudonymen Priester vermuthen zu dürfen, der mit andern die Erlaubniss zur Rückkehr in sein Vaterland erhalten hatte. Allein diese Anschauung wird schon dadurch unmöglich, dass gerade derjenige Theil unsers Apokryphums, aus wel-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Leider konnte der Verfasser diese Schrift nicht zu Gesicht bekommen.

chem diese geschichtlichen und geographischen Parallelen gezogen sind, nach Grüneberg's eigener Ueberzeugung von dem, viel später entstandenen, Buche Daniel abhängig ist: ein Thatbestand, der uns zwingt, die ganze Hypothese mit allen ihren Einzelheiten in den Bereich willkürlicher Annahmen und müssiger Erfindungen zu verweisen. Und eben dahin gehört auch die aus 2 Makk. 2, 14 erschlossene Conjectur, das Buch Baruch sei von Judas Makkabäus in seine Bibliothek aufgenommen worden, sintemal der Wortlaut der angezogenen, historisch zweifelhaften, Stelle vielmehr gegen, als für eine solche Annahme spricht.

3) Angriffe, Bekriegungen und Verpflanzungen der Juden nach auswärts durch die Seleuciden müssen schon deshalb ausser Betracht bleiben, weil Bar. 4, 15 von einem von ferne her gekommenen, grausamen und fremdsprachigen Volke die Rede geht. Zudem hatten sich die Juden von seiten der ersten Seleuciden, wie der Ptolemäer, im allgemeinen einer wohlwollenden Behandlung zu erfreuen; die weggeführten erhielten in den Städten Bürgerrecht (Josephus Antt. XII, 3, 1. 2. Contra Apion. 2, 4); in Ephesus, Damask u. s. w. trieben sie, wie Andere, Handel und Wandel (Jak. 4, 13): Thatsachen, mit denen Aussagen wie Bar. 3, 10. 11. 4, 22 sehr schlecht harmoniren.

Die Erwähnung des von ferne her gekommenen Volkes Bar. 4, 15 macht also speciell die Hypothese Hävernick's unmöglich, welcher in seiner "Commentatio de libro Baruchi apocrypho critica" (Regiomontani 1843), pag. 9 fg., sowie in seinem Handbuch der historisch-kritischen Einleitung ins Alte Testament, II, 2, S. 461, unser Baruch-Buch in die makkabäische Periode setzt und Kap. 4, 5—5, 9 auf die Unterdrückung der Juden durch Antiochus Epiphanes bezieht. Es ist zwar zuzugeben, dass eine Reihe



<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Das Gleiche thut auch A. Merx in Schenkel's Bibel-Lexikon I, 377; wogegen Keil in seinem Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung, 2. Aufl. §. 249, das Buch besonders wegen seiner Abhängigkeit von der alexandrinischen Uebersetzung (?) des Alten Testaments "schwerlich vor der Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. verfasst" halten kann.

von Aussagen unsers Apokryphums sich mit Thatsachen aus iener schweren Zeit berühren. Allein eine ähnliche geschichtliche Situation ist deshalb noch lange nicht die jenen Aussagen wirklich zu Grunde liegende. Wol hat Antiochus IV. 170 v. Chr. Jerusalem eingenommen, ein Blutbad darin angerichtet und den Tempel seiner goldenen, silbernen und kupfernen Geräthe beraubt (1 Makk. 1, 20 fg. 6, 12. 2 Makk. 5, 11 fg.)7; und 2 Jahre später hat Apollonius im Auftrage des Antiochus die Stadt abermals eingenommen und zerstört, den Tempel entweiht und seine Thore verbrannt (1 Makk. 1, 29 fg. 3, 45. 4, 38. 2 Makk. 5, 24 fg. 1, 8. 8, 33. **ψ.** 79, 1); und beide Male ist eine grosse Zahl von Jerusalemiten als Gefangene verkauft worden (2 Makk. 5. 14. 24. 1 Makk. 1, 32; vgl. Bar. 4, 6. 32). Allein weder ist da mals das Volk in die Fremde weggeführt worden, wie Baruch voraussetzt, noch ist wieder in diesem Apokryphum von einer Beraubung und Entweihung des Heiligthums die Rede, was doch in jenen Tagen als das schwerste Unglück empfunden wurde (vgl. das βδέλυγμα έρημώσεως).

4) Nur vorübergehend erinnert Ewald a. a. O. S. 268 an die Eroberung Jerusalems durch Pompejus (63 v. Chr.) und die damalige Fortführung vieler Gefangenen nach Rom, als welches die "entfernte" Stadt Bar. 4, 15 sein könnte, "welche nach Bar. 4, 34 sich rühmte, sehr viele verschiedene Völker in sich zu schliessen" und in welche die gefangen fortgeführten Judäer nach Kap. 4, 32 "alle oder doch meist" geschleppt waren. Ewald erschrickt fast vor dieser seiner eigenen "kühnen" Combination, und doch scheint dieselbe sehr wohl einer näheren Würdigung werth. Wie in den Salomonischen Psalmen (8, 16) Gott den Pompejus<sup>8</sup>, einen ἄνδρωπος ἀλλότριος (Ψ. 17, 9), ἀπ' ἐσχάτου τῆς

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Auf diese Zeit, da nach des Antiochus Tempelraub wieder neue heilige Gefässe angefertigt waren oder werden sollten (1 Makk. 4,49), hat ehemals auch *Hitzig* (Die Psalmen, Heidelberg 1836, II, 120) das Buch Baruch, kraft Kap. 1, 8, beziehen wollen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Hitzig, Geschichte des Volkes Israel, II, 502; Geiger, Der Psalter Salomo's, S. 11 fg.; Wellhausen, Die Pharisäer und die Sadducäer, S. 142 fg.

γης, so führt er hier, Bar. 4, 15, ein welsches, d. i. ein nicht semitisches Idiom - also wohl eine indogermanische Sprache! — redendes Volk, ein ἔπνος ἀλλότριον (Kap. 4,3), μαχοόθεν<sup>9</sup> gegen Jerusalem herbei; wie dort bei der Erstürmung Jerusalems viele Juden, an einem Tage 12,000, umkamen, die Einen in der Verzweiflung sich selbst den Tod gaben, indem sie sich von den Mauern in die Tiefe stürzten oder sich in ihren Häusern verbrannten, Andere, die Haupturheber des Kriegs, durch das Schwert des Pompejus fielen (vgl. Pseudo-Salomo 2, 25. 8, 23. 17, 19 u. a.), während die übrigen Kriegsgefangenen nach Rom geführt wurden, wo sie - die jüdischen Fürsten Aristobul und sein Sohn Antigonus, seine zwei Töchter und sein Oheim Absalom nebst andern besiegten Königen und Königssöhnen (vgl. Bar. 1, 4) Asiens voran — den Triumphzug des Pompejus (61 v. Chr.) zu verherrlichen bestimmt waren: so wurde auch nach dem Zeugnisse Baruch's (Kap. 4, 15) kein Alter geschont, die Ueberlebenden in die Gefangenschaft und Sklaverei hinweggeschleppt (Kap. 3, 10. 4, 6. 10 fg. 16 fg. 24 fg. 32), und offenbar wollen die Worte 4, 31 fg.: ἐπιχαρέντες. έγάρη, εὐφράνζη, άγαλλίαμα und άγαυρίαμα auch auf die laute Freude der feindlichen Sieger bei einem Triumphzuge anspielen. "Während Zion ihr Haupt in Trauer verhüllte (vgl. Bar. 4, 9. 11. 12. 20. 23. 5, 1), schwelgte Rom in unendlichem Siegesjubel", sagt Grätz 10 zur damaligen Kata-Sogar der plötzliche Untergang des Pompejus (Dio Cass. 42, 3-5; vgl. Plutarch, Pompejus, 8, 1. 2) scheint, wie bei Pseudo-Salomo 2, 30 fg., so auch Bar. 4, 25. (31) angedeutet zu sein; der vielen Berührungen im Ausdruck zwischen diesem Pseudepigraphum und unserm Apokryphum nicht zu gedenken. 11 So scheint alles für die Zeit des

<sup>9</sup> Beide Ausdrücke finden sich im Original zu unserer Stelle, Deut. 28, 49, nebeneinander.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis auf die Gegenwart, III, 141 (Leipzig 1863).

<sup>11</sup> Vgl. Bar. 4, 10. 12 mit \$\Pi\$. 2, 6. 7. 9, 1; Bar. 4, 6. 7 mit \$\Pi\$. 4, 25; Bar. 4, 15. 16 mit \$\Pi\$. 2, 8. 8, 16. 24. 17, 13. 14. 17. 34; Bar. 4, 20. 5, 1. 2 mit \$\Pi\$. 2, 21. 22. 11, 8; Bar. 4, 26 mit \$\Pi\$. 8, 19; Bar. 4, 36. 37. 5, 5 mit \$\Pi\$. 11, 4. 3;

Pompejus, beziehentlich für die Zeit nach dessen Tod zu sprechen, als in welcher Bar. 3, 9 fg. verfasst worden. Auch die freudigen Aussichten, welche Kap. 4, 36 fg. ausgesprochen werden, könnten aus der Zeit Cäsar's, der den Juden viele Gunst erzeigte<sup>12</sup>, seit 48 v. Chr. ihre geschichtliche Erklärung finden. Und wollte man dagegen einwenden, dass sich eben aus dieser Zeit für die Drohungen Bar. 4, 32 fg. kein Anhalt finde in der römischen Geschichte, so liesse sich nicht nur im Allgemeinen auf die römischen Bürgerkriege mit ihren Gefahren für die Republik, sondern speciell noch auf das zweite Triumvirat (43 v. Chr.) hinweisen, von welchem auch die Sibvlle (III, 51 fg.) 13 die Vernichtung Roms - zugleich durch einen Feuerregen (vgl. Bar. 4, 35)! — erwartete. Wenn endlich Pompejus den jüdischen Tempel im dritten Monat des Jahres 63 v. Chr., und zwar an einem "Fasttage", ohne Zweifel am 10. des Sivan 14, erstürmt hat, so wird eben auf diesen Fasttag" in Bar. 1, 8 (beziehentlich Vers 14) zurückgeblickt, in einem Stücke, das nachgerade mit der in Rede stehenden · Schrift Kap. 3, 9 fg. zu einer Einheit verknüpft worden ist. — Wenn wir gleichwol mit Ewald von der Beziehung unsers Abschnitts auf die Einnahme Jerusalems durch Pompejus

Bar. 5, 7, 8 mit \$\P\$. 11, 6, 7; Bar. 3, 33, 34 mit \$\P\$. 18, 11—13. Diese Berührungen erklären sich übrigens schon theils aus ähnlichen Zeitverhältnissen, theils aus beiderseitiger Abhängigkeit vom "zweiten Jesaja", sind daher einander bei-, und nicht (mit Geiger a. a. O. S. 137 fg.) die der Psalmen dem Buche Baruch, oder (mit Schürer in Herzog's Real-Encyklopädie, 2. Aufl. I, 501) umgekehrt, unterzuordnen.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ewald, Geschichte des Volkes Israel, III, 2, S. 451 fg; Hitzig, Geschichte des Volkes Israel, II, 511 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Und dann herrscht unerbittlicher Zorn lateinischer Männer: Drei werden Rom alsdann mit schrecklichem Lose vernichten. Und in den eigenen Häusern gehn alle Menschen zu Grunde, Wenn vom Himmel dereinst ein feuriger Regen herabströmt. Wehe mir, Elenden (οἴ μοι, δειλαίη; vgl. Bar. 4, 32!), weh! jener Tag wann wird er erscheinen,

Und des unsterblichen Gottes Gericht, des mächtigen Königs?

14 Hitzig, a. a. O. II, 498 fg. und in Hilgenfeld's Zeitschr. III,
267; Gumpach, Ueber den altjüdischen Kalender, S. 175 fg.

absehen, so veranlasst uns dazu nicht der von Ewald hervorgehobene Umstand, dass man zur Zeit unsers Verfassers (Kap. 4, 36. 37. 5, 5) , in Jerusalem vor allem immer noch nach den östlichen Gebieten blickte, als wo die meisten in Palästina sehnsüchtig vermissten, angesehensten Ge-Denn dieser Umstand kann schon desmeinden seien". halb nichts gegen die Römer beweisen, weil an den gleichen Stellen - wie auch bei Pseudo-Salomo W. 11, also wirklich zur Zeit des Pompejus! - auch der Westen genannt wird, weil sicher auch (noch) zur Zeit unsers Verfassers, wie schon zu der des "zweiten Jesaja", Juden in allen Weltgegenden zerstreut wohnten und weil die ganze Ausdrucksweise auf Nachahmung eben des "zweiten Jesaja" beruht, darum als poetisch-prophetische Einkleidung angesehen werden muss und nicht geschichtlich verwerthet Was der Deutung auf des Pompejus Zeit werden kann. im Wege steht, ist vielmehr die Thatsache, dass damals verhältnissmässig nur eine geringe Zahl jüdischer Kriegsgefangener nach Rom weggeführt, Jerusalem also durchaus nicht von allen Einwohnern entblösst, und auch nicht zerstört wurde (vgl. dagegen Bar. 4, 12. 16. 19. 26. 31. 33). 15

Genau 26 Jahre nach der Einnahme Jerusalems durch Pompejus wurde die heilige Stadt — wiederum am 10. Sivan — von dem Idumäer Herodes erstürmt, und auf diesen Halbjuden bezieht *Hitzig* (Geschichte des Volkes Israel, II, 530 fg. 564) unter Hinweis auf die gesetzliche Bestimmung Deut. 17, 15, welche jeden Fremden von der jüdischen Königswürde ausschliesst, unsern Abschnitt, speciell die Abmahnung Kap. 4, 3. 16 Allein damals wurden

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> So auch *Schürer* a. a. O.: "eine Zerstörung von Stadt und Tempel hat weder zur Makkabäerzeit noch zur Zeit des Pompejus stattgefunden".

<sup>16</sup> Siehe jedoch die Exegese. Ebenso vermuthet *Hitzig* in dem Schelblicken auf die Idumäer 3 Esra 4, 45. 50 eine Bezugnahme auf Herodes, auf welchen desgleichen *Movers*, *Delitzsch* und *Keim* den äνΣρωπος άλλότριος in den salomonischen Psalmen (17, 9) deuten. Vgl. auch den rex petulans, qui non erit de genere sacerdotum in der Mose-Prophetie, cap. 9, pag. VII. und dazu *Volkmar*, S. 33.

noch weniger als im Jahr 63, oder vielmehr gar keine Juden hinweggeführt, den König Antigonus ausgenommen, den letzten Hasmonäer, dessen schimpflicher Tod zu Antiochien aber gerade nicht in unserm Buche berücksichtigt wäre, während derselbe doch sogar bei den Römern Entrüstung erregte (Grätz a. a. O. S. 164 fg.).

### §. 9. Fortsetzung.

1) Dagegen scheinen sich alle Angaben unsers Buchs auf die Epoche der Zerstörung Jerusalems durch Titus, 70 n. Chr., und die nächstfolgenden Jahre zu vereinigen. Wie neuestens E. Schürer in Herzog's Real-Encyklopädie, 2. Aufl. I, 501, so hat dies auch schon G. Volkmar in seinem Handbuch der Einleitung in die Apokryphen, I, 230. II, 337, erkannt und ausgesprochen, dass unser und andere Apokrypha die zweite Tempelzerstörung (durch Titus) mit der ersten (durch Nebukadnezar) abbilden und, nur verhüllungsweise, parallelisiren.

Abgesehen von andern Stellen, setzen die Worte Bar. 4. 81. 33 Jerusalems Zerstörung auf das deutlichste voraus. Mit der πτῶσις, dem πτῶμα der heiligen Stadt wird die angedrohte conula der feindlichen Hauptstadt in Parallele gesetzt. Dass aber diese "Verödung" nicht blos eine solche von Menschen (Vers 34), sondern eine Zerstörung und Verwüstung der Gebäude werden solle, sagt Vers 35 mit dürren Zerstörung durch Feuer wird hier der feindlichen Hauptstadt angedroht, wie solche schon über die Hauptstadt der Juden gekommen ist. Buchstäblich ist bei der Einnahme Jerusalems geschehen, was Bar. 4, 15 klagt: "sie (die frechen Römer) schonten weder den Greis noch hatten sie mit dem Kinde Erbarmen". 1 Wer bei der Belagerung und Eroberung der heiligen Stadt nicht durch das Schwert der Feinde fiel, starb den Hungertod; die überlebenden Gefangenen, 97,000 an der Zahl (Joseph. Bell.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Hitzig, Geschichte des Volkes Israel, II, 620-24.

jud. VI, 9, 2)2, wurden theils — alle unter 17 Jahren als Sklaven verkauft<sup>3</sup>, theils in Aegyptens Bergwerke und auf die Theater verschiedener römischer Hauptstädte geschickt, wo sie als Gladiatoren sich selbst aufreiben oder im Kampfe mit wilden Thieren umkommen sollten: die schlankesten und schönsten Jünglinge, 700 an der Zahl, darunter die beiden Kriegsfürsten Johann von Gischala und Simon bar Giora, liess Titus für den glänzenden Triumphzug auswählen, den er zu Rom in Gemeinschaft mit seinem Vater Vespasian und seinem, von einem germanischen Feldzuge zurückgekehrten, Bruder Domitian feierte. Einen unverkennbaren Reflex dieser Freudenfeier finden wir in den Worten Bar. 4, 31-34; und wenn bei dem Siegeszug alle Truppen die Waffen abgelegt und sich mit seidenen Kleidern geschmückt hatten, wenn man dabei, ausser den jüdischen Tempelgefässen und andern Herrlichkeiten, vornehmlich "Gold und Silber, nicht als vereinzelte Prunkstücke, sondern in einem Strome dahinfliessen sah": so darf dafür vielleicht auch an die Schilderung Kap. 3, 17. 18 erinnert werden. Ebenso weisen ohne Zweifel die bedrohten Städte und die κακώσαντες Kap. 4, 31 fg. auf die Schauspiele hin, welche Titus nach Jerusalems Zerstörung und

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. *Grätz* a. a. O. III, 405 fg.; *Ewald*, Geschichte des Volkes Israel (2. Ausg.), VI, 744 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Auch schon früher waren die Frauen und Kinder der eingenommenen galiläischen Städte Japha, Jotapata, Gischala, Gerasa, und zuletzt noch die von Machärus, in die Sklaverei abgeführt worden. Ebenso waren nach der Einnahme von Tarichäa die gefangenen Freischaren theils (1200) niedergemacht, theils (6000) dem Nero zu den Arbeiten am Isthmus geschickt, (vgl. Joseph. Bell. jud. III, 10, 10. Sueton, Nero 19. Dio Cass. 63, 16), theils (30,500) in die Sklaverei weggegeben worden.

Wie Bar. 4, 32 Städte in der Mehrzahl, so werden von der Sibylle V, 200—205 die Briten und Gallier, und besonders auch die Einwohner der Stadt Ravenna mit Verderben bedroht, deshalb weil (wie sich der Verfasser des Orakels die Sache denkt) die Briten und Gallier unter Vespasian, der mit seiner Flotte von Ravenna aus nach Phönizien abfuhr, um gegen Judäa zu ziehen, — besonders zum Ruin dieser Landschaft mitgewirkt haben. Vgl. Friedlieb, Die sibyllinischen Weissagungen (Leipzig 1852), S. zuv.

vor seiner Abreise nach Rom in Cäsarea Stratonis, Cäsarea Philippi, Berytus, Antiochia sowie in den übrigen Städten Syriens geben liess, und in welchen die gefangenen Juden zu Tausenden mit Thieren oder mit einander kämpfen mussten, zum Theil auch verbrannt wurden: alles dies "zum Zeichen des Untergangs ihrer Nation". In gleichem Sinne wurden Münzen geschlagen, welche die in Bar. 4, s fg. trauernde und klagende Wittwe Jerusalem als ein zerknirschtes Weib in verzweifelter Stellung neben einem Tropäum, oder neben einem Gefangenen unter einem Palmbaum vor einem aufrechtstehenden Krieger darstellten und die Umschrift trugen: Judaea capta, Judaea devicta. 5

Nicht nur wurden die Juden seit Vespasian allgemein "Sklaven" genannt, sondern auch von den Flaviern als solche behandelt. Der römische Markt war mit jüdischen Sklaven überfüllt. Das grösste Theater der alten und neuen Welt, das Theatrum Flavianum, das später sogenannte Kolosseum, an dem Platze der ehemaligen Gärten des Goldenen Hauses von Nero, liess Vespasian durch die Hände der jüdischen Gefangenen bauen, welche Titus aus Judäa mitgebracht hatte. Obwol noch nicht einmal Titus die Vollendung dieses Baues erlebte, so weihte er ihn dennoch im Jahre 80 ein durch hunderttägige Festspiele. Und kaum war das Amphitheater seiner Bestimmung übergeben. so wurde daneben, an der Stelle von Nero's Goldenem Haus, der Bau der Titus-Thermen in Angriff genommen: "neue Last und neue Arbeit für die schwitzenden Juden". "Verderben denen" - ruft darum im Blick auf diese Dienstarbeiten seiner Volksgenossen der Verfasser unsers Büchleins Kap. 4, 31, 32 aus — "die dich guälten und sich freuten deines Falles! Verderben den Städten, denen deine Kinder dienen müssen<sup>6</sup>; Verderben ihr (der Roma), die deine Kinder weggeschleppt!" Und wenn derselbe in unverhohlener Schadenfreude Kap. 3, 16. 17 fragt: "Wo sind die Völ-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Eckhel, Doctrina nummorum, VI, 326; vgl. III, 441.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. auch 4 Esra 10, 22: juvenes nostri servierunt = εδούλευσαν: Volkmar a. a. O. II, 141.

kergebieter und die über die Thiere der Erde herrschten? die da spielten mit den Vögeln des Himmels?" so bezieht er sich augenscheinlich auf "die nur allzu prächtigen Spiele" zur Einweihung des Kolosseums durch Titus, da "abgerichtete Vögel kämpften, Elephanten, junge Mädchen" (Hausrath, Neutestamentliche Zeitgeschichte. Heidelberg 1874. III, 212). Ebenso erinnern die unmittelbar folgenden Worte Kap. 3, 17<sup>b</sup>. 18 lebhaft an die fiscalischen Massregeln Vespasian's (Hausrath a. a. O. III, 206 fg.). 7

2) Sollten diese Combinationen begründet sein, dann hätte unser Verfasser seine Stelle nach dem Tode der beiden ersten Flavier, auf welchen er nicht nur durch die Frage: ποῦ εἰσὶν οί ἄργοντες κτλ. Kap. 3, 16, sondern auch durch ήφανίσξησαν κτλ. Vers 198 und im Besondern etwa noch durch den Ausruf: δείλαιοι κτλ. Kap. 4, 31 9 als auf einen qualvollen, vielleicht gewaltsamen Tod aus-, beziehentlich zurückschaut. Nach der Anschauung des Propheten Esra (4 Esra 12, 23), welche ohne Zweifel auch unser Verfasser theilte, gipfelt ja in der Flavier-Dynastie, welche Judäa verschlungen hat, alle Verruchtheit, und nach der Volksmeinung ist nicht nur Titus durch seinen, später gleichfalls erstochenen (Sueton, Domitian 27. Dio Cass. 57 12 fg.); Bruder Domitian mit dem Schwert oder durch Gift getödtet worden (4 Esra 11, 35. 12, 27. 28. Dio Cass. 66, 26. Aurel. Vict. de Caesar. c. 10. 11.) 10, sondern auch der

Kerucker.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Oder sollten diese Verse auf die Vorliebe Domitian's für goldene und silberne Statuen u. s. w. anspielen? Vgl. Sueton, Domit. c. 13 und daselbst in der Ausgabe von Baumgarten-Crusius die Paralleleitate.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die beiden Ausdrücke ἡφανίσθησαν und ἀνέστησαν sind auch 4 Esra 11, 12 fg. gebraucht, um die mit Tod abgegangenen und neu aufgetretenen römischen Kaiser von Julius Cäsar bis Nerva zu bezeichnen. Vgl. Volkmar a. a. O. II, 343 fg.

Man beachte, dass überall der Plural steht, also mindestens die beiden ersten Flavier angedeutet werden. Doch vgl. auch Kap. 4, 25.

<sup>1</sup>º Vgl. Volkmar a. a. O. II, 350 fg. Auch Sibyll. X, 120—124 (und V, 408—413?) bezeugt wenigstens gewaltsamen Tod. Nach einer andern, jüdischen, Sage soll Titus שָּׁלְי, zur Strafe für den Hohn, den er zur Zerstörung des Tempels hinzugefügt, bis an sein Lebensende

Vater Vespasian zwar super lectum et tamen cum tormentis und subito gestorben (4 Esra 12, 26. 11, 33. Sueton, Vespasian 24), oder vielmehr gleichfalls (gemäss Sibyll. V, 39; vgl. auch Dio Cass. 66, 17) 11 durch die verruchte Hand des Sohnes Titus gefallen. Natürlicherweise war aber das Andenken des Titus als des Tempelzerstörers bei den Juden am meisten verhasst, auch noch in späterer Zeit; dies geht u. a. schon aus der Thatsache hervor, dass der nachmalige Polemos schel Qitos (סמור) = Quietus) in der Mischna in einen Polemos schel Titos (סמור) = Titus) verwandelt wurde (Vokmar a. a. O. I, 83 fg.).

Die Entstehung unsers Büchleins, Bar. 1, 1. 28. [8.] 3. 3. 9-5, 9 wird also am wahrscheinlichsten nach dem Tode des Titus, und zwar in die erste Zeit Domitian's, - das "5. Jahr" derselben? - gesetzt. "Für ein lang unterdrücktes, mit Trug und Uebermuth gepeinigtes Volk kann die Ahnung der Nemesis, das Gefühl nahender Befreiung (vgl. Bar. 4, 36-5, 9) auf das Lebendigste erwachen, wenn einer der Hauptunterdrücker, wie Titus es einmal für Judäa geworden war, durch die eigenen Blutsverwandten meuchlings fällt" (Volkmar a. a. O. II, 352). Warum sollte auch der Mord des Bruders, der schnell auf den Tod des Vaters folgte, das gewaltsame Ende des Brudermörders (δείλαιοι! Bar. 4, 31) nicht ebenso in Kürze (ἐν τάγει Bar. 4, 25. 22. 24) nach sich ziehen? Wie der Verfasser des Barnabas-Briefes zur Zeit Domitian's 12 den Sturz der Flavier-Dynastie durch den wiederkehrenden Nero erwartet, wie ebenso der Prophet Esra (4 Esra 11, 36 fg.) in der Ermordung des Tempelzerstörers Titus das Ende des römischen Adlerreichs überhaupt sich ankündigen hört: so wird auch unser Verfasser unter Domitian's unglücklicher Regierung<sup>13</sup>, die zugleich für die Juden eine

von einer Mücke geplagt worden sein, die ihm ins Gehirn gefahren sei, sich ausgedehnt, ihm bei Tag und bei Nacht keine Ruhe gelassen und endlich seinen Tod herbeigeführt habe.

<sup>11</sup> S. auch Ewald, Geschichte des Volkes Israel VII, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Nach Hilgenfeld's Annahme in seiner Zeitschr. IV, 221.

<sup>18</sup> Vgl. Hausrath a. a. O. III, 218 fg.

Zeit des qualvollsten Druckes war 14, den nahen Untergang Roms und des römischen Weltreichs, und das Wiedererstehen Jerusalems und der Theokratie ersehnt, und darum seinen unterdrückten Volks- und Glaubensgenossen zum Trost und zur Erhebung angekündigt haben.

3) Aber freilich weder durch den wiederkehrenden Nero, noch durch den (Rachegeist des) Messias erwartet unser Prophet diese Wandlung der Dinge, sondern, wie der "zweite Jesaja", der sein Vorbild ist, unmittelbar durch Gott selbst. Die Zerstörung der feindlichen Hauptstadt sieht er im Geiste sich vollziehen, wie einst der Untergang von Sodom und Gomorrha sich vollzog (vgl. Gen. 19, 24): durch Feuer, welches "über sie kommen wird von Jahve": Bar. 4, 35. (32. 33). Und auch dieser Umstand dient wieder dazu, unsere Annahme bezüglich der Abfassung unsers Abschnitts in Domitian's erster Zeit zu stützen. Die Kap. 4, 35 ausgesprochene Erwartung ist nicht sowol ein Reflex aus Jer. 51, 58 — dazu ist die Formulirung an beiden Stellen zu verschieden - sondern vielmehr ohne Zweifel von einem Ereignisse (beziehentlich Ereignissen) aus jüngster Zeit, welches durch den mächtigen Eindruck, den es zurückliess, die Phantasie unsers Schriftstellers, vielleicht auch vieler Andern, in Bewegung setzte.

Im ganzen Alterthum sind ja, wie politische Umwälzungen, so insbesondere auch gewaltige Naturereignisse (Markus 13, s), Sonnen- und Mondsfinsternisse, Meteore, und vor Allem Erdbeben und Feuersbrünste, als Vorzeichen einer nahenden Nemesis, von den Juden und Christen als solche des bevorstehenden Gottesgerichts, des "Tages Jahve's", des Beginnes der letzten und des Anbruchs einer neuen Zeit angesehen worden. <sup>15</sup> Insonderheit führt Tacitus in seinen "Historien", I, 2 unmittelbar neben einander auf: "haustae aut obrutae urbes, fecundissima Campaniae ora;

<sup>14</sup> Ebendaselbst, S. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Näheres und Citate s. bei Volkmar a. a. O. II, 362. 364 fg. 44.; "Commentar zur Offenbarung Johannes" (Zürich 1862), S. 153 fg.; Mose Prophetie und Himmelfahrt (Leipzig 1867), S. 46; Hausrath a. a. O. III, 181 fg. 187. 189. 198.

urbs incendiis vastata, consumptis antiquissimis delubris. ipso Capitolio civium manibus incenso" — und weist damit hin auf den Ausbruch des Vesuv am 24. August des Jahres 79 und die dadurch verschütteten Städte Campaniens (Plinius des Jüngeren "Briefe", III, 16. 20), aber auch auf die mehrfachen Feuersbrünste in der Stadt Rom in den Jahren 64. 69. 80 n. Chr. (vgl. auch Sueton, Titus 8; Dio Cass. 66, 21, 24). Wie der Seher Offenb. 18, 2, 8 fg. 17, 16 in sehr ähnlicher Schilderung nach dem ersten, neronischen, Stadtbrand einen zweiten kommen sah<sup>16</sup>; wie die jüdische Sibylle und die Druiden den Brand des capitolinischen Jupitertempels (in der Nacht des 18. December 69) auf Roms Ende deuteten 17; wie insbesondere die Sibylle (IV, 130 fg.), nach Erwähnung der Zerstörung von Salamis und Paphos durch das Erdbeben vom Jahre 71, das 8 Jahre später erfolgte Erdbeben in Italien bei der Eruption des Vesuvs weissagt, um an dieses Ereigniss unmittelbar den Fall von Ostrom (Antiochien) und Westrom durch den von jenseit des Euphrat zurückgekehrten Nero (vgl. Verse 117-124) 18 mit der Schilderung des Untergangs der Welt durch Feuer und des Beginnes einer neuen Zeit anzureihen - all dieses Unglück als Folge davon, dass das Geschlecht der frommen Juden unschuldig vernichtet worden -; wie abermals von der Sibylle, V, 155-178, für die Zeit "nach dem vierten Jahre" (seit Zerstörung des Tempels; vgl. Bar. 1, 2: "im

<sup>16</sup> Hausrath a. a. O. III, 95 fg. 177; Volkmar, Offenbarung Johannes, S. 241. 245. 257 fg.; vgl. die Berührungen zwischen Bar. 4, 32: δειλαία und Offenb. 18, 10. 16. 19: οὐαὶ οὐαὶ (auch Sibyll., V, 168: αῖ αἴ), und zwischen Bar. 4, 33. 34 und Offenb. 18, 22. 23.

<sup>17</sup> Hausrath a. a. O. III, 209. 214.

<sup>18</sup> Wann aber einst vom zerklüfteten Land der italischen Erde Sich ein kehrendes Feuer zum weiten Himmel hin ausdehnt, Und viele Städte verbrennt, und Männer vernichtet, und anfüllt

Mit einer Menge von feuriger Asche die Weite des Aethers, Und vom Himmel herab wie Mehlthau fallen die Tropfen: Dann ist der Zorn des himmlischen Gottes wohl zu erkennen, Weil sie der Frommen Geschlecht unschuldig haben vernichtet. U. s. w.

fünften Jahre") das Verderben Babylons, d. i. Roms, und des italischen Landes wegen Zerstörung Jerusalems geweissagt wird 19: — so liegt das erschütternde Ereigniss des Vesuv-Ausbruchs im Jahre 79 auch der Verkündigung im Kap. 70 der "Baruch-Apokalypse"<sup>20</sup>, und nicht minder der Vision des Esra-Propheten, 4 Esra 13, 1-11 21 zu Grunde: das Ende des Adlerreichs vollzieht sich durch Brand (4 Esra 12, 3) und darauf folgt "die unverweilte Herrlichwiederherstellung Zions ... und die Sammlung des heiligen Volks im heiligen Lande". Ja in der Stelle 4 Esra 6, 29 scheint geradezu ein Erdbeben in Rom selbst in Aussicht genommen zu sein. Insofern nun Bar. 4, 35 das Feuer ausdrücklich "von Jahve" über die feindliche Hauptstadt kommen soll, so ist auch an diesem Orte, wie Gen. 19, 24 fg., an eine Zerstörung auf vulkanischem Wege zu denken, was nicht ausschliesst, dass in dieser Erwartung, ausser dem Unglück, das i. J. 79 die Städte Campaniens (vgl. hinwiederum αί πόλεις Bar. 4, 32!) traf, auch die in jüngster Zeit über Rom selbst hereingebrochenen Feuersbrünste sich wiederspiegeln. Und in diesem Falle dürfte schliesslich denn auch die Bedrohung Bar. 4, 34 als Reflex von dem grossen Sterben angesehen werden, welches, wie einst auf die neronischen Feuersbrünste des Jahres 64, so auch jetzt wieder auf den ungeheuern dreitägigen Stadtbrand folgte, der im Sommer 80 den ganzen Stadttheil zwischen dem Pantheon und den Kaiserpalästen zerstörte (Sueton, Titus 8). aber also in der kurzen Regierungszeit des Titus drei furchtbare Unglücksfälle sich ereigneten, die in unserm Büchlein ihren prophetischen Reflex fanden: die Eruption des Vesuvs, der grosse Brand der Stadt und die furchtbare Seuche - so ist durch dieses Zusammentreffen die Abfassung der Schrift Bar. 1, 1. 2ª. [8.] 3. 3, 9-5, 9 bald nach

<sup>19</sup> Ein Gestirn wird auf die Erde fallen und Babylon sammt Italien verbrennen.

<sup>20</sup> S. §. 29, I.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Volkmar, Handbuch der Einleitung in die Apokryphen, II, 183. 371. 354.

des Titus Tod im höchsten Grade wahrscheinlich geworden. Wenigstens ist keinerlei Nöthigung vorhanden, mit dem Büchlein noch weiter, bis zum Ende auch des dritten Flaviers, herabzugehen. Vielmehr dürfte Manches einer spätern Abfassungszeit im Wege stehen. Abgesehen nämlich von dem vielleicht zufälligen Umstande, dass unser Buch noch keinerlei Berührung mit dem Neuen Testamente zeigt, wie dies bei dem, im Herbste 97 entstandenen, 4. Buch Esra 22 der Fall ist, scheint nicht nur die Wegführung des Volks, Bar. 4, 15 fg., sondern auch der Uebermuth und die Schadenfreude der römischen Sieger Kap. 4, 31 fg. in noch ziemlich frischem Gedächtniss zu sein. Auch der Wortlaut Bar. 4. 1-4 stammt offenbar aus einer Zeit, in welcher die heilige Schrift, die Thora, noch nicht hinter der im Talmud sich ansammelnden Tradition zurückgetreten war. Ueberhaupt spricht der rein biblische Prophetenton, der sich gleichmässig durch das ganze Apokryphum hindurchzieht, für ein relativ hohes Alter gegenüber von Schriften, wie 4 Esra und Mose's Prophetie, deren Sprache sich schon charakteristisch von ienem biblischen Stil abhebt.

NB. Diese zuletzt erwähnte Erwägung macht insbesondere auch die, ausserdem einzig noch denkbare, Beziehung unsers Buchs auf die Zeit Hadrian's zur Unmöglichkeit. Ohnehin hatten die Juden in Hadrian's erster Zeit, als dieser Kaiser Jerusalem — und vielleicht auch den Tempel<sup>23</sup> — wieder aufbauen wollte, wol Ursache zu einem freudigen Ausblick in die Zukunft (vgl. Bar. 4, 30. 35. fg.), aber keinerlei Grund und Veranlassung zu solchen Drohungen, wie sie Kap. 4, 31—34 ausgesprochen sind; dagegen in Hadrian's späterer Zeit — seit 119 — als Jerusalem eine heidnische Aelia Capitolina geworden und der

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Volkmar a. a. O. II, 338.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. Grätz a. a. O. IV, 148 fg., Hausrath a. a. O. III, 508 fg. 522 fg. Volkmar a. a. O. I, 101 fg., II, 377; Müller, Erklärung des Barnabas-Briefs, S. 335 fg.; doch s. auch Hilgenfeld in seiner Zeitschrift I, 284 fg., und Riggenbach, Der sogenannte Brief des Barnabas, S. 41 fg.

neugebaute Tempel dem Jupiter Capitolinus gewidmet war, hatten sie wol Ursache zu solchen Drohungen, jedoch keine Veranlassung, ja nicht einmal die Möglichkeit mehr zu so schönen Hoffnungen.<sup>24</sup>

### §. 10. Fortsetzung.

- B. Die erweiterte Einleitung: Kap. 1, 4-7. 9-14.
- 1) Wenn einerseits die Abhängigkeit der Verse 11 und 13 von Dan. 5 und 91 eine Zeit von Antiochus Epiphanes an abwärts anzeigt, und also die Hypothese Ewald's, welcher, in seiner "Geschichte des Volkes Israel" IV, 266 fg. und in den "Jüngsten Propheten des Alten Bundes" (2. Ausgabe), S. 252 fg. "das Sendschreiben Baruch's Kap. 1-3, s" während der letzten Zeit der persischen Herrschaft, etwa zur Zeit des Artaxerxes Ochus, verfasst sein lässt, unbedingt unmöglich macht; so werden wir andererseits sogleich durch den "zehnten Sivan" Vers 8 (beziehentlich Vers 14)<sup>2</sup> mindestens bis über den 10. Juni des Jahres 63 v. Chr. herabgewiesen; möglicherweise jedoch sehr weit darüber herab, insofern dieser Tag der Eroberung Jerusalems durch Pompejus höchst wahrscheinlich noch zu des Josephus Zeit als Fasttag begangen wurde. 3. In der That sehen wir uns durch die Worte Verse 11. 10 in die Zeit der römischen Kaiser versetzt, für welche in Israel täglich ge-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. Mose Prophetie cap. 15 und dazu Volkmar, S. 70. 72. Holtzmann, Judenthum und Christenthum, S. 578 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben §. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. oben §. 8, 4).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hitzig in Hilgenfeld's Zeitschr. III, 267. Wenn Hilgenfeld dagegen (a. a. O. V, 202) die Meinung ausspricht: der Umstand, dass unser Schriftsteller in seiner Abhängigkeit vom Judith-Buche (?) "die durch das Buch Judith eingeführte Tempelweihe" in den Sivan verlegt, mache es wahrscheinlich, dass der Verfasser diesen Monat "als einen für das Heiligthum verhängnissvollen" noch gar nicht gekannt, oder dass er vor dem Jahr 63 geschrieben habe — so ist damit gerade der 10. Tag des Sivan noch lange nicht beseitigt, sondern verlangt seine Erklärung; abgesehen davon, dass in unsern Versen kein Wort von einer Tempelweihe zu lesen steht.

betet und Brandopfer dargebracht wurden (Joseph. Bell. jud. II, 10, 4. 17, 3). Hinwiederum scheint der Tempel zu Jerusalem mit seinem priesterlichen Opferdienst noch den Centralpunkt alles religiösen Thuns für die ganze Judenschaft zu bilden 5, auch für die Juden der Diaspora, welche Vers 6. 7. 10 fg. durch ihren Hieropompen eine Collecte nach Jerusalem senden (vgl. Grätz a. a. O. III, 123 fg.). Es läge nun sehr nahe, mit Hitzig<sup>6</sup> und Schürer<sup>7</sup> in dem Verhältniss, in welches Vers 11 der babylonische König Nebukadnezar und sein Sohn Baltasar zu einander gebracht werden, ein wirklich historisches Verhältniss der römischen Kaiserzeit abgeschattet zu finden, eben jenes Verhältniss, in welches Vespasian sich zu seinem Sohne Titus setzte, da er ihn, nachdem er mit ihm zu Rom den Triumph gefeiert, als Mitregenten annahm (Sueton, Vespasian 8; Titus 6): - allein damit würden wir bereits über das Jahr der Zerstörung Jerusalems hinausgeführt, und es enthüllte sich uns ein auffallender Zwiespalt in der geschichtlichen Anschauung unsers Autors, der sich nicht durch die Annahme lösen lässt, der Verfasser unserer erweiterten Einleitung habe "im fünften Jahr" (Vers 2), dieses vom Anfang des jüdischen Kriegs (66 n. Chr.) berechnend<sup>8</sup>, als Jerusalem mit Tempel und Tempeldienst noch stand. den Titus als Mitregenten Vespasian's angesehen, sobald derselbe von seinem, seit 3. Juli 69 als Cäsar ausgerufenen, Vater den Oberbefehl des Heeres übertragen erhalten hatte, ganz so wie bei Jeremia (25, 1. 46, 2) des alten Nebukadnezar Regierungsanfang, statt von 604, schon von 606 v. Chr. an gerechnet wird, weil ihm in diesem Jahre, vor der Schlacht bei Karkemisch, sein Vater Nabopolassar die Kriegsleitung übertragen hatte (s. Hitzig zu Jer. 25, 1).

<sup>4</sup> Vgl. Grätz a. a. O. III, 502 fg., und s. unten Note 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. unten 4).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. a. O. III, 263-265.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> In der 2. Aufl. von Herzog's Real-Encyklopädie, I, 501.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Hitzig a. a. O. III, 266. Jüdische Münzen rechnen in der That die Jahre der "Freiheit" von 66 an; s. Levy, Geschichte der jüdischen Münzen, S. 88 fg.

Denn, abgesehen von dem sehr kurzen Zeitraum, innerhalb dessen - vom Anfang des Jahres 70 (als des fünften des Kriegs) bis zu dessen 10. August, an welchem der Tempel in Flammen aufging 9 — unsere Verse von dem fernen Babylon (Rom) her geschrieben wären, wird diese Annahme schon dadurch unmöglich, dass beide Cäsaren, Vater und Sohn, als in Babel anwesend vorausgesetzt werden und dass die Juden während des ganzen Kriegs am wenigsten sich veranlasst sehen konnten, für ein langes Leben der beiden römischen Feldherrn zu beten. Zudem hängt unsere erweiterte Einleitung aufs engste mit den folgenden Gebeten Kap. 1, 15-3, 8 zusammen, ist also gewiss auch erst mit, wahrscheinlich sogar nach 10 diesen entstanden, während sie ihre schriftstellerische Einkleidung infolge des Anschlusses an die ursprüngliche Einleitung Kap. 1, 1, 22, 3 aus Jeremia und Daniel empfangen hat.

#### C. Die Gebete Kap. 1, 15-3, 8.

2) Wenn Abfassung der Gebete kraft ihrer Abhängigkeit von Dan. 9 11 unterhalb der Zeiten von Antiochus IV. zu suchen ist, so bleibt keine andere Möglichkeit übrig, als die beiden Abschnitte nach dem Jahre 70 n. Chr. anzusetzen. Alle Aussagen weisen unverkennbar auf die Ereignisse und Folgen des grossen Kriegs von 66—70 zurück. 12 Jerusalem und das ganze Land Juda sind verödet (Kap. 2, 23. [1, 2]); in der heiligen Stadt ist Unerhörtes, Entsetzliches geschehen: Aeltern haben, vom Hunger getrieben, ihre eigenen Kinder verzehrt (Kap. 2, 2. 3); die Gebeine der (alten?) Könige und Väter sind geschändet worden (Kap. 2, 24. 25). Gleichwol blieben wir, die Juden, trotzig gegen Jahve und der Propheten Mahnungen zur Unterthänigkeit gegen den König von Babel (Kap. 2, 21 fg.) und vollendeten dadurch

<sup>9</sup> Beziehungsweise bis zu dem Zeitpunkte, da der Verfasser den Tempelbrand erfuhr.

<sup>10</sup> S. unten 4).

<sup>11</sup> S. §. 6.

<sup>12</sup> So urtheilt auch Schürer a. a. O.

unser Verderben (Kap. 2, 8 fg.). Durch Hunger, Schwert und Seuche sind viele elend umgekommen (Kap. 2, 25); nur wenige haben ihr Leben davon gebracht und schleppen dasselbe weiter in der Fremde (Kap. 2, 13. 18. 27.), in tiefer Schmach des Exils (Kap. 1, 15 fg. 2, 13. 14. 29. 30. 32. 34. 35) zu Babel (Kap. 2, 21, 22, 24). Diese Schmach ist aber über sie von Gott verhängt worden, damit sie des gleichen Schicksals ihrer Väter gedächten, welche auch durch ihre Sünden ins Exil und ins Unglück gekommen sind (Kap. 2, 33), wie denn auch sie selbst für die Schuld der Väter jetzt büssen müssen (Kap. 3, 4. 5. 7. 8), damit sie dadurch zur Besinnung kämen, ihre Halsstarrigkeit aufgeben und Jahve wieder anerkennen, fürchten und verehren lernen (Kap. 2, 30 fg.), und also Gott, getreu seiner Verheissung, die Bekehrten wieder heimbringe, mehre und all sein Volk glücklich mache und erhalte für immer (Kap. 2, 34. 35).

3) In Bar. 2, 13 und ähnlichen Aussagen (vgl. auch die Mehrzahl der Städte Kap. 4, 32 und Luk. 21, 24) spiegelt sich die seit den Zeiten des Kaisers Claudius in Uebung gekommene römische Staatsmaxime ab, die Juden möglichst über den Erdkreis zu versprengen. In Kap. 2, 2 begegnet uns die Aussage, die anderwärts öfters wiederholt und auf die Belagerung, Einnahme und Zerstörung Jerusalems durch Titus bezogen wird: Mark. 13, 19. Matth. 24, 21. Luk. 21, 22. Mose-Prophetie cap. 12 (pag. IX, 40 fg.). 13 Wie wir in dem Citat Kap. 2, 21 fg. vielleicht die wiederholten Aufforderungen des Titus durch Josephus an die Jerusalemiten zur Uebergabe wiedervernehmen dürfen 14, so erkennen wir in einem andern Citat, Kap. 2, 24 b. 25 den Reflex von dem Blutbad, welches die während der Belagerung Jerusalems

<sup>13</sup> Vgl. dazu Hausrath a. a. O. III, 281, Note 2.

<sup>14</sup> Wie Bar. 2, 21, so ermahnt auch Jesus in Bezug auf dieselbe römische Macht: "Gebt dem Kaiser was des Kaisers ist"; und ebenso hat Schürer a. a. O. die Ermahnung zu Gebet und Opfer für Nebukadnezar und Baltasar Kap. 1, 10 fg. mit Joseph. Bell. jud. II, 17, 2—4 in Zusammenhang gebracht, wo Josephus in der Abschaffung des Opfers für den römischen Kaiser die eigentliche Ursache des Krieges sieht.

in einer fürchterlichen Gewitternacht von den Zeloten eingelassenen Idumäer mit ienen in der Stadt anrichteten, ehrsame und angesehene Einwohner zu Tausenden hinschlachteten, darunter die Hohepriester Ananus und Jesus, deren Leichname, nackt auf der Strasse liegend, des Tags von den Hunden, des Nachts von Schakalen benagt wurden (Joseph. Bell. jud. IV, 5, 1. 2; vgl. auch Offenb. 11, 7 fg.). Auch ist an den Hungertod zu erinnern, dessen Opfer nicht mehr begraben, sondern nur über die Stadtmauer in die Schluchten geworfen wurden 15: der Ueberläufer nicht zu gedenken, deren Leiber, von goldgierigen Syrern und Arabern aufgeschlitzt, modernd auf dem Felde lagen. dass die Aussage Kap. 2, 3 auf einer Thatsache fussen muss, die erst in jüngster Zeit wieder vorgekommen, darauf hat schon Hitzig (a. a. O. III, 267) aufmerksam gemacht; dafür spricht die concret individuelle Form der Drohung, welche gewiss nicht wiederholt worden wäre, wenn sich die angedrohte Thatsache nicht wiederholt hätte. 16 es aber in der letzten Zeit der Belagerung Jerusalems durch Titus wirklich geschehen, dass eine einst reiche Frau von edler Abkunft, Maria, Eleazar's Tochter, aus Peräa. vor Hunger rasend, ihr eigenes Kind schlachtete und briet. um es zu verzehren (Joseph. Bell. jud. VI, 3, 4). Und dass diese entsetzliche That, welche selbst die römischen Soldaten schaudern machte, auch in späterer Zeit noch in lebendiger Erinnerung blieb, das beweisen mehrfache Zeugnisse (Midrasch Threni 67°. 68b. Gittin 53a.). Wenn endlich Aussagen wie Kap. 2, 29. 3, 3. 4 ohne Zweifel auf die Verfolgung der jüdischen Diaspora im Jahre 73 zu deuten sind, so scheint hiermit der Terminus a quo für die Abfassung unserer Gebete gegeben zu sein.

4) Um nun schliesslich nochmals auf die die Gebete



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Auf diese Weise sollen nach dem Berichte des Josephus, der freilich mit Zahlen etwas freigebig umgeht, 115,000, später sogar 600,000 Leichname aus der Stadt geschafft worden sein.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Dies gegen die abschwächende Argumentation Hilgenfeld's a. a. O. V, 203.

Kap. 1, 15-3, s einführende erweiterte Einleitung nebst Begleitschreiben, Kap. 1, 4-14, zurückzukommen, so ist diese entweder vom Verfasser der Gebete gleichzeitig mit diesen, und zwar, weil an das Original unsers Apokryphums sich anschliessend 17, jedenfalls später als dieses, verfasst und zwischen dieses Original und die Gebete eingefügt worden; oder die Gebete waren selbständig im römischen Exil - möglicherweise schon vor oder gleichzeitig mit der Originalschrift, jedenfalls aber nach dem Jahre 73 18 - entstanden, kamen dann in die Hände eines Dritten, welcher denselben die Einleitung Kap. 1, 4-14 vorsetzte und sie dergestalt an Kap. 1, 1-3 anschliessend in das ursprüngliche Werk hineinarbeitete. Für letztere Möglichkeit als die wahrscheinlichere dürfte - abgesehen davon, dass in den Gebeten keine spätere Beziehung als auf das Jahr 73 sich auffinden lässt - insbesondere der doppelte Umstand sprechen: erstens, dass der Verfasser der Einleitung (Kap. 1, 14) die Gebete Kap. 1, 15 fg. im Tempel zu Jerusalem vorgelesen wissen will, während die Beter selbst ihren Standpunkt im Exil haben (Kap. 2, 13 fg. 29 fg. 3, 3. 7 fg.) 19, was zusammenhängen wird mit dem zweiten Umstande, dass der in den einleitenden Versen Kap. 1,4-14 vorausgesetzte Fortbestand Jerusalems und des Tempeldienstes, welcher historisch (als Anschauung des Verfassers der Gebete) unerklärbar bleibt, durch Annahme eines exegetischen Misverständnisses von seiten des Concipienten jener Verse eine einigermassen befriedigende Erklärung findet, insofern dieser Bearbeiter der erweiterten Einleitung "die Bewohner Jerusalems" und "die Männer von Juda" Kap. 1, 15 als solche, die gegenwärtig (in der Gegenwart der Beter) noch Jerusalem und das Land Juda bewohnen, verstehen mochte 20 und sie demgemäss, nach

<sup>17</sup> S. §. 4, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vielleicht 74-75 als "im fünften Jahre" des Exils (Bar. 1,  $2^a$ )?

<sup>19</sup> Dies betont auch Herzfeld, Geschichte Israels, S. 318.

der Aufforderung zum Sündenbekenntniss (לְהֹחְנֵלּהֹ) Vers 14, in dem Gebete Vers 15 fg. wirklich ein Sündenbekenntniss, eine הוֹרָה, sprechen lässt. 21

5) Haben wir uns in unsern Forschungen über die Abfassungszeit der drei Theile unsers Apokryphums nicht getäuscht, so ergibt sich daraus schliesslich noch das weitere Resultat, dass die Redaction des ganzen Buchs nach dem Jahre 81 n. Chr., und — wie wir in §. 15, 1) sehen werden — laut Zeugniss der Glosseme vor 135, beziehungsweise vor 117, stattgefunden haben muss.

#### §. 11. Ort der Abfassung und Verfasser.

1) Mit allem Rechte betrachtet man das Buch Baruch nach allen seinen Theilen¹ für ein palästinensisches Product², womit freilich nicht sowol Ursprung in Palästina, als vielmehr nur von einem Palästinenser, von einem palästinensisch gebildeten Juden behauptet werden soll. Dass das Buch im Exil, näher: zu Babylon — verfasst worden, geht unverkennbar aus vielen Stellen hervor

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Auch *Herzfeld* a. a. O. S. 318, lässt dem Buche Kap. 1, 15—5, 9, das er jedoch ins alte Babylonische Exil zurückverlegt, das Vorwort Kap. 1, 1—14 erst nach dem Exil von einem Andern (*Pelicanus* wenigstens Vers 1—9) vorangeschickt werden.

<sup>1</sup> Dies gegen Hävernick (S. 7 fg.) und Fritzsche (S. 168 fg.), welche in Kap. 3, 9 fg. "Elemente alexandrinischer Bildung" haben finden wollen. Vgl. auch Ewald, Die jüngsten Propheten des Alten Bundes, S. 269, und Keil, Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in die kanonischen und apokryphischen Schriften des Alten Testaments, 2. Aufl., S. 730; auch Keerl, Die Apokryphen des Alten Testaments, S. 29. Siehe jedoch dagegen unsere Bemerkungen zu Bar. 3, 23. 24. 4, 7, und vgl. schon Dähne, Geschichtliche Darstellung der jüdisch-alexandrinischen Religionsphilosophie, II, 151: "der Weisheit wird (bei Baruch) gar nicht in alexandrinischer Art gedacht", vielmehr steht das Buch Baruch in dieser Beziehung parallel dem Buch Sirach.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bretschneider, Systematische Darstellung der Dogmatik und Moral der apokryphischen Schriften des Alten Testaments, I, 52; Bruch, Weisheitslehre der Hebräer, S. 320; De Wette-Schrader a. a. O. S. 602, u. A. m.

(Kap. 3, 9 fg. 4, 5 fg. 3 5, 7 fg. 1, 8 fg. 15. 2, 13 fg. 18. 29 fg. 3, 7 fg.). Die Stadt Babel wird theils geradezu genannt (Kap. 1, 1-3 fg. 9. 2, 21 fg.), theils wird indirect auf dieselbe angespielt: Kap. 2, 21 fg. ist als Bezwinger der Juden und Jerusalems genannt der König von Babel (Nebukadnezar Kap. 1, 11; vgl. auch die ἄργοντες τῶν ἐβνῶν Kap. 3, 16 fg.): in Kap. 4, 15 ist es ein grausames, fremdsprachiges Volk, welches von ferne her gegen die Kinder Jerusalems geführt worden und diese weggeschleppt hat (Kap. 4, 26. 5, 6) in eine - die Haupt - Stadt und andere feindliche [Provinzial-] Städte, denen das Schicksal des alten Babylon am Euphrat durch prophetische Wiederholungen angedroht wird Kap. 4, 32 fg. Nun erscheint auch anderwärts in spätern Büchern - ältern und jüngern Ursprungs als unser Apokryphum — das alte Babylon als Typus Roms (Offenb. 14, s. 16, 19. 17, 3 fg. 18, 2. 10. 1 Petr. 5, 13 [?] Sibyllina V, 159. 4 Esra 1, 1. 2. 28. 314; vgl. Euseb., Histor. eccles. II, 15, 2), und insbesondere auch die Juden selbst pflegten das ihnen verhasste Rom "Babel" zu nennen. 5 Auch ist bereits in §. 9 gezeigt worden, dass, wie in unserer Schrift das Exil von 588 v. Chr. das des Jahres 70 n. Chr. abschattet, so auch die Stätte der ersten Gefangenschaft als das Abbild des Hauptortes der neuen gebraucht wird.6 Dass das alte Babylon am Euphrat damals noch stand 7,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wenn Kap. 4, <sup>9</sup> fg. die Nachbarn Zions angeredet werden, oder die Wittwe Jerusalem (Kap. 4, <sup>30</sup> fg. <sup>36</sup> fg.), die ihrerseits wieder ihre abziehenden oder abgezogenen Kinder anspricht Kap. 4, <sup>17</sup> fg.: so beweist dies für unsern (unsere) Verfasser ebenso wenig Aufenthalt im heiligen Lande zu Jerusalem, wie die Anrede an Jerusalem und Juda's Städte in Jes. 40, <sup>2</sup>. <sup>9</sup>. 41, <sup>27</sup>. 51, <sup>16</sup>. 62, <sup>1</sup> fg. für den "zweiten Jesaja". Vgl. Steiner in Hilgenfeld's Zeitschr. 1872, S. 123 fg.

<sup>4</sup> S. auch die Baruch-Apokalypse, und vgl. unter §. 15, NB. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Schöttgen, Horae hebr. I, 1125 fg. Eisenmenger, Entdecktes Judenthum, I, 800 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> S. auch Volkmar a. a. O. II, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ueber das Ende Babylons s. *Mayerhoff*, Historisch-kritische Einleitung in die petrinischen Schriften, S. 129 fg.; *C. Zimmermann*, Babylon. Historisch - topographische Mittheilungen (Basel 1859), S. 13 fg. *Hitzig*, bei *Hilgenfeld*, III, 245 fg.

steht dieser Symbolik durchaus nicht im Weg. Juden aber und eine Judengemeinde gab es in Rom schon seit den Tagen des Pompejus (63 v. Chr.)8, und diese zahlreiche Gemeinde hat seitdem immerfort, zuletzt auch im Jahre 70 n. Chr. wieder neuen Zuwachs erhalten, also dass seitdem Rom ein vornehmlicher Sitz wie christlicher so insonderheit auch jüdischer Schriftstellerei wurde. 9 Wenn spätere jüdische Aufzeichnungen das Andenken an eine Reise bewahrt haben, welche die vier angesehensten Tannaim: Gamaliel II.. Eleazar, Josua und Akiba 10 - von Palästina, wo sie in und um Jabne ihre Lehrhäuser hatten, nach Rom gemacht haben sollen, um einen Vernichtungsplan des Kaisers Domitian gegen die gesammte Judenschaft, vielleicht durch eine überreichte Schutzschrift, rückgängig zu machen 11: so muss wenigstens die Vermuthung erlaubt sein, es möchte diese unterhaltene Verbindung zwischen der Judenschaft Palästina's und Roms mit ein Anstoss zu jener jüdischen Schriftstellerei in der römischen Weltstadt geworden sein. Liesse sich das näher begründen, dann wäre damit zugleich der Beweis geliefert, dass - was von vornherein wahrscheinlich - die Verfasser der beiden Bücher unsers Apokryphums der pharisäischen Richtung innerhalb der römischen Judenschaft angehört haben müssen.

2) Fussend auf dem Inhalt des Begleitschreibens Kap. 1, 11 fg. hat *Hitzig* (bei *Hilgenfeld*, III, 265) als Verfasser des ersten Theils "einen Juden der friedliebenden Partei" angenommen. Für friedliche Gesinnung sprechen auch Kap. 1, 19 fg. 2, 21 fg. 3, 4 fg. Insbesondere spiegelt sich in Kap. 2, 21 fg. die Zwietracht der beiden jüdischen Parteien während des jüdischen Kriegs, der friedlich (aristokratischen)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Seyerlen, Entstehung und erste Schicksale der Christengemeinde in Rom (Tübingen 1874), S. 10 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. Hausrath a. a. O. III, 280.

Rabbân Johanan ben Sakkai, der "Glanz der Weisheit" (vgl. Bar. 4, 2. 5, 4), scheint damals schon todt gewesen zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Ewald, Geschichte Israels, VII, 103; Holtzmann, Judenthum und Christenthum, S. 505 fg.

und der kriegerisch gesinnten (demokratischen), welch letztere das vernichtende Unglück über das Volk brachte. So könnte man freilich für unser Apokryphum an sadducäische oder auch essäische Verfasser denken. Sadducäern werden ja z. B. auch die salomonischen Psalmen 12 und das Buch der Jubiläen 13, Essäern die Assumptio Mosis 14 und das vierte Buch Esra 15 zugeschrieben. Wie der sadducäische Tempeladel jederzeit um die Gunst auswärtiger heidnischer Herrscher buhlte und noch zuletzt der Treue gegen Rom das Wort redete 16, so verabscheuten die Essäer ihrerseits grundsätzlich allen Krieg (Philo, Quod omnis probus §. 12) und leisteten stets den nur zu passivem Widerstand fähigen Gehorsam, im Vertrauen auf Gottes Hülfe (Joseph. Bell. jud. II, 8, 7). Aus solchen Grundsätzen könnten auch die Worte Bar 4, 17 fg. geflossen sein. Wenn die Essäer dabei den Gehorsam gegen Gottes Gebote als das Höchste priesen und "sich ausserordentlich um die Schriften der Alten bemühten" (Joseph. Bell. jud. I, 3, 6), ja, der Propheten kundig, selbst auch einzeln als Propheten mit Verheissungen auf die Zukunft aufgetreten sein sollen: so würden hierzu nicht nur die Ermahnungen Bar. 3, 9. 12-14. 4,1-4 stimmen, sondern auch die Verheissungen Kap. 4,21 fg., in denen sich unser Verfasser als Prophet gerirt, sowie die vielfache Benutzung der prophetischen Schriften, des "Deutero-Jesaja" im zweiten Theile, Jeremia's und Daniel's im ersten Theile unsers Apokryphums. Allein, abgesehen von andern Schwierigkeiten, z. B. dem im Kap. 2, 17 und 3, 4 17 verleugneten Unsterblichkeitsglauben, macht gerade der Ausblick auf eine neue irdische Theokratie mit Jerusalem als deren Mittelpunkt Kap. 4, 36 fg. essäische Verfasser-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Hitzig, Geschichte Israels, II, 502 fg. Anders freilich Wellhausen, Die Pharisäer und Sadducäer, S. 113.

<sup>13</sup> Vgl. Hausrath a. a. O. I, 125.

<sup>14</sup> Schmidt und Merx in Merx' Archiv zur Erforschung des Alten Testaments, I, 2, S. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Hilgenfeld, Jüdische Apokalyptik, S. viii fg. 253 fg.

<sup>16</sup> Belege s. bei Hausrath a. a. O. I, 118 fg.

<sup>17</sup> S. dazu die Erklärung.

schaft für unser Buch sehr unwahrscheinlich, da die Essäer, wegen ihrer Verwerfung der Opfer vom Tempel ausgeschlossen, sich schon längst vom jüdischen Volks- und Staatsleben abgesondert und an einer Erneuerung desselben überhaupt verzweifelt hatten (Joseph. Antt. XVIII, 1, 5. Philo, Quod omnis probus §. 12.) 18, und auch infolge des Kriegs von 66—70 n. Chr. sich nicht nach Rom geworfen hatten 19, sondern im Gegentheil ihre Colonien am Todten Meere durch den Zuwachs der "von den Stürmen des Schicksals Verschlagenen" und "Lebensmüden" gewaltig erstarkt sahen (*Plinius*, Hist. natur. V, 15, 2). 20

Die Sadducäer betreffend, so würden nicht nur für ihre politisch nüchterne und gemässigte Gesinnung, sondern auch für ihre althebräische Dogmatik ohne Unsterblichkeitslehre (Matth. 22, 23. Act. 23, 8. Joseph. Bell. jud. II, 8, 14; Antt. XVIII, 1, 4) bereits genannte Stellen im ersten Theil des Baruch-Buchs sprechen; ebenso würden sich die Ermahnungen zur Gesetzlichkeit mit Hinweis auf "das Buch des göttlichen Gesetzes" Kap. 4, 1-4 im Munde eines Sadducäers, der als solcher die traditionellen rabbinischen Erweiterungen des mosaischen Gesetzes verwerfen musste, nicht übel ausnehmen. 21 Aber freilich, für Leute, welche aus persönlich selbstsüchtigem Interesse es mit den religiösen Interessen ihres Volks fast ebenso leicht nahmen als mit den bürgerlichen, ziemen Vorwürfe und Mahnungen, wie sie Kap. 3, 9 fg. ausgesprochen sind, am wenigsten. Auch hatten diejenigen, welche schon lange vor dem letzten Kriege ihren weltbürgerlichen Tendenzen nachhingen, also dem religiösen Particularismus, dieser Grundlage alles Judenthums, selbst nicht treu geblieben waren, und vollends nach dem Kriege Jahve die Schlüssel zum Tempel und zu

KEEUCKER.

5

<sup>18</sup> Vgl. auch für die essäische Eschatologie die von Merx und Schmidt a. a. O. S. 124 fg. citirte Stelle aus der Assumptio Mosis cap. 15, und dazu Volkmar, Mose-Prophetie, S. 72.

<sup>19</sup> Für etwas frühere Jahre s. Hausrath a. a. O. III, 82.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. auch Lipsius in Schenkel's Bibel-Lexikon, II, 190 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. Hausrath a. a. O. I, 121 fg.

den heiligen Zellen ins Angesicht warfen <sup>22</sup>, keinen Grund, Verwünschungen und Hoffnungen wie Kap. 4, 31 fg. 36 fg. auszusprechen. Zudem war schon zur Zeit, als der Tempel noch stand, der Einfluss der sadducäischen Aristokratie durch die pharisäische Volkspartei gebrochen, so dass dieselbe zuletzt nur noch eine politische Coterie bildete. Als vollends mit dem Untergang Jerusalems und des Tempels dem jüdischen Staatswesen und somit ihren Prärogativen ein Ende gemacht war, da verschwindet sie vom Schauplatz, während das Schriftthum der pharisäischen Gelehrten jetzt erst rechten und ausschliesslichen Werth gewann. <sup>23</sup>

3) An dieses pharisäische Schriftthum, welches bald nach dem Jahre 70 zu blühen begann, um nach mehrern Jahrhunderten im Talmud einen gewissen Abschluss zu finden, dürfen wir uns aber durch Bar. 4, 1-4 um so mehr erinnern lassen, als dasselbe aus dem mosaischen Gesetz und dessen Studium hervorwuchs. In dem Gesetz fanden die Pharisäer die Quelle aller Weisheit (vgl. Kap. 3, 9. 14 fg.). In dem Gesetz sollte die seit 70 äusserlich zersplitterte Nation ihr gemeinsames Band erkennen und einen Zaun. der sie vor der doppelten Gefahr schützen wollte: einerseits in Sekten auseinander zu fallen, andererseits sich ins Heidenthum — und Christenthum — zu verlieren.<sup>24</sup> Und wenn die Pharisäer, die klug berechnete Anbequemung der Sadducäer an die Zeitverhältnisse verabscheuend, ausschliesslich durch strenge Gesetzeserfüllung "nach dem Buchstaben der alten Verheissungen für die Zukunft ihrer Nation zu wirken" meinten und darum unter Umständen auch auf eine unmittelbare Intervention Gottes zu Gunsten seines Volkes Israel hoffen zu dürfen glaubten, so sehen wir diesen Glauben auch in den, in beide Theile unsers Buchs aufgenommenen, prophetischen Verheissungen ausge-

24 S. den folgenden §.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Hausrath a. a. O. III, 253; doch vgl. auch Baruch-Apokalypse, X, 18 und Παραλειπόμενα Ἱερεμ., IV, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Hausrath in der Protestantischen Kirchen-Zeitung 1862, Nr. 44, S. 977. Siegfried, Philo von Alexandrien, S. 4.

sprochen. Dies ist aber der unverfälschte, rein und gesund gebliebene Glaube 25 des alttestamentlichen Particularismus selbst. Und dass dieser alttestamentliche, theokratische Geist in beiden Theilen unsers Apokryphums so einfach und wahr, so fern von allen apokalyptischen Auswüchsen und specifisch pharisäischen — sei es religiös-gesetzlichen<sup>26</sup>, sei es politisch-theokratischen - Uebertreibungen sich ausspricht: das wirkt wohlthuend auf den Leser unsers Büchleins. Freilich aber findet diese friedliebende Gesinnung. welche sich insbesondere durch den ersten Theil hindurchzieht; der bussfertige Sinn, der sich in beiden Theilen bekundet (Kap. 1, 13. 15 fg. 2, 8 fg. 18 fg. 3, 1 fg. 4, 2. 6 fg. 12 fg. 28) und das Unglück als durch die Zeitgenossen und deren Vorfahren verschuldet bekennt (Kap. 2, 15 fg. 26. 33. 3, 4 fg. 8. 12 fg. 4, 1); die rückhaltlose Anerkennung nicht nur der göttlichen Gerechtigkeit sondern auch der Erbarmung Gottes, die, wie sie in der Gegenwart mitten im Unglück (Kap. 2, 27 fg.) erkannt, so auch für die Zukunft erhofft wird (Kap. 2, 14. 3, 5 fg. 35. 4, 4. 5 fg. 18. 20 fg. 27. 29 fg. 36 fg.): diese Gesinnung, welche hier im Buch Baruch so sehr absticht gegen die in den übrigen apokryphischen Schriften des Alten Testaments herrschende<sup>27</sup>, findet ihre Erklärung nur auf geschichtlichem Wege in ausserordentlich schweren Erfahrungen des jüdischen Volkslebens, in dem furchtbaren Nationalunglück des Jahres 70 n. Chr., welches auch auf ein fanatisches Pharisäer- und Zelotengemüth seine ernüchternde Wirkung nicht verfehlen konnte.

Ob es deshalb nicht überflüssig wäre, als Verfasser für den ersten Theil unsers Buchs (Kap. 1, 15—3, 8) speciell einen nach Rom weggeführten Anhänger der Schule Hillel's, die im Geiste ihres Stifters stets dem Frieden, der Ruhe

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Dahin ist auch die Kap. 2, 17. 3, 4 bezeugte althebräische Eschatologie zu rechnen.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Man müsste denn dagegen die etwas selbstgerecht klingenden Ausdrücke Kap. 3, 4. 5. 8 betonen; doch vgl. Ez. 18, 2. Jer. 31, 29 fg. Klagel. 5, 7. Jer. 15, 4. 32, 18. Hiob 21, 19 u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. Hilgenfeld in seiner Zeitschrift V, 203.

und der Ordnung das Wort redete <sup>28</sup>, zu vermuthen, muss, da, abgesehen von jener Reise der vier Tannaim nach Rom, alle directen geschichtlichen Anhaltspunkte dafür fehlen, ebenso dahingestellt bleiben, wie etwa eine andere Hypothese, welche die einleitenden Worte Kap. 1, 1. 3 kraft der genealogischen Angaben zwar auf den historisch bekannten Baruch, den Schreiber Jeremia's, bezieht, aber doch zugleich als Verfasser der Originalschrift unsers Apokryphums (Kap. 3, 9—5, 9) einen Baruch, etwa einen Nachkommen jenes angesehenen und patriotisch gesinnten, von den Zeloten im Tempel (67 n. Chr.) ermordeten Zacharias, Sohn eines Baruch (Joseph. Bell. jud. IV, 5, 4), retten möchte. <sup>29</sup>

NB. Ueber Alter, Heimat und Verfasser der Glosseme unsers Buchs s. §. 15, 1).

## §. 12. Zweck des Buchs.

1) Seitdem in Israel der prophetische Geist erlosch, setzte sich die Schriftgelehrsamkeit auf den "Stuhl Mose's und der Propheten". Aus letzterm Umstande entwickelte sich einerseits die jüdische Apokalyptik, andererseits die prophetischen Nachbildungen. Zu ersterer Kategorie gehört die Baruch-Apokalypse<sup>1</sup>; zu letztern, zu den "neuen prophetischen Schriftstellern einfacherer Art", wie sie Ewald nennt, gehört unser Baruch-Apokryphum. —

Dieses Buch Baruch, dessen ungeschichtlichen Charakter und Entstehung nach dem Jahre 70 unserer Zeitrechnung wir nachgewiesen haben (§§. 7. 9. 10), bezweckt in allen seinen Theilen Paränese. Zu diesem Behuf werden alte Warnungen und Mahnungen, Drohungen und Verheissungen wiederholt, von denen die einen schon einmal ihre Erfüllung gefunden, andere, wie z. B. die aus dem "zweiten Jesaja" (Bar. 4, 36 fg.), sich noch nicht, wenigstens nicht in

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Grätz, Geschichte der Juden, III, 502.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Bekannt ist ja die j\u00fcdische Sitte, ein Kind nach seinem Vater, oder noch lieber nach seinem Grossvater zu benennen. Winer, Biblisches Realw\u00fcrterbuch, II, 133; und vgl. schon 1 Mos. 11, 26. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. unten §. 29, I.

ihrem vollen Umfang, erfüllt haben, wobei aber die eingetroffene Erfüllung der einen für die noch zu erwartende, und zwar demnächst zu erwartende, Erfüllung anderer die sicherste Bürgschaft zu bieten schien. Wann anders denn jetzt, da das israelitische Gemeinwesen, dieser geschichtliche Träger der ewigen Theokratie, zum zweiten Mal vernichtet worden, sollten jene alten Orakel ihre Erfüllung finden? Hatte man ja den grossen Krieg begonnen mit der Ueberzeugung, dass derselbe der von den Propheten seit Mose verheissene, furchtbare Entscheidungskampf sei, auf den das messianische Reich folgen werde (Hausrath a. a. O. III, 114). Und damit diese, aus den alten Prophetenschriften wiederholten Mahnungen und Erwartungen auf Glauben Anspruch erheben und Glauben finden konnten, so wurden sie, da die Zeit der Propheten längst vorüber war, mit Rücksicht auf die gegenwärtige Zeitlage dem alten Baruch in den Mund gelegt, jenem Jünger des Propheten Jeremia, von welchem ohnehin noch keine Schrift vorhanden war<sup>2</sup>, welcher aber den erstmaligen Untergang des Gottesstaats erlebte und infolge dessen in die Fremde - nach Aegypten -, gemäss späterer jüdischer Ueberlieferung nach Babylon (s. §. 1, 2)) verschlagen worden, wohin er kraft der Aussage unsers Buchs (Kap. 1, 1-3; s. §. 3, 2)) früher schon einmal mit dem Könige Jechonia weggeführt worden, um hier seine Volks- und Schicksalsgenossen in einer prophetischen Schrift durch den Hinweis auf ihr, durch Ungehorsam gegen Gottes Gebote selbstverschuldetes Unglück zur Busse (Kap. 3, 12 fg. 4, 6 fg. 28. 1, 5 fg. 14. 15 fg. 2, 11 fg. 3, 1 fg.), durch den Preis der wahren Weisheit zu neuem Gesetzesgehorsam zurückzuführen (Kap. 3, 9 fg. 35 fg. 4, 1-4. 1, 18 fg.) und durch die Verheissung der Wiederherstellung der Theokratie aufzu-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bunsen's und Neteler's (Die Bücher Esra, Nehemia und Esther, Münster 1877, S. 238) Hypothesen über des alten Baruch selbständige schriftstellerische Wirksamkeit dürfen füglich übergangen werden; vgl. Holtzmann in Bunsen's Bibelwerk Bd. VI., Abth. 2, Theil 2, S. xvi fg. und oben §. 3, Note 19; etwa auch Blau in DMZtschr. XX, 171 fg.

richten und zu trösten (Kap. 4, 5 fg. 21 fg. 29 fg. 36 fg. 2, 27—35).<sup>3</sup>

2) Das waren ja nachweisbar die religiöse Stimmung, welche in der Judenschaft des römischen Exils lebte, und die Hauptrichtungen, nach denen sich dieselbe bethätigte.4 Was würde jetzt im Tempel geschehen, wenn er noch stünde? und: wann wird der Tempel wieder gebaut werden? - das sind die beiden Fragen, die alle jüdischen Herzen sowol in dem verödeten Heimatlande selbst als auch draussen in der Diaspora erfüllten. "Es ist bezeichnend", sagt A. Geiger (Das Judenthum und seine Geschichte, II, 11 fg.), ,,dass die meisten der in Jamnia nach dem Jahre 70 begründeten neuen Satzungen und Einrichtungen<sup>5</sup> aus dem Gesichtspunkte aufgestellt wurden: Morgen wird etwa der Tempel wieder gebaut — מַהַרָה יָבָּנָה בֵּית הַמַּקְרָשׁ —, es muss Alles dafür vorbereitet, wir müssen gehörig gerüstet sein, um in ihn alsbald eintreten zu können." So "erwartete man in dem halben Jahrhundert von Titus bis Hadrian täglich von dem begeisterten Aufschwunge des glühenden Patriotismus oder von dem gegen die Heiden erzürnten Himmel ein Wunder, durch welches die alte Ordnung wieder werde eingeführt werden".6 Welch wunderbare Gewalt dieser Glaube selbst über ein verweltlichtes und entartetes Judengemüth ausübte, das beweist der Geschichtschreiber Josephus, der zwar die messianische Hoff-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nicht übel hat *Ewald* (Die jüngsten Propheten, S. 268) die Originalschrift Bar. 3, 9—5, 9 "einen prophetischen Gottesdienst vom Gesetze aus" genannt. Wenn er aber diesen "Gottesdienst" von seinem Verfasser zu einer öffentlichen Sühnfeier im Tempel zu Jerus alem bestimmt sein lässt, so wird dieser Anschauung sogleich durch den zweiten Vers von vornherein widersprochen, welcher Israel in der Fremde anredet (s. zu Kap. 3, 10).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Ewald, Geschichte Israels, VII, 35; Hausrath a. a. O. III, 253. 277 fg., I, 172 fg. Fritzsche, Libri apocryphi V. T. graece (Lips. 1871) pag. xxxII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Einzelne Beispiele solcher finden sich angeführt bei *Holtzmann*, Judenthum und Christenthum, S. 501; *Hausrath* a. a. O. III, 249.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> H. Grätz in den Theologischen Jahrbüchern von Baur und Schwegler, VII (1848), 345.

nung seines Volks an den Römer Vespasian verrathen und dafür das römische Bürgerrecht nebst einem Jahresgehalt gewonnen hatte, gleichwol aber nicht loskommen konnte von der Hoffnung auf den nahen Untergang des Römischen Reichs und auf die damit verbundene Wiederherstellung Jerusalems und der jüdischen Theokratie, in welcher das mosaische Gesetz auch in Zukunft noch seine Verehrer finden werde. 7 Dem entsprechend wird denn auch bei Baruch, besonders Kap. 4, 36 fg. der verlassenen Mutter Jerusalem und ihren exilirten Kindern Trost und Muth zugesprochen durch den Ausdruck der Hoffnung auf Wiederbringung des ganzen Israel und dessen Rückkehr von Ost und West ins heilige Land. Und wenn dabei auch nirgends, sei es von der stattgehabten Zerstörung, sei es von der zu erwartenden Wiederherstellung speciell des Tempels die Rede wird<sup>8</sup>, so ist diese doch, wie bei Henoch 90, 28 fg. der "Thurm" im "Haus", in der Wiedererrichtung der Stadt Jerusalem mit inbegriffen, wie denn auch in dem Glossem Kap. 1, 8 der besondere Wunsch durchschimmern dürfte, die von den Römern erbeuteten und in Vespasian's Friedenstempel zu Rom aufgestellten Tempelgefässe (Joseph. Bell. jud. VII, 5, 7) wieder zurückzuerhalten. 9

NB. Auf diese Weise erledigt sich die Frage betreffs Nichterwähnung des Tempels am einfachsten, und es erscheint durchaus nicht nöthig, etwa auf die gleichzeitige Sibylle, welche Buch IV, 27 nach Zerstörung des Tempels im Jahre 70 nichts mehr vom Tempel, aber auch nichts von einer Heimkehr der Juden, wissen will, oder gar auf Stellen des von unserm Verfasser nachgeahmten "Deutero-Jesaja" hinzuweisen, wie Jes. 66, 1 fg. (\$\Psi\$. 51, 18 fg.), aus denen in der That nicht nur, wie dort der Prophet will, das Ueberflüssige, ja Verkehrte eines Tempels für Jahve

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. Hausrath a. a. O. I, 175. 179. III, 276.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Denn Kap. 2, <sup>26</sup> scheint Glossem zu sein.

 $<sup>^9</sup>$  Nach  $H\bar{a}vernick$  freilich soll dieser Vers nur zeigen wollen, wie heidnische Könige stets (?) der jüdischen Religion achtungsvoll begegnet seien.

im Heidenlande, sondern überhaupt eines jeden Tempels sich folgern lässt (vgl. Joh. 4, 21).

3) Wichtiger scheint eine andere Frage zu sein, die nämlich, weshalb unser Buch keinen persönlichen Messias zur Wiederherstellung der Theokratie erwartet. Möglich. dass für diesen Umstand kein besonderer Grund (vgl. Schenkel's Bibel-Lexikon, IV, 205 fg.), höchstens die Nachahmung des "zweiten Jesaja", sich geltend machen; möglich aber auch, dass er sich historisch erklären lässt aus der schon mehrfach, und erst bei dem letzten Tempelbrand wieder gemachten Erfahrung mit falschen Messiasen und Pseudopropheten, die das leichtgläubige Volk ins Verderben führten. Aber auch neuerdings drohte den Messiasgläubigen in Rom Tod und Verderben. Hatte seiner Zeit schon der Kaiser Claudius die Juden impulsore Chresto assidue tumultuantes aus Rom ausgetrieben (53 n. Chr.; Sueton, Claud. 25), so liess hinwiederum bald nach Jerusalems Zerstörung Vespasian, von Josephus auf die messianischen Hoffnungen der Juden aufmerksam gemacht, sorgsam nach David's Nachkommen forschen, woraus für die Juden viel Ungemach entstand (Euseb, Kirchengeschichte III, 12); und aus gleichem Beweggrunde fragt Domitian, erbebend vor dem verborgenen "König der Judäer" (vgl. Matth. 2, 3 fg.), den Blutsverwandten Jesu nach (Euseb a. a. O. III, 19 fg.), verfolgt die Christen, die sich das messianische Glauben und Hoffen angeeignet hatten, als Hochverräther und lässt sogar seinen eigenen Vetter, den Consular Flavius Clemens — freilich erst 94 oder 95 n. Chr.! - hinrichten und dessen Gemahlin Domitilla verbannen (Sueton, Domit. 15; Dio Cass. 67, 14; vgl. Gieseler, Lehrbuch der Kirchengeschichte, 3. Aufl., I, 114 fg.). Sahen sich die römischen Juden infolge der durch Domitian ins Ungeheuerliche übertriebenen religiösen Reaction zu Gunsten des Heidenthums masslos gedrückt, so erscheint das Schweigen unsers jüdischen Autors von einem Messias als sehr natürlich, um so mehr, da die Christen den Messiasglauben in den Mittelpunkt ihrer religiösen Anschauungen gestellt hatten.

4) Auf die Christen nimmt auch der nur einige Jahre später schreibende Verfasser des vierten Buches Esra, und nach seinem Vorgange der Autor der Mose-Prophetie theils aneignende, grösstentheils aber polemisch abweisende Beziehung 10; und es steht Nichts im Wege, auch in dem Preise jüdischer Gesetzlichkeit Bar. 4, 1-4 eine Abmahnung von dem Christenthum zu sehen, dem die Juden des römischen Exils, ihres Tempels beraubt, jetzt wie der Verfasser nicht ohne Grund fürchten mochte, sich zahlreicher zuwenden würden, wie denn das Christenthum damals schon ziemlich zahlreich in Rom vertreten war, und zwar überwiegend aus der religiös angeregten Judenschaft sich rekrutirt hatte 11, darum aber auch - was um so gefährlicher für das Judenthum - im engsten Zusammenhang mit der Synagoge verblieben war. 12 Wie schon der ältere Elieser (vor 70) befürchtet: "das Reich (das gesetzliche Gottesreich) werde sich in מינות, Spaltung (christliche Ketzerei) verwandeln"13, so fand es bald der Patriarch R. Gamaliel nöthig, durch Samuel den Jüngern (Hakkaton) jene Verwünschungsformel gegen die (Juden-)Christen, ברכת המינים, abfassen zu lassen. 14 Und bekannt ist auch der Gesetzeslehrer Elisa ben Abuja, der von seinem Abfalle vom Judenthum den Apostatennamen Acher (אהר, "ein Anderer") erhielt15, ganz dieselbe Bezeichnung also, welche in der Warnung Bar. 4, 3 - diese auf das Christenthum bezogen - auf die Person Jesu gedeutet werden müsste (s. die Exegese). Ob freilich der damit parallele Ausdruck מם נכרי auch, wie es doch in diesem Falle der Parallelis-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Hausrath a. a. O. III, 289. Volkmar, Handbuch, II, 36 fg. 329. 402. 395 fg.; Volkmar, Mose-Prophetie, S. 66. 69. 77. 85. 87 fg. 133.

<sup>11</sup> Seyerlen a. a. O. S. 9 fg. 20 fg. Der Wortlaut Bar. 4, 2: "ergreife sie (die göttliche Weisheit im Gesetz) wieder", besagt ja auch bereits begonnenen Abfall.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Volkmar, Handbuch, II, 406; vgl. auch Grätz a. a. O. IV, 111—115. 118.

<sup>13</sup> M. Sota, IX, 15. Ewald, Geschichte Israels, VII, 47.

<sup>14</sup> Grätz a. a. O. IV, 114 fg.

<sup>15</sup> Grätz a. a. O. IV, 111 fg.

mus forderte, als entsprechende Bezeichnung für die Christen, speciell die Judenchristen, gelten kann, oder ob derselbe vielmehr Heidenchristen und Heiden — d. i. Nichtjuden überhaupt — die in die Gemeinschaft der ursprünglich judenchristlichen Gemeinde eintraten und als gleich- und vollberechtigt (gegenüber dem jüdischerseits angemassten יְחֵרוֹן) aufgenommen wurden, kennzeichnen will, muss dahingestellt bleiben.

5) In alle Wege steht kraft des ganzen Contextes in Kap. 4, 3 nicht ein politischer, sondern ein religiöser Gegensatz in Rede. Sollte die Spitze dieses Gegensatzes nicht sowol gegen das Christenthum, als vielmehr gegen das Heidenthum gerichtet sein, so wäre gleichwol eine Beziehung jener warnenden Worte auf die von Vespasian den Juden auferlegte Entrichtung einer Tempelsteuer an den Jupiter des Kapitols (Joseph. Bell. jud. VII, 6, 6; Dio Cass. 66, 7), welche besonders streng unter Domitian eingetrieben wurde (Sueton, Domit. 12) und dadurch öfters eine Verleugnung des Judenthums, beziehungsweise der Beschneidung, nach sich zog, als unzulässig, weil zu speciell zu betrachten; man müsste denn in der Leistung jener Steuer die das pharisäische Gewissen beschwerende Anerkennung eines zweiten, eines "andern" Herrn - sei dieser der capitolinische Jupiter oder der römische Kaiser - neben Gott als dem alleinigen Herrscher und König gefunden (vgl. Matth. 22, 17; Joseph. Antt. XVII, 2, 4), und zur Zeit Domitian's um so grössern Anstoss daran genommen haben, weil dieser Kaiser sich geradezu Sohn und Bruder eines Gottes zu nennen pflegte und in seinen Erlassen die blasphemische Formel einführte: "Unser Herr und Gott befiehlt" (Plinius, Paneg. 11; Sueton, Domit. 13). Jedenfalls aber gehen wir sicherer, in den betreffenden Worten Baruch's eine allgemeine Warnung vor Abfall vom Judenthum und seinem Gesetz zu römischem Heidenthum überhaupt zu sehen und ihre historische Erklärung in ähnlichen Vorgängen zu finden, wie sie in der Mose-Prophetie Kap. 12 verkündigt werden, in heidnischen Zumuthungen, das Gesetz zu verletzen, Zumuthungen, denen die meisten Juden eine unbeugsame und standhafte Weigerung auch unter allen Todesgrauen entgegensetzten, manche jedoch auch erlegen sein mochten. 16 That sich doch schon früher, zu Nero's Zeiten. ein religiös und sittlich emancipirtes und mit dem Heidenthum liebäugelndes Judenthum zu Rom allenthalben hervor (Hausrath a. a. O. III, 74 fg.); und wenn diese mit heidnischen Sitten koguettirenden Juden ein hebräisirendes Griechisch sprachen und schrieben, so will unser ursprünglich hebräisches Buch ohne Zweifel auch dagegen seine Spitze richten.17 Wenn endlich schon Vespasian und Titus, wie später mit besonderm Ernste Hadrian, die heiligen Schriften der Juden gesetzlich der Vernichtung preisgeben wollten (vgl. Joseph. Vita c. 75; Ewald a. a. O. VI, 757; VII, 48). so musste durch solche Versuche gerade die Hochachtung und Heilighaltung des Gesetzbuchs nur gesteigert werden: und wiederum auch davon gibt der Preis des Gesetzes und Gesetzbuchs Bar. 4, 1-4 einen hellen Reflex, wie sich denn in der ganzen Ausführung Kap. 3, 15 fg. mit dem particularistischen Schlusse Kap. 3, 35-4, 4 der religiöse Stolz Israels in der Diaspora in den leuchtendsten Farben wiederspiegelt (vgl. Hausrath a. a. O. II, 102 fg.): der mid und ורדין Israel's ist der Besitz des allein wahren Glaubens!

Summa: Unser Buch will — in seinen beiden Theilen — das Gottesvolk Israel in seinem neuen, durch das alte abgebildeten, Exil aufrichten zur Hoffnung der Heimkehr aus der Zerstreuung des heidnischen (babylonisch-römischen) Weltreichs nach Jerusalem, dem Mittelpunkte und der Hauptstadt des ewigen Gottesreichs — Babel-Rom wird verbrannt, das verbrannte Jerusalem neu gebaut — und ermahnen zu neuem, treuem Festhalten an dem alten Gesetze, wodurch es sich dieses hohen Glückes würdig mache. Und um diesen Zweck um so sicherer zu erreichen, trat dasselbe nicht nur unter dem Namen des alten Prophetenschülers Baruch auf, sondern ward auch, und zwar sicher sogleich

<sup>16</sup> Vgl. Ewald, Geschichte Israels, VII, 99.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Seit dem Tituskriege war den Juden das Griechische verboten. M. Sota IX, 14. הָשלֹּא יַלְמֵּלֵר אָרָם אָח־בֵּנוֹ יוֹנִית, Gem. Baba kama.

der originale Theil Kap. 1, 1. 2<sup>a</sup>. 3. 3, 9—5, 9, durch מַלָּה an das Buch des Propheten Jeremia angeschlossen. 18

## II. Spätere Geschichte des Buchs.

- §. 13. Die griechische Uebersetzung, Glosseme, Redaction des Buchs; Anschluss an Jeremia und Ausschluss vom jüdischen Kanon.
- 1) Dass an der griechischen Uebersetzung des Buches Baruch wenigstens zwei verschiedene Hände gearbeitet haben, sollte auf dem ersten Blick einleuchtend sein. Gleichwol halten Fritzsche (S. 173), Rüetschi und Schürer (in Herzog's Real-Encyklopädie, 1. Aufl., I, 702, und 2. Aufl., I, 502), Kap. 3, 9 fg. als griechisches Original betrachtend 1, den griechischen Uebersetzer von Kap. 1-3, 8 zugleich für den Verfasser von Kap. 3, 9-5, 9. Die Sprache, meint Fritzsche, sei in beiden Abschnitten im Allgemeinen dieselbe, allerdings für den zweiten Abschnitt "sichtbar reiner und nach einzelnen Worten gewählter" (S. 172); doch unterscheide sich dadurch nur der selbständig arbeitende Schriftsteller vom Uebersetzer eines bereits vorliegenden Textes. Auch Reusch (S. 75 fg.) findet den Unterschied der Sprache und Constructionsweise in beiden Theilen unsers Buchs nicht so gross, dass nicht eine und dieselbe Hand die Uebersetzung des ganzen Buchs geliefert haben könnte<sup>2</sup>, und glaubt die Verschiedenheit, "die wirklich besteht", — wenigstens "zum Theil"! — erklären zu können aus dem verschiedenen Inhalt der beiden Hälften und aus dem engern Anschlusse des hebräischen Originals der ersten Hälfte an ältere Schriften, was den griechischen Uebersetzer dieses Theiles ebenso zu einem engern Anschliessen an das Hebräische seines Originals veranlasst haben soll. Warum jedoch deshalb, wie

<sup>18</sup> S. die Exegese zu Kap. 1, 1 und oben §. 3 gegen Schluss.
S. dagegen oben §. 5, 2), und besonders Note 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So einst auch *Hitzig*, Die Psalmen (Heidelberg 1836), II, 119 fg.

Reusch selber anführt, auch in der ersten Hälfte z. B. die einzelnen Sätze gewöhnlich mit καὶ aneinander gereiht werden (Kap. 1, 3—7. 10—14. 17—2, 1. 8—11. 21—27. 30—35), während in der zweiten das Aneinanderreihen ohne Partikel oder mit δὲ gewöhnlicher ist (Kap. 3, 13. 21. 4, 6. 20. 28. 5, 2; — Kap. 3, 20. 23. 34. 4, 1. 6. 8. 11. 13. 17. 20. 23. 5, 6. 8); warum dort hebräisches gewöhnlich durch ὅτι (Kap. 1, 13. 2, 9. 13. 15. 17. 19. 20. 30. 33. 3, 2. 3), hier meistens durch γὰρ (Kap. 4, 7. 9. 10. 11. 15. 18. 19. 22. 23. 24. 27. 28. 29. 33. 35. 5, 3. 4. 6. 7. 9) wiedergegeben werden sollte: ist nicht einzusehen und wird nur durch Annahme zweier Uebersetzer begreiflich.

2) Für diese Annahme spricht überhaupt die freiere Handhabung der griechischen Sprache in dem zweiten Abschnitte Kap. 3, 9 fg. Dort, im ersten Abschnitte, heisst es z. B.: ἐν ώσὶν Ἱεχονίου καὶ ἐν ώσὶ τῶν δυνατῶν καὶ ἐν ώσὶ τῶν πρεσβ. καὶ ἐν ὡσὶ παντὸς τοῦ λαοῦ Καρ. 1, 3. 4; καὶ τοῖς βασιλεῦσιν ήμῶν κ. τ. ἄργουσιν ήμῶν κ. τ. Γερεῦσιν ήμῶν κ. τ. προφήταις ήμων κ. τ. πατράσιν ήμων Kap. 1, 16 (vgl. ebenso Kap. 2, 1. 3. 14. 19. 20. 23. 24. 27. 3, 5); hier dagegen Kap. 4, 10. 14 την αίγμαλωσίαν των υίων μου καί (ohne wiederholtes την αίχμαλωσίαν) (τῶν) Συγατέρων (ohne μου); 5, 1 την στολήν τοῦ πένθους (ohne σου) καὶ (ohne τὴν στολὴν) τῆς κακώσεώς σου.3 Hier treffen wir häufig eine freiere Wortstellung, z. B. Kap. 3, 13. 17-19. 4, 9. 24. 25. 5, 1. 2; insbesondere tritt der Genitiv öfters vor das Nomen regens: Kap. 4, 25. 37. 5, 5. 7; demgemäss auch zuweilen das Beiwort vor sein Hauptwort: Kap. 4, 24. 25. 29. 31. 33. 36. 5, 34; während der einzige Fall, wo dies im ersten Abschnitte vorkommt: Kap. 2, 33 πονηρῶν πραγμάτων — auf einem Uebersetzungs- oder Schreibfehler be-Der Uebersetzer des zweiten Theils liebt Umschrei-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hierher gehört auch die Wiederholung, beziehentlich Auslassung des Artikels und der Präpositionen bei Aufzählungen: Kap. 1, 4. 7. 9. 14. 15. 16. 2, 1. 4. 11. 14. 15. 25. 27. 34. 3, 8, und dagegen Kap. 3, 17. 18. 23. 4, 23. 24. 31. 5, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kap. 4, 22 παρὰ τοῦ αἰωνίου σωτῆρος ὑμῶν gehört nicht hierher; ebenso nicht Kap. 4, 34 αὐτῆς, 4, 27 ὑμῶν und 5, 4 σου; s. die Exegese.

bung des Genitivs durch παρά mit dem Genitiv: Kap. 4, 24 την παρά τοῦ Σεοῦ ύμῶν σωτηρίαν (vgl. ebenso LXX zu Ex. 14, 13. Jes. 52, 10); 5, 1. 2; setzt in der Regel die Copula έστιν, είσιν: Kap. 3, 10. 14. 16—18. 31. 4, 4 (doch vgl. auch 3, 35. 4, 1. 17), welche der sklavische Nachahmer des Hebräischen im ersten Abschnitt gewöhnlich auslässt 5 und dann unter Umständen die Subjectsbezeichnung εγώ, σύ u. s. w. eintreten lassen muss: Kap. 2, 15. 31. 3, 3. 6. 8. Dieser setzt gerne das Verbum simplex mit nachfolgender Präposition, z. Β. έλθειν έπί τινα 2, τ, άγαγείν τι έπί τινα 2, 2 (s. z. dieser Stelle). 9, während jener den mit Präposition componirten Verben mit nachfolgendem einfachen Objects-Casus den Vorzug gibt; z. Β. ἐπελθεῖν τινι 4, 9. 24. 25. 25. (22. 36); ἐπιβῆναί τι 4, 13, ἐπαγαγεῖν τί τινι 4, 9. 10. 14. (15. 18.) 29. 35. 36; vgl. ferner Kap. 3, 10. 15. 19. 4, 25; besonders auch Kap. 4, 12. 31 mit Vers 33. Beide Uebersetzer unterscheiden sich durch verschiedene Construction der Zeitwörter und der Präpositionen 6: λυπεῖο αι ἐπί τι 2, 18 (?) und ἐπί τινι 4, 33; καθίσαι έπὶ τὴν Υῆν 2, 21 und κατοικεῖν έπὶ τῆς γης 3, 20; μιμνήσκεσβαί τινος 2, 32. 33. 3, 5 und τι 3, 23. 4, 14; u. a. m. Einzig der Uebersetzer des ersten Theils beobachtet die Attraction des Relativpronomens (vgl. Winer, Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms, 6. Aufl., §. 24): 1, 17 (ἡμῶν· ὧν). 18. 19. 20. 21. 2, 10. 35, sowie die Wiederaufnahme desselben durch ein nachfolgendes Pronomen oder Adverbium demonstrativum (Ewald, Ausführliches Lehrbuch der hebräischen Sprache, 6. Ausg., §. 331): ob έκε $\tilde{\iota}$  2, 4. 13. 29. 3, 8; ο $\tilde{b}$  — έπ' αὐτ $\tilde{\omega}$  2, 26;  $\tilde{b}$ ν — αὐτ $\tilde{\omega}$ ν 2, 17. Zwei Uebersetzer treten zu Tage in der differenten Uebertragung der gleichen hebräischen Wörter und Ausdrücke und umgekehrt, z. B. אבר = ἀπόλλυμαι 3, 3 und ἀφανίζομαι 3, און; בְּנִאר בָּנִים רָבִּים בָּנִים בָּנִים בָּנִים בָּנִים בַּנִים בַּנְיבִּים בַּנִים בְּנִים בַּנִים בַּנִים בַּנִים בַּנִים בַּנִים בַּיבִּים בַּיבִּים בַּנִים בְּנִים בְּיבִּים בַּנִים בְּבִּים בַּנִים בְּנִים בְּנִים בְּנִים בְּיבִּים בְּנִים בְּיבִּים בְּבִּים בְּנִים בְּיבִּים בְּנִים בְּנִים בְּיבִּים בְּנִים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּנִים בְּנִים בְּיבִּים בְּנִים בְּיבִּים בְּנִים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּנִים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּים בְּיבִּים בְּנִים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבָּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבִּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבּים בְּיבָּים בְּיבּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבּים בְּיבּים בְּיבּים בְּיבָּים בְּיבּים בְּיבָּים בְּיבּים בְּיבּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבִּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבּים בְּיבָּים בְּיבּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּיבָּים בְּי החת כל-השמים (4, 35; απο ήμέρας μακράς 4, 35; החת כל-השמים =

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Kap. 1, 11. 19. 2, 5. 19. 23. 25. 30. 35 bilden keine Ausnahmen; vgl. den Urtext.

<sup>6</sup> ἀπειβεῖν τινι und πρός τινα 1, 17. 19 beweist für verschiedenen Urtext; s. die Exegese.

ύποκάτω παντός τοῦ οὐρανοῦ 2, 2 und ἡ ὑπ' οὐρανὸν πᾶσα 5, 3<sup>7</sup>; umgekehrt δικαίωμα = אַדְּקָבָּי 2, 12. (13.) 17. 19. und שֵּשְׁהַ oder מְּיִהָּהָ 4 18; νόμος = הַּהָה 2, 2. 28 und מְּהָה oder שֵּשְּׁה 4, 1. 12. (13); κυριεύω = יַּרָה 2, 34 und הַרָּה 3, 16; λυπέω = אַצָּב 4, 8, λυπέομαι = אַבָּבָּי 4, 33 und λυπούμενος = זָּבָּי 2, 18; τράχηλος = אַרָּאָר 4, 25 und קֹרָה 2, 30 (s. zu 2, 33). Insbesondere in die Augen springend ist die Thatsache, dass der Uebersetzer des ersten Theils ursprüngliches יַּרְּהָה (s. zu Kap. 1, 15² und 3, 1²), wie gewöhnlich bei LXX, durch κύριος wiedergibt (1, 3. 10. 12. 13 fg.), während der Interpret des zweiten Theils dafür ὁ αἰωνιος setzt (s. zu Kap. 4, 15, und vgl. 4, 10. 14. 20. 22. 35, auch 4, 8), ein Wort, welches, soviel wir sehen, in LXX einmal (Hiob 33, 12) für אַלֹּרָה, auffallenderweise aber nirgends für הַרָּרָה steht.

Diese Verschiedenheiten, deren Zahl noch bedeutend vermehrt werden könnte, lassen sich keineswegs (mit De Wette, Hitzig, Welte, Scholz, Reusch) aus dem verschiedenen Inhalte und Vortrage der beiden Stücke unsers Buchs, sondern einzig und allein durch die Annahme von zwei Uebersetzern erklären, von denen der der zweiten Hälfte mit dem griechischen Idiome besser vertraut war und dasselbe gewandter verwerthen konnte.

NB. Ob freilich für das an Kap. 1, 15—2, 35 sich anschliessende Gebet Kap. 3, 1—8, welches nicht nur, wie gezeigt, mit dem folgenden Abschnitt Kap. 3, 9 fg., sondern auch mit dem vorausgehenden in seiner griechischen Uebersetzung neben manchen Berührungen doch auch auffallende Differenzen aufweist — vgl. Vers 2. 4. ἄκουσον mit 2, 14 εἰς άκουσον (doch auch 2, 16); Vers 2. 4. 7 ἐναντίον mit 1, 17. 2, 33 ἔναντι (doch Cod. III und Kap. 2, 28 auch ἐναντίον) und 1, 13. 2, 5 den blossen Dativ; Vers 7. 8 ἐν τῆ ἀποικία mit 2, 30. 32 ἐν γῆ ἀποικισμοῦ (s. zu 2, 30); Vers 7 πατέρων τῶν ἡμαρτηκότων (Vers 4 τῶν ἁμαρτανόντων) mit 2, 33 π. τ. ἀμαρτόντων; Vers 4 ἐκολλήδη ἡμῖν mit 1, 20 ἐκολλήδη εἰς ἡμᾶς — nicht noch ein weiterer, dritter Interpret zu statuiren sei;

<sup>7</sup> Uebrigens vgl. auch τίς = βαδίζω 2, 18. 4, 19. 5, 7 und πορεύομαι 1, 18. 2, 10. 4, 13.

und ob, da die Differenzen öfters bis auf den Grundtext zurückreichen — vgl. die Anrede κύριε παντοκράτωρ Vers 1. 4, die Ausdrücke מְּלֵיהָ שֵׁבְּיִלְּיִם עֲּבְיּבְיִּם und בְּיַבְיּרִים Vers 1 (gegenüber von Kap. 2, 18); ἐλέησον Vers 2 (gegenüber von Kap. 2, 14. 16); die Umschreibung für die Beter Vers 4 (gegenüber von Kap. 2, 14); Vers 5 (gegenüber 2, 19); Vers 7 (gegenüber 2, 31); Vers 8 אָשָּׁבְיּרְ (gegenüber 2, [4.] 13. 29) — nicht auch ein dritter, von dem Vorausgehenden abhängiger 8, Autor anzunehmen sei: wollen wir dahingestellt sein lassen.

3) Liefert dieser Nachweis in reichlichem Masse eine Charakteristik für die Art der beiden griechischen Uebersetzer, so dienten dem gleichen Zwecke schon die Angaben in §. 5, Ziffer 2, und es erübrigt hier nur noch, in gleicher Richtung einerseits die auffallendsten, den LXX (und neutestamentliche Autoren) eigenthümlichen hellenistischen Wörter 9 — insbesondere auch die απαξ λεγόμενα unsers Buchs: σχεδιάζειν 1, 19, νόημα 2, 8, βόμβησις 2, 29, όφλησις 3, 8, συμμιαίνειν 3, 10, μακροβίωσις 3, 14, έκζητητής und μυθολόγος 3, 23, έπιμήκης 3, 24, άγαυρίαμα 3, 34, λάμψις 4, 2, δεκαπλασιάζειν 4, 28 — sowie dergleichen Wortbedeutungen, Wortverbindungen und Flexionsformen hervorzuheben, wie περί άμαρτίας und μαναά 1, 10, intransitives ἀποστρέφειν (s. zu 1, 13), έξαγορεύειν 1, 14, πορεύεσβαι mit blossem Dativ (1, 18. 2, 10.) 3, 13. 4, 13, εἰ μὴ (ἡ μὴν) 2, 29, οὐ μὴ 2, 30. 34, ἐκλείψειν ποιήσω 2, 23, είδως 3, 32, τὰ συμφέροντά σου 4, 3, ελπίζειν τι έπί τινι 4, 22, μαχροθυμεῖν τι 4, 25 und die Formen ήμετα 1, 19, ἀκούσωσι 2, 30, σμικρυντώσι 2, 34, ἀκηδιῶν 3, 1.

# §. 14. Fortsetzung.

1) Schon das Vorkommen der genannten Hapaxlegomena beweist, dass die beiden Uebersetzer unsers Buchs verhältnissmässig selbständig und unabhängig von den bereits vorhandenen griechischen Büchern des Alten Testa-

<sup>S. die Vorbemerkung zu Kap. 3, 1—8 und oben §. 5, Note 12.
Vgl. dafür den Index von Fritzsche in seiner Ausgabe der Libri V. T. pseudepigraphi, pag. 747 sqq.</sup> 

ments gearbeitet haben. 1 Zwar setzt der gewandte Interpret des zweiten Theils hie und da (Kap. 4, 25. 37. 5, 5. 7) den Genitiv vor das Nomen regens, wie auch der des "zweiten Jesaja" thut (z. B. Kap. 66, 19 μου τὸ ὄνομα, μου την δόξαν), und zeigt noch andere Berührungen mit diesem; vgl. 4, 24 την παρά τοῦ βεοῦ ύμῶν σωτηρίαν, 5, 1 της παρά τοῦ Δεοῦ δόξης, 5, 2 τῆς παρὰ τοῦ Δεοῦ δικαιοσύνης mit LXX zu Jes. 52, 10 (= LXX Ex. 14, 18); Bar. 5, 5 mit Jes. 60, 4. Allein solchen Berührungen treten ebenso charakteristische Verschiedenheiten gegenüber; so z. B. schreibt unser Vertent für אַל-חִירָא regelmässig אמֹססגּג (4, 5. 21. 27. 30), dagegen derjenige von "Deutero-Jesaja" ebenso regelmässig μή φοβοῦ (40, 9. 43, 5. 44, 2. s. u. a.), und weitere Vergleichungen zwischen Bar. 4, 36-5, 9 und den diesem Stück zu Grunde liegenden Parallelen aus Jesaja machen es unzweifelhaft, dass unser Interpret ebenso wenig von der griechischen Uebersetzung des Jesaja-Buchs, die damals freilich schon vorhanden war<sup>2</sup>, abhängig ist, als von der der Salomonischen Psalmen, an welche gleichfalls Anklänge vorkommen.3 — Und wenn auch für das Verhältniss von Bar. 4, 6-8. 25 zu Deut. 32, 15-18 fg. und 33, 29 LXX das Gegentheil zu statuiren wäre 4 --- was immerhin noch sehr zweifelhaft bleibt -, so würde sich daraus dennoch Nichts folgern lassen für den Terminus a quo der Abfassung unserer griechischen Version, da auch die LXX zum Pentateuch sicher um ein Bedeutendes älter sind als der Urtext unsers Buchs. Und ganz dasselbe würde gelten von einer etwaigen Abhängigkeit des Ausdrucks δ είδως τὰ πάντα Καρ. 3, 32 von Hiob 28, 24 LXX. Vgl. auch die Parallelen aus Hiob (2, 2, 18, 4, 34, 13, 41, 2, 42, 15) zu τῆ ὑπ' οὐρανὸν πάση Bar. 5, 3.

In gleicher Weise verneinend muss die Frage nach der

<sup>1</sup> Vgl. auch die Bemerkung zu διάνοια 1, 22b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. *Hitzig*, Die Psalmen (Leipzig und Heidelberg 1865), II, S. xxI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. oben §. 8, 4), Note 11.

<sup>4</sup> S. die Zusammenstellung bei Bar. 4, 6, und zu 4, 15. 3, 29. 30.
Keeuckes.

Abhängigkeit des griechischen Uebersetzers der ersten Hälfte unsers Buchs 5 sowol von LXX des Pentateuchs, als insbesondere auch von dem alexandrinischen Texte des Buches Daniel (Kap. 9) oder von Theodotion zu Daniel beantwortet werden. Schon Ewald sprach es aus (Geschichte des Volkes Israel, III, 2, S. 233): "Die Anführungen aus dem Pentateuch, Bar. 2, 2. 3. 28—35, sind sehr frei und nicht aus den LXX geschöpft"; und von einer Abhängigkeit vom griechischen Daniel kann schon darum keine Rede sein, weil unsere griechische Version wörtlich viel genauer mit ihrem Grundtext geht, als die der LXX und Theodotion's mit dem hebräischen Daniel. Siehe die Bemerkungen zu Kap. 1, 15. 19. 2, 12. 15.

2) Wesentlich anders jedoch stellt sich das Verhältniss zwischen dem Texte der alexandrinischen Uebersetzung des Buches Jeremia und dem der griechischen Version unsers ersten Abschnitts. Wie viele Sätze unsers hebräischen Originals wörtlich aus dem hebräischen Jeremia entlehnt sind, so berührt sich auch der griechische Text hier wiederholt und eng mit dem der LXX zu Jeremia. Nicht nur in den Uebersetzungsfehlern — δεσμώτης 1, 9, έργάζεσαι 1, 22, άποστολή 2, 25, χυριεύειν 2, 34 - zeigt sich eine auffallende Uebereinstimmung, sondern auch anderwärts finden sich bei Baruch .. Worte und Constructionen, die entweder nur oder fast nur dem Uebersetzer des Jeremia eigenthümlich sind". Vgl. z. B. Kap. 1, 9 mit Jer. 24, 1; Kap. 2, 3 mit Jer. 19, 9; Kap. 2, 4 mit Jer. 42, 18; Kap. 2, 11 mit Jer. 32, 21; Kap. 2, 13 mit Jer. 42, 2; Kap. 2, 21. 22 mit Jer. 27, 12. 11; Kap. 2, 23 mit Jer. 25, 10. 11. 33, 11. 10; Kap. 2, 25 mit Jer. 36, 30. 32, 36; Kap. 2, 31 mit Jer. 24, 7; Kap. 2, 34 mit Jer. 30, 3; Kap. 2, 35 mit Jer. 31, 33; Kap. 3, 6 mit Jer. 3, 22; und siehe die Bemerkungen zu Kap. 1, 1b. 2, 30e.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Stellen s. in §. 6.

<sup>•</sup> Dies gegen Hävernick, welcher p. 19 sq. den griechischen Text des Baruch-Buchs nach der Uebersetzung Theodotion's in Daniel corrigirt und emendirt sein lässt. Vgl. auch Bertholdt, S. 1751; und s. §. 15, Note 17.

<sup>7</sup> S. die Exegese und oben §. 6.

Man hat daraus den Schluss gezogen: entweder ist der Uebersetzer des Buches Baruch - d. h. der ersten Hälfte desselben - mit dem des Buches Jeremia<sup>8</sup> identisch. oder derselbe hat die griechische Version Jeremia's wenigstens gekannt und benutzt. 'Jene Ansicht vertreten, nach dem Vorgange Hitzig's (Die Psalmen, Heidelberg 1836. II, 119), Dillmann (Jahrbücher für deutsche Theologie 1858, S. 480), O. F. Fritzsche (in seinem Commentar, S. 173), Rüetschi (in Herzog's Real-Encyklopädie, 1. Aufl., I, 702), Zündel (Kritische Untersuchungen über die Abfassungszeit des Buches Daniel, S. 190) und Ewald (Die Propheten des Alten Bundes, 2. Ausg., III, 255), welcher (in seiner Geschichte des Volkes Israel, III, 2, S. 232) dafür insbesondere auf den Gebrauch der Worte βαδίζω, μαννά für μαναά 9, ἀποστολή, χαρμοσύνη, γαυρίαμα (?), δεσμώτης hinweist. Der zweiten Anschauung huldigten und huldigen Bertholdt (Historisch-kritische Einleitung u. s. w., IV, 1752 fg.), Hävernick (De libro Baruchi commentatio critica, pag. 9 sq.), Schürer (in der 2. Aufl. von Herzog's Real-Encyklopädie, I, 502) und in seinen spätern Jahren auch Hitzig; der Letzgenannte hauptsächlich aus dem chronologischen Grunde, weil unser Abschnitt, nach 70 n. Chr. verfasst, erst übersetzt werden konnte zu einer Zeit, da der griechische Text Jeremia's längst vorhanden war. 10 Dagegen weist F. C. Movers (De utriusque recensionis vaticiniorum Jeremiae etc., Hamburgi 1837, pag. 6. 7) letztere Ansicht (freilich aus sehr unzureichenden Gründen) zurück und lässt vielmehr den griechischen Uebersetzer Baruch's die alexandrinische Recension des hebräischen Jeremia-Textes benutzen.

3) Nachgewiesenermassen (§. 6) hat der Verfasser unsers Abschnitts eine Anzahl von Stellen geradezu wörtlich, wie aus Daniel, so auch aus dem hebräischen Jeremia sich angeeignet. Da nun die beiderseitigen hebräischen Texte,

<sup>8</sup> Welches jedoch selbst wieder von wenigstens zwei Händen übersetzt zu sein scheint.

<sup>9</sup> S. jedoch zu Bar. 1, 10.

<sup>10</sup> Reusch entscheidet sich nicht in seinem Commentare, S. 77.

sowohl der des Jeremia als der des Baruch, unmittelbar, und zwar ebenfalls möglichst wörtlich, ins Griechische übertragen wurden, so musste sich eine Reihe von sprachlichen Berührungen für beide Versionen ergeben und es konnte der Schein entstehen und die Hypothese sich bilden, als ob beide Uebersetzungen aus einer und derselben Hand hervorgegangen seien. Allein gegen diese Schein-Hypothese sprechen schon die mannichfachen Differenzen der beiderseitigen griechischen Texte<sup>11</sup>, von denen die auf Seiten des Baruch-Buchs sich dadurch auszeichnen, dass sie ihr Original öfters richtiger und genauer wiedergeben als die LXX bei Jeremia (vgl. z. B. Bar. 2, 23 εκλείψειν ποιήσω φωνήν εύφροσύνης καὶ φωνήν γαρμοσύνης mit Jer. 7, 34 καταλύσω φωνήν εὐφραινομένων κ. φ. γαιρόντων (cf. Movers, pag. 7; und wieder Jer. 33, 11. 25, 10); Bar. 2, 25 τῷ καύματι und τῷ παγετῷ mit Jer. 36, 30 έν τῶ καύματι und έν τῶ παγετῶ), während freilich da und dort auch ein Fehler oder eine Ungenauigkeit mit unterläuft, wovon der griechische Text Jeremia's frei geblieben ist (z. B. Bar. 1, 9 ήγαγεν αὐτὸν statt ήγαγεν αὐτούς bei Jer. 24, 1; Bar. 2, 21 κλίνατε τὸν ώμον für είζαγάγετε τὸν τράχηλον bei Jer. 27, 12; Bar. 2, 23 έξωβεν statt ἐχ διόδων bei Jer. 7, 34 [Movers a. a. O.]12; Bar. 2, 35 κινήσω für έκτίλω Jer. 24, 6. Ζυ πονηρών πραγμάτων Bar. 2, 33 siehe die Exegese). Wenn aber dergestalt der Interpret unsers Abschnitts solche Fehler auf seine eigene Rechnung nehmen muss, so fallen dennoch die eigentlichen Uebersetzungsfehler und grössere Versehen in seiner Version seinem Vorbilde zur Last, dem Alexandriner, welcher das Buch Jeremia vertirte. Denn da für dieses Buch und für unser Apokryphum, kraft der angedeuteten gegenseitigen Abweichungen, zwei verschiedene Uebersetzer angenommen werden müssen, so können die Beiden gemeinsamen Fehler und andere auffallende Berührungen (s. zu μαναά

<sup>11</sup> S. unsere Bemerkungen zu δυνατούς 1, 9, ארירות 1, 22, κλίνειν τὸν ὦμον 2, 21, ἐκλείψειν 2, 23.

<sup>12</sup> Doch findet sich das fehlerhafte εξωθεν auch bei Jer. 11, 6. 33, 10. 44, 6. 9. 17.

Kap. 1, 10; zu ὑπογειοίους 2, 4; zu ἔξωβεν 2, 23; zu ἀποικισμός 2, 30; zu είς ἄβατον 2, 4) nicht auf Zufall beruhen, sondern müssen aus Abhängigkeit des Einen vom Andern natürlich: des Baruch-Interpreten vom Alexandriner Jeremia's - erklärt werden. Was Fritzsche von dem griechischen Uebersetzer des Buches Sirach in Beziehung zu den LXX überhaupt sagt (Die Weisheit Jesus Sirach's erklärt und übersetzt. Leipzig 1859, S. xxII fg.), das gilt mehr oder weniger auch von unserm Interpreten speciell in Bezug auf die alexandrinische Uebersetzung Jeremia's. "Da dem Uebersetzer die alttestamentlichen Schriften in griechischer Uebersetzung bereits vorlagen, so ist es von vorne herein anzunehmen, dass er diese Uebersetzung fleissig las, dass sie auf seine hellenistische Sprache von Einfluss war und dass er sie auch gegebenen Falls ausdrücklich zu Ueberhaupt hatte sich durch die vor-Rathe zog . . . . gängigen Uebersetzungen ein gewisser Sprachgebrauch, eine gewisse Terminologie und Gräcisirung der Namen bei den Hellenisten bereits fixirt, so dass selbst Fehlerhaftes sich forter bte." Un ser Baruch-Uebersetzer hat nun zwar die LXX Jeremia's wohl nirgends unmittelbar zu Rathe gezogen, wohl aber musste er durch Lektüre mit denselben so innig vertraut geworden sein, dass er bei seiner Arbeit unwillkührlich — gedächtnissmässig — hebräische Worte und Satzverbindungen in ähnlicher und gleicher Weise griechisch wiedergab.

Dagegen behauptet allerdings Fritzsche (a. a. O.), die grosse Verwandschaft zwischen beiderlei griechischen Texten sei eine Erscheinung, welche nicht durch blosse Lektüre, sondern nur durch Identität des Uebersetzers sich erklären lasse. Wie jedoch bei dieser Annahme die mannichfachen Differenzen in den beiderseitigen Versionen eine befriedigende Erklärung finden mögen: dieses Räthsel, das er durch seine Behauptung sich selbst in den Weg gelegt, zu lösen, hat er nicht einmal den Versuch gemacht. Wenn aber Movers (a. a. O. pag. 7) umgekehrt ebenso einseitig aus dem Umstande, dass der griechische Uebersetzer unsers Abschnitts den hebräischen Grundtext Jeremia's an manchen

Stellen genauer und richtiger wiedergibt als der alexandrinische Uebersetzer Jeremia's, folgern wollte, derselbe habe die alexandrinische Version Jeremia's gar nicht gebraucht, so hat er damit ebenfalls, nur nach der entgegengesetzten Seite, zu viel behauptet. Es lässt sich nur sagen: unser Baruch-Interpret hat die Jeremia-Version bei seiner Arbeit nicht unmittelbar vor Augen gehabt, und eine besonnene Kritik wird bei dieser vermittelnden Ansicht stehen bleiben müssen.

#### §. 15. Fortsetzung.

1) Steht also eine relative Abhängigkeit des griechischen Abschnitts, Bar, 1-2 (beziehentlich bis 3, 8) von LXX zu Jeremia fest, so lässt sich gleichwol auch aus dieser Thatsache, da LXX zu Jeremia lange vor dem Urtext unsers Abschnitts vorhanden waren, ein Kriterium für die Entstehungszeit unsers griechischen Textes nicht entnehmen. Ein Terminus a quo für die Abfassung desselben ist vielmehr nur aus dem Umstande abzuleiten, dass die griechische Version — und mit ihr überhaupt alle Versionen — unsers Büchleins bereits die, ursprünglich hebräisch geschriebenen, unechten Verse Kap. 1, 2b. 2, 4-6. (26.) und 3, 37. (4, 7b. sa.) bezeugen1: Glosseme, die wahrscheinlich von einer Hand, und zwar von einem (juden-) christlichen Leser herrühren (s. zu Kap. 3, 37. 1, 14. und 2, 4-6)2, der ohne Zweifel in Palästina, schwerlich jedoch zu Jerusalem selbst (s. zu Kap. 2, 4. 5 und 2, 26), kraft der eigenthümlichen Aussagen Kap. 2, 4. 5ª möglicherweise erst nach dem "Kriege des Quietus" (117 n. Chr.) oder gar nach dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nur Cod. 229, einer der jüngsten zu unserm Buche, übergeht Kap. 2, 6 aber auch die beiden folgenden echten Verse; und ebenso mit Kap. 3, 37 den vorhergehenden 36. Vers; ferner Kap. 4, 21. 22. 27—29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch anderwärts in den alttestamentlichen Apokryphen begegnen uns Randglossen von christlicher Hand; z. B. 2 Makk. 1, 7. 9. Vgl. auch *Frankel*, Vorstudien zu LXX, S. 59 fg.; *Grätz*, Geschichte der Juden, III, 443 fg. (?); *Böhl*, Forschungen nach einer Volksbibel zur Zeit Jesu, S. 219 fg.; *Rönsch*, in *Illgen's* (Kahnis') Zeitschrift für die historische Theologie, XLI, 611—613.

Barkochba-Kriege (132—135 n. Chr.)<sup>3</sup>, jedenfalls geraume Zeit nach der Katastrophe des Jahres 70 n. Chr. lebte, auf welche er vielleicht Kap. 1, 2<sup>b</sup>, absichtlich in verblümten Worten, zurückweist.

NB. 1. "In verblümten Worten" sagen wir: denn wie Babel als Typus für Rom<sup>4</sup>, so konnten auch die Chaldäer als Typus für die Römer genannt werden; das Jahr 70 wäre angedeutet im "fünften Jahre", nämlich seit Beginn des jüdischen Kriegs (66 n. Chr.).5 "Im fünften Monat"6 dieses Jahres (freilich am zehnten Tage desselben) haben ja die Römer - wie einst die Chaldäer - den Tempel verbrannt. Wenn hinwiederum die Stelle 2 Kön. 25, s dafür den siebenten des fünften Monats bezeugt, so könnte diese Zahl auch nachgerade erst durch den siebenten September (freilich dies wieder der sechste Monat), an welchem im Jahre 70 die Zionstadt in Flammen aufging, causirt worden sein. Immerhin bleibt noch die Möglichkeit offen, es möchte der Schreiber von Kap. 1, 2, um sich nicht mit 2 Kön. 25, 8 in Widerspruch zu setzen, den (sechsten) Monat absichtlich weggelassen haben, es müsste denn, wenn der Glossator ursprünglich "im sechsten Monat, am siebenten des Monats" geschrieben haben sollte, der sechste Monat nachgerade von einem Leser zur Ausgleichung mit 2 Kön. 25, 8 gestrichen worden sein.

2) Wenn andererseits schon Athenagoras von Athen in seiner Apologie §. 69 (zwischen 176—180 n. Chr.) neben Stellen aus Jesaja auch Bar. 3, 35 als Worte eines inspirirten Propheten, und Jrenäus (Adversus haereses V, 35; nach 172 n. Chr.) die Stelle Bar. 4, 36—5, 9 als Worte Jeremia's 7 citirt, so erhalten wir hierdurch nicht nur den Terminus

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Immerhin jedoch vor 160 n. Chr., weil *Theodotion* die Glosseme, wenigstens das erste, bereits kennt.

<sup>4</sup> S. oben §. 11, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hitzig in Hilgenfeld's Zeitschr. III, 266.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. oben §. 3, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Die Literatur der Verhandlungen über diese Citationsweise bei den Kirchenvätern s. in *Illgen's* Zeitschrift für die historische Theologie, XLI, 603 fg.

ante quem der Abfassung der griechischen Uebersetzung des Baruch-Buchs — das Jahr 176 n. Chr. 4 —, sondern zugleich auch einen Beweis dafür, dass unser Apokryphum damals bereits an das Buch des Propheten Jeremia angeschlossen und seine beiden Hälften, beziehentlich 3 Theile, auch schon zu einem Ganzen verbunden waren.

Diese Redaction des Ganzen<sup>9</sup> musste, vorausgesetzt, dass die genannten Glosseme unsers Büchleins von einer und zwar christlicher Hand herrühren, selbstverständlich vor Einfügung der Glosseme, also um (oder vor) 117, oder doch um (oder vor) 135 n. Chr. zu Stande gebracht sein.<sup>10</sup>

NB. 2. Wie die Redaction unsers Buchs überhaupt Nichtzusammengehöriges zusammen- und dadurch ein Büchlein voll Unordnung zu Stande gebracht hat, so ist nachgerade auch im Einzelnen sowol die Kapitel- als Versabtheilung mehrfach verunglückt. Kap. 2 würde seinen Anfang viel besser bei Kap. 1, 15 (oder erst bei 2, 11)<sup>11</sup> nehmen; an Kap. 3, 9 sollte ein neues Kapitel, das vierte (beziehentlich jetzt fünfte) vier Verse später 12, und das letzte zwei Verse früher 13, oder vielmehr bereits bei Kap. 4, 30 beginnen. Ebenso sind die Verse Kap. 2, 12. 13; 2, 16. 17; 3, 10. 11; 3, 20. 21 und 4, 12. 13 falsch abgetheilt; siehe die Exegese dazu.

War das also zu einer Einheit redigirte Buch schon so frühe an Jeremia angeschlossen, so konnte es natürlich auch bald als Zusatz zu diesem prophetischen Buche angesehen werden, ganz so wie die Bücher Daniel und Esther in der griechischen Bibel Zusätze erhielten; und um so leichter begreift es sich, wie nachgerade der griechische Uebersetzer

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ja, wenn sich nachweisen liesse, dass *Theodotion* schon unsern griechischen Text vor sich gehabt hätte (vgl. §. 5, 1)), so würde die Abfassung der griechischen Uebersetzung sogar über 160 n. Chr. hinaufzurücken sein. S. jedoch Note 19.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> S. auch §. 10, 4) 5).

<sup>10</sup> Ob ebenfalls von einem Christen?

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Hier wäre jedenfalls der Absatz, den *Fritzsche* in seiner neuen Ausgabe der Apokryphen (Lipsiae 1871), nach welcher wir citiren, bei dem unechten 6. Verse anbrachte, viel richtiger am Platze.

<sup>12</sup> So schon bei Luther 1545.

<sup>18</sup> So in Codd. 106 und 228, und bei Luther 1545.

des ersten Theils Kap. 1—3, s von der Lektüre des griechischen Jeremia her an seine Arbeit kommen konnte, wogegen, wie gezeigt, ein Anderer etwas später, immerhin jedoch etliche Zeit vor 176 n. Chr., die Grundschrift Kap. 3, 9—5, 9 ins hellenistische Idiom vertiren mochte.

NB. 3. Wenn im Gegensatz zu unserer Darlegung Ewald a. a. O., zu Gunsten seiner bereits wiederlegten Hypothesen von einem verhältnissmässig hohen Alter unsers Buchs<sup>14</sup>, eine möglichst grosse Zeitferne der griechischen Version von der hebräischen Urschrift Baruch's aus dem Umstande folgern wollte, dass der griechische Uebersetzer an vielen Stellen die Urschrift so wenig treffe, so können wir ihm ein Gleiches auch bei andern Büchern, z. B. bei dem jungen Buche Daniel, nachweisen, von dessen alexandrinischer Uebersetzung Ewald<sup>15</sup> mit Zündel<sup>16</sup> dasselbe behauptet und dieselbe doch schon vor der des ersten Makkabäerbuchs verfasst sein lässt. mannichfachen Fehler der Uebersetzung beweisen vielmehr bei unserm Buche, wie überall sonst, nur die Ungeschicklichkeit des, beziehentlich der griechischen Interpreten, die, zudem ohne Zweifel Christen, das Hebräische nicht mehr als lebendige Sprache, sondern nur schulmässig kennen und darum unsicher sind wie in hebräischer Grammatik - vgl. Kap. 2, 33 πονηρών πραγμάτων, 3, 17 έπεποίτεισαν, 3, 17. 18 καὶ οὐκ ἔστι — so in Bezug auf hebräischen Wörterschatz und Wortbedeutung — vgl. 2, 4 υποχείριος, 2, 25 ἀποστολή, 2, 29 βόμβησις, 3, s ὄφλησις, 4, 32 δεξαμένη — und auf hebräischen Sprachgebrauch, vgl. 3, 2 έλέησον ohne ήμᾶς.

3) Offenbar aus dem Anschluss an das Buch des Propheten Jeremia erwuchs unserm griechischen Büchlein nachgerade seine kanonische Werthschätzung in der alten Kirche. 17 Freilich das Judenthum hat dasselbe nicht in

<sup>14</sup> S. oben §. 8, 2), und §. 10.

<sup>15</sup> Geschichte des Volkes Israel, III, 2, S. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> A. a. O. S. 174. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Ueber die kanonische Bezeugung des Baruch-Buchs, sowie die Citate aus demselben bei den Kirchenvätern, s. *Reusch* in §. 1 der Einleitung zu seinem Commentar. Vgl. jedoch als Correctiv gegen *Reusch's* Vorliebe für die sogenannten "Deuterokanonischen Bücher"

seinen Kanon aufgenommen. Es konnte ja überhaupt kein Buch dahin aufnehmen, von welchem ein hebräischer Urtext entweder gar nicht (so bei den meisten Apokryphen des Alten Testaments), oder zur Zeit der Sammlung des Kanons nicht mehr (so beim Buche Sirach und 1 Makk.)<sup>18</sup>, oder zur Zeit des Abschlusses dieser Sammlung noch nicht vorhanden gewesen. Letzteres aber war mit unserm Büchlein der Fall; denn die Sammlung des hebräischen Kanons fand ihren Abschluss jedenfalls schon ein Bedeutendes vor Beginn der christlichen Zeitrechnung, und bei weitem über 100 Jahre vor Entstehung unsers Apokryphums. Konnte ja der Psalter Salomo's aus der Zeit des Pompejus schon nicht mehr aufgenommen werden.

Und wie bereits dieses Buch, so war auch unser Apokryphum nicht mehr in der althebfäischen, jetzt abgestorbenen Volkssprache Israels, sondern in der durch gelehrtes Studium und Lektüre der kanonischen Bücher künstlich gefristeten neuhebräischen Sprache geschrieben (s. zu Kap. 4, 28. 5, 4). Die althebräische Sprache, der Leib des althebräischen Volksgeistes, war abgestorben, weil dieser Geist selbst zu allmählichem Tode entschlummert war: dess zum Beweise klammern sich diese neuhebräischen Schriftsteller an die alte, allmählich vom Schimmer der Heiligkeit umflossene Nationalliteratur an, ahmen dieselbe sklavisch nach, und "die alten Ideen kehren in dagewesener Redewendung wieder" (Hitzig, Geschichte des Volkes Israel, II, 470). Mit allem Fug sind daher, trotz des würdigen Inhalts im Einzelnen, solche neuhebräische Schriften, als nachgeborene schwächliche Kinder des erstorbenen altisraelitischen Volksgeistes ohne festen Charakter und selbständige Haltung, aus der Sammlung des hebräischen Kanons ausgeschlossen worden und ausgeschlossen geblieben.

auch die protestantischen Einleitungsschriften, besonders Bleek, S. 686 fg.

<sup>18</sup> Hitzig, Die Psalmen (Heidelberg 1836), II, 118 fg.; Die Psalmen (Leipzig und Heidelberg 1865) II, S. vn. Auch der Ausschluss unsers Baruch-Büchleins aus dem Kanon ist früher von Hitzig auf gleiche Weise erklärt worden (Die Psalmen, 1836, II, 119 fg.).

Dieser Ausschluss aus dem jüdischen Kanon konnte natürlich die Christen nicht hindern, ihrerseits das Buch Baruch nur um so fleissiger zu lesen und zu verwerthen. Es wird seine Richtigkeit haben, wenn Hilgenfeld (in seiner Zeitschrift V. 203) annimmt, dass unser Büchlein wegen der darin bezeugten Gesinnung, die fast ganz frei ist von der Selbstgerechtigkeit des vorchristlichen Judenthums, bei den Juden keine grosse Verbreitung finden — darum auch leicht in seiner hebräischen Urschrift verloren gehen - konnte. aber um so mehr in die Hände der Christen kam. Macht dasselbe schon an sich fast einen christlichen Eindruck, so haben, wie bereits gesagt, christliche Hände vollends die Erscheinung Gottes auf Erden und in der Menschheit hineingetragen (Kap. 3, 37), wie denn auch die andern Glosseme unsers Buchs wahrscheinlich von einem, vielleicht demselben, Christen herrühren 19 und alle Versionen sicher christlichen Ursprungs sind. Siehe zu Kap. 1, 14 und die folgenden §§.

# §. 16. Die Textgestalt der griechischen Handschriften.

1) Wie überhaupt den meisten LXX-Ausgaben der sixtinische Text des Codex Vaticanus (Cod. II) zu Grunde gelegt ist, so auch der grossen englischen Ausgabe von Holmes und Parsons (Oxon. 1798—1827), welche in ihrem 5. Bande mit den übrigen Apokryphen des Alten Testaments auch das Buch Baruch enthält. Und zwar sind darin zu dem vaticanischen Texte unsers Apokryphums die Varianten von 25 Handschriften, nämlich vom Codex Alexandrinus (III), Codex Marchalianus (XII) und von einem mit Uncialen geschriebenen Codex Venetus (23) aus dem 8. oder 9. Jahr-

<sup>19</sup> Laut dieser Glosseme muss das Büchlein bereits um 135 (oder 117) n. Chr. in die Hände der Christen gekommen und noch, wie Ceriani zu Kap. 1, 1 sehr wahrscheinlich findet (s. auch die Exegese zu 1, 2), dem Theodotion zu Handen; dagegen, laut der Unterschrift des Buchs in Cod. 88 und beim hexaplarischen Syrer: Βαρούχ δλος άβελισται κατά τοὺς ό — dem Origenes bereits verloren, oder wenigstens unbekannt gewesen sein.

hundert, ausserdem von 221 Cursiv-Handschriften nebst den Lesarten der Complutensis und der Aldina (im 6. Band)<sup>2</sup> angegeben. Doch sind die Abweichungen des Codex Alexandrinus genauer, als bei Parsons, in der Ausgabe der LXX von Tischendorf (2 Bände. 4. Ausg., Leipzig 1869) und in der Separatausgabe der alttestamentlichen Apokryphen von Fritzsche (Leipzig 1871) verzeichnet, welcher hier auch in der Praefatio (vgl. besonders pag. xv sq.) Weiteres über die genannten Handschriften mittheilt und seine bereits in seinem Commentare zu Baruch (im Exegetischen Handbuch zu den Apokryphen des Alten Testaments. I. Lieferung, Leipzig 1851) S. 174 fg. gemachten Bemerkungen wiederholt.3 Fritzsche bemerkt nämlich über diese Handschriften folgendes: "Obgleich sich diese Handschriften nicht mit der Consequenz in allen Einzelheiten von einander scheiden, wie in manchen andern Büchern, so zerfallen sie doch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht: von 23, wie *Reusch* angibt, welcher übersieht, dass Varianten des von *Parsons* aufgeführten Cod. 147 nur für den Brief Jeremiä verzeichnet sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Doch wurde für die letztern von uns auch die Frankfurter LXX-Ausgabe (apud Andreae Wecheli heredes) vom Jahr 1597 beigezogen.

<sup>3</sup> In unserm, unten (§. 17) folgenden Variantenverzeichniss sind auch die abweichenden Lesarten des verstümmelten Uncial-Codex (τριγραπτός) Cryptoferratensis aus dem 7. Jahrhundert berücksichtigt, welchen Joseph Cozza veröffentlicht hat (Sacrorum bibliorum vetustissima fragmenta. Pars I., p. 119 fg. Romae 1867), und welcher Bruchstücke aus Baruch, dem Briefe Jeremia's und aus den Zusätzen in Daniel enthält. Ebenso ist der Codex Vaticanus nach den neuen Ausgaben von Mai (Vetus et Novum Testamentum ex antiquissimo codice Vaticano. Romae 1857 fg. Tom. IV, pag. 204-213) und von Vercellone und Cozza (Bibliorum sacrorum graecus codex Vaticanus. Romae 1868 fg. Tom. IV, pag. 235 = pag. 1127 des Codex) verglichen worden. - Dazu kommen noch die von Ceriani (in den Monumenta sacra et profana, Tom. I, fasc. I, pag. viii sqq.) verglichenen Handschriften: Ein Codex Ambrosianae Bibliothecae, E. 3. Inf., genannt a., und nur bis Kap. 4, 35 reichend; Fragmente von zwei andern Codices, genannt b. und c., deren Beschreibung Ceriani versprochen hat; ein Codex Mosquensis d. (Cod. 234, "alibi designat. num. 311"); endlich die in der Catena Ghislerii (Lugd. 1633) bezeugten Lesarten und die Varianten von Theodoret, "quae crisin de familia Lucianaea mirifice juvant".

sichtbar in zwei Klassen. Der erstern gehören an 22. 48. 51. 231. 62. 96. Diese stimmen fast durchgängig und stehen auch oft allein, dann aber geben sie wohl immer willkührliche Aenderungen. Ausserdem schliessen sich ihnen in der Regel 36.49.26.198. (reicht bis 2,19) und 229 an. Die zweite Klasse constituirt sich aus III. 33. 70. 86. 87. 88. 90. 91. 228. 233. 239, doch sind einzelne Abweichungen häufiger. So steht III öfters allein, und es zeigt sich hier wie sonst, dass sein Text ein emendirter ist, der sich anderwärts reiner als in ihm erhalten hat. Endlich sind XII. 23. 106. sehr gemischter Natur: sie stimmen bald mit diesen, bald mit jenen. Im Verhältniss zum recipirten und wesentlich guten Text geben die beiden Klassen zwei nicht streng von einander gehaltene Recognitionen 4, wobei nicht ausgeschlossen ist, dass sie, namentlich wo sie beide ihren Hauptzeugen nach stimmen, öfter das Ursprüngliche enthalten."

2) Und das ist ja das Ziel, welches sich die Textkritik jederzeit in erster Linie stellt: den ursprünglichen Text, sowie er unmittelbar aus der Hand der Autoren, beziehentlich der Uebersetzer, hervorgegangen, festzustellen. Da jedoch dieses Ziel nicht immer mit Hülfe der Codices — und wären es auch die ältesten und besten — erreicht werden kann, so gilt es unter Umständen auch zur Conjectur zu greifen, die da am leichtesten wird und am sichersten führt, wo der griechische Text aus einem hebräischen Original, vielleicht recht wortgetreu, geflossen. Letzteres ist aber bei unserm Baruch-Buche der Fall. — Der auf diesem

<sup>4</sup> Inzwischen hat Field in Kap. 9 seiner Prologomena zu "Origenis Hexaplorum quae supersunt" (Oxon. 1875. Tom. I, pag. LXXXVII sq.) in der Handschriftenfamilie 22. 36. 48. 51. 62. 90. (93. 144. 147.) 233. (308) die Lucianische Recension für die prophetischen Bücher aufgefunden, für welche ausserdem Chrysostomus, Theodoret und die "Lectiones anonymae in margine codicis Ambrosiani Syro-hexaplaris charactere medio pictae" hauptsächlich in Betracht kommen. Vgl. auch De Lagarde in der Theologischen Literaturzeitung von E. Schürer, I, 605. Für unser Apokryphum hat diese Handschriftenfamilie keinen besondern kritischen Werth, weil zu Lucian's Zeit das hebräische Original des Baruch-Buchs längst verloren war.

doppelten Wege zu suchende griechische Urtext konnte nämlich, wie er von vornherein an Uebersetzungsfehlern leiden mochte, nachgerade auch durch allerlei andere, zufällige und nicht zufällige Fehler, Schreibversehen und vermeintliche Textbesserungen, verunstaltet werden: Gebrechen verschiedener Art, die zum Theil noch aus älterer Zeit stammen, als der älteste der vorhandenen Codices hinaufreicht, so dass, wie jene Uebersetzungsfehler, so auch diese Schreibfehler und Schlimmbesserungen noch von allen Handschriften gemeinsam und gleichmässig bezeugt und darum nur durch kritische Conjecturen und Emendationen wieder rückgängig gemacht werden können.<sup>5</sup>

Uebersetzungsfehler betreffend (vgl. oben §. 5, Ziffer 2), so ist die Lesart Kap. 1, 9 ήγαγον αὐτὸν gewiss ursprünglich, und die Variante αὐτοὺς erst nachträgliche Berichtigung aus Jer. 24, 1. LXX. Desgleichen ursprünglich ist das zweite κύριος 2, 9, und die Auslassung desselben in neun Handschriften Correctur aus Dan. 9, 14. Augenscheinlich ist die fehlerhafte Uebersetzung in Kap. 2. 33: πονηρών πραγμάτων ursprünglich, und πονηριών in Complutensis und Aldina spätere Conjectur (wie προςταγμάτων der editio Romana Schreibfehler). In Kap. 3, 18 ist ou gleichfalls ein ursprüngliches Versehen, welches durch Uebergehen des Wortes in zehn Handschriften nicht gebessert, wohl aber als Fehler anerkannt wird. Das Gleiche gilt wahrscheinlich auch von öre in Kap. 4, 15, welches 8 Codd. bereits in of verwandelt haben. - Schreibfehler und Schlimmbesserungen betreffend, wurden die durch ein Versehen in Kap. 1, 9 (wahrscheinlich schon im hebräischen Texte) ausgelassenen Worte καὶ τοὺς τεγνίτας nachträglich wieder in neun Handschriften aus Jer. 24, 1 interpolirt. 6 Kap. 2, 18

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Auch Fritzsche sagt in seiner Praefatio, pag. xv, vom griechischen Text des Baruch-Buchs: "Textus vulgo receptus hic illic emendandus fuit." Vgl. ebendaselbst pag. vIII, und Paul de Lagarde's drei Axiome in dessen: Anmerkungen zur griechischen Uebersetzung der Proverbien (Leipzig 1863), S. 3; und Merx, Das Gedicht von Hiob (Jena 1871), S. LVIII fg.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zu der Schlimmbesserung Σεδεκίας Kap. 1, 8 s. die Exegese.

έπὶ statt καὶ lässt sich mit Ewald nur aus einem alten lapsus oculi erklären. Für das in Kap. 2, 31 ausgefallene καίνην (s. die Exegese) wurde nachgerade bald συνετήν, bald τοῦ γνῶναί με gemuthmasst. Zu dem Eindringling of vor έπὶ τῆς γῆς Kap. 3, 23 s. die Exegese. Ebenso fehlerhaft, vielleicht sogar auf vermeinter Verbesserung beruhend, ist die Vorsetzung von τοῦ vor αἰωνιόυ Kap. 4, 24, wo nur Cod. 233 das Richtige bewahrt, wenn nicht erst aus Vetlat. a. b. conjicirt hat. Die ohne Zweifel beabsichtigte Lesart περίβλεψον Kap. 4, 36 wird durch περίβλεψαι 5, 5 als Fehler verrathen. Interessant ist auch Kap. 2, 29, wo das nach unserer Meinung ursprüngliche εί μή (vielleicht von den beiden Syrern und dem Armenier bezeugt) in den meisten Codd. bereits in εί μὴν verändert wurde, um in den übrigen Handschriften 49. 51. 90. 231. Compl. Ald. vollends in gut griechisches n un verschlimmbessert zu werden.

3) Von diesen beiderlei uralten Gebrechen des griechischen Textes sind weiter zu unterscheiden die in den verschiedenen Handschriften abweichenden Lesarten, welche allmählich, bei Fertigung oder Lektüre der Codices. auf gleichem Wege wie die ältern Corruptionen entstanden sind und je nach ihrem Charakter und Zahl den kritischen Werth der einzelnen Codices bestimmen. Je grösser die Uebereinstimmung der Handschriften mit der vorauszusetzenden (griechischen) Urhandschrift und, sofern diese am engsten mit dem zu Grunde gelegenen hebräischen Original zusammengestimmt haben wird, mit diesem Original desto höher der Werth der Codices, es müsste denn, wie bereits an einzelnen Beispielen gezeigt, diese Uebereinstimmung auf nachträglicher Correctur beruhen. Da es jedoch nicht zu unserer Aufgabe gehört, eine eingehendere Kritik der einzelnen Handschriften des griechischen Textes zu geben, so haben wir uns in der Exegese auf die nothwendigsten Bemerkungen über griechische Lesarten beschränkt und begnügen uns, dem im nächsten §. folgenden Variantenverzeichniss diejenige Textgestalt zu Grunde zu legen, welche wir sowohl aus äussern als auch innern Gründen — daher zum Theil abweichend von Fritzsche — für die originale zu halten

genöthigt sind, welche übrigens auch nur in seltenen Fällen von der des Codex Vaticanus abweicht. Diese Fälle sind:

Καρ. 1, 8 Σιουάν statt Σειουάν (vulgo: Σειουάλ); 1, 10 μαναά statt μάννα; 1, 18 und 2, 10 έν τοῖς προςτάγμασι statt ohne ev (Kap. 3, 13 und 4, 13 gehören schwerlich hierher); 1, 18 αὐτοῦ statt χυρίου; 2, 2 τοῦ ἀγαγεῖν ἐφ' ἡμᾶς χαχὰ μεγάλα α, was Cod. Vat. nicht hat; 2, 4 εἰς ἄβατον statt ohne είς, und τοῖς κύκλω ήμῶν statt ohne τοῖς und ohne ἡμῶν; 2, 7 haden statt à haden; 2, 8 wahrscheinlich autou statt auτων; 2, 13 ἀποστραφήτω δη statt ohne δη (vgl. 3, 4); 2, 16 κλίνον statt καὶ κλίνον; 2, 17 (vielleicht κύριε) τοὺς ὀΦβαλμοὺς statt ohne (χύριε) τους; 2, 18 και statt έπι; 2, 19 τον έλεον ήμῶν statt ohne ἡμῶν; 2, 20 λέγων, welches Cod. II auslässt (vgl. dagegen Vers 28); 2, 29 εί μη statt εί μην; 2, 31 καρδίαν καίνην statt blosses καρδίαν; 3, 4 κυρίου (τοῦ) Δεοῦ statt σου Σεοῦ (vgl. Vers 8); 3, 13 τὸν αίῶνα γρόνον statt ohne γρόνον; 3, 21 δδοῦ αὐτῆς statt δδοῦ αὐτῶν; auch ist in diesem Vers die Interpunction nach Cod. III zu ändern; 3, 23 ist of vor έπὶ τῆς γῆς als ein alter Schreibfehler getilgt; dagegen ist 3, 26 of vor  $\alpha \pi'$   $\alpha \rho \gamma \tilde{\eta} \zeta$  wiederhergestellt; zweifelhaft bleibt δέ nach έπελάβεσβε in 4, ε; 4, ε ist γὰρ nach ἐπήγαγε gesetzt; ebenso 4, 18 ὑμῖν nach ἐπαγαγῶν (vgl. Vers 29); 4, 21 Saposetts wie Vers 5. 27. 30; 4, 24 alwylou ohne vorausgehendes τοῦ; 4, 36 περίλβεψαι wie 5, 5. — Unter diesen 31 Fällen enthalten vier reine Conjecturen ohne diplomatische Unterlage: Kap. 2, 10. 18. 29. 31; des Weitern wird der authentische Text bezeugt

| in | 3 | Fällen | (Kap. 2, 2. 3, 13. 4, 36) | von | <b>26</b>  | Codices 8; |
|----|---|--------|---------------------------|-----|------------|------------|
| "  | 2 | "      | (1, s. 2, 16)             | "   | <b>25</b>  | ,,         |
| ,, | 2 | "      | (2, 19. 3, 26)            |     | <b>2</b> 3 | "          |
| "  | 2 | "      | (2, 17. 20)               | "   | 21         | "          |
| "  | 2 | 11     | (2, 4. 3, 4)              | 22  | 20         | 22         |

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ueber die nur relative Güte des Cod. II vgl. *De Lagarde* a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Zu den Codd. werden auch die Lesarten griechischer Kirchenväter, sowie der Complut. und Aldina gerechnet.

```
in 2 Fällen
                  (Kap. 4, 8. 21)
                                          von 19 Codices:
,, 2
                     (2, 4. 4, 9)
                                                17
                                                       "
   3
                  (1, 10. 18. 4, 18)
                                                15
   2
                      (2, 13. 17)
                                                14
         ••
   1
                        (2, 7)
                                                13
         ••
   1
                        (2, 8)
                                                 9
                       (3, 23)
                                                 7
   1
         "
                                                       ,,
                                                 2
                    (1, 18. 3, 21)
                                            "
                    (3, 21. 4, 24)
                                                 1 Codex.
```

Und zwar wird in diesen Fällen der griechische Originaltext 20 mal von dem Cod. 49;

```
den Codd. 33. 90. 228;
19
18
            dem Cod.
                       III;
            den Codd. 26. 36. 70. 233;
17
16
                       62. 91. 239 und Compl.:
         "
15
                       XII. 48. 51. 87. 96;
         "
13
                       22. 231;
         "
                   ,,
12
                       86. 106;
11
            dem Cod.
                       198;
10
            Aldina;
            den Codd. 23. und a (?);
 7
            dem Cod. 88;
6
```

2—3 " " " " 229 gegeben. Dabei stimmen die Uncialcodices III und XII 11 mal, III und 23 5 mal, III. XII und 23 4 mal zusammen. — Schon aus dieser kurzen Uebersicht lässt sich im Allgemeinen der kritische Werth der einzelnen Handschriften erkennen.

Resultat. Obwohl der Originaltext der griechischen Uebersetzung in keiner einzigen Handschrift völlig rein vorliegt, so ist derselbe dennoch aus dem Codex Vaticanus mit Hülfe anderer Handschriften (es reichen dazu schon die 5 Codd. III. XII. 22. 233. 239 aus) 3 allenthalben — etwa 4 Stellen ausgenommen — mit Sicherheit zu erkennen und wiederherzustellen.

Digitized by Google

<sup>• &</sup>quot;Keine Handschrift der LXX ist so schlecht, dass sie nicht mitunter ein gutes Körnchen böte": De Lagarde.

## §. 17. Variantenverzeichniss. 1

## Inscriptio:

BAPOYX] Prophetia Baruch: Vet. lat. a. b; 232; 12; 13
Syr. Lagarde; 1: 252; 252; 12; 13
Syr. Walton; 252 Syr. hexaplaris; 12 ninpofithe Copt.; Das Buch Baruch Luth. —

- I, 1. Καὶ] ^ Copt., Aeth., Luth. οὐτοι] шյս ե՛ս Arm. τοῦ βιβλίου] ἰχοι ἰζὶς ἰχ Syr. [ἐη[ἐπρίι (epistolae) Arm. οῦς] τηρ (Sing.) Arm. Βαροὺχ] + ἰκοι Syr. W. υίὸς Νηρίου] ^ Syr. παμηρι κ Ημρι Copt. "herie" Cod. Cas. υίοῦ κτλ.] υίὸς Μαασ. κτλ. Aeth. υιος Μαασαιου υιος Σεδεκιου ΙΙΙ. υίοῦ Μαασαίου] filii Amasiae Vetlat. b. υίοῦ 'Ασαδίου] ^ 62. Aeth. υιου Σαδαιου ΙΙΙ. filii Sedei Vetlat. a. b. نهاداً و Syr.; ألماد المنافقة ألماد المنافقة و Syr.; المنافقة و Syr.; المنافقة و Theodot.; πρητιη шишημη Arm. Χελκίου] + de tribu Simeon Vetlat. b. + مدم حدم Syr. ἐν Βαβυλῶνι]
- Ι, 2. ἐν ἐβδόμη] Λ εν ΙΙΙ (habet εν in charact.minore). Fritzsche.
   ἐν ἐβδόμη τοῦ μηνὸς] πρ ορ Ετθευ Էρ ωιθυηθυ Αrm.
   ἐν τῷ καιρῷ, ὡ̃] ἰχὶςς (ἐν τῆ ἐορτῆ: Field) Theodot.
   οἱ Χαλδαῖοι] habet Copt. pone τὴν Ἱερουσαλήμ.
   καὶ]
  Λ 106.²

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In dieses Verzeichniss sind nur die kritisch wichtigern Lesarten mit ihren Zeugen, ausserdem, als Grundlage für eine kritische Betrachtung der übrigen Versionen, die Abweichungen dieser (mit Einschluss der Citate der Kirchenväter) vom griechischen Originaltext aufgenommen worden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vetlat. b circumscribit vss. 1 et 2: Et factum est *post* annum quintum, et mensem septimum, quo ceperunt Chaldaei Jerusalem et succenderunt eam igne; scripsit librum Baruch, filius Neriae — —

- καὶ ἔκλαιον] + παντες Cyrill. Alex.; qui audientes plorabant Vetlat. a. Arm. (in variantt.). καὶ ἔκλαιον καὶ ἐνήστευον] et jejunaverunt cum fletu, Vetlat. b.; Copt. om. καὶ posterius. καὶ ηὕχοντο] adorantes Vetlat. b. + εὐχας III. XII. Arab. Arm. Luth. ἐναντίον] εναντι ε III. XII. Cyrill. Alex. Λ Vetlat. b.
- I, 6. καβό] καβα <sup>7</sup> III. XII; Λ Vetlat. b. καβό ἐκάστου] prout . . . singulorum Vetlat. b. καβό ἡ χείρ] γιο σοῦμο Ιοσ μένο καθο [Syr. ἠδύνατο] μπρη (potestatis, facultatis?) Arm. ἡ χείρ] σιμί Syrhex. Λ Arm.
- Ι, 7. ἀπέστειλαν] ἀπεστειλεν 231. (Vetlat. b.)<sup>8</sup> Syr. W. Aeth. εἰς Ἱερουσαλημ] Λ Vetlat. b. υίὸν] Λ Copt. τὸν

cujus libri verba sunt in subjecto; et misit in Jerusalem (cf. v. 7. ubi "in Jerusalem" omissum est.)

<sup>3</sup> Cod. Casin. omittit verba sequentia: ἐν ἀσὶν Ἰεχονίου usque ad καὶ in initio versus 4.

<sup>4</sup> cf. I, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> of. §. 20, 3)

<sup>6</sup> cf. I, 12. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> cf. II, 2. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> cf. I, 2.

ίερέα] sacerdotem magnum Vetlat. b.; Syrhex. habet τὸν ίερέα ante νίὸν Χελκίου; praemitt. μιπ. (πρὸς) Arm. — καὶ πρὸς τοὺς ίερεῖς] Λ Copt. — τοὺς ίερεῖς] caeteros Vetlat. b.; praemitt. μ΄ μ΄ (alios) Arm. — καὶ πρὸς πάντα τὸν λαὸν] Λ Arm.

- ἐν τῷ λαβεῖν αὐτὸν] et ut acciperent Vetlat.b. Δrab. Cf. Aeth. — τὰ σκεὺη] quuluu (Sing.) Arm. (cf. tamen sequ.). — οίκου Κυρίου] Λ Syr. — τὰ έξενεχ βέντα] Λ Aeth. nη ել (Sing.) Arm. — ἐκ τοῦ ναοῦ] Copt. praemitt. è βaβγλωπ. — ἐκ τοῦ ναοῦ — Σιουὰν] de templo terrae Juda in Babylonia Vetlat. b. — ἀποστρέψαι] + , ω Syr. Arab. — τῆ δεκάτη τοῦ] decima die mensis Vetlat. a.; Copt. praemitt. **Δεπ** (cf. vers. 2.). — Σιουάν] ΙΙΙ (\* ιουαν, \*\* σιουαν). ΧΙΙ. 22. 23. 33. 36. 48. 49. 51. 62. 70. 86. 87. 90. 96. 198. 228. 233. a. Compl. Ald. Vetlat. a. Arab. Armen. Coran Copt. Fritzsche. Σειουαν Vat. 26. 88. 231. Codex syrohex. in margine. Σειουαμ 106. Vulgo: Σειουάλ (in marg.: Σειουαν). Syr. et aliquot codd. Armen. + wulunj (mensis) Arm. — σκεύη άργυρᾶ — Ἰούδα] καὶ ἐποίησε Σεδεκίας σκεύη ἀργυρᾶ Aeth. — ἀργυρᾶ] Λ Syr.; aurea et argentea Vetlat. b. — βασιλεύς] βασιλέως 22. 36. 48. 51. 96. 233. 234. 239. a. Theodot. Vetlat. b. Armen.
- μετὰ τὸ ὁποικίσαι] postquam adduxit (abduxit?)
   Vetlat. b. (Cf. 2, 14). Βαβυλῶνος] Λ Syr. Aeth. καὶ τοὺς δεσμ.] et cunctos (vinctos?)
   Vetlat. a; (principes) ejus vinctos
   Vetlat. b.; μετὰ Syr.; + καὶ τοὺς τεχνίτας 22. 36. 48. 51. 62 (τεχνητας). 96. 231. 234. a. Syr. Syrhex. in margine cum : (charactere medio pictum). καὶ τοὺς δυνάτους] Λ και Vetlat. a. ἰἐσῶνο Syr. μιλῶνο Syrhex. καὶ τὸν λαὸν τῆς γῆς] Λ Syr. ἀπὸ Ἱερουσαλὴμ] et (ex?) ierusalem Vetlat. b. (Cod. Cas.). ἥγαγεν] ειζηγαγεν III. XII. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. ειζαγαγειν 9 (36. 48)

<sup>9</sup> Constructione verbi ἀποιχισαι continuata: Ceriani.

- ut videtur). 51. 62. 96. 231. 234. a. αὐτὸν] αυτους III. XII. (22. 36. 48. 49 ut videtur). 33. 51. 62. 70. 87. 88. 90. 91. 96. 198. 231. 239. a. Compl. Ald. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Aeth. Armen. Copt. Luth. εἰς Βαβυλῶνα] in babylonia Vetlat. b. (Cod. Cas.).
- I, 10. καὶ] Λ Copt. εἶπαν] Πικωοτ κε Copt. ἀργύριον] pecunias Vetlat. a. καὶ ἀγοράσατε τοῦ ἀργυρίου] Λ καὶ Cyrill. Alex. Vetlat. b. Syr.; de quibus emite Vetlat. a. emite ex eo Vetlat. b. καὶ περὶ άμαρτίας] Λ καὶ 33. 228. Syr. Arab. Vetlat. a. (habet "pro peccato" post "offerte" = ἀνοίσατε). b (pro peccatis nostris). L. q վե ΔΕημιβι (et pro peccatis) Arm. μαναὰ] 22. 33. 36. 48. 49. 51. 70. 87. 90. 91. 96. 198. 228. 231. 233. Fritzsche; vulgo μαννὰ Theodoret. 10 Syrhex. 11 Arab. Copt. Arm. δωρα 62. κυρίου] Λ Vetlat. b. ἡμῶν] ὑμῶν III. 49. 90.
- 1. Βαβυλῶνος] Λ Copt. εἰς ζωὴν] περὶ τῆς ζωῆς 22.
   36. 48. 51. 62. 96. 198. 231. Aeth. Arm. Λ Vetlat. b. Λ εἰς Copt. Βαλτάσαρ] ૧ Βαλτάσαρ Copt. (item in vs. 12). αὶ ἡμέραι αὐτῶν] αι ἡμεραι αυτου ΙΙΙ. Αrab. ἐπὶ τῆς γῆς] habent Syr. et Luth. ad verba αὶ ἡμέραι αὐτῶν.
- 1, 12. και δώσει κύριος] και τοῦ δοῦναι κύριον 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. 234. a Syrhex. et ut det Dominus Vetlat. a. κύριος ἰσχὺν ἡμῖν] Copt. habet ordinem: ἡμῖν ἰσχὺν κύριος, Armen. habet ἡμῖν κύριος ἰσχύν. Syr. addit: σταμαρίν. 12 φωτίσει] φωτίση III. Copt.; φωτίσαι 22. 36. 48. 51. 96. 231. 234. a. Vetlat. a (?). Syrhex. (?); φωτιεῖ 88; ;στιι Syr. (passive). καὶ ζησόμεβα] καὶ ζησώμεβα 33. Compl. Syrhex.? ὅπως ζήσωμεν 22. 36. 48. 51. 62. 96. 198. 231. Vetlat. a. ὑπὸ τὴν σκιὰν] Λ Vetlat. b. Syr. δουλεύσομεν] δουλεύ

<sup>10</sup> Duo codd. Theodoretei habent μαναά.

<sup>11</sup> Habet in margine: MANNA, et interpretationem charact. med. pictam: אַבוֹנָים בייָ אַם וּעָבוּנָים.

<sup>12</sup> Walton om. ໄσχύν.

- σωμεν 22. 26. 33. 36. 48. 51. 62. 96. 228. 231. 233. Ald. Vetlat. a. Syrhex.? Copt. αὐτοῖς] illi Vetlat. b. (Cod. Cas.) Syr. ἡμέρας πολλὰς] multis diebus Vetlat. a. b. εὐρήσομεν] εὐρήσωμεν 22. 26. 36. 62. 96. 233. Vetlat. a. Syrhex?
- I, 13. καὶ προςεύξασῶε]
  μῶν] pro nobisipsis Vetlat. a.
  τῷ κυρίῳ Ὠεῷ ἡμῶν] ∧ 233. Vetlat. b.
  καὶ οὐκ ἀπέστρεψεν] si forsitan avertatur Vetlat. b.
  καὶ οὐκ ἀπέστρεψεν] si forsitan avertatur Vetlat. b.
  καὶ οἰκ ἀπέστρεψεν] si forsitan avertatur Vetlat. b.
  καὶ ἡ ὀργὴ αὐτοῦ] ∧ Vetlat. a.;
  κας τῆς ἡμ. ταύτης] ∧ Vetlat. b.
- I, 14. ἀναγνώσεσβε] <sup>13</sup> legite Vetlat. a. Aeth. αναγνωσβησε... Cryptoferratensis. τοῦτο] Λ Vetlat b. ἐξαγορεῦσαι] Λ Vetlat. b. ἀξαγορεῦσαι] Λ Vetlat. b. ἀξαγορεῦσαι] Κυτλι. οἰολο Syr.; ἐν οἴκφ κυρίου] in templo Domini; + μ: ω ω Syr. ἐν ἡμέρα ἐορτῆς] ἐν ἡμέραις ἐορτῆς III. XII. Arab. Arm. Copt. Luth. καὶ] Λ Vetlat. b. Arab. Aeth.; οὶ Syr. ἐν ἡμέραις καιροῦ] in die opportuno Vetlat. a.; Λ Vetlat. b. Aeth. καιροῦ] μέρο; Syr. (κυρίου!).
- I, 15. καὶ ἐρεῖτε] + **xe** Copt.; Λ Vetlat. b.; + Quem cum accepissent, legerunt: in quo fuit scriptum hoc Vetlat. b. ("est" pro "hoc" habet Cod. Cas.). τῷ κυρίφ] τρος: Syr. 15 τῷ κυρίφ ακῷ ἡμῶν] Copt. habet verba post ἡ δικαιοσύνη. ἡ δικαιοσύνη] + ḥ Arm. ἡμῖν δὲ] ἐποπ ε Copt. μ μερ Arm. (item 2, 6). αἰσχύνη ἡ αἰσχύνη III. Theodoret. Fritzsche, cf. 2, 6. τῶν προςώπων] + ἡμῶν 36. 49. 90. Theodoret. Vetlat. a. Copt. ruboris in facie Vetlat. b. ὡς ἡ ἡμέρα αὕτη] + μιῶν: Syr. 16 πῶ μωτητρι μυμυθίμ Arm. ἀναρώπω] omni (homini?) Vetlat. a. b. ἐμος ως Syr. (cf. 2, 1);

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vetlat. b., Syr., Syrhex., Arab. (Arm.), Copt. vertunt tempus futurum.

<sup>14</sup> Cf. Ceriani ad hunc locum (vel a Theodotione vel ex Dan. 9, 20 petitum).

<sup>15</sup> Walton om. ; prius. Cf. 2, 6.

<sup>16</sup> Cf. Syr. ad 1, 13, 19. 2, 6. 11. 26.

Copt. sine signo Dativi. — καὶ τοῖς κατοικ. Ἱερουσ.] Copt. sine signo Dativi; qui migratus est ab Jerusalem Vetlat. b.

- I, 16. καὶ] ∧ Vetlat. a. τοῖς βασιλεῦσιν . . . τοῖς ἀρχοῦσιν . . . κτλ.] Copt. sine signo Dativi. ἡμῶν] ∧ Vetlat. b. post "principibus" et "sacerdotibus" et "prophetis" et "patribus".
- I, 17. ὧν ἡμάρτομεν] ^ 22. 51. 62. 231. 234. a. Theodoret. Arm. Syrhex. 17; οῖτινες ἡμαρτ. Chrysost.; peccavimus Vetlat. a. cum quibus peccavimus Vetlat. b. אור בי בעריב בעריב
- I, 18. ἐν τοῖς προςτάγμασι] III. 233. Vetlat. a. Syr. Arab. Aeth. Arm. (μιμη; item vs. 22.) Copt. <sup>18</sup>; in praecepta et (in) mandata Vetlat. b.; Λ ἐν vulgo (cf. 2, 10). αὐτοῦ] XII. 23. 26. 33. 49. 70. 86. 87. 90. 91. 228. 233. 239. Compl. Ald. Vetlat. a. b.; χυρίου vulgo, Syr. (+ σ...). Aeth. (+ τοῦ Ֆεοῦ ἡμῶν). Arm. ἔδωκε] ἔδωκεν Cryptof. <sup>19</sup> κατὰ πρόςωπον ἡμῶν] nobis Vetlat. a. <sup>20</sup> Luth. Λ Aeth.
- 1, 19. ἀπὸ] διότι ἀπὸ 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. ὅτι ἀπὸ 198. Σίν Syr. — τῆς ἡμέρας] niègoor (niegoor?)

<sup>17</sup> Habet sub : Line 200 et verba char. medio margini adscripta: Line 200 lion loca non positum in Hebraeo), quae ad cap. 2, 3 bis repetuntur.

<sup>18</sup> Cf. tamen 3, 13 et all.

<sup>19</sup> Cod. Cryptof. saepius habet ν έφελχυστικόν ante consonantes.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Cf. contra Vetlat. a. ad 2, 10.

Copt. — χύριος]  $\wedge$  106. Cryptof. Vetlat. a. b. Syr. (Walton). Aeth. — τοὺς πατέρας ἡμῶν] nos Vetlat. b. — καὶ]  $\wedge$  22. 26. 106. Aeth. (Arm.; in varr. καὶ adest). — ἤμετα] praemitt. orog Copt. — πρὸς κύριον] το Αrm. — καὶ ἐσχεδιάζομεν] καὶ ἐσχεδιάσαμεν ΙΙΙ. et dissipati recessimus (ἐσχεδιάστημεν?) Vetlat. a. ([υπιυμή Εμη ρ Αrm.) et meditabamur nequam Vetlat. b. (ἐγκεδίαστημεν Syr. — καὶ ἐσχεδιάστημεν?) Αrab. οτος πεπερωερως πε Copt.

- 1, 20. τὰ κακὰ] multa mala Vetlat. a. omnia mala Vetlat. b. et Syrhex. in marg. ( ; cf. 2, τ). καὶ ἡ ἄρα] in maledicto Vetlat. b. τῷ Μωυσῆ παιδὶ αὐτοῦ] per Moysen servum suum Vetlat. b. Arm. (ἡ ϪͰπίμ per manum). ἐν ἡμέρα ἡ] qui (sc. Moyses) Vetlat. a. b. ρέουσαν γάλα καὶ μέλι] etwore epw f ekoλει eksw Copt. ὡς ἡ ἡμέρα αὕτη] Λ Vetlat. b. Syr. Luth. τὰ և μημορ Arm. αὕτη] ταύτη (sic) III.
- 1, 21. κατὰ] Αναδ. Τούς λόγους τῶν προφητῶν] (Δ. Δ. Walton) Δ. Syr. (cf. 2, 20. 24). ὧν ἀπέστειλε] οῦς ἀπέστειλεν ΙΙΙ. 21
- II, 1. Καὶ] Propter quod Vetlat. a. χύριος] + Deus noster Vetlat. a. τὸν λόγον αὐτοῦ] Δο Syr. et Arm. ὃν] . . . ; ω Syr. καὶ ἐπὶ] Λ ἐπὶ Vetlat. b. τὸν Ἰσραὴλ] + et Juda Vetlat. b. Syr. καὶ ἐπὶ τοὺς βασιλεῖς Ἰσραὴλ] Λ Vetlat. b. (per homoeoteleuton). ἄνδρωπον] omnem (hominem?) Vetlat. a. (cf. 1, 15); ἀνδρώπους 49. 90. Syr.; + λω; Syr.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> De ν έφελκ. in cod. III. cf. ad 2, 17. 30.

- II, 2. τοῦ ἀγαγεῖν] καὶ ἥγαγεν 229. Theodoret. Syr. + Dominus Vetlat. a. Syr. τοῦ ἀγαγεῖν μεγάλα] Λ Vat. 86.; Cod. Chis. (88) apud Blanchinum (V. Can. Scr. CCCXVIII) et Syrhex. haec verba habent sub asterisco. ἃ] Λ Vat. οὐκ] π΄ς ἘρρΕρ (non unquam) Arm. οὐκ ἐποιήθη] Vat. III. XII. 33. 49. 51. 62. 86. 87. 88. 90. 91. 106. 228. 231. 233. a. Theodoret. Compl. Ald. Fritzsche. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Copt. Arm. Luth. (Dan. 9, 12); οὐκ ἐποίησεν vulgo et Cryptof. + πλ²ω ἔ Syr. παντὸς] Λ Vetlat. a. b. Syr. τοῦ οὐρανοῦ] + ἰκὶ σίκου Vat. 51. 62. 88. 231. a. Theodoret. Vetlat. b. (quae fecit). Syrhex. Copt. ἐν Ἱερουσ.] Λ ἐν 62. 88. Syrhex. 2 codd. apud Sabat.
- II, 3. ἡμᾶς] Λ Theodoret. Vetlat. a. b. (Arab.) Copt. ἄνδρωπον) : Syr.; Cod. chis. (88) apud Blanchinum et Syrhex. habent duplex ἄνδρωπον sub : (Syrhex. bis notat char. medio in margine: κων [Γιναια] . Λατμ. σάρκας] Armen. habet Sing. (in varr. Plural.). νίοῦ] νίῶν III. 106. a. 8 codd. Sergii. Syrhex. Arab. Armen. (in textu; sed alii in notis legunt in sing.). αὐτοῦ] ἡμῶν 8 codd. Sergii. Arm. (varr. habent αὐτοῦ). καὶ ἄνδρ. σάρκας δυγατρὸς αὐτοῦ] et filiae Vetlat. b. ἄνδρωπον] : Νοματρὸς αὐτοῦ] syr. σάρκας] Arm. habet sing.

- II, 5. ἐγενήθησαν] ἐγενήθημεν 22. 36. 48. 62. 96. 198. 228.
   231. Theodoret. Vetlat. a. b. Syr. Arm. ὑποκάτω]
   ΔΔ ΔΔ Syr. καὶ] Λ Copt. ἐπάνω] ΔΔ ΔΔ Syr. ; Syrhex. praemitt. ἰοσι. ὅτι] ἐπανε (ἐπ ανε?)
   Copt. πρὸς τὸ μὴ ἀκούειν] μο Syr.
- II, 6. Τῷ κυρίῳ Ֆεῷ ἡμῶν] ipsi Vetlat. b. Syr. sicut 1, 15;
  Copt. add. copulam Τε. ἡμῖν τε καὶ τοῖς πατράσιν]
  Copt. sine signo dativi (cf. 1, 15. 16). τῶν προςώπων]
  Vetlat. b. (cf. contra 1, 15). ὡς ἡ ἡμέρα αῦτη]
  sicut dies isti (?) Vetlat. b. nɨң և յաւուրս յայսոնիկ
  Arm.
- II, 7. ἃ ἐλάλησε ταῦτα] ∧ Vetlat. b. ἃ] διοτι 22. 36.
  48. 51. 96. 231. Vetlat. a. Syr.; διότι ἃ 62. ὧ Ārab. κύριος] + ,σι Syr. ἐφ' ἡμᾶς] ∧ Copt. ταῦτα] XII. 26. 33. 36. 49. 62. 90. 91. 198. 228. Compl. Ald. Fritzsche. Luth.; + ἃ vulgo (IH habet ἃ inter uncos). Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Copt. Arm. ἡλῶεν] ἀςἀχι ἐἰνωον (!?) Copt.
- II, 8. τοῦ προςώπου κυρίου] faciem domini dei nostri Vetlat. a.; deum Vetlat. b. (Cod. Cas.: "dominum"); καστον] +
  Syr. τοῦ ἀποστρέψαι] ὅμις Αταδ. ἔκαστον] + nostrûm Vetlat. a. + ἐκὰοῦ Copt. αὐτοῦ] III. 36. 48. 51. 62. 96. 106. 198. 231 (cf. 1, 22). (Vetlat. b.) Arab. Arm. Copt. Luth.; αὐτῶν vulgo. ἀπὸ τ. νοημ. τ. καρδ. αὐτοῦ τ. πον.] a viis nostris pessimis Vetlat. a.; a cogitationibus [suis] pessimis Vetlat. b.
- II, 9. ἐπὶ τοῖς κακοῖς] in malis Vetlat. a. Arab.; in malis operibus nostris Vetlat. b. καὶ ἐπήγαγε] οἰς ἐπ. ΧΙΙ. 22. 33. 36. 48. 51. 62. 87. 88. 96. 198. 228. 229. 231. a. Theodoret. Syrhex. Armen. Luth. κύριος] ^ 22. 36.

- 48. 51. 62. 96. 198. 228. 229. Theodoret. Luth.; ea Vetlat. a. Syr.; mala Vetlat. b. (Cod. Cas. habet: "et induxit super nos mala"). δίχαιος] + ξ Arm. δ χύριος] + σως Syr. ἐπὶ πάντα] και παντα 106. ἡμῖν] + λ. Syr.
- II, 10. αὐτοῦ] ,σιΣ καὶς Syr. πορεύεσαι (ἐν?) τοῖς προςτάγμασι] ἐν²² habent Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Copt. ης Ετιπ ζημισωτιώμη Arm.
- II, 11. καὶ νῦν] Λ III (habet in charact. minore). Arab. (+ [-]]; cf. 2, 12. 14. 16. 17. 18. 19. 27. 3, 1. 2. 4. 6. 9. 24. 4, 2. 4. 5. 9. 19. 21. 25. 27. 30. 36. 5, 1. 5.). 'Ισραὴλ] ἡμῶν 106. (varr. Armen.). τὸν λαόν σου] Λ Copt.; Λ σου Vetlat. b. (Cod. Cas.). ἐν χειρὶ κραταία] ζηορ ἐΕπιμ υρ Αrm. καὶ ἐν σημείοις] Λ καὶ Vat. 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. 238. Ald. Arm. Copt.; cum signis Vetlat. b. (Cod. Cas.). ἐν τέρασι] Λ ἐν 33. 62. 106. 228. Vetlat. b. Copt. καὶ] Λ Vetlat. b. (Cod. Cas.). ἐν δυνάμει] Λ ἐν Copt.; in virtute tua Vetlat. a.; Arm. habet plur. ηορπιίθτρ. καὶ ἐν βραχίονι ὑψήλω] Λ ἐν Vetlat. b. Copt.
- II, 12. ἠσεβήσαμεν] Syr. et Luth. habent "et" ante et post ἠσεβησ.; neque non Vetlat. b. habet "et" post ἠσεβησ. ἐπὶ] εν 62. decem codices Sergii. Theodoret. Syr. Vetlat. b. (Cod. Cas.). Arm. (?) τοῖς δικαιώμασί σου] γέρερη σὰρος [ο] γέρερη Syr.
- II, 13. ἀποστραφήτω δὴ] III. 23. 26. 33. 49. 70. 86. 87. 91. 198. 228. 233. 239. Ald. <sup>23</sup> Fritzsche Λ δὴ vulgo. (cf. contra 3, 4). Theodoret. Vetlat a. b. Syr. (cf. 3, 4). Syrhex. Arab. Arm. Copt. Luth. (cf. 3) Syr. ὀλίγοι] + ἀπο πολλων 22. 36. 48. 51. 62. 96. 198. 231. a. Theod. Syrhex. (in margine char. medio cum signo :). +
   β΄ Δ΄ (cf. Jer. 42, 2); εποιήκοται

<sup>22</sup> Cf. 1, 18 et vide ad 1, 2.

<sup>23</sup> Habet 8k.

- Copt.  $\hat{\epsilon}v$ ] A= Syr. (fc. 2, 29).  $\hat{\epsilon}x\hat{\epsilon}\tilde{\epsilon}$ ] (online  $\angle 0\lambda \triangle$  Syr.
- II, 14. εἰζάκουσον] Syr. praemittit τὰ (cf. ad ἡ μὴν = εἰ μὴ 2, 29). καὶ τῆς δεήσεως ἡμῶν] Λ Vetlat. b. ἕνεκέν σου] ενεκεν του ονοματος σου III. 88. 9 codd. Sergii. Syr. (cf. v. 11.). Arab. Arm. δὸς ἡμῖν] + invenire Vetlat. a. Luth. κατὰ πρόςωπον] ἐναντιον 88. Syrhex. τῶν ἀποικισάντων ἡμᾶς] eorum qui nos obduxerunt (abduxerunt!) Vetlat. b. (Cod. Cas.; cf. 1, 9).
- II, 15. ἕνα γνῷ] (τράς) Syr. ὅτι σὸ] + εἶ XII. 22. 26. 33. 36. 48. 51. 62. 70. 86. 87. 91. 96. 198. 228. 231. a. Theodoret. Compl. Vetlat. a. b., miss. Ambros.; Syr. Syrhex. (in marg. char. med. cum ;). Armen. Κύριος] Λ Vetlat. b. (Theodoret.?). ἡμῶν] Λ Vetlat. b. (Cod. Cas.). ὅτι τὸ] καὶ στι το 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. Theodoret. Vetlat. a. b. ὄνομά σου] + ἐπὶ Τὸ γένος αὐτοῦ] επι Ιερουσαλημ 26. 106. 233. ἐπὶ τὸ γένος αὐτοῦ] super gentes (genus?) ejus Vetlat. b. (Cod. Cas.).
- II, 16. Κύριε κάτιδε] respice domine Vetlat. a. Syr. Arab. Luth. Domine prospice Vetlat. b. + Syr. + sx του ουράνου 33. — κάτιδε] κατειδε (cf. 1, 8). — τοῦ οἴκου] Φe (coelum) Copt. — τοῦ οἴκου τοῦ άγίου σου] + καὶ δόξης 106. (cf. Jes. 63, 15). — καὶ ἐννόησον εἰς ἡμᾶς] Λ 229. Copt. A Rai Eurónson Vetlat. a. A sig III (habet sig in charact. min.). Arm. (?). — κλίνον] III. XII. 22. 26. 33. 36. 48. 49. 51. 62. 70. 88. 90. 96. 106. 198. 228. 229. 231. 233. 239. a. Compl. Theodoret. Fritzsche. Vetlat. b.; Vers. vet. Speculi Augustini apud Mai (Spicileg. Rom. T. IX ad calcem). Syrhex. Arab. (cf. 3, 2). Armen.; καὶ κλῖνον vulgo, Vetlat. a. Syr.; κλεινον Vat. (cf. 1, 8. 2, 21. 27. 3, 23. 5, 7.) III. (cf. 1, 8. 2, 16). κύριε] Λ Vat. Vetlat. a. Syrus habet κύριε ante κλίνον. — ล้มอบธอง] ธโรลมอบธอง III. 233. (cf. v. 14. 30). exaudi nos Vetlat. a. Syr. (Arm. in varr.).
- II, 17. ἄνοιξον] και ανοιξον III. Arab. κύριε] III. XII. 26. 33.
   49. 70. 86. 87. 90. 91. (106.) 198. 228. 239. Compl. Fritzsche.
   Syr. Arab. A vulgo. Theodoret. Vetlat. a. b. Syrhex.

II, 18. ἡ ψυχὴ] Arm. habet plur. — ἡ λυπουμένη] λοίως στο μέρος Syr. — καὶ τὸ] Ewald. ἐπὶ τὸ universi codices, Vetlat. a. Syr. Syrhex. Arab. Arm. — τὸ μέγεδος ὁ βαδίζει κύπτον] ∧ ὁ 22. 36. 48. 62. 96. 231. Theodoret. τὸ μέγ. (ὅ) βαδ. πνεῦμα κύπτον 22. 36. 48. 51. 62. 88. 96. 231. a. Theodoret. Cod. 88 apud Blanchinum πνεῦμα (μνευμα) habet sub asterisco; Syrhex. πνεῦμα sine asterisco (Ceriani). (super) magnitudine mali et incedit curva Vetlat. a. ²⁴ (eine Seele, die) sehr (betrübt ist) und gebücket . . . hergeht Luth. Καρισμού (Walton μασιού) μασιού σίους σίους; Syr.

II, 19. ὅτι] Und nun Luth. ὑτρ Arm. — ἐπὶ τὰ δικαιώμωτα] propter justificationem Vetlat. b. (Cod. Cas.); Syr. praemitt. . . . و عدد المنابع المنابع

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vetlat. b. versum contrahit ex membris Vetlat. a.: sed animae tristes et infirmae et esurientes et oculi deficientes dabunt etc.

Vetlat. a. (per homoeotel.). Λ ἡμῶν Vetlat b. + sondern von wegen deiner Barmherzigkeit (cf. Dan. 9, 18) Luth. — ἡμεῖς] Λ Arm. — ἡμεῖς καταβάλλομεν τὸν ἔλεον ἡμῶν] III. XII. 22. 23. 26. 33. 36. 48. 49. 51. 70. 86. 90. 91. 96. 106. 198 (αινον ἡμῶν). 228. 231. 233. a. Compl. Fritzsche. Syr. 25 Syrhex. Arab. Λ ἡμῶν vulgo. Arm. Vetlat. a. (nos fundimus preces et petimus misericordiam). Vetlat. b. (jactamus misericordiam tuam: Cod. Cas.; cf. Cod. 88 σου et Syrum). — τὸν ἔλεον ἡμῶν] τ. ελεον σου 88. Vetlat. b. (Cod. Cas.). Syr. — κατὰ πρόςωπόν σου] Λ σου Vetlat. b. (Cod. Cas.).

II, 20. ὅτι] sed quia Vetlat. a.; nachdem Luth. — τὸν του μόν σου] κου στων Syr. — τὴν ὀργήν σου] Λ σου Vetlat. b. — εἰς ἡμᾶς] ἐφ' ἡμᾶς III. 33. 49. 70. 87. 90. 228. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Copt. (habet verba ante τὴν ὀργήν σου). Arm. — κατάπερ] + μ Arm. — ἐν χειρὶ] in manus (manu?) Vetlat. b. — τῶν παιδῶν σου τῶν προφητῶν] Syr. habet τῶν προφητῶν priore loco (cf. contra 1, 21. 2, 24). + tuorum Vetlat. b. — λέγων] III. XII. 22. 26. 33. 36. 48. 49. 51. 62. 70. 86. 87. 88. (90.) 96. 106. 228. 233. 239. Compl. Fritzsche (cf. v. 28). Vetlat. a. b. Syr. (Հար) ; cf. contra v. 28). Arab. Arm. Λ vulgo. Syrhex. Copt. (cf. contra vs. 28).

II, 21. οὕτως εἶπε χύριος] ∧ Syr. — κλίνατε] κλεινατε Vat. (cf. vs. 16.).
 ὑμον ὑμῶν] Arm. habet plur. + et cervicem vestram Vetlat. a. — ἐργάσασδαι] καὶ ἐργαζεσδε III. <sup>26</sup> 49. 90. καὶ ἐργάσασδε 51. (62.) 86. 87. 88. 228. 231. a. Compl. (cf. contra v. 22, neque non 1, s). Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Copt. Armen. — καὶ καδίσατε etc. ad fin. com. seq.] ∧ Vetlat. b. (per homoeotel.).

II, 22. χυρίου] Copt. vertit μου (ΤΑΟΣΗ). + Dei vestri Vetlat. a.

<sup>26</sup> Syrus pluribus verbis explicat: (Δ ) (Δ ) (cf. Cod. 88 σου) (cum Vetlat. a.] (cum Vetlat. a.] (cf. Vers 22. 24). Cf. Frankel, Vorstudien zu der LXX, pag. 70.

- II, 23. ἐκλείψειν] εκλείψαι 22. 36. 48. 51. 62. 87. 96. 231. 
  εκλείψιν 23. 49. 70. 86. 90. 106. 233. Compl. Ald. Vetlat. a. 
  (+ vestram). Syr. Syrhex. ἐλαττον 11 codd. Sergii. 
  Arm. ἐκ] Syr. πόλεων] πολεως III. XII. 23. 26. 33. 62. 70. 86. 90. 91. 106. 233. Compl. Syr. (Walton conjicit Pluralem.). Arab. ἔξωωεν] Syr. Syr. Syr. Syrhex. φωνὴν εὐφροσύνης] praemitt. ,,et auferam a vobis" Vetlat. a.; praemitt. οἰο Syr.; praemitt. 
  Δε Copt. φωνὴν χαρμοσύνης] ^ φωνὴν Vetlat. b. 
  Luth. χαρμοσύνης] χαρμονῆς 36. 48. 51. 62. 88. 96. 231. (cf. 4, 23). + ,,et" Vetlat. a. φωνὴν νύμφης] ^ φωνὴν Vetlat. b. Luth. εἰς ἄβατον] sine vestigio Vetlat. a. b. ἀπὸ ἐνοικούντων] + eam Vetlat. a. σὶς ἐκοικούντων] + οκοικούντων] + οκ
- II, 25. ἐστιν] εἰσιν III. XII. 26. 33. 86. 87. 90. 106. 228. 233. Ald. Syrhex. Arab. Arm. (habet post ἐξεβριμένα). τῷ καύματι] in calore Vetlat. a. in aestu Vetlat. b. Syr. Σομο Syrhex. τῆς ἡμέρας] solis Vetlat. a. b. Σομο Syr. τῷ παγετῷ τῆς νυκτὸς] (in) gelu noctis Vetlat. a. Δ. Σομο Syr. Σομο Syrhex. ἐν ρομφαία] Λ ἐν 91. Vetlat. b. ἐν ἀποστολῆ] Λ ἐν Vetlat. b. Syrhex. habet in marg. et vocem ipsam αποστολη (sub cruce) et interpretationem (char.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Sed Walton hoc additamentum non habet.

- med. pictam): بعد المعانية والمعانية (أناعه id est autem captivitas). 28
- II, 26. τὸν οἶκον] + σου III. XII. 23. (cf. 3, 4. s.) Arab. Copt. Arm. templum Vetlat. a. ἐπ' αὐτῷ] ∧ Arm. οὖ . . . ἐπ' αὐτῷ] in quo . . . in ipso Vetlat. a.; in qua Vetlat. b. ἐπ' αὐτῷ] ∧ ερημον 22. 36. 48. 51. 62. (88 sub asterisco.) 96. 228. 231. a. Syrhex. (in marg. ch. med. sub. ; ).
  ἐκὸς (in desolationem) Syr. <sup>29</sup>— διὰ πονηρίαν οἴκου] propter (super: Cod. Cas.) domum Vetlat. b. οἴκου Ἰούδα] ∧ οἴκου 49. 70. 87. 90. 91. 106. Vetlat. b.
- II, 27. εἰς ἡμᾶς] ∧ Vetlat. b. κύριε] ∧ Vetlat. b. (Cod. Cas.). ἡμῶν] ∧ Syr. ἐπιείκειάν σου + στω μιο Syr. καὶ κατὰ πάντα οἰκτιρμόν σου] ∧ Vetlat. b. 30 οἰκτιρμόν] οἰκτειρμον Vat. (cf. vs. 16. 21.)
- II, 28. ἐν ἡμέρα] qua die Vetlat. b. (Cod. Cas.). λέγων]
   ΕΚΧΟ ἐΨΟΟ ΧΕ Copt. L ωω L Arm.

<sup>28</sup> Eadem interpretatio est apud Theodoret.: ἀποστολὴν γὰρ τὴν αἰχμαλωσίαν καλεῖ.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Hanc vocem supponit etiam Theodoret.

<sup>30</sup> Immo vero κατὰ πάσαν ἐπιείκειάν σου καὶ omissum atque "moderationem" ex "miserationem" (Vetlat. a.) profectum erit.

<sup>31</sup> Cf. Ceriani.

- a. b. (Cod. Cas. habet: "in minimam gentem" pro εἰς μικρὰν ἐν τοῖς ἔβνεσιν). ἡ ἡπρημητ.(ἐἡ (in paucitatem) Arm. ετμετκοται (in paucitatem) Copt. ἰζοὶς ἐλιο Syr. εις μακραν III. 26. 33. 49. 88. 90. 106. 233. a. Syrhex. Arab. ἐν] λ[1] Syr. (cf. 2, 13). οὖ] quoniam (quo?) Vetlat. b. (Cod. Cas.). διασπερῶ] διεσπειρα 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. Syr. disperdam (dispergam?) Vetlat. b. Cod. Cas. αὐτοὺς] qλίτη Arm.
- II, 30. ἀκούσωσί] audiet populus Vetlat. a. μου] [fuλ Arm. ἐπί] Φεπ Copt. καρδίαν] καρδιαις 106.
   Arm. ἐν γῆ] Δεῆ Syr. (cf. contra v. 32). Λ γῆ Arab. (cf. contra v. 32).
- II, 31. κύριος] praemitt. Ε. Arm. καρδίαν καίνην] καρδίαν Vat. et vulgo. καρδιαν συνετην 22.36.48.51.62 (συνετον).96.231. a. Syr. Syrhex. (in marg. ch. med. sub ...). Copt. Luth. καρδιαν του γνωναι με 26. (cf. Jer. 24, τ). Auctor libri "de voc. gent." et Augustinus apud Sabat.; cor et intelligent Vetlat. a.; cor ad intelligendum Vetlat. b. καὶ ὧτα ἀκούοντα] aures et audient Vetlat. a. et aures ad audiendum Vetlat. b. ἀκούοντα] [μΕ[η] (τοῦ ἀκούειν) Arm.
- II, 33. καὶ] Λ Copt. ἀποστρέψουσιν] επιστρεψουσιν III. (cf. 3, τ). ἀπὸ τοῦ νώτου αὐτῶν τοῦ σκληροῦ] a duritia cordis sui Vetlat. b. Arm. ἀπὸ πονηρῶν] ἀπὸ πονηριῶν Compl. Ald. Vetlat. a. (?). πραγμάτων] Vat. III. XII. 22. 26. 33. 36. 48. 62. 86. 87. 88. 90. 91. 96. 106. 231. a. Compl. Ald. Fritzsche. Vetlat. b. Syr. Syrhex. Arab. Arm. Copt. προςταγμάτων vulgo. Λ Vetlat. a. (?). ὅτι] qui Vetlat. b. Λ Copt. τῆς ὅδου] vias Vetlat. b.; neque non Arab. et Arm. et Copt. (παιχβηογί, calceamenta?) pluralem habent. τῶν] quia (qui?) Vetlat. b. (Cod. Cas.). ἔναντι κυρίου] in me Vetlat. a. Arm.
- II, 34. ຖືν ὅμοσα] + υπω΄ [Arm. καὶ τῷ Ἱσαὰκ] ∧ κα Vetlat. a. b. Arab. αὐτῆς] in ea Vetlat. b. (Syr. Syrhex.) καὶ πληθυνῶ] ∧ καὶ Copt.

8

- II, 35. διαδήκην] + alterum Vetlat. a. αὐτοῖς] israhel (illis?) Vetlat. b. (Cod. Cas.; cf. 3, 4.) καὶ αὐτοὶ ἔσονται] ∧ καὶ Copt. ἔτι] Arm. habet lu ante κινήσω. Ἰσραὴλ] filios Israel Vetlat. a. b. ἀπὸ τῆς γῆς ἦς ἔδωκα αὐτοῖς] de terra sua Vetlat. b.
- III, 1. Κύριε] praemitt. "Et nunc" Vetlat. a. ἐν στενοῖς] μις κίριε] (sing.) Syr. Syrhex. (cum Ribbui). πνεῦμα ἀκηδιῶν] الرَّرْحُ مِنَ ٱلتَّخَرَاتِ Αrab. + בֹּים ἐκραγε] בו (plur.) Syr.
- III, 2. χύριε] + ἰστ. Syr. + ὅτι πεὸς ἐλεήμων εἶ XII. (in margine). καὶ ἐλέησον]<sup>32</sup> + πεπ (nos) Copt. + ὅτι πεὸς (^ 51. Syr.) ἐλεήμων <sup>33</sup> εἶ (+ μαμίνο Syr.) καὶ (^ Vetlat. b.) ἐλέησον (+ nostri Vetlat. a. Syr.) III. 22. 36. 48. 62. 88. 96. 106. 231. 239. a. Theodoret. Compl. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Arm.
- III, 3. ὅτι σὰ καθήμενος] tu qui (quia?) <sup>34</sup> regnas Vetlat. b. τὸν αἰῶνα] praemitt. εἰς (sic infra) 49. 90. Chrysost. Compl. Vetlat. a. b. Copt. καὶ ἡμεῖς] ἐποπ λε Copt. καὶ ἡμεῖς ἀπολλύμενοι τὸν αἰῶνα] ne perdideris nos, Domine omnipotens, in perpetuum Vetlat. b. τὸν αἰῶνα] εις τον αιωνα 33. 36. 48. 62. 87. Athan. Chrysost. Vetlat. a. Copt.
- III, 4. παντοκράτωρ] Λ Vetlat. b. 35 δη Λ Syr. Arab. Arm. Copt. (cf. 2, 13). υίῶν τῶν] filiorum ipsorum Vetlat. a. filiorum illorum Vetlat. b. (filiorum israel: Cod. Cas.; cf. 2, 35.). άμαρτανόντων] Arab. αμαρτοντων XII (ex correctione). 26. 88. 106. 233. (cf. contra 2, 33). ημαρτηκοτων 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. Theodoret. (cf. v. 7). Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arm. ἐναντίον σου] Σyr. (γωντίον συσιαμένου)

<sup>32</sup> Scil. ήμᾶς, quod vero nullus codex habet.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Quod *Holmesii* ἡμων sit sphalma typorum pro ελεημων, arguitur ex codicibus III. 88 apud Blanchinum, Compl. et Alex. (*Ceriani*).

<sup>34</sup> An Vetlat. b. legit δ; σù?

<sup>35</sup> Vetlat. b. verbum παντοκράτωρ jam in v. 3 insumptum habet.

οῖ οὐκ ἤκουσαν] et non audierunt Vetlat. a. Syr. Luth. οῖ οὐκ ἦκουσαμεν 106. quia (qui?) non audivimus Vetlat. b.

— κυρίου Ֆεοῦ] XII. 62. 86. 96. 231. 239. κυρίου του Ֆεου 26. 33. 36. 48. 49. 51. 70. 87. 90. 91. 228. 233. a. Compl. Vetlat. a. Syr. Arm. Luth.; σου Ֆεοῦ vulgo. Fritzsche. Syrhex. <sup>36</sup> Copt.; Ֆεοῦ III (habet σου in charact. min.). Arab.; σου κυρίου Ֆεου 88. <sup>37</sup> (cf. v. 8.). Vetlat. b. — Ֆεοῦ αὐτῶν] Deus noster Vetlat. b. — καὶ] Λ Vetlat. b. — τὰ κακὰ] λῶροῦ λλῶροῦ Κορτ. (cf. 1, 20).

- III, 5. ἀδικιῶν] αδικιας 26. Vetlat. b. (iniquitatis). Τος Καραίου Εργ. (cf. v. 8).
- III, 6. σῦ] + εἶ Theodoret. Vetlat. a. b. δ βεὸς ἡμῶν]
   Deus nobis Vetlat. b.
- ΙΙΙ, 7. ἐπὶ καρδίαν ἡμῶν] ἐπι καρδιας ημων 33. 49. 70. 91. 228. Ald. ἐπὶ καρδίαις ἡμῶν Compl. in cordibus nostris Vetlat. a. — καὶ ἐπικαλεῖσβαι] του επικαλεισβαι ΙΙΙ. ΧΙΙ. 22. 33. 36. 48. 49. 51. 62. 70. 86. 87. 90. 96. 228. 231. 239. Compl. Ald. Vetlat. b. (ut invocemus). Syr. Arab. Arm. Copt. Luth. τοῦ ἐπικληβῆναι Theodoret. — τὸ ονομά σου] te Vetlat. b. معمد Syr. — αίνέσομεν] αινεσωμεν 233. Compl. Vetlat. b. - ἀπεστρέψαμεν ἀπὸ καρδίας ήμῶν πᾶσαν ἀδικίαν] Arab. convertimur ab iniquitate Vetlat. a. άπεστρ. έπὶ καρδίαν (cf. 2, 33) ἡμῶν πασαν αδικιαν Vat.\*\* III. XII. 23. 26. 36. 49. 70. 86. 88. 90. 91. 106. 228. 233. Theodoret. Compl. Ald. Syrh. βολο ίλως - σελο - Δε λοσσί Syr. άπεστρ. επι καρδιας ημ. πασ. αδικ. 33. Arm. επεστρεψαμεν επι καρδιαν ημ. πασ. αδικ. 106. convertimur in corde nostro ad (ab?) omnem iniquitatem Vetlat. b. — ἀδικίαν] Arm. habet Plur.
- III, 8. ἰδοὺ] et ecce Vetlat. a. Syr. ἐκεῖ] ∧ Syr. εἰς ὀρὰν] καὶ εἰς ἀρὰν] καὶ εἰς ἀρὰν] λιαΔΔ Syr. εἰς ἀρὰν] ∧ εἰς Vetlat. b. καὶ εἰς ὅφλησιν] in gentes (= εἰς ὄγλησιν?) Vetlat. b. κατὰ πάσας] ∧ πάσας Vetlat. b. —

<sup>37</sup> Lectione marginali forte in textum invecta: Ceriani.

- τὰς ἀδικίας] τὰς ο ໄζῶς Syr. (cf. v. 5). οδ] quia (ὅτι) Vetlat. b. (Cod. Cas.). ἀπὸ κυρίου απο σου κυριου απο απο σου κυριο ο απος ημων 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. a. (cf. 3, 4. 2, 26). Vetlat. a. Syr.
- III, 9. Vetlat. b. praemittit 38: Et cum explicuisset librum orationis captivorum, accipiens spiritus vocem Jerusalem locutus est, dicens. ἄκουε] ΔΩΣΑ Syr. (Walton). ἐνωτίσασΩε] auribus percipe Vetlat. a. b. praemitt. "et" Vetlat. b. ολοξο Syr. (λοξο Walton). φρόνησιν] + λωσωο Syr.
- III, 10. ὅτι] III. XII. 23. Athan. Didym. Cyrill. Procop. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Arm. (in variantibus). Copt. Luth. τί ὅτι vulgo. Theodoret. (III. habet τί in charact. min.). q h h q h Arm. τί ἐστιν Ἰσρ. ὅτι . . . . εἶ] ΟΥΝΕ ΕΤΞΌΝ ΝΙΟΑ ΕΤΛΟΥΘΌΝΙ ΣΕ ΚΧΗ Copt. ἐχδρῶν] + tuorum Vetlat. b. Copt. εἶ] Λ 33. 87. 228. Ald. Syr. Luth. et verbum ἐπαλαιώδης conjungunt cum antecedentibus ἐν γῆ τῶν ἐχδρῶν (ἐδνῶν). ἐν γῆ ἀλλοτρία] dass du in einem fremden Lande bist Luth.; Ald. conjungit συνεμιάνδης τοῖς νεκροῖς cum ἐν γῆ ἀλλοτρία; praemittit . . . ο ("et") Syr. et conjungit συνεμιάνδης cum ἐν γῆ ἀλλοτρία, atque τοῖς νεκροῖς cum προςελογίσδης.
- III, 11. μετὰ τῶν εἰς ἄδου] habet in marg. sub → καταβαινοντων 22. cum descendentibus in infernum Vetlat. a.
   Arm. Δακαβαινος Syr.
- III, 12. ἐγκατέλιπες] quia dereliquisti Vetlat. b.; praemitt. ,,das ist die Ursach, dass" Luth. Δοσως Syr. 39 τὴν πήγην] qեριμρία (τὴν γῆν?) Arm. τῆς σοφίας] vitae et sapientiae Vetlat. b.
- III, 13. τῆ ὁδῷ τοῦ πεοῦ εἰ ἐπορεύπης] praemitt. "nam"
   Vetlat. a. b.; Arm. habet εἰ primo loco. εἰ] μι Ārab. —

<sup>38</sup> Cf. ad. 1, 15.

<sup>39</sup> Ante Acce, post the estne to omissum? cf. 4, 6.

- III, 14. μάβε] + orn xe Copt. ποῦ ἔστιν ἰσχύς] praemittit... (,,et") Syr. Α ἔστιν Vetlat. b. ποῦ ἔστι σύνεσις] praemitt. και 49. Syr. Α ἔστι Vetlat. b. ποῦ ἔστι σύνεσις] (πιρ?) Arm. μακροβίωσις καὶ ζωὴ] longiturnitas vitae et victus Vetlat. a.; longiturnitas, virtus (victus?) et vita 40 Vetlat. b. καὶ ζωὴ] կեսմոր երկայնակեացր Arm. المنا المنا عنه Syr. ὀφβαλμῶν] نتن Syr. (اکتا المنا الم
- III, 15. καί] ο Syr. ie (vel) Copt. εἰς τοὺς Ֆησαυροὺς αὐτῆς] σης Δ=> ο σίζοῦ Syr.
- III, 16. τῶν ἐβνῶν] μως: (μως: ?) Syr. ἐπὶ τῆς γῆς] in terra Vetlat. b. Λ ἐπὶ 48. Syr. Arm.
- III, 18. ὅτι ϳ ∧ 22. 26. 36. 48. 51. 62. 88. 96. 106. 231. Clem. Alex. Theodoret. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arm. (habet καὶ). τὸ ἀργύριον] + τε καὶ τὸ χρύσιον Clem. Alex. Arm. (qui et τεκτ. ante τὸ ἀργύριον habet). τεκταίνοντες ϳ 1 ο Syr. (= κτώμενοι; idem habet) Luth. ,, werben". μεριμνῶντες ] + ἐξ. Arab. ἐξεύρεσις ἱ (numerus) Syr. ζωνημισώνης (qualitates, genera) Arm.

<sup>46</sup> Longiturnitas vitae et virtus: Cod. S. Theod.

- III, 19. ἠφανίστησαν] exterminati sunt Vetlat. a. exinaniti sunt Vetalat. b. (Cod. Cas. praemittit: ,,et tamen").
   Δωώζ (corrupti, perditi sunt) Syr. ἀντ' αὐτῶν]
   Arm. habet ante ἀνέστησαν.
- III, 20. νεώτεροι] conjungitur cum com. antecedente a Syrhex. είδον] ιδον III. Vat. (cf. 4, 9. 10.; contra ad 1, 8. 2, 16. 21.) 70. Cryptoferr. Compl. ὅδον δέ] ∧ δὲ Cryptoferr. Syr. Arab. L σΣωτωμιμος Δ Arm. ἐπιστήμης] + λωσσωνο Syr. ἔγνωσαν] [κρίζε Arab.
- III. 21. οὐδὲ ἀντελάβοντο αὐτῆς οἱ υίοὶ αὐτῶν, ἀπὸ κτλ.] III. Fritzsche. Vetlat. a. b. Arab.; οὐδὲ ἀντελάβοντο αὐτῆς οἱ υίοὶ αὐτῶν ἀπὸ κτλ. vulgo. Theodoret. Syrhex. Arm. .... οστίσο σιαπων μεὶ Syr. ἀπὸ τῆς ὁδοῦ αὐτῆς] 26. 239. Syr. Arm. ἀπὸ τῆς ὁδοῦ αὐτῶν vulgo. a via ipsorum Vetlat. b. Arab. Syrhex. Copt. Arm. in variantt.; a facie ipsorum (= ἀπὸ προςώπου αὐτῶν!) Vetlat. a. (Cod. Cas. habet: "a facie illorum"). πόξξω ἐγενήδησαν] (οστασίο + οξίσο Syr. πόξξω ἐγενηδη 106. longa facta est (sc. ἡ ἐπιστήμη) Vetlat. a. (et Cod. Cas.!).
- III, 22. οὐδἐ ἐκούσβη] οὐκ ἐκούσβη Chrysost. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Arm. ἐν Χαναὰν] εν γη Χανααν 33. 36. 49. 70. 88. 90. 228. Vetlat. a. b.
- III, 23. οἴ τε] Vetlat, a. b. οὕτε III. XII. 33. 36. 49. 70. 90. 106. 228. 233. 239. Compl. Ald. Syr. Syrhex. Arab. Arm. οὐδὲ Chrysost. (Arm.?) Copt.; ὅτι Fritzsche. υίοὶ] Τος Syr. (Walton). οἱ ἐκζητοῦντες] qui exquirunt Vetlat. a. Syr. Syrhex. Λ οἱ Compl. Ald. Vetlat. b. (quaerunt) Arm. τὴν σύνεσιν] ΝΚΑΤ ΝΤΕ ΤΕΚΕ Copt. ἐπὶ τῆς γῆς] 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. Fritzsche. Λ Arm. Λ τῆς Vat. οἱ ἐπὶ τῆς γῆς vulgo. Syrhex. Arab. Copt.; οὰ Ewald; et qui de terra sunt Vetlat. b.; quae (sc. prudentia) de terra est Vetlat. a. (et Cod. Cas.!) Syr. Luth. τῆς Μεζδὰν] Merrhae Vetlat. a. Myrrhae Vetlat. b. (Cod. Cas., terre"!) Δίριος Syr. 41. ξίριος Syrhex.

<sup>41</sup> βίσω= μύρρα?

- Αταλ. **Heppan** Copt. καὶ Θαιμὰν] ^ Copt. καὶ] ^ 62. 91. Vetlat. b. οἱ μυβολόγοι καὶ οἱ ἐκζητηταὶ] ^ καὶ Vetlat. b. (Cod. Cas. habet ,,et"). Syr.; fabularum inquisitores Vetlat. b. οἱ ἐκζητηταὶ τῆς συνέσεως] exquisitores prudentiae et intelligentiae Vetlat. a. (et Cod. Cas.!). Τρο Ερροφορίας Αναλοφορίας Αναλοφορίας Νουνέσεως Vetlat. b. ὁδὸν δὲ σοφίας] ^ δὲ 62. prudentiae viam et sapientiam Vetlat. b.; ὁδον της σοφιας ΙΙΙ. Αταλο. Copt. Ατπ. ἐμνήσδησαν] Αναλοφορίας Νουνέσεως Vat. (cf. 2, 16. 21. 27. 3, 23. 5, 7.) ὑη μιίη ρ Ατπ.
- III, 25. μέγας] Λ Syr. + Αrm. οὐκ] ουχ III. (cf. contra 2, 17.) ἔχει] q.nj Arm. τελευτὴν] consummationem Vetlat. b. ὑψηλὸς] ω;ο Syr.
- III, 26. ἐγεννήθησαν | εγενηθησαν III, 70. 88. a. Cat. Ghisl. Vetlat. a. b. Ambros. August. Arab. Arm. οἱ γίγαντες] Syrhex. habet char. med. in margine: οἱ ἀνομαστοὶ] ἐζστῶς: οἱ ἀπ' ἀρχῆς] III. XII. 22. 26. 33. 36. 48. 49. 51. 62. 70. 86. 87. (88 sub asterisco). 90. 96. 106. 228. 233. 239. Cryptoferr. Compl. Ald. (?) Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Λ οἱ vulgo. Fritzsche. Copt. γενόμενοι εὐμεγέθεις] ἐπιστάμενοι] praemitt. και 62. Syr. Syrhex. πόλεμον] Arm. habet plur.
- 111. 27. من 100 من 10

<sup>12</sup> Lapsus calami pro إين مناه, aut error auris pro عندية المادية.

- զուն ընտրեաց ա Arm. ὁ Ջεὸς] Dominus Vetlat. a. b. Luth. ἐδωκεν αὐτοῖς] invenerunt Vetlat. a.
- III, 28. καὶ ἀπώλοντο] propterea perierunt Vetlat. a. b. παρὰ τὸ] διὰ τὸ 233. Et quoniam Vetlat. a. b. φρόνησιν]
   Τροσο Ιλωρο Syr. ἀπώλοντο] ο ροίο Syr. Είματα. Είματα. Είματα. Ακπ. αὐτῶν] Λ Vetlat. b. (Cod. Cas.).
- III, 29. εἰς τὸν οὐρανόν] in celos Vetlat. b. (Cod. Cas.) καὶ κατεβίβασεν] aut eduxit Vettlat. b. (Cod. Cas.: ,,et eduxit"). αὐτὴν] Λ Vetlat. b. (Cod. Cas.) ἐκ τ. νεφελῶν] de manibus (nubibus?) Vetlat. b. (Cod. Cas.).
- III, 30. τίς] בוני סן Syr. Copt. διέβη] סובי Syr. (Walton.) אין הוני הוני (seine [des Meeres] Grenzen und Ende) Syr. καὶ οἴσει αὐτὴν χρυσίου ἐκλεκτοῦ] καὶ et attulit eam super aurum electum Vetlat. a. (et Cod. Cas.!); et praetulit auro delecto (Λαὐτὴν) Vetlat. b. الله المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة (sane aequipararet seam auro electissimo) Arab. Οτος agenc & οτηοτβ eqcwτη Copt. und (hat sie) um köstlich Gold hergebracht Luth. χρυσίου] ὑπέρ χρυσίου Theodoret. Vetlat. a. (et Cod. Cas.!). Arm. (habet Plur.).
- III, 31. οὐκ ἔστιν] και Αταδ.; praemitt. "Summa" Luth.—
   ὁ γινώσκων] qui possit scire Vetlat. a. τὴν ὁδὲν] vias
   Vetlat. a. Arm. ὁ ἐνδυμούμενος] qui exquirat Vetlat. a.
   qui excogitet Vetlat. b. Arm. τὴν τρίβον] semitas
   Vetlat. a. b. Syr. Copt. Arm.
- III, 32. γινώσκει] οὐτοι (οὐτος?) γινώσκει 7 codd. Sergii.
  κρί αἶοσὶ Syr. ñooq eτcworn Copt. των Χωτωνς Ε

<sup>43</sup> Vitium typographicum?

<sup>44</sup> Fl. Nobilius Theodoreto falso attribuit loco cἴσει lectionem ἥνεγχεν.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> = ໄσώσει? NB.: Nemo nisi Syrhex. et Arab. et Armen. habet Futurum.

Arm. — ξξεῦρεν] praemitt. καὶ Theodoret. Ald. Vetlat. a. b. Copt. Luth. — ὁ κατασκευάσας] praemitt. L Arm. — εἰς τὸν αἰῶνα χρόνον] in aeterno tempore Vetlat. a. in sempiterno tempore Vetlat. b. — ἐνέπλησεν] praemitt. καὶ III (?). 62. Vetlat. a. b. Syr. (Walton). Copt. — κτηνῶν τετραπόδων] pecudibus Vetlat. b. κτηνῶν τε καὶ τετρ. Chrysost. κτηνῶν καὶ τετρ. Theodoret. Vetlat. a. Arm. III, 33, ὁ ἀποστέλλων] qui jussit fieri Vetlat. b. ⁴6 — τὸ φῶς]

λεαδ. — πορεύεται] Vetlat. α. πορεύεται XII. 33. 49. 86. 91. 228. 233. 239. Compl. Ald. Arab. (?); ortum est Vetlat. b. — ἐκάλεσεν αὐτὸ] praemitt. "et" Vetlat. α. Syr. Luth. — ὑπήκουσεν] ἐπήκουσεν Compl. obedit Vetlat. α. obaudivit Vetlat. b. (obedivit: Cod. Cas.); praemitt. ωω Arm. — αὐτῷ] illi Vetlat. α. Λ Vetlat. b. <sup>47</sup> — τρόμῳ] in tremore Vetlat. α. b. ἰλλιο (+ ἰκὶ Walton) σωτως Syr. ἐκὶς Syrhex. ἐκοὶς Αrab. Sen οτεθερτερ Copt.

III, 34. οἱ δὲ ἀστέρες — εὐφράνθησαν] cujus imperio stellae splendificatae sunt Vetlat. b. (Cod. Cas. habet textum Vetlat. a.) — οἱ δὲ] ∧ δὲ Copt. Luth. καὶ οἱ Euseb. Arm. — ἐλαμψαν] dederunt lumen Vetlat. a. (et Cod. Cas.!) — ἐν ταῖς φυλακαῖς αὐτῶν] , οσιλῶρ Syr. Ϳիւ μιμμιτις [h. μ μμισμιτις [h. μ μμισμιτις [h. μ μμισμιτις [h. μ κάλεσεν αὐτοὺς] praemitt. . . ο (,,et") Syr. vocatae sunt Vetlat. a. (et Cod. Cas.!) — εἶπον] — ἐλαρεσμεν] — ἰσι Syr.
Δὶ Δrab.; praemitt. καὶ μις μις μις μις μμισμιτικού. Αrab.; praemitt. καὶ III. Cryptoferr. Chrysost. Vetlat. a. (et Cod. Cas.!) b. (et lucem dederunt). Arab. Luth.

III, 35. ούτος] + 5 Arm. — ήμῶν] legitur in marg. 36. ASyr. — οἰ λογιστάι ἔτερος πρὸς αὐτὸν]πρὸς δν οὐ λογ. ἔτερος Arm.—

<sup>46</sup> Cod. Cas. omittit vs. 33a.

<sup>47</sup> Num loco verbi "obaudivit" potius secundum cod. Corb. "obaudit illi" soribendum sit? Cod Cas. habet "ei".

- οὐ] et non Vetlat. a. b. Syr. Luth. λογισθήσεται] Λ Syr. πρὸς αὐτὸν] adversus eum Vetlat. a. ad illum Vetlat. b. praeter eum, absque illo (et simill.) Patres lat. هُ مَعَانِي الْحَدِينِينِينَ Syr. (معان [مناه المعانية المع
- III, 36. ἐξεῦρε] hic adinvenit Vetlat. a. (et Cod. Cas.!)
  Syr. Arab. ὁδὲν] Arm. habet plur. ὑπ' αὐτοῦ] ∧ ὑπ' III. (XII. addidit in marg.). 22. 23. 33. 36. 48.
  49. 51. 70. 90. 96. 228. 231. 239. Compl. Ald. Patres graeci. (cf. 3 Makk. 6, 11: τῶν ἦγαπημένων σου). Vetlat. a. b. Syr.
- III, 37. μετά] καὶ μετά 26. Syr. Arab. τοῦτο] ταυτα 36. 49. 62. 90. 106. Orig. Didym. Euseb. Chrysost. Cyrill. Alex. Theodoret. et al. Vetlat. a. b. ἄφλη] visus est Vetlat. a. b. Arab. Δι Syr.
- IV, 1. τῶν προςταγμάτων] praemitt. ὑμορο (aut ὑμορι) <sup>49</sup>

  Syr. πάντες εἰς ζωὴν] exponitur pluribus verbis

  ὑμος (σολ ) σολ σος μπωνων (σολ ) Syr. —

  εἰς ζωὴν] pervenient ad vitam Vetlat. a. b. ετευπό

  Copt. werden leben Luth. καταλείποντες] εθπεχε[q]

  (futur.) Copt. αὐτὴν] (σολ Syr. ἀποβανοῦνται]

  in mortem Vetlat. a. ετιιοτ (ετειιοτ?) Copt.
- IV, 2. ἐπιστρέφου] + בַּבֵּב Syr. (+ בַּבּל) Herbertus Thorndicius). αὐτῆς] ∧ Syr. διόδευσον] ambula per viam Vetlat. a. סבּב בַּוֹסוֹב Syr. ∧ Armen. πρὸς τὴν λάμψιν] וֹהָוֹן בַּבּב Syr. בֹּבַב בַּוֹלְנְיִׁב Arab. + αὐτης 239. Vetlat. a. b. κατέναντι] ∧ Syr. αὐτῆς] ∧ Vetlat. b.
- ΙV, 3. τὴν δόξαν σου] gratiam (gloriam?) tuam Vetlat. b.
   ἡωρος Syr. τὰ συμφέροντά σοι] dignitatem tuam Vetlat. a. utilitates tuas Vetlat. b.

אל Vide Sabat. et *Roensch* apud Zeitschrift für die historische Theologie 1871, p. 602 sq., nec non "Itala und Vulgata", p. 389 sq. <sup>49</sup> = אָּבְרוֹן; cf. *Haevernick*, pag. 21.

- Arab. + (repetit)

  cinepthitor Copt.; praemitt. If et Λ σοι Arm. —

  constant advenae (alienae?) Vetlat. b.
- 1V, 4. μακάριοι ἐσμέν] beatissimus (beati sumus?) Vetlat. b. + τοῦ Syr. + Δλ. (utique, revera) Copt. τοῦ πεοῦ] τῷ πεῷ III. XII. 23. 26. 33. 36. 48. 49. 51. 62. 70. 86. 88. 90. 91. 96. 106. 228. 231. a. Compl. Const. ap. Clem. Alex. Ambros. Syr. Syrhex. ἡμῖν] ημων 106. Syr. Arm. (habet post γνωστὰ.) ἡμῖν γνωστά ἐστιν] Σyr. (———— Walton). υμιν γνωστα Cryptoferr. Vetlat. b. (Cod. Cas.).
- IV, 5. Δαρσεῖτε] animaequior esto Vetlat. a. (idem vv. 21.
  27. 30). Arm.; constantes estote Vetlat. b. σῶς Arab. (idem vv. 21. 27. 30). λαός μου] λαος Δεου 22. 36.
  48. 51. 62. 96. 231. a. Vetlat. a. Syr. Syrhex. in marg. sub ; populi (λ μου) Vetlat. b. μνημόσυνον] memorabilis Vetlat. a. memorabiles Vetlat. b. ງիչΕμί Arm. 'Ισραήλ] Νμετί Syr.
- IV, 7. τὸν ποιήσαντα ὑμᾶς] + ℑεον αιωνιον (ex com. seq.) 239.
   Vetlat. a. Syr.; praemitt. dominum aeternum Vetlat. b. —
   Δύσαντες] , ολ καινών (ex com. seq.) 239.
   Καντες] , ολ καινών (ex com. seq.) 239.
   Καντες (ex com. seq.) 239.
   Καντες

<sup>50 &</sup>quot;In ira" ante "ad iracundiam" mendum librarii esse perspicuum est.

IV, 8. ἐπελάβεσβε δὲ] III. XII. 22. 33. 36. 48. 49. 51 (ὑπελαθεσθε δε). 62. 87 (επελαθ. δε υμεις). 90. 91. 96. 228. 231. 233. a. Compl. Ald. (?) Fritzsche. ms. Theod. apud. Sab. Syr. Syrhex. Arab. A de vulgo. Arm. Luth. επελαθεσθε γαρ 106. Vetlat. a. b. Copt. — τὸν τροφεύσαντα κτλ.] του τροφευσαντος υμας Σεου αιωνιου 22. 36. 51. 62. 231. a. دنسمت Syrhex. in marg. ch. m. sub. ∴? deum (∧ ,, αιωνιον" cum 239.) qui nutrivit vos Vetlat. a. 51; dominum (Λ αιωνιον) qui vos salvavit (= φυλαξαντα?) Vetlat.b.; του τροφευοντος κτλ. 48.96. (Syrhex. in marg. ch.m. su b -?). — αίώνιον] Λ 239. Vetlat. a. b. — έλυπήσατε δέ καί] et contristastis Vetlat. a. et contristatis (pro: contristastis) Vetlat. b. (Cod. Cas. habet: "et contristati estis"). ... وَأَحْزَنْتُمُوهُ Arab. Λ δέ Arm. — ὑμᾶς] II. 49. 51. 62. 90. 228. a. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Arm. ἡμᾶς ed. Rom.

IV, 9. εἶδε γὰρ] ιδεν Vat. III 52 (cum γαρ in charact. min.).
XII. Compl. Λ γὰρ III. Arab. — ὀργὴν] + λωωο Syr. — τοῦ ℑεοῦ] praemitt. Τρο Syr. — ἀκούσατε] praemitt.
Σε Copt. + μου 51. 62. Δαμαίω Syr. — αῖ πάροικοι] Cod. Cas. ad Vetlat. b. habet: "civitatem". — ἐπήγαγε(ν) γὰρ] III. 22. 33. 36. 48. 49. 51. 62. 70. 90. 91. 96. 106. 228. 231. 239. Ald. Fritzsche. Vetlat. a. b. Syr. Arab. Λ γὰρ vulgo. — ὁ ℑεὸς] dominus Vetlat. b. Arm.; praemitt. Τρο Syr. — μέγα] αιωνιον 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. Δαμαίω Syr.

IV, 10. είδον γὰρ] ιδον γαρ III (cf. v. 9.). Compl. ειδον δε 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. Λ γὰρ Arm. — τὴν αἰχμαλωσίαν] + του λαου III. + του λαου μου 233. 239.
 Vetlat. a. Arab. (cf. contra v. 14.). — τῶν βυγατέρων] + μου 106. Syr. Arab. Copt. (cf. v. 14). — αὐτοῖς] super omnes Vetlat. b.

<sup>51</sup> Etiam Arab. xí y antemittit.

<sup>52</sup> Cf. v. 10, ίδον apud III. pro είδον; ad formam vide *Thilo*, Act. Thom., pag. 70. *Winer*, Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms, 6. Aufl., §. 5, 4, pag. 46 sq.

- 14). δ αλώνιος] منه Syr. (idem 4, 14. 24. 5, 2; cf. contra 4, 20. 22. 35).
- IV, 11. γάρ] Λ Arm. Luth. δὲ αὐτοὺς] XII. 22. 23. 33.
  36. 48. 49. 51. 86. 87. 90. 91. 96. 228. 231. 233. Compl. Fritzsche. Vetlat. a. Syr. Arab. Luth. Λ αὐτοὺς vulgo. Vetlat. b. "et" Vetlat b. πένθους] + μπίλοο Syr.

- IV, 14. ἐλβέτωσαν] ἐλβάτωσαν Vat. III. venite Vetlat. b.
   (مار) (pro (مَكَاتِّ) Syr. كِنْ Syrhex. καί] Λ Vetlat. b.
   Syr. μνήσβητε] μνησβητωσαν 22. 36. 48. 51. 62. 96.
   231. memorentur Vetlat. a. Arm. τῶν νίῶν μου] Λ
   μου Vetlat. a. Δυγατέρων] +

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Ms. Corbejensis n. 2. inscriptionem habet: "Vox ecclesiae in persecutione: de poenitentibus, et de martyribus."

- μου 26. 239. Vetlat. a. Syr. Copt. (cf. v. 10). αὐτοῖς] illis ille <sup>54</sup> Vetlat. b. Σyr. (*Walton*; idem v. 10.). δ αἰώνιος] Σyr. Syr.
- IV, 15. ἐπήγαγε γὰρ] ∧ γὰρ 26. Arm. Vetlat. b.: qui <sup>55</sup> suscitavit. ἐπ' αὐτοὺς] + ὁ Ֆεος III. Arab. ἐπ' αὐτοὺς ἔπνος] ad eos gentes Vetlat. b. ἔπνος 2<sup>do</sup>] ∧ Vetlat. b. καὶ] ∧ Copt. ὅτι] οῦ III. 22.26. 48. 51. 62. 231. 233. Vetlat. a. b. (Cod. Cas. "quoniam".) Arm. Arab. Luth. . . . ο Syr. οὐκ ἠσχύν Ֆησαν κτλ.] seni et juveni misericordiam non praestiterunt Vetlat. b. παιδίον] puerorum Vetlat. a. Luth. παιδίον ἠλέησαν] ἠλέησαν παιδίον Arm.
- IV, 16. ἀπήγαγον] ηγαγον III. ο ο ο ο ο Syr. ἀπὸ τῶν βυγατέρων κτλ.] unicos a filiis desolati sunt Vetlat. b. (Cod. Cas.). ἀπὸ τῶν βυγατέρων] a filiis Vetlat. a. b. σλίως [ο] <sup>56</sup> Syr. τὴν μόνην] την μονογενη III. 23. 106. ἐξιμαρού ο ἐξιμαρού δχι. <sup>57</sup>; Arm. habet τὴν μόνην post ἦρήμωσαν.
- IV, 17. δέ] και Syr. τί] non Vetlat. b. 7 Syr. η μ εξή (varr. η μίες ξή, quid eram) Arm. δυνατή] δύναμαι III. 51. 62. 106. Vetlat. b. Syrhex.

<sup>54 &</sup>quot;Ille" sine dubio ex "illis" profectum est.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> "Qui" = ος fortasse ex praecedenti verbo αlώνιος profectum, quod in easdem literas (ος) exit.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Secunda res objecta ad verbum ἀπήγαγον.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Walton corrigit: 12; 12000 12; 12000.

<sup>58</sup> Ex itacismo: Ceriani.

- ΙV, 22. ຖືλπισα ἐπὶ τῷ αἰωνίω] speravi in aeternum Vetlat.a.b. رُجَوْتُ . . . مِنْ عِنْكِ ٱلْأَبِكِيّ Syr. وَجَوْتُ . . . مِنْ عِنْكِ ٱلْأَبِكِيّ Syr. مِنْ عِنْكِ ٱلْأَبِكِيّ Arab. τὴν σωτηρίαν ὑμῶν] σωτῆρι ὑμῶν Athan.? salvatorem vestrum Vetlat. b. praemitt. ຝູແພບ (pro, de) Arm. καὶ ἡλαε] quia veniet Vetlat. b. τοῦ ἀγίου] και την ελεημοσύνην 22. 36. 48. 96. 231. 239. Vetlat. b. Syrus

IV, 23. μετὰ κλαυθμοῦ καὶ πένθους] μετα πενθους και κλαυθμου Vat. III. XII. 26. 62. 70. 86. 88. 90. 91. 106. 229. 233. a. b. c. Compl. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Armen. (in textu). 61 Copt. Luth. — ἀποδώσει] eq. † (eqe. †?) Copt. — μοι] Λ 49. 90. Syrhex. — δ θεὸς] dominus Vetlat. a. b. — μετὰ χαρμοσύνης] praemittit στις (αροδίνιος) Syr. — εἰς τὸν αἰῶνα] καροδίνες Syr. (cf. Vetlat. a. b. ad v. 22.). Arm. habet plur.

IV, 25. τέχνα] πεωμρι Copt.; praemitt. الَّهُ Arab. — μαχροθυμήσατε] patientes estote Vetlat. b. منه المنافقة

<sup>59</sup> Walton corrigit: مدلكرة عدوري

<sup>60</sup> Codd. nitr. ,oo.o.

<sup>61</sup> Sed in notis habetur et altera lectio.

σίσωο Syr. — τὴν παρά — ὁ ἐχβρὸς ] quia per iram Dei persecutus est vos inimicus Vetlat. b. — παρά τοῦ كدورًا ٨ Vetlat. a. محمد منا الله Syr.; Arm. habet post έπελ $\mathfrak{I}$ . ὑμῖν. — κατεδίωξε(ν)] + γὰρ III. XII. 23. 26. 33. 49. 70. 86 (cum γάρ sub \*\*). 87. 90. 91. 106. 228. 233. 239. Compl. Ald. (?) Vetlat. a. b. Arab. ό έχθρὸς] + σου III. 22. 23. Theodoret. Vetlat. a. Syr. Syrhex. Arab. Armen. Copt. — xal] A Copt. "sed" Vetlat. a. b. μση 🛶 Syr. — ὄψει] videbitis Vetlat. b. αύτοῦ] Arm. habet αὐτοῦ post τὴν ἀπώλειαν. — ἐπὶ τραχήλους] ἐπὶ τοὺς τραγήλους ΙΙΙ. επι τραγηλου 22. 26. 36. 37. 48. 51. 62. 96. 229 (επι του τραχηλου). 231. a. c. Theodoret. Syr. Syrhex. Arab. Arm. τραγήλω b. — αὐτῶν] Λ 233. autou 22. 36. 37. 48. 51. 62. 96. 231. a. c. Theodoret. Vetlat. a. 62 b. 63 Syrhex. Arab. Arm. — ἐπιβήση] ascendetis Vetlat. b.; Arm. habet ἐπιβήση ante ἐπὶ τραγήλου αύτοῦ.

IV, 26. οί τρυφεροί μου έπορεύζησαν] delicati mei mei ambulastis Vetlat. b. Cod. Cas. — ἐπορεύθησαν ὁδοὺς τραγείας] ambulastis vias asperas Vetlat. b.; Syrus pluribus verbis exponit: الكه حمصا. مصلحه حاواسال λώπο λωποίο οξέλλο .64 μοξές. — ήρλησαν] οξέλλος. (= [δι-]έσπάρησαν); ducti sunt (= ήχλησαν) enim Vetlat. a. + لِأَنَّهُمْ Arab. ducti estis Vetlat. b. — ποίμνιον] + inecwor (ovium) Copt. — ήρπασμένον] Λ Vetlat. b. — ύπὸ ἐχβρῶν] απο εχβρων ΙΙΙ. Arab. (?)

IV, 27. τέχνα] πλωμρι Copt. — πρὸς τὸν Δεὸν] ad dominum Vetlat. a. b. ίσι Δω Syr. — ἔσται γὰρ κτλ.] erit enim illi pro vestra captivitate memoria Vetlat. b. έσται γαρ ύμων μνεία ύπὸ τοῦ ἐπάγοντος Arm. - ὑπὸ τοῦ έπάγοντος] υπο του επαγαγοντος ΧΙΙ. 26. 37. 48. 62. 86.

96. 231. a.; ab eo qui duxit vos Vetlat. a. مِنَ ٱلَّذِيْ يَجَّلِبُكُمْ

9

<sup>62</sup> Super cervices ipsius.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> In cervices illius; Cod. Cas. sine "in".

<sup>&</sup>quot; Walton corrigit: رختوها.

- Arab. (arab) whi! (lipo!) his 2al Syr. egodenten hetagini exwten Copt.
- IV, 29. ἐπάξει] ipse rursus adducet Vetlat. a. + on Copt.
  (cf. 4, 1s) dabit Vetlat. b. τὴν] praemitt. "etiam"
  Vetlat. b. (Cod. Cas.). αἰώνιον] ^ Vetlat. b. (Cod. Cas.). ὑμῶν] ^ Vetlat. b. ημων 62.
- IV, 30. 'Ιερουσαλήμ] israel Vetlat. b. (Cod. Cas.; cf. vs. 36.)— παρακαλέσει ] παρακαλει III. 23. 26. 33. 49. 70. 86. 88. 90. 228. Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Armen. (in lectt. varr.). Copt. + enim Vetlat. a. Luth. δ ὀνομάσας] qui . . non minavit (nominavit) Vetlat. b. (Cod. Cas.).
- IV, 31. δείλαιοι] δηλαιοι III. (nocentes) peribunt Vetlat.
  a.; miseri facti sunt Vetlat. b. λλιιός Σης. (cf. v. 32). Εηπιλι (Sing.). Arm. οἱ σὲ κακώσαντες] nocentes (peribunt) qui te vexaverunt Vetlat. a. πρ ζωρζωρΕωσία q. ρΕq. (Sing.). Arm. σὲ] Λ Copt. καὶ ἐπιχαρέντες τῆ σῆ πτώσει] Λ Copt. σῆ] Arm. habet post πτώσει.

(ex com. 31) Syr. αις εδουλευσε 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. الَّذِي فِهَا تَعَبَّدُتُ Arab. — σου] Λ Copt. — δειλαία] δηλαια ΙΙΙ. "punientur" cum praeced. αί πόλεις conjungitur Vetlat. a.; miserior (qui) Vetlat. b. praemitt. Arm. L. + L. Arm. — ἡ δεξαμένη] et quae accepit Vetlat. a. "die gefangen hält" Luth. — σου] Λ Copt.

- IV, 33. ἐχάρη] + 'um Arm. καὶ εὐφράνη ἐπὶ τῷ πτώματί σου] ∧ Syr. ∧ σου Copt. + Babylon Vetlat. b. λυπηρήσεται] σων ἰμολο καν. 222 Syr. — ἐαυτῆς] αυτης 233. suā Vetlat. a. b. Syr. Syrhex. Arab. Arm. Copt. Luth.?
- 1V, 34. περιελώ] περιελεί 88. Syrhex. amputabitur Vetlat. a. αὐτῆς] στιω Syr. Syrhex.; habent "ejus" post πολυοχλίας Vetlat. a. b. Arab. Copt. Luth.? ἀγαλλίαμα] αγαλμα III. 49. 90. Arab. ἐξ΄ ἐς΄ ἐς΄ Syr. <sup>65</sup> πολυοχλίας] + αὐτῆς Theodoret. τὸ ἀγαυρίαμα] praemitt. Arm. ημηληιημή ἡ μπια (ἐπιστρέψω εἰς πένδος). εἰς πένδος] praemitt. εσται III. XII. 23. 26. 33. 49. 70. 86. 87. 90. 91. 106. 228. Compl. Vetlat. a. b. Syr. Arab. <sup>66</sup> praemitt. eietz.cooq (avertam, reducam eum [id]) Copt.
- IV, 35. πῦρ γὰρ ἐπελεύσεται αὐτῆ] ἐπελεύσεται αὐτῆ πῦρ Arm.—
  ἐπελεύσεται] κλω Syr. τοῦ αἰωνίου] κω Syr.—
  εἰς ἡμέρας μακρὰς] in longiturnis diebus Vetlat. a. et dies longus (in dies longos?) Vetlat. b. Λ εἰς Syr.

  (ἰλοο ἰς οἰ); Syrhex. κατοικηδήσεται] σιο κοίωνίου Syr. τὸν πλείονα χρόνον] in multitudine temporis Vetlat. a. κοίκονα χρόνον] in multitudine temporis Vetlat. b. ποτεμοτ εσοω (tempus multum) Copt. τον απαντα χρονον 26. Syr. η μωσητιί Δωιδιάμωμα Arm.

ΙΝ, 36. περίβλεψαι] ΙΙΙ. ΧΙΙ. 22. 23. 26. 33. 36. 48. 49. 51.

<sup>65</sup> Vide Fritzsche ad hune locum.

ante subjectum orationis. تُصِير

(62. 106. 229. scr. περιβλεψε) 70. 86. 87. 88. 90. 91. 96. 228. 231. 233. 239. Theodoret. Compl. (cf. 5, 5). περίβλεψον vulgo. — 'Ιερουσαλημ] israel Vetlat. b. (Cod. Cas.; cf. vs. 30). — την εύφροσύνην την παρά κτλ.] έρχομένην την εύφροσύνην σοι παρά τοῦ Ֆεοῦ Arm. — σοι] ∧ 106. 239. Copt. — έρχομένην] επερχομενην III. Vetlat. b. (?)

- IV, 37. ἰδοὺ] + enim Vetlat. a. Syr. ἔρχονται] + ΔΣ Syr. ἐξαπέστειλας] + dispersos Vetlat. a. ἔρχονται συνηγμένοι] Λ ἔρχονται 239. Vetlat. b. Λ συνηγμένοι Copt. ΔΙ Syr. ἀπὸ ἀνατολῶν] + 1 ΔΣ Syr. (cf. 5, s). ἔως] καὶ 22. 33. 36. 48. 51. 87. 96. 228. 231. Vetlat. b. δυσμῶν] + μημπι Αrm. τῷ ἔρματι τοῦ ἀγίου] μ. ρ. πλωως Syrhex. τῷ ἔρματι τοῦ Δεοῦ 22. 36. 48. 51. 96. 231. verbo domini Vetlat. b. (habet ante συνηγμένοι). τῷ ἔρματι τοῦ ἀγίου, χαίροντες τῆ τοῦ πεοῦ δόξη] in verbo sancti (cf. 5, s) gaudentes in honorem Dei Vetlat. a. πλωως Ισως πλωως Δερουντες τῶς τοῦς δοῦς λερους Syr. verbo domini . . . . gaudentes in dei gloria Vetlat. b.; Arm. habet τοῦ πεοῦ post δόξη.
- V, I. 67 πένδους] + σου Syr. Syrhex. καὶ τῆς] ^ καὶ 86.
  233. ^ III. (habet in charact. min.). 26. Vetlat. b.
  Arab. καὶ τῆς κακώσεώς σου] ^ σου Copt. λεωρο Syr.; Arm. habet plur. καὶ ἔνδυσαι] ^ Cod. Casinensis. τὴν εὐπρέπειαν] decore et honore 68 Vetlat. a. [Δολο Δομορο Syrhex. τῆς παρὰ τοῦ βεοῦ δόξης εἰς τὸν αἰῶνα] ejus quae (= τῆς) a Deo tibi (codd. III. 106.) est sempiternae gloriae Vetlat. a.; ejus (^ Cod. Cas.) quia (quae?) a Deo (tibi) est gloria Vetlat. b.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Cod Corbejensis inscriptionem habet: De gloria ecclesiae, et resurrectione sanctorum.

<sup>68</sup> Ambrosius De poenit. I, 9, 43 additamentum "et honore" nondum novit. Cod. Cas. habet versum hactenus corruptum: "Exue te stolam luctus ierusalem, tue vexationis decorem:"

- الْكَبْ إِلَى ٱللَّهِ إِلَى ٱلْأَبِهِ إِلَى ٱللَّهِ إِلَى ٱلْأَبِهِ إِلَى ٱللَّهِ إِلَى ٱلْأَبِهِ ([indue pulchritudinem] decoris gloriae quam habes [codd. III. 106] a Deo in sempiternum) Arab.
- V. 2. περιβαλοῦ τὴν διπλοΐδα τῆς παρὰ τοῦ Ֆεοῦ δικαιοσύνης] praemitt. . . . ο (,,et") Syr. (Walton). circumda te diploide, (quia) a Deo (tibi est) justitia Vetlat. b. 69 circumdabit te Deus diploide justitiae Vetlat. a.; Arm. habet plur. vocis τὴν διπλοΐδα atque τῆς δικαιοσύνης παρὰ τ. Ֆεοῦ. τὴν κεφαλήν σου] Λ σου 62. Vetlat. a. Copt. τοῦ αἰωνίου] Λ τοῦ Vetlat. a. b.? (Cod. Cas. habet [,,glorie] tue"). Δ΄ Σ΄ Ε΄ του αγιου ΙΙΙ. 26. Arab. ἐπιβοῦ κτλ.] praemitt. ,, et" Vetlat. a. Syr.; et imponet mitram capiti honoris aeterni (Aeterni?) Vetlat. a.
- V, 3. δείξει] Arm. habet δείξει ante πεός. τῆ ὑπ' οὐρανὸν πάση] omni qui sub coelo est Vetlat. a. sub coelo universae creaturae Vetlat. b. κίὶ σίνο και Σην Εγν. πάση] μωι Arm. τὴν σὴν λαμπρότητα] splendorem suum in te Vetlat. a. Λ σὴν Copt.
- V, 4. γὰρ], et" Vetlat. b. Arm. σου τὸ ὄνομα] το ονομα σου 106. σοι ονομα 26. tibi nomen tuum Vetlat. a. ptq μίπι μαπ. Λ σου Copt. παρὰ τοῦ βεοῦ] ab eo Vetlat. b. εἰρήνη] praemitt. κε Copt. δικαιοσύνης] και δικαιοσύνη 106. Arm. (Λ καὶ). δόξα βεοσεβείας] gloriae colenti Iren. V, 35. βεοσεβείας] pietatis Vetlat. a. Dei culturae Vetlat. b. ἐσων, σιλων, Syr. ἐσιλο ἐντικο ἐν
- V, 5. ἀνάστηθι] καὶ] Λ Copt. ἐπὶ τοῦ ὑψηλοῦ] ἡκικος (in cortinis <sup>70</sup>)? Syr. (ἐπὶ τοῦ ὑψηλοῦ] ἡκικος Τhorn-dicius nec non Walton. gizen πιμε ετδοςι Copt. πρὸς ἀνατολὰς] και ο και ο

<sup>69</sup> Verba uncis clusa non habet Cod. Cas.

<sup>70</sup> Cf. Haevernick, pag. 21.

τὰ τέχνα σου] Λ σου 23. 90. Copt. + Δ Δ Δ (ex 4, 37) Syr. — ἀπὸ ἡλίου δυσμῶν ἔως ἀνατολῶν] απο ανατολων ηλιου μερχι δυσμων 88. ab oriente sole usque ad occidentem Vetlat. a.; a solis ortu et ocçasu Vetlat. b. Iren. et alii apud Sab. Syr. Syrhex. Copt. ἀπὸ ἀνατολῶν εως ἡλίου δυσμῶν Arm. — εως ἀνατολῶν] praemitt. και III. Syr. Arab. — τῷ ἑἡματι] in verbo (cf. 4, 37) Vetlat. a. Syr. Syrhex. Arab. — χαίροντας τῆ τοῦ Ֆεοῦ μνείᾳ] gaudentes ipsam Dei recordationem Iren.; gaudentes in memoriam dei Vetlat. b. — μνείᾳ] Arm. habet plur.

- V, 6. γὰρ] Λ 88. Vetlat. b. (Cod. Cas.) Luth. ἐχαρῶν] 
  ποταλαι Copt. εἰζάγει] reducit (?) Vetlat. b. introducit Iren. ειζαξει 22. 36. 48. 51. 62. 86. 96. 231. Vetlat. a. Arab. ὁ αεὸς] dominus Vetlat. a.; Arm. habet ὁ αεὸς post πρός σὲ. αἰρομένους] reportatos Vetlat. b. (profectum ex: ad te portatos; cf. Iren.). γι αγομενους 88. Syrhex. γ2 ὡς αρόνον] και ως Σγρ. υιους ΙΙΙ. Arab. ως υιους ΧΙΙ. 33. 36. 49. γ0. 87. 90. 91. 106. 228. 239. Compl. Ald. Vetlat. a. b. Luth.
- V, 7. ταπεινοῦσθαι] humiliare Vetlat. a. humiliari Vetlat. b.— ταπεινοῦσθαι ἀεννάους] Syrus pluribus verbis explicavit: ἐἐσὰς ἀεννάους] Syrus pluribus verbis explicavit: ἐἐσὰς ἀεννάους] Αrm. habet plur. ὅῖνας ἀεννάους] θεινας αεναους Vat. III. <sup>73</sup> ἐβὶς ἐἰρὰς ἀεννάους] θεινας αεναους Vat. III. <sup>73</sup> ἐβὶς ἐἰρὰς ἀραγγας πληροῦσθαι εἰς ὁμαλισμὸν τῆς γῆς] Λ καὶ Vetlat. b. (Cod. Cas. habet: "vero valles impleri ad equalitatem terre"). Syrus pluribus verbis exponit: ἐκλος ἐκλ

<sup>71</sup> Cod. Cas. habet: "reportantes ad te".

<sup>72</sup> Vide Ceriani.

 $<sup>^{73}</sup>$  Cf. 2, 16 et vide  $\boldsymbol{Lobeck},$  Paral. gr. gr., pag. 85, et Herm. ad Eurip. Jon. 117.

τῆς γῆς] ad redigendam planitiem terrae Iren. — ἀσφαλῶς] diligenter Vetlat. a. totus (tutus?) Vetlat. b. ἐἰμος Syr. Δτῆμος (caute, circumspecte) Syrhex. Arm. — τῆ τοῦ Ֆεοῦ δόξη] in honorem Dei Vetlat. a. in Dei honore Vetlat. b. Syr. Syrhex. Arab.

- V, 8. ἐσκίασαν] obumbrabunt Vetlat. b. ζημιτή μημίτη (umbra erunt) Arm. δὲ καὶ] Λ Syr. Λ καὶ Vetlat. b. Copt. Luth. Λ δὲ Arab. (habet.. 5) Arm. οἱ δρυμοὶ] Τος τος για Syr. Arm.
- V, 9. ἡγήσεται] adducet Vetlat. a. Luth. praeibit Vetlat. b.
  Iren. בֹּבֶּיבׁ Arab. γὰρ] + בֹבֵּיבׁ Syr. Ἰσραὴλ] του Ἰσραηλ 22. 36. 48. 51. 62. Theodoret. Syr. τῷ φωτὶ] λίσιου Syr. "durch . . . Trost" Luth. in lumine Vetlat. a. b. δικαιοσύνη τῆ παρ' αὐτοῦ] justitia, quae in ipso est Vetlat. b. τη παρα του Σεου δικαιοσυνη ΙΙΙ. Arab. رحي واكمي Syr.

Subscriptio: Baçoux. Ijam yoja: 272? 12jy 14m2 Syr. \* calor yol jam 20 calor of calo

# §. 18. Die übrigen Versionen.

Einzig der griechische Text des Baruch-Buchs ist aus hebräischem Original, alle andern Versionen, soweit solche bekannt und zugänglich geworden: zwei lateinische, zwei syrische, eine arabische und eine äthiopische, eine koptische und eine armenische, sowie die deutsche von Luther — sind aus der griechischen Uebersetzung geflossen, oder wenigstens, wie die jüngere lateinische, von dieser abhängig.

1) Dies beweisen schon die von dem griechischen Interpreten begangenen, und nunmehr in allen diesen Versionen

<sup>74 👟</sup> apud Walton erit error typographi.

<sup>75</sup> Cf. Notam cod. Chisiani (Holmes 88.): Βαρούχ ὅλος ὡβέλισται κατὰ τοὺς ὁ.

wiederkehrenden Uebersetzungsfehler, von denen wir hier nur die hervorstechendsten anführen: Kap. 1, 9 τοὺς δεσμώτας, Vetlat. a. b.: vinctos; Syr. رُسُمَة; Syrhex. إرَّسِمةِ Arabs أَلْسَرَى; Copt. nhetcone; Armen. وإسايساساء; Arabs ημιμμιμύ ; Luth. die Gefangenen; — 1, 19 έσχεδιάζομεν, Vetlat. a.: dissipati recessimus (ἐσκεδάστημεν?); Vetlat. b.: meditabamur nequam; Syr. عنون; Syrhex. حوم Ar. (congregati fuimus); Copt. กடாசுமுசுறு пе (irridebamus); Arm. խուսափեալ բ (cf. Vetlat. a.); Luth. wir haben verachtet; — 1, 20 und 3, 4 ἐκολλήζη, Vetlat. a. b.: (ad-)haeserunt, agglutinata sunt; Syr. 221, cos; Syrhex. رَصَقَتْ : Copt. artomor (adhaeserunt); Arm. wundquiu; Luth. ist (über uns) kommen, ist stets. hinter (uns) her gewest; — 1, 22. 2, 21. 22. 24 ἐργάζεσται, Vetlat. a. b.: operari, opera facere; Syr. und Syrhex. Ar. لِنَعْمَلَ; Copt. (wenigstens 2, 21. 22. 24) عَمَلَ; — 2, 4 ύποχειρίους, Vetlat. a.: sub manu, Vetlat. b.: subditos; Syr. اعِلْمَانًا Ar. (مقددون المام أمرا) (Copt. èфрні етотот è пешхіх; Arm. ի иппипьт; Luth. zu Knechten; — 2, 12 ἐπὶ, Vetlat. a. b.: in, Syr. ; Syrhex. ني; Ar. في; Copt. ègphi exen; Arm. j-; Luth. wider;— 2, 18 ἐπὶ το μέγεθος, Vetlat. a.: super magnitudine mali, Syr. مَكَى ٱلْعِظُم . Ar. خي احداد ; Syrhex. كن العِظَم . Ar. غَلَى ٱلْعِظَم . մ≳нт ємашо; Arm. յան \$նարին տրտմուիս; Lath. sehr; — 2, 23 έξωθεν, Vetlat. a.: a foris; Vetlat. b.: extrinsecus; Syr. صبن خارِج; Ar. صبن جارج; Copt. caβολ; Arm. ωρισωμης; Luth. von; — 2, 25 έν ἀποστολῆ, Vetlat. a. b.: in emissione; Syr. Las; Syrhex. Bycas

 $<sup>^{1}</sup>$  Warum hier der Aethiope immer unerwähnt bleiben musste, geht aus §. 25 hervor.

(s. §. 17 zu dieser Stelle); Ar. بِالرَّسَالَةِ; Copt. Sen orοτωρη εβολ; Arm. ' η φեρητιβή (in captivitate); Luth. Gefängniss; — 2, 29 ή βόμβησις, Vetlat. a. b.: multitudo; Syr. كمعة; Syrhex. كُونُ (tumultus); Ar. غُفَةُ (tremor); Copt. iowortc (congregatio); Arm. չ ըուխադա (tumultus) —; 2, 33 ἀπὸ πονηρῶν πραγμάτων αὐτῶν, Vetlat. a.: a malignitatibus suis; Vetlat. b.: a nequissimis rebus suis; Syr. کیت رمسینے جے; Syrhex. رممی ایک جے کہ بات ہے کہ ج Ar. إِمِنْ أَعْمَالِهِمْ السِّرِيرَةِ Copt. ėßoλea noreßhors etemor; Arm. յիրաց չարեաց իւրեանց; Luth. von ihren Sünden; — 2, 35 κινήσω, Vetlat. a. b.: movebo; Syr. 🛂]; Syrhex. ﴿ أَرَاكُمْ ; Copt. nakin (einakin ?); Arm. μιμμιπισημής; — 3, 4 των τεθνηκότων, Vetlat. a.: mortuorum; Vetlat. b.: defunctorum; Syr. مراب المناع Syrhex. ومدات , Copt. nte nhetarmor; Arm. புகர்பு; Luth. die dem Tode im Rachen stecken; -3, s είς ὄφλησιν, Vetlat. a.: in peccatum; Vetlat. b.: in gentes (فار مركزية); Syr. und Syrhex. زُمُعُمْنَة ; Arab. لُلْقَصَاء على اللهُ ا (in judicium); Copt. ercpae (in exemplum); Arm. щининии (in debitum); 3, 23 της Μεββάν και Θαιμάν, Vetlat. a. b.: Merrhae (Myrrhae) et Theman; Syr. في المعادة عند المعادة ومِدْن وَثَامَانَ Ar. بعدان مَرَّان وَثَامَانَ Ar. مَرَّان وَثَامَان Ar. مَرَّان وَثَامَان كالمعنى мте Церрал<sup>2</sup>; Arm. մերանայ և Թեմանայ; Luth. von Meran und die zu Theman; — 3, 32 δ είδως, Vetlat. a. b.: qui scit; Syr. und Syrhex. بنور (٥٥٦); Ar. آلعَالمُ; Copt. фнетсworn; Arm. пр финки; Luth. der weiss; — 4, 15 (τι, Syr. -0 (καί?); Syrhex. - , ১৯ω; Copt. 26; -4,24 τοῦ

² Kal Θαιμάν omissum est.

αἰωνίου, Syr. اِنْ الْمَانِيْنِ Syrhex. بِهُ عَلَىٰ مِنْ وَنَّى وَمِنْ وَاللهُ mienes; Arm. 'h յաւիտենականեն; — 4, 32 ἡ δεξαμένη, Vetlat. a. b.: quae (qui) accepit³; Syr. und Syrhex. مِنْ فَاللهُ لَهُ . Arm. որ ընսկալաւ; Luth. die gefangen hält.

2) Und wie diese Versionen die Fehler des griechischen Textes bekennen, so enthalten sie ihrerseits auch wieder neue - Lese- und Uebersetzungs- - Fehler, die sich grösstentheils nur aus der Abhängigkeit von griechischer Schrift und Sprache erklären. So hat Vetlat. a.4 Kap. 1, 10 das auch von Codd. 33. 228. Vetlat. b., Syrer und Araber nicht verstandene περί άμαρτίας (pro peccato) zu ἀνοίoats heruntergezogen; hat 1, 19 dissipati recessimus, las also ohne Zweifel ἐσκεδάσδημεν statt ἐσχεδιάζομεν; hat 2, 4 regum statt regnorum (Schreibfehler?); hat 2, 15 zweimal quia für ὅτι, während höchstens nur das zweite ὅτι als Causalpartikel gelten kann; hat ebenso 2, 30 quod (= ὅτι) statt der Accusativ- und Infinitiv-Construction; 2, 17 acceptus est für ελήφωη; 3, 20 juvenes für νεώτεροι; 3, 21 a facie ipsorum longe facta est, der Interpret las also ἀπὸ προσώπου αὐτῶν πόδεω έγενήθη (scil. ή έπιστήμη) statt από τῆς όδοῦ αὐτῶν (αὐτῆς!) πόρρω έγενή Σησαν; 3, 30 wurde der Genitivus pretii γουσίου έκλεκτοῦ als Genit. comparationis gefasst (und zwar dies auch von Vetlat. b., Syr., Arabs); 4, 5 steht memorabilis für μνημόσυνον; 4, 21 lasen Vetlat. a. b. έχ γειρός δυναστῶν ἐχροῶν (in ähnlicher Weise auch der Syrer und Armenier); 4, 22 wurde salutari von Gott gebraucht für σωτήρος, wie sonst bei den Römern und Griechen Salutaris und Σωτήρ als Beinamen des Jupiter (Cicero, Fin. 3, 20, 66; Plato, Charmides 32); 4, 24 steht salutem vestram a Deo für τὴν παρὰ τοῦ βεοῦ ὑμῶν σωτηρίαν (s. dagegen die Exegese); 4, 26 beruht die Uebersetzung ducti sunt offenbar auf einem lap-

<sup>3</sup> Vgl. jedoch auch 2, 17: acceptus est = ἐλήφβη.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kap. 1, 9 cunctos für vinctos, 1, 15 omni für (h)omini, 2, 1 omnem für (h)ominem (vgl. umgekehrt in der Mose-Prophetie, XV, 15 hominipotentem statt omnipotentem, und dazu *Volkmar*, S. 50), "in ira" vor "ad iracundiam" sind wohl alle für Schreibfehler zu halten.

sus oculi (hodnoav wurde hydnoav gelesen); 4, 34 ist die Abhängigkeit des Genitivs αὐτῆς von der Präposition im Verbum compositum περιελώ verkannt und deshalb eius hinter multitudinis (πολυογλίας) gesetzt worden (ebenso von Vetlat. b., Arabs, Copt. und Luther; vgl. schon Theodoret.); desgleichen ist 4, 37 und 5, 5 τω ρήματι fälschlich mit χαίροντες (in verbo sancti gaudentes) verbunden, statt zum vorausgehenden ἔργονται gezogen, worden (s. die Exegese); endlich 5, 2 stehen die Futura "circumdabit." und "imponet" statt der griechischen Imperativi. — Wenn Vetlat. b. diese Fehler (bis auf die Fälle Kap. 1, 10. 2, 15. 17. 30.5 3, 20. 30. 4, 21. 26. 34) mehr oder weniger glücklich vermeidet, so beweist diese Version mit ihren Abweichungen wiederum, dass ihr ein griechischer Text, nur theilweise von anderer Beschaffenheit, vorgelegen. Auch lässt sich dieselbe wieder neue Fehler zu Schulden kommen; so 6 Kap. 1, 9 principes ejus für τους ἄργοντας καὶ τους (αὐτοῦ?), 1, 17 contempsimus für ήπειδήσαμεν (ήδετήσαμεν?), 3, 3 tu qui (quia?) für ὅτι σὸ (vielleicht gelesen ος σὸ?), 3, 4 quia (qui?) für οδ (ότι?), 3, s in gentes für είς ὄφλησιν (gelesen είς ὅχλησιν), 4, 3 gratiam statt gloriam (ist vielleicht Schreibfehler), 4, 8 qui vos salvavit für τὸν τροφεύσαντα (ob φυλάξαντα?) ὑμᾶς, 5, 8 das Futurum obumbrabunt für ἐσκίασαν, 5, 9 in ipso für παρ' αύτοῦ.

Der Syrer schreibt nicht nur Kap. 1, 1 מאשל (wie schon Jer. 32, 15. 51, 59 מאשל , und wiederum der Syrhex. hier) für קוְמָיָהְ, sondern las auch 1, 14 אטקוסי (נפגן) statt אמג-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Kap. 2, 31 hat Vetlat. b. sogar quoniam statt der Accusativund Infinitivverbindung für δτι.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Kap. 1, 9 adduxit statt abduxit, 2, 14 obduxerunt statt abduxerunt, 3, 7 ad omnem iniquitatem statt ab omni iniquitate (vgl. Rönsch, Itala und Vulgata, S. 409), 4, 14 ille nach illis, 4, 35 et dies longus statt in dies longos, 5, 4 ab eo statt a deo, und wahrscheinlich 5, 7 totus für tutus sind Schreibfehler. Ueber jocunditas und jucunditas Kap. 4, 11. 29 bei Vetlat. a. und b. s. Rönsch a. a. O. S. 166. 338. 464 fg.

vgl. Tuch-Merx, Commentar über die Genesis, S. 161); ebenso Vers 4 (vgl. Tuch-Merx, Commentar über die Genesis, S. 161); ebenso Vers 4

ροῦ (s. die Exegese); setzt 3, 18 (= κτώμενοι) für τεκταίνοντες; gibt 3, 23 Δ für Μερβάν, 4, 26 οίμολ) für ηρ-Σησαν, las also wohl (nach τραχείας) (δι-)ἐσπάρησαν; nahm 4, 31. 32 δείλαιος in der Bedeutung "furchtsam, feig" (کرتہ, ہے اللہ , elend, unglücklich" (ebenso der Araber: جزع) und hielt 8 Kap. 5, 9 Ἰσραήλ für einen von δ Σεὸς abhängigen Genitiv. — Der hexaplarische Syrer seinerseits gab Kap. 5, τ ἀσφαλῶς durch Δίρη caute, circircumspecte (statt tuto) wieder. 9 Ueber Σίνας in demselben Vers siehe sogleich beim Araber. — Der Araber fasste 2, ε τοῦ ἀποστρέψαι έκαστον als transitive Verbindung: ut averteret unumquemque; ebenso 10 2, 29 لِيَرُدَّ كُلُّ وَاحِدِ αποστρέψει = تَصْرِفْكُمْ avertit vos (dieses Object musste jetzt ergänzt werden); nahm 3,1 ἀκηδιῶν als Genitiv Pluralis (s. dagegen die Exegese): مِن ٱلتَّغَجُّرَاتِ; las 3, 13 κατώκεις αν als ein Wort (سَكَنُوا; vgl. die Codd. 87. 106 und Complut.); zog mit Vetlat. a. 4, 24 ὑμῶν zum folgenden σωτηρίαν statt zum vorhergehenden τοῦ ৯εοῦ (ἐἰνοὸ); und wie 4, 31. 32 bei δείλαιος, so hat sich der Uebersetzer auch 5, 7 in der Bedeutung von ζίνας (acervos, cumulos) vergriffen, wenn er dafür اَلسَّوَاحِلُ "littora (maris)" 11, wie der Syrus hexaplaris (= ,,fonticulos, rivulos") setzte.

NB. Insofern die übrigen Versionen aller alttestamentlichen Bücher, die deutsche wenigstens für die alttesta-

vellat. a.: commemorati sunt) oder lapsus auris für ομοίζι (= έμνήσησαν); 3, 16 μολ.; Schreibfehler für μολ.; 4, 14 ολι für ολί; 5, 5 [λέμς für [λέμς].

<sup>8</sup> Mit Theodoret und den Codd. 22. 36. 48. 51. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ebenso der Armenier. Vgl. Vetlat. a.: diligenter.

<sup>10</sup> Aehnlich der Copte Talope ... Tacoo = faciam redire.

<sup>11</sup> Luther: "Ufer".

mentlichen Apokryphen, aus griechischen Vorlagen geflossen sind, ist ein darauf bezüglicher Nachweis aus denselben speciell für das Buch Baruch an diesem Orte überflüssig. Im Uebrigen siehe die §§. 25 fg.

#### §. 19. Die beiden lateinischen Uebersetzungen; im Besondern Vetus latina a.

Die zwei alten lateinischen Versionen, welche von den Büchern Baruch, Tobi und 1 Makk. vorhanden sind, finden sich in dem Sammelwerke von Sabatier: "Bibliorum sacrorum latinae versiones antiquae, seu vetus Italica et caetera" (3 Theile. Rheims 1739—49; neue Titelausgabe: Paris 1751), das Buch Baruch im II. Bande, pag. 737 fg., abgedruckt. Ueber die von Sabatier für unser Apokryphum beigezogenen lateinischen Handschriften und patristischen Citate siehe dessen "Monitorium ad librum Baruch" a. a. O. pag. 734 fg., und dazu Fritzsche in Schenkel's Bibel-Lexikon V, 566 fg.

I. 1) Die ältere, beziehentlich älteste lateinische Version, von uns mit Fritesche als Vetus latina a. bezeichnet, bildet einen Bestandtheil der nach Augustin (De doctrina christiana II, 15) sogenannten Itala und ist mit andern Theilen dieser Uebersetzung, welche die Bücher der Weisheit, Sirach, 1 und 2 Makk., Gebet Manasse und 4 Esra enthalten, in die Vulgata aufgenommen worden, obwol sie nicht von Hieronymus<sup>1</sup> herrührt<sup>2</sup>, sondern schon vor seiner Zeit in der Kirche gebraucht wurde<sup>3</sup>, wie denn schon Cyprian

<sup>1</sup> Hieronymus sagt im Prologus ad Commentarium in Jerem.: "Libellum autem Baruch, qui vulgo editioni LXX copulatur nec habetur apud Hebraeos, et ψευδεπίγραφον Epistolam Jeremiae nequaquam censui disserendum"; und in seiner Praefatio in Jerem.: "Librum autem Baruch — —, qui apud Hebraeos nec legitur nec habetur, praetermisimus." Vgl. z. B. auch die verschiedene Uebertragungsweise in Vulg. zu Jer. 24, 1. 29, 2 und Vetlat. a. zu Bar. 1, 9; in Vulg. zu Jer. 8, 1. 2. 36, 30 und Vetlat. a. zu Bar. 2, 25, u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Noch auch durch *Hieronymus* eine Revision erfahren zu haben scheint, wie *Schürer* in *Hersog's* Real-Encyklopädie, 2. Aufl., I, 492 für wahrscheinlich findet.

<sup>3</sup> Cf. Praefationem ad lectorem ex editione vaticana anni MDXCII:

(Test. adv. Jud. II, 6) Bar. 3, 35—37 aus derselben anführt und auch Tertullian (C. Praxeam c. 16) wenigstens auf Kap. 3, 37 anzuspielen scheint. Der Text derselben ist neuestens wieder in der Vulgata-Ausgabe von Th. Heyse und C. Tischendorf (Biblia sacra latina V. T. Hieronymo interprete ex antiquissima auctoritate in stichos descripta. Lipsiae 1873) abgedruckt worden, obwohl natürlicherweise der Codex Amiatinus (aus dem 6. oder 7. Jahrhundert), dessen Varianten in dieser Ausgabe mitgetheilt werden, das Buch Baruch ebenso wenig enthält als der Codex Toledanus (aus dem 7. oder 8. Jahrhundert).

2) Dass diese Version unmittelbar aus dem griechischen Texte unsers Apokryphums geflossen ist, sollte heutzutage nicht mehr angezweifelt werden. Was Fritzsche in Schenkel's Bibel-Lexikon V, 568° von der Itala überhaupt sagt, das gilt im Besondern auch von der Parcelle, die das Buch Baruch enthält: "Die Uebersetzung charakterisirt sich als streng wörtliche; die Sprache ist daher ungelenk, sie verstösst oft gröblich gegen den lateinischen Sprachgebrauch, weil sie getreulichst den griechischen Wortlaut wiedergibt, und nicht wenige griechische Worte sind als latinisirte beibehalten. Aber auch abgesehen von diesen Mängeln, die die Uebersetzungsart mit sich führte, ist sie ein Patois, voll von Provinzialismen und grammatischen und syntaktischen Verstössen." — Ausser vielen ganz wörtlich übersetzten Versen und Sätzen (z. B. Bar. 2, 11.

<sup>&</sup>quot;Qui namque in ea (sc. Vulgata) libri continentur (ut a majoribus nostris quasi per manus traditum nobis est) partim ex sancti Hieronymi translatione vel emendatione suscepti sunt, partim retenti ex antiquissima quadam editione latina, quam sanctus Hieronymus (in cap. 49. Jesajae) Communem et Vulgatam, sanctus Augustinus Italam, sanctus Gregorius (in epist. dedic. ad Leandrum c. 5 in fine) Veterem translationem appellat."

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Desgleichen fehlt Baruch im Cod. Paullinus, im Cod. Alcuini und in der Biblia Carolina aus dem 9. Jahrhundert.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gegen Reusch. Vgl. Böhl, Forschungen nach einer Volksbibel zur Zeit Jesu (Wien 1873), S. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. auch in *Herzog's* Real-Encyklopädie, 1. Aufl., XVII, 425 fg. und überhaupt die neuern Schriften über die Itala.

3, 15. 4, 4. 15<sup>3</sup>. 16: vgl. hier besonders auch die Wortstellung) begegnen uns im lateinischen Baruch überaus sorgfältige Nachbildungen des griechischen Textes sowol in einzelnen Worten überhaupt, als auch speciell in der Composition und in der Verbindung derselben: z. B. 1, 10 pro peccato (περὶ άμαρτίας), 2, 1 ad nos = ἐφ' ἡμᾶς (dagegen Vers 7 und 2 super nos), 3, 4 nunc =  $\delta \dot{\eta}$ , 3, 13 utique =  $\ddot{\alpha} \nu$ , 2, 10 vocem ipsius = φωνής αὐτοῦ, 5, 9 quae est ex ipso = τη  $\pi$ αρ' αὐτοῦ, 5, s omni qui (?) sub coelo est = τη ὑπ' οὐρανὸν πάση, 5, s obumbraverunt autem et = ἐσχίασαν δὲ καὶ, 2, 34 dominabuntur = χυριεύσουσιν (vgl. dagegen Vulg. zu Deut. 30, 5 obtinebis), 3, 10 inveterasti = ἐπαλαιώζης, 3, 17. 24 κτήσις = acquisitio und possessio (s. die Exegese zu 3, 17), 4, 19 ambulate = βαδίζετε (dagegen 2, 18 incedit), 4, 5. 21. 27. 30 animaequior esto = βάρσει (dagegen Vulg. Ex. 14, 13. Jes. 40, 9. 43, 5. 44, 2. 8 u. a. noli timere); 4, 10. 14 super-duxit illis = ἐπ-ήγαγεν αὐτοῖς und Vers 9. 29 ad-duxit mihi, induxit vobis (vgl. auch die verba intransit. venire, supervenire alicui Vers 22. 24. 25. 35. 36); 1, 17 non credere = ά-πείθειν, 3, 9 auribus percipe = έν-ωτί-σασθε, 3, 10 co-inquinatus es = συν-εμιάνδης, 3, 14 longiturnitas vitae = μαxρο-βίωσις, 3, 19 sur-rexerunt = αν-έστησαν, 3, 21 sus-ceperunt = άντ-ελάβοντο, 3, 23 ex-quirere, ex-quisitores = έχ-ζητεῖν, έχζητηταί, 3, 25 im-mensus = ά-μέτρητος, 3, 33 e-mittere = άπο-στέλλειν, 4, 2 con-vertere = έπι-στρέφου, ap-prehende = έπι-λαβοῦ, ambula per viam = δι-όδ-ευσον, 4, 13 in-gressi sunt = έπ-έβησαν; 2, 4 sub manu = ύπο-χειρίους, 2, 23 a foris = εξω-δεν, 4, 15 de longinguo = μακρό-δεν, 4, 24 salutem vestram a deo = την παρά τοῦ βεοῦ ὑμῶν σωτηρίαν; — im Numerus der Nomina und Genus der Verba: 2, 3 carnes = σάρχας, 4, 1 mandatorum = τῶν προςταγμάτων, 4, 13 justitias = δικαιώματα (Vetlat. b. justitiam); 4, 20. 5, 1 exui me, indui me Nachahmung von έξεδυσάμην, ένεδυσάμεν. Im Uebrigen können wir die Idiotismen, Provinzialismen und Barbarismen unserer beiden lateinischen Versionen nach dem von Rönsch in seinem Werke: "Itala und Vulgata" gegebenen Schema disponirt aufzählen: 1) Besonderheiten der Endung und Bildung: - Substantiva: gaudimonium Bar. 4,34 (Rönsch, S. 28. 471), improperium 2, 4. 3, 8 (R. 32 fg.), longiturnitas 3, 14 (R. 52), exquisitor 3, 23 (R. 56), fabellator oder fabulator 3, 23 (R. 57), desolatio 2, 4, justificatio 2, 17 (auch 2, 12 in Vetlat. b.; R. 72), bei Vetlat. b. noch altare 1, 10, salvator 4, 22 (R. 59); substantivirte Adjectiva: infernus 2, 17. 3, 11, salutaris 4, 22 (s. oben §. 18, 2), delicatus 4, 26 (R., 100. 105), confinis 4, 9. 14; bei Vetlat. b. auch defunctus 3, 4, convicinans 4, 14 (vicina 4, 24), subjectum 1, 2; Adjectiva: subjectibilis 1, 18 (R. 114. 472 fg.), staturosus 3, 26 (? R. 11. 126. 473), longiturnus 4, 35 (R. 138. 473); Verbalderivata von Adjectiven, und zwar von der Positivform: humiliare 5, 7 (R. 164 fg. 474), jejunare 1, 5 (R. 165), bei Vetlat. b.: splendificari 3, 34, salvare 3, 8; von der Comparativform: minorare 2, 34 (R. 8. 172. 474); Verba composita: coinquinare 3, 11 (R. 183. 474), superducere 4, 10. 14 (R. 200), convicinari 4, 14 (Vetlat. b.; R. 187); Verba decomposita: adinvenire 3, 32. 36 (für έξευρίσκειν, während 3, 15. 30 invenit für das einfache super, doch 3, 18 auch inventio für έξεύρεσις steht; R. 207), adimplere 3, 32 (Vetlat. b.; R. 474), superinducere 4, 14 Vetlat. b.; Zusammensetzung und Zusammenstellung: animaequus 4, 5. 21. 27. 30 (R. 223. 475), a foris 2, 23 (R. 231); Gräcismen: diplois und mitra 5, 2 (R. 241), holocautoma und (in Vetlat. b.) holocaustum 1, 10 (R. 243), cilicium 4, 20 Vetlat. b., thesauricare 3, 18 (R. 249), auch manna 1, 10 und saccus 4, 20; - 2) Besonderheiten der Beugung; hierher gehören vor Allem die indeclinablen Nomina propria: Jerusalem, Sion, Juda, Israel, Salom 1, 7, Sivan 1, s, Nabuchodonosor und Balthasar 1, 11. 12 (vgl. dagegen 1, 1), der Vocativ populus 4, 5, der Ablativ filiis (= των Συγατέρων) 4, 16, die unclassische Bildung miserti 4, 16, und vielleicht die activischen Formen humiliare und replere 5, 7 statt der Deponentialbildung (R. 297. 476); sicher umgekehrt das Deponens desolari für das transitive Activum desolare 4, 16 Vetlat. b.; contristari für contristare 4, 8 Cod. Cas. (R. 169.) - 3) Besonderheiten der Bedeutung: Substantiva: confusio = pudor, ignominia 1, 15. 2, 6, oratio = Gebet 2, 14, perditio = interitus 4, (6.) 25; bei Vetlat. b.: consummatio = Ende 3, 25 (R. 310. 476), cultura = σέβασμα, Σρησκεία 5, 4 (R. 311); das Adjectivum incredibilis = ungläubig 1, 19 (R. 332 fg. 477); Verba: accipere = capere. auferre 2, 17. 4, 32 (R. 347 fg., 476 fg.), memorari und commemorari = sich erinnern 3, 23. 4, 14 (R. 353. 373), deprecari = valde precari 2, 8 (R. 358), deputare = computare 3, 11 (R.358), exterminare (und exinanire bei Vetlat. b.) = vertilgen, ausrotten 3, 19 (R. 365 fg. 477), gratulari = laetari (von der Schadenfreude) 4, 21 (R. 367), operari und opera facere = servire (1, 22.) 2, 21. 24. (vgl. 1, 12, R. 477); Präpositionen: "de" statt des blossen Ablativus instrumenti 1, 10 (R. 302 fg.), "in" mit Ablativ desgleichen 2, 11. 25. 3, 23. 4, 24; Conjunctionen: quod, quia, quoniam (on) mit Verbum finitum statt der Accusativ- und Infinitivverbindung bei Vetlat. a. u. b.: 2, 15. 30. 31 u. a. (R. 402. 481); — 4) Besonderheiten der grammatischen Structur: Idiotismen: Verbindung von Accusativpräpositionen mit dem Ablativ: "in" auf die Frage "wohin?" 2, 4. 9. 12. 25. 27. 3, 7. 32. 4, 35 (doch vgl. auch 1, 22. 3, 3. 4, 1. 22. 5, 7), bei Vetlat. b. auch noch 1, 9. 22. 5, 7 (doch vgl. auch 1, 18; R. 406 fg. 480); "sub" auf die Frage "wohin?" 2, 4 (R. 408. 480), vgl. umgekehrt 4, 22 super misericordiam bei Vetlat. b.; Verbindung von Ablativpräposition mit Accusativ: ab 3, 7 (?) bei Vetlat. b. (R. 409. 480); ferner obaudire alqm 2, 5. 10. 29 Vetlat. b. (R. 414. 480); der Ablativ multis diebus 1, 12; der Superlativ des Adjectivs für den Positiv: minimus und maximus 1, 4. 2, 29, pessimus 2, 8. 25 (R. 415 fg.), nequissimus 2, 33 Vetlat. b. (R. 416); die Comparativi animaequior für Positiv 4, 5. 21. 27. 30, miserior 4, 32 für den Positiv (Vetlat. b.); plurimum 4, 35 (Vetlat. b.) für Comparativ (R.418); Idiotismen der Pronomina: Artikelgebrauch des Pronomen ille: 2, 27 illam magnam = το ν μέγαν, 3, 26 nominati illi = οί ονομαστοί οί (so auch Vetlat. b. 3, 4; R. 419 fg. 480); Artikelgebrauch von ipse: 3, 4 filiorum ipsorum (?)  $\rightleftharpoons \nu \tilde{\omega} \nu \tau \tilde{\omega} \nu$  (R. 422 fg. 480); von is: 5, 1 ejus, quae a deo tibi est, sempiternae gloriae =  $\tau \tilde{\eta} \zeta$ παρά τοῦ βεοῦ (σοι: Cod. III) δόξης εἰς τὸν αἰῶνα (R., 423 fg. 480; vgl. dagegen Vulg. zu 2 Mos. 14, 13, Jes. 52, 10 u. a.); von hic bei Vetlat. b. 3, 11 cum his qui sunt apud inferos = μετὰ τῶν εἰς ἄδου; Gräcismen: Accusativ der nähern Be-KERUCKER. 10

stimmung: 1, 20 fluentem lac et mel = βέουσαν γάλα καὶ μέλι (R. 437), 4, 20 indui cilicium, 5, 1 exue te stolam, indue decorem (Vetlat. b., R. 437), 3, 23 commemorati sunt semitas (R. 440), 4, 14 memorentur captivitatem (R. 414. 480); 2, 34 dominabuntur ejus (R. 438), 4, 12 gaudeat super me, dagegen 4, 31. 33. 37. 5, 5 gratulati sunt in, gavisa und laetata est in tua ruina, 4, 22 speravi in aeternum salutem vestram (Vermischung zweier Constructionen); 3, 21 longe facta est, 2, 5 facti sumus subtus et non supra; Relativsätze mit angehängtem Demonstrativum desselben Casus: 2, 26 in quo invocatum est nomen tuum in ipso (R. 444; dagegen 2, 29 blos quo und 3, 8 qua); Gräcismen der Präpositionen "in" (ab und ex) vor Städtenamen: 1, 7. (1, 2 Vetlat. b.) 15. 2, 2 in Jerusalem, 1, 9 in Babylonem, ab Jerusalem (Vetlat. b.: ex Jerusalem, 1, 15 ab Jerusalem); ferner 2, 35 ,,in" mit Accusativ des (beabsichtigten) Resultats (wie 3, s. 5, 7) statt des Prädicatsnominativs, wofür 2, 23 sogar gesetzt wurde (erit omnis terra) sine vestigio ab (!) inhabitantibus eam; Gräcismen des Infinitivs: Infinitiv der Absicht 1, 8. 20 (bei Vetlat. b. auch 2, 28; R. 447); epexeget. Infinitiv der Folge 1, 22. 2, 22 operari, bei Vetlat. b. auch facere (s. Winer, Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms, §. 44, 1), wofür 4, 7 nach dem Griechischen, aber auch schon 1, 22 richtig die Participia immolantes und facientes, dagegen 1, 18. 2, 24 (bei Vetlat. b. auch 2, 5) die Conjunction "ut" mit dem Finitum, und 2, 5 (wenigstens logisch-grammatikalisch richtig) der Idiotismus non obaudiendo (R. 432 fg. 481) gesetzt ist (s. überhaupt die Exegese zu 1, 18); - 5) Besonderheiten der Schreibung und Wortgestalt: Unterbleibende Aspiration: 1, 15. 2,1 omni und omnem (ominem) für homini, hominem (R. 463)8; Nichtumlautung bei Compositis: obaudire 2, 5 (dagegen 3, 33 obedire, Vetlat. b. jedoch wieder obaudire; R. 466).

3) Im Allgemeinen gibt Vetlat. a. den griechischen Vulgärtext wieder. Wo sie vom textus receptus abweicht, da befolgt sie — nach unserer Beob-

<sup>8</sup> Doch siehe oben §. 18, Note 4.

<sup>7 &</sup>quot;Eis" bei Sabatier ist Schreib- oder Druckfehler.

achtung in 76 Fällen - Lesarten, welche in andern griechischen Handschriften sich bezeugt finden. Und zwar stimmt sie, wenn wir richtig gezählt haben, mit den Uncialcodices III 33-36 mal, mit XII 21 mal (15 mal zugleich mit III), mit 23 19 oder 20 mal (dabei zugleich mit XII 10 mal, mit III 12 mal), mit Cryptoferrat. 2 mal; ferner mit den Minuskelhandschriften 62 32-37 mal, 36 34-35 mal, 48 33-34 mal, 231 31-34 mal, u. s. f. wird der von Vetlat. a. übersetzte Text in 3 Fällen (Kap. 1, 22. 3, 21. 4, 20) einzig von Cod. III bezeugt, während in einem Falle (3, 34) demselben noch Cryptoferrat., in 2 andern Fällen (3, 32. 5, 1) je eine Minuskelhandschrift (62 und 106), wiederum in 2, übrigens unsichern Fällen (1, 18. 2, 16) Cod. 233 zur Seite steht. Ebenso wird der von der lateinischen Version ausgedrückte Text in je 1 Falle einzig von Cod. 22 (in margine; Kap. 3, 11), 88 (Kap. 5, 5), 229 (Kap. 2, 16), in 1-2 Fällen (4, 24. 33?) von 233, in 2 unsichern (4, 20. 5, 2) von 62, in zweien (3, 21, 4, 8) von 106, in 2-3 (4, 13, 5, 4) von 26 und (4, 2. 7. 8) von 239 überliefert. In 4 Fällen (1, 10? 1, 19. 4, 10. 14) tritt je ein Paar Zeugen, Codd. 33 und 228, 106 und Cryptoferrat., 233 und 239, 26 und 239 als Repräsentanten des lateinisch vertirten Textes auf, wogegen auch in 3 Fällen (4, 25. 3, 36. 22) Vetlat. a. das eine mal (vielleicht auch Kap. 3, 7 und 5, 4) einen gemischten Text, das andere mal eine von keinem Codex tradirte (aber vom Codex Casinensis und auch vom Syrer und Araber bezeugte), vielleicht also verloren gegangene alte griechische, Lesart, an dritter Stelle einen nur noch von Chrysostomus geretteten (und wieder von den beiden Syrern, dem Araber und Armenier befolgten) Text bezeugt. Resultat: Die alte Itala hat für das Buch Baruch eine griechische Textgestalt befolgt, welche in keinem der bekannten griechischen Codices, die insgesammt auch jüngern Ursprungs sind, sich durchgehends erhalten hat, einen gemischten Text, welcher, abgesehen von Cod. II, am häufigsten in den Handschriften 62. 36. III. 48. 231 bezeugt wird.9

Dasselbe Ergebniss hat in neuester Zeit Ziegler für die 10\*

4) Weitere Abweichungen vom griechischen Texte, deren Grund sich in griechischen Codd. nicht (zum Theil: nicht mehr) nachweisen lässt<sup>10</sup>, bestehen bald in mehr oder minder bedeutenden Auslassungen, bald in Zusätzen und Paraphrasen, welche zuweilen die Exegese des lateinischen Interpreten ausdrücken; auch zeigt dieser hie und da das Bestreben, der lateinischen Grammatik und dem bessern Sprachgebrauche etwas gerecht zu werden.

Ausgelassen wird mehreremal die Copula xai (1, 4. 9. 16. 2, 34. 3, 17), die unbestimmten Adjectiva numeralia πᾶς (1, 4. [weil schon Vers 3 stehend] 2, 2, 3, 7) und πολύς (2, 29), die ebenso überflüssig erscheinen mochten als die Attribute μου 4, 20 und αἰώνιον 4, 8 (das jedoch schon Vers 7 seine Verwendung gefunden); die häufige Anrede xúpis 2, 16 und die Zeitbestimmung έν τάχει 4, 22 (vgl. dagegen Vers 24. 25). Aus Mangel an Verständniss wird sl μη (η μην) 2, 29, und das schwierige ὧν 1, 17 unübersetzt geblieben sein, vorausgesetzt dass das letztere Wörtchen nach huw nicht übersehen wurde. Andere Auslassungen geschahen im Interesse der Kürze; so wurde Kap. 1, 13 δ Συμός χυρίου καὶ vor dem parallelen ή ὀργή αὐτοῦ, 2, 4 das wiederkehrende τοῖς κύκλω ήμῶν, und 2, 19 καὶ τῶν βασιλέων ἡμῶν entweder als zweites Glied der Aufzählung oder per homoeoteleuton übergangen; so wurde zur Vereinfachung des Ausdrucks 1, 18 blos "nobis" für das periphrastische κατά πρόσωπον ημών (vgl. dagegen 2, 10), 2, 33 "in me" für évant xuolou, 1, 20 für én huéoa h

Freisinger Italafragmente der Paulinischen Briefe (Marburg 1876, S. 59) gefunden. "Es ergibt sich", sagt er, "dass der Freisinger Text keiner der griechischen Handschriften genau sich anschliesst, sondern in seinen Lesarten bald mit der einen bald mit der andern übereinstimmt (bald von allen abweicht), eine Erscheinung, die nichts Befremdendes haben kann, wenn wir bedenken, dass sämmtliche, im 2. oder Anfang des 3. Jahrhunderts entstandene (lateinische) Uebersetzungen aus jener χοινή ἔχδοσις geflossen sind, deren Exemplare die mannichfachsten vorsätzlichen und oft willkührlichen Aenderungen erlitten hatten, sodass sie eines einheitlichen Gepräges entbehrten."

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Die Zusammenstellung derselben von *L. Capellus* in seinen "Commentarii et notae criticae in V. T." (Amstelod. 1689), pag. 564 ist heutzutage kritisch nicht mehr brauchbar.

das einfache Relativ "qui" (auf Mose bezüglich), 3, 13 "in pace sempiterna" für ἐν εἰρήνη τὸν αίῶνα χρόνον, 5, 1 "sempiternae gloriae" für δόξης εἰς τὸν αίῶνα gesetzt, und 3, 7 blieb ἀπὸ καρδίας ἡμῶν ganz weg. Wie übrigens 5, 2 die Nichtbeachtung 11 des Artikels τοῦ, so hat 4, 24 auch die Auslassung von νῦν vielleicht exegetische, die von παρὰ τοῦ Σεοῦ 4, 25 sogar dogmatische Bedeutung.

Abgesehen von unbedeutenden Abweichungen wie 2, 18 "domino" (vielleicht Schreibfehler für domine), den Plurales "pecunias" 1, 10, "maledictiones" 1, 20, "preces" und "orationes" 2, 14, "vias" und "semitas" 3, 31, "de manibus" 4, 18 (vgl. dagegen Vers 21), den passiven Wendungen "vocatae sunt" 3, 34 und "amputabitur" 4, 34, "Dominus" statt "Deus" 4, 21. 27. 5, 6, ,,desolatam" für καταλειφβείση und ,,derelicta sum" für ήρημώλην 4, 12 — tritt die Exegese und Kritik des Uebersetzers hervor in folgenden Ausdrücken: "templum" für οἶχος 1, 14. 2, 26, "nos" für αὐτοὺς 2, 4, "audierunt und "transferrentur" 2, 24, "solis" 2, 25, "auribus percipe" 3, 9 und "animaequior esto" 4, 5 (Aufhebung der Anallage numeri; vgl. dagegen 4, 21. 27), "tradidit" 3, 36 und "ne tradas" 4, 3, die Masculinwendung "visus est, conversatus est" 3, 37, ,,ab eo qui duxit vos" 4, 27 und umgekehrt ,,adducet" 5, 9, "peribunt" und "punientur" für δείλαιοι κτλ. nebst abweichender Satzabtheilung 4, 31. 32, "splendorem suum in te" 5, 3; und wenn der Ausdruck "in die opportuno" 1, 14 mangelndes Verständniss der griechischen Worte έν ήμέραις καιροῦ beweist, so hat der Interpret doch auch mehrere Mal, entgegen der griechischen Vorlage, das Richtige getroffen; so "ea" 2, 9, "da nobis invenire" 2, 14, "sedebitis" 2, 21, das Präteritum "attulit" 3, 30.

<sup>11</sup> Vielleicht aber ist "Aeterni" als neuer von "honoris" abhängiger Genitiv zu betrachten, kraft der Erwägung, dass δ αἰώνιος als Gottesname bei Vetlat. a. überall (Kap. 4, 7. 10. 14. 22. 35) durch "aeternus", dagegen αἰών und αἰώνιος als Zeitbegriff stets durch "sempiternus" wiedergegeben wird (2, 35. 3, 3. 13. 4, 23. 29. 5, 1), drei Stellen ausgenommen — 3, 32. 4, 1. 24 — an deren letzter jedoch entweder die auch vom Araber bezeugte Lesart des Cod. 233 befolgt wurde, oder statt aeterno vielmehr gleichfalls "Aeterni" herzustellen ist.

Wenn der Interpret da und dort sich leichte Zusätze erlaubt — 1, 5 "audientes", häufig "et" einsetzt (2, 18. 23. 3, 28. 32. 33. 35), "sed" 2, 20 (vgl. auch 4, 25 "sed" statt xai), "nam" 3, 13, "propterea" 3, 28, "enim" 4, 26. 30. 37, auch "ipse" 4, 18. 29, ,,nos" 2, 16 ,,vestram" 2, 23, ,,eam" 2, 23, — so laufen solche zuweilen auf Gleichmacherei des Ausdrucks. wie 1, 17. 2, 1. 8. 22 ,, Deus noster" zu "Dominus" 12, 2, 35, "filios Israel" gesetzt wird, oder auf Amplification hinaus: so 1, 20 multa mala<sup>13</sup>, 2, 21 humerum vestrum et cervicem vestram, 2,23 prudentiae et intelligentiae, 5,1 decore et honore, oder sie wollen gleichfalls Exegese aussprechen: 1, 8 die mensis, 1, 9 vinctos (s. die Exegese), 1, 13 et pro nobis ipsis orate (vgl. auch die gegensätzliche Wortstellung), 2, s nostrům, 2, 11 in virtute tua, 2 16 exaudi nos, 2, 18 super magnitudine mali et incedit curva et infirma, 2, 20 sed quia, 2, 30 audiet populus, 2, 31 et intelligent, et audient (zugleich Parataxis statt Syntaxis), 2, 35 testamentum alterum<sup>14</sup>, 3, 2 miserere nostri, 3, 4 et non audierunt (zusammenhängend mit "filiorum ipsorum"), 3, 32 pecudibus et quadrupedibus, 4, 1 pervenient ad vitam, 4, 6 ad iracundiam vocastis, 4, 24 captivitatem vestram a deo, videbunt et, 4, 29 ipse rursus adducet, 4, 37 dispersos. Gleichen Zwecken, theils der Amplification theils der Exegese, sollen auch die Paraphrasen dienen: 1, 17 et non credidimus, diffidentes in eum, et non fuimus subjectibiles illi 15, 2, 8 a viis nostris pessimis, 2, 19 nos fundimus preces et petimus misericordiam, 2, 23 et auferam a vobis, 3, 28 propterea perierunt; et quoniam ..., 3, 31 non est qui possit scire, 4, 28 decies tantum iterum convertentes requiretis eum, 4, 31 nocentes und qui vexaverunt<sup>16</sup>, 5, 2 circumdabit te deus diploide justitiae, et imponet mitram capiti honoris aeterni.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Anderwärts wird "Deus" durch "Dominus" ersetzt (4, 21. 27. 5, 6) und letzteres 2, 2 geradezu eingesetzt.

<sup>13</sup> Vetlat. b. hat gar omnia mala.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Dies "alterum" wird kaum für einen Lese- oder Schreibfehler statt "aeternum" gelten können, der nachgerade erst "sempiternum" herbeigeführt hätte. Vgl. oben Note 11.

<sup>16</sup> Ist zum Theil Randglosse; s. die Exegese.

<sup>16</sup> Ist Doppelübersetzung von κακώσαντες.

Das Streben des Uebersetzers, dem gutlateinischen Stil sich zu nähern, tritt sowol in dem Singular "venientis" 1, 3, im Particip "facientes 1, 22, in den Constructionen "non obaudiendo" 2, 5, "ut operarentur" 2, 24, in "staturā magnā 3, 26 (s. Rönsch, S. 11, nota 19), in den Ausdrücken "noli meminisse" 3, 5, "adversus eum" 3, 35, "in terris" 3, 37, als insbesondere in der Anknüpfung einiger Verse und Sätze durch das Pronomen relativum hervor: 1, 5 qui audientes plorabant, 1, 10 de quibus emite, 2, 1 propter quod statuit, 2, 22 quod si non audieritis. Demselben Zwecke der Anknüpfung ans Vorausgehende dient auch "et nunc" am Anfange von Kap. 3 und "et ecce" 3, 8.

## §. 20. Fortsetzung. Vetus latina b.

II. 1) Die andere altlateinische Uebersetzung, Vet. lat. b., zuerst von Jos. Maria a Caro Tommasi zu Rom 1688 aus einer alten Handschrift herausgegeben<sup>1</sup>, wurde unter Zuziehung anderer Codices wieder durch Sabatier, jetzt auch in der "Bibliotheca Casinensis", Tom. I. (1873) Florileg. pag. 284—287 (nach Codex Casin. XXXV)<sup>2</sup> abgedruckt.

Von derselben gilt im Allgemeinen das nämliche kritische Urtheil wie von Vetlat. a., mit welcher sie in weitaus den meisten Stellen buchstäblich zusammentrifft; z. B. Kap. 1, 11<sup>b</sup>. (12. 20<sup>b</sup>.) 21. 2, (2.) 3. 5<sup>a</sup>. 9<sup>b</sup>. 10<sup>b</sup>. 11. 13<sup>a</sup>. 14<sup>b</sup>. 15. 17<sup>a</sup>. 20<sup>b</sup>. 23<sup>b</sup>. 24<sup>b</sup>. (25.) 28<sup>b</sup>. 29. (30.) 32. 34<sup>b</sup>. 3, 1. 2<sup>a</sup>. 5<sup>b</sup>. 6. 9. 10. (14<sup>b</sup>.) 15—18. 20. 21<sup>a</sup>. 24—27<sup>a</sup>. 28—30<sup>a</sup>. 32<sup>a</sup>. 35. (36<sup>b</sup>. 37.) 4, 1<sup>b</sup>. 2. 4<sup>a</sup>. 5<sup>b</sup>. 6<sup>a</sup>. (7.) 11. 13<sup>b</sup>. 14<sup>b</sup>. (16<sup>b</sup>.) 19<sup>a</sup>. 20<sup>b</sup>. 21. 30<sup>b</sup>. 32<sup>a</sup>. (b.) 33. 34<sup>a</sup>. 35<sup>a</sup>. 36<sup>a</sup>. 5, (6.) 7<sup>a</sup>. (9.).—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Welte, Specielle Einleitung in die deuterokanonischen Bücher des Alten Testaments (Freiburg 1844), S. 157 scheint in dieser Ausgabe von Tommasi irrigerweise eine dritte lateinische Version zu vermuthen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dessen Beschreibung siehe in der Bibliotheca, pag. 313 und 335. Derselbe gibt öfters den Text von Vetlat. a., z. B. Kap. 3, 21 (zweimal). 23 (dreimal). 29 (?). 30. 34 (viermal). 36, befolgt eine eigenthümliche Orthographie, z. B. setzt "e" statt "ae" (chaldei, herie (Neriae), helchie (Helciae), terre, que, hec, celum (caelum = coelum) u. a., zuweilen israhel, "set" für "sed", "michi" für "mihi", und liefert nebenbei auch eine stattliche Anzahl von Schreibfehlern.

Vielfach aber stimmt sie auch da, wo Vetlat. a. vom griechischen Texte abweicht oder wenigstens ungenau ist, mit letzterm wörtlich überein: 1, 4 et filiorum, totius populi, magnum, universis habitantibus (πάντων τῶν κατοικούντων ist als Genitivus absolutus gefasst); 1, 6. 10 argentum; 1, 9 adduxit (lies abduxit); 1, 10 pro peccatis (wenigstens an richtigem Platze); 1, 12 et dabit, et vivemus; 1, 13 orate pro nobis, indignatio domini et iracundia ejus, vgl. 2, 20 indignationem tuam et iram; 1, 14 legetis, in domo (2, 26 domum); 1, 16 et regibus; 1, 18 ante faciem nostram; 19 et fuimus usque in hunc diem contumaces (die Wortstellung und Auffassung des Satzgliedes ist veranlasst durch xal vor ¿wc), meditabamur nequam (s. die Exegese); 22 cordis sui, facere mala; 2, 1 et statuit, in nos, 4 omnibus regnis, s ut averteretur unusquisque a cogitationibus, 12 male fecimus, justificationibus, 14 orationem nostram (Sing.), 16 annue nobis, inclina Domine, et audi, 18 dabunt, domine, 19 jactamus misericordiam ante faciem tuam, 23 deficientem faciam, extrinsecus. 24 audivimus (operaremur), ejicerentur, 25 malis, 30 convertentur, 33 a nequissimis rebus suis, coram domino, 34 convertam eos; 3, 5 ne memor fueris, 7 in corde nostro (Sing.), 14 longiturnitas virtus (victus?) et vita, 21 a via ipsorum longe facti sunt, 22 neque auditum est, 23 qui de terra sunt, 25 consummationem (vielleicht mit Rücksicht auf τέλος Vers 17). 27 dedit illis, 31 sciat viam, qui excogitet, 34 vocavit eas. 35 ad illum, 36 dedit, 37 super terram; 4, 1 permanet, morientur, 2 perambula, 3 utilitates tuas, 5 constantes estote, 6 irritastis, 12 quia (quae?) vidua relicta sum a multis, desolata sum, 13 non cognoverunt, 14 mementote, filiorum meorum et filiarum, 15 juveni (Sing.), 18 manu, 22 cito, salvatore, 23 restituet, 24 nunc, 25 per iram dei, 31 in casu tuo, miseri facti sunt, 32 miserae, miserior, 34 amputabo, 35 in dies longos; 5, 1 quia (quae?) a deo tibi est gloria, 2 quia (quae?) a deo tibi est justitia, 3 splendorem tuum, 6 pedestres, reducit, deus, cum gloria, 7 totus (tutus?), 8 odoris, 9 praeibit; vgl. insbesondere auch die Wortstellungen: 2, 16 domine prospice, 3, 8 hodie in captivitate nostra, 3, 21 filij eorum nach susceperunt eam, 4, 24 a deo vobis salutem, 4, 25 eius

perditionem, 4, 36 circumspice ad orientem Jerusalem, und die Uebergehung von in Vetlat. a. zugesetzten Wörtern: 1, 17 deum nostrum, 2, 2 dominus, 2, 11 tua, 2, 14 invenire, 2, 21 et cervicem vestram, 2, 23 et auferam a vobis, eam, 2, 29 ego, 2, 30 populus, 2, 35 alterum, 3, 1 et nunc, 3, 8 et (vor ecce), 3, 25 est, 3, 33 et (vor vocavit), 36 hic; 4, 13 per (vor semitas), 4, 37 enim, dispersos, 5, 8 ex (vor praecepto); ahmt griechische Composita nach<sup>3</sup>: 1, 10 im-ponite = ανοίσατε, 2, 16 an-nue = έν-νόησον, 2, 24 e-jici = έξ-ενεγ $\Im$ ηναι, 3, 11 con-taminatus es = συν-εμιάνθης, 3, 19 ex-sur-rexerunt = άν-έστησαν, 3, 31 ex-cogitare = έν-δυμεῖσδαι, 3, 32 ad-implevit = έν-έπλησεν, 3, 33 ob-audivit = ὑπ-ήχουσεν, 4, 2 perambula = δι-όδευσον, 4, 9. 36 super-venire = έπ-ελ $\mathfrak{I}$ εῖν, inducere = έπ-αγαγεῖν, 4, 47 e-mittere = έξ-απο-στέλλειν, congregati = συν-ηγμένοι, 5, 4 dei cultura = Σεο-σέβεια; ebenso die Construction solcher Verba: 4, 9 supervenientem vobis iram = την έπελβοῦσαν ύμιν όργην (vgl. auch Vetlat. a.); ebenso 4, 36 (nach Cod. III); 4, 9 induxit mihi aliquid = ἐπήγαγέ μοί τι; ebenso 4, 14. 18. 35; doch auch 2, 7 venerunt nobis =  $\tilde{\eta}$ λ  $\tilde{\sigma}$ εν έφ' ήμας, 2, 16 annue nobis = έννόησον είς ήμᾶς, 5, 2 impone mitram capiti = ἐπίθου τὴν μίτραν ἐπὶ την κεφαλήν; und umgekehrt: 3, 11 contaminatus es cum mortuis = συνεμιάνδης τοῖς νεκροῖς, 4, 10 quam super omnes induxit = ην επήγαγεν αὐτοῖς, 4, 24. 29 superveniet in vos = ἐπελεύσεται ὑμῖν; drückt auch, wie Vetlat. a., das griechische Medium mit Hülfe des Reflexivpronomen aus: 5,1 exue te stolam (!) (doch auch 4, 20 blos: exui stola), 5, 2 circumda te diploide. Im Uebrigen siehe §. 19, 2).

2) Da wo Vetlat. b. von Vetlat. a. abweicht, bekennt sie in der Regel den griechischen textus receptus (des Cod. II), gibt jedoch auch in mehrern Fällen von andern Handschriften bezeugte Lesarten wieder, die drei Stellen Kap. 3, 23. 1, 20 und 4, 22 ausgenommen, wo sie, wie es scheint, einen Text (ἐκζητοῦντες ohne of, omnia mala und salvatorem vestrum) bietet, den im ersten Fall

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die mit Vetlat. a. gemeinsamen Spracherscheinungen werden hier nicht abermals erwähnt; vgl. daher auch den vorhergehenden §.

nur noch Complutensis und Aldina bekennen, im zweiten die Randlesart des Syrus hexaplaris befolgt und in der dritten Stelle Athanasius bezeugt. Und zwar stimmt in jenen Fällen der von unserer lateinischen Version ausgedrückte Text am zahlreichsten mit den Varianten der Codd. 106. 36. 62. III. 48. 51. 96. 231 zusammen, wird dabei in zwei Stellen (Kap. 1, 4. 3, 4) einzig von Cod. 106, in je einer Stelle einzig von 62 (3, 23) und III (4, 36?), in drei weitern (3, 5. 4, 15. 24) einzig von 26, in zweien (3, 4. 8.) nur von 88, in je einer nur von 23 (4, 13?), 91 (2, 25?), 233 (1, 13), 239 (4, 37) bezeugt.

3) Ferner besteht ein charakteristischer Unterschied gegegenüber von Vetlat. a. darin, dass unsere Version viel weiter geht in dem Streben, dem gut lateinischen Stil gerecht zu werden. Sie liebt Relativverbindungen: Kap. 1,2 cujus libri verba, 1, 3 quem legit, 1, 14 quem quum accepissent, 1, 15 in quo, 1, 17 cum quibus, 2, 28 qua die, 3, 3 tu qui, 3, 34 cujus imperio, qui suscitavit (,,qui" beruht jedoch hier vielleicht auf falscher Lesung von ος nach αίώνιος); ersetzt mechanische Verbindungen durch dynamische: 1, 5 jejunaverunt cum fletu, adorantes dominum, 1, 13 si forsitan avertatur, 1, 20 in maledicto, 2, 31 ad intelligendum, ad audiendum, 3, s in gentes (ohne et), 3, 12 quia dereliquisti, 4, 22 quia veniet; hebt die enallage numeri auf: 1, 7 qui inventus est, 4, 5 populi, memorabiles (Misverstand!), 4, 25 vos (statt ,,te"), videbitis, ascendetis; ebenso den Wechsel der Person: 4, 14 venite, 4, 26 ambulastis, ducti estis; wählt richtigere Ausdrücke und Verbindungen: 1, 15 den Ablativ hodierna die, 1, 8 das Plusquamperfectum fecerat, 1, 9 postquam mit dem Perfectum adduxit, 4, 1 reliquerint; 3, 5 ne memor fueris, 4, 3 noli dare; 1, 20 fluentem lacte et melle, 2, 34 dominabuntur in ea, 4, 12. 31 exsultare in alquo, 4, 18 qui vobis haec mala intulit, 2, 7 venerunt nobis, 1, 9. 2, 9. 4, 9. 10 induxit; 4, 23 restituet, 2. 14 eripe, 2, 16 prospice; 1, 22 sub oculis, 2, 11 cum signis et prodigiis, 5, 6 cum gloria, 3, 16 in terra (dagegen Vers 37 wieder super terram); 2, 13 u. ö. quo, 4, 24 cito; 2, 21 haec dicit dominus, 2, 25 deficientem faciam; 2, 33 duritia cordis sui, 3, 8 ecce nos (ohne "sumus"); 3, 23 recordati sunt, 4, 14 mementote, 4, 5. 27. 30 constantes estote, und Vers 21 animum fortem habete; 5, 7 humiliari, impleri. Auch sucht Vetlat. b. die Rede möglichst zu kürzen; so wird sogleich Kap. 1, 3 die ganze zweite Vershälfte ausgelassen, weil inhaltlich in Vers 4 wiederkehrend; ebenso 1, 7 "in Jerusalem", weil schon in dem Zusatz des Vers 2 (et misit in Jerusalem) enthalten4; desgleichen 1,14 das nach "legetis" überflüssig scheinende "recitari"; auch "omnipotens" 3, 4 ist schon in Vers 3 verbraucht. Ebenso lässt unser Lateiner zuweilen einen mehreremal zu wiederholenden Ausdruck an zweiter und dritter Stelle aus: so 1, 4 ad aures, 1, 11 pro vita, 1, 12 sub umbra, 1, 16, 2, 19. 24 noster, 4, 29 vester (nach vobis), 2, 20 tuus (dagegen steht in diesem Vers auch ,,tuorum" zu viel), 4,2 ejus, 4,11 illos (?),2,3 suae und carnes, 2, 1. 4.5 11. 25. 3, 8 ,in"; 2, 23 vocem, 2, 24 ossa, 2, 26 domum, 4, 37 venient; "est" in der Formel "sicut dies ista" 2, 6.6 11. 26 (vgl. 1, 15), aber auch anderwärts 3, 22. 24. 25 fg.; "sit" 3, 14, "et" 2, 11. 3, 2.7 4, 13. (oder autem) 14. 5, 7. 8; oder er ersetzt ein ausgelassenes Begriffswort durch ein Pronomen: 1, 7 caeteros (sc. sacerdotes), 1, 10 ex eo (sc. argento), 2, 6 "ipsi" statt "domino deo nostro" (weil diese Formel unmittelbar vorausgeht, vgl. auch 1, 13), 2, 17 "tibi" statt "domino" (2, 18 ist auch "tibi" ausgelassen).8 Dagegen sind auch wieder, vielleicht als selbstverständlich, unübersetzt geblieben αὐτὴν 3, 30, αὐτῷ 3, 339, ὑμᾶς 4, 1810, ἡρπασμένον 4, 26; desgleichen wurden überflüssig scheinende Be- und Umschreibungen aufgelöst: dominus (bei deus noster) wird ausgelassen 1, 10. 2, 15, faciei nach confusio 2, 6, faciem und

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ueber die ausgelassenen Worte "decima die mensis Sivan" 1, 8 s. weiter unten eine Vermuthung.

 $<sup>^{5}</sup>$  "Et omnibus populis" wird Schreibversehen sein für "in omn. pop."

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> "Isti" ist Schreibfehler.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 3, 4 hängt der Mangel von "et" mit dem vorausgehenden "qua" exegetisch zusammen; ebenso 3, 8 mit der Uebersetzung "in gentes".

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ueber diesen Vers und über 4, 15 s. unten.

<sup>94, 5</sup> hängt die Weglassung von "mei" oder "dei" mit dem Plural "populi" zusammen; s. weiter unten.

<sup>10 4, 24 &</sup>quot;Sion" nach "confines" ausgelassen wird Schreibfehler sein.

τῆς καρδίας 2, s, πονηρίαν 2, 26, εἰς ἡμᾶς 2, 27 11, die synonymen Ausdrücke καὶ τῆς δεήσεως ἡμῶν 2, 14, κατὰ πᾶσαν ἐπιείκειάν σου καὶ 2, 27 (per homoeoteleuton?), καὶ ἐν ἡμέραις καιροῦ 1, 14 (vielleicht nicht verstanden) 12; ferner 2, 35 einfach de terra sua für de terra quam dedi illis, 1, 19 nos für patres nostros, 3, 7 te für nomen tuum, 4, 28 sicut errastis a deo; vermeintliche Uebertreibungen werden gestrichen: 3, 8 omnes 13, 3, 12 und 5, 1 sempiterna. 14 Per homoeoteleuton sind ausgefallen 2, 1 et reges nostros et principes et omnem Israel, 2, 7 Alles zwischen (ursprünglichem) haec und haec, 2,216. 22 zwischen zweimaligem regi Babyloniae.

4) Wie manche Kürzungen des Textes, so sprechen auch andere Abweichungen und Zusätze die Exegese des Uebersetzers aus. Mit der Meinung desselben, Baruch habe sein Buch fünf Jahre nach der Zerstörung Jerusalems (588 v. Chr.) geschrieben, hängt sogleich der geänderte Text in 1, 1. 2 zusammen: "Et factum est post annum quintum, et mensem septimum" etc. Aus demselben Grunde wird Vers 3 statt des Jechonja vielmehr der König Zedekia bereits als im Exil befindlich und als Theilnehmer an der Volksversammlung zu Babel genannt 15, Vers 8 regis statt rex (s. jedoch auch die Exegese), Vers 15 qui migratus est ab Jerusalem statt et habitantibus in Jerusalem gesagt und Vers 5 in conspectu (domini), Vers 13 usque in hunc diem und Vers 20 sicut dies ista weggelassen. Weitere Aenderungen, zum Theil exegetischer Natur, sind 16: 1, 8 et

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> 2, <sup>29</sup> "in minimam gentem" statt in minimam inter gentes oder in gentibus ist entweder Textverderbniss oder irrige Exegese.

<sup>12</sup> Umgekehrt wird 1, 18 das synonyme "et in mandata", 3, 12 amplificirend "vitae et" und 4, 24 "laetitia et" zugesetzt.

<sup>13</sup> Dagegen ist 4, 10 ontnes (und 1, 20 omnia) eingesetzt.

<sup>14</sup> Dagegen ist an ersterer Stelle mecum ergänzt.

<sup>15</sup> Den Widerspruch, der durch die Worte "Sedechiae filii Joachim", zu dem, übrigens in gleicher Richtung abgeänderten Wortlaute dieses 8. Verses entstand, scheint der Exeget gar nicht bemerkt zu haben.

<sup>16</sup> Schreibfehler: 1, 2 Amasiae, 2, 20 in manus, 2, 33 qui und quia statt quia und qui, 5, 1 quia statt quae (?), 4, 8 contristatis statt contristatis, 5, 4 ab es statt a deo (?), 5, 6 reducit vielleicht statt introducit (Iren.), und reportatos aus te portatos entstanden.

ut acciperent, de templo terrae Judae, die Plurale 1, 10 pro peccatis nostris mit ausgelassenem xai (Misverstand), 2, 17 spiritus accepti sunt, 2, 33 vias, 1, 14 das Futurum legetis<sup>17</sup>, 1, 20 in maledicto quod, per Moysen, 2, 4 nos statt eos; dominus statt deus 4, 6-9. 12. 37, umgekehrt 2, 8; propter justificationem 2, 19, nobis 3, 6, das neutrale auditum und visum 3, 22, et qui de terra sunt, recognoverunt (veranlasst durch recordati sunt) 3, 23, praetulit auro 3, 31, qui jussit fieri lumen et ortum est 3, 33, civitates 4, 9 (dagegen Vers 14 convicinantes, Vers 24 confines), non statt quid 4, 17, quia veniet 4, 22, erit enim illi pro vestra captivitate memoria 4, 2718, dabit 4, 29, miserior qui 4, 32, verbo domini congregati und gaudentes in dei gloria 4, 37. 5, 5 (richtige Erklärung gegen Vetlat. a.), obumbrabunt 5, 8 (das einzig Richtige, selbst gegen den griechischen Interpreten!), in ipso 5, 9. An exegetischen Zusätzen seien verzeichnet: 1, 2 de tribu Simeon, cujus libri verba sunt in subjecto, et misit in Jerusalem, 1, 3. 8 in Babylonia, 4, 33 Babylon, 1, 7 sacerdotem magnum, 1, 8 aurea et, 1, 14. 15 quem quum accepissent legerunt; in quo fuit scriptum hoc, (confusio) ruboris in (facie), 2, 9 in malis operibus nostris, mala, 3, 3 ne perdideris nos domine omnipotens (aus Vers 4), in perpetuum, 1, 3 ipse, 3, 4 noster (Gleichmacherei), 4, 6 vester, 3, 10 tuorum; 3, 9 et cum explicuisset librum orationis captivorum, accipiens spiritus vocem, Jerusalem locutus est, dicens; "et" 3, 9. 4, 11. 5, 4; quia 3, 12. 4, 12. 22; sed dominus 4, 18, per iram dei 4, 25, miseri facti sunt 4, 31, universae creaturae 5, 3.

## §. 21. Fortsetzung. Vetlat. a. und Vetlat. b.

Weil dergestalt Vetlat. b. einerseits in den meisten Stellen wörtlich mit Vetlat. a. zusammenstimmt, anderer-

<sup>1</sup> Einigemal zugleich vom Griechischen abweichend: 1, 20 qui

<sup>17</sup> Beweist, dass dieser Uebersetzer besser Griechisch verstand; dasselbe folgt aus Kap. 4, 25, s. die Bemerkung zu μακροθυμεῖν; vgl. auch 4, 36 quae superventura est = ἐπερχομένην (Cod. III.), 4, 37 venient = ἔρχονται, 4, 37. 5, 5 verbo domini congregati, gaudentes in dei gloria.

<sup>18</sup> Diese Aenderung sollte wohl das im Hinblick auf Vers 26 anstössige und zweideutige "qui duxit vos" in Vetlat. a. entfernen.

seits da, wo beide Lateiner auseinandergehen, bald der eine, bald der andere sich enger an den griechischen Text anschliesst²; so entsteht die Doppelfrage: einmal, welche von beiden lateinischen Versionen steht in unmittelbarem Abhängigkeitsverhältniss zum griechischen Text, und welche in mittelbarem? und diese Frage hängt eng mit der andern zusammen nach dem gegenseitigen Abhängigkeitsverhältniss der beiden Lateiner unter sich. Mit der Lösung der letztern ist zugleich die erstere mitbeantwortet.

Die beiden Möglichkeiten in dieser Beziehung sind von Fritzsche und Reusch als wissenschaftliche Meinungen ausgesprochen worden, ohne dass jedoch für die eine oder die andere Behauptung ein Beweis geführt worden wäre. Fritzsche bezeichnet S. 175 Vetlat. a. als "ziemlich wörtlich" und nennt die andere, Vetlat. b., "eine latinisirte Bearbeitung der erstern, mit Zuziehung eines griechischen Textes, und etwas freier". 3 Auch Reusch muss S. 89 zugestehen, dass Vetlat. a. "sich genauer an das Griechische anschliesst" als Vetlat. b., sieht aber, im Widerspruch gegen Fritzsche und unter Berufung auf Sabatier (in dessen Admonitio in Maccab. libros. II, 1014), "in der von diesem herausgegebenen Recension (Vetlat. b.) die Itala in ihrer ältern Gestalt, und in der Vulgata (Vetlat. a.) eine mit Rücksicht auf den griechischen Text revidirte und verbesserte Recension der Itala". -Allein, sowol äussere als innere Gründe sprechen gegen Reusch's Hypothese und bestätigen das Urtheil Fritzsche's, welchem neuerlichst auch Schürer beitrat (in der 2. Auflage von Herzog's Real-Encyklopädie I, 493). Wenn Augustinus (De doctrina christiana II, 15) von der Itala im Vergleich zu andern Interpretationen sagt: "est verborum tenacior cum perspicuitate sententiae", so stimmt diese Charakteri-

eduxit, 2, 4  $\wedge$  τοῖς χύχλφ, 2, 25 solis, 2, 29  $\wedge$  εί μὴ, 2, 35 filios Israel, 3, 13 + nam, 3, 17 qui für χαὶ, 3, 19<sup>b</sup> die Wortfolge, 3, 23 de terra, 3, 31 plur. semitas, 3, 32 et adinvenit, 33 in tremore, 4, 1 pervenient ad vitam, 4, 34 ejus nach multitudinis.

Für Vetlat. b. vgl. dafür insbesondere Note 17 des vorigen §.
 Vgl. auch pag. xvi. der Praefatio zu Fritzsche's Ausgabe der Libri apocryphi V. T. graece.

stik offenbar besser zu Vetlat. a. als zu Vetlat. b., welch letztere auch ihre Abhängigkeit von ersterer und ihr jüngeres Alter schon durch ihrbesseres Lateinverräth. Ebenso sprechen die patristischen Citate, die ihrer Mehrzahl nach einen enger an Vetlat. a. sich anschliessenden, oder auch davon abhängigen, Text bekennen, für ältern Ursprung dieser Version. Siehe Reusch, S. 3 fg. und bei Sabatier die unter den lateinischen Varianten mit berücksichtigten Citate aus den Vätern.

NB. Wenn freilich, im Gegensatz zu Rönsch (Itala und Vulgata, S. 3 fg., und in Illgen's Zeitschrift für die historische Theologie 1867, S. 634 und 1875, S. 97 fg.), Ziegler (Italafragmente der Paulinischen Briefe. Marburg 1876, S. 25 fg.) mit seiner Anschauung Recht hätte, dass in erster Linie die seit 389 verfassten Schriften Augustin's, dann die Schriften der karthagischen Bischöfe Aurelius (seit 416) und Capreolus als entscheidende Quellen für den Text der eigentlichen Itala zu betrachten seien, dagegen die Bibelcitate afrikanischer Väter aus früherer Zeit (vor 389) den Text von afrikanischen lateinischen Uebersetzungen, welche mit der italischen durchaus nicht einerlei Ursprungs seien, bezeugen: dann könnte unsere Vetlat. a. allerdings nicht für die Itala im engern Sinne angesehen werden. Denn der Text von Vetlat. a. wird schon von Tertullian und Cyprian (Bar. 3, 37), und wieder von Vigilius von Tapsus (Bar. 3, 10-12. 37), aber auch von Augustin (nach 389; Bar. 3, 25. 26. 36. 37) citirt: zum deutlichsten Beweise dafür, das entweder Augustin in seinen biblischen Citaten (auch nach 389) sich nicht blos an eine einzige Interpretation - die Itala - gehalten (was sehr wahrscheinlich!), oder, dass der kritische Kanon Ziegler's sich nicht durchführen lässt. Ja, wenn Rönsch, der (Das Neue Testament Tertullian's. Leipzig 1871. S. 44) die Vermuthung von John Wordsworth (Academy, 1869, 13. November, pag. 56) für sehr beachtenswerth anerkennt: die Itala scheine die italische (ob hexaplarische?)4 Recension der afrikanischen "Vetus latina"

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. die Vermuthung von Reuss in der 3. Auflage der "Ge-

zu sein (*Hilgenfeld*, Einleitung ins Neue Testament, S. 799), Recht haben könnte, dann müsste freilich vielmehr Vetlat. b. für die (also jedenfalls spätere) Itala gehalten werden.

Für unmittelbare Abhängigkeit der Vetlat. b. von Vetlat. a. sprechen aber auch innere Indicien unwiderlegbarer Art. Abgesehen von weniger bedeutenden, vereinzelten Erscheinungen, dass z. B. Vetlat. b. in Kap. 4, 10 ("quam super omnes induxit Aeternus") von Vetlat. a. abweicht, dagegen bei gleichem griechischen Texte Vers 14 sich wieder wörtlich an Vetlat. a. anschliesst ("quam superduxit illis [ille?] Aeternus"); dass Kap. 5, 2 die Uebersetzung "gloriae aeternae" der Vetlat. b. auf Misverstand von honoris aeterni (besser: Aeterni) in Vctlat. a. beruht, und desgleichen Kap. 3. 14 "longiturnitas, virtus et vita" der Vetlat. b. sich nur aus "longiturnitas vitae (μαχροβίωσις) et victus (ζωή)" in Vetlat. b. erklären lässt: - wird das Abhängigkeitsverhältniss insbesondere dargethan durch die Art der Kürzungen und Zusammenziehung des Textes. Wenn z. B. Vetlat. b. Kap. 2, 7 die Worte "quae locutus est dominus super nos, omnia mala haec" übergeht, so wird diese Lücke nur per homoeoteleuton erklärbar, nämlich durch die Annahme, dass das Auge des Verfassers vom ersten "haec quae" in Vetlat. a. zum andern "haec quae" ebendaselbst abirrte5; wenn Vetlat. b., abweichend vom Griechischen, Kap. 3, 23 sagt; "fabularum inquisitores: prudentiae viam et sapientiam non recognoverunt", so lässt sich dieser Text wiederum nur aus der Uebersetzung der Vetlat. a. ("fabulatores et exquisitores prudentiae ["et intelligentiae" ist Zusatz]: viam autem sa-

schichte der heiligen Schriften des Neuen Testaments", S. 436, und J. P. Nickes, "De V. T. codd. graec. familiis". Part. I., Monastarii 1853, pag. 11. Die Lesarten "omnia mala" Bar. 1, 20 in Vetlat. b. und beim Syrhex. am Rande, ferner 2, 17 justificationes, 2, 19 misericordiam tuam, 3, 4 tuam domine deus, 3, 8 te domino deo, 3, 7 ut invocemus, 4, 17 possum, 4, 20 et indui, 5, 1 ^ xal, 5, 5 a solis ortu et occasu u. a., würden in der That für hexaplarischen Charakter der Vetlat. b. sprechen. Allein schon Vetlat. a. bekennt hexaplarische Lesarten; s. Note 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zugleich wird dadurch auch das nachmalige Textverderbniss "isti qui" in Vetlat. b. evident.

pientiae nescierunt" unter Berücksichtigung des Griechischen ableiten und erklären, und diese Abhängigkeit von Vetlat, a. springt um so deutlicher in die Augen, wenn man beachtet, dass Vetlat. b. in der ersten Hälfte des Verses selbst guvegic durch "intellectus", hier dagegen mit Vetlat. a. durch "prudentia" wiedergibt. Die grösste Beweiskraft hat jedoch die Stelle Kap. 2, 18, wo der Text der Vetlat. b. augenscheinlich aus Elementen von Vetlat. a. in der Weise zusammengesetzt und verkürzt ist, dass einestheils die in den Worten "anima, quae tristis est super magnitudine (mali) et incedit curva" liegende Schwierigkeit übergangen, andererseits aus der "anima quae tristis est et infirma" und aus der "anima esuriens" kurzweg mehrere — zwei oder drei — "animae tristes et infirmae et esurientes" hergestellt werden. Und ganz gleicher Weise scheint Kap. 4, 15 der Plural "gentes de longinquo, improbas etc." in Vetlat. b. aus dem in Vetlat. a: per epizeuxin wiederholten "gentem" entstanden zu sein, es müsste denn (sehr unwahrscheinlich!) der in Vetlat. a. folgende Pluralausdruck: "qui non sunt reveriti senem neque puerorum miserti sunt" (in Vetlat. b. verkürzt: "quae seni et juveni misericordiam non praestiterunt") in Vetlat. b. rückwärts wirkend "gentes" erzeugt haben.6 — Um alle Gerechtigkeit zu erfüllen, lässt sich nun aber auch noch die Gegenprobe durch den Nachweis leisten, dass Vetlat. a. nicht von Vetlat. b. abhängig ist. Die Lesart der Vetlat. a. zu Kap. 3, 36: "hic adinvenit", welche auch vom

Digitized by Google

<sup>6</sup> Die Lese- oder Schreibfehler in Vetlat. b., die sich aus Vetlat. a. erklären lassen: 2, 24 das zweite "prophetarum" aus "patrum", 2, 27 moderationem aus miserationem, 2, 33 qui aus quia und umgekehrt, 3, 3 tu qui vielleicht aus quia tu, 3, 7 ad omnem iniquitatem aus ab (omni) iniquitate, 3, 14 virtus aus victus, 4, 3 gratiam aus gloriam und wahrscheinlich advenae aus alienae, 4, 4 beatissimus aus beati sumus, 4, 8 contristatis aus contristastis, 5, 6 reportatos aus (ad) te portatos, 5, 7 totus aus tutus — beweisen Nichts für Abhängigkeit, weil dieselben (wie Kap. 4, 30 "non minavit" des Cod. Casinensis aus "nominavit" der andern Codd.) erst nachgerade in Vetlat. b. selbst durch Abschreiber entstehen konnten und nicht schon, wie etwa "omni" 1, 15, durch den Verfasser herübergebracht werden mussten.

Syrer und Araber und von vielen Kirchenvätern — zuweilen in der Form "qui (ad-) invenit" — bezeugt wird, beweist dadurch, dass der alte Lateiner jedenfalls aus einer griechischen Vorlage schöpfte, welche (wie am Anfang des vorausgehenden Verses) noch ein οὖτος — oder αὐτὸς — gab, ein Wort, das nach dem unmittelbar vorhergehenden αὐτὸν leicht ausfallen konnte und allem Anschein nach bereits aus demjenigen griechischen Texte geschwunden war, welchen der zweite Lateiner bei der Abfassung seiner Version, die jenes "hic" nicht mehr hat, zur Vergleichung beizog. Wir sagen "beizog", denn wenn, wie wir bisher zu erhärten suchten, Vetlat. b. wirklich von Vetlat. a. abhängig ist, dann ist dieselbe auch unmittelbar aus dieser Version herausgewachsen, und erst in zweiter Linie hat dem Verfasser ein griechischer Text als Vorlage gedient.

Beide lateinischen Versionen sind natürlich von Christen zum praktisch kirchlichen Gebrauche verfasst worden. Einen Anhaltspunkt zur Bestimmung des terminus post quem der Abfassung derselben lässt sich vielleicht nur in dem Umstande gewinnen, dass beide Uebersetzungen für Kap. 5, 6 (s. dort die Exegese) bereits die Lesart ώς υίους βασιλείας befolgen, welche sehr wahrscheinlich in Matth. 8, 15 nicht ihr Nachbild, wie Stier meint, sondern - ihr Vorbild hat.8 Wenn ferner in dem Wortlaut der Stelle Kap. 3, 25 in Vetlat. b.: "non habet consummationem" eine Anspielung auf die altchristliche Lehre von einem Weltbrande gefunden werden dürfte, so könnte, den "locus possessionis dei" auf die Erde gedeutet, diese Uebersetzung bereits im 2. oder in der ersten Hälfte des 3. christlichen Jahrhunderts entstanden sein, wo die Lehre von einem endlichen Weltbrande noch nicht allgemein anerkannt wurde. Wahrscheinlicher

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Iremäus gibt noch V, 35 (nach 172) die ursprüngliche Lesart: "tanquam thronus regni".

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vielleicht weisen die hexaplarischen Lesarten beider Lateiner sogar über das Jahr 250 n. Chr. herab (vgl. Note 4), vorausgesetzt, dass dieselben nicht erst nachgerade durch Emendation nach hexaplarischen Handschriften in beide Versionen hereingekommen sind; *Bleek*, Einleitung in das Alte Testament (Berlin 1860), S. 772.

aber hat, die Beziehung von consummatio auf den Weltbrand als richtig vorausgesetzt, der Uebersetzer jenen "locus" auf den Himmel-bezogen und einen ähnlichen Gedanken ausdrücken wollen, wie z.B. Augustinus, welcher "De civitate Dei" XX, 18 der Frage gegenüber, wo sich während des Weltbrandes die Gerechten befinden werden, sich mit der Auskunft zu beruhigen sucht: "Possumus respondere, futuros eos esse in superioribus partibus, quo ita non ascendet flamma illius incendii, quemadmodum nec unda diluvii."

Weiteres zur Abfassungszeit, siehe am Schluss des folgenden §.

#### §. 22. Die beiden syrischen Versionen.

I. 1) Bekanntlich erstreckt sich die älteste syrische Uebersetzung des Alten Testaments, die Peschito, blos über die kanonischen Bücher desselben und ist aus dem Hebräischen geflossen. Doch ist die etwas spätere¹ syrische Uebersetzung der alttestamentlichen Apokryphen bereits Ephräm dem Syrer bekannt, welcher speciell auch das Buch Baruch erwähnt und citirt (Lengerke, De Ephraemi Syri arte hermeneutica, pag. 3. 7; Assemani, Bibliotheca orientalis III, 1, pag. 6; Ephraemi opera syr. lat. III, 212). Diese Uebersetzung der Apokryphen findet sich im vierten Bande der Londoner Polyglotte aus einem Usserischen und Pocockischen Manuscripte abgedruckt, ist aber neuerdings wieder von Paul de Lagarde aus Handschriften² verbessert herausgegeben worden (Libri V. T. apocryphi syriace. Lipsiae 1861).

Sie schliesst sich im Buche Baruch<sup>3</sup> möglichst genau an den Wortlaut des griechischen Textes an, ahmt grie-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Darum mit Unrecht von *Ewald*, *Ceriani* und *Schürer* ebenfalls "Peschito" genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. auch *Ceriani*, Monumenta sacra et profana, Tom I., fasc. I. (Mediol. 1861), Praefatio, pag. IX.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. auch Hävernick, De libro Baruchi commentatio critica (Regiom. 1843), pag. 20 sqq.

chische Composita und Constructionen nach: 1, 10 δλο-καύτωμα = نصا (ebenso der hexaplarische Syrer), 2, 4 ύπο-χείριος = المناه (Syrhex. noch genauer المناه), 2, 34 τετρα-πόδων = σιν  $\frac{\sqrt{5}}{2}$ ,  $\frac{\sqrt{5}}{2}$ ,  $\frac{3}{2}$ ,  $\frac{3}{2}$ ,  $\frac{3}{2}$  συν εμιάνλης =λ λαιζί, 3, 25 α-μέτρητος = μασω (σω)λω, <math>3, 26 εὐμεγέλεις = ωζ μοιοί, 4, 2 δι-όδ-ευσον = σωίολο μωσ,4, 15 μαχρό - Σεν = <u>Lauo</u>; <u>ω</u>, άλλό - γλωσσον = <u>Δωω</u> اسندا من مدن و مدن و بالمنا ήμετα ά-πειτούντες =  $\overline{\phantom{a}}$   $\overline{\phantom{a}}$  έπελθεῖν ὑμῖν = ,  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$ ;  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  (Wortstellung); 2, 29 st  $\mu \dot{\eta} (\ddot{\eta} \mu \dot{\eta} v) = \ddot{\eta} \dot{\eta}, 3, 21 - 23.31 \text{ u. \ddot{o}}.$ οὐδέ = το]; — nimmt auch, wie die Peschito und der hexaplarische Syrer, geradezu griechische Wörter herüber: 2, 2  $u. \ddot{o}.$  المحمَّد i=vć $\mu$ o $\xi$ , 2,  $au. \ddot{o}.$  i=0 i=0 i=0 i=0 i=0 i=0مُمْكُمْ , 4 , 15 u.  $\ddot{o}$ .  $ض = \gamma \grave{\alpha} \rho$  , 4 , 20 . 5 , 1 كُمْ  $\hat{i}$  =  $\sigma$   $\cot \grave{\gamma}$  ,  $\hat{i}$ = σάχχος. Und zwar stellt sie einen gemischten Text dar, wie er, abgesehen von Cod. II., in den meisten Fällen von den griechischen Handschriften III. 36. 48. 51. 62. 96. 231. 22 bezeugt 5 und vielfach auch von Vetlat. a. und b. ausgedrückt wird.6 Hie und da freilich bekennt der Syrer auch einen Text, der nur durch einen einzigen Codex - so Kap. 1, 4. 3, 2 (?). 4, 16. 21. 5, 5 (?). 9 durch Cod. III.; 3, 20 durch Cod. Cryptoferr.; 3, 11 (?) durch Codd. 22; 4, 13 durch 23; 3, 37. 4, 22. 84 (?). 85. 5, 6 (?) durch 26; 3, 35 durch 36; 3, 16 durch 48; 3, 14 durch 49; 3, 2 (?) durch 51; 2, 12. 3, 26 durch 62; 2, 19 (?). 4, 13. 5, 5 (?) durch 88; 1, 19 (?). 4, 4. 10 (?) durch 106; 2, 2 durch 229; 1, 7 durch 231; 4, 33 (?) durch 233,

<sup>•</sup> Syrhex. hat an diesen Stellen عند المعالمة عند المعالم

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. besonders Stellen wie Kap. 1, 9. 2, 13. 29. 4, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Darüber s. weiter unten. Immerhin muss die Möglichkeit, welche durch eine Reihe von griechischen Varianten sehr wahrscheinlich wird, offen gelassen werden, dass spätere Codd. hie und da nach alten Versionen corrigirt worden sind.

und 4, 7 (?) durch 239 — oder durch zwei — Cap. 2, 14. durch Codd. III. 88 (und 9 Sergii); 1, 18 (?) durch III. 233; 3, 21 durch 26. 239; Kap. 1, 10 (?) durch 33. 228; 2, 1 durch 49. 90 — auch drei auf uns gekommene Codd. — Kap. 4, 16 durch Codd. III. 23. 106; 4, 34 durch III. 49. 90; 3, 10 (?) durch 33. 87. 228, und 4, 9 durch 51. 62. 96 — vertreten wird.

2) Von ganz unbedeutenden Auslassungen, wie vièc Νηρίου 1, 1, οίκου χυρίου und άργυρα 1, 8, Βαβυλώνος 1, 9, έκεῖ 2, 4. 3, 8, ημών 2, 27, δη 3, 4 (wie auch 2, 13 nach der griechischen Vulgärlesart); αὐτῆς 4, 2, abgesehen, hängen die übrigen sehr wenigen Kürzungen mit der Exegese und Kritik des Uebersetzers zusammen; so die Auslassung von lσχύν 1, 12 (bei Walton), von ούτως εἶπε κύριος 2, 21, von εἶ 3, 10, von wiederholtem μέγας 3, 25, von λογισθήσεται 3, 35 (doch s. Walton), von dem Parallelglied καὶ εὐφράνδη ἐπὶ τῶ πτώματί σου 4, 33, und von δέ καὶ 5, 8, wo der Uebersetzer mit one Zweifel den Imperativ beabsichtigte, während der ausgelassene Ausdruck καὶ τὸν λαὸν τῆς γῆς 1, 9 wahrscheinlich gar nicht verstanden wurde. wurde der Ausdruck 4, 28 έγένετο ή διάνοια ύμῶν εἰς τὸ πλανη-ກັງບຸດເ in , نجادة ໄວດາ ໄວໄ. Andere Auslassungen hat der Syrer je mit Vetlat. a. und b. gemein (s. unten Ziffer 3 u. 4).

 έσχεδιάζομεν gehört hierher); 2. 13 λ= für έν (vgl. Vers 29, dagegen 2, 4. 3, 8), womit , on Linde des Verses zusammenhängt; der ad sensum gesetzte Plural 2, 15 ربيخه, für ίνα γνῷ, 2, 29, عصص für ἀποστρέψει, 3, 1 عني für κέκραγε, 3, 9  $\frac{1}{2}$  (Walton) für ακουε<sup>7</sup>; ferner 2,  $\frac{1}{2}$  , ich mache den Garaus in den Städten" oder "in der Stadt" für έχ πόλεων (πόλεως), und صدوته statt έξωλεν, 2, 25 صدوته für τῆς ἡμέρας und 🔼 für τῆς νυκτὸς; 2, 29 🖎 für ή βόμβησις, und 1200012 für είς μικράν, 2, 30 1201 für έν γῆ (vgl. dagegen Vers 32), 3, τ λώση für ἀπεστρέψαμεν; 3, 18 μως für έξεύρεσις 3, 30 das Praeteritum 🛶 στορίο λος λοσιΔ, für καί οἴσει αὐτὴν χρυσίου έκλεκτοῦ, 3, 34 das Präsens μίσι εἶπον 4, 18 das Particip σίμα εξελεῖται<sup>8</sup>; 3, 35 σ**.150** 📥 für πρὸς αὐτὸν (praeter eum?), 4, 1 , aiσ. Δ für αὐτὴν (auf Locales bezogen), 4, 5 μμος 🔌 ] τür μνημόσυνον 'Ισραήλ, 4, ε 🗀 🔁 Ιοπ 🖟 für οὐκ είς ἀπώλειαν, 4, 7 , ολωρη 📞 für Βύσαντες, 4, 10. 14 🖎 für αὐτοῖς, 4, 12 στω ο für νόμου, 4, 17 🛶 für δέ, 4, 19. 21. 25. 27 👛 für τέχνα, 4, 20 🗠 cbei Walton) für τῆς δεήσεώς μου, 4, 21 τως βαρσείτε (vgl. dagegen Vers 5. 27. 30), 4, 23 ,, mit ewiger Freude und Wonne", 5, 1 "ewiger Ruhm"; 4, 25 كامكن für xal, 4, 35 كامكن إين عن المناب إلى المناب إلى المناب إلى المناب المناب إلى المناب für (εἰς) ήμέρας μαχράς, 5, 6 μωίου 📞 für ως πρόνον. Des Weitern hebt der Syrer Asyndeta auf durch Einfügung der Partikel  $-\circ$ , so 2, 12°. 3, 14 (bei  $\pi \circ \tilde{v}$  zweimal), 3, 17 (of = (bei ὑψηλὸς), 3, 25 (bei ὑψηλὸς), 3, 28 (beim zweiten ἀπώλοντο), 3, 34 (bei ἐκάλεσεν), 5, 2 (bei περιβαλοῦ und ἐπιβοῦ), und verbindet in ähnlicher Weise 2, 14 mit Vers 13 durch 7, 3, 30 mit Vers 29 durch (معلیہ و مار معلق), 4, 6 mit Vers 5 durch — معلیہ و In gleicher Richtung werden, wie dies auch häufig in der Peschito stattfindet, dynamische Verbindungen aufgelöst in

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Kap. 3, 30 open bei Walton ist Fehler.

<sup>8</sup> Doch s. dazu den folgenden §.

mechanische: 2, 5 πρὸς τὸ μὴ ἀκούειν in 🚅 🗓 ο, 2, 20 λέγων in احمد (dagegen Vers 28 bleibt کماند); 4, 15 wurde Το gesetzt für οδ (ότι) ούκ, 4, 24 ,οωλωο für η ἐπελεύσεται ύμιν, 4, 28 σμοωρίο ομοίο ομοί ... für επιστραφέντες ζητῆσαι αὐτόν, 4, 37 — ΔΙ für ἔρχονται συνηγμένοι (vgl. auch 5, 5), und μο für χαίροντες, 5, 9 βίσιο für τῶ φωτί; und umgekehrt wird auch die Syntaxis der Parataxis vorgezogen: so 3, 14 "wo ist die Länge der Tage des Lebens, wo ist Leben, wo ist Licht des Lebens" (Walton: "der Augen"); 4, 2 "entgegen dem Glanze seines Lichtes" (κατέναντι ist ausgelassen); auch werden zuweilen die Satztheile in andere syntaktische Verbindung gebracht; so wird 3, 10, 11 übersetzt: "Dass du im Lande der Feinde (A st) gealtert bist und im fremden Lande befleckt geworden; zu den Toden gerechnet und zu den in den Scheol. Hinabgestiegenen" (vgl. auch 2, 17); 3, 21, und ihre Söhne entfernten sich selbst (رقعم الفعم ) von ihrem Wege" (ἀπὸ τῆς ὁδοῦ αὐτῆς nach Codd. 26. 239); 4, 16 wird σιλίως [o] als zweites Object zu ἀπήγαγον gezogen.

Desgleichen dienen zum Ausdrucke der Exegese allerlei Zusätze. So gleich an der Spitze des Buchs, wo es heisst 1, 1, "Und dies sind die Worte dies es Briefs"; "Baruch der Schreiber"; "diese schrieb er nach Babel"; 1, 3, "diese Worte, welche geschrieben in diesem Buche"; "um zu hören dieses Buch" (für πρὸς τὴν βίβλον); 1, 4, "und am Flusse Sud (Zur)." In 1, 8 wird zu ἀποστρέψαι das Object عا ergänzt, und für "Sivan" (aus dem "siebenten Monat" Vers 2; vgl. Vetlat. b.) der "Nisan" conjicirt. Erklärend sagt der Syrer 1, 12 "der Herr wird uns verleihen, dass wir ihm dienen"; 1, 14 "und bekennet für uns im Hause des Herrn vor dem Herrn"; 1, 21 "zu thun (für κατὰ) alle Worte seiner Knechte" (oder: "alle seine Worte von seinen Knechten"; vgl. 2, 20. 24); 2, 1 "seine Worte, das was"; "und über die Männer des Hauses Israels und

Juda's"; 2, 2 ,, deren (scil. κακά μεγάλα) nicht geschehen sind ähnliche unter dem Himmel auf der ganzen Erde"; 2, 3 "dass wir assen Jedermann (عربي سے) das Fleisch seines Sohnes und wir assen Jedermann das Fleisch seiner Tochter"; ebenso 2, 20 "all (حكت) deinen Zorn und Grimm", und 5, s "alle Bäume des Waldes" (für οί δρυμοί); 2,4-? بنتوزے کے. آنتو بنتور 1 für 1 بنتور 1 بنتور بنتور 1 بنتور 1 بنتور بنتور 1 بنتور 1 بنتور بنتور 1 بنتور بنتور 1 بنتور بنتور 1 بنتور بنتور بنتور 1 بنتور بنتو ΔΔΔ ΔΔΔ für δποκάτω und 🕓 📞 für ἐπάνω; 2, 15. 3, 7 "dein heiliger Name"; 2, 18 σως το für έπὶ τὸ μέγεδος; 3, 1 setzt er als drittes Glied معمد ; 3, 17 معمد ; 3, 17 زيرون المناز (؟ برومونا ( برومونا) بالمنازة für گمومونازه و بالمناز بالمناز و بالمناز 4, 31 ist als Subject من eingesetzt aus Vers 32; umgekehrt scheinen in Vers 32 die beiden Sätze 🛰 🛶 🚣 der zweite aus رحمد معدد المعنى المعادد المعا Vers 31 zu stammen, dagegen der erstere aus Vers 33, wo ein fast gleich lautender vermisst wird, hierher verschlagen worden zu sein; der Zusatz مدنسه و zu مدنسه 4, 37 beruht auf Gleichmacherei mit 5, 5; ebenso umgekehrt der Zusatz 200 5, 5 mit 4, 37, wo jedoch das Wörtchen selber schon einen Einsatz bildet. In 5, 9 setzte der Syrer zu Καραήλ als (ἡγήσεται) noch Καραήλ als Genitiv mit & Seds verband.

Nicht blos da, "wo sich der Uebersetzer nicht zurechtfinden kann" (Fritzsche), sondern auch in andern, zuweilen recht charakteristischen, Fällen wird die Version freier und erweitert sich zur Paraphrase. Mit besonderer Vorliebe setzt der Syrer im Buche Baruch, wie z. B. auch in 1. Makk. (s. Grimm zu 1. Makk., S. xxxi), zwei synonyme Ausdrücke neben einander: so 1,6 12 20 11 (Walton:

<sup>10</sup> Uebrigens dürfte hier das zweite Glied, wie auch anderwärts öfters, ursprünglich Randglosse gewesen sein.

<sup>11</sup> Das erste Glied ist offenbar ein Versehen des Uebersetzers oder eines Abschreibers; das zweite, Δο, entspricht griech. ή βε-

رمحکم (أو für ἐπὶ (ἐν: Cod. 62) عدمت المعامر ومانيو (ام المعامر المع πᾶσι τοῖς δικαιώμασί σου; 4, 13 υπάλιο υπαλιάσο für δικαιώματα αὐτοῦ; 2, 13 | του - λιο | λιο οπ νωνο für κατελείφθημεν όλίγοι (ἀπό πολλών: Codd.); 2, 16 مدن مدنية ομο für κύριε κάτιδε; 2, 17 ]λ. 10/0/0 ]λ. Δασωλ für δόξαν (vgl. dagegen Vers 18); 2, 18 منظ حصد المناه بالم für ή ψυχή ή λυπουμένη; 2, 19 wird umschrieben: "denn nicht auf unser Verdienst und auf das Verdienst (sc. διχαίωμα) unsrer Väter und Könige vertrauen wir und erbitten wir Gnade (Vetlat. a.) von Dir (حد مرحد); sou: Cod. 88) und werfen wir unser (Codd. III. XII. u. a.) Flehen vor Dich, Herr unser Gott"; 2, 23 στο τος τος für ἀπὸ ἐνοικούντων; 2, 29 ,οίς Διο Ιζοίος , αροσι für ἀποστρέψει είς μιχράν; 3, 2 منسعد (Codd. III. u. a.); σεὸς) έλεήμων εἶ (Codd. III. u. a.); 3, 4 ] Naco ] Nac für tà xaxà (vgl. 1, 20); 3, 5 | La Sac Tas für ἀδιχιῶν; 3, s ebenso, nur in umgekehrter Reihenfolge, für τὰ ἀδικίας, und 3, 7 βοδο Ιλώο für ἀδικίαν; 3, 9. 20 Ιδοσο ίλωωο für φρόνησιν und ἐπιστήμης 12; ebenso 3, 28 in umgekehrter Wortfolge; 3, 15 στο Δοδο σίζο ματείς τους Σησαυρούς αὐτῆς (zwei Singulare für einen Plural); 3, 21 οιμος, οσιασι für πόβρω έγενή τησαν; 3, 23 τος τος [ Ι ο für ol έκζητηταί; 3, 24 13 το [ο] [ο] γίμηκης; 3, so "seine (des Meeres) Grenzen und Ende" für περάν τῆς أحامد الله عند وانعا ( انعا + كامد الله عند النعا عند النعام عند النعام für ύπήκουσεν αὐτῷ; 3, 37 ميك المكلوبي عند أن für ἄφλη; 4, 2 عندارا

τήσαμεν (= contempsimus in Vetlat. b.), σοστάγματα αὐτοῦ in Vers 18, und erst das letzte Glied drückt das textuelle καὶ ἡπειθήσαμεν (ohne αὐτῷ) aus.

bei Walton zu 3, 20 ist offenbarer Schreib- oder Druck-fehler für Aussie. Auffallender Weise hat Castelli in seinem Lexikon speciell für unsere Stelle zu Aussieheite die Bedeutung "sapientia" angegeben.

bei Walton ist Fehler.

(عماناه؟) عماناه für έπιστρέφου; 4, 3 4, 4 4für τὴν δόξαν σου, und کو حکو که für τὰ συμφέροντά σοι; 4, 9 βλωρο . . . . βρισί für όργην; 4, 11 βλώσο λώλοο Νορο für μετά κλαυσμού και πένθους (vgl. dagegen Vers 23); 4, 12 umschrieben: "Niemand freue sich über meine Wittwenschaft, die (ich) verlassen und vereinsamt worden bin von vielem Volk"; demgemäss dann Vers 19 λοις ο λως 14 für έρημος; 4, 13 απαλλί ο ο ο τίν für ἐπέβησαν; عے اتب حقیدا ((δυνατῶν) دعی اتب عکیدا ((δυνατῶν) λος του στο für έκ δυναστείας, έκ χειρός (χεροῖν?) έχθρῶν; 4, 25 ομπρος ομοί ομη für μακροθυ-ωعمان für τῆς κακώσεώς σου; 5, 7 المُعَانِّلُ für ἀσφαλως. Weitergeführte Umschreibungen finden sich 4, 16: المسكر ومد أصد مع سكسك و بكر وممكك ; 4, 22b: "weil er sich schnell erbarmt hat über sie, wegen des Erbarmens Gottes, eures ewigen Erretters"; 4, 26 für έπορεύλησαν όδους τραχείας (, ἤρθησαν) Ιλωο Ιλονο αρόσιο . Δοσο αληί (الحينه) بخوطا. والحين حامة الله عقم المرادة عقد المرادة) بخوطا. والمحينة المرادة عقد المرادة ; کم مزیل بودیل معے مو بالل کسده , مکعے ماعرس کومرونی ; زسر حجسرا عاصه. والعدم كما معزماً. والعمرة الكما طبي عليه الأعمار علي الم 5. s für τῆ ὑπ' οὐρανὸν πάση ἐκὶ σίλο ৬২ مدادة 5, τ für ταπεινούσαι - της γης λωρο μονολος κοις τος الم . يموا حميما مُعمُمُمُا وحجمور يسكل بالاحمور ويعموا انجا Und hierher kann auch gezogen werden die Epizeuxis 5, 5 (vgl. Jes. 51, 17), sowie der volle Ausdruck für das einseitige πρὸς ἀνατολάς.

3) Wie zwei oder mehr Synonyma, so gibt der Syrer auch häufig zwei oder drei Lesarten zugleich neben einander wieder (siehe schon die Exegese zu Kap. 2, 24); so 4, 9 μέγα und αἰώνιον; 4, 13 μέγα μέγα ται-

<sup>14</sup> Asiso bei Walton ist Schreibfehler.

δείας und άληθείας (Vetlat. a. b.); 4, 16 0; 200 = καὶ άπήγαγον und καὶ ήγαγον (Cod. III.); [2, 2020 ] / 1, 110 = τὴν μόνην und τὴν μονογένη; 4, 34 ζ΄ το Δολή = τὸ ἄγαλμα und το άγαλλίαμα; 5, 9, σων σίου το τῆ παρ' αὐτοῦ und τη παρά τοῦ Σεοῦ (Cod. III.); und zwar dies zuweilen sogar in dem Falle, wenn er eine der Lesarten aus einer lateinischen Version holen muss; so ist Kap. 4, 4 سانسا بعدوات theils aus μακάριοι ἐσμέν, theils aus "beatissimus 15 Israël" der Vetlat. b. entlehnt; so entspricht 1, 17 - μασίλὶ μο (σωστορο μο) griechischem καὶ ἡπειβήσαμεν αὐτῷ, dagegen Δο dem lateinischen "et contempsimus" (= καὶ ἡβετήσαμεν) in Vetlat. b.; so ist Kap. 4, 9. 12. 21. 27 كنا ت zu منام gesetzt, an Stellen 16, wo Vetlat. b. (beziehungsweise auch Vetlat. a.) "Dominus" für Σεὸς hat; und رصے کے خوا عنوا die griechische Lesart der Codd. III. 33. u. a. παρά τοῦ βεοῦ ἡμῶν zurück; vgl. auch 4, 37 (Vetlat. b.) حصكاه بعناما [Codd. 22. 36. 48. 51. 96. 231.: محمة (Cod. II. III. u. a.). Drei Lesarten werden befolgt Kap. 2, 19: "wir erbitten Gnade (nach Vetlat. a.) von dir (vgl. Cod. 88 und Cod. Casinensis) und werfen unser Flehen vor dich (Codd. III. XII. u. a.)"; 3, 2: "weil barmherzig du bist (vgl. Cod. 51 ohne αςὸς) und erbarme dich (Codd. III. 22. u. a.) unser" (Vetlat. a.).

4) Mit letztern Beispielen ist nun aber theilweise zugleich Abhängigkeit des Syrers von beiden lateinischen Versionen bewiesen<sup>17</sup>; und solche Beispiele

<sup>15</sup> Oder "beatus es tu" des Codex Corbejensis.

<sup>16</sup> Freilich auch anderwärts.

<sup>17</sup> Das übrigens die Zustimmung des Syrers nicht immer aus Abhängigkeit von Vetlat. a. oder b., sondern aus beiderseits zu Grunde liegender verwandter griechischer Textgestalt zu erklären ist, lehren z. B. die Stellen 4, 13. 3, 22 aufs deutlichste. Dort kann der Syrer sein (Δοω): ebenso gut aus der nachmals durch Codices bezeugten griechischen Lesart ἀληβείας als aus "veritatis" der beiden Lateiner entnommen haben; und auch hier wird die dem Syrer und

lassen sich noch bedeutend vermehren. So lassen Vetlat. a. b. und der Syrer Kap. 2, 2 παντός aus (der Syrer holt es nach in seinem Zusatz: "auf der ganzen Erde"); setzen (mit dem Kopten) Kap. 3, 31 den Plural "semitas"; 3, 35 "et non aestimabitur", und Kap. 3, 37 (mit dem Araber) das maskuline "visus est, conversatus est". So ergänzen einzig der Syrer und Vetlat. a. Kap. 1, 17 xúcios durch die Apposition ສະວິຊ ຖິ່ມພັນ; ebenso Kap. 2, 2 das Subject "Dominus"; desgleichen das Object: in Kap. 2, 9 "ea" (sc. mala), 2, 16 "nos" (zu exaudi), 3, 2 mit dem Kopten "nostri" (zu miserēre); Beide haben (mit dem Araber) Kap. 2, 16 die abweichende Wortfolge "respice Domine"; Kap. 2, 23 setzt Vetlat. a. "et auferam a vobis" ein, der Syrer wenigstens , cojo; jene ergänzt zu "inhabitantibus" das Object "eam", dieser (mit dem Kopten) as zu : Kap. 3, 4 übersetzen Beide: "et non audierunt", 3, s "et ecce", 3, 33 "et vocavit", 4, 37 ,,ecce enim", 3, 11 ,,cum descendentibus in infernum (doch vgl. Cod. 22, und den Syrer zu 2, 17); 3, 23 "quae (sc. prudentia) de (?) terra est". So lässt der Syrer mit Vetlat. b. 3, 23 und 4, 14 καί aus vor of ἐκζητηταί und μνήσλητε; desgleichen 1, 12 ύπὸ τὴν σκιὰν, 1, 20 ώς ἡ ἡμέρα αύτη, 2, s τοῦ προςώπου, setzt mit Vetlat. b. 2, s4, in ea" zu dominabuntur, 4, 17 ,,non" (für τί); verbindet 3, 9 ,,et auribus percipe", und 3, 12 ,,quia dereliquisti" (denn das relative , vor scheint auf ein nach was ausgefallenes who hinzuweisen; vgl. 4, 6. 1, 19); ergänzt 4, 6 "adversariis" durch "vestris", amplificirt 4, 24 "cum magna laetitia et gloria" und ergänzt Kap. 2, 1 "qui judicabant Israel" durch den Zusatz "et Juda", welcher selber erst und einzig in Vetlat. b. infolge einer Auslassung per homoeoteleuton soweit heraufrücken konnte.

5) Macht aber also die (unmittelbare oder mittelbare) Benutzung der beiden christlichen Lateiner einen christlichen Verfasser auch der syrischen Version wahrschein-

den beiden Lateinern gemeinsame Lesart οὐκ ἐκούσξη bereits wieder von Chrysostomus bezeugt. Desgleichen die Auslassung von καλ Kap. 1, 10 vor ἀγοράσατε mit Vetlat. b. wieder von Cyrill.

lich, so wird diese Wahrscheinlichkeit durch die Uebertragung von ἐν ἡμέραις καιροῦ Kap. 1, 14 = τος σαιροῦ zu völliger Gewissheit erhoben (s. die Exegese zu der Stelle, und vgl. noch Hävernick a. a. O. pag. 22). Da nun bereits Ephräm der Syrer († um 378) unsere Version kennt, so müssen die genannten drei Uebersetzungen in einem verhältnissmässig kurzen Zeitraum (vom 2. bis 4. Jahrhundert 18) rasch nacheinander entstanden sein.

NB. Ob die sehr auffällige Thatsache der Beeinflussung des Syrers durch die beiden Lateiner auf eine spätere Interpolation der syrischen Uebersetzung (oder des dieser zu Grunde gelegenen griechischen Textes??) nach den lateinischen Texten zurückzuführen sei — ähnlich wie die Peschito des Alten Testaments da und dort aus LXX und dem Chaldäer interpolirt werden — wird sehr zweifelhaft bleiben müssen. 19

#### §. 23. Fortsetzung. Die syrisch-hexaplarische Uebersetzung.

II. 1) Nachdem von der syrisch-hexaplarischen Uebersetzung des monophysitischen Bischofs Paul von Tela Mauzlath (um 617 n. Chr.) von Zeit zu Zeit einzelne Stücke und Bücher durch Druck veröffentlicht worden waren<sup>1</sup>, ist endlich der mit Estrangelo geschriebene, aus dem 8. Jahrhundert stammende Codex (313. Inf.) auf der Ambrosiana zu Mailand, welcher die Psalmen, Hiob, Proverbien, Kohelet, Hoheslied, Sapientia, Sirach und alle Propheten — das Buch Baruch, Klagelieder und Brief Jeremiä, Daniel, Susanna, Bel und Drache mit inbegriffen — enthält, in photolithographischer Reproduction und mit Noten versehen, denen noch ein ausführlicher kritischer Commentar nachfolgen soll, von Ant. Maria Ceriani als Tomus VII der



<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Kraft Note 8 in §. 21 vielleicht sogar nur von der Mitte des 3. bis Mitte des 4. Jahrhunderts.

<sup>19</sup> Doch vgl. auch Note 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe *De Wette-Schrader*, Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in die kanonischen und apokryphischen Bücher des Alten Testaments, §. 60.

"Monumenta sacra et profana" (Mediolani 1874) herausgegeben worden.<sup>2</sup> Schon im Jahre 1861 war von demselben Gelehrten im I. Fascikel des I. Bandes der "Monumenta" als Specimen das Buch Baruch (pag. 2—15), die Klagelieder und der Brief Jeremiä durch Druck veröffentlicht worden; und bereits vor hundert Jahren hatte der Schwede Bjornstähl in Eichhorn's Repertorium für biblische und morgenländische Literatur (III, 169 fg.) über den Codex Syro-Hexaplaris Ambrosianus und A. die Mittheilung gemacht, dass die kritischen Zeichen des Origenes in den apokryphischen Büchern einzig nur beim Buche Baruch (nach Cod. 88)³, obwol selen, vorkommen und Theodotion am Rande citirt werde.

2) Der Charakter der syrisch-hexaplarischen Version ist bekannt. Wie in allen andern Büchern, so folgt sie auch im Buche Baruch "dem hexaplarischen Texte der LXX buchstäblich, selbst mit Nachahmung des griechischen Artikels, der griechischen Partikeln, der griechischen Etymologie und mit Beibehaltung griechischer Wörter". Buchstäbliche Wortfolge betreffend, haben wir, von den Adjectiven abgesehen, die natürlich nach ihren Substantiven stehen, an Versetzungen von einzelnen Wörtern nur folgende Fälle gefunden: Kap. 1, 7 τὸν ໂερέα unmittelbar nach 'Ιωακείμ 4; 4, 28 ζητήσαι αὐτὸν vor ἐπιστραφέντες; dagegen hat Kap. 5, 9 die Setzung von δ βεὸς nach Ἰσραήλ wieder ihren Grund in der syrischen Syntax. Andere Abweichungen sind: Kap. 4, 14 , statt μου; 4, 18. 22 das Particip عراق (übereinstimmend mit dem alten Syrer: هرافات ) für έξελεϊται, und 1.2 für ήξει; 4, 35 die Auslassung von είς (wiederum zugleich mit dem alten Syrer); 1, 6 die (gutsemitische) Ergänzung des auf vorausgehendes lich 🛶) bezüglichen Suffixes zu ἡ χείρ (zugleich mit dem

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Fr. Field, Origenis Hexaplorum quae supersunt, Tom. I., p. LXVII 8qq., und die Theologische Literaturzeitung von E. Schürer I, 7.

<sup>\*</sup> Ist nicht richtig, denn sie kommen auch im Büchlein Susanna vor, wo Symmachus und (im Cod. Chisianus) auch Aquila citirt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ceriani: "puto ex perspicuitate factum, ne τὸν ἱερέα, ex casu clarum in Graeco, anceps esset in Syro."

alten Syrer); die Verbindung von γεώτεροι 3, 20 mit dem vorausgehenden Sätzchen. - Nachahmung griechischer Etymologie tritt besonders bei den Verbis compositis hervor<sup>5</sup>: z. B. 2, 4  $\tilde{\alpha}$ - $\beta \alpha \tau o v = 1/2 - 2 \cos \beta$  und 2, 23  $1/2 - 2 \cos \beta$ ; 3, 1. 4 παντοκράτωρ = 🛶 (vgl. 2, 11 κραταιός = ا پیموا); 2, 23 εξω - 3εν = 22 2εν; 3, 10 συν -εμιάν3ης = 2τρητος = 1; 3, 26 εὐ-μεγέ $\pi$ εις = -2ίο $\pi$ ίος 3, 28 $\dot{a}$  - βουλία = μωσω  $\ddot{a}$ ; 3, 37 συν-ανεστράφη =  $\dot{a}$  σωλί  $\dot{a}$ ; 4, 15 ἀλλό-γλωσσον = 1 4, 34 πολυ-οχλία = **141** Δο**ί**<sub>4</sub>, 5, 4 α εο-σέβεια = Ισιω λων.; 5, 7 άεν-νάους = (constanter fluentes); 5, εὐ-ωδία == 1...; νgl. auch 5, 9 ἡγήσεται = 1...; - und bei Umschreibungen einzelner Wortbegriffe; z. B. 2, 17 σπλάγχνων durch نحدت تسميح; 3, 16 τῶν Αηρίων durch 11 2 2 (ferae voraces); 3, 20 der Comparativ νεώτεροι durch إلمان ; 4, ε τοῖς ὑπεναντίοις durch إلمان إلمان ; 4, 10. 14. 20. 22. 24. 85. 5, 2 δ αἰώνιος durch οσι; 4, 28 δεκαπλασιάσατε durch 🚅 🚣 ; 4, 32 έδούλευσαν durch λορως 4, 35 τον πλείονα χρόνον durch μοις σης σω; 5, 1 την εύπρέπειαν durch | Δομος Δομος. Hier kann auch erwähnt werden das zur Hervorhebung der Gegensätze eingeschaltete Jon 2, 17. 19. 3, 27 (hier auch beim alten Syrer). 4, 6. 7; sowie das zur Verdeutlichung dem Particip 4, 28 beigefügte منا. — An beibehaltenen griechischen Wörtern sind ausser den bereits in §. 22 1) beim alten Syrer schon erwähnten noch zu nennen: מַנְנוֹן 1, 10 6; בּוֹנוֹן 1, 10 6 = γένος 2, 15;  $1 = \frac{1}{2} =$ 3, 26 (in margine).

3) Wo der hexaplarische Syrer von dem durch Codex II bezeugten Texte abweicht, da folgt er in den meisten Fällen

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. auch §. 22, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dieses Wort blieb auch anderwärts häufig stehen; s. Ceriani zu 1, 10.

den Lesarten anderer Handschriften — am häufigsten den Codd. III. 62. 88 (25 mal); 90 (24 mal); 36. 231 (22 mal); 51 (21 mal); 33. 106 (20 mal); XII (19 mal, 17 mal mit III); 48. 49 (19 mal, und letzterer immer mit 90); 233 (19 mal); 228. 96. 26 (18 mal); 22 (17 mal), u. s. f. Umgekehrt werden aber auch wieder öfters die Lesarten dieser Codd. zu Gunsten von Cod. II (z. B. 4, 9. 11. 15. 20. 22. 25. 28. 34. 37, 5, 6 u. a. m.), oder, wie Kap. 4, 18. 35. 5, 1 (übereinstimmend mit dem alten Syrer) die aller bekannten Handschriften, etwa auch einmal (Kap. 3, 22) übereinstimmend mit einer nur noch von Chrysostomus geretteten (und von Vetlat. a., Syr., Arab. befolgten) Lesart, verleugnet: zum Beweis dafür, dass unsere Uebersetzung weder von Codex II noch von einer der andern uns überkommenen (kryptohexaplarischen) Handschriften, beziehungsweise von deren gleichlautenden Müttern, unmittelbar, aber auch von keiner andern Version in irgendeiner Weise abhängig ist, sondern einen gemischten Text befolgt, der dem Uebersetzer in einer jetzt verlorenen Handschrift vorlag. Und auch für die mit Obel versehenen Randvarianten, welche im Allgemeinen (gleichfalls) die Handschriftengruppe der Lucianischen Recension: 22. 36. 48. 51. 62. (96. 231. a.) bezeugen, ergibt sich das gleiche negative Resultat.

Die am Rande der syrisch-hexaplarischen Handschrift notirten wenigen Varianten Theodotion's endlich bezeugen, abgesehen von den Corruptionen in Kap. 1, 1 ([[]]). 1, 2 ([]]): vgl. Vers 14 ήμέρα έόρτης) und 2, 29 ([]]) — die Lesarten der Codd. 22.36.48.51.96.233.239 in Kap. 1, 9,

<sup>7</sup> Ob nicht etwa doch vom alten Syrer? vgl. beiderseits 4, 18 das Participium für εξελεϊται, 4, 35 die Auslassung von είς, 5, 1 die Zusetzung von σου, 3, 27 die Uebereinstimmung in den ersten Worten, 4, 6 das gleiche Light for 1, und 4, 34 die gleiche Exegese von αὐτῆς (σιιο). Insbesondere scheint auch der hexaplarische Syrer durch das Zeichen Δ über Light Kap. 1, 1 und über 2 1, 4 auf fehlerhaftes Light und 30, des alten Syrers aufmerksam machen zu wollen.

<sup>8</sup> S. das Variantenverzeichniss §. 17 zu Kap. 1, 9. 2, 13. 15. 26. 31.
3, 4. 4, 5. 6. Zu den Randlesarten Kap. 1, 14. 20 s. Ceriani.

dagegen in der andern Stelle Kap. 4, 13 die von 33. 49. 90. 91. 106. 228. 239.

## §. 24. Die arabische Version

in der Pariser und Londoner Polyglotte schliesst sich ebenfalls sehr — unter allen Uebersetzungen verhältnissmässig am meisten - wörtlich an den griechischen Text unsers Apokryphums als ihre Grundlage an. Sie wechselt z. B. den Ausdruck Kap. 1, 11 περί τῆς ζωῆς und εἰς ζωὴν in genauer Uebereinstimmung mit dem Griechischen; übersetzt 1, 14 فَخُمْبِرُوا (بِعِ). ut indicaretis (eum), 1, 22 οἴχεσααι durch بَعُدَ , 3, 23 μυαολόγοι durch خَرِفُونَ fabularum narratores; das griechische Feminin αι πάροιχοι 4, 9. 14. durch سَاكِنَاتُ, den Plural ἀνατολὰς 4, 86. 5, 5 durch dagegen 4, 37 durch den Singular مَشْرِق), ebenso die Verhindung τῆ ὑπ' οὐρανὸν πάση 5, 3 durch لِكُلِّ ٱلَّتِي ahmt die griechischen Constructionen nach: تُحْتَ ٱلسَّمَاء 1, 19 ημεδα ἀπειδοῦντες = كُنَّا عُصَاةٌ ; 2, 4, 13. (26.) 29. 3, 8 οῦ - فَدَدَّ = خَيْثُ - مُثَّاكَ ; وَيْثُ - مُثَّاكَ ; ebenso die Wortstellung: 3, 20 δδόν [δέ] ἐπιστήμης ούκ ἔγνωσαν = طَـوِيـقُ (vgl. auch Vers 19); gibt griechische Com- ٱلفِّطْنَةِ مَا عَرَفُوهَا posita etymologisch genau wieder, 3, 1. 4 παντοκράτωρ durch inopia con- عَدَمْ رَأِي أَي الضَّابِطَ ٱلكَّلِّ (أَلضَّابِطَ ٱلكَّلِّ silii), 3, 32 × ٢٠١١/٧٩ عَرَابِّ فِي ٱلْأَرْبَعِ قَوَايِّم بِي الْأَرْبَعِ قَوَايِّم بِي الْأَرْبَعِ قَوَايِّم 4, 25 μαχρο - Δυμήσατε durch أَطِيلُوا أَرْوَاحَكُمْ (prolongate animam vestram), 4, 34 τῆς πολυοχλιάς (αὐτῆς) durch جُنْعِهَا رَّ ٱلنَّايِّمَةُ ٱلنَّبِعِ 5, ء مُقدى , 5, ء وَنَّ طَيِّبِ , 5, ء وَنَّ طَيِّبِ , وَالنَّائِيرِ , vgl. auch 5, هُوْفٌ طَيِّبُ nimmt auch geradezu hebräische und griechische Wörter auf: 1, 10 μαννὰ =  $\tilde{0}$ , 2, 2. 25. 4, 1 δ νόμος =  $\tilde{0}$   $\tilde{0}$ , 2, 25 γένος =  $\tilde{0}$ .

2) Der Araber gibt im Allgemeinen die Textgestalt des (kryptohexaplarischen) Codex III wieder. Wir haben 72 Stellen gezählt, in denen er mit der alexandrinischen Handschrift (gegen die vaticanische) zusammengeht, dagegen nur 19, in denen er, gegen Cod. III, auf Seiten des Cod. II, beziehentlich des griechischen Vulgärtextes tritt, von welch letzterm er jedoch im Ganzen in 82 Fällen abweicht. In den 10 Stellen, in denen der Araber weder mit Cod. II noch mit III harmonirt, geht er 7 mal mit dem Syrer, 4-5 mal mit Vetlat. a. zusammen und drückt einen Text aus, welcher in je einer Stelle nur noch von Chrysostomus (Kap. 3, 22), von Cod. Cryptoferratensis (3, 20)2, von Cod. 26 (3, 37), 88 (4, 13) und 233 (4, 24; vielleicht auch 4, 33); ferner einmal (1, 10) von Codd. 33 und 228, zweimal (4, 11. 18) von XII, viermal (4, 11. 25. 32. 5, 6 [?]) von 22. 36. 48. 51. 96. 231 überliefert worden ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. schon *Gesenius*: Der Prophet Jesaja übersetzt (Leipzig 1820—21) I, 1, S. 98 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Kap. 3, 34 treten diese beiden Zeugen mit Cod. III. einmal zusammen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beide Male mit dem Syrer.

für ã, 3, 13 مُلُ für ɛl 4; setzt 3, 24 im zweiten Gliede nochmals مَنْ هُو (für (δ τόπος), 3, 31 umschreibend مَنْ هُو für οὐκ ἔστιν, 3, 3، مَا خَدْنُ für πάρεσμεν; sagt 4, 22 "ich habe eure Rettung erhofft von (من عند) dem Ewigen" (vgl. Vers 24); gibt 3, 30 καὶ οἴσει αὐτὴν χρυσίου ἐκλεκτοῦ durch wieder, dachte also wohl an وَيُسَاوِيهَا بِٱلذَّهَبِ ٱلْحُتْمَار ίσος, Ισώσει. Ferner wird die Enallage numeri et personae aufgehoben: 1, 22 بَعْنَ كُلُّ وَاحِدِ für ψχόμελα εκαστος, 4, 5 Singular 📆 als Anrede an den λαός μου für Βαρσεῖτε; Syntaxis wird in Parataxis umgewandelt: 4, ، فَيَخْتُمْ für كُنْ σαντες; kleinere und grössere Zusätze werden eingefügt: so 1, 4 , vom Kleinen von ihnen (zum Grossen von ihnen: Cod. III.)", 1, 17 فِي كُلِّ für ὧν, 2, 4 فَحْنُ ٱلَّذِينَ für πάσαις, 4, عَيْهَا für هَذْج; die Partikeln des Zurufs ٱلَّتِي فِهَا عِيْمًا للهُ vor Anreden: 2, 11. 12. 14. 16. 17. 18. 19. 27. 3, 1. 2. 4. 6. 9. 4, 2. 4. 5. 9. 19. 21. 25. 27. 30. 36. 5, 1. 5, dagegen 3, 24 وَآهَ يَا عَلَى für &; ferner wird gesagt 2, 18 اللَّذِي تَسِيرُ بِعِ für δ βαδίζει; ebenso wird 3, 18 ξ zu μεριμνῶντες ergänzt; 3, 28 wird (mit dem Syrer) auch vor zweites ἀπώλοντο die Copula (vgl. auch 3, 37) und 4, 28 für ωςπερ γὰρ زَكَبًا gesetzt; 3, 33 wird ergänzt "sein Licht" (نُورَهُ), 4, 8 "ihr habt betrübt ihn (أُحْرَنْتُمُوهُ) und Jerusalem"; 4, 10 "meine Töchter", 4, 19. 21 "meine Kinder" (wie der Syrer).

3) Da in den 82 Fällen, in denen die arabische Version vom griechischen Vulgärtext abweicht, dieselbe 55 mal mit der altlateinischen und syrischen Uebersetzung (44 mal zugleich mit Cod. III) zusammenstimmt, und auch da, wo

<sup>4</sup> Hängt wohl mit dem Versehen zusammen, dass κατώκεισαν für κατώκεις αν gelesen wurde.

sie mit allen überlieferten griechischen Texten dissentirt, mehreremal mit dem Syrer und Vetlat. a. harmonirt (s. oben 2): so lässt sich jener Dissensus und dieser Consensus nur aus bezüglicher Abhängigkeit des Arabers, von diesen beiden alten Versionen 5 erklären. So lassen z. B. beide Uebersetzungen, Vetlat. a. und Arabs, 2, 34 xal aus vor τω 'Ισαάκ; beide setzen 4, ε "deum" vor τὸν τροφεύσαντα; beide setzen 4, 26 "enim" ein; beide ergänzen 4, 27 das Object "vos" zu "ab eo qui duxit" (مِنَ ٱلَّذِي يَجْلِبُكُمْ); beide setzen 4, 34 αὐτῆς zu πολυοχλίας, und endlich sind 5, 1 die خُسْنَ بَهَاء ٱلْجُهْدِ drei mit einander verknüpften Synonyma nur aus dem bereicherten Texte in Vetlat. a.: "decore et honore (ejus) . . . gloriae" zu begreifen. Desgleichen setzen sowohl der Araber als der Syrer 3, 28 die Copula vor مُرْلَادِي und sagen 4, 19. 21 für τέχνα عند und يَعْرُلُوي (dagegen Vers 25 und 27 عُلَادُولَا ). Und ebenso lässt sich aus Einfluss, sei es von Vetlat. a. oder vom Syrer, ableiten die Wortstellung 2, 16 أَنْظُوْ يَا رَبُّ; vielleicht auch das eingesetzte Subjectspronomen هَذَا عَلَى عَلَى 3, 36, und 3, 37 das mascu-.تَصَرَّفَ und ظَهَرَ line

## §. 25. Die äthiopische Version

des Buches Baruch ist, wie überhaupt die des ganzen Alten Testaments<sup>1</sup>, aus der alexandrinischen Recension der LXX geflossen, zugleich aber eine stark verkürzte Bearbeitung des griechischen Textes (A. Dillmann, Chrestomathia Aethiopica, Lipsiae 1866, pag. VIII), und bei den Abyssiniern, wie es scheint, im Allgemeinen ein etwas seltenes Buch (Dill-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ob auch von Vetlat. b.? vgl. 1, 8 ut acciperent und زَلِيَاخُذَى;

<sup>2, 33</sup> vias und ἐἐ; 4, 12 ohne καὶ νοι καταλειφθείση.

1 Ludolf, Commentatio ad hist. Aeth. III, 4, pag. 295; Dillmann in Herzog's Real-Encyklopädie, I, 169.

mann, in Ewald's Biblischen Jahrbüchern V, 151). Als Probe können wir eine griechische Rückübersetzung des ersten Kapitels aus der noch nicht edirten Version unsers Buchs geben, wie uns solche A. Dillmann, unter Zugrundelegung der äthiopischen Codd. Abbadianus, 35 und 55, in denen unser Apokryphum mit dem Buche Jeremia eng, ohne jedes Abschnittszeichen, zusammengeschrieben erscheint, zu fertigen die Güte hatte.

Ούτοι οί λόγοι τοῦ βιβλίου, οὓς ἔγραψε Βαρούχ υίὸς Νηρίου, υίος 2 Μαασαίου, υίοῦ Ζεδεκίου, υίοῦ Χελκίου (ἐν) 3 Βαβυλῶνι 2) ἐν τῷ ἔτει τῷ πέμπτῳ ἐν 4 έβδόμη τοῦ μηνὸς, ἐν τῷ καιρῷ ὧ ἔλαβον οί Χαλδαΐοι την Ίερουσαλήμι καὶ ἐνέπρησαν αὐτήν (ἐν πυρί).3 3) και άνέγνω Βαρούχ το βιβλίον τοῦτο έν ώσιν Ίεχονίου υίοῦ 'Ιωακεία βασιλέως 'Ιούδα καὶ παντός τοῦ λαοῦ τῶν ἐρχομένων 7) καὶ ἀπέστειλεν $^5$  εἰς Ἱερουσαλήμι πρὸς τοὺς ἱερεῖς. 8) ἐν τ $\tilde{\omega}^6$ λαβείν αὐτοὺς τὰ σκεύη οἴκου κυρίου ἐκ τοῦ ναοῦ, καὶ ἐποίησε Σεδεκίας σκεύη άργυρᾶ, 9) μετὰ τὸ ἀποικίσαι Ναβουγοδονόσορ τὸν Ἰεχονίαν καὶ τὸν λαὸν τῆς Ἱερουσαλήμ καὶ ήγαγεν αὐτοὺς² είς Βαβυλώνα. 10) και ἀπέστειλεν αὐτοῖς ἀργύριον και είπεν. 11) προςεύξασθε περί τῆς ζωῆς Ναβουγοδονόσορ βασιλέως Βαβυλῶνος καὶ περὶ 8 τῆς ζωῆς Βαλτάσαρ υίοῦ αὐτοῦ, ἵνα ὧσιν αί ήμέραι αὐτῶν 4 ὡς αἱ ἡμέραι τοῦ οὐρανοῦ ἐπὶ τῆς γῆς, 13) καὶ προςεύξασθε περί ήμων πρός χύριον τον θεόν ήμων, 14) καί ανάγνωτε 9 το βιβλίον τοῦτο εν οἴκω κυρίου εν ἡμέρα εορτῆς 15) και έρειτε τῷ κυρίῳ Ֆεῷ ἡμῶν ἡ δικαιοσύνη, ἡμιν δέ αίσχύνη τῶν προςώπων, ἀνδρώπω Ἰούδα καὶ Ἱερουσαλήμ, 16) καὶ τοῖς βασιλεῦσιν ἡμῶν καὶ τοῖς ἄργουσιν ἡμῶν καὶ τοῖς [ερεῦσιν ήμῶν καὶ τοῖς προφήταις ήμῶν, 18) καὶ οὐκ ήκούσαμεν τῆς φωνής χυρίου Σεού ήμων πορεύεσ Σαι έν² τοῖς προςτάγμασι χυρίου τοῦ Σεοῦ ήμῶν οἶς ἔδωκεν 19) ἀπὸ τῆς ήμέρας ἡς ἐξήγαγε τοὺς

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Uebereinstimmend mit Cod. III.

<sup>3</sup> Das Eingeklammerte hat nur eine äthiop. Handschrift.

<sup>4</sup> Gegen Cod. III.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mit Cod. 231. Vetlat. b. und Syr.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Var. τοῦ; cf. Arab.

<sup>7</sup> Cf. Vetlat. b. "ut acciperent".

<sup>8</sup> Mit Codd. 22. 36. 48. 51. 62. 96. 198. 231.

<sup>9</sup> Mit Vetlat. a.

πατέρας ήμῶν ἐκ γῆς Δἰγύπτου. "Εως τῆς ἡμέρας ταύτης ἤμεδα ἀπειδοῦντες πρὸς κύριον δεὸν ἡμῶν, 20) καὶ ἐκολλήδη εἰς ἡμᾶς αὕτη ἡ ἀρὰ ἡ κακή, 22) ὅτι ιμος ἐκοκοις ἐτέροις, II. 2) καὶ ἡλδεν ἐφ΄ ἡμᾶς τὰ γεγραμμένα ἐν νόμω Μωυσῆ 3) τοῦ φαγεῖν etc.

ıl

## §. 26. Die koptische Version.

1) Nachdem bereits 1870 durch die Congregatio de propaganda fide in Rom eine verhältnissmässig gute Ausgabe des koptischen Baruch-Buchs von Pater Bsciai auf Grund des Kairiner Propheten-Codex veröffentlich worden war<sup>1</sup>, hat H. Brugsch eine Sahidische (Thebaische) Uebersetzung des Buches Baruch (nebst dem Briefe Jeremiä) nach der sorgfältigen<sup>2</sup> Abschrift des gelehrten Kopten Kabis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber koptische Handschriften und gedruckte Fragmente alttestamentlicher Bücher überhaupt s. De Wette-Schrader, Lehrbuch der historisch kritischen Einleitung, §. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gleichwohl finden sich darin noch viele Schreib- oder Druck-, vielleicht auch Gehörfehler. Z. B. Kap. 1, 5 narpsw für narpses; 1, 10 NIXWOY für NEXWOY; 1, 22 NIMEYİ für **ŞMEYİ**; 2, 2 e taqipi für etaqipi; 2, 5 anxe für an xe; 2, 9 n xe für ine (Nominativzeichen), Orouns für Orouns (justus), negebnors für negebnors; 2, 11 chwf für niwf (meγάλη); 2, 17 const für ernst oder epenst (δώσουσι); 2, 18 steht ηθωογ (δόξαν) überflüssig; 2, 21 μπο (uber, mamma) für MOT (ώμον); 2, 24 επαικίκι für επαικίκι (τοῦ έξενεχθηναι); 2, 35 scheint 2007 aus 0702 verdorben und hinter iowor (αύτοι) gekommen zu sein; 3, 8 steht Orcagori für ercagori (els doàv) und orcpae für ercpae; 3, 9 ermetcake für OTMETCARE; 3, 13 NAKNAWWNI für NAKNAWWNI; 3, 15 nitaqwenaq für netaqwenaq; 3, 23 nte nkazı für 1 ΤΕ ΠΚΑΤ (τῆς συνέσεως); 3, 24 6 ΦΟ für ΧΦΟ (κτήσεως); 3, 35 SINEWKEOPAL für SINECKEOPAL (OU-ETEROC); 4, 1 MHAE für MH De und armor für eremor (and avocertai); 4,5 ermeri für ΔΥΜΕΥ (μνημόσυνον); 4, 8 寸 (Gehörfehler?) für Δε; 4, 10 TAY für TAP; 4, 19 AYPIXI für AYPIKI; 4, 18 MACOIT für

zu Kairo in der von L. R. Lepsius herausgegebenen Zeitschrift für ägyptische Sprache und Alterthumskunde, Jahrgang X, S. 134-136; XI, S. 18-21; XII, S. 46-49 mitgetheilt. Dieselbe ist sehr wörtlich gehalten; doch kommen hier und da Auslassungen vor: z. B. von καὶ 1, 1. 5. 10. 2, 5. 33. 34. 35. 3, 23. 4, 15. 25. 5, 5 (zweimal); von & 3, 34; von ὅτι 2, 33; von ἐν 1, 3. 2, 11 (zweimal); von εἰς 1, 11; von δή 3, 4 (wie 2, 13); von υίον 1, 7; von Βαβυλώνος 1, 11; von έφ' ήμᾶς 2, τ; von dem Gliede και πρὸς εερεῖς 1, τ (vielleicht per homoeoteleuton); von τὸν λαόν σου 2, 11; von εἰ μὴ (εἰ μήν) 2, 29; von καὶ Θαιμάν 3, 23 (s. die Exegese!); von dem Gliede και έπιγαρέντες τη ση πτώσει 4, 31; νοη παιδείας 4, 13 bis πάροικοι 4, 14; von συνηγμένοι 4, 37; von σε 4, 31; σοι 4, 36; σου 4, 32. (zweimal) 5, 1. 2. 4. 5; σὴν 5, 3; und hierher gehören auch die Stellen, wo die Casus obliqui ohne Casusbezeichnung geblieben sind: 1, 15 ήμιν, άνθρώπω, τοίζ κατοικούσιν, 1, 16 τοῖς βασιλεῦσι κτλ., 2, 6 ἡμῖν, τοῖς πατράσιν, 3, 36 Ἰσραὴλ. Umgekehrt finden sich auch Zusätze; es wird die Copula öfters ergänzt, wo sie im griechischen Original fehlt: so ne 2, 9.15.31. 3, 6.24. 25. 35. 4, 1.17; Te 2, 6; ne 1, 1. 3, 27; eros 3, 26; ferner orog 1, 19; xe vor der directen Rede 1, 15. 2, 21. 23. 3, 34. 4, 9. 5, 4; für λέγων 2, 28 steht ekzw intoc xe; 3, 14 ist nach μάθε eingefügt orn xe; ebenso die Präposition **Sen** 1, 8. (2. 18.) 3, 18 u. a.; **interior** (nostrûm) nach εκαστος 1, 22. 2, 8; eποιή(κοται) vor ολίγοι 2, 13; πθος οπ (ille rursus) vor έξελεῖται 4, 18 (vgl. on 4, 24. 29); 🕹 & (revera) 1, 17 vor ὧν und 4, 4 nach μακάριοι ἐσμέν; τωρ 4, 19; emepthitor zur Verdeutlichung nach τὰ συμφέροντά σοι 4, 4. Einzelne Worte und Begriffe werden erklärt und näher bestimmt; so 1, 18 έκ τοῦ ναοῦ durch den Einsatz

NIMONT; 4, 13 und 14 ÄCE für ÄTE; 4, 15 ist WAST als ein Wort zu schreiben; 4, 25 steht ÄOWK für ÄCWK; 4, 32 NEWEPS für NEWHPS (NOTWHPS? of viol σου); 5, 1 ist NETSENKO als ein Wort zu schreiben; 5, 3 umgekehrt ne Asps als zwei Wörter; öfters steht C für E und umgekehrt; endlich ist 4, 15 das Nominativzeichen ÄZE vor OTEONOC ein syntaktischer Fehler. Vgl. auch Jahrgang 1876 der Aegyptischen Zeitschrift, S. 148.

è βaβrλωπ; 2, 16 der οἶχος durch Φε (coelum); 3. 1 das πνευμα άκηδιῶν durch den Genitiv ήρΗΤ; 3, 34 ἐν ταῖς φυλακαῖς αὐτῶν durch Sen orner ipwic (in hora eorum custodiendi); 4, 1 εἰς ζωὴν durch erewn (vivent); καταλείποντες durch das Futur εθπεχε(η); 4, 21 τέχνα durch Machen (ebenso 4, 10. 14. 19, und 5, 6 norzazi); 4, 26 ποίμνιον durch den zugesetzten Genitiv necwor (ovium); 4, 34 durch die Einschaltung eines zweiten Verbum eie-TACOOQ (avertam, reducam id; vgl. auch die transitive Wendung †πλορε ... τλοοο [faciam redire] für ἀποστρέψει 2, 29); 5, 5 durch das eingeschobene Substantiv & ... Andre Ausdrücke werden umschrieben: 2, 4 ὑποχειρίους durch èsphi etotor è newaix (nerxix?); 3, 10 t έστιν . . . τί ότι . . . εί durch orne etywn etaorywns ΧΕ ΚΥΗ; 3, 23 την σύνεσιν durch πκλ- πτε τchw; δ αἰώνιος 4, 8. 10. 14. 20. 22. 35. 5, 2 durch πιωλέπερ: 4, 22 την σωτηρίαν ύμων durch ετε πετεπογχωι πε.

2) Abgesehen von ganz geringfügigen Abänderungen und Abweichungen, wie 2, 4 èpwor (iis) für ἡμῶν (zweimal; s. dort die Exegese), 2, 22 ΤΑΟΝΗ = τῆς φωνῆς μου statt τ. φ. χυρίου (κοτ; s. zu 3, 4); 2, 30 Sen für έπὶ und 3, 3 De für xal, schliesst sich die koptische Version im Allgemeinen an die alexandrinische Recension der LXX an, und befolgt da, wo sie vom griechischen Vulgärtexte abweicht, Lesarten, welche in den meisten Fällen<sup>3</sup> von den Codd. 62. III. 90. 33. 49. 51. 228. 231. 36. 70. 87. 48. 233. 239. 106; einigemale auch von Codd. a. 86. 96. 88. 22. XII. 26. 91. u. a.; oder auch nur noch von Kirchenvätern: so in Kap. 2, 3 von Theodoret, in 3, 23 von Chrysostomus; oder endlich von andern Versionen: von Vetlat. a. in Kap. 1, 4. (?) 2, 8. 29. 4, 18. (?) 29. 34; von Vetlat. b. in 2, 11. (?) 33. 3, 10. 5, 8 (?); vom alten Syrer in 1, 17. 2, 23. 29. 3, 4. 15. 30. 32. 4, 19. (?) 21 bezeugt werden. Gleichwol wird keine originale Abhängig-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Doch stehen diesen auch andere Stellen gegenüber, wo der Kopte mit den Lesarten der hier genannten Codd. zu Gunsten des Vulgärtextes dissentirt.

keit der koptischen Uebersetzung von diesen Versionen, sondern höchstens nur spätere Correcturen und Interpolationen nach denselben angenommen werden dürfen.

## §. 27. Die armenische Version.

1) Auch diese Uebersetzung folgt den LXX 1 sehr genau, Wort für Wort - mit seltenen Ausnahmen, wie Kap. 1, 4, "flumine" nach "Sud"; 1, 12 ήμιν vor κύριος ἰσχύν; 1, 13 καὶ hinter προςεύξασθε; 2, 25 μμίμ (είσιν) nach έξεββιμένα; 2, 35 έτι vor κινήσω; 3, 13 sl am Anfang; 3, 17 τὸ ἀργύριον nach 为ησαυρίζοντες und 3, 18 nach τεκταίνοντες; 3, 19 ἀντ αὐτῶν vor ἀνέστησαν; 4, 4 ήμῶν nach γνωστά; 4, 15 παιδίον nach ήλέησαν; 4, 16 την μόνην nach ήρημωσαν; 4, 25 παρά τ. Σεοῦ nach ἐπελδοῦσαν ύμιν; αὐτοῦ nach ἀπώλειαν; ἐπιβήση vor ἐπὶ τραχήλου αὐτοῦ; 4, 27 ύπὸ τοῦ ἐπάγοντος nach μνεία; 4, 28 ὑμῶν vor ἡ διάνοια; 4, 31 σὲ nach κακώσαντες und σῆ nach πτώσει; ebenso Vers 33; 4, 35 πῦρ nach ἐπελεύσεται αὐτῆ; 4, 36 ἐρχομένην vor τὴν εὐφροσύνην und σοι vor παρά τοῦ Σεοῦ; 4, 37 τοῦ Σεοῦ nach δόξη; 5, 2 παρά τοῦ βεοῦ nach δικαιοσύνης; 5, 3 βεὸς nach δείξει; 5, ε δ βεὸς nach πρός σε; 5, 7 πληροῦσβαι vor φάραγγας. Griechische Composita werden entweder genau wiedergegeben so ἐπ-εκλήτη 2, 26 durch Վρ կոς Ε μωι; παντο-κράτωρ 3, 1. 4 durch ամենակալ ; συν-εμιάντης 3, 10 durch խառնակե դար ητιη.; δεκα-πλασιάσατε 4, 28 durch "decemplices fiatis"; πολυοχλία 4, 34 durch բազում խրախ Σանու β- ή; Ֆοο-σέβεια 5, 4 durch անծպայտունել; - oder, wenn mit Object verbunden, in eine Construction mit Präposition aufgelöst; so την έπελθούσαν ύμιν 3, 9 in եկեալ 'ի վերայ ձեր, und ἐπή-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kap. 3, 12 ist qերկիլմս = τὴν γῆν aus τὴν πηγὴν entstanden. Dagegen sind Kap. 1, 1 шишղшյ statt шишղ-իшյ (vgl. 1 Chron. 3, 20); 1, 4 դետու statt գետու (flumine); 3, 14 ῆρ statt περ (ubi); 3, 17 գոյը statt գոյ in der Venediger Bibelausgabe von 1805 für Schreib- oder Druckfehler zu erklären.

γαγέ μοι in ωδ 'h վերայ իս'; ebenso Vers 10. 14 18. 24. 29. 35; doch auch 4, 25 ohne h 4thmuj. Griechische Constructionen werden nachgeahmt, selbst bis zur Vernachlässigung des armenischen Idioms; z. B. 2, 2 шршр ш = έποιήθη statt des Plurals шրшрши; 2, 4. 13. 19. 3, 8 пър шил- $\mu$  und пр — шир =  $\delta$  —  $\delta$  схе $\delta$  (dagegen ist 2, 26 έπ' αὐτῷ weggeblieben). Dabei bekennt die Uebersetzung einen gemischten Text, welcher sich zwar meist an die Alexandrinische Recension anschliesst, aber auch viele Lesarten hat, die in dieser sich nicht finden. Wir haben 66 von Codex II abweichende Lesarten gezählt, welche durch andere Handschriften, Versionen und Kirchenväter gedeckt sind, und zwar in 28 Fällen durch die altsyrische Uebersetzung, 27 mal durch Cod. 62, 24-21 mal durch die Codd. 22. 48. 51. III. 33. 96. 231, 19 mal durch Vetlat. a., 18-11 mal durch Cod. 33. Syrhex. 228. Copt. 70. 87. 90 106. 26. 233. Theodoret. 49. 239. a. XII. 86. 88 u. s. w., also in überwiegender Zahl durch hexaplarische<sup>2</sup>, beziehentlich Handschriften der lucianische Recension. Wie für einzelne Lesarten zuweilen nur je ein Codex als Zeuge auftritt - Cod. 26 für Kap. 4, 15; 33 für 3, 7; 90 für 3, 14; 106 für 2, 11. (Variantt.) 2, 30. 5, 4; Clemens Alex. für 3, 18; Euseb für 3, 34; so trifft auch hie und da ausschliesslich die altsvrische und koptische, aber auch die altlateinische und die viel jüngere arabische Version mit dem Armenier zusammen (vgl. Kap. 2, 29. 3, 4. 16. 21. 28. 32. 4, 4; Kap. 3, 23?; Kap. 3, 11. 22. 30. 31. 32. 5, 5; Kap. 2, 29. 4, 7): ein Sachverhältniss, welches ursächlich entweder auf gemeinsame oder doch verwandte griechische Handschriften, die verloren gegangen<sup>3</sup>, oder auf spätere Interpolationen hinweist, wie solche ja für die armenische Bibel wenigstens aus der Peschito und der Vulgata schon behauptet worden sind (vgl. De Wette-Schrader,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Zohrab soll ja der armenischen Uebersetzung des Alten Testaments ein Exemplar der Hexapla zu Grunde gelegen haben.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Auf solche verlorene Codd. scheint auch die armenische Lesart zu Kap. 4, 21: ἐκ δυναστείας χειρῶν ἐχϿρῶν hinzuweisen.

Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in das Alte Testament, §. 63; Ceriani, Monumenta sacra et profana I, I, praefatio, pag. IX. XV. H. Petermann, in der 2. Aufl. der Herzog'schen Real-Encyklopädie I, 666). Zudem lassen sich noch weitere Berührungen des Armeniers ausschliesslich mit dem alten Syrer und den beiden Lateinern nachweisen. Mit dem Syrer, z. B. die Bezeichnung des Baruch-Buchs in der Ueberschrift und Kap. 1, 1 als "Brief"; der Monat Nisan" Kap. 1, 8 in einigen Handschriften; 2, 1 der Plural λόγους; 2, 16 das Object "nos" zu ἄχουσον in einigen Codd. (zugleich mit Vetlat. a.); 3, 28 μ vor zweitem ἀπώλοντο (zugleich mit Arab.); 4, ε am Anfange q h = 2 ω; 5, ε πάντες of δρυμοί; — mit Vetlat. a.: 1, 5 qui audientes plorabant; mit "(dissipati) recessimus" 1, 19 würde am nächsten stimmen un un phem p "wir wichen aus, zögerten"; 2, 4 regum statt ταῖς βασιλείαις und nos statt αὐτοὺς; 2, 19 am Anfang τη (statt ὅτι) = "domino" am Schluss von Vers 18; 2, 33 "in me" statt švavti kuplou; 3, 31 plur. "vias"; "exquirat" (Vetlat. b.: excogitet) und plur. "semitas" (zugleich mit Vetlat. b. Syr. Copt.); 4, 5 sing. Σαρσεῖ; 4, 8 ohne δέ (mit Vetlat. b.); 4, 18 plur. ,,de manibus" (auch Vetlat. b.); 4, 24 salutem vestram (mit Syr.); — mit Vetlat. b.: 1, 7 ceteros; 1, 10 plur. "pro peccatis" (jedoch ohne "nostris"); 1, 20 ,,per (manum)"; 2, 4 ,,nos" statt αὐτοὺς (zweimal); 2, 17 plur. "spiritus accepti sunt"; 2, 33 "a duritia cordis" und plur. "vias" (mit Copt. und Arab.); 3, 23 quaerunt; 4, 9 "dominus" statt δ Seòς (vgl. Syr.); 5, 4 "et" statt γάρ; 5, 8 Futur. "obumbrabunt".

2) Weitergehende Abweichungen, welche mit allen überlieferten Texten in Widerspruch treten, beruhen auf — zum Theil fehlerhafter — enallage numeri; so des Plural mit dem Singular: 1, 1 τηρ für οῦς, 1, 8 ταιμωι...ης Εμ für τὰ σκεύη...τὰ ἐξενεχ πέντα, 2, 3 ταιμμιθία (variantt. Plur.) für σάρκας, 3, 34 μμως μμωτιπεθ für έν ταῖς φυλακαῖς; und umgekehrt steht der Plural für den Singular: 1, 4 für μεγάλου, 2, 11 für έν δυνάμει, 3, 20. 36 für δδον, 3, 26 für πόλε-

μον, 3, 30 für χρυσίου, 4, 23 für αίωνα, 4, 35 für χρόνον, 5, 2 für διπλοίδα, 5, 5 für μνεία (s. noch weiter unten); ebenso 2, 24 der Infin. activi statt des passiven τοῦ έξενηχ Σῆναι; 3, 18 wird και statt ότι wiedergegeben, wie denn L zu öftern Malen auch de vertritt (1, 15. 2, 6. 3, 20). Relative Verbindungen werden 3, 35 und 4, 12 hergestellt: πρὸς ὃν οὐ λογιοδήσεται έτερος und "quae relicta sum desolata". — Andere Abweichungen bestehen in Kürzungen und Auslassungen; 50 1, ε καπό εκάστου ήδύνατο ή χείρ = μυσι μιμμμωτιζήτη Ιμιρή; 1, 7 καὶ πρὸς πάντα τὸν λαόν ist ausgelassen; ebenso 2, 17 das erste αὐτῶν, 3, 23 das schwierige ἐπὶ τῆς γῆς, 4, 2 διόδευσον, 4, 3 σοι (doch in Varianten); γὰρ 4, 10. 11. 18. 35; έν 4, 13; καὶ 4, 16; — umgekehrt auch in Wiederholungen und Einschaltungen; so wird 1, τ die Präposition πρὸς vor τὸν ἱερέα wiederholt; so die Copula Η 2, 31, Η 3, 3 (dagegen nicht 3, 6), 1, 15. 2, 9. 3, 10. 24. 25. 35. 4, 32 (dagegen 2, 6 nicht), Lu 1, 1. 4, 1. 32, 5h 4, 17 eingesetzt; desgleichen 1, s die Apposition unsun (mensis) zu "Sivan"; և ("und, auch, noch") 1, 20. 2, 6. 20. 3, 32. 4, 6. 32; երբեր (unquam) 2, 2; տալ (dare) 2, 34; ԹԷ (si, quod) 3, 14, und - LOL nach n'ς 3, 27; η nach nių (ως) 3, 24; um 3, 33. 4, 33; ein zweites մի 4, 3; բազում 4, 12; արևու (solis; vgl. den Syrer) 4, 37. Auch Umschreibungen kommen vor: so 1, 7 որ օր եւԹս Էր աւնողն für έν έβδόμη τοῦ μηνὸς; 1, 11. 13 шηοθ-и шпшрь р (preces facite) für προςεύξα Эε; 1, 12 լուսաւոր արասցե (splendentes faciet) für φωτίσει; 4, 16 Թափո՛ւր արարին für ո՞թո՜μωσαν; 1, 17 անւ∕նաղանու եղաբ für ήπειδήσαμεν; 4, 25 երկայսասիտ եղելուբ für μακρο-Δυμήσατε; 4, 35 Εη βηβ βυωμης β für κατοικηδήσεται ύπό, und ähnliche mehr mit առնել und եղանիլ gebildete; 2, 10 երթալ զՀետ für πορεύεσθαι (ἐν); 3, 21 կացին 'ի վե ὑρ (incubuerunt in eam) für ἀντελάβοντο αὐτῆς; 3, 22 ]nl.ς Εηξίτη τι ζωιτής μη τως τωνήσησαν τὰς τρίβους αὐτῆς;

3, 34 ա ագաւասիկ կամը für πάρεσμεν. — Solche und andere selbständige Wendungen dienen zugleich zum Ausdruck der Exegese des Uebersetzers; vgl. noch speciell 1, 14 75161 für εξαγορεύσαι, 1, 15. 2, 6 den Genitiv Πτρ für ήμίν, 1, 15. 2, 6. 11. 26 den Locativ für ἡ ἡμέρα αὕτη (und dagegen 1, 20); der Interpret zieht ἔναντι χυρίου 1, 17 (mit Auslassung des schwierigen ὧν ἡμάρτομεν) zu Vers 16, setzt 1, 19 den blossen Dativ (wie Vers 17) statt πρὸς mit Accusativ, 2, 17 den Plural für πνεῦμα (mit Vetlat. b.) und 2, 18 zweimal den Plural für ψυχή und erklärt "betrübt über die grossen Leiden, welche kommen"; ebenso 2, 21 den Plural für ωμον, 3, 7 für άδικίαν, 3, 17. 24 für χτήσεως, 3, 18 ζωίμημιθωίμη für έξεύρεσις, 4, 20 Plural für δεήσεως, 5, 1 für κακώσεως, 5, 7 für πᾶν ὅρος ὕψηλον; und wiederum 4, 31 den Singular für δείλαιοι οί σε κακώσαντες. Ferner wird erleichternd 2, 29 q Ltq für αὐτοὺς statuirt; 2, 28 parataktisch καὶ λέγειν neben γράψαι (beides abhängig von ἐντειλαμένου), wie 2, 31 τοῦ ἀχούειν entsprechend der Lesart des Cod. 26 τοῦ γνῶναι, und 4, 20 der Aorist աղաղակեցի, entsprechend dem vorhergehenden έξεδυσάμην und ένεδυσάμην gesetzt; dagegen 4, 5. 6 syntaktisch verbunden: "erinnere dich (für μνημόσυνον), Israel, dass ihr verkauft wurdet". Erleichternd wurde auch 3, 25. 28 4-n für exet beliebt, 4, 22 dem auffallenden Objectsaccusativ την σωτηρίαν die Präposition μωτω (pro, de) vorgesetzt, 4, 28 έγένοντο αξ διάνοιαι (միտբ) նան πλανηβείσαι (մոլորեալ p) construirt und έπιστραφέντες ζητήσαι in zwei parataktische, durch L verbundene Infinitive, դառնալ և խնդրել, aufgelöst.

## §. 28. Exegetische Hülfsmittel.

Für solche aus älterer Zeit können wir kurz mit O. Fr. Fritzsche in dem "Kurzgefassten exegetischen Handbuch zu den Apokryphen des Alten Testaments", 1. Lieferung (Leipzig 1851), S. 175 auf die Verzeichnisse von Lilienthal (Bibl. Archivarius der heiligen Schrift Alten Testamentes, S. 957) und Fabricius (Bibliotheca graeca, ed. Harl. III,

735); für solche aus älterer und neuerer Zeit auf F. H. Reusch "Das Buch Baruch" (Freiburg 1853), S. 90 fg. verweisen. Zudem werden die bedeutendern Schriften und Abhandlungen über das Buch Baruch jeweils am betreffenden Orte in vorliegender Arbeit angezogen.

# Anhang.

#### §. 29. Der pseudepigraphische Baruch.

Des durch die Verbindung mit dem Propheten Jeremia berühmt gewordenen Namens Baruch bemächtigten sich auch die Pfleger der pseudepigraphischen Literatur. Solche, in der neuesten Zeit aufgefundene pseudepigraphische Producte unter Baruch's Namen sind die "Apocalypsis Baruchi" und die "Reliqua verborum Baruchi".

I. 1) Schon in den letzten zwei Jahrhunderten war ein "Brief Baruch's des Schreibers an die 91/2 Stämme, die jenseits des Euphrat sind", bekannt gewesen. Derselbe war syrisch und lateinisch in der Pariser (IX, 366 fg.) 1 und Londoner Polyglotte (IV, 2 fg.), blos syrisch in neuester Zeit nach den nitrischen Handschriften des Britischen Museums von P. de Lagarde in seiner syrischen Ausgabe der alttestamentlichen Apokryphen (pag. 88 sqq.), blos lateinisch von J. A. Fabricius in seinem Codex pseudepigraphus V. T. (ed. II, tom. II, pag. 145 fg.), englisch von G. Whiston und Jolawicz (London 1855), französisch endlich in dem von Migne edirten Dictionaire des Apocryphes (Paris, II, 161 sqq.) herausgegeben worden. Nach längern, zum Theil resultatlosen Verhandlungen über das Verhältniss dieses pseudepigraphischen Briefs zu unserm Apokryphum2; über den Standpunkt des Verfassers — Jerusalem — (s. 2); darüber, ob der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Und zwar hier an Stelle der syrischen Uebersetzung des von uns behandelten Apokryphums.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bertholdt z. B. betrachtete den Brief sogar als eine Ueberarbeitung des Apokryphums.

Brief ursprünglich syrisch (so Huetius, Fabricius, Welte, Fritzsche, Rüetschi, Schrader und A.) oder griechisch (Reusch, Movers, Hävernick, Langen)<sup>3</sup>; ob von einem (syrischen) Judenchristen (Huetius, Fabricius, Eichhorn, Hävernick<sup>4</sup>, Fritzsche, Rüetschi)<sup>5</sup> oder von einem Juden (Bertholdt, Welte

4 Hävernick: um die Israeliten zur christlichen Religion zu führen. <sup>5</sup> Ich finde eigene Notizen aus früherer Zeit vor: "Gleichwohl müssen wir uns für einen christlichen, und zwar einen juden christlichen Verfasser entscheiden, einmal weil der Brief ursprünglich griechisch geschrieben worden, sodann aber hauptsächlich auf Grund des Inhalts mehrerer Stellen. So: (Kap. 83, 7) «in fine vero saeculi tunc ostendet potentiam suam magnam moderator ipsius», - richtiger: «potentiam magnam moderatoris ipsius» 🖆 ເວັ້າ (ou); -, we ein Stellvertreter Gottes als Richter von Gott selbst unterschieden zu werden scheint; ferner (83, 8): «vos itaque parate corda vestra ad ea quae jamdudum credidistis, ne utroque saeculo concludamini; hîc captivi, ibi cruciandi». (83,9) «Quod enim modo praesens est, aut quod praeteriit, aut quod venturum est in his omnibus, neque malum est absolute malum, neque bonum perfecte bonum». Dann (85, 4. 5.): «quodsi dirigamus et disponamus corda nostra, recuperabimus omnia quae amisimus, imo multo multisque modis praestantiora iis quae amisimus: quae enim amisimus, corruptioni erant obnoxia; quae vero accepturi sumus, incorruptibilia sunt»; und endlich (85, 10): «juventus enim mundi praeteriit et vigor creaturae jamdudum desiit». Solche Sätze und Ausdrücke muthen uns jedenfalls eher christlich als jüdisch an. Und wenn dieser Brief an «die 91/2 Stämme, die jenseits des Euphrat sind», gerichtet wurde, und zugleich ein Accent darauf gelegt wird (78, 4):

<sup>\*</sup> Auch ich hatte mir schon vor Kenntnissnahme der von Ceriani veröffentlichten syrischen Baruch-Apokalypse Folgendes notirt: "Dass der syrische Text des Briefs Uebersetzung sei aus griechischem Original, dürfte aus jenem selbst noch zu erkennen sein. Denn abgesehen von mehrern griechischen Wörtern, die uns begegnen, wie Imalia, Imalia, Imalia, scheint z. B. (Kap. 85, 8) original das griechische μαχροθυμεί (wie Bar. 4, 25) wiedergeben zu sollen, und wenn in dem — verunglückten, vielleicht jedoch gar nicht beabsichtigten — Wortspiele (84, 2) οιλίζι σταιοίλι ξεί eine wenig gelungene Uebersetzung von ἐὰν τηρήσητε (φυλάξητε) αὐτὸν (sc. τὸν νόμον) σωθήσεσθε vorliegen wird, so möchte in den Worten (85, 9) οπαλί το σπαιοί με «(paremus animum nostrum) ut accipiamus, non ut accipiamur» geradezu ein Uebersetzungsfehler zu vermuthen sein."

und A.)6, und dass er bald nach der Zerstörung Jerusalems im Jahre 70 n. Chr. (Movers, Dillmann in Herzog's Real-Encyklopädie, XII, 316) geschrieben worden: - ist endlich die ganze Baruch-Apokalypse, zu welcher der Brief nur den Schluss bildet, von A. M. Ceriani in den Monumenta sacra et profana, Tom I, fasc. II, pag. 73-98 (Mediolani 1866) in lateinischer Uebersetzung, und 1871 (Tom. V. fasc. II. pag. 113-180) der syrische Text selbst nach dem aus dem 6. Jahrhundert stammenden Codex Ambrosianus (B. 21. Inf.). welcher den Brief noch einmal separatim, also zweimal, enthält, veröffentlicht worden. Derselbe ist von kritischen Noten begleitet, die sich beim Schlusse, bei dem schon bekannten Briefe, zu einer Vergleichung des Textes mit den Lesarten der übrigen Handschriften und bereits veranstalteten Ausgaben erweitern. In demselben Jahre hat O. F. Fritzsche im Anhange seiner Ausgabe der Libri apocryphi V. T. (Lipsiae 1871) die Apokalypsis lateinisch den Libris V. T. pseudepigraphis selectis eingereiht (pag. 654-699), nachdem schon 1867 Joseph Langen seine Commentatio qua Apocalypsis Baruch anno superiori primum edita illustratur (Bonnae) geschrieben hatte, welcher wiederum E. Schürer in seinem Lehrbuch der neutestamentlichen Zeitgeschichte (Leipzig 1874), S. 542-549, und E. Renan im Aprilheft des Journal des Savants 1877, pag. 222-231 Abhandlungen über dieses Pseudepigraphum folgen liessen.

2) Dass die Baruch-Apokalypse, sammt dem Baruch-Briefe am Schluss, wirklich erst aus dem Griechischen ins

<sup>«</sup>quod ecce colligati sumus omnes duodecim tribus eodem vinculo, utpote ab uno eodemque patre geniti»: — so braucht nicht sowohl an die «Testamente der 12 Patriarchen», sondern nur an die Adresse des neutestamentlichen Jacobus-Briefs: ταῖς δώδεχα φυλαῖς ταῖς ἐν τῆ διασπορᾳ als entsprechende christliche Parallele erinnert zu werden. Dass das Buch Baruch, das sehr bald in christliche Hände kam (s. oben §. 15), in christlichen Kreisen diesen pseudepigraphischen Brief veranlasst haben möchte, hat schon Fritzsche vermuthet."

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Das kanonische Ansehen des Briefs zu verfechten, blieb nur dem Engländer *G. Whiston* in seiner "Dissertation to prove the Epistle of Baruch to the nine Tribes and a half equally canonical" (London 1727) vorbehalten.

Syrische übersetzt worden ist, sagt sogleich die Ueberschrift: dass sie überhaupt ursprünglich griechisch abgefasst worden, hat Langen (pag. 8 sq.) gezeigt. Dass der angebliche Schreiber Baruch seinen Standpunkt in Jerusalem nimmt. folgt aus der ganzen Anlage und dem Inhalte des Buchs, für den Brief am Schlusse insbesondere aus der Stelle Kap. 80, 5,7 Freilich fällt der Pseudepigraph mit Kap. 85, 3-6 aus der Rolle und verräth mit diesen widerspruchsvollen Worten, dass der wirkliche Verfasser der Schrift nicht (mehr) in Jerusalem<sup>8</sup>, sondern gleichfalls im Exil sich befindet: ohne Zweifel in Rom. Denn das ist eine ausgemachte Sache, dass seine Schrift bald nach der Katastrophe des Jahres 70 n. Chr. — nach Hilgenfeld, Messias Judaeorum, pag. LXIII schon 72 n. Chr.; nach Ewald in den Göttinger gelehrten Anzeigen 1867, S. 1707 fg. unter Domitian's Regierung, nicht vor 93 n. Chr.9; nach Langen (pag. 5-8) und Wieseler in den Theologischen Studien und Kritiken 1870, S. 288 unter Trajan; nach Renan (pag. 226. 230) im letzten Jahre Trajan's (117 n. Chr.) — jedenfalls zwischen Titus und Hadrian 10, und nach dem 4. Esra-Buch und dem apokryphischen Buche Baruch, zwei Schriften des römischen Exils, verfasst worden ist.

3) Die nahe Verwandtschaft der Baruch-Apokalypse mit dem Esra-Propheten ist allgemein anerkannt (*Dillmann*, *Ceriani*, *Langen* pag. 6 fg., *Ewald*, *Fritzsche*, *Renan* pag. 223 sq. 226 sqq., *Schürer* S. 547 fg.). *Ewald* (a. a. O. S. 1705 fg.) meinte sogar, die vielfachen beiderseitigen Berührungen aus Einerleiheit des Verfassers, dagegen *Langen* und *Renan* nur aus Abhängigkeit (oder Nachahmung) des Pseudo-Baruch von Esra, theilweise auch aus Gegensatz zu diesem 11

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Wir eitiren nach der Ausgabe Fritzsche's.

<sup>8</sup> In Palästina, sagen Fritzsche und Langen.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vielleicht sind die 25 Jahre Jechonja's Kap. 1, 1 vom Jahr 70 zu rechnen und auf die Abfassung des Buchs im Jahre 94—95 zu beziehen. Doch s. auch *Langen*, pag. 10.

<sup>10</sup> Ceriani: gegen Ende des 1. oder im Anfang des 2. Jahrhunderts.

<sup>11</sup> Langen sagt z. B. pag. 6: "jam vero Pseudo-Baruch peccatum originale sola imitatione peccati Adami transferri ita affirmat, ut Kreucker.

erklären zu sollen. Dagegen findet Schürer umgekehrt die Abhängigkeit auf Seiten Esra's wahrscheinlicher.

Und auch an das apokryphische Buch Baruch finden sich wenigstens einige Anklänge; vgl. z. B. Apoc. 78, 7 mit Bar. 4, 22, 27, 5, 5, 4, 37 fg.; Apoc. 79, 2, 3 mit Bar. 1, 17 fg. 4, 6 fg. u. a.; Apoc. 80, 5 mit Bar. 2, 13; Apoc. 81 mit Bar. 4, 5 fg.; Apoc. 82 mit Bar. 4, 30 fg. 22; Apoc. 84, 2-5 mit Bar. 1, 19-2, 2; Apoc. 86, 1. 2 mit Bar. 1, 14; Apoc. 3, 1 fg. mit Bar. 4, 8; Apoc. 11, 16 mit Bar 4, 10 fg. u. a. m. Grössere Beweiskraft jedoch als diese immerhin vereinzelten und möglicherweise zufälligen Anklänge, denen zudem auch eine Anzahl abweichender, ja gegensätzlicher Anschauungen und Voraussetzungen entgegenstehen, trägt der Umstand in sich, dass Apoc. 77, 17. 19 zwei Briefe angekündigt werden, welche Baruch schreiben soll und will. Der eine, den er an die 91/2 Stämme durch einen Adler Kap. 77, 20 fg. und Kap. 87 sendet, folgt sogleich Kap. 78-86; der andere dagegen, den er "durch drei Menschen" an die Brüder zu Babel senden will, bleibt aus. 12 Wie? wenn der Apokalyptiker als diese "epistola doctrinae et volumen annuntiationis" (Kap. 77, 12) eben unser alttestamentliches Baruch-Apokryphum angesehen wissen wollte, welches - gewiss nicht zufällig! - in der Londoner Polyglotte<sup>13</sup> als "zweiter Brief Baruch's des Schreibers" jenem an die 91/2 Stämme als "erstem Briefe Baruch's des Schreibers" nachfolgt? 14 Durch diese Annahme würde nunmehr auch die Vermuthung Fritzsche's ihre Bestätigung finden, dass unser apokryphischer Baruch erst die Abfassung jenes pseudepigraphischen Briefs

Pseudo-Esdram quasi refutare videatur" (cap. 54); und p. 8: "(Pseudo-Baruch) in doctrina de peccato originali acerbum Esdrae judicium corrigere in animo habuisse videtur"; vgl. auch pag. 13. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Daraus schliesst Schürer, S. 546, dass die Apokalypse Baruch's nicht mehr vollständig erhalten sei.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Und vielleicht schon in der Carcaphensis der Jakobiten. Vgl. auch die Ueberschrift der armenischen Uebersetzung.

<sup>14</sup> Vgl. auch den identischen Wortlaut des Anfangs beider Briefe im syrischen Text: "Atque haec sunt verba epistolae illius", sowie die Lesart des alten Syrers zu Bar. 1, 1: "nach Babel". S. die Bemerkung zu Bar. 1, 1<sup>g</sup>.

an die 9½ Stämme und — setzen wir hinzu — die ganze Apokalypse veranlasst habe. "Im fünften Jahre" Jechonja's (Bar. 1, 2) — so konnte Pseudo-Baruch sich die Sache auf Grund der Einleitung Bar. 1, 1—14 zurechtlegen — kehrte Baruch von Babel zurück nach Jerusalem (Bar. 1, 7.8) zu seinem Lehrer Jeremia, um daselbst dann "im 25. Jahre Jechonja's" (Apoc. 1, 1), zur Zeit der Zerstörung Jerusalems (!), Offenbarungen zu empfangen zur Mittheilung theils an Jeremia, theils an das Volk.

4) Dass auch der Verfasser der Baruch-Apokalypse, wie der Esra-Prophet, "vom Geiste der neuen christlichen Bücher, besonders der Johannes-Apokalypse, berührt war", hat schon Ewald erkannt und Langen näher nachgewiesen (pag. 3 fg.). Vgl., abgesehen von den messianischen Stellen, insbesondere noch Kap. 10, 13. 14 mit Matth. 24, 19. Luc. 23, 29; Kap. 20, 1. 2 mit Matth. 24, 22; Kap. 21, 13 mit 1 Cor. 15, 19; Kap. 24, 1 mit Offenb. 20, 12; Kap. 48, 34 mit Matth. 24, 24 (?); Kap. 54, 10 mit Luc. 1, 42. 11, 27; Kap. 72, 5 mit Offenb. 7, 9. Christlich klingen auch Stellen wie Kap. 57, 2. 59, 10b, und Ausdrücke wie "fides", "fideles", "credere" Kap. 42, 2. 54, 5. 16. 21. 83, 8 (vgl. Langen, pag. 14); ja Stellen wie Kap. 41, 3. 42, 4 lauten gerade so, wie wenn sie auf die gesetzesfreie paulinische Partei aus den Juden anspielen, dagegen scheinen Kap. 41, 4. 42, 5 eine judenchristliche Partei aus den Heiden (oder Proselyten?) anzudeuten. Vgl. auch den Ausdruck 51, 7: "qui autem salvati sunt in operibus suis" und dazu Jac. 2, 14.

Hinwiederum scheint Einiges aus der Baruch-Apokalypse in die Lehrmeinungen der Monophysiten übergegangen zu sein<sup>15</sup>; und besonders interessant ist, dass sich hier, Kap. 29, 5 (vgl. 36, 7. Kap. 73. 74), die Wurzel jener chiliastischen Sage von Weinstöcken mit je 10,000 Reben u. s. w. findet, welche nach Papias bei Irenäus (Adv. haer. V, 33, 3) überliefert ist,

<sup>15</sup> Renan, pag. 230: "La lettre finale (chap. 78—86) fut adoptée pour l'usage de l'Église (syriaque). Cette lettre entra comme partie intégrante dans la Bible syriaque, au moins chez les jacobites, et on y découpa des leçons pour la liturgie des enterrements."

so dass wir zugleich in der verlorenen Schrift des Papias (um 120—130 geschrieben) indirect das älteste Zeugniss gewinnen für das Vorhandensein der Baruch-Apokalypse (Ceriani a. a. O. I, I, pag. XIV; I, II, pag. I; Ewald a. a. O. S. 1715 fg.; vgl. jedoch auch Langen, pag. 20 sq.). — Ob es trotz dieser mannichfachen christlichen Berührungen räthlich erscheint, in dem Verfasser dieser Apokalypse einen Juden zu vermuthen (Langen, Ewald, Fritzsche, Merx in Schenkel's Bibel-Lexikon, I, 377, Renan) 16, und nicht vielmehr einen Juden christen, wie Ceriani thut, wollen wir dahingestellt sein lassen.

NB. Das Fragment, welches *Pitra* in seinem Spicilegium Solesmense aus dem Armenischen gegeben hat (vgl. *Ewald* in den Jahrbüchern für biblische Wissenschaft, IV, 230), soll, nach Ansicht *Ceriani's*, aus der syrischen Version der Baruch-Apokalypse geflossen sein. — Aus *Jwanzow-Platonow's* Schrift: Die Häresieen und Schismen der drei ersten christlichen Jahrhunderte, I, 37 (Moskau 1877) erfahren wir die Existenz einer Baruch-Apokalypse in altslawischer Version, welche demnächst *Tichonrawow* veröffentlichen wird (Theologische Literaturzeitung von *E. Schürer*, II, 658).

II. 5) Eine geschmacklose Nachbildung<sup>17</sup> der Baruch-Apokalypse besitzen wir in einer pseudepigraphischen Schrift christlichen Ursprungs, welche von A. Dillmann in seiner Chrestomathia Aethiopica (Lipsiae 1866), pag. 1—15 unter dem Titel: "Reliqua verborum Baruchi, haud apocrypha, quae ad tempus, quo in Babylonia captivi erant, pertinent" äthiopisch herausgegeben<sup>18</sup>, dann in deutscher Uebersetzung

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> In diesem Falle müssten — sehr unwahrscheinlich! — die christlich klingenden Sätze als Glosseme betrachtet werden.

<sup>17</sup> Umarbeitung: sagt Ewald.

<sup>18</sup> Die Verwandtschaft zwischen beiden Schriften erkannten sogleich Dillmann a. a. O. pag. IX., Ewald a. a. O. pag. 1714, Hofstede de Groot, Basilides am Ausgange des apostolischen Zeitalters (1868), pag. 94, Ceriani a. a. O. V, I, pag. 9 sq. Auch lässt sich dieselbe sehr leicht an einer Anzahl von Parallelen nachweisen. Beiderseits beginnt die Darstellung mit dem Tage vor der Ankunft der Chaldäer vor Jerusalem (Kap. IV. und Apoc. 6 und 8); in beiden Schriften muss Jeremia, das eine Mal vom Volk, das andere Mal von Gott

von Fr. Prätorius in Hilgenfeld's Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 1872, S. 230-24719, und neuestens von Ed. König, zugleich mit Anmerkungen versehen, in den Theologischen Studien und Kritiken 1877, S. 318-338 auch weitern Kreisen zugänglich gemacht worden ist. Dass diese äthiopische Schrift aus einem griechischen Original geflossen und wegen ihrer Verwandschaft mit der "Ascensio Isaiae" (vgl. Kap, 9, 20 fg.)20 ursprünglich von einem Christen (vgl. besonders auch Kap. 6, 4, 9, 13-20) des 3, oder 4, Jahrhunderts herrührt, zeigt Dillmann a. a. O. pag. xvIII fg. Und in der That wurde auch der griechische Text dieser Schrift mit wenigen Abweichungen unter dem Titel: "Τὰ Παραλειπόμενα Ίερεμίου τοῦ προφήτου" in dem Codex bibliothecae regiae Braidensis, AF, IX, 31, von Ceriani aufgefunden und in den Monumenta sacra et profana V, 1, pag. 9-18 (Mediol. 1868) neu herausgegeben.<sup>21</sup> Doch will König bei durchgängiger Vergleichung beider Texte gefunden haben, dass der äthiopische dem Original der Schrift näher stehe als der bis jetzt veröffentlichte griechische Text. Eine Besprechung der Παραλειπόμενα stellte Fritzsche in Aussicht.

Ob der von dem Nestorianischen Metropoliten Ebedjesu in seinem Katalog als liber divinus aufgeführte "Brief des

dazu genöthigt, mit nach Babel wandern, während Baruch im heiligen Lande zurückbleibt (Kap. III, 11. 12. IV, 5. 6 und Apoc. 10, 1—5); vgl. ferner die Berührungen Kap. I, 2 mit Apoc. 2, 2 (Jer. 1, 18); Kap. III, 2 mit Apoc. 6, 4 fg. 80, 1—3; Kap. III, 8. 14 mit Apoc. 6, 6 fg.; Kap. IV, 3. 4 mit Apoc. 10, 18; Kap. IV, 9 mit Apoc. 11, 4. 5; Kap. VII, 2 fg. mit Apoc. 77, 17. 19 fg. und 87. Vgl. auch Fabricius, Codex Pseudepigr. V. T. I, 1110 fg.

 $<sup>^{19}</sup>$  Vgl. dazu die Bemerkungen von H. Sachsse ebendaselbst 1874, S. 268 fg.

<sup>20</sup> Auch kommen Reminiscenzen vor aus 4. 137 (Kap. VII, 29), aus Jeremia (vgl. Kap. I, 2 mit Jer. 1, 18; Ebedmelek aus Jer. 38, 7 fg. 39, 16 fg.) und dem apokryphischen Baruch (vgl. Kap. VI, 17—22 mit Bar. 2, 21—34; VII, 19—21 mit Bar. 1, 3—5; VII, 27 mit Bar. 1, 2 Cod. syro-hexapl.).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Derselbe war, wie *Ceriani* selbst angibt, bereits in dem griechischen Menäum A. 79, Sup., und herausgegeben Venet. 1609 zu lesen.

Baruch" mit dem pseudepigraphischen Baruch-Briefe an die 91/2 Stämme<sup>22</sup>, oder, wie *Diestel* (Geschichte des Alten Testaments in der christlichen Kirche. Jena 1869, S. 783, 170) will, mit der ganzen Baruch-Apokalypse zu identificiren. oder ob diese, wie Reusch und Ceriani (I, I, pag. XIV), Schürer (S. 542) und Renan (pag. 230) für wahrscheinlich halten, mit dem in Athanasius' "Synopsis scripturae sacrae" (Fabricius, Codex Pseudepigraph. V. T., I, 1116) und in der Stichometrie des Nicephorus unter den Apokryphen angeführten Βαρούχ (ψευδεπίγραφος) zusammenzuhalten, oder ob unter diesem "Baruch" die "Reliqua verborum Baruchi" zu verstehen seien: - dies Alles wird nicht mehr nachgewiesen werden können. Ebenso bleibt es ungewiss, ob das von Hippolytus in seinem "Ελεγγος V, 24-27 erwähnte Buch Baruch, aus welchem der Gnostiker Justinus seine Theorie entnommen haben soll, der Brief Baruch's sei, auf welchen der Schluss der Παραλειπόμενα Ἱερεμίου hinweist, wo es heisst: Καὶ τὰ λοιπὰ τῶν λόγων Ἱερεμίου, καὶ πᾶσα ἡ δύναμις οὐκ ένταῦδα, έγγέγραπται έν τῆ ἐπιστολῆ Βαρούχ.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ceriani meint: mit unserm alttestamentlichen Baruch-Apókryphum.

# B. Exegese des Textes. 1

- 1. Kap. I, 1—14: Einleitung.
- a. Vers 1-9. Geschichtliches.
- 1. Folgendes a ist der Inhalt des Schreibens b, welches geschrieben hat Baruch, der Sohn Nerija's c, des Sohnes
- a) Zu den ersten Worten vgl. Jer. 29, 1. Zur Copula vor s. Exod. 1, 1. Ezech. 1, 1 (Dt. 1, 1) und Bertheau zu Jud. 1, 1, Hitzig zu Jer. 29, 1. Jon. 1, 1. Hier will die Copula unser Buch an das Buch des Propheten Jeremia (so schon Nic. von Lyra), speciell wahrscheinlich an Jer. 51, 59 fg., anknüpfen, s. die Einleitung §. 3, 2). selbst bezieht sich natürlich nicht auf Vorausgehendes, etwa auf die von dem historischen Baruch aufgeschriebenen und gesammelten Weissagungen Jeremia's (Theodoret, Vincenzi<sup>2</sup>), sondern auf die nachfolgenden Worte unsers Apokryphums, Kap. 3, 9 fg.; s. Einleitung, §. 3 am Schlusse und §. 4, 1) und 4). — b) Für מַבֶּר hat der alte Syrer (und Armenier) 12 (ebenso Jer. 29, 1. 2 Sam. 11, 14. 2 Reg. 20, 12), veranlasst etwa durch das folgende Begleitschreiben Vers 10-14. Beachte auch den Wechsel von τὸ βιβλίον Vers 1. 3. 14 und ἡ βίβλος Vers 3, ähnlich wie bei LXX zu Jer. 29, 1 und 30, 2. 32, 10. 36, 32, während hier und dort LXX das Relativum (οθς) auf דָבַרֶּר statt auf הַכֶּפֶר beziehen; vgl. übrigens LXX. zu Jer. 36, 2. 4. 32. 45, 1 und den Armenus. — c) Ueber die Genealogie

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Exegese vgl. immer den reconstruirten hebräischen Originaltext des Baruch-Buchs am Ende unsers Commentars.
 <sup>2</sup> Vgl. Reusch, S. 48 fg.

Maaseja's d, des Sohnes Zedekia's, des Sohnes Hasadja's e, des Sohnes Hilkia's f, zu Babel g, 2. Im fünften Jahre [(im fünften Monat) am siebten des Monats b, zur Zeitc, da die Chaldüer Jerusalem einnahmen und mit Feuer ver-

Baruch's s. die Einleitung §. 1, 1). — d) Maasalas ist hier =

מַחְּכֵּיָה, Jer. 32, 12. 51, 59, nicht מַלְטֵיָה (Syr., Syrhex., Fritzsche; 1 Chron. 3, 20. des Syrers scheint irrthümliche Reminiscenz (= Σαραίας, Jer. 51, 59 oder 1 Chron. 5, 39. Neh. 11, 11) oder Schreibfehler zu sein. - f) Um den Originaltext möglichst genau zu treffen, wählen wir für die mit בורה zusammengesetzten Eigennamen die spätere kürzere Form auf יהה, statt der vollen ältern auf יהה (vgl. Hitzig, Der Prophet Jeremia, 2. Aufl., S. 211); zudem kommt von הַכָּרְיָה, בַּרְיָה מָחְסֵיָה, בַּרְיָה überhaupt nur die kürzere Form vor. — Vetlat, b. fügt am Schlusse der Genealogie noch "de tribu Simeon" bei; es fehlen uns jedoch alle Anhaltspunkte zur Prüfung der Richtigkeit dieses Zusatzes (doch vgl.

Hausmeisters Eljakim (2 Reg. 18, 18. 26. Jes. 22, 20. 36, 3), welcher, unter König Hiskia lebend, der Zeit nach (vgl. auch Jer. 51, 59) recht gut mit dem hier genannten Urgrossvater des Grossvaters von Baruch identisch sein könnte, ist die Stammesangehörigkeit nicht bekannt. Und ebenso, wie dieser Zusatz, ist es historisch bedeutungslos, wenn in den "Reliqua verborum Baruchi" 3 dieser neben "Jeremia dem Priester" "der Levit" genannt wird, oder wenn nachgerade Lura die erwähnten Vorfahren Baruch's zu lauter Propheten machen will. — g) Der Syrer , wie wenn Baruch einen "Brief" "nach Babel" geschrieben hätte (vgl. Hävernick, p. 20), wie nachgerade in der Baruch-

2 Chron. 15, 9). Denn auch von Hilkia, dem Vater des königlichen

Vers 2. a) בשנה החבושית, vgl. sprachlich Jer. 52, 4. 2 Reg. 25, 1, in sachlicher Beziehung s. Einleitung §. 3, 2). — b) S. Einleitung §. 3, 1) und 2). Grundlos wollte Ewald hier den Monat Sivan ergänzen; s. auch zu Vers 8. 14. Einen ähnlichen historischen Verstoss, wie hier das Buch Baruch, enthält auch der Anfang des Buches Daniel (s. Hitzig zu Dan. 1, 1. 2) und die Baruch-Apokalypse (s. Langen, Commentatio qua Apocalypsis Baruch illustratur [Bonnae 1867], p. 10). — c) מולעד, "auf den Zeitpunkt", vgl. Gen. 17, 21. 18, 14. 21, 2 u. a. Jes. 64, s. LXX, oder בעוד wie Kap. 3, 5 (schwerlich בעד oder בעוד,

Apokalypse vorausgesetzt wird. 4

S. Einleitung, §. 29, II. 5) S. 196.
 S. Einleitung, §. 29, 3) S. 194.

brannten<sup>d</sup>/; 3. Und Baruch las den Inhalt dieser Schrift vor den Ohren <sup>a</sup> Jechonja's, des Sohnes Jojakim's, des Königs von Juda <sup>b</sup>, und vor den Ohren alles Volks, welches gekommen war <sup>c</sup> zu der Schrift <sup>d</sup>, (folgendermassen):

wie Ceriani aus der Lesart Theodotion's beim Syrhex., בערא [aram.] vermuthet); oder auch למוֹלֵל im St. cstr. mit nachfolgendem אָשֶׁר, Ewald, Ausführliches Lehrbuch der hebräischen Sprache, §. 286<sup>i</sup>. 332c. Dass übrigens מוֹעד im Sinne des Glossators auf den 7. Monatstag einzuschränken ist, als an welchem Jerusalem - nicht sowohl eingenommen als vielmehr die bereits eingenommene Stadt zerstört worden. oder noch genauer: — eingenommen und zugleich zerstört worden sei; dass der Schreiber also auf eine andere Einnahme und gleichzeitige Zerstörung, als die durch Nebukadnezar, hinblicke, darüber s. Einleitung §. 3, 1). §. 7, 1). Auch würde der Ausdruck έν τῷ καιρῷ ὧ (statt des einfachen n) ziemlich überflüssig erscheinen, wenn er nicht den Zweck hätte, eine jüngere Eroberung Jerusalems mit jener alten in Parallele zu stellen. Dagegen besagt der Ausdruck έν τῷ καιρῷ ὥ wiederum nicht, wie viele Ausleger (seit Castro) wähnen: "in ebendemselben Zeitpunkt", an demselben Jahres- und Monatstag, an welchem vor (?) 5 Jahren Jerusalem erobert und verbrannt worden war (Plusquamperfectum?). Ueberhaupt kann der Sinn der Worte weder sein: "im 5. Jahre nach" (so seit Vetlat. a. die katholischen Ausleger, aber anch Bertholdt, Keil, Fritzsche, Schürer), noch: "im 5. Jahre vor der Zerstörung Jerusalems", wie Ewald meint, welcher ποὸ τοῦ καιconjicirt; noch auch, wie L. Capellus und Herzfeld deuten: "im 5. Jahre seit der Wegführung Jechonja's ungefähr in der Zeit (Gaab: "in der vorausbestimmten Periode"), in welcher (7 Jahre nachher!?) Nebukadnezar Jerusalem zerstörte". — d) Vgl. Jer. 34, 22. 37, 8. 2 Reg. 25, 9. 2 Chron. 26, 19. Dass hier nicht von der Einnahme Jerusalems unter Jechonja 599 v. Chr. die Rede sein kann (Eichhorn und katholische Erklärer), ist klar, denn damals wurde die Stadt nicht "angezündet".

# 4. [Und vor den Ohren der Krieger und der Königesöhne\*,

Neh. 8, 13; der Syrer: Τος Μοσω. Auch das Buch Henoch sagt 14, 24: "komm'... zu meinem heiligen Worte". Ganz ohne Grund wollen Vincenzi und Haneberg unter βίβλος hier die Thora verstehen (vgl. 4, 1) und in der Vorlesung derselben in der Versammlung am Ufer eines Flusses (Vers 4) die Anfänge des jüdischen Synagogenwesens finden. Auch Ewald übersetzt: "soviele zur Bibel gingen", und denkt dabei an den "Kanon des Gesetzes und der Propheten". Vielmehr hat man hier, am Schlusse des 3. Verses, "die Worte der Baruch-Schrift" zu erwarten, die zur Vorlesung kam, und zwar dieselbe eingeleitet durch המוא jund zwar dieselbe eingeleitet durch בשנה אוא jund zwar dieselbe eingeleitet durch המוא jund zwar dieselbe eingeleitet durch jund zwar dieselbe eingeleitet durch jund zwar dieselbe eingeleitet durch jund zwar dieselbe eingeleitet durch jund zwar dieselbe eingeleitet d

a) Die "Söhne der Könige" entsprechen den bei Jer. 17, 19. 20 (vgl. auch 13, 13. 19, 3. 25, 18) nach Jojakim's Tod (s. Hitzig, Jeremia, S. 136) erwähnten "Königen Juda's", welche auch als "Haus des Königs von Juda" und als "Haus David's" (Jer. 21, 11. 12) angeredet werden, und also die Mitglieder der königlichen Familie: ausser der Königin Mutter (Jer. 13, 18) die Brüder, Oheime u. dgl. umfassten (Hitzig zu Jer. 17, 19 und Zeph. 1, 8). Freilich, von Söhnen Jechonja's (υίων του βασιλέως Cod. III. Syr. Arab.) kann hier, im fünften Jahre seines Exils, noch keine Rede sein (s. Einleitung §. 3, 2) S. 12). Dessen Oheim aber, Mattanja (Zedekia), sass damals noch auf dem Thron, und wenn er auch bereits als Gefangener zu Babel vorausgesetzt werden dürfte 1, so könnte er gleichwol nicht — sein strenges Gefängniss einerseits (Jer. 52, 11) und der Ausdruck hier andererseits verbieten es in einer Volksversammlung unter den "Söhnen der Könige" gedacht werden. Auch Mattanja's zwei ältere Brüder waren, der älteste Eljakim (Jojakim) bereits gestorben (599 v. Chr.; 2 Reg. 24, 6), der jüngere Joahas (Jochanan) schon vorher von Necho II. nach Aegypten geschickt und hier vielleicht gleichfalls schon gestorben (2 Reg. 23, 33. 34. Jer. 22, 10—12). Und also fallen auch die drei "Söhne des Königs" Josia ausser Rede. Desgleichen die Söhne Zedekia's, welche Babel überhaupt nie zu sehen bekamen (Jer. 52, 10. 2 Reg. 25, 7). Es könnten demgemäss höchstens, ausser noch lebenden Brüdern Josia's, "Söhne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ganz ähnlich ist der Fall Jer. 40, 1, wo auch ein Orakel angekündigt wird, aber keines folgt; s. Hitzig's Vorbemerkungen zu Jer. 40, 1—6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Fritzsche's Auffassung des 2. Verses und gemäss der Lesart Sedechiae Vers 3 bei Vetlat. b., welche mit 1 Chron. 3, 16 2 Chron. 36, 10 den Zedekia für einen Bruder des Jechonja, und also mit diesem (trotz Bar. 1, 8) für einen Sohn des Jojakim ansieht.

und vor den Ohren der Aeltesten, und vor den Ohren des ganzen Volks vom Kleinsten bis zum Grössten, Aller, welche in Babylonien wohnten am Flusse Sud.

der Könige" Jojakim und Joahas hier in Betracht kommen, obgleich solche nirgends erwähnt werden. Uebrigens s. Hitzig zu Jer. 36, 26. - Insofern Könige und Prinzen öfters neben den "Obersten" genannt werden (Jer. 25, 18. 44, 21. 52, 10. Ezech. 22, 25. 45, 8; vgl. auch Ψ. 45, 17), könnte man geneigt sein, in τῶν δυνατῶν hier die Uebersetzung von בשַּׁרִים zu vermuthen. Da wir jedoch in den ἄρ-עסידב, welche Vers 9 neben den δυνατοί erwähnt werden, die שרים anerkennen müssen (Jer. 25, 18. 52, 10. 2 Reg. 24, 14), so sind die δυνατοί hier, vermöge der Zusammenstellung mit den Prinzen und gemäss 1 Chron. 29, 24 (28, 1), als נְבֹרִים, höhere Offiziere, zu fassen, welche als zum Gefolge des Königs Jechonja gehörig gedacht werden mochten. — b) Ueber die זקנים s. Hitzig zu Jer. 29, 1. — c) Vgl. sprachlich Jer. 42, 1. 8. 44, 12. 2 Reg. 23, 2. 25, 26 u. a., sachlich Esth. 3, 13. — d) Die Präposition έν = בָּל deutet vielleicht an, dass בַּבֶּל als Bezeichnung des Landes (Dan. 3, 1) zu nehmen sei (vgl. Jer. 24, 8 ישבים בארץ מצרים dagen 51, 12 ישבי בהל und hier Bar. 1, 15 τοῖς κατοικοῦσιν Ἱερουσαλήμ), in welchem den Exulanten, wie es scheint, wasserreiche Landstriche angewiesen worden waren (\$\Psi\$. 137,4.1.2). So wohnte der Prophet Ezechiel mit einer Colonie am Flusse Chebar (Ezech. 1, 1. 3. 3, 15); so hier eine andere (oder dieselbe?) גּוֹלֶה angeblich mit Baruch על-נהר כור בור של . — e) Die Lesart des Syrers, welchem Ewald beistimmt: "und am Flusse Sud" denkt an die Stadt Babel, deutet aber zugleich an, dass der Fluss Sud nicht unmittelbar in nächster Nähe bei der Stadt, als zum Stadtgebiet gehörig, zu suchen sei. Wo aber ist er zu suchen? Sofern wir es hier, im Sinne des Redactors unserer Schrift, mit derselben גוֹלה zu thun haben, zu welcher auch der Prophet Ezechiel gehörte, so könnte es von vorne herein das Wahrscheinlichste dünken, den Fluss Sud in der Nähe des Chebar (Ezech. 1, 1. 3), zugleich aber auch, da die Vorlesung Baruch's, bei welcher der in der Stadt Babel gefangen gehaltene König Jechonja (2 Reg. 25, 27 fg. Jer. 52, 31 fg.) gegenwärtig gedacht wird, nirgends anders als in Babel selbst stattfinden soll, nicht gar weit von dieser Stadt entfernt zu suchen. Damit aber fiele für den biblischen Chebar nicht nur der assyrische Chabur, der vom Gebirge Χαβώρας (Ptol. VI, 1) zwischen Medien und Assyrien herkommt und in den obern Tigris sich ergiesst, aus der Wahl, sondern auch der mesopotamische Cheboras (Ptol. V, 18; Άβόδδας bei Strabo XVI, Kap. 1), welcher nördlich von Resaina, unterhalb des Masischen Gebirgs entspringt, den von Nisibis her aus mehrern Zuflüssen gebildeten Mygdonius (Hirmâs) aufnimmt und bei Circesium sich mit dem Euphrat vereinigt. Vielmehr wäre der biblische Chebar (mit

Nöldeke und Schrader in Schenkel's Bibel-Lexikon I, 508. II, 247. 558) in der Nähe der Stadt Babylon zu suchen. Und dies würde in gleicher Weise auch vom Flusse Sud gelten, welcher, wie der Chebar, recht gut ein Nebenarm oder Kanal des Euphrat<sup>2</sup> gewesen sein könnte, wie schon Bellermann (im Handbuch der biblischen Literatur [Erfurt 1793], III, 349) anzunehmen geneigt war und neuestens wieder Fritzsche vermuthet (Schenkel's Bibel-Lexikon, V, 429). Unter der gleichen Voraussetzung, dass die zur Vorlesung Baruch's Gekommenen nicht zu weit von Babel entfernt wohnten, hat Ewald an die von den Arabern 4 — vielleicht nach einem Flusse — benannte Gegend

im südlichen Mesopotamien erinnert (Géographie d'Aboulféda, par Reinaud, p. 52. 53. 307). Allein wenn wir erwägen, dass es Nebukadnezar nicht gerade rathsam finden konnte, eine über 10,000 Mann starke Gola (vgl. Jer. 52, 28 mit 2 Reg. 24, 14—16 und s. Hitzig und Thenius zu beiden Stellen) an einander nahegelegenen Orten anzusiedeln, vielmehr ein Interesse haben musste, die meuterischen Juden von ihrem bisherigen Könige Jechonja, diesen in seiner nächsten Nähe, zu Babel, behaltend, möglichst entfernt anzusiedeln: so dürfte kaum ein Hinderniss im Wege stehen, diese Ansiedelung am Flusse Sud ganz im Norden von Babylonien — dieses im weitern Sinne gefasst (vgl. Strabo XVI, 1) — zu suchen, in einer Entfernung von Babylon, von welcher der spät lebende Verfasser unserer Verse, der nie im Lande

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Etwa der Nahr en Nil? "ein künstlicher Flussarm von unzweifelhaft babylonischer Anlage, der bei seiner Abzweigung (vom Euphrat) zuerst den äussersten nördlichen Stadtgraben bildete, sodann, wie noch heute, das Euphratwasser auch noch weiter zur Bewässerung der Ebene in östlicher Richtung abführte" (C. Zimmermann, Babylon. 2. Heft, S. 16. Basel 1863). Vgl. sanskritisch nila

<sup>&</sup>quot;schwarz" und 750 vom arabischen أَسُوَى, plur. ""schwarz" (s. weiter unten). Mit dem ägyptischen Nil hat schon Grüneberg den Sud in Zusammenhang gebracht. — Kraft der Namensähnlichkeit hat Rosenmüller (Handbuch der biblischen Alterthumskunde I, 2, S. 4. 46) den von Niebuhr (Reisebeschreibung II, 223) mit dem Kanal Pallakopas identificirten Dschäri Zåd (هَا عَلَى ), welcher nach Erzählung der Araber in alten Zeiten an beiden Seiten mit Bäumen besetzt gewesen sein und durch mehrere aus ihm abgeleitete Kanäle das Land weit umher bewässert und fruchtbar gemacht haben soll, für unsern Fluss Sud (٦٦٦) gehalten.

<sup>3</sup> Allzu fein hat einst Calmet Σούδ, Vetlat a. Sodi, mit hebräisch. 77 (?), von אדר "überwallen" (vgl. 4. 124, 5), combinirt und darin einen Beinamen des Euphrat selbst, "des überschwemmenden Wassers", gefunden (vgl. Hitzig, Sprache und Sprachen Assyriens, S. 6).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Andere geographische Namen arabischer Abstammung in jüdischen Schriften späten Ursprungs s. in *Hilgenfeld's* Zeitschrift III, 242.

5. Und sie weinten und fasteten a und beteten vor b

war, keine Vorstellung hatte und darum ungescheut die Gola am Sud zur Volksversammlung nach Babel kommen lassen konnte. <sup>5</sup> Deshalb sind wir jedoch nicht gesonnen, uns die Hypothese von Grotius anzueignen, welcher im Sud einen Flussarm (flumen Sodi) zwischen Euphrat und Tigris vermuthet, wo nach Ptol. V, 13, 19 eine Stadt Σόειτα lag; noch auch mit Herzfeld (Geschichte des Volkes Jisrael, S. 105) auf den Soaid in d'Anville's Karte zu deuten, der wenige Meilen unterhalb der Mündung des mesopotamischen Chaboras von Südwesten her sich in den Euphrat ergiessen soll. 6 denken an den Chaboras selbst. Wie bei Jakut (Geographisches Wörterbuch, herausgegeben von Wüstenfeld. Leipzig 1866 fg., III, 91) der Name Sud von einem Berge, einem Wasser, einer Stadt und einem Palmenhain auf der westlichen Seite von Jemâma (südlich von Nedschd) vorkommt, so kann derselbe Name arabischen Ursprungs auch anderwärts, z. B. in Mesopotamien, sich wiederholen; um so mehr hier, wo die Landbevölkerung der Abstammung nach vorherrschend arabisch war, wie der Name "Arabia" beweist, welchen Xenophon (Anab. I, 4, 19. 5, 1) dem linken Euphratufer vom Araxes, d. i. Chaboras, abwärts gibt (vgl. Forbiger, Handbuch der alten Geographie, II, 728; Kiepert, Lehrbuch der alten Geographie, I, 153, und s. den Artikel "Araxes" in Pauly's Real-Encyklopädie der classischen Alterthumswissenschaft). Und so hat schon Hitzig den Namen Σούδ an unserer

Baruch-Stelle, von שנים "schwarz", plur. איף "schwarz", plur. איף "schwarz", plur. איף "schwarz", plur. איף "schwarz", plur. איף "schwarze", plur. איף "schwarze", plur. איף "schwarze", plur. "Fluss der Schwarzen", der Zeltaraber (vgl. בֵּרֶר בֵּרֶר בֵּרֶר בַּרָר בַּרָר אָרִאַב בּאַרְאָיִדְעוֹ sich im Älterthum ausbreiteten. Das aber ist der Araxes-Chabur, bis zu dem auch Spätere die Zelte der Modar

sich erstrecken lassen. Verhält sich diese Combination richtig, dann haben wir für den Araxes-Chaboras noch einen weitern Namen, Sud, erhalten: Sud und Chaboras (und Chebar?) semitischer Etymologie (s. Hitzig zu Ezech. 1, 1), Araxes indogermanischer Abstammung und mit armenischem arag "schnell" zusammenhängend, wovon auch hebr. المحالية "Weberschiffehen" (Hitzig zu Hiob 7, 6).

a) Vgl. 2 Sam. i, 12. Jud. 20, 26; zur Sache etwa Esra 8, 21. 23. Jer. 36, 6. 9. — b) 1 Sam. 1, 12. 2 Reg. 19, 15. Neh. 1, 4. Zwar wird

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zu weit scheint *Hävernick*, pag. 6., zu gehen, wenn er in dem Flusse Sud eine geographische Fiction argwöhnt.

<sup>•</sup> Für die Textemendation Bochart's, welcher in seinem Phaleg, I, 8 (Opera omnia. Lugd. Batav. 1712, pag. 34), mit Beziehung auf die Stadt Sur oder Sora, יוֹם statt כֹוֹם zu lesen vorschlägt, ist gar

Jahve: 6. und legten Geld zusammene, so Viel ein Jeder nach seinem Vermögen im Stande ward; 7. Und sandten es nach Jerusalem b zu Jojakim, dem Sohne Hilkia's, des Sohnes Sallum's, dem Priestere und an

לפני öfter mit אל-, doch auch mit לפני verbunden; für letzteres spricht hier evavtiov. Die Lesart der Codd. III. XII u. a.: nu-

χοντο εὐχὰς wūrde רַיִּדְרה נְדָיִרם besagen.

- c) 2 Chron. 24, 5. Gen. 41, 35. 48. Deut. 13, 17. Prov. 13, 11. 28, 8. 2 Chron. 24, 11. 2 Reg. 22, 4 würde mehr unserm "Geld einziehen" von Andern entsprechen, während hier ein Zusammenlegen von Geld aus dem eigenen Vermögen, eine Selbstbesteuerung, in Rede steht. Noch weniger freilich wäre hier לקב (Gen. 47, 14) oder בנס (Eccl. 2, 8.26) am Platze. — d) Ueber den spätern (Deut. 16, 10), hier absichtlich gewählten aramaisirenden Ausdruck הכום s. Gesenius, Thesaurus, II, 703. Möglich wären auch Ausdrucksweisen wie אישׁ פַמַחנַת יָדוֹ Deut. 16, 17, oder ידוֹ בּשִׂינָה Lev. 27, 8. 5, 11, oder ganz einfach איש בכחו Esra 2, 69. Für das absolut vorausgehende und dann durch das Suffix wiederaufgenommene שיל s. Ewald §. 278b. — Sachparallelen zu Vers 6. 7 bieten Esra 1, 4 fg. Sach. 6, 10 fg.; vgl. auch Esra 2, 68. 69.
- a) Es ist gar kein Grund vorhanden, zu ἀπέστειλαν mit Ewald ein persönliches Object αὐτὸν, sc. Βαρούχ, zu ergänzen. Das sachliche Object ergänzt sich selbstverständlich aus Vers 6 und ist ausdrücklich genannt Vers 10 (und 14). Vom Ueberbringer der Geldspende hat der Urheber der Verse 4 - 7. 9 - 15 abgesehen. b) Für das entferntere Object der Bewegung ירונטלים vgl. 2 Reg. 18, 17, oder für יְרוּשָׁלֵינָה 2 Chr. 32, 9. Jes. 36, 2. — 1 Chron. 5, 39 fg. (vgl. 9, 11 und Joseph. Antt. X, 8, 6) werden als Hohepriester nacheinander erwähnt: Sallum (Mesullam), Hilkia, Asarja, Seraja, Jozadak, welch letzterer von Nebukadnezar ins Exil weggeführt wurde, aus der Linie Eleazar (Zadok; vgl. Esra 7, 1-5), welche seit König Salomo die Hohepriesterwürde inne hatte (1 Reg. 1, 8. 26. 32 fg. 2, 26. 27. 35). Hier dagegen wird als Sohn des Hohepriesters Hilkia, des Zeitgenossen des judäischen Königs Josia (2 Reg. 22, 4. 8 fg. 23, 4. 2 Chron. 34, 9. 14 fg.) 2, ,, δ ίερεὺς "Jojakim

kein Anlass vorhanden, weder in der corrumpirten Lesart des Syrers (io, ), noch in dem Umstande, das Judith 3, 1 für Σούρ (d. i. aber הוֹר) zwei Handschriften umgekehrt Σούδ haben.

י 1 Oder הגיקה, הגיקה, Lev. 5, 7. 12, 8. 25, 28. <sup>2</sup> Dieser Hilkia ist nicht zu verwechseln mit dem Vater des Propheten Jeremia, der zur Linie Ithamar gehörte (*Hitzig*, Der

die Priester und an alles Volk, welches (noch) bei ihm

genannt. Sagen, dieser Name sei fehlerhaft aus ככון entstanden, welches neben Asarja 1 Chron. 9, 10, bezw. neben Seraja Neh. 11, 10 vorkommt, würde die Sachlage nur verwirren und neue Schwierigkeiten schaffen. Ebenso wenig würde es zu einem Ziele führen, wollte man diesen Jojakim mit jenem Asarja — kraft der verwandten Bedeutung der beiden Namen - identificiren; um so weniger, da dem Namen Asarja 1 Chron. 5, 39. 40 in Neh. 11, 11 bereits ein anderer, Seraja, substituirt erscheint. 3 Dass der Hohepriester Hilkia neben seinem Nachfolger in der Hohepriesterwürde (Asarja = Seraja) noch einen zweiten Sohn gehabt (Jojakim), wäre nichts Auffallendes; Jer. 39, 3 wäre, wie es scheint (s. Hitzig zu dieser Stelle), sogar noch ein Dritter, Eleasa, erwähnt. Nur dass Jojakim als & [sosuc neben (über) den andern [sosuc charakterisirt wird, macht die Frage schwierig. O iepeuc kommt in den Apokryphen des Alten Testaments sowie im Neuen Testament als Bezeichnung des Hohepriesters vor (1 Makk. 15, 1. 2. Act. 5, 24; vgl. auch Joseph. Antt. VI, 12, 1) und wird an unserer Stelle in gleichem Sinne aufgefasst von Vetlat. b. (sacerdotem magnum). Ein Hohepriester Jojakim tritt aber in der jüdischen Geschichte erst ein volles Jahrhundert nach Baruch's Zeit auf, und zwar fungirend von 500-452 v. Chr. (Neh. 12, 10, 12, 26, Joseph. Antt. XI, 5, 1; Hitzig, Geschichte des Volkes Israel I, 312. 314). Dagegen werden neben den 1 Chron. 5, 39 fg. genannten Hohepriestern und gleichzeitig mit ihnen noch andere Namen aufgeführt, und zwar ausdrücklich mit dem Prädicat הלהן; so z. B. "Pas'chur, Sohn Immer's, der Priester", zur Zeit des Königs Jojakim (Jer. 20, 1—6)4; und dann zur Zeit des Königs Zedekia — wie es scheint: nach Wegführung Pas'chur's mit König Jechonja (*Hitzig* zu Jer. 20, 6) — "Zephanja, Sohn Maaseja's, der Priester" (Jer. 21, 1. 29, 25. 29. 37, 3), welcher bei der Katastrophe Jerusalems zugleich mit dem Hohepriester Seraja zu Nebukadnezar gen Ribla abgeführt und daselbst getödtet wurde (Jer. 52, 24—27). Und wie Pas'chur Jer. 20, 1 fg. als "Oberstaufseher im Hause Jahve's", sich gerirt, so wird auch Zephanja Kap. 29, 26 als Aufseher des Tempels charakterisirt und zugleich einerseits (29, 25) als "der Priester", ganz so wie an unserer Baruch-Stelle Jojakim, den andern (gewöhn-

Prophet Jeremia, 2. Aufl., S. IX); noch weniger freilich mit Hilkia, dem Vater eines Eljakim (Jojakim) zur Zeit des Königs Hiskia, 2 Reg. 18, 18 Jes. 22, 20; s. *Volkmar*, Handbuch der Einleitung in die Apokryphen, I, 230.

Apokryphen, I, 230.

Ganz in gleicher Weise wechseln diese beiden Namen nochmals
Esra 2, 2 und Neh. 7, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nicht zu verwechseln mit dem Jer. 21, 1. 38, 1 erwähnten Paschur, Sohn Malkija's.

lichen) Priestern entgegengesetzt, und andererseits (Jer. 52, 24. 2 Reg. 25, 18) als "Priester zweiten Rangs", לַהֵּדְ הַבְּלְשׁׁנָה, dem Seraja als dem "Hohepriester", פֿהון הַראֹשׁ, untergeordnet. Dadurch werden wir aber an die Cultusreform Josia's (624-623 v. Chr.) erinnert, infolge welcher die Leviten, die bisher (seit Hiskia) blos Tempeldiener gewesen, ins Priesterthum selbst aufgenommen (הַכּהַנִים הַלָּנִים) und in 24 Klassen (mit je achttägigem Tempeldienst) getheilt wurden (1 Chron. 24, 20-31. 23, 28-32. Joseph. Antt. VII, 14, 7; vgl. Luc. 1, 5. 23), denen 24 Hochpriester, שורי הוכהום — die seitherigen Priester aaronitischen Geschlechts - vorstanden (1 Chron. 24, 1-19; vgl. 2 Chron. 36, 14. Esra 10, 5. Jes. 43, 28), mit einem Hohepriester אατ' έξοχὴν, בֹּהֶן הָנָדוֹל , פֹהֶן הַרֹאֹשׁ , an der Spitze, zusammen also 25 Hohepriester (Ezech. 8, 16; vgl. Hitzig, Geschichte des Volkes Israel I, 234 fg.). Einer dieser 24 Oberpriester war demnach jener Pas'chur, und zwar, als Sohn Immer's, Vorstand der 16. Priesterklasse (1 Chron. 24, 14). Ebenso Zephanja, Maaseja's Sohn, dessen Ephemerie sich jedoch nicht nachweisen lässt.

Ein solcher אינור אינור אינור של היינים ווא ist denn auch ohne Zweifel der Bar. 1, 7 erwähnte Jojakim, Sohn des ehemaligen Hohepriesters Hilkia und Bruder des gegenwärtigen Hohepriesters Asarja (Seraja), gewesen. Gegen ein derartiges Verhältniss des zweiten Hohepriesters zum ersten spricht weder die Geschichte (vgl. Esra 3, 9. 2) noch die Natur der Sache. Im Gegentheil, es lässt sich recht gut begreifen, wie die Söhne des Hohepriesters Hilkia, unter dessen Auspicien die Kirchenreform des Königs Josia stattfand, sich in die beiden höchsten theokratischen Würden theilten, welche der Vater seither, bis zur Reform, in seiner Person vereinigt getragen hatte, und also der Erstgeborene — Asarja (Seraja) — der Nachfolger des Vaters in der obersten, der zweite — unser Jojakim — in der zweitobersten Würde werden konnte, während der dritte Sohn — Eleasa —, ähnlich wie Baruch's Bruder Seraja (Jer. 51, 59. 61), eine Würde am königlichen Hofe überkommen zu haben scheint (Jer. 29, 3).

In Betreff der Zeit, wann Jojakim die Würde eines מַבְּדְּ מִשְׁלָּהָה begleitete, hat sich der Bearbeiter unsers Einsatzstückes offenbar getäuscht, wenn er denselben (vgl. Vers 7 mit 2 a) im fünften Jahre nach der Wegführung Jojachin's — also 595 v. Chr. — als im Amte befindlich voraussetzt. 5 Denn unmittelbar auf Pas'chur, den Sohn Immer's, scheint Zephanja, der Sohn Maaseja's, gefolgt zu sein; wenigstens erscheint dieser kraft Jer. 29, 24—32 spätestens im Jahre 596 bereits in seinem Amte. Es muss demnach Jojakim vielmehr vor



<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Deshalb nun aber an der Geschichtlichkeit Jojakim's überhaupt zu zweifeln, wäre unkritische Uebereilung, von welcher uns schon der genealogische Zusammenhang, in welchen Jojakim in unserm Verse gebracht wird, zurückhalten muss.

beiden die priesterliche Würde getragen haben. Auch ist es von vornherein an sich das Wahrscheinlichste, dass den beiden ältesten Söhnen Hilkia's sogleich zum ersten Mal nach Durchführung der Cultusreform Josia's, etwa beim Tode ihres Vaters (vgl. 2 Reg. 23, 4 mit 2 Chron. 35, 8 und 1 Chron. 9, 11. Neh. 11, 11), die beiden höchsten Würden übertragen wurden, vorausgesetzt, dass sie diese überhaupt bekleidet haben. Verhält sich dies aber richtig, dann werden wir, wie in Immer, dem Vater Pas'chur's, den Vorstand der 16. Priesterklasse (1 Chron. 24, 14), und in מַלְטֵּיָה, dem Vater des Oberpriesters Zephania, wohl den מעדורה 6, Vorstand der 24. Priesterordnung (24, 18), so in dem Jojakim unserer Baruch-Stelle, dem Sohn des Urhebers der neuen Priesterorganisation, jenen יְקִים 7, das erstmalige Priesterhaupt der 12. Ordnung (1 Chron. 24, 12), erkennen müssen. Als שור כהנים hatte Jojakim mit den andern 23 Priesterhäuptern gleichen Rang; insofern er aber zugleich das Amt des כגיד בית-האלהים (2 Chron. 31, 13. 1 Chron. 9, 11. Neh. 11, 11. Jer. 29, 26; vollständiger פַּקרַר נגיד Jer. 20, 1) verwaltete, welcher selbst wieder mehrere כגרדים oder פקידים unter sich hatte (2 Chron. 35, 8. 31, 13. Jer. 29, 26), so folgte er im Range unmittelbar nach dem Hohepriester κατ' έξοχὴν, ging dagegen allen andern Priestern, auch den andern ייָם בּרָּ עלהן voran, und war demgemäss, dem להן הלאש gegenüber, כהן zu nennen 9, wird jedoch an unserer Stelle einfach nur als aufgeführt (wie Pas'chur und Zephanja an den bereits citirten

Digitized by Google

<sup>6</sup> Vgl. שלהבה = זלעפה (Hitzig zu T. 11, 6), oder 1 Sam. 17, 34 gr für השׁר, überhaupt den häufigen Wechsel von ש und כי und זוּ, iberhaupt den häufigen Wechsel von שׁר und סֹר וּיִר מַרָּיִי

<sup>7</sup> Das Nomen proprium יְּקִים kommt nur in der verhältnissmässig jungen Chronik — ausser unserer Stelle noch 1 Chron. 8, 19 — vor, also in einer Zeit, in welcher der Â-Laut schon vielfach dunkel gesprochen wurde; vgl. אֵילָה neben אֵילָה neben אַילָה neben אַילָה 1 Reg. 7, 40; אֵילַה neben אַילָה 2 Reg. 16, 6. 1 Reg. 9, 26; אַילָה neben אַילָה 1 Reg. 7, 40; חברה פּשִּיה 19, 23; אַילָה חברה 2 Reg. 16, 7 (Ewald, §. 151b); ferner אַרָּרִים פּשְׁיִּה לַּבְּיִּה אָרָרָים בּיִרִים בּיִּרָים בּיִּרָים בּיִרָּים מָּיִרִים בּיִרָּים בּיִרָים בּיִרָּים בּיִרָּים בּיִרָּים בּיִרָּים בּיִרָּים בּיִרָּים בּירָם בּיִרָּים בּיִרְים בּיִרָּים בּיִרְים בּיִרָּים בּיִרְים בּיִּרְים בּיִרְים בּיִרְים בּיִרְיִים בּיִרְיִים בּיִרְים ם בּיִּיְיִים בּיִרְים בּיִּיְיִים בּיִרְים בּיִבְּים בּיִרְים בּיִיִּם בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִבְּים בּיִיִּים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִּיִים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִּים בּייִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִּים בּיִּים בּיִים בּיים בּיִים בּיִים בּייִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיים בּיִים בּיִים בּייִים בּיִים בּיִים בּיים בּייִים בּיִים בּייִים בּייִים בּיים בּייִים בּייִים בּיים בּיים בּיים בּיים בּייִים בּייִים בּיים ב

<sup>\*</sup> In späterer Zeit auch genannt Τρείς Νεh. 7, 2; προστάτης τοῦ ἰεροῦ 2 Makk. 3, 4; στρατηγός τοῦ ἰεροῦ Joseph. Bell. jud. VI, 5, 3; Antt. XX, 6, 2; Act. 4, 1. 5, 24.

י Wie den auch das Targum den לגיד בבית יהוה Jer. 20,1 und den לְּבֵלָיָא Jer. 52, 24 gleichmässig durch (מְבַלָּיָא) wiedergibt. Der Plural בְּבָלֵי המשנה 2 Reg. 23, 4 ist Schreibfehler; s. das Targum.

vorhanden war d in Jerusalem, (8. als er die Geräthe des

Orten), weil hier einzig nur von ihm und den gemeinen Priestern die Rede wird.

War aber also Jojakim als כהן המשנה gesetzt על-בֵּית יהוה (vgl. Jer. 29, 26, 2 Chron. 23, 18, 2 Reg. 11, 18), dann war er gerade die richtige Adresse, an welche die Geldsendung der Exulanten zu richten war, während in früherer Zeit, solange die Obliegenheiten des und des כהן המשנה noch in der Person des Hohepriesters vereinigt waren, die Verwaltung der Tempelkasse diesem. dem Hohepriester, zukam (2 Reg. 12, 9 fg. 22, 4 fg.) Auch nach dem Exil war die Sendung Esra's an Geld und heiligen Geräthen in Jerusalem abzuliefern zunächst לפני מורי הכהנים (Esra 8, 29), speciell (Vers 33) zu Handen Meremoth's, des Sohnes Uria's, "des Priesters" (= המשנה ), welcher kraft Neh. 3, 4. 21 ein Nachkomme jenes Hakoz 1 Chron. 24, 10, des Vorstandes der 7. Priesterklasse, war (vgl. noch Esra 2, 61. Neh. 7, 63). Ebenso wird später, zur Zeit des Hohepriesters Eljaschib, die Vertheilung des (Zehnten-)Schatzes durch Nehemia in die Hände "des Priesters" Schelemja gelegt (Neh. 13, 13). Ob nicht auch schon Josia, der Sohn Zephanja's (Sach. 6, 10), zur Zeit des Propheten Sacharja (520 v. Chr.) und des Hohepriesters Josua, ein solcher Tempelschatzverwalter war, mag dahingestellt bleiben. d) Vgl. 1 Sam. 13, 15. Sinn: Der ganze Ueberrest des Volks, der sich noch, nach der Wegführung Jechonja's und seiner Mitexulirten durch Nebukadnezar (Vers 9), in Jerusalem vorfand; s. Einleitung §. 4, 1).

a) Dass sich das Subjectssuffix in interpa (vgl. Jer. 40, 1) nicht auf den in Vers 7 erwähnten Priester Jojakim (so Lyra, Castro, Maldonat, Herzfeld, Hilgenfeld), welcher ja als zu Jerusalem amtend vorausgesetzt wird und an welchen die Sendung gelangen soll 1, aber noch viel weniger auf Nebukadnezar (de la Haye, Grotius), sondern nur auf die Hauptperson, den in Babel anwesend gedachten Baruch beziehen kann, ist schon längst (von Lansselius, Menochius, Gordonus, Gaab, Fritzsche, Reusch, Ewald, Hävernick, Keil, Hitzig) gesehen worden 2; dass darum aber Vers 8 sich nicht an das Unmittelbar Vorhergehende anschliesst, sondern auf Vers 3 (oder 1) zurückweist und ursprünglich als Randglosse bei diesem Verse gestanden haben wird (s. oben die Einleitung §. 4, 1), diese ebenso nothwendige wie einfache Folgerung hat zuerst Hitzig gezogen (in Hilgen-

<sup>2</sup> Dagegen Hilgenfeld in seiner Zeitschrift 1862, S. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Uebrigens setzt auch die Lesart der Vetlat. b.: "et ut acciperent", die Bevölkerung von Jerusalem als Subject voraus, wie nachgerade *Pellicanus* wieder erklärte.

Hauses Jahve's, welche aus dem Tempelb weggebracht worden waren, in Empfang nahm, um sie ins Land Juda zurückzubringend [am zehnten des Sivan], silberne Geräthe, welche Jojakim, der Sohn Josia's, der König von Juda<sup>t</sup>, hatte machen lassen —)

feld's Zeitschrift, III, 268 fg.). — b) Naós = bezeichnet das Heilige des Tempels (1 Reg. 6, 3. 5. 17. 7, 21), in welchem die goldenen, beziehentlich silbernen Gefässe sich befanden (1 Reg. 6, 22. 31 fg. 7, 48—51). — c) דמרצאים vgl. Ezech. 47, 8. 2 Reg. 24, 13; etwa auch Esra 5, 14. 6, 5. Dan. 5, 2. 3. — d) Άποστρέψαι transitiv = להשורב Jer. 28, 3. 6. 29, 10; s. zu Bar. 1, 13. Merkwürdig, dass gerade ein Jahr vorher (596 v. Chr.), als der Standpunkt unsers Verfassers genommen ist, die Hoffnung auf Rückkehr der mit Jechonja Exilirten und der weggeführten Tempelgeräthe von Propheten und Priestern so lebhaft gehegt und besprochen wird Jer. 27. 28. Ohne Zweifel wurden diese beiden Kapitel die Veranlassung für unsern Vers. Wenn insbesondere Kap. 28, 3. 11 die Rückkehr und Wiederbringung binnen zwei Jahren erwartet wurde, so findet dieselbe hier im zweiten Jahre wirklich statt (nur dass von der Rückkehr der Personen, Baruch ausgenommen, abgesehen wird). Einen Zusammenhang zwischen Jer. 27, 28 und unserer Stelle beweisen auch die beiderorts wiederkehrenden Ausdrücke: לקדן Jer. 27, 20. 28, 3. בית-יהוה 27, 16. 18. 22. 28, 3. 6. Wie übrigens der Prophet Jeremia solche Vorspiegelungen von falschen Propheten über baldige Rückkehr bekämpft und auf einen längern Aufenthalt im Exil hinweist (27, 16. 28, 6 fg. 29, 4 fg.), was der Glossator hier übersieht oder ignorist (s. auch Einleitung, §. 3, Note 13), so ist auch von einer Zurückführung heiliger Gefässe vor Cyrus geschichtlich nichts bekannt (gegen Jahn, Scholz, Reusch, Moulinié). - e) Ueber die Zeitbestimmung בעשרה לסירן (vgl. Neh. 6, 15), welche hier an syntaktisch falscher Stelle steht, auch, wenn sie ganz fehlen würde 3, gar nicht vermisst würde, s. zu Vers 14. — f) Zugleich mit König Jechonja hatte Nebukadnezar 599 v. Chr. die Schätze des Königspalastes und des Tempels nebst den von Salomo herrührenden golden en Geräthen des letztern hinweggeführt (2 Reg. 24, 13. 2 Chron. 36, 10. 3 Esra 1, 43; vgl. auch Jer. 27, 16. 18 fg. 28, 3. 4). Erst 588 wurden, ausser noch vorhandenen goldenen und den kupfernen Geräthen (Jer. 27, 18-22. 52, 17 fg.), gemäss Jer. 52, 19. 2 Reg. 25, 15 (Joseph. Antt. X, 8, 5) auch silberne Gefässe 4 weggeführt. Ob diese silbernen schon von Salomo (vgl. 2 Sam. 8, 10-12. 1 Reg. 7, 51. 1 Chron. 22, 14. 16. 29, 2 fg. 2 Chron. 2, 6. 13. 5, 1), oder (zum Theil wenigstens) erst später, von König Jojakim, gefertigt worden

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In Vetlat. b. ist sie weggelassen.

<sup>4</sup> Vetlat. b. hat an unserer Stelle: vasa aurea et argentea.

waren, ist schwer zu sagen. Der Charakter dieses Königs spricht eher dagegen als dafür (vgl. 2 Reg. 33, 37. 2 Chron. 36, 5, 8. Jer. 22, 13-19. Hab. 2, 9-14). — Dass wir gleichwohl hier an Stelle des Zedekia, den der herkömmliche Text bietet, den "Jojakim, den Sohn Josia's, den König von Juda" (dieselbe Formel Jer. 22, 18. 26, 1. 27, 1. 36, 9) setzen, dazu nöthigt uns folgende Erwägung. Wenn, wie gezeigt wurde, Vers 8 als Randglosse zu Vers 1-3 gehört, so kann der Verfasser derselben "im fünften Jahre" nach Jechonia's Wegführung unter den aus dem Tempel mit fortgenommenen Geräthen nur solche verstehen, die im Jahre 599 zugleich mit Jechonja weggebracht wurden, die also bis dahin bereits im Tempel vorhanden gedacht werden müssen, und nicht erst seitdem (wie Maldonat, Calmet, Ewald meinten) von Jechonja's Nachfolger auf dem Thron, Zedekia, gefertigt werden konnten. 5 Wie wären solche von Zedekia erst herrührenden Gefässe auch in der Zwischenzeit - nach 599 und vor 595 - nach Babel gekommen? 6 Freilich meinte Ewald nach dem Vorgange von Maldonat und Menochius: die silbernen Gefässe seien erst von Zedekia während seines Aufenthalts in Babel im vierten Jahre seines Königthums (Jer. 51, 59) nach dem Modell der von Nebukadnezar dahin weggeführten goldenen hergestellt worden. Allein davon steht nichts im Texte. 7 Und ebenso ist es eine leere, dem Texte widersprechende Ausflucht, wenn Houbigant die silbernen Geräthe von Zedekia, bevor er König ward, gefertigt werden lässt, obschon diese Meinung aus der von Theodotion, Vetlat. b. und dem Armenier bezeugten Variante von 9 Minuskel-Handschriften: Bagiλέως Ἰούδα herausgelesen werden kann. — Die Entstehung der Sage selbst, dass solche silberne Geräthe (als Ersatz) von König Jojakim hergestellt worden seien, fusst vermuthlich auf der geschichtlich höchst zweifelhaften Stelle 2 Chron. 36, 7 (Dan. 1, 2. 5, 3),

<sup>6</sup> So schon Capellus, wie ich nachträglich sehe.

Oeshalb hat schon Grotius den Schluss des Verses von σχεύη ἀργυρᾶ an für einen Zusatz erklärt, und Calmet hat das Relativum α vor ἐποίησε gestrichen. Ueber Herzfeld's unglückliche Emendationen s. Fritzsche, S. 170.

<sup>7</sup> Von "Bildern der nach Babel fortgeführten goldenen Tempelgefässe" reden die Verse 8—10 ebenso wenig, als von "Silber, um sie (daraus) wieder herzustellen", sondern einfach von silbernen Gefässen, die Baruch wieder nach Jerusalem zurückbringen soll zugleich mit Geld, womit nach dem klaren Wortlaut des 10. Verses die armen (arm gedachten) Brüder in der Heimat die Opferbedürfnisse bestreiten sollen. Der wiederhergestellte hebräische Text dieser Verse beweist deutlich die Grundlosigkeit der Behauptung Ewald's (Geschichte des Volkes Israel. Göttingen 1852. III, 2, S. 231), dass "die Ursprache hier sowie an andern Stellen des Buchs durch die griechische Uebersetzung nur höchst unvollkommen wiedergegeben sei".

#### 9. nachdem Nebukadnezar, der König von Babel, den

wo von heiligen Gefässen berichtet wird, welche Nebukadnezar zur Zeit der Regierung Jojakim's aus dem Tempel genommen und nach Babel verbracht haben soll. Und auch die Umsetzung des Namens "Jojakim" in "Zedekia" 8 mag nachgerade veranlasst worden sein durch das Misverständniss, das sich sehr bald an dieselbe Stelle 2 Chron. 36, 6. 7 knüpfte und schon vom Verfasser des Buches Daniel (1, 2) und dem des 3. Esra-Buchs (1, 38. 39), später auch von den LXX, von Vulgata, dem Araber (zu 2 Chron. a. a. O.) und Ibn Esra (zu Dan. 1, 2) getheilt wird, als ob König Jojakim selber auch von Nebukadnezar hinweggeführt worden sei zugleich mit den heiligen Geräthen, auf deren weniger kostbaren Ersatz daher sodann -- "nachdem Nebukadnezar (auch) den (jungen) Jechonja (der während seiner kurzen und unglücklichen Regierung nicht dafür sorgen konnte) weggeführt hatte" Vers 9 - König Zedekia Bedacht zu nehmen hatte und auch wirklich genommen habe. 9 Daraus folgt zugleich, dass der Name Σεδεκίας. in welchem diese um- und weitergebildete Sage ihren Ausdruck findet, erst von der Hand des Compilators herrührt, welcher unsern Vers, beziehentlich dessen zweite Hälfte, mit dem folgenden in eine gewisse syntaktische Verbindung zu bringen suchte, während Vers 9 ursprünglich die nähere - zeitliche - Bestimmung und Erklärung zu den letzten Worten des 7. Verses bildete (vgl. noch Hitzig bei Hilgenfeld III, 271 fg.). — Geschichtlich betrachtet, zerfällt freilich die ganze Sage dieses 8. Verses in nichts. Weder Jojakim noch Zedekia hat (silberne) Tempelgeräthe anfertigen lassen, und Baruch hat auch keine solchen aus Babylonien, wo er niemals war, nach Jerusalem zurückgebracht.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Umgekehrt nennt das Glossem Jer. 27, 1 (s. dazu *Hitzig*) Jojakim statt Zedekia.

Dies statuirend versuchte Gaab die Geschichtlichkeit des Verses mit König Zedekia durch die Annahme zu retten, dass vor σκεύη άργυρα die Worte πρὸς τὰ ausgefallen seien.

<sup>1</sup> In einigen späten Handschriften, beim Syrer und als Randlesart beim hexaplarischen Syrer sind die Worte και τοὺς τεχνίτας nachträglich wieder, jedoch an unrichtiger Stelle, aus Jeremia LXX. eingetragen.

Jechonja und die Obersten\* (und die Werkmeister) und die Handlanger b und die Vermöglichen und das Volk des Landes d von Jerusalem weggeführt hatte und sie gebracht gen Babel.

aus 2 Reg. 24, 14 entlehnt zu sein; doch wird erstere von LXX auch für Jer. 24, 1 (καὶ τοὺς πλουσίους) bezeugt. — a) Welcherlei Leute hier unter den מסיסידבג = מורים (s. zu Vers 4) — wofür die unechten Stellen Jer. 27, 20. 39, 6 und LXX 29, ב הרכם bieten — zu verstehen sind, erhellt aus Vergleichung von Jer. 52, 10 mit Vers 24-27. - b) Dass der Uebersetzungsfehler δεσμώτας (= δεσμίους, αίγμαλώτους), der ausser LXX. Jer. 24, 1. 29, 2 nirgends mehr vorkommt<sup>2</sup>, auf Lektüre der LXX zurückweist, ist unzweifelhaft. Hätte, wie Grüneberg und Reusch vermuthen, der Uebersetzer מֹרִרם statt מֹרִים gelesen, so wäre nicht zu begreifen, wie er zugleich τοὺς ἄρχοντας vertiren konnte. Völlig werthlos ist der Vorschlag Gaab's, δημότας oder δεσπότας (so schon Malvenda) für δεσμώτας zu lesen. — c) Den allgemein klingenden Ausdruck τούς δυνατούς, mit welchem sich hier kraft seiner ganzen Umgebung augenscheinlich ein anderer Begriff als Vers 4 verbindet, erklären LXX in Jer. 24, 1 durch den bestimmtern τους πλουσίους. Gibt dieser uns den klaren Begriff an die Hand, so deutet jener den sprachlichen Terminus der hebräischen Originalschrift an, insofern er uns zu den δυνατούς ίσχύϊ bei LXX. 2 Reg. 24, 14 (vgl. 15, 20. Sir. 29, 18) = גבורי החיל, d. h. den Besitzenden, den "Vermöglichen", im Gegensatz zur דַּלָּה הַיָּלָם (Jer. 52, 15. 16. 39, 10) hinleitet. Zur Sache s. Thenius zu 2 Reg. 24, 14. — d) Von den "Vermöglichen", die unser Autor als Bürger und ständige Bewohner der Stadt Jerusalem denkt, wird unterschieden der עם הארץ, d. i. die begüterten Bürger vom Lande, die אֵרֶלי ארץ (2 Reg. 24, 15. Ezech. 17, 13; s. Hitzig z. d. St.), welche sich beim Herannahen des chaldäischen Heeres in die feste Hauptstadt geflüchtet hatten (Jer. 35, 11. 36, 9. 52, 6. 25. 2 Reg. 25, 3. 19; vgl. auch Jer. 4, 5. 6. 8, 14 und 2 Chron. 12, 5) und darum mit "von Jerusalem" aus fortgeschleppt wurden in die Verbannung, während die דַּלָּהָה עם־הארץ (2 Reg. 24, 14. Jer. 52, 16) im Lande belassen ward. Wäre unter עם הארץ hier "die kriegerische Landesmannschaft" (Thenius zu 2 Reg 11, 14) zu verstehen, dann müssten (mit Syr. und Syrhex.) die unmittelbar vorher genannten δυνατοί ebenso wie Vers 4 gefasst werden. — e) Anstatt ήγαγεν αὐτὸν (Jechonja) bieten Codd. III. XII und viele andere (εἰς) ήγαγεν αὐτούς, eine Lesart, die auch von allen Versionen bestätigt wird, mit Jer. 24, 1 (Grundtext und LXX) har-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Doch vgl. Joseph. Antt. X, 7, 1, wo das hebräische τλου der Stelle 2 Reg. 24, 16 (LXX: ὁ συγκλείων) durch αίχμαλώτους wiedergegeben ist.

#### b. Vers 10-14. Das Begleitschreiben. 1

10. Und sie sprachen\*: Siche da senden wirb euch Geld; kaufet für das Gelde Brand-d und Sündopfere und Weihrauch, und bringet Speisopfer dar und opfert sie g auf dem Altare unsers Gottes Jahve:

monirt und entschieden, zwar nicht diplomatisch für den griechischen, wohl aber für das hebräische Original den Vorzug verdient. Wie leicht יהר in יה verdirbt, lehren Stellen wie \$\Psi\$. 14, 6 מחסהו verglichen mit 53, 6 מאסם, Jes. 37, 14 ויקראהר vgl. mit 2 Reg. 19, 14 ריקראם. a) בְּכְּחָב נִישְׁבְּחְר אֲלֵינְהָם sc. בְּיָשְׁבְּחְר אֲלֵינָהם (2 Chron. 2, 10), in dem Begleitschreiben an die Jerusalemiten, dessen Wortlaut hier folgt. — b) ἀπεστείλαμεν = ὑτίς, erster Modus, wie auch 2 Chron. 2, 12 in einem Briefe. Auf den griechischen und lateinischen Briefstil (Winer, Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms, 6. Aufl. S. 249) deshalb zu recurriren, wäre überflüssig. — c) Zu קנה vgl. Jer. 32, 25. Jes. 43, 24. Esra 7, 17, wo auch eine Sachparallele. Zum griechischen Genit. pretii s. Winer, S. 185. — d) Ὁλοκαυτώματα = nib Jer. 6, 20. Ex. 20, 21. 24, 5 u. a. e) Das von Vetlat. a. nicht verstandene 2 und darum versetzte περί άμαρτίας (Lev. 4, 32. 5, 11. 7, 37. 3 Esra 7, 18. Hebr. 10, 6; vollständiger τὰ περὶ τῆς ἁμαρτίας Lev. 6, 18. 2 Chr. 29, 24, τὸ π. τ. ἁμαρτίας Num. 6, 16. 2 Makk. 2, 11 und περὶ ἁμ. Συσία 2 Makk. 12, 43) ist Bezeichnung für "Sündopfer" = השאת, wovon υμκ (LXX gewöhnlich πλημμέλεια) eine besondere Species; s. die Art. "Schuld- und Sündopfer" in Winer's und Schenkel's Bibel-Lexika. - f) Statt der auf einem Irrthum beruhenden gewöhnlichen Lesart μάννα 3 ist mit Codd. 22. 33. 36. 48 u. a. (auch LXX. Jer. 17, 26. 41, 5) μαναά herzustellen (vgl. die bei Fritzsche gesammelten Stellen der LXX), eine Gräcisirung des hebr. מְנָחָה. <sup>4</sup> Anderwärts wird dieses Wort bei LXX durch Jugia übersetzt, und also auch erklärt von Hieronymus, Theodoret, Suidas (s. Fritzsche zur St.), hier von Cod. 62 durch δωρα, und in der Randbemerkung des Syrhex. durch 12500.—

 Ygl. Einleitung §. 4, 2).
 Aus gleichem Grunde ist in den Codd. 33. 228, bei Vetlat. b. und Syr. xal weggeblieben.

g) כשה vom Opferritus gebraucht bezeichnet zunächst "bereiten" aus

<sup>8</sup> Hieronymus zu Jer. 41, 5: "pro sacrificio LXX ipsum verbum hebr. posuerunt μαναά, quod pessima consuetudine, immo scriptorum neglegentia Manna in nostris libris scribitur."

Als Analogien für diese Aussprache des hebräischen  $\Pi = A$  vgl. Άερμών = װְרָמוֹן, Αὐρανῖτις = הַוֹּרֶלָ, μεσσαάρ (Origenes) = מִּשְׁחָר Ψ. 109, 3; auch Εἴρωμος = בירוֹם.

11. Und betet für das Leben Nebukadnezar's, des Königs von Babel, und für das Leben's seines Sohnes Belsazar's, dass ihre Tage werden wie die Tage des Himmels über der Erde: °

den dazu vorgeschriebenen Stoffen (Jud. 13, 16), worunter der zuletzt erwähnte Weihrauch; insofern könnten hier Weihrauch und Mincha als unblutige Opfer (Jer. 41, 5. Neh. 13, 5. 9) enger zusammengefasst werden den zuerst genannten blutigen Opfern (Jer. 17, 26. Esra 6, 9) gegenüber. Dann bezeichnet aber zugleich auch das "Darbringen" auf dem Altare (Ex. 29, 38; s. die Lexika), synonym mit עמה מנחה wie denn auch beide Verbindungen, sowol דמה מנחה (Num. 6, 17. Ezech. 46, 7. 14. 15) als העלה מנחה (Lev. 14, 20. Jes. 57, 6. 66, 3), und auch עמה עולה עולה (Lev. 5, 10. 2 Chron. 7, 7. Ezech. 45, 23. 46, 2. 11. 13. 15; Jud. 13, 16. Lev. 14, 20. 2 Chron. 29, 27. 1 Sam. 7, 9. 10) nebeneinander vorkommen. Jedenfalls geht העלה an unserer Stelle auf alle vorhergenannten Objecte, geradeso wie הקרב המל Esra 7, 17. Doch steht auch nichts im Wege, schon das Wort מנחה ganz allgemein, entsprechend קרבן (so die beiden Syrer), als Opfergabe überhaupt zu fassen (4.96, s. 1 Chron. 16, 29; vielleicht auch Jes. 1, 13), die vorausgenannten blutigen und unblutigen (Weihrauch) Opfer darunter zu subsumiren und den Singular ähnlich zu erklären wie Ψ. 20, 4 לוֹלֵחָד.

Vers 11—13 sollen die Jerusalemiten für die fremden Herrscher, Nebukadnezar und Baltasar, und für ihre exilirten Brüder beten; dagegen Jer. 29, 7, welche Stelle unserm Autor ohne Zweifel vorschwebte, werden diese, die Exulanten selbst, aufgefordert, für das Land der Fremde, worin sie wohnen, zu beten. Im übrigen vgl. Hitzig, Die Psalmen (Heidelberg 1836), II, 114, sowie die Sachparallelen bei Bertheau zu Esra 6, 10.

a) Zu "Ξ-" κ "Ξ-" κ " Ξ- " κ " - " κ της ς κ της ς κ της κ

1

12. So wird Jahve uns Schutz verleihen\* und unsre Augen strahlen machenb, dass wir leben unter dem Schatten Nebukadnezar's o, des Königs von Babel, uud unter dem Schatten seines Sohnes Belsazar, und ihnen dienen viele Tage d und vor ihnen Gnade finden.

2, 2) 1 — nicht: "auf Erden", wie Luther und De Wette übersetzten und schon der Syrer meinte — liegt die Anschauung von  $\Psi$ . 72, 5. 17 (s. auch Hitzig zu Hiob 14, 12) zu Grunde, wo gleichfalls für einen ausländischen "König (und) Königssohn" (Vers 1. 15), wie Esra 6, 10 für "den König und seine Söhne" um ewiges, d. h. möglichst langes Leben gebetet wird. Vgl. noch  $\Psi$ . 21, 5. 89, 37. 38. 61, 7. Neh. 2, 3. (1 Kön. 1, 31.) Dan. 2, 4. 3, 9. 5, 10. 6, 7. 22.

Vers 12. Wie unsere deutsche Uebersetzung andeutet, ist die Aussage des Verses als Folge der erhörten Fürbitte Vers 11 aufzufassen (gegen Vetlat. a. und Reusch), so jedoch, dass die zweite Vershälfte syntaktisch wieder der ersten untergeordnet erscheint. Dadurch, dass Jahve, in Erhörung der Fürbitte seiner Verehrer, den beiden fremden Herrschern langes Leben schenkt, macht er zugleich seine Verehrer im fremden Lande glücklich, insofern er ihre Beherrscher gegen jene günstig stimmt, sodass jene lange Zeit sich des Schutzes dieser erfreuen dürfen. — a) ש. 29, 11. 28, 7. 8. — b) האיך עינים die Augen erheitern durch Glück, vgl. 4. 19, 9. 13, 4. Esra 9, 8. Sir. 31, 17. Num. 6, 25; aber auch Spr. 29, 13. Pred. 11, 7. Sir. 22, 9 und Bar. 3, 14. Wenn Ewald erklärt: Gott möge sowohl den Gemeinden in Babel als denen im Heiligen Lande die rechte Kraft und Erleuchtung schenken, allen Sinn für Empörung zu meiden — so ist das zwiefach eingetragen. Aehnlich übrigens deutet schon Theodoret. c) Zu "בַּצֵל כַּנְפֵר שׁ vgl. Ezech. 31, 6, die Redensarten בּצֵל כַּנְפֵר שׁ 4. 17, 8. und in Bezug auf den Herrscher eines Volks als die Seele des politischen Lebens und den Schutz seiner Unterthanen Klagl. 4, 20 und Thenius z. d. St.; in Bezug auf Nebukadnezar besonders Dan. 4, 7 fg. — d) Die ימים רבים sind offenbar Reflex der 70 Jahre Jer. 29, 10. (27, 7. Dan. 9, 2), wie denn überhaupt die Verse 11-13 lebhaft an Jer. 27-29 erinnern. S. oben zu Vers 8<sup>d</sup> und vgl. speciell Jer. 27, 7, 9. 12. 13. 17. 28, 14. 29, 5-7. 11. 12. Die jüdischen Exulanten wollen den fremden Herrschern lange dienen, vorausgesetzt, dass sie während dieser langen Zeit stets gnädig und milde von denselben behandelt werden. — e) Vgl. Gen. 6, s. 18, 3. 19, 19. 30, 27. 32, 6. 33, 8. 10 u. a. m.

<sup>1</sup> Luther: "so lange die Tage des Himmels währen."

- 13. Und betet für uns 2 zu unserm Gott Jahve; denn wir haben gesündigt gegen unsern Gott Jahve, und Jahve's Zorn und Grimm hat sich nicht von uns gewandt bis auf diesen Tag. 14. Und leset dieses Schreiben, das wir euch zusenden , vor als Bekenntniss im Hause Jahve's (am zehnten
- a) Bemerke den Gegensatz, welchen Vetlat. a. zu Vers 11 durch "et pro nobisipsis orate" ausdrückt. — b) Αμαρτάνειν τινί auch Kap. 2, 5. Gebet Manasse 8. 2 Sam. 12, 13; sonst auch Evavre oder έναντίον τινός Bar. 1, 17. 3, 2. 4. 7. Brief Jer. 2. Tob. 3, 3. Judith 5, 17. Sus. 23. Jer. 16, 10, und ele tiva Brief Jer. 14. Judith 5, 20. Sir. 7, 7. 10, 28 = 5 אַדְּקָא. Schon hier finden sich Anklänge an Dan. 9, 8. 11. 16; letzterer Vers liegt insonderheit der zweiten Vershälfte hier zu Grunde. — c) Kap. 2, 20 und sonst oft; s. Gesenius, Thesaurus, II, 590, und Meyer zu Röm. 2. ε. — d) Άπέστρεψεν = שׁבּי (von אַת und מובה ausgesagt, wie Kap. 2, 13. Gen. 27, 44. 45) hat hier, wie Kap. 2, 8. 29. 33 und sonst häufig 1, dieselbe intransitive Bedeutung, wie 2, 13 (Sir. 46, 11. Tob. 4, 7. Jes. 5, 25 u. a.) das Passivum (vgl. auch Kap. 4, 3. 28 ἐπιστρέφεσαι); dagegen Kap. 1, 8. 2, 34. 3, 7 entspricht es nach classischem Sprachgebrauch transitiven Sinnes 2, wie 2, 30 ἐπιστρέφειν, dem Hiphil בְּיִטִּיב. — e) Ebenso Vers 19. Neh. 9, 32. Der zweite von ött abhängige Causalsatz gibt zugleich den Inhalt der Fürbitte für die Exulanten den Betern an die Hand. Vgl. Dan. 9, 16.
- a) κτρ "vorlesen" mit Accusativ und mit ξ, s. die Lexika. b) Τὸ βιβλίον τοῦτο weist auf die Vers 1. 3 genannte Schrift Baruch's zurück, von welcher der Verfasser des Begleitschreibens Vers 10—14 (und der Verse 4—7. 9) annimmt, dass sie mit einer Geldsendung zugleich für die Jerusalemiten bestimmt gewesen und auch dahin gebracht worden sei, um daselbst im noch stehenden Tempel an gewissen Fast- und Feiertagen als Bussbekenntniss vorgelesen zu werden; s. jedoch Einleitung §. 4, 1) und 2). c) "Als Bussbekenntniss" sagen wir; denn wenngleich ἐξαγορεύειν in der classischen Gräcität "aussagen, laut verkündigen, bekannt machen" bedeutet, so kann diesem Worte an unserer Stelle dieser Sinn doch nicht beigelegt werden, wenn dem Schriftsteller nicht eine grosse Gedankenlosigkeit zur Last

Sus. 28. Sir. 8, 5. 17, 21. Judith 8, 36. 1 Makk. 3, 56. 5, 28. 6, 4. 56. 63.
 42. 57. 72. 11, 54. 12, 26. 15, 36. 16, 10. 3 Makk. 6, 21. 2 Sam. 14, 24.
 Jer. 23, 20. Jon. 3, 8. 10.
 Doch vgl. Homer Odyss. XI, 597 ἀποστρέψασχε.

<sup>1,</sup> Leset diese Schrift vor, die wir euch gesendet haben, um sie vorzulesen"!? So Vetlat. a., *Luther*, *Reusch*, *Ewald*, und ähnlich der Araber; *Fritzsche* ist unentschieden. Sehr weislich hat Vetlat. b. das Wort ausgelassen.

des Sivan,) am Festtage und an [andern] Feiertagen d;

fallen soll. Vielmehr ist auch hier das Wort ganz in demselben Sinne aufzufassen, wie es fast überall von den LXX gebraucht und auch hier von den beiden Syrern wiedergegeben wird, nämlich als Uebersetzung des hebräischen הַתְּרָה und הַתְּרָה (Ψ. 32, 5. Esra 10, 1. Neh. 1, 6. 9, 2. 3. Lev. 5, 5. 16, 21. 26, 40. Num. 5, 7), und der Infinitiv έξαγορεῦσαι nicht von ἀπεστείλαμεν, sondern von ἀναγνώσεσθε abhängig zu denken. Sündenerkenntniss und -Bekenntniss sollte die Wirkung und Folge der Vorlesung vor versammeltem Volke sein, oder vielmehr: das Anhören der Vorlesung selbst sollte als Bussbekenntniss gelten, insofern nach des Redactors Meinung der Inhalt der vorzulesenden Schrift ein Bussgebet war; eben Vers 15 fg. Dass die Ergänzung τὰς άμαρτίας oder ἐπὶ άμαρτίαις ἡμῶν für ἐξayopsvoat nicht unbedingt erforderlich ist - Syrhex. hat die Randglosse \_\_\_\_, joui mit ~ — dafür hat schon Fritzsche auf Esra 10, 1. Neh. 9, 3 hingewiesen, wie denn letztere Stelle zugleich eine Sachparallele zu unserm Verse bietet. Und ganz so wie hier, folgt auch Dan. 9, 4 als Inhalt der החדלות ein Bussgebet, welches dem unsrigen, Vers 15 fg., unmittelbar als Vorbild diente. — Entsprechend Vers 13 übersetzt der Syrer hier: "und (Parataxis statt Syntaxis) bekennet für uns im Hause des Herrn vor dem Herrn" (Neh. 9, 3. Esra 10, 1). Dieses "für uns" = "an unsrer Statt" (vgl. Syrhex. "unsre Sünden") scheidet ganz in gleicher Weise, wie die Lesarten Σεοῦ ὑμῶν Vers 10, τὸν Σεὸν ὑμῶν Vers 13, εἰς ὑμᾶς und τοὺς πατέρας ύμῶν Vers 20, die Fürbitter in der Heimat von den ins Gebet genommenen Exulanten in der Fremde. — d) Den Ausdruck 'Ev א אָנוֹי מוֹנְער בּוֹנְער (Hos. 12, 10. Lev. 23, 4. Num. 9, 13. Gen. 1, 14. 17, 21. 21, 1. W. 104, 19 u. a.) verbietet, die vorausgehenden Worte פֿי אָעָבּר בּרוֹם מוֹעֵר לער ברוֹם מוֹעֵר (Lev. 23, 2. 4. 37, 44. Hos. 12, 10. Klagl. 2, 7. 22 u. a.) wiedergegeben. So übrigt, darin entweder ביום ההדש (Hos. 9, 5. \$\P\$. 81, 4 u. a.) oder ביום ההדש (1 Reg. 12, 33. Sir. 43, 7) des Originals zu finden (für die Zusammenstellung von מוֹעֵר und מוֹעֵר wäre etwa Ezech. 23, 34. LXX zu vergleichen). Da jedoch der Urtext von Sir. 43, 7 nicht unbestritten sicher steht und in der Stelle 1 Kön. 12, 33 בהֹרֶשׁ beidemal zweifellos "im Monat" bedeutet, da ferner an unserer Stelle für einen "Neumondstag" (Ezech. 46, 1.6; vgl. auch 1 Sam. 20, 34. 27) keinerlei Anhalt gegeben ist, auch nicht angedeutet wäre, an welchem der 12 Neumondstage im Jahre die Schriftrolle vorgelesen werden soll<sup>2</sup>, so

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Denn die erleichternde und auf Gleichmacherei beruhende Lesart vieler Handschriften ἐν ἡμέραις ἐορτῆς ist als ein Product der Verlegenheit völlig werthlos. Ebenso werthlos freilich auch der umgekehrte Fall in Vetlat. a., welche beidemale den Singular "in die" hat.

entscheiden wir uns für den erstern Ausdruck (für die Zusammenstellung von יוֹם מוֹעָר und יוֹם יוֹם vgl. Hos. 9, 5. Ezech. 46, 11). Wie die "Tage der Zusammenkunft" zur Festfeier aufzufassen sind. ist aus Stellen wie Lev. 23, 4 fg. Deut. 16, 16. 2 Chron. 8, 19 klar. 3 Um so dunkler bleibt der vorausgehende specielle Ausdruck בּיוֹם הַג der vielleicht sogar den allgemeinern, הָבִיבֵּיר מוֹּצֵד, erst veranlasst hat, selbst jedoch nicht allgemein - collectivisch, sagt Reusch gefasst werden darf. κατ' έξοχὴν kann nicht sowol als Bezeichnung des Passafestes (wie Ezech. 45, 21. 23. Jes. 30, 29. Matth. 27, 15), denn vielmehr als solche des Laubhüttenfestes gelten (1 Reg. 12, 32. Neh. 8, 14. Ezech. 45, 25; s. Hitzig z. d. St. und Schenkel's Bibel-Lexikon, IV, 14). Dieses aber wurde achttägig gefeiert. Welcher von den 8 Tagen wäre nun an unserer Stelle unter dem "Festtag" zu verstehen? etwa der erste (Lev. 23, 35. Num. 29, 12. Ezech. 45, 25), oder der achte (Lev. 23, 36. 39. Num. 29, 35)? Dazu kommt, dass dem in Rede stehenden Ausdruck unsers Verses der Artikel mangelt, damit aber dem Gedanken an das Hüttenfest jede sprachliche Grundlage entzogen ist; und wenn auch der Artikel dastünde (beziehungsweise im hebräischen Urtext gestanden hätte), so fällt dennoch dieses Fest schon deshalb hinweg, weil dasselbe zur Zahl der מוֹכרים gehört, also in dem folgenden Ausdruck (בימי מוֹעד) mit inbegriffen ist. Und das Gleiche gilt von dem Pfingstfeste, welches vorzugsweise \*Εορτή — syrisch Άσαρβά, rabbinisch τυς — heisst (Joh. 5, 1. Joseph. Antt. III, 10, 6. Biccur. 1, 6. Becor. 9, 5. Schegal. 3, 1; doch s. weiter unten). Welches ist nun aber dieser "Festtag"? — Zu einer befriedigenden Beantwortung dieser Frage gibt es wohl kaum einen andern Weg, als welchen bereits Hitzig in Hilgenfeld's Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie (1860), S. 269 fg. gezeigt hat: nämlich, jenes Datum τη δεκάτη του Σιουάν4, welches oben Vers 8 als verlorener Posten steht, hierher zu ziehen und vor ἐν ἡμέρα ἐορτῆς einzusetzen, also dass dieser Ausdruck die Apposition zu jenem

<sup>4</sup> So ist mit den meisten Handschriften und Versionen zu lesen statt des vulgären Σειουάλ. Der alte Syrer und einige armenische Codd. haben den 10. Nisan.

<sup>3</sup> Luther nicht so uneben: "Jahrzeiten". Ewald denkt an die Sabbate. — Die Lesart des Syrers Δ. [Δω] her beruht auf falscher Lesung des vielleicht abgekürzt geschriebenen Wortes καιροῦ als κυρίου. So ist z. B. auch Röm. 12, 11 κυρίω aus καιρῷ (ursprünglich vielleicht aus κλήρω, wie umgekehrt LXX. Jud. 21, 22 κλήρος aus καιρος; Hitzig in Zürcher Monatsschrift 1856, S. 58 fg.), Röm. 13, 11 κύριον bei Clemens aus καιρόν, Ψ. 79, 9 (und anderwärts) κύριε bei LXX aus και entstanden. Gerade aber diese "Tage des Herrn" beim Syrer machen einen christlichen Verfasser der syrischen Version sehr wahrscheinlich, wie denn überhaupt alle Versionen bereits den christlichen Zusatz Kap. 3, 37 bezeugen.

und sprechet: e]

## 2. Kap. I, בּם – III, s. Die חַמְבֶּה. Das Bussgebet der Exulanten.

a. Kap. I, 15—II, 10. Die hir. Das Sündenbekenntniss, in zwei Hauptgedanken: Schilderung der Sündenschuld und der Sündenstrafe in verschiedenen Ausdrücken und Redewendungen.

### 15. Des Herrn unsers Gottes ist die gerechte

Monatstage bildet und dessen Charakter und Belang ausspricht. <sup>5</sup> Dort nämlich in Vers 8 könnte diese Zeitangabe einzig nur zu ἐν τῷ λαβεῖν αὐτὸν gehören, ist aber zu ἀποστρέψαι gesetzt, dessen Zeit der Natur der Sache nach gar nicht so genau angegeben werden konnte (vgl. Esra 7, 7-9. 8, 15. 29-34). Da gleichwol kein sachlicher Grund abzusehen ist, der diese Angabe nachgerade hier veranlasst hätte, dieselbe demnach nicht als späteres Glossem angesehen und gestrichen werden kann, so muss die Vermuthung sich aufdrängen, dieselbe sei ursprünglich irgend anderswo gestanden und durch einen Zufall, vielleicht infolge doppelter Columnenschrift, von ihrem richtigen Orte, in Vers 14, hierher in Vers 8, jedoch an syntaktisch ganz unpassenden. Ort, verschlagen worden. - Verhält sich dies richtig, und wurde zur Zeit der Abfassung unsers Abschnitts das Pfingstfest wirklich bereits zweitägig und noch am 11. und 12. (?) Sivan gefeiert — wie Hitzig, Geschichte des Volkes Israel, II, 580 und 499, voraussetzt —; dann stünde schliesslich nichts im Wege, wie in dem יוֹם הַג den historischen Fasttag des 10. Sivan, so in den יְבֵּרָר מוֹעֵד die beiden unmittelbar darauffolgenden Tage des Pfingstfestes zu erkennen. — e) Καί בּאַמֵּרה שׁ oder לַאמֹר verbindet das folgende Bussgebet, welches nach der Willensmeinung des Compilators als die von Baruch verfasste Schrift (Vers 1. 3) gelten soll, mit dem bisherigen Begleitschreiben. Vetlat. b. hat hier die Einschaltung: quem (librum) quum accepissent (die Jerusalemiten) legerunt, oder in andern Handschriften: in quo fuit scriptum hoc: Domino etc. Ebenso gibt Vetlat. b. weiter unten nach Kap. 3, 8 eine Einschaltung als Uebergang zum Folgenden: et cum explicuisset librum orationis captivorum, accipiens spiritus vocem, Jerusalem locutus est, dicens. Vgl. Einleitung §. 3 am Schlusse.

Die Verse 15—18 stammen aus Dan. 9, 7—10. Doch ist der griechische Text sowol von LXX als auch von Theodotion zu Daniel unabhängig geblieben. — a) בארלָר אלדיר אליר אלדיר אל

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. darüber Einleitung §. 8, 4). S. 44. 45. und §. 10, 1). S. 55.

Sache<sup>b</sup>, unser aber ist die Beschämung, wie es (noch) heutigen Tages ist<sup>c</sup>, der Männer von Juda und der Bewohner von Jerusalem<sup>d</sup>, 16. unserer Könige und unserer Obersten, unserer Priester und unserer Propheten, (und) unserer Väter. 17. Dieweil wir gesündigt haben<sup>a</sup> wider Jahve und

der LXX (zu Lev. 24, 16) das Aussprechen des Gottesnamens יהורה völlig vermieden ward (Schenkel's Bibel-Lexikon, III, 168 fg.), da ja nicht nur das Buch Daniel und die makkabäischen Psalmen, sondern sogar noch die Grundschrift des Buches Baruch (Kap. 3, 9-5, 9) mit dem Worte δ αίωνιος (s. zu Kap. 4, 15) den Gebrauch des Tetragrammaton beweisen: so wird doch hier, in dem Gebete Kap. 1, 15 fg., überall, oder doch wenigstens in directer Anrede an Gott, - gemäss Dan. 9 als des Gebetes Vorbild — für צוֹטָנס hebräisch אַדֹרָר gestanden haben. 1 — b) Vgl. 2, 9. Dan. 9, 14. Neh. 9, 33. Luther sehr gut: "Der Herr unser Gott ist gerecht, wir aber tragen billig unsre Schande." — c) Ebenso Vers 20. 2, 6. 11. 26. הזה eigentlich: "gemäss dem heutigen Tage", wie denn solches (auch) gegenwärtig (noch) der Fall ist; vgl. Esra 9, 7. Jer. 25, 18. 44, 6. 23 und s. Hitzig zu Dan. 9, 7. — d) Das vorausgegangene לנה wird exponirt in der hier folgenden Aufzählung, welche selbst wieder sowohl allgemeinen, die Gesammtheit des Volks umfassenden als speciellen Charakters ist. Zugleich wird in derselben, sowie überhaupt im ganzen Abschnitte oft, das Volk in seinen aufeinanderfolgenden Generationen als Einheit aufgefasst. Wie unser Autor (vgl. noch 2, 1. 19. 24), so liebte besonders auch Jeremia solche Enumerationen, vgl. Jer. 4, 4. 9. 8, 1. 11, 2. 9. 13, 13. 17, 25. 25, 18. 32, 32. 36, 31, dann auch Neh. 9, 32. 34, und s. Hitzig zu Dan. 9, 6. 7. — Das Particip ישׁבר ist nicht mit dem griechischen Interpreten 2 als solches der Gegenwart, sondern der Vergangenheit zu fassen: "Die ehemaligen Bewohner Jerusalems", die jetzt im Exil sind; vgl. Vetlat. b.: qui migratus est ab Jerusalem, und s. zu 2, 33°.

a) Der Genitiv wv bietet eine Schwierigkeit, über welche die übrigen Versionen nicht hinweghelfen. Klar ist, dass das Relativ hier, wie Dan. 9, 8, causale Bedeutung hat. Fritzsche vermuthet daher vor wv ein ausgefallenes av d. Immer aber bleibt es im Hinblick auf Dan. 9, 8 das Wahrscheinlichste, das einfache Relativum als Causalpartikel zu fassen und den Genitiv, wie Fritzsche früher that, aus

<sup>1</sup> Vgl. besonders Bar. 2, 16. 17. = Dan. 9, 18 mit Jes. 37, 17. 2 Reg. 19, 16. Dagegen kommt sowohl in als ausserhalb der Gebetsanrede noch Esra 9 und Neh. 9, in der Anrede sogar wieder Judith 9, 7 vor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. auch Einleitung §. 10, 4). S. 60. 61.

widerspenstig gegen ihn gewesen sind b, 18. und nicht gehorcht haben der Stimme unsers Gottes Jahve c, dass wir gewandelt hätten nach seinen Geboten d, welche er uns vor-

Attraction — die der griechische Uebersetzer auch sonst (Vers 18. 19. 20. 21. 2, 10. 35) anwendet — an das vorhergehende ἡμῶν zu erklären, wenn man, da diese Attraction hier gar zu ungeschickt und, insofern der Nominativ des Relativums contrahirt würde, regelwidrig erscheint 1, es nicht vorzieht, (mit LXX. zu Dan. 9, 8. Lev. 26, 40. Deut. 28, 20) ότι zu setzen, welches unter Einfluss von ἡμῶν in ων degenerirt wäre. - Grundlos setzt der hexaplar. Syrer, verleitet durch die Auslassung der Lucianischen Handschriften, die Worte unter Obel mit der Randbemerkung: hoc non positum in Hebraeo. — b) Vetlat. a. und Syrer paraphrasiren, wobei der Lateiner das griechische anstaliv nach seiner doppelten Bedeutung: "ungläubig sein" - in: et non credidimus, diffidentes in eum (vgl. incredibiles in Vers 19 und Theodoret hier ἡπιστήσαμεν) — und: "ungehorsam sein" — in: et non fuimus subjectibiles illi — verwerthet 2, der Syrer hingegen das Wort ήπειδήσαμεν zweifach, einmal als ήθετήσαμεν 🛶 z; vgl. Theodotion zu Dan. 9,7) 3, gelesen und verwendet zu haben scheint, vorausgesetzt dass der ursprüngliche Text beider Versionen erst nachgehends durch Randglossen also erweitert worden ist.4 Für ἡπειδήσαμεν erkennen wir, kraft der folgenden Worte in Vers 18 (= Dan. 9, 10), das Original in כור דכר Dan. 9, 9, obwohl dafür LXX und Theodotion מֹדבֹר setzen. Auch Jes. 36, 5 ist מרד durch άπειβείν wiedergegeben; und wenn an dieser Stelle und in unserm Verse (und sonst oft) ἀπειβεῖν mit Dativ, anderwärts mit Genitiv, Bar. 1, 19 mit πρός τινα (s. dort) construirt wird, so scheint hinwiederum die Verbindung ἀπειβεῖν ἐν τινι Sir. 23, 23 die wörtliche Uebersetzung von מרד בּפ' zu sein und also unsere hebräische Rückübersetzung zu bestätigen. — c) Vgl. Vers 19. 21. 2, 5. 22. 24. 29. 30. 3, 4. Ueber "שמע בקול auch 's לקול s. die Lexika. — d) Während Dan. 9, 10. 11 (und 5. 6) den "Weisungen" der Propheten die eigentlichen "Gebote und Gesetze" des Mose gegenübertreten, denkt unser

Wahl, Clavis librorum V. T. apocryph. Lips. 1853, pag. 360. Winer, S. 147 fg. Doch für den attrahirten Nominativ vgl. Ph. Buttmann, Griechische Grammatik 18. Ausg. Berlin 1849, §. 143, 13, Note \*), S. 415.

 <sup>2</sup> So auch Luther in Vers 17: "und ihm nicht gegläubet haben"
 (vgl. Sir. 41, 2), dagegen Vers 19: "sind wir ungehorsam gewesen".
 3 Auch "contempsimus" bei Vetlat. b. scheint ἢΣετήσαμεν voraus-

zusetzen. ''

\* Hugo Grotius: "hic tres versiones diversae in unam coaluerunt scribentium vitio."

gelegt. 19. Von dem Tage an , da Jahve unsere Väter herausgeführt hat aus dem Lande Aegypten, bis auf diesen Tag sind wir widerspenstig gewesen gegen unsern Gott Jahve, haben getrotzt, so dass wir seiner Stimme nicht gehorchten.

a) Zur Formel למן היין s. Hitzig zu Sach. 14, 10 und vgl. Jer. 7, 25. 2 Reg. 21, 15. — b) Die Erinnerung an die Befreiung aus Aegypten kehrt unzählige Male wieder im Alten Testament, bei Baruch selbst noch 1, 20. 2, 11. Statt eines Relativsatzes nach כֹלְבַּרָּדְיִּלְםְ kann auch eine Verbindung von לָכִירּוֹם mit dem Inf. cstr. in der Urschrift gestanden haben, wie 2. Sam. 7, 6. Richt. 19, 30. Jer. 11, 4. c) Der Ausdruck ήμε Σα 1 ἀπει Βοῦντες πρός τινα nöthigt, den hebräischen Urtext gemäss Deut. 9, 7. 24 (31, 27) wiederherzustellen. "Incredibilis" der Vetlat. a. (vgl. auch Sir. 1, 25) "heisst in der classischen Latinität bekanntlich «unglaublich»; doch kommt es für «ungläubig» auch bei Appulejus (Ad Asclep., p. 93, 25) vor" (Reusch). S. Einleitung §. 19, 2). S. 145. — d) Σγεδιάζειν ist ἄπαξ λεγόμενον in LXX und kommt im Neuen Testamente gar nicht vor. Das Wort, von σχέδιος weitergebildet, bedeutet: "eilfertig, flüchtig, aus dem Stegreif etwas thun, nachlässig, unbesonnen handeln oder sein", z. B. τοῖς κοινοῖς πράγμασιν in Verwaltung der Staatsgeschäfte; s. die Lexika und Fritzsche zu unserer Stelle. Welche mögliche und unmögliche Ausdeutungen das Wort von den Exegeten erfahren hat, s. bei Reusch und Schleusner. Wie die griechischen Worte dastehen, besagen sie: "wir handelten (waren) leichtfertig in Bezug darauf (nach der Richtung hin), dass wir nicht hörten auf seine Stimme." (So kommt πρὸς mit dem Accusativ des Infinitivs vor Kap. 2, 5. Jer.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Form ημεν in 9 Minuskeln s. Winer §. 14, 2.

20. Und so ergoss sich über uns a das Un-

42, 13. 44, 7. Addit. ad libr. Esth. 2, 4. 5. 2 Makk. 4, 45. 5, 27. 3 Makk. 4, 11. Sir. prol.; im Neuen Testament Matth. 6, 1. 2 Cor. 3, 13. 1 Thess. 2, 9. Luc. 18, 1.) Dieser Sinn wird im Allgemeinen richtig in Vetlat. b. durch "meditabamur nequam" wiedergegeben, wogegen "dissipati recessimus" der Vetlat. a. 2 eher griechischem ἐσκεδάστημεν entsprechen würde (Menochius, Capellus, Reusch), während die Handschriften ohne Ausnahme ἐσχεδιάζομεν — Cod. III. ἐσχεδιάσαμεν — bieten. Gleichwol ist dafür an hebräisch 552 nicht zu denken (gegen Baduell), weil von diesem Worte zwar die Bedeutung "leicht sein" sicher steht, dagegen die moralische Bedeutung "leichtfertig, leichtsinnig sein" nicht nachzuweisen ist. Vielmehr geht aus Vergleichung des folgenden Verses mit Dan. 9, 11<sup>b</sup> unzweifelhaft hervor, dass unserm Texte hebräisches סוֹכ - und zwar auch im Infinit. absol. - zu Grunde lag, welches Theodotion zu Daniel durch έξέχλιναν, LXX durch ἀπέστησαν ausdrückten, dagegen unser Uebersetzer, hier durch έσχεδιάζομεν mit folgendem πρὸς wiedergeben zu sollen glaubte, sofern er wahrscheinlich an die öfters wiederkehrende Verbindung "בּרֹד אַל־פּ" (Gen. 19, 2. 3. Richt. 4, 18. 19, 12) dachte, also den Begriff "sich nähern" im Sinne hatte, den er seinem σχεδιάζειν, dasselbe von σχεδόν ableitend (vgl. auch Hesychius und Suidas, sowie den hexaplar. Syrer und den Araber zu unserer Stelle), beilegen mochte. Relativ am richtigsten hat der alte Syrer gesetzt. Zum bildlichen Ausdrucke 715 vgl. Deut. 31, 29. 1 Sam. 12, 20 und πορεύεσα εν τινι des vorigen Verses.

Vers 20. Die Folge solch sündigen Thuns. — a) Dass unser Vers auf Dan. 9, 11<sup>b</sup> fusst, lehrt der Inhalt desselben und der Zusammenhang mit dem Vorausgehenden und Nachfolgenden. Zwar erscheint das Kap. 3, 4 wiederkehrende ἐκολλήδη besonders häufig als Uebersetzung von pt (auch Deut. 29, 19, wo ohne Zweifel ursprünglich tatt tatt stand; s. das Targum)<sup>1</sup>, während in Jer. 42, 18. 44, 6 tre von LXX durch στάξει (ἔσταξεν; vgl. auch Ex. 9, 33. 2 Sam. 21, 10. 2 Chron. 12, 7) und in Dan. 9, 27 durch δοδήσεται, dagegen Dan. 9, 11 durch ἐπῆλδεν (wie Vers 13 της, und der Syrer an unserer Stelle), nirgends aber durch ἐκολλήδη, wie hier, wiedergegeben wird. <sup>2</sup> Wenn jedoch LXX in Hiob 3, 24 hebräisches

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dem Worte recessimus würde das armenische unrumihtung am nächsten kommen.

<sup>1</sup> Auch stehen Hiob 38, 38. 41, 14 die Begriffe "sich ergiessen" (אָבֶי) und "sich anhängen" (אָבָי) in Parallelismus, und 2 Reg. 3, 3. 18, 6 sind סור und דבר gegensätzlich nebeneinander gestellt, ähnlich wie hier auf יוֹס Vers 19 בַּרְבָּבַן folgen würde.

² Für 뒤를 setzen LXX ausserdem noch: χεῖται Jer. 7, 20, τήκει ΚΝΈυΟΚΕΒ.

glück b und der Fluch, welchen Jahve seinem Knechte Mose aufgetragen° zu der Zeit, da er unsere Väter<sup>a</sup> herausführte aus dem Lande Aegypten, um uns ein Land zu geben°, das von Milch und Honig fliesst <sup>t</sup>— wie es heutigen Tages ist.<sup>g</sup>

verkennen und dafür — mit שוב verwechselnd — אבפה oder (δακούω έγω) lesen konnten, so war es auch möglich, Dan. 9, 11 den gleichen Fehler zu begehen und מתה für מתה zu lesen, wie sie denn auch dafür in Vers 27 offenbar בותן zu sehen glaubten. Dieses selbe Wort and scheint denn auch unser Uebersetzer hier verkannt und dafür קרבק gelesen (gehört?) zu haben. Die Verbindung mit εἰς ἡμᾶς gestattet sowohl das Verbum דבק, welches mit ב, ל, ל, ב — auch mit dem Accusativ oder אַדֶּרֶי — construirt wird, als auch בָּק, welches mit בַ und צַל verbunden werden kann. Ueber den bildlichen Ausdruck "sich ergiessen", sowie über die Aussage des ganzen Verses vgl. Hitzig zu Dan. 9, 11. — b) Tà xaxà im physischen Sinn auch Kap. 2, 2. 7. 9. 3, 4. 4, 18. 19; im moralischen (religiösen) Sinn Kap. 1, 22. — c) Συνέταξε (auch 5, 7) ist hier wohl nicht = בר, sondern צוָה, wie gewöhnlich. Zur ganzen Satzwendung vgl. Jer. 11, 4. 7, 22. 23. Neh. 1, 7. 8; aber auch Deut. 18, 18. Ex. 25, 22. Jer. 26, 2. 1 Chron. 22, 13. — Die durch den Fluch angedrohten Unglücksschläge, welche Mose während des Wüstenzugs (ביוֹם הוֹצִיאוֹ מרבי) angeblich aufzeichnete (vgl. Dan. 9, 11. Bar. 2, 1-3, 28) s. Lev. 26, 14 fg. und Deut. 28, 15 fg. — Mose heist auch Kap. 2, 28 לַבֶּר רהוד, wie Dan. 9, 11. Neh. 1, 7 fg. Deut. 34, 5. Jos. 1, 1. 13. 15. **Ψ.** 105, 26. 90, 1; ebenso Bar. 2, 20. 24 die Propheten, wie Dan. 9, 6. 10. Esra 9, 11. 3 Esra 8, 81. Am. 3, 7 u. a. (Deut. 18, 15. 18); dagegen Bar. 3, 36 das Volk Israel. — d) אברחינו sind dieselbe wie z. B. Neh. 9, 16 fg.; vgl. dagegen 9, 23 fg. 36. — e) לַחָת וגו Jer. 11, 5. 32, 22. Jedoch ist an unserer Stelle der Infinitiv von בּוֹצֵיאוֹ abhängig, den Zweck und das Ziel des "Ausführens" anzeigend. f) So wird Kanaan sehr häufig beschrieben, z. B. Ex. 3, s. Deut. 6. 3. 27, 3, Jos. 5, 6. Jer. 11, 5. 32, 32. Sir. 46, 8; vgl. dazu Ovid's Metam. I, 109—112. — g) Natürlich ist כרום הזה (s. zu Vers 15) mit der Aussage מתה am Anfange des Verses zu verbinden (Grotius). Diese Verbindung verkennend lassen Vetlat. b., der Syrer und Luther die Worte ως ή ήμέρα αΰτη, als zu den unmittelbar vorhergehenden Worten in der Gegenwart der Beter nicht passend, unübersetzt<sup>3</sup>, während der Armenier durch ein eingesetztes L nachzuhelfen sucht.

lich passend.

Neh. 1, 6 Ez. 24, 11, χωνεύεται Ez. 22, 20—22, 2 Reg. 22, 9. 2 Chron. 43, 17, ἐκκαίεται 2 Chron. 34, 21. 25, ἀμέλγεται Hiob 10, 10.

3 De la Haye und der Jesuit Maldonat finden die Aussage natür-

21. Aber wir gehorchten nicht der Stimme unsers Gottes Jahve, gemäss\* all den Reden der Propheten, die er zu uns sandte, 22. sondern wandelten ein Jeder in der Heillosigkeit seines bösen Sinnes\*, indem wir andern Göttern dienten\*,

Vers 21. 22. "Aber wir hörten nicht ..... sondern wandelten": steht ganz ebenso Jer. 7, 24. — a) Der Präposition κατά könnte hebräisch 57 zu Grunde liegen (Jer. 23, 16); dann wäre gemäss Jer. 26, 4. 5 vor derselben לשׁמוֹל zu ergänzen und der Sinn wurde sein: wir gehorchten Jahve nicht, indem (sofern) wir seinen Knechten, den Propheten, nicht gehorchten, die in seinem Namen zu uns redeten (vgl. Dan. 9, 6; auch Luc. 10, 16. Joh. 12, 48-50. 1 Thess. 4, 8); oder es wäre zu erklären: "auf Grund" der Worte der Propheten (Hagg. 1, 12. Esth. 9, 26). Viel wahrscheinlicher jedoch ist, פַכַל־דַּבַרֵי הַנביאים zu restituiren, insofern sich die "Stimme Jahve's" in den "Worten der Propheten" manifestirt<sup>2</sup>, diese also jener entsprechend sind (vgl. Dan. 9, 16. Jer. 11, 4. 26, 20. 1 Reg. 9, 4. 2 Reg. 22, 13. Num. 9, 12. Deut. 24, 8 u. a.). — b) Έν διανοία καρδίας kommt bei LXX nur noch 1 Chron. 29, 18 (vgl. Luc. 1, 51) vor, in einer Stelle, die nicht im Entferntesten hierher gehört. Offenbar nämlich haben wir das Original hier nach Jer. 11, s. 13, 10. 23, 17 u. a. herzustellen, wobei es freilich als ein höchst auffallender Umstand erscheint, dass hebr. שׁרירוּת bei den LXX meist als Plural angesehen und durch allerlei Ausdrücke — ένθύμημα, έπιτήδευμα, αίρετός, πλάνη, ἀποπλάνησις, σχολιότης - nirgends jedoch durch διάνοια (oder νόημα; vgl. 2, 8) wiedergegeben wird. Begrifflich betrachtet ist מרירות der άδόκιμος γοῦς (Röm. 1, 28), der sich in allerlei Lastern, vorzugsweise aber im Götzendienst äussert und bethätigt. — c) Ἐργάζεσ αι, Vetlat. a.: operari (auch Kap. 2, 21. 22. 24), ist wörtlich genaue, dem Sinne nach aber verfehlte Uebersetzung des hebräischen יֶבֶבֶר, welchcs freilich ursprünglich (wie aramäisches und syrisches מַלַהָּה, arbeiten", speciell "das Feld bearbeiten" ("pflügen" = arabisch فلي bedeutet, dann aber auch in die Bedeutung "dienen" (als Sklave dem Herrn, als Unterthan dem König, und im religiösen Sinne: Gott und den Göttern) übergeht und gewöhnlich den Accusativ, seltener auch 5 bei sich hat (s. die Lexika). Der gleiche Uebersetzungsfehler kehrt auch im LXX zu Jeremia öfters wieder: Jer. 27, 9. 11. 28, 14. 30, 9. 40, 9 u. a. (wo Vulg. regelmässig servire hat), wogegen z. B. die griechische Uebersetzung des Pentateuch für עבר, "dienen", richtig אמדסביניט setzt. — Zur Construction לעבר רגר vgl. Deut. 9, 17. 17, 2.

3 Vgl. colere agrum und colere deum.

Der Syrer setzt \_\_\_\_ erleichternd ein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Propheten reden דְּבָרִים מִפִּי אלהים 2 Chron. 35, 22.

(und) thaten was böse ist in den Augen unsers Gottes Jahve.d

II, 1. Aber Jahve erfüllte seine Worte , welche er geredet hatte wider uns und wider unsere Richter , die Israel richteten, und wider unsere Könige und Obersten, und wider Jedermann in Israel und Juda!: 2. indem er über uns brachte grosses Unglück, welches nicht geschehen unter dem ganzen Himmelh, wie es geschehen ist zu Jerusalem, gleich wie geschrieben steht im Gesetze

Jer. 28, 6. 34, 15 und s. oben zu τζός Vers 18. Ganz in derselben Weise wie hier folgen auf ein Verbum finitum zwei und mehr Infinitivsätze ohne äussere Verbindung Deut. 13, 19. 1 Reg. 16, 19. Jer. 18, 15. 16. 26, 4. 5. 44, 7. 8. — d) Vgl. Jer. 18, 10. 32, 30. Allerdings kommt das masculine τής in dieser Verbindung viel öfter vor als das feminine τής, allein wie LXX überall gethan, so würde sicher auch unser Interpret hier της durch den Singular τὸ κακὸν (τὸ πογηρὸν) wiedergegeben haben; vgl. auch Vers 20. 2, 2. 7. 9.

Kap. II. Vers 1. 2 sind, bis auf einige beigefügte Wörter, buchstäblich aus Dan. 9, 12. 13 genommen. — a) Kai צמד הפרדסב "er liess in Existenz treten, verwirklichte, erfüllte", vgl. Vers 24. Jer. 11, 5. 28, 6. 35, 16; oder: "er erhielt aufrecht, liess bestehen" als Gegen- $\operatorname{satz}$  zu הַפַּיל אַרָעַה-b) Τον λόγον αὐτοῦ= nach dem Keri bei Daniel; wahrscheinlicher ist der Plural דָבֶּרָר, wie hier der Syrer und unten Vers 24 auch der Grieche hat. — c) Huac wird durch die folgende Aufzählung exponirt und dabei auf das ganze Volk Israel ausgedehnt; s. zu 1, 15 d). — d) Im Gegensatz zu Dan. 9, 12 (s. Hitzig zu St.) schliesst unser Verfasser hier die βασιλείζ von den δικασταίζ aus und beschränkt den Begriff "Richter" auf jene Volksleiter und Heerführer Israels vor der Zeit der Könige, verfährt also in seiner Aufzählung chronologisch-geschichtlich. — e) Ueber δικάζειν τι und  $\tau$ נועמ statt  $\tau$ נוע s. die Lexika. — f) איש ישראל ישראל vgl. 1, 15, und Dan. 9,  $7^{\text{b}}$ . — g) Άγαγεῖν έφ'  $\eta \mu \tilde{\alpha} \zeta$  wie Vers 9, und  $\eta \lambda \Im \varepsilon \nu$ έφ' ἡμᾶς Vers 7; dagegen verbindet der griechische Uebersetzer von Kap. 3, 9 fg. diese Verba meist mit dem Dativ: 4, 9, 10, 14, (15, 18,) 22. 24. 25. 29. 36. ברו אשר דבר (De Wette, Fritzsche, Ewald, Vetlat. a.? vgl. Jer. 11, 5. Luc. 1, 73), besser aber, wie auch Vers 24 (die Lesart להוֹציא vorausgesetzt; vgl. oben 1, 18. 22. Jer. 28, 6) von רַיּקַם abhängig gedacht werden; so De Wette in Dan. 9, 12, so Reusch hier, und Luther an beiden Stellen; so hier auch der Syrer, welcher zugleich mit Cod. 229. Theodoret (und Luther) die syntaktische Construction in Parataxis auflöste. Winer §. 44, 4 und s. oben zu 1, 18 d). — h) D. h. auf der ganzen Erde (Syrer), soweit und solange (seit der Weltschöpfung) der Himmel über derselben sich ausbreitet. Deut. 4, 19. Dan. 7, 27. Bar. 1, 11. 5, 3.

Mose's i, 3. so dass wir verzehren mussten Einer das Fleisch seines Sohnes und ein Anderer das Fleisch seiner Tochter; [4. Und (so) machte er sie zu einem Schauder für

— i) Diese Worte hat Reusch richtig zu ἀγαγεῖν κτλ. gezogen; sie leiten, wie Dan. 9, 13 zu den folgenden Worten, so hier zum folgenden Verse über, welcher das unerhörte Unglück nach Lev. 26, 29 und Deut. 28, 53 fg. als geschehen erwähnt, ein Unglück, das freilich auch früher schon, zur Zeit der Syrer über Samaria (2 Reg. 6, 28 fg. Apocal. Bar. 62, 4), zur Zeit der Belagerung Jerusalems durch Nebukadnezar über Jerusalem (Thren 2, 20. 4, 10. Jer. 19, 9. Ezech. 5, 10) hereinbrach und sich im Jahre 70 n. Chr. bei der Belagerung durch Titus wiederholte (Joseph. Bell. jud. VI, 3, 4). S. Einleitung §. 10, 3). S. 59. k) De Wette: "dass wir essen sollten", denkt die Worte, parallel mit τοῦ ἀγαγεῖν, noch abhängig von τὸν λόγον κτλ. Vers 1. Aehnlich verbindet dieselben - nach Vetlat. a., Syrer, Luther - Ewald (vielleicht auch Reusch) syntaktisch mit "wie geschrieben steht". Fritzsche dagegen: "so dass wir ein Jeder assen", fasst den Vers richtig als Folgesatz auf, setzt ihn aber mit ἔστησε χύριος τὸν λόγον αὐτοῦ Vers 1 in Verbindung, statt denselben - allein richtig! - der Aussage des unmittelbar vorangehenden Verses (τοῦ ἀγαγεῖν ἐφ' ἡμᾶς κακὰ μεγάλα) unterzuordnen. Schon das Fehlen von και vor τοῦ φαγεῖν spricht für diese Verbindung. Vgl. den ganz gleichen Fall Jer. 44, 8 bei לקטר. — ו) "אים ש wie 1, 15. 21, und zwar entweder collectivisch für "Jeder" wie 1, 6. 22. 2, 8 (wo εκαστος), oder correlativisch für "der Eine — der Andre", wie Ezech. 1, 11. Jes. 3, 5. In dem malerisch wiederholten wie, das nicht vermisst werden kann (gegen Cod. 88 und Syrhex.), tritt das Hyperbolische des Ausdrucks besonders stark hervor. — m) Der Plural σάρκας erfordert nicht, für das hebräische Original eine Statusconstructusform מַּלֶרָב, die nirgends im Alten Testament vorkommt (auch בשֹרִים kommt nur einmal vor: Spr. 40, 30), zu statuiren; auch die Erklärung "Fleischstücke" 1 ist nicht nöthig. Vielmehr wird in der spätern Gräcität σάρχες überhaupt häufig = σωμα gesetzt (s. die Lexika), und wie in den unserm Verse zu Grunde liegenden Originalstellen, Lev. 26, 29. Deut. 28, 53 fg. Jer. 19, 92, so ist auch hier der hebräische Singular vom griechischen Uebersetzer durch den Plural wiedergegeben worden.

¹ Vgl. übrigens Joseph. Bell. jud. VI, 3, 4: τὸ μὲν ημισυ . . . τὸ δὲ λοιπόν; — μοῖρα; — τὰ λείψανα τοῦ τέχνου.

Und an vielen andern Stellen, z. B. Gen. 6, 3. Ez. 23, 20. 32, 5.
 Sam. 17, 44. \$\Psi\$. 79, 2 und daraus 1 Makk. 7, 17. Spr. 23, 20. Sir. 25, 25.
 1. 38, 28. Psalt. Salom. 4, 21.

alle Königreiche rings um uns her, zur Schmach und

Vers 4-6. Nicht sowohl die Aenderung der Construction 1, als vielmehr der Uebergang der Rede aus der ersten in die dritte Person muss höchst auffallend erscheinen, und zwar um so mehr, als neben der dritten Person (αὐτοὺς) die erste ununterbrochen zugleich mit einhergeht (χύχλφ ἡμῶν). 2 Denn dadurch wird die Erklärung Fritzsche's: "αὐτοὺς = die Juden, unsere Vorfahren und uns" unmöglich. Aehnlich meint Reusch, die dritte Person (αὐτοὺς) sei durch das in Vers 3 vorhergehende ανΣοωπον und αὐτοῦ einigermaassen vorbereitet und falle um so weniger auf, als hier vorzugsweise von dem Unglück die Rede sei, welches die Vorfahren der Betenden getroffen. Wäre dies richtig, dann sollte man Vers 5 wieder die erste Person evern musy 3 statt der dritten erwarten und in der zweiten Vershälfte müsste umgekehrt die dritte statt der ersten stehen; denn die Ursache - die Sünde - geht der Wirkung dem Herunterkommen - nicht nur logisch, sondern auch zeitlich voraus, so dass wohl Unschuldige nachgerade von einem Unglück betroffen werden können, welches von Andern früher verschuldet wurde (vgl. Jer. 31, 29. 30. Thren. 5, 7), nicht aber ein Unglück früher hereinbricht, als dasselbe durch eine Verschuldung überhaupt möglich geworden, beziehungsweise ins Dasein gerufen wurde (vgl. z. B. Joh. 9, 2. 3). Daraus folgt nun aber, dass wir in Vers 4. 5ª eine Glosse vor uns haben, und zwar, kraft des Charakters der Sprache, eine ursprünglich hebräische Randglosse zum Originaltexte, herrührend von einem jüdischen oder judenchristlichen Leser (s. zu Kap. 3, 37. 1, 14), welcher, wie es scheint, (wieder) in Palästina lebte (vgl. χύχλω ກໍແພັν) geraume Zeit nach dem grossen Unglück, welches sein Volk, und zwar eine frühere Generation desselben — d. i. αὐτοὺς — getroffen hatte. S. Einleitung §. 15, 1), S. 86. 87. Die Worte in Vers 5<sup>b</sup>: ὅτι ἡμάρτομεν κτλ. könnten zwar, laut der ersten Person Pluralis, wieder als ursprünglicher Text gelten, die Begründung enthaltend zu den Aussagen der Verse 1-3; wahrscheinlicher jedoch sind dieselben, kraft des engen Anschlusses von Vers 7 an Vers 1-3, mit Vers 6 gleich-

<sup>1</sup> Reusch erklärt die Coordination der Sätze in Vers 4.5 mit καὶ ἔστησε Vers 1, statt der Subordination, die man erwarten sollte, für "eine Ungenauigkeit, die bei solchen verlängerten Beschreibungen nicht auffallend und nicht selten ist".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Kopte hat deshalb auch dieses ἡμῶν in die dritte Person verändert.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So lesen auch *Theodoret*, die beiden Lateiner und der alte Syrer mit 8 Minuskeln. Und wie Vetlat. b. (und mit ihr der Armenier) überall in Vers 4—6, so liest Lat. a. wenigstens schon am Schlusse des 4. Verses die erste Person: in quibus nos dispersit dominus.

## zum Entsetzen unter all den Völkern rings um uns

falls für unächten Zusatz (aus 1, 13. 19. 15. 16) zu erklären: ob für die spätere Randglosse eines griechischen Abschreibers, wofür die von Kap. 1, 17 abweichende Construction άμαρτάνειν mit Dativ (vgl. 1, 13), sowie die auffallende Vorordnung von καὶ τοῖς πατράσιν ἡμῶν vor ἡ αἰσχύνη sprechen könnte, mag dahingestellt bleiben.

a) Die sprachlich parallele Stelle Jer. 42, 18. LXX legt es nahe, den Ausdruck διδόναι ύπογειρίους, welcher gleichlautend nur noch Sap. 12, 9 wiederkehrt, für unsere Originalschrift durch כַּחַרָ לִשַּׁבֶּרה oder שים לשמה (vgl. Jer, 29, 18. 25, 9) wiederzugeben. Allein in die Uebersetzung jener Stelle bei LXX scheint sich ein Fehler eingeschlichen zu haben; denn, soweit wir sehen, wird weder אַלה irgendwo nochmals durch ἄβατος, noch השני oder שמרה ὑπογείριος, wol aber letzteres Wort sehr häufig durch ἄβατος übersetzt (s. zu Kap. 2, 23). So könnten wir uns denn durch Vergleichung von Stellen wie Gen. 9, 2. 14, 20. Num. 21, 2. 3. Jos. 6, 2. 9, 25 verleiten lassen, die Worte καὶ ἔδωκεν αὐτοὺς ὑποχειρίους πάσαις κτλ. durch zurückzuübersetzen, wie auch Syrer und Vetlat. a. thun. Dabei muss es freilich befremden, einerseits, dass an den angezogenen und verwandten Stellen LXX für die in Rede stehende Phrase statt des Verbum simplex meist das compositum παραδιδόναι (τινὰ ὑποχείριόν τινι, oder noch häufiger: τινὰ εἰς χεῖράς τινος) anwenden, und andererseits, dass nirgends bei diesem Ausdruck mit ם der Genitiv eines nomen abstractum — wie es doch hier mit der Fall wäre — sondern immer der eines nomen concretum, gewöhnlich eines nomen personale (vgl. Vetlat. a. und den Armenier) verbunden wird. Dadurch werden aber unsere Blicke auf Stellen wie Jer. 29, 18. 24, 9 (und viele andere) 4 gerichtet, welche ganz die gleiche Satzstructur und, was hier entscheidend ist, die gleiche Wendung des Ausdrucks mit unserm ganzen Verse, der also ohne Zweifel aus jenen Stellen geflossen ist, gemein haben. Mögen auch LXX an keiner dieser Stellen das Wort ὑπογειρίους beliebt haben, so sehen wir doch zugleich, wie sie in Betreff des zu Grunde liegenden hebräischen לְּזַרֶּבָה; s. Hitzig zu Jer. 15, 4) völlig unsicher hin und her tasten, dasselbe bald είς διασχορπισμόν, bald είς ἀνάγκας, bald είς διασποράν, bald είς ἔκστασιν, bald ταραχήν vertirend 5, — und sagen uns, dass eben auch der griechische Uebersetzer unserer Baruch-Stelle an derselben Unsicherheit seiner Vorgänger theilnahm und ὑποχειρίους nur schrieb in Er-

<sup>5</sup> Jes. 28, 19 haben sie das Wort völlig verkannt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jer. 15, 4. 25, 18. 34, 17., vgl. auch 2 Chron. 29, 8. Deut. 18, 25. Ez. 23, 46.

her<sup>b</sup>, wohin sie Jahve versprengt hatte<sup>c</sup>, 5. und sie kamen abwärts, und nicht aufwärts<sup>d</sup> (weil wir gesündigt an unserm Gott Jahve, indem wir seiner Stimme nicht gehorchten. 6. Des Herrn unsers Gottes ist die gerechte Sache, unser aber und unserer Väter ist die Beschämung, wie es heutigen Tages ist.)]<sup>t</sup> 7. Was Jahve wider uns geredet hatte<sup>c</sup>, all dieses Unglück ist über uns gekommen.<sup>b</sup> 8. Aber wir begütigten den Jahve<sup>c</sup> nicht, (dadurch)

innerung an Jer. 42, 18. LXX, wie es denn aus vielen Stellen deutlich ist, dass er von Lektüre des griechischen Jeremia her an seine Arbeit ging. — Jetzt erhellt zugleich (gegen Reusch, Fritzsche und fast alle Versionen), dass לשמרה gemäss den Originalstellen auch hier die abgeleitete (moralische) Bedeutung "Entsetzen, Gegenstand des Entsetzens" hat, dagegen Vers 23 den ursprünglichen Begriff "Wüste, Einöde" ausspricht, und die Begriffsvertheilung von Grotius (und Wahl): illud (εἰς ὀνειδισμόν) ad populum, hoc (εἰς ἄβατον) ad terram refertur — erweist sich als nichtig, wie sie denn auch dem klaren Wortlaut des Textes, der nur von Menschen redet, direct widerspricht. — b) Vgl. Dan. 9, 16. Jer. 25, 9. — c) Οῦ (διέσπειρεν...) exet, ein sehr häufig bei LXX wiederkehrender Uebersetzungsfehler, beruhend auf allzu ängstlicher Nachahmung der hebräischen Ausdrucksweise. Vgl. auch Vers 13. 29. 3, 8 und Dan. 9, 7. Jer. 29, 18. 24, 9 u. a. Winer §. 22, 4, b. S. 134. — d) Aus Deut. 28, 13; vgl. daselbst auch Vers 43. 44. Jer. 7, 24. Theodoret erklärt: τουτέστι δοῦλοι καὶ οὐ δεσπόται; vgl. dazu Neh. 9, 36. — f) Insofern der 6. Vers ein späterer Einsatz, kann er natürlich keinen neuen Abschnitt einleiten (s. Note 11 in §. 15 der Einleitung). In der That treten auch in den folgenden Versen keine neuen Gedanken auf, sondern das bisherige Bussbekenntniss — Sündenschuld der Juden und Sündenstrafe von seiten Jahve's aussprechend - spinnt sich einfach weiter fort bis Vers 10 in alten und neuen Redewendungen, die zum grössten Theil wörtlich aus Dan. 9, 13-14 entlehnt sind.

a) Vgl. V. 1. — b) Ueber της, welches das dem Prädicat vorangehende, betonte Subject einführt, s. Hitzig zu Dan. 9, 13; im Uebrigen vgl. noch Jer. 19, 15. 35, 17. 36, 31. 26, 13. 19. Dass das Relativ α am Anfange des Verses (gegen διότι von 7 Codd.) ebenso gut begründet ist als das vulgäre α nach ταῦτα ein Fehler, folgt schon aus der Originalstelle bei Daniel. Διότι, der Verlegenheit entstammend, soll offenbar den Vers enger an den vorausgehenden unechten Vers 6 knüpfen, während α und ταῦτα auf Vers 1—3 zurückweisen.

Vers 8 steht mit Vers 7 in derselben gegensätzlichen Verbindung, wie wieder Vers 10 mit Vers 9. — a) Ex. 32, 11. 1 Sam. 13, 12. 1 Reg. 13, 6. **\Psi**. 119, 58. Jer. 26, 19. Psalt. Sal. 2, 24. 6, 7. —

dass wir uns bekehrt hütten<sup>b</sup>, ein Jeder<sup>c</sup> von den Rathschlägen seines bösen Sinnes.<sup>d</sup> 9. Darum wachte Jahve über das Unheil<sup>a</sup> und brachte es<sup>b</sup> über uns, denn Jahve ist gerecht in all seinen Werken<sup>c</sup>, welche er uns (an)-

b) Dass ἀποστρέψαι hier (s. schon zu Kap. 1, 13 d) intransitive Bedeutung hat, beweist (gegen Fritzsche) unwidersprechlich das hebräische Original bei Daniel. Das Bild des Wegs, welches dem Ausdruck שורב מוך zu Grunde liegt, tritt direct hervor in Stellen wie 1 Reg. 13, 33. Sach. 1, 4. Ezech. 3, 19. — c) S. oben Vers 3 l) und vgl. Jer. 18, 11. 12. 23, 14. Jon. 3, 8. Vetlat. a. setzt: unusquisque nostrûm, nicht uneben, da in הסורב noch das Subject "wir" liegt. — d) Was stand an Stelle von των νοημάτων? Das griechische νόημα kommt ausser unserer Stelle im Alten Testament nur noch 3 Makk. 5, 30, also nirgends als Uebersetzung eines hebräischen Wortes vor. An בוזמורה jab Jer. 30, 24. 23, 20 ist für unsere Stelle schwerlich zu denken; eher an das mit בודנות im Parallelismus vorkommende נות (Hiob 21, 27), welches gleichfalls und oft mit b verbunden erscheint, z. B. Gen. 6. 5. 1 Chron. 29, 18. W. 33, 11, vgl. auch Spr. 19, 21. 6, 18. Wenn wir erwägen, dass unser Uebersetzer hier ein anderes Wort wählte - und zwar einen Plural - als oben Kap. 1, 22 in verwandtem Ausdrucke, so dürfte uns dies ein Wink sein, hier מוֹכצוֹת zu setzen, welches mit obigem שָׁרִירוּה Ψ. 81, 13 im Parallelismus auftritt und Jer. 7, 24, wie hier, zu לָבֶּם הַרֶּל ursprünglich den Status estr. bildete (בשררות ist dort mit Hitzig als Glosse zu streichen). - Aus sprachlichen Gründen ist der Variante (της καρδίας) αὐτοῦ vor der Vulgärlesart αὐτῶν der Vorzug zu geben (auch Jer. 11, 8 beweist nicht für unsere Vulgärlesart, eher noch für die Variante des Cod. III. καρδίας ἡμῶν in 1, 22).

Vers 9 und 10 fast ganz wörtlich aus Dan. 9, 14 und Bar. 1, 18. — a) De Wette: "Der Herr war bedacht auf das Unglück", "invigilavit malis, ut nimirum evenirent". Theodoret: ἐγρήγοροιν αλεῖ. Vgl. noch Jer. 44, 27. 11. (29.) 1, 12. 31, 28. 5, 6; im Uebrigen s. Hitzig zu Dan. 9, 14. — b) Das diplomatisch gut bezeugte κύριος vor ἐφ' ἡμᾶς fehlt in 9 Cursivhandschriften und bei Theodoret — sprachlich betrachtet mit Recht, denn es ist völlig überflüssig und auch das Original bei Daniel zeigt kein zweites ¬¬¬. Dasselbe scheint vielmehr aus dem Suffix an ¬¬¬ infolge eines lapsus oculi seitens des griechischen Uebersetzers entstanden zu sein; um so wahrscheinlicher dies, da das Suffix nicht zum Ausdruck gekommen ist. 1 — c) Dem allgemeinen ¬¬¬¬¬, welches bei Dan. 9, 14

Auch Dan. 9, 14 LXX nicht, wohl aber bei Theodotion (αὐτὰ). Auch hier fügen Vetlat. a. und Syr. "ea" ein und Vetlat. b. wiederholt "mala" selbst.

befohlen.d 10. Und doch e gehorchten wir seiner Stimme nicht, dass wir wandelten nach den Geboten Jahve's, welche er uns vorgelegt.

- c. Kap. II, 11—35. Die הַּחְתַּרְנְּיִם). Das Gebet um Gnade.
- 11. Und nun, Herr, Gott Israels, der du dein Volk herausgeführt hast aus dem Lande Aegypten, mit starker Hand und mit Zeichen und Wundern, mit grosser Kraft und ausgerecktem Arm, und hast dir einen Namen gemacht, wie es (noch) ist heutigen Tags. 12. wir haben

(und Neh. 9, 33) einen ganz einfachen Sinn hat, wird hier eine specielle Beziehung und andere Wendung gegeben: — von dem Werke der (Schöpfung und) Regierung der Welt zu dem Werke der Gesetzgebung (vgl. \$\Psi\$. 19, 1—7 und 8—15) — von den Werken, die Gott that an den Israeliten (lohnend und strafend) zu den Werken, welche die Israeliten thun sollten nach Gottes Geheiss — so dass שלות יהודי als Wechselbegriffe erscheinen; vgl. Ex. 18, 20. In diesen seinen Werken (Geboten) allen ist Jahve gerecht, d. h. er "gebietet nur, was recht und billig ist". Vgl. \$\Psi\$. 19, 9. 10. Röm. 7, 12. — d) Vgl. Jer. 32, 23. Neh. 9, 14. Deut. 33, 4. Lev. 25, 21. — e) Den Zusammenhang zwischen Vers 9 und 10 zeigt deutlich die eben citirte Stelle Jer. 32, 23.

Vers 11-13 sind fast wörtlich aus Dan. 9, 15. (5.) 16 genommen und ergänzt aus Jer. 32, 21. 42, 2. Esra 9, 15. Vgl. auch Deut. 4, 27. 28, 62. — a) ולחה ist überleitend zum Gebet oder zu einem neuen Abschnitte des Gebets (2 Sam. 7, 28. 1 Chron. 17, 26. Psalt. Sal. 9, 16) = quae cum ita sint, weil denn doch einmal auf schwere Verschuldungen schwere Strafen folgen mussten. — b) "Nicht ohne Absicht wird Gott gleich als der «Gott Israels» angeredet; es wird dadurch darauf hingewiesen, dass Israel das auserwählte Volk Gottes sei und darum wohl auf Erhörung hoffen dürfe. Zur Bestärkung dieser Hoffnung, dass Gott retten wolle und könne, wird an den Auszug aus Aegypten erinnert" (Reusch). Diese Ausführung aus Aegypten wird überhaupt oft im Alten Testament erwähnt und zuweilen, wie hier, durch Häufung von synonymen Ausdrücken besonders hervorgehoben als Erweis der Macht und Liebe Jahve's zu seinem Volke Israel. c) An der Stelle von ev yeigt noatala bei Theodotion zu Dan. 9, 15 bieten LXX τῷ βραγίονί σου τῷ ὑψηλῷ, während hier bei Baruch beide Ausdrücke zwei verschiedenen Terminis des hebräischen Originals entsprechen, die aber freilich, wie auch מוֹפַתִּים, in der Regel unmittelbar aufeinander folgen; vgl. Jer. 32, 21. 17. 20. Neh. 1, 10. 9, 10 u. viele andere. — d) Einen grossen (berühmten) Namen,

gesündigt, haben gefrevelt, sind gottlos gewesen! 13. Herr, unser Gott, gemäss all deinen Gnaden lass doch deinen Zorn sich von uns wenden den wenige von uns sind übrig geblieben unter den Völkern, unter welche du uns

"wie er das heute noch ist"; s. zu 1, 15 und vgl. Jes. 63, 12. 14. e) Von den drei Ausdrücken ήμαρτομεν, ήσεβήσαμεν, ήδικήσαμεν - bemerke das affectvolle Asyndeton! - kommen Dan. 9, 15 nur zwei vor, so dass wir den dritten, ערינר, aus der Formel Dan. 9, 5 (1 Reg. 8, 47. 2 Chron. 6, 37. **\$\P\$**. 106, 6) zu ergänzen, und zwar, wie in all diesen Citaten, an zweiter Stelle einzusetzen haben, obgleich שַנַה oder הַּלֵּרָה nirgend anderwärts bei LXX durch ἀσεβεῖν, sondern meist durch άδιχεῖν wiedergegeben wird. Möglicherweise hat unser hebräischer Autor in seinem Exemplar zu Dan. 9, 15 noch עריכור gelesen 1, ein Wort, das vor רשׁנכר (per similitudinem) nachgerade ebenso leicht ausfallen konnte, wie 2 Sam. 24, און עס יסידיתר vor דעניתר. Ueber die ganze Formel s. Hitzig zu Dan. 9, 5, über שלים speciell zu ש. 106, 6. 1, 1, und vgl. nun Jer. 3, 21. — f) Dass diese Worte "gerade wie bei Daniel mit dem folgenden Verse zu verbinden" sind, hat bereits Reusch gesehen, ohne jedoch den Fehler zu rügen, der hier offenbar in der Präposition ἐπὶ klar zu Tage liegt und darin besteht, dass der griechische Uebersetzer - nicht schon der hebräische Autor, denn diesen mussten die צַּדְקוֹת seiner Quelle davor bewahren — statt בכל vielmehr בבל gelesen und infolge dessen diese Worte mit dem Vorausgehenden in syntaktische Verbindung gebracht hat, nach Analogie von המרם שוחה. Warum Reusch für δικαιώματα הקרם setzen will anstatt בְּקֹתֵיךְ der Quelle, welches sogleich nochmals Bar. 2, 19 (= Dan. 9, 18) durch δικαιώματα ausgedrückt wird, ist nicht einzusehen. 4 Einen dieser "Gnadenerweise" (דְּקָרֵיךָ = צַרְקְרִיךְ; 4. 106, 7. 45), den grössten und bedeutungsvollsten für Israel, hat der Verfasser Vers 11 namhaft gemacht. — g) Kap. 1, 13 d). — h) Der Zusatz (ὀλίγου) ἀπὸ πολλῶν bei Theodoret, in einigen Codices und Versionen stammt wohl aus Jer. 42, 2. - i) Die Enm sind dieselben wie οί ἀποιχίσαντες ἡμᾶς Vers. 14. "Das einst zahlreiche Volk ist zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einige griechische Handschriften bezeugen daselbst noch ἠδικήσαμεν. Ebenso der Araber.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schon Theodotion hat übrigens zu Dan. 9, 16 €v, und demgemäss auch Theodoret, Cod. 62 und 10 codd. Sergii zu unserer Stelle. Dass für ⊃ auch ⊃ stehen kann, vgl. Neh. 9, 19. 31 mit Vers 27. 28, u. s. ♥. 31, 2. 143, 1. 69, 14. 17. Nirgends bei LXX wird ⊃, wohl aber öfters ⊃ durch ἐπὶ wiedergegeben: Jes. 19, 2. Hab. 3, 17.

So die Versionen, Luther, und noch De Wette, Fritzsche,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aehnlich erklären alle soeben genannten Exegeten.

zersprengt hast. 14. Erhöre, Herr, unser Gebet und Flehen, und errette uns um deinetwillen, und lass uns Gnade finden bei denen d, die uns weggeführt haben, 15. damit alle Welt erkenne, dass du, Jahve, unser Gott bist,

einem kleinen Häuflein zusammengeschmolzen, und dieses befindet sich noch dazu zerstreut unter andern Völkern" (*Reusch*). Vgl. Vers 29. 34. — k) Dan. 9, 7. Bar. 2, 4°.

a) Aus Dan. 9, 17 a. Der Singular της δεήσεως ημών bezeugt für das hehräische Original hier מחלמות an Stelle des äquivalenten Plurale החלהכרד bei Daniel, welch letzteres bei Baruch (2, 19 = Dan. 9, 18) durch & Elect wiedergegeben wird (wie von LXX zu Dan. 9, 3; während freilich Jer. 36, 7. 37, 20. 38, 26. 42, 2. Jos. 11, 20 τὸ ἔλεος. und Dan. 9, 20 bei Theodotion δ έλεος, wieder für שחקה Uebersetzung ist). — b) Scil. ἐκ χειρὸς ἐχ Σρῶν, 4, 18. Für ἐξελοῦ konnte in der Urschrift 195 (4. 31, 2. 71, 2. 37, 40. 2 Sam. 22, 2) oder מלכם (2 Sam. 19. 10. 1 Reg. 1, 12. Ezech. 33, 5) oder אַדָּק (Ex. 3, 8. Ψ. 31, 3. Dan. 3, 29) oder γ (Ψ. 50, 15. Lev. 14, 40. 2 Sam. 22, 20), auch שוֹים (Jer. 42, 11) gestanden haben, am wahrscheinlichsten das erste Wort. Vgl. für dessen Begriff hier: retten (vom völligen Untergang) = am Leben erhalten, Esra 9, 9. 13. 15. 14. Neh. 1, 13 und Bar. 2, 17. 25. 27. 29. — c) למען שָׁמָך (so III. 88. 9 codd. Sergii. Syr. Arab.) um deiner Ehre willen, der du ja als unser (National-) Gott giltst (vgl. Dan. 9, 19. 17b. Jes. 48, 11. 9), findet seine Erklärung in Vers 15. Vgl. auch \P. 79, 9. 10. — d) בעיבר פ" (ist gleichsam das Hiphil zu "מצא חן בערני פ" (1, 12). Daher Vetlat. a. (und Luther): da nobis invenire gratiam. Zum Genitiv bei דָּן (wofür hier das Suffix, wie Gen. 39, 21) statt des Dativs vgl. etwa Hiob 36, 6. Ψ. 68, 12. — e) Αποικίζειν der LXX sehr häufig = הגלה (Bar. 1, 9, Sir. 29, 18), wovon jedoch nirgends im Alten Testament das Particip vorkommt. Dagegen von שבה, welches vielfach bei LXX durch αίγμαλωτίζειν, αίγμαλωτεύειν u. a., aber auch durch ἀποικίζειν (z. B. Jer. 43, 12) wiedergegeben wird, existirt das Particip nicht nur im Allgemeinen, und mit Suffixen (1 Reg. 8, 46 fg. 2 Chron. 6, 36 fg. Jes. 14, 2), sondern speciell auch die an unserer Stelle geforderte Form שׁוֹבֵרנֹהְ \$\Pi. 137, 3; vgl. auch 1 Reg. 8, 50. 2 Chron. 30, 9. \$\Pi. 106, 46. Die Bitte der Exulanten um Erhaltung ihres Lebens (פלטכר) entwickelt sich zu dem weitern Gedanken: lass uns wieder in die Heimat zurück-Denn dies (nicht blos "milde Behandlung durch unsere Beherscher", wie Reusch will) liegt implicite—vielleicht mit Absicht nicht in positiven Worten ausgesprochen — in יחַר הזכור וגר; vgl. Vers 34. 35. 3, 8. Esra 9, 9. Wäre dies nicht der Fall, so würde der Beweggrund, den Vers 15 ausspricht, völlig in der Luft schweben. f) Vgl. 1 Reg. 8, 60. Jos. 4, 24. 2 Reg. 19, 19. — Πᾶσα ἡ γῆ erdenn Israel und sein Volk ist nach deinem Namen genannt. § 16. Herr, blick' herab von deiner heiligen Wohnung und merk' auf uns b; neige, Herr, dein Ohr und

innert an den römischen orbis terrarum. — לְמַבֶּן הַבֶּת oder לְמַבֶּן הַנָּת (Jes. 45, 3. 1 Reg. 8, 43). Inhaltlich vgl. Jes. 66, 14. Sir. 33, 5. 36, 22. Ψ. 100, 3. 95, 7. — g) Entlehnt aus Dan. 9, 19b; vgl. auch Deut. 28, 10. 1 Reg. 8, 43. Jer. 14, 9. 'Eπὶ τὸ γένος αὐτοῦ entspricht על-עמר bei Daniel (γένος = μ z. B. Gen. 34, 16. Jes. 43, 20. Esth. 2, 10; vgl. auch Additam. Esth. 6, 17). Das Wort Ισραήλ, welches LXX bei Daniel noch zu ἐπὶ τὸν λαόν σου bezeugen, scheint unser Verfasser noch gelesen und hier an die Stelle des Daniel'schen דרך, welches er in seiner Gegenwart vielleicht absichtlich umgehen wollte, vorgerückt zu haben, um sodann by durch das Suffix damit in Beziehung zu setzen (vgl. die Statusconstructus-Verbindung עם ישׂרָאֵל). Natürlich ist jetzt "Israel" hier nicht, wie es sonst unzählige Mal vorkommt, als Name des Volks, sondern als Nomen proprium des alten Patriarchen Jakob zu fassen, der ja auch ganz eigentlich nach Gottes Namen genannt wurde, Gen. 32, 29. 35, 10, und, wie sonst das Volk, auch für seine Person בכד יהודה heisst Ezech. 28, 25. Freilich auch das "Volk Israels" "ist genannt nach dem Namen Jahve's" (Jer. 14, 9. Sir. 36, 17), d. h. für "sein (Eigenthums-)Volk" erklärt (Ex. 19, 5. 6 u. a. m.), für das Volk, dessen Gott Jahve ist" (\$\Psi\$. 144, 15. 146, 5; vgl. unten Vers 35). — Dass der zweite Satz mit ott in unserm Verse nicht dem ersten coordinirt (so die Variante καὶ ὅτι, Theodoret, Vetlat. a. b., De Wette, Ewald), sondern, denselben begründend (cti = "denn", "weil"), untergeordnet ist, beweist schon die Originalstelle bei Daniel; auch war, dass Israel und sein Volk nach Jahve's Namen genannt ward, kein unmittelbares Erkenntnissobject für "alle Welt".

Vers 16 c). 17 d) sind aus Dan. 9, 18 (vgl. Jes. 37, 17. 2 Reg. 19, 16) entlehnt, und Vers 16 a) hat seine wörtliche Parallele in Deut. 26, 15, einer Stelle, welche zugleich durch den appositionellen Zusatz "vom Himmel" jeden Zweifel über die Beziehung der Worte: "von deiner heiligen Wohnung" 1 ein Ende macht. Vgl. 4. 14, 2. 53, 3. Thren. 3, 50. 4. 102, 20. Jes. 63, 15. — b) Die beiden letzten Stellen legen es nahe, die einzig noch übrigen Worte καὶ ἐννόησον εἰς ἡμᾶς durch (אַלֵּיבֹר (אֵלִיבֹר (אֵלִיבֹר (אֵלִיבֹר ) bei LXX durch ἐννοεῖν (einige Mal durch κατανοεῖν) übersetzt. Vielmehr ist hier entweder (mit Fritzsche und Reusch)

¹ Der Kopte sagt geradezu ἐβολ Σεπ τεκφε und Cod. 33 ergänzt ἐκ τοῦ οὐρανοῦ. Auf den (zerstörten!) Tempel bezogen die Worte seit *Theodoret* die katholischen Erklärer bis auf *Reusch* herab; ebenso auch *Grotius* und vielleicht *Ewald*.

höre! 17. Thu' auf (, Herr,) deine Augen und schau!' 4

zu setzen, welches mit dem Accusativ, mit אָל, אָל, auch ב construirt und Dan. 9, 23 von Theodotion auch durch evvoeio au wiedergegeben wird, oder es ist וְמִים לָבָּהְ אֵלֵינר, besser: בָּהָמֶים לָבָּהְ אֵלֵינר zu statuiren. Letzteres halten wir für das Wahrscheinlichere, insofern unser Verfasser, welcher Dan. 9, 17ª. 18ª benutzte, auch die dazwischen liegenden Worte (Vers 17b) lesen musste, ja um so gewisser gelesen hat, als ihn der Satz 2 האר פניך על-מקדשה השמם augenscheinlich erst an die Ausdrucksweise in Deut. 26, 15 erinnerte. Sobald er aber diese Stelle herübergenommen, so scheint er denn auch aus den noch unbenutzten drei letzten Worten des Verses bei Daniel — המוכם ארני. (Theodotion) לְמַלֵּכְהְ —, deren Schrift etwa nicht mehr deutlich zu lesen war, in seiner Weise einen neuen Text zusammengeklaubt zu haben: וְדְשֵׁים לְבַּךְ אֵלֵיכוּ. Der Ausdruck בֵּין wird, wie בִּין, mit אָ, אָל, inicht aber mit בּ, s. Hitzig zu Hiob 23, 6) construirt und Jes. 41, 20 (vgl. Vers 22) von LXX durch έννοεῖσαα, sonst auch durch νοείν, ἐπινοείν u. s. w. übersetzt. Die Imperativform pip, kommt zwar, soviel wir sehen, anderwärts im Alten Testament nicht vor, allein wenn das feminine היטיכני (Ezech. 21, 21) neben שמר (Jer. 31, 21) existirt, so wird auch (das ursprünglichere) שמר neben שים (Ezech. 44, 5. 40, 4) und dem Jussiv ישור (Num. 6, 26. Hiob 13, 27) möglich gewesen sein. - In schöner Anschaulichkeit wird zuerst der Ausgangspunkt des erbetenen Blicks und dessen Richtung im Allgemeinen (von oben nach unten) beschrieben und dann erst das specielle Ziel — "auf uns" — angegeben. Ebenso werden Vers 16 c). 17 d) ,in poetisch anschaulicher Weise die einzelnen Theile der Handlung beschrieben" (Reusch). "Bene auxilium salutemque divinitus oblatam repraesentat imago Dei nubibus, quibus se involverat, dissipatis hominum vitam rursus intuentis" (Kalkar). Doch drücken diese und ähnliche bildliche Bezeichnungen, z. B. פַקד, auf Gott bezogen, nicht immer ein Helfen, Beglücken, Segnen, sondern zuweilen auch ein Strafen von Seiten Gottes aus; vgl. Ex. 14, 24. Judith 6, 19 u. a.; s. die Lexika und Grimm zu 3 Makk. 5, 42. c) Καί des Vulgärtextes vor κλίνον ist wohl aus abgekürztem κύριε entstanden. — d) Ob das ה' der Willensrichtung an הקקה in Dan. 9, 18 nicht aus einem Zeichen für אֵלֹכָי (Jes. 37, 17. 2 Reg. 19, 16 haben יהוה) entstanden ist, wie z. B. ה in הוה 1 Sam. 4, 17 aus einem Schnörkel des Cursiv (und umgekehrt 1 Sam. 10, 3 הבור für קבורה)? Uebrigens gehören die Worte: מעסנבסע bis נלב kraft des Parallelismus noch zu Vers 16.



י גקּרְשְׁךְ konnte קּמְבְישְׁךְ gelesen werden und בּשׁמֵם konnte an בּשׁמֵים erinnern.

Vers 17 und 18 wird ein neuer Grund angegeben, auf den sich die dringend wiederholte Bitte um Errettung stützt. Die Aussage des Vers 17 ist althebräische Lehre und kehrt als Motiv in ähnlichem Zusammenhang oft wieder: Jes. 38, 18. \Psi. 6, 6, 30, 10. 88, 11 fg. 115, 17. Sir. 17, 22. 23; vgl. auch Kohel. 9, 5 und Homer, Odyss. XI, 488 fg. — Wie nämlich nach hebräischer Anschauung der Geist Gottes (רוח אלהים; Gen. 1, 2) als Weltseele (als solche bald הרה), bald win geheissen; Hiob 12, 10) in die Welt ergossen ist und dieselbe vor Stagnation, vor dem Tode bewahrt (2 Reg. 2, 16. 1 Reg. 18, 12. Act. 8, 39; vgl. auch 2 Makk. 14, 46), so ist er im Besondern auch in die Brust der Menschen (Gen. 2, 7. 6, 3. Sach. 12, 1. Pred. 12, 7. Hiob 27, 3. 32, 8. Jes. 2, 22. 42, 5. Jer. 38, 16. Ezech. 37, 5. 9. 10. 14. 2 Makk. 7, 22. 23. 3 Makk. 6, 24 u. a.), aber auch der Thiere (4. 104, 30. Pred. 3, 19. Hiob 12, 10), überhaupt in alle lebendigen Wesen ergossen (Num. 16, 22. 27, 16; vgl. Gen. 1, 20. 24 mit 2, 7: נפש היהן; Lucret. II, 999 fg.). Zieht Gott diesen Lebensodem (משמת רוח חיים , נשמת היח היים Gen. 6, 17. 2, 7. 7, 22) wieder an sich, so sterben die Geschöpfe (Gen. 6, 3. Hiob 34, 14. 15. 36, 20. 32, 22. \(\Psi\). 146, 4. 104, 29. 102, 25. Pred. 3, 21. 12, 7. Macrob. Sat. I, 10: existimaverunt antiqui, animas a Jove dari et rursus post mortem eidem reddi). Speciell den Menschen angehend, so betrachtete man das Aufhören des Lebens, welches man in der innigsten Vereinigung von Seele und Körper, בָּשָׂר, — mit welch letzterm man untrennbar verbunden glaubte (Jes. 10, 18) - begründet sah 3, als die Auflösung dieser, das menschliche Wesen constituirenden Elemente (Jes. 38, 12. Hiob 4, 21. 30, 22. \(\Psi\). 139, 13); und zwar so, dass jedes derselben in das Ganze seines Elements zurückkehrt: — der Lebensodem entweicht (Ф. 146, 4: מַצַא רַּהָּדוֹ Gen. 35, 18: בעאר נפטה) und "kehrt zu Gott zurück, der ihn gegeben" (Pred. 12, 74; Matth. 27, 50. Luc. 23, 46); aber auch die organische Verbindung von Leib und Seele (שָׁבָּט im engern Sinn) löst sich auf: der Körper (מַשָּׁה) sinkt ins Grab (Gen. 3, 19. Sir. 17, 1. 40, 11. 41, 10 u. a.), um hier den - für Fromme kurzen, für die Gottlosen lange ("ewig") dauernden - Process der Verwesung, den er als einen schmerzhaften noch empfindet, durchzumachen (Hiob 14, 22 8. Jes. 66, 24. Marc. 9, 48. Sir. 7, 17. Judith 16, 17; vgl. auch 2 Makk. 9, 9), und die Seele (מֹפָשׁ) steigt noch tiefer hinab, in den שׁאוֹל in den

Himmel, נַפִּשָׁהּ לַשֹּׁמֵיִם; dagegen Pred. 3, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. auch die trichotomische (1 Thess. 5, 23. Hebr. 4, 12) und dichotomische Darstellung im Neuen Testament: πνεῦμα und ψυχή und σῶμα (beide letzteren zusammen die σάρξ constituirend) — und πνεῦμα ψυχή) und σῶμα (= σάρξ); und insbesondere Philo's Mensch als διφυξς ζῶον = σάρξ und ψυχή, welch letztere aber sich theilt in ψυχή λογική (νοῦς, διάνοια) und τὸ ἄλογον τῆς ψυχῆς.
 Ygl. sogar Nedarim IV, 3: seine (des Viehes) Seele gehört dem

Denn nicht die Todten in der Unterwelt<sup>e</sup>, deren Odem aus ihren Eingeweiden hinweggenommen ist<sup>f</sup>, preisen Jahve's Ehr'

untersten Tiefen der Erde (Hiob 11, s. 26, 5. 30, 23. Jes. 14, 9. Dan. 7, 3. **Y.** 86, 13 u. a.), um hier, ihres körperlichen Organs beraubt und dadurch zum Denken und Handeln unfähig geworden (4. 88, 13. 146, 4. Pred. 9, 10), zur Ruhe zu kommen (Hiob 3, 13. 17), zum ewigen Schlafe Jer. 51, 39), zu einem düstern, farb- und freudlosen Schein- und Schattenleben (Hiob 10, 21 fg. 14, 22b. 26, 6. Jes. 38, 11). nämlich an das "Ich", d. i. die Totalität leiblicher Organe (Röm. 7, 18), Leben und Bewusstsein geknüpft ist, so trennen sich im Tode mit Leib und Seele nicht nur die Glieder des Leibes, sondern auch die Gedanken der Seele (Hiob 17, 11). Das Dasein der Seele dauert fort im Hades, das Leben aber ist verschwunden. Es ist "ein Dasein geistberaubter Todten." - Solche Todte (meint nun unser Autor), denen von Gott (1 Reg. 19, 4. Jon. 4, 3; vgl. auch Gen. 5, 24. 2 Reg. 2, 9. 10) der Lebensodem entzogen, ἀπὸ τῶν σπλάγχνων αὐτῶν weggenommen ist und die eben dadurch — mit ihrem המו dem Grabe mit ihrer viel dem Schattenreiche anheimgefallen sind: diese können hier, im Hades, "dem Lande des Vergessens" (4.88, 13), Gott nicht mehr lobpreisen; und wenn sie es auch noch könnten, so hätten sie keine Veranlassung dazu. 5 Der Scheol und was darin geschieht, beziehungsweise: nicht geschieht, bildet also den directen Gegensatz zur Oberwelt, welche Himmel und Erde umfasst. Denn wie im Himmel Jahve (רֹעֹז) "gegeben" wird (Ψ. 29, 1. 2. 9. Jes. 6, 3. Neh. 9, 6 u. a.), so wird auch auf Erden, im "Lande der Lebendigen" (F. 116, 9), seine Ehre — und auch seine Gnade in den einzelnen göttlichen Gnadenerweisen und Segnungen (d. i. צַרָקוֹת und יַצַרָקוֹת; Jes. 45, 15) - anerkannt und lobpreisend Gott zuerkannt; besonders Dies im Gottesvolke Israel (\$\Psi\$. 30, 13. 68, 35. 96, 7. Deut. 32, 3. Jes. 38, 19. 42, 12. 45, 24. Mal. 2, 2). — Aus der Motivirung in Vers 17 geht jetzt auch klar hervor, dass die vorausgehenden Bitten gerichtet sind auf Rettung vor völligem Untergang der wenigen Uebriggebliebenen (Vers 13. 3, 3). — e) Statt בְּשָׁאוֹל kann auch יְרֶדֵי בוֹר gestanden haben; vgl. den Syrer hier und Jes. 38, 18 LXX. — f) Zu קַבָּח vgl. 1 Reg. 19, 4. Jon. 4, 3, auch Gen. 3, 19. Jes. 53, 8. 2 Reg. 2, 10. 9. Dass in den beiden ersten Stellen מָפָשׁ anstatt רוּהָן steht, verschlägt Nichts, ist vielmehr ganz in der hebräischen Anschauung begründet, nach welcher הַּהַק mehr unserer "Seele" als dem abstracten "Geist" entspricht. Vgl. z. B. Jes. 54, 6, wo עצובת רוח, und Gen. 26, 35, שנית רוּה wo מרת נפש für מרת נפש (Spr. 14, 10. 31, 6) steht; auch Jes. 57, 16 mit Amos 4, 13; Hiob 7, 11 mit Gen. 42, 21; und s. Hitzig, "Der Prophet Jesaja" (Heidelberg 1833), S. XVII fg. und zu \$\Psi\$. 142, 4,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Weiteres zur hebräisch-jüdischen Eschatologie s. z. Kap. 3, 4.

und Gnade. 8 18. Sondern das zitternde Herz\*, und der Fuss, der gekrümmt und schwach einhergehte, und die

sowie unten zu Bar. 3, 1. — Auch wenn און als Feminin zu fassen wäre, könnte das vorausgehende Prädicat לקח dennoch im Masculin stehen. — Für ἀπὸ τῶν σπλάγχνων αὐτῶν hat ohne Zweifel בופעירום (Ezech. 7, 19) gestanden (vgl. LXX zu Jer. 51, 13. Sprachlich wäre auch מעלרהם möglich (Jes. 6, 6. Richt. 16, 20. 19, und vgl. 1 Reg. 17, 21. Hiob 14, 22. Jes. 61, 1 u. a.), welches vom Uebersetzer als gelesen worden wäre. — g) Luther: "(Die Todten) rühmen nicht die Herrlichkeit und Gerechtigkeit des Herrn." ברקה Vers 13. 19 (Vers 18 steht dafür in der gleichen Verbindung das gewöhnlichere δικαιοσύνη; vgl. LXX. Richt. 5, 11. Jes. 45, 24. \$\P\$. 88, 13). Der Begriff "Gnade", welchen das hebräische Wort hier trägt, folgt im Allgemeinen aus dem Zusammenhang, speciell aus Vers 13 f). Andere Begriffsbestimmungen s. bei Reusch.

Vers 18. Zusammenhang: Nicht die Todten, sondern die Lebendigen preisen Gott; aber auch diese nicht alle, sondern nur die ענרים (und עכורים); vgl. 3, 1. — a) Für אטתבוס אמו באל דו (gewöhnlich באל TIM Bar. 4, 33. Sir. 26, 19. Tob. 13, 14) erinnert Fritzsche an hebräisch und כעצב, welche beide Verba mit ל (und אל) construirt (s. die Lexika) und auch hie und da von LXX durch λυπεῖο Σαι wiedergegeben werden (2 Sam. 19, 2. 3. Gen. 45, 5). Allein die die Präposition ent betreffende Frage wird, wie sich weiter unten ergeben wird, für uns bedeutungslos. Wie unser Buch an frühern und spätern Stellen (s. Einleitung §. 6 c) und a)) an das Deuteronomium, besonders Kap. 28 daselbst, erinnert, so hat bereits Reusch auch für unsern Vers mit allem Recht auf die Parallele Deut. 28, 65 hingewiesen, als aus welcher unser Autor geschöpft habe. Wie כליון עונים dort unsern όφβαλμοὶ έχλείποντες, und τκεις der ψυχή πεινώσα unserer Stelle entspricht, so erscheint ή ψυχή ή λυπουμένη hier für dortiges לב רְגָּז Zwar wird לָב רְגָּז, welches nur daselbst vorkommt, von LXX nicht durch λυπούμενος wiedergegeben 2, wohl aber wird dessen Stammwort ττη durch λυπείν, λυπείσθαι ausgedrückt (Ezech. 16, 43. Jes. 32, 11). -b) Die beiden Stellen  $\Psi$ . 88, 10. Hiob 31, 13 ausgenommen, wird überall die דָאַבֶּה — das Gegentheil von לֹד (s. darüber Hitzig

<sup>1</sup> μς und μς werden zuweilen bei LXX durch ψυχή wiedergegeben; z. B. Jes. 13, 7. 2 Reg. 6, 11 u. a.
2 Sondern nach der Lesart des Cod. III. durch άθυμῶν, ein Wort, welches Hesychius jedoch durch λυπούμενος erklärt; nach der Vulgärlesart durch ἀπειθών, welches aber hier, wie Sir. 41, \$, wo es als synonym mit ἀπολωλεχώς την ὑπομονην verbunden erscheint, = ἀπιστών, carens fiducia zu fassen sein wird (so Bretschneider, Schleusner, Wahl, De Wette).

schmachtenden Augen, und die kummervolle Seeleb preisen

zu Ψ. 9, 20. 10, 18 und vgl. Lev. 26, 19) — von der τρος prädicirt, übereinstimmend mit unserer Stelle Jer. 31, 12. 25 auch durch πεινᾶν übersetzt und, wie Deut. 28, 65, so auch Lev. 26, 16 und 1 Sam. 2, 33 (vgl. auch Sir. 4, 1. 2) mit dem כלירן עינים in Parallelismus gesetzt. Wenn nun aber LXX bereits zu Deut. 28, 65 die Substantiva abstracta דאבון und דאבון durch Participia wiedergeben, so müssen wir hier noch einen Schritt weiter gehen und - der bestimmte Artikel bei den einzelnen Ausdrücken legt dies schon nahe und die nachfolgende Aussage: δώσουσί σοι δόξαν καὶ δικαιοσύνην fordert concrete Subjecte - die im griechischen Texte gegebenen concreten Ausdrücke auch für das hebräische Original wörtlich beibehalten; wie denn auch Deut. 28, 32 das Particip מלוח Beziehung auf ערבים und Jer. 31, 25 das aramäisch vocalisirte Particip האבה in attributiver Verbindung mit vorkommt. — c) Grosse Schwierigkeiten haben den Exegeten von jeher die Worte bereitet: ἐπὶ τὸ μέγελος, ὁ βαδίζει κύπτον καὶ ἀσθενοῦν. Dieser augenscheinlich unrichtige Text scheint gleichwohl der ursprüngliche, oder doch der älteste zu sein; denn die Varianten sind offenbar das Product einer erleichternden, beziehungsweise glossirenden 3 Correctur und völlig werthlos. Die alten und neuern Uebersetzungen berücksichtigen wohl zum Theil die Schwierigkeit, bieten jedoch keine genügende Abhülfe und beziehen auch zum Theil den Relativsatz ο βαδίζει κτλ. auf η ψυγή, Letzteres in Uebereinstimmung mit neuern Exegeten, welche annehmen, der griechische Interpret habe אָשֶׁר des Grundtextes fehlerhaft auf τὸ μέγελος, statt auf ἡ ψυχὴ, bezogen. Was sollte ihn denn aber zu solchem Fehler verleitet haben? Etwa das Dunkel der Worte, die er darum streng wörtlich wiedergab? Allein eine "Grösse" thut ebenso wenig "βαδίζειν", als eine "Seele", zumal da diese hier nicht (wie z. B. Gen. 46, 26. 27. Jer. 52, 29. 30) synekdochisch für "Person", "Mensch" stehen kann<sup>4</sup>, sondern nachgewiesenermaassen hebräisches לב vertritt. Gleichwol darf das neutrale Relativum nicht, wie De Wette (De Wette-Schrader, Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in die kanonischen und apokryphischen Bücher des Alten Testaments, §. 391, Nota e) in Uebereinstimmung mit Hävernick und Keil beziehungslos gedacht und collectivisch übersetzt werden: "wer — dies wäre (πᾶς) ὅστις — gebückt und jämmerlich einhergeht"; sondern wenn der Uebersetzer ö setzte, so bezog er es eben auf das

<sup>4</sup> Dies besonders auch gegen Luther.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Das vor χύπτον eingeschobene πνεῦμα scheint ursprünglich von einem Leser als Glosse für das erste "ἡ ψυχὴ" an den Rand geschrieben worden zu sein, weil er Anstoss nahm an dem zweimal in einer Aufzählung vorkommenden Ausdruck.

unmittelbar vorangehende τὸ μέγεδος, und wird dazu durch sein Original sich genöthigt gesehen haben. Was stand im hebräischen Original für το μέγελος? Das ist also für uns die Frage. Luther übersetzt ἐπὶ τὸ μέγεβος einfach durch "sehr"; ebenso schon der Kopte (exacuw). Allein schon Fritzsche erhob gegen solche adverbiale Auffassung der griechischen Worte gegründete Einsprache. Hitzig freilich glaubte nachgerade (zu \$\P\$. 31, 24) die Auffassung Luther's aufrecht erhalten zu können, indem er in έπὶ τὸ μέγελος hebräisches דל-יחר vermuthete. Allein so bestechend diese Combination auf den ersten Blick erscheint, so spricht dennoch einerseits die Thatsache dagegen, dass man in der späten Zeit unsers Verfassers nicht mehr כל-יחר, was überhaupt nur einmal vorkommt (\$\Psi\$. 31, 24), sondern blos יהר (Jes. 56, 12. Dan. 8, 9) entsprechend aramäischem יוֹתר und יחיר zum Ausdruck des Adverbialbegriffs "sehr, reichlich, im Uebermaass" brauchte; und andererseits der Umstand, dass, von dem Artikel ל abgesehen, nirgends weder על־תר noch das einfache gleichalso durch ἐπὶ (τὸ) μέγεδος oder nur ähnlich (vgl. griechisches ἐπὶ μέγα), vielmehr gewöhnlich durch περισσῶς wiedergegeben wird. Ueber die Erklärung Castro's, Baduell's und Houbigant's, welche τὸ μέγεθος auf die statura corporis ingentis bezogen, s. Fritzsche und Reusch. Ebenso grundlos sind die Eintragungen der Vetlat. a., Olympiodor's, Lansselius', De Wette's, welch letzterer z. B. erklärend übersetzt: "Die über die Grösse des Unglücks betrübte Seele" (ähnlich schon der Armenier). Immer müsste doch gefragt werden: konnte also hebräisch gesprochen werden? Das Gleiche gilt auch von den Ergänzungen Theodoret's welcher bei der "Grösse" an die Majestät Gottes denkt, oder von Castalio, Vatablus, Gaab u. a., welche μέγελος von der ehemaligen, nun geschwundenen Grösse, und Blüte des Volks verstehen wollen (vgl. dagegen auch die Formulirung 1 Sam. 4, 21. 22 und LXX dazu). Und wenn Castalio dabei mit seiner Uebersetzung: mens quae propter declinantem et labescentem tantam magnitudinem cruciatur - an eine Construction mit הלך progressivum erinnert, so scheitert auch diese Auffassung schon an dem Wortlaut unsers griechischen Textes. -Den richtigen Weg, der allein zum Ziele führt, hat, soviel wir sehen 5, zuerst Fritzsche betreten, welcher in το μέγεθος hebräisches לַהָּבְּרָלָה 6, בַּבְּרָּלָה (oder הַקּוֹנֶה LXX. Exech. 19, 11. 31, 10) erkennend, dafür ursprüngliches אַלָּהָה, הַנְלָּהָה, αἰγμαλωσία, ἀποικία,

16\*

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Denn von der völlig missglückten und im Zusammenhang unmöglichen Conjectur Welte's, welcher הַבִּרוּת (= μέγεδος) für ursprüngliches דַּכֵּירָה statuirt, kann keine Rede sein.

<sup>6</sup> Auch Ewald dachte an 573 und übersetzt: "Der Stolz (vgl. Jes. 9, 8. 10, 12), der gebeugt und ohnmächtig einhergeht."

Unter Berücksichtigung des Folgenden wäre dafür der Ausdruck

conjicirt und also wenigstens einen erträglichen Sinn erreicht. Gleichwohl wird, abgesehen davon, dass es schon sehr hart erscheinen muss, von der collectiven τότε ein βαδίζειν χύπτον καὶ ἀσθενοῦν auszusagen, diese Auffassung deshalb höchst unwahrscheinlich, weil durch dieselbe die Subjecte des Verses, vor allem auch die ψυχή λυπου-עצית selbst, von der גולה ausgeschlossen würden, wogegen der Inhalt des ganzen Gebetes und insbesondere der Standpunkt der Betenden Auffallen muss ferner auch die unverhältnissmässige Länge des ersten Satzgliedes; und so hat schon Reusch der Symmetrie wegen verlangt, ή ψυχή ή λυπουμένη für sich zu stellen, wie ol ὀφβαλμοί οί έχλείποντες und ή ψυχή ή πεινώσα als Glieder für sich stehen, und für έπὶ το μέγεπος κτλ. eine ähnliche Phrase zu suchen. Dass in diesem Falle statt en mit Ewald xal zu schreiben ist, leuchtet ein. 8 Als eine solche erforderliche Phrase schlägt Reusch vor: "der Leib, der gebeugt und krank einhergeht", oder, um dem jetzigen griechischen Texte (μέγεβος) näher zu kommen: "die Menge, das Volk, das u. s. w.", gesteht jedoch zugleich ein, dass Letzteres nicht — sowenig als Fritzsche's גולה — zu den andern Phrasen passt. Um so mehr aber scheint "der Leib" (הגרכה Neh. 9, 37 als aus הגרל Neh. 9, 37 als aus הגרל oder הגדולה entstanden) sowohl zu dem Prädicat "der gebeugt und krank einhergeht", als auch zu den andern Subjecten "Herz", "Augen", "Seele" zu stimmen und es würde auf diese Weise zugleich der äussere, somatische Mensch dem innern Menschen des "Herzens" (1 Petri 3, 4. 3) in schönem Gegensatz gegenübertreten. — Dennoch glauben wir uns auch mit dieser Hypothese noch nicht zufrieden geben zu sollen, sondern machen einen weitern und, wie wir meinen, begründetern Vorschlag, den nämlich: als ursprünglichen Text des Verfassers הרגל zu setzen statt des offenbar fehlerhaften 5717 des griechischen Uebersetzers, welcher \( \gamma\) and \( \gamma\) per metathesin und zugleich \( \gamma\) als \( \gamma\) gelesen zu haben scheint. 9 Zum "Fusse" schickt sich ja das vom Relativsatz ausgesagte "Gehen" am natürlichsten (P. 115, 7. Sap. 15, 15; vgl. auch Jes. 59, 7. Spr. 5, 5. Ezech. 29, 11 und Act. 5, 9); zum Fusse gesellen sich unmittelbar folgend die Augen, beides Glieder des menschlichen Leibes (vgl. 1 Cor. 12, 15—21. Spr. 6, 13. \Psi. 116, 8. Hiob 29, 15), und zwar solche, an denen das Gefühlsleben im Innern des Menschen, die Gemüthsbewegungen und -Aufregungen - "das

<sup>6</sup> Umgekehrt ist z. B. ursprüngliches ἐπὶ Kap. 2, 9 in Cod. 106 καὶ geworden.

קביקא קוֹנְיְחָה "mit gebeugter Statur" im zweiten Targum zu Esth. 5, 1 zu vergleichen.

<sup>9</sup> Für Metathesis und zugleich Verwechselung von מות vgl. 1 Reg. 20, 11 (lies mit LXX בֵּבְּלָּבְּ statt בִּבְּלָּבְּ); Ez. 38, 14 (lies mit LXX מָבֶּבֶר Ez. 38, 14 (lies mit Böttcher בָּבֶּרָ oder statt בָּבָּרָן,), und 1 Sam. 19, 22 lies mit LXX בַּגָּרָן.

zitternde Herz" und "die kummervolle Seele" — am deutlichsten zu Tage treten (vgl. für die Augen noch \$\Psi\$. 119, 82. 123. 6, 8. 31, 10. Hiob 17, 7; für den Fuss, beziehungsweise "die Füsse" — denn הַרֶּגֵל steht collective wie Gen. 30, 30. 33, 14. 2 Reg. 21, 8. 4. 116, 8. Hiob 23, 11 u. a., insbesondere Deut. 28, 65 — Stellen wir Spr. 6, 13. 18. 4, 25. 26. Hiob 31, 5. 4, 3. 4. Jes. 35, 3. 4. Matth. 18, 8. Hebr. 12, 13. 12). Zudem scheint — wir glauben nicht irre zu gehen mit unserer Beobachtung — die ganze sprachliche Wendung hier gleichfalls auf Deut. 28, כּהְ בַּתְּלֶּהְ dort dürfte unserm Verfasser hier die Worte בְּלְבָה כְפִּרְפָה an die Hand Zwar erscheint χύπτειν nirgends bei LXX als gegeben haben. Uebersetzung für hebräisch ככה, allein dieses Denominativum (von 35; s. Hitzig zu Ψ. 57, 7. Ezech. 21, 19) ist überhaupt ein seltenes Wort, welches erst in spätern Zeiten vom Aramäischen her (mehr) Aufnahme gefunden zu haben scheint 10 und, wie es in LXX durch χάμπειν (Jes. 58, 5), χαταχάμπειν (Ψ. 57, 7) vertirt wird, so in der Peschito umgekehrt häufig für κάμπειν (Röm. 14, 11. Phil. 2, 10. Eph. 3, 14), und zwar besonders in der Verbindung γόνυ, γόνατα κάμπειν, als Version auftritt: eine Thatsache, die dem von uns vorgeschlagenen בַּפוּף zur sachlichen Erklärung dient. Vgl. ferner \$\overline{\Psi}\$. 38, 7; auch Luc. 13, 11, wo συγχύπτουσα durch Lass wiedergegeben wird und zugleich neben ασθένεια auftritt, ganz so wie hier bei Baruch χύπτον neben ἀσβενοῦν; und Sir. 12, 11, wo dieselbe Redewendung, wie hier (vgl. auch **Ψ**. 35, 14. 42, 10), πορεύηται συγκεκυφώς, und wiederum letzteres Wort vom Syrer durch \_\_\_\_\_ vertirt wird. Wenn endlich \$\P\$. 146, 8. 145, 14 gesagt wird: יהוה זקף כפופים, so scheinen dies eben בפפר דגלים zu sein, denn in der einen Stelle stehen sie im Parallelismus den נפלים gegenüber, womit gleichfalls ein Thun der Füsse ausgesagt wird; und wenn sie in der andern Stelle mit Hungernden (vgl. dazu Jer. 31, 25. 12), Blinden, Gefangenen zusammengereiht werden, so entsprechen diesen ebenso an unserer Stelle die ψυχή πεινῶσα, die ὀφβαλμοὶ ἐκλείποντες (vgl. Luther: "Die [Seele] ihre Augen schier ausgeweint hat"), und Gefangene sind es ja überhaupt, denen unser Gebet in den Mund gelegt ist. All' diesen Unglücklichen gewährt Jahve Hülfe: dafür preist ihn dort der Beter des Psalms, dafür sprechen ihm auch hier die Beter (schon zum Voraus) den Dank aus. Und auch Mich. 6, 6 kommt der Beter als ein vor Jahve (vgl. Jes. 58, 5). — Wie an der bereits angeführten Stelle Luc. 13, 11 der Syrer aodévela durch Lossa wiedergibt, so gleichfalls in 1 Makk. 2, 61 our dosenhouse durch onical I Hier aber stand, wie schon Grimm richtig sah, ursprünglich לא יכשלה,

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ueber dieses Wort s. Gesenius Thesaurus II, 705 und Buxtorf Lex. chald. talm. et rabbin. (Basil. 1640) p. 1074 fg. 1070.

deine Ehr' und Gnade, Herr! d 19. Denn nicht um der Verdienste unserer Väter und Könige willen\* legen wir unser Flehen vor dir nieder b, Herr unser Gott.

(richtiger יְּשִׁלֵּהְ אֵלְּבָהְ אֵלֵּהְ אֵלֵהְ אֵלֵהְ אֵלֵהְ אֵלֵהְ אֵלֵהְ אֵלֵהְ אֵלֵהְ אֵלֵהְ מִּבְּאֵלָהְ und vergleichen Judith 9, 11. Jes. 40, 30. 5, 27. 35, 3. \$\mathbf{T}\$. 105, 37; für den Begriff von שׁבָּי hier in specie auch \$\mathbf{T}\$. 31, 11 u. a. — Bαδίζειν kommt besonders häufig im Imperativ (so Kap. 4, 19) als Uebersetzung von לְּבָהְ לְּבָהְ לֶּבָהְ לֶּבָהְ לֶּבָהְ לֶּבָהְ לֶּבָּהְ לֶּבָּהְ לֵּבָּהְ לֵּבְּהָ לֵּבְּהָ לִבְּהָ לִּבְּהָ לִּבְּהָ לִּבְּהָ וְּבָּלְּאָרָ אֵבְּי אֵבְּי אָבְּי אָבְּי אָבְּי אָבְּי אָבְּי אָבְּי אָבְּי אָבְּי אָבְּי אָבְי אָבְּי אָבְי אָבְּי אָבְּי אָבְי אָבְּי אָבְּי אָבְּי אָבְי אָבְי אָבְּי אָבְּי אָבְי אָבְּי אָבְי Vers 19. Specielle Anwendung der im vorigen Verse ausgesprochenen allgemeinen Wahrheit auf die exilirten Beter selbst, wobei zugleich das Vers 18 positiv ausgedrückte Motiv auf Grund von Dan. 9, 18 negativ formulirt wird. Bemerkenswerth dabei ist, dass die Beter — entgegen der Originalstelle — weder eigene Verdienste 1 noch Gottes Erbarmung zu erwähnen wagen. — a) Zu τὰ δικαιώ-ערמ = צרקות, recte facta, vergleichen Fritzsche und Reusch Röm. 5, 18. Offb. 19, 8; vgl. ferner Ψ. 11, 7. Jes. 56, 1. 58, 2. Gen. 15, 6. Ψ. 106, 31. Deut. 6, 25. Röm. 4, 3. Sir. 44, 10: δικαιοσύναι. — b) Τόν έλεον ἡμῶν = החנונינו, s. zu Vers 14 a), und vgl. zum ganzen Ausdruck noch Jer. 38, 26. 42, 2. 9. 36, 7. 37, 20. Dan. 9, 20. Nicht nur diese Parallelen, sondern schon die Originalstelle Dan. 9, 18, auf welche Fritzsche selbst hinweist, hätten diesen Gelehrten, dem Ewald hierin beistimmt, abhalten sollen, bei der rein griechischen Fassung der Worte καταβάλλομεν τὸν ἔλεον ἡμῶν κατὰ πρόςωπόν σου stehen zu bleiben, zumal auch der unterlegte Sinn: "Das Erbarmen vor dir, d. i. das von dir 2 für uns (Genit. objectivus?) zu erwartende Erbarmen werfen wir nicht auf, schreiben wir nicht zu den Verdiensten" - sich gar nicht als hebräisch nachweisen lässt. Luther recht gut: "wir liegen vor dir mit unserm Gebet." Dieses Gebet der Exulanten

<sup>11</sup> Vgl. auch den rabbinischen Satz: הַנְּלָהָ בְּקוֹנֶה in Bux-torf's Lexicon hebr. chald. rabb. p. 1998 sub voce קוֹנָא.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Syrer ergänzt solche.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Allein κατά πρόςωπόν σου gehört zu καταβάλλομεν, nicht zu έλεον.

20. Denn (sondern)<sup>a</sup> du hast deinen Zorn und Grimm<sup>b</sup> wider uns losgelassen<sup>c</sup>, wie du geredet durch<sup>d</sup> deine Knechte, die Propheten<sup>e</sup>, also:

21. "So spricht Jahve: beuget euere Schultern und

ist auf ihre Rettung gerichtet. Dabei "können wir uns — so hat Reusch den Fortschritt der Gedanken der Beter richtig dargestellt — freilich nicht auf (unser und) unserer Väter Verdienst berufen; denn unser Unglück ist nur die von dir angedrohte gerechte Strafe unserer Sünden (Vers 20-23); aber da nun alle deine Drohungen erfüllt sind (Vers 24-26. 28-30), so dürfen wir auch wohl auf die Erfüllung deiner tröstlichen Verheissungen hoffen", die du durch Mose gegeben hast, uns im Lande der Gefangenschaft zu bekehren und dann zurückzuführen in das verheissene alte Vaterland und zum frühern Glücke (Vers 27-35).

a) Vetlat. a.: sed quia. — b) Kap. 1, 13°. — c) Ένίημι kommt in ähnlicher Verbindung nur noch 4 Makk. 4, 10, nirgends jedoch in LXX als Uebersetzung eines hebräischen Wortes vor. Wohl aber stehen die Composita ανιέναι (Gen. 49, 21), αφιέναι (Ex. 22, 4. Hiob 39, 5), ἐπαφιέναι (Hiob 12, 15) für πόψ und πόψ. Und so dürfen wir auch den Ausdruck hier auf Grund der Parallelen 4. 78, 49. Hiob 20, 23 wiederherstellen. Den Gegensatz dazu bildet הָישׁיב אַף, s. die Lexika und vgl, 1, 13. 2, 13. — d) 'Ev  $\chi$ ειρί = בֹרַל, auch Vers 28; s. Hitzig zu Jes. 20, 2. Der Plural בידו 🕳 Vers 24 beruht auf Attraction durch den folgenden Genitiv Plural (auch der umgekehrte Fall kommt vor); vgl. Hiob 11, s. Ψ. 7, 7, 46, 3 LXX; Ezech. 28, 10. 1 Sam. 17, 4. Sir. 41, 23; auch בידר שמרם Mischna Jebamoth IV, 13, Sanhedrin IX, 6. XI, 5, Chullin III, 2; 1 Cor. 10,11. 2 Cor. 3, 2. Häufig auch im Arabischen; doch selbst Aeschyl. Prometh. 3, 16 ζήτει δὲ τῶνδε πημάτων ἀπαλλαγάς; Horat. Od. I, 6 terrarum dominos; Cicero, Laelius 19 amicitiarum societates (Hitzig). e) Kap. 1, 20°. Hier handelt es sich speciell um die Worte des Propheten Jeremia; s. zum folgenden Vers.

Vers 21—23. Die prophetische Drohrede selbst, zusammengesetzt aus Jer. 27, 12. (vgl. auch Vers 8. 17) 11. (35, 15. 25, 5) 7, 34. 35, 11 (vgl. auch Vers 10. 16, 9. 33, 10. 11). — a) Die Ergänzung ὑπὸ τὸν ζυγὸν = ὑτὰ τὰν ἀμον ὑμῶν ist hier ganz in gleicher Weise wie Jer. 27, 12 (wo LXX den ursprünglichen Text haben) weggelassen, weil der dazu gehörige Genitiv ὑτὰ τὰν als Object zum folgenden Verbum ἐργάσασαατ gezogen wurde. Die Auslassung, welche sich zwar aus der Originalstelle erklärt, ist hier bei Baruch hart, weil hier nicht, wie bei Jeremia mehrmals, die vollständige Redensart vorausgeht. Wenn übrigens LXX bei Jeremia diese Phrase stets durch εἰζάγειν — oder ἐμβάλλειν — τὸν τράχηλον αὐτοῦ ὑπὸ τὸν ζυγόν τινος, nie aber durch κλίνειν τὸν ὧμον

"dienet" dem Könige von Babel, so dürft ihr wohnen bleiben" "in dem Lande, das ich euern Vätern gegeben habe. 22. Wenn "ihr aber nicht gehorchet der Stimme Jahve's, dem Könige "von Babel zu dienen": 23. so" mach' ich ein Ende" in "den Städten Juda's und in den Gassen" Jerusalems den "Stimmen der Wonn' und Freude, der Stimme von Bräutigam und Braut", und das ganze Land soll zur Einöde

αύτοῦ wiedergeben, so ist dies wieder ein schlagender Beweis dafür, dass unser Interpret nicht unmittelbar von LXX bei Jeremia abhängig, und noch weniger mit dem dortigen Uebersetzer identisch ist; s. Einl. §. 14, 2), 3), bes. S. 84. Vgl. auch zu Vers 23 hier Movers, "De utriusque recensionis vatice. Jerem. indole et origine", p. 6. b) Der bildliche Ausdruck für (politische) Dienstbarkeit: κλίνατε τὸν ώμον ύμων, wird sogleich durch den eigentlichen, έργάσασθαι, erklärt. Zur Unterordnung von ἐργάσασβαι unter den vorausgehenden Imperativ vgl. Jer. 28, 14 und so zu Bar. 1, 18d. 22c. Ob diese syntaktische Vulgärlesart oder die mit Jer. 27, 12. 11 übereinstimmende parataktische der Codd. 51. (62). 86. 87. 88 u. a.: καὶ ἐργάσασμε die ursprüngliche Construction unsers Autors wiedergibt, ist schwer zu entscheiden; ἐργάσασζαι könnte auf Gleichmacherei mit der Construction der Verse 22. 24 beruhen; dagegen scheint die Fortsetzung καὶ καθίσατε wiederum für die syntaktische Infinitiv-Lesart zu sprechen. — c) Kai אמלוסמדה der Imperativ mit ז relativum leitet den Nachsatz ein, und bezeichnet die durch die vorauserwähnte Bedingung gleichsam befohlene Folge in der Zukunft, wie oft im Hebräischen. Vgl. ebenso: divide et impera! Ewald §. 235a. 347. Winer §. 43, 2. — d) Zu dem Gegensatz vgl. sprachlich unter andern Jer. 17, 27. Zum ganzen Vers s. Kap. 1, 18. — e) Die hier im Griechischen fehlende Copula, welche den Nachsatz einführt, kann im hebräischen Original nicht wohl gefehlt haben. — f) Wenn auch nicht Jer. 7, 34, so wird doch anderwärts, z. B. Jos. 5, 12. Jer. 36, 29 von LXX durch έκλιπεῖν (ἐκλείψειν) wiedergegeben. Der auffallende Infinitiv futuri ἐχλείψειν ist, als gut bezeugt, gelten zu lassen gegen die Varianten έχλεῖψαι und ἔχλειψιν. — g) Für έξωθεν wäre einfacher έξω zu sagen gewesen; doch steht jenes Wort auch bei den griechischen Classikern zuweilen für dieses, wie dieses wieder für die einfache Präposition Ex (s. die Lexika). Immerhin aber bleibt die griechische Uebersetzung hier gegenüber מחצות des Originals ungenau, kommt jedoch ähnlich Jer. 11, 6. 33, 10. 44, 6. 9. 17 für בּקצוֹת vor und erklärt sich nach den adverbiellen (beziehungsweise präpositionellen) Ausdrücken בחוץ, מחוץ מן, מחוץ ני und בַּחוּץ; s. Gesenius, Thesaur. I, 456, und vgl. syrisch (circumcirca) hier mit Kap. 2, 4. — h) Das Aufhören der Hochzeitsfreuden wird oft, besonders bei Jeremia (s. oben die citirten Paral"werden i, bewohnerlos."k

24. Aber wir gehorchten deiner Stimme nicht, dass wir gedient hätten dem König von Babel\*, und so hast du deine Worte erfüllt, die du geredet durch deine Knechte, die Prophetend: "dass die Gebeine unserer Könige und ungerer Väter hinausgeworfen werden aus ihrer Stätte."

lelen), als Bild eines furchtbaren Nationalunglücks gebraucht; s. Grimm zu 1 Makk. 1, 27; auch 1 Makk. 3, 45. — i) Zum bildlichen Ausdruck tritt jetzt wieder als dessen Erklärung der eigentliche. Ueber είναι είς = יְּבִיהְיִהְ "werden zu Etwas" s. die Lexika und vgl. Vers 35. 5. — Εἰς ἄβατον nicht = יִּבְיּהְ יִּבְּיּה , sondern יִּבְּיִה j gemäss Jer. 25, 11 (s. Hitzig z. d. St.), vgl. auch Jer. 25, 38. 49, 8 und LXX. Zum Worte שמום und dessen Begriff s. zu Vers 4 a) und vgl. Jer. 33, 10. 6, 8. 49, 33. — k) Ἀπὸ ἐνοικούντων = יִּבְּיִּהְ יִּבְּיִּהְ so dass nicht da sind Bewohner, ohne Bewohner; vgl. Jer. 26, 9. 34, 22 u. a.

V. 24. a) Diese Worte weisen auf Vers 22 zurück. Die Uebersetzung der Vetlat. a.: audierunt für ηκούσαμεν scheint im Hinblick auf das gegensätzliche είς ήμας Vers 27 oder auf καὶ ἀπεθάγοσαν Vers 25 entstanden zu sein. Richtig ist ja, dass die Beter, welche sich bisher mit ihren Vorfahren zu einer Einheit zusammenfassten (vgl. besonders Kap. 1, 19. 2, 12 mit \$\P\$. 106, 6), von jetzt an sich von denselben unterscheiden; vgl. besonders Vers 33. — b) Vgl. Vers 1. — c) 'Ev γερσί, s. zu Vers 20d. — d) Kap. 1, 20°. — e) Abgekürste Entlehnung aus Jer. 8, 1. Ueber die dort zu Grunde liegende historische Thatsache s. Hitzig z. d. St. Dass eine ähnliche Thatsache jedoch auch der Erfahrung der Beter vorlag, dafür spricht deutlich die Formulirung des folgenden Verses. — Der Wechsel des Subjects in dem Infinitivsatz τοῦ έξενεχ Σηναι τὰ ὀστᾶ ist hier härter als Vers 3 (τοῦ φαγείν ήμας), weil das neue Subject τὰ ὀστά im Vorausgehenden noch gar nicht erwähnt, also nicht vorbereitet ist. Es liegt daher nahe, gemäss Jer. 8, 1 das Hiphil להוציא (s. zu Vers 2g) statt des Hophal איד zu punktiren. — Zu ארד als Bezeichnung des Subjects (als Object) bei einem Infinit. Pass. s. Ewald, §. 304b, und oben zu Vers 7b. — Zu der verkürzten Aufzählung: "unsere Könige und Väter" vgl. Vers 19 und s. die Citate zu 1, 16d. — Ob nicht für έχ τοῦ τόπου αὐτῶν der Uebersetzer ursprünglich έχ τῶν τάφων מערברהם = "übereinstimmend mit Jer. 8, 1 geschrieben habe, bleibe dahingestellt. Luther hat: "aus ihren Gräbern", und der Syrer gibt beide Ausdrücke nebeneinander: , on , 20 , on 21 20. Auch Jes. 14, 19 haben LXX מַקברָך verkannt, und zwar dies in Verbindung mit הָשֶׁלֶכְה, welches hier sogleich folgt. Uebrigens steht nicht nur für "Wohnort" und Heimat überhaupt (Jer. 28, 3 fg. Gen. 18, 33. 19, 12 fg. u. a.), sondern speciell auch für "Grab" (vgl. Kohel. 3, 20. 6, 6; τόπος Sir. 46, 12. Matth. 28, 6. Marc. 16, 6 und

25. "Und siehe, sie liegen hingeworfen a der Hitze bei Tag und dem Froste bei Nacht"; und so starben sie b unter argen Qualenc, durch Hunger und Schwert und

s. Schlottmann, Die Inschrift Eschmunazars, S. 6. 7. 93). Unbegraben liegen bleiben galt bei den Juden wie im ganzen Alterthum als Unglück und Schimpf; Deut. 28, 26. 4. 79, 2. 1 Makk. 7, 17. 2 Makk. 5, 10. 9, 15. 13, 7; s. den Artikel "Begraben" in Winer's und Schenkel's Bibel-Lexika.

Wie Vers 24 e = Jer. 8, 1, so entspricht auch Vers 25 a dem Sinne nach Jer. 8, 2, hat aber seine Formulirung aus Jer. 36, 30<sup>b</sup> genommen. Wenn nun aber jene Drohung bei Jeremia (vgl. noch Jer. 22, 18. 19) in ihrer ursprünglichen Beziehung auf den judäischen König Jojakim nicht eingetroffen ist (s. Hitzig zu Jer. 36, 30), so scheinen die Aussagen unserer Verse 24. 25 um so sicherer auf ein bestimmtes Factum in der jüngsten Vergangenheit unsers Verfassers zurückzuweisen. Siehe Einleitung, §. 10, 3). S. 59. — a) Obwohl der Fortschritt der Rede mit non ohne ausdrückliche Wiederholung des aus dem Vorhergehenden zu supplirenden Subjects (צַּצָמוֹה). sprachlich möglich und gar nicht selten ist (vgl. Ez. 37, 11. Jes. 29, 8; Ewald, §. 200), so wird hier doch für ίδού έστιν (είσιν: Codd. III. XII u. a.) wörtlich genau הַּכָּה הְּכָּה oder הְּבֶּה מְּבֶּח gestanden haben (vgl. Gen. 20, 16. Hiob 8, 19, besonders Gen. 47, 1. 2 Reg. 15, 11 und dazu LXX). Auch Ez. 24, 10 und Jer. 8, 2 scheint (!) masculinisch construirt zu sein. — Ewald's Ergänzung: "(hinausgeworfen) aus ihren Gräbern; und deine Lebenden sind ausgesetzt . . . . " ist theils überflüssig, theils dem Original Jer. 8, 2. 36, 30 widersprechend. — b) Jedenfalls will Vers 25 a die in indirecter Rede begonnene Prophetie Vers 24 e in directer Rede fortsetzen. Dass sodann hier καὶ ἀπεβάνοσαν² nicht als Uebersetzungsfehler für dass Futurum דימורה aufzufassen, sondern vielmehr als Folgesatz der Vergangenheit, eingeleitet durch 7 relativum, -- יותרהר, "und so sind sie gestorben" gemäss dieser Weissagung zu belassen ist, folgt schon daraus, dass andernfalls die Darstellung an einem unerträglichen ΰστερον πρότερον leiden würde, während das מלכינו ganz selbstverständlich aus den vorhererwähnten מלכינו und אבוחינו sich ergibt. Zugleich bleibt auf diese Weise die Lebendigkeit und Anschaulichkeit der Rede gewahrt, und ihr concreter Charakter fordert um so mehr eine historische Deutung auf die jüngste Vergangenheit unsers Verfassers. Als Sachparallelen vgl. Jer. 7, 33. 9, 21. 14, 16. 18. 15, 3. 16, 4. 19, 7. — c) Ev πόνοις πονηροίς = בְּחַלֵּים רְעִים (Deut. 28, 59. Kohel. 6, 2. 2 Chron. 21, 15 LXX), oder

<sup>1</sup> Das Feminin 1577 kommt nirgends im Alten Testament vor.
2 Zur Endung dieses Wortes s. Fritzsche zu 3 Esra 1, 32, und

Winer, Grammatik §. 13, 2, S. 71.

Seuche<sup>a</sup>, 26. [Und du hast das Haus, das nach deinem Namen genannt ist, gemacht, wie es heutigen Tages ist]<sup>\*\*</sup> wegen der Bosheit des Hauses Israels und des Hauses Juda's.

wahrscheinlicher בְּחַדֵּלְאִים רעים, ein Ausdruck, der gleich also mit verknüpft 2 Chron. 21, 19 und ähnlich auch bei Jeremia (16, 4. 14, 15 LXX) vorkommt, aus welchem unser Verfasser alles unmittelbar Vorausgegangene entlehnt hat. Wie 37 Jes. 1, 5. Jer. 6, 7, so wird auch חחלואים Jer. 14, 18 von LXX durch πόνος wiedergegeben. d) Die drei als Species der πόνοι πονηροί genannten Plagen werden auch sonst häufig, besonders bei Jeremia, angeführt. Hunger und Seuche sind das natürliche Gefolge des Kriegs. 'Αποστολή (statt βάνατος) = יְבֶּר (für בֶּרְ) ist ein längst entdeckter Lesefehler, den sich nicht nur der sklavisch wörtliche Dolmetscher unsers Büchleins, sondern ebenso schon der von Jer. 32, 36 zu Schulden kommen liess. Desgleichen haben LXX (Symmachus und Aquila) Ψ. 91, 6 קבר durch πράγμα (בֶּרֶ und Vers 3. Hab. 3, 5 durch λόγος, Hos. 13, 14 durch δίκη (vgl. Exod. 24, 14 LXX) wiedergegeben; umgekehrt haben LXX Jes. 9, ז בר שו und Theodotion Jer. 9, 21 הבר (Imper. Pi.) durch מלמעמדסב, und wiederum der Uebersetzer der salomonischen Psalmen 2, 29 לדבר durch τοῦ εἰπεῖν (statt τοῦ ἀπολέσαι) vertirt. — In ihrer Abhängigkeit vom griechischen Texte geben alle übrigen Versionen nebst Theodoret dem Worte ἀποστολή die Bedeutung: "Absendung" seil. ins Exil, alyμαλωσία, Luther übersetzte "Gefängniss", Ewald erklärte: das Abfahren = Tod (Pest), Fritzsche ἀποστολή Σανάτου gemäss ἀποστέλλειν Βάνατον (שלח דבר). Vgl. auch Bretschneider, Systematische Darstellung der Dogmatik und Moral der apokryphischen Schriften, I, 260.

a) Kai באמג = נחתן Jer. 9, 10. 25, 18. — Wenn wir den gegensätzlichen Zusammenhang, welcher zwischen Vers 24. 25 einerseits und Vers 27 andererseits besteht (s. zu Vers 27), beachten, so muss Vers 26, welcher diesen Zusammenhang lockert, verdächtig erscheinen. Vom Tempel ist nirgend anderwärts die Rede, im Gegentheil Vers 16 wurde der Himmel "dein (heiliges) Haus" genannt. Der Ausdruck ώς ή ήμέρα αΰτη, der mit dem unmittelbar vorhergehenden Relativsatze aus schon vorhandenem Material (Kap. 1, 15. 2, 15) wiederholt zu sein scheint, gibt mit seinem Verbum Ennag eine sehr unconcrete schwache Aussage - welcher deshalb der in einigen Codd. zugesetzte Prädicatsaccusativ ἔρημον zu Hülfe kommen soll — und widerspricht zugleich, insofern er auf den, den Betern unmittelbar vor Augen liegenden Zustand des (zerstörten) Tempels in Jerusalem deutet, der in den Gebeten vorausgesetzten historischen Situation, nach welcher die Beter nicht in Jerusalem anwesend sind, sondern έν γη ἀποιμισμού αὐτῶν sich befinden. Wenn endlich der erstere Ausdruck τὸν οἶχον οὖ κτλ. sich an dem sogleich folgenden οἶχος Ἰσραἡλ καὶ 27. Mit uns aber hast du, Herr unser Gott, gehandelt nach all deinem Huld und nach all deinem grossen Erbarmen.

οἶχος 'Ιούδα stösst, so ist dies ein weiterer Beweis für die Unechtheit der ersten Vershälfte¹, aber zugleich auch ein Beweis für die Echtheit der letzten Worte des Verses, welche das Vers 24. 25 als jetzt eingetroffen citirte Drohorakel motiviren und volltönend abschliessen sollen. Dass hiebei neben dem "Hause Juda's" auch das "Haus Israel's" genannt wird, darf hier so wenig auffallen, als in der Originalstelle Jer. 11, 17, welche ja auch gesprochen oder geschrieben wurde zu einer Zeit, da das "Haus Israel's" schon seit 100 Jahren zu existiren aufgehört hatte. Vgl. auch die Erwähnung Israel's hier Kap. 2, 1. 11. (15.) 35.

Vers 27. Was Jer. 14, 18b als Ende der Katastrophe, als das Vollmass des Unglücks erscheint, was auch unserm Autor Vers 13. 14. 20 als Zeichen des göttlichen Zornes erschien: die Wegführung der von Hunger, Schwert und Krankheit Verschonten - das wird hier Vers 27 fg., in Wendung des Gedankens, von den Ueberlebenden als Beweis göttlicher Gnade und Erbarmung angeschaut. Jene sind in der Heimat elend umgekommen durch Gottes gerechten Zorn, wir sind zwar weggeführt worden, aber doch am Leben geblieben durch Gottes Erbarmen. Im sprachlichen Ausdruck des Satzes treten jedoch nicht sowohl die Personen - sie, die Umgekommenen, und wir, die Ueberlebenden (vgl. z. B. die gegensätzliche Wortstellung Lev. 26, 33. \$\P\$. 25, 7. Jes. 41, 16 und oben Kap. 1, 15) — sondern nur Gottes Zorn und seine Gnade gegensätzlich einander gegenüber. — a) Vgl. Deut. 11, 5. 6. 4. 103, 10. 11. 119, 124 und oben Vers 13 f. — b) Obwohl ἐπιείχεια ("Milde, als Gegentheil von starrer Gerechtigkeit": Reusch) nirgends bei LXX1 als Uebersetzung eines hebräischen Wortes vorkommt, so werden wir doch kaum irren, wenn wir έπιείχεια und οἰχτιρμός (welches häufig = רחמים) durch die gewöhnlich miteinander verbundenen הַכָּר (הַכָּרִים) יוְכָּר wiedergeben; vgl. \( \Psi \). 25, 6. 40, 12. 51, 3. 69, 17. 103, 4. Jer. 16, 5 u. a. Wie sonst דַּסָר נֵּדוֹל (1 Reg. 3, 6. Num. 14, 19), so wird auch, entsprechend ברם הרבים הרבים (Dan. 9, 18. Neh. 9, 19. 26, 31), הרחמים הרבים gesagt (Jes. 54, 7).

<sup>1</sup> Vielleicht Dan. 4, 24 ausgenommen, wo έπιείχεια für irrthümlich gelesenes בְּנְרָה gesetzt zu sein scheint. Ueber עָּנְרָה von Seiten Gottes s. Hitzig, zu Ψ. 18, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die jedoch der griechische Uebersetzer bereits hebräisch vorgefunden haben und die gleichen Ursprungs mit Kap. 2, 4—6 sein wird, insofern hier wie dort der Sprecher in Jerusalem, beziehentlich im heiligen Lande (noch) anwesend zu sein scheint.

28. Wie du geredet hast durch deinen Knecht Mose's zu der Zeit, da du ihm gebotest's, dein Gesetz den Kindern Israels vorzuschreiben's, indem du sprachst:

29. "Wenn ihr meiner Stimme nicht gehorchen werdet, "wahrlich dann" soll diese grosse und zahlreiche (Volks-)

Vers 28 fg. Zusammenhang: "Deine Drohungen hast du (an uns) erfüllt (28. 29); aber auch deine tröstlichen Verheissungen wirst du (zu unserm Besten) nicht vergessen" (30-35). Diese Verheissungen werden in der Form von freien Reminiscenzen aus verschiedenen Schriftstellen, hauptsächlich aus Deut. 28 und Lev. 26, in neuem Zusammenhang aneinandergereiht. — a) Vgl. Vers 20<sup>d</sup>. 1, 20<sup>c</sup>. b) Έν ήμέρα έντειλαμένου σου deutet, wie Obadja 11 (vgl. auch Jer. 36, 2. 41, 4 LXX), eine Genitivverbindung des Infinit. constructus an = ביוֹם צוֹּחָדְ (Lev. 7, 38); vgl. schon 1, 20 בּיוֹם צוֹּחָדָ. ביוֹם בּיוֹם ביוֹם בּיוֹם בְיוֹם בּיוֹם ב τέλλεσ $\Im$ αι = τίνος =  $3^d$ . = c) Γράψαι έναντίον τίνος ="בחב על-ם Einem (Etwas) zur Last schreiben, vorschreiben; vgl. 2 Reg. 22, 13. 1 Chron. 16, 40. Hiob 13, 26, und oben zu 1, 18e. Immerhin kann auch im Hinblick auf Kap. 1, 12 (wo פֿערנר = בערנר) und unter Vergleichung von Ez. 43, 11 (Deut. 28, 31. 29, 1. Lev. 26, 45) mit dem Syrer לערנר (statt של) gesetzt und erklärt werden: "vor den Augen der Kinder Israel's niederschreiben".

Vers 29. Vgl. Deut. 28, 62. (15. 45. 4, 27) und oben Kap. 1, 18c. 2, 13 hik. — a) "Mit εἰ μης[ν] beginnt der Nachsatz zu ἐὰν μή." Ob die Vulgärlesart εί μὴν zu belassen oder nach Codd. 49. 51. 90. 231. Compl. Ald. mit Fritzsche das gut griechische ἡ μὴν herzustellen sei (s. Fritzsche zu unserer Stelle und zu Judith 1, 12), bleibt ohne Einfluss auf den herzustellenden Ausdruck des hebräischen Originals. Wie im Griechischen überhaupt ἡ μὴν, so werden auch bei den LXX die Ausdrücke ἡ μὴν (Hiob 2, 5. Num. 14, 28), εἰ μὴν (Ez. 36, 5. 38, 19. 33, 27. 34, 8. 1 Reg. 20, 23), εί μη (Jer. 15, 11 und Varr. zu Hiob 2, 5. Num. 14, 28), ἐὰν μη (Jer. 22, 6) bei Schwursätzen, und zwar für hebräisches אַם־כֹּא und äquivalentes כּי (Gen. 42, 16. 22, 16. 17. Ez. 35, 6) — ersteres = "gewiss, wahrlich" in directer Rede, letzteres = "dass" mehr in indirecter —, gesetzt. Vgl. auch Winer, §. 55 am Schluss, S. 444. Da nun in unserm Vers bereits unmittelbar vorhergeht, einen negativen Bedingungssatz einleitend, so ist klar, dass für εἰ μή — so wird wohl der Uebersetzer ursprünglich geschrieben, und dieses nachgerade ein Abschreiber in η μην verschlimmbessert haben, wogegen in der häufig vorkommenden, aber völlig sinnlosen Variante εί μήν noch die auf halbem Wege stehende Correctur oder ein Schreibfehler zu erkennen ist 1 - im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So urtheilt auch Volkmar zu Judith 1, 12, wie ich nachträglich sehe.

"Menge" klein werden" unter den Völkern, wohin ich sie ver-

hebräischen Original entweder gar nichts<sup>2</sup>, oder, was wahrscheinlicher, כל gestanden haben muss. Und dieses לב haben wir dann durch ein zu ergänzendes אמרתי oder als Schwurpartikel gefasst, wie der griechische Uebersetzer that, durch die Ellipse פר כוֹשְׁבֵּעַתִּי oder בּי נִשְׁבַּעַתִּי zu erklären. Auch anderwärts leitet ja פִּר (auch אשה) = "dass" ohne vorausgehendes Verbum dicendi äusserst häufig die directe Rede mit Nachdruck ein, sei es, dass die Partikel an die Spitze des Satzes tritt (\$\Psi\$. 49, 11. Gen. 21, 30. Ex. 1, 19. 2 Reg. 8, 13. 1 Reg. 11, 22), oder im Satze zurückgeordnet erscheint, wie in unserm Verse (Jes. 7, 9: אַם לא הַאַמָּרנוּ כַּר לא הַאָּמֵרנוּ כָּר לא Jer. 22, 24. Ψ. 49, 10. 11. Gen. 18, 20). Vgl. auch Ewald §. 330b. — b) Vgl. 1 Reg. 20, 13. 28. Deut. 26, 5. — Βόμβησις ist απαξ λεγόμενον, sich herleitend von βομβεῖν "tief, dumpf tönen, summen, brummen", auch "sausen, brausen", was von Bienen, vom Meere, aber auch von einer Menschenmenge ausgesagt wird (Plato, De republica 8, pag. 564d: βομβεῖ τε καὶ οὐκ ἀνέγεται τοῦ ἄλλα λέγοντος). Dem entsprechend wird, wie βομβεῖν bei LXX für hebräisches אוֹד (Jer. 31, 35. 48, 36; auch für בשם 1 Chron. 16, 32) eintritt, βόμβησις an unserer Stelle für קומון, und zwar aber dies nicht in der Bedeutung "Getümmel, Lärm" einer Volksmenge (vgl. den Araber), sondern mit dem Begriff der "Volkmenge" selbst (s. die Lexika) gesetzt sein. So hat ganz richtig Vetlat. a. und b. "multitudo", der Syrer Los, der Kopte אורט פֿם Reg. 25, 11 bei Jer. 39, 9 durch בַם 2 Reg. 25, 11 bei Jer. 39, 9 durch gedeutet und von LXX zu 1 Reg. 20, 13. (28) durch οχλος, zu Jes. 13, 4 durch εθνη, zu Jes. 17, 12. Ez. 30, 15 durch πλήθος verdolmetscht. Insofern nun βόμβησις nirgends in dieser concreten Bedeutung vorkommt, so hat der griechische Interpret hier allerdings mit dem Begriff zugleich das richtige Wort verfehlt und sich eines Uebersetzungsfehlers schuldig gemacht (gegen Hävernick und Fritzsche). Vgl. Hitzig, Die Psalmen (Heidelberg 1836), II, 119. — c) ᾿Αποστρέψει intransitiv wie Kap. 1, 13<sup>d</sup> = ישׁרָב in der Bedeutung: "wieder werden" zu Etwas (Vetlat. a. b.: "convertetur"), wie Ex. 4, 7. 2 Reg. 5, 10. 14 (Gen. 3, 19, und dazu die transitive Wendung Sir. 17, 1 = השׁיב). —

<sup>2</sup> So geben z. B. LXX zu Amos 6, s ein διότι, ohne dass der hebräische Text ein το bietet wie Kap. 4, 2; und ebenso — ganz unserm Falle analog — lassen LXX in irrthümlicher Auffassung von Jes. 45, 23 ein pleonastisches εἰ μὴ (εἰ μὴν) vorausgehen und dann ὅτι für το folgen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schwursätze ohne diese einleitenden Betheuerungen s. z. B. Jer. 22, 6, 15, 11. Ez. 36, 5, 38, 19. Hiob 2, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dieser Satz ist dem unsrigen ganz besonders ähnlich in seinen beiden Theilen.

"sprengen werde.<sup>d</sup> 30. Denn ich weiss, dass sie mir nicht "gehorchen werden", weil es ein halsstarriges Volk ist.<sup>b</sup> "Aber" sie werden es zu Herzen nehmen" im Lande ihrer "Gefangenschaft", 31. und (werden) erkennen, dass ich ihr Gott

Eἰς μικρὰν = לְּמְרֵּי מִלְּהְ, scil. יוֹאָ (Dan. 11, 23) oder לְּמְרֵּי מִעָּכְּ (Deut. 28, 62. 26, 5. 4, 27), vgl. unten Vers 34: οὐ μὴ σμικρυναῶσι. Der Araber, welcher mit dem hexaplarischen Syrer die werthlose Variante εἰς μακρὰν (vgl. Sir. 24, 30, Hiob 36, 35) befolgt und mit dem Kopten ἀποστρέψει transitiv nimmt, scheint an eine Verjagung der Juden in entfernte Länder infolge eines Erdbebens zu denken. — d) Vgl. Jer. 24, 9. Ez. 4, 13. Deut. 30, 1 und oben zu Vers 4°.

Vers 30 aus 2 Chron. 6, 37. (1 Reg. 8, 47.) Deut. 30, 1. 4, 39. a) "Motivirender Zusatz" zur Voraussetzung des vorigen Verses, des Sinnes: "ich setze keinen unmöglichen Fall, indem ich sage: «wenn ihr meiner Stimme nicht gehorchen werdet»; denn ich weiss" u. s. w., ganz so wie 2 Chron. 6, 24. 36. — Die verstärkte Verneinung durch οὐ μή (auch Vers. 34) ist sehr häufig bei LXX; s. Winer, §. 56, 3, S. 449 fg. Zur Form ἀκούσωσι s. Schirlitz, Grundzüge der neutestamentlichen Gräcität (Giessen 1861), §. 29, 8, S. 166. b) Wörtlich also Ex. 34, 9. 32, 9. 33, 3. Deut. 9, 13. 6. — Das dreimalige to in einem Verse, zumal in verschiedener Bedeutung, darf nicht auffallen; vgl. Jes. 40, 2. 1 Reg. 8, 37. 35. 46. Deut. 31, 29, wo auch, wie hier und  $\Psi$ . 135, 5, כי רדעתר mit folgendem כי הידעתר. — c) Kal= 7 = "aber", leitet die Verheissung des künftigen Glücks, d. h. einer glücklichen Zurückführung des Volks in die alte Heimat ein (Vers 34. 35), einer Rückkehr, welche jedoch erst nach der Bekehrung zu Gott wird stattfinden können (Vers 30-33). Diese "Bekehrung wird in mehrern, nicht strenge logisch aneinandergereihten Ausdrücken beschrieben, und dabei das Zusammenwirken der eigenen menschlichen Thätigkeit und der göttlichen Gnade (καὶ δώσω κτλ. Vers 31) berücksichtigt" (Reusch). d) השורב אל-לב darf nicht mit Thenius zu 1 Reg. 8, 47 = "in sich gehen" gefasst werden, sondern mit Bertheau zu 2 Chron. 6, 37, Knobel zu Deut. 4, 39 und Reusch zu unserer Stelle 1 = "(Etwas) zu (seinem) Herzen nehmen, beherzigen, bedenken". Denn die Vergleichung von Deut. 4, 39 lehrt deutlich, dass dieser Ausdruck eng mit Vers 31 zu verbinden ist: "sie werden beherzigen... und erkennen, dass ich ihr Gott Jahve bin." — e) 2 Chron. 6, 37. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Wo zu μακράν der LXX umgekehrt die Variante μικράν vorkommt.

<sup>1</sup> Fritzsche's Erklärung des griechischen Ausdrucks: "sie werden sich zurückwenden, zurückkehren zu ihrem (früheren guten) Herzen" = "sie werden sich bekehren" (das wird erst Vers 33 hervorgehoben) — ist irreführend.

"Jahve bin." Und ich will ihnen ein (neues) Hers und "Ohren geben, die hören."

Jer. 30, 10, 46, 27. 'Αποικισμός kommt in der griechischen Bibel ausser unserer Stelle nur noch im Buche Jeremia (für 43, 11, vgl. auch Bar. 2, 14, und für 15, 46, 19, 48, 11, vgl. Bar. 1, 9) vor. Dagegen findet sich der Ausdruck ἀποικία nirgends sonst in LXX

für אָרֶץ שָׁבֵּר ausser Bar. 3, 7. 8.

Vers 31 aus Deut. 4, 39. Lev. 26, 44. (1. 13.) Jer. 24, 7. (Deut. 29, 3.) Ez. 36, 26. — a) Wörtlich also Ex. 29, 46. Ez. 28, 26. 34, 30. 39, 28. 22. Zum Belange des Gedankens vgl. Ex. 20, 2. Jer. 14, 22. \$\Psi\$. 144, 15. — Möglich, dass im hebräischen Urtext von xal γνώσονται an in der Weise der Propheten der erste Modus stand eingeführt durch 1 relativum, רְרָדְעד, "und so werden sie erkennen", "so dass sie erkennen" — ,und so werde ich geben" — רָהָהָה u. s. f. Dabei ist es interessant zu beobachten, wie hier die Erkenntniss Gottes vor dem Empfang eines neuen Sinnes und willigen Gehörs genannt wird, während anderwärts, z. B. Deut. 29, 3. Jer. 24, 7. Ez. 11, 19. 20 jene Erkenntniss erst von dieser göttlichen Mittheilung abhängig gemacht wird. b) In der Verbindung καρδίαν καὶ ὧτα ἀκούοντα scheint ein Zeugma vorzuliegen, veranlasst durch den Umstand, dass der gewöhnliche Zusatz ירעה zu לב durch das vorausgehende ירעה unmöglich geworden ist. Für die Beziehung von ἀκούοντα auch auf καρδίαν könnte geltend gemacht werden, dass שמל nicht ein blosses "Hören", sondern auch ein "Verstehen" (Jes. 33, 19. Jer. 5, 15. Hiob 12, 11. 13, 1), ebenso "horchen, (Etwas) beachten, vernehmen" (vgl. \P. 115, 6 mit 135, 7; Jes. 29, 18. 32, 3. 37, 4. 17. 42, 20. Jer. 5, 21), und überaus häufig (auch bei Baruch) "gehorchen" bedeutet, wie denn auch 1 Reg. 3, 9 geradezu לֵב שׁמֵלַ vorkommt. Allein diese Stelle ist ohne Zweifel corrumpirt und mit Thenius nach LXX zu emendiren (doch s. auch Hitzig zu Prov. 21, 28). Dadurch aber wird dem in alle Wege harten Zeugma hier der Boden entzogen, und das nunmehr alleinstehende שלֵב müsste in der Bedeutung "Einsicht", praktischer Verstand oder Vernunft, gefasst werden (vgl. "Einem Vernunft beibringen, Einen zur Vernunft bringen"). Immerhin jedoch bliebe auch so die Zusammenstellung von καρδίαν mit ὧτα ἀκούοντα eine hinkende. Diesem Misstande ohne Zweifel wollen die Lesarten καρδίαν συνετήν und καρδίαν τοῦ γνῶναί με abhelfen. Aber letztere (= לדעח אחר) ist, wie schon angedeutet, unpassend und beruht offenbar auf Nachahmung von Stellen wie Jer. 24, 7. (vgl. auch Deut. 29, 3). Erstere würde entweder auf hebräisches לֵב חַבָּם (1 Reg. 3, 12; vgl. auch die Formulirung הַכַּם־לַב Ex. 31, 6. Prov. 16, 21. Hiob 9, 4) — nur bliebe in diesem Fall das Wegbleiben von ποπ = συνετήν unerklärlich oder auf לב נבון (1 Reg. 3, 12. Prov. 14, 33. 15, 14. 18, 15) zurückweisen. Der Wegfall von (ב(רך) nach שמר schon begreiflicher.

"32. Dann werden sie mich preisen" im Lande ihrer "Gefangenschaft und meines Namens (wieder) gedenken"; "33. Und werden sich bekehren von" ihrer Halsstarrigkeit"

Vers 32 (vgl. 1 Reg. 8, 33. 35. 2 Chron. 6, 24. 26) entspricht Vers 31a und gibt die weitere Ausführung als Folge davon: "sie werden erkennen, dass ich der wahre Gott und ihr Gott bin, werden mich als solchen preisen und verehren und meines Namens (meiner als ihres Gottes) wieder eingedenk sein" (Reusch). — a) הוֹדָה = מוֹצָנוֹי = מוֹצָנוֹי (2 Chron. 6, 26. 7, 3. 5, 13. Jes. 38, 18. Gen. 49, 8) wird entweder mit dem Accusativ der Person, oder häufiger - und wie es scheint in spätern Jahrhunderten — mit 5 construirt (\$\Psi\$. 75, 2. 79, 13. 1 Chron. 29, 13. Esra 3, 11). Der in den Originalstellen und überhaupt sehr häufig vorkommende Ausdruck: "den Namen Jahve's preisen" ist hier, wie auch sonst (1 Chron. 16, 8. 29, 13. W. 92, 2. 100, 4. 105, 1) des poetischen Parallelismus wegen in zwei Sätze auseinander genommen. Für den Sinn vgl. noch \(\Psi\). 54, 8. 9. — b) \(\Psi\). 119, 55. 63, 7. Sie gedenken, dass Jahve allein wahrer und hülfreicher Gott ist (4. 78, 35. Thren. 3, 21 fg.) und wenden sich darum wieder ihm zu (Ф. 22, 28: יופרג רישבר). Für den inchoativen Begriff von זכר hier = "(wieder) eingedenk werden" vgl. Jer. 44, 21b.

Vers 33. Vgl. 2 Chron. 6, 26. 38. (1 Reg. 8, 35. 48.) Deut. 31, 27. Jer. 25, 5. — a) Der intransitive Ausdruck hier ist Kap. 3, 7 transitiv gewendet (s. zu 1, 13<sup>d</sup>). Die Bewegung wohin? — אַל־דְּרָהָּהָהְ oder מַלְּרִיהְרָהָּהְ (Deut. 4, 30. 30, 2. 1 Reg. 8, 33. 48 — brauchte nach dem bereits Gesagten nicht mehr beigefügt zu werden. — b) Der auffallende Umstand, dass der griechische Uebersetzer, welcher Vers 30 das componirte Adjectiv σκληροτράχηλος gebrauchte, hier das ein-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Καινός = אַחָר Jes. 65, 15. Allein unser Uebersetzer gibt Kap. 1, 22 אַחַר durch ຮτερος wieder.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Axούειν = הַקְשִׁיב 2 Chron. 20, 15. Jes. 48, 18. Jer. 6, 10. 17. 18, 18. Кивиския.

..und von ihren bösen Werken c; denn (wenn) sie werden be-"denken den Weg ihrer Väter<sup>d</sup>, welche gegen Jahve gesündigt

fache Substantiv τράχηλος — welches Kap. 4, 25 von einem andern Vertenten gesetzt ist — vermeidet und dafür νῶτος oder νῶτον setzt1, erklärt sich aus dem Umstande, dass es kein Compositum aus σκληρός und νώτον gibt. Der abstracte Begriff "Hartnäckigkeit, Verstocktheit", den der Ausdruck לֵרֶת קְשֵׁה bezeichnet, unterdrückte das den Worten ursprünglich inhärirende Bild, und infolge davon erst ist die Verbindung שׁרַב מִלֹרְתְ möglich geworden. "Von dem (eigenen) verstockten Wesen Gott gegenüber kann man sich abwenden, wie von dem Rücken eines (andern) Menschen, nicht aber von dem eigenen Rücken" (Fritzsche). — c) Mit allem Recht ziehen Reusch, Ewald und neuerdings auch Fritzsche die auch von Cod. Vaticanus bezeugte Lesart πονηρών<sup>2</sup> πραγμάτων der Vulgärlesart πονηρών προςταγμάτων vor.3 Allein auch bei jener Lesart muss es angesichts des wörtlichen Anschlusses unserer Uebersetzung an das hebräische Original sehr auffallen, dass hier - das einzige Mal - das Adjectiv, im Widerspruch gegen die hebräische Syntax, seinem Substantiv voran-Schon Reusch hat daher einen leichten Uebersetzungsfehler auf Grund des hebräischen לע מעלליהום gesehen, einer Verbindung, die besonders häufig bei Jeremia (4, 4. 21, 12. 44, 22) vorkommt, dort von LXX ganz genau durch πονηρία πραγμάτων (oder έπιτηδευμάτων), aber auch Jer. 23, 2. 22. 25, 5. 26, 3. Deut. 28, 20 ganz ähnlich ungenau wie hier durch πονηρά έπιτηδεύματα wiedergegeben wird. Nun erhellt aber auch, dass Fritzsche's frühere Ansicht (nach Gaab), wonach auf Grund der Lesart προςταγμάτων hier von "Satzungen im schlimmen Sinn" wie Ez. 20, 25. 26 die Rede wäre, nicht nur höchst unwahrscheinlich und gezwungen, sondern geradezu unmöglich ist; unwahrscheinlich schon aus dem sprachlichen Grunde, weil dort bei Ezechiel die προςτάγματα = חקים, dagegen hier bei Baruch überall (1, 18. 2, 10. 4, 1) = njm sind, und unmöglich aus dem sachlichen Grunde, weil dort bei Ezechiel die "Satzungen" solche Jahve's sind, hier dagegen solche des Volks ( $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega} v$ ) wären. — d) Grund der Bekehrung: "die Betrachtung des Schicksals, welches ihre Vorfahren für ihre Sünden getroffen." Vgl. Jes. 47, 7b; sprachlich Deut. 8, 2. Ez. 16, 61. 20, 43. 36, 31. 32. 757 hat hier und Kap. 4, 14 den ethisch gewendeten, intensiven Begriff: "bedenken, beherzigen"; vgl. dafür

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Νῶτον = אָכֶּר Gen. 49, 8. Jer. 2, 27. 18, 17 u. a. <sup>2</sup> Πονηριῶν in Compl. und Ald. ist entweder Fehler oder Correctur aus Vetlat. a.: "malignitatibus".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In ganz derselben Weise kommen die beiden Lesarten πρᾶγμα und πρόςταγμα in LXX zu Gen. 24, 50. Prov. 25, 2 und bei Diod. Sicul. 16, 41 vor.

4

"hatten." 34. Und dann will ich sie zurückbringen in das Land",

Jes. 47, 7. Hiob 7, 7. Thren. 1, 9. Deut. 5, 15. 15, 15. — Obwohl die Ausleger (Luther, De Wette, Fritzsche, Reusch) קָרָדָּ = Schicksal, das äussere Ergehen, fassen (s. Hitzig zu \(\Psi\). 1, 6), so bleibt immerhin auffallend, dass in allen soeben citirten sinnverwandten Stellen, wo זכר דרך vorkommt<sup>4</sup>, und überhaupt in den meisten Fällen (s. die Lexika) ררך den Weg bedeutet, den der Mensch — oder auch Gott - geht, also den Wandel, die Handlungsweise. Zudem kommt auch hier einerseits 777 in nächster Nachbarschaft bei den מעללים vor, wie in den Stellen Ezechiel's bei demselben Wort und dem synonymen עלילות (vgl. noch Ez. 20, 44. Jer. 23, 22. 25, 5. 26, 3. 35, 15. Sach. 1, 4. 6), und andererseits würde hier die "Handlungsweise" der Väter durch den Zusatz των άμαρτόντων epexegetisch erklärt, wie denn auch die überlebenden Beter Ursache hatten, bei ihrer Bekehrung dessen zu gedenken: "wir haben gesündigt wie unsere Väter" \$\Psi\$. 106, 6 und vgl. oben Kap. 2, 12. 1, 17. Wie ferner beide Begriffe: Wandel und Schicksal - hie und da unmittelbar nebeneinander treten (\$\Pi\$. 27, 11. 139, 24), so erscheint \$\Pi\$. 130, 24b das Wort הרך in der Schwebe, im Uebergang von dem einen zum andern Begriff (s. Hitzig z. d. St.): ganz natürlich so, weil ja der Weg, den Gott mit den Menschen geht, auf Seiten Gottes ein Handeln, auf Seiten der Menschen ein Leiden, ein Schicksal (Ez. 18, 25ª. 29ª). Dennoch wagen wir die Frage, ob der "Weg" hier bei Baruch als Schicksal oder als Handlungsweise zu fassen sei, nicht zu entscheiden, und zwar aus dem sprachlichen Grunde, weil nach dem Plural מעללים der Singular הרך folgt; denn wie die bösen Handlungen der Beter viele und verschiedene waren, so auch — und noch viel mehr die ihrer Väter, wogegen diese für ihre vielen bösen Handlungen ein Schicksal erreichte: אָבְדּרּ דֶּרֶךְ עָּרָ אָנָר (בְּרָבְּ 12. — e) הומאים 1 Sam. 14, 33. Das hebräische Particip, an sich zeitlos, dient im Sprachgebrauch für alle drei Zeiten; hier und Kap. 3, 4. 7. 1, 15. 2, 17 für das Präteritum, wie Jes. 63, 11. 1 Sam. 1, 26. Gen. 32, 10. 14. 19, 14. 2 Chron. 20, 24. Richt. 18, 14.

Vers 34. Jer. 24, 6. Deut. 30, 20. 34, 4. Jer. 30, 3. 19. — a) 'Αποστρέψω transitiv, s. zu 1, 13d. אַל (עַל)־רָאָרְיָלָה Jer. 30, 3, 3, oder אָל (עַל)־רָאָרְיָלָה 24, 6, oder auch אָל (עַל)־רָאָרְיַלְה Vers 30, 15. 1 Reg. 8, 34. 2 Chron. 6, 25. Ez. 20, 42. Durch שִׁרבּר Vers 30, יְשִׁירבּר Vers 33 und הַשִּׁרַרֵּר hier scheint der hebräische Autor eine Art Wortspiel (Annominatio) beabsichtigt zu haben, um das parallele Thun einerseits der Juden, andererseits Gottes malerisch hervortreten zu lassen. Vgl.

Deut. 8, 2 ausgenommen, denn hier steht 77 in eigentlicher physischer Bedeutung.

"das ich ihren Vätern, Abraham, Isaak und Jakob, ge-"schworen habe, dass sie es in Besitz nehmen"; und will sie "(wieder) mehren", und sie sollen sich nicht (mehr) mindern." "35. Und ich will mit ihnen einen ewigen Bund auf-"richten", ihr Gott zu sein und sie sollen mein Volk sein";

Aehnliches Deut 30, 1-8 und 8-10, Jer. 24, 6.7, und das Wortspiel 1 Reg. 8, 48 mit doppeltem שָׁבר, sowie Jer. 35, 15 mit שֹׁבר und שבר b) Gewöhnlich folgt in solchem Gedankenzusammenhang auf לְחֵרוּ לְּדֶּוֹם die Ergänzung לָחָרוּ לְּדָּוֹם (so auch der Armenier; vgl. Bar. 1, 20, aber auch Gen. 50, 24), oder auch nach נתח להום die Ergänzung לרשׁתַּה. Wenn nun Ex. 15, פּ ידי von LXX ungenau durch κυριεύσει ή χείρ μου, Num. 21, 24 בַּרַרָשׁנּי אַת־אַרצור durch καὶ κατεκυρίευσαν της γής αύτοῦ wiedergegeben wird und in gleichem Zusammenhang Jer. 30, 3 wörtlich wie an unserer Stelle καὶ χυριεύσουσιν αὐτῆς (scil. τῆς γῆς) für דירַשוּרה steht, so ist klar, dass wir hier ganz gleich also zu setzen haben. Vgl. auch \$\Psi\$. 69, 36. Jes. 65, 9. 34, 17. Zu χυριεύειν τινός vgl. Kap. 3, 16. 1 Makk. 10, 76. Judith 1, 14 u. a.; s. Winer, §. 30, 10e, S. 185. — c) Ich will sie (wieder) zu einem grossen Volk machen (vgl. Gen. 17, 20, Deut. 26, 5), ihnen eine zahlreiche Nachkommenschaft geben: eine häufig sich wiederholende Verheissung. — d) Zur Vervollständigung der Verheissung dient sehr oft diese negative Ergänzung: sie werden nicht wieder (durch Kriegsunglück und dgl.) gering an Zahl werden, wie sie jetzt (geworden) sind: Kap. 2, 13. Zu ού μη und zur Verbalendung - ωσι s. oben zu Vers 30a. Das intransitive מַלָּט ist als Inchoativ zu fassen (gegen Reusch), wie Jer. 29, 6. 30, 19. \$\bar{\Psi}\$. 107, 39.

Vers 35. Lev. 26, 9. (12.) 45. Ez. 16, 60. Jer. 32, 40. 31, 33. 2 Chron. 7, 20. Deut. 29, 27. Wie das ganze Gebet von Vers 11 an in der gnadenreichen Verheissung Vers 29 fg., so gipfelt diese Verheissung selbst wieder in der Ausschau auf eine ewige goldene Zeit Vers 35. Vgl. ähnlich beim "zweiten Jesaja" Kap. 35, 10. 51, 6 fg. 54, 8 fg. Kap. 60 (bes. Vers 21); 65, 17 fg. 66, 22 fg. — a) Wie פרח אם und שם LXX: πρός, פריח sowohl mit אם und שם (LXX: πρός, μετά und Dativ), als auch mit 5 (LXX: Dativ) verbunden; s. die Lexika. — Der "ewige Bund" (vgl. sprachlich Sir. 17, 10. 45, 7. 15) schon Gen. 9, 16. 17, 19 und wiederum Ex. 19, 5 verheissen und seither so oft von Seiten des Volks gebrochen - d. i. der neue Bund, welchen Jeremia (31, 31 fg. 32, 40) und Ezechiel (11, 19. 20. 36, 26 fg. 37, 26; vgl. auch Jes. 55, 3. 29, 21. 61, 8) in schwerer Unglückszeit wieder in Aussicht stellten und welcher hier abermals - wieder im tiefsten Elend (vgl. auch 4 Esra 3, 15 Vulg.) - erhofft und erbeten wird (Vetlat. a.: testamentum alterum sempiternum). Das menschliche Gemüth kann eben nicht loskommen von dem Gefühle des Bedürfnisses der göttlichen Gnade. — b) Tou stval με = להיות, Inf. estr. "und nicht mehr will ich mein Volk Israel austreiben (aus-"reissen) aus dem Lande, das ich ihnen gegeben."°

mach הקים בריח wie Ex. 6, 4. Das Subjectspronomen שב, welches gewöhnlich weder im Hebräischen noch bei LXX steht (Gen. 17, 7), ist hier nur der Deutlichkeit wegen beigefügt worden; vgl. auch Deut. 26, 18 אַבּיבּה מוֹ סבּ, und Vers 19 sogar (בּנֹיִמוֹ סבּ =) אַרּירָה =. Die Aenderung der Construction im zweiten Gliede (statt xai τοῦ είναι αὐτούς μοι είς λαόν) vollzieht sich, zumal beim Subjectswechsel, im Munde eines Hebräers leichter als das Festhalten an einer strengen Syntax; doch vgl. Deut. 26, 18. 19. Uebrigens drücken die Worte: "(so) dass ich ihr Gott bin (sei) und sie mein Volk sind (seien)" u. s. w. bis zum Schluss des Verses den Inhalt und Belang des "ewigen Bundes" aus. Die erste Hälfte derselben kommt äusserst häufig, besonders bei Jeremia, vor. — c) Diese zweite Hälfte bildet mit dem Schluss des vorigen Verses die Exposition speciell zu dem Prädicat "ewig" in Bezug auf den neuen Bund und verheisst die Vollkommenheit des Glücks, insofern sie besagt: dieser bevorstehende Glückszustand - zahlreiches Volk in der Heimat - soll in alle Zukunft keine Wandelung und Verminderung mehr, wie früher vorgekommen, erfahren. Jer. 32, 41: אַנְהָה. — Was aber stand für אנאָקה. im hebräischen Original? Fritzsche verweist für das transitive κινείν auf Stellen wie Num. 14, 44. Jes. 22, 25. 46, 7; allein an dem letzten Orte steht das Hiphil des Wortes בַּרָּשׁ ebenso sicher im intransitiven Sinne (auch Ex. 13, 22. 33, 11. Prov. 17, 13. 4. 55, 12. Mich. 2, 4) wie das Qal an den beiden erstern (vgl. auch Richt. 6, 18). Richtig ist: das Hiphil von מוכש — und vielleicht ein aus diesem neugebildetes Qal Sach. 3, 9 (s. Hitzig z. d. St.) — kommt in transitiver Bedeutung vor (Hiob 23, 12. Nah. 3, 1. Mich. 2, 3), und das Wort verbindet sich gerne mit der Präposition מל, wird auch einige Mal von LXX durch xivetv wiedergegeben. Allein die Redensart unsers Verses lässt sich nirgends im Alten Testament als Sprachgebrauch nachweisen; und auch die Combination der Wendung Jes. 22, 25 mit dem Ausdruck Esra 9, 8 würde, wollte man einen Beweis daran knüpfen, sich so wenig haltbar erweisen als jener "an festem Orte eingeschlagene Nagel". Ebenso wenig kann uns 2 Sam. 15, 20 (LXX: κινήσω σε) oder 1 Reg. 9, 7 von der Stelle helfen; denn "austilgen, ausrotten" besagt mehr als κινείν, "bewegen" von einem Ort zum andern, und ist am wenigsten am Platze in einer Verheissung, welche - wie hier durch ett geschieht - auf wiederholte ähnliche Vorgänge in der Vergangenheit zurückblickt, während doch ein und dasselbe Volk nur einmal ausgetilgt werden kann. Das Gleiche gilt auch von ינסה im Hinblick auf Deut. 28, 63. Ganz in gleicher Weise aber, wie הכריה und מַנֵל (פְּנֵר) הארמה (מָנֵל (פְּנֵר), wird auch נָתִשׁ, vom Volke Israel als dessen Object ausgesagt, ziemlich oft mit מעל הארמה verbunden:

eine Verbindung, wie sie gerade unser Text hier fordert. Dedeutet "(aus dem Boden) ausreissen, evellere", und wird im eigentlichen Sinne von Pflanzen gebraucht (den Gegensatz dazu bildet "pflanzen"; s. die Lexika), im figürlichen Sinne dann von Völkern — besonders vom Volke Israel; vgl. hauptsächlich Jer. 24, sb — prädicirt: sie aus dem heimatlichen Boden (המקרקות)!) reissen, entweder um sie zu vernichten (Jer. 12, 14. 15. 17. 24, 6. 42, 10. 2 Chron. 7, 20), oder um sie auf einen andern Boden zu pflanzen, d. h. zu exiliren (Deut. 29, 27. 1 Reg. 14, 15; vgl. auch Jer. 32, 41). Die wird zwar nirgends, so wenig als הכרות מוסה, bei LXX durch אושנוע wiedergegeben; dass wir aber gleichwohl auf richtiger Fährte sind, darüber können uns die verwandten Stellen 2 Chron. 7, 20. Deut. 29, 27 ausser allen Zweifel setzen, —

Unsere Stelle hat messianischen Gehalt, darf jedoch ebenso wenig als irgend eine andere messianische Weissagung des Alten Testaments unmittelbar auf die historische Person Jesu von Nazaret gedeutet Davon muss schon die ganze sinnliche Färbung - "der materielle Sinn" sagt Reusch — abhalten. Vor einer unbefangenen Geschichtsanschauung zerrinnt darum nicht nur die Erklärung von Grotius zu unserer Stelle, sondern auch die ganze theologische Auseinandersetzung von Reusch1 in Nichts. Die Frage, von welcher dieser Gelehrte dabei ausgeht: "Wann hat Gott diesen Bund mit dem Volke (Israel) geschlossen?" ist an sich ziemlich müssig. Wir, von unserer geschichtlichen Auffassung des in Rede stehenden Abschnitts aus, müssten darauf antworten: dieser Bund ist gar nie geschlossen worden. Die Frage müsste vielmehr so lauten: wann erwarteten die Beter die Schliessung dieses "ewigen Bundes" und in welchem Ereigniss wollten sie dessen Schliessung erkennen? Und auf diese Doppelfrage wäre zu erwidern: in möglichster Bälde erwarteten sie die Aufrichtung desselben - das geht aus dem ganzen Abschnitt hervor, vgl. besonders Kap. 2, 13 fg. 3, 2. 3. 5. 8 — und zwar wollten sie in ihrer Rückkehr ins alte Vaterland, beziehentlich in der Aufrichtung eines grossen mächtigen Judenreichs in demselben die Aufrichtung des neuen ewigen Bundes erkennen (Kap. 2, 34. 35). Zu dieser Rückkehr aber kam es weder zu den Lebzeiten der Beter, noch ist es bis auf den heutigen Tag dazu gekommen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach dem Vorgange von Lyra, Dionysius, Castro, Calmet u. a. katholischen Erklärern.

- c. Kap. III, 1—8. Klage und inbrünstiges Gebet um Rettung aus der Noth des Exils, sich gründend speciell auf die unmittelbar vorhergehende Verheissung Kap. 2, 29—35 und zugleich das Ganze von Kap. 1, 15 an zusammenfassend. 1 Vgl. Vers 1 mit Kap. 2, 11. 18; Vers 2 mit 2, 14. 16. 27. 1, 17. (2, 5); Vers 3 mit 2, 13. 29; Vers 4 mit 2, 14. 1, 18. 20; Vers 5 mit 2, 19. 11. 15; Vers 6 mit 1, 15. (18. 21. 2, 5. 12. 27.) 2, 31. 35. 32; Vers 7 mit 2, 31—33 (s. unten zu Vers 7<sup>b</sup>); Vers 8 mit 2, 13. (29.) 1, 15. 20. 19. 22. 2, 12. 33.
- III. 1.\* Herr der Heerschaaren, Gott Israels<sup>b</sup>, eine Seele in Nöthen<sup>c</sup> und ein verzagter
- a) Nicht unpassend leitet Vetlat. a., wie Kap. 2, 11, so auch hier das Gebet durch "et nunc" ein, um den Zusammenhang mit der unmittelbar vorhergehenden göttlichen Verheissung anzudeuten. — b) Kúole παντοχράτωρ δ Βεὸς Ἰσραήλ hier und Vers 4 entspricht hebräischem יהוה צבאות אלהר ישוראל, vgl. Jer. 25, 27. 15. 23, 16. 50, 34 u. a. Doch darf gefragt werden, ob nicht vielmehr, wegen absichtlicher Umgehung des Namens Jahve im Gebete (s. zu 1, 158), für χύριε παντοχράτωρ אֵל שֵׁדֵר, wie Hiob 8, 5. (5, 17.) 15, 25 2, oder, was noch wahrscheinlicher, אַלנָי צבארת, wie Jes. 10, 16 (vgl. auch 10, 23. 24. 3, 15. 22, 5. 28, 22; Jer. 2, 19. 46, 10. 50, 25) vorkommt, gestanden habe, wie denn ja die Juden gemäss der Punktation der Massoreten das häufig wiederkehrende יהוה צבאות als ארני צבאות lesen mussten, also ganz so, wie wir hier sogleich den Text restituiren. Vgl. noch Gesenius, Thesaurus III, 1146. — Ganz passend tritt an die Spitze des Gebets um Hülfe das Motiv: Du bist ja allmächtig und Israel's Schutzgott; s. zu Vers 11b oben. — c) Reusch gibt den Sinn der Worte en oteνοῖς, die er adjectivisch mit ψυχή verbindet, richtig durch "in Nöthen seiend, beängstigt" wieder und scheint in denselben die Uebersetzung von בַּאַנַחָה (Ψ. 31, 11) zu sehen. Allein אַנַחָה trägt den Begriff "Aechzen, Stöhnen" und wird, wie אָנָקָה "Seufzen" häufig durch στεναγμός und στενάζειν (Ψ. 6, 7. 31, 11. Jer. 45, 3; Ψ. 79, 11), nirgends aber durch στενός oder στενά bei LXX vertirt. Dagegen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für eine Trennung des Gebets Kap. 3, 1—8 vom Vorausgehenden "lässt sich schlechterdings nichts Scheinbares sagen": meint De Wette (-Schrader §. 390) gegen Bertholdt, welcher IV, 1743. 1762 gar keinen Zusammenhang zwischen Kap. 3, 1—8 mit Kap. 1, 2 finden kann und dieses Gebet als ein von vorn herein für sich selbständiges ansieht, das nur frühzeitig mit dem Briefe (?) des Baruch in Verbindung gebracht und um so mehr in griechischer Sprache aufgesetzt worden sei, als in demselben weniger Hebraismen vorkommen sollen. S. jedoch Einleitung §. 13, NB. zu 2) S. 79. 80. und §. 5, Note 12.

<sup>2</sup> Auch anderwärts ist alleinstehendes אַל öfters durch κύριος wiedergegeben worden: Num. 23, 8. Jos. 3, 10. Hiob 8, 3. 15, 25. 19, 22; ebenso שַׁרֵי Hiob 6, 4. 14. 13, 3. 19, 22. 24, 1.

Geist d schreit zu dir! 2. Höre, Herr, und erbarme dich unser! denn wir haben wider dich ge-

kommt das adjective Substantiv στενον oder στενα aufs Genaueste mit hebräischem אר überein und wird auch bei LXX häufig für dieses gesetzt, sei es, dass dieses in seiner ursprünglichen physischen Bedeutung "enge" (Num. 22, 26. 2 Reg. 6, 1), oder in übertragenem Sinne für "Bedrängniss, Noth, Verlegenheit" steht (2 Sam. 24, 14; vgl. dazu auch Sus. 22: στενά μοι πάντο τεν: 1 Sam. 28, 15; Aquila zu Ψ. 31, 10). Da nun für בַּצֵר לָּר Hiob 7, 11 der Ausdruck "in meines Geistes Klemme" formulirt wurde und dafür Gen. 42, 21 שַׁרָת נָפָשׁ , שָׁר. 31, 8 auch אָרוֹת נְפָבִיר (und שָׁר. 25, זי נְבָבִי vorkommt, so werden wir kaum irren, wenn wir für ψυχή έν στενοῖς בַּבַּים substituiren. Für die attributive Verbindung mittelst ש vgl. Hohel. 3, 11 פָּבְשׁ בַּזְּהָב, 2 Chron. 9, 18 פָּבְשׁ בָּזָהָב, und Winer, §. 50, 6, S. 372. — d) "Axyotov ist naturlich nicht Genitiv Plur. von ἀκηδία (Araber, Schleusner, Gaab), sondern Particip von ἀκηδιάω, der spätern Form für ἀχηδέω. Es heisst eigentlich «vernachlässigen, aus der Acht lassen (mit Genitiv), sorglos sein », später aber auch, wie in LXX, «bekümmert, betrübt sein». Suidas: ἀκηδία· ραθυμία, άχθηδών, λύπη." Und zwar setzten LXX dieses Wort für קְּבֶשְׁךְ (Ψ. 61, 3. 102, 1. Sir. 22, 11) und הַּתְּבֶשֵּׁךְ (Ψ. 143, 4), welches als Prädicat zu לֵב (Ψ. 61, 3), öfter jedoch zu הַרָּחָ (Ψ. 142, 4. 143, 4. 77, 4. Jes. 57, 16) = שָׁבֶּי (Jon. 2, 8. Ψ. 107, 5; s. oben zu Vers 17f) als dessen Subject tritt und an unserer Stelle ohne Zweifel als Particip Paul stand: ענורף, eine Form, welche Gen. 30, 42 und Thren. 2, 19 bezeugt ist. Dabei ist noch bemerkenswerth, dass wie hier, so auch Ψ. 142, 3 das Wort מרה vorausgeht, während Ψ. 107, 6 nachfolgt. — e) Das Perfect κέκραγε mit Präsensbedeutung ist gut griechisch; Ph. Buttmann, Griechische Grammatik (18. Ausg. Berlin 1849), §. 113, Anm. 13. S. 232, und Winer, §. 40, 4. Anm. S. 245. Allein auch im hebräischen Original wird der erste Modus mit Präsensbedeutung gestanden haben, wie z. B. \$\P\$. 130, 1 (doch vgl. auch den zweiten Modus \$\Psi\$. 28, 1 u. a.); also קראת (zu dieser Form vgl. Jes. 17, 14. Jer. 44, 23. Gen. 33, 11. W. 118, 23 u. s. Ewald, §. 1946) oder ישרעה, זעקה, אַעקה; vgl. unten 4, 20 und 1 Makk. 11, 49. Das auf zwei oder mehrere Subjecte folgende Prädicat steht gewöhnlich im Plural (Gen. 24, 50. 31, 14. 2 Sam. 1, 4), kann jedoch auch im Singular bleiben, sich nach dem nächsten richtend (2 Sam. 3, 22. 20, 10. Prov. 27, 15. Jer. 14, 15. \(P. 55\), 6. Vgl. auch Cicero im Brutus 92, 318: Cum quaesturam nos, consulatum Cotta, aedilitatem peteret Hortensius; Verg. Aeneis IV, 651: dum fata deusque sinebat), um so eher dies da, wo, wie in unserer Stelle, die (2) parallelen Subjecte nur Individualisirungen eines und desselben Begriffs sind.

a) Vgl. \$\bar{\psi}\$. 30, 11. 27, 7. 4, 2. Zu קְּבֶּבֶּהְ speciell \$\bar{\psi}\$. 123, 3.

## sündigt. b 3. Du ja thronest für immer b, wir aber gehen

Jes. 33, 2. Sir. 33, 1. In suffallender Weise lässt der griechische Text zu (ἄκουσον und) ἐλέησον das Object ἡμᾶς vermissen¹, welches doch der folgende motivirende Satz voraussetzt. Es liegt also entweder eine Ungenauigkeit des griechischen Uebersetzers 2 oder ein lapsus späterer Abschreiber vor. Spuren der Abschreiber gewahren wir zudem in der unmotivirten Textbereicherung, die in mehrern Handschriften und allen alten Versionen überliefert ist (s. oben das Variantenverzeichniss: Einleitung, §. 17): ἄκουσον κύριε (+ Βεέ: Syr.) καὶ ελέησον (+ ήμας: Kopt.), ότι βεός έλεήμων εί και έλέησον (+ ἡμᾶς: Vetlat. a. Syr.), ὅτι ἡμάρτομεν ἐναντίον σου, — "so dass zwei Gründe geltend gemacht werden, weshalb Gott sich erbarmen soll: seine Barmherzigkeit, und des Volkes Reue, die sich im Bekenntniss seiner Schuld ausspricht. Nach dem gewöhnlichen Text fehlt das erste Motiv". Unmotivirt nennen wir diese Textbereicherung einmal sachlich, weil die vielen Worte dem tief bewegten Gemüthe der Betenden nicht entsprechen und weil zu dem Motiv in der zweiten Vershälfte noch ein weiteres - doppeltes - Vers 3 folgt; sodann aber auch sprachlich, weil καί vor einem zweiten έλέησον unhebräisch wäre (vgl. \Psi. 123, 3. 47, 7. Jes. 40, 1. Num. 17, 27. 1 Reg. 18, 27. Orat. Manass. 12. 13) und weil uns er griechischer Interpret hier bei Uebersetzung von מכי אלהים הסיד (חברן) אתה sicherlich das Subject σὺ ausgedrückt, dagegen die Copula εἶ unterdrückt hätte (vgl. Kap. 2, 31 έγω; 3, 6 σύ; Jer. 3, 12 LXX. — b) Ψ. 41, 5.

a) Der Parallelismus verlangt für das zweimalige τὸν αἰῶνα auch das gleiche hebräische Wort für das erste und zweite Versglied. Καβήμενος τὸν αἰῶνα¹ erinnert an τρομού Jes. 57, 15 (LXX κατοικῶν τὸν αἰῶνα) "der ewig Thronende": eine Status-constructus-Verbindung wie μριτη "der ewig Lebende" Dan. 12, 7. Sir. 18, 1: ὁ ζῶν εἰς τὸν αἰῶνα. Gleichwohl wird an unserer Stelle im Hebräischen diese Verbindung kaum gestanden haben. Wie in Dan. 12, 7. Sir. 18, 1. Ψ. 10, 16. 45, 7. 48, 11. 52, 10 die LXX εἰς τὸν αἰῶνα statt des blossen (Genitivs, beziehentlich) Accusativs setzten, so steht auch umgekehrt der einfache Accusativ τὸν αἰῶνα für μριτης (Εχ. 15, 18.

י Der hebräische Imperativ von הדכן kommt nirgends im Alten Testament ohne das Objectssuffix vor; vgl. jedoch Sir. 36, 17 und Psalt. Salom. 9, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vielleicht hat der Uebersetzer die beiden letzten Buchstaben von יסרוט) bei undeutlich gewordener oder kleiner Schrift vor dem folgenden כר übersehen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. dagegen (εἰς) τὸν αἰῶνα χρόνον Vers 13. 32. bei einem andern Uebersetzer und Verfasser, und wieder εἰς τὸν αἰῶνα 4,1. 23. 5, 1. 4; s. unten zu 3, 13.

unter für immer.b

Jes. 25, 2. Ez. 43, 9. Sach. 1, 5) und \$\mathbf{F}\$. 37, 27 wird geradezu בּוֹבֶּי als Anrede an Menschen formulirt, wie Ez. 43, 9 לעולם als Rede Gottes; und wiederum \$\Psi\$. 37, 29 ישכנה לעד als Aussage über Menschen, wie von Gott Ψ. 68, והרה ישכן לנצח Desgleichen kommen, speciell die zweite Vershälfte hier betreffend, Verbindungen vor wie לַנַצה יֹאבֶר Hiob 20, ז. 4, 20 und הֹאבֶר לֶעָד עָּד Hiob 20, ז. 4, 20 und הֹאבֶר לֶעָד הַ So wird denn, Alles erwogen und insbesondere die sklavisch wörtliche Uebertragungsweise unsers griechischen Interpreten — der hier ele vor τὸν αίῶνα wegliess — in Betracht gezogen, der Urtext hier einfach אברים עַר und אברים עַד gelautet, also aber auch keine St. cstr.-Verbindung ausgedrückt haben. Siehe Hitzig zu \P. 10, 16 und vgl. 1 Sam. 2, 5, wo חדלה עד zu interpungiren und mit Michaelis, Schulz und Hitzig zu übersetzen ist: "sie — die Hungrigen — feiern (hören auf zu hungern) für immer." — Wenn auch שכן עד in Jes. 57, 15, synonym mit ישׁב קדָם und analog den הרבי עד Gen. 49, 26. Hab. 3, 6 (= הררי קדם Deut. 33, 15. Num. 23, 7) die Ewigkeit nach rückwärts betont, so verlangt doch der Parallelismus hier, den Begriff der Ewigkeit nach vorwärts in die Zukunft hinein festzuhalten. Letzterer Begriff ist ja in vielen Fällen auch nur die Kehrseite von ersterem; vgl. die Formel מעוֹלָם ועד-עולם, und s. Hitzig zu Ψ. 93, 2. b) Vgl. Jes. 57, 1. Mich. 7, 2. Cohel. 7, 15. Das Particip יאברים ist, wie oft (Jer. 50, 6. Prov. 31, 6. Hiob 29, 13. 31, 19. 4. 31, 13), ein solches des Futurum und bezeichnet Leute, die im אַבֹּל begriffen sind, deren דרך האבר (Ψ. 1, 6). Der Sinn des Verses ist also: Du, Gott, lebest und regierest, wie von Ewigkeit her, so auch in alle Ewigkeit fort; wir aber sind dem Untergang nahe, und zwar einem Untergang für immer, aus dem es kein Wiedererstehen, keine Wiederherstellung (des Volks) mehr gibt. 2 Sam. 7, 29 לְהַיוֹת לְעוֹלֶם לְפַנֵיך besagt ungefähr das Gegentheil von unserer zweiten Vershälfte. Vgl. noch Hitzig's Erklärung zu לנצח ראברה Hiob 4, 20. Zu dem gegensätzlichen Zusammenhang der beiden Versglieder vgl. Jes. 57, 15. 16. Ψ. 9, 6—8, und s. besonders Thren. 5, 19 fg. Mit dieser concreten geschichtlichen Auffassung der letzten Vershälfte sind alle andern von Reusch angeführten und verworfenen Erklärungen, welche hier eine Wahrheit ganz allgemeinen Inhalts fanden<sup>3</sup>, als unpassend und unbe-

<sup>2</sup> Obwohl בּוֹשֵׁב לְּעֵוֹלֵם nicht ausgeschlossen ist; vgl. Ψ. 9, s. 29, 10. 102, 13. 125, 1. Thren. 5, 19.

3 So die von Wahl, welcher ἀπολλύμενοι τὸν αἰῶνα = οὐ ζῶντες τὸν αἰῶνα setzt; die von Theodoret (σὐ αἰῶνιος, ἡμεῖς δὲ πρόςκαιροι) und anderer griechischer Kirchenschriftsteller, "welche in ἀπολλ. τ. αἰῶνα eine Bezeichnung der Kürze des menschlichen Lebens und der Vergänglichkeit der menschlichen Natur finden." Auch die Erlähmen du lebet owig wir geben nachden wir kurze Zeit geleht klärung: "du lebst ewig, wir gehen, nachdem wir kurze Zeit gelebt

4. Herr der Heerschaaren, Gott Israels\*, erhöre doch das Gebetb der Leute Israels\* und Kinder derer, die wider

gründet, weil für den Gedankenzusammenhang zwecklos und nichtssagend abgethan. "Offenbar bezeichnen ja die Betenden mit ἀπολλ. τ. a. nicht das Schicksal der Menschen überhaupt, sondern speciell ihr eigenes, das der Exulanten; denn nur von diesen ist im Vorhergehenden und Nachfolgenden die Rede." Wenn nun aber Reusch, darauf gestützt, nach dem Vorgange von Corn., Sa und Tirin den Vers als Frage fassen will: "du thronest auf ewig; sollten wir (die Exulanten) nun auf ewig zu Grunde gehen?" so ist das mindestens nicht nothwendig, auch durch gar Nichts angedeutet. Das Zugrundegehen ist auch nicht schon im Exil eingetreten (vgl. dagegen die Ausdrücke Kap. 2, 27. 34. 35), wenigstens nicht für die noch am Leben seienden Beter, obgleich die Wortwahl אבדים augenscheinlich auf das "Elend" des Exils hindeutet (Deut. 26, 5. Jes. 27, 13. Ez. 34, 4. 16). Wohl aber ist die grössere Mehrheit des Volks in den vorausgegangenen schweren Kriegsnöthen vernichtet worden und nur ein kleiner Bruchtheil desselben ist im Exil am Leben geblieben (vgl. 2, 13. 29). Und so wollen die Beter sagen: Ein Geschlecht nach dem andern ist zu Grunde gegangen (vgl. Hitzig über 77 zu Jes. 53, 8); auch "wir", die letzten deines Volks, die in verschwindend kleiner Zahl noch übrig sind, werden hinschwinden im Exil und zu Grunde gehen in Bälde, damit aber das ganze Volk Israel, dein Volk, für immer. Vgl. Jer. 40, 15: אברה שארית יהודה, und die Droh-Orakel Lev. 26, 38 fg. Deut. 30, 18, auch Jer. 27, 10. 15.

Darum aber (so stellt sich der Zusammenhang mit den folgenden Gebetsworten her) bewahre uns vor dieser Katastrophe! Du bist ja der allmächtige Gott der ganzen Welt (κύριε παντοκράτωρ Vers 4) — kannst also helfen (μνήσθητι χειρός σου Vers 5) — und unser Nationalgott (δ βεὸς Ἰσραήλ Vers 4) — hast also ein besonderes Interesse für uns, willst uns helfen "um deines Namens, deiner Ehre willen" (μνήσθητι δνόματός σου Vers 5) — und der heilige und gerechte Gott — darfst also helfen, denn unsere abgefallenen Väter sind nicht mehr am Leben (Vers 4. 5. 7. 8) und wir, deren Kinder, die da büssen für der Väter Missethaten (Vers 4. 8), haben uns bekehrt (Vers 2. 6. 7).

a) Vers 1b. — b) 2, 14a. — c) Τῶν τεθνηκότων Ἰσραήλ entspricht dem Ausdruck 2, 17 οἱ τεθνηκότες ἐν τῷ ἄδη; gleichwohl ist στικώς nicht für eine Corruption aus στικώς zu halten; denn dadurch würde der sachliche Widerspruch zu 2, 17 nur um so brennender werden. "Die Todten im Hades" beten nicht. "Dort

haben, auf immer zu Grunde" — leidet noch an zu grosser Allgemeinheit, obwohl sie dem richtigen Sinn bedeutend näher kommt.

hat Einer alles Frühere vergessen, geschweige dass ihm Neues zum Bewusstsein käme" (Cohel. 9, 10, \$\Psi\$. 88, 13. Hiob 14, 20, 21, 21, 21. Cohel. 9, 6); nicht einmal ein Bewusstsein von Gott ist dort den Todten geblieben (4.6, 6, Jes. 38, 18). Wenn Verstorbene überhaupt noch denken und fühlen, also beten und fürbitten können, wie es hier vorausgesetzt zu werden scheint, so dürfen diese nach hebräischer Anschauung nicht im Scheol gedacht werden. Auch in späterer Zeit seit dem babylonischen Exil - da den Juden, zunächst als Wunsch (Jes. 26, 19; vgl. dagegen Vers 14 und 2 Sam. 12, 23. Hiob 7, 9. 10), bald auch als Erwartung und Hoffnung der Glaube an eine Auferstehung der Leiber (aber nur des Volkes Israel und etwa speciell seines Königs David) zu einem neuen, nicht gerade ewigen, Leben auf der Erde aufging (Ez. 37, 1-14. 24, 25. 34, 23. 24; doch auch schon Hos. 6, 2), da lag dieser Anschauung gleichwohl nicht die Voraussetzung zu Grunde, dass die zu neuem Leben entstandenen Leiber mittlerweile — seit ihrem Tod — fortgelebt haben (Jes. 63, 16). Ein eigentliches geistiges Fortleben, eine Unsterblichkeit, kannten die alten Hebräer überhaupt nicht. Erst seit der Zeit des Propheten Maleachi (Mal. 3, 23) begegnet uns die Vorstellung einer Unsterblichkeit. Allein diesem geistigen Fortleben ist gar kein leiblicher Tod vorausgegangen, und nur dem frommen Henoch, dem Propheten Elia, später auch dem Gesetzgeber und Propheten Mose wird diese Prärogative zuerkannt, grossen Gottesmännern also, welche nicht eines natürlichen Todes gestorben, sondern unmittelbar von der Erde gen Himmel entrückt wurden. Dort leben sie bei Gott, können darum auch von Gott gesandt zur Erde zurückkehren. 1 Damals also hatte sich die Vorstellung noch

<sup>1</sup> Vgl. für Henoch Gen. 5, 24. Sir. 44, 16, 49, 14. Hebr. 11, 5. Joseph. Antt. I, 3, 4. Buch Henoch 12, 1. 39, 3. 60, 8. 70, 3. 4. 71, 14 fg. 87, 3. 89, 52. 90, 31; für Elias 2 Reg. 2, 11. Mal. 3, 23. 1. Sir. 48, 10. 9. Buch Henoch 89, 52. 93, 8. Marc. 6, 15. 8, 28. 9, 11. Matth. 11, 14. Joh. 1, 21. 25. Von Mose wird zwar Deut. 34, 6 eine Bestattung gemeldet, jedoch in etwas geheimnissvoller Weise, so dass sich leicht die Sage ansetzen konnte. Nach Jonathan's Targum zu der Stelle soll Gott das Begräbniss des Mose dem Engelfürsten Michael überlassen haben. Auch Judä 9 bezieht sich auf diese Sage und führt dabei das bekannte Citat aus der apokryphischen Schrift "Mose's Prophetie und Himmelfahrt" an; die des Nähern weiss, wie der gegen die Ansprüche des Teufels sichergestellte Leichnam des Mose dem einen Theile nach gotteswürdig bestattet wurde im Thal des Berges, sein edlerer, unvergänglicher Theil aber von Michael unter dem Geleite der andern Engel zu Gottes Höhen geführt wurde. Wenn später die Rabbinen die Aussage Deut. 34, 5, Mose sei Titte Des gestorben, von einem Gotteskuss deuteten, der ihn sanft hinweggenommen, so lässt hinwiederum schon Josephus Antt. IV, 8, 48 den Mose vor seinen Begleitern in einer Wolke verschwinden, ähnlich wie Elia vor Elisa, wie Jesus vor seinen Jüngern. — Auch der Gesetzesgelehrte Esra wird als zweiter Mose zuletzt in die himmlische Gemeinschaft

nicht (auch nicht Jes. 53, 10) gebildet, dass die Frommen überhaupt nach ihrem Tode in seliger Nähe Gottes fortleben. Diese Anschauung wird zuerst in 4.99, einem makkabäischen Psalme, ausgesprochen. Erst in der Makkabäerzeit tritt die Theorie eines eigentlichen Unsterblichkeitsglaubens auf, wonach die Frommen (Israels) aus dem Tode unmittelbar in die selige Nähe Gottes (Marc. 12, 26. 27), in das Paradies (Luc. 23, 43. Buch Henoch 39, 3 fg. 60, 8. 23. 61, 12. 70, 3. 4. 71, 16. 17<sup>2</sup>), den Schooss Abrahams (Luc. 16, 22) übergehen, wo sie auch für ihre noch auf der Erde lebenden Volksgenossen Fürbitte einlegen können (\$\P\$. 99, 63; vgl. auch Jer. 15, 1. 2 Makk. 15, 12 fg. 12, 43 fg. Buch Henoch 39, 5), wie sie das zu ihren irdischen Lebzeiten gethan haben. Und dies ist auch die Meinung unserer Baruchstelle nach dem klaren Wortlaute der griechischen Uebersetzung. -Gleichwohl kann uns dieser klare Wortlaut nicht befriedigen. Denn gegen diese junge Anschauung der Juden über Unsterblichkeit, Fortleben und Wiedererstehen scheint unser hebräischer Autor sich in seiner Schrift ablehnend zu verhalten.4 Und wenn man auch annehmen wollte, dass in unserm Verse "die Todten Israels" in der Nähe Gottes geglaubt werden, so würde diese Annahme einmal den klaren Worten Kap. 2, 17, wonach "die Todten" alle, gleichviel ob sie einst in ihrem Leben fromm oder gottlos waren, im Scheol wohnen; und zum Andern sind ja die Väter der jetzt lebenden Exulanten nirgends im ganzen Buche als fromm, vielmehr überall, sogar in dem gleichen Verse hier als gottlos und abtrünnig geschildert, können also am wenigsten an der Seligkeit in Gottes Nähe theilnehmen und bei Gott für ihre Kinder Fürbitte einlegen. Weil aber also nicht anzunehmen ist, dass die sündigen Väter der jetzt lebenden Exulanten sei es jetzt, im Hades, beten (so schon Theodoret), oder einst, bei ihren Lebzeiten,

des Messias erhoben: 4 Esra lat. 8, 20. 14, 9. 49. Henoch, Mose und Elia erscheinen wiederkehrend als Begleiter des Messias 4 Esra lat. 6, 26. 7, 28. 18, 52. Ebenso Mose und Elia ohne Henoch Marc. 9, 4 fg. Offenb. 11, 3 fg., vielleicht schon Dan. 12, 5 ("zwei Andere", vgl. Hilgenfeld, Die jüdische Apokalyptik. Jena 1857. S. 49. 50). Und auch die in der Gestalt eines "Menschensohnes" erwartete Wiederkehr des Messias selbst vom Himmel her (Dan. 7, 13. Marc. 14, 62. Buch Henoch 46; vgl. auch 4 Esra 12, 32. 13, 26. Sibyll. V, 414 fg.) und die samaritische Benennung des Messias — "[] oder [] "der Zurückkehrende" (nicht: conversor) — hängt mit einer gleichen Vorstellung zusammen; vgl. Hausrath, Neutestamentliche Zeitgeschichte II, 444. 475 fg. (Heidelberg 1872), und Holtzmann, Judenthum und Christenthum (Leipz. 1867) S. 72 fg. 545 fg. 557 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. auch Vet. Lat. zu Sir. 44, 16, Arabs Erpeni zu Hebr. 11, 5 und Aethiops zu Gen. 5, 24.

<sup>3</sup> S. Hitzig zu diesem Psalm.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. auch *De Wette*, Biblische Dogmatik Alten und Neuen Testaments §. 179, u. *Schultz*, Alttestamentliche Theologie, 2. Aufl. S. 811.

gebetet haben werden, so bezieht Fritzsche nach dem Vorgange von Lyra und Pellicanus (vgl. auch Oehler in Herzog's Real-Encyklopädie, XXI, 425) unsern Ausdruck "auf die frommen Israeliten, welche, wie Mose Deut. 30 und Salomo 1 Reg. 8, 25-53 im prophetischen Blick (bei ihren Lebzeiten) bereits in Beziehung auf die Gegenwart (das Exil) gebetet hätten". Allein für diese Beziehung findet sich nicht die geringste Andeufung in unserm Verse, wohl aber spricht, wie Reusch treffend bemerkt, der Ausdruck: "höre das Gebet" dagegen. Denn das Hören setzt ein gleichzeitiges, also hier ein Gebet voraus, welches jetzt gesprochen wird (vgl. zu κέκραγε Vers 1). "Von einem Gebete, welches vor Jahrhunderten an Gott gerichtet ist, müsste es heissen: «gedenke (vgl. Vers 5) des Gebets», und der Gedanke wäre auch dann noch gesucht." - Aus Alledem geht hervor, dass in unserer Stelle nicht von Todten Israel's im eigentlichen Sinne die Rede sein kann. Deshalb — und aus andern Gründen glaubte man (Castellio, Grotius, Calmet, Schleusner, Gaab, Bretschneider, Reusch, Ewald, Oehler; Luther, De Wette u. A.), unter Berücksichtigung von Stellen wie \$\Psi\$. 30, 4. 86, 13. 88, 4. 79, 11. Jon. 2. 7. Thren. 3. 6. Sir. 51. 5. 6. Jes. 59. 10. 1 Sam. 2. 6. auch schon den Ausdruck metaphorisch fassen zu sollen als Bild für schwer drohende Todesgefahr. Allein in diesem Falle hätte, wie Fritzsche wieder richtig bemerkt, der Uebersetzer, wenn er also verstanden werden wollte, τῶν Σγησκόντων sagen müssen, und auch das Wort ἀπολλύμενοι Vers 3, welches Reusch herbeizieht, beweist nicht für diese Auffas-Wenn schliesslich dieser Gelehrte noch zu Vers 11 unsers Kapitels seine Zuflucht nimmt, so fällt dieser Vers schon darum zur Seite, weil er nicht mehr zu dem Buche unsers Verfassers gehört, wie denn auch der daraus für unsere Stelle gefolgert werden sollende Sinn in Widerspruch mit der gegensätzlichen Redewendung Kap. 2, 27 stehen würde. — Und dennoch kann der in Rede stehende Ausdruck nur von den noch Iebenden Israeliten im Exil verstanden werden. Dann aber bleibt nichts Anderes übrig, als mit Welte (Einleitung in die deuterokanonischen Bücher, S. 137) und Hitzig einen Fehler des griechischen Uebersetzers anzunehmen, welcher מֶּחֶר ישׂראל für ursprünglich gemeintes מחר ישראל "Männer Israels" (Jes. 41, 14) gelesen und damit ganz den gleichen Irrthum begangen hat, wie Aquila zu Jes. 41, 14 und \(Psi. 17\), 14, wie LXX zu Jes. 5, 13, wie der Syrer und ihm nach J. D. Michaelis, Ewald, Umbreit, Hirzel, Dillmann zu Hiob 24, 12.5 Diese pretiöse Formel מתר ישראל scheint aber vom hebräischen Autor für unsere Stelle mit besonderer Absicht gewählt

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Auch Richt. 20, <sup>48</sup> haben die Punktatoren statt מחת vielmehr nun, und LXX dafür Μελλά gesetzt, wie denn Letztere überhaupt das Wort מחת häufig versehen haben: Ψ. 17, <sup>14</sup>. Deut. 2, <sup>34</sup>. 3, <sup>6</sup>. Jes. 3, <sup>25</sup>. Hiob 11, <sup>11</sup>. 19, <sup>19</sup>. 24, <sup>12</sup>.

dich gesündigt haben a, die da nicht gehorcht haben der Stimme ihres Gottes Jahve , so dass das Unglück sich über uns er-

worden zu sein, insofern "sich in מְחֵי aus der vermuthlich häufigen Verbindung מְחֵי מָחָר (Gen. 34, 30. Jer. 44, 28. 1 Chron. 16, 19. ש. 105, 12. Deut. 4, 27. 33, 6; und מָהֵר מִעָּם Deut. 28, 62. 26, 5) der Begriff geringer Anzahl eingeschoben" (Hitzig), ein Begriff, den auch LXX häufig durch ολίγος (Deut. 4, 27. Jer. 44, 28. Ψ. 17, 14, wo ἀπολύων sicher erst aus ursprünglich ἀπὸ ὀλίγων verschrieben ist) und ολιγοστός (Jes. 41, 14. Gen. 34, 30. 1 Chron. 16, 19) wiedergeben und der hier einzig am Platze ist, "weil die Israeliten im Exil nur zerstreute, obenein bedrückte Einzelne, nicht ein Volk, geschweige ein gewaltiges Volk waren" (Knobel-Dillmann zu Jes. 41, 14; vgl. oben zu Vers 3). — d) Wie mit מהר ישראל, so meinen die Beter auch mit υίων των άμαρτανόντων έναντίον σου wieder sich selbst.6 sind eigentlich "Erwachsene" (s. Hitzig zu Jes. 3, 25 und Ewald, §. 178d) und könnten, wie sonst (Deut. 2, 34. 3, 6; vgl. auch Richt. 20, 48 und Jes. 3, 25), so auch hier gegensätzlich mit (Weibern und) Kindern (υίων) zusammenstehen, um den gesammten, wenn auch kleinen Ueberrest des Volks zu bezeichnen; wahrscheinlicher jedoch wollte der Verfasser mit viw den geringen Ueberrest von Exulanten als Söhne ihrer sündigen Vorfahren zugleich als die Erben ihrer Schuld und Strafe darstellen (Exod. 20, 5), also als "die (wenigen noch vorhandenen) Leute Israel's und Söhne derer, die gesündigt haben". Dass τῶν άμαρτανόντων nicht als Apposition zu νίων (so De Wette), sondern als von ylw abhängiger Genitiv zu fassen ist, haben schon Fritzsche und Reusch gezeigt. Im erstern Fall müsste ja auch entweder vlov σου oder υίων Ίσραήλ, oder noch eher υίων πατέρων ήμων (vgl. Vers 7; aber wie schleppend!), oder zum wenigsten doch der Artikel auch vor viw (so Codd. 22. 36. 48. 62. 231. Theodoret) erwartet Allein es ist klar: die Beter wollen sich nicht als sündige Söhne (cui bono?), sondern als Söhne von sündigen Vätern bezeichnen und stellen sich durch das folgende ήμιν geslissentlich in Gegensatz zu ihren Vätern (οξ ούκ ήκουσαν της φωνής κυρίου Σεοῦ αὐτῶν), als solche, die jetzt (noch) unverdient erleiden müssen, was jene verschuldet haben: ein Gegensatz, der ganz klar in Vers 5-8 zum Ausdruck kommt. — Zum Partic. praes. άμαρτανόντων statt praeteriti s. zu 2, 33°. Der substantivisch gesetzte Ausdruck החכאים לה erhält in dem folgenden Relativsatz, οξ ούκ ήκουσαν κτλ. (1, 18) sein Prädicat. — e) Die Vulgärlesart σου Σεοῦ scheint erst aus χυρίου (τοῦ) Σεοῦ (vgl. 1, 18. 21. 22 u. a.) infolge von abgekürzter Schreibung des Worts χυρίου — ΚΟΥ — entstanden zu sein; vgl. oben

Reusch bemerkt richtig, dass andernfalls τῆς προςευχῆς vor υἰῶν wiederholt sein müsste.

gossen hat. <sup>1</sup> 5. Gedenke nicht der Missethaten <sup>a</sup> unserer Väter, sondern gedenke deiner Macht und deines Namens in jetziger Zeit. <sup>b</sup> 6. Denn du, Herr (Jahve), bist unser Gott <sup>a</sup>, und wir werden dich preisen <sup>b</sup>, Herr! 7. Denn darum hast du uns die Furcht dein ins Herz gelegt <sup>a</sup>

zu 1, 14<sup>d</sup>, Note 3, die Varianten zu 3, 8, und den Kopten, welcher zu 2, 22  $\mu$ ou statt  $\mu$ 00 übersetzt. Hätten wir hier Anrede, so müsste es auch heissen:  $\mu$ 00  $\mu$ 00 wie Vers 6. — f Kap. 1, 20.

Vers 5. Der Verfasser sieht das gegenwärtige Exil — ganz althebräisch — als Folge einer von den Vorfahren verwirkten Strafe an; vgl. auch Vers 7. 8. Tob. 3, 3. 4. 3 Esra 8, 74. — a) 'Aδικία hier, Vers 7. 8 und oft (Dan. 9, 13. 16 Theod. Jer. 11, 10. Lev. 16, 22. 1 Sam. 28, 10. 2 Sam. 19, 20. 7, 14), = עוֹך, wie denn nicht nur die Verbindung אל־תזכר ערן (Ф. 79, 8. Jes. 64, 8. 2 Sam. 19, 20) und die Formel לוֹנת אֲבוֹת (Dan. 9, 16. Jer. 11, 10. 14, 20. Jes. 65, 7. Neh. 9, 2. Lev. 26, 39. Ex. 20, 5. 34, 7) häufig vorkommt, sondern auch der Begriff von לון — Sünde, Sündenschuld (sonst auch: Sündenstrafe Gen. 4, 13) — einzig zu dem Zusammenhang passt. b) "Deines (starken) Armes", welcher schon vielmal deinem Volke geholfen hat, und "deines Namens", des Ruhms, den du dir dadurch bereitet hast (2, 11. Jes. 51, 9 fg. 63, 12 fg. \(\Psi\). 106, 8 fg. 79, 9. 11. Jes. 55, 13), der aber in den Augen der Völker vernichtet würde, wenn du uns nicht erhörst und bald neue Hülfe gewährst (Jes. 36, 15. 18 fg. 37, 4. Jer. 14, 21. 22). Warum Gott dessen "in diesem (dem gegenwärtigen) Zeitpunkt" gedenken soll, ist aus Kap. 2, 14-18 klar. Uebrigens ist deshalb Vers 6 hier durchaus nicht (mit Reusch) als Epexegese mit ὀνόματός σου - was schon durch die dazwischen geschobenen Worte έν τῷ καιρῷ τούτω höchst unwahrscheinlich geworden ist - zu verbinden, des Sinnes: "gedenke deines Namens, nämlich dass du unser Gott bist und also uns nicht verlassen darfst"; obwohl dieser Gedanke des 6. Verses als doppeltes Motiv zur Bitte des 5. hinzugefügt wird.

Vers 6. a) Wörtlich so Jer. 3, 22. — b) Vgl. 2, 32. Wir werden dich, wenn du uns erhörst und dich als unsern Gott beweisest, als solchen auch preisend anerkennen.

Vers 7. a) Διὰ τοῦτο=קבֹּלְ (Hab. 1, 17. Jes. 49, 4. 嬰. 66, 19) oder לְבֶּלְ (Amos 4, 12. Jes. 26, 14). — לְבֹּלְ בָּלֶן "denn darum" = "weil" (s. Hitzig zu Hiob 34, 27 und 뫅. 42, 7. Jes. 26, 14) bezieht sich immer auf das unmittelbar Vorhergehende (gegen Ewald), dasselbe begründend: "denn darum (dass wir dich loben) hast du gegeben deine Furcht" (Fritzsche). Deutlicher und richtiger wäre zu sagen: wir anerkennen preisend dich als unsern Gott, weil du "die Furcht dein", "die Furcht vor dir", die Verehrung deiner (die Religiosität; vgl. 뫅. 5, 8. 90, 11. 119, 38. Prov. 1, 7. 9, 10) uns — wieder — ins Herz gelegt hast.

und deinen Namen anzurufen<sup>b</sup>, so dass wir dich preisen im Lande unserer Gefangenschaft<sup>c</sup>; denn wir haben von

Zum Ausdruck vgl. Jer. 32, 40. Die Formel für den entgegengesetzten Gedanken steht Jes. 63, 17. Die Präposition לֶבֶבֵנר, wofür Neh. 2, 12. 7, 5 (vgl. Esra 7, 27) & steht, ist hier, wie auch sonst häufig, gleichbedeutend mit ב; vgl. Jes. 11, 2, 42, 1 צֶלָרָר, 61, 1, צֶלָרָר, Num. 11, 29 על-קרם, 1 Reg. 17, 21 יעל-קרם; Mich. 3, 5. 2 Reg. 4, 4. Jes. 24, 22. Jer. 36, 23; etwa auch die ganze Wendung Dent. 2, 25. b) Während nach Regel bei Varianten die syntaktische Lesart der parataktischen als der leichtern vorzuziehen ist, ist hier umgekehrt die parataktische: καὶ ἐπικαλεῖσααι die schwerere und der syntaktischen τοῦ ἐπικαλεῖσαι (17 Handschriften, Compl., Ald., Vetlat. b., Syr., Arab., Armen., Copt., Theodoret?) als einer erleichternden Correctur entschieden vorzuziehen. Dabei bleibt der Text immer noch leichter als z. B. in der ähnlich construirten Stelle Sir. 50, 23. Im Hinblick auf die Originalstelle Jer. 32, 40, auf Ex. 35, 34 (בלהולת נהן בלפול = LXX אמו [ohne τοῦ l] προβιβάσαι). Deut. 10, 12. 4, 10 ליראה אחריר) = φοβείσται χύριον; vgl. auch Ex. 36, 1. Gen. 31, 7. Esra 7, 27. Neh. 2, 12) könnte man zwar versucht sein, auch hier den Infinitiv. cstr. mit 5 zu setzen, wie denn auch Hiob 9, 18. 13, 3 u. a. der Infinitiv. absol. für den constructus mit 5 steht. Allein es hat gar nichts Auffallendes, an das Object יראחד, welches eigentlich schon eine Infinitivform ist (vgl. Deut. 10, 12. 4, 10. 28, 58; s. Hitzig zu Mich. 6, 9, und Olshausen, Lehrbuch der hebräischen Sprache. Braunschweig 1861. I, S. 532), noch einen zweiten coordinirten Infinitiv. cstr. — אָלא oder קלאָרָה (Richt. 8, 1; Olshausen, S. 534; Ewald, §. 238e) als Object anzuschliessen. So steht ja der Infinitiv. nominascens sowohl als Subject Prov. 10, 23. Mich. 6, 9, als auch häufig für das Object Gen. 37, 4. Mich. 6, 8. Jes. 58, 9, und Jer. 2, 2 als Apposition zum Object. — Die Formel קרָא בְשֵׁם יהוה (s. die Lexika) übrigens weist hier deutlich auf אַקרָא הַשָּׁם Kap. 2, 32 zurück, wie denn auch aivécous os hier Vers 6. 7 auf dieselben Worte dort, der Ausdruck ότι σύ χύριος ό Σεὸς ήμῶν hier auf γνώσονται ότι έγὼ χ. ο 5. αὐτῶν dort Vers 31 zurückgeht, die Formulirung hier εδωκας τ. φόβον σου έπὶ καρδίαν ἡμῶν dortigem δώσω αὐτοῖς καρδίαν, ἀπεστρέψαμεν άπὸ x. ήμ. π. άδικίαν πατέρων ήμῶν hier jenem ἀποστρέψουσι (ἀπὸ τ. ν. αὐτῶν τ. σκλ. κ.) ἀπὸ πονηρῶν πραγμάτων αὐτῶν Vers 33 entspricht und auch die letzten Worte hier und dort fast buchstäblich gleich lauten. — c) Schwierig ist die Frage nach dem grammatischen Verhältniss der zweiten Vershälfte zur ersten zu beantworten. Fritzsche scheint gemäss seiner Interpunktion in seiner Textausgabe (in Uebereinstimmung mit den LXX-Ausgaben von Augusti, Leander van Ess, Tischendorf) die Worte καὶ αἰνέσομέν oe mit den gleichen des vorigen Verses zu coordiniren und denselben

18

unserm Herzen abgethan<sup>a</sup> alle Missethat unserer Väter, die wider dich gesündigt haben.<sup>e</sup>

den Satz des Grundes: ὅτι ἀπεστρέψαμεν κτλ. beizugeben, ganz in gleicher Art, wie ὅτι διὰ τοῦτο ἔδωκας κτλ. zu jenen Worten im vorigen Verse gehört. Allein wozu diese Wiederholung der gleichen Worte hier? Als ursprünglich coordinirt und gleicher Construction mit ἐπιχαλεῖσα können sie nicht (mit Reusch) gefasst werden; der Sinn litte an offenbarer Tautologie ("wir werden dich loben, weil du es uns ins Herz gegeben, dass wir - dich fürchten, dich anrufen und — dich loben"). Auch müsste in diesem Falle ἐν τῆ ἀποικία ήμων vielmehr zu έδωκας gezogen werden, wogegen Kap. 2, 32 spricht. Allein gerade dieser Zusatz έν τη ἀποικία ήμῶν, welcher Vers 6 fehlt, führt uns auf die einzig richtige Auffassung des Satzes, zu dem er gehört. Die Beter wollen sagen: "Nicht erst in Zukunft, wenn du. Gott, uns hülfreich aus dem Exil zurückgebracht haben wirst, werden wir dich preisen (Vers 6), sondern jetzt schon, infolge deiner Gnadenwirkung auf unser Gemüth, anerkennen wir preisend dich als unsern Gott, obwohl wir noch im Elend der Verbannung sind, denn wir haben uns bekehrt." Damit ist klar, dass wir einerseits xal alvéσομέν σε als Folgesatz der Gegenwart (wie oben 2, 32 als solchen der Zukunft) von ὅτι διὰ τοῦτο ἔδωκας κτλ. abhängig — beziehentlich im Hebräischen durch i relativum (consecutivum) und zweiten Modus (דְּבֶּוֹרָ; vgl. רְבִּוֹרָ 2 Reg. 13, 17) mit dem ersten Modus נתה verbunden — zu denken, und andererseits ὅτι ἀπεστρέψαμεν κτλ. als Satz des Grundes anzusehen haben, der den ganzen 7. Vers, zunächst freilich den unmittelbar vorhergehenden Folgesatz αἰνέσομεν, motiviren soll durch den Hinweis auf die Thatsache der eingetretenen Bekehrung von Seiten der Exulanten. — Insofern έν τῆ ἀποικία ήμῶν auf 2, 32. 30: ἐν γἢ ἀποικισμοῦ αὐτῶν zurückweist, wird, wie dort, so auch hier בארץ שׁבֵנֵה gestanden haben, wie denn auch LXX zu Jer. 46, 27 und 2 Chron. 6, 37 ארץ שבים kurz durch אָ αίγμαλωσία αὐτῶν wiedergeben und hier durch das relative οῦ . . . באבנ Vers 8: eine Ortsangabe gefordert wird (vgl. auch Neh. 1, 3 הַשֶּׁבֵר  $\dot{c}$ ינים בַּפְּרַרְנָה (s. zu 2, 33a. 1, 13d)  $\dot{c}$ Gen. 44, 8. — e) Siehe zu 2, 33°. — Bemerke das Negative (Abkehr), was die Exulanten bei ihrer Bekehrung thun, gegenüber dem Positiven, was Gott thut; und s. Reusch zu 2, 30. Uebrigens ist in unserm Verse ein gewisser logischer Zusammenhang nicht zu verkennen: Wir haben uns bekehrt (d) und durch diese unsere sittliche That ist sowohl deine, Gottes, Gnadeneinwirkung auf unser Herz (a. b) als auch

 $<sup>^{1}</sup>$  "Und so preisen wir dich." Vgl. Ewald, §. 231b. 342s; und P. 144, 3 mit P. 8, 5.

8. Siehe, wir sind heute (noch) im Lande unserer Gefangenschaft, wohin du uns versprengt hast bezur Schmach und zum Fluch und zum Staunen für alle Missethaten

— das ist ja der Hintergedanke jüdischer Frömmigkeit überall (vgl. Matth. 19, 27) — unsere Befreiung aus dem Exil möglich, diese aber noch nicht wirklich geworden. Noch nicht wirklich: denn — darin gipfelt und damit schliesst Vers 8 das Klagegebet — wir sind noch heute in der Verbannung.

a) Neh. 9, 16. Vetlat. a. und Syrer schliessen an Vers 7 enger an durch: "et ecce" = "aber siehe". — b) Kap. 2, 13. 4. 29. c) Είς ἐνειδισμὸν κτλ. ist mit διέσπειρας zu verbinden: wohin du uns zerstreut hast, so dass wir (in dieser Zerstreuung und Erniedrigung) zum Gegenstande des Spottes und Hohnes (vgl. 4.31, 12) und des Fluches (εἰς ἀρὰν = πζης) oder (ἐζζζς) geworden sind. Vgl. 2, 4². Jer. 44, 12 u. s. — d) "Οφλησις (= ὅφλημα, ὀφείλημα; Hesych.: ὄφλησιν χρεώστησιν; Suidas: ὤφλησα έχρεώστησα) kommt nirgends mehr bei LXX vor. Reusch erklärt mit Fritzsche: "zur Schuld, die abzutragen ist; hier dem Sinne nach: zu Schuldnern, die bezahlen müssen"; dies sei dann freilich nicht eigentlich zu verstehen, wie Grotius (der dazu die Drohung Deut. 28, 44 citirt), Vatablus und Gaab erklären: oneramur tributis et consequenter debitis et aere alieno; sondern der Gläubiger sei Gott, und das Volk sei sein Schuldner geworden durch seine, beziehentlich seiner Väter, Sünden, für welche es durch die Strafe, die es leidet, zahlen müsse. So auch (Wahl und) De Wette: "zur Büssung"; Vetlat. a.: "in peccatum"; Syr. Zand. Allein Reusch fühlt selbst das Ungenügende dieser Erklärung und zieht sich deshalb mit Recht auf die Frage zurück: was hat der griechische Uebersetzer in seiner hebräischen Handschrift gelesen? und hat er richtig gelesen? Sofern Jer. 15, 10 כמוד. von LXX durch (jonisches) ὀφλεῖν (Deut. 15, 2. 24, 10. Ψ. 89, 23. Jes. 24, 2 durch ooslasty, Neh. 5, 7. Jes. 3, 12 durch anatteiv) ausgedrückt ist, wird unser Interpret hier, zwar nicht ישׁר — was nirgends,

² Eigentlich بنت = arabisch نسا; s. *Hitzig* zu Jer. 23, 39 und 15, 10.

unserer Väter\*, die abgefallen sind von unserm Gott Jahve.

auch 2 Reg. 4, 7 nicht steht 3 — wohl aber : Deut. 15, 2, LXX χρέος), oder richtiger κώρ (Neh. 5, 7. 10. 10, 32, LXX ἀπαίτησις), oder auch das feminine השמה (Prov. 22, 26. Deut. 24, 10, LXX οφείλημα! vgl. 1 Makk. 15, 8) "Forderung, Schuld, debitum" gelesen haben, und dafür — für מֹשׁה – könnte ursprünglich (aus Jer. 44, 12) wie Reusch wiederum vermuthet — שָׁבָּי in der abgeleiteten Bedeutung "Entsetzen", wie Kap. 2, 4, gestanden haben, wie denn auch Hitzig שׁממה Ez. 35, 7 in משׁמה umzusetzen vorschlägt (vgl. auch Ez. 6, 14). Auch wäre es nicht unmöglich, dass letzteres Wort -בייטַת — selbst, anstatt מָטָאַה, zu setzen wäre; denn einmal ist auch sonst & aus 2 entstanden und andererseits kommt dieses Wort gleichfalls in der übertragenen Bedeutung "Entsetzen" vor (Ez. 5, 15). Allein alle diese Manipulationen, Metathesis der Buchstaben und Emendation, sind überflüssig, wenn wir den vom griechischen Uebersetzer ausgedrückten Consonanten משא oder חשר nur andere Vocale geben und אשמ oder, was kraft der Pluralform משא של. 74, 3, 73, 18 wahrscheinlicher, השואה lesen. Dieses, wie es scheint, seltene Wort, von LXX auch zu den beiden Psalmstellen verkannt, jedoch schon von Hitzig (zu \$\P\$. 73, 18) für unsern Vers vorgeschlagen, ist von שָּׁבוֹא,

ארנים, "Einem Etwas weiss machen" — abzuleiten und bedeutet: "Täuschung, Berückung, Ueberraschung, Staunen" und "Gegenstand desselben", ist also synonym mit אינים, אינים, אינים, אינים ווא in ihrer übertragenen Bedeutung. Luther übersetzt; "zum Greuel". — e) Vgl. \$\Psi\$. 103, 10, und oben Vers 5. 7. — f) Unter all den vielen hebräischen Wörtern, welche von LXX durch ἀποστήναι ausgedrückt wurden, haben für unsere Stelle, kraft der Präposition ἀπὸ = זְבַּי, בְּיִבְּיִם, und אַנְיִם, und untern diesen wieder das letzte Wort die meiste Wahrscheinlichkeit für sich. — g) den Einschub von Vetlat. b. betreffend, welcher den Uebergang zum Folgenden vermitteln soll, s. zu 1, 14°.

<sup>\*</sup> Hat vielleicht Reusch mit seinem לָשִׁרָּכְּהְ (!) an diese Stelle gedacht? Allein auch das daraus conjicirte לְּצִּרָרְ, (Jer. 24, 9. Deut. 28, 37. 1 Reg. 9, 7. 2 Chron. 7, 20) wäre an unserer Stelle nach לאלה das gerade Gegentheil von der offenbar beabsichtigten Steigerung. Das Gleiche gilt auch von לִּעִּשֹׁל, wie der Araber deutete.

## 3. Kap. III, 9-V, 9. Das eigentliche Βιβλίου Baruch's, eingeleitet durch Kap. 1, 1. 2<sup>a</sup>. 3.

- a. Kap. III, 9—IV, 4. Preis der Weisheit und Ermahnung zu derselben.
- NB. Ewald's Gliederung des Abschnitts in 5 Wendungen (3, 9—17; 3, 18—23; 3, 24—32<sup>a</sup>; 3, 32<sup>b</sup>—4, 1; 4, 2—9), die nach seiner Meinung "etwas sehr Vollkommnes" haben soll, scheitert schon an dem Zusammenhang von 3, 16. 17 mit Vers 18. 19, von 3, 32<sup>a</sup> und Vers 32<sup>b</sup> fg., von 4, 1 und Vers 2—4, wie denn offenbar erst 4, 5 ein neuer grösserer Abschnitt beginnt. 1
- Höre, Israel<sup>a</sup>, die Gesetze des Lebens<sup>b</sup>, Horcht auf<sup>c</sup>, Vernunft zu lernen!<sup>d</sup>
- a) Der Verfasser fordert seine Volksgenossen zur Aufmerksamkeit auf für das, was er ihnen ans Herz zu legen hat. Aehnliche Aufforderungen s. Deut. 6, 4. 4, 1. 6. 32, 1. Jes. 1, 2. 10, an welch letzter Stelle (wie auch Sir. 30, 27. Gen. 4, 23, Hiob 33, 1. Jes. 42, 23. Prov. 4, 1) die gleichen Verba im Parallelismus stehen und ebenso das Collectivum "Gomorrhavolk" als viele Einzelne im Plural angeredet wird. Ewald bemerkt: "das erste Wort: Höre, Israel! ist offenbar absichtlich so gewählt, weil man schon damals manchen feierlichen Vortrag in den Synagogen gerne mit Deut. 6, 4 begann." b) Έντολαί ζωῆς sind im hebräischen Sprachgebrauch חקרת החיים Ez. 33, 15. "Satzungen des Lebens" werden sie genannt, sofern sie, wenn sie befolgt werden, langes Leben verheissen. Vgl. Vers 14. 4, 1. Sir. 17, 9. 45, 5. 4 Esra 14, 30 (Vulg.); und Ex. 20, 12. Deut. 30, 15 fg. 4, 1-4, 1 Reg. 3, 14. Ez. 18, 21. 33, 15. Prov. 3, 2. 18. 4, 4. 10. 13 u. a. — c) Ένωτίζεσται ist ein junggriechisches Wort, nach dem hebräischen דאַזרן gebildet, = ביא דסוב שידון gebildet, ischen דאַזרן אַ Schirlitz, Grundzüge der neutestamentlichen Gräcität, S. 34. — d) Für עווע איזער איזער אווע א kann sowohl לְּהָבִין הַלַר (Prov. 19, 25. Dan. 1, 4; מיאף סףסטיוֹסבּשׁב Sir. 29, 28 = איש דער Prov. 24, 5 oder = איש מברנה Prov. 10, 23. 11, 12), als auch לדעת ברנה (Prov. 4, 1. 7, 4. 1, 2. Hiob 38, 4. Jes. 29, 24) gestanden haben. Die "Vernunft", welche Israel lernen soll, ist die praktische Lebensweisheit, welche in den ἐντολαῖς ζωής ausgesprochen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Früher unterschied *Ewald* vier Wenden: 3,9-19; 20-28; 29-37; 4, 1-9. Jahrbücher für biblische Wissenschaft IV, 78.

- 10. Wie kommt es, Israel, dass du im Lande der Feinde bist, Hinschwindest in fremdem Lande? c
- a) Der Autor beginnt seine Belehrung mit einer Frage, welche. wie schon die Aufforderung Vers 9, die Aufmerksamkeit spannen soll. Diese Frage, durch the Ecotive eingeleitet, umfasst Vers 10. 11 und wird Vers 12 (und 13) beantwortet. — Tl פֿרד ... פֿר = דוּ (Jes. 22, 1. Ex. 16, 7. Num. 16, 11. Hiob 21, 15. 6, 11. 7, 17. 15, 14. Ψ. 8, 5. 2 Reg. 8, 13. 1 Sam. 1, 8 LXX u. a.). Das zweite τί der Vulgärlesart "ist (wahrscheinlich) nur des zwischengesetzten Ἰσραήλ wegen wiederholt" (Reusch); doch vgl. Prov. 31, 2: ... מה. dass du bist" = warum bist du? היי, ist dann vor jedem der drei folgenden Satztheile zu suppliren", wie Hiob 8, 17.18. Jes. 3, 15. W. 144, 3 (vgl. 8, 5). Beachte zugleich die Klimax, welche in den vier Satzgliedern zum Ausdruck kommt und ohne Zweifel das wirksame Asyndeton derselben veranlasst hat: Schon das ἐν γης ἐχβρῶν εἶναι ist traurig; allein dass du im fremden Lande auch noch unterdrückt wirst, ist noch viel schmerzlicher. — b) Ἐπαλαιώ $\Im$ ης έν γ $\tilde{\eta}$  άλλοτρία erinnert sofort an נישׁנהם בארץ Deut. 4, 25. Allein das "Altern" hat in dieser Stelle einen Nebenbegriff in bonam partem (LXX: ypovlonte; vgl. auch den "alten" Wein Lev. 26, 10. Nedar IX, 8. Sir. 9, 10. Luc. 5, 39; etwa auch Lev. 13, 11); und wenn das Targum dafür התלחק

(wie der Araber an unserer Stelle عَتَقَعْت) setzt, so verhält es sich mit diesem Verbum Hiob 21, 7 in ähnlicher Weise (doch vgl. 4. 6, 8). זָקָר (vgl. Hiob 14, 8) und שיב ihrerseits werden bei LXX nirgends durch אמר λαιούσται wiedergegeben. So gewinnt denn die Ansicht von Reusch alle Wahrscheinlichkeit für sich, dass dieses griechische Wort in unserer Stelle hebräischem בְּלָה (so hat auch der Syrer) "hinschwinden, verfallen, altern" entspricht, welches von Kleidern und Schuhen (Deut. 8, 4. 29, 4. Jos. 9, 13. 5. Neh. 9, 21), von Himmel und Erde (**\Psi**. 102, 27. Jes. 51, 6), insbesondere auch von Menschen (deren Fleisch und Gebein: W. 32, 3. Thren. 3, 4.) Gen. 18, 12. Jes. 50, 9. Hiob 13, 28. **\P.** 49, 15 (lies mit *Hitzig* לבלות). Sir. 14, 17 ausgesagt und an all diesen Stellen und vielen andern durch παλαιούσ Σαι ausgedrückt ist, z. B. auch Dan. 11, 33 (s. Hahn zu der Stelle), wo παλαιωθήσονται — ganz unserer Stelle entsprechend! durch έν αίχμαλωσία (= בּשׁבר seine Ergänzung und Erklärung findet. Im Uebrigen vgl. zur Erklärung Dan. 7, 25 und besonders 1 Chron. 17, 9, wo in transitivem Ausdruck (לבלהו) davon die Rede ist, wie das Volk Israel einst in Aegypten, also auch in der Fremde, verbraucht, misshandelt und gedrückt worden ist. Dass der griechische Ausdruck ἐπαλαιώπης Nichts gegen das fünfte Jahr des Exils (? Kap. 1, 2) beweist (Vincenzi, J. Capellus, Fritzsche), hat schon Reusch bemerkt. — c) בארץ

## 

נְכֵרְיָה (Ex. 2, 22, 18, 3) oder עַל־אַרְנֵת נָכֶר (Ψ. 137, 4). Dass das "fremde Land" = "Land der Fremde" ist, also durchaus nicht "das eigene alte Land Israel" (Ewald) bezeichnen kann, braucht kaum gesagt zu werden und ist der sprechende Beweis gegen die Hypothese Ewald's, welcher unser Buch, Kap. 3, 9 fg., für "einen prophetischen Gottesdienst", "bestimmt zu einer öffentlichen Sühnfeier im Tempel zu Jerusalem" ansieht (S. 267 fg.), sowie gegen Th. Nöldeke, welcher (Die Alttestamentliche Literatur, S. 214) Kap. 3, 9 fg. "eine andere Trostschrift für die nach Jerusalems Zerstörung elend zu rückgelassenen Israeliten" nennt. — d) Insofern diese beiden noch stärkern Ausdrücke: συνεμιάνδης κτλ. und προςελογίσδης κτλ. wieder in Parallelismus zu einander stehen, sollte mit ersterm schon Vers 11 anfangen. — Die zweite Vershälfte προςελογίστης μετά τῶν εἰς ἄδου (scil. καταβάντων; Vers 19) entspricht Ψ. 88, 5 (vgl. Ewald, §. 217h). Auch Jes. 38, 18 ist die Formel יוֹרָרִי בוֹר von LXX kurz durch ol έν ἄδου wiedergegeben (vgl. auch Jes. 14, 19). Das Particip ist in dieser Verbindung ja immer ein solches der Vergangenheit; vgl. Ψ. 30, 4. 22, 30. Hiob 7, 9. — Von diesem Versgliede her muss auch der vorausgehende parallele Ausdruck: συνεμιάνδης τοῖς νεκροῖς, "welcher sonst nicht vorkommt", seine Erklärung finden. Dieser kann aber nicht bedeuten: "Du hast dich besleckt mit Leichen", in dem Sinne: quia inter alia multa ministeria etiam mortuorum Chaldaeorum cadavera pollingere cogebantur (Grotius, Gaab). Dieser Auffassung "widerstrebt der Parallelismus und zu solchem Dienst gaben sich die Juden Bretschneider erklärt: "mortuis es annumerasicherlich nicht her". tus", und will daher συνεμίχθης statt συνεμιάνθης lesen (vgl. LXX zu Ez. 20, 18). Was stand im hebräischen Original an unserer Stelle? d. i. die Frage. הַהבּלֵלָהְ בַבֵּרוּים (Hos. 7, s) sicher nicht. Eher יְּנָחֵלָהָ (vgl. Ez. 22, 17: בְּבֵּיְתִים (vgl. Ez. 22, 17: בְּבֵּיִתִים des Sinnes: bis zu den Todten, der Vernichtung nahe, bist du durch unwürdige Behandlung (vgl. Jes. 43, 28. Thren. 2, 2. Mal. 2, 11) von Seiten deiner Feinde gebracht worden (zur Prägnanz des Ausdrucks vgl. 4. 89, 40. 74, 7. Ez. 28, 16, wo zugleich 557 in dem folgenden אבר seine Erklärung findet; und nun auch Ez. 28, 7. 8). Noch mehr Schein hätte es für sich, kraft des parallelen יותים in

<sup>1</sup> Μαίνω = פְּלֵּה, pass. = מְהֵל Gen. 49, 4. Ex. 20, 25. Ez. 7, 24 u. a. 2 So Lyra, Calmet und jetzt Ewald: unter Todten = unter Heiden, "welchen das Vers 9 erwähnte wahre reine Leben fehlt (Matth. 8, 22), und unter ihrer Herrschaft selbst wie todt und durch sie befleckt".

Hiob 18, 3, — נכמאת במחים oder למחים herzustellen 4: du wurdest unrein, beflecktest dich durch Todte, durch Berührung von Todten. Allein dies galt auch von den Israeliten in der Heimat (Lev. 21, 1. 22, 4. Num. 9, 6. 7. 19, 11-22. Ez. 44, 25). Wohl begrub der fromme Tobias auch die jüdischen Leichname im fremden Lande (Tob. 1, 17 fg. 2, 7. 9), aber vom Begraben todter Heiden kann hier so wenig die Rede sein, als vom Salben solcher durch Juden. Den Ausdruck dagegen von Götzendienst (in Gräbern, etwa mit Kinderopfern) zu deuten, wie solcher Jes. 65, 4. 3 (vgl. 57, 5; s. Knobel-Diestel zu den Stellen) bezeugt wird (vgl. auch Bar. 4, 7 und \$\Psi\$. 106, 37-39, wo auch der Ausdruck בְּבֵרֵא יִי vorkommt und Vers 28 die Götzen selbst genannt werden; vgl. Sap. 13, 10. 18): diese specielle Beziehung verbietet der Parallelismus und der ganze Zusammenhang der Stelle. Denn dieser erfordert nicht die Erwähnung eines Thuns der Juden im Exil, sondern eines Leidens derselben als Folge ihres erst Vers 12.13 beschriebenen Thuns. Ebenso aber zu speciell wäre die Erklärung: du wirst (bist) für unrein geachtet wie die Todten (vgl. Dillmann zu Hiob 18, 3) und deshalb vom gewöhnlichen Menschenverkehr ausgeschlossen, wie die Israeliten in Aegypten (Gen. 43, 32. 46, 34). Eine weitere, gleichfalls zu enge Deutung auf Begräbniss im unreinen Heidenlande das grösste Unglück für einen Theokraten! (Amos 7, 17; s. Diestel zu Jes. 53, 9) — erweist sich schon deshalb als unmöglich, weil in diesem Fall entweder במחים oder גוֹים für das einfache במחים zu erwarten oder gar במוֹחָד zu emendiren wäre: zwei Ausdrücke, die gleichmässig gegen das parallele יוֹרְיֵי בוֹר verstossen und die zerstörte Rede-Klimax in ein unerträgliches ὕστερον πρότερον verkehren würden. — Offenbar sollen die beiden parallelen Versglieder den gleichen Gedanken: das Vollmass des nationalen Unglücks der Juden im Exil, den drohenden Untergang ihres Volks und Volksthums aussagen. Und nun lassen wir uns daran erinnern, einerseits dass für מְחָשֵׁבְּקּי \$\Psi . 88, 5 anderwärts auch נמטלתי עם־יורדי בור vorkommt (\$\Psi\$. 28, 1. 143, 7), und andererseits dass Jes. 46, 5 wieder המהל neben ממל in Parallele steht, wie denn auch Hiob 18, 3 LXX נְחַמֵּרנר (neben נָחַשַּׁבָנר) für יָדָמִינר (= σεσιωπήκαμεν) lasen und darauf בַּבַּהַכָּה bezogen, geradeso wie sie (und Vulgata) Ψ. 49, 13. 21 τρης Ερπαρίας τοῦς κτήνεσι τ. ά. καὶ ωμοιώδη αὐτοῖς, und Ez. 32, 2 durch ώμοιώλης wiedergegeben haben. Diese Beobachtungen machen es aber höchst wahrscheinlich, dass an unserer Stelle der griechische Uebersetzer umgekehrter Weise נְבַנֵּית oder יָבַנֵּית (vgl.

<sup>\*</sup> Ueber שְׁ und לְּ bei בְּבְּנָא s. die Lexika.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Μιαίνειν, μιαίνεοθαι = 자기가 Gen. 34, 13. 27. Lev. 5, 3. 11, 24. 43. 13, 3. Ez. 44, 25. 땅. 106, 39 u. a. Von dem synonymen 되고, als welches gewöhnlich von Ländern gebraucht wird, dürfen wir füglich absehen.

- 12. Du hast verlassen den Born der Weisheit.
- 13. Wenn du gewandelt b auf dem Wege Gottes c,

Lev. 11, 43 בְּלֵבְתָּהִם und s. Dillmann zu Hiob 18, 3 und Ewald, §. 198b) für ursprüngliches בְּלְבֵּתְהִהְ, du bist ähnlich geworden", und zwar mit folgendem בּלְבָּתְהָוֹ , du bist ähnlich geworden", und zwar mit folgendem (vgl. die soeben angeführten Stellen<sup>5</sup>), oder, was etwa die Präposition σύν in συνεμιάνλης anzeigen will, mit בְּלֵבְה veranlasst wäre, oder einfach mit בְּלֵבְה (s. die Lexika) gelesen hat. Der Ausdruck will nicht sowohl sagen: die Exulanten sind "Todten" ähnlich geworden, als welchen das Lebenslicht und die Lebensfreude genommen (vgl. zu Vers 14 und 1, 12b) — dass sind die בור בור בור יורדי בור vielmehr "Sterbenden", Todkranken (vgl. Gen. 20, 3. 48, 21. 50, u. a), welche, אֵרְרָאֵרֶל (Ψ. 88, 5), sich nicht mehr regen und rühren können, d. h. nicht dürfen. Vgl. den "kranken Mann" unserer Tage.

Vers 12. 13 geben Antwort auf die Frage Vers 10. 11. übel setzt daher Vetlat. b. (und Syr.?): quia dereliquisti, und Luther: "Das ist die Ursach, dass du . . . . " — a) "Quelle der Weisheit" ist Gott selbst (Vers 29. 32), in welchem alle Weisheit von Ewigkeit her verborgen lag; von ihm ist sie ausgegangen (Sir. 1, 1), ausgesprochen worden als λόγος Σεοῦ (Sir. 1, 4 unächter Zusatz: πηγή σοφίας λόγος Scou) und im Gesetze Gottes als objective Weisheit niedergelegt (Deut. 4, 6. Bar. 3, 36. 4, 1. 4 Esra 14, 47 Vulg.: sapientiae fons). Vgl. das Pfingstlied in Anrede an den Geist Gottes: "Du, Quell, draus alle Weisheit fliesst". Sprachlich vgl. Prov. 18, 4. Jer. 2, 13. 17, 13. Buch Henoch 96, 6. — Israel hat Gott, die Quelle der Weisheit, verlassen, indem es die Weisheit verliess, welche im Gesetze ausgesprochen vor-Dies sagt auch Vers 13 in einem andern Bilde. — b) El ist ebenso nachgestellt Luc. 7, 39. Ob diese Wortstellung einen Gegensatz zwischen Gottes und des Menschen eigenem Wege (Jes. 53, 6. 65, 2. Jer. 18, 15. Richt. 21, 25. Act. 14, 16) andeuten soll und schon vom hebräischen Texte dargeboten wurde, ja dort nur möglich war, steht dahin. Für si wird an, möglicherweise das speciellere 3 (Richt. 8, 19. 13, 23. 21, 22. 1 Sam. 13, 13 lies No statt No; 14, 30) oder 75% (Esth. 7, 4. Cohel. 6, 6), vielleicht auch gar keine Conjunction (vgl. LXX zu 1 Sam. 30, 8. Hiob 7, 20. 19, 18. Gen. 33, 13 u. a.), und zwar mit erstem Modus (Jer. 23, 22. 37, 10. Gen. 43, 10) gestanden haben. c) Der Weg Gottes (Richt. 2, 22. \(\Psi\). 5, 9. 27, 11. 24, 8. 9. Matth. 22, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Besonders anch Ez. 32, 2, wo LXX mit λέοντι ohne Zweifel ein מבִּבִּיר wiedergeben wollen.

לְּהְרוֹת בְּמָּה = לְּהְרוֹת בְּמָּה בּיּה לְּהָרוֹת בְּמָּה בּיִּה בְּעִרְה בְּמָּה בּיִּה מִעְרָב בְּעִרְה בּיִּה לִי מִעְרָב בְּעִרְה בּיִּה מִי מִעְרָב בְּעִרְה בּיִּה מִי מִעְרָב בְּעִרְב בְּעִרְבְּיבְ בִּיבּר בִּעִרְבְּיבְ בִּעִרְבְּיבְ בִּערִי בְּעִרְבְּיבְ בִּערִי בְּיבְּיבְ בִּערְיבְרָב בְּערִי בְּערִי בְּיבְּיבְ בִּערִי בְּערִי בְּיִילְייִי בְּערִי בְּערִי בְּערְייִי בְּערִי בְּערִי בְּערִי בְּערִי בְּערִי בְּערִי בְּערִי בְּערִי בְּערִי בְּערְייִי בְּערִי בְּערִיי בְּערְייִי בְּערִיי בְּערְייי בְּערְייי בְּערְייִי בְּערְייי בְּער בְּערְייי בְּערְייי בְּערְייי בְּערְייי בְּערְייי בְּערְייי בְּייי בְּערְייי בְּערְייי בְּערִיי בְּערְיייִי בְּיִי בְּערְייִי בְּערִיי בְּערִיי בְּערִיי בְּערִיי בְּערִיי בְּערִיי בְּערְייִי בְּערִיי בְּערִיי בְּערִיי בְּערְייי בְּערְייי בְּערִיי בְּערִיי בְּערִיי בְּערִי בְּערִיי בְּערְייִי בְּערְייִי בְּערִיי בְּערְייי בְּערְייִי בְּערְייי בְּערִיי בְּערְייי בְּערְיייִי בְּערְייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּערְייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּערְיייי בְּייִי בְּערְיייי בְּערִיי בְּערְיייי בְּייייי בְּערְיייי בְּערְיייייי בְּערְייייי בְּערְייִיייי בְּערְיייייייי בְּערְייייייי בְּערְיייי בְּעִיייייייייי בְּעְיייי בְּעְיייייייייי בְּעְיייייייי בּערְיייייייי בְּעְיייייי בּערְיייייי בְּערְי

So hättest du in Frieden gewohnt immerdar. d 14. Lerne wo Verstand ist, wo (That-)Kraft, wo Vernunft,

Act. 18, 26) ist der νόμος Σεοῦ (Bar. 4, 12), welcher Kap. 4, 13 ὁδοἰ έντολῶν 为εοῦ genannt wird (Φ. 25, 4. 119, 27. 32. Mich. 4, 2. Hebr. 3, 10), auf denen Gott zu wandeln gebietet (Jer. 7, 23. Deut. 9, 12. 10, 12 und s. oben zu 1, 18d). — d) Für κατώκεις αν im bedingten Satze legt die Bestimmung τὸν αἰῶνα γρόνον den zweiten Modus nahe (Hiob 10, 14—16. Jes. 48, 18, zugleich eine Sachparallele, wo jedoch דידי zu punktiren ist, vgl. Hiob 9, 16); gleichwohl kann der erste Modus (mit oder ohne 7 relativum) gestanden haben (vgl. Richt. 8, 19 und Num. 22, 29 הרגתר, 2 Sam. 2, 27 כעלה, Hiob 10, 14 ושמרתני), welcher zudem bei dem intransitiven Inchoativum ישׁב noch wahrscheinlicher wird und den Gedanken ausdrückt: "Du würdest (bisher) gewohnt haben, wohnen geblieben sein (Vetlat. a.: habitasses) und noch wohnen und wohnen bleiben ewiglich." — Zu ישׁבת בשׁלוֹם, in ungestörter Ruhe und Glück" vgl. W 4, 9. 1 Reg. 5, 5. Der Weg Gottes ist also ein דֵרֶךְ שֶׁלוֹם (Jes. 59, 8. Röm. 3, 17. Luc. 1, 79 u. a.), der zu מלום führt (Prov. 10, 17. 3, 17); der מקור חַכנֵה ein מקור חַיִּים (vgl. Vers 12. 14. \$\Psi\$. 36, 10. Prov. 13, 14). — שֵׁב לעוֹלָם, Jo. 4, 20. \$\Psi\$. 125, 1, oder für unsere Stelle begrifflich (vgl. Hiob 34, 36. 49, 10) vielleicht treffender לכצה, Jes. 13, 20. 14, 20. 18, 7. 34, 10. 43, 20 (vgl. dagegen LXX Jer. 50, 39), wenn nicht ער עולם, Ex. 14, 13. Jes. 34, 17, oder ער נצרן, **Ψ.** 49, 20. Hiob 34, 36. Für letzten Ausdruck würde sprechen, dass, wie die jüdischen Punktatoren anderwärts, Gen. 49, 26. 1 Sam. 2, 5. Jes. 47, 7, das Substantiv שו mit der gleichlautenden Präposition verwechselten, so auch hier der griechische Interpret umgekehrt die Präposition כד für das Substantiv halten und durch αίωνα (wie oben Vers 3a und a. a. OO. mit Recht geschah; s. daselbst), und bij oder לצה durch γρόνον (wie auch \$\P\$. 89, 46 und Jes. 34, 10) vertiren konnte; und zwar ist dies um so wahrscheinlicher, als sich hieraus allein der Mangel der Präposition είς vor τὸν αίωνα γρόνον an unserer Stelle erklärt, während doch diese Präposition bei demselben Uebersetzer Vers 32. Kap. 4, 1. 23. 5, 1. 4 wieder steht.

Vers 14. Darum (Copt. + OTN XC), weil du mit der Weisheit auch das Glück verloren hast, so "lerne, wo die Weisheit ist, um zugleich zu erkennen, wo das Glück (wieder) zu finden ist" (Reusch). Theodoret: Νῦν γοῦν, ἐπειδήπερ οὐ πρότερον, ζήτησον καὶ γνῶπι, τίς ὁ τούτων χορηγὸς τῶν ἀγαῶῶν. — a) Μάβε mit folgender indirecter Frage auch 1 Makk. 10, 72. Wenn jedoch an letzterer Stelle μάβε = Ση sein wird, so gebietet das folgende τοῦ γνῶναι = πΣηδ (Vers 9), mit welchem z. B. auch Prov. 30, 3 τηδ parallel steht, hier dieses της Σα setzen. Vom Imperativ dieses Wortes kommt freilich im Alten Testament nur die Form τροβ Jes. 1, 17 vor. — b) Ποῦ ἔστι = wo zu finden ist, vgl. Hiob 28, 12. 13. 20. Die bezweckte, aber

.Um zugleich zu erfahren°, wo Länge der Taged und Leben ist, Wo leuchtende Augen und Wohlergehen!

hier nicht sogleich ausgesprochene Antwort lautet: im Gesetz, vgl. 4, 1-4; nicht, wie Fritzsche nach Theodoret und Luther will: Gott, oder das göttliche Princip. — Die "Weisheit" wird nach ihren einzelnen Aeusserungen durch die Synonyma φρόνησις, ίσχύς, σύνεσις, zu denen Vers 20. 27. 36 noch ἐπιστήμη kommt, beschrieben; denn ή σοφία ἀνδρὶ τίκτει φρόνησιν (Prov. 10, 23 LXX). Φρόνησις wohl = בינה, Verstand, Vernunft", wie Vers 9. LXX zu Prov. 1, 2. 7, 4. 16, 16. 8, 14. An letzter Stelle steht gleichfalls בבררה (wofür auch iv vorkommt, Hiob 12, 16) "Thatkraft, moralischer Muth" (vgl. Mich. 3, 8), "die mit dem Besitze der Weisheit verbundene geistige und sittliche Kraft und Stärke" (Reusch), neben בינה, wie sonst neben הכמה (Dan. 2, 20. 23. Hiob 12, 13). Und wenn bei Baruch noch σύνεσις folgt, so wird dieses, kraft der Zusammenstellung eben in Hiob 12, 13, hebräischem הבהכה, Vernunft" entsprechen (vgl. auch LXX zu Hiob 12, 13. Prov. 2, 2. 3. 6). — c) Wenn es bei den Semiten im Allgemeinen hiess: "Bei Greisen ist Weisheit und beim hohen Alter Verstand" Hiob 12, 12, so vom religiösen Standpunkt aus bei den Juden auch umgekehrt: die Frucht der Weisheit (Gottes im Gesetz) ist hohes Alter und Lebensglück. Vgl. auch Ex. 20, 12. Deut. 4, 6. Prov. 4, 13. — Άμα, d. i. (δμοῦ) ἐν τῷ αὐτῷ χρόνῳ (Hesych.) = Πίοb 6, 2. Jes. 45, 8, oder רְחָדֶּר 1 Sam. 31, 6. \$\P\$. 4, 9. \_\_ ist hier das praktische Erkennen, Innewerden, Erfahren, wie \( \mathbf{T}. 14, 4. 9, 21. Jes. 9, 8. \) Hiob 5, 24. 25. — d) Μαχροβίωσις (nur hier; sonst μαχροημέρευσις Sir. 1, 10. 18. 30, 22; μακρότης ήμερῶν Ψ. 21, 5. 23, 6. 91, 16; μήκος ארד במים Prov. 3, 2. 16, 17 u. a.) בור במים Zum Gedanken vgl. Deut. 32, 47. Sir. 1, 10. 18. Cohel. 7, 12. 8, 1. Prov. 4, 10. 9, 11; im Uebrigen s. zu Kap. 4, 1. — e) "Leben" steht natürlich im emphatischen Sinn, wie \Psi. 16, 11 oder Prov. 4, 13. 3, 16; denn langes Leben hat keinen Werth, wenn es nicht ein glückliches Leben (Cohel. 6, 3. 6. Prov. 3, 2, 16.; vgl. Deut. 5, 16 und Ephes. 6, 3 mit Ex. 20, 12).2 Letzteres wird darum noch verdeutlicht durch den bildlichen Ausdruck ooc ὀΦΣαλμῶν (Tob. 10, 5. Ψ. 38, 11) "leuchtende Augen" (Stat. cstr. für Adjectiv, wie Hiob 29, 24. Jes. 22, 7); s. zu 1, 12b und vgl. \(\Psi\). 4, 7: "Glück schauen". In den strahlenden Augen spricht sich das Gefühl des beglückten Herzens aus. Der Ausdruck "Licht der Augen" besagt also mehr als blos "Lebenslicht" (so der Syrer; s. zu Vers 20 und vgl. Sir. 22, 9. Cohel. 11, 7. \P. 36, 10. 49, 20. 56, 14 u. a.). -

י Oder wäre zu erklären אֹרֶךְ יְבֵיר חַיִּים? vgl. Gen. 47, 8. 9.

<sup>1</sup> Μαχροβιότης haben LXX nirgends, wohl aber das Adjectiv μαχρόβιος Jes. 53, 10. Sap. 3, 17.

15. Wer hat ihre Stätte\* gefunden, Und wer ist in ihre Schatzkammern eingetreten?
16. Wo sind die Völkergebieter\*

Zu צּלְרְאִין s. Vers 13d und vgl. Prov. 3, 17. Wie an unserer Stelle, so stehen auch Spr. 3, 2 היים ושלום היים ושלום beisammen; die beiden ersten wenigstens Deut. 30, 20. 平. 21, 5.

Vers 15. Jetzt erst, nicht schon in Vers 14 (Fritzsche), erscheint das Abstractum "Weisheit" hypostasirt. Als Hypostase hat sie natürlich auch in der äussern Welt einen Ort (Vers 15) und gibt es einen Weg zu ihr (Vers 20 fg.); jenen Ort und diesen Weg weiss aber kein Mensch (Vers 16 fg.), sondern nur Gott, der alle Orte kennt und alle Wege weiss (Vers 32 fg.; vgl. Hitzig zu Hiob 28, 23). — a) Αὐτῆς, τουτέστι τῆς φρονήσεως (Theodoret), vgl. Hiob 28, 12. 20. 22; "ihre Stätte, wo sie weilt". — b) Hiob 38, 22. (16). "Ihre Schätze" sind ihr Inhalt (Sir. 1, 22 besteht dieser in einsichtsvollen Sprüchen). Dieser aber ist reich und unerschöpflich (Sap. 7, 14. Matth. 13, 52), also werthvoll (Vers 30. Hiob 28, 17), und darum, wie ein materieller Schatz (Ez. 28, 14. Matth. 2, 11), gut verwahrt, verborgen (Col. 2, 3), daher auch

schwer zu finden (Hiob 28, 21), und deshalb Sir. 6, 22 by = (Cohel. 3, 11) genannt. Luther also nicht übel: "wer ist in ihr Kämmerlein kommen?" Gemeint ist auf die Frage: Niemand, ausser Gott, Vers 27. 32. 36. Bevor jedoch diese Antwort positiv ausgesprochen wird, weist der Verfasser Vers 16—31, ganz gleich wie Hiob 28, 13—22, zuerst negativ an Beispielen nach, wo und wie die Weisheit nicht zu finden ist. "Diese Enumeration dient dazu, den hohen (unvergleichlichen) Werth des Besitzes der Weisheit mehr hervorzuheben" (Reusch).

Vers 16—21. Die Macht und der Reichthum der mächtigsten und reichsten Herrscher der Erde verschafften diesen die Weisheit nicht. Denn die ganze Erde und ihr πλήρωμα (תלוֹאָתוֹ) enthalten die Weisheit nicht. — Vers 16.17 scheinen auf den mächtigen Chaldäer Nebukadnezar Jer. 27, 6. 28, 14. Dan. 2, 38. Judith 11, 7 (vgl. auch Hiob 5, 22. 23) anzuspielen 1, vielleicht als Typus eines oder mehrerer späterer Herrscher; s. Einl., §. 9, 1) S. 48. 49. — a) Nicht das zu wenig sagende (מַּבְּלֵי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיי (שְׁבִּיי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּי (שְׁבִּיי (שְׁבִּיִי (שְׁבִּיי (שְׁבִי (שְׁבִּי (שְׁבִּיי (שְׁבִּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבְּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבְּי (שְׁבִּי (שְׁבִּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבִּי (שְּבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבִּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבִּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּיוּ (שְׁבְּי (שְׁבְּיוּ (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבְּי (שְׁבִּיוּ (שְׁבִּיוּי (שְׁבְּיוּי (שְׁבְּיוּי (ש

<sup>1</sup> Hävernick meint: auf die Ptolemäer.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oder לְּלִיבֵר עַבְּלִים (לְּלִיבֵר עַבְּלִים ? \$\Pi\$. 47, 10. 113, 8. 1 Sam. 2, 8 LXX. \Pi\$. 83, 12. Jes. 13, 2. 32, 5.

Und die Herrscher über die Thiere der Erde?<sup>b</sup>
17. Die da spielten mit den Vögeln des Himmels<sup>c</sup>,

sondern sagt kraft des Sprachgebrauchs zugleich auch (wie ἄρχοντες Sir. 10, 14) übermüthige Willkühr aus, welche wiederum in den nächstfolgenden Aussagen ihre Illustration empfängt. - b) Die Worte of χυριεύοντες κτλ. erinnern an Gen. 1, 26. (lies mit Ewald Γεστος καλουντες κ 28, nur dass wir אטטנגענע hier nicht durch בבלי (LXX dort καταχυριεύειν), das im Sprachgebrauch auf Land und Leute, nicht auf Thiere angewendet wird, sondern kraft der Objecte durch (wie auch anderwärts vorkommt; vgl. Sir. 17, 4) zu retrovertiren haben. — Των Σηρίων των έπὶ τῆς γῆς = (הַאָּרֶץ) oder, was hier des Gegensatzes wegen zu den Vögeln des Himmels wahrscheinlicher und zugleich wörtlicher, = תַּיָּה אָטֶיר עַל־הארץ (vgl. LXX zu Lev. 11, 2. 25, ז) oder על־הארץ (יבירוֹי Jes. 56, 9) חַיַּה (vgl. noch 2 Sam. 10, 9 Ketib mit 1 Sam. 26, 2)3; wie denn auch vorher sowohl als auch, mehr prosaisch, דַּלְרָים mit folgendem בַּ (1 Reg. 5, 30. 9, 23. 2 Chron. 8, 10) gestanden haben kann. Ebenso im Folgenden. Diese Statusconstructus-Verbindungen bei Präpositionen sind hier immer noch enger als z. B. Jes. 5, 11. 9, 2. Vgl. Ewald, §. 289 b. — c) Die Worte of έν τ. όρνέοις τ. ούρανοῦ έμπαίζοντες hängen sachlich mit dem zweiten Gliede des 16. Verses zusammen, bilden aber formell richtig, kraft des Parallelismus (ohne xal: gegen Syrer und Reusch) das erste Glied eines neuen Verses. Sie erinnern an Hiob 40, 29 und ש. 104, 26, und entsprechen hebräischem משהקר oder auch הַהְשוֹהַקִים oder auch הַהְשוֹהַקִים (ja vielleicht שוֹחָקֵים oder השוֹחָקִים; vgl. Prov. 11, 27 מוֹחָקֵי und 8, 17. Hiob 24, ז משוחר 7, 5, und s. Hitzig zu der Stelle) בַּצְּפּוֹרָ (שָּ. 8, 9. Dan. 4, 9. 18) oder prosaisch בָּעוֹרָה השמים. Der Ausdruck soll die in thörichtem Uebermuth und Willkühr missbrauchte Macht der grossen Völkergebieter malen. Gleichwohl sind die Vögel und das Spielen mit ihnen im eigentlichen Sinne zu verstehen (Baduell, Fritzsche, Reusch gegen Hävernick und Wahl), etwa mit dem Nebengedanken: sie, die mächtigen Herrscher, wussten in ihrem Uebermuth nichts Besseres zu thun, als sich mit solchen Nichtigkeiten abzugeben und zu ergötzen (vgl. Hitzig zu Hiob 40, 29); und doch sind sie, trotz ihrer Spielereien mit weitgereisten und also erfahrenen Vögeln (Hiob 35, 11) nicht gescheidter geworden. Im Gegentheil: der Völkergebieter Nebukadnezar ist in seinem Uebermuth ein Narr geworden (Dan. 4). Ob der hebräische Ausdruck den speciellen Gedanken (von Sa, Schleusner, Fritzsche,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Angesichts dieser Formulirung wird die specielle Beziehung dieser Thiere auf Kriegsrosse (*Ewald*) mehr als zweifelhaft.

<sup>4</sup> Έμπαζειν = pring Hab. 1, 10. Richt. 16, 25. 27. Jes. 33, 4, pring. Gen. 39, 14. 17; sonst auch = byrn, s. die Lexika.

Und aufhäuften Silber und Gold<sup>d</sup> — worauf die Menschen ihr Vertrauen setzen<sup>e</sup> — So dass ihres Erwerbs kein Ende war?<sup>f</sup>

Ewald) an Jagd mit Vögeln (Jagdfalken) oder auf Vögel (Origenes, Theodoret, Grotius) zulässt, ist zu bezweifeln. Von Beobachtung des Vogelflugs (Olympiodor) kann gar keine Rede sein. Siehe vielmehr Einl., §. 9, 1) S. 49 — d) "Nach der Herrschermacht dieser Fürsten wird nun Vers 17b. 18 auch ihr Reichthum erwähnt." Ongavollev = אצר (2 Reg. 20, 17. Am. 3, 10) oder בר (Ψ. 39, 7. Sach. 9, 3). Zum Gedanken vgl. Sir. 11, 17. Luc. 12, 19. Henoch 97, 8. 9 und besonders Hiob 28, 15. 16. הַבֶּבֶת בְּכָה בְּכָה בָּכָה (Am. 3, 10); der Artikel bei קסם und קסם bestimmt nicht sowohl diese Genitive, als vielmehr den vorhergehenden Status constructus; vgl. Ewald, §. 290a. 291b. - e) Sinn: worauf sie ihr Vertrauen gesetzt haben und immerfort setzen. Der erste Modus drückt also bei Verbis intransit., die zugleich ihre eigenen Inchoativa sind, das Perfectum praesens aus (vgl. 2 Reg. 18, 20. 21). Als Sachparallelen vgl. Ψ. 49, 7. Prov. 11, 28. Hiob 6, 20: οἱ ἐπὶ πόλεσι καὶ χρήμασι πεποιβότες. — f) דְאֵרָן "פָּעָדה (קַץ) לָפַ Nah. 2, 10. 3, 3. 9; Jes. 9, 6. Cohel. 4, 8. 16. 12, 12: "so dass (Jes. 2, 7. Jer. 46, 23) kein Ende war", nicht: "ist" (Fritzsche. Reusch; vgl. LXX zu Jes. 2, 7: καὶ οὐκ ἦν ἀριβμός; dagegen Jer. 14, 19); denn die Worte bilden die Fortsetzung zu אוֹצרי, wie denn auch auf eben diese reichen Herrscher das folgende αὐτῶν zurückweist. — Kthous entspricht vielfach hebräischem מקנה und מקנה, und könnte auch, wie Reusch vermuthet, an unserer Stelle, nicht aber Vers 24 (trotz מְקוֹם מִקְנָה Num. 32, 1. 4) gestanden haben. Dort wird vielmehr, gemäss Ψ. 104, 24 (wo statt κτίσεως der LXX κτήσεως, wie 105, 21, zu lesen ist5; vgl. auch Prov. 4, 7 und Aquila zu בינים Ez. 2, 10), das Wort קינים — und zwar vielleicht ebenfalls im Plural = "Geschöpfe" 6 — für κτήσις zu setzen sein; und so denn auch an unserer Stelle, sei es in der Bedeutung "das Erwerben, acquisitio (Vetlat. a.), emtio", oder (wahrscheinlicher) des Begriffs "das Erworbene, Besitz, Vermögen, substantia empta vel acquisita" (s. die Lexika). Das deutsche "Erwerb" (De Wette) umfasst beide Bedeutungen.

Vers 18. Um über öti an der Spitze des Verses ins Klare zu kommen, muss vorher der Urtext des Verses eruirt werden. Οἱ τὸ ἀργύριον τεκταίνοντες entspricht offenbar dem hebräischen דְּרָשֵׁיר (LXX Prov. 3, 29. 12, 20. Ψ. 129, 3. Εz. 21, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebenso bieten hier, Vers 17 und 24, mehrere Handschriften κτίσεως statt κτήσεως.

<sup>•</sup> Vgl. Onkelos zu Gen. 14, וּיָלְרָבֶּא וְאַרְבָּא וְאַרְבָּא נְאַרְבָּא und den Gebrauch des Verbum מָנה an eben dieser Stelle.

18. Wo sind die Silberschmiede, die sich abmühten, So dass nicht zu ergründen war ihr Thun?

Sir. 11, 31. 27, 32) und ist im eigentlichen Sinne = "Silberarbeiter, Silberschmiede", Vetlat. a. b.: "qui argentum fabricant", nämlich zu Kunstwerken; Lyra, Baduell, Grotius, Gaab zu eng: qui argentum in nummos cudunt, zu fassen; nicht also bildlich = "qui moliuntur, die sich zu verschaffen suchen" (Fritzsche), "die auf Geld sinnen" (Reusch, dessen Citate Prov. 3, 29. 6, 14. 14, 22 für solchen Sinn durchaus nicht beweisend sind), und noch weniger: "die auf das Silber bauten" (Ewald), oder gar: "die sich Geld machten" (Wahl). — Jetzt aber ist auch klar, dass μεριμνώντες nicht, wie gewöhnlich geschieht, mit den vorausgehenden Worten verknüpft und übersetzt werden darf: "die dafür (für Erwerbung von Geld) besorgt, darauf beflissen sind". Aus dem griechischen Texte lässt sich der Ausdruck überhaupt nicht befriedigend erklären. Derselbe scheint also einen Fehler oder wenigstens eine ungenaue Uebersetzung des hebräischen Originals in sich zu schliessen. Abgesehen nun von dem unwahrscheinlichen Falle, dass μεριμνώντες aus μηγανώντες = השבים (vgl. 2 Chron. 26, 15 LXX; Ex. 28, 27 בייה = μηγάνημα in Cod. 52 Holm.) verdorben sein könnte, bleibt es immerhin möglich, dass ursprünglich חשבים gestanden habe, ein Wort, welches zwar LXX nirgends durch μεριμναν, wohl aber öfters durch nähere oder entferntere Synonyma, wie φροντίζειν, εύλαβείσται, und auch durch מסץ נדבאדב wiedergeben; wie denn Ex. 31, 4. 35, 32 השב מחשבת לחשב לחשב (LXX ἀργιτεκτονήσαι) allerlei Kunstarbeit in Gold, Silber, Kupfer, Stein und Holz, also die Thätigkeit der הַרָּשֶׁר כַּכָּת, umfasst, und sonst häufig ਸ਼ਾਂਸ speciell als der Kunstwirker (polymitarius) neben dem לוכים als Metallarbeiter vorkommt (Ex. 26, 1. 35, 35, 38, 23; s. Knobel zu Ex. 25, 4). Und diese Möglichkeit gewinnt noch dadurch besonders an Wahrscheinlichkeit, einmal dass diese Kunstthätigkeiten und deren Producte sehr häufig מעטה genannt werden (vgl. die erwähnten Citate und Ex. 28, 11. Deut. 27, 15. Jer. 10, 3. 9; Ex. 26, 31. 28, 6. 8. 15. 36, 8. 35. 39, 3. 8) und hier auch sogleich dieser Ausdruck (τῶν ἔργων αὐτὼν = מֵלְמֵירָהָם) folgt; und andererseits, dass für solche Kunstthätigkeit viel "Weisheit", Kunstverständigkeit und Geschicklichkeit, vorausgesetzt wird (Ex. 31, 3 fg. 35, 31 fg. 36, 1 fg. 8). Gleichwohl glauben wir (aus Mangel an sprachlich positivem Beweis dafür, dass הְּבֶּיָהֵ = μεριμνῶντες) bei dieser Annahme uns nicht beruhigen zu dürfen. - Von den Propheten werden die Götzen

<sup>1</sup> Diese Wortform kann übrigens auch Singular sein; s. die Lexika und Ewald, §. 256<sup>b</sup>, und vgl. z. B. auch Hos. 13, 2 מעמור חרשׁים LXX ξργα τεκτόνων; ebenso Jer. 10, 9 LXX ξργα, dagegen Vers 3 ξργον, Ψ. 45, 2 מַצְמֵיׁר LXX τὰ ξργα μου.

(-bilder aus Silber und Gold) "Gemächte der Künstler", מעמה הַרָשָׁים (Jer. 10, 3. 9. Jes. 40, 19. 20. Hos. 8, 6. 4. 13, 2); und die Verfertiger von solchen Jes. 45, 16 תרשה genannt. So könnte denn auch in unserer Stelle auf Götzenbilder, דצבים, Bezug genommen sein, wie z. B. Nebukadnezar, auf den ja schon Vers 16. 17 anspielten, ein solches — freilich von Gold und pres genannt — errichtet haben sollte (Dan. 3). Es würde damit zu den Vers 16. 17 beschriebenen Thorheiten hier eine noch grössere Narrheit hinzugefügt. Auch sprachlich stünde dieser Hypothese Nichts entgegen, insofern z. B. Prov. 14, 23 עצב - עצב - von LXX durch μεριμνῶν (wie anderwärts durch die synonymen λύπη, λυπηρός, όδύνη, πόνος) wiedergegeben wird, und es wäre demnach zu lesen und zu erklären: "die da Silber bearbeiteten und (daraus - vgl. Hos. 8, 4 den Accusativ, 13, 2 בקר fertigten = fabricantes 2) Götzenbilder", וַעַצַהַים (statt רָלִצָּבִים oder vielmehr וְלַצְבֵּרִם, wie μεριμνῶντες will), oder: "die da Silber bearbeiteten als Götzenbilder, zu Götzenbildern", so dass מצבים als Accusativ oder mit לs des Prädicats (s. die Lexika unter ימוֹר und ימוֹר und vgl. Jes. 44, 17. 19. Hos. 2, 10) gestanden hätte. In letzterm Falle könnte freilich, קַרָשׁ als synonym mit נָסָהְ betrachtet (Jes. 40, 19), auch übersetzt und erklärt werden: "die da Silber bearbeiteten (gossen) für die Götzen", nämlich silberne Ueberzüge für dieselben (Jes. 30, 22. Jer. 10, 4. 9. Brief Jer. 8). Was jedoch diese Auffassung zur Unmöglichkeit macht, das ist der folgende Satz: καὶ οὐκ ἔστιν ἐξεύρε-סנג των ἔργων = נארן הַקר למעשיהם (vgl. Jes. 40, 28 LXX. Ψ. 145, 3. Prov. 25, 3. Hiob 5, 9; zum Sinn auch Hiob 37, 5, 9, 10, 36, 26). Denn der Götzendienst ist den Hebräern, zumal der spätern Zeit, klar gewesen nach Wesen und Belang und von den Götzenbildern besassen sie הקר in vollem Masse (vgl. die schon angeführten Stellen und besonders Jes. 44, 9-20). Nicht aber besassen sie Kenntniss und Verständniss für die Kunstthätigkeit selbst; diese konnte vielmehr nur von den in solche Metallarbeit Eingeweihten, von Kunstverständigen, gewürdigt werden (vgl. den Araber: quorum opera pervestigari,

הבסיל, nequeunt). Darauf nämlich, auf "ihre (richtiger: ihr) Arbeiten", nicht aber auf "Besitzthum, Reichthum", oder die Kunstwerke als die Producte ihrer Kunstthätigkeit, "die wegen ihrer grossen Zahl und Ausgedehntheit" nicht zu finden, zu ergründen seien (Syrer, Baduell, Gaab, De Wette, Reusch, auch Ewald) — ist מַנְמֵיֹרָ, als Singular zu beziehen.

Müssen wir also zu unserer ersten Deutung der Worte auf kunst-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Hitzig zu Prov. 20, 4 und \$\P\$. 109, 10.

³ Dieses Þ hätte der griechische Interpret infolge Missverständnisses des damit verbundenen Wortes als P gelesen, was öfters vorkommt.

volle Metallarbeit zurückkehren, so glauben wir dennoch mit unserer letzten Aufstellung, im Hinblick auf LXX zu Prov. 14, 28, wenigstens sprachlich das Richtige getroffen zu haben; nur dass wir für καί μεριμνώντες jetzt (consonantisch genau) - nicht mehr רעצבים, sondern — רעצבים oder והעצבים lesen und dem Worte die active, aber intransitive Bedeutung "sich abmühen, sich abarbeiten" beilegen. Für diese Bedeutung s. die Lexika zu dem Worte, besonders zu den Derivaten עַצַב, לַצָב, לעַב. — Zur unterordnenden Verbindung zweier Verba durch vgl. Ewald, §. 285; zum Gedanken z. B. Jes. 44, 12. 40, 28; Hab. 2, 13. Jer. 51, 58. Sir. 38, 27-34. - Grammatisch möglich endlich, nur nicht als Sprachgebrauch nachweisbar, ist noch die Auffassung von מַלַצַבְּרִם (s. oben Vers 17 c zu אס (משותקר), so dass dieses Wort als Synonym zu דרשורם träte, wie Hiob 10, 8. 9 (vgl. damit בַּעֵר Jes. 29, 16. 64, 7) zu בַּעָד. — Die syntaktische Verbindung des ganzen Verses angehend, erklärt Fritzsche of τεχταίνοντες και μεριμνώντες für einen voransgeschickten Nominativus absolutus, der dann durch αὐτῶν (also im hebräischen Original durch das Suffix) im Nachsatze (mit xai) regelrecht - nicht "unregelmässig" - aufgenommen werde (vgl. Ewald, §. 309b; Winer, §. 28, 3. S. 163, und besonders auch Hiob 36, 26: מָסָפֵּר מֵינֶיר וָלֹא־חָקָר "die Zahl seiner Jahre betreffend, so ist sie [hier sogar ohne Suffix] unerforschlich"4): "die auf Geld sinnen und dafür besorgt sind, was diese betrifft, so sind deren Werke nicht zu finden." Allein, abgesehen von dem für einen solchen abgerissen vorausgeschickten Nominativ erforderlichen Nachdruck, welcher hier nicht vorhanden ist, spricht insbesondere der Umstand gegen diese Construction, dass unser Vers geradeso gebaut ist, wie der vorhergehende (Reusch, Ewald), woraus folgt, dass die Worte: καὶ οὐκ ἔστιν κτλ. hier wie dort als Folgesatz der Vergangenheit zu fassen: "so dass nicht zu ergründen war ihr Thun"; dass aber auch der ganze Vers nicht sowohl "noch eine Fortsetzung der Frage" (Reusch, De Wette, Ewald), sondern vielmehr als neue, den Versen 16. 17 coordinirte, Frage zu betrachten ist. Die Auffassung Fritzsche's und anderer Exegeten, welche zum Schluss der Frage Vers 16.17 sogleich die Antwort suppliren: "sie sind nicht mehr da" wird nicht nur dadurch misslich, dass diese Antwort, die gerade nicht da steht, gleichwohl in Vers 18 (durch ott) begründet werden soll, sondern auch im höchsten Grade unwahrscheinlich, weil der Art derselbe Gedanke als Antwort nicht weniger als dreimal, und zwar in möglichst ungeschickter und nichtssagender Weise ausgedrückt sein würde: "sie sind nicht mehr da - denn ihre Werke sind nicht mehr zu finden - sie sind verschwunden u. s. w." Vers 19. Dazu kommt — und dieser Um-

Digitized by Google

<sup>4</sup> Dieses und viele andere Beispiele zeigen (gegen Reusch), dass eine solche Construction auch in kurzen Sätzen, und mit verbindendem κα\, vorkommen kann.

Sie sind umgekommen\* und zur Hölle hinabgefahren\*,
 Und Andere sind an ihre Stelle getreten.

stand macht jene Auffassung vollends zur Unmöglichkeit — dass of τὸ ἀργύριον τεχταίνοντες καὶ μεριμινέντες ganz andere Personen sind als die τὸ ἀργύριον Σησαυρίζοντες Vers 175, obwohl zuzugeben ist, dass die Besitzer von Gold und Silber den Gedanken an die Verarbeiter dieser edeln Metalle ursprünglich herbeigeführt haben mögen. Verhält sich dies aber richtig, dann muss in öτι, welches in zehn Cursiv-Handschriften, bei Clemens Alex., Theodoret und fast allen alten Uebersetzern, ohne Zweifel weil sie Nichts damit anzufangen wussten, fehlt und welches darum von De Wette und Ewald in ihrer Verlegenheit mit "ja" übersetzt, von Arnald in ετι, vom Armenier schon in καί verwandelt wurde, — ein Versehen des griechischen Uebersetzers liegen, welcher, wie schon Reusch vermuthete, hebräisches της oder της 6 für τρ ansah, ähnlich wie z. B. umgekehrt 1 Sam. 26, 16 της aus ursprünglichem κρ, beziehentlich της entstand, und μης nach μης ausfiel.

Vers 19 gibt nun Antwort auf die beiden vorausgehenden Fragen Vers 16-18 und besagt: Sie alle sind gestorben, ohne dass sie die (wahre) Weisheit gefunden und besessen hätten; ihre Macht (Vers 16), ihre Reichthümer (Vers 17), ihre Kunstwerke (Vers 18) haben ihnen also Nichts genützt (vgl. Sir. 11, 17. Luc. 12, 20), wenigstens nicht zur Weisheit verholfen (dieser ergänzte Gedanke wird freilich erst Vers 20 fg. nachgebracht). Anderwärts nämlich wird ermahnt Prov. 4, 7: "Das Höchste ist Weisheit: schaff' dir Weisheit; und für all deinen Besitz (קביר) schaff' Verstand an!" Denn Weisheit ist werthvoller als aller Reichthum (Prov. 3, 14. 15), zumal ja erst in ihrem Gefolge alle andern Lebensgüter sind: Wohlergehen und langes Leben, Reichthum und Ehre (Prov. 3, 16 fg. 8, 18 fg. Sap. 7, 11. 12). — a) אברה (Esth. 9, 24 LXX. Hiob 4, 9. \$\Psi\$. 2, 12. 1, 6) scil. מֶלְרָהארץ oder מֶלְרָהארץ (Deut. 4, 26. 11, 17. Jos. 23, 13. 16 u. a.). Die folgenden Ausdrücke des Verses verboten dem griechischen Interpreten, hier, wie Vers 28, άπώλοντο zu setzen. — b) Ψ. 55, 16. Hiob 7, 9. 17, 16. Ez. 32, 27. vgl. oben Vers 11. — c) Άλλοι (Hiob 8, 19) ανέστησαν (vgl. unten Kap. 5, 5) <sup>1</sup> ἀντ' αὐτῶν: vgl. Hiob 34, 24. Cohel. 4, 15. Dan. 12, 5,

Auch Reusch sagt: τεκταίνειν passt nicht auf die Fürsten. Dies zugleich gegen den Syrer.
 π konnte vor dem folgenden π leicht versehen werden.

<sup>1</sup> Die Lesart ἀντανέστησαν besagt nicht gerade: "sie standen auf wider sie feindselig" (vgl. die gutgriechische Construction ἀντανιστάναι τί τινος "Etwas an eines Andern statt errichten"), wäre auch an sich bei unserm Uebersetzer, der verba composita liebt, nicht auffallend und die wiederholte Präpositon ἀντὶ als Hebraismus zu erklären. Freilich aber kommt dieses Compositum nirgends sonst in der griechischen Bibel vor.

- Spätere\* schauten das Lichtb und wohnten auf Erdenc, Aber den Weg der (zur) Vernunft erkannten sie nichtd und vermerkten nicht ihre Pfadec;
- 21. Noch haben dieselbe ihre Kinder erfasst<sup>f</sup>,

auch Ψ. 49, 11. 1 Makk. 3, 1. 9, 31. 13, 14. Zu מַבְּיִדְּ = ἀντ' αὐτῶν vgl. noch sprachlich Hiob 36, 20 LXX. — Fūr das intransitive, hier zugleich inchoative γτων kann auch מַבְּיִר stehen (so der Syrer und Araber; vgl. Num. 32, 14. 1 Reg. 8, 20). Für den Wechsel dieser zwei Synonyma vgl. 2 Reg. 13, 21 mit Ez. 37, 10 und das Targum des Onkelos zu Lev. 19, 16.

a) Νεώτεροι werden אחלנים sein, "Jüngere, Spätere" (ein הוֹר sein, "Jüngere, Spätere") im Gegensatz zu den "Frühern" Vers 16-19 (vgl. Jes. 41, 4. Cohel. 1, 11. 4, 16. Esra 8, 13. 1 Chron. 29, 29). Ob diese νεώτεροι. deren Kinder Vers 21 erwähnt werden, als (unmittelbare?) Nachkommen der αλλοι Vers 19 oder als mit diesen identisch anzusehen, d. h. ob in den Versen 16-21 drei (Ewald) oder vier "auf einander folgende Geschlechter" beschrieben werden, kann jetzt, wenn unsere Auffassung von Vers 18 richtig ist, nicht mehr gefragt werden. Jedenfalls ist bei Allen, "wenn nicht ausschliesslich, so doch vorzugsweise wieder an mächtige und reiche Fürsten" (Reusch) und — setzen wir hinzu an kunstfertige Metallarbeiter zu denken. — b) ראר אור Hiob 3, 16 u. a., nämlich אוֹר החרים Hiob 33, 30. 3, 20. \$\P. 56, 14. 36, 10. Sonst wird auch gesagt מומלי Cohel. 6, 5. 11, 7. "Sie schauten, inchoativ: erblickten, das Licht", d. h. sie wurden geboren; vgl. noch Joh. 1, 9. c) Nach ihrer Geburt "wohnten, lebten sie auf Erden". Zu diesem Ausdruck s. die Lexika. — d) "Οδος ἐπιστήμης (auch Vers 21. 27. 31. 36, dafür Vers 23 ὅδος σοφίας) ist entweder (חברנה (חברנה) (Jes. 40, 14. Hiob 12, 12 LXX) oder דרך בינה (Prov. 9, 6. Hiob 28, 12. 28 LXX; im Uebrigen s. oben zu Vers 14b). Der Ausdruck kann besagen: den Weg, welcher zur Weisheit führt (so Hiob 28, 23. 13), oder: den Weg, den die Weisheit, der Weise, der איש הברכה, geht, also die einsichtige Handlungsweise (so Prov. 3, 17. Jes. 40, 14); an unserer Stelle und Vers 21. 27. 31. 36 kraft des Gedankenzusammenhangs das Erstere. — ירע דרך vgl. **Ψ**. 95, 10. Jer. 5, 4. 5. Jes. 59, 8. — e) Diese Worte sind kraft des Parallelismus mit Gaab, Fritzsche, Ewald noch zu Vers 20 zu ziehen. Wie sonst die Synonyma דוברן neben einander stehen (4. 82, 5. Jes. 44, 18. 56, 11. Sap. 9, 11), so folgt Hiob 28, 23. וז הבין בְּרְכָּה auf יְרֵע דרכּה, und ähnlich hier הֵבִין בַּרְכָּה (vgl. Prov. 3, 17. Hiob 38, 20 n. a.). Zum Parallelismus von τρίβος und 5805 (auch Vers 23. 31) vgl. Sap. 14, s. Prov. 1, 15. 7, 25. Jer. 18, 15. Jes. 42, 16. — f) Zu οὐδὲ ἀντελάβοντο αὐτῆς ist mit Cod. III. Vetlat. a. b., Araber, Fritzsche, Reusch, Ewald οί νίοι αὐτῶν als Subject zu ziehen. Das griechische άντελάβοντο αὐτῆς (vgl. 4, 2 επιλαβοῦ αὐτῆς) besagt hier nicht sowohl: "sie nahmen sich ihrer (Sondern) von dem Wege zu ihr sind sie ferne geblieben. 22. Nicht hat man von ihr gehört in Kanaan, Noch sie gesehen in Theman\*;

(der Weisheit) an" (Ewald), als vielmehr: "sie nahmen daran Theil", oder noch bestimmter: "sie fassten sie mit dem Verstande, sie vernahmen, begriffen, verstanden sie." Es entspricht aber hebräischem רה (vgl. Prov. 3, 18. 4, 13. 1 Reg. 9, 9. 2 Chron. 7, 22. 28, 15. Lev. 25, 35. Jes. 51, 18. 56, 2) ,sie erfassten, ergriffen sie, eigneten sie sich an", noch nicht: "sie hielten an ihr fest" (Prov. 3, 18), obwohl das Zeitwort sonst auch diesen Begriff in sich schliesst (Prov. 4, 13. Hiob 27, 6. 2, 3. 9. Jes. 56, 4. 6). — g) "Die recipirte Lesart ἀπὸ τῆς ὁδοῦ αὐτῶν πόρρω έγενή Σησαν wäre zu übersetzen: «sie waren fern von ihrem (ihrer Väter) Wege », was nur einen Sinn gibt, wenn man mit De Wette erklärt: sie haben sich noch weiter verirrt. Aber das ist sehr gekünstelt und unpassend" (Reusch), denn "von einem Mehr oder Weniger (des Abirrens) ist gar nicht die Rede". Eine Beziehung von αὐτῶν auf das vorhergegangene τρίβους, wie Ewald unter Berufung auf Prov. 12, 28 vorschlägt, wird aber durch die dazwischen getretenen viot αὐτῶν zur Unmöglichkeit. Mit Recht lesen daher Gaab, Fritzsche, Reusch mit Codd. 26. 239. Syrer und Armenier άπὸ τῆς ὁδοῦ αὐτῆς, vom Wege der Weisheit. — Zu רחק מן vgl. Hiob 5, 4. (LXX) 22, 18. 21, 16. \(\Psi\). 119, 150 u. a.

Vers 22. 23. "Der zeitlichen Aufeinanderfolge wird hier die räumliche angeschlossen: weder die (kunstverständigen) Phöniken westlich noch die als eifrige Weisheitsforscher berühmten Araber östlich (und südlich) fanden die wahre Weisheit" (Ewald). — a) Xavaàv steht hier, wie überhaupt in der spätern Zeit, im engern Sinne von dem Küstenstriche Phönicien (s. Schenkel's Bibel-Lexikon, III, 513 fg. IV, 562. 565), dessen Bewohner durch Handel und Cultur, Gewerbe und Künste, insbesondere auch durch kunstvolle Arbeiten in Metall und Zeugen berühmt waren, s. 1 Reg. 7, 13 fg. 2 Chron. 2, 6. 12 fg. und Schenkel's Bibel-Lexikon, IV, 577. Dadurch erhält Vers 18 hier seine concrete geschichtliche Beleuchtung und unsere Erklärung desselben ihre Bestätigung. Die den Phöniciern beigelegte חכמה התברכה (Ez. 28, 3-5. 27, 8. 9. Sach. 9, 2) will auch nichts Anderes besagen als Kunstfertigkeit und kaufmännischen Speculationsgeist. — Ueber das für seine (Spruch-) Weisheit berühmte Theman s. Jer. 49, 7. Obad. 8.9. Hiob 2, 11. Dem Hieronymus ist es Idumaeorum regio, quae vergit ad australem partem, deserta et sicca (vgl. Gen. 36, 34); doch berichtet er im Onomasticon von einer "villa" dieses Namens, welche fünf (nach Euseb 15) römische Meilen von Petra gelegen und zu seiner Zeit noch existirt habe. Vgl. noch Gen. 36, 4.10.11. u. s. "Theman" in Schenkel's Bibel-Lexikon. — Ζυ οὐδέ ήκούσλη, οὐδέ ὤφλη vgl. 1 Reg. 6, 1. Jer. 38, 27. \$\Psi\$. 19, 4. Richt. 19, 30. 1 Reg. 6, 18. 10, 12. "Sehen" und

23. Auch die Söhne der Hagar<sup>b</sup>, die um Erwerb das Land durchziehen<sup>c</sup>,

Die Krämer<sup>d</sup> von Medan<sup>e</sup> und Thema<sup>f</sup>, die in Gleichnissen reden<sup>g</sup> und nach Klugheit trachten<sup>h</sup>:—

"Hören" neben einander Jes. 6, 9. 35, 5. \$\Psi\$. 115, 5. 6. Matth. 13, 14—17. 11, 5. Röm. 15, 21. 1 Cor. 2, 9. — b) Vers 23 werden einige arabische Völkerschaften genannt, welche den Zwischenhandel vom Persischen Meerbusen zum Mittelmeer in Händen hatten; vgl. ebenso Jer. 25, 23. 24. Jes. 21, 13. 14. — Die בֵּרֵ דְּבָּרָ (Gen. 25, 12 fg.) sind die erst in der Chronik und in der Makkabäerzeit (\$\Psi\$. 83, 7) erwähnten Hagarener, welche als Nomaden (1 Chron. 5, 21. 27, 31) im Osten von Gilead wohnten, bei Ptol. V, 19, 2 neben die Batanäer gesetzt werden und also gleichfalls zu den weisen בַּרֵּ בְּדֶלָ 1 Reg. 5, 10 gehörten. Sie kommen hier ebenso neben Theman vor, wie Jer. 49, 7 die "Einsichtigen" (בַּרַבִּים), d. i. die בֵּרַ בְּרָן 1 Makk. 5, 4. Ob dabei speciell an den von \$\bar{E}\$. Robinson (Palästina, III, 860) erwähnten Ruinenort

im District جَبَال oder, was wegen der Nachbarschaft von

Madjan und Teima (s. das Folgende) wahrscheinlicher, an im Hedschâz, vier Tagreisen jenseits von Tebûk, unweit des Wadi Qora, zu denken sei? (Tuch-Merx, Commentar über die Genesis, S. 269.) Doch s. Schenkel's Bibel-Lexikon, II, 572 fg. — c) Οί ἐκζητοῦντες ר אין סטיאסניע (Sir. 24, 32. 30, 26. 39, 1. 3) könnte = דֹּרָשִׁים oder (דַּעָת) sein (Ezech. 34,11. \$\P. 34,11. 69,33. 119,94. 155. Prov. 11, 27; Prov. 14, 6. 18, 15), wogegen der sogleich folgende Aus-לִנבַקְּשֵׁיר oder בְּרַשֵּׁי חָברּנָה oder נְנַבַקְּשֵׁיר הַברּנָה oder נְנַבַקְשֵׁיר oder נְנַבַקְשֵׁיר entsprechen dürste. Doch siehe untenh. — d) Oί έμποροι mit folgendem Genitivus loci, beziehentlich gentis kann hebräisch כֹּחַרֵּי oder לכלי gelautet haben und sowohl "Händler von (an)" einem Orte (Jes. 23, 8. Ez. 38, 13. 27, 22. 23), als auch "Händler nach (oder mit)" einer Gegend bedeuten (Ez. 27, 3. 13. 15. 17. 21 fg., wie auch אַלָּדּוֹת בריטיים Schiffe sind, die nach Tarsis gehen). Anderwärts wird בַּרוֹר auch mit by der Richtung (Ez. 27, 3. Jer. 14, 18), ja selbst mit dem Accusativ des Landes construirt (Gen. 34, 10; LXX ἐπ' αὐτῆς! scil. τῆς γῆς; 34, 21. 42, 34), kann jedoch auch einen Accusativ der erworbenen Waare zu sich nehmen und im uneigentlichen Sinn sich auf die Weisheit beziehen; vgl. Prov. 3, 14 מַלָּב בַּחָרָה מִכְּחַר־מַכָּף, der Erwerb, das Erhandeln, Gewinnen der Weisheit (LXX αὐτὴν έμπορεύεσααι) ist besser als der Erwerb von Silber". — e) Für Μεβράν erinnerten, nach dem Vorgange Grotius, Lansselius und Menochius, noch Gaab und Wahl an das sidonische מערה Jos. 13, 4 (Schenkel's Bibel-Lexikon, IV, 145). Da jedoch der Zusammenhang eine ara-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieses Wort kommt in der griechischen Bibel nur hier vor.

bische Stadt, Gegend oder Völkerschaft fordert, so fällt diese Hypothese als nichtig dahin. Ebenso aber auch der Hinweis Hävernick's

(pag. 5) auf die syrische Stadt Moarrah, مَنْ عَنْ (arab. عَنْ (arab. الْمُعَرِّة), Abulfedae Tabula Syr. ed. Köhler, pag. 111 sq.), auf welche auch die scriptio "quamvis falsa" 🚈 des syrischen Uebersetzers (und der Vetlat. b.: Myrrhae?) führe. Da die Lesart des griechischen Textes von allen übrigen Versionen bezeugt wird und keinerlei Varianten dagegen sprechen, so erwähnt noch Fritzsche "die sterile arabische Gegend Mahrah (vgl. Ch. Rommel, Abulfedae Arabiae descriptio comment. perpetuo illustrata. Gott. 1802. pag. 32 sq.)", hält es jedoch, und mit ihm Keil, für entsprechender, an Marane zu denken, welches Plinius, "Naturgeschichte", VI, 28. 32 als eine Stadt der Sabäer am Rothen Meer anführt, wie denn auch Strabo (XVI, c. 4, 18 nach Artemidor) und Diodor (III, 43) das alte, theils Ackerbau treibende, theils nomadisirende Volk der Mapavettau oder Mapavets kennen, welches an der Westküste von Arabia Felix bis an den Winkel des Aelanitischen Meerbusens herauf wohnte, bis es von den Garindäern vernichtet wurde. Allein alle diese arabischen Namen erklären das doppelte o nicht in dem diplomatisch sicher bezeugten Μεββάν, erweisen sich also, mindestens gesagt, als unwahrscheinlich. 1 Gleichwohl kann auch weder

von der Ortschaft مران, welche Jaqût (herausgegeben von Wüstenfeld, IV, 478 fg.) als zwischen Mekka und Basra an der Pilgerstrasse, vier Tagreisen oder nach Andern 18 Meilen von Mekka entfernt gelegen und den Banu Hilâl gehörig erwähnt, noch von dem handeltreibenden Volke der Gerrhener am Persischen Meerbusen (s. Schenkel's Bibel-Lexikon, II, 407 fg.), welche Reusch in Vorschlag bringt, die Rede sein. Wie sollte denn auch der griechische Text zu emendiren sein? etwa  $\Gamma \epsilon \delta \delta \alpha$ ? und was sollte im hebräischen Original gestanden haben? Diese spätern Namen "gehören schon deshalb-nicht in diese Stelle, weil hier nur die altberühmten — biblischen — Namen ihren Platz haben": so sagt Ewald mit Recht. Und aus eben diesem Grunde tritt er auch der Vermuthung Hitzig's ("Die Psalmen." Heidelberg 1836. II, 119) bei, welche jedoch schon Junius ausgesprochen hat: der griechische Uebersetzer habe ursprüngliches בַּוֹדֶן = בָּוֹדֶן (Gen. 25, 2. 37, 36. 28; s. Tuch und Dillmann zu Gen. 25, 2 und Hitzig, Die Sprüche Salamo's, S. 53, Note)<sup>2</sup> als מרך gelesen. Für die Verwechselung von ד und bedarf es keiner Nachweise (vgl. übrigens Frankel, Vorstudien zu der Septuaginta. Leipzig 1841, S. 99 fg.). Und auch das doppelte

Geographie Arabiens. Bern 1875. S. 295.

Die Μαρανεῖται bei Strabo und Diodor scheinen zudem Textentstellung aus Παρανεῖται (Φαρανεῖται bei Ptol. V, 17, 3) zu sein; Tuch, Einundzwanzig Sinaitische Inschriften, S. 19 = DMZtschr., III, 147.
 <sup>2</sup> Geographisch vgl. auch die Notiz bei A. Sprenger, Die alte

ρ kann keine Gegeninstanz bilden; vgl. ähnliche Fälle bei Eigennamen Wohl aber werden Gen. 37, 28 die Midianiter פחרים genannt, kommen Richt. 7, 12 neben andern בֵּרֵי קַדָּם, Hab. 3, 7. 3 neben Theman, vor und werden auch, wie die Hagarener, mit zu den Ismaeliten im weitern Sinn gerechnet (Richt. 8, 22. 24. Gen. 37, 25. 27. 28. 36. 39, 1). Der Einwand, welchen Hävernick, Fritzsche und Reusch gegen einen solchen Lesefehler aus der als wahrscheinlich vorausgesetzten Bekanntschaft des griechischen Interpreten mit dem Namen der Midianiter herleiten wollen, schlägt nicht durch, weil 1) auch bei andern ganz bekannten Namen und Wörtern gefehlt wird; 2) weil die Midianiter unserm Interpreten zwar im Allgemeinen (vgl. Schenkel's Bibel-Lexikon, IV, 217 fg.), aber nicht speciell als Kaufleute bekannt sein mochten (als solche werden sie ausser Gen. 37, 28 nur noch Jes. 60, 6 angedeutet); 3) weil, wie es scheint, an unserer Stelle der nur zweimal vorkommende, also unbekanntere Name stand, welcher darum auch Gen. 25, 2 von den LXX nicht genau wiedergegeben wurde (vgl. die Varianten zu dieser Stelle) und ebenso vom griechischen Uebersetzer unsers Apokryphum verfehlt werden konnte, und 4) dies um so leichter, wenn ihm Namen anderer arabischer Völkerschaften bekannter waren und also seinem Griffel näher lagen. — f) Von einem richtigen Gefühle geleitet, findet Reusch das nochmals erwähnte Θαιμάν "sehr unbequem" (der Kopte hat es deshalb kurzweg übergangen) und vermuthet dafür hier (oder im vorigen Vers) einen andern Namen. Welchen? wird nicht schwer zu sagen sein. LXX geben überall nicht nur היבון, sondern auch היבון durch Θαιμάν wieder. ist Name eines ismaelitischen Araberstammes im nördlichen Arabien, welcher Karavanenhandel trieb (Schenkel's Bibel-Lexikon, V, 497 fg.), hat also seine richtige Stelle hier neben den Midianitern, die ebenfalls Kaufleute und mit den Hagarenern ebenso ismaelitischen Geschlechts waren. — g) Das Wort μυβολόγοι steht einzig hier in der griechischen Bibel. Es bezeichnet gewöhnlich Leute, welche Sagen aus dunkler Vorzeit oder Fabeln erzählen (so der Syrer hier), erdichten oder sammeln. Und demgemäss erklärt Fritzsche, welchem Wieseler in Herzog's Real-Encyklopädie, XXI, 281 beistimmt, auch an unserer Stelle "Erzähler (und Forscher) göttlicher Mythen (Diod. Sic. I, 11)" und versteht solche, "die nach religiöser Wahrheit suchten, forschten". Aehnlich rieth Bretschneider auf die heidnischen Philosophen (vgl. auch Baduell). De Wette übersetzt "Fabeldichter", Ewald "Sagenerzähler" und denkt dabei an "ein damals sehr viel gelesenes Schriftthum von Sagen und Mährchen (der Nabatäer?), einen Vorläufer der spätern Tausend und eine Nacht, von dem wir wohl noch heute in morgenländischen Büchern Ueberbleibsel finden". Um jedoch aus unsicherm Rathen herauszukommen, haben wir mit Reusch nach dem hebräischen

Ausdruck zu fragen, für welchen of un Soloyot Uebersetzung ist. Auch das griechische μύλος kommt nur einmal im griechischen Alten Testament vor: Sir. 20, 18 neben παραβολή Vers 19. Steht nun letzteres Wort in der Regel für בְּשֵׁים, so wird שְנַאָּסׁק vielleicht הַיָּדָה entsprechen (vgl. 49, 5, 78, 2, Ez. 17, 2) und die Mythologen unserer Stelle würden sich demnach als Leute entpuppen, "die Fabeln, Sinnsprüche, Parabeln u. s. w. reden" (Reusch), οδ παραβολικώς εἰώθασι διαλέγεσται (Theodoret) = חרר חרר Ez. 17, 2. Prov. 1, 6, oder wahrscheinlicher מְשֵׁלֵרוֹ (מְבֵושׁלֵר) משׁלֵר (מְבֵושׁלֵר) בע בע. 17, 2. 18, 2. 3. 24, 3. 12, 23. 21, 5 (vgl. LXX: εἰπεῖν παραβολήν), oder einfach בַּיִּבְּיֹבֶּי Num. 21, 27 (LXX οἱ αἰνιγματισταί). Dabei trifft sich's schön, dass I Reg. 5, 9 fg. als Beleg für Salomo's Weisheit, welche die aller בֵּנֵי קַדָם übertreffe, gesagt wird: נידפר שלמה שלשה אלפים משל, ganz so wie an unserer Stelle die μυβολόγοι neben den έκζητηταί της συνέσεως genannt werden. — h) Diese έκζητηταί τῆς συνέσεως hier stossen sich nun aber an den vorausgegangenen έχζητοῦντες την σύνεσιν 4 und machen jedenfalls Ewald's Auffassung des Verses: "Auch die Söhne Hagar's, welche die Einsicht erforschten, welche auf der Erde (er liest: οξ ἐπὶ τῆς γῆς) die Kausleute von Madjan und Thäman, die Sagenerzähler und die Erforscher der Einsicht sind" unmöglich. Soviel aber ist auf den ersten Blick klar, dass der nur hier vorkommende Ausdruck of extatutal — eben aus diesem Grunde, und neben οί μυβολόγοι — seine richtige Stelle hat, während die Verbindung of έκζητοῦντες την σύνεσιν (of?) ἐπὶ τῆς γῆς dem Verständniss grosse, vielleicht unüberwindliche Schwierigkeiten bereitet und deshalb wahrscheinlich einen Irrthum des griechischen Uebersetzers in sich schliesst. Liest man nämlich mit den bedeutendsten Handschriften und Versionen of ἐπὶ τῆς γῆς, so könnte dies nur bedeuten: "die auf der Erde sind" (vgl. Vers 16. 2 Sam. 7, 9. 1 Esra 5, 20. Judith 13, 18), was sinnlos ware. Havernick's Erklärung: "terram quasi perlustrantes" — ist eingetragen. Die Uebersetzung in Vetlat. b.: "et (?) qui de terra sunt" lässt den Eigennamen des Landes, woher sie sind, vermissen, und ist zudem aus Vetlat. a.: "(prudentiam) quae (?) de terra est" geflossen. Dieser Version gemäss will Schleusner την - Bertkoldt und Gaab gar ή! — ἐπὶ τῆς γῆς emendiren; — zwecklos! denn wenn man auch also sprechen konnte (vgl. Col. 3, 2. 5. Jak. 3, 15), so wäre dies doch hier ein fremder Gedanke. Sieben Handschriften lassen darum of ganz aus, und so halten Fritzsche und Reusch diesen Artikel für einen "uralten Schreibfehler", der in den Text kam durch gedankenlose Abschreiber, welche das in dem Verse wiederholt vorkommende of auch hier einschoben; so dass nun zu erklären wäre:

<sup>3</sup> Weniger wahrscheinlich ist נְשָׁאֵר מְשׁלָים Hiob 27, 1. 29, 1. Num. 23, 7. 18. 24, 8. 15. 20 fg.

<sup>4</sup> Vetlat. b. hat deshalb τῆς συνέσεως weggelassen und οἱ ἐκζητηταὶ mit οἱ μυθολόγοι zusammengenommen: fabularum inquisitores.

"welche die Weisheit suchen auf der Erde", nach Weisheit suchend umherziehen auf Erden. Allein auch diese Deutung befriedigt nicht und wird durch die nachfolgende Ewähnung der έχζητηταί τῆς συνέσεως 5 widerstritten. Man könnte daher versucht sein, den ganzen Participialsatz kurzweg zu streichen als eine müssige Glosse, die erst später, theils aus dem folgenden ἐκζητηταὶ τῆς συνέσεως, theils aus ἐπὶ τῆς γῆς Vers 20, wo ja der Satz fast gleichlautend ausläuft, zusammengestückt worden wäre. Es hält jedoch schwer, für diese Operation eines Glossators eine triftige Veranlassung aufzufinden; die Erwähnung der "Söhne Hagar's" würde diesenfalls auch gar zu nackt am Anfange des Verses stehen, wenn man nicht die sprachlich zwar mögliche (s. oben d das zu of ξμποροι Bemerkte), jedenfalls aber arg schleppende und sachlich durch Nichts zu begründende Construction wählen will: "die Söhne Hagar's, welche mit Midian und Thema Handel trieben, in Gleichnissen (Sprüchen) redeten und nach Einsicht fragten". Wir lassen daher die angefochtenen Worte als ächt stehen und fragen vielmehr: wie lautete der hebräische Text, welchen der griechische Interpret in seinem Originale sah oder zu sehen glaubte? Wenn την σύνεσιν hebräisches תבובה wiedergeben sollte, so liegt, unter Berücksichtigung dessen, dass Hagarener Nomaden waren, die Vermuthung nicht ferne, für הברנה könnte הלובה oder הברנה, "Einkommen, Erwerb, Ertrag" gestanden haben und zu übersetzen sein: "die den Ertrag im Lande" (vgl. Deut. 32, 13. Richt. 9, 11. Jes. 27, 6. Ez. 36, 30; oder Jos. 5, 12. Lev. 25, 15. 16) hin- und herziehend (scil. für ihre Heerden?) "suchten" (sachlich vgl. Richt. 6, 3-5). Dürfen jedoch die Hagarener, worauf der Zusammenhang des Verses führt, zugleich als Händler und Kaufleute vorausgesetzt werden, so ist es ferner nicht unmöglich, dass οί ἐκζητοῦντες für hebräisches ἀπρο steht, welches der Uebersetzer mit ישׁחֲרֵי (Prov. 11, 27) = מְשֵׁחֲרֵי, synonym mit ישֵׁרָל (vgl. Hiob 8, 5 und 5, 8, auch z. B. Prov. 8, 17 in Bezug auf die Weisheit gebraucht und von LXX, wie auch anderwärts, durch (ntouvtec wiedergegeben), irrthümlich vertauscht haben würde, so dass sich jetzt als Gedanke ergäbe: "die um Erwerb das Land durchziehen" (vgl. Prov. 3, 14. Gen. 34, 10) oder "hin- und herziehen auf Erden" (Hiob 7, 1. Jes. 42, 5).7

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Auch der Vorschlag Gaab's, welcher καὶ οῦτοι ἐκζητηταὶ lesen oder unter Berufung auf Matthäi, Ausführliche griechische Grammatik, §§. 264. 286 wenigstens also erklären will, befriedigt nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Auch Prov. 28, 16 ist mit Hitsig הנרבה הוב הלבות statt בין בעובה בין צע lesen. Und Gen. 49, 26 scheint ein ursprüngliches המרביה corrumpirt zu sein; auch Neh. 4, 3 ist ebenso אַבְּהָיר statt צַבְּהָיר zu lesen, wie umgekehrt 1 Reg. 10, 16 הַבְּהָר statt הַבְּאָר Oder wäre hier an הַּבּוּרְהָּדְּ, Eintausch" zu denken, oder mit Reusch דֹוֹץ סִינִּינִים ganz zu streichen?

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Oder sollte gar auch קבב "Arabien" für אברץ, gestanden haben?? Obwohl keine dieser Conjecturen uns ganz befriedigt, glaubten wir doch, faute de mieux, dieselben mittheilen zu sollen.

Den Weg zur Weisheit haben sie nicht erkannt<sup>i</sup> Und nicht erfahren ihre Pfade.<sup>k</sup>

Jedenfalls wollen mit diesen Worten die Hagarener als reiche Leute beschrieben werden (vgl. 1 Chron. 5, 21), wie solche auch die Händler von Midian und Thema waren (Richt. 6, 5. 7, 12. 8, 21. 24—26). — i) Vgl. Vers 20d. — k) Vgl. Vers 20e. Für py verlangt der Zusammenhang hier durchaus nicht, wie Reusch meint, den Begriff "an Etwas denken, sich darum kümmern, darauf bedacht sein", wie z. B. Hiob 36, 24, sondern das Wort hat auch hier, wie oben Kap. 2, 32, die gleiche inchoative Bedeutung "(wie der) eingedenk werden", und zu Grunde liegt die ächt hebräische Anschauung, dass den Heiden die wahre Weisheit erst in der Zeit abhanden gekommen ist; das heidnische Nichtwissen ist nach dieser Anschauung ein Nichtmehrwissen, ein Vergessenhaben; s. Hitzig zu \$\Psi\$. 9, 18 und vgl. Vetlat. b. hier: non recognoverunt neque recordati sunt.

Das syntaktische Gefüge des ganzen Verses betreffend, sind die beiden Lesarten, οί τε νίοι am Anfang, und έδον δε σοφίας gegen Ende, so gut bezeugt, dass dagegen die Varianten cüτε und δδὸν τῆς σοφίας, die beide offenbar erleichternde Correcturen sind, nicht aufkommen können. Für cüts, welches unser Uebersetzer nirgends setzt, wäre vielmehr das ihm geläufige où& (Chrysostomus, Copt.) zu erwarten. Wenn Fritzsche deshalb ein ort für of te conjicirt und dann in den Worten unsers Verses eine Begründung des vorausgehenden findet: "Kein Wunder, dass die Weisheit in Kanaan und Theman nicht zu finden ist, denn selbst die darnach forschten u. s. w." - so ist, von andern Gründen abgesehen, hiebei nur nicht recht begreiflich, wie das so bekannte ou in das gar seltene (of) te degeneriren mochte; auch ist der also, durch Betonung von οι έχζητοῦντες, gewonnene Gegensatz sprachlich nicht angedeutet, ja sachlich geradezu eine Unmöglichkeit, denn die, unmittelbar vorher genannten, Themaniter waren eben, wie kein anderes Volk, als "Weisheitsforscher" berühmt. Ein Gegensatz scheint allerdings hier vorhanden, allein der Accent wird vom vorigen Verse her auf die an einander gereihten Eigennamen, in erster Linie auf die Reihe mit Nachdruck weiterführenden υίοι Άγαρ zu legen sein. Mag daher die Partikel τε selten bei LXX vorkommen, so wird sie deshalb da, wo sie vorkommt, um so weniger beanstandet werden dürfen; und wenn unser griechischer Interpret sie einzig hier 8 setzte, so wird eben auch hier in seinem hebräischen Original ein Wörtchen gestanden haben, dass ausserdem nirgendsmehr in unserm Büchlein vorkommt. Täuscht uns unser Gefühl nicht, so hat no oder no gestanden, eine Partikel, die zwar, soweit wir sehen, sonst nicht mehr bei LXX durch te wiedergegeben, wohl aber speciell

<sup>8</sup> Vielleicht ist aber auch Vers 34 ο τε αστέρες zu emendiren.

zu nachdrücklicher Ein- und Weiterführung einzelner Satzglieder oder ganzer Sätze gebraucht wird. Vgl. Ewald, §. 352 b. 345 ac. — Die Schwierigkeit der Construction des Verses liegt überhaupt nicht in der auch anderwärts (Brief Jer. 63. Tob. 10, 7), selbst in der classischen Gracität vorkommenden Verbindung von  $\tau \epsilon \ldots \delta \dot{\epsilon}$  (vgl. Winer, S. 389 fg. Matthiä II, §. 626, S. 1502), sondern in den zwischen eingeschobenen Participialsatzgliedern: οί ἐκζητοῦντες — καὶ οί μυ-Σολόγοι καὶ οἱ ἐκζητηταὶ τῆς συνέσεως, an Stelle welcher man, kraft des Nachsatzes: ὁδὸν δὲ σοφίας οὐκ ἔγνωσαν, vielmehr Verba finita: έξεζήτησαν μέν κτλ. erwarten sollte. Da diese Participia durchaus nicht im Sinne von Verbis finitis stehen können (gegen Reusch), so bleibt allerdings für die Periode unsers Verses eine griechische Anakoluthie übrig, die, auf grammatischem Wege unlösbar, jedoch logisch leicht begreiflich ist, insofern das abnorme Satzgefüge (mit &) den gegensätzlichen Gedanken abspiegelt, der dem Verfasser im Sinne lag und ihn zur Vermischung zweier Constructionen verleitete. "Derartige Ungenauigkeiten, sagt Fritzsche, finden sich bei den lebhaften Griechen häufig; vgl. Schäfer App. ad Demosth. III, pag. 448." Winer, §. 65, 3, S. 533 fg. Matthiä II, §. 633, 6, S. 1530 fg. Hier rührt übrigens die "Ungenauigkeit" offenbar vom hebräischen Autor her, welchem eine solche Verbindung um so näher lag, wenn er die Subjecte mit ihren einzelnen attributiven Prädicaten, zum Zweck besonderer Betonung derselben, als sogenannte Nominativi absoluti vorausschicken und dann daran die allen gemeinsame Aussage als Nachsatz mit 7 - freilich ohne Wiederaufnahme der Nominative durch ein auf diese bezügliches Suffix; vgl. jedoch Hiob 36, 26 — anschliessen wollte. Siehe oben zu Vers 18b. Ewald, §. 309b. 348a, und die Stellen Hiob 21, 34b. Jes. 2, 18. \(\Psi\). 115, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Unsere deutsche Uebersetzung lässt diese Frage in der Schwebe.

- 24. O Israel! wie gross ist das Haus Gottes Und ausgedehnt (erhaben?) die Stätte seiner Schöpfung (Geschöpfe)! o
- 25. Gross und ohne Ende, Hoch und weit und breit!

werth und sinnreich ist daher auch in den Versen 22. 23 hier die von Westen nach Osten und Südosten fortschreitende Aufzählung der Völkerschaften. Zum mindesten ist jetzt aber auch klar, dass in den Worten des Verses keinerlei Veranlassung vorliegt, mit Ewald an eine neue Literatur-Blüte des Nabatäischen Volks zu denken.

Vers 24-31. Gedankenfortschritt: Ueberhaupt nicht in der ganzen grossen und weiten Welt, nicht auf Erden, auch nicht im Himmel, wurde die Weisheit gefunden (Vers 24. 25. 29. 30). Selbst die "Söhne Gottes" (Gen. 6, 2-4) brachten den Töchtern der Menschen nur Sünde und Thorheit vom Himmel auf die Erde herab, so dass deren Abkömmlinge, die Riesen der Urzeit, trotz ihrer weltberühmten Kraft und Stärke die Weisheit nicht finden konnten, sondern in ihrer Thorheit umkamen.

a) Die Interjection & vor dem Vocativ (3 Esra 4, 2. 12. 32. Sir. 41, 1. 2) muss hier, vor dem Eigennamen Ἰσραήλ, wohl unübersetzt bleiben und wurde vielleicht — im Gegensatz zu Vers 9. 10 — überhaupt nur als erstes Wort des Satzes gesetzt. Der Syrer hat οί

der Araber sogar أَوْ يَا . Oder sollte הַהָּ, הַהָּא (= w und w 2 Reg. 3, 10. 6, 5. 15. Jer. 4, 14. Ez. 30, 2) — "ha!" als Ausruf des Staunens und Wunderns gestanden haben? - Augenscheinlich soll die Anrede an das auserwählte (vgl. dagegen Vers 27) "Israel" hier schon auf den Gedanken Vers 36 und Kap. 4, 4 vorbereiten. — b) מה ברול (Gen. 28, 17. Jes. 52, 7. \$\Psi\$. 8, 2. 36, 8. 104, 24) leitet einen Ausruf der Bewunderung ein, dessen Inhalt im folgenden Vers durch anknüpfendes 5173 (über die poetische Figur der Anaphora s. zu Vers 28) wieder aufgenommen und weiter ausgeführt wird. — c) Für ἐπιμήκης. welches einzig hier in der griechischen Bibel vorkommt, geben sieben Minuskeln und Theodoret εύμήκης, welches Deut. 9, 2, und wohl auch hier, für by steht 1, es müsste denn an unserer Stelle das gleichfalls seltene אָלֹיָ gestanden haben (der Syrer hat יְּלֹבִי ; vgl. 2 Sam. 3, 1 LXX: ἐπὶ πολὺ; Jer. 29, 28 μακράν; Hiob 11, 9 μακρὸς: letzteres eine Stelle, wo gleichfalls von der [göttlichen] Weisheit, und zwar in ähnlichen Ausdrücken, die Rede ist).2 In diesem Falle wäre

<sup>1</sup> Beachte zudem dort und Deut. 1, 28. 2, 10. 21 die Zusammenstellung בְּדִוֹל ְרָקָם, welcher hier, wie 1 Esra 4, 34 die parallele Stellung derselben Worte entspricht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 2 Chron. 24, 13 אררכָד = μῆκος.

26. Dort\* sind die Riesen (Helden) gewesen (geboren), die berühmten<sup>b</sup>, Die von Alters her hohen Wuchses waren<sup>c</sup>, kundig des Kriegs.<sup>d</sup>

בּמִרִים בּמִרִּים (gegen Reusch). — b) Ol γίγαντες = הַמְּמִים oder הַבְּמַרִּים (Gyr.). Ob für ol γίγαντες ol ονομαστοί בּמִרִּים stehen konnte, oder אַנְמֵיר הַשֵּׁח ? Für אַנְמֵּיר הַשׁׁר Num. 16, 2. I Chron. 5, 24. 12, 30; für wiederholtes אַנמֹיר הַשָּׁר Einem Vers Gen. 19, 4. Richt. 19, 32. Mich. 7, 6. — c) Kraft Gen. 6, 4 ist mit den meisten Handschriften und Versionen vor ἀπ' ἀρχῆς der (nach ὀνομαστοί ausgefallene) Artikel ol zu lesen. Gleichwohl wird γενόμενοι nicht —

<sup>3</sup> Insofern בְּרֵבּ in Verbindung mit רְדֵּבּ לְרָבּוֹ für den Standort auf der Erde die zwei, beziehentlich drei (vgl. etwa auch אָלֹדְּ Vers 29. 30, und Henoch 93, 13. 14, wo von der Breite und Länge der Erde und von der Länge und Höhe des Himmels die Rede ist) Dimensionen des Raumes im Weltall ausdrückt, mag dies mit als Beweis für die richtige Wahl dieser hebräischen Worte dienen.

und von der hange und hohe des himmers die kede ist blimers sionen des Raumes im Weltall ausdrückt, mag dies mit als Beweis für die richtige Wahl dieser hebräischen Worte dienen.

<sup>4</sup> Aehnlich auch Reusch (und Ewald): "οἴκος τοῦ δεοῦ und τόπος τῆς κτήσεως αὐτοῦ ist nicht der Tempel, auch nicht der Himmel (Lyra), denn dazu passt έκεῖ Vers 26 nicht, auch nicht blos orbis terrarum (Menochius), denn dazu passt ὕψηλος Vers 25 nicht, sondern die Welt, Himmel und Erde." Da aber, wie Reuseh richtig bemerkt, in der umfassenden Bedeutung "Welt" der Ausdruck οἴκος δεοῦ nirgends im Alten Testament vorkommt, so ist auch nicht mit Hävernick (pag. 13 sq.) und Fritzsche auf Philo zu verweisen, welcher die Welt sowohl οἶκος δεοῦ (De somniis I, §. 32; De congressu quaer. erud. grat. §. 21; De poster. Caini §. 2), als auch tερὲν δεοῦ nennt (De monarchia II, §. 1, und vgl. Müller, Philo's Buch von der Weltschöpfung, S. 374), sondern bei der auch von Reusch für wahrscheinlich gehaltenen Deutung des Ausdrucks auf "Himmel" stehen zu bleiben.

27. Nicht Diese\* hat Gott erwähltb, Noch ihnen den Weg zur Vernunft gewährt.°

so wenig als ήσαν Gen. 6, 4 LXX — ins Hebräische zurückznübersetzen sein, es müsste denn für vorhergehendes έγεννή Σησαν (mit Syrer und Ewald) ילדי (Gen. 6, 1) gesetzt werden. — Ευμεγέθεις nicht = מחורים (1 Sam. 9, 2), sondern kraft des Zusammenhangs = אַנמיר בודור (vgl. LXX Num. 13, 32. 1 Chron. 20, 6. Jes. 45, 14), welche hier, wie Num. 13, 32, nächst den Riesen der Urzeit (Sir. 16, 7 of άργαῖοι γίγαντες) zugleich an die riesengrossen Enakskinder in Kanaan denken lassen, die sogleich Num. 13, 33 (wo auch der ganz ähnliche Versanfang: ושׁם ראינה את-דונפילים) in einem Glossem erwähnt werden. — d) Auch der Ausdruck יוֹדֶער מלחמה (vgl. Gen. 3, 5 יוֹדָער מלחמה שוב ורע und 1 Makk. 6, 30 είδότες πόλεμον. 4, 7 διδακτοί πολέμου. 1 Chron. 5, 18. Hohel. 3, 8) spricht für die Enakiter, insofern diese als besonders kriegerisch von den Israeliten gefürchtet, zuletzt aber doch überwunden wurden (Vers 28, und s. Schenkel's Bibel-Lexikon, II, 108). So auch Reusch. Die Annahme Ewald's: es könne die kurze Schilderung hier, Vers 26-28, unmöglich blos aus den paar Worten Gen. 6. 4 entlehnt, sondern nur auf Grund einer Schrift, welche jene alte Sage bereits weiter ausgeschmückt erzählt habe 1, entstanden sein, erweist sich demnach zum mindesten als überflüssig, wie denn auch in den Worten unsers Verses keinerlei Weiterbildung jener Sage (wie vielleicht schon Sir. 16, 7) bemerkbar ist. So urtheilt auch Dillmann a. a. O. S. xxxv.

a) "Aber nicht diese" trotz ihrer Stärke; sondern Andere: einerseits den Noah, andererseits das Volk Israel (Vers 36. Deut. 4, 38.). Sprachlich vgl. Ψ. 1, 4. Jer. 10, 16. 1 Reg. 22, 19. (17) LXX. — b) ב הרוכ ב Sam. 16, 8—10. (Gen. 6, 2.) Deut. 7, 7. 4, 34. — c) Kehrt in positiver Wendung Vers 36 wieder. Das ἐκλέξασαι Ἰσραήλ hatte den Zweck, τοῦ δοῦναι αὐτῷ ὁδὸν ἐπιστήμης. Zugleich wird die allgemeine Wahrheit, welche erst Vers 32. 36 ausdrücklich ausgesprochen wird, dass Gott allein im Besitze der Weisheit ist und sie zu geben vermag, hier schon anticipirt, wenn es, im Gegensatz zu Vers 20. 21. 23 heisst: "Gott hat die Weisheit ihnen nicht gegeben". החם = concedere s. Gesenius, Thesaurus II, 927. Doch vgl. auch Jes. 43, 16. (19.) Sir. 47, 23. Sap. 14, 3. Reusch: "Gott hat nicht sie dazu ausersehen, um sie zum Besitze der Weisheit gelangen zu lassen, nicht sie zum Offenbarungsvolke gemacht."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. darüber G. Wernsdorf, De commercio angel. cum filiabus hom. Vitemb. 1742; Dillmann, Das Buch Henoch, S. xxxıv fg. xl.II.; Hilgenfeld, Die jüdische Apokalyptik, S. 138; und s. überhaupt die Commentare zu Gen. 6, 1—4.

- Sondern sie kamen um in Unvernunft, Kamen um durch ihre Thorheit.
- 29. Wer ist zum Himmel hinaufgestiegen und hat sie geholt<sup>a</sup>,
  Und hat sie herabgebracht aus den Wolken?<sup>b</sup>

V. 28. a) ירֹאָבְדֹר (vgl. Vers 3b. 19a) besagt genau: "und so gingen sie zu Grunde", "so dass sie zu Grunde gingen". Der Araber:

قَهَلُكُواً - b) Παρὰ τὸ μὴ ἔχειν φρόνησιν = ε̄ڃַלִר oder בִּבָלִר σρόνησιν , "ob mangelnder Vernunft, weil sie keine Vernunft hatten" (Hos. 4, 6. Thren. 1, 4. Ez. 34, 5), oder "in (durch) Unvernunft, ohne Vernunft" (Hiob 36, 12. 35, 16). Uebrigens kann der eine wie der andere Ausdruck auch "unversehens, unvermuthet" bedeuten (s. Hitzig zu Jes. 5, 13 und vgl. Deut. 4, 42. 19, 4. Jos. 20, 3. 5), und dies würde sich auf den raschen, gewaltsamen Tod jener Giganten im Wasser der Sintfluth (Sir. 16, 7. Sap. 14, 6. 3 Makk. 2, 4. Henoch 10. Apoc. Baruch 56, 15; auch Hiob 22, 15 fg.), dieser Enakim durch das Schwert der Israeliten (Num. 14, 9. Deut. 4, 38 und das Buch Josua) beziehen. c) Zur Figur der Anaphora: ויאבדו שבדו vgl. \$\Psi\$. 22, 5, die oben Vers 2 a gegen das zweimalige καὶ ἐλέησον beigebrachten Stellen, Vers 25b, unten 4, 37, und s. die neutestamentlichen Beispiele bei Schirlitz, Grundzüge der Neutestamentlichen Gräcität, S. 406; zum Wechsel des Modus vgl. Gen. 1, 27. — d) 'Aβουλία wohl, wie Prov. 14, 17, = אָלֵלָת, welche auch Prov. 14, 18 mit דָלָח, Vers 24 daselbst mit מבונה in Parallele steht. Entsprechend dem in unserm Buche herrschenden Begriffe der (praktischen, religiösen) Weisheit liegt allerdings (gegen Fritzsche) in άβουλία die impietas enthalten. Zum theologischen Gedanken des Verses vgl. W. 1, 6, auch Hen. 98, 9.

V. 29. 30. Zu a und c vgl. sprachlich und sachlich Deut. 30, 12. 13. (Prov. 30, 4. Hen. 93, 12.) Röm. 10, 6. 7. Die durch die Fragen insinuirte Antwort ware: Niemand, denn das kann Niemand (Hiob 38, 16 fg. 4 Esra 4, 8); und wenn es Jemand könnte, so würde er daselbst, in den Fernen der Erde und des Weltalls, die Weisheit doch nicht finden: Vers 31. Vgl. jedoch auch Chr. Fr. Fritzsche, Nova opuscula academica, Turic. 1846, pag. 228 sq. Dabei ist theologisch bemerkenswerth, dass unser Verfasser, im Gegensatz zum Deuteronomiker und zu Paulus (vgl. auch Sir. 24, 6. Hen. 42, 1) den Gedanken der Kehrseite: "die Weisheit ist unendlich nahe" — nämlich im Herzen, im Gewissen des Menschen — absichtlich nicht vollzieht. — דיקהה mit Suff. fem., welches nicht auf unmittelbar (Vers 28) vorhergehendes masculines אָדֶת, sondern auf בּינָה; Vers 27, oder -- noch besser -- auf die dem Verfasser für den ganzen Abschnitt vorschwebende und hier wieder, wie Vers 15, personificirte דְּכְמֵה zu beziehen ist. — b) Καί κατεβίβασεν = דיוֹדָד. — Die (höhern) lichten Wolken, היוֹדֶד in denen 30. Wer ist über das Meer gefahren und hat sie gefundene, Und hat sie erworben für geprüftes Gold?d

31. Niemand erkannte\* den Weg zu ihr,

Weisheit (Hiob 38, 36 fg. Sir. 24, 4), stehen häufig in Parallelismus mit dem Himmel (Deut. 33, 26. Hiob 35, 5. \$\P\$. 36, 6. 57, 11. 108, 5. Jer. 51, 9), oft auch metonymisch geradezu für den Himmel (\$\Psi\$. 18, 19. 37, 18. 89, 7. 38). Vgl. Sap. 9, 10. Hen. 42, 1. 2. - c) עבר הים bezeichnet nicht blos weit entlegene Gegenden (Jer. 25, 22), sondern auch "die Enden der Erde" (\$\Psi\$. 139, 8. 9. Hiob 28, 24); vgl. auch die erklärende Lesart des Syrers und Sap. 8, 1. Bemerke hier wieder, wie Vers 24. 25, die Beschreibung der grossen Welt nach ihren beiden Dimensionen der Höhe und Breite (Weite). — דַּקְבַאָּאָה Gen. 16, 7. 1 Chron. 20, 2. — d) Für oldet kann and (Prov. 3, 14), eher jedoch עלה, (vgl. Hos. 9, 16 LXX und die Uebertragung durch אדמה למה) und περιποιεῖσται), welches = ττρ (Cohel. 2, 7. 8. Gen. 12, 5. 31, 1. Deut. 8, 17. 18. Jer. 17, 11), am wahrscheinlichsten wird darum letzteres Wort selbst gestanden haben (Prov. 4, 7. 16, 16). Letztere Stelle, in Verbindung mit Kap. 8, 10, zeigt zugleich, dass der Genitivus pretii 1 אַסטסנסט פֿאַלפּאָדסט (s. oben zu 1, 10°) durch בַּחַררּץ נְבָּחַר zu übersetzen ist. Vgl. noch Sir. 30, 39. 51, 28 (ev = 1), und Prov. 8, 19. 10, wo gleichfalls מקח und לקח in Bezug auf die Weisheit vorkommen. Der Gedanke: die Weisheit ist nicht durch Gold und Edelstein zu erkaufen, wird besonders Hiob 28, 15-19 ausgeführt. Vgl. auch Sap. 7, s fg. Die Fortsetzung der Aoriste διέβη und εύρεν durch (fehlerhaftes) Futurum xai olost zeigt in unserm Zusammenhang Nichts weiter an (gegen Reusch, Fritzsche, Ewald) als die Verbindung des hebräischen Vav relat. mit dem zweiten Modus. De Wette übersetzt: "dass er sie brächte"; das wäre רָּיְקְתָּדְ. Aber dagegen streitet das parallele ביוֹרְרֶהַ Vers 29; richtiger wäre: "so dass er sie brachte, gebracht hätte". Das Erwerben (קנה) folgt hier auf das Finden (מנצא) ganz in derselben Weise, wie in den zwei Parabeln Matth. 13, 44-46.

Vers 31 gibt Antwort auf die Fragen Vers 29. 30: Keiner ist da, der (von sich aus) <sup>2</sup> erkannte und noch "kennt". So kehrt der Gedanke von Vers 20. 23 verallgemeinert wieder (vgl. Hiob 28, 13), um die negative Gedankenreihe (von Vers 15 her) refrainartig abzuschliessen. Luther daher: "Summa, es ist Niemand" u. s. w. — a) Zu οὐχ ἔστιν ὁ γινώσχων s. Wiener §. 18, 3, S. 99 fg. §. 45, 7, S. 316 fg. und die Beispiele in Wahl's Clavis S. 154 b. Zum hebräischen Ausdruck vgl. Ψ. 22, 12. 71, 11. 142, 5. Jes. 41, 26. Jer. 49, 5. Cohel. 9, 1. (5. 11, 5); für die Uebersetzung in der Vergangenheit: "Niemand erkannte — merkte" 1 Reg. 18, 26. 29. Gen. 5, 24. 39, 23. Ψ. 14, 1. 3.

<sup>2</sup> Theodoret: (σοφία) ύπερβαίνει τὸν ἀνβρώπινον λογισμόν.

<sup>1</sup> Nicht Genit. comparationis wie Vetlat.a.b., Baduell, Grotiusu.A.

Noch merkte Jemand auf<sup>b</sup> ihren Steig.

32. Sondern Gott, der Alles sieht, hat sie erkannt (und) ergründet<sup>a</sup> in seiner Einsicht<sup>b</sup>;

Ewald §. 321a. 335b. Der Zusammenhang verbietet es nämlich, hier die ersten Modi Vers 29. 30 aus der Emphase der Fragen zu erklären, wie z. B. Prov. 30, 4 (s. Hitzig z. d. St.). — b) 'O ἐνδυμούμενος kann = מְּבֵּי (Thren. 2, 17 LXX) "der auf Etwas sinnt" (mit Accusativ Prov. 31, 16; s. die Lexika) sein, oder für מְבָּי בִּי (Dan. 1, 8), oder wahrscheinlicher für מְבִי (mit oder ohne מִבְּי (Dan. 1, 8), oder wahrscheinlicher für מְבִי (mit oder ohne מִבְּי (Dan. 1, 8), oder wahrscheinlicher für מִבְּי (mit oder ohne מִבְּי (Dan. 1, 8), oder wahrscheinlicher für מִבְּי (Dan. 1, 19) stehen. Insofern jedoch der gleiche Parallelismus auch bei dem synonymen מִבְּי (Dan. 1, 19) oder בּי (Prov. 27, 23), dieser Ausdruck zudem Hiob 7, 17 (18) geradezu für מְבָּי שְׁבָּי שִׁרָּ מָבְּי שְׁבָּי שְׁבָּי שִׁרְּ מָבְּי שְׁבָּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שִׁרְּ שִׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְי שְׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שְׁבְּי שִׁבְּי שִּבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִּבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִׁבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִּבְּי שִׁבְּי שִּבְּי 
Vers 32-36. Gedankenfortschritt: Kein Mensch hat die Weisheit gefunden; sondern Gott allein, der allwissende und allmächtige Schöpfer des Weltalls, besitzt die Weisheit; und von Gott her sein Volk Israel. — Die Gedankenfolge von Vers 30 b an ist also die gleiche wie Hiob 18, 15-28; Vers 30 b entspricht Hiob 28, 15—19; Vers 31 Hiob 28, 20—22 (= 28, 12—14); Vers 32 fg. Hiob 28, 23 fg.; Vers 36 Hiob 28, 28. Aus Erinnerung an dieses Kap. 28 und an Kap. 38 sind auch eine Anzahl von Ausdrücken in unsern Abschnitt geflossen. So schon Vers 32 δ είδως τὰ πάντα aus Hiob 28, 24. (Entweder stammt dieser Ausdruck unmittelbar aus LXX daselbst: εἰδώς [= יְרָאָה τὰ [ἐν τῆ γῆ] πάντα, oder τὰ πάντα [= בולב; vgl. Cohel. 1, 2. 14. 9, 1. 2. 10, 19. 1 Chron. 29, 16. 2 Sam. 19, 31. \P. 103, 19] ist erst aus מחת כל-השמים entwickelt worden. Jedenfalls aber ist, hier wie dort, είδως [statt ίδων] ein Fehler. Vgl. dagegen Sir. 15, 18: βλέπων τὰ πάντα; zum Gedanken Sir. 17, 19. 23, 19. 20. Doch s. auch Matthiä, Ausführliche griechische Grammatik I, 568, und Buttmann, Ausführliche griechische Sprachlehre II, 116.) So ferner έξευρεν αυτήν aus Hiob 28, 27 הַקְרָה (vgl. oben Vers או בּלְבּטֹנְבּסנּג = חַקַר, und \$\P\$. 139, 1. Sir. 24, 26, wo חקר auch neben ידע vorkommt), δ κατασκευάσας aus Hiob 28, 27 דברנה; dann Vers 33° und 34° aus Hiob 38, 35. — a) Γινώσκει αύτην (vgl. Vers 20. 23. 31) = יַרְעָהּה, er hat erkannt und kennt sie". Sinn: Der Alles sieht, hat natürlich auch die Weisheit erspäht und als solche erkannt und ergründet. "Sehen" und "erkennen" folgen ebenso z. B. 1 Joh. 3, 6 auf einander. — Theodoret: τὸ ἐξεῦρεν ἀνβρωπίνως τέ-Zum Begriff von הקר s. Hitzig zu Hiob 28, 27. — Das gleiche Satzgefüge mit beginnendem Particip des Subjects s. z. B. .. 38, 21. — b) Vgl. Vers 14 b und Jer. 10, 12. Prov. 3, 19. —

Digitized by Google

Der die Erde festgestellt auf ewige, hat sie erfüllt mit (vierfüssigen) Thieren. d

33. Der das Licht entsendet , dass es gehtb,

בּהַבְּכִּן בּהַבִּכֹּן הָּוֹבְּעָהָ "in Existenz bringen, zurechtmachen, zuwegebringen" = (Ψ. 74, 16. Jer. 10, 12. 33, 2) hat im Sprachgebrauch häufig den Nebenbegriff "feststellen, gründen", LXX: הַבְּנָבְּטִּרָ, so dass kein Wanken, wohl aber ein Bestehen auf lange, auf ewig (so hier; vgl. Ψ. 48, 9. 89, 5: יוֹשְׁלֵּבָּה und s. oben zu Vers 13d) möglich ist, Ψ. 24, 2. 65, 7. 119, 90. Jes. 40, 20. 45, 18. Prov. 3, 19. Cohel. 1, 4. — Der Zusammenhang der zweiten Vershälfte und der zwei folgenden Verse mit dem Vorausgehenden stellt sich her durch den naheliegenden Gedanken: durch die Weisheit hat Gott, der sie allein besass, die Welt erschaffen und geordnet. Vgl. Schenkel's Bibel-Lexikon, V, 646. — d) שְּׁבְּיִבְּיִבְּיִ בְּיִבְּיִבְּי cohen. 1, 24—26. Prov. 12, 10. Sir. 7, 22), welches kraft des Zusammenhangs hier in umfassenderem Sinne steht, s. die Lexika. — Betont die erste Vershälfte Gottes Allwissenheit, so hebt die zweite zugleich seine Allmacht hervor. Ψ. 93, 1. 96, 10.

a) אַ משׁלַח שׁ. 104, 10, oder nach Regel אַ משׁלָּח Hiob 5, 10. שָּ. 147, 15. Verschieden von den Subjects-Participien des vorigen Verses steht hier שוֹלָהו für das Verbum finitum mit dem Relativpronomen, ganz so, wie z. B. Jes. 40, 22 fg., wo auch das Subject "Gott" erst Vers 25 nachgebracht wird, wie hier Vers 35. Für die Fortsetzung eines solchen Participialsatzes durch den zweiten Modus, welcher entweder andauernde, oder, wie hier und Vers 34, sich wiederholende Handlung ausdrückt, vgl. Stellen wie Jes. 40, 22. 26. 4. 147, 2. 4. 14-16. 104, 13 fg. — Insofern hier nicht (wie Hiob 31, 26) vom Licht der Sonne (Calmet, Gaab, Schleusner, Wahl, Fritzsche), sondern kraft Hiob 38, 35 vom "Licht der Blitze" (Buch Henoch 69, 21. 59, 1) --oder kraft des Singular paç vom Wetterleuchten - die Rede (vgl. auch Hiob 37, 3. 11. 15. 36, 32), ist si, als in der Bedeutung abgewandelt, ohne Zweifel als feminin anzusehen, wie Hiob 36, 32. Jes. 13, 16. \P\$. 38, 11. Jes. 5, 30 (s. Hitzig zu diesen Stellen; doch auch Gesenius, Lehrgebäude, S. 546, Note f.). Desgleichen τρόμφ spricht gegen die Sonne. Das Sonnenlicht würde auch για πορεύεται fordern, \$\Psi\$. 19, 6 vgl. mit Hiob 31, 26. — b) Zu not mit nachrolgendem לד vgl. Jes. 6, 8. Bei dem zweiten Modus des Folgesatzes sollte eigentlich — auch Hiob 38, 35! vgl. Jes. 40, 22 רְבְּמַחָהָם, Hiob 12, וו בולך — das ו relat. stehen: יְהַלֶּךְ (in Pause רָהַלֶּךְ Hiob 27, 21. Gen. 24, 61. 25, 34. Hiob 7, 9) und יהשמתע (vgl. Araber:

ים עובי und צֹבּשׁבּע und Vers איני עומר ערד 13 וֹבּשׁבּע ). Doch wird Solches in spätern hebräischen Schriften vielfach vernachlässigt. —

Demselben ruft<sup>o</sup>, dass es ihm gehorcht<sup>d</sup> mit Zittern.<sup>e</sup>
34. Und die Sterne leuchten auf ihren (Wach-)Posten b
und sind fröhlich<sup>o</sup>;

c) יְקְרָאֵּלְּה oder יְקְרָאֵּלְה (vgl. Num. 12, 5). Von einem Zurückrufen (Luther, Gaab, Reusch) nach dem Aussenden des Blitzes ist nicht die Rede; s. zu Vers 34. — d) אָל אָדָעָם Gen. 39, 10. 28, 7, oder אָל אָדער Neh. 13, 27; s. die Lexika. Vgl. auch Buch Henoch 43, 1: "er rief sie (die Blitze und Sterne) alle einzeln mit Namen und sie hörten ihn"; und Kap. 41, 6. — e) Τρόμω steht ohne

Zweifel für hebräisches בּרְעָּדְהּ (Ф. 2, 11 LXX; Araber: עָבְּבֹּיּ (שׁבָּבִּילָּ ) und besagt das Beben ob der Nähe des allmächtigen Gottes, Hiob 4, 14. Ф. 48, 7. 6. Sa: "in tremore, i. e. statim, more servi timentis herum". Insofern anderwärts, z. B. Hiob 9, 16 (Hen. 69, 21) קרָאּרִר נַרַּעַבְּיָר (בַּיַבְיִּר (בִּיבָּיִר (בִּיַבְּיִר  ווּת עָנָה בָּרְעָּרָה (בִּיַבְּיִר) (בּיִבְּיִר (בִּיַבְּיִר)

zusammenstellen, des Sinnes: "durch Donner (vgl. arabisches בּבֹבּבּׁ tonitru = hebräisches מַבְּרָבְּרָ antworten". Allein der Donner erschien der hebräischen Anschauung nicht als Folge und Mitwirkung des Blitzes, sondern galt als unmittelbare Stimme Gottes selbst (\$\Psi\$. 57, 19. 104, 7. Jes. 29, 6. Joh. 12, 28. 29). Viel eher liesse sich in מַבְּרַבָּרָבָּר der Zickzack erkennen, welchen der Blitz auf seiner Bahn beschreibt.

Wie Vers 33 das Licht, so werden Vers 34 die Sterne personi-Doch "wird hier die bisherige Construction verlassen; sonst müsste stehen: «der die Sterne schuf »" u. s. f. (Reusch). — a) An Stelle der griechischen Aoriste kann auch hier im hebräischen Original der erste Modus als Perfectum praesens: "sie haben geleuchtet oder richtiger inchoative: «sie haben angefangen zu leuchten» - und leuchten noch fort", wahrscheinlicher jedoch der zweite Modus gestanden haben, insofern die Sterne wiederholt, jeden Abend, von ihrem Schöpfer gerufen werden uud erscheinen und leuchten. Und zwar wird für בוהירה (vgl. Theodotion zu Dan. 12, 3 und aramäisches אזהיר), oder — kraft λάμψις = ינהה Bar. 4, 2 — ינהה Bar. 4, 2 (vgl. LXX zu Jes. 9, 1. Prov. 4, 18. Joel 2, 10. 4, 15, sowie die aramäische Verbindung בּוֹכֶב נְנְּדָה, "Glanzstern" = Morgenstern), weniger wahrscheinlich יְהֶלֶּלּה; Jes. 13, 10. Hiob 29, 3. 31, 26. 41, 10) oder יָאִירָר (Gen. 1, 15. 17. Ex. 13, 21. Jes. 60, 19. \$\Ps. 139, 12) zu setzen sein. — b) Φυλακή, auch Sir. 43, 10, ist της (Hab. 2, 1 LXX. Jes. 21, 8), Wache, Wachposten, Warte, statio; hier die den Sternen angewiesenen Stellen (vgl. Syr.)<sup>1</sup> an der Himmelsveste (Gen. 1, 17). Für das Suffix. plur. vgl. 2 Chron. 31, 16. 17. — c) Ελαμ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Corn.: metaphora ab excubiis militum: stellae enim sunt militia coeli.

ψαν . . . καὶ εὐφράνθησαν (= rថι rថι; vgl. LXX zu Deut. 28, 63.

Er ruft sie d und sie sprechen: "Hier sind wir!" • Sie leuchten in Fröhlichkeit ihrem Schöpfer. 

35. Dies ist unser Gott ,
Nicht gilt ein andrer neben ihm. 

b

Jes. 35, 1. 61, 10. 62, 5. 65, 18; Symmachus und Vulg. zu Jes. 16, 7) wird nochmals anaphorisch — ohne xai (gegen Cod. III.); s. oben zu Vers 2a. 28c — aufgenommen als drittes Versglied durch ελαμψαν μετ' εὐφροσύνης (4, 11. 5, 9. 2, 23) = 1000 (Jes. 12, 3. Esth.)8, 17 LXX. \(\Psi\). 105, 43) ,,mit Freuden", in freudigem Gehorsam gegen den Willen ihres Schöpfers. Zum Gedanken vgl. \$\P\$. 19, 6: שׁיפוֹ, vielleicht auch Hiob 38, τ. Insofern καὶ εὐφράνλησαν, beziehentlich μετ' εύφροσύνης offenbar zu τρόμω Vers 33 die Parallele bildet und היל, בְרַעָרָה und גִּיל Synonyma sind (vgl. \$\overline{\Psi}\$. 2, 11: בְּרַעָרָה und s. Hitzig z. d. St.), so könnte allerdings hier auch יגילר (vgl. LXX zu Jes. 41, 16. Zeph. 3, 17) und בָּנִיל (Jer. 48, 33 LXX) oder gestanden haben, um das freudige Zittern des flimmernden Sternenlichts zu malen. — d) Jes. 40, 26. Ψ. 147, 4. — e) להַכַּרָּדָּ bezeichnet wiederum den freudigen und pünktlichen Gehorsam. Vgl. Hiob 38, 35. Judith 9, 6. Jes. 6, 8. 1 Sam. 22, 12. — f) Für לימידום als Sing. vgl. Ф. 111, 10. Jes. 22, 11 עָשִירָה, Bar. 4, 7 עָשִיכֶם, Jes. 42, 5 נוֹטֵידָהם und s. oben Vers 18 zu בעליקים. Dass und wieso die Sterne ihrem Schöpfer (zu Ehren) leuchten, s. Hiob 9, 9. 10. Jes. 40, 26. \P. 19, 2 fg. Vers 35. Dieser allwissende und allmächtige Gott der ganzen Welt ist unser, der Juden, Nationalgott, überhaupt der einzig wahre Gott. Dieser Gedanke bildet die Centralwahrheit der ganzen israelitischen Theokratie, die Grundlage des Nationalstolzes Israels und der religiösen Begeisterung der Propheten, und wird darum auch in allen möglichen Variationen in den Schriften des Alten Testaments wiederholt. Vgl. z. B. Deut. 33, 26. — a) Vgl. sprachlich \$\P\$. 48, 15. 1 Chron. 16, 14. (3 Esra 2, 5). זה ist Subject, אלהרכה Prädicat; s. Hitzig zu שלהיכה Falsch also Ewald: "Dieser unser Gott (das wäre אלהיכה והדה!) — nicht wird ein anderer neben ihm gerechnet werden — fand den ganzen Weg" u. s. f. Gleich also sind auch \$\Psi\$. 68, 9. Ex. 32, 1. Jes. 23, 13 zu beurtheilen (doch vgl. Hitzig zu Dan. 3, 16). b) Ού λογισβήσεται έτερος (= אָדָר sc. אָדָן; Ex. 34, 14. Jes. 42, 8. 48, 11) πρὸς αὐτὸν ist nicht mit Fritzsche ("ein Anderer wird im Verhältniss zu ihm nicht gerechnet werden, d. i. ihm gegenüber nicht in Betracht kommen") und Wahl ("non habebitur alius aliquis sc. pro Deo, cum illo comparatus" = nemo, si cum Deo contenditur, Deus existimabitur) nach dem Griechischen, sondern mit Reusch aus

dem Hebräischen לְחְשֵׁר כֵל (Lev. 25, 31. 2 Sam. 4, 2. = נחשׁב כֵל Jos. 13, 3) "zu Etwas hinzugerechnet werden" zu erklären. hier (dies gegen *Reusch*), wie oft (Gen. 31, 50. Num. 31, 8, und ins-

36. Er hat allen Weg der Vernunftb ergründet Und sie (ihn?) Jakob, seinem Knechte, und Israel, seinem Lieblingec, gewährt.

besondere auch Ex. 20, 3 (צֵל־פַּלַר) die Bedeutung "zu Etwas hinzu", d. h. dann gemäss dem Zusammenhang "ausser" (vgl. Ex. 20, 3 LXX: האמין בּעָרָי (עַבְּלַרָי (vgl. Deut. 32, 39 פַּבְּלָרִי ), entsprechend griechischem παρά τι. Vgl. die Versionen, und etwa *Hilarius*: praeter eum Deus non est, non alter ad eum deputatur, ut Deus sit.

Vers 36 beanwortet endlich die Vers 15 gestellte Frage in positiver Weise. — a) Das von Vetlat. a., Cod. Casinensis, Syrer und Araber für den griechischen Text bezeugte ούτος oder αὐτὸς ist ohne Zweifel für ursprünglich zu halten und nur nach πρὸς αὐτὸν per similitudinem ausgefallen. Dasselbe bezieht sich auf das vorausgehende ούτος (= ττ) und ist nach hebräischem Sprachgebrauch durch κατ wiederzugeben; vgl. \$\Psi\$. 48, 15. Richt. 7, 4. \$\Psi\$. 20, 8. 9: הַכָּלָה — הַכָּלָה הַ Speciell הוא אַשֶּׁר (חקר) des Syrers entspräche hebräischem (הוא אַשֶּׁר (חקר), vgl. Jes. 36, 7. 1 Chron. 21, 17. — b) Vgl. בל-החוֹרָה und oben Vers 27c). "Durch den Zusatz πάσαν όδον wird ausgedrückt, dass Gott die Weisheit im vollkommensten Sinne besitzt" (Reusch), richtiger: "alle Weisheit"; denn כל-דרך bedeutet "allen Weg zur Weisheit". Ueberall in der weiten Schöpfung (Sir. 1, 8. 24, 5. 6), wo Spuren der Weisheit verborgen liegen, wo nur immer der Weisheit beizukommen ist, ist Gott derselben auf die Spur gekommen; vgl. Hiob 28, 23—27. 11, 7—9. — Für לֶּרֶל als feminin ist zu unserer Stelle nicht sowohl \$\P\$. 1, 6. 101, 2 (s. Hitzig z. d. St.), sondern vielmehr Ψ. 119, 33. Jer. 6, 16 zu vergleichen. Oder sollte das hier folgende αὐτὴν (gegen Vers 27) auf ἐπιστήμης zu beziehen sein? Das viel eventuell: zu viel! — sagende כל-דרך dürfte sehr für letztere Beziehung sprechen. (Vgl. auch Hiob 28, 28 und Sir. 1, 8 fg.). die im theokratischen Gesetz lebendige und durch Gottesfurcht von Seiten Israels bethätigte Weisheit ist nur eine dem Hebräer zugekehrte Seite (Weg) der göttlichen Weisheit überhaupt, wie Jahve, der Particulargott Israels, nur eine Besonderung des Gottes Himmels und der Erde. — c) Ἰαχώβ und Ἰσραήλ, die beiden Namen des Stammvaters des auserwählten Volks, stehen häufig sowohl einzeln (Ἰαχώβ 4, 2; 'Ισραήλ 2, 1. 11. [15. 26. 28.] 35. 3, 1. 4. 9. 10. 24. 4, 4. 5. 5, 7. 8. 9; s. weiter die Lexika) als auch, wie hier, in Parallelismus neben einander zur Bezeichnung des Volks selbst. Ebenso werden die beiden Appositionen τῷ παιδὶ αὐτοῦ und τῷ ἡγαπημένῳ ὑπ αὐτοῦ, aus denen sich das Attribut ὁ παῖς αὐτοῦ ὁ ἡγαπημένος zusammensetzt (Matth. 3, 17) und die hier das έδωκεν motiviren, sehr häufig vom Volk Israel gebraucht (s. Hitzig zu Jes. 41, s. Schenkel's Bibel-Lexikon, III, 545 fg.). Durch Jes. 41, 8 u. a. Stellen wird freilich zugleich die Versuchung nahe gelegt, den zweiten Ausdruck durch בַּחָירן zu er-

# 37. [Nachher\* ist sie auf der Erde erschienen\* Und hat unter den Menschen gewandelt.\*]

setzen (vgl. auch Jes. 42, 1. 43, 20. 65, 9. \P. 105, 6. 106, 23 mit Sir. 45, 1). Allein überall setzen dafür LXX & έχλεκτὸς αὐτοῦ: dagegen wird Salomo Neh. 13, 26 אַהוּב לַאלְהַיר (LXX: ἀγαπώμενος τῷ ઝεῷ; vgl. auch LXX Deut. 21, 15. 16. 2 Sam. 1, 23) genannt, ein Pradicat, welches sogleich an seinen Namen יְדִידָּדָן (2 Sam. 12, 25), d. i. יריד יהוד, (LXX ήγαπημένος ύπὸ κυρίου) erinnert, wie wiederum Deut. 33, 12 (der Stamm) Benjamin, anderwärts das ganze theokratische Israel charakterisirt wird (Jes. 5, 1. Jer. 11, 15. 12, 7. \(\Psi\). 60, 7. 108, 7. 127, 2). So wird denn an unserer Stelle entweder לאהוב ל, oder wahrscheinlicher ידידן gestanden haben. — Der Gedanke des Verses wird sehr häufig im Alten Testament ausgesprochen: Deut. 33, 10. **\$\Pi\$**. 78, 5. 147, 19. Sir. 24, 8—11. 1, 13. In Uebereinstimmung mit diesen Stellen deutet auch hier Kap. 4, 1 sogleich an, "wann und wie Gott dem Volke Israel die Weisheit gegeben hat". "Richtig versteht schon Theodoret unter der verliehenen Weisheit την της βεογνωσίας διδασκαλίαν, τὸν διὰ Μωσέως δοβέντα λόγον."

Bis auf den heutigen Tag wird Vers 37 fast allgemein für ächt gehalten, obwohl schon den ersten Worten — μετὰ τοῦτο — die Unächtheit auf die Stirne geschrieben steht. Zwar suchten die Erklärer die Schwierigkeit, welche diese Worte der Annahme der Aechtheit entgegenstellen, durch künstliche Deutung zu beseitigen. Ganz grundlos bezieht Ewald, nach dem Vorgange Bertholdt's 1, Vers 36

¹ Dieser sagt in seiner Einleitung IV, 1744: "Kap. 4, ¹ muss mit Kap. 3, ¾7 verbunden" und auf die Vorstellung bezogen werden, "dass der הַרְבֶּא בֵּיִרְבָּא oder die σσφία Θεοῦ (wofür man späterhin den Messias setzte!) zur Zeit Mose's unter die Israeliten herabgekommen, in unsichtbarer Begleitung (und das soll ἄφρη besagen?) dieselben aus

auf den Patriarchen Jakob und sagt: die Weisheit "sei schon in der Urzeit Israel'n als für ihn bestimmt übergeben" worden (wo denn und wann??) — um nun Vers 37 erst (μετά τουτο) auf die Gesetzgebung des Mose deuten zu können ("als wollte die Rede damit das Sprüche 8, 31 von der Weisheit Gesagte näher auf das einstige (!) Leben und Handeln Mose's beziehen"). 2 Allein gegen eine solche Auffassung und Ausdeutung hat schon Reusch gegründeten Einwand erhoben. - Gemäss seinem Hinweis auf Sir. 24, 10 fg. scheint Fritzsche anzunehmen, μετά τοῦτο scheide die mosaische Gesetzgebung am Sinai, welche er richtig in Vers 36 findet, nur zeitlich von dem spätern Cultus der Israeliten bei der Stiftshütte und dem Tempel.<sup>3</sup> Allein wozu eine solche Scheidung? und ist wirklich erst später die Weisheit auf die Erde herabgekommen, und nicht schon am Sinai? Vgl. Kap. 4, 1! — Eben dies gilt gegen Arnald, welcher die Worte unsers Verses auf das Auftreten und Wirken der Propheten bezieht (viz in and by the Prophets, who spoke by the Word and Wisdom of God). — Aber auch die Auffassung von Reusch bleibt auf halbem Wege stehen und kann nicht befriedigen. Wenn er nämlich davor warnt, den Vers etwa (blos) auf die Erscheinung am Sinai oder überhaupt auf einzelne Thatsachen zu beziehen, weil darauf schon die Ausdrücke nicht passen; wenn er hier vielmehr zum Abschluss des ganzen Zusammenhangs von Vers 14 her einen ganz allgemeinen Gedanken fordert: die Weisheit ist dem Volke Israel von Gott gegeben, Israel ist das Volk der Offenbarungen Gottes: - so ist dies zwar ganz richtig. Aber diese Forderung hat ja auch schon der vorhergehende Vers erfüllt. Und auch das Fortwirken der Weisheit in Israel seit der Gesetzgebung am Sinai, der erziehende Einfluss der äussern Ereignisse und Erfahrungen auf den Sinn und das ganze Leben des Volks in Kanaan, die Belehrungen und Mahnungen der Propheten, dem Gesetze Gottes treu zu bleiben: alles Dies - worauf Reusch für unsern Vers hinweist - liegt implicite schon in Vers 36 enthalten (vgl. Deut. 5; 10, 12. Mich. 6, 8. Matth. 22, 37-40. Deut. 18, 15. 18). Wie sollte denn auch der Verfasser dazu kommen, "alles

Aegypten durch die arabische Wüste geführt und am Sinai das Ge-

Sina Moses, Aaron, Nadab et Abiu, et septuaginta seniores, et alii quidam ex multitudine, Exod. XXIV. leguntur Deum vidisse, etc.

setz gegeben oder geoffenbart habe."

Die Aechtheit des Verses voraussetzend, glaubte Leyrer (in Herzog's Real-Encyklopädie, XIII, 740) auf Grund desselben gegen die schriftgelehrten Rabbinen sogar den thörichten Vorwurf erheben zu dürfen, dieselben hätten schon im Gesetze die verheissene (!?) Incarnation Gottes erfüllt gesehen. Aehnlich urtheilen auch B. J. Nitzsch und Keerl, "Die Apokryphen des Alten Testaments", S. 99 fg. S. dagegen Stier, "Die Apokryphen", S. 56 fg.

Vgl. auch Estius: nonnulli dicunt, illud: "post haec in terris visus est" impletum fuisse eo tempore, quo post datam legem in monte Sine Moses Access Nodes Abies te restructives gesieres de lief.

Das ein Erscheinen und Wandeln der Weisheit unter den Menschen" Wenn won überhaupt Etwas besagen will, so sagt es sichtbare Gestalt 4 aus (dagegen kann auch eine Berufung auf Vers 22 nicht aufkommen), und zwar, kraft der Worte έν τοῖς ἀνδρώποις συνανεστράφη, Menschengestalt (vgl. Phil. 2, 7), und auch hiergegen können Stellen wie Lev. 26, 12. 2 Sam. 7, 7 nichts beweisen. Mit besserm Rechte kann darum Reusch im Hinblick auf diese Ausdrücke auf das Kommen des erwarteten Messias hinweisen, als "in welchem die Weisheit im vollkommensten Sinne auf Erden erschien und unter den Menschen wandelte". Allein für den jüdischen Verfasser unsers Büchleins war die Weisheit eben noch nicht im Messias erschienen; und so bilden die Präterita ἄρλη und συναγεστεάρη<sup>5</sup>, zusammen mit μετὰ τοῦτο 6, ein unwiderlegliches Argument für die Unächtheit des Verses und erheben unsere Annahme, welche auch schon Grotius, Hitzig und Hilgenfeld ausgesprochen haben, zur unzweifelhaften Gewissheit, dass die Worte erst nachträglich von einem (Juden-)Christen eingesetzt worden sind, um einer dogmatischen Anschauung zu dienen, die, wenn sie mit der Logoslehre des vierten Evangeliums nicht identisch, so doch nahe verwandt war. Vgl. besonders Joh. 1, 1-3. 14, und s. Hitzig, Die Sprüche Salomo's, S. xIV. Hilgenfeld's Zeitschrift V, 203. Wenn daher die Kirchenväter diese Stelle - Vers 35-37 - zu den messianischen zählten, auf die Fleischwerdung des Logos bezogen und zum Erweise, dass diese vorhergesagt worden und Christus wahrer Gott sei, benutzten (s. die Zusammenstellung bei Reusch, S. 268-275, und Parsons und Sabatier z. d. St.): — so hatten sie wenigstens mit der Deutung des Vers 37 auf die Fleischwerdung des Logos ein gewisses Recht, wogegen freilich alle weitern patristischen Ausführungen als Missdeutungen und unberechtigte Eintragungen (mit Fritzsche) bezeichnet werden müssen. Und wenn nun auch Vetlat. a. und b. und andere Versionen in Uebereinstimmung mit den meisten griechischen und lateinischen Vätern δ Ssoc Vers 35 — d. i. nach ihrer Meinung den "Christus-Gott" - auch zum Subject für Vers 37 machen, so ist Dies von

<sup>4</sup> Die Abschwächung Ewald's, worin ihm freilich schon Eichhorn vorangegangen: "auch wie (quasi) sichtbar", "wie leiblich erschienen" ist eingetragen.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cod. S. Germ. bei Sabatier hat darum wohlweislich: apparebit und conversabitur.

<sup>•</sup> Darnach ist die von Reusch verworfene Auffassung des Verses: "nachdem Gott am Sinai die Weisheit dem Volke Israel gegeben, ist sie später auf Erden erschienen" — die einzig richtige, und die Worte בולם הביל דסיים scheinen eben eine neue Weltzeit, "die Tage des Messias", den אַלֶּם הַנְּלָם בּינָלָם הַנְּלָם הַנְּלָם בּינָלָם הַנְּלָם בּינָלָם הַנְּלָם בּינָלָם הַנְּלָם הַנְּלָם בּינָלָם הַנְּלָם בּינָלָם בּינָלָם בּינָלָם הַנְּלָם בּינָלָם בּינִלְם בּינָלָם בּינִלְם בּינִלְם בּינִילָם בּינִילְים בּינִים בּינִילְים בּינִילְים בּינִילְים בּינִילְים בּינִילְים בּינִיל בְּיבְים בּינִילְים בּינִילְים בּינִילְים בּינִילְים בּינִילְים בְּיבְים בּיבּים בּייבּים בּייבּים בּייבים בּייבים בּייבים בּייב

#### IV, 1. Dies ist das Buch der Lehre Gottes Und das Gesetz<sup>a</sup>, das ewiglich besteht.<sup>b</sup>

ihren dogmatischen Prämissen aus begreiflich. Weniger begreiflich jedoch erscheint es, wenn auch noch neuere Erklärer, wie Schulthess (Exegetisch-theologische Forschungen, III, S. 31), Gott selbst als Subject für ἄφζη und συνανεστράφη voraussetzen wollen.

Kap. 4, 1-4 gehört noch zum bisherigen Abschnitt von Kap. 3, 9 an und schliesst denselben ab. Hatte der Verfasser dort, am Anfange seines Buchs, behauptet: das ganze Unglück Israels sei daher gekommen, dass es die Weisheit verlassen habe, durch die Weisheit allein könne es wieder glücklich werden (Kap. 3, 10-14); hatte er sodann die aufgeworfene Frage: wo die Weisheit zu finden sei? (Kap. 3, 15-31) im Allgemeinen beantwortet: Gott ist im Besitze der Weisheit und hat sie seinem Volke Israel geoffenbart (Kap. 3, 32-36): so gibt er jetzt die bestimmteste und unzweideutige Antwort; "diese Weisheit ist objectivirt im ewigen Gesetz Gottes enthalten". — a) Diese Weisheit, welche Gott dem Volke Israel gegeben hat (3, 36), ist das Gesetzbuch, ist darin enthalten, hat im Gesetzbuche - des Mose; vgl. 2, 2. 28 - ihren concreten Ausdruck gefunden. Ueber die Bedeutung des Gesetzbuchs, besonders für die jüdische Diaspora s. Holtzmann, Judenthum und Christenthum, S. 47. - Sprachlich vgl. Sir. 24, 22. Lev. 26, 46. 'Η βίβλος τῶν προςταγμάτων τοῦ Σεοῦ = שורת אלהים Jos. 24, 26. Insofern in dieser Verbindung הורה nirgends im Plural vorkommt (s. die Beispiele in Gesenius' Thesaurus, II, 628), liegt in τῶν προςταγμάτων ein leichter Uebersetzungsfehler; s. übrigens die Notiz zu 1, 18d und Einleitung §. 5 am Schlusse. Ebenso wird ὁ νόμος (trotz 1 Makk. 10, 14 und LXX zu Ex. 18, 20. Lev. 26, 46) schon im hebräischen Original Singular gewesen sein = קהקה), vgl. Jos. 24, 25. Jer. 31, 36. Ψ. 99, 71, oder das synonyme בְּשָׁבֶּם יהוה (בְּיִשְׁפֵּם יהוה; vgl. Jer. 49, 12 LXX und s. unten zu Vers 12), des Sinnes: die israelitische Religion; s. die Lexika und vgl. ירָאַת יהוה  $\Psi$ . 19, 10. — b) 'Υπάρχων = ס Jes. 8, 10. 40, 8. Prov. 19, 21. Sir. 40, 12 oder ענגרן ש. 19, 10. 33, 11. 102, 27. 148, 6. Cohel. 1, 4. Zum Gedenken vgl. noch \(P. 19, 10. Sir. 24, 9. Sap. 18, 4. Tob. 1, 6. Matth. 5, 17. 18. Luc. 16, 17. Der Glaube der Israeliten an "den ewigen Bestand des νόμος ergab sich aus ihrer theokratischen Anschauungsweise" (Fritzsche); vgl. auch Grimm zu Sap. 18, 4, und Schöttgen und Wettstein zu Matth. 5, 18. Unbegründet ist daher die Beschränkung von Grotius u. A.: in aeternum, i. e.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Gesetz der moralischen Weltordnung ist seinem Wesen nach mit dem der physischen Weltordnung identisch, sintemal jenen nur die Innenseite von dieser ist; vgl. Ψ. 148, s. Hiob 28, 26. Jer. 31. 36.

Alle, die daran festhalten°, werden lebend; Die es (sie) aber verlassen°, müssen sterben. 2. Kehr' um, Jakob, und ergreife sie a; Wandle in ihrem Glanze, vor ihrem Lichte!

usque ad Messiam auctorem novi seculi. — c) Sir. 21, 14. Offb. 2, 25. 3, 11. Für אֹחזיה vgl. (LXX zu Prov. 18, 21. 2 Sam. 6, 6. Richt. 16, 21. \(\Psi\), 73, 23. Hohel. 3, 4. Cohel. 2, 3.) Hiob 17, 9. 23, 11. Möglicherweise ist mit Rücksicht auf vorhergehendes בַּל noch der Artikel vor das Particip zu setzen; s. Hitzig zu \P. 8, 2 und Ewald, §. 290d. — Zweimaliges αὐτὴν hier und αὐτῆς Vers 2 weisen, da diese Pronomina sich nicht auf ein Buch — das Gesetzbuch (Wahl), ἡ βίβλος beziehen lassen und hier Vers 1 kein andres griechisches Substant. femin. vorhergeht, entweder noch auf die "Weisheit" Kap. 3, 36 (so Reusch, Fritzsche), oder auf die hebräische בורת אלהים zurück, welche durch den Zusatz καὶ ὁ νόμος ὁ ὑπάρχων εἰς τὸν αἰῶνα zum Hauptbegriff erhoben wurde. — d) Είς ζωήν steht parallel mit άπο Σανούνται, wie sonst "Leben und Tod": Prov. 8, 35. 36, 14, 27. 18, 21. Sir. 11, 13. Deut. 30, 15 fg. 2 Sam. 15, 21. Zum Gedanken vgl. oben 3, 9. 14. Unnöthigerweise ergänzen Fritzsche und Reusch nach dem Vorgange von Vetlat. a. b. έλεύσονται zu είς ζωήν; denn im Hebräischen kann das Prädicat auch durch ein einfaches Adverb (sogar durch bloses &, Jer. 5, 12) oder, was diesem gleichwerthig, durch jede Praposition mit Erganzung gebildet werden; hier durch עלחפרם, vgl. Prov. 10, 16. 11, 19. 19, 23, und zu erklären ist (mit Gaab) entweder: "Alle, die sie festhalten, die thun es (sich) zum Leben", oder noch besser: "die halten daran fest (sich) zum Leben"; vgl. Prov. 8, 35 (Qri): מצא הוים; 10, 17 (s. Hitzig zu der St.). 19, 16. 21, 23. Uebrigens scheint der Ausdruck mit besonderer Rücksicht auf das vorausgehende לעוֹלֶם gewählt, um den Parallelismus des Gedankens zu malen: das Gesetz besteht für ewig, derjenige, der daran festhält, möglichst lang. — e) Vgl. 3, 12. Für Patach des etwaigen Artikels bei הלובים s. Prov. 2, 13. 17. (Jer. 12, 9).

Vers 2. 3. Ermahnung an das jüdische Volk (s. zu 3, 36 c), etwa einzuleiten mit "darum". — a) Ἐπιστρέφου (Vers 28), hebräisches אוֹם, entweder scil. πρὸς αὐτην, "kehre zurück zu ihr", zur Weisheit, die (oder zum Gesetze, das) du verlassen hast (3, 12. 4, 1); oder absolut: "bekehre dich" (wie Jer. 3, 14. 22. Jes. 1, 27. 10, 21); oder endlich — und dies ist das Wahrscheinlichste — ἐπιστρέφου καὶ ἐπιλαβοῦ¹ αὐτῆς ist zu verbinden, אוֹם בְּוּחַבָּוֹם, "ergreife sie wieder", erfasse sie von Neuem, halte dich wieder an sie. Vgl. Prov. 3, 18. 4, 13 LXX. 2 Chron. 6, 24. — b) Διόδευσον = Τριτιτ

 $<sup>^{1}</sup>$  Έπιλαβοῦ = ἀντιλαβοῦ (3, 21) ist wohl durch ἐπιστρεφοῦ veranlasst.

#### 3. Gib keinem Andern deine Ehre hin\*,

(Gen. 13, 17 LXX), weniger wahrscheinlich לבל (LXX zu Gen. 12, 6. Ψ. 89, 42. Jer. 2, 6. 9, 11). Διόδευσον κατέναντι τοῦ φωτὸς αὐτῆς erinnert dann sogleich an die häufige Formel: התהלך לָפָנֵר יהוה. Klar ist auch: πρός τὴν λάμψιν und κατέναντι τοῦ φωτὸς αὐτῆς sind einander parallel gesetzt, vgl. Am. 5, 20. Jes. 60, 3. 19. 59, 9. Hab. 3, 11 u. a. Nicht übel hat Reusch Jes. 60, 3 הלך לאור und (vgl. auch Hiob 29, 3. Cant. 7, 10 und Bar. 5, 7) zur Erklärung beigezogen, so dass zu übersetzen wäre: "wandle dem Glanze nach? vor ihrem (seinem) Lichte". Gleichwohl bleibt es wahrscheinlich, dass entsprechend der Formulirung עלי אור Jes. 18, 4 auch hier, wie Kap. 3, 35, für πρὸς die stärkere Präposition 57 (s. jedoch Gen. 24, 56 LXX: πρὸς τὸν κύριον) bei לנה im Sinne von באור יהוה (Jes. 2, 5. 4. 89, 16), und zwar 55 selbst — kraft des Parallelismus zu τοῦ φωτὸς αὐτῆς = אוֹרָה — auch mit Suffix femin. sing.: לֶּנְרָה (vgl. Cod. 239 und Vetlat. a. b.), dieses auf die Weisheit oder die חורה bezüglich (Prov. 6, 23. Jes. 51, 4. Ψ. 119, 105. Sap. 18, 4. 2 Petr. 1, 19)3, ursprünglich gestanden hat. Ob schliesslich nicht für לנבה (לְנָנְהָה), das der griechische Uebersetzer zu sehen glaubte, לנגרה zu setzen sei, ein Ausdruck, zu welchem dann לפנר אורה die Epexegese bilden würde? vgl. \$\P\$. 90, 8, und בַּבֶּר דַּוֹּשׁבָּים Num. 25, 4. 2 Sam. 12, 12 mit לפני שמש לפני שמש של. 72, 17.

Um der Mahnung Vers 2 mehr Nachdruck zu geben, appellirt der Verfassser Vers 3 an den Nationalstolz der Juden. — a) Vetlat. a.: ne tradas. — Δόξα steht hier sicher für הוֹד (vgl. LXX zu Num. 27, 20. 1 Chron. 29, 25. \$\Psi\$. 21, 6. Dan. 11, 21, Theodoret zu Dan. 10, 8) und bezeichnet dem ganzen Context zufolge die religiöse Würde und Hoheit Israels, welches als das auserwählte Volk Gottes der Gesetzesoffenbarung (= der wahren Weisheit) gewürdigt worden. Vgl. Vers 4. Deut. 4, 6—8. Jer. 8, 8. Ψ. 147, 19. 20. Sir. 1, 17. andern Stellen, wie Jer. 2, 11. Am. 8, 7. 1 Sam. 15, 29 wird geradezu Gott selbst Israels נַצַה und נַצָּה genannt. Sprachlich s. Prov. 5, 9. (Jes. 42, 8, 48, 11) Sir. 49, 5. Hitzig freilich, die δόξα als הוֹך מלכוּת deutend (1 Chron. 29, 25. Dan. 11, 21 u. a.), vergleicht Deut. 17, 15 und versteht unter dem אַנָּל (= אַנֶּל in Deut.) den Halbjuden Herodes und, insofern dieser idumäischer Abkunft, unter dem έξνος άλλότριον eben das Volk Edoms (s. Einleitung, §. 8 am Schlusse). Ob jedoch in dem עם נכרי (Ex. 21, s. Deut. 28, 32) eine Anspielung auf die Christen, welche damals das Volk

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Gehe auf ihren Glanz zu, so dass die Weisheit — oder das Gesetz — bei dem Wandeln das Ziel bildet und seine Richtung bestimmt" (Reusch).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Corn. erklärt: sequere legem quasi facem praelucentem. Von einem "Vorangehen" (Reusch) ist keine Rede.

Und deinen Vorzug<sup>b</sup> keinem fremden Volke.
4. Heil uns, Israel<sup>a</sup>, dass<sup>b</sup> uns bekannt<sup>c</sup> ist, was Gott gefällt.<sup>d</sup>

b. Kap. IV, 5-V, 9. Trostrede und Verheissung neuen Glückes.

Der Verfasser, welcher seinen Standpunkt in der Zeit des

beginnenden Exils nimmt, gibt in den

einleitenden Versen Kap. 4, 5—9<sup>2</sup> sogleich den Grundgedanken des ganzen Abschnitts an: "Seid getrost! ihr seid zwar [weil ihr von Gott abgefallen zum Götzendienst] jetzt den Feinden preisgegeben, aber nicht zur Vernichtung." Von da an zerfällt der Abschnitt, wie schon *Ewald* (Geschichte des Volkes Israel III, 2, S. 232)<sup>2</sup> richtig gesehen hat, in zwei Strophenpaare, jede Strophe von ungefähr gleicher Länge.

Das erste Strophenpaar Kap. 4, 9b-29 enthält

die Tröstung des Volkes und zwar:

a) eine Anrede Jerusalems an die πάροικοι Σιών, Klage aussprechend (ἐπράζητε τοῖς ἔχνεσιν Vers 6): Kap. 4, 9<sup>b</sup>—16<sup>3</sup>;
 b) eine zweite Anrede Jerusalems an ihre Kinder, die

der Juden in religiöser Beziehung zu überholen drohten (vgl. Matth. 8, 10—12. 19, 30. 21, 41. 43. 24, 14. Röm. 11; 3, 29 und Theodoret)<sup>1</sup>, und in מַּחַר auf Christus, welcher den Anspruch Matth. 5, 17. 20 und 11, 27 erhoben hat, oder eine solche auf die Heiden und den römischen Kaiser-Gott oder überhaupt (= מַּחַרָּרָם wie Ψ. 16, 4) auf Heidengötter zu finden sei: darüber s. Einleitung, §. 12, 4), 5). — b) Τὰ συμφέροντά σοι (2 Makk. 4, 5. 3 Makk. 6, 24) wird kraft des Parallelismus und des Gedankenzusammenhangs = יְּחֶרֶ oder יְיִחֶר sein. Ueber den (religiösen) "Vorzug" (Vetlat. a.: dignitas) der Juden vgl. z. B. Röm. 3, 1. 2. 9, 3—5.

V. 4. a) Deut. 33, 29. Zum Gedanken vgl. Ψ. 33, 12. 112, 1. 119, 1. 2. 144, 15. Jes. 56, 2. Prov. 29, 18. Röm. 2, 17. 18. Ungenau Fritzsche: "sind wir doch —". b) יב חבר מבי (vgl. Ψ. 128, 2) s. die Lexika. — c) Γνωστά — τίτς γριν. 31, 23. Cohel. 6, 10 u. a. Für ἡμιν — יב (Jes. 19, 21. Deut. 29, 2) könnte auch יב (Jes. 53, 1) oder יב (Jes. 66, 14, und vgl. Ψ. 4, 7 mit 67, 2) stehen. — d) בַּרְיבֵר אַלוּדִרם (קַּיִּשִׁרַר (קַיִּשִּׁרַר (קַיִּשִּׁרַר (קַיִּשְׁרָב (קַיִּשְׁרָב (קַיִּשְׁרָב (קַיִּשְׁרָב (קַיִּשְׁרָב (קַיִּשְׁרָב (מַרָּב (מַרָּב (מַרַב (מַרַב מַרַב (מַרַב (מַרְ (מַרַב (מַרַ (מַרַב (מַרַב (מַרַ (מַרַב (מַרַב (מַרַ (מַרַב (מַרַ (מַרַ (מַרַב (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרַ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרְ (מַרָּ (מַרָּ (מַרְ (מַרָּ (מַרְ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרָּ (מַרְ (מַרְ (מַרְ (מַרְּיּר (מַרְּנְּירְיּי (מַרְּי (מַרְ (מַרְּנ (מַרְּנְיּירְיַר (מַרְּיּירָּנ (מַרְ (מַרְּנְיּירְ

13, 9 u. a., oder auch (gemäss dem Araber קרצון אלהים (סֹרָטֹּל), Esra 10, 11. Neh. 9, 24. 37. 野, 40, 9. 103, 21. 143, 10. — Zum Gedanken vgl. 野. 103, 7. Deut. 29, 28. Sir. 3, 21.

Ygl. auch Volkmar zu Mose's Prophetie, cap. 17, S. 50, Note 5.
 Anders in seinem Commentar.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach Reusch bis Vers 18; Ewald erstreckt die zweite "Wende" des Abschnittes in seinem Commentar sogar bis 19 inclus.

abziehenden Exulanten, Trost aussprechend (ούκ εἰς ἀπώ-

λειαν Vers 6): Kap. 4, 17 — 29.

Das andere Strophenpaar Kap. 4, 30-5, 9 verkündigt die Verheissung neuen Glückes, in zwei Anreden des Propheten an Jerusalem, wovon

c) die erste, Kap. 4, 30-35 4, das Unglück der Feinde

und den Fall ihrer Stadt (und Städte) ankündigt,

d) die andere, Kap. 4, 36—5, 9, die Heimkehr Israel's und neues herrliches Glück in Aussicht stellt.

Kap. IV, 5—9a. Einleitung: "Verzaget nicht ob des gegenwärtigen, freilich verdienten Unglücks."

### 5. Verzaget nichta, (ihr) mein Volkb, Name Israels!c

a) Vers 21. 30. Judith 7, 13. Sir. 19, 10 = אַל־הִּירָאַרּ Gen. 35, 17. Ex. 14, 13. 20, 20. 1 Reg. 17, 13. — b) Die "liebevolle Anrede" λαός μου wird durch die Variante λαὸς Σεοῦ wohl richtig gedeutet. c) Den Ausdruck μνημόσυνον Ίσραήλ erklären nach Vetlat. a. b. (memorabilis Israel) ältere Ausleger, aber auch noch Wahl durch "Israel (insignis) dignus(que) memoria, denkwürdiges Israel". Andere (Grotius, Castellio, Fritzsche, auch Reusch) kommen zwar der Wahrheit näher, wenn sie unter Vergleichung von Jes. 1, 9. 10, 20. Jer. 31, 7. 2 Reg. 19, 31 erklären: pauci per quos memoria nominis Israelitici conservatur. Allein erst der Ausdruck des hebräischem Originals ermöglicht eine sichere Deutung. Für μνημόσυνον der LXX steht wohl mehrere Mal hebräisches אוַכֶּרָה, und so will Ewald auch hier du Duftopfer Israel" übersetzen und erklären, insofern, "das ganze Leben des Volkes Israel (und daher im gewissen Sinne es selbst) stets ein süsser Geruch für den wahren Gott oder ein süsses Opfer für ihn sein solle", aber — so setzen wir entgegnend hinzu gerade zur Zeit unsers Verfassers am wenigsten ein solches war. Von andern sachlichen Schwierigkeiten abgesehen, muss auch Ewald selbst, trotz seiner Berufung auf 2 Cor. 2, 15. Phil. 4, 18 - Stellen, die für hebräisches אזכרה Nichts beweisen — gestehen, dass diese "kühne" Ausdrucksweise sonst nirgends weiter vorkommt. Wo aber später bei den Rabbinen das Wort vorkommt, dient es ausschliesslich zur Bezeichnung des göttlichen Tetragrammaton (s. Buxtorf, Lexicon hebr. chald. rabbin. sub אַזְכֶּרָה und אַדְכֶּרָה), entsprechend althebräischem יבֵר (Ex. 3, 15. 攻. 30, 5. 97, 12; vgl. Hos. 12. 6 mit Am. 9, 6). Und dieses זֶבֶר (זְבֵר) stand, wie schon Reusch und Hitzig sahen, auch in unserm Verse für μνημόσυνον, und zwar als Synonym von pri, mit welchem es oft in Parallelismus erscheint (Ex. 3, 15. Hiob 18, 17. Prov. 10, 7; vgl. auch Deut. 25, 19 LXX: ὅνομα); und

<sup>•</sup> So theilt auch Ewald ab, gegen Reusch.

6. Ihr wurdet den Heiden verkauft, (aber) nicht zur Vernichtung;

Und (sondern) weil ihr Gott geärgerte, seid ihr den Feinden preisgegeben worden.

die Statusconstructus-Verbindung זכר ווכר ist, da זכר nicht nur den Namen, sondern auch den benannten Gegenstand selbst bezeichnen kann, analog dem lateinischen nomen Latinum, nomen Romanum, nomen Caeninum (Livius: omne nomen Aetolorum, vestrum nomen = vos), zu erklären: "Alles was Israel heisst".

Die Ausdrücke Vers 6-8 sind grossentheils aus Deut. 32, 15-18. (21. 27. 30) entlehnt: ἐπράβητε hier aus מֲכֶּרֶם Vers 30 dort (vgl. auch Esth. 7, 4 בַּלִיסָרוּן; παροργίσαι aus בַלְיסָרוּן Vers 16 (und פַעַסוּנִי ); Vers 21); παρεδό τητε aus הכנירם Vers 30; (τοῖς ὑπεναντίοις aus ערימר Vers 27); παρωξύνατε aus יַקנאָהר Vers 16 oder קנארני Vers 21 (vgl. auch Ψ. 78, 58. 1 Reg. 14, 22); τον ποιήσαντα ύμᾶς aus קמָהר (בְּשָׁה אָלוֹהַ אֲלוֹה , LXX τον ποιήσαντα αὐτὸν) Vers 15. (6.); יובחר לַשַּׁרִים לֹא אֱלַהַ aua הַפֿל ניס אוא אַכוועסעוטה Vers 17 (vgl. LXX) 1; ἐπελάβεσβε δε τον τροφεύσαντα ὑμᾶς aus πρώπι אַל מְחֹלֵלֶקּ Vers 18. (6; vgl. auch Jes. 51, 13). Zugleich beweisen diese Parallelen, besonders klar die letzte, dass unsere griechischen Verse nicht aus LXX zu Deut. 32, sondern unmittelbar aus hebräischem Originale hier geflossen sind. — a) Ihr seid in der Heiden Gewalt gegeben, ihrer Willkür preisgegeben worden; vgl. Esth. 7, 4. Ez. 30, 12. \(\Psi\). 44, 13. Richt. 4, 9. Judith 7, 25. Röm. 7, 14. \(\to\) b) Vgl. 1 Makk. 3, 42; לא להטומרד Esth. 7, 4. Jes. 14, 23 LXX; non ut plane gens intereat: Grotius. "Auf diesem Zusatz liegt der Nachdruck" (vgl. ähnlich Jer. 4, 27. 5, 18), und dieser Gedanke des ersten Versgliedes "wird im folgenden Gliede mit Motivirung wiederholt". c) Διὰ τὸ παροργίσαι ὑμᾶς = בַּעַרַסְבָּם (חַהָהַ) יַבָּן (Jes. 37, 29. 30, 12. 60, 15 LXX) oder = (בַּעַסהָם (בְּעַסהָם (אֲשֶׁר (אֲשֶׂר (אֲשֶׂר (אַשֶּׁר (אַשֶּׁר (אַשֶּׁר (אַשֶּׁר) 8, 6. Deut. 4, 37; vgl. auch Jes. 61, 1), ware auch ohne & zum zweiten Versgliede zu ziehen<sup>2</sup>: "weil ihr aber . . . . so seid ihr (auf einige Zeit) preisgegeben den Feinden". — d) Der Nachsatz kann im Hebräischem mit und (besonders bei kurzen Sätzen) ohne Copula beginnen; vgl. Jes. 60, 15. 37, 29. Jer. 7, 14. 16, 11-13, und Deut. 31, 17. 1 Reg. 21, 29. Wie an unserer Stelle ἐπράθητε und παρεδόθητε, so stehen Deut. 32, 30 מַכַרם und 1 Sam. 23, 7 מַכַר עובר אוויקם und 1 Sam. 23, 7 (LXX) und כפור neben einander. Anderwärts hat freilich das Niphal (und Pual) von סגר im Sprachgebrauch ausschliesslich die Bedeutung "verschlossen, eingeschlossen werden". Gleichwohl bleiben wir hier bei

An T. 96, 5 LXX ist mit Dähne nicht zu denken.
 Das vulgäre Kolon nach Sedv ist jedenfalls zu tilgen.

7. Denn ihr habt (zur Eifersucht) gereizt [euern Schöpfer\*, Indem ihr den Teufeln opfertetb, die nicht Gott sind;

diesem Worte stehen und erklären nach Röm. 11, 32 (Gal. 3, 22. 23) συγκλείειν είζ τι = "an Etwas hingeben, preisgeben". Zudem beweist 1 Sam. 23, 11. 12 יְּמַבְּּיִרְדָּ, dass auch dem hebräischen Niphal Vers 7 diese Bedeutung nicht fremd ist. Für folgendes יְּ vgl. noch Ψ. 78, 48. 50. — Da אַרָּרֶב ἐχλρός schon Kap. 3, 10. 4, 18. 21. 25 vergeben ist, wird für ὑπεναντίος יְצֵי zu setzen sein; vgl. LXX zu Jos. 5, 13. Num. 10, 9. Jes. 1, 24.

a) Weil τὸν ποιήσαντα ὑμᾶς nicht Apposition zu einem voransgehenden Nomen ist (wie Deut. 32, 15), so kann das Particip hier nicht wohl durch den ersten Modus mit zu ergänzendem שמיה wiedergegeben werden, sondern es ist, wie Kap. 3, 34, שׁמַכֹּם (vgl. לְמֵיֹדֶ Jes. 44, 2. 51, 13) oder, wenn der dritte Radical seine Geltung bewahrt. לשיכם (s. oben zu 3, 34f), Ewald zu Cant. 2, 14, Hitzig zu Jes. 5, 12. Hiob 35, 10. Ψ. 149, 2) zu statuiren. Da nun aber eine solche Vorausschickung des Particips vor dem Nomen (proprium), anf welches jenes sich bezieht, nicht hebräischer Stil gewesen zu sein scheint (die Fälle Kap. 3, 32 f. sind anderer Art); da die erst im nächsten Verse nachgebrachte Ergänzung Σεον αίωνιον jedenfalls schon hier stehen sollte (vgl. Cod. 239. Vetlat. a. b. Syr.); da ferner nach vorausgegangenem παρωξύνατε die Aussage έπελάθεσθε Vers 8 sehr schwach nachhinkt, dagegen έλυπήσατε die einzig passende Parallele zu παρωξύνατε bildet: so liegt es nahe, die Worte: τὸν ποιήσαντα ὑμᾶς bis τὸν τροφεύσαντα ύμᾶς für ein Glossem zu halten, welches ein Leser, durch die Ausdrücke Vers 6 und παρωξύνατε Vers 7 an Deut. 32 erinnert, aus diesem Kapitel entnahm, vielleicht an den Rand seiner Handschrift schrieb, von wo es nachgerade in den Text gerieth. Und zwar sind diese Worte, wie es scheint, noch in hebräischem Idiom geschrieben und vom griechischen Uebersetzer bereits vorgefunden worden. Dies erhellt u. a. aus der Wortwahl έκθρέψασαν Vers 8 (s. weiter unten). Auf solche Weise, nämlich als mechanische Entlehnung aus Deut. 32, 17, erklärt sich auch die Erwähnung der Götzenopfer, die für so späte Zeit des Judenthums sehr unwahrscheinlich Doch vgl. noch 1 Makk. 1. 2. — b) Θύσαντες = πότό führt eine Handling ein, durch deren Begehen sie Gott zur Eifersucht gereizt haben, entsprechend lateinischem immolando, sacrificando; vgl. das häufige לאכל (LXX: λέγων, λέγοντες); 1 Sam. 14, 33 לאכל = φαγών; 23, 7 κίμε = εἰζελθών; 19, 5. Gen. 2, 3. Deut. 17, 2. u. a. — Ueber die שׁרֵים (auch Vers 35) s. Hitzig zu \$\Psi\$. 106, \$7. 96, \$ und vgl. etwa historisch Hos. 12, 12. Jer. 19, 5. 32, 35. Ez. 16, 20. 21. Jes. 59, 5-7. 65, 2 fg. 66, 17; auch 1 Cor. 10, 20. Dass der Bezeichnung δαιμόνια "die spätere Vorstellung zu Grunde liege, nach welcher jene nicht mehr als nichtig und todt, sondern als lebendig und verderblich in

Und habt vergessen] (Gott) euern Erzeugerc, den ewigen

Und auche eure Mutter habt ihr betrübt!, Jerusalem.

die Menschenwelt eingreifend angesehen wurden", wird nicht nur durch אַר אָר אַר אַר Deut. 32, 21 לאַ־אַל und שָּר. 96, 5 אַלירם, sondern auch durch den Text hier: "die nicht Gott (Gottheit) sind" — widersprochen. Demgemäss fallen auch "die Elemente alexandrinischer Bildung", welche Fritzsche hier finden will 1. nicht unserm hehräischen Autor. sondern Fritzsche hier finden will 1, nicht unserm hebräischen Autor, sondern höchstens dem griechischen Uebersetzer zur Last (Reusch). — c) רהשיכוור kann sowohl לְּוַבֹּחַ (vgl. Deut. 17, 2, 3) als קַנָּאַחָם fortsetzen. — Zur Punktation יְתְהֹלְלֶכֶם vgl. Jes. 61, 2 הַחוֹלֶלְכֶם. — Ob der griechische Uebersetzer oder der Glossator oder gar schon der Verfasser ursprüngliches אֵל (Deut. 32, וּיַהְשָׁכַּה אֵל נְהוֹלְלֶךְ ) versehen und dafür das Accusativzeichen - das jedoch nirgends sonst in unserm Abschnitt gesetzt worden zu sein scheint - gelesen hat? (Auch Gen. 49, 25. Richt. 19, 18 und vielleicht 2 Sam. 15, 12 ist na fehlerhaft aus 3 entstanden; umgekehrt Prov. 15, 12. Ex. 23, 17 אלהר עולם (את aus אה). — d) אלהר עולם Jes. 40, 28; Sus. 42. Röm. 16, 26. In Bar. 4, 10. 14. 20. 22. 24. 35. 5, 2 steht blos δ αἰώνιος = יְהְרֶה (s. zu Vers 15 und vgl. die Zusammenstellung יְהְרֶה אֵל עּרְלָם Gen. 21, 33), obwohl LXX dieses Wort in der Regel durch אַטָּסָגס, wiedergeben. — e) בו אמנ = וְאַרָּ (D3 D87 Lev. 26, 44.) Lev. 26, 39. Deut. 15, 17. Neh. 2, 18. 4. 68, 19. Hab. 2, 15. 1 Chron. 8, 32. 9, 38. "Auch sie (die als Weib und Mutter eingeführte heilige Hauptstadt des Landes), die euch auferzog, habt ihr betrübt, indem ihr sie durch eure Sünden zur Wittwe und zur Einöde [besser: zur vereinsamten Wittwe] machtet, s. Vers 12" (Fritzsche). — f) Δυπείν = עצב im (Kal,) Piel oder Hiphil; s. die Lexika. Wie hier die als Mutter personificirte Stadt Jerusalem "betrübt" ist, so wird Jes. 54, 6 die Volksgemeinde Israels als eine TER עזוּבָה וַעַצוּבֵח רוּחַ von Gott berufen; und wie hier Vers 33 אַעהת רוּחַ הַדְרַת dem χαρηναι gegenübersteht, so tritt Neh. 8, 10. 11 die הַדְרַת לבור dem לשב gegenüber. — Nachdem für τον τροφεύσαντα bereits בחוֹלֵל (aus Deut, 32, 18, wo LXX δ τρέφων) hinweggenommen, so erübrigt für τὴν ἐχτρέψασαν entweder מרנקת (welches LXX öfters durch ή τροφός wiedergeben: Gen. 35, 8. 2 Reg. 11, 2. 2 Chron. 22, 11. Jes. 49, 23; vgl. auch Ex. 2, 7 τροφεύουσα) oder, was wahrscheinlicher, רֹלֵלְדָה, das zwar gewöhnlich durch דוֹאַנסטס oder דוּאָסטסמ<sup>2</sup> übersetzt wird (Prov. 17, 25. 23, 25 u. a.), hier aber als Personification

<sup>1</sup> Vgl. auch Baudissin, Studien zur semitischen Religionsgeschichte (Leipzig 1876) I, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Also aber durch ein Wort, welches der griechische Uebersetzer Baruch's nirgends verwendet hat. Das Wort έκτρέφειν scheint überhaupt nach τροφεύειν nur aus Noth gewählt worden zu sein.

9a. Denn<sup>a</sup> sie sah den Zorn über euch kommen<sup>b</sup> von Gott<sup>c</sup>, Und sprach:

Erste Strophe: Vers 9b-16. Klage der Mutter Jerusalem an die πάροιχοι Σιών, beim Wegzug ihrer Kinder ins Exil. Vgl. die historische Parallele Jer. 31, 15.

## [Jerusalem:]

9b.

Hört, (ihr) Nachbarn Zions<sup>4</sup>,

der Stadt Jerusalem in ihrem Verhältniss zu den Einwohnern als ihren Kindern gerade so gestanden haben wird, wie z. B. Jer. 50, 12 als Bezeichnung der jüdischen Volksgemeinde. Zudem stehen auch anderwärts יַלֵּר und דוֹלֵל in Parallelismus (Deut. 32, 18. \$\Pi\$. 90, 2. Hiob 15, 7. Jes. 45, 10. 66, 7. 8), und zwar hier in natürlicher und auf das Volk Israel bezogen - zugleich geschichtlicher Reihenfolge: zuerst das Erzeugen, dann das Gebären: ein Umstand, welcher kraft des Parallelismus noch die Aechtheit von אַל מָהֹלֶלֶכֶם retten dürfte. g) Sehr häufig wird Jerusalem als Weib und Mutter mit Kindern persönlich dargestellt; vgl. für den folgenden Abschnitt besonders Jes. 49, 14 fg. 50, 1. 51, 17 fg. 52, 1. 60, 1 fg. 61, 10 fg.; ferner Tob. 13, •. Matth. 23, 37. Gal. 4, 26; auch "Tochter Jerusalems", "Tochter Zions". Und wie Vers 12 fg., so wird die von ihren Einwohnern entblösste Stadt auch anderwärts als "vereinsamte, verlassene Wittwe" geschildert: Thren. 1, 1. Jes. 54, 1. 62, 4. 12; und ebenso wird an letzterer Stelle, entsprechend den schönen Verheissungen hier Kap. 4, 37 fg., das Land Juda, zu welchem seine exilirten Bewohner wieder zurückgekommen sein werden, "vermählt" (בעולב) mit seinen Söhnen, und die Stadt Jerusalem die "aufgesuchte" (דרישָׁד) genannt.

- a) Wie Vers 7a die Aussage Vers 6 c. d, so begründet בּי hier jenes בְּיִבְּיבֶּים des vorigen Verses. b) Vgl. Vers 25 und Tren. 1, 10 (LXX) oder Hiob 2, 11. Gemäss diesen Stellen kann hier sowohl der erste Modus אַם als auch das Particip אַבְּוֹן stehen. Zu ἐπελ-Σοῦσαν ὑμῖν s. zu 2, 2g. Für בְּיִלְיכָם ist auch einfaches בּילִיכָם möglich, Jes. 47, 9. Hiob 3, 25; vgl. auch Zeph. 2, 2. 3. Col. 3, 6. Eph. 5, 6. 1 Thess. 2, 16. c) Παρά mit Genitiv Vers 22. 25. 35. 36. 5, 4. 6. (4, 24. 5, 1. 2. 9) = בּיִּאַב Ez. 33, 30. Ex. 29, 28, oder בַּיִּגַּיִם Ex. 9, 13. 1 Sam. 16, 14. 2 Sam. 3, 15. Ψ. 121, 2 (bei κίσ).
- d) Al πάροιχοι Σιών (auch Vers 14. 24) sind entweder die um den Berg Zion um Jerusalem herumliegenden kleinern Landstädte und Ortschaften (Grotius), welche auch Jes. 40, 9 angeredet

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ewald meint: jüngere Schwesterkirchen, Synagogen. Kenucker. 21

Denn° Gott hat grosse Trauer' über mich gebracht!

10. Musste ich ja° (mit an-)sehen die Wegführung<sup>b</sup> meiner Söhne und Töchter°,

Welche Jahve über sie verhängt hat.

11. Denn mit Wonne hab ich sie grossgezogen<sup>a</sup>,
Aber (und darum) mit Weinen und Trauer<sup>b</sup> sie ziehen
lassen. <sup>c</sup>

werden, oder richtiger hier die Nachbarvölker Juda's (Jer. 12, 14. Ez. 16, 26. \$\mathbf{T}\$. 44, 14. 79, 4. 12. 80, 7. 89, 42; so schon Maldonat und Sa) בְּילֵבְיֵלִי עֵּיהֹיָלְ, Jer. 49, 18. 50, 40. (also aber nicht: אַבּירְרָּ, wie der Araber). — e) Das gut bezeugte γὰρ = בּילָּ begründet den Aufruf: "höret mich oder meine Klage; ich habe Grund zu klagen: denn (nicht: dass) Gott hat" u. s. w. — f) Vers 11. 23. 34. 5, 1. LXX zu Gen. 50, 10. Jer. 6, 26. Cohel. 5, 16, und Esth. 4, 3.

V. 10. a) כי führt die Epexegese zu אָבל des vorigen Verses ein. b) Da αίγμαλωσία hier, Vers 24 und 14 das "Hinweggeführtwerden" bedeutet, so kann dafür nicht שברה, שברה), sondern בלהח gestanden haben (vgl. LXX zu Jes. 45, 13. Ez. 1, 2. Am. 1, 6. 9). מבר und שׁבִּיה bezeichnen nämlich im Sprachgebrauch nirgends die Wegführung, sondern immer nur entweder die Gefangenschaft selbst als Zustand infolge der Wegführung, oder die Summe der Gefangenen, und zudem kommt שׁבות) überall — die einzige Stelle Num. 21, 29 ausgenommen — nur in Verbindung mit transitivem השׁרב (השׁרב) Zum Begriffe von בלהח vgl. Ez. 1, 2. 33, 21. 40, 1. 2 Reg. 25, 27. Jer. 52, 31, = Inf. cstr. אַכֹּלְית Richt. 18, 30. Jer 1, 3. - c) Das Suffix bei בנוֹת ist hier und Vers 14 ebenso unübersetzt geblieben (umgekehrt beim ersten Worte 5, 1 und z. B. Psalt. Salom. 8, 24), wie eine Anzahl Handschriften den Artikel vor Συγατέρων und Vers 11 das zweite αὐτοὺς weggelassen haben. Die Söhne und Töchter der "Mutter"stadt (vgl. 2 Sam. 20, 19 u. a.; s. Gesenius, Thesaur. I, 110) Jerusalem sind deren männliche und weibliche Einwohner (vgl. Vers 12. 14. 16. 19. 21. 25. 27. 32. 5, 5. 1 Makk. 1, 38. Tob. 13, 9. Matth. 23, 37; auch Joel 2, 23. Sach. 9, 13. Thren. 1, 5. 16), oder vielmehr hier die Gesammtheit des jüdischen Volks, vgl. Jer. 31, 15.

12. Niemanda freue sich über michb, die Wittwec, die von so Vielen Verlassene!d

Vereinsamt bin iche wegen der Sünden meiner Kinder.

13. Weil\* sie vom Gesetze Gottes abgewichen Und auf seine Satzungen nicht geachtet habenb,

"denn — so wird das Vorhergehende gemüthlich begründet — nachdem ich sie mit Mutterwonne grossgezogen, musste ich sie (jetzt) mit Jammer fortziehen lassen".

מ. Μηδείς = אַרָּי שִׁאָּר 1 Sam. 21, 3. 1 Reg. 18, 40, oder שׁרָּי. . . אַרְיּבְּי בּרָ בַּרָ בַרְ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרְ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרָ בַּרְ בַּרָ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּרְ בַּבְּ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַיבְּי בְּעִי בְּיִבְ בַּיְ בְּיבְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּיְ בַּי בְּיבָּי בּיבְי בְּיבָּי בְּיבָּי בְּיבָּי בְּיבָּי בְּיבָּי בְּיבָּי בְּיבְיבְי בְּיבּי בְיבָּי בְּיבָּי בְּיבּי בְיבָּי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבּי בְיבּי בְּיבּי בּיבּי 
Vers 13. a) Kraft des Parallelismus ist mit διότι ein neuer Vers zu beginnen, welcher in zwei Doppelsätzen mit synonymem Parallelismus zu διὰ τὰς ἁμαρτίας die Epexegese liefert. — b) Die fast wörtliche Uebereinstimmung der beiden parallelen Sätze mit der ziemlich freien Uebersetzung der LXX zu Hiob 34, 27 beruht auf Zufall, kann darum auch nicht für Restituirung des hebräischen Textes hier, welchen der griechische Uebersetzer ganz wortgetreu wiederzugeben pflegt, verwerthet werden. Schon für διότι hat sicher nicht אַבֶּיר עַל־פָּן, auch nicht το (welches unser Uebersetzer stets durch γαρ ausdrückt), sondern wahrscheinlich על פר) על-אשר (vgl. Vers 6c und Lev. 26, 43) יער (פר oder יער (פר gestanden. Für die folgenden Ausdrücke vgl. Ψ. 119, 112. 51. Mal. 3, 7; Ex. 18, 16. Ψ. 119, 118. 147, 20. Jer. 8, 7. — Έξεκλιναν hat hier intransitive Bedeutung, wie oft in den LXX und immer im Neuen Testament. — Insofern das Gesetz (קוֹרה) aus vielen Einzel-"Weisungen" (הוֹרוֹת) besteht, könnte hier auch מתוֹרוֹת gelesen werden (wie umgekehrt LXX zu Ex. 18, 16; vgl. Deut. 4, 8. 2 Chron. 33, s, und s. oben zu 1, 18d). Die לוקלות hier, = הקום (חקלות) oder מְשׁבְּעֵּרֶם (wie oft), und die oben Kap. 2, 12. 17. 19 sind heterogenen Begriffs; s. zu diesen Stellen. — Dass αὐτοῦ nicht auf νόμου, sondern auf Scou zurückweist, ist durch den hebräischen Sprachgebrauch (gegen Fritzsche) erwiesen. — יַרֶל hat hier die inchoative Bedeutung: Und nicht gewandelt sind auf den Wegen der Gebote Gottes <sup>c</sup> Noch die Pfade seiner Unterweisung nach Gebühr betreten haben. <sup>d</sup>

"Kenntniss nehmen von einer Sache, auf Etwas achten, sich darum kümmern", wie \$\Psi\$. 1, 6. 37, 18 u. \(\tilde{o}\). Diese Bedeutung verkennend, corrigirten Cod. III. und der Araber ἐφύλαξαν. — c) Vgl. Ψ. 119, 32 קרבינציהיק. Der Plural דרכי hier kann auf Attraction des folgenden Genitiv plur. beruhen (s. oben zu 2, 20d); doch ist auch anderwärts von Wegen Gottes in der Mehrzahl die Rede (2 Sam. 22, 22. 2 Chron. 17, 2). Im Uebrigen s. zu 3, 13c. — d)  $\Pi \alpha i \delta s (\alpha = c c)$ , ein häufig vorkommendes Synonym zu "Weisheit" (Prov. 1, 2. 7. 4, 1. Sir. 1, 27). Doch besagen die τρίβοι παιδείας hier (entgegen 3, 20. 23) nicht die Pfade, die zur Weisheit, Zucht (Erzogenheit) führen, sondern, parallel den ὁδοῖς ἐντολῶν Ֆεοῦ, die Pfade, welche die Zucht, die (Zurecht-)Weisung (Gottes im Gesetz: \P. 19, 8 fg. Jer. 7, 28. 17, 23) zu betreten gebietet. — Für ἐπιβῆναι τρίβους kann, neben הלד, kraft \$\Psi\$. 1, 1 and Ez. 10, 18 LXX במד oder עמד in inchoativer Bedeutung: einen Weg "betreten" gestanden haben; doch wird es durch Vers 25, vgl. mit Deut. 33, 29 (Hab. 3, 18), näher gelegt, קרבן 1 mit 57 (1 Sam. 5, 5 LXX. 4. 91, 13) oder 2 (Deut. 1, 36. 11, 25. Jos. 1, 3. 14, 9. Mich. 5, 4. 5) oder auch poetisch mit einfachem Accusativ (Hiob 22, 15) zu setzen. — Obwohl מרכר im Stat. cstr. einen Genitiv des sachlichen Objects zu sich nehmen kann (Prov. 1, 3. 15, 33: "Zucht zur Vernunft, zur Weisheit"; vgl. auch 2 Tim. 3, 16: πρὸς παιδείαν την έν δικαιοσύνη und s. Fritzsche zu Römerbrief, I, p. 195), so ware gleichwohl hier eine Verbindung von ev δικαιοσύνη αὐτοῦ mit παιδείας (Gaab: "Unterweisung in seiner Gerechtigkeit") allzu schwerfällig. Genau erwogen wäre auch, da die "Unterweisung" die "Pfade" lehrt, έν δικαιοσύνη zu τρίβους zu ziehen und zu übersetzen: "sie betraten nicht die gewiesenen Pfade in seiner Gerechtigkeit". Aehnlich fasst Reusch έν δικ. αὐτοῦ für sich und Fritzsche erklärt: "sie betraten nicht die Pfade der Zucht in seiner — d. i. Gottes, der Gott wohlgefälligen - Gerechtigkeit. Allein diese Auffassung von autou lässt sich nicht als hebräischer Sprachgebrauch nachweisen, es müsste denn im Original nicht sowohl בַּצַרְקָהוֹ, als vielmehr במשׁפט (= ממשׁפט — des Sinnes: in seiner Weise, in der Religion Gottes - gestanden haben. Immerhin bliebe der Ausdruck auch so höchst überflüssig und schleppend. Wenn es nun aber eine sehr gebräuchliche Art zu reden war: הָלֶךְ לִּמָנֵי יהוה בַּאַמֵּה ובצרקה (1 Reg. 3, 6), so tragen wir keinen Augenblick ein Bedenken,

<sup>1</sup> So auch der Syrer.

14. Kommt her, (ihr) Nachbarn Zions, und bedenket\* die Wegführung meiner Söhne und Töchter, Welche Jahve über sie verhängt hat!

15. Denn er hat über sie gebracht ein Volk aus der Ferne, Ein freches Volk von unergründlicher Lippe<sup>a</sup>,

nach dem Vorgange von Cod. 23 und Vetlat. a. b. (vgl. auch den Syrer) αὐτοῦ zu παιδείας hinaufzurücken (Jes. 26, 16. Prov. 8, 10), wie dies auch der strenge Parallelismus der Rede verlangt, und zu übersetzen: "sie betraten die Pfade seiner (Gottes) Zucht nicht in Gerechtigkeit", d. h. nach Gebühr, so dass es dem sittlichen Sachverhalte, also dem Willen Gottes, angemessen gewesen wäre.

a) Der Uebergang von der dritten zur zweiten Person (ἐλβέτωσαν μνήσθητε) ist zwar im Hebräischen nicht ungewöhnlich (s. Gesenius. Lehrgebäude, S. 743. 802 fg.); gleichwohl muss hier, bei der "Lebhaftigkeit der Rede", und nachdem die πάροιχοι schon einmal (Vers 9) in der zweiten Person angeredet sind, das Vorkommen der dritten sehr Ein Hinweis auf den ziemlich entfernt stehenden Jussiv in der dritten Person Singularis am Anfang des 12. Verses befriedigt ebenso wenig, als wenn man sagen wollte: zuerst werden die πάροιχοι herbeigewünscht, und, wenn sie zur Stelle sind, dann angeredet; denn die ganze Klagrede Vers 9-16 ist ja an dieselben gerichtet. liegt hier vielmehr ohne allen Zweifel ein lapsus oculi des griechischen Uebersetzers vor, welcher ein hebräisches Jod (nach Vav) zu sehen meinte, das nicht dastand, wenigstens vom Verfasser nicht beabsichtigt worden sein kann. Wir übersetzen (mit Vetlat. b. und Luther): י דוכרף vgl. Ez. 33, 30. Jer. 50, 5. 35, 11. Ueber דכר = "bedenken, beherzigen", s. zu 2, 33d. — b) Vgl. Vers 10.

Vers 15 stammt aus Deut. 28, 49. 50 (vgl. auch Jer. 5, 15). An Stelle des hier ausgelassenen, weil am Schlusse des vorigen Verses genannten Subjects δ αἰώνιος steht in Deut. 28 בְּבֵּיִר ; und daraus erhellt, dass unser griechischer Interpret überhaupt ὁ αἰώνιος für יוֹרָה gesetzt hat. — α) "Die Appositionen dienen zur Beschreibung der Furchtbarkeit des feindlichen Volks." Das Wort ἀλλόγλωσσον kommt dem Sinne nach mit שֵׁבֶּיר לְּאַרְהַעָּיִל לְּצִיר וֹשְׁבִּיל (s. Hitzig, Der Prophet Jesaja, S. xii. xxvi. und zu Jes. 33, 19) und steht Ez. 3, 6 LXX ebenso als erklärende Glosse neben ἀλλόφωνος für hebräisches בְּבֵיֵר שִׁבְּיל (s. Είτας γραφίνης του Του Ιαπρου Σευς deutlich auch das folgende του Σησαν (s. übrigens oben zu 1, 3c). Jedenfalls will ein barba-

י Nicht für בָּבֶי לְטוֹן, wie Reusch meint.

Welches<sup>b</sup> weder den Greis achtete, noch des Kindes sich erbarmte.<sup>c</sup>

16. Und sie entführten\* die Lieblingeb der Wittwe, Und der Töchter beraubend, verwaisten sie die Vereinsamte.°

risches, d. h. nicht semitisches Volk bezeichnet werden, mit welchem eine Verständigung unmöglich (gewesen) sei (vgl. zu βάρβαρος 1 Cor. 14, 11. Joseph. Antt. I, 4, 3. Ovid. Trist., V, 10, 37). darüber hat die historische Kritik zu entscheiden; s. Einleitung, §. 8, 4) und §. 9. 2 — "E אים בירם בירם בירם (vgl. Dan. 8, 23. Cohel. 8, 1. Jes. 25, 3), ein Volk dreist von Antlitz, frech, rücksichtslos, gewaltthätig (= לֹאַ־תְּכֹּיך שָּׁ. 43, 1), welches weder Scheu vor dem Alter noch Erbarmen mit der Jugend kannte. Ob nicht mit Rücksicht auf danebenstehendes עַזָּר־נָפָשׁ auch עַזָּר פָנִים (vgl. עַזָּר־נַפָשׁ Jes. 56, 11) gegen den Wortlaut in Deut. zu statuiren sei, bleibt zweifelhaft. Immerhin ist es auch ungeschickt, dass durch den zwischeneingeschobenen Begriff άλλόγλωσσος der Ausdruck άναιδης und dessen Erklärung in der zweiten Vershälfte von einander getrennt worden sind. - b) Ob das fehlerhafte ou des griechischen Textes aus ursprünglichem of - wie mehrere Handschriften noch (oder wieder?) haben — oder aus ο, τι als Neutrum von οςτις — wie LXX zu Deut. 28, 50 haben — entstanden ist, muss dahingestellt bleiben; jedenfalls entspricht das Wörtchen hebräischem השנה als Relativpronomen (Hitzig, Die Psalmen, Heidelberg 1836, II, 119), nicht כל (Fritzsche), welches von Kap. 3, 9 an stets durch γάρ wiedergegeben wird. c) Der gleiche Parallelismus zwischen כניא פנים und חנך findet sich Thren. 4, 16.

Vers 16 setzt syntaktisch ἐπήγαγε = κίτις Vers 15a fort, wie Deut. 28, 51 לְצַלֵּכָל das vorhergehende אֹנָיִי (gegen Vetlat. a. und Ewald). — a) Απάγειν hier nicht sowohl = יְּבְּלֵּבְּוֹ (Jes 23, 7. Ψ. 60, 11. 108, 11 LXX), sondern = יְּבְּלֵּבְּוֹ (LXX zu 2 Reg. 24, 15. 2 Chron. 36, 6. Deut. 28, 36; Aquila zu Hiob 12, i7), wie βαδίζειν Vers 19 = יְּבַיִּר, — b) Da der Plural יִּבְּיִרְּבְּיִר (Num. 36, 11) bedeutet, so erübrigt für τοὺς ἀγαπητοὺς nur יִּבְּיִר (LXX zu Ψ. 60, 7. 108, 7. 127, 2. 84, 2. 45, 1; vgl. oben 3, 36 δ ἡγαπημένος = (Ττρις); diese sind, parallel den Δυγατέρες, die geliebten Söhne. — c) Gemäss Stellen wie Thren. 1, 1. Jer. 15, 17 u. a. könnte μονὴν durch den "Accusativus adverbialis" της ersetzt werden; da jedoch ἡρῆμωσαν ein ergänzendes Object fordert, so erübrigt nur, mit Reusch gemäss Ψ. 25, 16 (Symmachus: μόνος) τρις "die Vereinzelte, Einsame", ihrer Kinder beraubte Wittwe (Vers 8g), zu setzen. Vgl. auch

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Olympiodor: primum Babylonicam (gentem), postremo Romanam.

Zweite Strophe: Vers 17-29. Trostrede der Mutter Jerusalem an ihre abziehenden Kinder.

- 17. Aber ich, wie\* kann ichb euch helfen?
- Doch der das Unglück [über euch] verhängt hat,
   Wird euch (auch wieder) erretten aus der Hand eurer Feinde.
- Ziehet hin, Kinder, ziehet hina, Denn ichb muss verlassen seine, vereinsamt.d

Fritzsche zu Addit. Esth. 4, 4. — Ἡρήμωσαν (vgl. Vers 12e) = בּשָׁבֵּה (Jer. 10, 25. **Φ**. 79, 7. Lev. 26, 21. 22. Hiob 16, 7) oder = הַּתְּרֶרְכֵּר (Jes. 51, 10. Jer. 51, 36. Ez. 19, 7. Zeph. 3, 6. Richt. 16, 24). Zum Begriff des letztern Wortes: "austrocknen (eine Stadt, ein Land) = entvölkern, menschenleer machen" vgl. Ez. 12, 20. 26, 19 und s. Hitzig zu Jer. 50, 38. Hiob 3, 14. — Der der Aussage proleptisch vorausgehende und syntaktisch dem Zeitwort untergeordnete Ausdruck ἀπὸ τῶν Ὠνγατέρων findet seine Erklärung in Zeph. 3, 6. Jer. 26, 9 u. a. = הַּבֶּלֵרְ – בַּמָּצֵּרְ – בַּמָצֵּרְ – מָצֵּרֶרְ – מָצְרֶרְ ְ – מָצְרֶרְרָר (mehr) da waren".

Vers 17. 18. Die "Lieblinge und Töchter" werden jetzt in rascher Wendung der Rede von ihrer Mutter klagend angeredet: Ihr werdet jetzt weggeführt, ich aber (vgl. \$\mathbf{T}\$. 2, 6) ich kann euch durchaus nicht helfen; denn (= sondern; vgl. Gen. 24, 4. 45, 8 u. a., und s. die Lexika unter "D) Gott kann euch helfen. — a) \$\mathbf{T}(=\)\ \text{77}\ \text{verneinenden Sinnes (vgl. Vetlat. b. und Syr.) wie Hohel. 8, 5. Hiob 31, 1. 2 Reg. 4, 13. Deut. 10, 12. Richt. 8, 3. — b) Δυνατή scil. εἰμι für δύναμαι (Codd. III. 51. 62. 106) = Dein; vgl. LXX zu Num. 22, 38. 13, 31. Dan. 3, 17. Gen. 32, 29. — c) Das von einer Anzahl Handschriften und Versionen theils vor, theils nach τὰ κακὰ (1, 20b) bezeugte Wort ὑμῖν wird kraft Vers 29 als ächt beizubehalten sein; es konnte sehr leicht per lapsum oculi hinter ἐπαγαγών — oder κείς είς σεις — ausfallen. — d) Vers 21, und s. zu 2, 14b. Als eine gleiche Construction führt zu unserm Vers Reusch Jer. 31, 10 an.

Vers 19—21. Elegisch ist die Resignation, die sich in der Aufforderung der tief trauernden Mutter an die Kinder ausspricht: ziehet nur hin, denn (euer und) mein Schicksal ist für jetzt nicht abzuwenden! "Aber sofort will sie Hülfe suchen im Gebet (Vers 20) und spricht Muth zu"; denn sie weis und hält an dem Glauben fest: der Gott, der dieses schwere Schicksal verhängte, kann und wird es auch wieder wenden (Vers 21). — a) Vgl. Jes. 26, 20. Dan. 12, 13, und s. zu 2, 18c. Ganz irrthümlich erklärt Gaab das zweimalige בי "gehet, machet euch auf und kommt wieder aus Babylonien". — b) מבוכות Gegensatz zu den Kindern. — c) מבוכות vgl. Jes. 27, 10. 62, 13. Ez. 36, 4. — d) S. zu Vers 12e für הבי Das synonyme קרב (Syr., Arab.; LXX zu Neh. 2, 17. Jer. 33, 10. 12. Ez. 36, 35. 38) dürfte

20. Ich habe ausgezogen das Gewand des Heils (Glückes) und angezogen\* den Sack meines Elendsb; Ich will rufen° zu Jahve mein Leben lang.d

sich weniger als Prädicat eignen im Munde der personificirten Jerusalem.

a) "Ausziehen" und "anziehen" nebeneinander Kap. 5, 1. 1 Makk. 10, 62. Judith 10, 3. Addit. Esth. 4, 2. Hohel. 5, 3. Ez. 26, 16 u. a. -b) Der στολή τῆς εἰρήνης steht hier der σάκκος τῆς δεήσεως, Kap. 5, 1 die στολή του πένθους gegenüber (vgl. auch Addit. Esth. 4, 1—3). Insofern für letztere 2 Sam. 14, 2 steht, und auch anderwärts (Gen. 27, 15. Ex. 28, 2. 4. Lev. 26, 23. Jer. 52, 33. Jes. 59, 17. 61, 10) der Plural מַנְרִים durch den Singular סַנְסְאֹח bei LXX wiedergegeben wird, so könnte auch hier (und Kap. 5, 1, wo zudem zwei Genitivi folgen) der Plural im Hebräischen gesetzt werden, neben dem parallelen pip im Singular, vgl. Judith 10, 3. - Sonst wurde gewöhnlich das Ober- (und Unter-)Gewand bei Trauer zerrissen und der Sack angelegt (Esra 9, 3. 5. Hiob 1, 20. 2, 12. 16, 15. Esth. 4, 1. 2 Reg. 6, 30); hier wird das schöne "Gewand des Friedens", welches man in glücklichen Zeiten — בְּשָׁלוֹם 3, 13. 14 — zu tragen pflegt, von der trauernden Mutter wenigstens ausgezogen, vielleicht ist die Meinung: zerrissen und dann ausgezogen, wie Addit. Esth. 4, 2. Natürlich ist das Aus- und Anziehen hier und Kap. 5, 1. 2 figürlich zu verstehen, wie Jes. 61, 10. 52, 1 u. a. -pip, das Trauergewand (s. Hitzig zu Jes. 20, 2), hat zwar zuweilen ein persönliches Suffix bei sich, nirgends jedoch im Alten Testament, ausser unserer Stelle, einen sachlichen, beschreibenden Genitiv; gleichwohl wäre eine Textänderung (Gaab) sehr gewagt. Insofern aber Kap. 5, 1 die στολή τοῦ πένθους καὶ τῆς κακώσεώς σου (vgl. Esth. 4, 2: ίμάτια στενοχωρίας και πένθους) sicher hebräischem בנר אַבֶּלֶדְ 1 וְעָנִיךְ entspricht, wird auch hier mit Fritzsche, Reusch und Ewald für (σάκ-אסא) דאָר δεήσεώς μου aus Ψ. 22, 25 (vgl. LXX) לנותר (עוֹק) zu vermuthen sein. Mit Rücksicht auf das unmittelbar Folgende möchte es zwar entsprechender scheinen, dem Worte δέησις die Bedeutung "Gebet" zu belassen und es durch הַחָלָהָרָם oder מַחֲלָהָרָהָם (s. zu 2, 14a) oder תפלה (LXX zu 1 Reg. 8, 45. 2 Chron. 6, 40) oder כנה (LXX) zu 1 Reg. 8, 28. 2 Chron. 6, 19. \P. 17, 1. 61, 2. Jer. 11, 14) oder dgl. wiederzugeben und zu übersetzen: "mein Gebetsgewand". Schon Reusch hat die ξμάτια Βεραπείας Esth. 5, 1 LXX zur Vergleichung beigezogen, und so konnte auch hier von einem Trauerkleid die Rede

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. die Bemerkung zu Vers 10<sup>c</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Κάχωσις = עָרָר Ex. 3, 7. 17. Deut. 16, 8 LXX.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wo auch, wie an unserer Stelle, sogleich vom κεκραγέναι πρὸς Σεὸν die Rede wird.

- 21. Verzaget nicht, (meine) Kinder, schreiet zu Gott, So wird er euch erretten aus der Drangsalb, aus der Hand der Feinde.
- 22. Denn ich habe eure Rettung dem Jahve befohlen (ich befehle)\*,
  Und Jubel wurde (wird) mir (zu Theil)\* von dem Heiligen\*

sein, dessen man sich während des Gebets (vgl. den Syrer) bediente, vergleichbar dem Gebetsmantel (מַלַּיִים) des Talmud, den jedoch gerade die Frauen nicht anlegen durften. Allein der Gegensatz zu εἰρήνη ginge durch eine solche Wortwahl völlig verloren. — c) S. zu 3, 1e. Das synonyme βοήσατε Vers 21. 27 wird, wie oft, אָדְאָרַ entsprechen. — d) "In meinen Lebenstagen"; vgl. Jes. 39, 8. 2 Reg. 20, 19. Ψ. 116, 2, und Ψ. 104, 33. Jer. 52, 34. 2 Reg. 25, 30.

Vers 21. Wie sie, die trauernde Mutter, nicht verzweiselt, sondern zu Gott sieht, so sollen auch ihre unglücklichen Kinder die Hoffnung nicht ausgeben, sondern zu Gott um Rettung rusen. — a) Καὶ ἐξε-λεῖται (Vers 18) = אַרַבְּיבָּל , so (Arabisches — ف) wird er erretten", oder "damit er errette", vgl. 1 Sam. 7, 3. 2 Reg. 5, 10. Jes. 8, 10. — b) Für δυναστεία wird nicht mit Reusch אַרַבְּיבָּל , Drangsal, Bedrückung" zu setzen sein. Das Wort steht selbständig, ohne Genitiv, wie Jes. 53, 8; doch könnte das epexegetisch (ohne καὶ) folgende ἐκ χειρὸς auch erst nachgerade aus Vers 18 hier eingesetzt worden sein und also אַרְבִּיבְּיִבָּי ursprünglich als Genitivus subjectivus bei אַרָּבָּי gestanden haben; vgl. Ψ. 107, 39 und das Schwanken der Versionen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf diese zwiefache Construction gründet sich der Versuch von Reusch, den angeblich gestörten Parallelismus also herzustellen: "ich hoffe auf den Herrn, — und harre auf (besser: erharre) eure Rettung".

Ob der Huld<sup>d</sup>, die in Bälde<sup>e</sup> für euch kommen wird von Jahve, euerm Retter.<sup>f</sup>

23. Mit Thränen ja und Trauer habe ich euch ziehen lassen,

und es kam (kommt) mir, wurde (wird) mir zu Theil (Sap. 7, 7. 11; für 5 s. zu Vers 9b) Freude, freudige Ueberzeugung und Hoffnung, nämlich als Folge und (psychologische) Wirkung ihres Gottvertrauens (ήλπισα) und Gebets (κεκράξομαι Vers 20). — Da πιπώ und າງ່າວ bereits an γαρμοσύνη und εύφροσύνη 3, 34. 4, 11. 23 vergeben sind, so wird für χαρά hier רַבָּה (schwerlich שׁוֹחוֹק wie \$\Psi\$. 126, 2) zu setzen sein; vgl. LXX zu Jes. 55, 12. — c) Παρά, s. zu Vers 9c. 'Ο άγιος, auch Vers 37. 5, 5, Bezeichnung Gottes, wie ping Jes. 40, 25. Hab. 3, 3. Hiob 6, 10, קדוֹשׁ יְשִׂרָאֵל (besonders häufig im "zweiten Jesaja"; s. die Lexika) und קדוֹשׁ בַּישִׂרָאֵל Ez. 39, 7. 1 Sam. 6, 20. — d) Da צַרַקה bereits für δικαιοσύνη Vers 13 Verwendung gefunden (s. zudem noch zu 5, 2), so erübrigt für έλεημοσύνη hier (und 5, 9) nur הַּמֶּב "Huld, Gnade, Erbarmen" Gottes (wie oft; s. die Lexika), ein Begriff, welcher hier im Zusammenhang mindestens ebenso passend erscheint, als die בַּקְקָה, die hier "äussere Gerechtigkeit", Rettung, Heil, Glück bedeutete (wie \$\P\$. 24, 5. Jes. 46, 12. 13. 51, 6. 54, 17. 56, 1. 63, 1. Hiob 33, 26. Prov. 8, 18. 21, 21) und erst die Folge wäre des göttlichen τοπ. — Ἐπὶ τῆ έλεημοσύνη ist natürlich von yapà abhängig; vgl. Luc. 15, 7. 10 und s. Winer §. 48, c. S. 351. – e) Έν τάχει, auch Vers 24. 25, = פַּמְעָם Ψ. 2, 12, oder häufiger = מָהֵר Deut. 9, 3 und מָהֶרָה Deut. 11, 17. Jos. 8, 19. Wenn übrigens Reusch diesen Ausdruck auf die siebzig Jahre des babylonischen Exils bezieht und meint, diese siebzig Jahre seien hier als eine nur kurze Zeit bezeichnet im Vergleiche zu der "ewigen Wonne", welche darauf folgt (4, 29. 5, 1): so beruht diese Meinung auf einem doppelten Irrthum. Denn einmal wollen (abgesehen von \(\varphi\). 90, 10) die siebzig Jahre des Exils bei Jeremia (29, 10. 27, 7) als runde Zahl nicht eine kurze, sondern eine lange Zeit aussagen (vgl. Schenkel's Bibel-Lexikon, V, 693), und andererseits hat das Exil in Wirklichkeit nur fünfzig Jahre gedauert, so dass also der Prophet, um eine kurze Zeit auszudrücken, sonderbarerweise eine grössere Zahl gewählt hätte. Eine Berufung dagegen auf Jes. 54, 7.8 will Nichts bedenten, denn es ist ein grosser Unterschied, ob ein Prophet - wie doch Reusch für den Verfasser unsers Buchs voraussetzt - am Anfang der Jahre des Elends, oder, wie Deutero-Jesaja, an deren Ende steht; und zudem "ist eine Zeitbestimmung, wie hier έν τάγει, bei einem tröstenden Propheten am wenigsten genau zu nehmen" (Knobel zu Jes. 26, 20). — f) Σωτήρ wird hier nicht sowohl τής (Ψ. 24, 5. 27, 1. 65, 6), als vielmehr chine entsprechen (Jes. 45, 15. 21. Richt. 3, 9. 15. 1 Sam. 10, 19).

Vers 23. Derselbe gegensätzliche Parallelismus wie Vers 11.

Aber wiederbringen wird Gott euch mira mit Freude und Wonne ewiglich.b

24. Denn wie jetzt die Nachbarn Zions eure Wegführung gesehen haben,

So werden sie in Bälde die Hülfe euers Gottes sehen, Welche euch zu Theil werden wird mit grosser Herrlichkeit und ewiger Pracht.

Und wie dort und unten Kap, 5, 6, so gehört auch hier das begründende 😙 erst zur zweiten Vershälfte: "denn, nachdem (oder: obgleich) ich euch habe ziehen lassen, wird euch Gott mir (doch) wiedergeben". Vgl. ebenso z. B. Jes. 60, 10b. — a) Άποδίδωμι hier "wieder(heraus)geben, zurückgeben" wie 1 Makk. 9, 70. 72. 10, 9 = בייב. Das vom Verbum etwas fern stehende שָׁעִמֹּכ scheint auf ursprüngliches ישׁיב אָחָכֶם (nicht ישׁיבֹכֶם) hinzuweisen. "Passender wäre freilich: ich werde euch von Gott zurückerhalten; denn μετά χαρμοσύνης κτλ. bezeichnet die Stimmung Jerusalems" (Reusch), des logischen Subjects. — b) Für die Aussicht, dass der wiederhergestellte frühere glückliche Zustand in der Heimath ewig dauern werde (auch Vers. 29. 5, 1. 4.), s. zu 2, 35. — Die Frage, ob diese (und die in den folgenden Versen ausgesprochenen) Erwartungen erfüllt worden seien, beantwortet sich von selbst verneinend; und wenn deshalb Lyra, welchem Reusch zustimmt, bemerkt: sub typo liberationis e captivitate Babylonica intelligit liberationem a peccato et morte plenamque redemtionem per Christum; haec enim proprie erit aeterna: so ist dies eine mehr als dürftige theologische Ausflucht. Siehe dagegen unsere Schlussbemerkungen zu Kap. 2, 35.

Vers 24. Begründende Weiterführung von Vers 23b. — a) "Ωςπερ — ούτως, auch Vers 33 und sonst = בֵּלֶּשָׁר — בֵּלֶּשָׁר ; öfters ist ούτως des Nachsatzes auch weggeblieben, wie Vers 28. Für das Uebrige vgl. Vers 9 d. 10 b. Zur Vocalisation von קלהחָכֶם vgl. Gesenius, Lehrgebäude, S. 509. — b) Zu την παρά τοῦ Ξεοῦ ὑμῶν σωτηρίαν vgl. Ex. 14, 13. Jes. 52, 10 (und LXX). Die Versionen übersetzen alle irrthümlich (obwohl nach dem Griechischen möglich; vgl. Vers 25: αὐτοῦ τὴν ἀπώλειαν): "eure Rettung von Gott". — c) Vgl. Vers 9b. Bekanntlich kann der Ausdruck בוא (הביא) על oder mit ל, אל (poetisch selbst mit blossem Accusativ) auch für glückliche Ereignisse gebraucht werden: Vers 22, 29. Deut. 28, 2. Jos. 23, 15. Hiob 22, 21 u. a. — d) Für δέξα kann אוֹד, wahrscheinlicher jedoch hier und Vers 37. 5, 1. 2. 7. 9, wie 2, 17. 18 cestanden haben. Auch hat der Sprachgebrauch τις (= λαμπρότης; vgl. LXX zu Ψ. 110, 3) wie mit הוֹד, so auch mit בבוֹד verbunden; s. die Lexika. - Nachdem die σωτηρία schon unmittelbar vorher als παρά τοῦ Σεοῦ ύμων näher bezeichnet ist, muss der nachfolgende Genitiv του αίωνίου hier am Schlusse des Verses als sehr schleppend und überflüssig er25. Kinder, (er-)traget den von Gott über euch gekommenen Zorn! Verjagt hat dich der Feinde;

scheinen. Man erwartet statt dessen eher nochmals παρά τοῦ αἰwylou (wie Vers 22). Die nicht ferne liegende Vermuthung, der Uebersetzer habe eine transitive Wendung, wie solche schon oben Vers 10. 14 vorkam, irrthümlich als intransitive aufgefasst, wird dadurch unwahrscheinlich, dass derselbe ursprüngliches הַבוֹא für הַבוֹא gelesen hätte (vgl. den Syrer). Allein schon Vetlat. a. b., der Araber (auch Luther) und Cod. 233 geben die Lesart λαμπρότητος αἰωνίου ohne τοῦ (Schleusner in seinem Thesaurus las λαμπρότητος τῆς מוֹטיוֹס), und diese Lesart hat nicht nur an שוֹכותה עוֹלם Jes. 51, 11 (s. auch unten Vers 29) ihre Parallele, sondern — und dies fällt besonders ins Gewicht - sie tritt auch dem hier unmittelbar vorhergehenden Ausdruck δόξης μεγάλης symmetrisch zur Seite. Jetzt aber ist die δόξα und λαμπρότης nicht eine solche Gottes, sondern sie wird eine solche (ewige) der busic, die nach Jerusalem heimziehen, und damit eine solche Jerusalems selbst; vgl. 5, 3: ἡ σὴ λαμπρότης. Wie Thren. 1, 6 von der Tochter Zions בַּל־הַרֶּדָה hinweg war, so wird solche hier wieder gewonnen und von Gott neu geschenkt (vgl. auch Ez. 16, 14. \$\Psi\$. 21, 6), und zwar für immer (vgl. \$\Psi\$. 90, 16, und als Gegenstück Mich. 2, 9). So klappt der Schluss dieses Vers 24 auf den Schluss des vorigen zurück.

Vers 25—29. "Die Rede Jerusalems schliesst mit einer dreifachen, jeweils durch eine hoffnungsreiche Glücksverheissung motivirten — Ermahnung zur Geduld (Vers 25), zum vertrauensvollen Gebet (Vers 27; vgl. schon Vers 21) und zur eifrigen Bekehrung (Vers 28)" (Reusch). — a) Das sonst intransitive μαχροθυμείν (έπί τινι Sir. 18, 11. 29, 8. 32, 18. 2, 4 u. a.; ext tivog 2 Makk. 6, 14) ist hier als verbum affectus (vgl. Matthiä, §. 414. Winer, §. 31, 1) - transitiv 1 mit einem Accusativ des Objects verbunden und kann schon deshalb nicht für במיד oder יַמָּמוֹן (LXX zu Prov. 19, 11. Aquila zu Hiob 6, 11) eingetreten sein (vgl. die beiden Syrer und den Araber). Aber auch (מָשֶׁהְ (vgl. Neh. 9, 30 Complut.) ist hier begrifflich — "Huld, Liebe Jemanden fristen" — unmöglich (Ф. 36, 11. 109, 12. Jer. 31, 3), denn μακροθυμείν hat hier die Bedeutung: "patienter sustinere (Vetlat. a.), Etwas ertragen, erdulden, aushalten", und entspricht deshalb ohne Zweifel hebräischem ילפן (vgl. Mich. 7, 9: זְלַן יהוה אַפּוּא; Hiob 31, s. Jes. 1, 14. 53, 4 u. a., und יהוה אָפּוּא), oder 555, s. die Lexika. — b) Vgl. Vers 9 b.c. — c) "Entsprechend

¹ Infolge dessen, dass Vetlat. b. auch hier dem Wort seine intransitive Bedeutung beliess — patientes estote — musste der Uebersetzer die nächsten Worte freier paraphrasiren. Vgl. auch den Syrer.

Aber du wirst in Kürze sein Verderben schauend Und ihm auf den Nacken treten.

26. Meine Zarten (Kinder) mussten rauhe Wege ziehenb,

dem Affect der Rede wird vom Plural zum Singular übergegangen und ersterer dann sofort wieder aufgenommen" (Fritzsche; Vetlat. b. setzt überall den Plural "vos"). Diese Enallage numeri ist im Alten und Neuen Testament sehr häufig und tritt besonders leicht da ein, wo von Collectiv-Begriffen die Rede geht. Vgl. Winer, §. 58, 4., S. 457 fg., §. 27, 1., S. 157 fg.; auch Ewald, §. 317°. — Καταδιώχειν (Judith 16, 3) tritt nirgends bei LXX für הָדָה, mit Füssen treten, unterjochen", sondern meist genau für קרק ein, und der Begriff dieses Wortes: "verfolgen, jagen (Lev. 26, 36), verjagen" (etwa ausser Landes; Hiob 30, 15) besagt hier gerade genug für die gegensätzliche Klimax der zweiten Vershälfte: "dich hat der Feind (blos) verfolgt, verjagt (ούκ εἰς ἀπώλειαν Vers 6); aber du darfst bald seine völlige ἀπώλεια sehen." — Gegen die bereicherte Lesart: κατεδίωξε γάρ σε ὁ έχθρός σου, bemerkt Fritzsche: "die kurzere und abgebrochenere Lesart erscheint im Zusammenhang angemessener." — d) Für ἀπώλεια kann אַבַּדֶן (Esth. 8, 6 LXX) oder der Infinitiv cstr. אבל (Obad, 12. Prov. 11, 10. 28, 28) oder auch ארד (Obad. 13. Hiob 21, 30. 31, 3. Prov. 1, 26. 6, 15 u. a.) gestanden haben. Nicht übel wäre dabei מיל mit בי zu construiren (vgl. den Syrer), um das schadenfrohe Zuschauen der Juden beim Untergang ihrer Feinde auszudrücken; vgl. Obad. 13. W. 22, 18. Jer. 29, 32. Mich. 7, 9; such Esth. 8, 6 und Gen. 44, 34 für schmerzliches Zuschauen. — Für ἐν τάγει in diesem Zusammenhang vgl. Deut. 4, 26. 28, 20, oder 32, 35. Prov. 1, 27. 6, 15. 24, 22. — e) Έπὶ τραχήλους αὐτῶν ἐπιβήση kommt wörtlich gleichlautend schon bei LXX zu Deut. 33, 29 vor als Uebersetzung von בַל־בָּמוֹתֵרמוֹ (vgl. auch Vulgata und die Targumim; Am. 4, 13. Mich 1, 3. Jes. 26, 6), wofür Jos. 10, אים רגל — רַיָּשִׂימוּ אַת־רַגְלַיהַם צַל־צַוָּארָיהַם בּל fūr דָּרַבֶּי — דָּרָבָי steht. 2 Der hyperbolische Ausdruck will besagen: die Sieger werden zu Besiegten werden, und umgekehrt. Vgl. noch "Mose Prophetie" cap. 15 am Anfang (bei Volkmar S. 46).

a) Vgl. τὰ τέχνα τὰ τρυφερά σου Mich. 1, 16. Doch ist in unserm Vers nicht sowohl von "wonniglichen Kindern", als vielmehr von zarten, verweichlichten die Rede, welche den Strapazen des Marsches ins Exil körperlich kaum gewachsen sind; vgl. Jer. 6, 2 und zum Begriff Deut. 28, 56. Deshalb aber involvirt τρυφερὸς hier keinen Tadel, sondern will Klage aussprechen über das harte Missgeschick

י אינירוֹמִרמוֹ wurde offenbar פֿרָירָם oder אָנְארֹתָרָם (צַּיְארוֹמָרמוֹ צַּנְארוֹמָרמוֹ Ygl. Mich. 2, 3) gelesen. Vgl. Gesen. Thesaur. sub אָדָא Note 2.

Sind weggetrieben worden ewie eine geraubte Heerde durch die Feinde.

der ins Exil weggeführten Jerusalemiten (Gen. 33, 13). Im Original wird ענגי – substantivisch wie ענגי חסרדיר , גלליר , קרשיר , גלליר — oder פנר (ה) ענגים gestanden haben (LXX zu Deut. 28, 54, 56. Jes. 47, 1). b) דְּרֶכִים ist Accusativ des Masses; vgl. Gen. 28, 20. Deut. 1, 31. 19. Richt. 2, 17. u. a. — Wie hier, so haben LXX auch Jer. 2, 25 eine όδὸς τραγεία (allzufreie Uebersetzung für דָּחָה; Psalt. Salom. 8, 19: όδους τραχείας) und Jes. 40, 4 gaben sie הַרְּכְכִּים durch ἡ τραχεῖα (sc. ὁδὸς) wieder. Die רְבָּסִים stehen dort in Parallele mit הַצָּלָב (LXX: τὰ σχολιά) und dieses im Gegensatz zu רישור (εὐβεῖα). Ebenso bezeichnen aber auch die ¿δοί τραγείαι bei Baruch einen Gegensatz zu דֶּרֶהְ סְלְּרְלָה (Jer. 18, 15. Prov. 15, 19) im physischen Sinne = מְסֵלֶּה Jes. 40, 3 und synonym mit מִסֶלֶּה Vers 4. So wird es unzweifelhaft, das τραγύς an unserer Stelle das hebräische Adjectiv עַקֹב "höckerig, hügelig" ausdrückt, von welchem Hos. 6, 8 auch die Femininform למבה vorkommt. — c) Für aloeuv hat Reusch richtig Nin: vermuthet (LXX zu Gen. 45, 23. Num. 11, 12. \$\P\$. 121, 1. Jes. 49, 22, und s. unten zu 5, 6) und auf 2 Reg. 20, 17 hingewiesen, wo das auch hier gefordete Niphal steht in der Bedeutung: "weggeführt, weggeschleppt werden" in ein fremdes Land. Wenn win oben Vers 15 die entgegengesetzte Richtung - "herbeiführen" - ausdrückt, so sagt das Wort ebenso Ex. 10, 13 und 19 nach einander diese beiden Seiten seines Begriffs aus. — d) אַדַל, oft =  $\dot{\alpha}$  סְתּמֹלְנָבּוּי, kommt auch Mich. 2, 2 (Richt. 21, 23) neben יכים vor. Zum Bild der Heerde (Jahve's) vgl. Jer. 10, 21. 13, 17. 20. 23, 1—3. 31, 10. Ez. 34. Sach. 10. Jes. 40, 11. Num. 27, 17. 1 Reg. 22, 17. Matth. 9, 36, auch \( \Psi \). 80. 2. Psalt. Salom. 17, 45. — e) Für ὑπὸ ἐχροῶν (auch 5, 6) ist, die Richtigkeit der griechischen Uebersetzung vorausgesetzt, בֵרָ אֹרָבִים, oder einfach oder לאיבים oder באיבים zu vermuthen (vgl. LXX zu Ex. 16, 3; Deut. 33, 29. Jes. 45, 17. 1 Sam. 28, 6. 15, auch die Redensarten עָבֵר בָּ und בחן ב 2 Reg. 5, 1; für ל vgl. Prov. 14, 20. Jes. 19, 22. 65, 1. Gen. 14, 19. Ex. 12, 16 u. a.) und dies (gegen Vetlat. a., Syr., Luther, De Wette, Reusch und Ewald) unmittelbar mit שואר zu verbinden (Vetlat. b.): "sie wurden weggeführt von den Feinden, wie eine geraubte Heerde weggetrieben wird" — "בְּנָטֵא (כַּהָנָטֵא) ע" ג. — Der zweite Theil der Antithese für die beiden Versglieder ist nicht zu ergänzen (Corn.), sondern wird im folgenden Vers ausgesprochen: "doch verzaget nicht, rufet vielmehr zu Gott, denn er wird eurer gedenken" (und euch erretten; vgl. Num. 10, 9). Dieselben Antithesen ("zwar aber") s. schon Vers 11. 23. 25.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht בַמארברם; s. *Hitzig* zu Jes. 28, 7 und Hohel 3, 10. Die Lesart des Cod. III: ἀπὸ ἐχρρῶν ist erleichternde Glosse.

- 27. [Doch] Verzaget nicht, (meine) Kinder, sondern schreiet zu Gott! --
  - Denn<sup>b</sup> es wird eurer gedacht werden bei ihm<sup>c</sup>, der es verhängt hat.<sup>d</sup>
- 28. Ja (darum), wie euer Herz gerichtet gewesen auf Abfall von Gott,
- a) Vgl. Vers 21. b) מי motivirt die Mahnung "schreiet": denn ihr werdet nicht vergeblich schreien, sondern erhört werden. c) Für ἔσται ὑμῶν μνεία kann sowohl הזכרה (Sach. 13, 2. Jes. 23, 16. Ez. 21, 37. 25, 10), und zwar mit folgendem ->κ (Ψ. 109, 14. Gen. 40, 14. \$\Pi. 22, 28\) oder למנר (Num. 10, 9. Act. 10, 31. Apoc. 16, 19; auch της und της "im Bewusstsein Eines" wäre sprachlich möglich; vgl. Gen. 40, 14. Hiob 12, 3. 14, 5: παρά τινος, und Hiob 9, 35. 10, 13. \$\P\$. 50, 11. Jos. 14, 7 —), als auch יַהְיָה זְכַרְכֶּם (vgl. \$\P\$. 6, 6) 1 oder יְהְיָה לְכֶם זֶּכֶר gestanden haben. Letzteres ist kraft 5, 5 (דַחָּ τοῦ Δεοῦ μνεία) das Wahrscheinlichere und zugleich wörtliche Uebersetzung (vgl. auch den Syrer und Araber). (Ueber ὑμῶν vor μνεία s. insbesondere zu Kap. 5, 4 σου.) Υπό kann in diesem Falle auch, wie Vers 26e, durch z, — hier locativ (Ez. 25, 10. Esth. 9, 28. . 6, 6) — wiedergegeben werden. — d) Zu פֿגלא (Partic. praeteriti; vgl. die Variante ἐπαγαγόντος, Vetlat. a., Syr., Copt., Luther, u. a.) ist entweder הַרֶּבה (Vers 18. 29), oder aus Vers 26 zu ergänzen. — Zur hebräischen Wortstellung vgl. nochmals \P. 6, 6.

י Dem אֵרְ זֶכֶּר steht positiv parallel יָכֵי זֶכֶר, und dafür kann inchoativ יָכֶּי פוּת eintreten; vgl. auch יְּטָה זֵכֶר ¥. 111, 4 und Phil. 1, 3.

So beeifert euch (jetzt) zehnfach, ihn wieder zu suchen!°

יכתם בלבר): "sein Herz, Sinn oder Wille, ist darauf gerichtet gewesen, Etwas zu thun" (\$\P\$. 119, 112. 86, 11. 2 Chron. 30, 19), hier sic to  $\pi$ אמאחבין) אלדים  $\tilde{x}$  בינות מעל (מאַחרי) אלדים בי $\tilde{x}$  לתעות מעל (מאַחרי) בינות מעל (Ez. 44, 10. 15. 14, 11; vgl. auch LXX zu \P. 95, 10. Jes. 29, 24. 16, 8. Gen. 21, 14. 37, 15. 2 Reg. 21, 9). — c). Die Worte δεκαπλασιάσατε έπιστραφέντες ζητήσαι αὐτὸν sind, jedes für sich betrachtet, klar. Für das späte und seltene δεκαπλασιάζειν — in LXX nur hier vorkommend — stand offenbar ישוֹד in der neuhebräischen Bedeutung "verzehnfachen"; ἐπιστραφῆναι ist = בוּשׁ (s. zu Vers 2a), und ζητεῖν entspricht vpn (LXX zu Prov. 28, 5. Jes. 65, 1. 1 Reg. 10, 24. Neh. 2, 10. 5, 18). Da es natürlich nicht angeht, zu einer "zehnfachen Bekehrung" zu ermahnen 1, so kann im hebräischen Original das Wort für έπιστραφέντες nicht das eigentliche und letzte Object zu עשורף sein, sondern dieses muss, wie auch der griechische Text will, Inthoat bleiben; dann aber gehört eben έπιστραφέντες enger zu ζητήσαι, dieses näher beschreibend als ein "Wiedersuchen" (wie oben Vers 2a), so dass also ganz treffend die von Gots abgeirrten Kinder ermahnt werden: "machet zehnfach das Wiedersuchen", sucht (den durch eigene Schuld verlorenen) Gott mit verzehnfachtem Eifer aufs Neue! retrovertiren aber nicht (mit Reusch): בַּשִּׂרַתַיַם שָׁבַרּ בַּקָּשׁוּ (vgl. 2 Sam. 12, 6), sondern wörtlich: לְּבָקְשׁוּב [לְּ] ישׁוּב [לְּ] ישׁוּב [לִּ], und verweisen für die Schreibung von לבַקְשׁׁר (ohne Dagesch in ה) auf 1 Sam. 27, 4 (vgl. auch das häufige מֶבַקשֵׁר, מָבַקשֵׁר, u. a.), für die syntaktische Unterordnung von שְׁהַה oder שֶׁהְבֹּלְ unter das Hülfsverbum auf Stellen wie Jes. 21, 12. Jos. 5, 2. Gen. 8, 12. Hiob 15, 22, oder Num. 35, 32. Hiob 7, 7. Cohel. 1, 7. Hos. 11, 9 (s. überhaupt Gesenius, Thesaur. unter שוּהֹב); und für die Unterordnung dieses Infinitivs שוב wieder — mit oder ohne ל praefixum — unter den Imperativ לְמֵּוֹרְגּ, welcher gleichfalls als Hulfszeitwort steht, wie anderwärts מְהַר , הַּיְטַּר , הַּהָּדֶל , הַּרְבָּה , יְסַף, sind zu vergleichen Gen. 4, 2. 8, 12; 2 Reg. 21, 6. \$. 78, 38. Deut. 2, 31. 1, 5. Gen. 6, 1. 10, 8; Gen. 24, 15 u. a.; Y. 33, 3. Ez. 33, 32. 1 Sam. 16, 17. Jer. 1, 12; Gen. 27, 20. Ex. 2, 18; und überhaupt Gesenius, Lehrgebäude, S. 823 fg. Ewald, §. 237. 280. Hitzig, Der Prophet Jesaja, S. 472. 14. Winer, §. 54, 4. 5, S. 414 fg.

<sup>1</sup> De Wette übersetzt: "bekehret euch zehnfach", wogegen Luther geschickt auswich: "also bekehret euch nun, und fleissiget euch zehnmal mehr, den Herrn zu suchen". Vgl. auch den Syrhex. — Zu "Zehn" als runde Zahl vgl. Vetlat. b.: "multipliciter", Dan. 1, 20 und s. Schenkel's Bibel-Lexikon, V, 688. 690.

29. Denn<sup>a</sup> er, der das Unglück über euch gebracht hat b, Wird ewige Freude bringen durch eure Rettung. d

Kap. IV, 30—V, 9. Prophetische Trostrede an Jerusalem in zwei Strophen, verkündend Kap. IV, 30—35 den Untergang der Feinde, und Kap. IV, 36—V, 9 neues Glück den Kindern Jerusalems.

Kap. IV, 30-V, 9. Nach dem Vorausgehenden "könnte man vermuthen, die Schwesterstädte, so stark zum Mitleid und zum freundlichen Herankommen aufgefordert, sprächen, dem Wunsche Vers 14 entsprechend. die Trostesworte an die Mutter: doch weist uns in diesen Worten selbst (4, 30 fg.) nichts Näheres darauf hin". Es wird vielmehr zumeist von Gott geredet, und zwar in der dritten Person. Einmal jedoch - Kap. 4, 34 - spricht Gott auch selbst in eigener Person die furchtbarste Drohung wider die feindliche Hauptstadt. Kommt dazu noch die Erwägung, dass die lebendige und farbenreiche Darstellung fast durchgängig aus dem Buche des grossen Propheten Jes. 40-66 entlehnt ist (s. die Einzelerklärung), wo gleichfalls abwechselnd in dritter und erster Person von Gott die Rede geht: - so wird die, auch von Reusch getheilte, Annahme kaum noch einem Zweifel unterliegen, dass hier, von Kap. 4, 30 bis zum Schlusse des Buchs, der Prophet im Namen Gottes spricht, um die von der Mutter Jerusalem im Vorigen in Bezug auf ihre Kinder ausgesprochenen Hoffnungen zu bestätigen. Aus welchem Grunde es "das Schicklichste" sein soll, die Trostworte von einem hohen Engel geredet zu denken (Ewald), ist nicht recht einzusehen.

'Der Prophet wird aber hier nicht mehr (wie bisher Jerusalem) in der Zeit als redend eingeführt, wo die Juden ins Exil weggeführt wurden (*Reusch*) — dies könnte höchstens nur noch für die erste Rede 4, 30—35 gelten —; sondern, wie der "zweite Jesaja", in dessen

י Streng genommen, sollte auch hier, wie 3, 34. 4, 11. 23, אָיָטוֹין לְעוֹלֶם εἰφροσύνην gesetzt werden. Oder sollte ursprünglich שָׁמוֹן לְעוֹלֶם, wie Vers 23, gestanden haben?

Dritte Strophe: Vers 30-35. Erste Anrede des Propheten an Jerusalem.

## [Prophet.]

30. Sei getrost, Jerusalem!\*
Er wird dich trösten, der dir den Namen gab
(gibt).°

Fusstapfen unser Prophet wandelt, seinen historischen Standpunkt am Ende des babylonischen Exils hat, so lässt auch unser Verfasser seinen Propheten unmittelbar vor der Wiederkehr der Exulanten in ihre alte Heimat sein begeistertes Orakel verkündigen; vgl. besonders 4, 36, 37, 5, 5, 6.

a) Zeph. 3, 16. — b) Παρακαλέσει (sc. γάρ; s. Vetlat. a. und Luther) = יכַּחַם (Jes. 51, 12. 3. 49, 13; mit Suffix Jes. 51, 19. Thren. 2, 13) schliesst auch hier den Nebengriff des sich bethätigenden Erbarmens ein; vgl. Jes. 52, 9. — c) 'Ο ὀνομάσας σε ist entweder = (בְּשֶׁמֵן (בְּשֶׁמֵן, Jes. 45, 3. 4. 43, 1. Ex. 31, 2, "der dich berufen, auserwählt hat" zu seinem Eigenthum, oder hier wahrscheinlicher = (הְקוֹרֶא שָׁמֶדְ, Gen. 26, 18. Jer. 33, 16. Jes. 62, 2; Jer. 11, 16, ,der dich benannt, dir einen (den) Namen gegeben hat". Welchen bestimmten Namen, wird freilich nicht gesagt. Na türlich aber kann der Ausdruck nicht auf den Namen "Jerusalem" selbst gehen<sup>1</sup>, denn diese Benennung ist dem alten Jebus nicht von Gott, sondern von David gegeben worden; sondern derselbe wird sich, wie Fritzsche bemerkt, auf Ehrennamen der heiligen Stadt (Neh. 11, 1. 18) als Stadt Jahve's beziehen; s. Hitzig und Knobel z. Jes. Auch Ewald erinnert wenigstens an die beiden Benennungen "Stadt Jahve's, Pfeiler (Zion) des Heiligen Israels" Jes. 60, 14 und "Jahve daselbst" Ez. 48, 35 (und nun vgl. oben Kap. 2, 15g mit Dan. 9, 19), macht aber freilich auch sogleich auf die beiden Namen aufmerksam, die unten Kap. 5, 4 der heiligen Stadt - und zwar von Gott - beigelegt werden und hier schon recht gut in Aussicht genommen werden können, um als Motiv zur Verstärkung des prophetischen Trostwortes zu dienen: "wenn Gott dir solche Namen beilegt" -das Particip קוֹרא kann solches aller drei Zeiten sein - "so wird er deine nächste Zukunft gewiss auch diesen glückverheissenden Namen entsprechend gestalten." Ueber Namensänderung, beziehentlich neue Namen s. die Ausleger zu Dan. 1, 7 und Thenius zu 2 Reg. 23, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ob die Etymologie dieses Namens hier unpassend wäre, wie - Fritzsche behauptet, lässt sich immer noch fragen; s. zu 5, 4.

31. Verderben\* denen, die dich quälten (quälen, unterdrücken)<sup>b</sup>

Und sich freuten (freuen) deines Falles!°

32. Verderben den Städten, denen deine Kinder dienen müssen!\*

Verderben ihr, die deine Söhne hinweggeschleppt!b

a) Der dreimal wiederholte Fluch Vers 31. 32: δείλαιοι, δείλαιοι, δείλαιοι, δειλαιαι, δειλαία, entspricht hebräischem אָלָיִי "Unheil ihnen, Verheerung über sie!" was Hos. 7, 13 parallel steht mit אַלִּיי (LXX: οὐαὶ αὐτοῖς; vgl. auch LXX zu Nah. 3, 7) und also den Gegensatz bildet zu אַלִייִי (vgl. Vers 4a). Die Drohung ist gerichtet gegen diejenigen, welche die Juden ins Unglück gebracht und sich dann über dies Unglück gefreut haben. Die Feinde aber sind vorzugsweise — wenn auch nicht gerade ausschliesslich — die Bewohner der Städte, wohin die Juden deportirt worden sind, und so werden Vers 32 auch diese Städte, vorab eine — die Hauptstadt — mit dem Verderben bedroht. Vgl. Einleitung, §. 9. — b) Wie κάκωσις 5, 1 = אַלָּיִי (s. zu 4, 20b), so κακοῦν hier ohne Zweifel = אַלָּיִי (s. zu 4, 20b), so κακοῦν hier ohne Zweifel = אַלָּיִי (Jes. 60, 14. Zeph. 3, 19. — c) Ἐπιχαρέντες (s. zu Vers 12b) τῆ σῆ πτώσει (Vers 33) = בְּיִיִּיִי (Hiob 31, 29. Ψ. 35, 15) oder אַלְּיִי (LXX zu Ψ. 35, 26).

v. 32. a. עברו inchoativ: "sie sind dienstbar geworden" und dienen jetzt; vgl. 4 Esra 10, 22 servierunt = servi facti sunt (Volkmar, II, 141). Zur Form mit dem Suffixum Accusativi pluralis feminini s. Ewald, §. 249b, 3. — b) In א δεξαμένη liegt offenbar ein Uebersetzungsfehler vor; denn בָּל "empfangen, aufnehmen", was δέχεσθαι besagt (vgl. auch die Versionen), hat hier keine Stelle. Es kann vielmehr nur לקם (Gaab, Reusch), dieses aber in der Bedeutung "wegnehmen" (s. die Lexika), speciell "gefangen nehmen und wegführen" (Gen. 14, 12) בְּלֵקה בַּנְּיבֶר Jer. 48, 46 (vgl. mit Num. 21, 29) oder = לקח לַבְבָּרִים Gen. 43, 18, und zwar das Particip als solches der Vergangenheit, gestanden haben. Ob nicht kraft des Parallelismus als ursprünglicher Text herzustellen wäre: פֿר לערר ילָקיר (לַקְרָיה) oder לָּלֶּיר (לַקְרָיה) יְלֶּיר (לַקְרָיה)? Im erstern Fall könnte ein Abschreiber des hebräischen Textes oder der griechische Uebersetzer ייר neben dem ähnlich aussehenden אָשָׁר übersehen und לאָטֶר gelesen haben; im andern Fall hätte er לעיר oder הלקחה neben הלקחה übersehen. — Dass unter dieser (Haupt-)Stadt, welcher Vers 32—35 Furchtbares angedroht wird, das historische (oder symbolische) Babel

<sup>1</sup> Luther und De Wette übersetzen: "die gefangen hält".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch לְּנֵירְ הֵּלֶּקְתָּהְ wäre möglich. Für ה des Artikels beim Verbum für das Kelativpronomen vgl. Esra 8, 25. 10, 14. 17. 1 Chron. 26, 28. 29, 17. 2 Chron. 29, 36.

33. Ja<sup>a</sup>, wie sie sich freute über deinen Fall<sup>b</sup> und frohlockte<sup>c</sup> über dein Verderben<sup>d</sup>, So wird sie sich betrüben über<sup>c</sup> ihre eigene Verödung.<sup>f</sup> 34. (Und) Ich<sup>a</sup> werde von ihr wegnehmen<sup>b</sup> den (lärmenden) Jubel der Menge<sup>c</sup>,

zu verstehen sei (Vetlat. b. zu Vers 33; Reusch, Fritzsche), wird durch die Anspielung Vers 35 an Jes. 13, 21. 22 weder bewiesen (so auch Ewald) noch unmöglich gemacht. Siehe übrigens Einleitung, §. 9.

a) פר entweder = "denn", Vers 32 begründend, oder dessen Weheruf bekräftigend =  $n_1$ ia!" - b) Vers 31c. 12b; vgl. auch Sir. 27, 29. 25, 7. — c) Zu έχάρη und εὐφράνλη vgl. Prov. 24, 17. Auch hier ist daher εύφραν Σήναι ohne Zweifel das steigernde (Hiob 3, 22) גיל, oder auch שירש (s. zu 3, 34c), welches Thren. 1, 21. 4, 21. Deut. 28, 63 gleichfalls von der Schadenfreude vorkommt. — d) Für die synonymen πτῶσις und πτῶμα standen sicher auch im Original zwei synonyme und (gegen Reusch) möglichst gleichklingende Wörter: also wohl כיך (vgl. Symmach. zu Hiob 21, 20) "Unfall, Verderben, Untergang", und פרך (LXX zu Hiob 31, 29) "Ablauf, Ende, Untergang, Verderben, Zerstörung". Auch die ähnlich klingenden איך und שרק, welche Prov. 24, 22 parallel stehen, wären möglich (vgl. auch Obad. 13); oder איד (= πτῶμα bei LXX) und אָרָן (s. Hitzig zu Hiob 18, 12). — e) לעצור על, s. zu 2, 18a und 4, 8f und vgl. Sir. 26, 19. Tob. 13, 14; weniger wahrscheinlich החאבל; doch vgl. den Gegensatz Jes. 66, 10. — f) Eonula = בהה oder fem. הרבה (LXX zu Ez. 35, 4; s. oben zu Vers 12e), und zwar letzteres, weil mit Suffix verbunden, im Plural (\*gl. Jes. 51, 3, und LXX zu Ez. 29, 10. 26, 20. 36, 10. 38, 12. Jer. 25, 9). Zum Begriff der "Verödung" s. oben zu Vers 16c und vgl. die folgenden Verse. Das den Gegensatz der Person hervorhebende צמטר לָה kann durch השׁ oder שַּׁשֶּׁר לָה) ausgedrückt werden; vgl. Ewald, §. 311a und Hitzig zu Hohel. 1, 6.

V. 34. a) Durch den Mund seines Propheten spricht Gott in erster Person, was er thun will, um die Drohung Vers 33f wahr zu machen. Kai daher ungefähr = γάρ (Theodoret); s. Hitzig zu Ψ. 7, 10 über γ. — b) Περιαιρεῖν "wegnehmen, hinwegthun" (Brief Jer. 58. 2 Makk. 4, 38. Esth. 8, 2. Herod. III, 41) — דְּבָרֵר, LXX zu Jon. 3, 6. 1 Chron. 21, s. Ψ. 119, 39 (sonst ist דְּבָרֵר auch = ἀφαιρεῖν Esth. 8, 23. Ez. 48, 14, und ἐξαιρεῖν Sach. 13, 2) oder = יוֹר (wie sehr oft), beide mit γρ (auch מֵבֵל verbunden, wofür hier im Griechischen der blosse Genitiv steht. — c) Da מֵבְּרָר und מְנִינְיִה (4, 23. 29. 11. 3, 34), דְּבָּר (4, 22) und vielleicht auch מֵבֶל (4, 23. 29. 11. 3, 34), serübrigt für ἀγαλλίαμα wahrscheinlich nur יֹבְיּה (Ψ. 48, 3 LXX),

י Hiob 15, 23 entspricht εἰς πτῶμα bei LXX בְּקִרן für בְּאֵרָם oder בְּמִרָּר.

Und ihr Ruhmreden soll zu Trauer werden.<sup>d</sup> 35. Denn Feuer<sup>a</sup> wird über sie kommen<sup>b</sup> von Jahve<sup>c</sup> für viele Tage<sup>d</sup>

Und sie wird von Feldteufeln bewohnt werden für immer.

und für πολυογλία hat τίππ gestanden (LXX zu Hiob 39, 7, oder בהון רַבָּה 31, 34). Dann aber ist τῆς πολυοχλίας nicht als Genit. objectivus "Freude an dem vielen Volke" (vgl. Hiob 8, 19; Baduell, Fritzsche, Reusch), sondern entweder als Genit. subjectivus, "Freude, Jubel der Volksmenge" selbst (vgl. Dan. 10, 6 קוֹל הַמוֹן; Jes. 24, 11. 32, 13. 60, 15. 62, 5) oder als Genitiv der Beschreibung: "Jubel Getöses, geräuschvoller, lärmender Jubel" (vgl. קוֹל דָנְמוֹן Jes. 13, 4. 33, 3. Ez. 24, 25) zu fassen. Welcherlei Jubel gemeint sei, dürfte aus Jes. 24, 8 fg. gefolgert werden (vgl. auch "die Schlösser des Schwelgens" Jes. 13, 22, und wiederum die Schilderung Apoc. 18, 22 fg.). — Zur Drohung vgl. ferner Hos. 2, 13 u. a., und oben 2, 23. 29. — d) 'Ayauρίαμα, gewöhnlich γαυρίαμα (s. die Varianten und Fritzsche z. d. St.), ist nicht einfach "Freude", sondern "Hoffährtigkeit", insollentia, jactatio (Grotius), etwa in der Weinlaune, und entspricht bei LXX gewöhnlich הַהְּלָּה (bei Aquila zn Hab. 3, 14 צָלִרצוּת; vgl. עַלָּרז, Jes. 24, 8. 32, 13), welches Jer. 48, 2 gleichfalls "das sich Berühmen, Prahlen" besagt. — Αὐτῆς weist entweder auf πολυοχλίας (auch hebräisches kommt Hiob 31, 34 als Collectivum femin. vor) oder mit מערה kommt Hiob 31, 34 als Collectivum femin. der ersten Vershälfte auf das Subject in Vers 33 zurück. — Zu elç πένθος wird gewöhnlich ἔσται ergänzt (s. die Varianten). Häufig ist die hebräische Construction לְּהָה לָּ "werden zu Etwas". Hier nun würde freilich nicht sowohl i relativum (consecutivum!) mit erstem Modus, הַהַּרָחַה, sondern vielmehr rein parataktisch der Jussiv zu setzen sein (Hiob 6, 10, 13, 5, Jes. 30, 8, 37, 26. 1 Sam. 18, 21. 2 Reg. 19, 25). Gerade der Jussiv aber kann — besonders bei Segenswunsch und Fluch — die Copula הָּהָר , יְהָר u. s. f. leicht entbehren (Hohel. 2, 6. Cohel. 6, 7. 7, 14. Jes. 8, 13. 12, 5. . 3, 9. 61, 7). Oder sollte יהדי vor ähnlich anfangendem מהל ausgefallen sein? Immerhin darf noch daran erinnert werden, dass möglicherweise auch חהלחה noch als Accussativ zeugmatisch von אַנביר abhängig wäre. Denn לבר, "übergehen" von einem Ort zum andern, kann auch einen Uebergang von einem Zustand in einen andern ausdrücken, und sein Hiphil würde dann ungefähr das Gleiche besagen, was הכך im Kal (vgl. Am. 8, 10. Jer. 31, 13), so dass zu übersetzen wäre: "und (ich will) ihr Prahlen in Trauer verwandeln" (vgl. Armen., Copt., Luther) oder אעביר im Verse nur einmal übersetzt: "ich will von ihr wenden (kehren) den lärmenden Jubel und ihr Prahlen in Trauer". Ein ähnliches, noch härteres Zeugma findet sich Jes. 43, 14. Vers 35 motivirt in concreter Darstellung die in Vers 34 ausVierte Strophe: Kap. 4, 36-5, 9. Zweite Anrede des Propheten an Jerusalem.

36. Erhebe deine Augen gen Aufgang, Jerusalem, Und sieh' die Wonne, die dir von Gott kommt!

37. Siehe, es kommen deine Kinder\*, die du hattest ziehen lassenb;

gesprochene Drohung. — a) Zerstörung durch Feuer wurde Jer. 51, 58 schon dem alten Babel angedroht. Doch s. Einleitung, §. 9, 3). — b) S. zu Vers 9b; übrigens könnte hier auch קיבוֹאָרָה gestanden haben (Hiob 20, 22. Prov. 10, 24. Ez. 32, 11). — c) Vers 9c, und vgl. Gen. 19, 24. - d) Ez. 12, 27. Dan. 8, 26. (Jer. 32, 14. 37, 16. Lev. 15, 25). Wenn aber Ez. 12, 27 neben לְיָמִים רַבִּים das parallele לְּתָּחִים רְחוֹקוֹת (LXX: εἰς καίρους μακρούς) steht, so kann hier der Parallelausdruck der zweiten Vershälfte: τὸν πλείονα γρόνον (vgl. auch Brief Jer. 3) schon begrifflich unmöglich durch לולת רחוקה wiedergegeben werden; denn das Bewohntwerden beginnt nicht erst mit einem entfernten künftigen Zeitpunkt, sondern es reiht sich als die unmittelbare Folge an das Verbranntwerden der Stadt an. Es hat vielmehr die zweite Vershälfte offenbar die Schilderung Jes. 13, 20 fg. 34, 10 fg. zur Voraussetzung, woselbst τέμπ (εἰς τὸν αἰῶνα χρόνον) und לָנָעֵה נָעָהִים (εἰς χρόνον πολύν!) vorkommt. Oder sollte πλείονα hier Gehör- oder Lesefehler sein für alwva? Vgl. 3, 13d. — e) Die durch Feuer "auf viele Tage" zerstörte Stadt wird nicht mehr von Menschen, sondern von Steppenthieren (vgl. auch Zeph. 2, 14. Jes. 32, 14) bewohnt werden. Die Δαιμόνια sind = Στου, oder wahrscheinlicher gemäss dem jüdischen Gespenster- und Dämonenglauben speciell die שינררם Jes. 13, 21. 34, 14, "Feldteufel", bockfüssige Dämonen, Satyrn; s. Hitzig und Knobel zu Jes. 13, 21; Schenkel's Bibel-Lexikon, I, 411 fg. und oben zu Vers 7b. — Die passive Construction des hebräischen Originals vorausgesetzt (רמוֹשֶׁבָה mit י relat., vgl. Ez. 36, 10, oder יַחוֹשֶׁב mit י relat., vgl. Ez. 36, 10, oder Jes. 44, 26), kann ὑπὸ hier nur > vertreten. Ewald, §. 295c; doch vgl. oben Vers 26e.

Vers 36. a) Für περίβλεψαι κτλ. (5, 5) ist nicht wohl פָּרָי (Ex. 2, 12. Jos. 8, 20) oder הָּמָבִּי עִינִיךְ (Hohel. 6, 4), sondern gewiss aus Jes. 49, 18. 60, 4 הָמָבִּי עִינִיךְ , jedoch ohne קַּרָים , wofür hier הְּיָרָה oder (בּ πρὸς ἀνατολάς; Deut. 3, 27. Gen. 13, 14) wie Jes. 40, 26 הַרְיֹם, zu setzen. — b) יְּרָאָי vgl. Jes. a. a. O. und Jer. 13, 20, wo gleichfalls wie hier in Anrede an Jerusalem das Particip הַבְּאִים folgt. Im Uebrigen s. oben zu Vers 9bc und vgl. Vers 22. Die Freude, welche der Mutter Jerusalem von Gott zu Theil wird, sind ihre befreiten heimkehrenden Kinder. Vgl. Vers 37, welcher darum in Vetlat. a. und vom Syrer durch ecce enim eingeleitet wird.

Vers 37. a) Noch aus Jes. 49, 12. 18. (60, 4) entlehnt. — b) Vgl.

Sie kommen versammelte vom Aufgang bis zum Untergangd auf das Wort des Heiligene,

Voll Freude über Gottes Herrlichkeit. f

V, 1. Zieh' aus , Jerusalem, dein Kleid der Trauer und des Elends b,

Und zieh' an die herrliche Pracht(-Gewande) von Gott für immer.°

Vers 11c. Für die Form שלחת (שלחתו) und שלחתו vgl. Gen. 30, 15. Jes. 17,10. Jer. 13,25. Ez. 23, 35. 1 Reg. 14, 3. Ez. 22, 12; mit Suffix שלחתים Ewald, §. 249d. — c) Vgl. Jes. 56, s. Jer. 40, 15. (Ez. 38, s. Neh. 5, 16), oder Jes. 49, 18. 60, 40. Zur Anaphora s. oben 3, 28c. — d) 5, 5. Jes. 43, 5. 45, 6. 59, 10. \Psi. 107, 3. Sach. 8, 7. Matth. 8, 11. 1 Chron. 12, 15 LXX. Ueber den geschichtlichen Belang des Ausdrucks = "von allen Weltgegenden her", s. Einleitung, §. 8, 4) S. 45 und vgl. Holtzmann, Judenthum und Christenthum, S. 269. — e) Τῷ ῥήματι  $(5, 5, = \pi \rho \circ \tau \acute{a} \gamma \mu a \tau \iota 5, 8)$  דּטָּע מֹץ (s. zu Vers  $22c) = \tau \acute{b}$ , oder wahrscheinlicher לאָמֵרָת הַקְּרוֹשׁ (vgl. Jes. 5, 24. Hiob 6, 10 und die häufig wiederkehrenden אמרי אל) mit 5 normativum wie \$\P\$. 119, 154. Ob der Verfasser hier ein specielles Prophetenwort andeutet oder nur im Allgemeinen auf die Weissagungen des "zweiten Jesaja", aus denen er seinen Schlussabschnitt compilirt, zurückweist (Ewald), muss dahingestellt bleiben. — f) Xalpovtez xtl. folgt hier (und 5, 5) als Apposition zum Subjecte nach dem Verbum wie 1 Reg. 1, 45. 8, 66: = מַמְחִים לַכְבוֹד (vgl. Vers 31c) oder שַׁמָחִים לַכבוֹד. Dass לַ bei שמתו nicht immer den Begriff der Schadenfreude ausdrückt, beweisen Hiob 21, 12. Am. 6, 13. Ob פבור אלהים die Majestät Gottes ist, die sich bei der Zurückführung der Exulanten offenbart (wie Jes. 40, 5. 43, 7. 48, 11. 59, 19. 66, 18), oder die Verherrlichung Israels durch Gott bezeichnen soll, wie Vers 24 und Jes. 24, 33. 44, 23. 45, 25. 46, 13. 49, 3. 55, 5. 60, 1. 2. 9. 19. 61, 9. 62, 2. 66, 5: darüber wird das Folgende entscheiden.

V. 1. a) Vgl. 4, 20 a. — b) Für τρικ mit Suffix vgl. die beiden Syrer und s. zu 4, 10 c. Dass Suffix gehört eigentlich zu τρι, vgl. Ψ. 2, 6 "mein heiliger Berg", Jes. 9, 3 "sein lastend Joch", Ez. 32, 27 "ihre Werkzeuge des Kriegs", Prov. 24, 31 "seine Steinmauer", Ez. 39, 3 "deine linke Hand", und vgl. 4, 20 b. Für die Abhängigkeit zweier Genitive von einem Status constructus vgl. Mal. 2, 5. Hiob 39, 28. — c) Eine gleiche Aufforderung ergeht an Jerusalem Jes. 52, 1 (vgl. 54, 4. Judith 10, 3); und so wird auch την εὐπρέπειαν hebräischem πρώρη entsprechen (wie bei Symmachus zu Ψ. 71, 8; vgl. noch Jes. 62, 3. Ez. 16, 39. 23, 26), und της δόξης dient hier und Vers 2 nebst δικαιοσύνης zur Beschreibung (Ψ. 72, 19. 145, 5. Ex. 28, 2. 40). Es sind also die Verbindungen: ἡ παρὰ τοῦ Σεοῦ δόξα, und Vers 2: ἡ παρὰ τοῦ Σεοῦ δικαιοσύνη und ἡ δόξα τοῦ αἰωνίου

 Leg' an den Leibrock<sup>a</sup> des Heils<sup>b</sup> von Gott, Setz' auf (dein Haupt)<sup>o</sup> den glänzenden Bund von Jahve.

3. Denn Gott will (wird) schauen lassen\* unter dem (ganzen?)
Himmel (all) deine Herrlichkeit.b

sprachlich analog jener 4, 24: ἡ παρὰ τοῦ Ὠεοῦ ὑμῶν σωτηρία, schliessen jedoch alle einen leichten Uebersetzungsfehler ein (statt: τὴν παρὰ τοῦ Ὠεοῦ εὐπρέπειαν τῆς δόξης u. s. w.). ist also Genitivus auctoris. Für den Sinn vgl. Jes. 61, 10. 11 und Vetlat. a zu Vers 2 hier. Das im Vorausgehenden zugesicherte neue Glück, welches Jerusalem von Gott her zu Theil wird, womit es von Gott geziert wird, ist hier und Vers 2, wie oft (vgl. die Stellen bei Jes.), als glänzende festliche Kleidung dargestellt, welche das Weib Jerusalem aufgefordert wird anzuziehen und für immer zu tragen.

a) Vgl. 4. 109, 29, Jes. 59, 17, 1 Sam. 28, 14 (LXX zu Lev. 13, 45. Hohel. 1, 7. \$\Psi\$. 71, 13) und vor Allem Jes. 61, 10, eine Stelle, welche den beiden Versgliedern hier zu Grunde liegt. — b) צרקה bedeutet hier im Zusammenhang natürlich, wie überhaupt häufig (beim "zweiten Jesaja"), die äussere Gerechtigkeit<sup>1</sup>, das Gerechtfertigtsein durch glückliches Schicksal, also = Glück, Heil, welches hier (und bei Jesaja) von Gott (παρὰ τοῦ Σεοῦ Vers 1c) in reichem Masse geschenkt und darum mit der langen weiten Tunica (מערל) der Vornehmen verglichen wird, zu der in der zweiten Vershälfte noch die  $\mu$ נדף דֿקֿר אַ אַל אָפֿאָר פֿבוֹר בּיר אָפֿאָר פֿאַר פֿאַר פֿאַר פֿאַר פֿאַר פֿאַר (vgl. Jes. 61,3 נַיַּעָטָה הַהּלָּה , LXX אמדמסדסאאָן אָלאָר, auch Jes. 61,11 stehen und ידקה "Glück und Glanz" in Parallelismus), der prächtige Frauenturban, kommt. Siehe über diesen Fritzsche zu Judith 10, 3. 16, 8, und De Wette-Räbiger, Lehrbuch der hebräisch-jüdischen Archäologie, §. 128ab. — c) Für בתולסט wird weder חבשר Ez. 24, 17, חסכה ישרקה Jes. 61, 10, sondern שיקר Jer. 31, 21 oder השיקה (Syrer; Ez. 21, 21) gestanden haben. Vgl. Jes. 61, 3 und LXX an vielen Stellen. — 'Επί την κεφαλήν σου Ez. 24, 23. 17. Jes. 59, 17.

Vers 3. Motivirung der Aufforderung in Vers 1. 2. — a) Δείχ-νυμι = Hiphil von της mit doppeltem Accusativ, wie oft. — b) Für τη ὑπ οὐρανὸν πάση s. Fritzsche zu Addit. Esther 3, 3 (wo jedoch Hiob 41, 2 statt 41, 11 gelesen werden muss und noch Psalt. Salom. 2, 36 beigefügt werden kann). Das hier angefügte πάση erinnert sogleich an בּלֵידְהַ בְּחַהְ (s. oben zu 2, 2h; vgl. Hiob 42, 15 בְּאַרָיִ = LXX ἐν τῆ ὑπ οὐρανόν); und bei diesem Ausdrucke können wir stehen bleiben, ohne dass es nöthig wäre hervorzuheben,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht die innere Gerechtigkeit "als Tugend" (Fritzsche, Ewald), trotz Vers 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Την μίτραν τῆς δόξης τοῦ αἰωνίου gehört (gegen Ewald) zusammen und steht parallel der διπλοῖς τῆς παρὰ τοῦ βεοῦ δικαιοσύνης und der εὐπρέπεια τῆς παρὰ τοῦ βεοῦ δόξης Vers 1.

4. Ja beigelegt soll dir werden von Gott für immer der (als) Name b: "Wohlfahrt (Segen) der Gerechtigkeit" und "Herrlichkeit der Frömmigkeit".c

dass אות auch als Hauptwort im Sprachgebrauch vorkommt: "das Untere" (s. Hitzig zu Hiob 41, 3). Immerhin darf gefragt werden, ob das auffallenderweise nachgestellte πάση nicht auf eine Verbindung von של mit dem folgenden מון (s. oben zu 4, 24d) hinweise: "deine ganze Herrlichkeit" (Thren. 1, 6), oder ob nicht, da der griechische Uebersetzer die Voranstellung des mit einer Präposition verbundenen Substantivs liebt, zu lesen sei: שַּׁמַבְּיִם חַוּבְּלֵּל שִׁחַרָּה , "Gott lässt Alle (Alles) unter dem Himmel schauen deine Herrlichkeit"; vgl. Syr., Vetlat. a. b. und 4 Esra 11, 6 Vulg.: omnia sub coelo. Worin diese neue λαμπρότης Jerusalems besteht, sagt der folgende Vers. Im Uebrigen vgl. Jes. 60.

Vers 4 ist aus Jes. 62, 2 geflossen. — a) Vgl. 4, 33a. — b) Oder: "dein Name wird auf ewig von Gott genannt werden". - Der vorausgehende Genitiv σου (Cod. 26. Vetlat. a. Syr. Armen: σοι) deutet hebräisches לְדֵ an, wie 4, 27 ὑμῶν wahrscheinlich בַּלָּה. — Παρά דסט שנהים שלהים (Ф. 118, 23. Jos. 11, 28 und oben 4, 9) ersetzt hier die Worte אטר פי יהוה יקבנו Jes. 62, 2; vgl. auch die transitive Wendung 65, 15. — לעוֹלָם Jes. 32, 37. — Ueber den Belang der neuen significanten Benennung Jerusalems s. oben zu 4, 30c und vgl. noch Stellen wie Jes. 58, 12. 60, 14. 18. 62, 4. 12. 1, 26. Sach. 8, 3. (Matth. 2, 23. 5, 9. Luc. 1, 32. 35. 76). — c) Dass εἰρήνη == בילים, parallel mit δόξα, Wohlfahrt, Glück, Heil, Segen (vgl. Luc. 2, 14) bedeutet, im Gegensatz zu Unglück, Unheil (Jes. 45, 7), ist klar. Diese äussere Gerechtigkeit ist aber nur die Frucht und der Erweis der innern (wie Jes. 32, 17), welche hier, kraft des Parallelismus mit  $\Sigma$ εοσεβείας (vgl. Jes. 1, 26), durch δικαιοσύνης = בדקה bezeichnet wird und ebenso neben jener auftritt wie z. B. Jes. 54, 13. 14. 48, 18. 60, 17. 18. "Der Name bedeutet also, dass in Jerusalem Gerechtigkeit und Frömmigkeit, und als Folge davon Friede, Glück und Herrlichkeit herrschen wird" (Reusch). Dass jedoch diese Verheissung so wenig als die vorausgegangenen an Israel - oder gar in der christlichen Kirche! - erfüllt worden sind, braucht nicht erst bewiesen zu werden; s. oben zu 2,35 und 4,23 am Schlusse. — Dürfte angenommen werden, dass für das verhältnissmässig seltene Wort לבססבּאבים hier (und Sir. 1, 22) יְרָאֵה מִלְדִים (vgl. LXX zu Gen. 20, 11. Prov. 1, 29. Hiob 28, 28) oder, wie es die Symmetrie verlangt, einfach יראה (s. Hitzig zu Hiob 4, 6 und \$\P\$. 1, 1) gestanden habe, so liessen sich in den beiden Ehrennamen, welche hier der heiligen Stadt beigelegt werden, Anspielungen auf den Eigennamen ירושׁלם statuiren: in bibi eine solche auf den zweiten Theil des nomen com5. Auf, Jerusalem , tritt auf die Höhe 
Und erhebe deine Augen gegen Aufgang,
Und sieh' deine Kinder sich versammeln vom Untergang
der Sonne bis zu ihrem Aufgang
Auf das Wort des Heiligen, voll Freude darüberc, dass
Gott ihrer (wieder) gedacht hat!

positum (מֵלֵשֵׁ), wie Hebr. 7, 2 (βασιλεύς εἰρήνης; vgl. vielleicht auch ישׁלֶּם שׁ. 137, אוֹ — für den Genitiv אַרָקה oder בּיָרָק liesse sich daran erinnern, dass Jerusalem vorzugsweise ערר צרָק war, vgl. Jos. 10, 1 mit Gen. 14, 18 —; in יראה eine solche auf dessen ersten Theil (ירג), eigentlich יְרָאָנְּבּיִרְאָּהְ, fürchtet!"). Allein diese Bedeutung des ersten Theils, ohne Zweifel die richtige, scheint sehr frühe vergessen worden zu sein (s. Gesenius, Thesaurus, II, 628 fg., Hitzig zu Jes. 1, 1 und Delitzsch zu W. 76, 3) und ist jedenfalls unverträglich mit, der Gleichstellung des zweiten Etymon שַׁלֵם mit הַשָּׁלוֹם יוֹי mit שַׁלָב יוֹי יוֹי יוֹי שׁלָב יוֹי Wird aber also eine Allussion wenigstens auf den ersten Theil des nomen proprium "Jerusalem" mehr als zweifelhaft, so sind wir auch für die Bestimmung des hebräischen Begriffswortes an Stelle von Scoσέβεια nicht an das ohnehin selten absolut auftretende יראד gebunden und statuiren dafür (neben Kap. 4, 29. 5, 9, wo אוניסר = הוסר mit Hitzig auch hier ein קוָסָר, jedoch in der andern engern Bedeutung: pietas, Liebe zu Gott, Frömmigkeit. Vgl. Hos. 6, 6 (4), wo בעה אלהים zu דַּעָה אלהים in Parallele steht, und die אַנְשֵׁיר חָכֶּר Jes. 57, 1. Sir. 44, 10. 23 u. a.

a) Jes. 51, 17. 60, 1. — b) Καὶ στη τ = ττς τ ; nach the auch Hiob 29, s; vgl. noch 1 Reg. 19, 11. Richt. 9, 7. Deut. 27, 12. 13. — 'Επὶ τοῦ ὑψηλοῦ wohl nicht = the thing (Hab. 2, s; LXX zu Jes. 22, 16. 32, 15. Jer. 25, 30), sondern entsprechend 3, 25 oben = the thing (Jes. 40, 9. 30, 25. 57, 7. Jer. 3, 6); the substantivirt wie Cohel. 12, 5. (Hiob 41, 26). Eine Anhöhe besteigt man, um weithin rufen (Jes. 40, 9. 52, 7), aber auch um in die Ferne sehen zu können, Deut. 3, 27. Jes. 60, 4. Jer. 48, 19. — c) Vgl. 4, 36. 37. Für die Umstellung: ἀπὸ ἡλίου δυσμῶν ξως ἀνατολῶν vgl. Jes. 59, 19; für den beigefügten Genitiv ἡλίου, der beim zweiten Nomen durch das Suffix (Syr. und Syrhex.) auszudrücken ist, Jes. 45, 6 und Hitzig z. d. St. — Τὰ τέχνα... χαίροντας s. Winer, §. 59, 4, S. 465 fg. — d) Wie Kap. 4, 37, so ist τοῦ τροῦ auch hier (nirgends sonst jedoch bei τρῖ) als Genitivus subjectivus zu fassen.

ירְאָה an Gen. 22, 14 erinnern, wo Jerusalem (Moria) der Ort hiess: יְהְנָה יִרְאָה??

6. Denn sie zogen aus von dir zu Fuss\*, weggetrieben durch die Feindeb;
Aber Gott wird sie dir (wieder) bringen, getragen ehrenvoll wie in königlichem Throne.

Vers 6 verläuft in schönen Gegensätzen: ἐξῆλζον und εἰζάγει αὐτούς, παρά σου und πρός σε, πεζοὶ ἀγόμενοι und αἰρομένους. Zu ind zur parataktischen — statt syntaktischen — Verbindung der beiden Vershälften s. zu 4, 23. — a) מול in die Gefangenschaft: Jer. 10, 20. — πεζοί (vgl. 4, 26b) = ברגלרהם Richt. 4, 15. 17 oder einfach poetisch בְּרָגֵל שָׁ. 66, 6. — b) Vgl. 4, 26cde. בָּרָגִּים "gefangen geführt, geschleppt", vgl. Jes. 60, 11. 20, 4. 1 Sam. 30, 2; LXX zu Jes. 63, 14. Nah. 2, 8. 2 Reg. 9, 20. Ex. 3, 1. — c) Zum Theil aus Jes. 49, 22; vgl. auch 40, 11. 66, 20. Aioonévous = נשארם Jes. 46, 3. (1.), getragen wie Kinder (Deut. 1, 31). — בָּבֶבוֹרָ (שָּ. 112, 9. Jes. 14, 18), "in Ehren, mit Ehren, honorifice", erhält durch die folgenden Worte seine Epexegese, insofern der Βράνος βασιλείας = oder הַמַּלְכָה (s. Gesenius, Thesaur. sub (בָּבֶּא) ein בְּבוֹר ist (1 Sam. 2, s. Jes. 22, 23. Jer. 14, 21. 17, 12. Sir. 47, 11). Reusch und Fritzsche übersetzen: "getragen wie ein Königsthron" (ähnlich De Wette: "erhöhet gleich einem Königsthrone"), und nennen den Vergleich zwar einen ungewöhnlichen, jedoch ganz passenden oder wenigstens nicht gerade undenkbaren. Wenn übrigens Reusch, nach dem Vorgange Calmet's, unmittelbar vorher an Jes. 66, 20 erinnerte, wo verheissen wird, dass die Heiden alle exilirten Israeliten nach Jerusalem bringen werden בַּבּוּכִים וּבְרֶכָב so musste doch der Gedanke an jene ובצבים ובפרקרות hebräische Breviloquenz bei der Präp. Σ (ως) nahe liegen, nach welcher man z. B. sagte 1 Sam. 15, 22: "hat Gott Gefallen an Opfern wie am Gehorsam?" Jes. 1, 25: "ich will ausschmelzen deine Schlacken wie mit Lauge" u. s. w.; s. Hitzig z. Jes. 9, 3 und Ewald, §. 221a. 282e. Demgemäss ist offenbar auch an unserer Stelle zu erklären und zu übersetzen: "getragen ehrenvoll wie in (scil. 2, oder: auf, scil. 57; vgl. Syr. und Gen. 31, 17) einem königlichen Throne". Aus mangelndem Verständniss der Worte flossen die erleichternden Varianten ώς υίους βασιλείας ("wie Söhne des Königreichs, wie königliche Prinzen, vgl. 1, 4, nämlich alpouévous sublatos evectosque in equis aut curribus" Baduell.), und einfach νίους βασ. ("als Söhne des Königreichs, als dem Reiche Angehörige": Fritzsche). desgleichen die abweichenden Uebersetzungen 1, und zuletzt noch die

<sup>1</sup> An die Lesart der Vetlat. a.: "filios regni" (warum nicht an die Lesart griechischer Codd.: υἰοὺς βασιλείας?) knüpft Stier, "Die Apokryphen" (Braunschweig 1853), S. 24, seine Behauptung der Abhängigkeit der Stelle Matth. 8, 11. 12 von Bar. 4, 37. 5, 5, 6: — ein dünner Faden! S. dagegen unsere Einleitung, §. 21, S. 162.

7. Ja \*, Gott hat befohlen, dass jeder hohe Berg und die ewigen Hügel erniedrigt, Und die Thäler erhöht (ausgefüllt) zu ebenem Lande werden,

grundlose Conjectur von Reusch: "ως βασιλεῖς (καθημένους) ἐπὶ Τρόνου (Jer. 17, 25. 22, 4)". Der Einfall Gaab's: ως stehe, wie Sir. 42, 22(?), für εως, und dieses sei manchmal = εως εἰς; verdient kaum erwähnt zu werden.

Vers 7 ist aus Jes. 40, 4, 3 entlehnt. Fritzsche citirt Ovids Amores II, 16, 51. 52: At vos, qua veniet, tumidi subsidite montes: Et faciles curvis vallibus este viae. — a) Vgl. 4, 33a. 5, 4a. b) Die Unterordnung der intransitiven Infinitive בשל (Cohel. 12, 4. Prov. 16, 19) und להנשא unter אמר (oder אמר συνέταξε; vgl. 1, 20) ist noch lange nicht so hart als z. B. die Verbindung דיאמר בּקלה לְהַעְּשׁוֹת Esth. 9, 14, statt des gewöhnlichern לַעשׁוֹת בַּן 1 Chron. 13, 4. Im Uebrigen vgl. noch für בור oder אַנֵּר mit folgendem Inf. cstr. und 5 ohne Erwähnung der Person, welche den Befehl erhält, Ex. 35, 1. 29. 36, 5. Lev. 7, 36; oder Esth. 1, 17. (10. 11). 1 Chron. 21, 17. Dan. 2, 46. 3, 13. 19. An den Infinitivus absolutus, wie er Ez. 21, 31 steht (vgl. Ewald, §. 328), ist hier sicher nicht zu denken. - Um den Gleichlaut zu vermeiden, hatte der hebräische der Verfasser vor בְּבְעוֹת עוֹלַם (= מֹנִיעם מֹנִיעה עוֹלַם; Gen. 49, 26. Deut. 33, 15. Hab. 3, 6; Hiob 15, 7 LXX) vielleicht הה כם, oder, entsprechend den folgenden Pluralibus הורים, und φάραγγας, דרים (הו) פרם geschrieben, wie Deut. 12, 2. Also nämlich, durch Setzung des Plural und Beifügung der Attribute "hoch" und "ewig", scheint der Verfasser eine Steigerung und Erweiterung der Worte in Jes. a. a. O. für zweckentsprechend gehalten zu haben: die hohen Berge sollen ihre Höhe verlieren, und die Hügel, die solche von Ur an (s. zu 3, 3a) waren, sollen jetzt aufhören solche zu sein. — Ob nach vorausgegangenem Subject גיאור (oder גארוֹת; s. die Lexika) der Autor gemäss strenger Regel (s. Hitzig zu Jes. 1, 17 und vgl. Ewald, §. 351c) den Infin. absol., welcher jedoch von משׁה im Niphal nirgends im Alten Testament vorkommt (der Infin. cstr. מוברים auch nur Ez. 1, 19. 21), oder in arabischer und aramäischer Weise nach dem Vorgange "Deutero-Jesaja's" (s. Hitzig's Jesaja-Commentar, S. 472), dessen Buch er vielfach benutzte, wieder den Infin. cstr. mit 5 gesetzt hatte, oder ob einfach für האמסיס als Jussiv gestanden habe: mag dahingestellt bleiben. — c) Wie Jes. 45, 2 von LXX und \$. 5, 9 הושיר von Symmachus durch 'buallein (vgl auch Sir. 21, 10) wiedergegeben wurde, so haben LXX auch Mich. 7, 12 γιστάς (εἰς ὁμαλισμόν; vgl. auch Psalt. Salom. 11, 5) zu sehen geglaubt, und diesen Ausdruck hat der hebräische Verfasser auch für unsere Stelle buchstäblich aus Jes. 40, 4 herübergenommen Damit Israel sicher dahin ziehe unter Gottes Herrlichkeit<sup>d</sup> (dem Lichtglanz Gottes nach).

8. Und (aber) auch das Waldesdickicht und alle duftenden Bäume gewähren Israel Schatten\* auf Gottes Befehl.

und zugleich wieder erweitert durch den Genitiv אָרָה. Wie אָק Wie אָרָה . Wie אָרָה . Wie אָרָה . Wie אָרָה . Wie אָרָה . das Land der Ebene" (Deut. 4, 43. Jer. 48, 21. Ψ. 143, 10), so konnte natürlich auch umgekehrt מישור ארץ, "Ebene des Landes" gesagt werden: eine Verbindung hier, in welcher ארץ als Genitiv des Substrats aufzufassen ist: Ebene, die das Land ist = "ebenes Land". — d) "Iνα = (בְּעַבֶּן (צְּשֶׁבֶּן oder einfach שָּׁבָּ (= :  $\psi$  Cohel. 3, 14), oder auch mit zweitem Modus, Ex. 7, 27. — Badlon 2, 18. 4, 19. — Ἀσφαλῶς = παμό oder einfach παμ Gen. 34, 17; s. die Lexika. — Tỹ τοῦ λεοῦ δόξη (4, 37) = ילָבוֹר אלהים ist (gegen Fritzsche nnd Reusch: "durch die Herrlichkeit, Majestät, Macht Gottes") nach Jes. 60, 3 (Hiob 29, 3, und s. oben zu 4, 2b) zu erklären: sie ziehen sicher durch die Wüste unter der schützenden Leitung Gottes, der mit seinem Lichtglanze (פבוֹד) vor ihnen hergeht (Vers 9), wie einst während des Wüstenzugs in der Wolkenund Feuersäule Ex. 13, 21. Die kühne Erwartung unsers Propheten beruht auf Entlehnung aus Jesaja (40, 5. 9. 10. 45, 2. 49, 10. 52, 12. 35, 2; auch vgl. 4, 5. 6 und Henoch 1, 8).

Vers 8. Auch die Pflanzenwelt wird der Heimkehr der Juden Vorschub leisten — "der Schatten des Waldes soll Israel gegen die Hitze schützen und der Duft der Bäume ihm entgegenströmen, dass es nicht ermatte und immer frisch dem heiligen Lande zueile" --auf Gottes Befehl, der ihren Zug leitet (Vers 9). Die Idee stammt aus Jes, 41, 19; vgl. auch 55, 12. 13. 35, 1. 2. \P. 98, 9. 96, 11. Psalt. Salom. 11, 6. 7. — a) Σκιάζειν τινί = του oder τοπ (LXX zu Hiob 40, 22. 17. 1 Chron. 28, 18) mit folgendem 5 (4. 140, 8. 91, 4) oder by (Ex. 40, 3. 21. 33, 22. 1 Reg. 8, 7. Ψ. 5, 12). Von by, welches Reusch vorschlägt, kommt das Hiphil nicht vor (auch nicht Ez. 31, 3), wurde auch nicht דָצֵל, sondern בָּצֵל (LXX zu 1 Sam. 26, 24), oder vielmehr kraft 1 Chron. 4, 3 הצליל lauten (vgl. auch Dan. 4, 9 אמלל). Der erste Modus, welcher hier gestanden zu haben scheint, ist nach Prophetenweise als Modus der Gewissheit, der gewissen Zukunft, zu fassen. — Δέ καὶ s. zu 4, se. — Οἱ δρυμοὶ καὶ πᾶν ξύλον entspricht der Verbindung בער וכל-על בו Jes. 44, 23; vgl. auch \Psi. 96, 12 LXX. Jes. 55, 12. Nicht übel hat Hitzig auch zu Ψ. 98, ε יְּעֶרוֹת (= δρυμοί; vgl. LXX zu Deut. 19, 5. Jos. 17, 15. 18. 1 Sam. 14, 25. Ψ. 29, 9) statt אין vermuthet. — Εὐωδία wird nicht sowohl ກພຸ່ລ (ກພຸລູ [Geiger]; vgl. LXX zu Ex. 30, 23) als vielmehr das allgemeinere ליהן wiedergeben (vgl. Sir. 24, 15 διέδωκα εύωδίαν mit Hohel. 1, 12. 2, 13. 7, 14). — b) Προςτάγματι = לפר 1 Chron. 12, 23, על-פר סלר אל-פר Num. 3, 16; LXX zu Lev. 24, 12.

9. Denn Gott wird vor dem jubelnden Israel herziehen im Lichte seiner Herrlichkeit<sup>a</sup> Mit Huld und Gnade<sup>b</sup> von ihm.<sup>c</sup>

Num. 9, 18. 20. 23. Hiob 39, 37), oder wahrscheinlicher קּרְבֵּר oder thio, s. zu 4, 37e, und LXX zu Gen. 24, 50. Deut. 15, i. 19, 4. Jos. 8, 27. Dan. 9, 2. 12.

 a) Ἡγήσεται = יֵלֵהְ לְפַנֵּר , vgl. LXX zu Ex. 13, 21; Jes. 52, 12.
 58, s, und s. zu Vers 7d. Dazu gehört באור כבודו (Anspielung auf die Feuersäule; vgl. übrigens Jes. 58, 8. 60, 1), während μετ' εύφρο-סטיאק = בְּשִׂשׁוֹן (4, 11. 23) oder בְּרָכָּה (wie Jes. 35, 10. 55, 12), etwa ברנה ברנה eng mit מטר ברנה zu verbinden ist. Ueberaus flüchtig hat Ewald (nach dem Vorgange des Syrers) Ίσραήλ als Genitiv von ό βεὸς, statt von ἡγήσεται abhängig gemacht, und als Object zu ήγήσεται "sie" (der Syrer: , ο eingeschoben. — b) Der Ausdruck σὺν έλεημοσύνη (= τζη; 4, 22d) καὶ δικαιοσύνη (= τζης oder pu in der Bedeutung "Güte, Gnade", wie oft beim "zweiten Jesaja ": 42, 6. 21. 45, 13. 58, 2) 1 ist auf das Subject ὁ Σεὸς zu beziehen und zu verstehen nach Jes. 58, 8: "mit Huld und Gnade solche spendend, bethätigend - wird Gott in seinem Lichtglanze vor den unter Jubel heimkehrenden Israeliten hergehen." Vgl. auch Jes. 40, 10b. 62, 11. Zur Zusammenstellung der beiden Synonyma vgl. Prov. 21, 21: בַּלְקָה (חָסֶר: -- c) Ob דּהָ המסְ מעֹדִסע einfach durch das Suffix oder durch (מֵלְמֵר) מֵאָהוֹי (אַטֵּיר) auszudrücken ist, lässt sich nicht nachweisen; vgl. 4, 9c.

<sup>1</sup> Fritzsche: "Gerechtigkeit Gottes, die er vermöge seiner Verheissungen jetzt an seinem Volke an den Tag legt." Unrichtig und gesucht erklärt Theodoret: κέχρηται έλεημοσύνη μέν περί τὸν λαὸν, δικαιοσύνη δὲ κατὰ Βαβυλωνίων.

#### C. Urtext des Buches Baruch.

### ברוך א

ואלת בלה בפפר אָשֶׁר פַּתַב בְּרוּךְ בֶּן־גַרְיָה בָּן־מַחְסֵיָה בֶּן־צִּדְקִיָּה בָּן־חֲסַדְיָה בָּן־חִלְקִיָּה בְּבָבֵל: בַשָּׁנָה הַחַמִּישִׁית־ בַּחֹרֵשׁ הַחַמִּישִׁי) בִשִּׁבִּעָה לֵחֹרֵשׁ לַמּוֹעֵד<sup>ׁ מ</sup> אַשֶּׁר לַכְבוּ בַשִּׁבִים אַת־ יָרוּשָׁלֵים וַיִּשִּׂרְפַהָּ בָאֵשׁ]: וַיִּקרָא בַרוּךְ אָת־דְּבָרֵי הַפָּפֶר הַוָּה יַבַנְיַה בַּן־יִהוֹיַקִים מֵלֶּדְ־יִהוּדַה הַבָּאִים אַל־הַסָּפַר (לֵאנְיר): 3 [יְבְאָזְנֵי הַנִּפֹּרִים יְבְנֵי הַמִּלָכִים וּבְאָזְנֵי הַזְּקַנִים וּבְאָזְנֵי פָּל־הָעָם לְמִקְטֹן וְעַד־נְּרוֹל פָּל־הַיּשִׁבִים בִּבָבַלִ 6 5 על י־נהר סור: וַיָּבְפוּ וַיָּצְמוּ וַיִּחָפֵּלוּ לַפְנֵי יַהוָה: כָסֶף אִישׁ (בּ) מִבֶּת b יְדְוֹ: וַיִּשָׁלְחוּ יְרוּשָׁלִים אַל־יוֹיַקִים בּן־חָלְקיִה בּן־שַׁלּים הַפֹּהֵן וָאֵל־הַפֹּהֵנִים וָאַל־בָּל־הַעָם הַנְּנִצְאִים בירושׁלֵים: אַחַרִי הַגָּלוֹת נְבוּכַדְנָאצֵר מֶלֶדְ־בָּבֶל אָת־יְכָנְיָה וְאָת־ הַשָּׂרִים (וְאָת־הַחָּרָשׁ) וְאָת־הַצַּיּסְוּר וְאָת־גָּבּוֹרֵי הַחַיִּל וְאָת־בָּט הָאָרֵץ 10 מִירוּשָׁלַיָם וַיָבָאָם בָּבֵל: וַיֹּאִמְרוּ הָנֵה שָׁלַחְנוּ אֵלֵיכֶם בָּסָף וּקנוּ בַבְּסַף ללות וְחַשָּׁאוֹת וּלְבֹנָה וַעֲטוֹּ מִנְחָה וְהַצֵּלוּ צֵל־מִוְבֵּח יַהְנָה אֵלֹהֵינוּ: 11 וְדְיָהַפַּלְּלוּ בְצֵר חֲיֵי וָבוּכַרְנָאצֶר מֶלֶדְ־בָּבֶל וּלְחַיֵּי בֵּלְשֵׁאצֵר בִּוֹן 12 אַטַר ז יְהִיהּ יְמֶידֶם פִּימֵי הַשָּׁמֵיִם עַל־הָאָרַץ: יְוְהֵן זְּ יַהְיָה עֹז

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben Einleitung, §. 5., S. 20 fg. und zu den einzelnen Versen die Exegese.

Die eckigen Klammern [—] bezeichnen Glosseme, runde Klammern (—) deuten exegetische und textkritische Conjecturen an.
 Für Vers 4—14 vgl. die Einleitung, §. 4 und §. 10, 1).

הגיני מוצר: וְאָמְרּהּ] אָשֶׁר שָׁלַחָּטּבּ הְּלֹינָסָם לְהִּחְוַהּוֹח בְּבִית-יַהְיָה (בַּצַשָּׁר הְלָסִיוָן) בְּיוֹם בַּנְשָׁר שָׁלַחְינה אָלייַה אָלֹבִינה וְלִא בּר הַיִּיוֹם הַזָּה: וְקְרְאהּ אָת-יַהַפָּפֶּר הַזָּה אָשְׁר שָׁלַחְינה הָלָה בָּרִינה בִּרְינה הָאָה אָת-יַהַפָּפֶּר הַזָּה אָשְׁר שָׁלַחְינה הָאָה בְּר הַיִּיוֹם הַזָּה: וְקְרְאהּ אָת-יַהַפָּפֶּר הַזָּה אָשְׁר שָׁלַחְינה וְלִּיִהְוֹן בְּיִבְינה וְלִאְרוּן אַשְׁר שְׁלַחְרוּן מִינִים הַבְּינה מוֹצֵר: וְאִמְרוּן הַבְּינִיתְם הַאָּשִׁר הַלְּיִם הְיִּבְינה מוֹצֵר: וְאִמְרוּן הַבְּינִיתְם הַיִּים הְנִינְיתְם הַּבְּינִיתְם הַבְּינִים הְנִיְאָר בְּבִּינִים וְנִיְּתָּים הַבְּינִים וְנִבְּינִים וְנִיְּיִלְם בְּבִּים הְנִיִּים הַיִּבְּים הַיִּבְּים וְנִבְּיבָּים וְנִבְּיִים וְנִבְּים הָּבְּיב הִיִּבְים הַיִּבְּים הְיִבְּים הַיִּבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים וְנִיִּם בְּבְּים הְיִבְּים וְיִבְּים וְיִבְּיִם וְּבְּבָּים וְבִּיִּם הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים וְיִבְּיִם וְיִבְּיִם הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְים הְיִבְּבָּבְים וְבְּבָּבְים וְבִּבְּים הְיִבְּים הְיִבְּבָּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּיִם וְיִבְּבָּים הְיִבְּבָּים הְיִבְיִים הְיִבְּבָּים הְיִבְּיִים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּבָּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִּבְּיִים וְיִבְּיִים הְיִבְּיִים וְבִיּבְיִים הְיִבְּיִים הְּבָּבְיִים הְיִבְּיִים הְיִבְּיִים הְיִבְּיִים הְּבָּבְים הְיִבְּיִים הְיִּבְּיִים הְיִּבְּים הְיִבְּיִים הְּיִבְּיִים הְיִבְּים הְיִבְּיִים הְיבִּים הְיִבְּיִים הְּבְּבְיבְּים הְיבִּים הְיִבְּיִים הְיִּבְּיבְּים הְּבְּיבְים הְּיִבְים הְיִבְּיִּים הְיבְּיבְים הְיבְּבְּים הְּבִּיבְים הְיבִּים הְּבְּיִים הְּבְּבְּיבְּים הְּבִּים הְיבְּיִים הְיבְּיבְּיִים הְּבִּים הְיבִּים הְּיִבְיּים הְּיִים הְּיִים הְּיִים הְּיִים הְיבִּים הְּבִּים הְּיבְיוֹם הְיבְּיִים הְיִּים הְּיבִּים הְּיבְּיִים הְּ

לאלני אַלהֵינוּ הַאַרָקה וֹלָנוּ בּשָׁת הַפָּנִים בַּיּוֹם הַזָּה לִאִישׁ \* 15 יהודה ולישבי ירושלים: ולמלבינו ולשבינו ולכהבינו ולנביאינו 16 וֹלַאַבֹתֵינוּ: אַשָּׁוֹר חָטָאנוּ לְיַדְּוֹרָה וּמְרַדְנוּ בְּוֹ: וְלֹא שָׁמַעְנוּ בְקוֹל יַהְנָה אֱלַהַינוּ לֶלֶכֶת בָּחוֹרֹתִיוֹ אֲשָׁר נָתַן לְפָנֵינוּ: (לִ)מְן-הַיּוֹם אַשָּׁר ביוֹם וְעַר הַיִּיוֹם הַאָרָין מְעָרַיִם וְעַר הַיּוֹם הַזָּה אָת־אֲבוֹתֵינוּ מֵאֶרֶץ מְעְרַיִם וְעַר הַיּוֹם הַזָּה 20 מַמִרִים הָיִינוּ דִם־נַדְּוָה אֱלהַינוּ וְסוֹר לִבְלָחִי שְׁמוֹדֶ בְּּקְלוֹי נַחְחַבְּ עַלֵינוּ 1 הָרְעָה וְהָאֶלָה אַשָּׁר צִיָּה יַהְנָה אַת־מֹשָׁה עַבְרּוֹ בְּיוֹם הוֹצִיאוֹ אָת־אַבוֹתֵינוּ מֵאָרֶץ מִצְרֵיִם לְחֵת לָנוּ אָרֶץ זָבַת חָלָב 21 וּרְבַשׁ פַּיּוֹם הַזֶּה: וְלֹא שָׁמַענוּ בְקוֹל יַהְוָה אֵלהֵינוּ פָּכָל -- בְּרַרִי 22 הַנְּבִיאִים אֲשֶׁר שָׁלַח אֵלֵינוּ: וַנֵּלֶךְ אִישׁ בִּשְׁרִירוּת לְבּוֹ הָּדֶע לַעֲבֹד ב אָת־אַלהִים אַחַרִים לַצְשׁת הָרָצָה בְּצֵינֵי יַהְנָה אֱלֹהֵנוּ: וַיְּקָם יַהְנָה אָת־דְּבֶרֶוֹ אֲשָׁר דָבֶּר עָלֵינוּ וְעַל־שֹׁפְטֵינוּ אֲשָׁר שָׁפְטוּ אָת־יִשֹּׂרָאֵל וְצַל־מְלָבֵינוּ וְצַל־אִישׁ יִשְּׂרָאֵל וִיהוּרָה: לְהָבִיא צָלֵינוּ רָעָה גִּלֹלַה אַשָּׁר לֹא נֵצְשִׁתָּה תַּחָת בָּל־הַשָּׁמֵיִם פַאַשֵּׁר נֵצְשִׂתָה בִּירוּשָׁלַיִם° פַאַשֶׁר פָּחוֹב בִּחוֹרָת משָׁה: לָאָכַלֵנוּ אִישׁ בְּשֵּׁר בָּנוֹ וְאִישׁ בְּשֵּׁר בְּהוֹ: [וַיְהֵן אוֹתָם לְזַבֵּנָה לְ לְכֵל־דָמַמְלְכוֹת (אֲשֶׁר) סְבִיבֹתִינוּ לְחַרְפַּה וּלָשַׁמָּה בָּכָל־הַגּוֹיִם (אַשָּׁר) סִבִיבֹחִינוּ אַשֵּׁר הְדִּיחָם יַהְוַה שָׁם: וַיִּדְיוּ לְמַשָּׁה וָלֹא לְבָּיֶעְלָה (פִּי חָטָאנוּ לְיַדְּוֶה אֱלֹהִינוּ לְבִלְּחִי שׁמוֹעַ בַּקֹלוֹ: לַארֹנֵי אַלהֵינוּ הַאַרָקה וֹלְנוּ וְלַאֲבֹחֵינוּ בֹשָׁת הַפָּנִים פַּיּוֹם הַזָּה:)] אַשָּׁר דָבֶּר יַהְוָה עָלֵינוּ אֵת כָּל־הָרָעָה הַזֹּאת בַּאָה עַלֵינו: ֹרָלֹא חַלַּינוּ אַת־פָּנֵי יַהְרָה לַשׁוּב אִישׁ מִפּוֹעַצוֹתף לבּוֹ הָרֶע: וַיִּשְׁׁקֹר וַהְנָה עַל־הָרָעָה וַוְבִּיאָה עָלֵינוּ פִּי צַּדִּיק וַהְיָה עַל־ פָּל־מַצְשָׁיר אֲשָׁר צִּוָּה לֵנוּ: וְלֹא שָׁמַעְנוּ בְּקֹלָוֹ לְלֶכֶת בְּחוֹרֹת וַדְּוָה

פּבֶל־צִּדְקֹתָיךְ נָשָׁב־נָא אַפְּדְ מִמֵּינוּ פִּי נִשְׁאַרְנוּ מְצַם בַּוּוֹים אֲשֶׁר 14 הַדַּחְהָנוּ שָׁם: שַׁמֵּע אֵדֹנֶי אָל־הִפִּלְתֵנוּ וָאַל־הִחְנָתֵנוּ וּפַלְטֵנוּ לְמֵעֵנְהּ וְהֵן חִנֵּנוּ בְצֵינֵי שׁוֹבֵינוּ: לְמַצֵן דַצַת \* בְּל־הָאָרֶץ בִּי אַתְּה יַדְּוֶה אלהינו פי שׁנִוּדְ נַקְרָא עַל־יִשֹׁרָאֵל וְעַל־עַמּוֹ: אֵדֹנִי הַשִּׁקִיפָה מִמִּעוֹן מַדְשַׁךּ וְדָשֵׁם לִבָּך אֵלֵינוּ הַשֵּׁה אֲדֹנִי אָזְנָךְ וּשְׁמֵע פָּקּחָהי ציניה וראה: פי לא המתים בשאול אשר לפח רוחם ממגיהם יַחִנוּ כָבוֹר וּצִדָקָה לְיַדְוָרֵה: פִּי דַוֹלֶב דְיַרַנָּז וְדָרֶנָל אֲשֶׁר הַלְכָה" כפופה וכשׁלֵה׳ והעינים הפלות והנפשׁ הדָאבה יְתְּנוּ לְדְּ כְבוֹר וֹצְרָקָה אֲלֹנֶי : פִּי לֹא עַל־צִּדְקוֹת אֲבוֹתֵינוּ וּמְלָכֵינוּ אֲנַחְנוּ מַפִּילִים י הַחַנוּנֵינוּ לְפָנֵיך אֲדֹנִי אֱלֹהַינוּ: פִּי שִׁפַּׂחְהָּ אַפִּּד נַחַמֵּחִדְּ בֵנוּ פַאַשֵּׁר דַבַּרָתְּ בְיֵר צַבָּדֶיךְ הַנְּבִיאִים לֵאמֹר: פֹה־אָמֵר יַדְּוָה הָבִיאוּ אַתר צַיְארֵיכֵם לַצְברִ" אָת־מֶלֶךְ בָּבָל וּשָׁבוּ צַל־הָאָרֶץ אֲשֵׁר נָתַתִּי 22 לַאֲבוֹחֵיכֶם: וְאִם לֹא חִשְׁמְעוּ בְקוֹל־יַהְוָדִּ לַעַבר אָת־מֵלֶךְ־בָּבֶּל: 23 וְהַשְּׁבַּחִר מֵלֶרֵר יְהוּדְה וּמֵחֻצוֹת יְרוּשָׁלֵם קוֹל שָׁשׁוֹן וְקוֹל שִׁמְחָה 24 קוֹל חָתֶן וְקוֹל פַלַּה וְהֵיְתָה כָל־הַאָּרֶץ לְשַׁמָּה מֵאֵין יוֹשֵׁב: וְלֹא שָׁמַיְנוּ בְקוֹך לַצַבר אָת־נֵילֶך בָּבֶל וַחֲקם אָת־דְּבֶרֶיך אֲשֶׁר דְּבַּרְהָ בִידֵי בַבָּדֶיךְ הַנָּבִיאָים לְהוּצָא־ אֱת־בַצִמוֹת מִלֶכֵינוּ וָאֵת־בַצִמוֹת וְהַנֵּה \* מַשְּׁלֶכוֹת \* לַחֹרֶב בַּיוֹם וְלַקּרַח 25 אַבוֹתֵינוּ ממַקוֹמם ני בַּלַיָלָה וַיָּמוּתוּ בְתַחַלָאִים רָעִים בָּרָעָב וּבַחָרָב וּבַדֶּבָר: [וַתְּחַּן אַת־הַבַּיָת אַשָּׁר נִקָרָא שִׁמְדּ נָלָיו כַּיּוֹם הַזָּה] בִּגַלַל רָצַת בַּית־ 27 ישראל ובית־יָהוּדָה: וְעָשִׁית לָנוּ אֵדֹנֵי אַלְחֵינוּ פָכֵל־חַסְּדְּדּ וּכְכַל־ רַחַמִיךּ הַנִּרוֹלֵים: פַאַשָּׁר דְּבַּרָהַ בִיַר צַבִּדְּדְ משָׁה בִּיוֹם צַוּחָדְּ אתו לְכָּתֹב אָת־הּוֹרֶתְדְּ עַל־בְּנֵים יְשִׁרָאֵל לֵאנְוֹר: אִם־לא חָשָׁמִעוּ בְקוֹלֵי פִי הָהָמוֹן הַנָּרוֹל הָרַב הַזָּה יָשׁוּב לְמְצֵט בַּגּוֹיִם אֲשֶׁר אַרְיחֵם שָׁמָּה: פִּי יָרַעִתִּי פִּי לֹא יָשִׁמִערּ אֲלֵי פִי עַם־קְשָׁה־עֹרֶת הָרָא וְיָשִׁיבוּ אֶל־לָבָּם בָּאָרֵץ שִׁבְיָם: וְנֵדְעוּ° פִּי אֵנִי יַהְוָה 31 32 אֱלהֵרהֶם וָאָהֵן ° לָהָם לֵב (חָדָשׁ) וְאָזְנַיָם קַשַּׁבוֹת יֹי, וְיוֹדְרּ ּ לִי 23 בְּאֶרֶץ שִׁבְיָם וְיִזְכְּרְוּ שֶׁמִי: וְיָשׁוּבוּ מֻעַרְפָּם הַקְשֵׁה וּמֵרֹעַ 34 מַצַלְלֵיהֵם כִּי יִזְכָּרוּ אָת־דֶּרֶךְ אֲבוֹתָם הַחֹטָאים לְיַהְנֶה: וַהַשְּׁבֹחֵים

נַגַּל הָאָרָעה אֲשֶׁר לָתַפִּי לַתְּפִי לָתְפּ: יַהַאָרָהָם לְּאַרָּהָם לְּיִבְּקָם הַּלְּהַ הַּיְּרָאַל לָהָם בְּרִית עּוֹלֶם לִּהְיוֹת לֶהָם בְּרִית עּוֹלֶם לִּהְיוֹת לֶהָם בְּרִית עּוֹלֶם לִּהְיוֹת לֶהָם בְּרִית עּוֹלֶם לִהְיוֹת אָלְפָם לִהְיוֹת אָלֶם לִהְיוֹת אָלִפּי יִשְׂרָאֵל לַהָם בְּרִית עּוֹלֶם לִהְיוֹת אָלִפּי יִשְׂרָאֵל אַ יִּמְעָם יִּלְבָּתְם לְאַבְּיִהְם לְּאַבְּיִים הִּלְּבָם הִּלְּבִּיוֹת אָלֶם לִהְיוֹת אָלְיִבְּיִם בְּיִבְּתְם הִּלְבִּים בְּיִבְּיִם הִּלְבִּים בְּיִבְּיִם הִיִּבְּיִם הִיבְּיִם הִּיִבְּים בּיִבְּיִם הִיבְּבִּים הִיבְּבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּבִּבְּים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִּבְּים בְּבְּבִּים בְּבְּבְּים בְּבִּים בְּבִּבְים בְּבִּבְים בְּבִּים בְּבְים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבְים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבְים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִּבְים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּבְיבָּם בְּבִים בְּבִים בְּבִּבְיבָּם בְּבִּבְיבָּים בְּבִים בְּבִּבְים בְּבִּבְיבָּבְים בְּבִּבְּבּבּים בְּבִּבְיבָּים בְּבִּבְּבּים בְּבִּבּים בְּבִּבּבְיבִּים בְּבִּבְּבְּבּבּבּים בְּבִּבּבּיי בִּבְּבְּבּבּים בּבְּבּבּבּים בְּבְּבְבְּבִּים בּבּבּבְים בּבְּבְיבּבּים בּבְּבִּים בְּבִּבּבְיבְים בְּבִּבּבְיבְיבְּבְּבִּים בְּבִּבְּבְּבְּבּבּים בְּבִּבּבְּבּים

> 9 שְׁמַע יִשְׂרָאֵל הָקּוֹת הַחַיֵּים הַאָּזִינוּ לָדַעַת בִּינָה :

סר בַּלִּיתָ רְּאֶרֶץ (וּמָה) כִּי אַתָּה רְאֶרֶץ אוֹיְבֶים 10 בָּלִיתָ רָאֶרֶץ נָכְרַיֶּה:

11 נְרְמֵיתָ בֹּמֵּתִים " בַּמָּתִים בּיוֹרָדִי בִּוֹר:

12 עַוֹבְתָּ מְקוֹר חָבְמֵח:

וֹ אָם ׄ הָלֵכְהָ בְּדֶּרֶךְ אֱלֹהֵים (וְ)יְשַׁבְהָּ בְשָׁלוֹם לְנֶצֵח ׁ :

14 לְמֵד אַיֵּה בִינָה אַיֵּה נְבוּרָה אַיֵּה הְבוּנְהְ לָדַעַת יַחָד אַיֵּה אֹרֶךְ יָמִים וְחַיִּים אַיֵּה אוֹר עִינִים וְשֵׁלְוֹם:

וֹמִי בָא אֶל־אוֹצרֹתֶיהָ: נִמִי בָא אֶל־אוֹצרֹתֶיהָ:

16 אַנָה מיְשְלֵי רָעַמֶּים וְרֹדִי \* בַחַיָּה \* אֲשֶׁר עַל־הָאֶרֶץ:

17 מְשַׂחָבֵי בְּצָפּוֹר הַשְּׁמֵיִם וְאוֹצְרֵי הַבֶּּסֶף וְהַנְּהָב אֲשֶׁר בְּמְחוּ בוֹ \* אֲנְשֵׁים לְקִנְיָבֵם:

וּצִי הֶרְשִׁי הַבֶּכֶּסְף וְ(הָ)עֹצְבֶים זּקר לְמַעֲשִׁיהֵם: וְצֵּין הַקָּר לְמַעֲשִׂיהֵם:

> וַאֲבֵרוּ וַיִּרְדוּ שְׁאָוֹל נַיִּרְדוּ שְׁאָוֹל מְאֲבֵרִים עֲמָרוּ בּ תַּחְתָּם:

20 אַדְרָנִים רָאוּ אוֹר וַיִּשְׁבוּ עַל־הָאֶרֶץ וָדֶרֶדְ בִּינָה לֹא יְדְעוּ וְלֹא הַבִּינוּ נְתִיבֹתֶיהְ:

21 וְלֹא הֶחֶזִיקוּ בָהּ בְּגִירֶם (וֹּ)מְדַּרְבָּהּ רָחֵקוּ:

ין)לא נְשְׁמְעָה בִּרְנְעַן (וְ)לא נִישְׁמְעָה בָרְנְעַן ולא נִרְאֲהָה בָתִימֵן:

23 אַף בְּנֵי הָגָר סֹחֲרֵי הְרבוּאָה על־הָאָרֶץ הֹרְנֵיה רֹלְלֵי מְדָן וְתִימָא וּמִשְׁלֵי מְשָׁלִים וְדֹּרְשֵׁי הְבוּנְגְה וֹלָא זַכָרוּ וָתִיבֹתִיהַ: וֹלֹא זַכָרוּ וָתִיבֹתִיהַ:

יִשְׂרָאֵל מַה־נְּדוֹל בֵּית אֱלֹהים (תְּהָה) יִשְׂרָאֵל מַה־נְּדוֹל בֵּית אֱלֹהים וְשָׁרֹדְ מָקוֹם קנְיָנְוֹ :

25 נְּדוֹל וְאֵין כֵקץ נְבֹהַ וּרָחַב יִדִים:

בּהְמְשֵׁהְקִים oder בּהְהְמִיהָת. — 'oder בּהְהְמִים . — 'oder בּהְהְמִים . — 'oder בּהָה . — 'oder בְּלֵיר oder בְּלֵיר oder בְּלֵיר oder בְּלֵיר oder בְּלֵיר oder בְּלֵיר oder בּהָה oder בּהָה יoder בּהָה חברי oder בּהָה בּהְה הברינה הברינה הברינה הברינה oder ביה הברינה oder ביה הברינה oder ביה oder ביה הברינה 
26 שָׁם הָיוּ' הַנְּפִילִים אַנְשׁי " הַשֵּׁם אֲשֶׁר מֵעוֹלָם " אַנְשׁי מִהוֹת יוֹדְעֵי מִלְחָמָה:

27 לא בָאֵלֶה פָּחַר אֱלֹהֵים וְדֶרֶהְ בִּינָה לא נָתַן לָהֶם:

28 וַיּאֹבְדוּ בִבְלִי ° דֻעַת אַבִדוּ בִאָּוַלְתַּם:

נַיּוֹרֶבֶרָ מִן־הַשְּׁמַיְמָה וַיִּקְּתֶּהְ בּיוֹרָבֵרָ מִן־הַשְּׁחַמֵּים:

סי עָבַר אֶל־עֵבֶר הַיְם וַיִּמְצָאָה. וַיָּקְנֵה בָחָרוּץ נְבְחֵר:

יוֹבַעַ הַּרְבְּה מִין מִשִׁית לֵב<sup>י</sup> לִנְתִיבָתָה יּ:

מָבִין הָאֶרֶא תַבּל יְדְעָהּ חֲקְרָהּ בִּּתְבוּנְתֵוֹ מַבִין הָאָרֶץ עַד־עוֹלָם מִלְּאָהּ בְּּהַמֵּה:

33 (הַ)שוֹלֵחַ (הָ)אוֹר וְתַלַּהְ יִקְרָא לָהּ וְתִשְׁמֵע אַלָּיו בִּרְעַדֵה:

34 וְהַפּוֹכָבִים ' יַזְהִירוּ ' בְּמִשְׁמְרֹתָם ׁ וְיָשֶׁישׁוּ '' יִקְרָא לָהֶם וְיֹאמְרוּ \* הִנֵּנוּ יַזְהִירוּ ' בִשְּשׁוֹן ' לִעשִׁיהֵם:

> 35 זֶה אֱלֹהֵינוּ לא יַחַשֵּב אַחֵר עַלֵּיו:

מה (הוּא) תְקַר בָּל־דָּיֶרָהְ בִּינָה (הוּא) תְקַר בָּל־דָּיֶרָה בּינָה וּלִישְׁרָאֵל יִדִידוֹ:

אַתְרֵי כֵן בּ צֵל־הָאָרֶץ נְרְאֵּהָהֹ [בַּתּוֹדְ הָאַנָשִׁים מּ הָתְהַלֵּכָה:]

ד זֶה סַפֶּר חוֹרַת אֱלֹהִים וְהַחֹקּ הָעֹמֵר לְעוֹלֵם בָּלֹר(הָ)אֹחֲזֶיהְ לְחַיִּים וִ(הַ)עוֹבֵיהָ יָמִוּתוּ:

שוב בינעלב וְהַחֲוֶּק־בֵּה הַתְרַבֵּלְדְ עַל־נְנְהָהֹי לְפְנֵי אוֹרָהִּ:

> אַל תּהֵן לְאַחֵר הוֹדֶךְ וַיִּתְרוֹנָהְ \* לְעֵם נַבְרֵי:

נוּ נוֹדָע: "אַיְרָאֵל בִּי הַיָּשֶׁר בְּעִינֵי " אֱלְהִים לָנוּ נוֹדָע:

אַל־הִירְאוּ עַבֶּי זֵכֶר יִשְׂרָאֵל: 5

נְעַבֶּרְתָּם לַגּוֹיִם לֹא לְהַשְּׁמֶיד וַיַעַן הַבְעִיסָבֶם (אָת־) אֵלהִים נָסְגַּרְתָּם לַצַּרִים:

7 בִּי קְנָאחֶם [עֹמֵיכֶם לִוְפֹּחַ לַשִּׁרִים לֹא אֱלְוֹהַ:

נַהִּשְּׁבְּחּיּ (אֵל) מְּלֹלְלְבֶם אֲלְבֵי עוֹלְם נִיּשְּׁבְּהַיּ עִצַּבְהָם " יוֹלַדְהְבֶּם יְרוּשְׁלֵם:

י בִּי רָאֲתָה רָאַף (הַ)בָּא עֲלֵיכֶם ° בֹאַת ּ אֱלֹהִים פּי רָאֲתָה רָאַנה (הַ)בָּא עֲלֵיכֶם

# [ירושלם]

שׁמְעוּ שְׁבֵנִי צִּיוֹן פִּי הַבִּיא עָלֵי ְ אֶלְהִים אֵבֶל נְּרְוֹל: אֲשֶׁר הַבִּיא עֲלֵירֶם ֹ יַהְנֶה: 11 כִּי נְדֵּלְתִּים בְּשָׁשִׁוֹן 11 בִּי נִדְּלְתִים בְּשָׁשִׁוֹן

12 אִישׁ אַל־יִשְׂמַח' לִי הַאַלְמֵנָה וַעַוּבַת רַבִּים נִשַּמְוֹתִי' עַל־חַמּאות" יַלַדֵי: יַעַן כִּי בַרוּ מִתּוֹרַת אַלְהִים וָהַקּיוֹ לֹא יַדַעוּ וְלֹא הַלְכוּ בְדַרְבֵי מִצְוֹת אֱלֹהִים וּנָתִיבוֹת \* מוּסָרוֹ בִצְדָקָה \* לֹא דֶרָבוּ:

14 באו <sup>ה</sup> שְׁבֵנֵי בִּיָּוֹן וְזִבְרוּ (אֶת־)נְּלוּת בְּנֵי וּבְנֹתְי אָשֶׁר הַבִּיא עֲלֵיהֶם י יַהְנֶהֹ:

15 בִּי נָשָׂא עֲלֵיהֶם נוֹי מֵרָחֶלק נוי עַו<sup>6</sup> פָּנִים וְעִמְקִי שְׂפָּה אָשֶׁר לֹא נְשְׂאוֹ פָּנִים לְזָקֵן וְנַעַר לֹא חָנָנוּ:

16 וַיּוֹלִיכוּ (אֶת־) ְדִידֵי הָאַלְּמָנְהָ וּמִבְּלִי (הַ)בָּנוֹת (אֶת־)יְחִידָה הַשְּׁמוּ :

ַוְאַנִי מָה אוּכַל לְהוֹשִׁיעֲכֶם בּ בִּי (הַ)מֵבִיא הָרָעָה [צֵּלִיכֶּם]

יַצִּילְכֶם מִיַד אִיבִיכֶם: 19 לְכַרְ (הַ)יְלָרִים' לֻכַּרְ בי אַני נֵעֲזַבִתי שֹׁמֵמַה:

י פַּשַׁמְתִּי בֶנֶדְ (הַ)שְׁלוֹם וָאֶלְבַּשׁ שֵׂק עֲנוּתִי (הַ)שְׁלוֹם בָאֶלְבַּשׁ

ָּאֶקְרָא " אֶל־יַהְוֶה בְּיִמְי: אַל־תִּירְאוּ (הַ)יְלָדִים ' וַעַקוּ אֶל־אֶלֹהִים 21 וַיַצִּילְכֶם מֵעֹצֶר מִיַד אֹיְבִים:

י oder שׁישׁ אַל־יְשְׂמֵח אִישׁ oder יְבָּהִי חָרְבְּהִּי oder בְּבָּרִי יְשְׁבָּח אִישׁ oder הָנְהַרְ oder בְּבָּרִי יַשְׁבָּתוּ יַשְׁפָּבְּיִר יִשְׁבָּתוּ יַשְׁבְּּבִיי יִשְׁבְּיִר יִשְּבְּיִר יִשְׁבְּיִר יִשְּבְּיִר יִשְׁבְּיִר יִשְּבְּיִר יִשְׁבִּיר יִבְּיִּבְּיִּר יִשְׁבְּיִר יִּשְׁבְּיִר יִשְׁבִּיר יִבְּיִּי יִּשְׁבִּיר יִּשְׁבִּיר יִּשְׁבִּיר יִּשְׁבִּיר יִבְּיִּי יִּשְׁבִּיר יִּשְׁבִּיר יִּשְׁבִּיר יִּשְׁבִּיר יִּשְׁבִּיר יִּשְׁבִּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִּשְׁבְּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִּשְׁבִּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִּבְּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִשְׁבִּיר יִּבְּיר יִבְּיִּים יִבְּיִּים יִּבְּיר יִבְּיִּבְּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִבְּיִּבְּיר יִבְּיִּבְּיר יִּבְּיִר יִיבְּיִּבְיר יִּבְּיר יִּבְּיִּים יִּבְּיר יִבְּיִּים יִּבְּיר יִּבְּיִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּים יִּבְּיִּים יִּבְּיים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּיִּים יִּיִּים יִּיִּים יִּבְּיים יִּיִּים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיִים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּיבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְיים יִּבּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבּיים יִּיבְּיים יִּבְּיים יִּיבְּיים יִּיבְּיים יִּבְּיים יִּבְּיים יִּבְּייִּים אַשׁרַע.

22 כִּי אֲנִי גַלְּוֹתִי עַל־יַרְוֶה יְשׁוּעַרְבֶּם וּכָא " לִי רָנָּה מֵעם ° (הַ)קְּדוֹש עַל־(הַ)חֶסֶד אֲשֶׁר יָבוֹא לָבֶם מְהֵרָה ° מֵעם ° יַרְוֶה מוֹשִׁעַבֵם:

2: בּי שִׁלַּדְהִיכֶם הבְבִי וַאֲבֶל

וְיָשִׁיב לִי אֱלֹהִים אֶתְכֶם בְּשִׂמְדָה וְשְׂשוֹן לְעוֹלֶם:

24 פּי בַאֲשֶׁר עַתָּה רָאוּ שְׁבֵנֵי צִּיּוֹן (אֶת־)נְּלוּחְכֶּם בּן יִרְאוּ מְהַרָה (אֶת־)יְשׁוּעַת אֱלֹהִיכֶּם אָשֶׁר תָּבֹא עֲלֵיכֶם בְּכָבוֹד נָּדוֹל וּבַרְדֵר עוֹלֵם:

יַלְרִים שׁאוּ הָאָף הַבָּא עֲלֵיכֶם מַעִם אָלֹהִים קּלְּהִים רָּבָּא עֲלֵיכֶם מַעם אָלֹהִים רְבְּבָּא יַלַרִים וְהַרָּאָה (הַ)אוֹיֵב וְהִרְאָה (בְּ)אָבְדוֹ מַהֵר ּ

ועל־צוּארֵירֶם תּדְרְוֹדְ: יִייּי אָיּי לִּבְּארִייִם

בּיְנְגַי \* הַלְכוּ דְרָכִים עֲקָבֶּים בּיַנְאַיְבִים בּיִּנְאַיִבִים בּיִּנְשָׁאוּ כְּעֵדֶר נְּזוּל בְּאֹיְבִים

27 אַל־הִירְאוּ (הַ)יְלְדִים וְוַעֲקוּ אֶל־אֱלֹהֵים בִּי יִהְיֶה לְכֶם בַּמֵּבִיא וַכֶּר :

28 בּי בַאֲשֶׁר הְיָה לְבַרְבֶם לְּתְעוֹת מֵעַל \* אֶלֹהֶים עשְׂרוּ (לְ)שׁוּב (לְ)בַקְשְׁוֹ:

29 בִּי (הַ)מֵּבִיא עֲלֵיכֶם \* הְרֶעֶה יָבִיא עֲלֵיכֶם \* שִּׂמְחֵת \* עוֹלָם בִּישׁוּעַרְכֶם:

# [הַנְבִיא]

אַל־תִּירְאִי יְרוּשְׁלֵם 30 בַּחֲמֵךְ הַפּוֹרֵא לָךְ אֵם 30

תְּמְשֵׁם oder בִּמְשֵׁת oder ס oder בַּמְשׁת יְּכָּלֹא , וְיָבָא , וּבְּאָה oder פּבָע oder בַּמְשׁת יְּסְלּא ,וּבְּאָה oder בַּמְלָּה בַּמְּלֵּה יִּמְתְּכֵּם oder בַּנִי יִּסְלָּה בַּמְּלָּה יִּמְתְּכָּם oder בַּנִי אִרְבִּים יְּסְלָּח יִי סלבי יִּיְבְּיִנְּיִם יִּיְּכָּט יִּיְּיִבְים יִּשְׁתְּכָּם oder בְּמָבִינִים יִּיְּבְּעָנִים יִּיְּבְּעָנִים יִּיְּבְּעָנִים יִּיְּבְּעָנִים יִּיְּבְּעָנִים יִּיְּבְּעָנִים יִּיְּבְּעָנִים יִּיְּבְּעָנִים יִּיִּבְּעָנִים יִּיִּבְּעָנִים יִּיִּבְּעָנִים יִּיִּבְּעִים יִּיִּבְּעִים יִּיִּבְּעָנִים יִּיִּבְּעִים יִּבְּעָם  יִּבְּעָם יִּבְּעָם יִּבְּעָּם יִּבְּעָּבְּיִים יִּבְּעָם יִּבְּעָּם יִּבְּעִים יִּבְּעָם יִּבְּעָם יִּבְּעָּם יִּבְּיִים יִּבְּעָּם יִּבְּעָם יִבְּיִּים יִּבְּעָּם יִּבְּיִּים יִּבְּעָּם יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּבְּייִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּיְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּיְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּיְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיִּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִים יִּבְייִים יִּיּבְּיּבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּבְּים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּבּים יִּבּּיִּים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִּיִּים יִּיבְּיִים יִּיּבְּיִּים יִּבְּיים יִּבְּייִּים יִּבְּיִים יִּבְּיים יִּבְייִים יִּבְּיִים יִּבְּיִּים יִּבְּייִּים יִּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּייִּים יִּבְּיִּים יִּבְּיִּים יִּבְּייִּים יִּבְּיִּים יִּב

31 שר לִםעַבַּיְדְ וְלִשִּׁמֵחֵי בִּידָךְ \*

ילְדֵיף אָשֶׁר עֲבָרוּם ילְדֵיף 32 שׁר לַלִּתְּרָה (אָת־)בַּנַרְּ:

33 כִּי בַאַשֶּׁר שֲׂמְחֲה עַלֹּ־כִּידָהְ° וְגְלֶה' עַלּּ־פִּידהְ בֵּן הַעָּצֵב עַל־דְרְבָּה " (אֲשֶׁר) לֵהּ':

יְאַעַבִיר בּ מָפֶּנָה מְשׁוֹשׁ (הַ) הְמְוֹן 34 וּתְהַלָּתָה ' לְאֵבֵל:

נג פִי אֵשׁ חָבוּא עָלֶירָ " מֵעם " יַדְּוֶה לְיָמִים רַבֵּים וְנְצֵּח וְצָּחְיִם " : יְרוּשַׁב ° לִשְׁעִירִים " לְנֶצַח וְצָּחִים " :

יראי (אַת־)הַשָּׁשׁוּן (הַ)בָּא לָךְ מִעם" אֵלהִים: וּרְאִי (אַת־)הַשָּׁשׁוּן (הַ)בָּא לָךְ מִעם" אֵלהִים:

97 רָנָּה יָבֹאוּ בְנַיְךְ אֲשֶׁר שִׁלְחַהְּי יָבֹאוּ נִקְבָּאִים ׁ טִפִּוְרָח וּטִפְּעַרָב לְאִסְרַת הַקְּרוֹשׁ אַלֹּהִים:

> ר פִּשְׁמִי יְרוּשָׁלֵם (אֶת־)בֶּנֶד אָבְלֵהְ וְעָנְיֶהְ וְלְבִשִׁי תִפְאֶרֶת כְּבוֹד אֱלֹהִים לְעוֹלֶם:

יַ עַמִּי מְעִיל צִּדְקַת אֱלֹתִים (הַ)שִּׁימִי עַל־ראשַׁךְ פָּאָר הָהַלַּת\* יַהְוָה:

3 פִּי אֱלֹהִים יַרְאֶה הַּחַת בִּלֹּהַשְּׁמִים (בָּלִד) הְדָרֵדְ:

בִּי יִּקְרֵא ֹ לְדְ ׁ (הַ) שֵׁם מֵאֵת אֱלֹהִים לְעוֹלְכֵם שִׁת שֵׁלֹהִים לְעוֹלְכֵם שִׁת שֵׁלוֹם צָדָקָה וּכִבוֹד חַמֵּד:

ַלְּיִּבִי יְרוּשְׁלֵם וְעִבְּיִדִי עַלֹּ־(הַ)בְּבֹהַ. וּשִׂאִי עֵינֵיךָ בִוֹרָחָה

וּרְאִי בָנַיִדְּ ' נִקְבְּצוּ ' מִמְעַרַב (הַ)שֶּׁבֶּשׁ וּמִמְּזְרָחָהּ לְאִמְרַת (הַ)קָּדוִשׁ שְׁמֵחָים לְזֶכֶר ' אֱלֹתִים:

6 פִּי יְצֵאוּ מֵעפְּהְ ° בְּרֶגֶל ' נְהוּגִּים בְּאֹיְבֵים ' וִיבִיאֵם " אֱלֹרִים אָלַיִּהְ נְשָאִים בְּבָבוֹד בְּבִפֵּא הַפְּלוּבְה ' :

ז כִּי צִּנְה \* אֱלִּהִים לִּשְׁפֵּל בָּל־תַר נְבֹהַ ¹ וְנִבְעוֹת עוֹלְם ׁ וְנֵיאוֹת ™ (לְ)רִנְשֵׂא לְמִישׁוֹר (הְ)אֱרֶץ

(לְמַעַן) אֲשֶׁרֹ יֵלֵהְ יִשְׂרָאֵלְ (לְ)בְּמַח לִבְבוּד אֱלֹהְים:

פּנוֹ " (הַ) יְעָרוֹת וְבָל־עֵץ " רֵיחַ לְיִשְׂרָאֵל לִדְבַר אֱלֹהִים:

9 בִּי וֵלֵדְ אֱלֹהִים לִּפְנֵי יִשְׂרָאֵל בְּשְׂשׂוּן בֹאִהְוּ • בִּי וֵלֵדְ אֱלֶהִים לִּפְנֵי יִשְׂרָאֵל בְּשְׁשׁוּן בֹאִהְוּ • • בְּאוֹר בְּבוֹדוֹ עם • תֶסֶד וּצְדָקָח (אֲשֶׁר) בִאִּהְוּ • •

Druck von F. A. Brockhaus in Leipzig.

#### Berichtigungen.

```
Seite 3, Zeile 7 v. o., statt: Hustius, lies: Huetius
                  7 v. o., st.: beziehntlich, l.: beziehentlich
      16,
                 1 v. o., st.: Bar. 1. 2a., l.: Bar. 1, 1. 2a.
                8 v. o., st.: ωβέλιστει, l.: ωβέλισται
15 v. o., st.: hebräischen, l.: hebräischer
      22,
      26,
                20 v. o., st.: πονερών, l.: πονηρών
      29,
                 1 v. o., st.: alttestamentischen, l.: alttestamentlichen
                14 v. o., st.: da, l.: da-
5 v. o., st.: III, l.: VI
      42,
      52,
      73,
                 8 v. o., st.: jetzt l.: jetzt,
                 7 v. o., st.: hebräisirendes, 1.: hebraisirendes
      75,
      75,
                13 v. o., st.: 757, l.: 747
                1 v. o., st.: רְאֵלֶּה , l.: רְאֵלֶּה 25 v. o., st.: סטע, l.: סטע
      76,
      80,
           » 20 v. o., st.: Letzgenannte, l.: Letztgenannte.
für die Bemerkung über die Lucianische Handschriften-
      83,
                familie in den 3 letzten Zeilen wäre etwa auf die specielle
                Notiz Seite 223, Zeile 10-13 v. o. zu verweisen.
  » 139, Zeile 6 v. o., st.: ρήματι, l.: ρήματι
                  7 v. u., st.: Iremāus, l.: Irenaeus
    162,
                11 v. o., st.: έξεύρεσις l.: έξεύρεσις,
   » 166,
  » 166,
                 13 v. o., st.: είπον l.: είπον,
   » 169,
                 17 v. o., st.: τὰ ἀδικίας, l.: τὰς ἀδικίας
                14 v. o., st.: 4, 16, l.: 4, 1b.
   » 170,
    175,
                  6 v. u., streiche das Wort: bereits
                 2 v. o., st.: بَيْبَ, l.: تَيْبَ
   » 179,
                 1 v. u., st.։ Եղենց, ե.։ Եղեն նց
     188,
     200,
                18 v. o., nach 2 Chron. 15, 9 setze noch: Jos. 19, 1.
                15 v. u., st.: 2 Chron. 26, 19., l.: 2 Chron. 36, 19.
     201,
   » 238,
                 2 v. u., st.: מַשַּׁמָם, l.: מַשָּׁמָם
                  1 v. a., st.: מַמֵּיִם, l.: שַּׁמֵּיִם
   » 238,
     239,
                10 v. u., wäre noch das Citat: "Eisenmenger, Entdecktes
                Judenthum I, 883" nachzutragen
     254,
                16 v. o., st.: Plato, De republica 8, pag. 564d, l.: Plato,
                De republica 8, cap. 16
                10 v. u., st.: erwidern, l.: erwiedern
   » 262,
     287,
                  4-6 v. o., setze die Worte: "Vetlat. - cudunt" in (-)
                    9 st.: נבוכדנאצר, l.: נבוכדנאצר
     352.
                    2 st.: כאשָׁר, l.: כאשָׂר
   » 352.
                    אלהינו :.l , אלהינו
                   ובכח :.l.: ובכח
      Einige orthographische Unebenheiten, sowie mangelhafte Punkta-
```

Einige orthographische Unebenheiten, sowie mangelhafte Punktation hebräischer, syrischer und arabischer Wörter wolle der Leser selber verbessern. n. He

ites

μυ,

[-1

1985

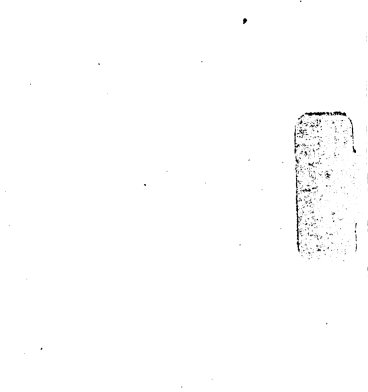
١

OCT 19 1962

HAR 15 '00

MAR 8 '67

by Google



\$ 6.



