

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

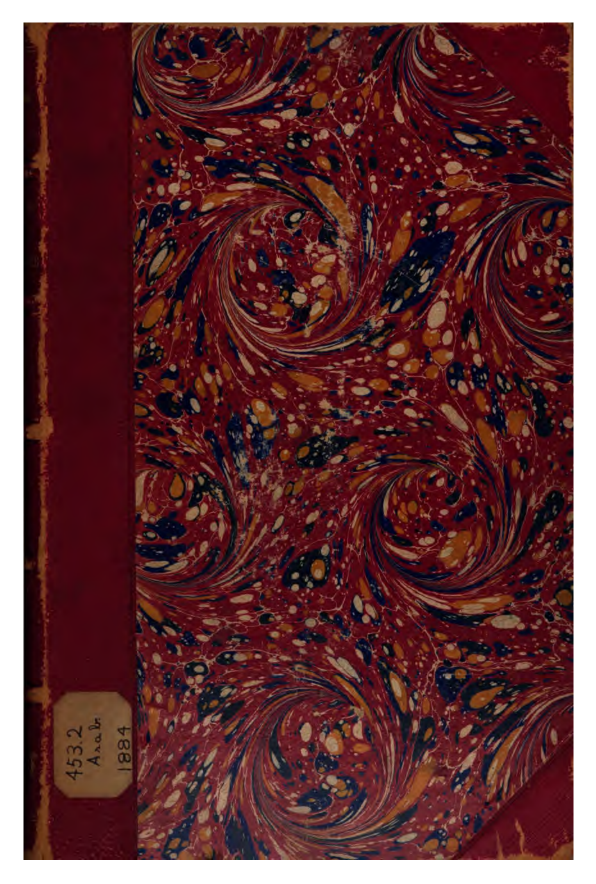
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

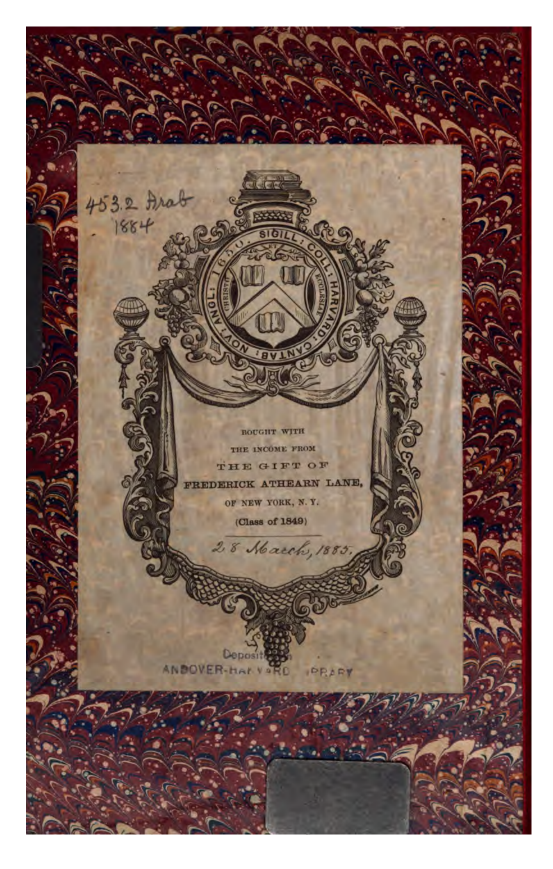
We also ask that you:

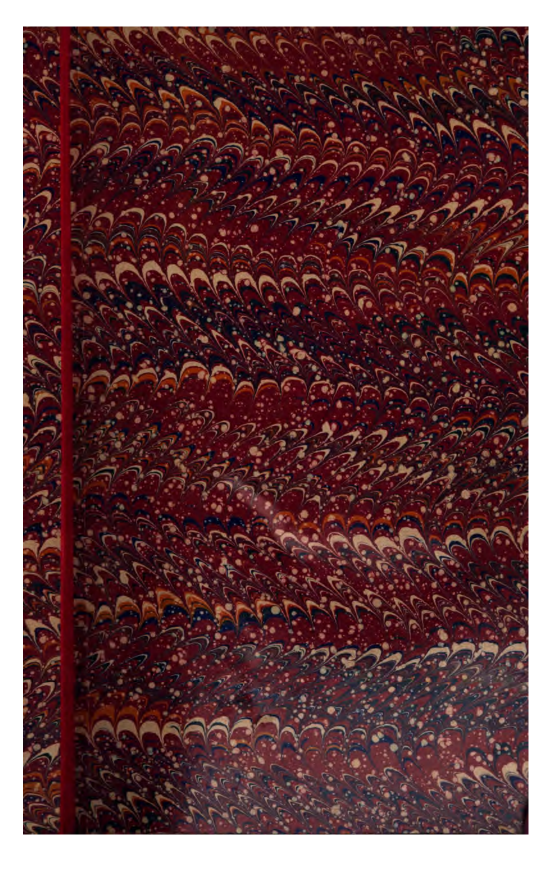
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







. .

|     |   | · <del></del> |   |   | <br> |   |
|-----|---|---------------|---|---|------|---|
|     |   |               |   |   |      | • |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   | •             |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   | ٠.            |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
| •   | ٠ |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     | • |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               | • |   |      |   |
| ; ' |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               | • |   |      |   |
|     | • |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
| ,   |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      | • |
|     |   |               |   |   |      |   |
| • . |   |               |   |   |      |   |
| •   |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   | • |      |   |
|     | • |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |
|     |   |               |   |   |      |   |

. . 0

Saadia Al-fajûmî's

# arabische Psalmenübersetzung.

Nach einer münchener Handschrift

herausgegeben

und ins Deutsche übertragen

von

Dr. S. H. Margulies.

Erster Theil.

Breslau.

Druck von Grass, Barth und Comp. (W. Friedrich.)
1884.

MA 281884 Lane Jund

## Meinen geliebten Eltern

als Zeichen kindlicher Liebe

und Dankbarkeit.

•

## Vorbemerkungen.

Dass der an der Spitze unserer Handschrift genannte R. Saadia, Sohn Josephs, Niemand anders sei, als der berühmte Gaon Saadia Al-fajûmî, 1) und dass dieser wirklich als Verfasser der vorliegenden Psalmenversion anzusehen sei, hat bereits Haneberg in seiner, diesem Gegenstande gewidmeten ausführlichen Abhandlung<sup>2</sup>) mit genügenden innern Gründen dargethan.3) Diejenigen, für welche die dort angeführten Gründe nicht überzeugend genug sein sollten, verweise ich auf die zahlreichen, in dieser Arbeit angeführten Parallelstellen aus Saadia's religions-philosophischem Hauptwerke Kitab al-Amanat w'al-I'tiqâdât (ed. Landauer, Leyden 1880), sowie aus seinen als echt anerkannten Uebersetzungen des Pentateuch (Constantinopeler Ausgabe) und des Jesajas (ed. Paulus, Jena 1790), deren Vergleichung mit unserer Psalmenübersetzung über die Identität des Verfassers auch nicht den geringsten Zweifel übrig lässt. Man vergleiche beispielsweise S. 3, Anm. 3 u. 4, S. 5, Anm. 2 u. 3, S. 7, Anm. 1, S. 20, Anm. 5, S. 27, Anm. 2 und besonders S. 41, Anm. 1, 2 u. 3, S. 42, Anm. 4 u. S. 49, Anm. 1 u. a. m. Nicht minder überzeugend ist die oft fast wörtliche Uebereinstimmung der zahlreichen bei Dûnasch b. Labrât<sup>4</sup>), Ibn Esra<sup>5</sup>), Kimchi<sup>6</sup>) und Anderen vorkommenden Citate aus S.'s Psalmencommentar

<sup>1)</sup> Ueber Saadia's Leben und Werke s. Carmoly, Vie de Saadia Gaon, in dessen Revue orientale II, S. 33—46; Rappaport in der hebr. Zeitschrift Bikkure Haittim 1828, S. 20 ff.; Munk, Notice sur R. Saadia Gaon; Geiger, Wissenschaftl. Zeitschr. für jüdische Theologie, B. V, S. 262—324 und Dukes, Beiträge zur Gesch. der ältesten Auslegung, B. II, S. 5—115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Ueber die in einer münchener Handschrift aufbewahrte arab. Uebersetzung der Psalmen des R. Saadia Gaon", abgedruckt in den Abhandlungen der philos.-philolog. Classe der k. bayerischen Akademie d. Wissenschaften, B. III, S. 354—410.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) A. a. O. S. 363 ff.

<sup>4)</sup> Kritik des Dûnasch b. Labrât tiber einselne Stellen aus Saadia's arab. Uebersetzung des A. T. ed. Schröter, Breslau 1860.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Commentar und Sephat Jether (ed. Lippmann).

<sup>6)</sup> Commentar und Lexicon.

mit den hier gegebenen Erklärungen. Man vgl. besonders S. 11, Anm. 1, S. 14, Anm. 1, S. 15, Anm. 2, S. 37, Anm. 4 u. S. 45, Anm. 1.

Die Uebersetzungs- und Erklärungsweise, deren sich S. hier bedient, ist im Wesentlichen dieselbe, die wir aus seinen früher bekannt gewordenen Uebersetzungen schon kennen, und die namentlich von Munk, ') Geiger, ') und Dukes ') erschöpfend dargestellt und beleuchtet wurde. Ich lasse nunmehr ein Verzeichniss der bis jetzt bekannt gewordenen Handschriften, sowie eine kurze Uebersicht über die daraus gemachten Publikationen folgen, und zwar nach der Reihenfolge, in der sie zur Kenntniss der Oeffentlichkeit gelangt sind:

- I. Auf der Bodleiana zu Oxford: cod. Pococke 281.4)
- II. Daselbst: cod. Huntingt. 416.4)
- III. Auf der k. Hof- und Staatsbibl. zu München: Ms. hebr. Qu. 122.5)
- IV. Im Brit. Mus. zu London: Ms. Or.-Qu. 1302.6)
- V. Fragmente von mehreren Handschr. auf der kaiserlichen Bibliothek zu Petersburg.<sup>7</sup>)

Aus cod. I veröffentlichte Schnurrer zuerst eine Probe (\$\Psi \Psi \ 16, 40, 110)\$) in hebräischen Buchstaben, mit welchen sämmtliche Codices geschrieben sind. Erst im Jahre 1840 erfuhr man durch Hanebergs Abhandlung\$) von der Existenz der münchener Handschrift, die der vorliegenden Arbeit zu Grunde liegt. Wenige Jahre darauf erschienen Ewald's Auszüge (nach codd. I und II), die sich auf das ganze Werk erstrecken. End-

<sup>1)</sup> A. a. O. p. 44-58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O. p. 295-314.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) A. a. O. p. 76-97.

<sup>4)</sup> Eine Beschreibung derselben giebt Steinschneider, Catalogus libr. hebr. in bibliotheca Bodleiana. Berlin 1852/60, p. 2193, n. 24.

<sup>5)</sup> Steinschneider, die hebr. Handschriften der k. Hof- und Staatsbibl. zu München. München 1875, p. 58.

<sup>6)</sup> Eine kurze Beschreibung dieser Hschr. s. bei Merx: Die Saadjanische Uebersetzung des Hohen Liedes. Festschrift für die orient. Section der XXXVI. Versammlung deutscher Philologen in Karlsruhe. Heidelberg 1882.

<sup>7)</sup> Harkawy, Mittheilungen in Stade's Zeitschrift für d. alttestamentl. Wissensch., 1881, p. 152.

<sup>6)</sup> In Eichhorn's Allgemeine Bibliothek, Leipzig 1790, B. III, p. 425 ff.

<sup>9)</sup> Vgl. ob. p. I, Anm. 2.

lich ist in neuerer Zeit auch die in der münchener Handschr. enthaltene ausführliche, sowie die darauf folgende kürzere Einleitung S.'s zu den Psalmen in einer deutschen Uebersetzung bekannt geworden.')

So werthvoll nun namentlich die von Ewald gelieferten Auszüge an sich auch sind, so wird doch der Nutzen einer vollständigen Veröffentlichung dieser Psalmenversion von ihm selbst zugegeben (a. a. O. p. 3 f.). Hupfeld<sup>2</sup>) bedauert diesen Mangel, der eine Würdigung und Beurtheilung des Werkes unmöglich mache. Und in der That gewähren die fragmentarisch und ausser dem Zusammenhange mitgetheilten Wort- und Satzerklärungen dem Leser kein klares und einheitliches Bild von der Auffassung des Uebersetzers. Meine Absicht ist es daher, dieses bis jetzt nur in Bruchstücken bekannte Werk Saadia's zum erstenmal vollständig und mit einer deutschen Uebersetzung versehen, herauszugeben. Ich muss mich jedoch zunächst auf die Veröffentlichung der ersten 20 Psalmen beschränken, obgleich ich mir den grössten Theil der Handschr. copirt habe. Sollte meine vorliegende Arbeit eine günstige Aufnahme finden, so werde ich das Ganze bald folgen lassen. Den von Ewald vollständig mitgetheilten arabischen Uebersetzungstext der ersten fünf und des elften P.'s habe ich der Vollständigkeit halber und weil es nicht gut anging, den Commentar ohne die Uebersetzung abzudrucken, mit Angabe der Aus demselben Grunde habe ich auch Varianten wiederholt. die ebenfalls von Ewald nach Saadia gegebene deutsche Uebersetzung des Ps. 11 mit geringen, mir nothwendig scheinenden Abänderungen aufgenommen.

Dagegen glaubte ich von dem Abdrucke der durch die oben erwähnte Uebersetzung ihrem Inhalte nach bereits bekannten Einleitung zu den Psalmen vorläufig absehen zu dürfen.

Meiner Arbeit liegt, wie bereits bemerkt, die allein mir zugängliche münchener Handschrift zu Grunde. Dieselbe stimmt,

<sup>1)</sup> Saadia's Einleitung zu seinem Psalmencommentar, übersetzt von Rabbiner Dr. J. Cohn, erschienen im Magazin für die Wissensch. d. Judenthums (herausgegeben von Berliner und Hoffmann). Berlin 1881, p. 1—19, 61—91.

<sup>2)</sup> Die Psalmen. Gotha 1862, B. IV, p. 473.

wie aus der Vergleichung mit den von Schnurrer und Ewald herausgegebenen Stücken hervorgeht, im Wesentlichen mit cod. Poc. überein. Dass sie jedoch vielfach bessere Lesarten hat, erhellt schon aus Ewald's Nachtrag (a. a. O., p. 154 f.), in dem er mehrere Fehler nach unserer Handschrift berichtigt. Die von mir unter "cod. P." gegebenen Varianten aus codex Pococke, sowie den Commentar zu \Peli I, der in der münchener Handschrift gänzlich fehlt, verdanke ich der gütigen Mittheilung des Herrn Dr. Adolf Neubauer in Oxford, dem ich hiermit an dieser Stelle meinen wärmsten Dank auszusprechen mir erlaube.

An Stellen, wo cod. Pococke die richtige, unsere Handschr. aber eine falsche Lesart enthält, führe ich letztere unter der Bezeichnung "cod. M." an. Wo mir hingegen andere Lesarten nicht vorlagen, und ich emendiren zu müssen glaubte, bezeichnete ich die vorgefundene Lesart einfach mit "cod.".

Zu der von Steinschneider und Haneberg (a. a. O. p. 360 ff.) gegebenen Beschreibung der Handschrift ist noch folgendes zu bemerken: 1) Die als unlesbar bezeichnete') und darum übergangene Ueberschrift der ersten Einleitung lautet wörtlich אל כחאב הו אלדי כאן יחלונה אל ליואניון פי אל ביח אל מקרם קאל". "Die erste Zeile der Einleitung selbst ist auch mir zu entziffern nicht gelungen. 2) Ausser dem von Haneberg angeführten Zeichen der Tilgung (····) findet sich noch ein anderes, in Gestalt eines mit der Spitze nach unten gekehrten Mahpach (\*), welches über den ersten und letzten Buchstaben des zu tilgenden Wortes gesetzt ist, z. B. וֹכאוֹ, הֹשׁחוֹלה. 3) Zwei Wörter, die durch Versehen als ein Wort geschrieben sind, werden durch zwei senkrecht über einander stehende Punkte getrennt, z. B. אלנֹאלי, פּיִּשְׁהֹלי, פּיִּשְׁהֹלי בּיִּשְׁהַל וּ פּיִּשְׁהֹל וּ פִּיִּשְׁהַל וּ פּיִּשְׁהַל וּ פּיִבּיִּל וּ פּיִבְּיִב בּיִּשְׁהַל וּ פּיִבְּיִל וּ פּיִבְּיִל וּ אַלְנִאְל וּ פִּיִבְּיִל וּ פִּיִבְּיִל וּ פּיִבְּיִל וּ פּיִבְּיִל וּ אַלְנִאְל וְ פִּיִבְּיִל וּ פּיִבְּיִל וּ פּיִבְּיל וּ פִיבְּיל וּ פּיִבְּיל וּ פּיִבְּיל וּ פּיִבְּיל וּ פִיבְּיל וּ פּיבְּיל וּ פּיבְּיל וּ פּיבְּיל וּ פּיבְּיל וּ פּיבְּיל וּ פּיבְּיל וּ פּיבְיל וּ פּיבְיל וּ פּיבְּיל וּ פּיבְיבּיל וּ פּיבְיבּיל וּ פּיבְיל וּ פּיבְיל וּ פּיבְיבּיל וּ פּיבְיבּיל וּ פּיבְיבּיל וּ פּיבְיבּיל וּ פּיבְיבְיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְיל וּ פּיבְיבְיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְּיבּיל וּ פּיבְּיבְּיל וּ פּיבְּיל וּ פּיבְּיבּיל וּ בּיבְיבְיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פִיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ בּיבְּיבְיבְּיל וּ פּיבְיבְּיל וּ פִיבְּיל בּיבְיבְיבְּיִיל וּ פִיבְּיל בּיִבְּיִיבְּיִבְּיב

Zum Schlusse sei es mir gestattet, der hohen Verwaltung der k. Hof- und Staatsbibliothek zu München meinen ehrerbietigsten Dank auszusprechen für die freundliche Zuvorkommenheit, mit der sie mir die Handschr. zur Benutzung überliess.

Breslau, im März 1884.

<sup>1)</sup> Haneberg a. a. O. S. 361, Zeile 7; Steinschneider, Catalog der münchener hebr. Handschr. a. a. O. und Cohn a. a. O. S. 2, Zeile 11 v. o.

- 1. Glücklich der Mann, der nicht gewandelt ist in dem Rathe der Gottlosen, auf den Wegen der Sünder nicht gestanden und in der Listigen Gesellschaft nicht gesessen hat.
- 2. Sondern nach den Gesetzen Gottes ist sein Verlangen und in dessen Lehre forscht er Tag und Nacht.
- Denn fürwahr, er ist wie ein Baum gepflanzt¹) an Wasserbächen, der seine Früchte hervorbringt zu ihrer Zeit und dessen Laub nicht abfällt, und was immer er thut, gelingt ihm.
- 4. Nicht also die Gottlosen, sondern sie sind wie die Spreu, welche die Winde verjagen.
- Darum haben sie<sup>2</sup>) keinen Bestand an der Stätte des Gerichts und nicht die Sünder in der Gesellschaft der Frommen.
- 6. Gott aber weiss, dass die Wege der Frommen Bestand haben, die Pfade der Frevler hingegen schwinden dahin.

Ich habe es ausserdem (ausser der Uebersetzung) für angemessen erachtet, diesem Buche einen Commentar beizufügen,

ist mit einem Zeichen der Tilgung versehen (vgl. Vorbem. S. IV, n. 2). Man vergleiche jedoch die arab. Uebersetzung des Hosea (herausgegeb. von Schröter in Merx's Archiv, Halle 1869, B. I, S. 30 ff.) cap. 9, v. 13, wo dieses Wort wirklich für das hebr. שחל gebraucht ist.

<sup>2)</sup> Saadia ersetzt häufig ein in demselben oder in zwei unmittelbar aufeinander folgenden Sätzen wiederholtes, oder auch nur dem vorangegangenen synonymes Hauptwort durch das entsprechende Pronomen. So z. B. Ψ, 7, 12; 17, 8; 18, 31; 19, 9, 10 u. a. m. Vgl. darüber Schnurrer's Dissertationes philologico-criticae (Gotha 1790) S. 209, n. 31.

welcher den hauptsächlichsten Ideengehalt der Psalmen ererklären soll, damit diese (die Psalmen) dem Leser klar werden, so oft er, um ein richtiges Verständniss derselben zu erlangen, der Klarlegung der darin vorkommenden Wortformen und verschiedenen Ausdrucksweisen bedürfen wird. Was ihm nun in Bezug auf ihre Etymologie schwierig erscheinen sollte, indem er sich fragt, woher jedes einzelne Wort etymologisch abgeleitet sei, dessen Erkenntniss wird er erschliessen können aus einem Beleg von anderen in den übrigen prophetischen Büchern deutlich vorliegenden und mit diesen verwandten Ausdrücken, die ich in diesem Buche sammle und erkläre. wisse denn dies, es leite dich Gott! - Wir wollen nun beginnen mit der Erläuterung derjenigen vorangegangenen Gedanken dieses ersten Gesanges, deren Erklärung ich beabsichtige, indem wir sagen:

- V. 2. Ich habe das erste הורה durch "Gesetz", das darauffolgende aber durch "Lehre" wiedergegeben,¹) da die "Gesetze" nicht Gegenstand der Forschung sind, und auch nicht Tag und Nacht geübt werden²).
- V. 5. לא יקומו habe ich übersetzt "sie haben keinen Bestand" nach Analogie der Stelle (Lev. 26, 37) ולא חריה לכם Denn das Wort קום kann in unserem Sprachgebrauch mancherlei Bedeutungen haben; eine davon ist "auf den Beinen stehen", wie in der Stelle (Exod. 33, 8) יקומו כל העם

י) In dieser Unterscheidung ist Saadia dem Targum gefolgt, welches das Wort חורח לובחור (νόμος), ומוכא hingegen durch אוריחא übersetzt. Dass das Targum überhaupt eine der Hauptquellen seiner Schriftauslegung bildet, geht aus seinen eigenen Worten im ביווי וליסוֹם פולים פולים פולים פולים ביווי וליסוֹם פולים ביווי וליסוֹם פולים ביווי אוליסוֹם ביווי פולים ביווי פולים ביווי אוליסולים ביווי פולים ביווי אוליסולים ביווי פולים ביווי פולים ביווי פולים ביווי אוליסולים ביווי פולים ביווי ליסולים ביווי אוליסולים ביווי אוליסולים ביווי פולים ביווי אוליסולים ביווי אוליסולים ביווי שליסולים ביווי פולים ביווי אוליסולים ביווי אוליסולים ביווי אוליסולים ביווי אוליסולים ביווי אוליסולים ביווי שליסולים ביווים ביווי שליסולים ביווים ביו

<sup>2)</sup> Ewald fasst die Worte ولا تصنع النهار واللبل جبيعا unrichtig als eine selbständige, auf die Worte الأثارة bezügliche Erklärung auf (s. Beiträge, B. I, S. 9). Der Irrthum beruht offenbar darauf, dass er ولا تنصع (activ) statt ولا تُصنع (passiv) gelesen hat.

ונצבו איש פתח אהלו; eine andere ist "verblüfft sein", wie in der Stelle ( $\Psi$  109, 28) יקמו ויבשו ועברך.

V. 6. Ich habe כי יורע י"י übersetzt "Er weiss genau"²), weil das Wort ידע hier dieselbe Bedeutung hat, wie in der Stelle (1 Sam. 3, 20) וידע כל ישראל מדן ועד באר שבע und (Dan. 9, 25) והדע וחשכל מן מוצא דבר.

#### II.

- 1. Warum toben denn die Völker und die Nationen sinnen Eitles?
- Und es erheben sich die Könige der Erde und die Fürsten versammeln sich allzumal wider Gott und seinen Gesalbten.
- 3. Indem sie sprechen: "Wir wollen zerreissen ihre Bande und abwerfen von uns ihre Zügel" sie wollen sagen: "ihre Gebote und Verbote".<sup>3</sup>)
- Während doch der im Himmel thronet, sie verlachen lässt, Gott sie dem Gespötte preisgiebt.
- 5. Dann entbietet er seinen Zorn wider sie und mit seiner Strafe erschreckt er sie.
- 6. Indem er zu ihnen spricht: "Ich, ich habe ihn erkoren") zu meinem König auf Zion, das da ist mein heiliger Berg."

<sup>1)</sup> In der in der ersten Einleitung (vgl. Vorbem. S. III, Anm. 1) enthaltenen weitläufigen Erklärung der ersten 4 Psalmen sind hier noch einige Bedeutungen für ווף angegeben, worauf dann die Bemerkung folgt: פאנום ביי מושל משנים או ביילים ווארים אובים ביילים ווארים אובים ביילים ווארים אובים ביילים ביי

<sup>2)</sup> In dieser Bedtg. muss hier das Wort genommen werden, da sonst die Erklärung mit der Uebersetzung nicht übereinstimmen und ausserdem die angeführten Beispiele nicht passen würden. Vgl. jedoch die ausführliche Erklärung in der Einleitung bei Cohn a. a. O., S. 76.

<sup>3)</sup> Dieselbe Auffassung findet sich im كتاب الأمانات S. 12. Vgl. auch Midrasch Thillim (Venedig 1546) p. 4a Anfangswort ונַהַּקַדַה.

<sup>4)</sup> S. giebt dem Worte מון die Bedeutung "absondern, aussondern", d. h. mit Ausschluss jedes Andern zu etwas bestimmen. So auch Jesaja

- 7. Und so oft ich erzähle diese Satzung, so spricht Gott zu mir: "Du bist mein Liebling, heut habe ich dich zum Herrn geschaffen."
- 8. "Fordere von mir, so geb' ich dir Völker zum Erbe und der Erde Enden zum Besitz.
- 9. Die du zerschmetterst mit eisernem Stabe und zerstreuest wie Töpfergeräth."
- Sprechend zu den Uebrigbleibenden: "Wohlan ihr Könige, werdet einsichtig und ihr Richter der Erde, lasst euch belehren."
- 11. "Dienet Gott mit Ehrfurcht und fürchtet ihn mit Zittern."
- 12. Waffnet euch mit Reinheit für seinen Gehorsam<sup>1</sup>), auf dass er nicht zürne wider euch und nicht zu Grunde gehe euer Dasein, wenn aufflammt sein Zorn gar bald gegen euch; glücklich aber jeder, der auf ihn vertraut."
- V. 2. Ich habe נוסרו נוסרו נוסרו על "sie haben sich versammelt" nach Analogie der Stelle (Gen. 49, 6) של חבא ל חבא יחר של  $^2$  und der Stelle ( $\Psi$  31, 14) בהוסרם יחר שלי.
- V. 4. 3)Das Wort ישחק habe ich auf die Geschöpfe zurückgeführt, indem ich sagte: "Er (Gott) wird sie verlachen

<sup>(</sup>ed. Paulus) 30, 1: תובידים בוסיג = הלנסוך מסכה, vgl. Gesenius Comm. S. 863; ebenso das. 41, 29, wo er פַּיבִיהם שׁנִירָם בּיִּבְיבָּים שׁנִיבְיהם übersetzt; cf. Tanchum Jeruschalmi (ed. Haarbrücker) Specimen I, S. 12. — Für היביל hat S. auch שוניביל אין 16, 4, und Jes. 40, 19. Paulus transscribirt hier und 30, 1 falsch. Siehe die Berichtigungen in Eichhorn's Allgem. Bibliothek, B. III, S. 459 und 462.

<sup>1)</sup> So auch Raschi zur Stelle und Ibn Gannah in seinem צדוף וליסענע (ed. Neubauer) s. v. שומרים. Ibn Esra führt diese Erklärung an unter אומרים, "einige sagen", womit sehr oft Saadia gemeint ist. Vgl. Dukes, a. a. O. S. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Uebersetzung dieser Stelle lautet in der Constantinopeler Ausgabe: وفي عصبتهم لم تدخل نفسي.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hier beginnt in unserer Hschr. der Commentar. Am Rande sind die im cod. Poc. dem Commentar zu Ψ 1 voraufgehenden einleitenden Bemerkungen in gekürzter und etwas modificirter Fassung gegeben. Die Randglosse lautet: (1. יכון ביאן (ביאנא (1. יכלאמט (

lassen"¹), wie ich (überhaupt) gefunden habe, dass alle Thätigkeiten, welche der Verstand von Ihm nicht gelten lässt, auf die Creatur bezogen werden müssen²). So (heisst) (Gen. 2, 2) השביעי, "Er hat ruhen lassen"; der Sinn ist also: "Er hat ruhen lassen"; der Sinn ist also: "Er hat herabsteigen lassen"³), so dass gemeint ist: "Er hat herabsteigen lassen"³), so dass gemeint ist: "ירר י" u. dgl. mehr. Es ist dies eine im Sprachgebrauche der Kinder Israels gebräuchliche Uebertragung, dass sie die dem Object zukommende Thätigkeit auf das Subject beziehen. So heisst es von Jehojada (2 K. 11, 4) יורא אתם את כן רומלך, womit doch gemeint ist "und er zeigte ihnen"5). Ebenso bei Daniel (Dan. 9, 22) יורבר עמי belehrte

לגרץ מעאני מזאמיר הדא אל ספר פיסחבין ללקארי אדא ילחמס פרוע מכארגתהא (מכארגהא 1) ויעתץ עליה אשתקאקאתהא מן אין אשתק כל פצל מנהא פליקתץ מערפתהא בדליל מן גירהא אל מנצוצה פי סאיר כתב אל אנביא עליהם אל סלאם פנקול אני רדדת...

<sup>&#</sup>x27;) Demnach muss in der Uebersetzung gelesen werden يُضِعَى und (wiewohl letztere Form nicht vorkommt). In der Uebersetzung zu \$\P\$ 37, 13 heisst es ausdrücklich يضحك الناس بع, wie ursprünglich vielleicht auch unsere Stelle gelautet haben mag. Vgl. weiter unten Ś. 6, Anm. 3.

على ما جرى من هذه الأسماء فحاملها 106 Vgl. Kitâb al'amânât p. 106 وكل ما جرى من هذه الأسماء فحاملها

<sup>&</sup>quot;) Näher erklärt sich S. über die Auffassung dieser Stelle im كتاب قراحها Exod. 20, 12 بالأمانات Exod. 20, 12 الأمانات

<sup>4)</sup> Hier ist zu ergänzen son (seinen Befehl), wie die bekannte Umschreibung S.'s überall lautet; so auch W 18, 10. Ueber die Vermeidung von Anthropopathien bei Saadia vgl. Gesenius, Comm. zum Jes., S. 91; Geiger, Wissenschaftl. Zeitschrift, B. V, S. 296 f. und Munk, Notice sur R. Saadia Gaon, S. 44 f.

b) Ueber die Form وأوراهم vgl. Haneberg a. a. O., S. 388 und Fleischer in Gersdorf's Repertorium 1842, B. 34, S. 484.

V. 7. בנים אחה בני habe ich übersetzt "mein Liebling" nach Analogie voraufgegangener Stellen, wie (Deut. 14, 1) בנים אחם לו ליו אחרם לו לא בניו מומם (Das. 32, 5), und (Das. 32, 5), und לו"ו אחרם לו לא בניו מומם da die Vernunft dessen Erklärung nach dem äusseren Wortsinne nicht zulässt, und weil ausserdem das Wort שח בן im Sprachgebrauche des Volkes zehn verschiedene Arten der Uebersetzung verträgt, zu welchen auch diese gehört.

ילרחיך übersetzte ich "ich habe dich geschaffen", wie es auch sonst in diesem Sinne gebraucht wird, wenn es beispielsweise heisst: בטרם הרים יַלדו ( $\Psi$  90, 2); או מי הוליר אגלי טל (Das. V. 29).

V. 11. וגילו habe ich übersetzt "fürchtet ihn", weil drei Stellen diese Bedeutung (für das v. גיל) erfordern (nämlich): פגיל (Hosea 10, 5), השמחים אי גיל (Job. 3, 22) und (unsere Stelle) וגילו ברעדה. Wer aber weiss, dass sich die Araber des Wortes "tarb" zum Ausdrucke der "Furcht" sowohl als auch der "Freude" bedienen: für den hätten wir diese drei Stellen, gleichwie die übrigen durch "tarb" übersetzt³).

<sup>1)</sup> S. verwechselt die Hiphilformen איבן, פררא mit den gleichlautenden Kalformen und sieht sich daher veranlasst, ein Kal mit causativer Bedeutung anzunehmen.

<sup>\*)</sup> Ibn Esra (Commentar zur Stelle) führt diese Erklärung folgendermassen an: אמר הגאון כי טעם ישחק שישימם לשחוק וללעג. Es sagt der Gaon (Saadia) ישחק heisse soviel, als "er wird sie zum Gelächter und Gespötte machen". Ebenso übersetzt Saadia das Wort ידעחי Gen. 22, 12 "בَבْنُ النَاسَ "ich habe die Menschen wissen lassen".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die hier angeführte Stelle (Hos. 10, 5) ist bei Schröter a. a. O.

### III.

- 1. Ein Gedicht von David, womit er Gott pries bei seiner Flucht vor seinem Sohne Abschalom.
- 2. O Gott, wie zahlreich sind meine Feinde, und Viele sind, die sich erhoben haben wider mich.
- 3: Und Viele, die da sprechen in ihrer Seele von mir: "Nimmermehr wird Hilfe ihm von Gott."
- 4. Du aber, o Herr, bist mein Schild und meine Ehre, und richtest auf meine Sache.
- 5. Wenn ich Gott anrufe mit meiner Stimme, so erhört er mich von seinem heiligen Berge immerdar.
- 6. Und ich, ob ich schlummere, schlafe oder erwache: mich stützet Gott bei allem dem.
- 7. Nicht fürchte ich Myriaden Volkes, da sie ihre Kreise um mich ziehen.
- Gewähre mir Schutz¹), o Herr, und Hilfe, o Gott, wie du oftmals geschlagen die Wangen aller meiner Feinde und zerschmettert die Zähne derer, die gegen mich unrecht handelten.

wirklich durch לתי übersetzt. Ebenso Jes. 35, 1 קוֹגֵל פנים פים ויווגל פים פים ויין. Zu Job. 3, 22 bemerkt Ibn Esra (im Comm.): יש אוטרים כי גיל חנועה לשטחה ולאבל. Einige sagen (vgl. ob. S. 4, Anmerk. 1) dass (das Wort) יין eine Bewegung der Freude sowohl als des Kummers bezeichne". Man vgl. dazu Abulwalid, Wurzelbuch s. v. גיל. Anonym citiren diese Ansicht auch Kimchi, Lex. und Parchon, טחברת הערוך, ed. Stern, Pressburg 1844. Siehe auch Gesenius, Handwörterbuch s. v.

### IV.

- 1. Ein Gedicht von David, womit die Unermüdlichen<sup>1</sup>) in (verschiedenen) Tonweisen (Gott) zu preisen pflegten.
- 2. Wenn ich dich anrufe, so erhöre mich, o Herr meiner Gerechtigkeit; wie du aus Drangsalen oft mich befreit hast, so<sup>2</sup>) sei auch jetzt mir gnädig und erhöre mein Gebet.
- 3. Und rufe den Feinden drohend zu: "O ihr Menschenkinder, wie lange noch werdet ihr meine Ehre in Schmach wandeln, lieben das Nichtige und haschen nach der Lüge immerdar?!"
- 4. "Wisset, schon hat Gott ihn ausgezeichnet, dass er ein Frommer Ihm sei und erhören wird Er ihn, wenn er Ihn anruft.
- 5. So zittert denn vor ihm und sündiget nicht gegen ihn, und saget euch dies in eurem Innern auf euren Lagerstätten und denket daran³) immerdar.
- 6. Und opfert Opfer mit Gerechtigkeit und vertrauet dabei auf Gott."
- 7. Und die Vielen, die da sprachen von mir: "Nicht wird er uns Gutes sehen lassen", sie werden (alsdann) sprechen: "Wende uns zu das Licht deines Antlitzes, o Herr, durch ihn (David)".

י מְנֵצֵּחְ" collectiv, als Bezeichnung der Leviten, welche die davidischen Gesänge unermüdlich (בְּנֵבְּחָ = assiduus, perseverans) im Tempel vorzutragen pflegten, nach 1. Chr. 23, 4 לְנֵצֵחְ, vgl. Saadia's Einleit. zu den Pss. bei Cohn a. a. O. S. 18. Damit übereinstimmend bemerkt Ibn Esra (zur Stelle): אטר הגאון כי זה הטוטור לדוד, ונחנו לאחד מן הטשוררים לנגן אוחו "Es sagt der Gaon (Saadia), dieser Gesang sei von David (verfasst), und dieser habe ihn einem der Tempelsänger übergeben, der ihn immer singen sollte, wie es aus 1. Chr. 15, 21; 23, 4 hervorgeht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber die Form روفنى vgl. Ewald a. a. O. S. 12, Anm. I.

<sup>5)</sup> Eben so übersetzt S. das Wort הַּמִיתִּי (Num. 33, 56) בֿבעביי. Jes. 14, 25 hat Paulus für dasselbe Wort בֿבעביי, was vielleicht auch in מורכרו יום berichtigen wäre. Aehnlich übersetzt hier auch das Targ. וארכרו יום ,und gedenket des Todestages immerdar".

- 8. Wie du (sonst) mir Freude ins Herz gelegt hast, mehr als zur Zeit ihres Korns und ihres Mostes, wenn sie reichlich vorhanden waren.
- 9. So werde ich (auch jetzt) in Frieden leben, gleichviel ob ich schlummere oder schlafe, du aber, o Herr, machst allein mich sicher, so lange ich lebe.
- V. 4. Ich habe (die Worte) י"י ישמע בקראי איו als nicht auf die erste Person¹) bezüglich übersetzt (d. h. = בקראו also "dritte Person"), damit sie mit dem Ganzen des Satzes (in welchem von David als von einer dritten Person die Rede ist) übereinstimmen²). Uebrigens habe ich die Beobachtung gemacht, dass unser Sprachgebrauch oft in einem und demselben Satze einen Wechsel der Pronominalsuffixe (unter virtueller Beibehaltung desselben Subjects) zulässt; so z. B. אם הגאל גאל (Micha richt) יכבוש עונותינו ותשליך במצולות ים (Ruth 4, 4), ואם לא ינאל (Wicha 7, 19); ebenso ואם יכבוש המכלב המה ומצור רבש אשביעך (Wicha 17).³)

### V.

- Ein Gedicht von David, womit die flehenden Unermüdlichen preisen sollten.
- 2. O Gott, erhöre meine Worte, denn du kennst mein Sinnen.
- 3. Vernimm die Stimme meines Nothrufes, denn zu dir bete ich.
- 4. Und du, o Herr, im Verlaufe des Tages hörst du meine

<sup>&</sup>quot;, מהיית ולג וב היא, der auf sich selbst Hinweisende" ist hier Bezeichnung der ersten Person. In diesem Sinne wird מהול ( auch von karäischen Zeitgenossen S.'s gebraucht; vgl. Pinsker, לקוטי קדמוניות S. 159 f.

<sup>2)</sup> So übersetzt auch das Targ.: י"י יקבל צלותיה דרוד.

<sup>&</sup>quot;) Vgl. Ibn Gannah (Rikmah S. 191). Die hier vorliegende Anomalie drückt er folgendermassen aus: שֹּהְמָם כנוי המספר על עצמו במקום כנוי אשר ,ihre Setzung des Pronomens der ersten Person an Stelle des Pron. der dritten Pers." (wörtl. dessen, der nicht zur Stelle ist = (غایب). Unsere Stelle ist jedoch nicht angeführt. Vgl. dagegen Parchon, Lexicon שער החלוף S. 76 f.

- Stimme, wie ich im Verlaufe desselben vor dir (mein Leid) schildere ') und deiner Gnade entgegen sehe.
- 5. Denn du bist allmächtig, nicht willst du den Frevel und nicht weilet ein Böser in deinem Hause 2).
- 6. Und nicht bestehen in deiner Gegenwart die Verächtlichen, du hassest vielmehr alle Uebelthäter.
- 7. Und vernichtest die, welche Lügen reden; ja bekannt ist es, dass ein Mann des Verbrechens<sup>3</sup>) und des Truges von Gott verabscheut wird.
- 8. Ich aber, die Grösse deiner Gnade erkennend, trete ich in dein Haus und beuge mich angesichts deines heiligen Tempels in Ehrfurcht vor dir.
- 9. O Gott, lass mich wandeln in deiner Gerechtigkeit und sichere mich vor meinen Widersachern; ebne deine Wege vor mir, damit ich von ihnen (den Feinden) gerettet werde 4).
- 10. Denn nicht ist in ihrem Munde etwas Rechtes, sondern in ihrem Innern Unheil, und ihre Kehlen verzehren gleich offenen Gräbern und trotzdem machen sie sanft ihre Zungen.
- 11. So verwüste sie denn, o Gott, und lass sie stürzen von ihren Rathschlägen und zu Grunde gehen durch die Menge ihrer Sünden, da sie sich gegen dich auflehnen.
- 12. Freuen werden sich alle, die auf dich vertrauen und jauchzen bis in Ewigkeit, da du sie beschirmst, und jubeln werden durch dich, die deinen Namen lieben.
- 13. Denn du bist es, o Herr, der du segnest den Tugendhaften und ihn krönest mit deinem Wohlwollen, das wie ein Schild ihm ist.

<sup>1)</sup> Vgl. Hupfeld, Die Psalmen, B. I, S. 74.

<sup>2)</sup> S. denkt hier offenbar an W 15, 1, vgl. die Uebers. dieser Stelle.

י) Durch שבוס übersetzt S. das Wort פוים auch עד 26, 9; 55, 24; 59, 3; ebenso Jes. 1, 15 und 33, 15. Vgl. Ibn Gannaḥ, Wurzelbuch sub v. בירוש מרמות ואון ועמל.

<sup>4)</sup> Die Worte فأخلّص منهر scheint S. nur deshalb hinzugefügt zu haben, damit der Zusammenhang mit dem folgenden Verse deutlich hervortrete.

- V. 1. Ich habe (das Wort) ויחל משה von ויחל משה (Exod. 32, 11) abgeleitet und (demgemäss) übersetzt: "flehen"¹).
- V. 2. 3. Was die Ausdrücke שמע הקשיבה, שמע in ihrer Anwendung auf Gott betrifft, so habe ich dasjenige (sc. Wort), dessen sich die Araber in ihrem Sprachgebrauch bedienen, ungeändert beibehalten, was sie hingegen nicht zu gebrauchen pflegen, entfernt<sup>2</sup>).
- V. 4. Mit den Worten בקר אערך לך ist nicht gemeint der Morgen mit Ausschluss des Abends; vielmehr bezeichnet der Sprachgebrauch oft das Ganze der aufeinanderfolgenden Zeittheile durch Einen derselben, wie in der Stelle (Job. 36, 20) א משאף הלילה womit gemeint ist "alle Nächte".

#### VI.

- Ein Gedicht von David, womit die Unermüdlichen in der achten Tonart preisen sollten.
- 2. O Gott, weise mich nicht zurecht mit deinem Zorne und belehre mich nicht mit deinem Grimme.
- 3. Sondern sei mir gnädig, denn ich bin wie 3) gebro-

<sup>1)</sup> Dunasch ben Labrat: Kritik über einzelne Stellen aus Saadia's arab. Uebers. des A. T. (herausgegeben von Schröter, Breslau 1866) citirt diese Erklärung (S. 21, n. 68) wörtlich: האמר כי הנחילות מן ויחל משה ופירשו כמות. Ebenso Ibn Esra, Sephath Jether (ed. Lippmann) S. 19b n. 64: אמר הנאון לשון תפלה מן ויחל משה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) D. h. durch Umschreibung, vgl. ob. S. 5, Anm. 2 und S. 7, Anm. 1.
Vgl. darüber Kitâb al'amânât, p. 105.

<sup>\*)</sup> Eines der von S. zur Auflösung von Tropen angewandten Mittel ist die Vorsetzung der Vergleichungspartikel غ ; so ¥ 10, 11; 11, 1; 13, 2 u. a. m.; ebenso Jes. 34, 17. Statt dessen setzt er oft شبية oder مثل so ¥ 22,22;

واغثنى من شبية بفى الأسد فان طالها من مثال ارق الريم أجبتنى; ebenso Jes. 34, 6 zweimal, ibid. 7 zweimal; Kitâb al'amânât S. 94 sagt er hierüber: وأجد في اللغة تبثيلاً بلا كاف االله אחכם מכור הברול معناء כמכור הברול , vgl. dazu Munk, Notice S. 49 und Geiger a. a. O., S. 296, Anm. I.

chen'), und heile mich, denn morsch') sind meine Gebeine'):

- 4. Und meine Seele ist erschreckt gar sehr; du aber, o Herr, wie lange noch wirst du Das mir auferlegen?
- 5. O Gott, wende dich mir gnädig zu und errette mich davon, da du (ja) der Gnadenreiche bist.
- Denn bei dem Tode ist kein Lob für deine Gnade und kein Preisen ist bei denen, die auf dem Wege der Strafe in die Grube fahren.
- 7. Und oft bin ich des Seufzens müde und wie ) schwimmend die Nacht über auf meinem Lager benetze ich mein Bett mit meinen Thränen.

<sup>1)</sup> Durch انقصف noch übersetzt Jes. 24, 4 (Paulus), Hosea 4, 3 und Joël 1, 10 (Merx's Archiv, B. I, S. 33 und II, S. 2). So muss es auch Jes. 24, 7 heissen, wo Paulus unrichtig انقصب transscribirt.

<sup>&</sup>quot;) Die Uebersetzung des Wortes تسوّست, während es sonst immer wie v. 4 durch بالم wiedergegeben ist, muss auffallend erscheinen. Sollte S. hier בְּלֹן, wie Ψ 32, 2 gelesen haben? Das Wahrscheinlichste ist, dass er nach seiner Gewohnheit, tropische Figuren aufzulösen (s. Gesenius a. a. O., S. 90), auch hier die in dem Worte בהלן liegende Personification vermeiden wollte. Aus demselben Grunde übersetzt er die Worte פופע מאלום הי באשם שלום, (Ψ 35, 10) כל עצמותי האמרנה "und ich spreche aufrichtig mit allen meinen Gebeinen", was er durch folgende Bemerk. begründet: האם ושיבון ליום יציפים ולשלום מפנים ישיים.

هُ) Saadia's Gegner, der Karäer Jephet ben Ali, übersetzt diesen Vers folgendermassen: رفنى يا ربّى فقد أُرست أَشفنى فقد اندهشت عظامى Siehe Munk: Notice sur Abou'l Walid (Journ. Asiatique, 4. Serie, B. 15, S. 312 f.).

<sup>4)</sup> Vgl. oben S. 11, Anm. 3.

- 8. Und welk sind meine Augen vor Gram, hingewendet<sup>1</sup>) auf viele<sup>2</sup>) meiner Leiden<sup>3</sup>).
- Sprechen werde ich jedoch, wenn du mich erhört haben wirst: "Weichet von mir, ihr Uebelthäter, denn schon hat Gott meiner Klagen Laut gehört.
- Und wenn Er erhört haben wird mein Flehen und aufgenommen mein Gebet,
- 11. werden beschämt alle meine Feinde und erschreckt gar sehr, und gar bald werden sie enttäuscht zurückkehren."
- V. 1. Der Ausdruck על השמיניה beweist, dass die Leviten im Heiligthum acht Tonweisen hatten, deren jede von einer Gruppe derselben ausgeführt wurde.
- V. 6. Der Sinn der Worte כי אין במוח וכרך ist (folgender): Wenn du (Gott) den Ungehorsamen vernichtest, wie er es verdient, wo bleibt dann das Lob und wo die Gnade? Vielmehr ist Verzeihung und Vergebung der Weg der Gnade und des Lobes.
  - V. 7. Ich habe אשחה abgeleitet von כאשר יפרש השוחה

<sup>1)</sup> Es ist dies ein Ausdruck der höchsten Verzweiflung, in welcher der Mensch gegen alles, was sonst seine Aufmerksamkeit fesselt, gleichgiltig und abgestumpft wird und sein Blick ängstlich auf das ihn bedrohende Unglück gerichtet ist. So sind wohl die Worte פוניישל איים של פוניישל של ביישל של ביישל של פוניישל ביישל של ערוק ביישל בייש

<sup>\*2)</sup> S. schwächt häufig die Partikel كثير wie hier in ينظوك هb, so \$\Pi\$ 9, 2; واقتى كثيرا من اعجوباتك 26, 7 واقتى كثيرا من الملوك واقام كثيرا من اعجوباتك ; ebenso Jes. 14, 9 واقام كثيرا من اعجوباتك u. a. m.

יא S. lässt sich durch die ähnlich lautende arab. Form שׁתכת dazu verleiten, auch dem hebr. Worte צוררים, welches "Feinde" bedeutet, die Bedeutung Leiden "אַרוֹת", beizulegen. Vgl. auch die Uebersetzung von Ψ 10, v. 5, wo dasselbe Wort durch היאונה wiedergegeben ist.

(Jes. 25, 11), welches "schwimmen" bedeutet"). habe ich als Metapher aufgefasst, indem damit nicht das wirkliche Zerfliessen") (seines Lagers) gemeint ist, sondern der Beginn davon, d. h. das Nasswerden.

#### VII.

- 1. Ein Gedicht von David, in dem er Gott preist, um Schutz flehend gegen Kusch, den Sohn Jeminis.
- 2. Ewiger, o Herr; dir habe ich mich anvertraut, stehe mir bei gegen alle meine Verfolger und rette mich.
- 3. Auf dass er mich nicht zerreisse, wie ein Löwe, der da zerreisst, ohne dass es einen Retter gäbe vor ihm.
- 4. Es sei denn, o Goft und Herr, dass ich etwas<sup>3</sup>) gethan, wobei Unrecht war in meinen Händen.

<sup>1)</sup> Vgl. Dunasch, Kritik p. 20, n. 64 und Ibn Esra, Sephat Jether p. 19b, n. 61, wo diese Erklärung wörtlich citirt ist. Bei Dunasch ist statt יחיר zu lesen יחיר.

<sup>\*)</sup> Die VI. Form des v. kommt in dieser Bedeutung noch vor: \$\Psi 22, 15, Jes. 13, 7; 19, 11, Exod. 16, 21; die III. Form: \$\Psi 39, 12; 112, 10; 147, 18; vgl. Dozy, Supplement aux dictionnaires arabes. Bei Freytag fehlt diese Bedeutung.

שלמה לובי וויים לפגע האשלמה להם לה וויים שלמה להם לה וויים שלמה להם לה וויים לאליים לאליים

- Dass ich nämlich meinem Gegner Böses vergolten oder meinen Feind ohne Grund geplündert¹) hätte.
- 6. Denn, wenn das ist, so mag mich verfolgen der Feind, mich erreichen, mein Leben zu Boden treten und meine Ehre<sup>2</sup>) in den Staub ziehen immerdar.

und Num. 4, 19. Man sieht, dass Saadia v. 11 und 12 verbindet, so dass sie also zu den sogenannten רוווו (Verspaare) gehören, von denen Dunasch a. a. O., S. 57, n. 177 berichtet, diese Stelle ist jedoch nirgends angeführt.

1) In dieser Bedeutung kommt in unsern Lexicis nicht vor. Die ursprüngliche Bedeutung von نصل ist "ausziehen, entblössen", vorzüglich "cuspidibus pugnare", daher ناصل "cuspidibus pugnare", Nun wäre es allerdings an sich nicht unwahrscheinlich, dass S. dem Worte וארולצור nach Num. 32, 20, 21, 27... und Jes. 15, 4, wo er פּבָּיט, evaginare" übersetzt, auch hier die Bedeutung "kämpfen, befehden" habe geben wollen. Allein für die Annahme Ewald's (Beitr. I, S. 15), der wir gefolgt sind, spricht die Bemerkung Ibn Esra's (Comm. z. St.): ויש אוטרים שרוא על דרך וינצלו את מצרים "einige sagen (vgl. ob. S. 4, Anm. 2), dass dies (nämlich das Wort ואהלצה) nach Analogie der Stelle (Ex. 12, 36): ,Und sie plünderten die Aegypter' zu erklären sei". Der Hinweis gerade auf diese Stelle und die Vergleichung mit רנצלו, während es doch noch andere und häufiger vorkommende Wörter von der Bed. "plündern" giebt, wie na, עסה, שׁכל, שׁסה u. a. m., macht es fast zur Gewissheit, dass damit die Uebersetz. Saadia's ناصر, gemeint ist. Auffallend ist es jedoch, dass S. weder an der angeführten St. Ex. 12, 36, noch auch Ex. 3, 22 sich des Wortes das hebr. על) bedient, was doch bei seiner Vorliebe für Uebersetz, durch gleichlautende arab. Wörter (vgl. Geiger, a. a. O. S. 290; Munk, Notice S. 56 f.; Haneberg, S. 369) gewiss zu erwarten gewesen wäre.

"צע dieser Stelle findet sich bei Dunasch a. a. O., S. 13, n. 41 folgende Angabe: אומר בפוזרון וכבודי לעפר ישכן סלה כי כבוד הגוף היא הנפש "Und er sagte zur Erklärung von יוכבודי die Ehre des Körpers sei die Seele". Genau so bei Ibn Esra: Seph. Jeth. S. 14a, n. 38. Hier fehlt diese Erklärung; sie findet sich jedoch, wenn auch nicht mit denselben Worten, im Comm. zu ע 30. Vers 13 dieses P.'s lautet nämlich in der Uebersetz. folgenderm:: لقبل تستحك نفسى ولا تسكت كذاك يا ربى والاهى ابدا الشكرك "Damit dich preise meine Seele ohne aufzuhören; so o Herr will ich ewig dir danken". Dazu ist im Comm. bemerkt: وفسرت למען יומרך כבוד النفس

- 7. Ist dem aber nicht so, o so richte deinen Zorn gegen ihn 1), o Herr, erhebe dich über meine Feinde mit Grimm gegen sie und lass' eintreten für mich das Urtheil, das längst du versprochen.
- 8. Die Menge der Volksscharen aber, die dich um Schutz flehet, ihretwegen lass' deine Majestät sich wieder zur Höhe emporschwingen.
- 9. So, o Gott, der du die Nationen richtest, urtheile zu meinen Gunsten nach meiner Redlichkeit und Wahrhaftigkeit gegen mein Volk.
- 10. Und da vollendet ist die Bosheit der Gottlosen, so richte auf den Tugendhaften, da du es ja bist, der Herz und Inneres prüft.
- 11. Darum ist mein Schild von Gott, dem Helfer derer, die rechtschaffenen Herzens sind.
- 12. Und Gott ist ihnen ein gerechter Richter; er zürnt aber demjenigen, der täglich bei seiner Sünde verharrt.
- 13. Schwörend, er werde wieder sein Schwert wetzen und seinen Bogen spannen, nachdem er ihn bereits hergerichtet<sup>2</sup>).
- 14. Und vorbereitet hat er sich die Mordgeräthe und angefertigt beschwingte Pfeile.
- 15. Und geworden ist ihm das Unheil gleich den Geburtswehen, die Verderbniss gleich der Empfängniss und das Nichtige gleich dem Gebären.
- 16. Und gegraben hat er eine Grube, sie dann ausgehöhlt, so möge er denn stürzen in einen Abgrund, den er bereitet, und zurückkommen möge seine Verderbniss auf sein Haupt und niederfahren sein Frevel auf seinen Scheitel.
- 17. Dann werde ich danken Gott für seine Gerechtigkeit und preisen den Namen meines Herrn, des Erhabenen.

<sup>&</sup>quot;Und ich habe תכוד übersetzt ,die Seele", weil ich gefunden habe, dass er (David) sie so benennt in den Stellen.... (Ψ 7, 6 und 16, 9). Vgl. Ibn Esra zu Genes. 49, 6.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 7, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. den Commentar zu dieser Stelle.

- V. 1. Ich habe שניון durch "Hilferuf" übersetzt, weil mir dies aus dem Sinne der in diesem Capitel vorkommenden Ausdrücke, wie הושיעני u. dergl. hervorzugehen schien.
- V. 5. Ich habe שׁלמי übersetzt "mein Gegner", weil es (nämlich das Wort שׁלם) Feindschaft unter der Maske der Friedfertigkeit bedeutet¹) und zwar in folgenden drei Stellen: (Ψ 69, 23) שׁלמי למקש (Hosea 10, 14) שׁלמי רע (₹ 7, 5) und (Ψ 7, 5).
- V. 8. Mit den Worten וערת לאמים תסבבן meint er (der Sänger) Israel. Er will sagen: Sie (die Israeliten) bitten dich, dass du sie (mit deinem Schutze) umgebest, so erhebe dich denn in ihrer Mitte und zeige deine Allmacht, nach dem Worte der Schrift (Ф 125, 2) ייים סביב לעמויי.
- V. 9. In der Stelle נכדקי וכחמי עלי ist nach meinem Dafürhalten ein Wort zu ergänzen'), nämlich ביתי, weswegen ich übersetzt habe: "gegen mein Volk", nach Analogie der Stelle ( $\Psi$  101, 2).
- V. 10. Und der Satz יגמרו נא רע רשעים steht für יגמרו נא יגמר נא רע רשעים und der Sinn derselben ist (folgender): Wenn das Maass ihrer (der Gottlosen) Sünden voll ist, so verdienen sie die Strafe. Aus diesem Grunde habe ich sie (die Gottlosen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Erklärung dieser Stelle verdanke Herrn Prof. Dr. D. H. Müller in Wien.

عليكون (sic) خوانهم بين (sic) غليكون (sic) غليكون (sic) غليكون (sic) غليكون (sic) غليكون (sic) عليكون (sic)

<sup>\*)</sup> Bei Schröter (Merx' Arch. B. I, S. 43) مثل نهب شلمي .

ist ein von S. öfters gebrauchter terminus für ein zu ergänzendes Wort; vgl. Geiger, Jüd. Zeitschr., B. VI, S. 313. Näher ausgeführt und durch Beispiele belegt ist diese Regel im كتاب الامانات S. 90. Vgl. Ibn Gannah, Rikmah, S. 150 ff., wo dieselben Beispiele angeführt sind.

- d. h. das Wort רשעים) in Bezug auf die "grammatische Ordnung" in den Nominativ gesetzt, da es doch nicht das Böse ist, welches auf sie eine Wirkung ausübt').
- V. 12. Die Worte ואל זועם בכל יום habe ich mit dem, was darauf folgt, verbunden, so dass die aus diesen beiden (Sätzen) entstandene Verbindung (folgende) ist: Er (Gott) zürnt demjenigen, der da schwört²): (V. 13) יים לא ישוב הרבו ילששיי.

### VIII.

- 1. Ein Gedicht von David, womit preisen sollten die Unermüdlichen aus dem Hause des עבר ארם, des unter dem Namen bekannten Leviten.
- 2. O'Gott, unser Herr, wie mächtig ist das Lob deines Namens auf der ganzen Erde, gleich wie<sup>3</sup>) gepriesen wird<sup>4</sup>) deine Majestät in den Himmeln.
- 3. Und gleichwohl gefällt es dir einzusammeln das Lob aus dem Munde derer, die (einst) Säuglinge waren<sup>5</sup>), auf dass du damit deine Feinde schreckest und mit Vernichtung bedrohest den rachsüchtigen Feind.

י) Sondern umgekehrt, die Frevler machen voll das Maass des Bösen. S. fasst nämlich ינמר transitiv "voll machen, vollenden". Vgl. dagegen Ibn Esra zur Stelle.

<sup>\*)</sup> פאשר = אַשֶּׁר, vgl. Ψ 10, 6.

י in der Bedtg. des Piel "loben", vgl. Gesenius Lexicon s. v. הְּנָה (י

<sup>5)</sup> Vgl. Raschi zur Stelle.

- 4. Und wenn ich sehe deine Himmel und deine glänzende Schöpfung<sup>1</sup>), den Mond und die Sterne, die du (kunstvoll) befestigt:
- so spreche ich: Was ist der Mensch, dass du ihm ein Andenken bereitest, und was der Erdensohn, dass du Würde ihm verliehen<sup>2</sup>),
- 6. so dass du ihn nur um Weniges den Engeln nachgestellt und mit Ehre und Pracht ihn gekrönt hast,
- 7. und ihn zum Herrscher gemacht hast über alle jene Geschöpfe, die du unter seine Füsse gestellt hast<sup>3</sup>),
- 8. Schafe und Rinder allzumal und die übrigen Thiere des Feldes,
- 9. das Geflügel des Himmels und die Fische des Meeres und viele von denen, die auf dessen Bahnen dahinziehen 1).
- So bekennen wir denn, dass du, o Gott, unser Herr bist.
   Wie mächtig ist das Lob deines Namens auf der ganzen Welt.
- V. 1. Die Erklärung des Wortes הנחית ist streitig, das Richtigste aber darüber ist unsere Erklärung.
- V. 3. יסרח יסרח habe ich "sammeln" übersetzt, weil ich es ableite von גוסרו ( $\Psi$  2, 2) und ברוסרם יחר ( $\Psi$  31, 14), wo das Wort "sich versammeln, vereinigen" bedeutet.
- V. 7. Die Worte המשילהו במעשי ודיך fasse ich nicht allgemein, sondern speciell b) weil doch die Himmelssphäre mit allem, was darin ist, (ebenfalls) מעשה י"י ("Gottes Werk") und dennoch nicht der Herrschaft des Menschen unterworfen ist.

<sup>1)</sup> Aehnlich ist der Anthropomorphismus umschrieben Exod. 31, 18 يفعل الله und Deuteron. 9, 10 يفعل الله .

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Vgl. Targum zur Stelle.

י) S. erklärt also die Worte כל שַׁהָה חחח רגליו als Relativsatz mit Ausfall der Relationspartikel אַשֵּׁר, wie dies in der Poesie häufig vorkommt.

<sup>4)</sup> Ibn Esra bemerkt (Comm. zur St.): ייש אומרים כי על הרג ידבר, "und Einige sagen, dass (in den Worten עובר ארהות ימים) von dem Fische die Rede sei", vgl. Targum zur St.

<sup>°)</sup> D. h. die Worte beziehen sich nicht auf alle, sondern auf einen Theil der Geschöpfe, nämlich: כל (אַשֶּׁר) שחה חחת רגליי.

V. 10. Das zweite בכל הארץ habe ich übersetzt "in der ganzen Welt", da nicht (das Wort) שַׁמֵים dabei steht (wie V. 2), so dass ich es (nämlich הארץ) auf die Erde allein hätte beziehen sollen.

#### IX.

- 1. Ein Gedicht von David, womit die Unermüdlichen aus dem Geschlechte des Leviten "Ben" mit verhaltener tiefer Tonart preisen sollten<sup>1</sup>).
- O Gott, ich will aufrichtig dir danken und erzählen viele<sup>2</sup>) deiner Wunder.
- 3. Und mich deiner freuen, ja frohlocken und preisen deinen erhabenen Namen.
- 4. Und dies, da du zurückgedrängt meine Feinde, so dass sie wanken und sich verlieren vor dir.
- 5. Und hast ausgeübt an ihnen mein Urtheil und mein Recht und begründet<sup>3</sup>) deinen Thron, o gerechter Richter!
- Und bedräuet hast du die übermüthigen Scharen, vernichtet die Uebelthäter und ausgelöscht ihre Namen (für) immerdar bis in Ewigkeit.
- 7. Und die Länder des Feindes, ganz sind sie der Verwüstung anheimgefallen bis in Ewigkeit und die Bewohner ihrer Städte hast du verstossen<sup>4</sup>), so dass vertilgt ist ihr, ja ihr Andenken.
- 8. Gott aber, der Ewigdauernde, hat begründet seinen Thron zum Gericht,

<sup>1)</sup> Vgl. den Commentar zu dieser Stelle.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 12, Anm. 2. Hier, wie auch besonders in V. 15 und ähnlichen Stellen liegt jedoch wahrscheinlich die philosophische Erwägung zu Grunde, dass von einer Aufzählung aller Wunder oder Eigenschaften Gottes nicht die Rede sein könne. Vgl. Talm. Babli Tr. Berachoth S. 33b, wo eine Häufung von Prädicaten geradezu als Lästerung angesehen wird, indem damit die Vorstellung verbunden sein könnte, dass man eigentlich schon Alles gesagt habe. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass solche Stellen S. zuerst veranlasst haben, das Wort

Das anthropomorphische ישב weiter unten (v. 8) durch واتع الواضع كرسيّة bersetzt. Ebenso Ψ 47, 9 واتع الواضع كرسيّة , vgl. dagegen Jes. VI, 1 (ed. Paulus).

<sup>4)</sup> So ist das v. נחש auch (Deut. 29, 28) übersetzt: فشذب اهلها عن بلدهم

- 9. um Recht zu sprechen in der Welt mit Gerechtigkeit und zu richten die Nationen mit Rechtschaffenheit.
- 10. Und Gott wird sein dem Verachteten ein Beschützer, der ihn beschützen wird in den Zeiten der Noth.
- Darum, o Herr, vertrauen auf dich, die deinen Namen kennen, da du nicht verlässt diejenigen, welche dich suchen.
- 12. Sie sprechen: "Preiset Gott, der auf Zion thronet und verkündet den Völkern seine Herrschaft.
- 13. Denn er rächet das Blut derer, denen er ein Andenken bereitet hat, und nicht vergisst er den Nothschrei der Demüthigen."
- 14. So sei mir denn gnädig, o Herr, und blicke auf meine Schwäche, wie sie durch meine Feinde verursacht ist, o du, der du mich hinweghebst von den Pforten des Todes.
- 15. Damit ich viel von deinem Ruhm erzähle und an den Thoren der Gemeinde Zions mich freue deiner Hilfe.
- 16. Und wenn versinken die Völker in die Grube, die sie bereitet, und sich verschlingt ihr Fuss in dem Netz, das sie versteckt haben:
- 17. so wird es bekannt, dass Gott Recht geübt an ihnen und verstrickt hat den Gottlosen in seiner Hände Werk, und es wird dies zur Lehre für und für.
- 18. (So dass) sprechen werden die Menschen: Der Weg der Gottlosen (führt) in die Grube und (so auch) jedes Volkes, welches Gott vergessen.
- 19. Denn der Arme wird nicht für ewig vergessen und die Hoffnung der Schwachen geht nicht für immer zu Grunde.
- 20. So lass' es denn kommen, o Herr, nicht sollen übermächtig werden die Menschen und nicht sollen richten¹) die Uebermüthigen ohne dich²).
- 21. Und lass' kommen über sie Etwas, wodurch sie in Furcht gerathen, so dass sie erkennen, dass sie (nur) Menschen sind immerdar.

<sup>1)</sup> S. bezieht die vorangegangene Negation auch auf die zweite Satzhälfte und erklärt හවුණු = ආවුණු.

<sup>&</sup>quot;) איי ניבע = על פניך wie Exod. 20, 3.

<sup>1)</sup> Vgl. den Comm. zu Ψ 6, 1 (oben S. 12).

عول يسبّح بع المواطبون : Vgl. \$\Pi 46, 1. Die Uebersetzung lautet بلحي جفيّ مسترق مسترق المتابع بلحي خفيّ مسترق

<sup>\*)</sup> In der Handschr. ist אלמון beide Male unpunktirt; so scheint aber der Sinn seiner Erklärung zu sein, da er auch אַלְעָלְ (Ψ 46, 1) durch تعني "Übersetzt, vgl. Anm. 2 auf dieser Seite.

<sup>4)</sup> Ueber Saadia's Erklärung der Ueberschrift unseres Psalms finden sich bei Dunasch a. a. O. zwei einander widersprechende Angaben. S. 14, n. 44 heisst es nämlich: ואטר בפתרון על מות לבן, על מיתת איש שמו בן מבני לוי יי ואני אומר כי הלמד מיסוד המלה כמות לָבֶן לְשֵׁע, וכי לַבֵּן אחד מבני אדם עם או נטבע "Und er sagte zur Erklärung (der Ueberschrift) על מוח לבן auf den Tod eines Mannes, Namens Ben, aus dem Geschlechte Levi's . . . Ich aber sage, dass das Lamed (von zum Stamme des Wortes gehört, wie in לָבֵן und לָשֵע (Gen. 10, 19), und dass לַבן einer von Leuten war, die mit David Krieg führten und der entweder in einer Schlacht gefallen, oder gestorben oder ertrunken war (das Letztere mit Beziehung auf V. 16)..." Saadia hätte demnach על מות (getrennt) gelesen. Dagegen heisst es das. S. 21, n. 69 ganz mit unserer Handschrift übereinstimmend: תעשה עלמות מילה אחת כלומר שהוא קול נעלם "Und er machte aus עלמות Ein Wort, was so viel heissen soll, wie, dass es eine verhaltene (tiefe) Tonart sei". Dieser Widerspruch liesse sich einfach durch die Annahme erklären, dass Saadia ursprünglich wirklich zwei verschiedene Erklärungen für dieses Wort gegeben, von welchen aber nur die in die Uebersetzung aufgenommene sich uns erhalten habe. Dass er für schwierige Wörter bisweilen mehr als Eine Erklärung gegeben hat, beweist seine dreifache Auslegung des Wortes (Ψ 48, 3) (vgl. Ewald, Beitr. B. I, S. 38; die daselbst aus den "70 Wörtern" angeführte 3. Erklärung findet sich ebenfalls in unserer Handschr.). Jedenfalls scheint die erste in n. 44

angeführte Erklärung Dunasch zuerst bekannt worden zu sein, weshalb er auch in seiner Kritik gegen Menachen b. Saruk (Criticae vocum recensiones, ed. Filipowski, S. 15 unter לבן) sagen konnte: ראיתי בפסוק זה פתרונים וch habe, לפוחרים וכלם פחרו עלמות שתי חיבות... אבל נחלקו בפחרון לבן..... über diesen Satz (verschiedene) Erklärungen von (verschiedenen) Auslegern gesehen. Alle erklären על מוח als ,zwei (getrennte) Wörter' nur sind sie über die Auffassung des Wortes לבן verschiedener Ansicht". Die hierher gehörige Stelle bei Ibn Esra (Seph. Jether, ed. Lippmann, S. 15a, n. 41) bietet mancherlei Schwierigkeiten, die wir zu erklären wenigstens den Versuch machen wollen; die Stelle lautet wörtlich: על מות לכן, אמר הגאון שהל' נוסף ופתוח כל' ליצהר והטעם כן (בן .1) והוא אחר מהלוים ככתוב בר"ה עם שנלחמו עם אחד מהגוים שנלחמו עם (ורבי אדנים (ורבי אדנים (ורבי אדנים) רוד ולא הביא ראיה, ולדעתו מלת עלמות א' כעלמות שיר שהוא (תחלת) פייט בס' בר רק המלה אחת היא אצלו "Es sagte der Gaon, das ,Lamed' (in غزا) sei überflüssig und mit ,Pathach' versehen (d. h. trotzdem die in  $\frac{1}{2} = \frac{1}{12}$  liegende Determination bei einem Nomen propr. unstatthaft ist), gleich wie in (?) לַיִּצהר, und zu lesen sei eigentlich בן, und dies sei ein Levite, wie dies in der Chronik (a. a. O.) ausdrücklich angegeben sei. R. Adonim (Dunasch b. Labrat) aber sagt, dass dies (nämlich das Wort לבן, vgl. die angeführte Stelle bei D., S. 14, n. 44) der Name eines Königs der mit David Krieg führenden Völker sei, wofür er aber keinen Beweis beigebracht hat. Ferner ist nach seiner (des Dunasch) Ansicht das Wort אַלְמוּח שיר, nicht' gleich עַלְמוֹח שיר, welches der Anfang eines Gedichtes in dem Buche der Psalmen ist. Allein auch der Gaon sagt dort nichts (dergleichen), nur ist ihm das Wort (עלמות) Eins". Aus den letzten Worten Ibn Esra's geht deutlich hervor, dass er die Erklärung Saadia's zu unserer Stelle nur aus der Angabe Dunasch's (S. 21, n. 69), die zu \P 46, 1 aber gar nicht gekannt hat; denn aus beiden Stellen hätte er ersehen müssen, dass für Saadia עלמות und wirklich identisch sind, und sich nur durch ihre Stellung im Satze in der Punktation unterscheiden. Es ist dies ein neuer Beleg für die von Geiger (Wissenschaftl. Zeitschr. V, p. 286, Anm. 1) ausgesprochene Ansicht, dass Ibn Esra bei Abfassung seiner Vertheidigungsschrift Saadia's Werke nicht vor sich gehabt, sondern blos Dunasch's Kritik. Dass die Abbreviatur 'N nicht mit Lippmann (Anm. 6) in אחת (Eins), sondern in אינה (es ist nicht) aufzulösen sei, wird wohl kaum Jemand bezweifeln. Denn nach Lippmann hätte Dunasch ebenfalls als Ein Wort betrachtet, was er jedoch in der oben angeführten Stelle (criticae vocum recensiones, S. 15) auf's Entschiedenste verwirft. -Was nun das von Ibn Esra als Analogie für לַּצֶּרָה angeführte Wort לַצָּרָה bebetrifft, so ist wohl nicht anzunehmen, dass dies schon von Saadia zur Vergleichung herbeigezogen worden sei, da das Wort in dieser Gestalt thatsächlich nirgends existirt, und Dunasch diese Blösse seines Gegners kaum

### X.

- O Gott, fürwahr, du verzögerst nicht dein Strafgericht, du hättest es denn für Zeiten der Noth¹) verborgen.
- Wenn der Frevler in seinem Uebermuthe den Schwachen verfolgt, bis er sich seiner bemächtigt<sup>2</sup>) durch Anschläge, die er gegen ihn ausgedacht.
- Und schon rühmt er sich des Gelingens seiner Lust und da Gott ihn gesegnet in seinen Wünschen, verwirft er den Gehorsam gegen Ihn.
- 4. Und der Frevler, wenn aufwallt sein Zorn, nicht sucht er

übersehen haben würde. Es ist vielmehr wahrscheinlich, dass erst Ibn Esra, um Saadia's Erklärung einigermaassen zu rechtfertigen, aus dem Gedächtniss dieses Beispiel angeführt hat. Diese Annahme ist um so wahrscheinlicher, als Ibn Esra dasselbe Wort in einem ähnlichen Zusammenhange auch in einem andern Werke anführt. In seinem Buche über den Gottesnamen (ספר השם), ed. Lippmann, Fürth 1834) hebt er als unterscheidendes Merkmal des Nom. propr. die Artikellosigkeit desselben hervor, und erklärt die scheinbaren Ausnahmen von dieser Regel, welche in der Bibel vorkommen, auf verschiedene Weise. Als eine solche Ausnahme nennt er nun (S. 3b Zeile 11) auch das Wort ליצהרי, welches aber eigentlich für ליצהרי stehe (da nämlich bei dem Nom. relationis wohl der Artikel stehen kann). Es ist nun die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, dass eine solche Lesart Ibn Esra wirklich vorgelegen hat. Finden sich doch auch bei Samuel ben Möir von unseren Texten abweichende Lesarten (vgl. darüber Rosin, R. Samuel ben Meir als Schrifterklärer, im Jahresbericht des jud.-theol. Seminars zu Breslau, 1880). Will man dies nicht annehmen, so bleibt nichts Anderes übrig, als dass Ibn Esra, der nach seiner eigenen Aussage gewöhnlich aus dem Gedächtniss zu schreiben und zu citiren pflegte (vgl. Bacher, Abr. Ibn Esra als Grammatiker, Budapest 1881, S. 25, Anm. 108), das Wort לַיָּעָהָרָי (1. Chr. 24, 22; 26, 23, 29) mit יבישהר verwechselt hat. Diese Verwechselung liesse sich einigermassen daraus erklären, dass in der zuerst angeführten Stelle (l. Chr. 24, 22) lauter Eigennamen stehen und לְּעָהֶרִי das einzige Patronym. ist.

<sup>1)</sup> Vgl. Dunasch a. a. O. S. 4, n. 9, und Ibn Esra Seph. Jeth. S. 6b, n. 8.

<sup>&</sup>quot;) S. punktirt demnach יְחַשְׁב יוֹ und הְשְׁב לּוּ, welches letztere er im Sinne von הְשַׁב לוֹ übersetzt.

- dich und bei allen seinen Anschlägen¹) spricht er: Es giebt keinen Gott.
- Immer von Neuem beginnen seine Pläne, entrückt sind deine Urtheilssprüche aus seiner Gegenwart und alles Unheil, womit ihm gedrohet wird, hält er für (leeres) Gerede.
- 6. Und er spricht in seiner Seele: "Nicht werde ich wanken bis zu den fernsten Geschlechtern", wie wenn er nichts mit dem Bösen zu schaffen hätte<sup>2</sup>).
- 7. Und doch ist voll sein Mund von Fluch, Trug und Verlogenheit, und auf seiner Zunge ist Unheil und Tücke<sup>3</sup>).
- 8. Und er, stets sitzt er auf der Lauer in Gehöften, tödtet den Frommen im Verborgenen und seine Augen schauen<sup>4</sup>) nur aus nach dem Unglücklichen.
- Und er lauert im Verborgenen, wie ein Löwe in seinem Versteck, der da lauert, um zu ergreifen den Schwachen, so ergreift (auch) er den Schwachen, so oft er zusammenzieht sein Netz.
- 10. Du siehst ihn sich ducken und erniedrigen, bis hinstürzen die Unglücklichen<sup>5</sup>), wenn er mächtig sich erhebt.

י) S. übersetzt בְּבֶל = לְּבָל, vgl. Abu'lwalid Rikmah, S. 163, Zeile 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) אַשֶּׁר = אַשֶּׁר vgl. ob. S. 17, Anm. 3.

<sup>&</sup>quot;) ישל und און ubersetzt S. durchweg mit שׁנ, ebenso Num. 23, 21, Jes. 59, 4 (Paulus falsch בָּל,), vgl. Abu'lwalid Wurzelbuch, s. v. און, Note 4 und און, Note 44.

יאמר הגאון כי נון יצפנו נוסף וטעטו אפרות ב. St.) bemerkt: ויאמר הגאון כי נון יצפנו נוסף וטעטו איניו בגוים חצפינה "Und der Gaon sagt, das "Nun' in יצפנו überflüssig, und dieses Wort stehe für יצפו (sie schauen aus); dies beweise das Wort עיניו (,seine Augen', wozu die Bedtg. schauen passt) wie עינ 66, 7 (wo ebenfalls das v. פון in Verbindung mit עין ,Auge' steht)". Diese Begründung der Uebersetzung fehlt im Comm.

יו Dunasch a. a. O. S. 9, n. 28: ויפלו חלכאים וופל בעצומיו חלכאים וופל בעצומיו חלכאים וופלים ועשה שחי החיבות חיבה אחתיי, Und er übersetzte יינפליי. 10 es fallen in seine Netze die Unglücklichen, indem er aus den zwei Wörtern Ein Wort machte". Ebenso Ibn Esra, Seph. Jeth. S. 11b, n. 27:

- 11. Und er denkt in seinem Innern, dass der Allmächtige seiner vergessen, oder gleichsam seine Allwissenheit von ihm abgewandt habe, so dass Er ihn nicht sehen werde, bis in die Ewigkeit.
- 12. So lass' denn, o Herr, kommen über ihn die Rache, erhebe, o Allmächtiger, deine Hand gegen ihn, auf dass man nicht glaube, du vergässest die Schwachen.
- 13. Denn ausserdem, dass der Frevler den Gehorsam gegen Gott verwirft, denkt er in seinem Innern, du werdest ihn nicht zur Rechenschaft ziehen.
- 14. Und dass es dir wohlgefiele¹) zu blicken auf die Leute des Unheils und des Aergernisses, die fortwährend deine Wohlthaten geniessen²); und deshalb unterlässt es, dich um Hilfe anzurufen³) der Verwaiste, dem du (sonst) ein Helfer warst.
- 15. So zerbrich denn den Arm des Frevlers und mach', dass des Bösen Frevel gesucht und nicht gefunden werde ').

תוכה אחות חיבה אחות מעמו דלים והיא חיבה אחות שמו הוא "Der Gaon sagt, dessen Bedtg. sei "Unglückliche" und es sei Ein Wort". Dunasch's Einwand, der Plur. von חַלֶּכִים heissen, weist Ibn Esra zurück, indem er als Singular von חַלְּכָּאִים ein quadrilit. אַלְּכָאִם annimmt. Diese Erklärung führt er in seinem Comm. zur Stelle als die eines מדקרק גדול (eines grossen Grammatikers) an. Damit ist nicht, wie Hupfeld (a. a. O. S. 219) glaubt, Chajug gemeint, sondern Ibn Gannah; vgl. dessen Wurzelbuch, s. v. דלף. Dieser Erklärung folgen ausserdem Menachem und Parchon, vgl. dagegen Kimchi, Comm. z. St. und Lex.

י) ראה כי im Sinne des arab. י, أي أي.

<sup>&</sup>quot;) Aehnlich übersetzt auch das Targum die Worte לְחֵת בִירִים, aber mit Beziehung auf die Frommen: אסחכל למשלם אגרא טב לצדיקיא בידך "Sorge dafür, dass du den Gerechten mit deiner Händen guten Lohn erstattest". Ganz mit Saadia übereinstimmend erklärt Raschi: בכחך אחה נותן יד לרשעים "Mit deiner Allmacht verleihst du Kraft den Gottlosen, dass ihnen ihr Frevel gelingt".

יהיל לך hier = הֵילֵל הְי, and Hoffen auf dich", und das "He" am Schlusse wie Ex. 8, 4 und Spr. 2, 11 u. a. m.

<sup>• 4)</sup> S. liest somit הַּדְרֵשׁ und אַפָּאַה oder nimmt das Kal in der Bedtg. des Niphal; רשׁעהו fasst er = רשׁעהו.

- 16. Und erkennen wird man, dass Gott der König ist immerdar und in Ewigkeit, wenn sich verliert das Volk aus seinen Städten.
- 17. Wenn du, o Gott, erhört haben wirst die Wünsche der Schwachen, weisst du doch, worauf ihre Herzen¹) gerichtet sind,
- 18. dass (nämlich) Recht geschehe dem Verwaisten und dem Geschmähten: dann werden sie (die Frevler) nicht mehr schrecken die Menschen mit ihrem Frevel im Lande.

Dieses Kapitel handelt von der Nachsicht (Gottes) gegen die Frevler und Gottlosen in dieser Welt.

- V. 1. למה נמוח habe ich übersetzt "nicht" wie למה (Gen. 47, 15), למה אככה (II. Sam. 2, 22) u. dgl. m. Der Sinn ist demnach im Zusammenhange folgender: "Nicht gewährest du (o Gott) ihnen (den Frevlern) Aufschub, du hättest ihnen denn den Tag der Strafe verborgen"3), so sind (nämlich) die Worte לעחות בצרה zu verstehen.
- V. 5. Der mit den Worten כל צורריו יפיח ברם bezeichnete Gedankengang des Gottlosen ist, dass die Verkündigung des (Propheten) nur eine rhetorisch aufgeputzte Prunkrede sei. So oft ihm daher das Eintreffen des Unheils angedroht wird, verachtet er diese Rede, indem er sie für Ruhmredigkeit und Geschwätz hält. Die beiden Wörter הלכאים עו הלכה stehen vereinzelt.
- V. 10. Die Worte יהכה ישהי stellen das Verhalten des Löwen (von dem V. 9 die Rede war) dar. Wenn sich derselbe nämlich zum Sprunge vorbereitet, so duckt er sich erst, um sich zu sam-

ין אונך אונך אונך sehört für S. zu den Ausdrücken, deren Anwendung auf Gott der arabische Sprachgebrauch nicht zulässt, daher die Umschreibung durch וויש ואבול, vgl. ob. den Comm. zu \ T 5 und Anm. 2.

י Die Uebersetzung dieser Stelle lautet in der Polyglotte wirklich: פֿל גֿיָּפָּט; ebenso ist פֿל טור טור טור של טור טור טור טור טור טור פֿל טור פֿל

<sup>.</sup> ومنهم من تمهله ليشدّد عليه العقوبة Vgl. Kitâb al'amânât p. 174

meln — dies bedeuten die Worte יְרָבֶּה יְשׁׁהַ — hierauf erhebt er sich und reckt sich empor — dies ist mit dem Worte מעצומיו ausgedrückt — bis er sein Opfer zerfleischt. Wenn du ihn also sich ducken siehst, so sei auf deiner Hut, denn darauf folgt der Sprung. Ebenso der Frevler. Siehst du ihn sich vor dir erniedrigen und dich mit Sanftmuth anreden, so hüte dich vor ihm, denn dies ist Verstellung, wie es in der Schrift heisst: יולק יעשה מרחה (Spr. 26, 28); mund ein heuchlerischer Mund bereitet eine Falle" (Spr. 26, 28); ferner של הוא של מחמאות פיו וקרב לבו

V. 14. Die Worte יינוס מבים לאחה כי אחה כי אחה כי אחה כי אחה וכעם מבים sind eine Fortsetzung der Rede des Frevlers. Der Prophet spricht sie weder in seinem eignen, noch in Gottes Namen, sondern erzählt, was die Frevler sprechen, nämlich, dass der Allweise Wohlgefallen finde an ihren Handlungen. Hierauf sagt der Prophet: עליך יעווב הלכה d. h. infolge dieser Erfahrungen unterlässt es der Verwaiste, dich anzurufen, da er wiederholt um Hilfe gefleht, und du ihm nicht geholfen hast. Der Prophet will aber damit weder den Verwaisten dazu bewegen, dass er aufhöre, Gott anzurufen, noch ihn (dafür) entschuldigen, sondern (nur) erzählen, was er (der Verwaiste) zu thun pflegt.

# XI.

- 1. Ein Gedicht von David, womit die Unermüdlichen preisen sollten. Auf Gott vertrau' ich, wie also sagt ihr von meiner Seele, sie sei wie ein Vogel auf einem Berge flüchtig?
- Die Ungerechten, obwohl sie ihre Bogen spannen und ihre Pfeile auf Sehnen rüsten, um sie zu schleudern im Dunkel gegen die Aufrichtigen<sup>2</sup>),

י) Die Uebersetzung dieser Stelle lautet in unserer Hdschr.: פּבּט ציט והיך זיני Vgl. Targum z. Stelle: نطقه اكثر من السمى والحرب في قلبه

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ewald: "um damit die Aufrichtigen im Dunkel zu werfen".

- 3. ¹) so werden doch ihre Grundlagen zerstört. Frage nicht nach dem Guten, was er gethan.
- 4. Denn Gott, obwohl sein Licht in seinem heiligen Tempel ist, so ist doch im Himmel sein Thron, und sein Wissen ist es, das auf alle Menschen sieht und sie prüft<sup>2</sup>).
- Also erprobt Gott den Guten, den Sünder dagegen und den Unrechtliebenden hasst er.
- 6. Er drohet über die Ungerechten Feuerkohlen und Schwefel zu regnen mit dem Wehen von Sturmwinden, welches ihr Antheil und Verdienst ist.
- 7. Denn er, der Gerechte, liebt die Billigkeit und der Aufrichtige wird seiner Erscheinung sich freuen.
- V. 3. Ich habe השתוח übersetzt "Grundlagen", weil ich es von derselben Wurzel ableite wie וַיִּשֶׁח (1. Sam. 2, 8 u. a. m.),

י) In der mir vorliegenden Handschr. ist v. 3 von v. 2 durch die Anfangsworte כי השחות getrennt. Ich habe mich daher in der Uebersetzung danach gerichtet, obgleich offenbar nach S. die Worte מי השחות יהרסון noch zu v. 2 gehören.

<sup>2)</sup> Saadia's Auffassung dieser Stelle ergiebt sich aus S. 172. Daselbst erörtert er die Frage, wie es sich denn mit der göttlichen Gerechtigkeit vereinbaren lasse, dass so oft gerade die Guten in dieser Welt zu leiden haben? Diese Leiden sind nun nach seiner Erklärung التداء محنة يبليهم الله بها اذا علم منهم اتهم يصبرون عليها ثتر يعوضهم ein anfängliches, באגשל בפשו "ינ צריק יבחן ורשע ואוהב חמם שנאה נפשו Missgeschick, womit sie Gott erprobt, wenn er weiss, dass sie es (geduldig) ertragen werden, was er ihnen aber später mit Gutem vergilt, nach der Stelle"..... Demgemäss findet S. in den Worten צדיק מה פעל v. 3 die dort erörterte Frage angedeutet: "was hat denn der Gute gethan (dass er hienieden leiden muss)?" worauf dann die Antwort in v. 4 und folgenden gegeben ist: Gott, der aller Menschen Herzen kennt, erprobt nur den Frommen, um ihn dann desto reicher zu belohnen, und ihn der ewigen Glückseligkeit theilhaftig zu machen. Nicht hier auf Erden soll der Fromme sein Glück suchen, sondern im Himmel vor Gottes Richterstuhl, wo erst das Gute belohnt und das Böse bestraft wird. Vgl. die Notizen aus Saadia's Comm. zu den Sprüchen in Geiger, Jüd. Zeitschr. B. 6, S. 310, zu Cap. 3, v. 11, 12, wo derselbe Gedanke ausführlich erörtert wird, vgl. auch Raschi zu unserer Stelle.

welches bedeutet "er hat gelegt"; was aber zu Grunde gelegt wird, das ist die Grundlage. Mit den Worten פּהים אש ונפריח ist nicht eigentlich Feuer und Schwefel gemeint, sondern, da es in der Schrift von den Bewohnern Sodoms ausdrücklich heisst'), sie seien damit bestraft worden, und von dem Volke Gog²), sie würden damit bekämpft werden, vergleicht er (David) alle anderen Gottesläugner mit jenen.

V. 6. כמכסת הנפשות halte ich für verwandt mit מכסת הנפשות a) und übersetze es daher durch "Antheil".

#### XII.

- 1. Ein Loblied von David, womit die Unermüdlichen in der achten Tonart preisen sollten.
- 2. O Gott, steh' uns bei, denn dahin sind die Frommen und geschwunden sind die Treuen von den Menschen.
- 3. Und viele von ihnen reden sich gegenseitig mit Falschheit an und mit sanften Worten, die sie aber nur mit doppeltem Herzen sprechen.
- 4. So vernichte denn, o Gott, jede Rede, die sich in Sanftmuth kleidet, und jede Zunge, die Uebermüthiges spricht.
- 5. Und diejenigen, die da sprachen: "Wir sind mächtig durch die Keckheit unserer Zunge, und ist nur unsere Rede mit uns, wer ist dann Herr über uns.
- 6. Es spricht (aber) Gott zu ihnen: Wegen eures Raubes an den Schwachen und wegen des Jammerns<sup>4</sup>) der Armen will ich nun Rache für sie nehmen und durch meine Hilfe ihnen Einen geben, der rühmend sprechen wird<sup>5</sup>):

<sup>1)</sup> Gen. 19, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ezech. 38, 22.

<sup>\*)</sup> Ex. 12, 4. Die Uebersetzung dieser Stelle lautet sowohl in der Polygl. als auch in der ed. Constant. بمواساة من النفوس.

<sup>4)</sup> Durch אָפָהְי ist auch das verwandte יַּאָקָה übersetzt. Ex. 2, 24; 6, 5.

b) Vgl. den Comm. zu V 10, 5, hier ist jedoch تغوّع in gutem Sinne gebraucht.

- 7. Die Worte Gottes sind rein wie Silber, das geschmolzen ist in Tiegeln, oder¹) nach dem (sonstigen) Brauche der Leute der Städte, und das vielfach geläutert ist.
- 8. O Gott, wie du versprochen, dass du sie (die Armen und Schwachen) behüten wirst, behüte uns vor einem Geschlechte von dieser Beschaffenheit.
- Denn rings um uns wandeln Frevler breitspurig einher, erniedrigend die Menschen in dem Masse, wie sie sie hochhalten sollten.
- V. 3. Bei den Hebräern gilt (der Ausdruck) "doppeltes Herz" als eine Bezeichnung für die Verwerslichkeit der Heuchelei, wie bei den Arabern "doppeltes Gesicht" und "doppelte Zunge". In der Uebersetzung von הלקוח habe ich gesagt "verkleidet in Sanftmuth", weil die wahrhaft sanfte Rede kein Betrug ist; sie ist es nur dann, wenn sie sich in Sanftmuth kleidet, während dieselbe ihr nicht eigen ist.
- V. 7. In Bezug auf die Thätigkeit des Schmelzens habe ich die Beobachtung gemacht, dass dieselbe auf verschiedene Weise geübt wird. Mit Beziehung darauf übersetzte ich בעליל לארץ "in einem Tiegel oder worin sonst die Leute der Städte zu schmelzen pflegen". Ich habe ferner gefunden, dass unser Volk, wenn es das Vielfache (auszudrücken) beabsichtigt, dies durch eine der bekannten Zahlen thut, sei es "sieben" oder "zehn" oder "hundert" oder "tausend". So in den Stellen: חהת נערה במבין מהכות (Prediger 6, 6), כסיל מאה (Sprüche 17, 10), פסיל מאה

<sup>1)</sup> Statt אָלָי, wie die Lesart unserer Hdschr. lautet, hat Ewald (a. a. O. p. 19) richtiger אָלָי בּוֹט . Hiernach wäre zu übersetzen: ... wie Silber, welches nach dem Brauche der Leute der Städte in Tiegeln geschmolzen... Aus dem Commentar zu dieser Stelle (s. ob. auf dieser Seite) ist jedoch ersichtlich, dass beide Lesarten zu verbinden sind und demnach gelesen werden muss: אַלָּאָרֶיְיּ (זְּאַרֶּיִי שִׁעְּיִּבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי וּשִּׁבּי אַ שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁעָבּי שִּׁבְּי בּיִבּי שִּׁבְּי שִּׁבְּי שִּׁבְּי שִּׁבִּי (ז. M. 1, 11) יְבִינוֹ nach seiner Art".

<sup>&</sup>quot;) Die Uebersetzung dieser Stelle lautet in der Polygl. und in der Constantin. Ausgabe: وياتخبز كثير من النساء طعاما في تنور واحد.

(Leviticus 26, 26) und אשר היא טובה לך משבעה בנים (Ruth 4, 15). Gemeint ist hier überall nicht die begrenzte Maassbestimmung, sondern die "Vielheit". In diesem Sinne habe ich שבעחים übersetzt "vielfach"). Man hat aber "zehn", "hundert" und "tausend" gewählt, weil deren Vielheit bekannt ist, "sieben" aber, weil das Gesetz diese Zahl ausgezeichnet hat, da es sieben Tage bestimmt hat bei Sabbath, Pesach, Succoth und dergl. mehr.

### XIII.

- 1. Ein Loblied von David, womit die Unermüdlichen preisen sollten.
- 2. Wie lange noch, o Herr, wirst du mich machen gleich einem ewig Vergessenen und gleich einem, dem deine Barmherzigkeit verhüllt ist<sup>2</sup>).
- 3. Und wie lange werde ich erwägen die Rathschläge in meiner Seele bei Nacht und die Sorgen in meinem Herzen bei Tag, wenn sich erhebt über mich mein Feind?
- 4. O Gott, mein Herr, blicke (gnädig) auf mich herab, erhöre mich und erleuchte meine Augen, auf dass ich nicht entschlafe den Schlaf des Todes.

ינית מני לוניים (Gen. 4, 15 u. a. m. Vgl. auch Geiger's Jüd. Zeitschr., B. VI, S. 312 und Anm. I, Eichhorn's Einleit. ins Alte Testament, p. 602. Dieselbe Regel von den runden Zahlen in der Bibel giebt Ibn Gannah (Rikmah S. 184) mit fast denselben Worten. Nachdem er mehrere Beispiele für diese Regel angeführt, sagt er: אין הרופץ אלה הרופץ בהם הרוב "Nicht diese Zahlen selbst sind gemeint, sondern die Vielheit". Auffallend ist bei dieser genauen Uebereinstimmung die gerade hier angefügte Bemerkung Ibn Gannah's: הרבר לא שמעח "Du (sc. Leser) hast noch nie gehört, dass irgend ein Hebräer diese Regel erwähnt oder seine Aufmerksamkeit darauf gelenkt hätte".

<sup>2)</sup> Zu dieser Umschreibung der Worte שניך und יור מניך und מחסריר פניך und יור sieht sich S. veranlasst durch seine Voraussetzung (Kitâb al'amânât p. 105), dass es weder dem arab. noch dem hebr. Sprachgebrauche angemessen sei, von einem "Vergessen" bei Gott in positiver Form zu sprechen. So übersetzt er auch Jes. 49, 14.

- 5. Und auf dass nicht spreche mein Feind: "Ich habe ihn besiegt"; denn freuen werden sie sich, wenn ich strauchle.
- Ich aber, deiner Güte habe ich mich anvertraut und mein Herz freut sich deiner Hilfe; dankend werde ich Gott preisen, da er Gnade mir erwiesen.
- V. 3. Ich habe in der Uebersetzung zu אשית עצות בנפשי (das Wort) לילה hinzugefügt, wegen des darauffolgenden יגון בלבבי "יומם".

### XIV.

- Ein Gedicht von David, womit die Unermüdlichen preisen sollten. Wenn der Thor in seinem Innern denkt, nicht ist Gott ein Herrscher<sup>2</sup>), und sie (die Thoren) verderbt und verabscheuenswerth sind in ihren Handlungen und keiner ist unter ihnen, der Gutes thäte;
- 2. wenn dann Gott von seinem Himmel herab sie unter den Menschen betrachtet, prüfend, ob unter ihnen ein Einsichtiger vorhanden, der das Göttliche sucht,
- 3. und siehe, sie alle sind abgewichen (vom rechten Weg), haben sich aufgelehnt gegen ihn allesammt und keiner ist unter ihnen, der Gutes thäte, ja, auch nicht Einer:
- 4. so spricht er: Fürwahr, es werden erkennen die Uebelthäter, die mein Volk verzehren, wie sie die Speisen verzehren, und die Gott nicht anrufen,
- 5. wenn sie (erst) hier (im Jenseits) gar sehr erschrecken: dass Gott ist mit dem tugendhaften Geschlechte.
- 6. Und nicht sollt ihr den Schwachen täuschen um das, was er von euch erhofft, denn Gott ist sein Beschützer.

י) Vgl. ע 17, 3, wo S. umgekehrt in dem ersten Halbvers das Wort שונים wegen des im zweiten Halbvers stehenden לילו

<sup>2)</sup> Die Lesart der Hdschr. יבות לא ובין giebt keinen guten Sinn. Die Uebersetzung der Parallelstelle (Ф 53) lautet: עבולוגא. Wir haben also auch hier statt של zu lesen אלית שולטנא דאלהא בארעא. Hier wie dort ist S. dem Targum gefolgt, welches unsere Stelle durch לית שולטנא דאלהא בארעא wiedergiebt; ש לא שולטנא דאלהא בארעא פרע מניה übersetzt.

- 7. Er¹) wird ihm geben, was er wünscht, nämlich die Hilfe Zions und Israels; und wenn er zurückgeführt haben wird die Gefangenen seines Volkes, wird freuen sich das Geschlecht Jakobs, das da ist Israel, ja jubeln werden sie!
- V. 2. Mit den Worten בני ארם sind nicht gemeint "alle Menschen", da es ja (weiter) heisst: "sie alle sind abgewichen... keiner ist, der Gutes thäte", während doch der Zeuge (David) aus der Mitte der tugendhaften Menschen hervorgeht; sie (die Worte) beziehen sich vielmehr speciell auf jene Thoren "unter den en keiner ist, der Gutes thäte"?). Der Inhalt dieses Psalms ist kurzgefasst folgender: Wenn die Thoren in ihrem Innern bei der Gottlosigkeit verharren, Gott aber auf sie herabsieht und keinen Guten unter ihnen findet, so spricht er: אור בל פעלי און
- V. 5. Mit dem Worte D\vec{\psi} ist gemeint die k\u00fcnftige Welt\u00e3), in welcher sie erkennen werden "dass Gott ist mit dem tugendhaften Geschlechte".
- V. 7. Die Worte מי יחן מציון sind die Wiedergabe der Rede des Schwachen und dessen, was er wünscht.

## XV.

- 1. Ein Loblied von David. O Herr, wer wird weilen in deinem Hause und wer wohnen auf deinem heiligen Berge?
- 2. Nur wer da wandelt in Wahrhaftigkeit, wer da übt Gerechtigkeit und wer die Wahrheit bekennet in seinem Herzen.
- Und wer nicht lästert<sup>4</sup>) in seiner Rede, nicht Böses übt an seinem Nächsten, noch Schändliches aussagt von seinem Bruder.

י) als Relativpronomen "welcher".

<sup>2)</sup> Daher in der Uebersetzung من بين الناس

Vgl. كتاب الأمانات S. 261.

- 4. Wer ferner sich selbst unbedeutend vorkommt, sich gering achtet, die Freunde Gottes aber ehrt, und wenn er geschworen, "erlaubtes" Leid sich zuzufügen, dies nicht ändert,
- 5: sein Geld nicht giebt gegen Zinsen und die Geschenke des Unschuldigen nicht annimmt. Wer das thut, nicht wird er enttäuscht werden bis in Ewigkeit.
- V. 4. Mit den Worten נשבע להרע ולא ימיר ist nicht gemeint die Schädigung eines Anderen, indem man ihn schlägt, beleidigt oder sein Gut plündert, denn alles dies ist verboten; ebensowenig (ist damit gemeint) die Schädigung seiner selbst in einer Weise, welche die Religion verletzt, wie z. B. durch Entweihung des Sabbath's, oder Essen am Versöhnungstage; sondern (gemeint ist eine Schädigung seiner selbst) durch Fasten an einem gewöhnlichen Tage¹), Entbehrung mancher Früchte oder Enthaltung von dem Besuche irgend einer Stadt und dergl. Aus diesem Grunde sagte ich (in der Uebersetz.) "ein erlaubtes Leid"²).

und "Nun" angenommen habe. Es kann also kein Zweifel darüber sein, dass er רָנֵל = רְנֵל fasst. Was nun aber das Wort מביל anbetrifft, so passt seine Bedeutung weder hier noch dort. Wir werden also an beiden Stellen trotz des Punktes über dem כ (עד 106, 25) nicht הביל , sondern "murren, sich auflehnen" lesen müssen, wie die Polyglotte zu Deut. 1, 27 auch wirklich liest. Jes. 29, 24 hat Paulus, wie hier ייניבין vgl. jedoch die Berichtigungen in Eichhorn's Allgem. Biblioth., B. III, p. 52 letzte Zeile und 53.

יול (Stw. אָרֶשׁ eigentlich "profan, unheilig", im Gegensatz zu קֹרֶשׁ "heilig", dann "Wochentag" als Gegens. zu שַׁבָּּח. Vgl. Tr. Schabboth 113b, Z. 112 f.

<sup>\*)</sup> Diese ganze Ausführung gründet sich auf die talmudische Auslegung der Worte לְהַרָע אוֹ לְהֵעִיב (Lev. 5, 4), wonach jene beiden Ausdrücke sich nur auf etwas Indifferentes, Erlaubtes (דבר רְשׁהוֹ) beziehen, jeder Schwur aber, der entweder mit den Vorschriften des Ritualgesetzes (אין) oder der Nächstenliebe im Widerspruch steht, als nngiltig zu betrachten sei. Vgl. Schebuoth 27a, Nedarim 17a, Zeile 1 f.,

### XVI.

- Und dies ist eine Dichtungsart von David in der er sagt:
   O Gott, behüte mich, denn zu dir habe ich mich geflüchtet.
- 2. Und ich sprach zu dir, o Herr: "Du bist mein Herr"; dagegen sprach ich: "Mein Wohl ist nicht bei dir",
- 3. zu den Kriegern, die da sind in den Ländern und zu den Grossen, nach denen mein Verlangen sein sollte.
- 4. Und ob auch zahlreich sind ihre Schätze, und (ob auch) Andere zu ihnen eilen, so wähle<sup>1</sup>) ich doch nicht die von ihnen, nach ihrem Maassstabe Gewählten und nenne deren Namen nicht mit meinen Lippen.
- 5. Sondern in Gott ist mein Antheil und mein Verdienst, und da du es bist, der mein Loos stützet,
- 6. so ist mein Loos schon im Angenehmen gefallen und dieses mein Erbe ist gewiss mir lieb.
- 7. So will ich denn preisen Gott, der mir dies gerathen, und die Nacht, in der mich mein Inneres unterwiesen.
- 8. Und mit Ueberzeugung halte ich Gott mir stets gegenwärtig und da er so zu meiner Rechten steht, so werde ich gewiss nicht wanken.
- 9. Drob freut sich mein Herz, jubelt meine Seele und auch mein Leib ruht sicher.
- 10. Denn du wirst nicht dauernd meine Seele der Hölle überlassen und nicht wirst du deinen Frommen preisgeben, dass er dort den Untergang finde.

Baba Kama 91b und besonders Makkoth 24a, wo unsere Stelle direct auf einen Fall bezogen wird, wo Einer geschworen, bis zu einem bestimmten Zeitpunkte zu fasten. Genau wie hier ist die Schädigung des Nächsten (להרע לאחרים) specificirt bei Majmonides, Mischne Thorah, Hilchoth Schebuoth, Cap. V, 16: כל הנשבע להרע לאחרים כגון שנשבע שֶׁיבֶה פלוני או יקללנו

Dass Saadia an der angegebenen Stelle (Lev. 5, 4) unter להרע ein freiwilliges Fasten u. s. w. versteht, berichtet auch Ibn Esra im Comm. zur Stelle.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 3, Anm. 2.

11. Sondern kennen lehren wirst du mich die Pfade des (ewigen)
- Lebens und den unerschöpflichen Genuss der Freude an
dem Lichte deines Antlitzes, und die ewige Seligkeit
durch die Macht deiner Rechten.

طرق heisst im Sprachgebrauche der Araber soviel als "Gattung und Art der Rede".

- י" V. 2, 3. Die Worte מוכחי כל עליך sind mit dem folgenden מוכחי בארץ המה אשר בארץ המה לקרושים אשר בארץ המה צי verbinden¹). Der Prophet sagt nämlich: "Ich sprach zu Gott י"י אחה (Du bist mein Gott); dagegen sprach ich י"י אחר בארץ המה dies sind nämlich die Grossen unter den Menschen (לקרושים עליך שובחי בל עליך dies sind habe ich abgeleitet von euch, sondern von Gott. לקרושים (Jer. 6, 4) und dergl. und (demgemäss) ihm die Bedtg. "gerüstet sein"³) beigelegt.
- V. 4. עצבותם עצבותם habe ich übersetzt "ihre Reichthümer" nach Analogie von ועצביך בבית נכרי (Spr. 5, 10), welches bedeutet "deine Reichthümer", ebenso העצב נבוה נפוץ (Jer. 22, 28) und dergl. mehr. בוא habe ich übersetzt "ihr Maassstab" nach Analogie der Stelle (Ex. 36, 8) מדי העבודה למלאכה und ähnlicher Stellen⁴).

<sup>1)</sup> Schnurrer (Eichhorn's Allgem. Bibl., B. III, p. 429) übersetzt das Wort متّعد unrichtig "gedrängt".

<sup>\*)</sup> Nach S.: "zu den Kriegern, die da sind im Lande". Diese bei Saadia häufig vorkommende Bildung halb hebräischer halb arabischer Sätze (vgl. oben S. 33 den Comm. zu Ψ 14) spricht wenigstens in Bezug auf den Comm. gegen die Annahme, S. habe bei seinen Bibelerklärungen auch "muhammedanische Leser" im Auge gehabt (vgl. Bacher: Abr. Ibn Esra's Einleitung zu seinem Pentat.-Comm., Wien 1876, p. 34, Anm. 1), da er ja bei diesen kaum das Verständniss für derartige Sätze voraussetzen konnte.

s) Schnurrer a. a. O. liest المتعالية استعال ,ich habe es in metaphorischem Sinne gefasst". Wenn nun selbst cod. Poc. wirklich diese Lesart hätte, was nach Ewald a. a. O. S. 20 nicht der Fall zu sein scheint, so wäre doch entschieden die unsrige, nämlich عن vorzuziehen.

ל) Bei Dunasch a. a. O. S. 6, n. 18, ist diese Erklärung des Wortes מַדְּם folgendermaassen angeführt: מְדָם אסיך נכל (בל (בל (בל ב) אסיך נסניהם מדם "Und er erklärt בַּחָם (d. h. nach ihrem Bedarf, nach ihrem Maassstabe) in der Stelle (Obad. 1, 5) הלא

### XVII.

- Und dies ist ein Gebet von David. Erhöre mich, o Herr der Gerechtigkeit, mein Gebet und mein lautes Rufen sind ohne trügerische Rede.
- 2. Und von dir soll hervorgehen mein Recht, weil deine Allwissenheit auf die Rechtschaffenen herabsieht.
- 3. Und geprüft hast du mein Herz bei Tag¹), erprobt bei Nacht und es gleichsam²) geschmolzen, ohne dass du darin etwas davon³) gefunden, und hätte ich auch daran gedacht, nicht wäre es über meinen Mund gegangen.
- 4. So bitte ich dich (auch für die Zukunft), dass du in Bezug auf deine Gebote und Verbote, die der Mensch zu beobachten pflegt — denn längst habe ich mich vor den Wegen der Frechen bewahrt —
- 5. meine Schritte unterstützest auf den Pfaden deines Gehorsams, so dass sie nicht wanken 1).

<sup>1)</sup> Vgl. ob. p. 32 Comm. zu Ψ 14 und Anm. 1.

<sup>2)</sup> Siehe oben S. 11, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Nämlich von "trügerischer Rede" von der in v. 1 gesprochen wurde. Vgl. den Comm. zu dieser Stelle.

<sup>4)</sup> Bei Ewald a. a. O. p. 20 ist der Sinn dieser Stelle etwas ungenau wiedergegeben. V. 4 und 5 gehören nach S. zusammen und enthalten die "Bitte" um den göttlichen Beistand bei der Erfüllung der den Menschen gegebenen und von ihnen zu beobachtenden Vorschriften; die Worte אני stehen in Parenthese, und sollen eine Einschränkung des

- Ich aber, da ich dich anrufe, erhöre mich, o Allmächtiger, und du, der du (alle Menschen) erhörst¹), höre auf meine Worte.
- 7. Und bekunde deine Gnade gegen mich, du, der du mit deiner Allmacht denjenigen beistehest, die bei dir Schutz suchen vor ihren Widersachern.
- 8. Und bewahre mich wie der Mensch seinen Augapfel<sup>2</sup>) bewahrt, und birg mich im Schatten deiner Barmherzigkeit
- 9. vor Frevlern, die nahe daran sind<sup>3</sup>), mich zu plündern, und vor meinen Feinden, die einmüthig mich umringen;
- (vor) Leuten, deren Fett sich verdickt hat, und deren Mund Uebermüthiges redet.
- 11. Unsere Feinde aber, die jetzt uns umringt haben, und ihre Augen bereits umherschweifen liessen im Lande:
- 12. sie gleichen einem Löwen, lechzend nach der Beute, oder einem jungen Leuen, weilend in Verstecken.
- 13. Erhebe dich gegen ihn, o Herr, wende dich gegen sein Angesicht, lass' ihn auf die Kniee sinken und befreie meine Seele von dem Frevler, deinem Schwerte').

vorhergegangenen allgemeinen Ausdruckes "סַנְּוּלְוּח אַרֶּם", bezeichnen: "Die Frechen freilich handeln den Geboten und Verboten Gottes zuwider, aber vor ihren Wegen habe ich längst mich gehütet". Auch diese Stelle gehört somit zu den sogen. וונות, vgl. ob. S. 13, Anm. 3.

¹) Zu dieser Umschreibung der Worte הט אוך לי ("neige dein Ohr mir zu") vgl. Kitâb al'mânât, p. 97: פון ניין גי אוון פֿיף פֿרָן. Ebenso übersetzt S. die Worte הטה און דיין אוון פֿיף פֿרָן און אוון פֿיף פֿרָן פֿרָן אוון פֿיף פֿרָן פֿרָן פֿרָן אוון פֿיף פֿרָן פּרָן פֿרָן פּרָן פֿרָן פֿרָן פּרָן פֿרָן פֿרָן פּרָן פֿרָן פּרָן פֿרָן פּרָן פּרָיף פּרָן פּרָיף פּרָיף פּרָן פּרָיף פּרָן פּרָלְיף פּרָן פּרָיף פּרָיף פּרָיף פּרָיף פּרָיף פּרָיף

<sup>2)</sup> Deut. 32, 10 hat die Polyglotte für גישוט, vgl. jedoch Poc. Variae lectiones, wo dafür ביאני angegeben ist. Die Worte אלישוט lösen das anthropomorphistische Bild ganz in Saadianischer Manier auf, indem sie es auf den Menschen beziehen, vgl. ob. S. 4, Comm. zu Ψ 2, und Anm. 6.

<sup>&</sup>quot;) Um anzudeuten, dass שֲׁדְּוּנְי nicht wörtlich zu nehmen sei, schiebt S. das Wörtchen אל ein. Ebenso übersetzt er ע 22 v. 15 die Worte אל במס בא ומשום בא ומשום בתחוך מעי

י Das Wort הרבך ist nach S. nicht wie Ewald a. a. O. (p. 21 Anm. 1) glaubt, Object für פלטה, sondern Apposition zu מָרָשָׁע, vor dem Frevler,

- 14. O Gott, mache mich zu einem von den Leuten deiner Gnade, die sich ewig ihrer erfreuen, deren Antheil das (ewige) Leben ist, und deren Leiber du mit deinen aufbewahrten Schätzen füllst, so dass sich sättigen die Frommen und zurücklassen, was sie übrig haben, für ihre Kinder.
- 15. Ich aber werde wegen meiner Frömmigkeit dein Antlitz schauen und sättigen mich daran zur Zeit der Auferstehung.
- V. 3. Die in diesem Capitel vorkommende Stelle מבל המצא soll nicht heissen: "du hast mich geprüft und in mir nichts Gutes gefunden"; der Sinn ist vielmehr: "du hast nichts Böses in mir gefunden", wie es am Anfang des Capitels (V. 1) heisst: בלא שפתי מרמה Es ist dies aber keine Ueberhebung von Seiten des Propheten; denn, wie wir bereits in der Einleitung zu diesem Buche vorausgeschickt haben, besteht der ganze Inhalt desselben aus Worten Gottes, und dazu gehört auch das, was in den Mund des Propheten gelegt ist. Jener Satz (V. 3) wendet sich demnach von Gott an die Menschen sie ermahnend, dass sie einen gottgefälligen Lebenswandel führen, damit, wenn sie geprüft werden, nichts Böses in ihnen gefunden werde.
- V. 4, 5. Die Worte לפעולות ארם sind mit den darauffolgenden (V. 5) אַבְּיר בּעוֹלוּת עיר verbinden. Klarer wird jedoch die Stelle, wenn man eine Inversion vornimmt, und zwar so, dass man liest: חמך אשרי במעגלותיך לפעלות ארם ברבר שפתיך, d. h. "unterstütze (o Gott) meine Schritte auf den Pfaden deines Gehorsams in Bezug auf das, was die Menschen zu beobachten pflegen." Es ist dies jedoch keineswegs eine Bitte

deinem Schwerte", ebenso erklären diese Stelle Raschi, Ibn Esra und Kimchi zur Stelle. Diese Erklärung stimmt vollständig überein mit S.'s Ausführung in seinem Kitâb al'amânât, S. 108, wonach sich Gott häufig eines Sünders zur Züchtigung eines andern bedient, wofür S. als Beispiel die St. (Ezech. 30, 24) ונחמי את חרבי בידו

um Zwang<sup>1</sup>), sondern um Geneigtmachung zur Frömmigkeit durch Verzeihung der Sünden<sup>2</sup>).

- V. 14. Die Worte יישבעו בניםיי bezeichnen den Gewinn der Kinder an der Frömmigkeit der Väter nach dem Worte der Schrift (Ex. 20, 6): ועשה חסר לאלפים.
- V. 15. Die Worte אחוה פניך, ich werde schauen dein Antlitz" deuten hin auf die Lichtschöpfung, womit Gott die Frommen erleuchtet³). Dieselbe Erscheinung ist auch mit dem Worte תמונחך gemeint.

#### XVIII.

- Ein Gedicht von David, dem Frommen Gottes, in dem er Gott pries zur Zeit, da er ihn errettet hatte von allen seinen Feinden und besonders von Saul, und womit die Unermüdlichen preisen sollten.
- 2. Er sprach: O Gott, den ich liebe, mein Mächtiger(?).
- Du bist meine Zuflucht, meine Schutzmauer und mein Retter, mein Mächtiger und mein Hort, dem ich mich anvertraue, mein Schild, der Stützpunkt meiner Hilfe und mein Beschützer.

<sup>\*)</sup> Deutlicher ist dieser Gedanke ausgedrückt im Comm. zu Ŧ 51 v. 16. Die Stelle lautet: وقوله הצילני מרמים לيس هو جبر واتما يسال ان يتخلّص المعاصى بالمغفرة وكذاك قوله לכ מהור ברא: (v. 12) يعنى انك اذا قوله خلا فالمعاصى بالمغفرة وكذاك قوله خلا فالمان تقيّا فيصير كأنها خلقه جديدة. Man vgl. hierzu S.'s Erklärung zu Ŧ 119, 36 und 141, 4 im Kitâb al'amânât, p. 163, die auch im Wortlaut mit den vorstehenden Ausführungen übercinstimmt.

b. 99 ff. Vgl. auch Guttmann: Die Religionsphilosophie des Saadia (Göttingen 1882), p. 119.

- 4. Und wenn ich Gott, den Gepriesenen, anrufe, so wird mir Hilfe gegen meine Feinde.
- Denn umfangen haben mich durch sie die Wehen des Todes und erschreckt haben mich die Ruchlosen, wie Wasserströme erschrecken.
- Und sie haben mich umringt, wie die Fluthen der Unterwelt, und sich mir entgegenstellt, wie die Schlingen des Todes¹).
- 7. Wenn nun dies mir unerträglich wird von ihnen, so pflege ich Gott anzurufen und um Beistand ihn anzuflehen, denn er ist mein Herr, und so erhört er meinen Ruf von seinem Tempel aus, und mein Hilferuf gelangt zu ihm<sup>2</sup>).
- 8. Da erbebt und schwankt die Erde und der Berge Grundlagen erzittern, und sie erbeben allesammt, da sich gewaltig erhebt sein Zorn.
- 9. So dass der Rauch davon aufsteigt, Feuer sich entzundet, und Kohlengluth davon aufflammt.
- 10. Und er neigte den Himmel, liess herniedersteigen seinen Befehl, und machte den Nebel unter ihm zur Hülle,
- legte ihn den Engeln auf, dass sie mit ihm rasch dahinfliegen und mit ihm kreisen auf den Fittigen eines schnellen Windes.
- 12. Machte die Finsterniss ihm zum Schleier, der ihn umgab, wie eine Hülle, und Wassermenge<sup>3</sup>) und Wolken der Höhen.
- 13. Bis dass von dem Glanze ihm gegenüber, der in seinen Wolken dahinzog, Hagel kam und glühende Feuerkohlen.
- 14. Und es dräute gegen sie Gott vom Himmel, und weil') er

أوجاع الثرى حاطتنى قدمتنى اوهاق الموت Diese Lesart entspricht aber trotz der grösseren Correctheit, oder vielmehr gerade deswegen weniger dem Geiste dieser Uebersetzung, welche jeder Personification und jeder bildlichen Ausdrucksweise ängstlich aus dem Wege geht. Vgl. oben S. 11, Anm. 1 und 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zu dieser Umschreibung der Worte חבוא באונין vgl. ob. S. 38, Anm. 1.

<sup>&</sup>quot;,situla magna, plena aquae", also הישרת gleich 2. Sam. 22, 12.

<sup>4)</sup> Ewald a. a. O. S. 22 und Anm. 1 scheint hier das Wort گزّة für überflüssig zu halten; dasselbe ist jedoch gerade charakteristisch für die

- der Höchste ist, liess er ertönen seine Stimme unter Hagel und Feuerbränden.
- 15. Und er sandte seine Geschosse und zerstreute sie, Blitze in Menge¹) und verwirrte sie.
- 16. So dass sichtbar wurde viel²) von der Fläche der Meeresgründe, und blossgelegt wurden manche²) Grundpfeiler der Welt vor deinem Dräuen, o Herr, und vor dem Wehen der Winde deines Zornes.
- 17. So flehe ich meinen Herrn an, dass er sende von der Höhe (sc. seinen Befehl = هرا) und mich aufrichte und schnell mich herausziehe aus der Bedrängniss, die da gleicht den vielen Gewässern.
- 18. Und mich errette von meinem Feinde, denn mächtiger ist er, als ich, und von meinen Hassern, denn überlegen sind sie mir an Kraft.
- 19. Möge sich mir zuwenden sein Schutz<sup>3</sup>) an dem Tage, an dem ich meinen Untergang befürchte, und möge Gott mir eine Stütze sein<sup>4</sup>);
- 20. mich herausführen<sup>5</sup>) aus dieser Bedrängniss in Freiheit und mich befreien, da er Wohlgefallen findet an mir.

Uebersetzung Saadia's und liefert uns einen neuen Beweis für die Echtheit der Handschrift. Dieses Wörtchen schiebt nämlich Saadia in allen jenen Stellen der Schrift ein, die durch Wiederholung von Gottesnamen zu dualistischen Auffassungen Anlass geben könnten. So auch ¥ 47, 7 ومجدود لاقد ملكنا. Entscheidend aber dafür ist seine Erörterung dieses Gegenstandes in Kitâb al'amânât S. 83, wo unter anderen auch unsere Stelle genau so übersetzt ist. Diese Regel wendet Saadia dann auch bei andern Wiederholungen an, so ¥ 49, 2 المعدوا هذه القصة يا معشر الأمر . Auch diese Stelle findet sich im Kitâb al'amânât a. a. O. genau so erklärt.

<sup>1)</sup> Vgl. Hupfeld: Die Psalmen, S. 377 und Delitzsch, S. 185.

<sup>2)</sup> Zu der Einschiebung der Wörtchen بعض und بعض vgl. ob. p. 12, Anm. 2.

<sup>3)</sup> S. supplirt hier wahrscheinlich רחמיך, wie \Psi 79, 8.

יהי (futur.) statt וְיהִי (futur.) אַנְיהִי

יוֹצִיאֵני statt ויוֹצִיאֵני.

- 21. Und möge Gott mir vergelten nach meiner Frömmigkeit, und nach meiner Hände Reinheit mir wiedererstatten.
- 22. Wie ich beobachtet habe den Weg seines Gehorsams und darin nicht geheuchelt habe vor meinem Herrn.
- 23. Sondern alle seine Gesetze sind mir gegenwärtig durch Ueberzeugung, und seine Satzungen, nicht lasse ich sie von mir weichen.
- Und wahrhaftig war ich mit ihm und oft habe ich mich vor meiner Sünde gehütet.
- 25. So vergalt mir denn Gott nach dem Masse meiner Frömmigkeit und meiner Hände Reinheit gegen ihn.
- 26. Denn du (o Gott) giebst Gutes dem Guten und Vollkommenheit dem Vollkommenen.
- 27. Und vergiltst dem Reinen gleich seiner Reinheit und lässt ihm sein Recht werden gegen den Verkehrten<sup>1</sup>).
- 28. <sup>2</sup>)Du hilfst dem schwachen Volke und erniedrigst alle (stolz) erhobenen Augen.
- 29. So flehe ich dich denn, o Gott, dass du leuchten lassest mein Licht und mir die Finsterniss erhellest, in der ich mich befinde.
- 30. Denn in deinem Namen stürme ich gegen die Scharen und und unter deinem Schutze springe ich auf die Mauern.
- 31. Der Allmächtige ist der in seinen Wegen Wahrhaftige; seine Worte sind lauter und er ist wie ein Schild für alle, die auf ihn vertrauen.
- 32. Denn es giebt kein göttliches Wesen ausser Gott und keinen Hort ausser unserem Herrn.
- 33. Und der Allmächtige ist es, der mich hat ausgestattet mit Kraft und er hat meine Wege zu wahrhaftigen gemacht.

י) D. h. indem du dem Verkehrten mit gleicher Münze bezahlst. Zur Umschreibung der antropopathischen Ausdrücke החסום, חחברר, חחסום und bes. יחסום vgl. die mehrfach citirte Erklärung zu Ψ 2 v. 4, ob. S. 4.

<sup>2)</sup> Das vor اللهم stehende اللهم ist zu streichen, daher mit Punkten versehen, vgl. ob. S. 1, Anm. 1.

- 34. Und (er ist es), der meine Füsse schnell macht, wie die der Gazellen und mich über die Häupter meiner Feinde stellt.
- 35. Und der da lehrt meine Hände den Krieg und macht, dass mein Arm eherne Bogen zertrümmert.
- 36. So gabst du mir einen Schild durch deine Hilfe und deine Rechte stützet mich, und deine Erhörung¹) macht mich reich.
- 37. Du machst weit meine Schritte, so dass nicht ausgleiten meine Sohlen<sup>2</sup>).
- 38. Und wenn ich verfolge meine Feinde, so erreiche ich sie, und nicht kehre ich um, bis ich sie vernichtet habe.
- 39. Dann entkräfte ich sie, so dass sie nicht vermögen, sich aufrecht zu halten, sondern zu meinen Füssen hinsinken.
- 40. So hast du mich umgürtet mit Macht im Kriege, und oftmals lässt du zusammenbrechen meine Feinde unter mir.
- 41. Und du hast gemacht, dass sie ihre Rücken mir zuwenden und dass ich alle meine Hasser vernichte.
- 42. Sie flehen um Hilfe, aber keine Hilfe ist für sie, sie rufen Gott an, aber er erhört sie nicht.
- 43. Und ich zermalme sie, wie Staub, von den Winden einhergetrieben; wie Strassenkoth zerstosse ich sie.
- 44. So siehe ich dich an, dass du mich errettest von dem Volke, das gegen mich streitet, mich hoch erhebest über die Häupter der Nationen, und ein Volk, das ich nicht kannte, soll dienen mir.
- 45. Schon nach dem, was ihr Ohr vernimmt, sollen sie gehorchen mir und die Fremden sich vor mir demüthigen.

<sup>1)</sup> Dunasch a. a. O. S. 48, n. 138 citirt diese Erklärung folgendermassen: אמר וענוחך מלשון עניה "Er (Saadia) leitet יענה von der Wurzel "antworten, erhören" ab". Im Seph. Jether fehlt diese Angabe. Aehnlich übersetzt Targ.: ובכימרך אסגעחני.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Hdschr. hat hier כראיסי, vgl. jedoch Ibn Gannah, Wurzelbuch s. v., wo die richtige Lesart erhalten ist: قال רב סעדיה בופאס.

- 46. Wenn sie aber kommen (sc. zum Kampfe gegen mich), dann sollen ihrer manche<sup>1</sup>) hinstürzen und sich ängstigen<sup>2</sup>) in ihren Ringplätzen.
- 47. Dann werde ich sprechen: "Der Lebendige, der Ewige ist Gott, gepriesen sei er, denn er ist mein Hort und erhaben ist der Herr meiner Hilfe.
- 48. Der Allmächtige, der mir Rache gewährt an meinen Feinden, und schon hat er der Völker viele<sup>3</sup>) mir unterworfen.
- 49. Und der mich errettet von ihnen, mich erhebt über meine Widersacher, und mich beschützt vor den Leuten der Gewaltthat.
- Ich aber will deshalb dich hochpreisen unter den Nationen und loben deinen Namen.
- 51. Der du gross machst deinen König durch deine Hilfe und wohlthust deinem Gesalbten David und dessen Nachkommen bis in Ewigkeit.
- V. 2. Ich habe ארחמך übersetzt "ich liebe dich" nach dem Sprachgebrauche des Targum.
- V. 9. Mit den Worten עלה עשן will er (der Prophet) sagen, dass Gott, der mächtig ist und erhaben, als er auf die Feinde herabsah, die seinen Liebling umringten, gegen sie ergrimmte mit einem Zorn, aus dem Feuer und Rauch aufstiegen, und

<sup>1)</sup> Vgl. ob. S. 12, Anm. 2.

<sup>&</sup>quot;א Das Wort ביינולאפט, welches hier beide Handschriften für אירורגו, wäre nicht viel gewonnen, da Saadia's Ableitung des Wortes אירורגו (siehe Comm.) durchaus die Bedtg. "sich fürchten, ängstigen" erfordert. Wir werden daher sowohl hier als im Comm. ביינולא lesen müssen. Wie mir Herr Dr. Adolf Neubauer mitzutheilen die Güte hatte, übersetzt Tanchum Jerusch. in der Parallelstelle (2. Sam. 22, 46) das Wort וווערו ebenfalls.

a) Das einfache עמים ist durch کثیر من الشعوب wiedergegeben. Vgl. hierzu oben S. 12, Anm. 2 und S. 42, Anm. 2.

(ebenso ist zu verstehen) was sonst von seiner (des Zornes) Gewalt erzählt wird.

V. 10. ווט שַמִים וירד habe ich übersetzt "und er liess herniedersteigen seinen Befehl", weil ich diese Thätigkeiten, welche der Verstand von Ihm negirt auf die Creatur beziehe'). So habe ich denn den Befehl, den er (Gott) gegen die Feinde des Lieblings ausgesandt hatte, als dasjenige aufgefasst, was vom Himmel herabgeschickt und den Engeln auferlegt wurde, wie es in der Stelle (V. 11.) heisst וירכב על כרוב. Er (der Befehl) ist es ferner, der wie beflügelt dahingetragen wurde, so dass er zur schnellen Rache ward; er endlich, den das Dunkel umhüllte, und wodurch die Regengüsse herabströmten, so dass er zur allgemeinen Strafe wurde. (Auf diese Weise) habe ich alle diese Thätigkeiten von dem Herrn der Welten, dessen Lob erhaben ist, abgewendet. — Das Wort יהרגו habe ich übersetzt "sie sollen sich ängstigen"?) nach dem Sprachgebrauch des Targum, welches das Wort אימה (Deuteron 32, 25) übersetzt הרגת מותא "Todesangst"3).

## XIX.

- 1. Ein Loblied von David, womit die Unermüdlichen preisen sollten.
- 2. Die Himmel weisen hin auf die Herrlichkeit des Allmächtigen und die Sphäre verkündet das Schöpfungswerk seiner Hände.
- Ein Gleiches erzählt das Folgen eines Tages auf den andern und die Wiederkehr einer Nacht nach der andern kündet uns diese Erkenntniss.
- 4. Ohne Sprache und ohne Rede, und nicht wird ein Laut von ihnen gehört.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 4 und Anm. 6.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 42, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Diese Ableitung ist wörtlich angeführt bei Dunasch a. a. O. S. 9, n. 27 und Ibn Esra: Seph. Jeth. S. 11b n. 26; vgl. das. die Anmerkungen 1 und 2 des Herausgebers.

- 5. Und doch ist ihre Beweiskraft in die ganze Welt gedrungen und bis zu den Enden dieser Erde ihre zwingenden Gründe. Auch für die Sonne hat er (Gott) in ihnen einen Aufenthaltsort geschaffen.
- 6. Und sie (die Sonne) gleicht einem Bräutigam, wenn er hervorgeht aus seinem Brautgemach, und freut sich wie ein Held bei seinem Wettlauf auf der Rennbahn.
- 7. Von den Enden des Himmels ist ihr Ausgang und zu dessen Enden ihr Ziel, und Niemand ist geborgen vor ihrer Gluth.
- 8. Und dies Alles beweist, dass die Lehre Gottes vollkommen ist, erquickend die Seelen, sein Zeugniss sicher, belehrend den Thoren,
- 9. seine Gesetze gerade, erfreuend die Herzen, und seine Gebote rein, erleuchtend die Augen;
- 10. die Ehrfurcht vor ihm lauter, dauernd für und für, und seine Satzungen Wahrheit, gerecht allesammt;
- 11. sie, begehrenswerther denn Gold und viel edles Metall, und und süsser denn Honig und Wabenseim.
- 12. Auch beobachtet sie dein Frommer gewissenhaft, in dem Glauben an ihren reichen Lohn.
- 13. Wer vermag aber einzusehen die unbeabsichtigten Vergehen? Ich bitte dich (daher), dass du mich von den verborgenen (Sünden) rein machest, indem du mich freisprichst.
- 14. Und dass du zurückhaltest deinen Diener von den vorsätzlichen (Sünden), indem du ihm verzeihest, so dass ihre
  - Waffen keine Herrschaft über mich gewinnen, und ich rein sei von den grossen Sünden.
- 15. Und dass die Worte meines Mundes wohlgefällig seien und ebenso auch das Sinnen meines Herzens vor dir, o Herr, mein Hort und mein Gönner.

Was der Prophet in der ersten Hälfte dieses Gesanges sagt, gebraucht er als Beweis für den Inhalt der zweiten.

V. 2-9. Der Sinn dieses Beweises aber, der sich von den Worten השמים מספרים (V. 2) bis חורת י"ו (V. 8) erstreckt, ist folgender: Wenn die Vernunft die Spuren der Bewegung des Fixsternhimmels, des Laufes der Sonne und der übrigen Gestirne wahrnimmt, so schliesst sie daraus, dass sich dieselben innerhalb eines begrenzten Raumes in parallelen Kreisen bewegen. Sowie ihr nun die Endlichkeit des Mittelpunktes sowohl als des das Ganze Umfassenden, d. h. der Erde und des Himmels klar geworden ist, so ergiebt sich für sie mit Nothwendigkeit, dass diese beiden (sc. Himmel und Erde), wie in ihrem Wesen, auch in ihrer Dauer beschränkt sind1). Aus diesem Grunde sagt er (der Prophet) in diesem Gesange: מקצה השמים (V. 7), ובקצה תבל (V. 5) $^2$ ) "am Ende der Welt" "vom Ende des Himmels". Nachdem er (der Sänger) nun diese Beweise vorangeschickt hat, sagt er in der zweiten Hälfte: חורת ל"י תמימה, d. h. ist es dem Vernünftigen einmal klar geworden, dass die Dinge einen Schöpfer haben, so gewinnt er daraus auch die Ueberzeugung davon, dass Dessen Wort Wahrheit und Dessen Lehre Licht sei und (ebenso) von allem Uebrigen, was die Schilderung enthält<sup>3</sup>). Mit den Worten (V. 4) אין אמר ואין דברים will er sagen, dass diese Dinge uns nicht durch "Anrede", sondern durch "Anschauung" belehren.

V. 13. Zu den Worten מנסחרות נקני habe ich hinzugefügt "ein Befreien durch Entschuldigung", weil die geringfügigen (Sünden) und die Irrthümer sämmtlich dem Gläubigen vergeben

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In der oben (Anm. 1) angeführten Stelle beruft sich S. ebenfalls auf das Zeugniss der Schrift, in Stellen wie Deut. 4, 32 und 13, 8, wo von "Enden des Himmels" und "Enden der Erde" die Rede sei.

<sup>\*)</sup> In derselben Weise argumentirt S. auch in der Einleitung zum Kitâb al'amânât, S. 24.

werden (d. h. ohne Strafe oder Busse, daher عذر "Entschuldigung, Freisprechung").

V. 14. Ebenso habe ich zu den Worten מכר מודים חשך hinzugefügt "ein Zurückhalten durch Verzeihung",¹) weil die grossen Sünden nur durch Busse gesühnt werden können. Das Wort איחם habe ich übersetzt "ihre Waffen", weil ich es (nämlich das Wort איחם) in der Bedeutung "eisernes Geräth" gebraucht fand (1. Sam. 13, 21) und in der Uebersetzung den allgemeinsten Ausdruck dafür setzte²).

#### XX.

- 1. Ein Loblied von David, womit die Unermüdlichen preisen sollten.
- 2. Siehe, es erhört dich Gott an einem Unglückstage und es beschützet dich der Gott Jakob's durch seinen Namen.
- 3. Und er sendet seinen Beistand dir von seinem Heiligthum, und von Zion (was dir Stütze sein soll).
- 4. Nimmt in Empfang alle deine Gaben, und sendet deinen Opfern, was sie verzehren soll, immerdar;
- 5. giebt dir, was du (als Wunsch) im Herzen trägst, und alle deine Wünsche erfüllt er.
- 6. Wir aber wollen jubeln ob deiner Hilfe und den Namen unseres Herrn preisen in unsern Lagern, wenn er erfüllt haben wird alle deine Wünsche.
- 7. Indem Jeder von uns singen wird: "Jetzt habe ich es erkannt, dass Gott, wie er (sonst) seinem Gesalbten geholfen, (auch jetzt) ihn erhört [von seinen heiligen Himmeln] mit der helfenden Macht seiner Rechten.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 39, Anm. 1 und S. 40, Anm. 1.

<sup>&</sup>quot;) Nämlich سلام "Waffen", die auch von Holz u. s. w. sein können. Wenn Ewald (S. 23) meint, dass sich Saadia um das Wort بن gar nicht gekümmert habe, so widerlegt er diese seine Ansicht selbst durch die Anführung der Uebersetzung .... تتى لا تتسلط, wo die Uebersetzung des Wortes بن offenbar in حتى enthalten ist "so dass dann".

- 8. Und (mögen) diese Völker mit ihren Streitwagen, jene mit ihren Rossen (kommen), wir preisen den Namen Gottes, unseres Herrn.
- 9. Und sie beide werden zusammenbrechen und hinstürzen, wir aber stehen fest und werden unterstützt.
- 10. So, o Gott, stehe uns bei und erhöre uns an dem Tage, da wir dich anrufen.

Dieser Gesang ist in den Mund der Nation gelegt, als das, was sie sagt über den "Liebling Gottes", der ihr König ist.

V. 4. Die Worte ועולחך ירשנה habe ich übersetzt "er wird senden was sie verzehren soll", weil ich das Wort (ירשנה) von ableite, welches "Asche" bedeutet und es mir nicht angemessen schien, in der Uebersetzung zu sagen "er wird sie einäschern". Es war aber ein Gnadenzeichen für das Volk, wenn das Feuer ihre Opfer verzehrte¹).



<sup>1)</sup> Vgl. Levit. 9, 24, 1. K. 18, 38 und 1. Chr. 21, 26.

وهو كالعروس عند خروجة من حجلته يسر كالتجبار بحصارة في الطريق: 6 من أقصاء السماء مخرجها ومنتهاها الى أقصائها وليس منستر من حرها: 7 ويدلون اجمعون على الله توراة الله صحيحة رادة للنفوس وشهادته 8 أمينة محكمة الغفال:

وشرايعة سهلة مفرّحة للقلوب ووصاياه نقيّة منيرة للأبصار:

وتقواه طاهر ثابة الى الأبد وأحكامة حقّ عادلة جميعها:

المتمنّاة اكثر من الذهب والفوز الكثير وحلوى (أمن العسل وفايق الشهد: 11

ثمّر إنّ وليّك منتذر بها ومتحفّظ باعتقاد جزائها الكثير:

ونصد فا يفهم السهوات أسلك أن تبرئنى براءة عذر:

وتصد عبدك من المعتمدات صدّ صفح حتّى لا تتسلّط على أسلحتها 14

وأبرؤ من الذنوب الكباير:

وتكون أقوال فاى مرضية وكذلك درس قلى بين يديك يا رب يا 15 معتمدى وأولى:

جعل النبق ما في نصف هذا المزمور الأوّل دليلا على ما في نصفه الثانى فالمدليل من قوله السّمات طاهات الى الدالا الله غرضه فيه أنّ العقل اذا شاهد تأثير حركة الفلك ومسير الشمس وسائر الكواكب استدلّ على أنّها تتجرى في دواير متوازية على أفق متناهية واذا صبّح عنده نهاية المركز والمحيط جميعا اعنى الأرض والسماء أوجب ذلك عنده تناهى زمانهما كتناهى ذاتهما ولذلك قال في هذا المزمور الاعلام الدلا معرفة الدلايل قال في هذا المزمور الاعلام الدلا أنّ العاقل اذا فلم أنّ الله الله أنّ كلامه حتى وتوراته نور وسأئر صبّح له أنّ للأشياء محدّث صبّح بذلك أنّ كلامه حتى وتوراته نور وسأئر ما في القصّة: وقوله ١١٣ المراح المراح المراح المراح المراح المراح المراح المراح المناهدة ولا بالمخاطبة: ووصلت بقوله المداهدة ولا بالمخاطبة: ووصلت بقوله المداهدة عذر لأنّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. אחלא

48 الطايق المعطيني النقم في أعداي وقد ذلَّل (1 لي كثيرا من الشعوب:

49 ومفلتى منهمر ومرفعى عن مقاومتى ومنجيني من ذوى الظلم:

50 قَانا على ذاك أسنيك (\* فيما بين الأممر وأسبّح باسمك:

51 المعظّم ملكة بغياثة والمحسن لمسيحة داود ونسلة الى اللاهر:

فسرت ארחמך أحبّك من اغنة ال חרגום وقوله لالم لالقا وهما أراد بع أن الله عزّ وجلّ حين اطّلع على الأعداء الذين حاطوا بوليّه سخط عليهم سخطا عظيما علت منها النيران والعثان وسائر ما وصف من شدّته: وعبّرت الا لا لاتات المؤور أمره لأنّى زددت (\* هذه الأفعال التي نفاها العقل عنه الى خلقه فخعلت الأمر الذي أحلّه بأعداء الوئي هو المورد من السماء وهو المصبّن بالملائكة كما قال الاحدد لا حداد. وهو الذي أسرع به كالشيء الطاير فصار نقمة سريعة وهو الذي حاط به الظلام وانحلّت به الأمطار فصار عقابا عاما: وصرّفت جميع هذه الأفعال عن ربّ العالمين جلّ ثناءه: وترجمت المادد ويتوجّلون (\* من لغة ال محددا اذ يترجم المادات عامله.

### XIX.

- 1 مجد لداود يستم به المواظبون:
- 2 السماوات تدلُّ على كرم الطايق والفلك يخبر بعمل يديه المخترع:
- 3 وكذاك تتابع يوم ليوم يروى مثل هذا القول وتواتر ليل بعد ليل يخبرنا بهذه المعرفة:
  - 4 بغير نطق ولا كلامر ولا يسمع لهمر في ذلك صوت:
- 5 وفى جميع العالم قد خرج حدّهم وفى أقصاء الدنيا حججهم وللشمس أيضا قد جعل فيهم خباء:

י) Cod. אשניך "Cod. רדת (Cod. רדת "Cod. ייתולגון (Cod. ייתולגון

| 27         | وتكافى النقى بمثل نقاءه وتنصفه من العسر:                        |
|------------|-----------------------------------------------------------------|
| 28         | اللهمر وأنت تغيث الشعب الصعيف وتخفض كلُّ عينين رفيعتين:         |
| 29         | اللهمر كذاك أسلك أن تضمَّى لى سراجي وتسفر لى من ظلمة أنا فيها:  |
| <b>3</b> 0 | فاتّى باسمك أحاضر الى الكراديس وبنصرك اطفر (1 الى الأسوار(°:    |
| 31         | الطايق الصحيح في طرقه وأقواله مسبوكة وهو كالترس لجميع المستكنين |
|            | البد:                                                           |
| 32         | انّ لا الاه غير الله ولا معتمد سوى ربّنا:                       |
| 33         | والطايق المطوق القدرة وجعل طرق صحيحة:                           |
| 34         | والمجاعل رجلتي مسرعة كالأيايل وعلى قماقم أعداى يوقفني:          |
| 35         | والمعلّم يدى الحرب والجاعل أفرعي تدقّ قسيّ النحاس:              |
| 36         | كذاك أعطيتني ترسا من غياثك ويمينك تسعدني واستجابتك تكثرني (*:   |
| 37         | توسع لى خطاى حتّى لمر تزل براعيمى (أ :                          |
| 38         | وان أكلب أعداى أدركهم ولا أعود حتّى أفنيهم:                     |
| 39         | ثمّر أوهنهمر حتّى لا يستطيعون قياما بل يقعون تحت رجلي:          |
| <b>4</b> 0 | كذاك قلَّدتَّى الحيل في الحرب وطالما تجثى أعداى تحتى:           |
| 41         | وصنعتهم يولون الى أقفاءهم وجميع شنّائي أعطبهم:                  |
| 42         | يستغيثون ولا مغيث نهمر ويدعون الله فلا ياجيبهم:                 |
| 43         | وسحقتهم كالتراب مذرى (* قبالة الرياح وكطين الاسواق دققتهم :     |
| 44         | كذاك أسلك أن تفلتني من القوم الذي يخاصموني وتجعلني على رؤس      |
|            | الأممر عاليا وقومر لمر أكن أعرفهمر ياتحدموني:                   |
| 45         | من سمع الانن فقط يستمعون ني والغرباء ياخصعون لي اذا شاهدوا:     |
| 46         | بعضهم يسقطون ويتوجّلون (٩ في ميادينهمر (٦ ۽                     |
| 47         | اقول الحتى القيوم الله تبارك فانه معتمدى وتعالى ربّ غيائي:      |
|            |                                                                 |

<sup>1)</sup> Cod. P. אחב 2) Cod. P. אצואר 3) Cod. חכחר 4) Cod. בראיםי 2) Cod. מיאדנהם 5) Cod. מיאדנהם 5) Cod. מיאדנהם 6) Cod. מיאדנהם

- 8 فتهتز الارض وتتزلزل وأساسات الجبال ترجز ويهتز جبيعهم اذ يشتد غصيه:
- 9 حتّى كان الدخان يصعد من ذلك ونار منه تحرق وجمر منه قد اشتعل: 10 وميّل السماء فأورد أمره وجعل الصباب من دونه حجابا:
  - 11 وصمّنه ملائكة تطير به طيرانا تتحلّق به على أجنحة ريم مسرعة:
- 12 حعل الظلام سترا له يحبط به كالظلال وسجل الماء وغيوم الشواهف:
- 13 حتى أن من السفر المحاذي له المار في غيرمة حدث البرد وجمر النار: 14 وجلب الله عليهم من السماء ولأنَّه العالى أعلن أصواته مع البرد وجم النار:
  - 15 وبعث سهامه فيهم فبددهم وبروقا كثيرا فاهامهم:
- 16 حتّى ظهر كثير من قاء (أ غدران الماء وانكشف بعض أساسات الدنيا [س] ( وجرتك يا ربّ واهاجة رياح غصبك:
- 17 كذاك أسلًا (\* رقى أن يبعث من الرفع فيرفعني وينشلني من المصار الشبيهة بالماء الكثير:
- 18 يخلصني من عدوى فانه أعز منى ومن شانى فانهمر أكثر منى تأييدا:
  - 19 تستقبلني نصرته في يومر أخاف فيه ( العسي ويكون الله في سندا:
    - 20 ويخرجني من هذا الصبق الى ساعة ويتخلصني اذ له فتى مراد:
      - 21 فيكافيني الله على قدر صلاحي ويردّ على كنقاء كفّي:
        - 22 كما حفظت طرق طاعته ولا أنافق ربى في ذلك:
      - 23 بل كل أحكامة حذاى بالاعتقاد ورسومة لا أزيلها عنى:
        - 24 وكنت معه صحيحا وكثيرا ما احترزت من ذنوبي:
          - 25 فرد الله في على قدر صلاحي ونقاء كقيّ عنده:

          - 26 فاتله تحسن الى المحسن وتصحيح للصحيح:

י) Cod. P. fehlt das Wort קאע ") Cod. fehlt ") Cod. אסל (Cod. p. fehlt das Wort אסל (Cod. p. fehlt אסל

מרמה، فليس هذا من النبي تعظم لأن قد قدّمنا في صدر اللتاب ان جميع ما فيه أقوالا من الله ومنه ما (1 هو مورد على لسان النبي فيكون المعنى راجعا (1 من الله الى عباده يلزمهم أن يكونوا بحال طاعة حتّى اذا امّتجنوا لا يوجد فيهم شيء من الشرّ: وقوله لأولالأالا الات هو متّصل بما بعده مراح الملاه الله علمات القول كان أوضح لك وذلك بأن تقول الماح الملاه لأولالأالا الات حادد الموات القول كان أوضح لك وذلك بأن تقول الماح المسالك لأولالأالا الات حادد الموات الناس فيه: وليس هذه مسألة (1 في الجبر بل في المتماله الى الطاعة بصفح الذنوب: وقوله اللا لا المزالا المال المالي يباهى الله به الصالحين يرب به نفع البنين بصلاح الأباء مثل الااللات الماح للأطاعة بالنور المخلوق الذي يباهى الله به الصالحين والى تلك الصورة أيضا أومى اذ قال المادالا الذي يباهى الله به الصالحين والى تلك الصورة أيضا أومى اذ قال المادالا الذي يباهى الله به الصالحين

## XVIII.

 $_{
m I}$  فول لوتى الله داود سبّح به الله في وقت نجاه من جميع أعدائه وسيّما ( $_{
m I}$  من  $_{
m WMI}$  يسبّح به المواظبون :

قال اللَّهِيرِ الذي احبِّك شديدي (°:

أنت ملجائى ومحجزى ومفلتى وطايقى ومعتمدى الذى أستكن اليه 3 وترسى وركن غياثى وناصرى:

وأنا [اذا] ( الله المسبّح فاتى أغاث من أعداى: 4

اف احتواني منهمر مخاص الموت وهالني الفحِّار كهول أودية الماء:

وحاطوا بى كأقسام الثرى واستقبلوني كأوهاق الموت (":

فاذا ضاق في ذلك منهم كنت أدعو الله واستغيث اليه انّه رقى فيسمع 7

صوتى من هيكلة وتغوّثي يصل اليه:

י) Cod. מסלה (ה ראג'ע Cod. מסלה <sup>3</sup>) Cod. מסלה (ה ראג'ע Cod. פראמא (מי שדידא Cod. P. lautet die Uebersetzung von v. 6: אוֹגע אלתרי קדמתני אוהאק אל מות.

- 3 وقد امتحنت قلبى نهارا وبلوته ليلا وكأنّك سبكته ولم تجد فيه شيئا من ذلك ولو هممت به لم يتجاوز فاى:
- 4 قَاسَلُك (أن يكون الى ما استعمل الانسان فيه من أمرك ونهيك فاتى طالما تحقّظت بسبل المتجهّيين:
  - 5 أن تدعم أقدامي في مسالك طاعتك حتى لا تميل:
  - 6 وأنا اذا دعوتك تجيبني يا طايق ويا سامع اسمع اقوالى:
  - 7 وبيّن احسانك على يا مغيث المستكنين البك من مقاوميهم بعزّك:
    - 8 واحفظنى كحفظ الانسان لجنين العين وبظلال رحمتك تسترفى:
- و من قبل الظالمين يكادون أن ينهبوني وأعداى بنفس واحدة يحدقون يى:
  - 10 قوم شحومهم فد عقدوا وتكلّمت أفواههم باقتدار:
- 11 ومصادّونا الذين ألأن قد أحاطوا (\* بنا وقد جعلوا عيوبهم ممتدّة في البلّاد:
- 12 شبههم شبه أسد يشتاق ( الى الفريسة او كصرغام مقيم في السواتر:
- 13 قمر به يا رب استقبل وجهه فاجثه وأفلت ( و نفسى من الظالم سيفك:
- 14 اللهم اجعلني من رهط نعمتك الخالدين فيها الذين نصيبهم الحيوة
- ومن دخايرك تملو بطوبهم حتى يشبع الاولياء ويدعون ما يفصلونه (\* لصبيانهم:
  - 15 وأنا بالصلاح انظر الى وجهك وأستكثر عند الحشر من ذلك:

قوله فى هذا الفصل בחנת לבי פקדת לילה צרפתני בל חמצא. ليس المعنى فيه انّك بلوتنى ( ولمر ( تجد في شياً ( من النخير ( بل المعنى فيه هو أنّك لمر تجد في شياً من الشرّ كما قال في أوّل الفصل حلام سومه

<sup>1)</sup> Cod. משחק °) Cod. חטו °) Cod. שחק ישחק (Cod. חטו °) Cod. פאסלך (Cod. P. פאסלך °) Cod. P. כליחני °) Cod. P. שי °) Cod. P. שי °) Cod. P. כליחני

وإن تكثر أكسابهم واخرون تسرع اليهم فاتى لا أنتخب منتخبيهم 4 على مقدارهم ولا أذكر اسماءهم بشفتى:

لكن فى الله نصيبى واستحقاق واذ انت الداعم لسهمى: 6 فقد وقع سهمى فى النعيم ونحلتى تلك قد حسنت عندى: 6 فأحمد الله الذى أشار على بذلك وليالى ادّبتنى به بواطنى: 7 وقد جعلت الله حذاى دايما بالاعتقاد واذ هو كذلك عن يمينى 8 فلن أميل:

لذلك (1 يفرح قلبى وتسرّ نفسى وجسمى ايصا يسكن واثقا: 9 أَذَك لا تترك نفسى للثرى مقاما ولا تسلم بارّك أن يرى بها الهلاك: 10 بل تعرّفنى سبيل الحيوة والاستكثار من الفرح بنور وجهك والنعيم 11 الغاية بعزّ يمينك:

ולשתם فى نغة العرب مقام الفى والصرب من القول: قوله מוכחי בל עליך" قول متصل بما بعدة לקרושים אשר בארץ המה يقول النبى انى قلت الله י"י אחה وقلت לקרושים אשר בארץ המה وم الأجلاء من الناس مادما حל עליך يعنى (" ليس خيرى من عندكم بل من عند الله: واشتققت לקרושים من קרשו עליה מלחמה واشباه ذلك فجعلته استعدادا: ونسرت ירבו עצבוחם أكسابهم مثل الالاביך בבית נכרי الذى هو أكسابك ومثل העצב נבוה נפוץ وأشكالهما: وفسرت מרם مقدارم مثل قوله מרי העבודה למלאכה وأمثالها:

# XVII.

وهذه صلوة لداود (" اسمع لى يا ربّ العدل صلوتى ورنونى بغير نطق ماكر: 1 ومن عندك يخرج حكمى لأنّ علمك ينظر للمستقيمين:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. fehlt <sup>2</sup>) Cod. אעני <sup>3</sup>) Cod. לדור 3

يجد فيهم صالحا قال دلام الله الله وطلا مال الله وحدا وحدا الله المعنى بقوله لا الله والمار يعلمون والمأدام وحالة قول المعيف وما يتمنّاه:

## XV.

1 مجد لداود يا ربّ من يجاور بيتك ومن يسكن في جبل قدسك؛

2 إلاَّ السالك في صحّة والعامل بالعدل والمعتقد الحقّ في قلبة:

8 ومن لا يتكتس (أفي لسانه ولا عمل بصاحبه شرا ولا شنع على أخيه بعار؛
 4 وهو زرق عند نفسه محتق وأولياء الله يكرمهم وان حلف أن يصر نفسه ضرا مباحا لمريغي نلكه:

5 ولمر يعط (° من ماله بعينة ورشا برق لمر يقبل فمن صنع ذلك لمر يخب الى الدهر:

## XVI.

1 وهذا طرق لداود يقول فيه اللهر احفظنى فاتى قد استكنت اليك: 2 وقلت لك يا رب أنت ربى ثمر قلت خيرى لا عليك:

3 للمعدّين الذين هم في البلاد وأجلاء من يصليح ال يكون مرادى فيهم:

<sup>1)</sup> Cod. יעטי <sup>2</sup>) Cod. יעטי

ردت في الأخراج אשית עצות כנפשי לילה لمّا اتبعه יגון בלבבי יומם.

## XIV.

قول لداود يسبّر به المواطبون إن قال الجاهل في نفسه ليس الله (1 أمرا وافسدوا واكرهوا في شمايلهم وليس منهم صانع خبر:

فان الله من سمائه اذا اطّلع عليهم من بين الناس هل فيهم من عاقل 2 طالب ما عند الله:

فاذا بكلّهم زايل وقد عصوة اجمعون ليس فيهم فاعل خير حتّى ولا واحد: 3 قال ألا سيعلم فاعلو الغلّ وآكلو قومى كأكلهم الطعام والذين لا 4 يدعون (\* الله:

اذا فزعوا هناك غاية الفزع أنّ الله مع الجيل الصالح: 6 ولا تتخيبون الصعيف ممّا رجاه منكم فانّ الله مكنّه: 6 معطية ما يتمنّاه من مغوثة صيون واسرائل واذا ردَّ مسبىّ قومة يسرّ آل 7 بعقب الذي هو اسرائل ويفرحون:

قوله " المعان المعرب لأ دن المال الجمعين لأنه قال المحمد المناس المحمد لأنه قال المدا المال المال المال المال المال المال المال المال المال في المال المال المال المال المال المال المال المال في المحمد الم

¹) Cod. ידעו "Cod. לה ") Cod. ידעו

7 بأنّ اقوال الله اقوال طاهرة كالفصّة المسبوكة في البواطق او [فيما] ( عادة اهل البلاد المصفّاة ( كثيرا:

8 اللهمّر كما وعدت أنّك تحفظهم احفظنا من جيل هو بهذا الحال: 9 فانّ حوالينا ظالمين يسعون يحقرون (\* الناس كالمقدار الذي كان يجب ان يرفعوهم (\* :

يستعمل العبرانيون القلبين في موضع نمر الرياء كما يستعمل العرب وجهين ولسانين: وقلت في عبارة دلا سهرا اللاما كسى لينا لأن الكلام اللين المحقق ليس بمنكر اتما يكون منكرا اذا كسى اللين وليس بأهل له: ووجدت صناعة السبك تستعمل على وجوه شتى فمنها قلت ان تفسير دلائل لاملام في البوطقة او فيما أو عادة اهل البلاد ان يسبكوا أو به: ووجدت أمننا اذا قصدت التكثير حكته بأحد الأعداد المشهورة اما سبعة او عشرة أو مأية او الف كقوله الملا الامام للامام وقال أالمام دلال مدام دهوا مامد المام وقال ألمام دلاله دمام فالمام في الموال المواد في هذا كله الكثرة لا مقدار الحد المحدود: فمنها فسرت طام سدرام كثيرا وقصدوا العشرة والمائية والألف لأن جبرها مشهور والسبعة لأن الشريعة اشهرتها اذ أمرت بأ أيام سدم وهمام ومادات والمثالهم:

# XIII.

1 مجد لداود يستج به المواظبون:

2 الى كمر تجعلني كالمنستى غاية وكالمحجوبة رحمتك عنه:

3 والى كمر الاير المشورات في نفسى ليلا والحسرات في قلبي نهارا ال يرتفع علم عدوي:

¹) Ex Cod. P. ²) Cod. מצפאה ³) Cod. ירפעונהם 4) Cod. ירפעונהם 6) Cod. מא

فان أساساتهم تنهدم: لا تسئل عن الصالح ما فعل: لان الله معما نوره في هيكل قدسة فان في السماء كرسيّة وعلمة الناظر الى (1 4 بنى ادم والممتحن لهم:

كذاك الله يبلو الصالح وامّا الغاسق ومحبّ الظلم فقد شناهما: 5 وتواعد بأن يمطم على الظالمين من جمر نار وكبريت مع (\* رياح زمع 6 ذاك نصيبهم واستحقاقهم:

7

انّه العدل يحبّ الانصاف والمستقيم بحصرته ينظهر:

فسرت السلال الأساسات لأتى جعلت أصل القول من السلام الذى هو جعل والمجعول أصلا فهو الأساس: وقوله هالاه الاهالا لم يرد (\* النار واللبريت أنفسهما وللن لمّا نصّ اللتاب على أهل هالاه أتّهم عوقبوا بذلك وعلى قوم داد أنّهم سيحاربون به مثّل بهم جميع اللقّار: وصرفت داها من حدده دوسالا فجعلته نصيبا:

# XII.

مجد لداود يسبّح به المواظبون باللحن الثامن:

اللّهمّر أغثنا فان الأبرار قد فنوا وخلا الأمناء من الناس:
وصار كثيرهم يخاطب بعضهم بعضا بالزور وبنطق ليّن انّما يتكلّمون 3
به بقلبين:
اللّهمّر فاقطع كلّ نطق كسى لينا ولسانا متكلّما باللبائم:
والذين قالوا نعظمر ببسط السننا واذ نطقنا معنا فاتى مولى لنا:
قال الله لهم من نهبكم الضعفى وشهيق المساكين الأن اقوم بمطالبتهم 6

واجعل لهمر بغياثي متفوها في القول:

י) Cod. P. מע הבוב ") Cod. P. מע הבוב ") Cod. יריד

غرص هذا الفصل في مهلة الظالمين والكفّار في داو الدنيا: فسرت למה لا مثل למה נמות" למה אככה ארצה وما شاكلهما: فانتظم المعني اتك ليس تمهلهم الآ وقد أخفيت لهم يوم عذاب هو قوله الالاا ألاماا בצרה. ومقصد (١ الكافر بقوله در צוררוו יפיח בהם" هو أنّ التفوّه هو اطناب (\* في الكلام فكلما توعَّد بحدوث آفة يتبرَّم بذلك القول ويجعله (\* تفوّعا واسرافا: وهذان المراحد والمحمد مفردان: وقوله الحدة الله هو صفة في فعل الأسد وذلك انَّه اذا أراد أن يثب ينخفص أوّلا حتّى يجمع نفسه كما قال الحرة الله ثمر يرتفع (١ ويتعظم هو قوله الدول دلالااها حتى يغترس: اذا رأيته قد انخفص فاحذره فان عاقبة ذاك الوثب كذاك الظالم إذا رأيته قد تذلّل لك وكلمك باللطيف احذره فانّها مكريّة ( كما שנ ופה חלק יעשה מדחה שנ חלקו מחמאות פיו וקרב לבו. פשנ ראיתה در محمد لاطر ادلام" هو مصاف الى كلام الظالم وليس هو قول النبي عن نفسة ولا عن الله بل حكاية لما يقولون الظالمين أن الحكيم قد ارتضى افعالهم ثمر قال النبتي لأراح الأد الأدام على هذا المشاهدات يترك المتيم الاستعانة بك اذا استغاث مرارا فلم تغثه: وليس هذا [من النبتي] ( ايجاب على اليتيمر أن يترك الاستعانة ولا عذر له ( بل وصف ما هو فاعلد:

### XI.

1 قول لداود يسبّح بع المواظبون: الى الله استكنت فكيف تقولون عن نفسى أنّها نايدة كطاير على بعض الجبال:

2 ان الظالمين وان أوتروا قسيهم وأصلحوا سهامهم على أوتار ليرموا (\* بها المستقيمين في أفل:

<sup>1)</sup> Cod. P. fehlt 2) Cod. P. אמנאף 3) Cod. ירתפאע 4) Cod. ירתפאע 4) Cod. מכירה ממירה 4) Cod. מכירה 5) Cod. מכירה 6) []. ex Cod. P. 7) Cod. P. 3) Cod. P. 6) Cod. P. 6

وقد امتدح ببلوغة شهوتة واذ بارك له فيما طبع به رفض طاعة الله: 4 والظالم عند شمخ غصبه لا يطلبك وفي جميع هممة يقول ليس الله: 4 تبتدئ أموره في كلّ وقت مجدّدة وقد ارتفعت أحكامك من حذائه 5 وكلّ (أ شدائده التي يتوعّد بها يجعلها تفوّها:

وقد قال فى نفسه لن أميل الى جيل وأجيال كأنّه ليس فى شرّ: 6 وفوه مملوء سبّ ومكر وإفك وفى لسانة الدغل والغلّ: 7

فهو دايما يجلس في مكمن من صحون ويقتل البرى في السواتر (" اتّما 8 عيناه تطالعان (" البائس:

ويكمن في الستر كالأسد في عريشة الذي يكمن لاختطاف الضعيف و كذاك يخطف الضعيف اذا ما جذب شركة:

تراه يتخاصع ويتخافص حتى يقع البائسون في حال تعظّمه: 10 وقال في نفسه أنّ الطايق قد نسيه او كُانّة حجب علمه عنه فلي يراه 11 الخاية:

فقمر يا ربّ بمطالبته يا طايق ارفع يدك عليه ولا توهم نسيان الصعفى: 12 فانّ الظالمر معما رفض طاعة الله قال في نفسه أنّك لا تطالبه: 13 وأنّك قد رضيت ان تنظر الى اهل الدغل والاغاظة ( مقيمين و في نعمتك 14 وعلى هذا ترك الاستعانة بك يتيمر كنّت له معينا:

فاكسر فراع الظالم واجعل الشرير يطلب ظلمة فلا يوجد: 15 فيعرف ان الله ملك الدهر والأبد إذا باد هؤلاء القوم من بلادة: 16 اللهم أنت 17 اللهم أنت 17 العليم:

وهو أن يتحكم لليتيمر والمهين لا يعودوا أيضا ألى ترهيب الناس 18 بظلمهم في البلاد:

<sup>1)</sup> Cod. P. וגמיע (בי המאלע P. Cod. P. אגאצה (בי המאלע) (Cod. P. מאל כפאיה (בי המאלע) (Cod. P. מקימון) (Cod. P. מקימון

- 8 والله الثابت الى الأبد وضع كرسيّه للحكم:
- و يحكم في الدنيا بالعدل ويدين الاحزاب بالمستقيم:
  - 10 ويكون الله للمهين ناصرا ينصره في اوقات الشدّة:
- 11 لذلك يا ربّ يثق بك عارفو( اسمك اذ لمر تترك طالبيك:
- 12 يقولون مجدوا الله ساكن صيون وخبروا الأممر بتدبيره:
- 13 أنَّه طالب دماء من جعل لهمر ذكرا ولا ينسى صراخ الخاشعين:
- 14 فرفني يا ربّ وانظر الى ضعفى كيف هو من شانتي يا رافعي من ابواب الموت:
- 15 حتى اقص كثيرا من مدائحك وعلى أبواب جمع صيون اسر بمغوثتك:
- 16 واذا رسخ القوم في الهوتة التي عملوها وتعلّقت قدمهم في شرك 16 الذي دفنوه:
- 17 عُرّف الله بالله عمل بهمر الحكمر وأوهف الظالم بفعل يديه وصار ذلك دراسا سرمدا:
  - 18 يقول الناس مسير الظالمين الى الثرى وكل قوم نسوا الله:
  - 19 انّ المسكين لا ينسى الى الغاية ولا يبيد رجاء الصعفاء [الى الأبد] (\*:
    - 20 فقمر يا ربّ بذلك لا يتعزّز الناس ولا يقضى المقتدرون من دونك:
      - 21 واجعل لهمر ما به يخافون حتى يعلمون أنّهم ناس سرمدا:

ו לפג ו ו ולוצוני ול וציני ושל וא של מוח פפ משדת כי בשם בדמני בין מין מוח שון של מוח של מוח

# X.

1 اللَّهِمْرِ انَّكَ لا تبعد عقابك إلَّا وقد اخفيته لَّاوقات شدَّة:

2 اذا يرهق (1 الظالم باقتداره الصعيف فيصبطه بهمم قد فكرها له:

י) Cod. ארפי (Cod. fehlt י) Cod. לקולה (Cod. fehlt י) Cod. ידהק

| 4  | واذ أرى سماواتك وعملك الباهر والقمر والكواكب التي أتقنتها:       |
|----|------------------------------------------------------------------|
| 5  | اقول ما الانسان اذ جعلت له نكرا وابن آنمر اذ صيّرت له مرتبة:     |
| 6  | حتَّى انَّما نقصته من الملائكة قليلا وبالكرم والبهاء توَّجته (1: |
| 7  | وسلطته من خلائقك على كلُّ من جعلته تحت قدمه:                     |
| 8  | س الغنمر والبقم اجمع وسائر حيوان الصحراء:                        |
| 9  | وطاير السماء وسمك البحر وكثير من المارّ في طرقه:                 |
| 10 | ونعترف أنَّك الله سيَّدنا ما اعظم وصف اسمك في جعيع العالم:       |

قد يصطرب في تفسير הגחיח والأمر فيه كما شرحنا وجعلت تفسير احدا اجتماع لأتى صرفته من داحدا بالا حداحده بالذى هو عصبة واجتماع: ولمر أجعل المطلالات الاعلام الاتراعاما لأن الفلك الأعظم بما فيه هو من طلالة الله وليس الانسان مسلط عليه بل جعلته خاصا: وجعلت حدل المحالم الثانى جميع العالم اذ ليس معه في الفسوى للاهاه فكنت اصرفه الى الأرض خاصة:

# IX.

قول لداود يسبّم به المواطبون من آل تر اللواني( بلحن غبي مسترق: 1 اللهمّر انّى اشكرك مخلصا واقص كثيرا من أعجوباتك: 3 وافرح بك ثمّر اسرّ وامتجد اسمك العالى: 4 نلك بردّك اعداى الى وراء فهمر يعثرون ويبيدون من بين يديك: 4 وعملت بهمر حكمى ودينى ووضعت كرسيّك يا حاكمر العدل: 5 وأرجرت الأحزاب المقتدرين وأبدت الظالمين ومحوت أسماءهمر أبدا 6 الى الدهر:

وبلاد العدو استكملها الخراب الى الغاية وأهل قراهم شذّبت ( حتّى 7 باد ذكرهم هم خاصّة:

<sup>1)</sup> Cod. חיגתה <sup>3</sup>) Cod. שרכת <sup>3</sup>) Cod. שרכת

- 14 وقد هيّاً له آلة القتل وافتعل له سهاما رشيقا:
- 15 وقد صار له الغلّ كالمخاص والدغل كالحبل والباطل كالولاد:
- 16 وكرا بئرا ثمّر احتفرها فليقع في هوتة فعلها ويرجع دغلة على راسة ويزل ظلمة على هامته:
  - 17 حينمًذ اشكر الله على عدله وأمتجد اسم ربي العالى:

عبرت سدرا استنصارا لأتى استخر جنه (أمن غرص ما في هذا انفصل المسالان والمباههم: فسرت سلاما الا مناصبي لأنها في معنى العداوة لأنها سلامة وهي ثلث (أسلاما الا المسلاما وهي ثلث (أسلاما الا المسلونا المسلونا التحوطهم ويشير بقوله الاله الماما في قوله ويعلم وتعظم كقوله الألا الماما وهي حاما ولذلك فسرت مع آلي كقوله في قوله ويدم الماما ال

### VIII.

- 1 قول لدود يسبّب به المواظبون من آل لادت ۱۳۱۵ اللوانتي (4 المعروف بال د٦٠: وللهمّر يا سيّدنا ما اعظمر وصف اسمك في جميع الأرض كما وصف بهاؤك في السماوات:
- 3 ومع ذلك فقد ارتصيت اجتماع العزّ من افواه من كانوا صبيانا رضعا نترهب بذلك أعداءك وتتواعد بابطال العدوّ المنتقم:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. P. יוהי ג' הד'א (Cod. P. יוהי ג' הד'א "Cod. P. ליואני (Cod. ליואני

זכרך هو اتّک ان أهلکت العاصی کما يستحقّه قاين الذكر وأين الفضل ولكنّ طريق الفضل والذكر هو الصغر والغفران: واشتققت אשחה من כאשר יפרש השוחה לשחוח التی (أ هی سباحة: وجعلت אמסה مستعارا واتّه لمر يرد (أ التماسی نفسة بل ابتدأه وهو البلا:

### VII

| 1   | مقال لداود يسبِّي به الله تسبير استنصار في سبب كوش بن يميني:   |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 2   | اللَّهمَّر يا ربِّ اليك استكنت أغثني من جميع كالبتَّى ونجَّني: |
| 3   | كيلا (* يفترسني كالأسد المفرّق ولا محلّص منه:                  |
| 4   | اللهمر يا ربّ إلّا أن أكن قد فعلت خلّة موجود بها جور في يدتى:  |
| 5   | وهى ان أكن قد كافيت مناصبي بشرِّ او ناصلت عدوَّى مجانا:        |
| 6 ( | فان يكن(4 ذلك فليكلبني العدوّ ويدركني ويدس خيوتي الى الأرص     |
|     | ويبلغ بكرمي الى التراب سرمدا:                                  |
|     |                                                                |

والَّا ( الله وقمر به يا ربّ بغصبك واتّشرّف على أعداى وأظهر لى خكما كنت 7 به وعدت:

وقاطبة من الأحزاب تستحيط بك عد عليها بامرك الى الارتفاع: 8 كذاك الله الذي يحاكم الشعوب احكم لى حسب صلاحى و وصحّتى مع الى:

واذا استكمل شرّ الفاسقين تثبت الصالح لأنّك ممتحى القلوب والبواطين 10 يا ربّ عدل:

بذلك ترسى من عند الله المغيث مستقيمي القلب:

والله لهم حاكم عدل وذاتم من هو [مدس في خطأنه] ( كلّ يوم: 12

يتأتى إن لمر يعد فيصقل سيفه ويوتر قوسه بعد ما قد أصلحها: 13

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. ירוד <sup>3</sup>) Cod. ירוד <sup>3</sup>) Cod. יכון <sup>4</sup>) Cod. יכון <sup>4</sup>) Cod. יכון <sup>5</sup>) Cod. (] ex margine

صرقت הנחילות من المال طلال وفسرته التهالا: والالفاظ لله لله ومولات والمائدة المنسوبة الى الله ما استعملته العرب فى لغتهم تركناه بحاله وما كانت لا تستعمله نقلناه: وقوله حرا الملاح لا ليس يقصد الغداة دون العشى لكن أجزاء الزمان المتتبعة قد تعبر اللغة بواحد منها عن الجميع كقولها الله الملاح المرائحة تريد به جميع الليالي:

## VI.

- 1 قول لداود يسبّح به المواطبون باللحن الثامن:
- 2 اللَّهِمْرِ لا تعظني بغصبك ولا تؤدَّبني بحميتك:
- 3 بل رفني ( فاتي كالمنقصف وأشفني ( فان عظامي قد تسوست:
  - 4 ونفسى قد دهشت جدا وانت يا ربّ الى كمر تلقيني ذلك:
  - 5 اللهمر تب (4 على وخلصني من ذلك وأغثني لأنَّك المتفصّل:
- 6 فان عند الموت لا ذكر لفضلك ولا حمد (\* عند ورود الثرى على سبيل العقاب:
- 7 وطالما تعبت في تنهدى وانا كالسابح (\* طول (الزمان) الليل على فراشى أبل من دمعي عبشي:
  - 8 وعقت عيني من الألمر وانتقلت الى كثير من ضرورى:
- و فأقول اذا اجبتنى زولوا عنّى يا فعله الغثّ انّ الله قد سمع صوت بكاى:
  - 10 واذا سمع تحتنى وقبل صلوتى:
- 11 يخزون جميع أعداى ويدهشون جدّا وهم عن قليل يرجعون خانبين:

قوله لال الملاهات المالية على الله الله الله القدس ثمانية الخان كلّ قوم منهم متولّين واحدا (أمنها: ومعناه في قوله دا الامار المنها:

<sup>1)</sup> Cod. רופני ") Cod. רופני ") Cod. חוב ") Cod. אל חמר ") Cod. אל חמר ") Cod. אל חמר ") Cod. אל חמר ") Cod. ואחר ") Cod. האל (خال =) ") Cod. ואחר

פוכט مثل אם תגאל גאל ואם לא יגאל פצפלג יכבש עונותינו וחשליך במצולות ים כל חטאתם פובט ויאכילהו מחלב חטה ומצור רבש אשביעך.

### V

| 1        | قول لداود يسبّح به المواطبون المبتهلون:                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2        | اللَّهمِّر السمع أقوالى فانَّك العليمر بدرسي:                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 3        | انصت لصوت تغوَّثي يا ملكي يا ربَّي فانِّي لك أُصلِّي:                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 4        | وأنت يا ربّ على مرّ النهار تسمع صوتى كما على مرّة أصف بين يديك                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|          | وأتطلع الى رحمتك:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5        | فانك طايق لا تريد الظلم ولا يجاور بيتك ردتى:                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 6        | ولا ينتصب المهحنون (1 امامك وقد شنأت كلّ فعلة الغلّ :                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7        | وتهلك المتكلمين بالكذب ومعلوم أنّ ذا المعاصى والمكر ممّا يكرهم الله:                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 8        | فانًا بالاعتراف بكثرة فصلك ألج الى(" بيتك واسجد مقابل هيكل قدسك                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|          | بتقواك :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 9        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 9        | بتقواك: اللهمر سيرنى بعدلك وامننى من قبل مضادّى وسهّل بين يدى طرقك فأخلّص منهمر:                                                                                                                                                                                                                                                 |
|          | اللهم سيّرنى بعدلك وامننى من قبل مصادّى وسهّل بين يدى طرقك                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|          | اللهم سيّرنى بعدلك وامنى من قبل مضادّى وسهّل بين يدى طرقك فأخلّص منهم: فأخلّص منهم الأفات وحلوقهم فانّ ليس في أفواههم شئى من الصواب بل في بواطنهم الأفات وحلوقهم                                                                                                                                                                 |
| 10       | اللهم سيّرنى بعدلك وامنى من قبل مضادّى وسهّل بين يدى طرقك فأخلّص منهم: فأخلّص منهم الأفات وحلوقهم فان ليس فى أفواههم شيّ من الصواب بل فى بواطنهم الأفات وحلوقهم كالقبور المفتوحة تهلك ومع ذاك يلينون (* ألسنتهم:                                                                                                                 |
| 10<br>11 | اللهم سيّرنى بعدلك وامننى من قبل مضادّى وسهّل بين يدى طرقك<br>فأخلّص منهم:<br>فأنّ ليس فى أفواههم شى من الصواب بل فى بواطنهم الأفات وحلوقهم<br>كالقبور المفتوحة تهلك ومع ذاك يلينون (* ألسنتهم:<br>قأخوهم وأوقعهم من مشوراتهم وانهبهم بكثرة ننوبهم اذ خالفوك:                                                                    |
| 10<br>11 | اللهم سيّرنى بعدلك وامننى من قبل مضادّى وسهّل بين يدى طرقك فأخلّص منهم: فأخلّص منهم: فانّ ليس فى أفواههم شئى من الصواب بل فى بواطنهم الأفات وحلوقهم كالقبور المفتوحة تهلك ومع ذاك يلينون (* ألسنتهم: قأخوهم وأوقعهم من مشوراتهم واذهبهم بكثرة ننوبهم اذ خالفوك: يغرح كلّ من استكن اليك ويرتّنون الى الدهر اذ تظلل (* عليهم ويسرّ |
| 10<br>11 | اللهم سيّرنى بعدلك وامننى من قبل مضادّى وسهّل بين يدى طرقك<br>فأخلّص منهم:<br>فأنّ ليس فى أفواههم شى من الصواب بل فى بواطنهم الأفات وحلوقهم<br>كالقبور المفتوحة تهلك ومع ذاك يلينون (* ألسنتهم:<br>قأخوهم وأوقعهم من مشوراتهم وانهبهم بكثرة ننوبهم اذ خالفوك:                                                                    |

<sup>1)</sup> Cod. אל מהוגנין (Cod. יליינון "Cod. יליינון "Cod. יליינון "Cod. אל מחבי "Cod. מחבי

- 6 وأنا إن نمت او سنت او استيقظت ( فاق الله يسندني في جميع ذلك: 7 لا أخاف ربوات من قوم اذا جعلوا على مستدارهم:
- 8 قمر (\* یا ربّی بنصری وغیائی کما طالما صربت خدود جمیع أعدای وکسرت أسنان الظالمین لی:
  - 9 كذلك لله المغوثة وبركتك على قومك سرمدا:

## IV.

- 1 قول لداود يسبّع به المواظبون بألحان:
- 2 اذا دعوتك أجبنى ( يا ربّ عدنى كما من مصايق طالما أوسعت لى كذاك رفني ( واسمع صلوتي:
- 3 وازجر الأعداء بقول منك يا بنى البشر الى كمر تجعلون مكرّمي خزيان وتحبّون المحال وتطلبون الكذب سرمدا:
  - 4 اعلموا أنّ الله قد أبانه أنّه له بارّ وهو يسمعه اذا دعاه:
- 5 فارجزوا منه ولا تخطؤوا (\* عليه وقولوا بذلك في نفوسكم على مضاجعكم واقصدوه سرمدا:
  - 6 واذبحوا ذبايح على عدل وثقوا ( الله مع ذلك:
- و فيصير الكثير القايلين عنّى بأنّه ما يرينا ( خيرا يقولون ارفع الينا نور وجهك يا ربّ به:
- 8 كما جعلت الفرح في قلبي اكثر من وقت دجنهم وعصيرهم اذا كثرا: 9 فأتون في سلامر ان نمت او سنت جميعا (" وانت الله الفرد توثّقني ما أقمت:

فسّرت ۱"۱ الاالا حرده المراا مصروفا عن المشير الى نفسة حتّى لاعمر جملة المعنى مع وجودى لغتنا تخاطب باشارة الى حاضر وغايب في قول

<sup>1)</sup> Cod. רופני "Cod. קום "Cod. מין אניבני "Cod. רופני "Cod. אטחיקצית (Cod. אניבני "Cod. יורינא "Cod. יורינא "Cod. יורינא "Cod. מין "Cod. נמיע "Cod. נמיע "Cod. יורינא "Cod. יורינא "Cod. אנייני "Cod. אנייני "רובא "Cod. אנייני "רובא "כינייני "רובא "

וلى خلقه من ذلك וישכת ביום השביעי عطّل فيكون المعنى השבית وكذلك الاه الله أورد فيكون المعنى هداداه وأشباه ذلك كثير: ومجاز هذا في لغة بني اسرائل أنّهم قد ينسبون الفعل الحال في المفعول بد الى الغاعل كقوله في יהוידע: וירא אחם את בן המלך والمعنى في ذلك وأراهم (1 وكقول النامل المال المال المعناه في ذلك وأفهمني كذاك اتَّجه اللامم פילעג זי فسرا ישחיק פילעיג יי פأمّا زيادتي الواو في أوّل יושב בשמים فأي فلك لينساق المعنى فيقال (" لمر ضجّب الأممر والله قد تواعدهم بعقابة كقول القايل لمر تعصى ( السّلطان وهو يقدر عليك: وفسّرت בני אתה وتي [على ما سلف من בנים אתם לי"ו אלהיכם" שחת לו לא בניו מומם] (4 لمّا أحال العقل تفسيره على الظاهر وكانت مع ذلك لفظة בן في لغة القوم على عشرة ضروب من التفسير وهذا واحد منها: وفسرت الحداد أنشيتك كمستعملهم أيضا في هذه اللفظة اذ يقولون (" בعاده دراه الحدا وأيضا או מי הוליד אגלי טל פובשו וכסור שמים מי ילדוי פנה, וגילו ١رهبوه (\* لأنَّها ثلاث (\* ألفاظ تقتضى هذا المعنى "احداداا لالراا الاراا" "השמחים אלי גיל" "ונילו ברעדה" ومن يعلم أن العرب يستعملون (" الطرب في موضع الخوف كما يستعملونه في موضع السرور فسّرنا له هذه ثلاث الفاظ طبها مثل أخواتها:

## III.

| 1 | مقال لداود مجَّد لله به فی هربه من بین یدی أبشلومر ولده:   |
|---|------------------------------------------------------------|
| 2 | یا ربّ ما أكثر اعدای وكثير من قد قاومنی:                   |
| 3 | وكثير من يقول في نفسه عنّى سرمدا ليس له مغوثة من عند الله: |
| 4 | وأنت یا ربّی ترسی وکرمی ورافع شانی:                        |
| 5 | بصوتني اذ ادعو الله يجيبني من جبل قد سه سرمدا:             |

לשלה קימה ל לשהו של שיני מישו ולפפט של פגמ ישם פלה יקומו כל העם ונצבו איש פתח אהלו פמישו מו שפ בתפ מהל פלה קמו ויבשו ועברך ישמח פשתיו כי יודע י"י ביישי לה לשלה ידיעה בפלה וידע כל ישראל מדן ועד באר שבע פפלה ותדע ותשכל מן מצא דבר. -

#### II.

- 1 لما ذا ضجّب الأممر والملل درست المحال:
- 2 وانتصبوا ملوك الأرض والوزراء اعتصبوا أجمعون على الله وعلى مسيحة:
- 3 يقولون نبتر اساراتهما ونطرح عنّا (أ أعنّتهما يعنون أمرهما ونهيهما:
  - 4 وساكن السماء يصحك بهم كذاك الله يهزئ بهم:
    - 5 حينمًذ يامر فيهمر بغضبه وبعقابه يدهشهم:
- 6 يقول لهمر وأمّا أنا فقد اختصصته ملكي في صيون وفي جبل قدسي:
- 7 ومهما أقص هذا الرسم فان الله قال لى أنت وتى اليوم أنشيتك شريفا:
  - 8 سلنى أعطيك من الأممر نحلة ومن أقطار الأرص حوزا:
  - و من ترضهم بقصيب من حديد وتبذرهم كاناء من فخّار:
  - 10 وتقول للباقيين ألأن يا أيها الملوك اعقلوا ويا قصاة الأرص تأدّبوا:
    - 11 اعبدوا الله بتخوف وارهبوه (\* برعدة:
- 12 تسلّحوا نقاء لطاعته كيلا (أ يجد عليكم فتبيد أحوالكم اذا اشتعل عن قليل غصبة فيكم فطوبي كلّ من استكن الية:

[قسرت دامدا اعتصبوا مثل قوله حدامدم نهد لرأد (وقوله) (4 حماده هلا مده دها ورددت نسام الذي في ناسد حسمام الي المخلوقين فقلت مدونا ورددت جميع الأفعال التي ينفيها العقل عنه مصرونا

¹) Codd. ענא hinter כלא (בתר Cod. בתר °) Cod. ללא (Cod. fehlt. °) [] ex cod. Poc.

طوبى امرء لمر يسلك في مشورة الفاسقين وفي طرق الخاطئين لمر 1 يعلس: يقف وفي محاضر الدهاة لمر يجلس:

بل يكون فى شرائع الله مراده وفى توراته يدرس النّهار مع اللّيل: 2 فانّه يكون كشجرة (مشتولة) مغروسة على أقسام ماء تخرج ثمرها فى 3 وقته وورقها لا يسقط وكلّما يعمل ينجح فيه:

ليس كذاك الفاسقون بل همر كالهشيمر الذى تدفعة الرياح: 4 بذلك لا ثبات لهمر في موقف الحكمر ولا للخاطئين في محصر 5 الصالحيم:

والله عالمر بطرق الصّالحين أنّها ثابتة وسبل الظالمين تبيد:

واتى رأيت أيصا أن أشرح كلاما لهذا الكتاب يكون بيانا لأغراص معانى مزامرة فيستبين للقارئى اذا ما اضطر الى كشف تصاريفها وحدود مخارجها (اليقف عليها وقوفا حافظا فما اعتاص عليه من اشتقاتاتها من أين اشتق كل فصل منها فيقتصى معرفتها بدليل من غيرها المنصوصة في سائر كتب الأنبياء التي هي أخواتها وأنا جامعها ومبينها في هذا الكتاب فاعلم ذلك أرشدك الله: فلنبتدئ بشرح ما تقدم من معانى هذا المزمور الأول التي ("قصدت تبيينها ونقول اتى عبرت בחורת "ا ألأول شرائع وحداده الأخر توراة (" اذ كانت الشرائع ليست بمدروسة وأيضا لا تصنع النهار والليل جميعا: وعبرت لا ما الا ثبات لهم مثل الله الما الما المواهد لأن

6

<sup>1)</sup> Cod. מכארגתהא (Cod. מראתה Cod. מראתה להם (Cod. מראתה להם "Cod") מלדי

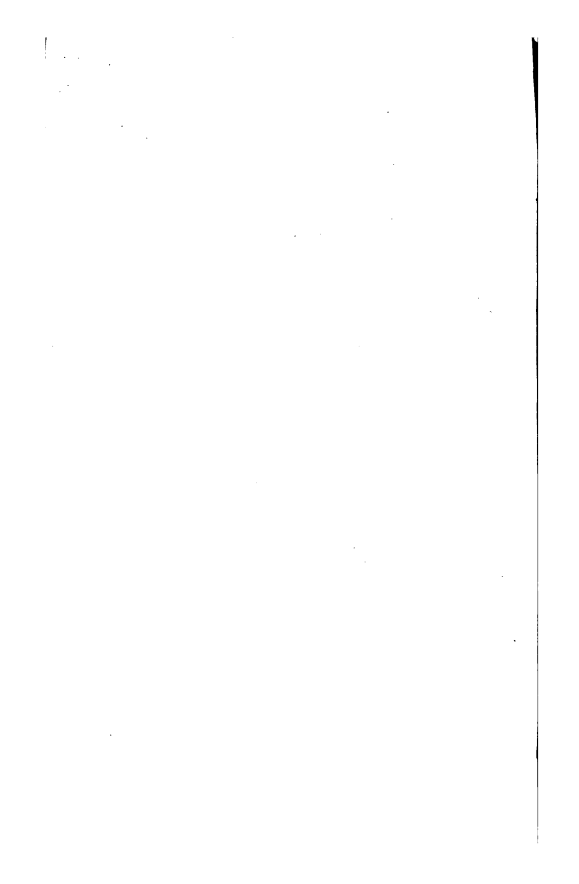
. •

מתש תחלים

לר׳ סעדיה בר יוסף

رحمة الله عليه

. 



| ÷   | ÷ |  |  |
|-----|---|--|--|
| . • |   |  |  |
|     |   |  |  |
|     |   |  |  |
|     |   |  |  |





