

cel ouvrage est un ses meilleurs traite, de Mibosophia hermelique. Vendu 6:19 : chez m: Naron en 1788 voyez le diet. bill. de sailleur 8.9. p. 360

WARDURG INSTITUTE

Ex libris Michael Innes

WARBURG



18 0288856 6

at entrut pas be Aphronous

CRASSELAME

LA

## LUMIERE

SORTANT PAR SOY ME'ME

6004

DES

## TENEBRES

OU

VERITABLE THEORIE de la Pierre des Philosophes écrite en vers Italiens, & amplifiée en Latin par un Auteur Anonyme, en forme de Commentaire; le tout traduit en François par B. D. L.

## A PARIS.

Chez LAURENT D'HOURY, ruë S. Jacques, devant la Fonteine S. Severin, au S. Esprit.

M. DC. LXXXVII.

Avec Privilege du Roy.



DU TRADUCTE UR à un de ses amis.

IV que vous l'avez voulu, rangé dans la cathegorie Chimique, & pour marque de mon obeissance je vous envoye la Traduction que vous avez tant souhaitée; à dire vray, je n'en attends pas un fort grand fruit, connoissant le goût du Siecle comme je fais, & je suis fort sur qu'on aimeroit beaucoup mieux voir des Traitez de Philosophie selon Des-

DIMOSIST BISATIAS

er figure and Photograph

IS CHILLIE RIVERS STILL

surplines en Laun per un

Crusor no managa A sussual

M DC LXXXIII.

at once things on the Part.

cartes que selon Hermés L premier est à la mode & toutes les graces de la nou veauté, au lieu que le der nier est si vieux & si usé qu'à peine son nom est-il connu au monde; l'un ne propose que des choses faciles à démontrer, en se tenant à la seule superficie des corps, l'autre plus abstrait ne s'attache qu'à l'essence interieure des choses; enfin l'un se se renfermant dans la mechanique ne donne aux choses qu'une vertu de machine, & pretent que le mouvement, de luymême indifferent, ne produit des choses diverses qu'à raison des diverses configurations des corps qu'il meut, au lieu que l'autre tout intellectuel admet une ame universelle du Monde, agissante, intelligente & insor-

### LETTRE.

mante. Parlez je vous prie; à un Carthesien de centre, de feu de nature, de vertu seminalle, d'un esprit directeur & Architectonique en chaque mixte, de qualitez Elementaires, &c. Il ne manquera pas de traiter vos discours de galimathias, & vous de visionnaire, & pour peu que vous le prejsiez, il vous logera bientet de son autorité aux Petites-Maisons. Mais me direz-vous, ce n'est pas pour eux qu'on écrit, c'est pour ceux qui sont dans nos mêmes principes, je le veux, mais si vous en ôtez les Chimistes vulgaires qui ne consultant que leur avidité, aiment mieux un tas de fausses receptes que les meilleurs Livres du Monde, vous verrez qu'il en restera fort peu de ceux qui

songent plutôt à de venir Philosophes, qu'à devenir possesseurs de la Pierre Philosophale; mais vous me direz encore qu'il ne faut pas s'arrester à tout cela, qu'il faut écrire pour l'honneur de la science seulement, pour empêcher qu'on ne l'opprime, & pour convaincre enfin les hommes de son excellence. Ha! Monsieur, défaites-vous de cette pensée, & comptez qu'une experience de transmutation convertira plus de gens à la foy Hermetique, que tous les plus beaux raisonnemens que vous pourriez faire. Cette nation demande des signes, & nous sommes dans un temps où l'on veut aller au fait, sans se mettre beaucoup en peine du reste. Mais sans examiner toutes les raisons que j'aurois euës

### LETTRE.

de garder le silence, il me suffit de vous avoir obei, & je seray trop bien payé de ma peine, si vous êtes content.

Au reste, Monsieur, comme cette Traduction est principalement pour vous, j'ay suivy en la faisant les avis que vous m'avez donnez; c'est à dire que je ne me suis point attaché servilement aux expressions & aux propres mots de mon Auteur, je les ay changé quand je l'ay jugé à propos, & je ne me suis attaché qu'à son esprit, & à son intention; j'ay de mon autorité supprime des repetitions que j'ay crû inutiles & ennuieuses, & j'ay aussi quelquefois ajoûté du mien pour éclaireir des endroits qui me paroissoient trop obscurs; enfin je l'ay suivy fort scrupuleusement

dans la doctrine, mais hors de là je luy ay donné, autant que j'ay pu, le tour François, & j'ay taché de donner à ma Traduction un air d'original. Si malgré toutes mes precautions, on y trouve quelque chose à redire, je suivray de bon cœur les avis qu'on prendra la peine de me donner, & je me corrigeray sans honte dans une seconde Edition. l'avois eu d'abord quelque pensée de justifier en détail ma Traduction par des notes; mais j'ay cru ensuite que je ferois quelque chose de plus utile pour le Lecteur, si au lieu de la Table des matieres de mon Auteur, je substituois des remarques sur la doctrine contenuë en chaque Chapitre, qui fussent comme le precis & le suc de tout le Livre. A l'é-

### LETTRE.

gard de l'Auteur ou plutôt da commentateur, je ne puis parler ny de son nom ny de sa Patrie, car l'un & l'autre me sont inconnus, mais ce qu'on peut dire de luy c'est qu'onn'a jemais traité cette matiere plus noblement, toutes ses idées sont grandes, belles, & recherchées, ses expressions vives & fortes, & ce qui est de plus louable en luy c'est qu'il parle en galand homme & sans envie; il dit tout ce qu'il est permis à un esprit sincere de dire sur de pareilles matieres, & s'il cache quelquefois la verité, on peut dire que c'est sous des voiles de gaze au travers desquels un esprit subtil peut penetrer aisement. On ne squiroit au moins luy reprocher d'enseigner de fausses pratiques à dessein de surprendre les esprits, &

s'il ne vous montre pas précisement le chemin qu'il faut tenir, il ne vous jette pas malicieusement, comme font plusieurs autres, dans des voyes détournées & dans des labirinthes; enfin il est tel qu'Hermés l'avoüeroit sans peine pour un de ses plus dignes Successeurs. Mais en voilà assez & trop pour une Lettre, je suis, Monsieur, & c.

Fra de la constanta de la cons

" T CHOOL THE COURSE OF SUPER

care for an parviller music to

the state of the state of the state of

the thin the state of the state

COUNTY BELL SEARCHER TORSE TORSE

en with high later from the first

were the safement of the sure of the result

STATE OF THE STATE

I the services before all the first agency

Control of the second of the s



## PREFACE.

LE COMMENTATEVR au Lecteur.

thou are Thing to our Line to I L se trouve tant de Livres de Chimie, soit imprimez, foit manuscrits, qu'on peut dire que jamais science n'a eu tant d'Auteurs que celle d'Hermés. Heureux pere d'avoir eu de tels enfans, glorieux Maître d'avoir eu de tels Disciples; tu dois à bon droit être appellé le Maître des Maîtres, chacun de tes Disciples étant digne de ce nom. Mais tous ces Livres ne sont pour-

tant pas veritables, n'étant pas tous faits par des Auteurs qui le fussent eux-mêmes; les uns sont tronquez, les autres alterez; & qui pis est plusieurs sont falsisiez; ce qui ne provient que de l'envie & de la rage de ceux qui faute de genie, ou par une juste punition de Dieu n'ont pû être admis à cette table. Il ne laisse pourtant pas, malgré la dépravation du Siecle de se trouver encore des gens de bien que la Providence a reservez, tous n'ont pas suçé ce venin contagieux, & il y en a qui ont évité la morsure du Serpent; sur tout ceux qui ont contemplé le Serpent d'airain élevé sur la montagne, qui luy ont confié leurs esperances, & ont observé ses saintes Loix.

PREFACE.

J'avois à peine achevé mon troisième lustre, quand par je ne sçay quel instint, je me jettay dans la lecture de ces Livres, & fis tous mes efforts pour en avoir l'intelligence: mais mon esprit se trouvant aveuglé par le trop grand éclat de cette Lumiere, & connoissant qu'il m'étoit impossible de déveloper les énigmes de ce Sphinx, je laissay là les Livres, j'en abandonnay la lecture, & renonçay pour jamais à l'esperance de les entendre; cependant au bout de quelque temps, ayant repris courage, & imploré le secours Divin, plein d'un nouvel espoir, je me remis à lire jour & nuit de toutes mes forces, & consumay dans cette lecture douze années en-

#### PREFACE.

tieres, aprés quoy je voulus essayer si je pourrois mettre en pratique ce que j'avois conçu dans mon esprit, mais incertain, je faisois une resolution, puis une autre, & toujours il me restoit des dissicultez que je ne pouvois surmonter; enfin je m'associay à deux diverses fois avec deux autres personnes, & cette socieré me donna occasion de mieux étudier, parce que j'étois obligé quelquefois de combatre leurs opinions, & quelquefois aussi de les approuver; mais en verité nous étions tous des aveugles, & prenions pour une veritable Lumiere, ce qui n'étoit qu'un effet de nos desirs, & de quelque lecture. Nous fismes ensemble quelques experiences, mais

### PREFACE.

mais inutiles, & nous trouvions toûjours qu'il nous manquoit quelque chose. Enfin je vins à comprendre que c'étoit perdre son temps, & sa peine que de travailler suivant le son des mots, que la seule raison nous doit conduire, & la seule possibilité de la Nature redresser ceux qui se dévoyent. En effet que sert-il de se peiner sur tant d'ouvrages differents, tandis que la simple nature nous offre un seul sujet sur lequel on doit travailler; & à quoy bon tant de fourneaux, tant de sortes de feux, tant de vaisseaux, pendant que la même nature ne se sert que d'un seul vaisseau, d'un seul feu, & d'un seul fourneau: s'il n'y avoit à travailler que suivant le sens

litteral, le son des mots & la methode apparente des Auteurs, qu'il se trouveroit de Sages, & de Doctes en cette science, qui à peine pourtant entendent un seul mot de Latin. O combien y en a-t'il qui se croient fort habiles, parce qu'ils sçavent faire une belle distillation, une calcination, ou une subtile sublimation. Combien s'en trouve-til encore qui s'étant mis une opinion dans la tête sur ce qu'ils ont lû, & comme ils parlent, sur le procedé de quelque Auteur, s'imaginent être bien sçavans, & qui lors que le succez ne répond pas à leur attente, n'ont garde de l'attribuer à leur ignorance, mais à ce que le vaisseau s'est cassé, ou au regime du

PREFACE.

seu qu'ils esperent de trouver, en recommençant leur travail. Enfin combien y en a-t'il qui croient pouvoir enseigner les autres, parce qu'ils ont leur cerveau rempli d'une grande quantité de sentences. J'ay connu un homme qui avoit arrangez dans sa tête, je ne diray pas tant de Traittez, mais tant de Volumes, & dans un si bel ordre, qu'à peine croiroit-on qu'on pût avoir tant d'érudition; cependant parce qu'il s'attachoit au son des mots, il ne sçavoit que des mots, & ignoroit entierement l'œuvre, qu'il ignorera toûjours, & ne fera servir son erreur qu'à tromper les autres, étant aussi éloigné de la verité, que le Ciel l'est de la Terre, & ne s'amusant qu'à PREFACE.

des particuliers, & à l'extraction des teintures avec beaucoup de dépence pour ceux qui ajoûtent foy à ses paroles; mais il n'est pas surprenant que la verité luy étant inconnuë, il tente plusieurs voyes, & que toûjours incertain il erre au milieu des Tenebres. Il ne suffit pas de charger sa memoire de sentences, il faut les comprendre par l'entendement, en observant, comme nous avons dir, la possibilité de la Nature, & jugeant de ses voyes par la seule regle de la raison.

M'étant donc tombé entre les mains un Manuscrit d'un Auteur anonyme, mais tressçavamment écrit, en langue Italienne, j'ay fait dessein dans ce temps que les Tenebres

PREFACE.

sont répandues par toute la Terre, de mettre cette nouvelle Lumiere en lumiere, & d'y joindre de ma part, autant qu'il m'est loisible, tout ce qui pourra servir à l'intelligence & à l'explication de ce

Manuscrit.

A l'égard de l'Auteur de cet écrit, il ne m'est connu que par son Anagramme, mais il suffit qu'il ait fuivi la droite voye & découvert la verité de la Nature; car quoy qu'il declare ne sçavoir pas entierement l'œuvre, les choses qu'il dit démente sa feinte ignoran-

Pour ce qui est de moy, cher Lecteur, ne t'informe point qui je suis, contente-toy que je ne cherche PREFACE.

qu'à éclaircir la verité, & que mon dessein est de publier encore de plus grandes choses que celles - cy, si Dieu me conserve la vie avec sa grace, & aprés ma mort tu me connoîtras peutêtre. Au reste ne condamne point mon stile, ny la maniere dont cecy est écrit; cette Edition a été faite à la haste, & jy ay été forcé par une Puissance à laquelle je ne sçaurois resister. Mon intention n'étoit pas de publier de telles choses de mes jours, mais enfin soit faite la volonté de celuy qui regne & qui regnera aux Siecles des Siecles: Adieu.

CELO LUMB DE COME DE LO MANDE

好好好好: 清清: 清明: 张·杨明明

Extrait du Privilege du Roy.

DAR grace & Privilege du Roy, I donné à Versailles le 2. jour de May 1686. Signé LE PETIT: II est permis à LAURENT D'Houry, Marchand Libraire, de faire imprimer un Livre intitulé La Lumiere sortant par soy même des Tenebres, ou la veritable Theorie de la Pierre des Philosophes, en tels volume, marge & caractere, & autant de fois que bon luy semblera, pendant le temps de six années consecutives: Et défenses sont faites à tous autres de l'imprimer, sans le consentement exprés de l'Exposant ou de ses ayans cause, à peine de deux mil livres d'amende, confiscation des Exemplaires contrefaits, & de tous dépens, dommages & interests, ainsi qu'il est plus au long porté par ledit Privilege.

Registré sur le Livre de la Communauté des Imprimeurs & Libraires de Paris. le 27. May 1686. Signé ANGOT.

Achevé d'imprimer pour la premiere fois. le 15. Novembre 1686.

Expression Beliefless an rese A P of supplied of sample of et a best a Winter M. E. Somots May 1686. Signoll & Part F. M. elf pontried Language I Follows L. Marchand Libraice, Wesser and Late & T. K. and I do ignit a word to the factories -9 W. And market will rain market -2 and that the depoint Date in the factor to the contract of the contract , prauley glot me , indadiction is chinge de carafterer, de amant de State of the state 's temps do il x anniest confedetices: t describe font aires à fous autres del'impriment, faux le conferment inch exercis, de l'Expount ou de fes af then pueb ob surse, a demanance entrepient a continue to service de persi domanages de interestraina grill eft plus ad long porco par ledic and the deal constituted Require for le Leve de la Commonwate Dr. ingrements de dely trus de l'aris le 27 a May 1586, Ferna A. Villagi. Achere democrater pour la premiere lois ic is Novembre 1486.

Discounts Theoryous

LA

## LUMIERE

SORTANT PAR SOY ME'ME

DES

## TENEBRES

for at 12 perole toute paillen

on cut determs le delerdre l'a

to any us to the ment of the ser

informs, a Coutes chales ergicus and the dails on profond repet, as an explosed repet, as a second s

produit, & que es ne pourst de

Louvinge d'on Dien tant il et et

AUX VRAIS PHILOSOPHES

DISCOURS THEORIQUE

Sur la composition de la pierre Philosophale.

FRA MARC'-ANTONIO Crassellame Chinois.

CHANT PREMIER.



E Chaos tenebreux étant sorti comme une masse confuse du fonds du neant, au premier

son de la parole toute puissante; on eut dit que le desordre l'avoit produit, & que ce ne pouvoit être l'ouvrage d'un Dieu, tant il étoit informe. Toutes choses étoient en luy dans un profond repos, & les Elemens y étoient confondus, par

#### A I VERI

SAPIENTI SI DISCORre Teoricamente sopra la compositione della pietra de Philosophi.

Canzone Prima.

FRA MARC - ANTONIO Crassellame Chinese.



Ra dal nulla uscito Il tenebroso Chaos, massa difforme Al primo suon d'Omni-

potente Labro: Parea, che partorito Il Disordin l'havesse, anzi, che Fabro:

Stato ne fosse un Dio; tanto era informe. Stavano insperose

In lui tutte le cose,

Ai

La Lumiere ceque l'Esprit Divin ne les avoit pas encore distinguez.

#### II.

Qui pourroit maintenant raconter de quelle maniere les Cieux, la Terre & la Mer furent formez si legers en eux-mêmes, & pourtant si vastes eu égard à leur étenduë? Qui pourroit expliquer comment le Soleil, & la Lune reçurent là haut le mouvement, & la lumiere, & comment tout ce que nous voyons icy bas, eut la forme & l'Estre? Qui pourroit enfin comprendre, comment châque chose recut sa propre denomination, fut animée de son propre esprit, & au sortir de la masse impure & inordonnée du cahos, fut reglée par une loy, une quantité & une mefure?

#### III.

O vous du divin Hermés les enfans, & les imitateurs, à qui la Sortant des tenebres.

Esenza Spirto Divisor, confuso

Ogni Elemento in lui stava racchiuso.

#### II.

Hor chi ridir potrebbe, Come formossi il Ciel, la Terra, e'l Mare (Si leggièri in lor stessi, è vasti in mole? Chi può suelar, come hebbe Luce è moto lassu la Luna, e'l So-Stato, è forma qu'aggin quanto n'appare,) Chi mai comprender, come Ogni cosa hebbe Nome, Spirito, quantità, legge, è misu-Da questa massa inordinata impu-

#### avez fell amendelle parlines es

विद्वार क्यां के तथा मिल देश हैं।

naux tent, and pien and enen

ter lengal size ; sleen on slein

O del Divino Hermete Emoli Figli à sui l'Arte paterna A iij science de vôtre Pere a fait voir la Nature à découvert; vous seuls, vous seuls sçavez comme quoy cette main immortelle forma la Terre & les Cieux de cette masse informe du Cahos; car vôtre grand œuvre fait voir clairement que de la même maniere dont est fait vôtre Elixir philosophique, Dieu aussi a fait toutes choses.

#### IV.

Mais il n'appartient pas à ma foible plume de tracer un si grand tableau, n'étant encore qu'un chetif enfant de l'Art sans aucune experience; ce n'est pas que vos doctes Ecrits ne m'ayent fait apercevoir le veritable but où il faut tendre; & que je ne connoisse bien cet Illiaste qui a en luy tout ce qu'il nous faut, aussi bien que cet admirable composé, par lequel vous avez sçû amener de puissance en acte la vertu des Elemens.

fortant des Tenebres. 7
Fà, che Natura appar senza alcun
velo,
Voi sol, sol voi sapete,
Come mai fabricò la Terra, e'l Cielo
Da l'indistinto Chaos la Mano eterna.
La grande Opera vostra
Chiaramente vi mostra,
Che Dio nel modo istesso, onde è produtto
Il Fisico Elissir, compose il Tutto,

#### IV.

Mà di ritrar non vaglio

Con debil penna un Paragon si vasto,
Io non esperto ancor Figlio de l'Arte.

Se ben certo bersaglio

Scoprono al guardo mio le vostre Carte,

Se ben m'è noto il provido Illiasto:

Se ben non m'è nascosto
Il mirabil Composto,

Per cui Voi di potenza hauete estratto

La purità degli Elementi in Atto.

V

Ce n'est pas que je ne sache bien que vôtre Mercure secret, n'est autre chose qu'un esprit vivant, universel & inné, lequel en sorme de vapeur aërienne descend sans cesse du Ciel en Terre pour remplir son ventre poreux, qui naist ensuite parmi les souphres impurs, & en croissant passe de la nature volatile à la sixe, se donnant à soymmeme la sorme d'humide radical.

## Con diploman and Process of mathe

Ce n'est pas que je ne sache bien encore, que si nôtre vaisseau ovale n'est scellé par l'Hyver, jamais il ne pourra retenir la vapeur pretieuse, & que nôtre bel ensant mourra dés sa naissance, s'il n'est promptement secouru par une main industrieuse & par des yeux de linx, car autrement il ne pourra plus être nourri de sa première humeur, à l'exemple de l'homme qui aprés

V.

Se ben da me s'intende,

Ch' altro non è vostro Mercurio ignoto;

Che un vivo Spirto universale innato.

Che dal Sole discende

In aëreo vapor sempre agitato

Ad empier de la Terra il Centro vo
to:

Che di qui poi se n'esce

Tra Solsi impuri, e cresce

Di volatile in sisso, e presa forma

D'humido radical se stesso informa.

#### VI.

Se ben io sò, che senza
Sigillarsi di Verno il Vaso Onale,
Non si ferma in lui mai vapore illustre,
Che, se pronta assistenza
Non hà d'occhio Linceo, di Mano industre
More il candido Infante al suo Natale;
Che più nol ciban poi
I primi humori suoi,

s'être nourri de sang impur dans le ventre maternel, vit de lait lors qu'il est au monde.

## VII.

Quoique je sache toutes ces choses, je n'ose pourtant pas encore en
venir aux preuves aveç vous, les
erreurs des autres me rendant toûjours incertain. Mais si vous êtes
plus touché de pitié que d'envie,
daignez ôter de mon esprit tous les
doutes qui l'embarrassent; & si je
puis être assez heureux d'expliquer
distinctement dans mes Ecrits tout
ce qui regarde vôtre Magistere,
faites je vous conjure que j'aye de
vous pour réponce. Travaille hardiment, car tu sçais ce qu'il faut sçavoir.



I to the Landon to the

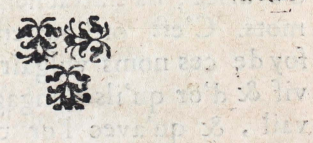
fortant des Tenebres. II

Come l'Huom, che ne l'utero si

pasce
D'impuro sangue, e poi di Latte in fasce.

#### VII.

Se ben sò tanto; pure
Hoggi in prova con voi d'uscir non
oso,
Che anche gli errori altrui dubbio mi
fanno.
Ne la vostra pietà luogo non hanno,
Voi togliete a l'Ingegno il cor dubbioso.
Se'l Magisterio vostro
Distintamente io mostro
In questi Fogli miei, deh fate homai;
Che sol legga in risposta. Opra che'l
fai



and the state of t

Que le Mercure & l'Or du vulgaire ne sont pas l'Or & le
Mercure des Philosophes, &
que dans le Mercure des Philosophes, est tout ce que cherchent les Sages. Où l'on touche
en passant la pratique de la
premiere operation que doit
suivre l'Artiste experimenté.

CHANT DEUXIE'ME.

I.

Que les hommes peu versez dans l'école d'Hermés se trompent, lors qu'avec un esprit d'avarice, ils s'attachent au son des mots. C'est ordinairement sur la foy de ces noms vulgaires d'argent vis & d'or qu'ils s'engagent au travail, & qu'avec l'or commun ils s'imaginent par un seu lent sixer ensincet argent sugitif.

Che il Mercurio, el'Oro del volgo, non sono l'Oro, & il Mercurio de' Filosofi, é che nel Mercurio Filosofico v'è tutto quello che cercano i Sapienti.

Toccandosi la prattica della prima operatione, che deue fare l'esperto Lavorante.

Canzone Seconda.

I.

O Vanto s'ingannan mai gli Huemini ignari

De l'Hermetica scola,
che al suon de la parola
Applican sol consentimenti avari:
Quindi à i Nomi volgari
D'argento vivo, e Oro
S'accingono al Lavoro,
E' con l'Oro comune à foco lento
Credon fermare il suggitivo Argento.

#### II

Mais s'ils pouvoient ouvrir les yeux de leur esprit pour bien comprendre le sens caché des Auteurs, ils verroient clairement que l'or & l'argent vif du vulgaire sont destituez de ce seu universel, qui est le veritable agent, lequel agent ou esprit abandonne les metaux dés qu'ils se trouvent exposez à la violence des slammes des sourneaux, & c'est ce qui fait que le metal hors de sa mine s'en trouvant privé, n'est plus qu'un corps mort & immobile.

#### III.

C'est bien un autre Mercure, & un autre or, dont a entendu parler Hermés, un Mercure humide & chaud, & toûjours constant au seu. Un or qui est tout seu & tout vie. Une telle disserence n'est-elle pas capable de faire aisement distinguer ceux-cy de ceux du vulgaire, qui

#### es I Teres tont des el-

Mà, se à gli occulti senti apron la mente,
Ben vedon manifesto,
Che manca, e a quello, e a questo
Quel foco universal, ch' è spirto agente.

Spirto che in violente
Fiamme d'ampia fornace
Abbandona fugace
Ogni mettal, che senza vivo moto

to
Fuor de la sua miniera è corpo immoto.

#### III.

Altro Mercurio, altro Oro Hermete addita:

Mercurio humido, e caldo,

Al foco ogni hor più saldo.

Oro, ch' è tutto foco, e tutto vita.

Differenza infinita

Non fia chor' manifesti

Da quei del Volgo questi?

sont des corps morts privez d'esprit, au lieu que les nôtres sont des es-

prits corporels toûjours vivans.

#### IV.

O grand Mercure des Philosophes, c'est en toy que s'unissent l'or & l'argent, aprés qu'ils ont été tirez de puissance en acte; Mercure tout Soleil, & tout Lune; triple substance en une, & une substance en trois. O chose admirable! Le Mercure, le Souphre & le Sel, me font voir trois substances en une seule substance.

#### V.

Mais où est donc ce Mercure aurisque qui resout en Sel & en Souphre devient l'humide radical des metaux, & leur semence animée? Il est emprisonné dans une prison si forte, que la Nature même ne sçauroit l'en tirer, si l'art industrieux ne luy en facilite les moyens.

Quei

Sortant des Tenebres.

Quei, corpi morti son, di spirto privi,

Questi Spirti corporei, e sempre vivi.

#### IV.

O gran Mercurio nostro, in te s'aduna
Argento e Oro estratto
Da la potenza in atto,
Mercurio tutto Sol, Sol tutto Luna,
Trina sostanza in una,
Vna, che in tre si spande:
O meraviglia grande?
Mercurio Solfo, e Sal, voi m'apprendete
Che in tre sostanze voi sol una siete.

#### V.

Mà done è mai questo Mercurio aurato, Che sciolto in Solfo, e sale, Humido radicale
De i mettalli divien, seme animato?
Ah ch'egli è imprigionato
In carcere si dura,
Che per sin la Natura
Ritrar nol può da la prigione alpestra,
Se non apre le vie l'Arte Maestra.

#### VI.

Mais que fait donc l'art! Mini-Are ingenieux de la diligente Nature, il purifie par une flamme vaporeuse les sentiers qui conduisent à la prison. N'y ayant pas de meilleur guide ni de plus seur moyen que celuy d'une chaleur douce & continuelle pour ayder la Nature, & luy donner lieu de rompre les liens dont nôtre Mercure est garrotté.

### Che un ere folia II V al una fie

Oily, oily, c'est ce seul Mercure que vous devez chercher ô esprits indociles, puis qu'en luy seul vous pouvez trouver tout ce qui est necessaire aux Sages. C'est en luy que se trouvent en puissance prochaine & la Lune & le Soleil qui sans or & argent du vulgaire, étant unis ensemble deviennent la veritable semence de l'argent & de l'or.

#### VIV

L'arte dunque, che fa? Ministra
accorta

Di Natura operosa

Con siamma vaporosa,

Purga il sentiero, e a la prigion ne
porta,

Che non son altra scorta,

Non con Mezo migliore

D'un continuo calore,

Si soccorre à natura, ond'ella poi
Scioglie al nostro Mercurio i ceppi suoi.

#### VII.

Si, si questo Mercurio animi indotti
Sol cercar voi dovete,
Che in lui solo potete
Trovar ciò che desian gl' Ingegni dotti.
In lui già son ridotti
In prossima potenza,
E Luna, e Sol; che senza
Oro, e Argento del Volgo, uniti insieme
Son de l'Argento, e l'Oro il vero seme.

#### VIII.

Mais toute semence est inutile; si elle demeure entiere, si elle ne pourrit, & ne devient noire; car la corruption precede toujours la generation. C'est ainsi que procede la Nature dans toutes ses operations; & nous qui voulons l'imiter, devons aussi noircir avant de blanchir, sans quoy nous ne produirons que des avortons.



#### VIII.

Pur ogni seme inutile si vede,
Se incorrotto, e integro
Non marcifce, e vien negro.
Al generar la corruttion precede.
Tal Natura provede
Ne l'opre sue vivaci,
E noi di lei seguaci,
Se non produr aborti al fin vogliamo,
Pria negreggiar, che biancheggiar dobbiamo,



राज्या म यज्ञ

# नीं और भींत हो और लींत होते और लींत

On conseille icy aux Alchimistes vulgaires & ignorans de se desister de leurs operations sophistiques, parce qu'elles sont entierement opposées à celles que la veritable Philosophie · nous enseigne pour faire la medecine universelle.

CHANT TROISIE'ME.

O Vous qui pour faire de l'Or par le moyen de l'art, êtes sans cesse parmi les flammes de vos charbons ardens, qui tantôt congelez, & tantôt dissolvez vos divers mélanges en tant & tant de manieres, les dissolvant quelque-fois entierement, quelque-fois les congelant seulement en partie. D'où vient que comme des Papillons enfumez, vous passez les jours & les

### **曾曾曾曾曾曾曾曾曾曾曾**

Si consigliano gli Alchimisti inesperti à desistere dalle sofistiche loro operationi, Tutte contrarie à quelle che n'insegna la vera Filosofia nella compositione della gran Medicina Universale.

Canzone Terza.

O Voi, che à fabricar l'Oro per Arte Non mai stanchi trabete Da continuo carbon fiamme incessanti; E' i vostri misti in tanti modi, e tan. Mature, le l'ere loss torie, que l'eire Hor fermate, hor sciogliete, Hor tutti sciolti, hor congelati in par-Quindi in remota parte

Farfalle affumicate, e notte, e giorno see to the state of the state of

La Lumiere nuits à roder autour de vos seux insensez dans quelque lieu à l'écart.

#### II.

Cessez desormais de vous fatiguer vainement de peur qu'une folle esperance ne fasse aller toutes vos pensées en sumée. Vos ouvrages ne sont que d'inutiles sueurs qui peignent sur vôtre front les heures mal-heureuses que vous passez dans vos salles retraittes. A quoy bon ces slammes violentes; puis que les Sages n'usent point de charbons ardens, ny de bois enslammez pour saire l'œuvre Hermetique.

#### III.

C'est avec le même seu dont la Nature se sert sous terre, que l'Art doit travailler, & c'est ainsi qu'il imitera la Nature. Un seu vaporeux, mais qui n'est pourtant pas leger, un seu qui nourrit & ne devore point, un seu naturel, mais que l'Art doit saire; sec, mais qui

State vegliando à stolti fochi intorno.

#### 11.

Da l'insane fatiche homai cessate
N'e più cieca speranza,
Il credulo pensier col sumo indori.
Son l'opre vostre inutili sudori,
Ch' entro squallida stanza
Sol vi stampan sul volto hore stentate.
A che siamme ostinate?
Non carbon violento, accesi saggi,
Per l'Hermetica Pietra usano i Sag-

#### III.

gi.

Cel foco, onde sotterra al tutto giova

Natura, Arte lavora,
Che immitar la Natura Arte sol deve:
Foco che è vaporoso, e non è leve,
Che nutre, e non divora,
Ch' è naturale, e l'Artisicio il trova,
Arrido e sa, che piova;

fait pleuvoir; humide, mais qui desseche. Une eau qui éteint, une eau qui lave les corps, mais qui ne mouille point les mains.

#### IV.

C'est avec un tel seu que l'Art qui veut imiter la Nature doit travailler, & que l'un doit suppléer au désaut de l'autre. La Nature commence, l'Art acheve, & luy seul purisse ce que la Nature ne pouvoit purisser. L'Art a l'industrie en partage, & la Nature la simplicité; de sorte que si l'un n'applanit le chemin, l'autre s'arreste tout aussité.

#### V.

A quoy donc servent tant & tant de substances différentes, en cornuës, en alembics, si la matiere est unique aussi bien que le seu? Ouy la matiere est unique, elle est par tout, & les pauvres la peuvent avoir aussi bien que les riches; elle est

fortant des Tenebres. 27
Humido, e ogni hor dissecca, acqua che
stagna,
Acqua che lava i corpi, e man non
bagna.

#### IV.

Con tal foco lavora l'Arte seguace
D'infallibil Natura,
Ch' oue questa manco, quella supplisce:
Incommincia Natura, Arte sinisce,
Che sol l'Arte depura
Ciò che à purgar Natura era incapace.
L'Arte è sempre sagace,
Semplice è la Natura, onde se scaltra
Non spiana una le vie, s'arresta l'altrà.

#### V.

Dunque à che prò tante sostanze, e tante
In Ritorte, in Lambischi,
S'unica è la materia, unico il foco?
Vnica è la Materia, e in egni loco
L'hanno i Poveri, e i Ricchi,
Cii

inconnue à tout le monde, & tout le monde l'a devant les yeux; elle est méprisée comme de la bouë par le vulgaire ignorant, & se vend à vil prix, mais elle est pretieuse au Philosophe qui en connoît la valeur.

#### VI.

C'est cette matiere si méprisée par les ignorans, que les gens do-Etes cherchent avec soin, puis qu'en elle est tout ce qu'ils peuvent desirer: En elle se trouvent conjoints le Soleil & la Lune, non les vulgaires, non ceux qui sont morts. En elle est renfermé le feu, d'où ces metaux tirent leur vie, c'est elle qui donne l'eau ignée, qui donne aussi la terre fixe; c'est elle enfin qui donne tout ce qui est necessaire à un esprit éclairé.

#### VII.

Mais au lieu de considerer qu'un seul composé suffit au Philosophe,

sortant des Tenebres, A tutti sconosciuta, e a tutti inan-Abjetta al volgo errante, Che per fango a vil prezzo ogn'hor la vende, Pretiosa al filosofo, che intende.

#### VI.

Questa Materia sol tanto auvilita Cherchin gl'ingegni accorti, Che in lei quanto desian tanto s'aduna. In lei chindouss uniti, e Sole, e Lu-Non volgari, non morti, In lei chindesi il foco, onde han la vita; Ella dà l'acqua ignita, Ella la terra fißa, ella dà tutto Che in sin bisogna a un intelletto istrutto.

#### VII.

Mà voi senza esservar che un sol composto C iij

30 La Lumiere

vous vous amusez, Chimistes insensez, à mettre plusieurs matieres ensemble; & au lieu que le Philosophe fait cuire à une chaleur douce & solaire, & dans un seul vaisseau, une seule vapeur qui s'épaissit peu à peu, vous mettez au feu mille ingrediens differens; & au lieu que Dien a fait toutes choses de rien, vous au contraire reduisez toutes choses à rien.

## ela ema villi.

Ce n'est point avec les gommes molles, ni les durs excremens, ce n'est point avec le sang ou le sperme humain, ce n'est point avec les raisins verts, ni les quintessences herbales, avec les eaux fortes, les sels corrosifs, ni avec le Vitriol Romain, ce n'est pas non plus avec le Talc aride, ni l'Antimoine impur, ny avec le Souphre, ou le Mercure, ny enfin avec les metaux même du vulgaire qu'un habile Artiste travaillera à nôt re grande œuvre.

31 Al filosofo basta, Più ne prendete in man Chimici igna-Ii cuoce in un sol vazo a i rai solari, Vn vapor, che s'impasta, Voi mille paste al foco havete espo-Cosi mentre ha composto Dal nulla il tutto Iddio, voi finalmen-Tornate il tutto al primitivo Niente.

#### no up and VIII.

Non molli gomme, od escrementi duri, Non sangue, è sperma humano, Non vue acerbe, à Quintessenze Erbali, Non acque acute, à corrosivi sale, Non vitriol Romano, Arridi Talchi, od Antimoni impaleurs poldsky le sin Non Solfi, non Mercuri, Non metalli del Volgo al fine adopra Vn' Artefice esperto à la grand' Opra.

in Soleth, Car con Souphro

#### IX.

La Lumiero

A quoy servent tous ces divers mélanges? puis que nôtre science renferme tout le magistere dans une seule racine, que je vous ay déja assez fait connoître, & peutêtre plus que je ne devois. Cette racine contient en elle deux substances qui n'ont pourtant qu'une seule essence; & ces substances qui ne sont d'abord or & argent qu'en puissance deviennent enfin Or & argent en acte, pourvû que nous sachions bien égaliser leurs poids.

Ouy ces substances se font Or & Argent actuellement, & par l'égalité de leurs poids, le volatil est fixé en Souphre d'or. O Souphre lumineux, ô veritable Or animé, j'adore en toy toutes les merveilles & toutes les vertus du Soleil. Car ton Souphre

#### IX.

Tanti misti à che pro? l'alta scien-Solo in una Radice Tutto restringe il Magisterio nostro. Questa che già quat sia, chiaro v'ho mostro Forse più, che non lice, Due sostanze contien, c'hanno una essenza. Sostanze, che in potenta Sono Argento, e sono Oro, e in atte Vengono, se i lor pesi nguagliam noi.

#### Χ.

Si che in atto si fanno Argento, & Anzi uguagliate in peso La volante si fissa in Solfo aura-O solfo luminoso, Oro animate In te del Sole acceso

est un tresor, & le veritable sondement de l'Art, qui meurit en élixir ce que la Nature mene seulement à la persection de l'or.

Turn reflerage V Jaco For in so fro.

Fords and, the mare live,

Quella che ila quel fier, chiara v'ho



the constitution of the constitution of

I. a volente of file in Solfa annal

out the function of the comment of the comment of

in to dat Sala ways a

sortant des Tenebres. 35 L'operosa virtù ristretta adoro. Solfo tutto tesoro, Fondamento de l'Arte, in cui Nasura Decoce l'Or, che in Elessir matura,

And the second of the second of the

- in the residence in fall against a construct a



A SAN THE SECOND SECOND

entre de la contrata de la la la la contra

quite prosperion de faire, contra

mens being learners with a comment

and the same and the same and the same a

Level of the Albertain states of the

in the inflation production will solute

TO PERSON OF THE PERSON OF THE



#### AVANTPROPOS.

I L y a tres-peu de gens qui en-tendant parler de la pierre Philosophale, à ce seul nom ne froncent le sourcil, & en détournant la tête ne rebuttent ce Traité; Mais en verité n'est-ce pas une grande injustice que de blâmer ainsi ce qu'on ne connoit point; avant que de donner son jugement, il faudroit au moins sçavoir ce qu'on condamne, & ce que c'est que la Pierre Philosophale; mais ceux qui en usent de la sorte, jugent de cette science par raport aux Artistes vulgaires, qui au lieu de la Pierre qu'ils promettent de faire, consument tout leur avoir, & celuy des autres; & voyant tant d'impostures, tant de fausses receptes, & tant de vaines promesses des Charlatans, ils prennent occasion de là

Avantpropos. d'attaquer la verité de l'Art, ne considerant pas que cecy n'est pas l'ouvrage des Chimistes ordinaires, mais des vrais Philosophes, & qu'il est aussi peu facile à ces Philosophâtres de faire cette Pierre, que de faire descendre la Lune en Terre, ou de produire un nouveau Soleil. Pour être Philosophe il faut sçavoir parfaitement les fondemens de toute la Nature, car la science de la Pierre Philosophale surpasse de bien loin toutes les autres sciences, & tous les autres Arts quelques subtils qu'ils soient; y ayant toûjours cette difference entre les ouvrages de la Nature, & ceux de l'Art, que les premiers sont les plus parfaits, les plus achevez, & les plus seurs; & si (suivant l'Axiome d'Aristote) il n'y a rien dans l'entendement qui n'ait été auparavant dans le sens. Il sera vray de dire, que ce que nous concevons, nous ne le concevons qu'à l'occasion de ce que la Nature fait tous les jours devant nos yenx, car tous les Arts ont tiré leurs principes, & leurs premieres idées des

Avantpropos.

ouvrages naturels, ce qui est si connu de tous ceux qui ont quelque intelligence au delà du commun qu'il seroit inutile de le vouloir justifier: Mais sans nous amuser à de vains discours, il faut sçavoir en general que la Pierre des Philosophes n'est autre chose que l'humide radical des Elemens, répandu à la verité en eux, mais reiini dans leur Pierre, & déposiillé de toute souillure étrangere, ainsi il ne faut pas s'étonner si elle peut operer de si grandes choses, étant tres-constant que la vie des animaux, des vegetauz & des mineraux ne consiste que dans leur humide radical; & tout de même qu'un homme qui voudroit entretenir une lampe allumée, ne craindroit pas qu'elle s'éteignît s'il avoit de l'huile de reserve, parce qu'il n'auroit qu'à y en remettre à mesure qu'il s'en consumeroit; Tout de même lors que nôtre humide radical dans lequel le feu de la vie est renfermé vient à se consumer, la Nature a besoin qu'on luy refournisse de nouvel humide par le

moyen des alimens, sans quoy cette lumiere de la vie libre de ses liens s'envoleroic. Il arrive cependant quelquesois que la chaleur naturelle est si debilitée en son humide radical par quelque accident, qu'elle n'a pas la force d'en reprendre de nouveau dans la nutrition, ce qui la rend languissante, & fait qu'enfin elle abandonne son corps par la mort; mais si quelqu'un pouvoit luy donner une essence dépouillée d'excremens, & parfaitement purifiéepar l'Art; alors sans doute la chaleur naturelle attireroit cette essence à soy, la convertiroit en sa nature, & redonneroit au corps sa premiere vigueur; mais tous ces medicamens ne serviroient de rien à un homme mort, quelques balzamiques, & quelques parfaits qu'ils pussent être, car il n'y a que le feu de nature renfermé dans le corps qui s'approprie les medicamens, & se délivre par leur moyen des mauvaises humeurs, qui l'empéchent de faire avec liberté son office vital

Avantpropos. 40 dans son propre humide radical. Il faut donc par la voye de la nutrition luy fournir un aliment convenable & restaurant, & alors ce feu vital recouvrera ses premieres forces; au lieu que les autres médicamens ne font qu'irriter la nature bien loin de la rétablir. Que serviroit-il à un soldat blessé à mort, & qui auroit perdu tout son sang, qu'on le voulût exciter au combat par le son des Trompettes, & le bruit des Tambours, & qu'on pretendît l'encourager par là à soûtenir les travaux de Mars, de rien sans doute, cela luy nuiroit au contraire, & ne feroit que luy imprimer une terreur funeste; il en est de même d'une nature débilitée & languissante par la déperdition ou suffocation de son humide radical, & rien ne seroit si dangereux ni si inutile que de l'irriter par des medicamens, mais si on pouvoit augmenter & fortifier l'humide radical, alors la nature d'elle-même se débarrasseroit de ses excremens & de ses superfluitez.

On peut dire la même chose à l'égard du vegetable & du mineral. Il n'y a donc qu'à s'étonner de l'entestement de ceux qui sont sans cesse occupez à des remedes pour la santé, & qui cependant ignorent entierement la source d'où découle & la santé & la vie. Que ces gens-là ne s'ingerent plus de parler de Pierre Philosophale, puis qu'ils se servent si mal de leur raisson.

Pour conclusion je dis que celuy à qui Dieu aura gratuitement accordé la possession de cette Pierre, & donné l'esprit pour s'en bien servir, non seulement joüira d'une santé parsaite, mais pourra encore avec l'ayde de la Providence prolonger ses jours au delà du terme ordinaire, & avoir le moyen de loüer Dieu dans une songue & douce vie.

C'est une loy inviolable de la Nature, que toutes les fois qu'un corps est attaqué de maladie procedante de la contrarieté des qualitez, il tombe en ruine, parce

42 Avantpropos. qu'il n'est plus soûtenu que par une nature languissante, & que son esprit vital l'abandonne pour retourner vers sa patrie; & quiconque aura tant soit peu flairé l'odeur de la Philosophie, tombera d'accord que la vie des animaux, ou leur esprit vital étant tout spirituel, & d'une nature etherée, comme sont toutes les formes qui derivent des influences celestes, (je ne parle pas icy de l'ame raisonnable qui est la vraye forme de l'homme) n'a nulle liaison avec les corps terrestres, que par des milieux qui participent des deux natures; si donc ces milieux ne sont tres-constants, & tres - purs, il est sûr que la vie se perdra bientôt, ne pouvant recevoir d'eax aucune permanence; or dans la substance des mixtes ce qu'il y a ne plus constant & de plus pur, c'est leur humide radical, lequel contient proprement toute la nature du mixte, comme nous le ferons voir dans un Chapitre exprés, c'est donc-là un veritable milieu, & un sujet capable

Avantpropos. de contenir en son centre la vie du corps, laquelle n'est autre chose que le chaud inné, le feu de nature & le vray Souphre des Sages, que les Philosophes sçavent amener de puissance en acte dans leur Pierre; ainsi celuy qui a la Pierre des Philosophes a l'humide radical des choses dans lequel le chaud inné qui y étoit enfermé, a pris la domination par le moyen d'un artifice subtil mais naturel, & a determiné sa propre humidité, la transmuant par une douce coction en Souphre igné. Toute la nature du mixte reside dans cet humide radical, ce qui fait que quand on a l'humide radical de quelque chose, on en a toute l'essence, toute la puissance, & toutes les vertus, mais il faut qu'il soit extrait avec beaucoup d'indu-Arie, par un moyen naturel & philosophique, & non pas selon l'Art spagirique des Chimistes vulgaires, dont les extraits sont mélangez, & pleins d'acrimonie, en sorte qu'il ne s'y trouve plus rien

de bon ou tres-peu. Mais comme j'ay dit, il faut avant toutes choses bien comprendre ce que c'est que cet humide radical, duquel je me propose de traitter dans les Chapitres suivans assez au long pour en instruire quiconque les voudra lire & relire avec application.

Qi'on juge donc de quel prix est la Pierre des Philosophes; & s'il est vray qu'on peut reprendre sa santé par le moyen de la substance nourissante des alimens, & par la vertueuse essence de quelques bons remedes, nonobstant que ces alimens & ces remedes soient pris avec toute leur écorce, & avec le mélange de leurs excremens, quel effet ne doit-on pas attendre de leur humide radical, ou plutost de leur noyau & de leur centre dépouillé de tout excrement, & pris dans un vehicule convenable, un pareil remede n'agit pas violemment, & n'irrite pas la nature, au contraire il rétablit ses forces languissantes, & luy communique par ses influences beniAvantpropos.

gnes, & fecondes, une chaleur naturelle en laquelle il abonde. C'est par là qu'il opere dans les corps des animaux des cures admirables & incroyables, lors qu'au lieu d'employer la main du Medecin, la nature seule sert en même temps de Medecin & de remede.

Tous les medicamens ordinaires ne font, comme nous avons dit, qu'irriter la nature, & l'obliger de ramasser toutes ses forces contr'eux; d'où il arrive qu'aprés avoir pris quelque remede, on reste long-temps languissant & abbatu. La Nature seule sçait rejetter les excremens, & c'est cette seule saculté qui est necessaire en pareille occasion; car de donner des purgatifs à un corps affoibli, ce n'est qu'aigrir le mal, & augmenter les excremens au lieu de les diminuer; mais puis que c'est le propre de la nature, lors qu'un homme est en santé de rejetter d'elle-même les humeurs superfluës, pour quoi quand elle est languissante ne pas tâcher de la fortifier, & de luy communiquer

Avantpropos.

une nouvelle vigueur par le moyen de nôtre medecine; Que de cures admirables, & d'effets surprenans

naîtroient de cette methode.

Je ne nie pas qu'on donne quelque fois des cardiaques, qui avec la faculté de purger, en ont encore d'autres tres-bonnes, mais outre qu'on en use fort rarement, ces remedes sont preparez si grossierement, & leur vertu est si foible qu'ils sont la pluspart du temps fort inutiles; il arrive même souvent, que celuy qui les prend est si mal qu'il n'a pas la force, non pas de sentir l'effet du remede, mais de sentir même le remede. Je sçay bien encore qu'il y a certains remedes qui soulagent la nature sans Pirriter, & qui par leur vertu specifique attirent & surmontent la maladie & l'humeur, & il est vray qu'avec de tels remedes on feroit quasi sur de guerir; mais qui est-ce qui les connoît, ou qui les connoissant les sçait bien preparer. La science douteuse ne produit que des effets douteux; & il n'y a que la seule medecine Philosophique qui soit propre à toutes sortes de maladies, non pas que par de disserentes qualitez elle produise des essets disserens, car sa faculté est uniquement de sortisser la nature, laquelle par ce moyen est en état de se délivrer de toutes sortes de maux quand on les

supposeroit infinis.

C'est sans doute de cette medecine qu'il est dit dans l'Ecriture Sainte, que Dieu a créé une medecine de la terre, que l'homme sage ne méprisera point, elle est ditte de la terre, parce que les Philosophes la tirent de la terre, & l'élevent pourtant à une nature toute celeste; qui connoît cette medecine n'a pas besoin de Medecin, à moins qu'il n'en use en plus grande quantité que la nature ne demande, car c'est un seu trespur qui étant trop fort devoreroit une moindre flamme; & comme un homme qui mangeroit trop suffoqueroit sa chaleur naturelle par trop de substance, de même les

Avantpropos.

forces du corps ne pourroient soûtenir une trop grande abondance
de ce remede, & la chaleur naturelle seroit trop dilatée; les racines des arbres, & les semences des
vegetaux se nourrissent d'eau, &
vivent d'eau, mais s'il y en a en
trop grande abondance, elles se
noyent & meurent; enfin en cela
comme en toutes choses il faut de

la prudence.

Qu'on ne s'étonne donc plus si nôtre Pierre opere de si grandes choses, lors qu'elle est administrée par les sages mains du Philosophe, & si les maladies les plus opiniacres & les plus incurables sont gueries comme par miracle, puis que la nature en est tellement fortisiée, & renouvellée qu'il n'y a point de mauvaise qualité qu'elle ne soit en état de surmonter. Aprenez que c'est de la nature seule que vous recevez la guerison & la santé pourvû que vous sachiez l'aider, & comme vous ne craignez point que vôtre lampe s'éteigne tandis que vous avez de l'huile pour y met-

Avantpropos. tre, ne craignez pas non plus que les maladies vous assaillent, tandis que la Nature aura en reserve un si grand tresor; cessez donc de vous fatiguer nuit & jour dans la recherche de mille remedes inutiles, & ne perdez pas vôtre temps dans de vaines sciences, ny dans des operations fondées sur de beaux raisonnemens, en vous laissant entraîner par l'exemple, & par les opinions du vulgaire; tâchez plutôt de bien comprendre ce que c'est que la Pierre des Philosophes, & alors vous aurez le vray fondement de la santé, le tresor des richesses, & la connoissance certaine de la Nature, avec la sapience. Mais il est temps de dire icy quelque chose de la verité & de la possibilité de cet Art à l'égard de la teinture, par laquelle les Philosophes assurent qu'on peut teindre en Or les metaux imparfaits, parce que la connoissance de cette possibilité donnera encore plus d'envie de s'attacher à l'étude de cette doc-

E

trine; & sans nous arrêter à l'authorité des Philosophes, dont on peut lire les Ecrits à ce sujet, nous ne nous attacherons qu'aux raisons qui nous ont persuadé, afin d'en mieux persuader le Lecteur, & luy donner lieu de juger des choses par luy même, & non pas par autruy, comme nous l'avons pratiqué, avant que nous eussions la connoissance

de la verité. Tous les metaux ne sont autre chose qu'argent vif coagulé, & fixé absolument ou en partie, & comme il seroit trop long de rapporter icy l'autorité des Philosophes pour prouver cette verité, nous les laisserons encore à part à cet égard & dirons seulement qu'il est constant par l'experience que la matiere des metaux est argent vif, parce que dans leur liquefactionils font connoître visiblement les mêmes proprietez, & la même nature de l'argent vif; ils en ont le poids, la mobilité, la splendeur, l'odeur, & la facile liquefaction,

quoy qu'on jette dessus, il surnage à la superficie; ils sont liquides
& ne mouillent point les mains;
ils sont mols, & quand ils sont liquesiez, ils s'en vont en sumée comme l'argent vis en plus ou moins
de temps, selon qu'ils sont plus ou
moins décuits & sixez, à l'exception toutesois de l'Or, qui pour
sa grande pureté & sixité ne s'envole point du seu, mais y demeure
constant dans la susion.

Les metaux démontrent toutes ces proprietez de l'argent vif, non seulement dans la liquesaction, mais encore en ce qu'ils se mêlent sacilement avec l'argent vif, ce qui n'arrive à aucun autre corps sublunaire, la principale proprieté de l'argent vif étant de ne se mêler qu'avec ce qui est de sa propre nature; quand donc il se mêle avec les metaux, cela vient de la matiere de l'argent vif qui leur est commune, & le fer ne se mêle avec luy, & avec les autres metaux que difficilement, parce qu'il a tres-

Avantpropos. peu d'argent vif auquel reside la vertu metallique, avec beaucoup de souphre terrestre, & il faut même quelque artifice pour luy donner la splendeur mercurielle, la facile liquefaction, & les autres proprietez dont nous avons parlé, lesquelles toutes conviennent plus ou moins à certains metaux qu'à d'autres. La ductibilité qui consiste dans l'union mercurielle, & dans la conglutination de l'humide radical, est encore une marque dans les metaux que l'argent vif y abonde, & y est tres-fixe, ce qui fait que l'Or est le plus ductible des metaux.

Outre ce que nous venons de dire, pour justisser que les metaux ne sont autre chose qu'argent vif, on le découvre encore dans l'anatomie, & dans la décomposition de ces mêmes metaux, car il s'en tire un argent vif de même essent vif vulgaire, & toute la substance du metal se reduit en luy, à proportion que chaque

metal en participe, mais du fer beaucoup moins que des autres metaux, à cause dequoy il est le plus imparfait, comme l'Or est le plus parfait en ce qu'il est tout argent vif; d'où l'on doit conclurre que si l'Or n'est le plus parfait des metaux, & n'est proprement tout metal, que parce qu'il est tout argent vif fixe, il n'y a point d'autre substance d'argent vif, soit pure ou impure, soit cuitte ou cruë, cette difference ne changeant rien à l'espece, comme un fruit est toûjours le même quant à l'espece, soit qu'il soit vert ou mur, acerbe ou doux, & qu'il differe en degrez de maturité, ou comme un homme sain differe d'un homme malade, & un enfant d'un vieillard.

Cela posé que les metaux ont pour substance metallique le seul argent vif, leur transmutation ou plutôt leur maturation en Or ne sera pas impossible, puis qu'il ne saut pour cela que la seule decoction,

Eiij

Avantpropos. 54 or cette decoction se fait par le moyen de la Pierre Phisique qui étant un vray seu metallique acheve dans un instant par la main du Philosophe ce que la Nature est mille ans à faire; à l'égard de cette Pierre elle est faite de la seule moyenne, & tres-pure substance de l'argent vif; & si l'argent vif vulgaire peut bien se mêler avec les metaux lors qu'ils sont en fusion, comme l'eau se mêle avec l'eau, que ne peut-on pas dire de cette noble, tres-pure & tres-penetrante medecine qui est tirée de luy, & amenée à une souveraine pureté, égalité, & exaltation; sans doute elle penetrera l'argent vif dans ses moindres parties, elle l'embrassera comme étant de sa nature, & étant toute ignée, & rouge au dessus de la rougeur des Rubis, elle le teindra en couleur citrine, qui est le resultat de la supreme rougeur mêlée & temperée avec la blancheur de l'argent vif. A l'égard de la fixité nous disons,

que la substance de l'argent vif dans tous les metaux, l'Or excepté, est cruë & pleine d'une humidité superfluë, parce que c'est en cela que l'argent vif abonde; or le sec naturellement attire son propre humide, le desseche peu à peu, & ainsi la secheresse & l'humidité se temperant l'un pour l'autre, il se fait un metal parfaitement égalisé qui est l'Or; & comme il n'est ny sec ny humide, mais participant également de l'un & de l'autre, cette égalité fait que la partie volatile ne surmonte point la partie fixe, mais qu'au contraire elle resiste au feu, y étant retenue par celle-cy; & parce que dans l'ouvrage de la Nature le secterrestre & l'humide sont liez en homogeneité, de là vient que dans la substance de l'argent vif ou tout s'envole, ou tout demeure fixe & constant dans le seu, sans que rien de la partie humide s'exhale, ce qui ne peut arriver à aucun autre corps, à cause du désaut de cette parsaite mixtion.

E iiij

36 Avantpropos. Nous voyons donc maintenant comment nôtre humidité dessechée, & renduë souverainement pure, & penetrante, peut entrer dans la substance de l'argent vif renfermée dans les metaux, la teindre & la fixer aprés en avoir separé les excremens dans l'examen, & qu'il n'y a que cette seule substance qui se puisse convertir en Or, à l'exclusion des autres. Par où se découvre l'erreur de ceux qui s'imaginent qu'un corps imparfait comme le Cuivre, le Fer ou quelqu'autre semblable peut être tout converti en Or par la medecine, sans separation de ses excremens & de sa scorie; & qu'il n'y a que sa seule substance humide mercurielle qui puisse être ainsi changée; ceux donc qui le pretendent sont des imposteurs, car il ne se peut faire d'alteration que dans des natures semblables; & quand on nous raconte que

des clouds, ou autres morceaux

de Fer trempez dans un certain

Avantpropos. menstruë ont été transmuez en Or, on nous dit faux, & l'on ne connoit pas la nature des metaux; car quoy qu'une partie paroisse Or, & que l'autre garde sa premiere forme metallique, il ne s'ensuit pas pour cela qu'il y ait eu de transmutation, mais c'est une imposture, & n'est autre chose qu'une partie d'Or naturelle collée adroitement à une autre partie de metal imparfait, à la verité avec tant de justelle, qu'il semble effectivement que ce soit un cloud entier, mais la fraude est facilement découverte par un esprit éclairé.

Ce furent les choses par lesquelles je demeuray persuadé de la verité de la science, & je croy qu'elles suffiront à tout homme de bon entendement, pourvû qu'il les rapporte toûjours à la possibilité de la Nature, cependant il peut consulter encore les autres Auteurs; mais avant que

18 Avantpropos. d'entreprendre l'œuvre qu'il lise & relise attentivement ce qui fuit. The supposed was presented for

and the contract of the second of the second

I . O - 0.009 - EDDING - SEME TREES OF THE

TO SEE . SECURIOR SEC

-ALE STATE CAN SAVANDERS STATE STATE OF A



the flament has choose your set-

de son entrendessent, victorat que ob

les et appoint to a political de political

tensional annual and ob builted

are to be remained that the real Hi

TEND INDIVIDUAL SECURE IN MEDICAL SECURE

al Chamma yanggal di

time left drove de transition.

LA LUMIERE SORTANT par soy même des Tenebres.

OU

VERITABLE THEORIE de la Pierre des Philosophes.

Era dal nulla uscito Il tenebroso Chaos, massa difforme Al primo suon d'Omnipotente Labro: Parea, che partorito Il Disordin l'havesse, anzi, che Fabro: Stato ne fosse un Dio; tanto era informe. Stavano inoperofe In lui tutte le cose, Esenza Spirto Divisor, confuso Ogni Elemento in lui stava racchiuso.

# CHAPITRE PREMIER.



Ouvrage de la Creation étant un ouvrage Divin, il est sans doute que pour se bien comprendre il fau-

droit un esprit surnaturel, & que c'est se jetter dans de grands embarras, que d'entreprendre de parler de ce qui est si fort au dessus de nous, puisque toutes les hyperboles, & toutes les similitudes prises des choses visibles ne sçauroient nous fournir d'idée, qui réponde comme il faut à l'extension de ce point invisible & infini. Toutefois si par les choses créées on peut aller jusques au Createur, & s'il est de l'ordre de sa nature inesfable, de faire connoistre ses proprietez & son essence, quoy que d'une maniere imparfaite à nôtre égard, par les choses qu'il produit au dehors, il ne sera pas hors de propos de suivre nôtre Poëte dans les instructions qu'il donne sur ce sujet, & d'expliquer un peu plus au long ce qu'il a si doctement écrit en peu de mots de ce merveilleux Ouvrage, afin que ce que nous dirons puisse être de quelque utilité à ceux qui professent l'Art Hermetique, & serve en même temps à la louiange de ce grand Ouvrier, dont, (comme parle le Prophete) les Cieux racontent la gloire, & leur étenduë, les œuvres de ses mains.

Il est impossible à l'homme d'élever un bâtiment, si auparavant il n'a posé ses fondemens, mais ce qui est défendu à la Creature est permis au Createur; parce qu'étant luy-même la baze de ses propres ouvrages, il n'a pas besoin d'autre fondement; si on demande donc pourquoy la Terre pressée de tous costez par l'air demeure immobile, pourquoy les Cieux & la masse des corps celestes se remuënt avec tant d'ordre, & que cependant nos yeux ne discernent point la cause & le principe de toutes ces choses, il suffit pour toute réponse de dire que ce sont des émanations du centre, & que le centre en est la veritable baze. O mystere admirable revelé à peu de personnes; la baze de tout le monde, c'est le Verbe incréé de Dieu; & comme le propre du centre est de representer un point dans lequel

sortant des Tenebres. Le Verbe ineffable de Dieu est donc, pour ainsi dire, le centre du monde, & cette visible circonference est émanée de luy, retenant en quelque façon la nature de son principe, car tout ce qui est créé renserme en soy les loix éternelles de son Createur, & il l'imite aubles, tous les fruits, & toutes les

est, je vous prie le modelle. & l'exemplaire de cette structure, si ce
n'est dans le grand monde; où est
la Loy qui a prescrit une telle disposition, si ce n'est l'impression
Divine; en sorte que comme Dieu
soûtient tout par sa presence, tout
est gouverné aussi par ses loix éternelles. Posons donc pour constant
que de ce point ont été tirées cette infinité de lignes que nous

voyons.

Mais il y a une grande question, qui n'est pas encore bien decidée, à sçavoir comment & sous quelle forme étoit la matiere des choses dans le point de sa creation. Si nous considerons de prés la Nature, & la disposition des choses inferieures, nous aurons lieu de croire que ce n'étoit qu'une vapeur aqueuse, ou une tenebreuse humidité; car si entre toutes les substances créées la seule humidité se termine par un terme étranger, & si par consequent c'est un sujet trescapable de recevoir toutes les formes, elle seule aussi a dû être le lujet sujet sur lequel a roulé tout l'Ouvrage de la creation; en esset ce cachos tenebreux, comme la sort bien remarqué nôtre Poëte étant informe, & une masse consuse propre à toutes les sormes, & indisferente pour toutes (selon qu'Aristote, & plusieurs sçavans Scholastiques aprés luy, ont dit de leur matiere premiere) devoit necessairement avoir l'essence d'une va-

peur humide.

On remarque que dans toutes les productions qui se font au Monde inferieur, les spermes sont toûjours revêtus d'une humeur aqueuse, & que les semences des vegetaux qui ont en elles une nature hermaphrodite, étant jettées en terre pour y être reincrudées, commencent par se mollisier, & par être reduites en une certaine humidité mussilagineuse. Il ne se fait point de generation en quelque regne que ce soit, (comme nous le ferons voir dans un Chapitre exprés) qu'auparavant les spermes ne soient reduits en leur premiere

66 La Lumiere

matiere, laquelle est un vray cahos, non plus universel, mais par-

ticulier, & specifié.

La Nature a voulu que les semences vegetables fussent couvertes d'une dure écorce pour les défendre de l'injure des Elemens, & les conserver plus long temps, pour la commodité & l'usage du genre humain; mais lors que nous voulons les multiplier par une nouvelle generation, il faut necessairement les reincruder, & les reduire en quelque façon dans leur premier cahos; à l'égard des semences des animaux, comme elles sont plus nobles, & plus remplies d'esprits de vie, elles n'auroient pû se conserver hors de leurs corps, à moins d'avoir une écorce plus dure que le marbre, ce qui auroit repugné à la dignité du composé, & auroit été fort incommode pour la generation; c'est pourquoy la sage Nature n'a pas voulu separer le sperme du corps, mais elle l'y a conservé tout cru & aqueux; & ce sperne, comme on l'expliquera

ailleurs, par l'excitation d'un mouvement libidineux est jetté dans une matrice convenable, comme dans sa terre pour y être reincrudé par l'union du sperme feminin de nature plus humide, & ensuite multiplié en vertu & quantité par

le moyen de la nutrition.

Ce que nous avons dit des deux regnes, animal & vegetable, se peut fort bien appliquer au regne mineral; mais comme nous en devons traiter dans un Chapitre particulier; nous n'en dirons rien icy; il suffit que nous ayons fait voir, que l'humidité aqueuse ou la vapeur tenebreuse a été sans doute la matiere de cette masse informe, & de cet embrion du Monde qui devoit servir de baze & de fondement à toutes les generations; & tout ce que nous avons avancé sur ce sujet se prouve par la doctrine Evangelique, où il est dit du Verbe Divin, que par luy toutes choses ont été faites, & que sans luy rien de ce qui a été fait, n'eût été fait, & lorsqu'il est ajoûté que ce

Verbe étoit avec Dieu, cela veut dire, qu'au commencement il y avoit un centre ou un point infini premier principe incomprehensible qui étoit ce Verbe éternel, duquel point toutes choses ont été tirées, & sans ce point rien ne pouvoit être. Et à l'égard de cette vapeur humide qui a servi à former le premier cahos, & qui a été tirée de ce point, Moise nous la designe assez, quand il dit que la lumiere fut créée immediatement, & que l'esprit du Seigneur se mouvoit sur les eaux, ne faifant, comme on voit, mention que de la lumiere pour la forme, & de l'eau pour le sujet cahotique, & informe avant la manifestation de la lumiere, par la vertu de l'Esprit Divin.

Au reste quoy qu'il soit dit qu'au commencement Dieu créa le Ciel & la Terre, il ne faut pourtant pas entendre que la distinction du Ciel & de la Terre ait été faite, avant que la Lumiere fût separée des Tenebres, n'étant pas de la digni-

sortant des Tenebres. té ni de l'ordre des choses, que la creation de la Lumiere fût posterieure à celle de la Terre, & que les choses inferieures fussent produittes avant les superieures; car si selon l'opinion commune des Theologiens, la troupe des Anges, & des Esprits bien-heureux a été créée dans le point même de la creation, de la plus pure substance de la Lumiere, quelle apparence y auroit-il, que l'Element de tous le plus grossier, & la lie du Monde fût produit avant ces intelligences celestes. Outre cela je demanderois, si en ce temps là le Ciel & la Terre étoient distinguez comme nous les voyons, ou s'ils étoient confus & pesse mêle, si c'est le premier, & qu'on entende que la Terre occupoit le centre du Monde, & que les Cieux l'environnoient spheriquement, comment se pouvoit faire le mouvement des Cieux sans la Lumiere, de laquelle derive tout mouvement; car de dire qu'ils ne se mouvoient pas, ce seroit avoiier que la Terre par ce repos & cette privation de mouvement, auroit été de rechef comme engloutie dans son premier cahos sans aucune distinction, puisqu'il n'apartenoit qu'à la seule Lumiere de chasser les Tenebres, & de les repousser jusqu'au fonds des eaux, comme nous l'expliquerons dans la suite. Si aussi on dit qu'ils n'étoient pas alors arrangez comme ils sont à present, donc ils étoient confus, & nullement distinguez en Ciel, & en Terre, & le Ciel n'auroit pû à juste titre porter le nom de firmament, ou d'étenduë qui separe les eaux d'avec les eaux, mais c'eut été un cakos sans ordre, & une masse confuse, ce que nous accordons. Moise fait donc icy une division generalle du Monde, designant par le Ciel la partie superieure visible, & la partie inferieure par la Terre comme plus grossiere & élementaire, aprés quoy il passe à la distinction particuliere, en nous aprenant que la Lumiere fut tirée de ce point central &

sortant des Tenebres. 71 éternel. Or comme la Lumiere étoit la veritable forme de cette premiere vapeur humide, il se sie aussi en même temps la production de toutes les formes en general.

Le cahos n'avoit donc au commencement que l'apparence d'une eau nebuleuse, & ce qui confirme cette verité, c'est qu'il est dit ensuite, que les eaux qui étoient au dessus de l'étenduë, furent divisées des eaux qui étoient au dessous de l'étendue, par où il paroît clairement, qu'en haut & en bas, dessus & dessous l'étendue, il n'y avoit autre chose qu'une substance d'eau, comme le sujet le plus propre à toutes les formes, créé à cet effet d'une façon merveilleuse.

Ce fondement ainsi posé, il faut maintenant poursuivre la description de cet Ouvrage immortel; or nous avons dit, que du centre étoient sorties ces vapeurs confuses, & sans ordre qualifiées du nom d'abisme, sur lequel les Tenebres étoient épandues, & alors

La Lumiere

comme l'enseigne nôtre Poëte tous les Elemens confondus, & mêlez ensemble sans aucun ordre étoient dans un plein repos; & ce prosond silence étoit comme une image de la mort; les Agents ne faisoient aucune action, les patiens ne souf-froient aucune alteration, nul mélange des uns avec les autres, & par consequent nul passage de la corruption à la generation, enfin il n'y avoit aucune marque de vie ni de secondité.



-S.E. are lander Trice.

KALE OF COMPANY FOR

II.

Hor chi riddir potrebbe,
Come formossi il Ciel, la Terra, e'l
Mare
(Si leggieri in lor stessi, è vasti in
mole?
Chi può suelar, come hebbe
Luce è moto lassu la Luna, e'l Sole,
Stato, è forma qu'aggiù quanto n'appare,)
Chi mai comprender, come
Ogni cosa hebbe Nome,
Spirito, quantità, legge, è misura
Da questa massa inordinata impura?

#### CHAPITRE IL.

L trait de cet éternel, & immense tresor de Lumiere, chassa dans un instant toutes les Tenebres par sa splendeur radieuse, dissipa l'horreur du cahos, & introduisit la forme universelle des choses, comme peu auparavant, le cahos

en avoit fourni la matiere universelle; aussi-tôt on vit l'esprit du Seigneur se mouvoir sur les eaux, ne demandant qu'à produire, & tout prest d'executer les ordres du Verbe éternel. Déja par la production de la Lumiere, le Firmament avoit commencé d'être, comme un milieu entre la superieure, & la plus subtile partie des eaux, & entre l'inferieure & la plus grossiere; ensuite dequoy de la plus pure Lumiere enrichie de l'Esprit Divin, fut créée la nature Angelique, dont l'office perpetuel est d'être portée sur les eaux surcelestes dans le Ciel empirée, toûjours preste d'obeir aux ordres de son Sou-

Les Loix éternelles de Dieu ont passé delà aux Creatures inferieures, & c'est sur ce Divin modelle que la Nature a formé ses regles pour toutes les choses d'icy bas, en sorte que chaque Creature est comme le Singe de son Createur, & represente parsaitement bien l'ordre admirable dont il s'est

sortant des Tenebres. servi : car comme du centre du Verbe éternel les rayons de Lumiere s'épandirent au long & au large dans l'immensité, de même chaque corps créé pousse sans cesse hors de luy ses propres rayons quoy qu'invisibles, qui se multiplient à l'infini: or ces rayons ou esprits, qui émanent ainsi de tous les corps, sont des particules, mais envelopées, de cette premiere Lumiere parfaitement pure, qui seule peut fraper & penetrer le verre, & même le diamant le plus dur, ce qui est refusé à l'air le plus subtil; c'est donc une Loy de Dieu qui oblige chaque Creature, autant que ses forces luy peuvent permettre, de suivre le premier ordre établi dans le point de la creation: ce que nous justifierons encore plus clairement dans un traité que nous ferons exprés, Dieu aydant, pour sa gloire & l'utilité des enfans de l'Art.

Déja par la vertu de cet Esprit Divin separateur, les plus pures & subtiles vapeurs avoient été ra-

Gij

sortant des Tenebres.

massees; & comme elles participoient abondamment de la Lumiere dissuse, elles étoient par consequent un sujet tres propre à y fixer sa Lumiere; aussi vit-on d'abord le Firmament orné de corps lumineux, déja des étincelles de Lumiere avoient brillé, & déja les étoiles tremblantes avoient fait éclater leurs rayons dans les Cieux, quand le Souverain Createur rassembla toute cette Lumiere dans le corps du Soleil, qu'il fit comme le siege de sa Majesté glorieuse, suivant ce que dit le Prophete (Il a mis son Tabernacle dans le Soleil.)

Agens superieurs auroient sans doute agi avec trop de vitesse, & de promptitude sur les inferieurs; ce qui obligea le sçavant Architecte de l'Univers d'unir ces deux extremes par un milieu convenable, afin que leur mutuelle action fût plus moderée; pour cet effet il créa la Lune, & l'établit comme la femelle du Soleil, afin qu'ayant reçu en elle sa Lumiere chaude, & feconde, elle l'attrempat par son humidité, & versat par ce moyen des influences plus propres & plus convenables aux natures inferieures; il donna la domination sur le jour à l'un, & à l'autre la domination fur la nuit, la plaçant dans la plus basse partie du Ciel, afin qu'elle fût plus en état de recevoir les influences des superieurs, & les communiquer aux inferieurs; il jugea aussi à propos de la composer de la moins pure partie des eaux superieures, qu'il ramassa en un corps, afin que sa Lumiere fût plus opaque, plus froide, & plus humide; & de là vient que toutes les altera,

Par l'irradiation continuelle de la Lumiere le jour avoit apparu, les Elemens étoient émûs, le principe des generations étoit prochain, & n'attendoit que le commandement du Verbe éternel; cependant quoy qu'il y eût naturellement de la sympathie entre les eaux inferieures, & les superieures, il ne laissoit pas pourtant d'y avoir beaucoup de disproportion entr'elles, & les

tribuées plutôt à la Lune qu'au Soleil, à cause de son affinité avec la nature inferieure, & que les milieux s'unissent bien plus aisément aux extremes, que les extremes ne s'unissent entr'eux. Mais il est temps de poursuivre l'ordre de la creation.

Déja par la creation du Firmament, & des corps lumineux s'étoit fait le mélange des Elemens, & déja les eaux inferieures commençoient à souffrir quelque alteration, quand par l'action des superieurs, & par la voye de la rarefaction, il s'éleva comme de leur sein, & se forma de la plus pure partie d'icelles l'air que nous respirons; & comme les eaux plus grossieres environnoient encore toutes choses, Dieu par sa parole les rassambla toutes, faisant apparoir le sec ou la Terre, qui fut comme l'excrement & les feces de ce premier cahos.

Mais que dirons nous du mouvement, & de l'étendue des Cieux,

sortant des Tenebres. de la stabilité de la Terre, & de tout ce qui est contenu en iceux, & comment pourrons nous atteindre à ce qui est si fort au dessus de nôtre portée? il semble qu'il ne doit appartenir qu'aux celestes Habitans d'annoncer de si grandes choses; cependant puisque nous faisons la principale partie de cette Lumiere tres-pure, ce seroit un crime de ne pas profiter des avantages que Dieu nous a donnez, & nôtre ame toute celeste quoy qu'enfermée dans un corps élementaire, seroit indigne de son origine, si elle ne publioit de toutes ses forces les choses magnifiques du tres-Haut; ce seroit même une espece d'impieté, & en quelque façon combattre l'harmonie admirable des Ouvrages Divins, que de n'ozer nous élever jusqu'aux choses superieures, puis qu'elles sont d'un même ordre avec nous, quoyque d'une condition beaucoup plus noble. Il n'y a qu'un seul Auteur de toutes choses auquel il ne peut y avoir de varieté, qui ne reçoit aucune & iiij

exception, & qui a toute la perfection qu'il est possible d'imaginer; ainsi il faut reconnoître que tout est également l'ouvrage de sa sageste, & l'effet de sa bonté, & que l'intention du Createur a été que les choses créées, qui étoient incomprehensibles en luy, fussent comprehensibles hors de luy, afin que par elles nous pussions parvenir à le connoître; & puisque le Ciel, l'Air & le Soleil même, sont aussi bien les creatures de ses mains que la moindre pierre, & le moindre grain de sable, il faut croire qu'il n'est pas plus difficile de connoître les uns, que de comprendre les autres.

Peut être que quelque esprit malfait, & qui fuit la Lumiere pour suivre les Tenebres, s'imaginera que le corps humain est d'une structure moins noble, & moins parfaite que les Cieux; mais il se trompe fort, puisque les Cieux & le Monde même n'ont été faits que pour luy. Ayons donc bon courage, & ne craignons point d'entre-

prendre de discourir des choses superieures, par rapport à ce que nous connoissons des inferieures, puis qu'une petite lumiere en augmente une plus grande, qu'une étincelle allume quelquesois un grand feu.

Mais avant que d'entrer dans la distinction des Cieux, il faut sçavoir ce qu'on doit entendre par ce mot de Ciel, & consulter sur cela l'Ecriture Sainte comme nôtre unique regle; puisque l'ordre de la creation y est fort sidellement décrit dans la Genese, quoy qu'un pen obscurement; & que Moise n'en a rien dit que par inspiration Divine, étant pourtant d'ailleurs fort sçavant, & fort instruit dans la science de la magie naturelle. On nous y aprend donc que Dieu sit le Firmament ou l'étendue, d'avec les eaux, afin de separer les eaux, & que Dieu appella cette étenduë Ciel, par où l'on voit que le mot de Ciel, & celuy de Firmament ne sont qu'une seule & même chose; & que lors qu'il est dit qu'il y a eu deux

fortes d'eaux, les unes au dessus du Firmament, & les autres au defsous, c'est comme si on disoit qu'il y a eu des eaux au dessus du Ciel, & des eaux au dessous du Ciel; il est encore dit que les eaux qui é. toient au dessous du Ciel furent rassemblées en un lieu, afin que le fec, c'est à dire la Terre, apparût, & que cet amas d'eaux fut appellé mer, comme tout ce qui est au dessus de ces eaux inferieures fut appellé du seul nom de Ciel ou Firmament. Au reste il ne faut pas croire que ces eaux inferieures puissent jamais outrepasser le commandement Divin, qui porta qu'elles seroient assemblées en un lieu; c'est pourquoy quand nous voyons que ces eaux ne peuvent s'élever au dessus de la region des nuës, c'est parce qu'immediatement au delà est le Ciel ou le Firmament se parateur des eaux. Car quoyque le propre de l'eau soit de se raresier, & que la raison naturelle nous dicte, que plus elle monte, plus elle doit acquerir de rarefaction, à raison de la

grande capacité du lieu; toutefois il arrive que ces eaux se resserrent au lieu de se dilater, & qu'elles se condensent en cet endroit là, comme si elles y rencontroient un verre ou un cristal solide; ce qui ne provient nullement du froid, ou de quelque autre cause éloignée, mais de leur seule obeissance aux ordres de Dieu, qui a voulu qu'elles fusfent distinctes & separées des eaux superieures par le Firmament; nous pouvons donc determiner que le Ciel, proprement parlant, contient tout cet espace qui est depuis le dessus des nuës jusqu'aux eaux superieures, appellées par plusieurs le Ciel cristalin; & le Ciel ou Firmament (pour parler selon l'Ecriture) est le separateur des eaux; à l'égard de la division qu'on fait du Ciel en plusieurs parties differentes, ce n'est qu'une façon de parler.

Dieu plaça les Etoiles & les autres Luminaires dans le Ciel, chacun dans le lieu qui convenoit le plus à sa Nature; le Firmament n'é-

tant de soy autre chose que la division des eaux, & une certaine étendue dans laquelle la Lumiere devoit être répandue pour éclairer & informer le monde, mais comme la Lumiere est de nature spirituelle, & par consequent invisible, il étoit necessaire de la revêtir de quelque corps opaque, par le moyen duquel elle pût être sensible aux autres creatures, ce qui obligea le souverain Createur de former des luminaires de l'amas des eaux superieures, dont il fit divers corps suivant sa volonté, & leur departit la Lumiere necessaire pour luire deçà & de là; & comme dans tous les corps de cette basse region, les caux inferieures ont servy à fournir la matiere dont il étoit besoin, on doit dire aussi que tous les corps celestes n'ont été formez que de la seule matiere des eaux superieures; car à quoy bon en effet de multiplier les matieres, puisque du seul cahos on pouvoit faire toutes les diverses distinctions qui ont été faites.

Dieu donc ayant ramassé quelques parties des eaux superieures, sous une forme spherique, la Nature de l'eau étant toujours de se condenser en rond, il les revestit de lumiere, & les plaça dans le Firmament, afin (comme il est dit dans la Genese) que quelques unes presidassent sur le jour, & les autres sur la auit, & fussent pour signes des temps & des saisons; surquoy il est bon de remarquer en passant combien c'est une chose ridicule, pour ne pas dire impie, d'ajoûter søy aux discours de ces Astrologues qui font leurs observations sur ces corps celestes, avec la pensée de penetrer dans les secrets de Dieu, touchant les divers évenemens des hommes, leurs inclinations, leurs actions, & autres accidens qui ne peuvent être prevûs que par Dieu seul, lequel s'en est reservéla connoissance, & duquel seul dépend tout ce qui arrive au Monde. Mais laissons les flotter au gré de leurs erreurs, & contentons-nous de pouvoir par le

moyen de ces corps celestes faire des prognostics, touchant les divers changemens du temps & des saisons, ce que pourra facilement connoître un homme un peu habile &

experimenté.

Tous les corps lumineux occuperent chacun leur place dans la vaste étendue du Firmament, & y furent balancez par leur propre poids, & selon leur nature differente; & quoyque ce soient des corps legers, puis qu'ils sont formez des eaux superieures: neanmoins par rapport au Firmament, & eu égard à leur masse, ils seroient assez pesans pour craindre qu'ils ne sortissent de cette même place, s'ils n'y étoient arrestez, & comme sixez par le vouloir de Dieu, & par la direction de quelque intelligence assignée à chacun d'eux, (selon l'opinion de quelques Theologiens qui veulent que tous les corps des creatures ayent chacun une intelligence particuliere qui preside sur eux, ) ajoûtez à cela le mouvement rapide du premier mobile, qui é-

sortant des Tenebres. 87 tant circulaire fait que tout ce qui se meut par luy demeure dans sa propre Sphere & dans son Ecclitique; l'experience même nous faisant voir que quelque masse que ce soit de plomb ou de marbre, dés qu'elle vient à tourner spheriquement perd son poids, & vole à dire ainsi, en tournoyant également autour du centre, en sorte qu'un fil tres-délié seroit capable de l'y retenir toûjours dans une même distance; nous voyons encore qu'une rouë quelque grande qu'elle soit aprés le premier mouvement qui luy est imprimé, se meut par soymême, & tourne avec facilité autour de son Axe; aprés cela il ne faut plus s'étonner que les corps des luminaires quoyque d'une grandeur prodigieuse tournent facilement chacun dans sa propre Sphere, sans varier d'un seul point, comme s'ils étoient clouez à un mur solide; au reste la cause d'un tel mouvement ne provient que de cet esprit vivant & lumineux dont ces corps sont pleins; car cet esprit ne

peut souffrir le repos, & c'est de luy que dépendent toutes les actions, & toute la force des esprits vitaux, comme nous le ferons voir quelque jour en traitant de la Aructure admirable de l'homme.

Le Ciel donc proprement est pris pour le Firmament, lequel de sa nature est unique, & sans distinction; Mais comme nous avons accoûtumé d'appeller du nom de Ciel tout ce que nous voyons au dessus de nous revestu d'un habillement celeste, soit le lieu des eaux superieures, soit l'Empirée, la denomination se prenant ordinairement de ce qui est le plus sensible, & le plus en veuë; tout de même Moise a employé le mot de Terre pour designer les Elemens inferieurs, & celuy du Ciel pour signifier les superieurs; imitant donc Moise nous appellerons tout ce qui est au dessus de nous Ciel, & tout ce qui est en bas Terre; aprés quoy nous diviserons cette partie superieure en trois classes ou en trois Cicux.

Le premier Cielsera posé depuis cette region Elementaire qui est au dessus des nues immediatement, & où les eaux inferieures ont leur terme assigné par le Createur jusqu'aux étoiles fixes, c'est à dire jusqu'au lieu où sont les Planettes errantes, ainsi dites à cause que dans leur tour, elles n'observent aucun ordre entr'elles, mais tournent differemment les unes des autres pour mieux donner la forme à l'Univers, & servir à marquer le changement des temps & des saisons. Le second Ciel sera le lieu même des corps fixes dans lequel les Etoiles vont également, gardant toûjours entre elles la même distance, & observant un cours invariable, ce qui fait qu'on les appelle fixes, comme si elles étoient effectivement attachées à quelque corps solide; ce premier & ce second Ciel se joignent successivement, & il n'y paroît aucune distinction, n'étant qu'un même Firmament, & la même partie superieure de l'Univers, comme nous avons dit. Le troiliéme Ciel sera le lieu même des eaux surcelestes distinctes des eaux inferieures par le Firmament separateur, & c'est là que sont les cataractes des Cieux qui s'y conservent pour l'execution des secrets jugemens de Dieu, & pour servir d'instrumens à sa vengeance, comme on a vû autrefois, lors que Dieu envoya le Deluge pour la punition des hommes; c'est jusqu'à ce troisième Ciel, voisin de l'Empirée, où reside la Majesté de Dieu & l'armée de ses saints Anges, & où l'Ecriture nous apprend que saint Paul a été ravi, & elle ne nous marque point de bornes plus éloignées que le troisiéme Ciel.

On pourroit demander si ces eaux surcelestes mouillent, ou non, mais il n'y a nulle difficulté à decider qu'elles ne mouillent point, parce que ce sont des eaux raresiées d'une rarefaction souverainement parfaite, & que c'est proprement l'esprit des eaux; & s'il nous est permis d'argumenter du moins au plus; puisque les eaux inferieures quoy-

sortant des Tenebres. que grossieres & comme les feces des autres, ne moiiillent point lors qu'elles sont raresiées & répanduës deça & de là dans les airs, moins encore mouilleront ces eaux superieures, tant à cause de leur nature plus subtile, qu'à cause qu'elles sont dans une bien plus vaste étenduë; d'où on peut apprendre que plus l'eau est raresiée, plus elle approche de la nature de cette premiere eau tres-pure placée au dessus du Firmament dans la region Etherée. De cette rarefaction d'eaux & de leur nature bien étudiée, le Philosophe Hermetique tirera plus d'instruction que de toute la science d'Aristote & de ses Sectateurs, quoyque d'ailleurs tres-subtile & tres-belle considerée à d'autres égards; & c'est ce qu'insinuë le docte Sendivogius dans sa nouvelle Lumiere, quand il dit qu'on doit bien observer les merveilles de la Nature, & sur tout dans la rarefaction de l'eau; mais nous traitterons de ces choses plus amplement dans leur lieu. Hij

A l'égard de la matiere dont est composé le Firmament, il est assez incertain quelle elle est; si ce n'est qu'un vuide, ou si c'est quelque chose de different des eaux qui l'environnent; mais en examinant de prés la Nature des choses, peut être ne laisserons-nous pas de penetrer la verité malgré l'éloignement qu'il y a de là à nous. Nous disons donc que la substance des eaux a servi de matiere universelle; comme la Lumiere a servi de forme universelle; & comme la Lumiere diffuse de tous côtez devoit être principalement resserrée dans le Firmament, & y resplandir avec plus d'éclat, son domicile devoit aussi par consequent avoir plus d'affinité avec la Lumiere que la substance materielle n'en a, afin qu'elle eût lieu de luire & de l'épandre plus librement; or il n'y a que l'air, & la nature de l'air qui soit voisine du feu, ce que nous voyons par l'exemple de nôtre seu ordinaire qui vit d'air, comme étant tresconforme à sa nature, d'ou nous

concluons que dans la region Etherée où les Elemens sont plus purs & dans une plus grande vigneur la Lumiere y tient lieu de seu, le Firmament d'air, & les caux superieures d'eau; à l'égard de la Terre, comme elle n'est pas proprement un Element, mais l'écorce & la lie des Elemens, elle n'a point de rang dans un lieu où il n'y en a point pour des excremens; car la Lumiere étant là dans son propre & naturel habitacle, elle n'a pas besoin d'envelope, comme elle en a besoin icy bas, ainsi que nous l'allons faire voir.

Après avoir parlé du Ciel & des corps celestes, il est temps de venir aux Elemens inferieurs, & parce que nous avons souvent fait mention des eaux inferieures, il faut presentement en dire quelque cho-

Les eaux inferieures ayant été separées, & ramassées en un lieu par la vertu du Verbe Divin, à quoy contribua beaucoup l'action de la Lumiere qui chassant les Te-

La Lumiere nebres les obligea de se refugier dans le profond des eaux; voilà aussitôt comme un nouveau cahos qui se fit voir dans la Nature inferieure, car tous les Elemens y étoient confondus & fans ordre, & il ne s'y faisoit aucune action; ce qui obligea le Sage Createur de départir à cette nature inferieure une Lumiere qui luy fût particuliere; mais parce qu'il est de la nature de la Lumiere de vouloir toûjours s'élever en haut, il songea à luy donner un sujet qui fût propre à luy servir de domicile & à le retenir, & il choisit pour cela le seu; mais parce qu'il est trespur & tres-sec de sa nature, fort sitibond, & fort attractif de son humide naturel aërien qu'i lauroit trop aisément absorbé par l'action qui luy est naturelle, & se seroit si fort augmenté qu'il auroit été capable de consumer presque tout le monde, & de convertir en luy tout l'air inferieur; la Nature prudente, ou plutôt l'Auteur même de la Nature, en établissant le seu pour ser-

sortant des Tenebres. vir de vehicule à la Lumiere, voulut en même temps luy assigner une dure prison, à sçavoir la Terre, & qu'il y fût retenu sous ses envelopes impures, de peur qu'il n'échapât. Il fut donc garotté à dire ainsi, par un double lien, à sçavoir par la froideur de la Terre, & par l'humidité de l'eau crasse, afin qu'étant soûmis à ces qualitez contraires & antiperistatiques, il demeurât arresté pour la commodité de la Nature inferieure, voilà comme le seu sut fait le vehicule de la forme, c'est à dire de la Lumiere, & son siege mis en la terre la lie des eaux inferieures où il est detenu sous une dure écorce.

Ce feu agit sur la matiere qui luy est plus voisine, & plus propre à patir, à sçavoir l'eau laquelle il raresie aussitôt & convertit en la nature de l'air, qui est au dessous des nuës mêlé d'eau, & attiré par la force des corps celestes; mais si ce même seu trouve rensermée au centre de la Terre une humidité aerienne déja produite par son ac-

La Lumiere 96 tion, laquelle n'ait pû s'exhaler

à cause de la solidité des lieux & l'opacité de la Terre, & qu'il agisse

de nouveau sur elle, en joignant à cette humidité aërienne les plus se-

ches & les plus subtiles parties de

la terre, de là se fait le souphre bitumineux, & terrestre, lequel

est divers selon la diversité des lieux.

Si aussi cet air trouve jour pour sor-

tir, il émeut l'autre air & cause le

vent; & si ce seu agit sur une hu-

midité aqueuse, l'aerienne s'étant exhalée, & qu'elle se joigne aux

plus pures, mais plus seches parties

de la Terre, ausquelles elle se rende adherante, alors se fait le sel com-

mun, & de là vient la cause de la

sallure de la Mer; car la mer étant trop profonde, & quasi au cen-

tre de la Terre, où le seu central est le plus vigoureux, ce seu trou-

vant là un grand amas d'eaux qui

y sont en quelque sorte de repos,

il agit continuellement sur cette

matiere humide, l'aerienne s'exha-

lant toûjours par les pores de l'eau,

& de là se fait le sel, comme de cette

sortant des Tenebres.

cette exhalaison d'air, naissent les tempestes, les tourbillons, & les vents qui viennent de la Mer.

Mais nous traitterons quelque jour

plus amplement de ces choses, aussi bien que du flux & reflux de

la Mer; c'est assez pour le present

de sçavoir quels effets fait ordinai-

rement cette exhalaison de l'humidité aërienne, laquelle étant aussi

quelquesois retenuë dans la Terre,

en des lieux tres-renfermez qui font obstacle à son passage, y excite

de grands tremblemens de Terre

selon la quantité de la matiere é-

mûë. De cette continuelle action du feu sur l'humidité aqueuse, &

l'union des plus subtiles parties de la Terre se fait comme nous avons

dit le sel commun, lequel par l'a-

gitation de la Mer, sort des cavernes de la Terre, & l'eau s'en im-

pregnant par un mouvement con-

tiquel devient salée. Mais ces eaux salées venant à passer par les pores

de la Terre dans leur cours ordi-

naire, ce seu n'a plus d'action sur elles dautant que les sources des

98 La Lumiere

Fontaines ou des Rivieres se trouvent profondes; car la generation du sel ne se fait point sur la supersicie de la Mer, mais dans la Terre; de là vient que si les lieux où se fait le sel sont enduits de croye, ou s'ils ont les ports fort petits, en sorte que l'eau ne puisse les penetrer pour y servir à la generation du sel, ou que le sel étant fait elle ne puisse le puiser ny s'en impregner, alors il demeure dispersé dans les entrailles de la Terre, & l'eau reste sur la superficie douce comme elle étoit auparavant, mais dans le fonds de la Mer où il y a une grande quantité d'arene, il y a passage à l'eau pour entrer & se charger de la substance du sel, & ainsi devenir salée.

Voilà comment le Ciel, la Terre, & la Mer ont été produits de ce premier cahos informe, & comme le Monde s'est trouvé formé de leurs divers arrangemens, avec regle, poids & mesure. Mais mon dessein étant de traitter de cette grande matiere dans un Livre exprés, nous y renvoyons le Lecteur.

#### III.

O del Divino Hermete
Emoli Figli à cui l'Arte paterna
Fà, che Natura appar senza alcun
velo,
Voi sol, sol voi sapete,
Come mai fabrico la Terra, e'l Cielo
Da l'indistinto Chaos la Mano eterna.
La grande Opera vostra
Chiaramente vi mostra,
Che Dio nel modo istesso, onde è produtto
Il Fisico Elissir, compose il Tutto,

### CHAPITRE III.

L'hermetique connoissent les veritables fondemens de toute la Nature, & eux seuls éclairez de cette belle Lumiere meritant le nom de Phisiciens: c'est à eux ainsi qu'à des aigles qu'il est permis de re-

garder fixement le Soleil source de toute Lumiere, à l'heure de sa naissance, qui peuvent de leurs mains toucher ce fils du Soleil, le tirer de ses Tenebres, le laver, le nourrir & le mener à un âge de maturité; ce sont eux encore qui connoissent & adorent Diane sa veritable sœur, & qui ayant eu Jupiter favorable dans leur naissance, sont comme les Singes du Createur dans l'Ouvrage de leur pierre; mais s'ils l'imitent sagement, ils le benissent & le louient perpetuellement, luy rendant des graces infinies du grand bien qu'ils possedent. En esset qui pourroit s'imaginer que d'une petite masse confuse où les yeux du vulgaire ne voyent que feces, & abomination, le sage Chimiste en puisse tirer une humidité tenebreuse & mercurielle contenant en soy tout ce qui est necessaire à l'œuvre, suivant le dire commun, que dans le Mercure est tout ce que cherchent les Sages, & que dans ce reservoir des caux superieures & inferieures tou

sortant des Tenebres. 101 les Elemens se trouvent renfermez, lesquels en doivent être extraits par une seconde separation. Phisique, parfaitement purifiez, & conduits ensuite à l'acte de la generation par le moyen de la corruption. Qui pourroit croire que là se trouvât le Firmament diviseur des eaux superieures, d'avec les inferieures, & le domicile des luminaires ausquels il arrive quelquefois des éclipses. Qui croiroit enfin qu'au centre de nôtre Terre se trouvât un feu le vray vehicule de la Lumiere qui ne fut ny devorant ny consumant, mais nourrissant, naturel, & enfin la source de la vie & de l'action duquel s'engendre au fonds de la Mer Philosophique le vray Sel de nature, & qu'il se trouve en même temps au sein de cette Terre vierge le vray Souphre qui est le Mercure des Sages, & la Pierre des Philosophes. O vous parfaitement heureux d'avoir pû conjoindre les eaux superieures avec les inferieures, par le moyen du Firmament,

o vous encore plus habiles d'avoir sçû laver la Terre avec le feu, & la brûler avec l'eau, puis la sublimer; certainement toute sorte de felicité & de gloire vous accompagnera sur la Terre, & toute obscurité s'enfuira de vous. Vous avez vû les eaux superieures qui ne moiiillent point, vous avez manié la Lumiere avec vos propres mains; vous avez sçû comprimer l'air, vous avez sçû nourrir le seu, & sublimer la Terre en Mercure, en Sel, & enfin en Souphre. Vous avez connu le centre, vous en avez sçû tirer des rayons de Lumiere, & par la Lumiere. Vous avez sçû chasser les Tenebres & voir un nouveau jour : Mercure vous est né, la Lune a été entre vos mains, & le Soleil a pris naissance chez vous; il y est né une seconde fois & a été exalté; vous avez admiré ce Soleil dans sa rougeur, & la Lune dans sa blancheur, & avez contemplé toutes les autres Etoiles du Firmament au milieu des Tenebres de la nuit; Tenebres devant la

sortant des Tenebres. 103 Lumiere, Tenebres aprés la Lumiere, enfin la Lumiere mêlée avec les Tenebres vous a apparu. Que diray-je davantage, vous avez produit un cahos, vous avez donné une forme à ce cahos que vous avez tirée de luy-même, & ainsi vous avez eu la premiere matiere laquelle vous avez infomée d'une forme plus noble qu'elle n'avoit auparavant, vous l'avez ensuite corrompue & l'avez enfin élevée à une forme entierement parfaite; mais c'est trop parler sur un sujet où il est bon d'être plus reservé.



#### IV.

Mà diritrar non vaglio

Con debil penna un Paragon si vasto,

Io non esperto ancor Figlio de l'Arte,

Se ben certo bersaglio

Scoprono al guardo mio le vostre Carte,

Se ben m'è noto il provido Illiasto:

Se ben non m'è nascosto

Il mirabil Composto,

Per cui Voi di potenza hauete estratto

La purità degli Elementi in Atto.

## CHAPITRE IV.

Toé le s'excuse d'avoir osé se s'excuse d'avoir osé se servir de la comparaison qu'il a mise en avant, & fait bien voir que c'est une qualité attachée au vray Philosophe que d'être humble, & sans vanité; au contraire des autres qui parlent hardiment de ce qu'ils ne sçavent pas; ils

Sortant des Tenebres. 105 disent bien à la verité que le Mercure & le Souphre entrent dans nôtre composition, mais aveugles qu'ils sont, ils ignorent quel est ce Mercure, quel est ce Souphre, & ne connoissent ny ce qu'ils traittent, ny le but où il faut tendre, & les voyes qu'il faut tenir leur sont incomprehensibles; ils s'en tiennent au Mercure vulgaire, assurant qu'il n'y en a point d'autre, quoyque le docte Sendivogius afsirme le contraire dans son Dialogue, où il dit qu'il y a bien un autre Mercure, & quoy qu'il soit dit encore ailleurs que nôtre Mercure ne se trouve point tel sur la Terre, mais qu'il est extrait des corps; enfin quoyque tous les Philosophes unanimement condamnent le Mercure vulgaire, & défendent de s'en servir, ils s'obstinent à commenter à leur mode le texte des Philosophes, & veulent absolument qu'ils ayent entendu que le Mercure, dans la forme que nous le voyons, n'est pas à la verité le Mercure des Philosophes, mais seulement lors

qu'il est travaillé & purifié à leur fantaisie, & qu'il est reduit sous une autre forme. Quelle folie, grands Dieux; c'est à peu prés comme si quelque Auteur avoit désendu qu'on se servit du Souphre commun pour la confection du verre, & qu'un homme s'obstinat neanmoins de l'en vouloir tirer, par la seule raison que la défence auroit regardé le Souphre tel que nous l'avons, mais non pas le Souphre travaillé & preparé; en faisant en luy-même ce beau raisonnement que le Souphre a été au commencement Terre, & que parconsequent il se peut reduire en cendre de laquelle se fera le verre. Qui ne voit que ce seroit aller directement contre l'intention de celuy qui auroit fait la défence. Voilà comme font ceux qui travaillent sur le Mercure vulgaire, lequel par l'action de la Nature a passé dans une substance certaine tresinutile à l'Art; & quoyque le Mercure, l'Or, & les autres metaux, même tous les corps sublu-

sortant des Tenebres. naires contiennent en eux naturellement le Mercure des Philosophes, c'est pourtant une tres-grande folie de travailler sur les uns & sur les autres, puisque l'Art a besoin d'un corps qui soit voisin de la generation; qu'ils sachent donc que nous devons travailler sur un corps créé par la Nature, & lequel elle presente tout preparé à l'Art comme une bonne & prevoyante mere; dans ce corps le Souphre & le Mercure se trouvent mêlez, mais tres-foiblement liez ensemble, en sorte que l'artiste n'a qu'à les délier, les purifier, & de rechef les reiinir par un moyen admirable, mais tout cela se doit faire, non pas par caprice, & par un travail ordinaire, mais avec beaucoup de sagesse & d'industrie, & toûjours selon les voyes & les regles de la Nature, qui seule doit gouverner entierement l'ouvrage Philosophique, & c'est par là seulement qu'on peut parvenir au but qu'on se propose.

Ce corps est appellé par nôtre

Poëte, Illiaste, ou Hyle, & en effet c'est un veritable cahos, qui dans cette nouvelle production contient en soy quoyque confusement tous les Elemens, lesquels l'Art industrieux doit separer, & purisier par le ministere de la Nature, afin qu'étans de rechef conjoints il en naisse le veritable cahos des Philosophes, c'est à dire un Ciel nouveau & une Terre nouvelle. De cet hylé ou cahos le docte Pennot dit admirablement bien dans ses Canons sur l'ouvrage Physique que l'essence en laquelle habite l'Esprit que nous cherchons est antée & gravée en luy, quoy qu'avec des traits & des lineamens imparfaits; la même chose est dite par Ripleus Anglois au commercement de ses douze Portes, & Ægidius de Vadis dans son Dialogue de la Nature fait voir clairement & comme en lettres d'Or qu'il est resté dans ce Monde, une portion de ce premier cahos, connue, mais méprisée d'un châcun, & qui se vend publiquement. Je pourrois alleguer

sortant des Tenebres. une infinité d'Auteurs qui parlent de ce cahos ou masse confuse, mais ce qu'ils en disent ne peut être entendu que des enfans de l'Art; ce sont les oracles du Sphinx qui ne sont clairs que pour ceux qui les comprennent, & qui sous une même écorce cachent la vie & la mort. Que celuy donc qui entreprendra de manier nos Serpents hermetiques, s'arme d'une theorie solide & fondamentale, s'il ne veut trouver sa perte où il cherche sa sûreté

& ses avantages.

Que ces malheureux Philoso. phâtres sont à plaindre, qui sur la simple lecture de quelques Livres, osent mettre la main à l'œuvre, il ne s'agit pas de lire, mais d'entendre ce qu'on lit; car s'il n'y avoit qu'à prendre au pied de la lettre ce que disent les Philosophes, que de Sçavans, que d'Hermés, que de Gebers il y auroit au Monde, mais il n'y en a eu, & n'y aura qu'un Hermes & qu'un Geber; qu'il sustisse donc aux plus Sages d'être reputez dignes de leur

110 La Lumiere

succeder, & qu'ils comptent qu'ils ne sçauront jamais rien faire, s'ils n'apprennent auparavant comment il faut faire. Nôtre Poëte a parfaitement connu cette verité, qu'il ne sert de rien de connoître la matiere, de sçavoir les operations vulgaires, & de comprendre même la nature de l'Illiaste, si en même temps on a une parfaite intelligence des Livres, & une profonde theorie; car enfin cecy est l'ouvrage des Philosophes & non des Chimistes ordinaires, c'est une œuvre de la Nature, & non une subtilité de l'Art; il faut donc commencer par bien apprendre ce que c'est que la Nature, & c'est ce que tu trouveras, mon cher Lecteur, écrit en plusieurs lieux, mais c'est à toy de separer la rose des épines, & si ton jugement ne te sert à cela, la quantité des Livres & des Docteurs ne te servira de rien, ce sera plutôt une confusion qu'une veritable science, & loin d'acquerir des connoissances, tu ne

sortant des Tenebres. IIF feras que perdre & ton temps & ta peine.

#### V.

Se ben da me s'intende, Ch' altro non è vostro Mercurio ignoto, Che un vivo Spirto universale innato. Che dal Sole discende In aereo vapor sempre agitato Ad empier de la Terra il Centro voto: Che di qui poi se n'esce Tra Solfi impuri, e cresce Di volatile in sisso, e presa forma D'humido radical se stesso informa.

### CHAPITRE V.

L est temps maintenant de met-I tre au jour autant qu'il dependra de nous, le fondement de toute la doctrine, puisqu'il ne serviroit de rien de connoître le sujet de nôtre science, si l'on ignoroit

ce qui est renfermé en luy, & ce qui en doit être tiré; c'est dans ce dessein que nôtre Poëte continuë d'expliquer la nature du Mercure des Philosophes, mais pourtant sous un voile qui cache la verité aux yeux des ignorans, & la laisse appercevoir aux Sages & aux entendus.

Il établit un double mouvement au Mercure, un de descension & l'autre d'ascension, & comme le premier sert à l'information des matieres disposées, par le moyen des rayons du Soleil & des autres Astres qui de leur nature se portent vers les corps inferieurs, & à réveiller par l'action de son esprit vital le seu de nature qui est comme assoupi en elles, aussi le mouvement d'ascension luy sert naturellement à purifier les corps des excremens qu'ils ont contractez, & à exalter les Elemens purs avec lesquels il s'unit, & dont il fortisie la nature, aprés quoy il retourne vers sa Patrie devenu plus vicieux à la

sortant des Tenebres. à la verité, mais non pas plus mûr

ny plus parfait.

Tout de même qu'il y a dans le Mercure un mouvement double, aussi trouve-on en luy une double nature, à sçavoir une ignée & fixe, l'autre humide & volatile, & c'est par là qu'il accorde les discordants, & qu'il concilie les contraires. Si nous regardons sa nature intrinseque, c'est le cœur fixe de toutes choses, tres-pur, & tres-perseverant au feu, le vray fils du Soleil, le seu de la Nature, seu essentiel, le vehicule de la Lumiere, en un mot le veritable Souphre des Philosophes. De luy procede la splendeur, de sa Lumiere la vie, & de son mouvement l'esprit. A l'égard de sa nature extrinseque, c'est de tous les esprits le plus spirituel, de toutes les puretez la plus pure, la quintessence des Elemens, les sondemens de toute la Nature, la premiere matiere des choses, une liqueur Elementaire, en un mot le veritable Mercure des Philosophes.

114

Ce double mouvement, & cette double nature du Mercure, font qu'on le considere sous deux differens regards, car avant sa congelation & dans la voye de descension, c'est la vapeur aerienne & tres-pure des Elemens de la nature des eaux superieures, portant naturellement dans son sein, l'esprit de la Lumiere, & le vray feu de la Nature, il est humide & volatil, & c'est la plus noble portion de ce premier illiaste ou cahos; c'est l'eau permanente tirée de cette premiere humidité, toûjours la même, & toûjours incorruptible; c'est le vent ou l'air des Cieux qui porte en son ventre la fecondité du Soleil, & qui de ses aisses couvre la nudité du feu. Mais aprés la congelation, c'est l'humide radical des choses qui sous de viles scories ne laisse pas de conserver la noblesse de sa premiere origine, & sans que son lustre en soit taché, c'est une Vierge tres-pure qui n'a point perdu sa virginité, quoy qu'on la trouve au milieu des Pla-

sortant des Tenebres. ces publiques; elle est en tout corps, & chaque composé la recelle en luy; mais que seroit-ce qu'un corps sans son humide radical, & comment une substance pourroit-elle subsister sans son propre sujet, comment les Esprits pourroient-ils être retenus s'il n'y avoit pas un lieu capable de cela, & comment enfin le Souphre de nature pourroit-il être renfermé s'il n'avoit pas sa propre prison; mais pour le mieux reconnoître examinons un peu de plus prés la nature des choses.

Il y a trois humiditez en tout composé, comme l'enseigne le docte Evaldus Vogelius au Chapitre de l'humiditéradicale, dont la premiere s'appelle Elementaire laquelle dans chaque corps est opiniâtrement unie à la Terre, & cette Terre & Eau ainsi unies sont appellées le vase des autres Elemens; cette humidité n'abandonne jamais absolument le composé, au contraire elle demeure toûjours avec luy, même dans les cendres, & dans

Kij

le Sel qui en est tiré, & ce qui est plus admirable c'est qu'elle reste même dans le verre à qui elle donne la fluidité; cette humidité est le veritable & tres-pur Element de l'eau qui n'a reçu aucune alteration des autres Elemens, mais qui est demeuré dans la seule, & simple nature d'eau, hors l'union qu'il a contractée avec la partie terrestre; la deuxiéme humidité est nommée radicale de laquelle il a été dit quelque chose cy-dessus, & dont nous parlerons encore plus amplement cy aprés; dans cette humidité consiste particulierement la force du corps, mais elle s'enflamme & se separe aisement du composé, il en reste pourtant toûjours quelque petite portion, & même dans les cendres, mais elle se dissipe entierement dans la vitrification. La troisième s'appelle une humidité alimentaire, & c'est proprement l'aliment qui survient au composé, elle est de la nature de l'humidité radicale, mais c'est avant sa congelation, &

sortant des Tenebres. 117 lors qu'elle n'a point encore souffert d'alteration considerable par les agens specifiques : elle s'appelle de divers noms, & souvent elle est prise chez les Philosophes pour l'humidité radicale, à dessein d'embarasser les Lecteurs, cette humidité est volatile, & abandonne presque la premiere le corps. Au reste la connoissance de ces trois humiditez est plus necessaire pour ceux qui s'attachent à nôtre science que celle de leur propre langue, car sans elle il est absolument impossible de bien connoître le Mercure des Philosophes.

Je diray encore en peu de mots touchant la premiere humidité, que c'est l'Element grossier de l'eau uni avec l'Element grossier de la terre, & qu'ils sont les vases de la Nature dans lesquels les deux autres Elemens purs sont renfermez, sçavoir le feu dans la Terre, & l'air dans l'Eau, mais non pas pourtant immediatement, car le veritable air est renfermé dans un autre corps plus pur, aussi bien

que le veritable seu. Ces deux Elemens sont encore nommez les corps par les Philosophes, parce qu'ils communiquent la corporeité à toute la Nature, & que leur substance sert comme d'habillement pour couvrir la nudité des veritables Elemens; mais le corps de la Terre particulierement comprend & revest toutes choses.

A l'égard de la seconde humidité c'est une humidité aerienne, qui avant sa congelation étant la vapeur des Elemens, de nature étherée, conserve cette même nature aprés la congelation, ce qui fait que dans chaque composé, elle prend la forme d'huile, sur tout dans les vegetaux, & dans les animaux; à l'égard des mineraux comme ils abondent principalement en humidité aqueuse & en terrestreité, toutes deux liées ensemble, à cause de quoy leur huile a reçu une alteration terrestre & grossiere, il s'ensuit que la nature de leur huile où domine l'humidité est transmuée en une qualité terrestre, où

sortant des Tenebres. regne principalement la secheresse, & de là vient que leur humide radical, sur tout des metaux resiste plus opiniâtrement au feu que l'humide des autres corps; toutesfois cet humide n'est pas fixe en tous, parce que l'aqueux y prevaut quelquefois au terrestre; mais si une telle humidité étoit resserrée & transmuée par la coction, alors l'humide radical deviendroit tres-constant & tres-fixe au feu: l'huile donc abonde en humidité aerienne, ce qui fait qu'elle brûle, & s'allume aisément, cette proprieté étant particuliere à l'humidité aërienne, (au lieu que les autres humiditez s'envolent sans s'enflammer) parce que l'air est de la nourriture du feu, lequel vit de l'air, s'en substante, s'en réjouit & se revest de son corps; de sorte qu'on peut dire que tout ce qui est de substance huileuse dans les corps, contient en soy cette humidité radicale, laquelle dans les vegetaux est sous une forme oleagineuse, dans les animaux sous une forme

de graisse, & dans les mineraux

sous une forme de Souphre com.

me nous avons dit; quoy qu'il ar-

rive pourtant quelquesois que cet-

te substance varie, & pour le nom

& pour la forme; mais au fonds

c'est cette seule humidité aerienne

& radicale renfermée dans leur in-

trinseque qui est à considerer; car

cette humidité détruite, le com-

posé tombe, & n'est plus ce qu'il

étoit, elle alterée, tout le corps

est alteré; car c'est dans cette seu-

le humidité que consiste le vray

sujet de toutes les alterations, aussi

bien que le fondement des gene-

rations, mais cette humidité subsi-

stant, subsiste en même temps la

vertu du composé, lequel est vi-

goureux ou languissant, selon l'a-

bondance ou le défaut de cette hu-

qu'il a contractée dans un corps

tout-à-fait mineral. Il est tres-aci-

de, & tres-aigu, & c'est le veri-

midité; enfin la Nature se trouve renfermée en elle, & s'y conserve; c'est le veritable sperme des cho-

ses dans lequel reside le point seminal, comme nous l'expliquerons

cy-aprés.

Pour ce qui est de la troisième humidité, table Auteur de toutes les motions;

122 La Lumiere

Il est quelquesois comparé au menstruë, & il a une telle & si grande vertu qu'on ne sçauroit l'exprimer, quoy qu'à le considerer en luy-même, & grossierement, il soit tres-imparfait, trescrud & même tres-vil; mais c'en est assez.

Les Philosophes ont quatre sortes de Mercure dont les noms confondent tellement le Lecteur, qu'il est quasi impossible d'en penetrer le veritable sens; le principal & le plus noble est le Mercure des corps, car c'est le plus virtuel & le plus actif de tous, & c'est aussi à son acquisition que tend toute la Chimie, puisque c'est la veritable semence tant recherchée de laquelle se fait la teinture & la Pierre des Philosophes. C'est ce Mercure qui a mû les Philosophes à tant écrire; c'est luy qui est veritablement la Pierre, & qui ne le connoit pas, se rompt inutilement la tête à la chercher. Le second est le Mercure de nature dont l'acquisition demande

sortant des Tenebres. un esprit tres-subtil, & tres.do-&e, c'est le veritable bain des Sages, le vaze des Philosophes, l'eau veritablement Philosophique, le sperme des metaux, & le fondement de toute la Nature; c'est la même chose enfin que l'humide radical dont nous avons parlé cy-devant. Le troisseme est appellé le Mercure des Philosophes, parce qu'il n'y a que les seuls Philosophes qui le puissent avoir, il ne se vend point, il n'est point connu, & ne se trouve que dans les seuls magazins des Philosophes, & dans leurs minieres; c'est proprement la Sphere de Saturne, la veritable Diane, & le vray Sel des metaux, dont l'acquisition est au dessus des forces humaines, sa nature est tres-puissante, & c'est par luy que commence l'Ouvrage Philosophique, c'est à dire aprés son acquisition. O que d'Enigmes ont pris de luy leur origine, que de paraboles faites pour luy, que de traitez composez sur luy; il est

La Lumiere
caché sous tant de voiles qu'il
semble que toute l'adresse des
Philosophes a été mise en œuvre

pour le bien enveloper. Le quatriéme est le Mercure commun, non celuy du vulgaire qui est nommé de la sorte seulement par

nommé de la sorte seulement par ressemblance, mais le nôtre qui

est le veritable air des Philosophes, la vraye moyenne substan-

ce de l'eau, & le vray seu secret; il est appellé commun parce qu'il

est commun à toutes les minieres; que c'est par lux que les corps

que c'est par luy que les corps des mineraux sont augmentez, &

que c'est en luy que consiste la sub-

stance metallique.

Mercures, mon cher Lecteur; te voilà déja à l'entrée, & le Sanctuaire de la Nature t'est ouvert; car tu as déja en eux trois Elemens parfaits, à sçavoir l'air, l'eau & le seu, à l'égard de la Terre pure tu ne peux l'avoir que par la calcination Philosophique, & alors seulement la vertu de la Pierre sera entiere, quand tout

sortant des Tenebres. 125 sera changé en Terre. Mais voilà suffisamment parlé de la nature de Mercure, & si nôtre Auteur dans un autre genre d'écrire, en a traité doctement & magnifiquement, nous croyons avoir dit en peu de mots tout ce qui s'en pouvoit dire, & aussi clairement qu'une telle science le peut permettre. Tu verras encore dans la suite de plus grandes choses; en sorte qu'il ne te restera que de mettre la main à l'œuvre; mais avant que de commencer prends garde à bien entendre ce que tu liras.



## VI.

Se ben io sò, che senza
Sigillarsi di Verno il Vaso Ouale,
Non si ferma in lui mai vapore illustre,
Che, se pronta assistenza
Non hà d'occhio Linceo, di Mano industre
More il candido Infante al suo Natale;
Che più nol ciban poi
I primi humori suoi,
Come l'Huom, che ne l'utero si
pasce
D'impuro sangue, e poi di Latte in
fasce.

## CHAPITRE VI.

Toup de choses du sceau d'Hermés, & assurent tous d'une voix que sans luy le magistere seroit détruit, puisque par son moyen les esprits sont conservez & le vaisseau bien muni; mais je n'ay pû

sortant des Tenebres. 127 encore comprendre ce que veut dire nôtre Poëte par le mot d'hyver qu'il employe, de sorte que je croirois aisément que c'est une faute d'écriture, & qu'il devroit y avoir sigillarsi di vetro au lieu di verno; la ressemblance des mots ayant pû tromper le Copiste. Cependant je n'ignore pas ce que Sendivogius entr'autres enseigne, à sçavoir que l'hyver est cause de putrefaction, parce que les pores des arbres, & des plantes sont bouchez par le froid ambiant, ce qui fait que les Esprits s'y conservent mieux, & ont leurs actions plus vigoureuses. Mais je ne voy pas comment ce raisonnement pourroit être appliqué à nôtre œuvre, où une chaleur continuelle doit environner la matiere, & est necessaire jusques à la fin, tous les Auteurs convenant que si elle vient à cesser un moment, la composition tombe & l'ouvrage est détruit, apportant pour exemple l'œuf mis sous la poule pour la production du poulet, qui devient Linj

La Lumiere

inutile dés qu'il est refroidi. C'est ce qui a mis mon esprit en suspend sur l'intention de nôtre Auteur. Pourtoy mon cher Lecteur, sans t'arrester à tout cela, lorsque tu voudras en temps dû mettre ton œuvre dans ton vaisseau, prends seulement bien garde qu'il soit scellé exactement, afin que la vertu y soit retenuë dans toute sa force, & que les eaux salutaires & pretieuses ne puissent en sortir, car c'est là qu'est tout le peril; raporte sur tout ton ouvrage à celuy de la Nature, qu'elle te serve de maîtresse & de guide, & observe soigneusement comment elle opere en pareil cas; ayant toûjours dans ton esprit la maniere dont elle se sert pour mettre son ouvrage dans son vase, & l'y sceller exactement, car la connoissance de l'un donne celle de l'autre; si tu veux chasser le froid de la maison, allumes-y du feu, mais si tu veux retenir l'esprit lequel ne demande qu'à retourner vers sa Patrie, empêche l'ennemy d'appro-

sortant des Tenebres. cher des murailles, de peur qu'il ne tombe entre ses mains, & alors il demeurera à la maison; sois donc

prudent & avisé. Nous avons necessairement besoin d'une Sage-femme lors de la naissance de l'enfant, mais si elle le reçoit sans precaution, on doit aprehender qu'il ne luy échape; ou si l'ayant reçeu devant le temps, elle le serre trop avec ses linges il courra risque d'être suffoqué; & enan si elle n'a bien soin d'en separer l'arrierefais & les autres supersluitez, il est à craindre ou qu'il n'en meure ou qu'il n'en soit perpetuellement infecté; on ne sçauroit donc trop en pareille occasion recommander la prudence & la vigilance; car chaque chose a son heure determinée pour la naissance, aussi bien que son Automne pour la maturité; les fruits cuëillis avant le temps, ne viennent jamais à une parfaite maturité, s'ils meurissent aussi plus qu'il ne faut ils pourrissent aisément; zinsi rien n'est si necessai-

re que de connoître ce terme moyen & precis de la parfaite maturité; car que serviroit-il de cultiver un fruit, de l'arroser; & le faire meurir, s'il n'étoit pas cuëilli dans le temps convenable; ce seroit une peine entierement per-

Le temps de la naissance n'est point determiné par les Philosophes, lesquels varient fort entre eux sur cela; mais il suffit d'avertir le Lecteur que tout fruit se doit cuëillir en sa saison, & que la Nature qui se plast dans ses propres nombres est satisfaite du nombre mysterieux de sept, sur tout dans les choses qui dépendent du Globe sunaire, la Lune nous faisant voir sensiblement un nombre infini d'alterations & de vicissitudes dans ce nombre septenaire. C'est par ce nombre magique que la Nature, & tout ce qui en dépend est secretement gouverné. Mais ce mystere naturel est caché aux esprits grossiers qui ne peuvent rien voir que par

sortant des Tenebres. 131 les yeux du corps, qui se contentent de cela & ne cherchent rien davantage.

Ce nombre septenaire est un des grands secrets des Philosophes, & quiconque sçaura par luy comprendre l'ordre de l'Univers, sçaura un mystere qui bien loin de devoir être revelé, doit au contraire être enseveli dans un prosond silence; mais quelque jour Dieu aydant nous traiterons plus à fonds

de ces grandes choses.

Que dirons nous presentement de la nutrition, ou de la secrete multiplication, dont le mystere repose parmy les plus grands secrets des Philosophes. Car que serviroit-il de cuëillir la moisson si étant cueillie on ne la conservoit avec soin pour l'employer à l'usage de la multiplication; nous disons donc qu'il y a de trois sortes d'augmentations, une qui se fait par la voye de la nutrition, l'autre par l'addition d'une nouvelle matiere, & la troisième par dilatation ou rarefaction, mais

sortant des Tenebres.

· cette derniere n'est pas proprement une augmentation, c'est une circulation d'une même matiere, & l'attenuation de ses parties. Des deux autres, la seconde qui est celle qui se fait par addition regarde plutôt l'art que la nature, laquelle n'a point de mouvement local, ny de parties qui y soient propres; mais elle use seulement d'attraction, & c'est là proprement l'augmentation qui se fait

par la voye de la nutrition.

Pour comprendre fondamentalement ce que c'est que la nutrition, il est necessaire de sçavoir que le sec attire naturellement son humide, & que plus l'humide est spiritueux plus il est facilement attiré; or le feu de nature qui reside dans l'humidité radicale, comme nous le ferons voir cy-aprés étant tres-sec, & le plus actif des Elemens, il attire à soy celuy d'entr'eux qui est le plus raresié, & le plus spiritualisé à sçavoir l'air: de là vient que l'air ôté, le seu s'éteint parce qu'il est nourri,

quoyque d'une maniere insensible, de la moyenne substance d'iceluy; cette moyenne substance aërienne est revêtuë d'un corps aqueux, & elle est dépouillée de cette écorce exterieure par le moyen de la corruption, s'insinuant dans le profond de l'humide radical qui est de même nature qu'elle, mais plus congelé, & ensuite par une nouvelle generation au moyen du feu digerant, elle se transforme en ce même humide radical, d'où il arrive une continuelle corruption, & une continuelle generation. Il est vray que la nutrition & la reparation de ce qui a été détruit ne se fait pas toûjours, parce que le seu qui doit saire en même temps une double action, à sçavoir de consumer ce qui a été digeré, & de rétablir par une nouvelle nutrition ce qui a été consumé, se trouve quelquesois assoibli, ou bien est empêché par quelque accident de faire son attraction, & c'est alors que le corps meurt par la dissipation de son hu134 mide radical consumé par son propre seu. Afin donc que la nutrition se faile comme il faut, il ne suffit pas qu'il y ait un seu agissant, & une consumation de l'humide radical (laquelle pourtant est necessaire, car si rien ne se consumoit la Nature seroit toûjours contente, le composé seroit immortel, & dans les animaux il n'y auroit jamais de faim, ny de desir de nouvel aliment ) il ne suffit pas non plus qu'il y ait un nouvel aliment tout prest; mais il faut encore que l'action du feu interne soit égalle, & même superieure à la resistance qui se fait de la part du nourrissant, autrement l'effort de l'attirant seroit vain dés qu'il ne pourroit convertir l'attiré en sa nature. Nous en avons l'exemple dans l'homme dont la chaleur naturelle devore perpetuellement son propre humide radical, ce qui cause la faim, & le desir d'une nouvelle matiere semblable, quoy qu'il ait pris son aliment, & que ce mouvement de desir ait cesse,

sortant des Teneures. il ne laisse pas d'étre encore necessaire, pour que cet aliment soit converti en nourriture, de luy ôter tous ses empéchemens, de le dépoüiller de son écorce exterieure, de l'attenuer par la formation du Chyle, & de le faire passer à dire ainsi en la nature de son premier cahos; & alors l'aliment ainst raresié est aisément attiré par la chaleur naturelle pour suppléer au défaut de l'humide radical consumé, lequel pourtant ne se repare jamais absolument à cause des excremens que laissent les alimens qui vont toûjours en s'augmentant, & aussi à cause que le feu agissant s'assoiblit par une action trop continuée, suivant cet axiome, que tout agent à force d'agir patit, & en patissant s'affoiblit. Voilà comme se fait la nutrition de l'homme & par consequent son augmentation, à sçavoir par l'assimilation des alimens; d'où il s'ensuit que dans l'œuvre Phisique, cet agent naturel ou feu de nature consume continuellement

136

lait.

#### VII.

Se ben sò tanto; pure

Hoggi in prova con voi d'uscir non
oso,
Che anche gli errori altrui dubbio mi
fanno.

Mà, se l'invide cure
Ne la vostra pietà luogo non hanno,
Voi togliete a l'Ingegno il cor dubbioso.
Se'l Magisterio vostro
Distintamente io mostro
In questi Fogli miei, deh fate homai,
Che sol legga in risposta. Opra che'l
sai

# CHAPITRE VII.

A Prés que nôtre Auteur nous a fait comme toucher au doigt nôtre divine science, il s'excuse de n'en pas dire davantage, sur ce qu'il luy reste à luy-même beaucoup de choses à apprendre, confesse qu'il auroit dû faire

c

par son action son propre humide radical, & qu'ainsi il est necessaire de luy donner un nouvel aliment à la place de celuy qui a été consumé; mais parce qu'au commencement sa vertu est foible, il ne faut luy donner d'abord qu'un peu d'aliment, & qu'il soit fort leger, jusqu'à ce que ce seu s'étant fortissé on luy puisse donner des mets plus solides. Nôtre Auteur nous enseigne donc par là de fortisier l'enfant aprés sa premiere nourriture par de nouveaux alimens, à l'exemple de l'embrion humain qui dans le ventre de la femme est substanté d'un menstruë foible, mais à



qui on donne, aprés qu'il est né, une

plus forte nourriture, à sçavoir du

VII.

138 La Lumiere voir plus de doctrine, ayant i parler à des gens sçavans, il craint même qu'il ne manque quelque chose à son ouvrage, & que l'ordre n'y soit pas bien gardé. Aprenez de là vendeurs de fumée combien il est difficile de faire nôtre œuvre, puis qu'il ne s'agit pas de faire des operations vulgaires, qui bien que parfaites dans leur genre, sont inutiles à nôtre dessein, & méprisée de tous les Philosophes. Il n'y a qu'une operation comme nous avons dit dans nôtre Magistere, & tous les Philosophes nous l'enseignent, nous avertissant d'abandonner toutes ces operations Sophistiques, & de nous

verité. C'est dans la sublimation Philosophique que sont renfermées toutes les autres operations, & en elle seule consiste tout ce que l'artiste peut faire de mieux & de plus subtil, si donc quelqu'un la sçait bien faire, il peut se vanter d'avoir connu un des plus grands

tenir à la seule nature où est la

sortant des Tenebres. 139 secrets, & des plus grands mysteres des Philosophes; mais afin que tu puisses toy-même la comprendre clairement, vois comment Geber définit la sublimation; c'est, dit-il, l'élevation par le seu d'une chose seche avec adherence au vaisseau. Pour donc faire une bonne sublimation, il y a trois choses que tu dois connoître, le feu, la chose seche, & le vase; si tu les connois tu es heureux, & tu n'as qu'à faire en sorte que la chose seche adhere au vaisseau; car si elle n'y adheroit pas, elle ne vaudroit rien; mais pour qu'elle y adhere, il faut qu'elle soit de même nature que le vaisseau, & c'est leur nature qui fait leur ressemblance, car la secheresse est de la nature du feu lequel est de toutes choses la plus seche, & c'est par elle qu'il dissipe & consume toute humidité, comme c'est par elle aussi qu'il abonde en pureté; mais elle s'augmente de beaucoup dans notre sublimation, & c'est toutautre chose que quand

il étoit renfermé dans les feces il faut avoir soin aussi que le vaisseau soit tres-pur & de la nature du feu. Or entre toutes les matieres le seul verre & l'or sont les plus constans au feu, s'y plaisent, & s'y purifient davantage; mais parce que l'Or ne se peut avoir qu'à grand prix, & que de plus il se fond aisement, les pauvres n'auroient pas le moyen d'entreprendre l'ouvrage Philosophique, & il n'y auroit que les riches & les Grands de ce Monde, ce qui dérogeroit à la Providence & à la bonté du Createur qui a voulu que ce secret fût indifferemment pour tous ceux qui le craindroient; il faut donc s'en tenir à un vaisseau de verre, ou de la nature du verre, tres-pur, & tiré des cendres avec adresse & subtilité d'esprit. Mais que les Disciples de l'Art prennent bien garde icy à ne se pas tromper, & à bien connoître ce que c'est que le verre Philosophique, en s'attachant au sens & non pas au son des mots;

sortant des Tenebres. c'est l'avis que je leur donne par un esprit de pitié & de charité. Dans ce vaisseau de verre bien connu, s'accomplit la sublimation, lorsque la nature seche s'éleve par le moyen du feu & adhere au vaisseau à cause de sa pureté & de leur même nature, Au reste s'il y a beaucoup à suer dans la recherche du vaisseau, il n'y 2 pas moins de peine dans la construction du feu; mais comme nous en parlerons dans un Chapitre particulier, nous croyons qu'il suffit pour le present de ce que nous avons dit; que cecy serve seulement de leçon aux Chimistes ignorans, lesquels croyent qu'on doit entendre ces choses à la lettre, & qui sans étude precedente s'imaginent faire l'œuvre par leurs sublimations vulgaires: ils lisent continuellement Geber, mais sans l'entendre, & le succez ne répondant pas à leur attente ils sont les premiers à abboyer contre les vrays Philosophes; & parce qu'ils ont pris un seul Au-

teur pour leur guide, ils ne daigneroient pas en regarder d'autres, ne sachant pas qu'un Livre en ouvre un autre, & que ce qui se trouve en abregé dans l'un, se trouve étendu dans un autre; qu'ils lisent donc les Livres des Philosophes, & sur tout de ceux qui moins envieux que les autres, ont transmis à leurs Successeurs la connoissance de la Nature; entre tous ces Traitez ceux qui se trouvent inserez dans le Musaum Hermeticum tiennent à monsens le premier rang, & sur tout le Traité qui a pour titre Via veritatis, quoy qu'il y ait aussi bien que dans les autres un Serpent caché, qui d'abord ne laisse pas de piquer ceux qui n'y prennent pas garde : mais que dirons-nous de tant de volumes plus dangereux que la peste, dont les Auteurs quoy que tres-doctes en leur genre, sont pourtant si remplis d'envie, que Dieu sans doute les punira d'avoir été la cause de tant de malheurs, & les mesurera à

sortant des Tenebres. 143 la même mesure dont ils ont mesuré les autres; car enfin si l'amour du prochain est aussi bien que celuy de Dien, le sommaire de la Loy sainte & des commandemens Divins; que devient cette Loy, & où sera l'observation de ces commandemens. si l'envie regne si fort parmi les hommes; à quoy servent tant de Traitez pleins d'impostures, tant de fausses receptes, & tant d'Ecrits suggerez par le demon, sinon pour perdre les gens trop credules. Et quel avantage à un Philosophe de suer sur de pareils ouvrages, qui causent tant de maux; n'est ce pas assez de ces rejettons pestilentieux, & de ces semences maudites, incapables de rien produire de bon, sans que l'envie à l'exemple de Satan vienne remplir nos champs d'yvroye : c'est cette rage envieuse source de tant de malheurs, dont le soufle fatal renverse les maisons, & dont les broinllards inLa Lumiere

144 fects gâtent la moisson & détruisent l'esperance des pauvres, ce sont vos langues envenimées dont les pointes reduisent en cendre la substance des malheureux, & ce sont ces noires vapeurs que vous répandez dans vos Ecrits qui jettent l'horreur & les Tenebres dans l'esprit de ceux qui vous lisent; si vous ne voulez pas qu'on profite de la lecture de vos Livres, pourquoy attirer les gens par de belles promesses, & que ne gardez-vous plutôt un silence, dont Dieu & les hommes vous sçauroient plus de gré que de parler avec envie. On voit beaucoup d'Auteurs qui en accusant les autres d'avoir été envieux, & d'avoir caché malicieusement la verité, répandent dans leurs discours encore plus d'obscurité que les premiers, ce qui fait que les pauvres Etudians ne recuëillent de toute leur doctrine que beaucoup'de confusiou; car si l'un rejette une chose, l'autre l'éleve jusqu'au

sortant des Tenebres. qu'au Ciel, l'un ordonne ce que l'autre défend, & de cette maniere ils confondent tellement l'efprit du Lecteur, que plus il étudie, plus il a sujet de se désier de la verité de l'Art.

Il n'y en a quasi point, parmi ceux qui écrivent qui ne promettent de parler sidelement & sincerement, & cependant leurs discours sont si pleins d'ambignité qu'à grand peine peuvent-ils être entendus par les plus doctes, & quoy qu'ils s'excusent sur ce qu'ils n'ont pas la liberté d'en dire davantage, & qu'on a mis, à dire ainsi, un cachet sur leurs Livres, on ne laisse pourtant pas de démêler leur envie, quelque soin qu'ils prennent de la cacher; il vaut bien mieux se taire lors qu'on se croit obligé de garder le secret, que de substituer un mensonge à sa place, à dessein de jetter les gens dans l'erreur; enfin les Philosophes parlent entr'eux si obscurement qu'à peine y trouve-t'on un seul mot exempt de sophisme:

qu'ils cachent la pratique fant qu'ils voudront à la bonne heure, mais au moins qu'ils enseignent fidelement la theorie & les fondemens de la science, car sans sondemens il ne peut y avoir d'édifice. Est ce que l'Art ne seroit pas assez caché aux ignorans, si les Philosophes se contentoient d'être reservez ou sur la matiere, ou sur le vaisseau, ou sur le feu; à peine avec cela, y en auroit-il de mille un qui pût approcher de cette Table sacrée; mais il ne suffit pas à ces Messieurs de cacher toutes ces choses, il faut encore qu'ils mettent en leur place des visions & des fantaisses, par où, bien loin de rendre un Lecteur plus sçavant, ils ne font què montrer leur malice & leur envie. Que ces envieux n'imitent-ils Hermez dont ils se disent les enfans, car quoyque dans sa table d'Emeraude il ait été un peu reservé, il n'a pas laissé pourtant de saire sen. tir l'odeur de cette divine science, de laquelle il a parlé tres-do-

sortant des Tenebres. tement; mais ceux qui sont venus aprés luy, au lieu d'éclaircir ses paroles, y ont jetté de plus grandes Tenebres, & ont porté la chose à un tel excez d'obscurité, qu'il n'y a point d'esprit pour subtil & éclairé qu'il soit qui la puisse penetrer, à moins d'être secouru de la Lumiere d'en haut à laquelle rien

ne peut resister.

Il se trouve des gens qui lisansdans de certains auteurs, lesquels ont d'abord un air de sincerité & de charité, tiennent qu'il faut rejetter pour l'œuvre toutes sortes de mineraux, & s'attacher par leur conseil aux metaux, mais lisans ensuite que les metaux du vulgaire sont morts, parce qu'ils ont soussert le seu de fusion, ils recourent à ceux qui sont encore dans les mines & se mettent à travailler sur eux, mais ne trouvant rien dans la suite de l'ouvrage qui les contente, aprés avoit fait divers essays, tantôt sur un metal, & tantôt sur un autre; enfin rebutez de leurs folles experiences, ils reprennent les

Livres, & trouvant que tous les metaux imparfaits sans exception sont condamnez, touchez par la raison & par l'autorité, ils se renferment aux metaux parfaits à sçavoir à l'Or & à l'Argent; mais aprés y avoir pendant quelque tems perdu leur peine, & consumé leur bien, ils se ravisent tout d'un coup en considerant que ces metaux sont d'une tres-forte composition, & se mettent en tête qu'il faut les reincruder comme ils disent par un dissolvant naturel, qu'ils croyent mal à propos être le Mercure vulgaire; mais quoyqu'ils fassent avec de telles matieres, ils ne trouvent que du dommage & de la honte, parce qu'ils ignorent les veritables principes de la Nature sur lesquels on doit asseoir son fondement, & ne seavent pas ny ce que l'Or vulgaire contient ny ce qu'il peut donner, car s'ils connoissoient bien cela, ils verroient que nôtre corps le veritable Or des Sages possede suffisamment tout ce qui est necelsaire à l'Art. Ceux qui travaillent

sortant des Tenebres. comme nous venons de dire se voyant enfin trompez dans leurs esperances, viennent à mépriser toutes sortes de corps, & à blasphemer contre la Nature, ne comprenant pas que chaque corps selon son espece contient en soy sa propre semence, laquelle ne se trouve point dans des choses diverses. Aprés donc avoir vainement travaillé tantôt sur une chose, & tantôt sur une autre; ils recourent encore une fois aux Livres où trouvant que les Auteurs condamnent toutes sortes de vegetaux, d'animaux, de mineraux, & de metaux mêmes; par un rassinement ridicule ils sortent hors de la Nature, & portent leur recherche, ou plutôt leur folie, tantôt jusques dans le Ciel, & tontôt jusqu'au centre de la Terre, essayant par de penibles travaux, d'extraire un Sel vierge de la Terre, ou un lait volatil de l'air de la rosée, ou de la pluye, mais lorsqu'ile croient avoir fait une Pierre tresfixe, & le vray Souphre des Philosophes, il se trouve qu'ils n'ont au-Niii

tre chose qu'une Pierre aërienne &

le Souphre des sots.

Les erreurs infinies de ceux qui travaillent, ne viennent que de ce que les Philosophes trompent de dessein formé ceux qui les lisent, s'imaginant que parce moyen, ils les détourneront du travail, mais ils se trompent eux-mêmes; car chacun aime tellement son erreur, qu'il se remet à travailler de nouveau avec plus de chaleur & de conhance qu'il n'a fait. La cause de tant de malheurs est donc la seule envie des Auteurs; ce qui fait que nôtre Poëte épouventé de tant de sørtes d'erreurs où tombent ceux qui s'attachent à cette science, doute de luy-même, & de son propre ouvrage, implorant avec humilité l'indulgence des Philosophes, & sur tout de ceux qui n'étant point infectez du venin de l'envie, en exercent tous les devoirs, & sont revêtus d'une charité vrayment Philosophique; c'est de ceux-là dont on ne sçauroit trop ni trop bien parler, car ce sont les oracles de la Nature

sortant des Tenebres. qui n'annoncent que de bonnes choses, ce sont des Astres radieux dont la Lumiere éclatte pleinement aux yeux de ceux qui les consultent; mais revenant à la modestie de nôtre Poëte qui luy fait dire qu'il ne sçait pas l'œuvre, & luy fait demander l'indulgence des Philosophes; il y a beaucoup d'apparence qu'il n'en use de la sorte que par prudence, & qu'il aime mieux passer pour Disciple que pour Maître; neanmoins pour le satisfaire, & ceux aussi qui seront dans les mêmes doutes que luy, nous voulons bien les assurer qu'ils peuvent entreprendre l'œuvre hardiment, quand ils sçauront par theorie, comment par le moyen d'un esprit cru on peut extraire un esprit meur du corps dissout, & derechef l'unir avec l'huile vital pour operer les miracles d'une seule chose, ou pour parler plus clairement, quand ils sçauront avec leur menstruë vegetable uni au mineral, dissoudre un troisième menstruë essentiel. pour ensuite avec ces divers men-

La Lumiere 362 struës laver la Terre, & l'ayant lavée, l'exalter en nature celeste afin d'en composer leur foudre sulphureux, lequel dans un clein d'œil penetre les corps, & détruit leurs excremens; voilà tout ce qu'il nous est permis de leur dire, encore d'un stile figuré, parce que cela regarde la pratique, de laquelle peut être quelque jour nous traiterons plus clairement, soy z-en donc contens vous qui aimez la science & qui recherchez la verité.



pour enfance avec cesimivers

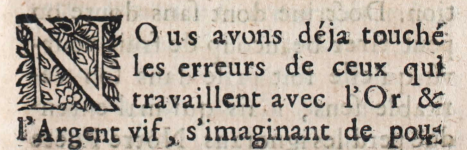
LA LUMIERE SORTANT par soy même des Tenebres.

VERITABLE THEORIE de la Pierre des Philosophes.

Canzone Seconda.

Quanto s'ingannan mai gli Huomini ignari De l'Hermetica scola, Che al suon de la parola Applican sol con sentimenti avari: Quindi à i Nomi volgari D'argento vivo, e Oro S'accingono al lavoro, E' con l'Oro commune à foco lento Credon fermare il fuggitivo Argento.

#### CHAPITRE PREMIER.



duë perd les ignorans. Nôtre Poëte

sortant des Tenebres. fait fort bien connoître la cause d'une telle erreur, quand il reprend ceux qui n'approchent de cet Art divin que dans un esprit d'avarice, & dont le cœur ne desirant que de l'Or fait qu'ils ne sont jamais contens, s'ils n'ont de l'Or dans leurs mains, son éclat ébloüit leurs esprits aussi bien que leurs yeux, & sa solidité ébranle la foiblesse de leur cerveau; sa beauté attache leur desir, & sa vertu occupe tous leurs sens; mais sa forte composition ne produit que leur confusion, & sa noblesse fait voir la petitesse de leurs conceptions.

Il est sans doute que dans l'Or est contenue la semence aurisique, & même plus parfaitement qu'en aucun autre corps; mais cela ne nous oblige pas necessairement à nous servir d'Or vulgaire, car cette semence se trouve de même dans chacun des autres metaux, puisque ce n'est autre chose que ce grain sixe que la Nature a introduit dans la premiere congestroduit dans la pre

lation du Mercure, comme l'enseignent parfaitement Flamel & les autres; & en cela il n'y a point de contradiction, puisque tous les metaux ont une même origine & une matiere commune, comme nous le ferons voir cyaprés; d'où il s'ensuit, que quoy que cette semence soit plus parfaite dans l'Or, toutefois elle se peut extraire bien plus aisément d'un autre coprs que de l'Or même, & la raison en est que les autres corps font plus ouverts, c'est à dire moins digerez, & leur humidité moins terminée, la Nature n'ayant accoûtumé d'introduire la forme de l'Or qu'aprés la derniere cuisson; les autres metaux donc n'ayant pû encore recevoir cette forme à cause du manque de cuisson se trouvent plus ouverts non seulement par l'humidité de leur substance qui n'est pas assez digerée, mais encore à cause du mélange & de l'adherence des excremens qui empêchent la compacité & la parfaite unions

sortant des Tenebres. ce qui fait que le fer quoy que plus cuit que l'argent (comme entr'autres l'enseignent doctement Bernard Trevisan) n'est pas neanmoins si parfait, ny si uni dans sa substance mercurielle, à cause de la quantité des feces qui ont empêché la cuisson, & par consequent l'union; mais pour ce qui est de l'Or, il a reçu la derniere cuisson, & la Nature a exercé sur luy son action dans toute son étendue, & y a imprimé toutes ses vertus, en sorte qu'il seroit tres-long, tres-difficile, & prefque impossible de travailler sur luy, à moins d'avoir cette eau étherée, le Ciel des Philosophes, & leur vray dissolvant, & quiconque l'a se peut vanter d'avoir la parfaite connoissance de la Pierre, & d'avoir atteint, comme on dit, les bornes Atlantiques. L'Or vulgaire ressemble à un fruit qui parvenu à une parfaite maturité a été separé de l'arbre, & quoy qu'il y ait en luy une semence tres-parfaite, & tres-digeste, nean-

moins si quelqu'un pour le multiplier le mettoit en terre, il faudroit beaucoup de temps, de peines, & de soins pour le conduire jusqu'à la vegetation; mais si au lieu de cela on prenoit une greffe, ou une racine du même arbre, & qu'on la mît en terre, on la verroit en peu de temps & sans peine vegeter & raporter beaucoup de fruit. Il en est de même de l'Or, c'est le fruit de la Terre mineralle & de l'arbre solaire, mais un fruit d'une tres-solide mixtion, & le composé le plus achevé de la Nature, lequel à cause de cette égalité d'Elemens qui se trouve en luy, souffre tresdifficilement la corruption & l'alteration de ses qualitez, pour passer à une nouvelle generation; c'est donc une entreprise fort difficile & presque impossible, de pretendre le mettre en Terre pour le reincruder & le conduire à la vegetation; mais siau lieu de cela on prend sa racine ou sa greffe, on aura bien plus aisément ce

sortant des Tenebres. qu'on souhaite, & la vegetation arrivera bien plutôt. Concluons donc que quoyque l'Or contienne en soy sa propre semence, c'est en vain qu'on travaille sur luy, puis qu'on la peut trouver plus aisément ailleurs. Mais que dironsnous de l'Argent vif vulgaire que les ignorans prennent pour leur dissolvant & pour la Terre Philosophique dans laquelle l'Or doir être semé pour s'y multiplier; certes c'est un erreur pire que la premiere, & quoyque d'abord il semble à cause de son affinité avec l'Or qu'il doit avoir la faculté de le dissoudre; toutesois il est aisé de s'en desabuser dés qu'on examine un peu les principes de nôtre Art; car nous accordons bien qu'il n'y a point de corps qui ait tant de ressemblance & d'affinité avec la nature de l'Or que luy, en sorte qu'il est vray de dire que l'Or n'est autre chose qu'un Argent vif congelé, & cuit par la vertu de son propre Souphre, à

160

Ce seroit une grande bêtise de s'imaginer qu'en mettant de la semence d'un homme avec du sang d'un autre homme, on pourroit saire une nouvelle generation, sur ce sondement que la semence n'est autre chose que la tres pure partie du sang, lequela reçu une grande digestion, & que le sang est seu-lement plus humide & plus cru; mais si au lieu de cela le sperme étoit jetté dans la matrice d'une semme où il se trouve un sang menstruel

sortant des Tenebres. fort cru, lequel par la vertu du Sel de la matrice a acquis une certaine acuité & ponticité, alors ce sperme se trouvant dans son propre vase s'y reincruderoit sans doute par la voye de la putrefaction, & passeroit à une nouvelle generation. Il en est de même de l'Argent vif, car quoy qu'il soit de même nature que l'Or & que par son abondante humidité il s'insinuë aisément dans ses pores, & y fasse une disgregation des moindres parties, en sorte qu'il paroisse dissont; toutefois ce seroit une grande erreur de croire une pareille dissolution bonne, qui proprement n'est-autre chose qu'une corrosion du metal, comme sont celles qui se font avec les eaux fort vulgaires. Un tel Argent vif n'est pas nôtre sang menstruel, & ce n'est que pour tromper les ignorans, que les Auteurs se servent de ce nom équivoque.

L'Or & l'Argent vif vulgai-

res ne conviennent point du tout à l'œuvre Phisique, non seulement à l'égard de leur propre substance, mais encore parce qu'il leur manque une chose qui dans nôtre Art est d'une absoluë necessité, à sçavoir un agent propre. Je n'entends pas parler icy de cet agent interne qui est la vertu du Souphre solaire, dont nous parlerons cy-aprés; mais de l'agent externe lequel doit exciter l'interne, & l'amener de puissance en acte; or cet agent a été separé de l'Or dans la fin de sa decoction, c'est à dire qu'à mesure qu'une nouvelle forme d'Or a été introduite dans la matiere, cet agent s'est retiré après y avoir toutesois imprimé sa propre vertu, (comme dispute tres-bien sur cela l'Auteur du Livre intitulé Margarita pretiosa) en sorte qu'il n'et resté qu'une seule substance materielle déterminée par l'action de l'agent interne aprés son excitation. Si donc la Nature a sepa-

sortant des Tenebres. re de l'Or cet agent parce qu'ils ne peuvent compatir ensemble, pourquoy voudrions-nous le rejoindre derechef, en verité cela seroit ridicule, tandis que nous pouvons avoir un corps avec lequel cet agent se trouve uni par les poids de la Nature, ausquels si on sçait ajoûter les poids de l'Art, alors l'Art achevera ce que la Nature n'a pû faire. Zachaire parle aussi fort doctement dans son opuscule, de l'Argent vif vulgaire comme étant privé de cet agent externe, & nous enseigne qu'il n'est demeuré tel que nous le voyons, que parce que la Nature ne luy a pas ajoint son propre agent, que se peut-il de plus clair, & de plus intelligible; si si donc l'Or, & l'Argent vif vulgaires sont destituez de leur agent propre, que pouvons-nous esperer de bon de leur cuisson. Le Comte Bernard semble avoir eu la même pensée, lors que défendant de prendre pour l'œuvre PhiLa Lumiere

164 sique, les animaux, les vegetaux; & les mineraux, il ajoûte, & les metaux seulement, comme s'il vouloit dire les metaux qui sont restez seuls & sans agent, ainsi que l'explique l'Auteur du Livre intitulé Arca aperta. Or il est certain qu'eutre tous les metaux ces deux seulement, à sçavoir l'Or & l'Argent vif, peuvent être dits sans agent propre; l'Or parce que son agent en a été separé dans la fin de sa decoction, & l'Argent vif parce qu'il n'y a jamais été introduit, & qu'il est demeuré ainsi cru & indigeste. Que les Chimistes aprennent donc de là, combien ils se trompent lors qu'ils travaillent avec l'Or & l'Argent vif; prenant l'un pour le dissolvant & l'autre pour ce qui doit être dissout; & combienpeu ils entendent les Philosophes. Pour nous, nous vous disons hardiment que ny l'Or vulgaire, ny l'Argent vif vulgaire ne doivent point entrer dans l'œvure Philo-

sortant des Tenebres. 164 sophique, ny en tout ny en partie. Qu'aprés cela chacun fasse valoir tant qu'il voudra son opinion, il me suffit de sçavoir que je suis dans la verité, & que je l'ay manisestée au monde.



esta the tening that the energy

Deliges mained by all a file after.

to.

II.

Mà, se à gli occulti sensi apron la mente.

Ben vedon manifesto.
Che manca, e à quello, e à questo
Quel soco universal, ch' è spirto agente.

Spirto che in violente
Fiamme d'ampia fornace
Abbandona sugace
Ogni mettal, che senza vivo moto
Fuer de la sua miniera è corpo immo-

### CHAPITRE II.

Nons d'expliquer, en disant que les metaux vulgaires sont sans esprit ou agent, parce qu'ils l'ont perdu dans la sussion; ce qui insique que tous les metaux étant encore dans leurs mines ont avec

eux cet agent, à la reserve seulement de l'Or & de l'Argent vis, lesquels quoy que dans mines n'ont pourtant pas leur agent propre, parce que comme nous avons sait voir, il a été separé de l'Or par sa decoction sinalle, & n'a jamais été joint à l'Argent vis par la nature; mais asin que le Lecteur ne retombe pas dans sa première erreur, il est temps que nous dissions quelque chose de la generation des metaux.

Tous les Philosophes assurent unanimement que les metaux sont formez par la Nature de Souphre & de Mercure, & engendrez de leur double vapeur; mais la plûpart expliquent trop briévement & trop consusement la maniere dont se fait cette generation; nous disons donc que la vapeur des Elemens, comme nous l'avons cydevant montré, sert de matiere à toute la matiere inferieure, or cette vapeur est tres-pure & presque imperceptible, ayant besoin de quelque envelope au moyen de

La Lumiere

laquelle elle puisse prendre corps autrement elle s'envoleroit & retourneroit dans son pre mier cahos. Cette vapeur contient en soy un esprit de lumiere & de feu, de la nature des corps celestes, lequel est proprement la forme de l'Univers. En sorte que cette vapeur ainsi impregnée de l'esprit universel, represente assez bien le premier cahos, dans lequel tout ce qui étoit necessaire à la creation étoit renfermé, c'est à dire la matiere universelle, & la forme universelle. C'est elle qu'Hermés appelle vent, lequel porte en son ventre le fils du Soleil. Lors donc que par le mouvement des corps celestes elle est poussée vers le centre, comme elle ne peut demeurer sans agir, elle s'insinue dans la Terre qui est le centre du Monde; mais ayant besoin d'un corps pour se rendre sensible, elle prend un corps d'air qui est le même que nous respirons, & se renferme en luy pour servir d'aliment à la vie qui est en nous,

& en même temps pour nourrir & vivifier toute la Nature; cette vapeur est attirée au travers de l'air par notre seu interne, lequel la transmuë & la convertit en sa propre nature, mais toutefois aprés l'avoir fait passer par des milieux conuenables, comme nous le ferons voir plus amplement quelque jour en traitant de la veritable anatomie de l'homme. Cet air est attiré si promptement & si naturellement qu'il est impossible de concevoir aucun tems, aucun lieu, aucun corps dans lequel ne se fasse pas une telle attraction, ce qui prouve invinciblement qu'il n'y a point de vuide dans la Nature, comme l'attestent tous les Philosophes & tous les Scholastiques; & bien que quelques-uns tâchent de prouver le contraire par des experiences, ce sont de mauvaises preuves fondées sur de fausses suppositions, car ils ne prennent pas garde, que ce qu'ils appellent vuide n'est qu'uene simple rarefaction qui n'empêche point qu'il n'y ait de l'air; ou une substance semblable dans laquelle reside l'esprit dont nous

parlons.

Nul corps au Monde ne pourroit avoir ny conserver son être substantiel s'il n'étoit douié de cet esprit, lequel se specifie & revest la nature de chaque corps, pour y exercer les fonctions determinées de Dieu, lequel a voulu que chaque chose eût en soy son esprit specifique pour la conservation de son être substantiel: Et comme cet esprit qui reside en chaque corps est de la nature du feu, ainsi que nous l'avons expliqué au traité de la Creation, il est sans doute qu'il a sans cesse besoin d'un aliment qui luy soit propre, la nature du feu étant d'être nourri & alimenté continuellement pour remplacer ce qu'il dissipe aussi continuellement, à cause du mouvement perpetuel qui est en luy, aussi bien que dans les corps celestes doilez de ce même esprit.

Le mouvement de cet esprit,

sortant des Tenebres. tel qu'il se fait dans les corps, est caché & ne se peut jamais apercevoir par les sens, à moins que l'Art ne conduise ce même esprit à une nouvelle generation par le ministere de la Nature; à la verité nous voyons bien que les animaux attirent cette vapeur spirituelle qui est dans l'air, mais àl'égard des autres corps, dont la nature est plus grossiere & plus impure, il n'est pas si facile à cet esprit de s'y infinuer lors qu'il n'est revêtu que du corps de l'air; il a donc besoin d'un corps plus solide, & qui ait plus d'affinité avec les corps terrestres; c'est pourquoy cette pure vapeur des Elemens s'insinuë dans l'eau & se revest de son corps, & par ce moyen les vegetaux & les mineraux reçoivent bien plus facilement leur aliment, à cause de cette conformité à leur nature; cet esprit donc n'est pas seulement renfermé dans l'air, mais aussi dans l'eau.

L'eau est dispersée par toute la

Pil

172 Terre, & devient quelquefois salée comme nous l'avons fait voir. Or il arrive qu'en certains lieux où l'air est renfermé, cet air par la simpathie, & la correspondance qu'il a avec les corps celestes est émû de leur mouvement; ce mouvement de l'air excite la vapeur renfermée dans cette eau falée, & rarefie l'eau; dans cette rarefaction il se fait une grande commotion, & dilatation des Elemens, & comme en même tems d'autres vapeurs sulphureuses qui sont aussi répandues dans ces lieux là, à cause de la continuelle generation du Souphre qui s'y fait (comme nous l'avons encore fait voir cy-dessus) viennent à s'élever, il arrive qu'elles se mêlent avec la vapeur aqueuse & mercurielle, & circulent ensemble dans la matrice de cette eau salée, d'où ne pouvant plus sortir elles se joignent au sel de cette eau, & prennent la forme d'une Terre lucide qui est proprement le Vitriol de nasture; le Vitriol n'étant autre

fortant des Tenebres. 173 chose qu'un sel dans lequel sont renfermez les esprits mercuriels & sulphureux, & n'y ayant rien dans toute la Nature qui contienne si abondamment & si visiblement le Souphre que le Vitriol; & tout ce qui est de la nature du Vitriol.

De ces eaux Vitrioliques, par une nouvelle commotion des Elemens causée par celle de l'air dont nous avons parlé, s'éleve une nouvelle vapeur qui n'est ny mercurielle ny sulphureuse, mais qui est de la nature des deux, & en s'élevant par son mouvement naturel, elle éleve aussi avec elle quelque portion de sel, mais la plus pure, la plus lucide, & la mieux purifiée par l'attouchement de cette vapeur; en suite dequoy elle se renferme dans des lieux plus ou moins purs, plus secs ou plus humides, & là se joignant à la feculence de la Terre ou à quelqu'autre substance, il s'en engendre diverses sortes de mineraux, de la generation specifique

La Lumiere desquels nous traiterons Dieu aydant en quelque autre occasion. Mais à l'égard de la generation des metaux, nous disons que si cette double vapeur parvient à un lieu où la graisse du Souphre soit adherante, elles s'unissent ensemble, & font une certaine substance glutineuse qui ressemble à une masse informe, de laquelle par l'action du Souphre agissant sur l'humidité vaporeuse qui est abondante en ces lieux-là, se forme un metal pur ou impur selon la pureté ou l'impureté des lieux, car si ces vapeurs sont pures & les lieux aussi tres-pures, il s'engendrera un metal tres-pur à sçavoir l'Or, duquel le propre agent sera separé à la fin de la decoction, en sorte qu'il ne restera plus que la seule humidité mercurielle, mais coagulée; & s'il arrive que la decoction ne s'acheve pas, & que le Souphre ne soit pas entierement separé, alors il s'engendrera divers metaux imparfaits qui le seront plus ou moins à pro-

sortant des Tenebres. portion de la pureté ou de l'impureté de la vapeur & du lieu, & tels metaux sont dits imparfaits, parce qu'ils n'ont pas encore acquis une entiere perfection

par la derniere forme.

A l'égard de l'Argent vif vulgaire, il s'engendre auissi de cette même vapeur, lors que par la chaleur du lieu, ou la commotion des corps superieurs, elle s'éleve avec les plus pures parties du sel, mais separée de son agent propre, dont l'esprit s'est évaporé par un mouvement trop subit, comme il arrive à l'esprit des autres metaux dans la fusion; & cela fait qu'il ne reste dans l'Argent vif que la partie materielle privée de son mâle, c'est à dire de son agent ou esprit sulphureux, & qu'ainsi il ne peut jamais être transmué en Or par la decoction de la Nature, à moins qu'il ne fût de nouveau impregné de cet agent, ce qui n'arrive jamais.

Parce que nous avons dit il est

Pinj

aisé de voir combien le Vitriol est éloigné, dans la generation des metaux, & quelle illusion se font ceux qui travaillent sur luy comme sur la veritable matiere de la Pierre, dans laquelle doit resider actuellement la veritable

essence metallique.

On voit aussi que les metaux tandis qu'ils sont dans leurs mines, ont avec eux leur propre agent, mais qu'ils en sont privez par la susson, & ne retiennent que l'écorce & l'envelope de ce Souphre qui est proprement la scorie du metal, par où est encore condamnée l'erreur de ceux qui travaillent sur les metaux imparsaits, aprés qu'ils ont soussert la su-sion.

Mais quelque miserable Chimiste inserera peut être de là, que
les metaux imparsaits étans encore dans leurs mines, pourroient
donc bien être le sujet sur lequel
l'Art doit travailler; quand on
luy accorderoit la consequence.

sortant des Tenebres. 177 roujours seroit-ce mal à propos qu'il entreprendroit de travailler sur eux, puis que nous avons fait voir que les vapeurs mercurielles dont ces metaux imparfaits ont été formez, où les lieux de leur naissance étoient impurs & contaminez; comment donc pourroient-ils donner cette pureté qu'on demande pour l'Elixir; il n'appartient qu'à la seule nature de les purifier, ou à ce bienheureux Souphre aurifique, c'est à dire à la Pierre parfaite & achevée, laquelle en cet état est un vray feu étheré tres - penetrant qui dans un instant donne la pureté aux metaux, en separant d'eux leurs excremens, & y introduisant la fixité & la pureté, parce qu'il est luy-même tres-fixe & tres-pur; & si l'artiste pretendoit separer luy même ces impuretez, il arriveroit qu'en y travaillant, cet esprit ou cet agent si necessaire à l'œuvre s'ensuiroit de ses mains; c'est donc

l'ouvrage de la Nature, & non pas de l'Art; mais ce que l'Art peut faire, c'est de prendre un autre sujet déja preparé par la Nature, duquel nous traitterons dans un Chapitre exprez, le plus clairement qu'il nous sera possible, pour le soulagement des pauvres Etudians, & pour la gloire du tres-Haut.



HII.

Altro Mercurio, altro Oro Hermete addita: Mercurio humido, e caldo, Al foco ogni hor più saldo. Oro, ch'è tutto foco, e tutto vi-Differenza infinita Non fia chor manifesti Da quei del Volgo questi? Quei, corpi morti son, di spirto privi, Questi Spirti corporei, e sempre vivi.

# CHAPITRE III.

ON n'entend parler chez les Philosophes que d'Or vif, d'Or Philosophique; mais bien loin de vouloir nous expliquer ce que c'est, il semble qu'ils prennent à tâche de le voîler, & de l'enveloper sous des ombres; cependant comme c'est en cela principalement que consiste le veri180

Ce n'est pas sans raison que les Philosophes luy ont donné le nom d'Or, car il est réellement Or en essence, & en substance, mais bien plus parfait & plus achevé que celuy du vulgaire: c'est un Or qui est tout Souphre, ou plutôt, c'est le vray Souphre de l'Or; un Or qui est tout seu, ou plutôt le vray seu de l'Or qui ne s'engendre que dans les cavernes & dans les mines Philosophiques; un Or qui ne peut être alteré ny surmonté par aucun Element puis qu'il est luy-même le maître des Elemens; un Or tresfixe en qui seul consiste la fixité; un Or tres-pur, car il est la pureté même; un Or tout puisfant, car sans luy tout languit; Or balzamique, c'est luy qui preserve tous les corps de pourritures Or animal, c'est l'ame des Ele-

fortant des Tenebres. mens, & de toute la Nature inferieure; Or vegetable, c'est le principe de toute vegetation; Or mineral, car il est sulphureux, mercuriel, & salix; Or étheré, car il est de la propre nature des Cieux, & c'est un vray Ciel terrestre voilé par un autre Ciel; enfin c'est un Or solaire, car c'est le fils legitime du Soleil, & le vray Soleil de la Nature; c'est luy dont la vigueur fortifie les Elemens, dont la chaleur anime les esprits & dont le mouvement meut toute la Nature; de son in-Auence naissent toutes les vertus des choses, car il est l'influence de la Lumiere, une portion des Cieux, le Soleil inferieur & la Lumiere de la Nature, sans laquelle la science même est aveugle; sans sa chaleur la raison est imbecille; sans ses rayons l'imagination est morte; sans ses influences l'esprit est sterile, & sans sa Lumiere l'entendemeut demeure dans de perpetuelles Tenebres. C'est donc tres-à-propos que les

Philosophes luy ont donné le nom d'Or vif, puis qu'il est luy-méme, comme j'ay dit, la vie de l'Or, & de sa propre substance; car l'Or n'est qu'une substance mercurielle tres-pure separée de ses excremens, & de son propre agent externe, dans laquelle le Souphre interne, ou autrement le feu intrinseque a introduit ses qualitez, par lesquelles les autres qualitez élementaires ont été changées, & sont demeurées soûmises à la domination de celles-cy; ce qui fait que l'Or est inalterable, car toutes les qualitez des Elemens sont en luy dans un tel équilibre qu'il n'y a plus de lieu au mouvement, en sorte que le volatil étant surmonté par la nature du fixe, & le fixe également mêlé avec le volatil, il en resulte une certaine homogeneité qui fait sa persection & la pureté du composé.

L'Or vif des Philosophes n'est encore autre chose que le pur seu du Mercure, c'est à dire la plus

digeste & la plus accomplie portion de la tres-noble vapeur des Elemens; c'est l'humide radical de la Nature plein de son chaud inné, c'est une lumiere revêtue d'un corps étheré parfaitement pur, comme nous l'avons expliqué au Chapitre de la creation, où nous avons fait voir que la Lumiere ne pouvant resider dans cette region inferieure, le Createur l'avoit renfermée dans le seu & l'avoit revétue de son corps; or ce seu est un pur esprit qui fait sa demeure dans le centre des Elemens, & sert de vehicule à la Lumiere; nôtre esprit donc est joint à l'humide radical des choses, & reside particulierement dans le chaud inné; ce qui fait qu'à bon droit les Sages ont dit de leur Or vif, que c'étoit la tres-pure vapeur des Elemens sur laquelle l'esprit igné avoit commencé d'agir, & y avoit imprimé la fixité, la faisant passer en nature de Souphre, d'où elle 2 pris le nom de Souphre des Philosophes, à cause de la qualité ignée qui domine en elle; elle ne laisse pas aussi d'être appellée tres-souvent du nom de Mercure, parce que toute son essence dépend de la substance mercurielle.

C'est ce Souphre qui agit en tout composé, & qui ayant en soy la nature de la Lumiere celeste, veut à son exemple, continuellement separer la Lumiere des Tenebres, c'est à dire le pur de l'impur; c'est là le veritable agent interne, qui agit sur sa propre matiete mercurielle, ou humide radical dans lequel il se trouve renfermé. C'est la forme informant toutes choses; & dans l'ordre de la generation, c'est de son action & de l'alteration qu'il cause, que naissent toutes les diverses couleurs, selon les divers degrez de la digestion; mais sa couleur propre & naturelle est le rouge parfait, auquel se termine toute son action, & où se manifeste son entiere domination sur le sujet alteré. C'est le chaud inné lequel

sortant des Tenebres. 185 lequel se repait continuellement de son propre humide radical, & comme celuy-cy fournit sans cesse la matiere, l'autre agit aussi perpetuellement. C'est enfin le veritable artisan de la Nature par qui se manifestent les vertus simpathiques, & par qui se font toutes les attractions; d'où il nous est aisé de comprendre la Nature de la foudre qui n'est autre chose qu'une exhalaison tres-seche de la Terre, laquelle étant répanduë dans les airs ne démande qu'à s'élever, & dans cette élevation venant à se purifier & à se déposiiller des feces & des excremens ausquels elle est jointe; elle commence à sentir peu à peu ses forces simpathiques. Cette exhalaison contient en soy cette vapeur des Elemens que nous avons dit étre répandue par toute la Nature, mais revêtue d'un corps, parce qu'elle a déja acquis quelque fixité au moyen de la siccité terrestre; & comme dans cette nouvelle élevation elle se trouve

jointe à une autre vapeur plus volatile qui exhale incessamment de la Terre, elle est contrainte de s'élever avec elle jusqu'au plus haut de l'air, où se trouvant plus pure & plus dégagée de ses excremens; comme j'ay dit, elle prend une nature ignée, & continuant à s'élever toujours davantage à cause de la vapeur volatile à laquelle elle est unie, elle s'échausse enfin & s'altere par le mouvement des Etoilles, & des corps celestes; en sorte qu'ayant attiré à soy les plus subtiles parties terrestres de l'exhalaison, & tout son humide radical étant consumé, elle est dans un instant transmuée en un Souphre terre-Are lequel étant de nature fixe n'est plus porté en hait, comme il arrive aux Souphres volatils, mais tombe en terre avec tant d'impetuosité qu'il n'y a point d'obstacle assez fort pour luy resister. La même chose arrive au Souphre des Philosophes, lors qu'il est projetté sur de l'Argent

sortant des Tenebres. vif, car par son feu, il change en sa nature tout l'humide radical qui est tres-abondant dans l'Argent vif, aprés en avoir separé & rejetté les excremens; & cet Argent vif devient luy-mémo Souphre & medecine dans toutes les parties, pourvû que l'humidité se trouve inferieure à la vertu & siccité du Souphre; car si la projection se fait sur une trop grande quantité d'Argent vif, en sorte qu'elle absorbe & surmonte la vertu du Souphre, alors il n'est changé & fixé qu'en Or, dans lequel il se fait un temperament entre l'humide radical & le chaud inné. Au reste la foudre étant portée au travers de l'air par sa propre vertu, est attirée en Terre par un autre Souphre qui se trouve fixe en elle, parce que le fixe s'é. jouit de la Nature fixe, & va avec precipitation l'embrasser, & se joindre à luy; aprés quoy la foudre étant tombée en Terre, son mouvement cesse, & se trouvant dans un lieu qui luy est propre,

& où par la presence de l'attirant il se fait plutôt une retention qu'une attraction, elle demeure en repos, se reffroidit & se concentre dans son propre corps, aprés avoir deposé sa ferocité, & reprimé sa violence; à l'égard de ses essets prodigieux il ne s'en faut point étonner, car comme c'est le seu tres-fixe de la Nature, il détruit en un clein d'eil tout ce qu'il touche & en consume tout l'humide radical, à peu prés comme une grande flamme en devore une moindre, & qu'une grande Lumiere en absorbe une mediocre.

Il arrive aussi quelquesois que la foudre acquiert dans ces exhalaisons, une certaine nature specifique, suivant laquelle elle determine son action, en sorte qu'elle détruira une chose, & ne sera aucun dommage à un autre; ce qui provient de ce qu'elle attire à soy, & absorbe seulement ce qui est de sa nature, laissant ce qui luy est étranger? & quoyque

sortant des Tenebres. 189 chaque corps ait en soy cet humide radical des Elemens, qu'il foit d'une seule & même nature par tout, & qu'il n'y en ait point de deux sortes, toutefois parce qu'il se trouvers dans quelque corps des esprits specifiques oppofez à ceux de la foudre, & qu'il sera outre cela environné de divers excremens, alors la foudre sentant une nature contraire à la sienne, se portera ailleurs, & s'attachera aun autre sujet. A l'égard de ces esprits specifiques nous en traiterons plus amplement dans nôtre seconde partie, il suffit pour le present d'avoir fait connoître d'où proviennent les vertus simpathiques & la force des attractions.

L'effet du Souphre, ou chaud inné des Elemens duquel nous traitons dans ce present Chapitre, se découvre encore mieux dans la poudre à canon, car elle abonde extremement en vapeur aérienne mercurielle, à cause de la nature du Souphre & du Salpêtre qui y sont renfermez; mais parce que son

humide est cru & plus volatil que fixe par sa nature aërienne, quoy que cet humide ait pourtant en foy son chaud inné ou feu interme, il arrive que lors qu'elle est embrasée, elle demonstre entierement sa nature volatile, & remonte en haut vers sa patrie, à cause de la conformité qu'elle a avec les choses superieures, enlevant avec soy des portions d'exhalaison terrestre & ignée; mais elle ne fait que vaguer au milieu des airs, sans qu'il y ait en elle aucun sentiment d'attraction, ny aucun mouvement qui la porte plus loin, & dans cet état indifferent elle sert seulement à la Nature pour de nouveaux usages; mais si la nature fixe étoit en elle, alors elle chercheroit le centre de la Terre, & s'y precipiteroit, comme on voit qu'il arrive à la fondre, ou à la poudre fulminante de l'Or, dont les experts sçavent bien extraire le Souphre fixe (suivant ce qu'enseignont sidelement plusieurs Auteurs) lequel aprés qu'il a été

sortant des Tenebres. mélé avec des choses inflammables, & volatiles, à la façon de la poudre à canon, devient luymême inflammable, mais étant enflame, il ne s'envole pas dans les airs, au contraire devenu plus libre & degagé de ses excremens il se precipite vers la Terre à l'exemple de la foudre, & malgré tous les obstacles il se cache en elle, à cause que le Souphre de l'Or, étant devenu fixe par la Nature, est puissamment attiré par le feu fixe qui est renfermé dans la Terre, & ainsi par son propre mouvement il est entraîné vers le lieu de sa Sphere. Puis qu'on discerne donc si visiblement de semblables attractions; pourquoy ne voudra-t'on pas, que ce qu'on appelle vertus oecultes, & simpathiques viennent de la même cause, quoyque cela ne soit pas tout à fait sensible aux ignorans. O combien y a t'il de choses dans le cours ordinaire de la Nature qu'on attribue fort mal à propos à ces vertus occultes; mais il n'appar-

tient pas à de malheureux Philosophâtres de connoître la nature des choses, cet avantage est reservé aux seuls vrays Philosophes; que ceux donc qui s'arrestent ainsi aux causes occultes, s'en tiennent aux vaines subtilitez de l'école; quoy qu'il fût beaucoup mieux pour eux de passer pour Chimistes, & que cela leur servit au moins à la connoissance de quelque veritez, que d'aboyer comme ils font contre la Lune, faisant voir qu'ils ne sont au fonds que des bêtes; mais que chacun se berce à son gré de ses propres chimeres, j'y consens de bon cœur.

Nôtre Souphre est à bon droit appellé Or vif, puis qu'il est en esset le mouvement & la vie de toutes choses, & nôtre Poëte en a tres-doctement décrit la nature, en disant qu'il est chaud, & humide, tres-sixe au seu, & pourtant de nature spirituelle, ce qui sait que c'est veritablement un esprit corporisé. Il n'est donc pas surpre ant que les Philosophes le cachent

cachent aux ignorans, & ne le découvrent que sous le nom d'Or vif; parce qu'en luy consiste tout le secret, & toute la science; mais examinons un peu en quel lieu, & en quel corps principalement on le peut trouver, asin d'en expliquer sidellement toute la theorie.

Le Souphre dont il s'agit est renfermé en tout corps, & nul corps ne peut sublister sans luy; comme il est aisé de l'inferer de sa nature, il est dans les vallées. il est dans les montagnes, il est au profond de la Terre, dans le Ciel, dans l'air, en toy, en moy, en tout lieu enfin, & en tout corps, en sorte qu'on peut fort bien dire que l'Or vif des Philosophes se trouve par tout; mais proprement on le doit trouver dans sa maison, & c'est là qu'il faut le prendre, autrement ce sera en vain qu'on le cherchera ailleurs. Or la maison de l'Or est le Mercure, comme l'enseignent tous les Philosophes, c'est donc dans la maison du

194 Mercure qu'il le faut chercher, mais il ne faut pas entendre icy le Mercure vulgaire, car quoy qu'il s'y trouve aussi, & que son corps le renferme, toutefois ce n'est qu'imparfaitement & en puissance seulement, comme nous avons déja dit. Aprens donc à connoître le Mercure, & sache que là où il reside principalement & plus abondamment, c'est là que se trouve le Souphre; sache de plus que c'est un vray seu, & que le feu vit de l'air; où donc l'air abonde davantage c'est là qu'il se nourrit, qu'il croît, & qu'il se trouve facilement; mais prens garde à le bien discerner, dans les lieux, où quoy qu'emprisonné, il ne laisse pas d'exercer quelque sorte d'Empire, & non pas en ceux où il est absolument soûmis aux autres & souillé par des excremens; car le feu de la Nature tend toujours à dominer sur les autres Elemens s'il n'en est empêché par l'abondance d'eau qui luy est contraire, ou qu'il ne soit suffoqué sous les

fortant des Tenebres. excremens, de là vient qu'il est écrit, ne mange pas du fils dont la mereabonde en menstruë.

Les Philosophes ont donc cherché leur Pierre dans les mineraux, dans la pensée d'y trouver une nature fixe, & une permanence propre à conserver la vie dans son être, parce que les mineraux sont d'une nature plus fixe à cause de la grossiereté des Elemens qui les composent, & l'abondance d'eau & de terre qui est en eux, ce qui fait que leur humide radical approchant davantage de la fixité, se convertit plus aisément en Souphre fixe. Outre cela les mineraux & sur tout les metaux s'engendrent aux entrailles de la Terre où l'humide des Elemens que les influences ont porté au centre se conserve en plus grande abondance, d'où vient que les principes dont les metaux sont composez, sont fort remplis de cet esprit étheré, & outre cela encore à force de circuler en vapeur, & de se sublimer, ils se purissent davan-

tage, au lieu que dans les autres composez on ne sçauroit trouver cette naturelle & parfaite sublimation, à cause de la porosité des vases, la debilité des matrices qui feroit que tout ce qui se sublimeroit s'envoleroit, ou si la substance étoit plus corporelle, il se feroit une alteration & une corruption tendante à generation avec quelque déperdition d'esprits, qui particulierement dans la generation d'un enfant, penetrant la matrice causeroient divers simptomes ou à la tête ou à quelqu'autre partie du corps; les Elemens donc ne s'élevant pas en vapeur, ny ne se Carefiant pas, il ne se fait aucune circulation, & par consequent point de purification; par où il est aisé de voir de quelle excelle nce doit être la Pierre Phisique, qui par le moyen d'une seconde sublimation qui se fait dans le vaisseau Philosophique, acquiert une bien plus grande perfection, & une pureté, si je l'oze dire, toute celeste; ce qui fait qu'à bon

fortant des Tenebres. 197 droit les Philosophes l'ont appellé leur Ciel.

#### IV.

O gran Mercurio nostro, in te s'aduna
Argento e Oro estratto
Da la potenza in atto,
Mercurio tutto Sol, Sol tutto Luna,
Trina sostanza in una,
Vna, che in tre si spande:
O meraviglia grande?
Mercurio Solfo, e Sal, voi m'apprendete
C'he in tre sostanze voi sol una siete.

## CHAPITRE IV.

Ous avons déja discouru briévement du Mercure des Philosophes; mais afin de le donner mieux à connoître, il faut sçavoir que c'est par les seuls Philosophes que ce Mercure est tiré de puissance en acte, la Nature n'étant pas capable d'elle-même d'a-Rij

chever cette production; parce qu'aprés une premiere sublimation elle s'arreste, & sa matiere étant ainsi disposée, elle y introduit la forme faisant de l'Or ou quelqu'autre metal, selon le plus ou le moins de decoction, & aussi selon que les lieux sont purs ou impurs. Les Philosophes ont prissoin de cacher ce Mercure sous des voiles, & de l'enveloper de paraboles; n'en ayant jamais parlé que par énigme, & sur tout fous le nom d'amalgame d'Or, & d'Argent vif vulgaires, donnant au Souphre le nom d'Or, & au Mercure celuy d'Argent vif, & cela pour mieux tromper les ignorans. Tous leurs mots sont équivoques, & c'est là leur façon de parler; tellement que ce seroit une pure bêtise de vouloir travailler suivant le son de leur paroles. Si cet amalgame ne se faisoit qu'avec l'Or & l'Argent vif vulgaires, ô que de gens deviendroient possesseurs de la Pierre Philosophale, tout le monde le

sortant des Tenebres. 199 roit Philosophe, & la science seroit aisée à acquerir par cette seule operation; mais qu'est-ce au fonds qu'on peut recueillir d'un pareil amalgame quoyque fait avec beaucoup de soin, rien sans doute; & il n'y a qu'un esprit subtil & penetrant qui puisse bien comprendre le Mercure & le Souphre des Philosophes, aussi bien que leur union; que les Chimistes cessent donc de s'arrester au son des mots, & qu'ils sachent que de travailler suivant leur sens apparent, est une pure folie, & une dissipation de biens, ce qu'ils reconnoitront enfin à leurs dépens.

Après que par la sublimation l'Art a purifié le Mercure, ou la vapeur des Elemens, à quoy est requise une industrie merveilleuse, alors il faut l'unir à l'Or vif, c'est à dire y introduire le Souphre, afin qu'ils ne fassent enfemble qu'une seule substance, & un seul Souphre, c'est cette union que l'Artiste doit parfaite.

ment connoître; & les points ou milieux par lesquels il y peut parvenir, sans quoy il sera frustré de son attente. Il a besoin pour cet effet de sçavoir plusieurs choses, mais sur tout si le Mercure & le Souphre sont bien purifiez, ce qui n'est pas aisé, à moins de connoître bien le principal agent de cet œuvre, le vaisseau qui y est propre, & plusieurs autres choses enseignées par les Philosophes au sujet de la sublimation. Quand donc ils seront bien purifiez, il faudra les unir parfaitement & les amalgamer ensemble, afin que par l'addition de ce Souphre l'ouvrage soit abregé, & la teinture augmentée. C'est icy où nous devons imiter le silence des Philosophes, de peur que la science ne soit profanée; car il est écrit de laisser ceux qui errent, dans leur erreur, & que ce n'est que par la permission de Dieu qu'on parvient à la connoissance de cet œuvre, lequel consiste à sçavoir conjoindre le Soleil & la

sortant des Tenebres. 201 Lune dans un seul corps. Mais afin aussi qu'on ne nous accuse pas d'envie, si nous n'en disons. pas davantage, nous protestons que si à la verité nous nous sommes reservez quelque chose, il n'y a au moins aucun mensonge dans tout ce que nous avons dit; que nous n'avons enseigné aucune operation Sophistique; que nous n'avons point proposé diverses matieres, & qu'enfin nous avons faix voir clairement qu'il n'y a qu'une seule verité, quoyque par un juste jugement de Dieu, elle soit voilée pour quelques-uns.

Nous ajoûtons encore que ce Mercure est tres-souvent appellé par les Philosophes leur cahos, parce qu'en luy est rensermé tout ce qui est necessaire à l'Art; par la même raison encore ils l'ont nommé leur corps, le sujet de l'Art, la Lune pleine, l'argent vif animé, & d'une infinité d'autres noms. Et parce que les trois principes y sont également balancez par l'operation de la Nature,

202 La Lumiere

les Philosophes à cause de cette parfaite union des principes, l'ont quelquesois appellé Vitriol, en esset le mariage du Soleil & de la Lune s'y fait voir à l'œil, on y voit le Roy dans son bain, Joseph dans sa prison, & l'on y contemple le Soleil dans sa Sphere; mais l'explication de tous ces noms demanderoit un gros volume, ainsi nous la remettrons à une autre sois.



THE STATE OF THE SECOND SECOND

Contract in our material or with a

V.

Mà doue è mai questo Mercurio aurato,
Che sciolto in Solfo, e sale,
Humido radicale
De i mettalli divien, seme ani,
mato?
Ah ch'egli è imprigionato
In carcere si dura,
Che per sin la Natura
Ritrar nol può da la prigione alpestra,
Se non apre le vie l'Arte Maëstra.

## CHAPITRE V.

Lest comme nous avons dit enclos dans l'intime de l'humide radical, mais emprisonné sous une si dure écorce qu'il ne peut s'élever dans les airs qu'avec une extreme industrie de l'Art; car la Nature n'a pas dans les mines un menstruë convenable capable de dissoudre & délivrer ce Souphres

204 La Lumiere faute de mouvement local, & ses lon que la vapeur s'éleve, ou qu'elle demeure renfermée, tout ce qui est de la premiere composition demeure aussi ou s'envole; mais si derechef elle pouvoit dissoudre, putresier & purifier le corps metallique, sans doute elle nous donneroit elle-même la Pierre Phisique, c'est à dire un Souphre exalté & multiplié en vertu. Tout fruit, ou tout grain qui n'est pas derechef mis dans une terre convenable pour y pourrir, ne multipliera jamais, mais demeurera tel qu'il est. Or l'Art qui connoit le bon grain, prend ce grain, & le jette dans sa terre aprés l'avoir bien fumée & preparée, & là il se pourrit, se dissout, & se subtilie tellement, que sa vertu prolifique s'étend & se multiplie presque à l'infini; & au lieu que d'abord cette vertu étoit renfermée & comme assoupie dans un seul grain, elle acquiert dans cette regeneration tant de force & d'étenduë qu'elle est contrain-

sortant des Tenebres. 205 te d'abandonner sa premiere demeure, pour se loger dans plusieurs autres grains. Que les Disciples de l'Art considerent donc attentivement comment par le seul acte de la putrefaction & de la dissolution, ce Souphre interne acquiert une si grande vertu renfermée dans le premier grain qui est si simple d'abord, & à laquelle on n'en ajoûte point de plus grande, est tellement fortisiée & purifiée par elle-même, qu'elle passe aisément de la puissance à l'acte en multipliant son humide radical par l'humide radical des Elemens auquel elle se joint; car c'est en cela que consiste la vertu specifique, & point du tout en autre chose; tout de même si l'on sçait prendre le grain Phisique. & qu'on le jette dans sa terre bien sumée, bien purgée de ses Souphres impurs, & amenée à une parfaite pureté, il est sans doute qu'il pourrira, que le pur se separera de l'impur dans une veritable dissolution, & qu'enfin il palsera à une nouvelle generation beau

coup plus noble.

Si tu sçais trouver cette terre mon cher Lecteur, il te reste peu de chemin à faire pour atteindre à la perfection de l'œuvre. Au reste ce n'est point une terre commune, mais une terre Vierge; ce n'est pas non plus celle que les fols cherchent dans la terre sur laquelle nous marchons, où il n'y a nul germe & nulle semence, mais c'est celle qui s'éleve souvent au dessus de nos têtes & sur laquelle le Soleil terrestre n'a point encore imprime ses actions. Cette terre est infectée de vapeurs pestilentielles, & de venins mortiferes, desquels il faut la purger avec beaucoup de soin & d'artistice, & l'aiguiser par son menstruë cru, afin qu'elle acquiere plus de vertu pour dissoudre. Au reste il ne faut pas entendre icy cette terre des Sages où les vertus des Cieux se trouvent ramassées, & dans laquelle le Soseil & la Lune sont ensevelis, car une pareille terre ne s'acquiert

sortant des Tenebres. que par une veritable & complet. te calcination Phisique; mais celle dont il s'agit icy est une terre qui appete les embrassemens du mâle, c'est à dire la semence Solaire, en un mot elle est designée chez les Philosophes par le nom de Mercure; mais prens garde, cher Lecteur, de ne pas confondre ce nom de Mercure, & prens pour ton maître & ton guide le Chapitre cinquième, afin que par son moyen tu te débarrasses de ces filets, car cet Art est un Art mysterieux qui ne se peut apprendre, qu'aprés avoir bien connu ses veritables principes, attaches-toy donc à les connoître, & tu parviendras à la fin que tu desires.



## VI.

L'arte dunque, che fa? Ministra accorta

Di Natura operosa

Con siamma vaporosa,

Purga il sentiero, e a la prigion ne

porta,
Che non con altra scorta,
Non con mezzo migliore
D'un continuo calore,
Si soccorre à natura, ond'ella poi
Scioglie al nostro Mercurio i ceppi
suoi.

# CHAPITRE VI.

L tumé de se servir de chaleur pour la generation des choses, & cette chaleur est maniseste & sensible dans les animaux; à l'égard des vegetaux elle est à la verité insensible, mais elle ne laisse pas d'être comprehensible suivant que le Soleil s'avance ou se recule, ce qu'on appelle les saisons; quoy qu'il

sortant des Tenebres. qu'il ne faille pas croire que la chaleur du Soleil soit une cause efficiente, mais seulement une cause occasionnelle; le feu externe de la Nature étant excité par le mouvement du Soleil & des autres Spheres. Mais pour ce qui est des mineraux, la chaleur n'y est jamais perceptible, si ce n'est par accident lorsque les Souphres s'enflamment, & une telle chaleur ne contribuë point à la generation, au contraire elle brûle & détruit ce qui est déja engendré dans les lieux voisins, ainsi il faut chercher pour eux une autre chaleur, & l'on trouvera qu'elle ne doit pas s'appercevoir par les sens, parce que si cela étoit, l'ouvrage de la Nature seroit trop promt, mais elle doit être telle qu'on s'apperçoive plutôt du froid, comme il arrive dans les mines où regne un froid perpetuel, malgré lequel (ce qui est admirable) la Nature conserve toujours la cause de la generation; c'est à dire une chaleur qui ne repugne

point au froid, & qui étant de la nature des Etres superieurs est plutôt intelligible que sensible, mais ce n'est pas merveille que nos sens étant renfermez dans un corps grossier, ne puissent discerner ce qui est d'une substance spirituelle: nous concevons bien par exemple dans les choses artificielles que l'aiguille d'une montre se meut sans cesse, & nous jugeons de son mouvement par les effets qu'il produit; cependant il n'y a personne qui ait le sens assez subtil pour apergevoir ce mouvement, quelque application qu'il ait à l'observer; on peut donc aisement conclure par un argument tiré du petit au grand, que le mouvement de la Nature beaucoup plus subtil que celuy de l'Art doit être imperceptible à nos sens. Enfin c'est une chaleir de la nature des esprits qui est d'être toûjours en mouves ment; & comme le mouvement est la cause de la chaleur, elle a une faculté innée d'échauffer. On en peut trouver quelque idée dans

sortant des Tenebres. 21x les eaux fortes, & dans de semblables esprits qui ne brûlent pas moins en Hyver, que le feu fait en tout temps, & qui font de tels effets qu'on les croiroit dapables de détruire toute la Nature, & la reduire à rien; toutefois l'humide radical des Elemens ne craint point leur voracité, car en luy comme nous avons dit, reside un feu d'une nature beaucoup plus noble qui méprise cet autre seu. De là vient que l'Or qui abonde en cet humide radical, n'est point détruit par de telles eaux, & quoy qu'il paroisse quelquesois dissout par elles & reduit en nature d'eau, ce n'est qu'une illusion des sens, puis qu'il sort de ces mêmes eaux aussi beau qu'auparavant, en conservant son même poids; ce qui n'arrive pas aux autres corps, parce que leur humide n'est pas si terminé ni si digeré par le seu intrinseque de la Nature, lequel se trouve suffoqué en eux par l'humidité trop cruë, ce qui le rend languissant, & susceptible d'alte-

ration par le feu de ses eaux for? tes, en sorte qu'il s'envole aisement, & que le composé est reduit à rien, ne restant plus qu'une cendre corrodée; à l'égard de ces esprits corrosifs ils sont appellez feux contre nature parce qu'ils détruisent la nature. Que les ignorans aprennent donc de là combien ils errent, quand ils prennent de pareilles eaux pour dissoudre. les metaux, ou d'autres matieres semblables, au lieu de se servir du même seu dont se sert la Nature, lequel il faut seulement sçavoir bien aiguiser, afin de le rendre plus actif, & plus convenable à la nature du composé. Au reste la construction de ce seu est tresingenieuse, & en cela consiste presque tout le secret Phisique, Ies Philosophes n'en ayant rien dit ou tres-peu de chose; pour nous nous en parlerons cy-aprés, nous contentant pour le present d'avertir les Chimistes de se donner bien de garde de construire leur seu avec les eaux fortes &

Jordant des Tenebres. 113 vulgaires, car ce n'est pas avec un tel seu qu'il faut secourir la Nature, mais avec un seu doux, naturel & administré à propos.

# VII.

Si, sì questo Mercurio animi indotti

Sol cercar voi dovete,
Che in lui solo potete
Trovar ciò che desian gl' Ingegni
dotti.
In lui già son ridotti
In prossima potenza
E Luna, e Sol, che senza
Oro, e Argento del Volgo, uniti insieme
Son de l'Argento, e l'oro il vero
seme

# CHAPITRE VII.

I Lest dit dans le Dialogue de la Nature, & ailleurs, qu'on juge aisément du principe qui fait agir, par la fin qu'on se propose. Mais à l'égard des Chimistes il n'est

pas difficile de voir que le but auquel ils aspirent est de faire de l'Or, & qu'ils ne sont portez à l'acquisition de cet Art que par ce seul motif La tirannie que l'Or exerce sur les cœurs, s'est tellement emparée du monde, qu'il n'y a aucun Pais, aucune Ville, aucun endroit où l'Or ne manifeste son pouvoir; il n'y a point de Sçavant, point de Paisan, point d'enfant même qui ne soit réjoily par son éclat, & ne soit attiré par sa beauté; & cela parce qu'il est de la nature humaine de desirer le bien, & de rechercher ce qu'il y a de plus parfait. Or il n'y a rien sous le Soleil de plus parfait que ce fils du Soleil, dans lequel est gravé le veritable caractere du pere; ce n'est point un enfant adulterin, mais son fils legitime, & sa veritable race revêtuë de toute sa splendeur, qui a reuni en soy toutes ses vertus, & qui les départ ensuite liberalement aux autres. Rien n'est si beau dans le Ciel que le Soleil, rien de li

sortant des Tenebres. 215 parfait sur la Terre que l'Or aussi toute la troupe Chimique n'aspire qu'à sa possession; d'où il arrive que telle qu'est leur fin ! tel est leur travail; c'est à dire que leur intention étant d'avoir de l'Or, le fondement de leur travail est l'Or; mais ils ne sçavent pas que pour la multiplication des choses, on ne demande pas le fruit ny le corps, mais le sperme & la semence du corps avec laquelle il se puisse multiplier. Mais il est temps d'expliquer en peu de mots ce que c'est que ce sperme ou cette semence.

Nous avons déja dit cy-devant en plusieurs endroits, que le veritable sujet de la Nature, ou substance des corps étoit l'humide radical, & nous avons si bien fait voir la Nature de cet humide radical, qu'il ne reste plus à scavoir que l'ordre de sa specification, & la maniere de sa multiplication. Pour y parvenir, il faut regarder comme une chose constante que le seu de la Nature,

216 ou autrement le Souphre de nature reside dans cet humide radical, & qu'il est le grand artisan de la Nature auquel elle obeit absolument, car ce qu'il veut, la Nature le veut aussi. Or ce seu ainsi renfermé dans les corps ne desire que de s'étendre en vertu, & en quantité; c'est pourquoy il convertit sans cesse en soy l'humide radical, & se multiplie en le consumant; mais cela se fait imperceptiblement, & à mesure, autrement la nature du corps se détruiroit si on ne luy fournissoit pas toûjours un nouvel humide pour remplacer l'humide consumé. Ce feu est le chaud inné toûjours plein de vie & de chaleur; mais il est gouverné par des esprits specifiques lesquels sont de la nature de la Lumiere surceleste, & ont reçu cette specification dans le point de la creation par la vertu inessable de Dieu, & selon son bon plaisir, auquel la Nature ne fait qu'obeir, en suivant sans relâche ses Loix éternelles. Ces esprits specifiques

cifiques demeurent constamment dans les corps jusqu'à ce qu'ils soient entierement consumez, & reduits à rien; c'est à dire tant que l'humide radical subsiste en tout ou en partie, mais luy une fois détruit la vertu specifique est aussi détruite. Ce chaud inné enrichi de son esprit specifique reside, comme nous avons dit, dans le domaine royal de l'humide radical, comme le Soleil dans sa propre Sphere; la nature du corps luy obeït, & l'humide radical luy fournit sans cesse sa matiere & son aliment, lequel est aussi sans cesse devoré par ce seu, & converti dans sa propre nature; mais cette coction est plus ou moins forte, & la Nature opere plus ou moins facilement selon le plus ou le moins d'excremens qu'elle rencontre. Cet humide est dispersé par tout le corps, & se conserve dans le centre de la moindre particule d'iceluy, & lors qu'il abonde en humidité c'est le sperme du corps, mais si cette humidité est terminée & plus cuite, alors c'est proprement la semence du corps. La semence n'est donc autre chose qu'un point invisible du chaud inné revêtu de son esprit specifique, lequel reside dans l'humide radical, & cet humide aprés quelque alteration est proprement le sperme

du corps.

Cette semence en quelque regne que ce soit, animal, vegetable ou mineral veut sans cesse se multiplier autant qu'elle en a le moyen; mais elle est souvent contrainte de demeurer en repos & sans action renfermée dans son corps, à cause que la Nature n'a pas de mouvement local, à moins que l'Art industrieux n'excite la chaleur interne par quelque moyen externe, & ne luy donne lieu par cet aiguillon de rassembler ses forces, & de reveiller sa vertu pour s'en servir à devorer son humide radical, & ainsi se multiplier; mais l'humide radical qui est l'aliment propre de la semence est aussi quelquesois tellement enveloppé d'ex-

sortant des Tenebres. cremens qu'il de sçauroit aider au chaud inné, en sorte qu'il demeure tout languissant & sans action, quoyque le propre de sa nature soit d'agir; & alors ne pouvant attirer à soy qu'une tres-petite portion de l'humide radical, & encore avec beaucoup de peine & de temps, il arrive enfin par l'émotion naturelle & l'intemperie des Elemens, qu'il se détruit entierement, & retourne vers sa Patrie; d'où il revient dans de nouveaux corps; ainsi la corruption de l'un est la generation de l'autre par une continuelle vicissitude des choses.

Dans le regne animal, le chaud inné attire des alimens l'humide qui luy est necessaire pour sa restauration & par cette attraction, les parties du corps assoiblies se refournissent d'un nouvel humide à la verité, mais pourtant plus cru, quoy qu'il soit de même nature, & qu'il ait d'autant plus d'assinité avec luy, que ces alimens sont le plus souvent pris du même re-

gne; ils sont quelquesois pris aus du vegetable où cet humide a reçu une specification particuliere, mais plus convenable pourtant à la nature animale que celuy qui se trouve dans les mineraux ou dans les Elemens dont la nature est trop universelle. Au reste tous ces humides radicaux sont d'une même substance & essence, à la difference que quelqu'uns n'ont reçu aucune coction, & que les autres

l'ont reçuë en partie.

La Nature dans ses operations passe toujours par des milieux, & ne va jamais d'une extrémité à l'autre si elle n'y est forcée, ce qui arrive tres-rarement; comme on le remarque dans les gens, qui au rapport de quelques Auteurs, ont vêcu pendant un certain temps d'air seulement, ou de terre appliquée sur leur estomach, d'où on pretend qu'ils ayent tiré l'humide qui étoit renfermé; mais quand cela seroit vray, il n'en faudroit pas faire une regle; quoy qu'il en soit, l'humide radical est

attiré de toutes les parties du corps pour le rétablissement du chaud inné qui a été consumé, & toutes ces diverses parties se trouvant pleines de cet aliment, rejettent un certain superflu aqueux qui a quelque affinité avec l'eau, lequel demeure répandu par tout le corps, jusqu'à ce que par la faculté attractive de certaines parties, il y soit attiré & conservé pour l'usage du sperme; ensuite dequoy venant à recevoir sa determination dans les vases Spermatiques, il devient ensin un veritable sperme, lequel ayant été répandu par tout le corps, & en ayant ramassé en soy toute la vertu, contient à cause de cela en puissance tous les membres du corps distinctement, & de là s'établit la verité de cette doctrine que le sperme est le dernier & le plus parfait excrement de l'aliment.

Ce sperme veut toûjours être separé du corps grossier, pour être porté dans un lieu pur, où il puisse servir à la generation de l'ani-

mal; & comme c'est l'extrait & la quintessence du corps, il est necessaire qu'il soit dissout par quelque chose de fort pur, afin que le chaud inné, ou le point seminal contenu en suy se puisse aisément fortisier, & multiplier en vertu; pour donc y parvenir, la Nature a donné cet instinct à l'animal de s'accoupler avec sa femelle, afin que par cet accouplement ce sperme fût porté hors de son lieu, & jetté dans une matrice convenable.

Le sperme masculin étant entré dans la matrice s'unit dans l'instant avec le sperme feminin, d'où resulte un certain sperme de nature hermaphrodite; dans le sperme feminin dominent les Elemens passifs, & dans le sperme masculin dominent les Elemens actifs, ce qui leur donne lieu d'agir & de patir entr'eux, car autrement s'ils étoient de même qualité, il ne se feroit pas d'alteration ny si facilement ny si promptement, & il seroit à craindre que la ver-

sortant des Tenebres. tu specifique de sa semence qui est tres-subtile ne s'évanoiiît,

Ces spermes venant à recevoir quelque alteration, à quoy contribue la qualité acide du menstruë; alors le chaud inné commence à agir sur l'humide & l'assimile à soy; & ainsi croissant en vertu & en quantité, il devient plus mur & plus actif, en sorte que recevant toûjours un nouvel aliment du menstruë, il le transmuë en chair, en os, & en sang. Mais comme nous traiterons de cela dans son lieu, il suffit pour le present de sçavoir, que ce sperme s'augmente par la transmutation du sang menstruel, & que ce sang menstruel abonde en humidité, laquelle sert à faire corrompre le sperme, c'est à dire que par sa crudité & son acidité, il corrompt les Elemens humides de l'humide radical, & les dissout; en sorte qu'étant purifiez par cette alteration, ils deviennent un aliment plus noble & plus propre pour la semence, à laquelle ils T iiij

donnent lieu d'agir avec plus de vertu, & de conduire les choses à plus une grande maturité. Mais c'est assez parler du regne animal

A l'égard du vegetable nons disons de même, que le sperme des vegetaux est leur humide radical répandu dans toute la masse du corps, lequel est abondant en humidité aqueuse; ce sperme ne demande qu'à être subtilisé & élevé en haut par l'attraction de l'air superieur, parce qu'il est air luymême, & que la Nature s'éjouit de la Nature; de là vient que les arbres, & les plantes s'élevent en haut, laissant en bas la partie grossiere, jusqu'à ce qu'étant parvenus à une subtilité convenable, & le pur étant toûjours separé de l'impur, ils passent enfin en grain de semence. Ce grain où est renfermé le sperme est de Nature hermaphrodite & contient en soy les qualitez masculine & seminine, car les vegetaux n'ayant pas un mouvement local pour faire l'ac-

souplement des deux natures, il a été necessaire que cette double nature fût contenuë dans les grains, & dans les semences. Ces grains demeurent sans action, & ne passent point à une nouvelle generation, à moins qu'ils ne soient mis en mouvement par un agent externe, mais si le Laboureur les jette dans une terre qui leur soit propre, comme dans une matrice, dans laquelle il y ait une humeur cruë & menstruale, alors ils se corrompent par le moyen de cette humeur, & d'un certain esprit acre-nitreux, & par cette corruption le sperme est purifié, & la semence dissoute, laquelle attire à soy son aliment pour sa restauration; mais n'en trouvant pas suffisamment dans le grain même elle est obligée d'en attirer de la terre dont elle fortisse & multiplie sa vertu; & en même temps par cette attraction, sont aussi attirées quelques parties de terre & d'eau qui servent de voyes aux autres Elemens & à l'humide radical, &

de cette façon la semence croît en quantité à l'égard du corps, & en qualité à l'égard de sa vertu. La semence est puissamment portée à une telle attraction, en sorte que ne pouvant demeurer en repos, elle va d'elle-même au devant du nutriment, s'étendant en racines, lesquelles se glissent sous terre pour y chercher sans cesse un nouvel aliment, & quoy qu'il y en ait abondamment dans l'air, toutefois celuy qui est dans la terre a plus d'affinité avec la nature du grain, parce qu'il est moins spirituel; ce qui a obligé le Maître de la Nature de disposer tellement les choses, qu'en même temps que les grains seroient semez, le froid de l'Hyver environât la terre, afin que les pores étant bouchez, la semence ne pût aller prendre son aliment dans l'air, mais qu'elle le cherchât dans la terre, où comme nous avons dit il est plus convenable à sa nature.

Outre cela par l'action du grand

sortant des Tenebres. froid, cette vapeur des Elemens, ou cet humide radical cru des choses se conservent bien mieux en terre, parce que les pores en étant bouchez, les racines s'étendent bien plus librement dans son sein, & y deviennent bien plus vigoureuses, y prenant un corps dur & solide, à cause de la froideur de la terre, & de la grossiereté de l'eau; mais quand le Printemps vient reprendre la place de l'Hyver, alors les pores de la terre s'ouvrent; & cette vapeur venant à s'exhaler, les racines qui se trouvent destituées d'aliment, sont obligées d'aller le chercher dans l'air, où elles sentent qu'il est; ce qui fait qu'elles s'enlevent, & sont comme attirées en haut, & dans cette élevation le pur est toûjours plus aisément separé de l'impur, l'aliment grossier étant attiré des racines pour la production de la masse seulement; au reste la plante croît & se fortifie jusqu'à ce qu'elle soit parvenue à un âge de perfection, aprés quoy

leuse.

son attraction étant affoiblie, elle est contrainte de s'arrêter dans les termes de sa grandeur, mais le pur ne laisse pas toûjours d'être separé de l'impur, & de se rensermer sous une écorce d'où il se sorme une grande quantité de nouveaux grains; & ainsi se fait la multiplication des vegetaux, par laquelle d'un seul corps, il en naît plusieurs d'une façon merveil-

Venons presentement aux mineraux, & disons qu'ils sont produits de la même maniere, parce que la Nature est une, & la même par tout; à l'égard des metaux en particulier, comme nous avons déja traité de leur generation, nous y renverrons le Lecteur, nous contentans de dire quelque chose icy de leur semence. La semence des metaux est proprement leur chaud inné, c'est à dire le feu enclos dans l'humide radical, & parce que la Nature a eu le temps & le lieu propre pour bien purifier leur humide & le subtilier en

vapeur, on peut dire que les metaux à raison de leur grande homogeneité ne sont autre chose que l'humide radical luy-même, sur tout les metaux parfaits, lesquels n'ont retenu aucune scorie, ny aucun Souphre externe, mais en ont été separez. Cet humide est appellé d'un autre nom, Argent vif, mais il ne faut pas s'imaginer qu'il ait été purifié & subtilié assez parfaitement pour avoir acquis entierement une nature spermatique; au contraire il a contracté dans la terre quelque grossiereté par l'union d'une substance aqueuse en laquelle les metaux abondent extrémement, ce qui fait que ce sont proprement des fruits de l'eau, comme les vegetaux le sont de la terre; pour ce qui est des autres Elemens ils y sont mêlez diversement.

Le sperme donc des metaux est rensermé dans un corps, lequel corps est l'Argent vif, tant du vulgaire que celuy des autres me-

taux, & c'est luy qui en est proprement la matiere, en sorte que si vous separez du metal la substance de l'Argent vif (ce qui est facile à faire, ) ce qui reste n'est plus un metal. Ce sperme ne laisse pas d'être souillé, parce qu'il est renfermé dans un corps de terre & d'eau, & bien que cette eau & cette terre soient tres-pures & tres-resplandissantes au regard des autres corps, toutefois par raport à la semence, ce ne sont que comme des feces, & comme une écorce; parce que le point seminal est de la nature du Ciel dont il participe beaucoup plus que de la nature inferieure. Ce sperme est le veritable vehicule de la Lumiere celeste qui ne pouvoit loger que dans un corps aussi pur, & ce corps est proprement la moyenne substance de l'Argent vif, dont Geber & les autres parlent tant, disant que c'est la Pierre connuë des Philosophes, & idesignées dans leurs Chapitres, & que c'est enfin le veritable sperme des me-

sortant des Tenebres. taux, lequel il faut necessairement avoir, puis que sans luy la multiplication de la semence est imrossible. La semence des metaux est donc enclose dans ce sperme, de la même maniere qu'il a été dit à l'égard des autres regnes; mais dans des degrez differens, selon le plus ou le moins de coction & de purification. Elle se peut aussi extraire de tous corps, mais fort facilement à l'égard de quelques-uns, & tres-difficilement à l'égard des autres, c'est à dire quasi point du tout. Il est necessaire à l'Artiste de bien connoître cette semence, & l'ayant connuë, l'extraire pour operer une nouvelle generation & multiplication; mais avant cela il est necessaire que son sperme se putrefie, se separe, & se purifie par un moyen propre & un menstruë convenable, dans une matrice qui la soit aussi, aprés quoy tu la trouveras multipliée, & tu auras la veritable Pierre des Philosophes, & le Souphre de fagesse. Je te

232 La Lumiere

dis encore que cette semence a sur tout acquis dans les metaux la nature sixe, ce qui a obligé les Philosophes de la chercher particulierement en eux, asin d'avoir une medecine sixe, qui ne se consumât pas aisément, ny ne s'envolât à une douce chaleur. Sois donc prudent, mon cher Lecteur, dans l'extraction de cette semence si tu veux parvenir à l'œuvre Philosophique, & que cela te suffise.



VIII.

Pur ogni seme inutile, si vede,
Se incorrotto, e integro
Non marcisce, e vien negro.
Al generar la corruttion precede.
Tal Natura provede
Ne l'opre sue vivaci,
E noi di lei seguaci,
Se non produrre aborti al sin vogliamo,
Prià negreggiar, che biancheggiar
dobbiamo.

## CHAPITRE VIII.

briévement ce que nous avons déja expliqué, à sçavoir que sans la putrefaction, il est impossible d'atteindre au but desiré, qui est la delivrance du Souphre, ou semence renfermée dans la prison des Elemens, & en esset il n'y a que ce seul moyen, car si la semence n'est jettée en terre pour y

VIII

pourrir; elle demeure inutile, la Nature nous enseignant de proceder par la corruption à la multiplication des semences. Or cette corruption ne s'accomplit que dans un menstruë approprié, comme nous l'avons fait voir en parlant des ani. maux & des vegetaux. Dans les animaux le menstruë est place dans la matrice, où le sperme se corrompt & à l'égard des vegetaux leur menstruë se trouve dans la terre, où les semences sont reincrudées & corrompuës. Pour ce qui est des mineraux, leur menstruë est renfermé dans leur propre matrice qui est prise pour leur terre; mais comme dans les animaux les matrices doivent être confortées, & les femelles nourries des meilleurs alimens, sans quoy l'embrion auroit de la peine à être poussé dehors, ou resteroit tres-infirme, & comme il faut aussi dans les vegetaux que la terre soit labourée, purisiée, appropriée, & sumée, autrement en vain y jetteroit-t'on du grain; il en est de même des mine-

sortant des Tenebres. raux, & sur tout de nos metaux dans la procreation de l'Elixir; car si la semence aurifique n'est jettée dans une terre bien preparée, jamais l'Artiste ne viendra à bout de ce qu'il souhaite, parce qu'autrement la matrice sera infectée de vapeurs puantes, & de Souphres impurs; sois donc tres-circonspect dans la culture de cette terre, aprés quoy jettes-y ta semence, & sans doute elle te raportera beaucoup de fruit.



236

LA LUMIERE SORTANT par soy même des Tenebres.

OU

VERITABLE THEORIE de la Pierre des Philosophes.

Canzone Terza.

O Voi, che à fabricar l'Oro per

Non mai stanchi trabete

Da continuo carbon fiamme inces-

E' i vostri misti in tanti modi, e tanti,

Hor fermate, hor sciogliete,

Hortutti sciolti, hor congelati in parte.

Quindi in remota parte

Farfalle affumicate, e notte, e giorno State vegliando à stolti fochi intorno.

# CHAPITRE PREMIER.

E front des Chimistes toûjours moite de la sueur qu'il distille sans cesse, marque bien la dissolution de leur

sortant des Tenebres. 237 cerveau, mais il a beau s'en élever des vapeurs, elles sont si noires & si impures que bien loin que leur ignorance soit purgée, par ce moyen, & leur tête purifiée, elles ne sont que découvrir leur folie. C'est le supplice des damnez d'avoir toûjours envie e voir la Lumiere, & d'être dans de perpetuelles Tenebres; il en est de même de ces Chimistes, car quoyque la Lumiere se leve pour les autres, ils demeurent toûjours ensevelis dans un profond sommeil, & leurs yeux sont dans un aveuglement qui ne finit point. Quel moyen de chasser d'autour d'eux les Tenebres qui les environnent, & commen dissoudre la grossiereté de leur esprit si le seu continuel de leurs fourneaux 2 tellement raresié leur entendement qu'il ne leur en reste presque plus; vous les voyez sans cesse occupez à anatomiser toutes sortes de mixtes par leurs calcinations, dissolutions, cohobations, & sublimations, s'imaginant avoir distinctement par ce moyen, les diverses substances des Elemens, & donnant à leurs mélanges, à leurs huiles, & à leurs folles confections divers noms, comme d'air, de seu, & semblables. Quelle extravagance de pretendre purger les corps de leur crasse, & de leur impureté, par le moyen des eaux corrosives, & contre nature, qui corrompent & détruisent la nature renfermée dans les mixtes. Ces caux dissolutives des Philosophes ne doivent point moüiller les mains parce qu'elles sont du genre des esprits mercuriels & permanens, qui ne s'attachent qu'aux choses qui sont de leur propre nature; & s'ils lisoient les Auteurs, ils verroient qu'ils enseignent que nulle eau ne peut dissoudre les corps d'une veritable dissolution, que celle qui demeure avec eux dans une même matiere, & sous une même forme, & que les metaux dissouts peuvent derechef recongeler. Mais en verité quelle convenance y a-t'il entre les eaux de ces gens-là, & leurs corps, nulle sans doute, car au lieu de se joindre à eux, elles surnagent au dessus, & demeureroient de la sorte au seu jusqu'au jour du jugement. Malheureux qu'ils sont, ils pretendent être fort habiles, & ne se sont jamais donné la peine d'aprendre ce qu'il faut necessairement sçavoir avant toutes choses.

Il n'y a pas moins d'habileté à connoître l'eau des Philosophes, qu'il y en a à connoître leur Souphre; & l'ouvrage de la solution est aussi caché chez eux, que l'Or qu'ils entendent qu'il faut dissoudre est mysterieux; cela est cause que les ignorans prennent d'abord l'Or vulgaire ou quelqu'un des autres metaux, & qu'ils essayent de le dissoudre avec le Mercure, ou avec quelqu'autre mineral corrosifs, ce qu'ils font vainement; mais aussi quelle folle raison leur peut persuader qu'un corps terrestre sera conjoint avec une humi-

1240 dité aqueuse sans un milieu qui puisse unir ces deux natures, tous les Philosophes ordonnant expres. fement de combiner les Elemens par des milieux, & enseignant que jamais les extremes ne peuvent être unis sans une nature participante des deux; mais les pauvres gens ne sçavent rien de ce qu'il faut sçavoir, & ils veulent édifier sans avoir un bon fonde. ment, ils joignent ensemble diverses choses selon leur caprice & sans examen, ils s'imaginent tout possible & tout aisé. Il y en a plusieurs d'entr'eux qui raisonnans suivant la capacité de leur petit cerveau, établissent pour un axiôme indubitable que la matiere est une, qu'il la faut dissoudre & purisier, puis en extraire ce qu'elle a de pur, & ensuite la joindre avec un Mercure bien lavé; après quoy sans autre indu-Arie, & sans autre seu que celuy des charbons, on doit la commettre aux soins de la Nature. Ceux qui raisonn nt de la sorte sont les plus

sørtant des Tenebres. plus doctes, & pretendent entendre parfaitement les mots des Philosophes; mais les pauvres ignorans n'en comprennent pas la veritable intention. Car avant de commettre l'ouvrage à la Nature, il faut à l'exemple du Laboureur que l'Artiste choisisse le grain qui luy est necessaire, qu'il le dépure, & qu'en suite il le mette dans une terre bien cultivée; aprés quoy il peut sans difficulté le consier aux soins de la Nature, à l'ayde d'une simple chaleur administrée au dehors. Qu'ils commencent donc par entendre ce que c'est que nôtre grain, ce que c'est que la culture de nôtre terre, & aprés ils pourront dire qu'ils sçavent quelque chose; mais puisque nous avons touché ce qui regarde la solution, il est à propos que nous l'examinions avec un peu d'attention.

Les Auteurs disent qu'il y a trois sortes de solution dans l'ouvrage Physique, l'une qui est la solution ou reduction du corps cru

& metallique dans ses principes, à scavoir en Souphre & Argent vif, la deuxiéme est la solution du corps Physique, & la troisième est la solution de la terre mineralle. Ces solutions sont si envelopées de termes obscurs qu'il est impossible de les entendre sans le secours d'un maître sidele. La premiere solution se fait, lors que nous prenons nôtre corps metallique, & que nous en tirons un Mercure & un Souphre ; c'est là que nous avons besoin de toute nôtre industrie, & de nôtre seu occulte artisiciel pour extraire de nôtre sujet ce Mercure ou cette vapeur des Elemens, la purisier aprés l'avoir extraite, & ensuite par le même ordre naturel, délivrer de ses prisons le Souphre ou l'essence du Souphre; ce qui ne se peut faire que par le seul moyen de la solution, & de la corruption, laquelle il faut parfaitement connoître; le signe de cette corruption est la noirceur, c'est à dire qu'on doit voir dans le vase une certaine sumée noire, laquelle est engen-

fortant des Tenebres. drée de l'humidité corrompante de ton menstruë naturel, car c'est d'elle que dans la commotion des Elemens se forme cette vapeur; si donc tu vois cette vapeur noire, sois certain que tu es dans la droite voye, & que tu as trouvé la veritable methode d'operer. La deuxiéme solution se fait, quand le corps Physique est dissout conjointement avec les deux substances cydessus, & que dans cette solution tout est purisié, & prend la Nature celeste; c'est alors que tous les Elemens subtiliez preparent le fondement d'une nouvelle generation, & c'est là proprement le veritable cahos Philosophique, & la vraye premiere matiere des Philosophes, comme l'enseigne le Comte Bernard) car c'est seulement aprés la conjonction de la femelle, & du mâle, du Mercure & du Souphre qu'elle doit être ditte la premiere matiere, & non auparavant; cette solution est la veritable reincrudation par laquelle on a une semence tres pure, & multipliée en vertu; X 1]

244 car si le grain demeuroit en terre sans être reincrudé & reduit dans cette premiere matiere, en vain le Laboureur attendroit-il la moisson desirée; tous les spermes sont inutiles pour la multiplication s'ils ne sont auparavant reincrudez, c'est pourquoy il est tres-necessaire de connoître parfaitement cette reincrudation, ou reduction en premiere matiere par laquelle seule se peut faire cette deuxiéme solution du corps Physique. A l'égard de la troisieme solution, c'est proprement cette humectation de la terre ou Souphre Physique & mi. neral, par laquelle l'enfant augmente ses forces; mais comme elle a principalement son raport à la multiplication, nous renverrons le Lecteur à ce que les Auteurs en ont écrit. Voilà ce que nous avions à dire briévement sur le sujet de la solution, afin que le Lecteur puisse bien comprendre tout ce qui appartient à la theorie, & qu'avec ce secours il lise plus hardiment les Ecrits des Philosophes, & se dépetre plus facilement de leurs filets,

er sure erure que

Da l'insane fatiche homai cessate Ne più cieca speranza, Il credulo pensier col fumo indori. Son l'opre vostre inutili sudori, Ch' entro squallida stanza Sol vi stampan sul volto hore stenta-

A che fiamme ostinate? Non carbon violento, accesi faggi, Per l'Hermetica Pietra usano i Saggi.

#### CHAPITRE II.

Nous devrions dans ce Chapi-tre, pour suivre l'ordre de nôtre Poëte, parler du travail ridicule des Artistes ignorans; mais parce que nous en avons déja dit quelque chose deça & de là, & que nous aurons encore occasion d'en parler, nous n'y insisterons pas pour le present, de crainte d'être trop prolixes, nous nous contenterons seulement d'avertir le Lecteur sur le sujet du feu, qu'il ne faut pas entendre un X 111

246 La Lumiere

feu de charbon, de fumier, de lampe, ny de quelqu'autre genre que ce soit; mais que c'est le seu dont use la Nature, ce seu si fort caché chez les Philosophes, & dont ils ne parlent que tres-obscurement; la construction duquel est aussi difficile qu'elle est secrette, & si les Artistes la sçavoient, nous pouvons assurer hardiment qu'ils n'auroient qu'à entreprendre l'œuvre des Philosophes pour y reussir; mais afin que le Lecteur soit convaincu de nos bonnes intentions sur ce sujet, nous allons passer à l'explication du Chapitre qui suit,



-III.

Col foco, onde sotterra al tutto giova
Natura, Arte lavora,
Che immitar la Natura Arte sol deve:
Foco che è vaporoso, e non è leve,
Che nutre, e non divora,
Ch' è naturale, e l'Artiscio il trova,
Arrido e sa, che piova;
Humido, e ogni hor dissecca, Acqua, che stagna,
Acqua, che lava i corpi, e man non bagna,

# CHAPITRE III.

Le ne m'étonne pas si plusieurs, & presque tous ont erré faute de connoître le seu; car c'est comme si quelqu'un manquoit d'instrumens necessaires à son Art; il est seur qu'il ne viendroit jamais au but qu'il se propose, & ne seroit rien que d'estropié & d'imparsait, X iiij

Afin donc que vos ouvrages soient, ô enfans de l'Art, servez-vous de ce seu instrumental par lequel seul toutes choses se font parfaites. Ce seu est répandu par toute la Nature, car sans luy elle ne sçauroit agir, & par tout où la vertu vegetative est conservée, là aussi ce seu est caché. Ce seu se trouve toûjours joint à l'humide radical des choses, & accompagne continuellement le sperme cru des corps; mais quoy qu'il soit ainsi répandu par toute la Nature inferieure, & dispersé dans les Elemens, il ne laisse pas d'être inconnu au monde, & ses actions ne sont pas assez considerées. C'est ce seu qui cause la corruption des choses, car c'est un esprit trescru, ennemi du repos qui ne demande que la guerre & la destruction. C'est une chose qu'on ne sçauroit trop admirer dans la Nature que tout ce qui se trouve exposé à l'air, tout ce qui est dans l'eau, ou sous la terre se reduit à rien, & retourne dans son pre-

sortant des Tenebres. mier cahos. Les Pierres les plus solides, les plus fortes tours, les plus superbes Edifices, les Marbres les plus durs, & tous les metaux enfin excepté l'Or, sont reduits en poudre aprés une longue suite de temps. Le vulgaire ignorant a accoutumé d'attribuer une chose si surprenante au temps qui devore tout; & cela vient de ce qu'il ignore ce qui est caché dans les Elemens, & sur tout dans l'air. C'est une flamme invisible & insensible, qui insensiblement consume tout, & l'envelope sous un profond silence. Ce feu dont nous parlons est diffus dans l'air, parce qu'il est tout aërien de sa Nature, par son esprit cru il décompose les mixtes, & détruisant les ouvrages de la Nature, il reduit toutes choses dans leur premier estre par le moyen de la corruption; c'est par luy que les couvertures de plomb de certains bâtimens, font après un long temps converties en une rouille blanche qui ressemble à la ceruse artificielle,

& qui étant lavée par l'eau des pluyes, se confond avec elle & se perd. Le fer tout de même est changé en scorie peu à peu, & une partie aprés l'autre; les cadavres des animaux, leurs ossemens, les troncs des arbres, aussi bien que leurs racines quasi terrisiées, les Marbres, les Pierres, les metaux, enfin tout ce qui est dans la Nature tombe par succession de temps, & est reduit au neant par cette seule cause, & par ce seul seu fecret.

Ce seu est quelquesois appellé Mercure par les Philosophes, par une équivoque de nom; parce qu'il est de nature aërienne, & que c'est une vapeur tres-subtile participant du Souphre avec lequel elle a contracté quelque souilleure; & nous disons de bonne foy que qui connoit le sujet de l'Art, connoit aussi que c'est là principalement que reside nôtre feu, toutesois envelopé de seces & d'impuretez, mais il ne se communique qu'aux vrays Sages qui

sortant des Tenebres. le sçavent constituer & purifier. Il a tiré du Souphre une imperfection, & une siccité adustible qui fait qu'on doit agir avec luy fagement & avec precaution, fi on veut s'en bien servir; autrement il devient inutile. Faute de ce seu la Nature cesse souvent d'agir dans les corps, & où l'entrée luy est deniée, là ne se fait aucun mouvement vers la generation, la Nature laissant son ouvrage imparfait dés que cet agent n'a plus son action libre. Ce seu est dans un continuel mouvement, & sa flamme vaporeuse tend perpetuellement à corrompre, & à tirer les choses de puissance en acte comme il se voit dans les animaux lesquels ne seroient jamais portez à la generation, ne rechercheroient jamais l'accouplement, & ne songeroient jamais à la production de leurs semblables, sans ce feu prompt à se mouvoir qui excite & reveille leur propre seu lors qu'il est engourdi; c'est luy qui est la veritable cause du mou-

vement libidineux, par lequel l'animal est porté à se joindre à son semblable, & y est excité par un éguillon tres - picquant; ce qui fait qu'en certain temps les animaux sont tellement incitez à l'a. cte de la generation, que malgré tous les obstacles, oubliant toute tristesse, & méprisant toute douleur, ils s'y portent de toute leur puissance, & en suivent tous les mouvemens avec joye, Qui des hommes seroit assez fou pour souhaiter toutes les saletez attachez à cet action, qui voudroit se donner toutes les peines qui servent ordinairement de moyen pour y parvenir, & qui ne craindroit de s'exposer aux maladies qui derivent de cette source, si on y étoit forcé par un mouvement violent, & entraîné par les Loix de la Nature; c'est ce seu lequel répandu dans les membres agite tout le corps, usurpant un pouvoir tirannique sur les facultez qui luy sont soûmises, & soûmettant toute notre volonté aux appetits de l'a-

sortant des Tenebres. 253 me; de sorte qu'on peut dire, si quelqu'un resiste à ses flammes, ce n'est que par un secours Divin, & par le frain d'une raison toute puissante. Cet esprit tres-subtil s'insinue dans les entrailles, les émeut fortement, & par son seu allume toute la masse du sang; c'est par sa chaleur que le feu interne est excité & comme invité au combat de Venus, car elle se porte avec violence aux vazes spermatiques, & les échausse tellement, que la semence pleine d'esprits se dilatant, & rompant les bornes de sa prison, ne demande qu'à être jettée dans la matrice de sa femme, afin de s'y multiplier dans son propre vaisseau, en faisant passer sa vertu generative de puissance en acte.

Ce seu exerce un semblable pouvoir dans le regne vegetable, mais quoy qu'il s'y trouve renfermé dans tous les corps, neanmoins parce que les Elemens y sont plus grossiers que dans le regne animal, il n'est pas

excité si aisément, & il a besoin de l'industrie de l'Art, & qu'on appelle à son secours l'air, ou quelqu'autre Element afin d'être rendu plus actif & plus prompt à operer; ce qui se remarque à l'arrivée du Printemps, & dans l'Eté, car alors les pores des corps étans ouverts, ce seu répandu dans les Elemens de l'eau, de la terre & de l'air s'insinuë dans ces corps, & fait voir son action dans l'ouvrage de la vegetation. Sans ce seu la Nature accablé sous le fais des excremens ne feroit que languir, au lieu qu'étant reveillée par ce mouvement vif & pressant, elle agit sans cesse, & devenuë plus vigoureuse elle épand sa vertu au long & au large.

On peut dire la même chose des mineraux, & comme ils s'engendrent dans les cavernes de la terre, il est aisé à cet esprit de feu de s'y conserver à cause de la solidité des lieux; ce qui fait que la Nature y engendre plus com-

sortant des Tenebres. modement les metaux, sur tout s les lieux ont déja été purifiez par ce même feu. Mais comme il arrive quelquefois à cause de la froideur du lieu que les pores du corps sont bouchez, & que cela fait qu'ils demeurent sans action, pleins d'obstructions & d'excremens; alors cet esprit est obiigé de vaguer dans ces antres, & y suscite souvent des mouvemens violens, aprés avoir abandonné son corps. Mais pour le mieux faire connoître ce feu, sache qu'il s'envelope ordinairement d'excremens sulphureux; parce qu'il appette la nature chaude, & qu'il se revest d'un habillement salix, ce qui fait que la terre étant pleine de Souphres, les metaux s'y engendre tres-aisément, pourvû que les autres causes materielles y interviennent; mais aprés que la Nature a achevé la generation des corps metalliques, il ne se fait point de multiplication à cause dés empéchemens dont nous avons parlé cy-devant, & que ce seu s'évanouit subitement, de là vient aussi
que les metaux qui ont soussert le
seu de susion demeurent comme
morts, parce qu'ils sont privez de
leur moteur externe; & c'est ce
qui oblige l'Artiste quand la Nature a cessé d'agir, de la secourir en doublant ses poids, & en
y introduisant un plus grand degré de seu.

Enfin nous disons que ce seu à cause de la siccité sulphureuse dont il participe, veut être humecté afin de s'insinuer plus librement dans le sperme humide feminin, & le corrompre par son humidité superfluë; mais à cause de sa qualité volatile & seche, il est tres-difficile de l'attraper, & il faut le pescher avec un rez bien délié par un moyen qui soit propre à cela; c'est dans cette occasion que l'Artiste doit connoître parfaitement les sympathies des choses & leurs proprietez, & qu'il doit être versé dans la magie naturelle. Le menstruë doit être

Etre éguisé par ce seu asin que ses sorces en soient augmentées; & il ne sussit pas à l'Artiste de connoître le seu, il saut encore qu'il sache l'administrer & qu'il entende parfaitement les degrez de sa proportion; mais comme cela depend de l'experience & de l'habileté des maîtres, nous n'en dirons pas davantage presentement.



## IV.

con tal foco lavora l'Arte segua-

D'infallibil Natura,

Ch' oue questa manco, quella supplisce:

Incommincia Natura, Arte finis-

Che sol l'Arte depura

Ciò che à purgar Natura era in-

capace.

L'Arte è sempre sagace,

Semplice è la Natura, onde se scaltra

Non spiana una le vie, s'arresta l'altra.

# CHAPITRE IV.

Nous avons fait voir cy-dessus en quoy consiste l'habileté de l'Art, à sçavoir, à secourir la Nature, & sur tout dans l'administration du seu tant externe qu'interne; ce dernier sert pour l'abbreviation de l'œu-

sortant des Tenebres. vre, & consiste dans l'addition d'un Souphre plus mur & plus digest, par le moyen duquel la sublimation Phisique se parfait entierement; car le feu augmente le feu, & deux scux unis échauffent davantage & convertissent les Elemens passifs en leur nature, bien plus aisément que ne sçauroit faire un seul. C'est donc un tres grand artifice que de sçavoir secourir le feu par le seu, & tout l'Art de la Chimie n'est autre chose que de bien connoître les feux, & les sçavoir bien adminiftrer.

Les Philosophes nous parlent dans leurs Livres de trois sortes de feux, le naturel, l'innaturel, & le seu contre nature. Le naturel est le seu masculin, le principal agent, mais pour l'avoir il faut que l'Artiste employe tous ses soins & toute son étude, car il est tellement languissant dans les metaux & si fort concentré en eux, que sans un travail tres-opiniâtre on ne peut le mettre en

Y. ij

sortant des Tenebres. 261 de lampe & autres qui tous sont compris mistiquement sous la categorie de ces trois feux, ou par eux-mêmes, ou en partie, ou en tant qu'unis ensemble; mais parce qu'il faudroit un gros volume pour expliquer tous ces noms, & plusieurs autres encore qui se trouvent dans les Livres, il suffira pour le present, & dans le dessein que nous avons d'éviter la prolixité, d'en avoir donné quelque idée, d'autant mieux que nôtre Poëte a si clairement décrit les proprietez de ce feu, qu'il semble n'être pas besoin d'un plus grand éclaircissement.



V.

Dunque à che prò tante sostanze, e tante

In Ritorte, in Lambicchi, S'unica è la materia, unico il foco? Vnica è la Materia, e in ogni loco L'hanno i Poveri, e i Ricchi,

A tutti sconosciuta, e a tutti inan-

Abjetta al volgo errante,

Che per fango a vil prezzo ogn'hor la vende.

Pretiosa al filosofo, che intende.

#### CHAPITRE V.

Presque tous les Philosophes conviennent entr'eux sur l'unité de la matiere, & assirment unanimement qu'elle est une en nombre & en espece; mais plusieurs d'entr'eux entendent parler de la matiere Physique qui est une substance mercurielle, & à cet égard ils disent qu'elle est une: parce qu'en esset il n'y a qu'un seul Mer-

sortant des Tenebres. eure en toute la Nature, quoy qu'il contienne en soy diverses qualitez par lesquelles il varie, selon la diverse domination & alteration de ces qualitez. Pour moy je n'entends point icy cette sorte d'unité, mais celle qui regarde le sujet Physique que l'Artiste doit prendre à la main, & qui sans aucune équivoque est unique, car nôtre œuvre ne se fait point de plusieurs matieres, l'Art n'étant pas capable de mêler les choses avec proportion ny de connoître les poids de la Nature. Il n'y a donc qu'une nature, qu'une operation, & enfin qu'un seul sujet lequel sert de vaze à tant d'operations merveilleuses.

Ce sujet se trouve en plusieurs lieux, & dans chacun des trois regnes, mais si nous regardons à la possibilité de la Nature, il est certain que la seule nature metallique doit être aidée de la Nature, e, & par la Nature; c'est donc dans le regne mineral se lement ou reside la semence metallique,

que nous devons chercher le sujet propre à nôtre Art, afin de pou. voir operer facilement, mais quor qu'il y ait plusieurs matieres de cette sorte, il y en a une pourtant qu'il faut preferer aux autres; ily a divers âges dans l'homme, mais l'âge viril est le plus propre à la generation, il y a diverses saisons dans l'année, mais l'Automne est la plus propre à cuëillir la moisson, enfin il y a divers luminaires dans le Ciel, mais le Soleil est le seul propre à illuminer; apprends donc à connoître qu'elle est la matiere la plus propre, & choisis la plus facile. Nous rejettons sur tout, toutes les matieres dans lesquelles l'essence metallique n'est pas renfermée, non seulement en puilsance, mais aussi en acte tres-réel; & ainsi tu n'erreras pas au choix de ta matiete. Où n'est pas la splendeur metallique, là ne peut être la Lumiere de nôtre sperme; laisse donc chacun dans son erreur, & prens garde de te laisser surprendre aux fourberies, & aux illusions

sortant des Tenebres. si tu veux reiissir dans ton dessein: & saches certainement que tout ce qui est necessaire à l'Art est renfermé dans ce seul & unique sujet; il est vray qu'il faut aider la Nature afin qu'elle fasse mieux son ouvrage, & qu'elle l'acheve plus promptement, & cela par un double moyen lequel sur toutes choses il te faut connoître.

Ce sujet non seulement est un, mais il est outre cela méprisé de tout le monde, & à le voir on n'y reconnoît aucune excellence; il n'est point vendable, car il n'est d'aucun usage hors l'œuvre Philosophique, & lors qu'il est dit par les Philosophes que toute creature en use, qu'il se trouve dans les boutiques, & qu'il est connu de tout le monde, ils entendent par là ou l'espece ou la substance interne du sujet qui étant mercurielle se trouve en toutes choses. Bien des gens l'ont souvent dans leurs maius, & le rejettent par ignorance, ne croyant pas qu'il puisse y avoir rien de bon en luy,

sortant des Tenebres.

comme il m'est arrivé plusieurs fois à moy même. Mais afin de te le marquer plus clairement, voicy une nouvelle leçon que je te vay donner. Sache donc que le Souphre Philosophique n'est autre chose que le seu tres-pur de la Nature dispersé dans les Elemens, & renfermé par cette même nature dans nôtre sujet, & dans plusieurs autres, où il a déja reçu quelque coction, par laquelle il est en partie congelé & fixé, toutefois sa fixité n'est encore qu'en puissance parce qu'il est envelopé de beaucoup de vapeurs volatiles qui sont cause qu'il s'envole aisément & s'évanouit dans les airs; car lors que dans un sujet la partie volatile surmonte la fixe, toutes deux deviennent volatiles, & cela est selon les regles, & la possibilité de la Nature. Cette Lumiere ne se trouve donc point actuellement fixe sur la Terre, sans être surmontée des qualitez contraires, hormis dans l'Or; ce qui fait que l'Or est le seul de tous les corps

où les Elemens sont dans une proportion égale, & par consequent fixe & constant au feu; mais lors que cette vertu fixe est surmontée par une plus grande partie volatile de même nature qu'elle, & qu'elle se trouve jointe à des excremens vaporeux, alors elle perd cette fixité pour un temps, quoy qu'elle l'ait toûjours en puissance. Nôtre souphre, lequel est requis pour l'œuvre, est la splendeur du Soleil, & de la Lune, de la nature des corps celestes, & revêtu d'un semblable corps; ainsi il faut que tu cherches soigneusement en quel sujet cette splendeur peut être & s'y peut conserver, & saches que là où est cette splendeur, là est la Pierre tant recherchée. Il est de la nature de la Lumiere de ne pouvoir paroître à nos yeux sans être revêtuë de quelque corps, & il faut que ce corps soit propre aussi à recevoir la Lumiere; là où est donc la Lumiere, là doit aussi être necessairement le le vehicule de cette Lumiere. Voi'à le moyen le plus facile pour ne point

errer; cherche donc avec la lumie. re de ton esprit, la Lumiere qui est envelopée de Tenebres, & aprens de là que le sujet le plus vil de tous selon les ignorans, est le plus noble selon les Sages, puisqu'en luy seul la Lumiere repose, & que c'est par luy seul qu'elle est retenuë & conservée. Il n'y a aucune nature au monde excepté l'ame raisonnable qui soit si pure que la Lumiere, ainsi le sujet qui contient la Lumiere doit être tres-pur, & le vase qui doit servir à tous les deux ne doit pas non plus manquer de pureté. Voilà comment dans un corps tresabject est renfermée une chose tres noble, & cela afin que toutes choses ne soient pas connues de tous.



#### VI.

Questa Materia sol tanto auvilita Cherchin gl'ingegni accorti, Che in lei quanto desian tanto s'adu-In lei chiudonsi uniti, e Sole, e Luna. Non volgari, non morti, In lei chiudest il foco, onde han la vita; Ella dà l'acqua ignita, Ella la terra fißa, ella dà tutto Che infin bisogna a un intelletto istrutto.

#### CHAPITRE VI.

Otre Poëte continuë dans ce L' Chapitre d'enseigner à sa maniere ordinaire, ce que nous avons déja dit du sujet de l'Art; mais afin de ne pas repeter la palinodie, nous dirons seulement icy que dans ce sujet sont renfermez le sel, le Souphre & le Mercure des Philosophes, lesquels doivent être

extraits l'un aprés l'autre par une sublimation Physique parfaite & accomplie; car d'abord on doit tirer le Mercure en forme de vapeur ou de fumée blanche, & ensuite dissoudre l'eau ignée, ou le Souphre par le moyen de leur sel bien purisié, volatisant le fixe, & conjoignant les deux ensemble dans une union parfaite. A l'égard de cette terre fixe dont notre Poëte dit qu'elle est contenuë dans nôtre sujet, nous disons qu'en elle gist la persection de la Pierre, le veritable lieu de la Nature, & le vaisseau où se reposent les Elemens; c'est une terre fusible & ignée treschaude, & tres-pure, laquelle doit être dissoute & inhumée, pour être renduë plus penetrante, & plus propre à l'usage des Philosophes, & pour être enfin le second vaisseau de toute la perfection; car comme il est dit au sujet du Mercure que le vaisseau des Philosophes est leur eau, aussi peut-on dire à l'égard de cette terre, que le vaisseau des Philosophes est leur terre. La Nature

somme une prudente mere t'a donné, mon cher Lecteur, dans ce seul sujet tout ce que tu peux desirer, asin que tu en tire le noyau; & que tu le prepare pour ton usa-

ge.

Cette terre par sa secheresse ignée, & innée attire à soy son propre humide, & le consume; & 1 cause de cela elle est comparée au Dragon qui devore sa queuë. Au reste elle n'attire & n'assimile à soy son humide que parce qu'il est de sa même nature. Par où se decouvre la sottise de ceux qui essayent vainement d'unir & de congeler par le moyen de leurs eaux, des choses tout-à-fait opposées & aussi éloignées entr'elles, que le Ciel l'est de la Terre, dans lesquelles il ne se fait pas la moindre attraction. La chaleur externen'est pas capable de congeler l'eau, à quelque degré que soit mise cette chaleur, bien loin de cela elle la dissout, & la raresie en l'élevant dans les airs. Mais la chaleur interne de nôtre terre Physique opere

Z 1111

bien plus naturellement, aussi en arrive-t'il une seure & parfaite congelation.

#### VII.

Mà voi senza esservar che un sol composto

Al Filosofo basta,

Più ne prendete in man Chimici ig-

Ei cuoce in un sol vazo a i rai so-

Vn vapor, che s'impasta,

Voi mille paste al foco havete esposto.

Cosi mentre hà composto

Dal nulla il tutto Iddio, voi finalmente

Tornate il tutto al primitivo Niente.

#### CHAPITRE VII.

Notre Auteur se mocque en cet endroit de tous les vains travaux des Chimistes vulgaires, & sur tout de ceux qui travaillent sur diverses matieres à la fois, ce

sortant des Tenebres. qui repugne entiérement à la verité de la science; car ces substances sont separées ou par la Nature ou par l'Art: si c'est par la Nature, quoy qu'ils fassent ils ne pourront jamais conjoindre ce que la Nature a dissoint, & toujours la substance aqueuse surnagera; ce qu'il y a même à considerer, c'est qu'ils ne connoîtront jamais le juste poids, parce qu'ils n'ont pas en leur pouvoir la balance de la Nature, laquelle par ses attractions pese les essences des choses; & ainsi il arrivera que ces ignorans bien loin de fortifier ces attractions, les détruiront, ne considerant pas que l'estomac de l'animal attire seulement ce qui luy est necessaire, & rejette le reste par les excremens. Il leur est donc impossible de connoître ce veritable poids & par consequent leur erreur est lans remede, car prenant des choses contraires & deja separées par la Nature, dans lesquelles il ne se peut faire d'attraction, jamais le poids ne se trouvera.

Que si ces substances sont separées par l'Art, le poids de la Nature ne s'y trouvera pas non plus, étant détruit & dissipé par la discontinuité des Elemens, & une partie demeurera toûjours separée de l'autre. Ainsi ceux là n'errent pas moins qui prenant deux matieres pretendent les travailler, les purifier & les conjoindre par leurs sophistiques operations, que ceux qui ne prenant qu'un seul sujet le divisent en plusieurs parties, & par une vaine dissolution croyent les reunir derechef. Nôtre Art ne consiste point en pluralité, & quoy qu'il soit ordonné presque dans tous les Traitez des Philosophes de prendre tantôt une chose & tantôt une autre, à sçavoir une partie fixe & une partie volatile, ou bien de prendre de l'Or ou quelqu'autre corps, le purifier, le calciner & le sublimer, tout cela n'est que tromperie & qu'un pur mouvement d'envie pour abuser les hommes; mais quand ils auront reconnu leurs erreurs par leur propre experience, alors ils verront que je n'ay enseigné que la verité.

#### VIII.

Non molli gomme, od escrementi duri,
Non sangue, o sperma humano,
Non vue acerbe, o Quintessenze Erbali,
Non acque acute, o corrosivi fali,
Non vitriol Romano,
Arridi Talchi, od Antimoni impuri:
Non Solsi, non Mercuri,
Non metalli del Volgo al sine adopra
Vn'. Artesice esperto à la grand'
Opra.

#### CHAPITRE VIII.

Canimaux, les vegetaux, & sur tout ce qui en dépend, se trompent sort lourdement, & quicon-

que peut s'imaginer de telles choses n'est pas digne de porter le nom de Philosophe; car quelle convenance, je vous prie, y a t'il entre les animaux & les metaux soit materielle, soit formelle; diront-ils pour s'excuser que les animaux, les vegetaux, & les mineraux ont un même principe de substance en general, étans tous sortis d'un seul & même cahos; mais de tels ignorans ne connoissent gueres la Nature, & n'ont jamais aperçu sa Lumiere, aussi seroit-ce du temps perdu que de s'amuser à refuter une si vaine opinion, d'autant plus qu'on ne doit jamais disputer contre ceux qui nient les principes; on se contente donc de leur dire qu'au lieu d'entreprendre tant de vaines operations sur des raisons aussi foibles, il leur seroit encore plus pardonnable d'anatomiser les Elemens de l'air ou de l'eau commune, dans lesquels ils pourroient trouver ces mêmes substances & moins souillées d'excremens. On peut dire la même

sortant des Tenebres. chose à ceux qui s'amusent à travailler sur les gommes & sur les raisines, qui ne sont proprement que des excremens de l'humide radical des vegetaux, que la Nature a rejettée comme une superfluité; ce n'est pas qu'il n'y ait eu quelque legere alteration des Elemens, & qu'elles ne renferment quelque vertu specifique capable d'action, mais que cela est bien éloigné de la Nature mineralle. dans laquelle seule on doit chercher ce qu'il faut pour nôtre œuvre.

Ceux-là se precipitent encore dans une abîme d'erreurs qui travaillent sur les sels, & sur les eaux fortes & corrosives, car ces choses n'ont point en elles cet admirable Souphre Phisique, la Nature n'étant jamais que dans sa propre Nature, & de plus elles n'ont point cette splendeur metallique qu'il nous faut necessairement trouver. Ces sortes d'eaux ne sçauroient jamais nous être utiles, car ce sont des humiditez contre Nature qui la dissipent &

la détruisent par leurs impuretez, & leurs esprits puants; & bien loin de nous servir de leur ministere pour nôtre Art, nous devons au contraire les éviter comme une peste.

Mais que dirons-nous de ceux qui travaillent sur le Vitriol, car il semble qu'ils ont touché droit au but; le Vitriol contenant en soy les principes desquels se forme l'essence metallique: & ainsi ayant le principe il n'est pas mal-aisé d'arriver à la fin; nous disons qu'ils se trompent comme les autres, parce que ce principe est trop éloigné, & qu'il nous faut prendre une matiere prochaine & specifiée, dans laquelle la Nature ait pesé ses spermes, & y ait renfermé une semence prolifique. Or le Vitriol ne contenant point cette semence metallique, laquelle comme nous avons dit ne se trouve pas dans le sang encore cru, mais seulement dans un corps amené à un certain terme de perfection, c'est à bon droit qu'il est rejetté, & qu'il ne

sortant des Tenebres. peut être pris pour nôtre matiere, Il en est de même du Souphre & de l'argent vif vulgaires, en chacun desquels il manque quelque chose, sçavoir en celuy-cy l'agent propre, & de l'autre la matiere deuë, ou le patient; à cause dequoy ils sont rejettez de tous les Philosophes. Il faut dire encore la même chose des autres mineraux dans lesquels on ne sçauroit trouver cette splendeur & cette essence metallique dont nous avons parlé. Mais pour ce qui regarde l'Antimoine, il semble qu'il soit en état de nous donner ce que nous cherchons, car il a une si grande affinité avec les metaux qu'on peut dire que c'est proprement un metal cru; cependant se nous examinons sa composition intrinseque, il est certain que nous trouverons qu'il a de tres-grandes superfluitez, & entr'autres une humidité grossiere & indefinie, qu'il est tres-difficile à l'Art de purifier, à cause que sa nature est trop determinée au Saturne, étant

proprement un plomb ouvert, & cru transmué par l'operation de la Nature, ce qui a obligé les Philosophes de défendre qu'on s'y attachât, ny qu'on travaillât sur luy.

Ceux qui travaillent sur les metaux, errent encore beaucoup dans le choix de la matiere prochaine qu'il faut prendre, car étant unique, il n'est pas necessaire de s'amuser par trop de rasinement à faire des amalgames, ny aucune autre vaine mixtion; mais comme nous avons déja traité de leur generation & des causes de leur imperfection, laquelle les empéche d'être propres pour nôtre œuvre, nous renverrons le Lecteur à ce qui en a été dit.

Pour la conclusion de ce Chapitre, nous avertissons icy le fils de la science, qu'il doit profiter des experiences d'autruy, & le mettre en tête que puisque tant de gens ont travaillé sur les mineraux, par une infinité d'operations differentes, sans pourtant fra-

sortant des Tenebres. 281 per au but, il faut necessairement qu'ils ayent erré à l'égard des principes, & des fondemens de l'Art; comme le Comte Bernard le justifie par sa propre experience, nous aprenant qu'il a voyagé presque par tout le Monde sans jamais trouver que des Operateurs sophistiques, lesquels ne travailloient pas en matiere deue, mais toûjours sur de mauvaises matieres, toutes lesquelles il nomme, & condamne en même temps comme inutiles pour l'œuvre. Il faut donc qu'il y ait une autre voye, & une autre matiere que les yeux du vulgaire ne discernent point; car si la matiere étoit une fois connuë, il est certain qu'aprés beaucoup d'erreurs, on trouveroit enfin le secret de la bien travailler, mais on voit qu'ils ne la connoissent pas, à cela particulierement qu'ils se jettent d'erreur en erreur, sans s'en pouvoir jamais dépetrer, ny discerner la moindre verité; ils ont toûjours dans les mains des

per

282

tres.

metaux & des mineraux, & ne sçavent point lesquels sont vifs, lesquels sont morts, lesquels sont sains, lesquels sont malades, & de cette ignorance naît encore une infinité d'autres erreurs, jusques à ce qu'aprés s'être long. temps flattez inutilement, perdant enfin tout espoir, ils ne songent plus qu'à tromper les au-



sortant des Tenebres.

#### IX.

Tanti misti à che pro? l'alta scien-Solo in una Radice Tutto restringe il Magisterio nostro. Questa che già qual sia, chiaro v'hò mostro Forse più, che non lice, Due sostanze contien, c'hanno una essenza. Sostanze, che in potenza Sono Argento, e sono Oro, e in atto poi Vengono, se i lor pesi uguagliam

#### CHAPITRE IX.

Omme notre Auteur parle Cicy de l'égalité des poids, nous nous croyons obligez nonobstant ce que nous en avons déla dit, d'en instruire de nouveau le Lecteur studieux.

C'est l'office de l'Art & non de la Nature d'observer exactement

A a 11

noi.

le poids en toutes choses. Mais quand la Nature a déja ses propres poids, comme nous l'avons fait voir dans le Chapitre septiéme, la même doctrine nous aprend d'accommoder nos poids aux poids de la Nature, & d'y travailler comme elle fait, par voye de purification & d'attraction; c'est à dire que quand nous avons bien purisié nos substances, & que de la Nature terrestre nous les avons élevées à la dignité celeste, dans le même moment, & par la force de l'attraction nous pesons nos Elemens dans une si juste proportion, qu'ils demeurent comme balancez ans qu'une par tie puisse surpasser l'autre; car lors qu'un Element ésgale l'autre en vertu, en sorte par exemple que le fixe ne soit point surmonté par le volatil, ny le volatil par le fixe, alors de cette harmonie naît un juste poids, & un mélange parfait. Cette égalité de poids se voit manifestement dans l'Or vulgaire, & c'est ce qui fait que les vertus des Elemens demeu-

sortant des Tenebres. rent tranquilles en luy, sans qu'aucun domine sur l'autre, mais au contraire leur force étant unie par ce moyen, il est capable de resister à toutes les qualitez contraires des Elemens survenans du dehors. Dans nôtre œuvre tout de même, lors qu'un pareil mélange est achevé, nous pouvons dire que nous avons le veritable Or vif des Philosophes, parce que la vie est bien plus abondamment en luy que dans l'Or vulgaire, & qu'il est tout rempli d'esprits, en sorte qu'on le peut regarder aussitôt comme un vray Mercure, que comme un Souphre. Mais cela doit suffire au sujet des poids.



X.

Si, che in atto si fanno Argento, &

Anzi uguagliate in peso La volante si sissa in Solfo aurato.

O Solfo luminoso, Oro animato
In te del Sole acceso
L'operosa virtù ristretta adoro.
Solfo tutta tesoro,
Fondamento de l'Arte, in cui Natura
ra
Decoce l'Or, che in Elessir matura.

#### CHAPITRE X.

L's Philosophes ont écrit plusieurs choses touchant la vertu de leur Souphre, ou Pierre cachée; & comme en cette occasion ils n'ont point déguisé la verité, mais l'ont au contraire éclaircie le plus qu'ils ont pû, le Lecteur pourra s'instruire suffisamment dans leurs Livres, où il trouvera que

sortant des Tenebres. ce n'est autre chose que l'humide radical de la Nature, revêtu & enrichi des qualitez du chaud inné, lequel a le pouvoir d'operer des choses admirables, & même incroyables: démontrant puissamment ses vertus dans les trois regnes. Nous avons déja fait voir ce qu'il peut operer sur les animaux; à l'égard des vegetaux il est sans doute qu'il peut en éteindre si fort la vertu, qu'un arbre portera du fruit trois ou quatre fois l'année, & bien loin que ses forces en soient diminuées, elles en seront augmentées; car c'est un Soleil terrestre qui épand sans cesse sertiles rayons du centre à la circonference, fortifiant si puissamment la Nature qu'elle multiplie au centuple. On voit que les Jardiniers ont bien sçu trouver le secret d'avoir des Roses tous les mois, & de multiplier assez leur vertu, pour la faire aller au delà du terme ordinaire; pourquoi donc par une confortation encore plus grande, ne fera on pas croître & multiplier les autres vegetaux. Et pour ce

qui est des mineraux, ne doit - on pas croire qu'il fera encore sur eux de bien plus grands effets, puis qu'ils ont beaucoup plus de convenance avec sa nature fixe; & que ces effets là seront mille fois plus admirables que ne disent les Auteurs, dont la pluspart ne l'ont pas bien sçu, & les autres l'ont exprés envelopé sous le silence. Quoiqu'il en soit nous soûtenons que par le moyen de ce grand secret, il sera possible à un habile Artiste d'étendre si loin la force & la vertu des choses que ce qu'il operera paroîtra miraculeux & surnaturel, sur tout s'il sçait bien se prevaloir de la connoissance qu'il aura des vertus simpathiques.

A l'égard de ce qu'on dit que par nôtre Pierre, le verre est rendu malleable, la chose est fort incertaine, quoyque par raison elle soit possible, puisque la malleabilité ou l'extention provient d'une certaine oleaginité fixe & radicale qui conglutine les choses, & les unit par leurs plus petites parties, en quoy nôtr e pierre abonde extrémement,

verre étant donc une tres-pure portion de terre & d'eau privée de son humide radical, comme nous avons fait voir au Chapitre du Mercure, il ne seroit pas surprenant qu'en luy redonnant un nouvel humide radical, ses parties se conglutinassent, & fissent ensemble un certain être homogene. Enfin une infinité de miracles se peuvent faire par cette voye là, lesquels ne seront pourtant que l'effet de la simple magie naturelle, mais que les ignorans croiront être des productions du demon, ne faisant pas reflexion que c'est un sacrilege & une impieté d'attribuer à ce malin esprit ce qui est dû à la seule Nature, ou à l'Auteur de la Nature.

Au lieu d'épilogue nous avertissons seulement le Lecteur, que s'il lit ces choses dans l'esprit d'une sage curiosité, & avec le desir de s'instruire, nous voulons bien consacrer avec joye cet Ecrit à son loisir, afin qu'il en puisse retirer le fruit qu'il souhaite, à proportion de l'étenduë & de la capacité de son esprit, ce

290

que nous prions Dieu de luy accorder. Mais il doit sçavoir aussi que tout don parfait vient du pere des Lumieres, & qu'il est écrit que la sapience n'entrera jamais dans une ame souillée, & qu'on aura beau avoir l'esprit subtil, ou une profonde érudition, si le Tres-haut ne daigne regarder en pitié ceux qui l'invoqueront en sincerité de cœur, & ne leur accorde gratuitement ce grand don. Quiconque donc s'approchera sans cette veritable disposition, s'en retournera sans aucun fruit. Nous protestons au reste que si nous avons avancé quelque chose contre la Foy Catholique & Chrétienne, directement ou indirectement; nous voulons que cela soit tenu pour non écrit : reconnoissant que le principal point du Philosophe est de marcher selon la regle de Jesus-Christ le Redempteur, & de craindre sur toutes choses Dieu nôtre Souverain Juge.

FIN.



## SOMMAIRE

DELA DOCTRINE contenuë dans ce Traité.

#### PREMIEREMENT,

Dans l'avis au Lecteur.

'Auteur fait l'Histoire de ses labeurs Chimiques, & dit qu'il ne commença à sentir la verité, que quand il s'aperçut qu'il ne faloit pas prendre les Ecrits des Philosophes au pied de la lettre, & suivant le son des mots.

Il conseille qu'on ne s'amuse point à faire tant d'operations, mais qu'on s'arreste à la possibi-Bbij

© The Warburg Institute. This material is licensed under a Capative Commons Atribution Non Commercial 3.0 Unported License

292 lité de la Nature qui est sim-

ple.

Il défend d'avoir tant de vaisseaux, & tant de fourneaux, puis que la Nature n'a qu'une seule matiere, qu'un seul vase, un seul feu, & un seul fourneau.

Il blâme la pretenduë extraction

des teintures.

## Dans l'Avantpropos.

L'Auteur fait l'Apologie de la Pierre Philosophale, & définit qu'elle n'est autre chose que l'humide radical des Elemens parfaitement purifié, & amené à une Souveraine fixité; ce qui fait qu'elle opere de si grandes choses pour la santé, la vie residant uniquement dans l'humide radical.

Il fait voir l'excellence de la Medecine universelle, & l'avantage qu'elle a pardessus les remedes particuliers, blâmant ceux qui s'attachent aux ruisseaux de cette fontaine, au lieu de la prendre dans sa source.

Il dit que le secret pour faire cette admirable Medecine consiste à sçavoir tirer de puissance en acte le chaud inné, ou le feu de Nature renfermé au centre de l'humide radical.

de ce Traite.

Il blâme tous les remedes qu'on prepare sans en ôter les excremens, & dit qu'il ne faut songer qu'à avoir le noyau ou le centre qui renferme toute la vertu du mixte.

Il rend raison pourquoy la Medecine universelle guerit toutes sortes de maux, & fait voir que ce n'est pas à raison de ses differentes qualitez qu'elle produit des effets differens, mais entant seulement qu'elle fortisse puissamment la chaleur naturelle, laquelle elle excite doucement, au lieu que les autres remedes l'iritent par un mouvement trop violent.

Il prouve ensuite la verité de Art à l'égard de la teinture, & sonde son raisonnement, premiement sur ce que la poudre Phisique étant faite de la même matie,

Bbiij

294 re dont sont formez les metaux, à sçavoir l'Argent vif, elle a la faculté de se mêler avec eux dans la fusion; une nature embrassant aisément une autre nature qui luy est semblable. Secondement sur ce que les metaux imparfaits n'étant tels que parce que leur Argent vifest crû, la poudre Phisique qui est un Argent vif meur & cuit, & proprement un pur feu, leur peut aisément communiquer la maturité, & les transmuer en sa nature, aprés avoir fait attraction de leur humide cru, c'est à dire de leur Argent vif, qui est la seule substance qui se transmuë, le reste n'étant que des scories, & des excremens qui sont rejettez dans la projection.

Il traite d'imposture ce qu'on dit de certains clouds de fer, qui aprés avoir été trempez dans une liqueur sont convertis en Or, & soûtient que cela est impossible.

#### CHANT PREMIER.

## Au Chapitre premier.

TL décrit l'ouvrage de la Crea-I tion d'une façon magnifique, & fait voir que le Verbe Divin étoit comme le point indivisible, & le centre duquel toutes les lignes ont été tirées.

Il dit qu'on doit juger de ce qui se fit dans le point de la Creation, par ce qui arrive tous les les jours dans les generations particulieres, lesquelles se font toutes sur ce premier modelle.

Il fait voir que la matiere du cahos ne pouvoit être autre chose. qu'une vapeur humide, parce qu'il n'y a que l'eau entre les substances crées qui se termine par un terme étranger, & qui soit un veritable sujet pour recevoir les formes. Il justifie encore cela par les generations particulieres des B biiii

mixtes, dont les semences commencent toujours par se resoudre dans une certaine humeur qui est comme leur cahos particulier; duquel ensuite se tire comme par irradiation toute la forme de la plante, & il allegue l'autorité de l'Ecriture qui ne fait mention que d'eau pour sujet materiel, sur lequel l'esprit de Dieu étoit porté, & de la Lumiere pour forme universelle.

#### Au Chapitre II.

De la nature du cahos, il passe à la maniere dont le Monde a été tiré de cette masse confuse, & fait voir que Dieu commença par l'extraction de la Lumiere qui dans un instant chassa les Tenebres de dessus la face de l'abime, & pour servir de forme universelle à la matiere.

Il pretend que dans la generation de tous les mixtes, il se fait une espece d'irradiation, & une separation de la Lumiere d'avec

de ce Traité. les Tenebres, en quoy la Nature est perpetuellement comme le singe du Createur.

Il dit que par l'action de cette Lumiere se sit l'étenduë, ou autrement le Firmament separateur des eaux d'avec les eaux.

Que la troupe des Anges fut saite de cette premiere & tres-pure Lumiere.

Que le Ciel fut ensuite orné de corps lumineux, & que Dieu plaça sur tout son Tabernacle dans le Soleil.

Que les choses superieures étant trop éloignées des inferieures, il crea la Lune pour servir comme de milieu entre le haut & le bas, & aprés avoir reçu les influences celestes, les communiquer à la terre. Il la fit aussi dominer sur la nuit, comme il avoit fait dominer le Soleil sur le jour.

Qu'il rassembla ensuite les eaux,

& fit apparoir le sec.

Il parle de la distinction des Cieux, & dit qu'il n'y en a proprement qu'un, à sçavoir le Firmament separateur des eaux d'avec les eaux. Que cependant on en admet trois, le premier qui est depuis le dessus des nuës où les eaux raresiées s'arrestent, & retombent en bas, jusqu'aux Etoiles fixes, & que dans cette espace sont les Planettes & les Etoiles errantes; le second qui est le lieu même des Etoiles fixes; & le troisième qui est le lieu des eaux surcelestes.

Il rend raison pourquoy la rarefaction des eaux se termine au premier Ciel, & pourquoy elles ne montent pas au delà, puisque la nature des choses rarefiées est de s'élever toûjours en haut; & il pretende que cela ne vient d'autre chose que de ce que Dieu dans ses loix éternelles a assigné à chaque chose sa propre Sphere.

Il se mocque de l'Astrologie judiciaire.

Il dit que les eaux superieures ont servi de matiere aux corps celestes, comme les eaux inferieures servent de matieres aux corps d'icy THE OWNER WILLIAM STATE OF THE bas.

de ce Traité. Il rend raison pourquoy chaque corps celeste tourne invariablement comme autour d'un axe sans decliner, & pretend que cela ne vient que du premier mouvement qui luy a été imprimé; tout de même qu'une pesante masse mise en bransle, & attachée à un simple fil tourneroit toûjours également, pourvû que le mouvement fût toûjours égal.

Il decide que les eaux superieures ne mouillent point, & pretend que cela vient de leur extreme rarefaction, & par occasion il dit qu'un sçavant Chimiste tirera plus de prosit de la science de la rarefaction que de toute autre scien-

Ilagite la question, si le Firmament ou l'étenduë est composé de quelque matiere, ou si ce n'est qu'un espace vuide; & il decide contre le vuide, determinant que le Firmament est proprement l'air, dont la Nature est beaucoup plus convenable à la Lumiere de l'eau.

ce.

300 Il dit que pour donner lieu aux generations, Dieu aprés avoir separé les eaux du sec ou de la terre, trouva à propos de créer une Lumiere particuliere destinée à cet office, laquelle il plaça dans le feu central, & tempera ce seu par l'humidité de l'eau, & la froideur de la terre, afin de reprimer son action, & que sa chaleur fût plus convenable au dessein de son Auteur.

Il dit que ce seu central agit continuellement sur la matiere humide qui luy est voisine dont il fait élever une vapeur, qui est le Mercure de la Nature, & la premiere matiere des trois regnes.

Il enseigne que par la reaction de ce seu central sur la vapeur Mer-

curielle se fait le Souphre.

Il enseigne aussi que de l'action de ce seu sur l'humidité aqueuse se fait le sel appellé Marin, lorsque l'humidité aërienne qui y est renfermée vient à s'exhaler.

## Au Chapitre III.

Il dit que les seuls Disciples d'Hermés sont capables de comprendre les grandes choses qu'il vient d'enseigner, & de bien connoître les fondemens de la Nature, parce qu'ils sont comme les singes du Createur dans leur œuvre Phisique; que comme luy, ils fonc leur cahos, comme luy ils separent la Lumiere des Tenebres, ils font comme luy leur Firmament separateur des eaux d'avec les eaux, ils font leur Soleil & leur Lune, & accomplissent enfin parfaitement tout l'ouvrage de la Creation.

Il dit que tout cela se fait d'un seul corpuscule où il n'y a que seces, & qu'abomination, duquel on tire une certaine humidité tenebreule & mercurielle qui comprend en soy tout ce qui est neceslaire au Philosophe, & il adapte à cela le fameux passage, qui dit que le Mercure est tout ce que cherchent les

Sages.

Il blâme ceux qui nonobstant les désenses expresses des Philosophes de se servir du Mercure vulgaire, s'obstinent à travailler dessus: par cela même qu'ils le désendent, il rend raison de leur erreur; & nous avertit qu'il saut travailler sur un corps créé par la Nature, dans lequel elle a ellemême joint ensemble le Souphre & le Mercure, lesquels l'Artiste doit separer, étant separez les purisser, & les rejoindre dereches, il appelle ce corps là Illiastr hylé ou cahos.

### Au Chapitre V.

Il considere le Mercure à divers égards; eu égard à sa nature, il dit qu'il est double, sixe & volatil, eu égard à son mouvement qu'il est double aussi, car il a un mouvement de descension & un d'ascension: par le premier c'est

l'influence des Planettes par laquelle il reveille le feu de la Nature assoupi, & c'est son veritable office avant sa congelation; par le second il s'éleve en haut pour se purisier, & comme c'est aprés sa congelation, il est consideré alors comme l'humide radical.

Il passe à la consideration de l'humidité qui se trouve en tout sujet, & dit qu'elle est triple; la premiere est l'élementaire qui n'est proprement que le vase des autres Elemens; la seconde est la radicale qui est proprement l'huile ou le baume dans lequel reside toute la vertu du sujet : & la troisième est l'alimentaire, qui est le veritable dissolvant de la Nature excitant le feu interne assoupi, & par son humidité causant la corruption & la noirceur: c'est elle aussi qui entretient & alimente le fujet.

Monsidere de nouveau le Mercure des Philosophes à quatre égards, au premier il l'appelle le

304 Mercure des corps, & dit que c'est proprement la semence cachée; au second il l'appelle le Mercure de nature, & dit que c'est le bain & le vase des Philophes, ou autrement l'humide radical dont il vient de parler; au troisième il dit que c'est proprement le Mercure des Philosophes parce qu'il ne se trouve que dans leurs boutiques & dans leurs minieres, que c'est la Sphere de Saturne, leur Diane, & le vray sel des metaux aprés l'acquisition duquel, commence seulement le veritable œuvre Philosophique; au quatrieme que c'est le Mercure commun, non celuy du vulgaire, mais celuy qui est proprement le veritable air des Philosophes, la veritable moyenne substance de l'eau, & le vray feu secret & caché, dit commun, à cause qu'il est commun à toutes les minieres, qu'en luy consiste la substance des metaux, & que c'est de luy qu'il tirent leur quantité.

#### Au Chapitre VI.

Il traite du sceau d'Hermés, non de celuy qu'on entend ordinairement, mais du Philosophique, il dit qu'il y a de l'industrie à le faire, parce qu'il faut mettre l'œuvre au vaisseau, & sceller en mêmetems, &il avertit à cette occasion que c'est par le froid qu'on retient l'hôte à la maison.

Il traite aussi de la naissance de l'enfant, & des precautions qu'on doit apporter pour le prendre dans son temps, & pour ne luy pas laisser son arrierefais, ny aucune des impuretez qu'il apporte au Monde.

A l'égard du temps de la naissance, il avoue que les Philosophes en parlent diversement, & pour luy il se contente de dire que la Nature se plaît au nombre septenaire, sur tout dans les choses qui ont du rapport avec la Lune.

Il passe ensuite à la nutrition;

An

qu'il appelle autrement occulte multiplication, & enseigne qu'elle se fait par voye d'attraction, parce que la Nature du feu est d'attirer sans cesse à soy son propre humide; il avertit que d'abort on doit donner à l'enfant des alimens legers, & qu'on luy en doit donner de plus forts à mesure que l'enfant devient plus robuste.

#### Au Chapitre VII,

Il declare encore qu'il n'y a qu'une seule operation, & que toutes celles dont parlent les Philosophes se reduisent à la seule sublimation, qui n'est autre chose selon Geber que l'élevation de la chole seche par le moyen du feu, avec adherence à son propre vase; que pour la bien faire il faut necellairement connoître trois choses, le seu, la chose seche, & le vale, aprés quoy il n'y a qu'à faire en sorte que la chose seche adhere au vase, car autrement elle

ne vaudroit rien; mais afin que cela se puisse faire, il faut qu'elle soit de même nature que le vase, & que le vase soit tres-pur & de la nature du feu; sur quoy il dit qu'il n'y a que l'Or & le verre qui y puissent étre propres; mais comme l'Or est trop cher, qu'il faut s'en tenir au verre, ou à quelque chose qui soit de la nature du verre, qui soit aussi tres-pur, & extrait des cendres avec grande industrie, avertissant qu'il ne faut pas icy entendre le verre commun, mais le Philosophique, & que comme il y a beaucoup à suer pour connoître le vase, il n'y a pas moins de peine à bien construire le fen .

Il avertit qu'on se donne bien de garde de prendre sur ce sujet les Philosophes au pied de la lettre, & selon le son des mots, & blâme en passant leur extréme envie qui les a fait écrire si captiensement, disant que ce seroit bien assez d'avoir caché, ou la matiere,

ou le vase, ou le feu.

vaillent sur l'Or & l'Argent du vulgaire, & qui pretendent les dissoudre par un dissolvant; Comme aussi ceux qui travaillent sur diverses sortes de matieres, & ceux encore qui s'attachent à la rosée & à un certain sel vierge; accusant l'envie des Philosophes d'avoir malicieusement fait tomber ces gens là dans toutes ces disserentes erreurs par leurs discours captieux.

Il dit que tout le secret consiste à sçavoir tirer d'un corps dissout, pat le moyen d'un esprit cru, un esprit digeste, lequel il saut dereches rejoindre à l'huile vital. Ou autrement qu'il saut sçavoir par le moyen d'un menstruë vegetable uni au mineral, dissoudre un troisséme menstruë essentiel, avec lesquels menstruës il saut laver la terre, & l'ayant lavée l'exalter en quintessence celeste,

CHANT II.

Au premier Chapitre.

IL reprend ceux qui travaillent avec l'Or, sur ce sondement que dans l'Or sont les semences de l'Or; & sait voir que c'est un sujet d'une trop sorte liaison, lequel à cause de cela ne peu être alteré & corrompu que tresdissicilement, & il conseille qu'au lieu de s'attache au fruit, on prenne la racine de l'arbre.

Il condamne ceux qui ayant pris l'Or pour la semence, prennent le Mercure vulgaire pour le dissolvant, ou pour la terre dans laquelle il doit être semé, & la raison qu'il en rend, c'est que ny l'un ny l'autre n'ont en eux d'agent externe; l'Or pour en avoir été déposiillé par la decoction, & le Mercure pour n'en avoir jamais eu, & il avertit qu'au sieu

Sommaire

310 de cela, on doit prendre un certain corps auquel cet agent se trouve joint par les poinds de la Nature, & avec lequel nous pouvons achever ce que la Nature a commencé, & a laissé imparfait à cause de quelque accident.

## An Chapitre I 1.

Il traite amplement de la generation des metaux, & cela se reduit à faire voir que de la vapeur mercurielle unie à la vapeur sulphureuse, dans des lieux caverneux où se trouve une eau salée qui leur sert de matrice, se forme premierement un Vitriol de nature, qui doit être consideré comme un sel rensermant en soy les esprits mer. curiels & sulphureux; que de ce Vitriol de nature par la commotion des Elemens s'éleve une nouvelle vapeur qui n'est ny mercurielle ny sulphureuse, mais qui tient des deux natures, laquelle arrivant en des lieux où adhere la

graisse du Souphre, elle s'unit avec elle, & de leur union se forme une substance glutineuse, ou masse informe, sur laquelle la vapeur répandue dans ces lieux caverneux agissant par le moyen du Souphre qu'elle contient en elle, il s'en forme des metaux parfaits si le lieu & la vapeur sont purs; & imparfaits si au contraire le lieu & la vapeur sont impurs; & ils sont dits imparfaits ou non parfaits, pour n'avoir pas reçu leur entiere perfection par la decoction.

A l'égard du Mercure, il rend raison pourquoy il n'a pas avec luy d'agent externe, & fait voir que cela provient de ce que lors de l'élevation de la double vapeur, la commotion est si grande & si subite qu'elle fait évaporer l'esprit ou agent, à peu prés comme il arrive lors de la fusion des metaux, en sorte que la seule partie materielle reste privée de son mâle ou agent sulphureux, ce qui fait qu'elle ne peut jamais être trans312 Sommaire

muée en Or par la Nature.

Il condamne le Vitriol comme

une matiere trop éloignée.

Il condamne aussi la pensée de ceux qui travaillent sur les metaux imparfaits au sortir des mines, & avant qu'ils ayent été fondus, sur ce sondement qu'ils perdent leur agent par la susion; parce que ce sont des corps contaminez par la vapeur & par le lieu de leur generation, & conclud toûjours qu'il faut prendre un corps tout preparé par la Nature.

### An Chapitre III.

Il traite de l'Or vif des Philosophes, & fait voir que ce n'est autre chose que le pur seu du Mercure, ou cette vertu ignée renfermée dans l'humide radical, à qui il a déja communiqué la fixité & la nature du Souphre, d'où il est dit le Souphre des Philosophes, ne laissant pas aussi d'être appellé Mercure, à cause que toute sa substance est mercurielle.

Il dit que cet Or vif agit continuellement sur son humide, lequel il devore & consume aprés l'avoir attiré, & pour exprimer cette attraction du feu interne, il donne la comparaison de la soudre qui n'est d'abord qu'une exhalaison seche, & terrestre unie à une vapeur humide, mais qui à force de s'exalter venant à prendre la nature ignée, agit sur l'humidité qui luy est inherente qu'elle attire à soy, & la transmuë en sa nature, aprés quoy elle se precipite avec rapidité vers la terre, cu elle est attirée par une nature fixe, semblable à la sienne.

Il attribue les divers effets de de la foudre aux diverses specifications qu'elle a acquise dans sa generation, & pretend que ces diverses specifications procedent des divers esprits specifiques qui se trouvent dans les choses, que c'en est la seule cause, & se mocque de ce qu'on appelle commune-

ment les causes occultes.

Il dit que cet Or vif ou Souphre

Dd

314 Sommaire des Philosophes est en tout corps, mais que sa veritable maison est le Mercure, & que là où est plus abondamment le Mercure, là se trouve le Souphre, qu'il faut pourtant prendre garde aux lieux où il a exercé quelque domination quoy qu'emprisonné.

### Au Chapitre I V.

Il traite du Mercure des Philosophes, & dit qu'il n'y a que les seuls Philosophes qui le puissent amener de puissance en acte, la Nature n'étant pas capable de le faire d'elle-même, parce qu'aprés une premiere sublimation, elle s'arreste, & que de la matiere ainsi disposée s'engendrent les, metaux.

Il dit que les Philosophes n'ont parlé de ce Mercure que sous des enigmes, & particulierement sous celle d'amalgame d'Or & d'Argent vif, donnant le nom d'Or au Souphre, & celuy d'Argent vif au Mercure. Qu'il faut une tres-

grande industrie pour faire cet amalgame Philosophique, lequel ne se peut faire qu'aprés la sublimation du Mercure & sa deuë preparation; car c'est alors seulement qu'on l'unit à l'Or vif, c'est à dire qu'on introduit en luy le Souphre pour ne faire ensemble qu'une seule substance; que pour cela il faut bien connoître le principal agent de cet œuvre, le vase propre, & les autres choses necessaires à la sublimation, aprés quoy par l'addition de ce Souphre l'ouvrage est abregé, & la teinture augmentée; car il faut que le Soleil & la Lune soient conjoints dans un même corps.

Il dit encore que ce Mercure est quelquesois appellé le cahos des Philosophes parce qu'il contient tout ce qui est necessaire à l'Art, quelquefois austi leur corps, le sujet de l'Art, la Lune pleine, l'Argent vif animé; & parce que les trois principes se trouvent en luy également balancez, on luy donne encore le nom de Vitriol, & à cet

Ddi

Sommaire 316

égard c'est le mariage du Soleil & de la Lune, le Roy dans son bain, la prison de Joseph, & la Sphere du Soleil.

#### Au Chapitre V.

Il enseigne que le Souphre qui est caché dans le centre de l'humide radical, & convert d'une dure écorce ne peut être tiré de ses prisons qu'avec beaucoup d'industrie; & par la voye de la putrefaction, & que le grain Phisique ne peut être multiplié si on ne le seme dans sa terre bien sumée & bien purgée de ses Souphres impurs, qu'alors il y pourrit, le pur se separe de l'impur dans une veritable solution, & il se fait une nouvelle generation beaucoup plus noble. Mais il avertit que tout le secret consiste à bien connoître cette terre là; que ce n'est pas celle sur laquelle nous marchons, mais une terre vierge, qui ne se tire pourtant pas de la terre commune, mais qui vole souvent sur

nos têtes, & que le Soleil terrestre n'a pas encore actuellement illuminée; il dit que cette terre étant infectée de vapeurs mortelles, il faut avoir soin de la purisier avec beaucoup d'industrie, & l'aiguiser par son menstruë cru, afin de la rendre plus dissolvante.

Au reste il avertit encore que ce n'est pas cette terre des Sages où les vertus des Cieux sont en vigueur, & où le Soleil & la Lune sont comme ensevelis, laquelle ne s'acquiert que par une veritable, Phisique, & complette calcination, mais que c'est celle qui desire le mâle ou la semence Solaire, à qui on donne aussi le nom de Mercure, & pour le mieux comprendre, il renvoye le Lecteur au Chapitre cinquieme.

### Au Chapitre VI.

Il explique la nature de la chaleur qui est necessaire à l'œuvre, & dit qu'il faut qu'elle soit telle Ddin

qu'on s'aperçoive plutôt du froid que du chaud, c'est à dire que ce soit une chalenr insensible & de la nature des Esprits. Il declare que c'est proprement le feu de Nature, lequel il faut éguiser & rendre plus actif, afin qu'il soit plus convenable au composé, & assure que la construction de ce feu est tres-dissicile à imaginer, & qu'en elle conssste le principal secret des Philosophes, à cause des points & milieux qu'il faut connoître.

#### An Chapitre VII.

Il traite de la semence, & enfeigne que c'est proprement le chaud inné renfermé dans l'humide radical, qu'il définit autrement un point invisible orné d'un esprit specifique, caché au profond de l'humide radical, lequel il transmuë en sa nature aprés l'avoir attiré à soy; à quoy contribue l'acide qualité du menstruë dans l'amimal.

A l'égard du vegetable, il dit que le grain étant jetté en terre il se corrompt, & que cette corruption est causé par le menstruë acrinitreux de la terre, lequel sert d'agent externe pour exciter le feu interne, & donner lieu aux attrac-

tions du point seminal.

A l'égard des mineraux il dit que comme ils sont tous homogenes, on peut dire d'eux que ce n'est autre chose que l'humide radical lequel est appellé par Geber la moyenne substance d'Argent vif, qui est proprement le vray sperme des metaux, lequel renferme en

soy la semence.

Il dit qu'il faut bien connoître cette semence, & le moyen de l'extraire pour une nouvelle generation & multiplication, mais qu'auparavant il faut que le sperme se pourrisse, se separe, & se purifie par un menstruë convena. ble, & dans une matrice qui da soit aussi, après quoy la semence est multipliée, & c'est 2lors la veritable Pierre des Phi-

losophes, & le vray Souphre de Sagesse: " Dans ding of our

#### it le comomne i le que cerce wir-Au Chapitre VIII.

acrimicrent della terici. Ac

Il affure encore que sans la putrefaction on ne sçauroit delivrer je Souphre de ses prisons; & que shi le grain n'est mis en terre pour y être corrompu, il reste inutile; il enseigne que le menstruë des mineraux est leur propre terre, laquelle il faut bien purger, parce qu'elle est pleine de vapeurs fœtides, & de Souphres impurs, apres quoy on y jette la semence.

#### CHANT III.

H dir appinional to the council of

Au Chapitre premier.

IL reprend ceux qui s'amuse à anatomiser toutes sortes de mixtes, & qui en pretendent separer les Elemens par solutions, de ce Traits.

ealcinations, cohobations, & sublimations. erron ab moled gor

all condamne aussi les eaux corrosives, & dit que les eaux dissolvantes des Philosophes sont bien d'une autre nature, qu'elles sont du genre des esprits, & ne moiiillent que ce qui est de leur propre nature. Et par occasion il enseigne qu'il ne se fait point de veritable dissolution, à moins quele dissolvant & la chose dissoute ne demeurent ensemble sous une même forme & matiere, & que la chose dissoute ne puisse derechef recongeler son dissolvant; c'est pourquoy la connoissance de l'eau des Philosophes est aussi difficile que celle de leur Souphre cold statute statement

Il traite ensuite des solutions de l'œuvre Phisique, & dit qu'il y en a trois, que la premiere est celle du corps cru & metallique, par laquelle il est réduit dans ses principes de Souphre & Argent vif, la seconde celle du corps Phisique, & la troisième celle de

la terre minerale, Que la premies re a besoin de nôtre fen occulte artificiel, pour reduire nôtre corps metallique en Mercure & puis en Souphre, ce qui se fait en tirant d'abord de nôtre sujet le Mercure ou la vapeur des Elemens, & aprés l'avoir purifiée s'en servir à delivrer le Souphre de ses prisons, par la voye de la corruption dont le signe est la noirceur. Que la seconde est quand le corps Physique se resout avec les deux substances susdites, & acquiert la Nature celeste, après quoy les Elemens ainsi subtiliez preparent les fondemens d'une nouvelle generation, & c'est alors le vray cahos Philosophique, & la vraye premiere matiere selon Bernard Trevisan, qui n'est proprement ditte telle qu'aprés la jonction du mâle & de la femelle, & non auparavant; & à l'égard de la troisième, que c'est l'humectation de la terre mineralle par laquelle l'enfant augmente & multiplic ses forces, & qu'elle a

un entier rapport à la multiplication.

#### Au Chapitre I I.

Il ne dit qu'un mot du feu Philosophique, il enseigne seulement que c'est le même dont la Nature se sert, & que dans sa construction consiste le plus grand secret des Philosophes.

#### Au Chapitre 111.

Il décrit amplement la nature de ce seu, & dit que c'est luy qui dissout toutes choses dans le Monde, parce qu'il est le principe de toute dissolution & corruption; qu'il s'appelle Mercure, parce qu'il est de nature acrienne, & une vapeur tres-subtile, participant toutesois du Souphre d'où il a tiré quelque souilleure; il assure que qui connoit le sujet de l'Art sçait bien que c'est là principalement que le seu est caché, mais qu'il ne se donne qu'aux

## Au Chapitre I V.

naturelle.

Il dit que tout le secret de l'Art consiste à secourir la Nature dans de ce Traité.

l'administration du feu non seulement externe mais interne;
l'externe pour agir, & l'interne pour abreger l'œuvre par

l'addition d'un Souphre plus di-

geste.

Il passe de là à l'explicacion des feux Philosophiques, qui sont le naturel, l'innaturel, & le contre-nature, & dit que le naturel est le feu masculin ou le principal agent, que l'innaturel est le feu feminin, ou le dissolvant de nature, nourrissant, & prenant la forme de sumée blanche, lequel s'évanoiiit aisément quand il est sous cette forme si on n'y prend bien garde, & qu'il est presque incomprehensible, quoyque par la sublimation Philosophique il devienne corporel & resplendissant; à l'égard du feu contre nature il dit que c'est celuy qui corrompt le composé, & qui a le pouvoir de délier ce que la Nature avoit fortement lié. de concline monomones

on ada, 30 qual y air and office

Sommaire

## Au Chapitre V.

Il traite de l'unité de la matiere, & soutient qu'elle est unique non seulement à la considerer par abstraction, mais entant que c'est le sujet que l'Artiste doit prendre à la main.

Il défend la pluralité des matieres, parce que l'Art n'est pas capable de connoître la proportion

ny les poids des choses.

Il dit que ce sujet se trouve par tout, mais qu'il le faut chercher pourtant dans la nature metallique où ilse trouve plus facilement

qu'ailleurs.

Il dit qu'il y a plusieurs matieres de cette sorte, mais qu'une doit être preserée aux autres, à sçavoir la plus mure, la plus propre & la plus facile, mais qu'il faut prendre garde sur tout que l'essence metallique y soit, non seulement en puissance, mais aussi en acte, & qu'il y ait une splendeur metallique.

327 Il dit qu'à la verité tout est renfermé dans ce sujet, mais qu'il faut pourtant secourir la Nature, afin que l'ouvrage soit mieux & plutôt fait, & cela par un double moyen qu'il faut bien connoîtite. stander slusivering motor as

Il dit que ce sujet est vil, & n'a d'abord aucune élegance en soy, que si quelques-uns disent qu'il est vendable, ils ont égard à l'espece, mais qu'au fonds il ne se vend point, parce qu'il n'est utile que pour nôtre œuvre; & il assure qu'il tombe souvent entre les mains de plusieurs personnes qui le rejettent par pure ignorance, comme il est arrivé à luy-même.

### Au Chapitre V 1.

Il enseigne que dans nôtre matiere le Sel, le Souphre, & le Mercure se trouvent renfermez, & dit qu'il faut sçavoir les extraire l'un aprés l'autre, & que cela se fait par la seule Phisique, &

com lette sublimation; qu'on tire d'abord le Mercure en sorme de fumée blanche, & ensuite l'eauignée ou le Souphre, qu'il faut dissoudre avec le sel purifié, volatilisant d'abord le fixe, & puis fixant le volatil en terre pretieuse laquelle est le eritable vase des Philosophes, & de toute perfection.

#### one a quelques-uns difent qu'il - Au Chapitre VII. proce, mais qu'un londs il me le

- Il défend non seulement la pluralité des matieres, mais encore la division d'une même matiere en deux parts pour les reiinir ensuite, & pretend que c'est troubler les poids de la Nature, lesquels il n'est pas au pouvoir de l'Art de rétablir,

### An Chapitre VIII.

Il reprend ceux qui travaillent sur les gommes, raisines, sels, eaux fortes, vitriols, Souphre, & Argent vif vulgaires, sur l'Antimoine & sur les metaux même; ordonnant toû-

de ce Traité. 329 jours de prendre une matiere prochaine & specifiée dans laquelle

la Nature ait pesé ses spermes, & y ait renfermé une semence prolifi-

que.

## Au Chapitre I X.

Il traite des poids, & enseigne qu'ils ne se font que par la voye d'attraction dans l'œuvre, & que c'est proprement la parfaite égalité des Elemens, en sorte que l'un ne domine point sur l'autre.

## An Chapitre X.

Il ne parle que des vertus miraculeuses de la Pierre, & fait voir en passant qu'on peut par son moyen rendre le verre malleable.

FIN.

# EPISTOLA

CONGRATULATORIA

HERMET. FOEDER. GERM.

Adscripta promulgatori hujusce Libelli meritissimo, sub nomine PANURGI.



INGENIOSISSIMO VIRO

## D. PANURGO

HERMETICI FOEDERATI

Item aliquando repertum esse in doctissima cæteroquin Gallia vestra, Virum, qui nobiscum subtilissima veteris Hermeticæ Mysteriane, an deliria, intellectu suerit assecutus. Ita enim de te, ingeniosissime Panurge, suspicamur eo excapite, quòd tibi nostros ænigmaticos lusus arrisisse videamus. An tamen reapse teneas ipsissimam veteris Materiæ cognitionem, necdum pro comperto habemus, quòd nihil attuleris è proprio sensu, quòd nostros tantum collaudaris, quod

Eeij

EPISTOLA.

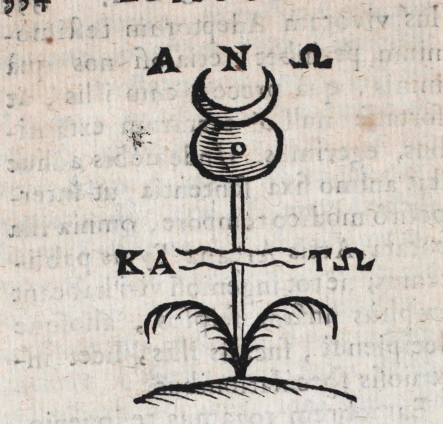
cuivis, quanquam eosdem non penetranti, præstare licet. Cæterum tuam, nostarmque simul sortem dolemus, quod nobis necdum contigerit interpellari à vero, & actuali Artis Adepto, ab eoque certiores reddi, non esse mera subtilis ingenii inventa, & phantasmata, quæ de illius Materiæ Hermeticæ effectibus Authores perhibuêre: qui fortassis eâdem quâ nos inducti ratione, è meris conjecturis, & intellectuali discursu, tam speciosis Mundum pollicitis implevere. Cur enim nullibi in Gazophylaciis Regum, vel aliorum Cariosorum, reperitur quidquam de vitro malleabili, quod tamen Hermetici Lapide suo Sophico confici posse palam jactitant? Cir non inveniuntur ulli senes longævi, qui medicamento illo universali, quod Arborem vitædicunt, ætatem ultra centesimum annum perduxerint?

Non est itaque, Clarissime Vir, cur tibi, nobisque gratuleris de Materiæ illius cognitione, cui nullus vivorum Adeptorum testimonium perhibet, etiamsi nos quà
minis, quà prece, cum illis, at
fortasse nullibi terrarum extantibus, egerimus. Unde nobis adhuc
stat animo sixa sententia, ut interpositô modico tempore, omnia illa
putata Artis Arcana Typis publicemus; ne tot ingeniosi viri habeant
ampliùs ansam seipsos, aliosque
decipiendi, sucatis illis, licet ingeniosis speculationibus.

Eamobrem rogamus te ingeniosissime Panurge, ut hanc nostram
mentem, Epistolis Biccinatoriis,
& hacipsa expressam, viris in Philosophia Hermetica profunde doctis (non illis vulgaribus Alchemistis, sed iis, qui malunt esse, quam
haberi Artisices) si qui tamen Athenas vestras Gallicas incolunt ejusmodi Cosmopolitæ, notam reddere

ne graveris.

Hunc in finem Symbolum nostræ in Hermeticis scientiæ hic appingimus iis expressim verbis, & lineis, quas credimus esse ad mentem primi inventoris Trismegisti.



Hoc verò tuæ humanitatis officio plurimum tibi nos reddes obstrictos, & ad referendas mutuas vices, ubicunque tulerit occasio promptissimos.

Quia verò nobis necdum extra omne dubium est, an eadem tibi, quæ nobis, ac veteribus Hermeticis sit operis Materia, si tibi libuerit, poteris nobis eximere omne ea de re dubium, si nobis Materiæ Hermeticæ proprium nomen, Gallico Idiomate à vulgo usitatum, Kabbalisticè per numeros expresse. ris; qui licet in alienas manus vemiant, inutiles erunt, à nobis autem facile agnoscentur. In hunc sinem transmittimus tibi sequens alphabetum Kabbalisticum, non illud vulgo usitatum, sed à nobis ad illius imitationem aliter concinnatum, cujus usum sequens exemplums edocebit.

A. E. I. O. V. Y. B. C. D. I. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9.

F. G. H. K. L. M. N. P. 10. 20. 30. 40, 50. 60. 70. 80.

Q. R. S. T. X. Z. 90. 100. 200. 300. 400. 500.

Sit igitur exempli gratia nominanda Kabbalistice per numeros Materia Antimonii.

A. - I. S. - 200. A. - I. N. - 70. T. - 300. N. - 70. T. - 300. I. - 3. T. - 300. I. - 3. I. - 3. 3,6 EPISTOLA.

M. -60. B. - 7. M. -60.

O. - 4. I. - 3. O. - 4.

N. - 70. V. - 5. I. - 3.

I. - 3. M. -60. N. -70.

V. - 5. E. - 2.

M. -60.

Hæc in Idiomate Gallico, simulque Latino duplicis appellationis supputata, dabit numeros sequentes (76. 578. 513. similes numeros è supputatione nominum Materiæ Hermeticæ in Lingua Latina & Gallica à te præstolabimur, sive jam unum, sive plura Synonyma habuerit.

Ad extremum adprecamur tibi animitus omnem prosperitatem expetitam, ad annos quam plurimos, à primo vitæ fonte DEO concedendos. Vive, & Vale, ac vicissim Fave.

Tuis Doctissime VIR,

Integerrimis Amicis
HH.cis FF.tis

Cosmopoli. Febr. anni 1684ti.

