

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

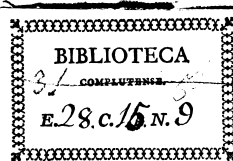
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



69-3.5



oen N-8270 •

# ALCHYMISTA CHRISTIANVS

IN QVO DEVS RERVM AVTHOR omnium, & quamplurima Fides Christiana mysteria, per analogias Chymicas & Figuras explscantur, Christianorumque Orthodoxa,
dostrina, vita & probitas non ofcizanter exchymica arse
demonstrantur.

Auctore PETRO IOANNE FABRO, Doctoris Medici Philochymici Monspeliensis



TOLOS & TECTUS AGV M

Apud PETRVM Bosc, Bibliopolama

M. D'C. XXXII.

CVM PRIVILEGIO REGIS



SANCTISSIMO DOMINO DOMINO NOSTRO

### VRBANO VIII.

SANCTISSIMÆ ROMANÆ ECCLESIÆ PONT. MAX.

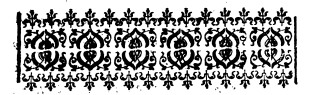
PETRYS 10ANNES FABER

PATER, quin multis mirum videatur, me qui vix sim puluis & vmbra Chymicorum, eò audaciz processisse vt TIBI quem tanquam sublimiorem humani generis apicem Deus Christiano orbi superimposuit, ingenioli mei lucubrationes offerre præsumpserim. An desinent illi tandem mirari si me

2

non tantum Philosophu agnoscant, sed & Medicum cui artis quam proficeor legibus naturam sequi præuiam & illius genium zmulā operatione essingere præscriptum sit. Et certè cum hederam vbique videamus, ne humi serpat & sola inter arbusta vel ingloria jaceat, vel ad suas tandem radices reuoluantur, hanc à natura vim insitam habere, vt se arboribus & parietibus ramorum sequacium amplexu innectens, quod luis deest viribus alieni roboris stabilitate suppleat. Quid mirum si fragilitatis mez conscius ad sanctitatis tuæ culmen humiliter obrepam, vi hoc opusculum; quod ad meam attinet industriam, caducum & infirmum sacratissimi tui nominis Patrocinio sustentem & suffulciam. Tu vetò, Sanctissime Pater, qui Christianorum omnium Alchi-MYSTA és Christianum hunc Al-

chymistam per naturam hanc visibilem adoranda Relligionis mysteria propalantem benignus excipe. Hoc à Te licet tanto terrarum internallo dissitus me impetraturum non diffido, cum etiam summus ille Deus cnius Tu in terris Vicaria fungeris potestate, nostras preces ex hocin-. fimo mundi recessu in coelum euehas, non patiatur irritas in terram recidere. Interea, SANCTISSIME PATER, det tibi Devs Opt. M A x. D. Petri annos & videre & prætergredi, Ecclesiæque gubernaculum inoffenso cursu dirigere. Castrinouidarensis. Kal. Nouemb. Anno M. D.C. XXXII.



### PETRVS IOANNES

FABER CASTRINOVIdarensis Philosophus & Doctor Medicus Monspeliensis Philochymicus.

Rei Spagirica candidatis.

in tacemedere, majora multis
caminstitution primas tenet decus,
itaus or honor Alchimia, qua ex profundo fui ritè perquifito emergiant: Ex
eo enim in Deum rerum omnium opificem or authorem assurgimus: Cum sit Deum quarit
costius Natura absolutissimus artisex, nainta.

G mirabilium patrator emnium, eccultas & abstrusas sus notas, in centro cuiuscumque creatæ rei deposuit; quæ Chymica arte possunt ex Natura legibus, hominibus non obcusi ingenij pacesieri; quin imo sacratissima Christiana my feria adumbrata quadam naturali figura reuelari: videntur enim ab ipso natura authore in abstrusis & penitissim is rerum substantijs vinis adeo coloribus depieta, ve in admirationem summam & cutosm cujuscumque rimantis trahant animum. quad si Athei terrena & impura sola mentis sua lance, hac perpendere vellent, caterique aly Heretici & Schismatici animaduerterent, nullatenus á certifsima orthodoxa Ecclesia Romana side, stulca corum & hypocondriaca doctrina separarentur; res etenim omnes dum à terrena spurcitie vindicanenr igne Chymico, predicant Deum misteriáque Ecclesia Romana tacita & muta quadam eloquentia cunttu denunciant, adeo ys

verè mentis inopa, brutis ipsis ne dicam lupidibus stupidior censeatur, qui Deum negat & Ecclesiam Romanam veram solam & vnicam orthodoxam non fatetur.

Secundas obtinet utilitas quam maxima, qua ex studio Chymico emergit, ex eius enim sagaci en prudentinon te- qua ex Chymeraria indagine, & perquisicione ex-mica arte exurgunt quatuor, qua maximo toti generi humano sunt emolumento; nec majori possunt esse, veilitati nocicia puta sui spsius, sanitas tuta & jucunda conseruatio in multos annos, & divitiarum omnium incorrupta supellex, hac quatuor cum pracedentibus totam Alchymiam ita exornant, vt merito prudentum animos convocent omnes, in sui perquisicionem tanquam humana prudentia & sapientia culmen; Quid enim homini deest dum hac fugaci vita fruitur post Dei veri notitiam, cultum, honorem, noticiam sui ipsius, sanitatem, vitam satis

Digitized by Google

longam, & diuitias qui hac omnia summa & majora summis non existimant & verè credunt, elleboro indigent & populi auriti familia sunt & propaginis.

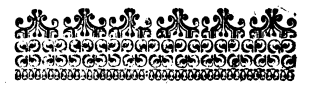
Ultimas possidet quamplurimorum alioquin doctorum & satis prudentum abusus in Chymica arte vilipendenda 🔝 iniurys calumny sque afficienda. Vellem ego ve resipiscerent, nam vere non sapiunt qui artem ignotam contemnunt: Si quid est inter Chymica artifices fraudis & vity, hoc est Lollium inter triticum ; & stipes inanis ferro amputandus, Gigne, hi sunt curculiones & cantharides artis qui grana Chymica corrodunt, deturpant & viciant : vindicanda est ars, ab his putidis & male olentibus animalculis, non theatro humano explodenda: homo animalium omnium caput & princeps, non propter pediculos & impuras corpois sordes, quas natali sorte gerit est

Alchymia corpous sordes, quas natali sorte gerit est non est vili- contemnendus, vt lauacro, & pettine pinda propiri Alchymistas mundus & purus conservandus; su Alchymia artium omnium lumen, & vera improbes & Margarita preciosa non consemnenda est impios. & sibilo persequenda, si quid squalida corticis & squamosi recrementi fumique denigrantu contineat, id luminis & vitæ indicium est, & preciosi tegmentum opus hoc breuker & compendiose lumen istud vita basin, & totius natura pretiofum , tenebris fugatis , & denudata corzice estender, vr nudam sine veste ac lotam fonte dianam videre valeant spagyrica artis candidati, eiusque gratissima frontis aspectu, ardeant omnium animi, esusque crucientur amore, & si quod eius vius laticis potent illicò siti teneantur hydrepisa., quò plus erunt pota plus sitienson aqua.

Sic artem Chymicam omni fuco denudatam patefaciam, vt eius amor & virtus omnium animos erga se male feriatos conciliet & monumentum hoc tholis templi beneuolentia & gratia filiorum artis appendam, vt ab eo breuiori,

quo potero tempore, sperent panchimicom meam 🙀 in quo voiuersa medicina Spagyrica arte decorata, nontrunca, non confusa, nec lacera, sed integra & ab amnibus anigmatum vmbris defacata in lucem prodibit, faxit Deus ve acta secundet ve mereri valeam tantillum laudis & honoris erga Chymica artis candidatos, fruentur tandem presenti hoc Chymico Christiano, qui calum terramque pandit, corúmque misteria clausa,. hoc Chymicum recludic melos; Etsi id rudi calamo fiat sua tamen dulcedine ni fallor, & rerum varietate pelliciet omnium animos ad perpulchra topiaria eius & Paradisos inuisendos, quorum florenci & verè germinanti viridisate, tanquam gratifsima ombra labores quoscumque humana vita demulcere quis poterit, beatumque transigere auum. Siquid majus possem in Alchymia candidatos, libenter in lucem darem, nihil enim latitat in penetralibus cordis mes

quin typicis tesserulis fideliter explicaturus sim. Expettate interim alia Chymica artis opera qua vobis mistica reserabunt omnia, & me in vos omnes perquam optime feriatum in reliquum vita mea conscruabunt. Ualete & plaudite.



# JNDEX RERVM OMNIUM qua in hoc opere continentur.

#### A.

| A Blurda multa sunt, si trinicas:                   | in di       |
|-----------------------------------------------------|-------------|
| Bsurda multa sunt, si trinitas : uinis non sit vna, | 27          |
| Adami peccatum prodijt ex Angele                    |             |
| superbia.                                           | 101         |
| Adam non poterat per seà peccato e                  | mer-        |
| gere,                                               | 55.         |
| Actiones & passiones vnde fluant,                   | 76.         |
| Alchymistævnde dicantur,                            | 45.         |
| Alchymistærepræsentant Sacerdotes                   | ,218        |
| Alchymia efficax in rimandis natur                  | æar-        |
| canis,                                              | 45.         |
| Alchymia ostendit animi mores,                      |             |
| Alchymia ostendit filium in diuinis                 |             |
| Alimentum dissonum rei nutriend                     |             |
| tandem simile nutrito.                              | 3 <b>2.</b> |
| Alimenta vltimo reducuntur in sa                    | lem,        |
| Angeli ex nihilo,                                   | 94.         |
| <del>-</del>                                        |             |

| Angelis data fuit simplex cognitio     | my-          |
|----------------------------------------|--------------|
| sterij incarnationis,                  | 99.          |
| Angeli qua ratione creati.             | 93.          |
| Angeli non peccarunt imbecillitate     | 100          |
| Angelorum superbiæ causa qualis,       | 9 <i>9</i> . |
| Angeli peccarunt in prima char         | itatis       |
| præcepta,                              | 99.          |
| Angeli non ex mercurio mundi,          | 97.          |
| Angelus hominem excitauit ad pe        | ecca-        |
| tum,                                   | 105.         |
| Angelorum & Adami peccatum to          | otam         |
| naturam deprauauit.                    | 107.         |
| Angeli qua ratione naturali possur     | at ex-       |
| plicari,                               | 96.          |
| Animæ & corporis concordia,            | 142.         |
| Anima rationalis est immortalis. 141   | .154.        |
| Antiqui in docendis scientijs auari    | , 85.        |
| Antiqui quid de Angelis dixerint,      | 92.          |
| Antiqui qua methodo scientias r        | erum         |
| omnium docuerunt,                      | <b>73</b> •  |
| Aenigmatis chymici explicatio,         | 232.         |
| Anima rationalis à Deo est,            | 164.         |
| Arbor vitæ cur in paradiso collocat    | a 134        |
| Arborscientiæest species vnica,        | 128.         |
| Arbor vitæ erat naturæ compédiun       | n,730.       |
| Arbor vitæ cur sic dicta,              | 135.         |
| 1 Arbor vitæ fimilis lapidi Phyfico, 🗆 | 136.         |

| Ascensionis Christi Symbolum, Attributa divina reciproca sunt, Authoris protestatio, | 59.<br>15.<br>235. |
|--------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|--------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|

#### B.

| Alfamum animalium est Sal.    | 161. |
|-------------------------------|------|
| DBaptismus respondet lotioni, | 171. |
| Brutorum centrum quale,       | 183. |

#### C.

| Calcinationis scopus, Calcinatio est Symbolum pa | 203.  |
|--------------------------------------------------|-------|
| tiz,                                             |       |
| Calcinationis characteris explicati              | 203.  |
| Citationis characteris explicati                 | •     |
| Calcinatione omnia pura fiunt,                   | 144.  |
| Calcinatio respondet pænitentiz,                 | 174-  |
| Caluinistæ lapidibus viliores,                   | 91.   |
| Galidum mercurij est pater rerur                 | n om- |
| nium,                                            | . 75. |
| Calidum innatum mundi est a                      |       |
| vitæ Symbolum,                                   | 133.  |
| Characteris diuini explicatio,                   | 86.   |
| Cœlum non est causa malorum,                     | 168.  |
| Centrum naturz ignorans ignorat                  | totam |
| naturam,                                         | 159.  |

| Centrum naturæ est incorruptibile  | 11.         |
|------------------------------------|-------------|
| Chymicoru de Angelis vetus opinio, | 91.         |
| Chymici qua ratione Deum nouerun   |             |
| Chymici quibus Deum indicant in    |             |
| tura,                              | 8:          |
| Circulus in charactere diuino quid | in-         |
| dicet,                             | 86.         |
| Circuli quadratura Chymica,        | 82          |
|                                    | olco        |
|                                    | 213.        |
|                                    | 177.        |
| Christi lex nunquam definet,       | 88.         |
|                                    | uræ,        |
| quid incidet,                      | 89.         |
| Christus cælum nobis apperuit,     | SÖ.         |
| Christo cur moriendum,             | 56.         |
|                                    | 1954        |
| Christus qua ratione circulus dici |             |
| test,                              | 84          |
| Creatio est generatio rerum omn    | ium         |
| quo ordine factæ sunt,             | 97.         |
| Crux reperitur in vltima terum     | na-         |
|                                    | 106.        |
| Crucis figura elucet in characteri | bu <b>s</b> |
| metallorum imperfectorum,          | 209.        |
|                                    | 206.        |
| Cruci Angeli debent honorem,       | 795         |
|                                    |             |

| Cruci inscribitur lux,              | 90.    |
|-------------------------------------|--------|
| Crucis misteria varia,              | 89.    |
|                                     | abo•   |
| lum,                                | 91.    |
| Crux est perfectionis signum,       | 90.    |
| Crucis signo non obsignati in die i | udi- ` |
| cij impuri erunt,                   | 91.    |
| Crux est totius perfectionis basis, | 80.    |
| Crux mundum hunc representat,       | 81.    |
| Cruce nihil potest carere,          | 79.    |
| Crucis lineæ quid indicent,         | 82.    |
| Crux in mercurio quid indicet,      | 75.    |
| Crux renouauit mundum,              | 81.    |
| Crucis laus.                        | 79.    |
| Creare quid supponat,               | 4.     |
| Confirmationis sacræ virtus,        | 186.   |
| Corpus & anima purificanda funt     | anto   |
| refurrectionem, 144.                | 146.   |
| Corruptio in sublunaribus,          | 143.   |
|                                     |        |

D.

| •                        |                 |
|--------------------------|-----------------|
| Eus quid sit,            | 86.             |
| Deum cognoscere e        | x natura supre- |
| ma est sapientia,        | ı.              |
| Deus nobis dedit Christi | im vt per eum   |
| viuamus,                 | 61.             |

| Deus non fibi mundum fecit, 29. Deus cur homini Euam focia dedit, 112. Dzmones & cacodzmones dari, quid demonstret in rerum natura, 92.                 |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Diuus Dionisius Deum pati agnouit ex                                                                                                                    |  |  |
| inversorerum ordine, f.                                                                                                                                 |  |  |
|                                                                                                                                                         |  |  |
| and the top of Experience of the second                                                                                                                 |  |  |
| $\mathcal{L}_{i} = \{ 1, \dots, 2k \}  \forall i \in \mathcal{I}_{i} : i \in \mathcal{I}_{i}  \forall i \in \mathcal{I}_{i} : i \in \mathcal{I}_{i} \}$ |  |  |
| Lementa quatuor qua racione ex mer-                                                                                                                     |  |  |
| Curij centro emerserunt, 82.                                                                                                                            |  |  |
| Ens verum quid, 3.                                                                                                                                      |  |  |
| Excrementorum quantitas est causa cor-                                                                                                                  |  |  |
| tu ruptionis; in the the second 143.                                                                                                                    |  |  |
| Excrementa animalium, sunt quibusdam                                                                                                                    |  |  |
| alimenta, 162.                                                                                                                                          |  |  |
| Error caluinistarum notatur, 196.                                                                                                                       |  |  |
| Eucharistia est mirabilior misterio incar-                                                                                                              |  |  |
| nationis, 1953                                                                                                                                          |  |  |
| Eucharistia sublata perit Ecclesia Dei,68.                                                                                                              |  |  |
| Eucharistia omnia redemptionis misteria comprehendir, 66.                                                                                               |  |  |
| Eucharistiam sacram non comedens sal-                                                                                                                   |  |  |
| uus esse non potest, 67.                                                                                                                                |  |  |
| Eucharistiz plura suur miracula, 193.                                                                                                                   |  |  |
| Eucharistia est omnium sacramentorum                                                                                                                    |  |  |

mirabilissima,

68.

| Eucharist                                    | iæ facræ                                | necessi     | tas vnde                              | deiu-        |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|---------------------------------------|--------------|
| matur ex                                     | natura,                                 | T           | स्मार्थते क                           | 682          |
|                                              |                                         | . <b>F.</b> |                                       |              |
| 2004000                                      | Little 1                                |             |                                       |              |
| Lixatio                                      | Chym                                    | E2 CONI     | 1 manon                               | 173.         |
| Fons calc                                    | fentat fa                               | icrain,     | tro terra                             |              |
| Fons reru                                    | MIS IIIIIS                              | ium du      | alev                                  | 164.         |
| Frigus vi                                    | im omn                                  | arrom b     | ohiotera                              | ioq.         |
| res vi                                       | (donam)                                 | Ollulu 1    | iavung                                |              |
| • \ \ \<br>• \(\frac{1}{2}\)                 |                                         | G           |                                       | J. 1         |
| * <b>\$</b><br>* <b>1</b> 2 ( <b>5</b> ) ( 5 |                                         |             | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |              |
| C.                                           |                                         | A nrz       | cipua n                               | nateriæ      |
| G a                                          | ctio, 👈                                 |             |                                       |              |
| Generati                                     | onis &                                  | mixtioi     | 11S INEXU                             | icabiles     |
| viæ,                                         |                                         |             |                                       | 12.          |
| Generati                                     | ionis fon                               | is cit coi  | rruptus :                             | 40i<br>Janan |
| Gratia su                                    | per cœi                                 | CITIS CX    | Daptilino                             | 1813<br>1813 |
| det,                                         |                                         | · ;         | ار داد.<br>دارگویم کافیداری           |              |
| ١.                                           | *************************************** |             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |              |
| •                                            |                                         |             |                                       | :<br>        |
| W TIG.                                       | sain de la                              | nide ni     | viica                                 | 182          |
| HIR                                          | foria al                                | ei Chyn     | ici.                                  | 2.11         |
| Homog                                        | nte neco                                | catum p     | erfectissir                           | nus.100      |
| Homini                                       | s centru                                | m qual      | C <sub>3</sub>                        | 115          |
|                                              |                                         |             |                                       |              |

| <u> </u>                            |          |
|-------------------------------------|----------|
| Homo est Dei imago,                 | 30.      |
| Homini quid est opusive fructus fer |          |
| Homo ab ortu immortalis,            | 50.      |
| Hominis salus à morte Christi,      |          |
| Homo vita cœlesti frui non potes    |          |
| meritis Christi,                    | 51.      |
| Hominis præstantia,                 | 108.     |
| Homo non fibi sed Deo creatus,      | 105.     |
| Homo vere immortalis post resur     |          |
| ncm,                                | 146.     |
| Homo ex se ipso non potestà me      |          |
| vindicare,                          | 49.      |
| Humiditas mercurij est mater rerus  |          |
| nium,                               | 75.      |
| Humanitas est caput sublunaris      | effen-   |
| tiæ,                                | 80.      |
| Humidum primigenium non differ      | rt à ca- |
| lido innato.                        | 11.      |
| · ·                                 |          |

I.

Incarnati verbi Symbolum quale, 40.
Incarnationis misterium in natura indicatum, 88.
Influxus cœlestis quid, 75.
Ignis & aqua-in Chymicis baptismum representant, 183.

#### L.

| L Apis physicus Eucharistiam       | figu-  |
|------------------------------------|--------|
| Lapidem philosophorum viderum      | t mul  |
| ti,                                | 63.    |
| Lapis philosophorum ex quibus fia  | τ, 64. |
| Lapis phyticus Eucharistiz respode |        |
| Limbus qua ratione creatus,        |        |
| Limbi pars purissima ex qua homo   | Crc2-  |
| tus fuit qualis,                   | 109.   |
| Locus purgatorius vbi,             | 147.   |
| Luna in charactere mercurij qu     | id in- |
| dicet,                             | 74-    |

### M.

| A Ateria prima qua ratione        | redeat |
|-----------------------------------|--------|
| IVI in Deum,                      | 2 I.   |
| Materia quæ nihil habet satis da  | mnatos |
| representat,                      | 1 12.  |
| Matrimonij dignitas,              | 222,   |
| Matrimonij Symbolum;              | 223.   |
| Matrimonij figura,                | 176    |
| Mercurius quid proprie sit,       | AI.    |
| Mercurio adfunt spiritus, benigni | •      |

| ligni, , 1                           | 02.  |
|--------------------------------------|------|
| Mercurius cut omnipotens,            | 3 I. |
| Mercurius natură patefacit omnem,    | 95.  |
| Mercurij partes totum mundi ser      |      |
| complectuntur:                       | 95.  |
|                                      | 73.  |
| Mercurij superficiei insunt actiones |      |
| passiones rerum omnium,              | 77.  |
| Mercurij & Christi Symbolum, 56.     | •    |
| Mercurius vt Deum representet,       | 20.  |
| Mercurius cur trinus & vnus,         | 30.  |
| Mercurius varijs infignitur nom      | •    |
| bus,                                 | 20.  |
| Mors & corruptio vnde,               | 66.  |
| Morti inest vita,                    | 53.  |
|                                      | 52.  |
|                                      | 46.  |
|                                      | 69.  |
| Mors non nocet,                      | 53.  |
| Mors Christi necessaria,             | 47.  |
| Mortale & caducum quid dicitur,      | 50.  |
|                                      | 20.  |
| - a -                                | 114. |
| Mundus est vitæ plenus,              | 35.  |
| Mundus qua ratione factus est ex n   |      |
| Curij puncto,                        | 82.  |
| Myxta quid à corruptione vindicent,  | 62.  |

Mysteria sacræ passionis vbique des picta, 66. Misteriorum diuinorum icones in materia reperiuntur, 44. Misteria diuina supra naturam sunt, 28.

#### . N.

Atura in die iudicij renouabitur, 55. Naturæ cortuptio yndenam, 108. Natura sphæra est, 159. Natura non est sui opifex, Natura non est Deus, Natura eget spinitu vitæ, Naturale diuino non potest æquiparari,9. Naturali rerum statui nihil inest diui-·· num, Necessitas redimendæ humanitatis expostulat incarnati verbi misterium, 51. Nihil omni ex parte beatum quin Deum, attingat, 10. Nihil generatur absque præuia morte, 46.

O.

CLeum sapientum Symbolum extremæ unctionis, 175,

| Olei sapientum materia,           | 175  |
|-----------------------------------|------|
| Olai Chumiai - Coi                | 214. |
| Objectio in anima immortalitatem, | 162. |
| Objectio in Trinitatis Symbolum,  | 19.  |
| Objectio in Chymicum hoc opus,    | 230. |

P.

| DAnis Christi est vita Christ                                  | iano-        |
|----------------------------------------------------------------|--------------|
| I rum,                                                         | 58.          |
| Pater in diuinis qua ratione prim                              | us &         |
| filius qua ratione secundus & sp. fanctus qua ratione tertius. | iritus       |
| Personarum Trinitatis actiones inse<br>biles sunt,             | para-<br>22: |
| Planta passionis misteria ferens,                              | 65.          |
| Philosophi multi Ethnici Deum r                                | oue-         |
| funt,                                                          | 6.           |
| Purgatorium ostendit Virgilius,                                | 147.         |
| Purum sequitur Deum, inpurum                                   | verò         |
| diabolum,                                                      | 169.         |
| Purum naturæ est Symbolu virtutis,                             | 170.         |

Q.

Vies est çausa putredinis, motus verd est causa splendoris & lúcis, 189.

#### R.

| •                                                      |      |
|--------------------------------------------------------|------|
| Raymundus Sebon laudatur,<br>Redemptio & iudicium in o | 28.  |
|                                                        | 90.  |
| latent,<br>Refurrectio Christi omnino necessari        |      |
| Res omnes morti obnoxiz sunt,                          |      |
|                                                        | 54.  |
| Res vnitæ diuisis sunt fortiores,                      | 27   |
| S.                                                     |      |
| •                                                      |      |
| CAcerdotes cur patres dicantur,                        | 216  |
| Sacramentorum virtutes super                           |      |
| rales,                                                 | 181  |
| Sacræ Mariæ Virginis Symbolum,                         | 42   |
| Sal qua ratione sit generationis &                     | cor- |
| ruptionis principium,                                  | 76   |
| Sal naturæ non est Deus,                               | 8.   |
| Sal physicu est Paradisi Symbolum,                     | 138. |
| In sale mundi quid sit primu 2. & 3.                   |      |
|                                                        | 162  |
| Sal hebraice quid notet,                               | 34   |
|                                                        | 16   |
| Sal vnde habeat conservandi vir                        |      |
| Sal mundi Daym rangantar                               | ه .  |

| Sal qua ratione incorruptibile,           | 38.          |
|-------------------------------------------|--------------|
| Sal virgo qua ratione dicatur,            | 43.          |
| Sal apud omnes gentes tribus scribi       | eur li-      |
| teris,                                    | 3 <i>3</i> . |
| Sal Christi symbolum est,                 | 34.          |
| Sal mundi omnipotens,                     | 38.          |
| Septem Chyniæ instrumenta, respon         |              |
| septem Sacramentis,                       | 172.         |
| Sol quare vitæ pater,                     | 38.          |
| Solus homo Deum laudat in natur           |              |
| Sol quid, Luna & Mercurius.               | 70.          |
| Sol & Luna in Charactere mercuri          | ,            |
| 78.                                       | •            |
| Semen in vtero est sal solutus,           | 162.         |
| Semen in centro latet,                    | 37.          |
| Semen mundi qua ratione moriatu           |              |
| Semen qua ratione sit ortus & vitæ        | fons,        |
| 37                                        | ,            |
| Semen mundi totum cælum pere              | surrit,      |
| 39.                                       |              |
| Semen mundi cur Atlas dicat,              | 39.          |
| Semen mundi quare corpus eleme            |              |
| induat,                                   | 40.          |
| Species rerum vltimæ vnæ sunt,            | 25.          |
| Sine aqua & igne nulla est purifi<br>183. | catio,       |
| Spiritus mun di dicitur vnigenitus        | natu.        |

| ræ,                                  | 200     |
|--------------------------------------|---------|
| Spiritus naturales seruiunt natu     | ræ, vt  |
| Angeli seruiunt Deo,                 | 96,     |
| Spiritus mercurij sunt symbola       |         |
| lorum,                               | 97.     |
| Spiritum sandum in charactere e      |         |
| Spiritus sancti Symbolum,            | 62.72.  |
| Spiritus sanctus Christianos legat,  | 71      |
| Spiritum sanctum quid represente     |         |
| Spiritus sanctus est vinculum Tr     |         |
| 70.                                  |         |
| Spiritus sanctus Ecclesiæ patres ill | umina-  |
| uit,                                 | 71.     |
| Spiritus mundi rebus inferiori       |         |
| milis,                               | 46      |
| Spiritus mundi etsi. vnus nutrit     |         |
| 36                                   | emina i |
| ,                                    |         |
| Spiritus mundi quibus constet,       |         |
| •                                    | 97      |
| Spiritus vini omnia conseruat,       | 192     |
| e e                                  |         |

T.

Terra pura Virginem Mariam figurat
123.
Terra fordida Euam representat, 123.

| Totum sequitur naturam partis,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - 4?     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Transmuratio metalloru quid indi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | cet,64.  |
| Trinitatis explicatio ex humanitai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
| Trinitas & vnitas in diuinis qua r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ationo   |
| - confiderence                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2 : 23.  |
| Trinitas & vnitas in divinis omni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •        |
| tiam arguit,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 20.      |
| Trinitatis simulachrum in natura,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 17.      |
| Trinitatis persone vniuscuiusque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Sym-     |
| bolum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 16.      |
| Trinitas diuina sola, potest miste                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
| penetrare,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 13.      |
| Trinitas & vnitas in mercurio mui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ndi, 31. |
| Trianguli & quadranguli Chym                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ici ex-  |
| plicatio,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 83.      |
| Trino & vuo omnia clauduntur,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 95.      |
| THE COURT OF THE STATE OF THE S |          |
| ្នាស់ និង                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| Virgo Maria Eua secunda,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 122.     |
| Vitæ sanctitas vnde desumenda,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 47.      |
| Vitæ postremis in diebus quid fa<br>sit Deus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Aurus    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 54.      |
| Vxoris officium erga maritum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 119.     |
| Vnitas diuina est inseparabilis,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 19.      |
| Vinculu calidi & humidi innari qu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | id te    |

FINIS.

#### EXTRAICT DV PRIVILEGE DV ROT.

DAr grace & priuilege du Roy du vingt-quatrielme lanuier 1624, seelé du grand sceau en cire jaune, signé par le Conseil de Fon-TAINES. Il est permis à Pierre Bosc, Marchand Libraire juré en Tolose, d'imprimer ou faire imprimer, vendre & distribuer par toute son Royaume, vn liure intitulé Alebymista Christianus: Auctore Petro Ioanne Fabro. Doctoris Medici Philochymici Monspeliensis, sans que autre que ledit Bosc, ou ayans drois de luy, le puissent imprimer ou faire imprimer, vendre ou distribuer, iusques au terme de dix. ans, à compter du jour & datte de l'impression dudit liure finie: & ce sur peine de confiscation des exemplaires qui seront trouuez auoir esté contresaits sur l'impression dudit Bosc, & d'amende arbitraire.

Par le Conseil.

DE FONTAINES.

Acheue d'imprimer le premier Octobre 1632.

#### Errata sic corrige amice Lector.

DAge 32. lin. 19. lege trinitatis pro civitatis. Pag.49? Plin, a. lege permixta pro permixtu. Pag. 53. lin. 25. lege ni pro vi. Pag. 53. lin. antepenultima lege formæ pro formas. Pag. 70. lin 10. lege nodus pro nodica. Pag. 66. lin. 6. lege in indicis pro indicis. Pag. 89. lin. 21. lege occidendi pro occidenti. Pag. 105. lin. 17 lege infirmanit pro infinuanit. Pag. 107. lin. 6. lege frondofis pro fendolis. Pag. 110. lin. 16. lege ligabantur prolegabantur. Pag. 1 so. lin. vitima lege totum & vniuersum pro totam & vniuersam. Pag. 125. lin. 1. lege inutilibus pro cantilibus. Pag. 131. lin. 18. lege nollent pro vollent Pag. 138.lin. 13. lege in sui tendere centum vt scelieitatem consequantur. Pag. 145. lin. 5. lege luminis pro animi. Pag. 149. lin. 14. lege metallium pro metallicam Pag. 150. lin. 27. lege in quo meritis Christi pro in quo Christo. Pag. 152. lin. 12. lege vitium & nequitis, & dele Dei sunt. Pag. 152. lin 16. lege certifsimum pro certissimus. Pag. 153. lin. vltima lege momentanensis pro momentanea. Pag. 171. lin. 1. lege illius pro illam. Pag. 181. lin 23. lege argentum pro argenti. Pag. 188. lin. 30. lege fructus pro fructum. Pag. 191. lin. 23. adde hæe verba, animi tui vires Sacramenza septem instituit in Ecclesia sua. Pag. cadem lin. 12 lege vas pro vaa. Pag. 198. lin. r. lege mutu pro natu. Pag. 193. lin. 19. lege vinas pro vinus. Pag. 229. lin. 4.º lege agredi pro aggressus sum.



**ALCHYMISTA** 

CHRISTIANVS,

PETRI IOANNIS FABRI

CASTRINOVIDARRENSIS Doctoris Medici Mons-

peliensis.

ALCHIMIA DEVM MON

strat & indicat natura opisioem

& Vnicum creatorem per

ipsammet naturam.

CAPVT'I.



X rebus omnibus, quæ vifuntur in orbe terrarum, Deum aliquatenus cognoscere posse, summum eft, & maximum humanæ sapientiç culmen & fastigium, in quo sapientia fulget & prænitet cæteris

humanus intellectus. Reliquum quod scibile

no cere natura, supremum eft humane culmen.

eft, & cognitu possibile, nauci est, & futile, inscitiz potius plenum, tenebris inuolutum Cimmerijs, quam aliquo lumine nitens: nullú enim lumen reperiri potest, vbi fons & scaturigo veri luminis deficit, suosque perennes non infundit radios, si cœlestes istos igniculos seminaq; divinimitis, que per totum rerrarum orbem diffunditur, suforamus, aut faltem crassa mentis caligine obtegamus, naturam omnem, cœlum terramque confundimus,& in antiquum cahos redigimus, nihilumque vetus connocamus: Si patrem celestem Deum rerum omnium opisicem & conferuatorem vbique rerum indigitatum non fateamur: Natuta enim hæc vniuerfa fuprema & infima stare non potest, nec minimum temporis labilibus suis persistere fulcris & staluminibus quin corruet, & perenniter fluat in cahos luum, nisi causa sua, patre suo, & vnico hoc suo archzo fulciatur, ciusque potentia infinita & indefinenti statuminetur, aut summum nefas prædicandum aft , conceptu solo puniendum, naturam hanc quam cernimus sotam & integram, sui ipsius esse opificem, sempiternam & perennem : Id tamen erroris adeò clarum est, vt nemo nesciat, partes integrantes ipsius naturæ nec naturam iplam stare posse, nec quidem momento temporis, quin aliquid corruptionis, & mutationis perpetuæ in se ipsis patiantur & subcant. Eô maximè argumento, sat clarum est, naturam non esse sui causam & fontem : nam si ex penetralibus suismet scaruriret perennis esset, nec perpetuis mutationibus & alterationibus augeretur : at perpetuum esse indesinens & sibi

Natura non est sui ipsius opifex.

conftans omni studio sibi vedicaret. Quod enim est fons primus sui ipsius, le ipsum perenniter conservat, fons verè primus originis, est etiam fons conservationis & perennitatis, naturam videmus non esse fontem perennitatis sue, indeq; etiam non esse fontem originis sui ipsius, fatendum erit.

Naturam etiam quam oculis contemplamur, Natura non Deum non esse ex eo colligimus, quod ea ipsa est Deus. non fruatur essentia omnium perfectissima, nam fi ad amussin veritatis referendum sit, ens naturæ quid erit quæso, illius centrum? purum nihil, ens non ens, cum semper tendat ad sui corruptionem & mutationem, & inde non ens, cum verum perfectum & absolutum ens, sit illud per quod funt omnia, à quo fluunt & confernantur, & fine quo factum est nihil, immutabile, omnia mutans, inuisibile, omnia videns, immotum, omnia mouens, omnia continens fine ambitu, vbique presens fine situ & motu, illud solum meretur entis perfectissimi & absolutissimi nomen & Froger. Natura autem & mundi huius vniuerfi ambitus, cum hæc fibi arrogare non valeat, entis simplicis corruptibilis, mutabilis, terminati & vndiquaque circumscripti essentiam sibi vendicare potek, & ideo ex interna & innata sua mutabilitate & corruptela, vilissimi entis naturam habet, non perfectissimi & absolutissimi, qualem nos credimus Dei naturam esse, vt potè zternam, infinitam & omnipotentem. labili, nihil Non ergo ex entis naturalis essentiavt pote vilis- sapit diniama, argumenta diuinitatis in eo colligemus, eique dabimus, aut Deum deficientem & man-

rerum statu nitatem.

cum, quod nefas est cogicare, constituere dabitur, cum natura deficiens, impotens & manea fit. Si obijciatur naturam vniuersalem & generalem permanentem esse, sibi constantem in suis mutationibus, aternam & infinitam-cum temporis duratione, generationumque potentia interminata, ideoque perfectissimi entis & diuini naturam fibi arrogare: Soluunt hanc obiectionem iplæmet partes naturales, finitæ omnes,certisque numeris inclusæ, mutabiles, & labili essentia statuminatæ, cum totum à partibus hac in re differre nequeat; subeunt enim hac in re totu & partes candem sortem & conditionis rationem: Si partes ante vnionem totius labiles sint, & corruptibiles, in vnione ipla etiam iplæmet partes nec sibi constabunt, sed fluxæ erunt, & fluctuantes in ipso mutationis & corruptionis gurgite, & pro inde totum erit profundæ corruptionis abysso immersum.

quitur naturam partium.

Creare quid supponat.

Cogitare etiam non possumus absque veritatis ipsius deteimento, naturam & mundum fuisse ab æterno creatum diuina potentia: creare enim supponit, non esse, & ex nihili scaturigine trahere originem, & ita creare indicat actionem dininam externam in certa quadam motus mensura constitutam, & peractam hoc est in tempore factam.

indigitet in natura.

Deum quid Deum etiam testantur & indigitant rerum omnium mutabilium immutabilis ordo, qui ab omnibus fæculis & à condito mundo lege inuiolabili observatur, à cun tis mundi partibus: temporum mutationes & cœli motus, ob terræ fertilitatem: generationum & productionum animalium vegetantium & mineralium inextricabiles processus ob mundi munditiem & pergratam formam, vel potius ob solius hominis commoditatem & vsum.

Hicordo admirabilis & stupenda rerum sezies, non fatalis consequutio, potest ne adeò sirmis stabiliri vinculis & nexibus absque authore huius ordinis patre, & vero & vnico sonte, ab eodem ordine diuerso & dissentaneo: Ordinem enim & rerum seriem absque ordinatore excogitare non possumus: Natura autem & rerum series consunduntur nec sere disserunt si medullitùs introspiciantur. Ordinator ergo erit quid supra naturam, à quo natura seu rerum series dependet suasque observabit leges & normas inuiolabiles, quas prætergredi & antiquare non potest ob perpetuam & indesinentem legislatoris sui præsentiam.

Diums Dionisius Areopagitarum integerrimus iudex scelerumque vindex æquissimus, ortu & natione Ethnicus aliquo tamen Diuino pneupmate pulsus, Deum testatus est, & confessus ex ordine inuerso, solis & lunæ Ecclypseos: Nam cum moriente Iesu Christo veri Dei vero filio ordinem naturæ rerumque seriem susque deque inuersam contemplaretur, voce magna intonuit: Aut patitur Deus, aut tota machina mundi destruitur. Ex ordine illo inuerso Deum fassus est, eumque pati quid maximum, cum tota natura, cælum & terra, nescio quid lugubris & sunesti insueti, portenderent.

Nos verò rationis & intellectus compotes & capaces non Ethnici, sed Christi ipsus veri Dei

Dionisius
Areopagita,
Deum pati
cognouit ex
inuerso rerü
ordine.

filij infinitis propemodum doctrinis, speculationibus & exemplis confirmati, proh dolor & nefas! adhuc infirmi sumus ad fidem hanc,& cæci penitus ad hanc lucem percipiendam.

Multi alij Pbilosophi Deumnouerunt ex lumine natu-

Non solum Dionisius Areopagita, sed & quamplurimi antiquitatis sophi, deum nouerunt ex lumine nature, veluti Hermes Trilmegistus, Geber, Democritus, Pyragoras, Riato, Aristeus, Artephius, & multi alij Chymicz propaginis antiquissimi, qui omnes ante natum Christum floruerunt, hæbreorumque religionem non coluerunt, nec sciuerunt : & tamen Deum vnicum æternum, increatum, omnipotentem, infinitum creatorem omnium, protectorem & gubernatorem confessi sunt, solo luminis intellectualis naturæ radio illuminati: è cuius fonte exhauserunt dininam illam, quam habuerunt de Deo cognitionem, rudem tamen, sed nihilominus maioré & clariorem illà, quæ sensu externo fimplici percipi potest. Quamuis enim Deus solus, se ipsum cognoscat ex se ipso, cûm se ipsum se solus capiat : attamen eum cognoscere aliqua ratione valemus operibus manuum suarum, quæ nobis sunt auxilio & subsellio, vt ad eum assurgamus, dicante Apostolo. Inuisibilia Dei per ea quæ facta funt, à creatura mundi intellecta, conspiciuntur, bæcque cognitio diuina, quæ ex operibus Dei sumit exordium, adeò facilis, euidens & docilis est, vt nemo sapiens ea carere possit, aut saltem se excusare valeat, quin rationis radio & lumine, hue penetrare queat, Deumque præter naturam noscat : hæc enim scientia per se adeo nota est, ve si qui sint, qui eam velint obli-

serare, se iplos abrogent necesse est, tenebrisque profundis saimmergant, & luce se prinent, qua qui non illuminatur, verè czeus eft,& terrz inutile pondus, dura filex, & marpefia cautes: diuinos igniculos silentes in se coercens attritu & percussu sui ipsius excitatos non percipiens, nec vsui suo & vtilitati reponens : hi igniculi sat lucis effundunt ne Deum in creaturis percipiamus, veramque lucem illum fateamur,qui ex' tenebris nihili eduxit nos, lucemque quamcumque,&ne extinguatur perenni suo foco & fomite conservat & nutrit, alioquin in tenebras prieses abiret, & nos etiam in primum nihilum corrueremus, ni virtute sua infinita persisteremus; Chymici Philosophi antiqui omnes, etsi Ethnici Chymici & pagani cum numquam sub vexillis Christi qua ratione militarint, vt pote Christi sæculis & temporibus Deum noneantiquiores, tam profundum inscitiz veternum numquam obdormierunt, quin semper fassi sunt & professi Deum vnum naturz totius opisicem, eumque indigitatum inuenerunt in ceutro cuiuscumque rei:ceutrum enim cuiuscumque rei cum sibi semper constet, nec fluctuantibus & labilibus corruptionis motibus teneatur, sed semper mouens immotum per se persistat, diuina quandam potentiam supra se arguit & indigitat, veramque Dei imaginem representat, cum ab eo fluant omnia in idque redeant vnde ortum habuerunt, Deum adhuc magis indicat: Nam sic ex eo centro siue substantia quam sal mundi, & terræ dicunt totius naturæ statumen & fulcrum, fomitem & nutrimentum sic arguere possunt; Hoc sal naturæ basis, & fundamentum, virtus

Sal natura no est Deus. & energia, & natura ipla, non est Deus cum zternitatem nesciat infinitam poremiam, supremam bonitatem immensam intelligentiam, virtutumque omnium & perfectionum supremum
& inaccessum culmen prossus à se eliminet: illa
autem omnia supremz virtutis attributa non sali
huic, qui natura est, tribui possunt & donari.
Superest ergo, dari aliquid & extra & intra & supra naturam quod his attributis insigniri mereatur, & queat, id autem solus est Deus; nam si hze
attributa in rerum essentia reperiantur, vt apud
omnes in confesso est, soli Deo competunt &
sunt Deus ipse, cum in Deo omnia sunt Deus,
nec in ipso dissonum quid reperiri contingat.

Quibus rationibus Deu indigitet in natura Chymici.

Ex his iterum quærit & inuestigat medullitus Alchymia Deum: Si inquit, natura sponte tédat in profundissimas & absolutissimas sui ipsius perfectiones, frustraneumque & vacuum nequeat esse eius intentum, quid prohibet Deum tanquam verum & vnicum suum centrum constituere cui soli gaudeat & quiescat, & profundissimæ perfectionis suæ abillo immergatur: verum enim est veroque verius & verissimum in rerum natura dari virtutes, energias, potentias & magnitudines, quæ sponte sua feruntur ad supremum gradum perfectionis: gradus verò ille omnino nequit esse supremus, quin sit etiam infinitus & immenlæ luæ magnitudinis ablque termino vllo & limite, vndiquaque circumfulus. Cogimur ergo Deum confiteri in quo solo & vnico immeniæ illæ virtutes, energia, potentiæ, & magnitudines absque vllo termino & limite sint vndiquaque profusæ. Non existimo tamen

proprietates has naturales & virtutes esse cum Naturale diuinis eiusdem naturæ: Naturalia enim cum diuinis nullam habent inter se proportionem etsi potest aquiiuxtà se ponantur, nihil verè sunt, habent tamen allegoricum quoddam, cuius gratia Deo appropinquari possunt vt ex illa labili essentia infinitam illam perennem & semper sibi constantem contemplari valeamus essentiam, vt patet in sale terræ & mundi, quod quidem sal, & si creatum Sal mundi quid sit, Deus tamen in eo viuss sui in gines adeò pulchrè insculpsit, vt nemo vel minimi iudicij capax reperiri possit, quin illas agnosci cogatur, & vndiquaque clamantes imo voce grandi intonantes audiat: Deus est, qui hæc mirabilia fecit, & qui adhuc portat omnia verbo virtutis suz. Ab eo enim & eodem fonte prodeunt, creari & conservari. Naturam vidimus non à se ipla creatam, eamdemque etiam contemplari licet non per se ipsam conservatam. Superest ergo vt per alium creatam fuisse & adhuc conseruari asseramus, eumque Deum solum & vnieum fateamur: creare enim, quod est ex nihili fonte educere solo verbo virtutis, creataque conseruare, infinitam immensam, æternam, & omnipotentem præsupponit virtuem, virtus autem infinita, immensa, zterna, & omnipotens, est Deus ipse.

parari.

Perfeicata igitur omnis suspicionis fronte, alacriter concludemus omnia qualiacumque fint in rerum serie dum sunt viuuntque,esse & viuere per Deum, qui est ens entium, & vera vira viuentium, in quo solo summum bonum, summa Nihil suprequies & felicites suprema est expectanda: Sic mum fæli-

eitatis eulmen pertingere potest, quin Deum attingat.

Alchymia naturalia perscrutando, per genium ignis, qui est omnium occultorum scruentor, supernaturalia aliqua ratione. colligit, Deumque monstrat & indicat, non sicut sibi ipse est, sed sicut naturæ est, & tamen cum illo, & illo illuminante, alioquin omnia lux naturalis & ignis, tenebræmeræplusquam Cimmeriæ sunt ad illam lucem superinaccessibilem & super incommunicabilem contemplandam, ad quam non attingit liqua lux, nisi vera illa lux, que de cœlo descendit ad illuminandu omnem hominem venientem in mundum, quam lucem adhuc non cognoscunt. Etsi in tenebris luceat, tenebricosi quammulti homines quibus cum agemus sequé. ti capite, lucemque hanc in tenebris lucentem quantum natura potest, indigitauimus.

MICHTMIM SUPPOSITM
prius Reuelatione diuina, Filium Dei
Patris omnipotentis, Patrique aqualem oftendit per similitudines & allegorias, qua in sale sine Mercurio mundireperiuntur.

### CAPVIII.

V PERIORI capite Deum oftendimus ex centro ipfiusmet naturæ incorruptibili, quantum eius valent humeri, & quantum potest hæc lux tenebrosa huic immensæ luci & insinitæ appropinquare, hoc idem centrum naturæ, quod Centrum in tota rerum serie & singulis eius partibus in- natura incorruptibile quadamtenus reperitur, salisque corruptibile sortitur naturam & essentiam. Inperscrutabile & inintelligibile filij Dei mysterium aliqua ra-tione rudique penicillo depingere potest, suppofita priùs reuelatione quam de hoc mysterio cœlitus accepimus. Sic enim fatur Alchymia de tanto mysterio. Perfectissima & numeris omnibus absolutissima virtus, potentia & energia, quam habere potest calidum innatum, rerum omnium materia prima & vltima, fiue sal mundi & naturæ, hæc censetur, scilicet productio & materia prigeneratio humidi cuiusdam radicalis eiusdem omnino & æqualis naturæ & essentiæ, virtutis & potentiæ, quodque humidum radicale & primigenium est synchronum & con cum cum callido illo primigenio, à quo dependet per veram emanationem, seu productionem, que natum & genitum fibi similem & zqualem educit, ex ponitissima sui essentia: humidum autem istud & calidum primigenium esse eiusdem naturæ & essentiæ, virtutis & efficaciæ, hinc constat, quod effentia cum falem illum mundi, seu materiam rerum primă & vltimam constituant homogeniam omnino fimilis & eivídem substantiæ, per totum suæ cőpaginis ambitum. Philosophi etiam omnes & Medici calidum innatum & humidum primigenium quæ in centro rerum omnium latitant non dissons esse fatentur eiusdemque naturæ esse admittere coguntur, ob generationes & productiones mixtorum & individuorum homogeniorum, quæ sub toto cœli concano reperiuntur: sunt

Prestantif-Sima virtus ma est gene-

Humidum primigeniŭ einsdem est callido mate.

etiam hæc ambo contemporanca & coætanea, quod calidum istud innatum absque suo humido esse & persistere nequit: non potest auté persistere propter radicales & essentiales vniones, quas cum humido suo, ab origine contraxit, alioquia mancum quid & valde inpersectum fuisset calidum istud, si vita siue humiditas radicalis & primigenia, in ipso creationis instanti & momento connexa illi non esser.

Eget calidum innatum humido primigenio suo, tanquam pater filio ve nomine patris frui queat: nam calidum istud nequit esse innatum, quin indissolubili vinculo humidum primigeniu sibi connexum habeat. Si hæc ita sint, vt vere sunt in hac rerum vnica substantia, vndenam habuit hanc mirabilem & stupendam similis sui productionem? Hobait ex primo sui ipsius opifice, & protoarchæo, nihil autem habuit & exhausit ex hoc infinito fonte, quin multo perfe-Qius & infinito modo, vt infinitus est iple conditor, habeat & possideat : Magnum enim est & mirabile generandi naturæ robur cuius occultas scire artes notasque penitus habere Dei solius est, non humani intellectus. Hac mira producendi potestas in creatis, arguit aliquatenus illam infinicam in divinis generandi potentiam: Deus enim rerum omnium pater verus pater esse non potest, quin filium sui similem habeat: mundus autem hic voiverfus sui similis omnimodè esse nequir, nec etiam ille verus filius suus, nec iple pater, propriè ex tali filio vocari potest, nihilominus pater est. Superest ergo, vt filium habeat sui similem, æternum, infinitum & omni-

Generationius de mixitionis inextricabiles funt via.

Quaratione Alchymia probet filiü esse in diui-

potentem, ex quo solo verus vocetur pater, patris enim est in creatis totam sui communicare substantiam filio suo, virtutem & energiam, vi leminis sui, que totam patris virtutem & energiam essentialem complectitur: Dei etiam erit in diuinis omnino perfectissimo modo, & nobis incomprehensibili & indicibili, totam sui communicare essentiam alteri, qui non erit alter ratione essentiz, sed alter ratione personz. Necesse est ergo in divinis patrem producere filium, fibi æqualem infinitum æternum & omnipotentem.

Sic Alchymia interiora naturæ creatæ contemplans mysteria increatæ naturæ sua qua potest mente arguit, nec hominum tota series, nec omnes simul Angelorum ordines possunt hac Distina Tripenetrare. Solus est Pater, solus est Filius, solus nitas est Spiritus sanctus, fola est hæc Trinitas, vnus potest pene-Dens qui hæc mysteria nouit & per gratiam nobis communicauit, non vt vere funt & existunt, rium, sed quo intelligibili possumus complecti modo, quantum potest mens humana per tenebrosos cancellos luminis sui, in speculum transmittere luum.



GESTIT ALCHT MIA
oftendere in divinis Spiritum fanctum
à Patre & Filio procedentem. Per
ficcitatem qua est in Mercurio mundi.

# CAPVT III.

ALID V M innatum mundi & humidum primigenium quæ in fale naturæ reperiuntur rudem nobis quandam speciem & vmbram delinearunt. Diuini Patris omnipotentis

& filij sui cozui & immensi. Iam verò siccum quod in codem sale, seu Mercurio mundi, à prima rerum origine Deus collocauit, & à calido innato & humido primigenio procedere fecit: Spiritum sanctum à Patre luminum & Filio procedentem, rudi nobis Minerua depinget : Percipere animo non possumus, calidum innatum mundi producere posse suum primigenium sibi cozuum zqualem& homogenium abique innato mutuoque amore, quo tanquam indissolubili vinculo ftrictissime simul vinciantur imò vniantur vnitate essentiæ, vt vnicum homogenium & fimile constituant suppositum: Hic autem amor & vinculum, quo simul vinciuntur non est quid dissonum, & differens ab veroque coniunctia, nec ab veroque distunctin, sed est quid penitus

Spiritum
fanctū quid
in natura
representare
potest.

vnum & idem in vaico supposito adunatum. Nihilominus vinculum hoc quod in siccitate salis humidi prizadices altas agit & siccum salis, seu Mercurij migenij, dicimus, non est calidum innatum & humidum primigenium, sed quid distinctum & nomine Leparatum & non essentia dissonum ac differens, à calido & humido procedens, illaque vniens & vinciens vinculo idemtitatis & vnitatis, in corpore salis, quod Alchymiste omnes miris tricis, & znigmatum nubibus varijs & oblcuris occultarunt, ob mystica quæ in sale latent stupenda. Vnde etiam Alchymistæ ita dicti sunt, quod myfterijs succi salis præsint, & mystica salis tractet : Aλς enim sal est, & χύμος succus & myste, mysteriorum præfules habentur. Sali ergo mysteriú magaum maximoque maius, inest: cernimus in eo calidum innatum, humidum primigenium & siccum radicale, quod procedit ab actione calidi innati in humidum suum, hæc autem actio nihil aliud est quam amor & vinculum quo simul copulantur & sibi constituunt illud vnum homogenium visibile & palpabile corpus.

unde dican-

Si in sale mundi hæc mysteria percipiamus, processionem, vinculum, donum & amorem ve ita loquar, vndenam fibi vendicauit tantum naturæ donum , & tam pretiofum arcanum : nihil enim à se ipso habet sed quidquid habet, à creatore & protoarchzo luo, lumplit exordium. In primo ergo istius salis artifice perfectissimè completa sunt, que in sole adumbratum tantum depingi possunt, decet patrem æternum, decet filium patri cozuum, amorem impertiri mutuum, dinina resivinculum, donum, spirationem infinitam, æter- precasunt.

nam, omnimode perfectam & abfolutam, vtri-

que personæ patri filioque coæqualem.

Decet patrem amare filium, decet filiú amare patrem, sed quia ambo infiniti sunt, corú etiam amor mutuus, infinitus esse meretur; decer etiam patrem decet & filium mutuo illo se dotari dono, & vinculo pari se vinciri, ve vnum constituant Deum, tribus personis distinctum,& Trinitatem vera vnitate essentiali adunatam.

Hæc mystica nulli mortalium & Angelorum nota, sed soli omnipotenti Trinitati, benignissima hæc sancta maiestas per gratiam, fidemque Catholicam & orthodoxam nobis communicauit, prædicante ipso les V Christo Dei vero filio & illuminante Spiritu sancto. Nihilominus adumbratas horum mysteriorum figuras in sale mundi conspicimus: sunt enim in ipso tria distincta, calidum puta innatum, humidum primigenium & siccum radicale. Calidum innatum patrem representat, diuinitatis fontem, ve calidum innatum naturæ scaturiginem : humidum vero primigenium à calido innato emanans & genitum, filium ab æterni æui immensitate à patre luminum deductum aliquatenus oftendit. Siccum autem radicale quod humidum primigenium & calidum innatum indissolubili vincu-Io nectit & copulat ad vnitatis essentia & quod ab vtroque procedit : Spiritum sanctum rudi suo vi pote naturali penicillo, nobis depingit : hæc tria, quamuis tria distincta fint, verum vnum constituunt vera vnitate suppositum, ita vt non zblurde dicere possimus, Sal trinu esse & vnum, representa: Trinitatemq; facram & fandtam Christianis adora-

que Trinitatis facta persona Symbolum.

Vniuscuius-

adorabilem nobis quodammodo figuris suis naturalibus tanquam imaginibus quibusdam di-

·stinguere posse.

Nullatenus tamen ambigendum est & existimandum, quin orthodoxè credam has figuras & allegorias naturales, futiles & inanes, prorlus esse, ve modicum & tantillum divinitatis mysterium absolute & perfecte distinguant : quidquid enim Dei est, profundissimæ infinitatis abysto immergitur, nec vllis naturæ terminis exprimi potest. Nihilominus mirum est , & stupendum, Mirum est . quod rudis quædam & adumbrata figura divini quod in naentis in natura reperiatur, cuius ope & auxilio tura Trinidivinum illud ens entium fateri valeamus, trinum & vnum, trinum in personis & vnum in essentia. Prima persona Patris est, secunda Filij, chrum, tertia Spiritus sancti: Patris tamen non ita prima est, ve aliquid æui ante alias prius sibi vendicet, nec filij etiam secunda est persona, & Spiritus sancti tertia, vt aliquod temporis posterius hæ personæ habeant parri personæ; non datur enim in divinis prùis & posteriùs ratione temporis, sed solum ratione originis; omnes etenim personz zternz sunt , nulloque temporis termino circunscriptæ ante tempus erant, & tempus iplum per iplas sumpsit exordium. Pater tamen primus est in Trinitate, tanquam à se iplo ratione dependens & primus divinitatis fons & scaturi mus, filius go, à qua sola prima scaturijt essentia divina; fi- secundus; & lius autem lecundus est, ve verus primogenitus patris non tempore sed origine tantum. Et vt pater primus eft, ve generans, ita & filius fecundus elt vi genitus, ve pater primus est qui dat diui-

tatis dinina, rude reperiatur simula-

Spiritus fan-Aus tottinus.

nam essentiam, ita filius secundus est, qui recepit cam. Et Spiritus sanctus tertius est in divinis,

tanquam ab vtroque procedens.

In sale mundi quem Chymici Mercurium dicunt, fas est nobis aliquid simile rimari & allegoricum, quod per reuelationem priùs cœlitùs demissam horum mysteriorum, ab Spiritu sancto in orbem terrarum diffusam, speculu quoddam videtur in ænigmate beneficio cuius, hæc quadantenus mystica conspiciuntur, non vt se Mysteria di-habent, vt sæpe dixi: quia vero verius est, hæc uina supra mysteria tanta este & supra naturam, vt nulla naiură sunt. creaturarum ne tantilu quidem concipere queat, ni Deus summus, misericors & gratia & bonitate sua, nobis communicasset ingeniumque inde dedisset, huius occulti mysterij exempla & figurat in natura ipsa rimari quæ nobis aliquatenus explicant & diffingunt, quod fides Catholica & orthodoxa, nos credere iubet, in salutem æternam fidelium omnium.

In sale mundi, quid sit primum,quid secundum,

In sale ergo mundi vel materia rerum prima, calidum innatum primum dicimus non tempore sed origine solum. Primum enim est, calidum gecunaum, quid tertium. illud, vt fons & scaturigo vitæ, vitam omnibus communicans & tribuens, humidum primigeniu secundum dicimus, non ve quid posteriùs factú & creatum post calidum suum, sed vt quid ab illo calido, in ipío creationis momento, diductu, & vitam recipiens, à calido innato dimanantem. Siccum autem quod in eodem sale repetitur, tertium dicimus tanquam quid ab. veroque procedens. Hec tria diftincta ita firma compagine & dura connexa sunt in vnum suppositu, yt nulla vi naturali quamuis fortissima dissungi possint. Hinc colligere nobis fas crit, quatu inseparabilis Inseparabilis sit naturæ divinæ vnitas, quauis in Trinitate per est natura sonarum consistat, cum in naturalibus rude hoc exemplar habeamus, vt hanc Trinitatem in vnitate, & vnitatem in Trinitate confiteamur.

Obijciet forsan Panurgus quidam in Chymia artem malè feriatus, allegorias, similitudines & icones Chymicas toto cothurno dissonas cu diuinis reperiri : Pater namque æternus , Filius & desumptas, Spiritus sanctus in diuina & sacra Trinitate, personz sunt intellectuales. Nam pater generat fi lium operatione intellectus, & Spiritus sanctus ab veroque procedit, vnica voluntare Patris & Filij: hoc autem sali eiusque partibus prorsus de-- negatur, fic humidum primigenium à calido innato suo, non diffluet operatione intellectus, ve filius æternus à patre luminum ab æterno descendit, nec fiecum item radicale vitæ, ab vtroque, putà calido, & humido primigenio procedet, via voluntatis, vt Spiritus sanctus à patre filioque procedit, & ita siccum istud radicale vitæ, amoris titulo infigniri indecorum erit, nec doni spirationis vinculique divini nomine ornari fas erit. Nam hæc omnia voluntatis sunt. quæ penitus in animo sali, & Mercurio denegatur. Obiectionem diluimus multis in locis, in Obiectionio quibus asserimus, creaturarum nullam opifici dissolutia. suo æquiparari posse, solumque Deum sibi similem esse: hoc autem concludit obiectio, nos tota mente fatemur. asserendo concludimus, mundi seu Mercurium etsi nullo rationis

Obietio limilitudines ad Trinitareprasentan-

& intellectus radio collustretur, nec vlla voluntatis libera lance, in viramque vibrari queat partem. Nihilominus cum Deo ita quadrat, vt fi quid est, quod creatori suo valeat appropinquari, ne dicam æquiparari, solus erit Mercurius & sal mundi, quod à plurimis Chymicorum antiquorum terrenus dictus est & mundanus Deus : vim enim illam Mercurij viuificantem, & vitali nedare plenam que in celis est, phæbum dixit antiquitas, que in aère latet louem, que per aquas diffunditur Neptunum, quæ terrarum antris occultatur, Opem, Rhean & Plutonem finxit fabulosa vetustas. Sic varijs nominibus deorum suorum Mercurium nostrum, qui verum Deum & vnicum rerum omnium patrem testatur, & naturali suo gnomone indigitat, occultarunt.

Mercurius
vita, varijs
infignitur
nominibus,
vt varia &
multiplexintelligatur
eius virtus.

Mira est phæbi vocis interpretatio, mira Apollinis, mira Iouis & Plutonis reliquorumque deorum antiquorum, quam apud Panchymicum meum legere licet ad virtutes & agendi potentias & energias declarandas istius occulti salis & Mercurij, qui totum mundum naturæque vafissimum campum suo ambitu complectitur, suoque spiritu assat & animat que animanda funt. Sicque veri Dei imaginem & iconem quodammodo nobis representat & exhibet, & per ipsum, & in ipso, & ab ipso, mundus hic vniuersus & singulæ eius partes, individua & mixta omnia, & singula, Deum quadamtenus figurant & oftendunt, quod omnia trina fint & vna. Vnde triangulus ille Chymicus, puncto medio tanquam circulo notatus, ab

Mercurius
qua ratione
Deum repra[entet.

antiquis hoc ænigmate circumscriptus depingebatur:



Ita vt ex hac Trinitate in vnitatem desinente. quæ in fingulis mundi partibus & in toto mundo reperiri contingit, licet nobis occupati labili nostro concipiendi modo, Trinitatem sacram & fandam, quæ in diuinis reperitur, personarum pluralitate trina & divinitatis essentia vna. Non secus ac in natura Sulphur. Mercurius ac sal, fiue calidum innatum, humidum primigenium, & siccum radicale & insitum, materiam primam & vltimam rerum omnium fine salem aut Mercurium mundi constituunt, vnicam palpabilem Materia pri-& visibilem rerum omnium materiam oculis & ma qua rasensibus Chymicorum: hæcque materia ratione tione redeat hominis quem componit & figulat, in Deum in Deum, vniterum terminatur & desini, vt omnia redeant buit per crein idiplum, ex quo solo, & vnico sumpserunt ationem. originem, & vere canamus.

Cuncta vnum & tria sunt tria sic distincta sub vno Sic vnum in tribus est, sic surgit quodlibet vnum A tribus & triplici commixtio surgit ab vno.

En vt Alchymia internam rerum omnium anatomen ignibus suis perscrutando, ignes verè cœlestes & æternos naturæ totius veros, vnicos, & primos opisices inuestigat eorumque vestigia intimis naturæ penetralibus inusta, nobis contemplanda detegit & apperit.

Infeparabilesfunt actiones perfonarum facra Trinitatis

Omnes enim & singulæ divinitatis personæ, hune mundum rerumque seriem vniversam codiderunt: vt enim inseparabiles sunt, ita inseparabiles habent actiones, ita etiam omnes indelebili earum omnium nota, mundum totum & naturam insignierunt, vt ab ipsa nota, opisices tanquam ex vngue seones notos haberemus.

Essentia divina vnitas ex divinitatis personarum pluralitate trina, aliquatenùs explicatur, Per substantia vnitatem Mercury siue salis mundi.

#### CAPVT IIII.

RINITAS illa substantialis, quæ in materia rerum omnium prima & vltima, siue, vt Chymicè loquar, in Mercurio & sale mundi reperitur, cum onstituat & componat vnum suppositum, indi-

constituat & componat vnum suppositum, indiuiduum vnum, & mixtum verum, vnicum vnitate essentiæ naturalis, aliquo nobis est auxilio, vt diuinam illam & sacram Trinitatis personarum pluralitatem, vnitatis essentiæ vinculo verè adunatam fide orthodoxa confitendam

conspiciamus.

Quemadmodum enim facili mentis conatu, calidum innatum, humidum primigenium & siccum radicale in sale adunata intelligimus, nec vllo modo, in illo ipso supposito formas constituere multiplices, ab illis enim fluerent & plures entitates & supposita plura: At suppositum est vnum, ergo & vnica in eo datur forma & in ipfo vnico radicatur entitas, quæ est substantiæ & essentiæ vnitas. Nihilominus calidum innatum præsupponit humidum, in quo agat & vitam gignat, genitor prælupponit genitum dans, recipiens, causa, effectum, pater filium indigitat, & in Qua ratio ter hæc ambo, amor vinculum & relatio, vt quid vnitas & distinctum ab ambobus refertur, sie quod dat personis diuinon est, quod recipit: nec vice versa, quod recipit est quod dat. Nec item vinculum amor & relatio, que his ipsis inesse contingit, est quid corú, sed quid neutrum ab verisque distinctum, sic ho. rum trium notissimam habemus distinctionem : At cum sagaci mentis examine perpendimus, donátis nihil protfus esse, quin illud omne quod habet, sit & accipientis, & vice versa, nihil accipientis esse, quin & iliud omne quod accepit sit pariter donantis, & vinculi item esse, id omne, quod verorumque est, nihil prorsus est calidi innati, quin id ipsum omne sit & humidi primigenij, nihil humidi,quin iterum calidi, nihil rutfus calidi & humidi simul esse potest, quin idipsum, ficcum radicale quod est verorumque vinculum habeat, & suis coërceat visceribus. Dum hæc ita ponderamus facili mentis nostræ conatu

nis considerëtur, & in naturalibus contempletur Trinitatie <sup>1</sup> explicatio in 1

bumanitate.

intelligimus, bæc tria, diuerso respectu distin-&a, vnum tantum constituere & componere vitæ Mercurium totius naturæ fundamentum, & Trinitatis vnius, & vnitatis trinæ lacræ & lan-&æ rude quoddam nobis esse posse exemplar & Icon. Hæc altissima mysteria & supra naturam inscrutabilia & incomprehensibilia, possumus etiam quadamtenus explicare ex specifica hominis essentia, quæ Physicis latinis humanitas dici potest. In hac ergo humanitate seu specifica hominis essentia, quamplurimi & fere infiniti reperiuntur indimiduj homines, qui hanc vnicam & eamdem possident humanitatem nullo quouis modo in omnibus & fingulis hominibus dissonam & differentem, sed plane camdem, alioquin fingula huius speciei individua, homines non essent; dicuntur enim tales & verè sunt ab illa vnica & simili humanitate, quam possident omnes & finguli. Hæc autem humanitas tota & integra in paternitatem, filiationem & relationem pat ris & filij, filijque & patris distinguitur, si ita loqui mihi fas sir, & hæc verba latinitate donare.

Totus ergo humanitatis ambitus qualiscumque & quantus sit, his tribus terminis circunscribitur, nec tamen alibi discrepantem habet essentiam; humanitas siquidem patris & silij, silique & patris eorumque relatio, vbique concordi eadem & simili specifica forma ligantur, & proinde specificè non disserunt aut patens sequeretur absurdum: Patrem nimirum silium sibi similem non generasse, nec silium patri concordi & simili icone ligari: hinc etiam sequeretur, species vitimas diuisionem pati, & in alias subal-

ternas secari posse species: Nauci vero & Thili esset relatio, cum inter res discrepantes & forma dissonantes apud Logicos dari non contingat; inde iterum individua specierum, specierum facultates & potentias fibi vendicarent : humanitas siquidem patris & filij, si inter se specie differret, aliam speciem primam speciei discrepantem constitueret, & sic specierum entitates absque necessitate multiplicarentur, & sic primum & vltimum natura redoleret cahos. Statuamus ergo, & rotæ volubilis huius quæstionis clauum firmissimum imponamus: Species rerum vltimas vnicas esse, ac pro indè in alias non dissecari Speciesrerum posse species, quorum omnium ambitus, à cen-vleima una tro ad circumferentiam víque, paternitate, filiatione & relatione concluditur. Hzc autem omnia inter se distincta non forma differentia vnitatis specifico vinculo coniungi & conuerti, vt adumbratam quandam in rebus creatis figuram rerum diuinarum contemplari valeamus. Non enim has fimilitudines & allegorias fatis habere virium sateor, vt personarum diuinarum Trinitatem sacram, & nobis adorandam vnitatis essentiæ nexa individuali devinctam patefacere possint: Quidquid enim est in tota rerum natura, fine conjunctim & distunctim colligatur ad hoc ineffabile mysterium explicandum, mera est vmbra, tenebris Cimmerijs prorsûs & densissima caligine plena: Quæ enim sunt in divinis parris facultas, filij virtus horumque in se ihuicem amor, vinculum, spiratio & relatio realis, adeò vna sunt vnitate reali & individuali divinitatis. vt inter res creatas, similitudines eiusdem vni-

tatis Auenire putare, crimen sit stolidæ mentis, diuinitas si quidèm Patris, Filij & Spiritus sandi, ita vna est quamuis trino personarum numero distinguatur, vt menti nostræ, vnitatis illius & Trinitatis culmina inuia verè sint & inaccessa, side potius & corde consitenda, quam humanis perscrutanda argumentis: nihilominus mihi fas est, possumque matris Romanæ Ecclesiæ Catholica & orthodoxa do rina, tanquam bacculo sirmissimo innixus, inuia hæc montis excelsi perceptare, eaque chartis his lenibus exarare. Diuinitas quæ patris est, eadem est & similis

Augusti in med. cap. xxx.

prorsus Filij & Spiritus sancti, & quoquo versum divinitatem hanc pellas, circa trium personarum ambitum, immensum & infinitum, & candem & similem immensam & infinitam rein peries, non datur aliquod divine nature nomen quod sic Deo Patri conuenire valeat, vt aut Filio aut Spiritui lancto conuenire nequeat : Dicimus patrem naturaliter effe Deum, dicimus & Filium & Spiritum fanctum pariter effe Deum; non tamen tres Dij, sed vous naturaliter Deus; Pater, Filius & Spiritus sanctus. Idcirco inseparabilis est sancta Trinitas Deus in personis fenfu intelligenda, quamuis voce separabilia habeat nomina, quia pluralem numerum in naturæ divinæ nominibus nullatenus recipit. In hoc enim ostenditur personas non posse dividi in sancta Trinitate, quia vnus Deus verus est, quia cuiuslibet personæ nomen, semper ad alteram respicit personam. Si patrem dico, filium ostendo, si Filium nomino, Patrem predico, Spiritum sanctum appello, si diuinæ hæ personæ sacræ &

sande non eadem prorsus fulcirentur essentia, absurda hinc sequerentur multa quibus corrueret potius totum quam sibi constaret divinitatis numen. Primò dicere possemus patrem non potuisse aut voluisse filium sibi similem & æquale fi Trinitae generare, si non potuisset; ergo non omnipo tens, si noluisset, ergo non summè bonus, at in filium male feriatus, vel si potvisset & noluisset, simulque essent duo dij & tres vna cum Spiritu sancto, sequeretur, hos tres Deos non esse omnipotentes: vbi enim datur entitatis & essentiæ differentia, ibi etiam datur contrarium inimicu & aduersum differentiz, proles & propago: vbi est contrarium inimicum & aduersum, ibi etiam datur & pugnandi & vincendi mira cupido. Si ergo pugnent, tandem vincant & necesse est, si vero nulla vnquam patiantur victoria, impotentes & debiles farendi sunt, cum nullus eorum adversus inimicum sibi contrarium, victoriam referre queat vilam : sic funditus corruit stabilis & plusquam firmissima diuiai numinis basis & columna, quam solam vnitatis vinculo tanquam inexpugnabili vallo premuniendam esse, credendum & confitendum est: Res omnes vnitatis nexu adunatæ, fortiores & potentiores sunt, rebus omnibus pluralitatis numero disiunctis & segregatis: diuisio enim & tiores dinistis separatio perditionis & corruptionis est vera sunt, diuisa propago.

Inseparabilis ergo Trinitatis diuinæ vnitas, &ciuldem vnitatis vera Trinitas, immensæ, æternæ, infinitæ & omnipotentis divinitatis est fundamentum, quia vera est Trinitas

Absurda multa effent in diumis non effetuns.

suncta forsunt debilioRajmundus Sebon laudatur.

in vnitate, & vnitas in Trinitate: Deus Pater. Deus Filius, Deus Spiritus sanctus: & hi tres vnus Deus in essentia credendus, & trinus in personis est confitendus. Vidimus huius mysterij rudes icones in Chymica salis seu Mercurij mundi anatomia. Sunt & aliæ quamplures in rerum vniuersa natura, quas videre licet cuilibet legenti apud Raymundum Sebom in Theologia sua naturali, vbi doctissimè & acutissimè, o-Rendere gestit, quod & quanta sint in rerum natura huius diuinæ vnitatis simul & Trinitatis exempla. Chymicè tamen hæc non proponit sed Physice solum, si Chymica hæc sibi proposuisset exempla artemque notam habuisser, non dubito quantulumcumque gloriæ, quod ex leni hoc opere in me redundere potest, quin mihi procul dubio surripuisset: nihilominus laudis quammaximè præconio dignus haberi meretur quod primus hæc mystica Physicè tractauerit, Deumque creatorem occultè in creatis indigitatum parefecerit, viamque hanc inuiam explanauerit, & ad gloriam proximum fecerit qua itur ad Deum per creaturas.

Querit adhuc Alchymia essentia diuina vnitatem, Personarumque diuinarum Trinitatem, per Mercury vnitatem trinam.

#### CAPVT V.

T altitudinem hujusce immensi & infiniti mysterij profundiùs adhuc, humanitùs tamen & via naturali, apprehendere quis valeat, & vt in crea-

tis depictum est à summo ipso creatore, ostendere quis possit, scire est, & alta mente reponere, Deum in principio exhausisse nature basin & Mundum fundamentum ex nibili fonte per diuinam fuam nonfibicren-& omnipotentem gratiam : non sibi , quia nullo nit Dem fed pacto egebat tali creatione, sed alijs substantijs homini. ratione & intellectu præditis, quibus se notum facere dignum erat iuftumque tante & optima maiestati. Oportuit ergo creatorem, vt eum aliquatenus ex operibus suis notum haberemus, sigillum sui ipsius, suis operibus indelebili nota inurere; quod autem & ipse perenniter sibi constet, eternus, immensus infinitusque sit, prægrandi etiam maximaque maiori naturæ parti figillanda erat sui ipsius imago. Voluit autem materiæ primæ seu Mercurio mundi, rerum creatarum vt potè maximo viuas sui imagines exteziùs imprimere, vt infinitz luz & omnipotentis

essentiæ & naturæ nobis rudem aliquam daret iconem. Prænitet enim Dei imago, quammaxime in Mercurio mundi hac potissimum rudi symmetria: Mercurius trinus & vnus est, Deus item třinus & vnus est.

Trinitas 👉 waitas in di**s**inisomnium potentiam arguit.

Trinus & vnus est Deus, quia est omnipotens: omnipotentia enim arguit Trinitatem & vnitatem, vt filium sibi æqualem & fimilem producat, & ambo Spiritum sanctum similem & æqualem ab vtroque procedentem perpetua & æterna voluntate spirent. Elucet enim hac potissimum in parte divina infinita potestas, quod pater silium fibi æqualem infinitum & æternum ab æterno produxerit, & quod ab his personis pariter infinitus ab verisque emanet amor, & quod hæ tres personæ vnicum tantum constituant Deum, & vnica ex his essentia exsurgat. In Mercurio licet aliquatenus hoc symbolum Trinitatis & vnitatis inuenire, rudi tatnen, vt dixi & multò distanti symmetria: Nulla enim est inter creaturam ( si propriè loquendum sit ) & creatorem proportio, nibilominus ita fari licet, ve creatoris infinitam erga nos pietatem & gratiam contemplari valeamus, qui se similem nobis ante Christum natum & conceptum facere, aut saltem figillum suz imaginis materiz nostrz primæ imprimere, gestijt, vt nullum esset temporis perperna Dei momentum, in quo rudes homo Dei non ferret imagines.

In homine est imago.

Rationes vnitatis 🕁 Trinitatis in Mercurio.

Quæramus ergo iam rationes Trinitatis & vnitatis in Mercurio nostro, ve in illo nonnullam Dei imaginem iudicemus. Trinus ergo & vnus est Mercurius mundi, non vt omnipotentem,

hoc est infinitam sui potentiam & energiam ostentet, vt in vnico immota permanet Deo,sed vt omnium generationum, corruptionum & alterationum compotem se præbeat, & ita quodammodo in naturalibus, omnipotens dici po-test Mercurius, seu materia prima, quia quid-qua ratione quid est in rerum serie ab ipso sumit exordium. dicatur em-Vt autem hanc sui ipsius omnipotentem in rebus mipotens. generandis, corrumpendis & alterandis facultatem, vim & energiam oftendat, Trinitatem hanc & vnitatem quam supra declaratimus sibi vendicari necesse est:non potest siquidèm Mercurius seu materia rerum prima, res producere omnes, quin formam ex intimo sui ipsius corde, educat: Nihil enim est in toto rerum orbe forma destitutum, neque materiæ est formam dare. quin & ipsa formam, formarum omnium virtute & energia præmunitam in penetralibus sui ipsius coërceat; nec item materia & sua forma possunt inuicem se permiscere quin indissolubili vinculo & nexu, inter se connacctentur, cum & ipla rerum omnium supposita habeant vinculum illud & ligamen, quod materia corum & forma iunguntur. Hzc autem tria, vna, & hæc vna tria superiori capite ostendimus.

Reliquum ergo iam nobis erit Trinitatem Trinitas & hanc repetiti simul & vnitatem in Mercurio seu vnitas Mer-materia rerum prima, ad ostentandam illam immensam, quam in rebus generandis & conseruandis facultatem obtinet. Nam si hæc tria non essent in materia prima, simùl & vna, tota corrueret machina mundi, nec sbi constare posset, ye

vt sibi constat, nisi materiam haberet mundus incorruptibilem & permanentem, circa quam fierent generationes, corruptiones & alterationes, & nisi hæc materia formam haberet perennem & sibi constantem zqualem & sibi similem, cuius actionis immenfæ & omnigenæ potentia educerentur, & aliz rerum innumerabilium formæ, & non ab aliqua alia externa & aduentitia facultate; quidquid enim est in generatione rerum naturalium ex intimis est, nec quicquam de foris aduocatur nisi ad fotum vel nutritionem rei generandæ, & adhuc ipsum simile est & æquale & siquid dissonum habent, alteratur donec simile fiat & zquale. Materia ergo & forma corumque vinculum & ligamen indissolubile, in vnico reperiuntur supposito, incorruptibilia & semper sibi constantia, vt mundus sibi constet & permaneat, in quantas nolucrit architectus zternitates. Et vt ciuitatis & vnitatis dininæ vmbram in hoc speculo naturali conspiciamus, illiúsque Trinitatis & vnitatis incredibilem energiam, & immensam agendi facultatem contemplemur, in divinis, vt infinita ablo-Intè habeatur, in naturalibus, vt prægrandis adeo sit, vt nihil addi possit maius. Quapropter totius antiquitatis Sophij distincte satis hanc rudem Dei imaginem in Mercurio nostro depinxerunt, vt legere est apud Orphæum sic Lyra canentem.

Alimentum
etsi dissonum
sit rei nutienda, alteratione sit simile.

Orphai send tentia de Deo. Pan fortis, va fer, omnipotens, antiquior ano, Ignem, Atherem, terrestris Aquaticm, vnm, Et varim varys mutans mortalia formis Corpora, qui residens vno, cum tempore, throno, Et terrai tractusque maris calumque profundum Plantarum genue, atque hominum genue omne ferarum,

Equoreosque fouens pisces, pittasque volueres, Qui terram in Lymphai connertu, in acra Lym-

Aëraque in flammas, flamas qui rursus in undas , Vndas in terram, terram dissoluis in auras, Aëris atque ignis germen telluris & unda Principium, que cuncta vigent, que cuncta me-

Corpora, que proprias animalia queque figuras Accipiunt, te cuncta sui, mutatio motui Authorem agnoscit, cunctos tu Spiritui ingent Intus alie magno commixtus corpore fætus A te principium sumpsit, tibi desinet orbis Et tua perpetuis miranda potentia factis Integra, producto qua semper ab orbe remansit Omnia concipiens, generans, generataque seruans.

Sic Mercurio mundi tribuerunt vim illam & energiam naturz vniversalis, quam nominibus diuinis insignierunt. Non vt puto Deum facerent hanc naturam & vim mundi, sed vt diuinæ mentis iconem & ideam immortalem immutabilem & inuiolabilem in ipsius naturæ centro nobis darent conspiciendam. Quam etiam Chy- sal micorum Archysophi in ipso nomine, sen in cor- gesium idiatice externa vocabuli ipsius salis prænotarunt, mate tribue Sal enim tanti mysterij compos, omni ferè va- inferitione riarum gentium idiomate, tribus inscribitur litteris Hebraicè enim depingitur MELACH, & mutato puncto pronuntiare pollumus MELECHA

lingua lumpta.

Sal Hebraice quod potentiam dominationem significat, & si qued notes & litteras interso ordine collocemus, anagrammaex Habraica tis more dicemus LECHEM, quod panem sonat; de- ita ve in verbo Hebraico Melach, quacumque volutetur parte, diuinum semper quid notatum habeamus, quod'etiam adhuc medullitùs, Hzbreorum Arithmeticus calculus perquisiuit, vocabulum enim MBLACH numero septuagesimo octaue zquipollet. MEN enim quadragesimo, LAMED, trigesimo, & HETH octavo numero respondet, illud totum in vnum coactum septuagesimum & octauum constituit numerum, qui in nullos alios potest dividi numeros, abíque diuini numinis numero sancto & sacro: dividatur si quidem in tres numeros æquales, singulus cóstituet numerum vigesimum sextum qui est numerus sanctus & sacer, magni & ineffabilis tetragrammati IHOVAH. Diuidatur per medium, trigesimus nonus efficietur numerus, qui respondet numero nominis sancti & sacri Chuzu; Si vero in decimas tertias diuidatur partes, sextus exurget numerus in singulis partibus, hic autem numerus est numerus vitæ totius, & totius perfectionis, cum totus mundus vitæ plenus sexto completus est die. Si vltimò in simplices dividatur vnitates, vnitas quæque divinæ essentiæ vnitatem nobis suo typo indigitabit, sic numerus Hæbraicus, qui ex vocabulo Melach desumitur, nobis occultum salis mysterium cum vnitate & Trinitate divina consonum oftendit, adeò vt non valdè mirum sit, cur sal ab antiquis

Sal Christisacrum & sanctum existimatum fuerit; nam Symboli oft. veri Deiest imago. Et in sacris literis Iesu Christi

Symbolum est, tum quod sapientiam significet, tum quod in omni facrificio fal adhiberi in mãdatis sie divinis.

Salsa para qui grata paras dare munera nobis, Munera salsa placent, nec nisi salsa placent.

Ideo sal dictum est apud Platonem Seopinic சமிமு...vnde apud sanctum Marcum 9. சுக்க Duoia αλὶ αλιςτησεται omnis victima sit sale condita.

Id omne & alia quamplurima, quæ apud antiquos omnes tum Hæbreos, tum Ethnicos eircunferuntur, salis mysterium sacrú testantur, nec quæ de sale seu Mercurio mundi diximus futilia esse & parui momenti, ad mysterium sacrum diuinæ essentiæ in vnitate & Trinitate, quadantenus typis naturalibus, tanquam ymbris quibusdam demonstrandum.

# SPIRITUS MUNDI DUM corpus sibi figulat, mysterium incarnati verbi quadantenùs reprasentat.

## CAPVT VI.

N confesso est, spud omnes mun dum hunc vniuersum vitali spiritu esse plenum, si partes enim Mundus est omnes vere viuentis naturam, vita plenue. ellentiam induant , vitalem **ipiritum** 

36

admittere necesse est, que partes iple foueantur, nutriantur & vere viuant; nihil autem viwit, nutritur, fouetur & conservatur, in esse vitæ, nisi per alimentum sibi simile. Quidquid autem est in natura inferiori vita fruens, corpus habet pugnantibus conflatum elementis; ergo pariter alimentum cuiuscumque rei viuentis, dissonis principijs adunatum erit, qualitatibusque contrarijs dotatum. Qua ratione ergo spirimu tus mundi simplex & vnitonus, variam ac disvnus fonum rerum omnium harmoniam fouere, nutrire & conservare poterit, secretum est magnu & explicatu arduum. Artis diuinæ, mysterium tione facrum, quod & cortice fuo duro mystica adhuc celsiora & pretiosiora includit, nullis humanæ

mentis constibus perscrutabilis.

Gordianum hune nodum, si non omnino scindamus, saltem ita diluendo laxabimus. Spiritus mundi est vis totius naturæ, mundi vniuersi facultas, energia & robur, semen cœli, astrorum & elementorum omninm. Itaque non mirum est si semen istud nurriat, foueat & conseruet diuerlas ac varias mundi partes, quia virtutes harum omnium partium in vno simplici semine coërcentur; seminis enim est virtutes & energias habere corporis cuius est semen, ideas ideirco omniformas & multiplices in sua forma inclusit Deus vt omnipotentiæ divinæ aliquam præberet & exhiberet imaginem, quarum ope & auxilio, ve victutibus ab vnica forma emanantibus varium ac dissonum varijs ac distinctis mudi partibus præberet alimentum: nihilominus tamen antequam toto perfungatur officio, corpo-

ris elementalis indust formam, cœlique & asl rorum non amittat lumen & speciem necesse est.

Itaque à primo mobili descendit, in quo fons eius & scaturigo perennis est, in centrum vsque terræ, vbi fontem caloris innati similis & eiusdem naturæ. Deus etiam collocauit, ad propaginem & prosapiam vniuersi, vt ex irriguo supe- troterra, 6 riori, & irriguo inferiori cuncta germinarent, & in primo moex his tanquam seminibus maris & fæminæ cú- bilireperitur. Ca producerentur : in rerum siquidem produaionibus cœlum masculi, elementa fæmellæ vices gerunt. Semen cœli inuisibile & astrale sola mentis ratione & conceptu perceptibile, ité & elementorum omnium inpalpabile est, hæc ambo semina coëunt & iunguntur in centro terræ tanquam in matrice vbi coquntur & digeruntur, in verum & vnicum mundi embrion, quod nos Mercurium & salem mundi dicimus; hæc autem ita fieri nos docet mundi harmonia, & individuorum mixtorum cum eo symmetria: cernimus siquidem vniuscuiusque semen ex partibus omnibus totius corporis, in centrum cogi centro later ibique coqui & digeri, in totius conservationem ferustur. & prosapiam. Quod si hoc inuiolabili lege obseruari videamus, ad conseruationem rerum fingularum, quidni etiam fortiori jure eadem lege observari dicemus, ad conservationem vniuersi. Ratum ergo sit & nulla dubij lance libratum semen mandi ex omnibus eius partibus, in eius delabi centrum ad conservationem sui ipsius; semen non potest autem semen hoc conservationis esse ratione, sit & principium, quin substantiam nullo corruptionis ortus & vita motu obnoxium sibi vendicet, sal vero est in tota

Sal qua tatione incorruptibile.

Sal mundi qua tatione maleiplici 👉 Virtute.

tem. Salis etiam naturam & essentiam Mercurius mundi, siue semeu sapiet : Qua autem occulta vi & naturali architectonices facultare, corpus hoe sibi assumere queat, iam nunc est docendum. Semon naturæ, siue mundi, est calidum innatum mundi, calidum autem innatum mundi, est principium motus. Nam omnis motus à calido innato habet primordium. Quod est ergo primum mobile in rerum natura, est fons & vera vnica & sola illius innati caloris scaturigo. Vis ergo & facultas primi mobilis, est elementum primum seminis naturæ: hæc facultas & innata vis primi mobilis in firmamentum descendit firmamentique varias & multiplices energias & potentias suscipit: illisque permiscetur & fit quid vnum potentia & energia multiplex & varium, ob varias quæ sunt & multiplices in firmamento stellas, quæ varias ac multiplices habent virtutes, ex varijs eorum formis, & omnes permiscentur cum facultate & virtute primi mobilis & fiunt quid vnum, quo dillicò descendit in eælum Saturni, Saturnique virtutes secum trahit, & deuehit secum in sælum Iouis, Iouisque energias surripit, & in cœlum Martis lecum detrudit, Martisque naturam induit, & hinc in cœlum solis descendit ibique tanquam in centro coeli, perfecte digeritur, coquitur & elaboragur, ad vitam viuentium. Vnde dicunt omnes Philosophi solem patrem esse viræ mundi, quod in sua sphæra, vitæ spiritus à primo mobili descendens tanquam in cœli centro elaboretur,

Sol quare pater vita dicatur.

seminis enim est in centro perfici; Sol autem centum est cœli, ideoque in sole prænitet spiritus vitæ. A solis cælo, in cælum Veneris compellitur, ibique vires Veneris rapit, hinc fertur in Mercurij spheram, & Mercurij induit facultates, ab hac sphæra, in lunæ sphæram protenditur, virtutibusque iunz dotatur, Semen munsic cœli totius ambitum percurrit, & percur di totum cœrendo virtutes & energias cœlestes secum rit, & habet trahit, vt hinc elementis permilceatur, ele-eius virtutes. mentorumque virtutes secum etiam alliciat. Nam ab sphæra lunæ, in sphæram ignis deuoluitur, ibique igneos suscipit characteres, hinc in Aërem: ab aëre in aquam, ab aqua in terram delabitur ibique vltimam & integram suscipit perfectionem. Sic superiorum & inferiorum virtutibus & energijs condecoratur, sic cœlum gestat humeris suis, sic Atlas Semen mun-verus est, & tamen Enceladi vegetur & pre- Atlas dicamitur mole grandiori. Vniuersa enim terra, tur. tanquam proprio & peculiari suo conditur sepulchro, non ad mortem sui, sed ad vitam rerum omnium: in hoc enim sepulchro Mercurius noster, postquam inferiori indutus est semen munessentia, cum in ea vigeat mors & corrup- di qua ratiotio, mori etiam & corrumpinferiorum mo- ne moriatur. re necesse est, ab hac morte & corruptione, surgit in vitam incorruptibilem ob naturam cœlestem qua incorruptibilem secum gerit, suius virtute & energia terreas illas & elementares radices à lethali morris amurca vindicat easque supra cœlesti, hoc est, penetranti & subtili valde,

A corruptioneratio su-PAS exordiä.

donat corpore, ve vitali suo vndiquaque per totum terrarum orbem perfungantur officio, vnde illud peripateticum emergit axioma, à corrupme quare ge- tione generatio sumit exordium: Nisi enim spiritus ille vitæ plenus corrumperetur, vim illam vitz quam in se continet, exercere non posset, nec inde generationes excitare, neque etiam potest tantum pati, ob coolostem & zeheream suam naturam, quin inferioris natura corpus libi affumat vt pote, mortis & passionis fundamentum. Mortis ergo & passionis necessitas, in rebus inferioribus ad rerum seriem conservanda filium hunc cooli, Ætheris & natura, corpus alterabile & morti obnoxium fibi compingere coëgit.

Semen mundi quare corbus terreums & elementare induat.

> Hæc omnia admiratu digna funt, ve incarnati Verbi mysterium quod hominum & Angelorum omnium intelligendi potentias antecedit & exuperat, rudi aliquo depicum penicillo in natura in la conspiciamus interpretarique valeam, illud facrum, Signatum est super nos vultus sui Domine; non possumus enim in natura profundiori scalpro & acutiori colo, insculptum cernere, hoc incarnati Verbi mysterium, quam in præsenti Mercurii nostri stemate. Mercurius si quidem noster, quem & humidum primigenium dicimus, calidi ingati vnigenitum, à lummo cœlo descendit in terras vt in centro terræ virginis, corpus assumat elementare ad conservationem rerum sublunarium, neque adhuc id poste, nist patiatur vim mortis in tali corpore, & surgat iterum in nouum corpus priori subtilius & acutius. Quid illud aliud est, quam nobis depingere sacræ & admirandæ & incomprehensibilis in-

Incarnati verbi symbolum naturale eft Mercurine mundi-

carnationis diving mysterium, ad restaurationé generis humani. Nonne filius Dei, à patre luminum, & altiùs quàm à summo cœlo, venit in terras, & in viero sacratissime virginis factus est homo, vt mortem obiret, vt de morte triumpharet surgeretque in vitam, cui postea nulla Mercurij & Christi symvnquam præualleret mors. Non postum ergo sa bolum. tis mirari hoc lymbolum, quocirca adhuc lubtiliter & minutim eius symmetriam ametram ve

ita loquar perquiram. Filius Dei vnigenitus est in diuinis, Mercurius mundi vnigenitus in creatis; calidum enim innatum, humidum vnicum primigenium producit, fibi zquale & cozuum; Pater etiam zternus vnicum producit filium primogenitum sibi æqualem & cozuum. Filius Dei occupat totam æternitatem patri similis & æqualis. Mercurius item noster occupat totum naturæ creatæ spatium, similis & æqualis naturæ creatæ, nam est tota vis naturæ, ne quis in verba Mercurij hal- Mercuriu lucinetur : filius Dei naturam sibi assumit huma- quid proprie nam, vt hæc cum diuina natura, in vnam exfur-fi. gant naturam Christi vnitate suppositi; sic iMæ duz naturz, diuina nempe & humana, duas in Christo non constituunt naturas, sed vnicam tantum Christi naturam vnitate suppositi. Mercurius item suo modo naturam elementarem sibi assumit, vt vna cum cælesti natura, in vnam exsurgat Mercurij substantiam vnitate suppositi; non enim in Mercurio natura coelestis & natura elementaris duas constituunt naturas sed ambæ vnicam Mercurij componunt naturam.

Si filius Dei sacratissimo Virginis vtero clau-

Digitized by Google

42

sus, non linquatedexteram patris, nec spatium zternitatis, nec vniuersi mundi ambitum, quem omnino complet, sed solum in vtero sacro set homo Deus, in quo ante Deus solus erat. Sic quadamtenus Mercurius noster dum corporis induit naturam non linquit societatem inseparabilem calidi innati patris sui, seu naturæ, nec spatium vastum vniuersi mundi, quod perpetuo & perenni suo pneupmate implet, sed solum in centro salis, tanquam in vtero virginis terræ, inferiorum suscipit naturam. Sal enim est terra virgo quæ numquam peperit, nec post partum suum virginitatis suæ flosculus & splendor contabescit, vt videre est mystico eius symbolo, Sacratissima quod cum facratissima Maria Virgine contem-Virginu cum plandum exhibere licet. Liceat modo, illibatæ Virginis intemeratam conceptionem, falis productioni comparare, ve symbolum incarnati verbi ex parte sacratissima matris, in re naturali delineatum, etiam conspicere valeamus.

sale Symbo-

Quemadmodum sal mundi naturæ germen à calido innato Spiritus mundi producitur & in productione sua, ab omni corruptione elementari vindicatur: Sic sacratissima virgo ac præstantiori multo modo, in quantum mater Dei futura erat per gratiam peculiarem diuinam concepta & producta est absque vita pescati labe, & toto vitæ tempore, in illa puritate & gratiæ plenitudine conseruata est, virtute Spiritus sancti, quo perenniter obumbrata erat.

Sal unde

Saletiam toto durationis æuo, ab impuris

elementorum corruptionibus vindicatur, vir- habeat con-tute spiritus mundi, seu vaporis humidi primi-tutem. genij quod est conservationis naturalis fundamentum.

Sal item vitam hanc labilem tribuit conferuat & fouet, virtute & energia spiritus mundi quem è gremio suo perpetuo fonte, & indesinenti riuulo educit, ad conservationem & vitam rerum naturalium. Sic & Virgo Maria vitam æternam tribuit, fouet & conseruat, virtute, potentia & misericordia I E sv Christi filij sui, fidelibus omnibus Christianis, qui gratiam hanc æternæ vitæ, ex IEs v CHRISTO, desumunt tanquam ex immenso & inexhausto, gratiarum pelago. Sal est mater filiaque simul Spiritus mundi, qui mundum conseruat; Virgo sacratissima nonne mater & filia Dei habetur qui suo sacratissimo spiritu, mundum hunc vniuersum verè conservat & sustinet, ne pereat; Mater Dei castissima est, virgo post partum æque vt ante partum, quod nullum aliud aduentitium 👍 semen sacratissimo & intemerato suo vtero, admiserit, præter virtutem Spiritus sancti, qua in Sal virge conceptione Christi obumbrata fuit: Sal item, qua ratione vt ita loquar virgo dici potest ante partum & dici possit. post partum spiritus mundi, quod nullum extraneum semen admittat, ad generationem silij sui, præter virtutem & energiam illius spiritus, qui incubat illi, vi naturam induat elementarem & producat substantiam alimentitiam toti naturæ conuenientem, nonne Christus itidem in sacratissimo virginis etero naturam induit humanam : vt hostia sit sanca,

hostia immaculata, quæ immolari debet pro

peccatis hominum, vt à morte surgant ipsi in vitam æternam. Filius salis est spiritus & corpus naturam cœlestem & elementarem participans in perfecta & absoluta vnitate vnius individui: filius Mariæ Vitginis est homo Deus naturam divinam & humanam in se coërcens in perfecta & absoluta vnitate suppositi. Itaque negare non Mysteriorum possumus quin mysteriorum sacrorum Icones, Facratissime figuras & allegorias in natura ipsa quadamte-Faura in na. nus delineatas conspiciamus, que suo modo co-Frera reperi- tribuunt & concurrunt fidei Christianz stabiliendæ, Contemplare quæso, ô Ethnice, ô Hæretice, qui mysteria hæc orthodoxæ Ecclesiæ subsannas, ac parui pendis, etsi diuina penitus & supernaturalia sint, quam altas tamen figuras in mysticis natura egerint, vt nobis sint auxilio ad hæc insperscrutabilia arcana explicanda. Perpende quæso, quantus sit & qualis erga nos amor diuinus, qui ad vnicam salutem nostram hæc supernaturalia miracula fecit, horumque sacrum sigillum naturæ creatæ impressit, vt omnes & per fidem , & hæc externa fidei nostræ flatumina, vberrimi frudus corum fierent participes; qui vero flocci facerent æternis plecarrentur pænis.

## MORS SPIRITUS MUNDI, mortis Christi Symbolum esse potest.

## CAPVT VII.



ACT & virtutis est Alchymia, in Althymia docendis & perquirendis nature ar-efficacissima canis, quibus nobis claret spiritum est in perquimundi nihil generare ac producere rendu natuposse, nisi moriatur postquam ele-

mentari indutus est natura, sortesque subijt rerum sublunarium; granum enim est & semen vitæ, quod terræ mandandum eft, vt putrescat & moriatur, fructusque ferat, alioquin sterilescit & euanidum est. Hermes, Chymicorum omnium Archisophus & vere trilmegistus, nihil aliud intonat cum tota Chymicorum turba, quã mortem spiritus seu Mercurij metallorum, secus enim inutilis est nulliusque momenti in opere Physico, perfectionis culmen conscendere nequit, ad quod totis viribus anhelat, vt cruda & incocta metalla, & coquat & duret, in aurum vel argentum, ni morte sua vindicet se ab impura & fœculenta mixtionis & compositionis suz crassitie, & ab ea surgat in corpus subtile & tenue valde penetrationis compos, cuius gratia & auxilio suz perfectionis & coctionis dotes, metallis crudis & incoctis communicat, & sic metallicam metamorphosin perficit & ostendit.

pramia morte.

Nec solum in metallis hoc observati licet, sed Nihil gene- & vniuerso mundo palam est, nihil generari ratur, abfque posse absque corruptionis & mortis præuia falce; ea enim est que vite noue preber fundamentum, & ex qua veteres rescissi surculi, in nouos & recentes, germinant & pullulant vitæ concinnos & turiones. Alioquin Mercurius qui est totius generationis & corruptionis sedes & immota basis, calorem suum innatum rebus sublunaribus communicare non posset, quem à patre suo calido innato mundi accepit, ea lege & conditione vt quod est in rerum sèrie optimum omnibus naturæ partibus diffundatur. Spiritus më. di qua ratio. Quocirca à cœlo descendit in terram naturam-ne fiat similie que induit inferiorem, vt similis omnino siat & rebus sublu- zqualis inferioribus, eaque ratione nutriat, earibus. foueat & conseruet, inferiora omnia, quorum gratia rerum sublunarium subijt sortem.

Mortis Chrifi Symbolum.

∫alu à'morte pendet Christi,

Ex his quis hominum adeò hebeti & obtuso ingenio habetur! vt non colligat mortem spiritus mundi, fymbolum esse posse, mortis Christi, cum decreta fuerit & sancita lex diuina, redemptionis humani generis, per mortem vnigeniti filij Dei. A qua sola & vnica morte penbu- debat totius generis humani salus. Quid enim manizenerie prodesset, incarnati Verbi mysterium, si verbum ipsum caro factum, mortis non subijsset tormentum, Prophetæomnes, ante Christum natum id ipsum mordicus asseuerabant passimque clamabant dinino non pythonico afflati numine Christum, filium Dei & hominis mori debere; & ipsemet Christus, dum viuereterrasque calcaret, fari solebat : Oportet Christum

pati & sic intrare in gloriam suam: destruite & diruite templum hoc, & ego tribus ipse diebus reædificabo illud maiori & pretioliori quo nunc videtis ornamento decoratum, hoc est mactate corpus istud, quod veri templi omnium hominum vices gerit, verumque templum esse meretur. Et ego ipso tribus diebus pristinæ ac multo maiori nitori restituam, quod in eius resurre-Aione, & mortis triumpho fact itatum viderunt multi. & credimus omnes.

Mori certe pro nobis decebat Christum: granum siquidem cadens in terram, niss mortuum necessaria. fuerit, ipsum solum manet, Christus verò granum frumenti verum & verissimum erat, quod Pater coelestis, terræ mandauerat, ve germinaret fructumque ferret vberrimum humano generi summoperè expectandum. Ex co grano surrexit & dimanauit sanca, sacra, Catholica, & Apostolica Romana Ecclesia, cuius solius vberrimos fructus ecclum capere posse gloriari debemus, ve pote, ex grano illo diuino, Christiano surgentes & pullulantes. Mori ergo decebat Christum, vt fruges illas immortales Ecclesiæ Romanæ nobis omnibus communicaret, quibus in nos redundat vita æterna, peccatorum omnium remissio, gloria, gratia & sanctificatio, quamisolum ex morte Christi, Christum se- Vita Sanctiquendo desumendum censemus & verè credi- sas unde de-mus. Sic corpus suum sacrum sanctum dat nobis in alimentum zternum gloriz, gratiz & san-&itatis. Sic ipsum Patri æterno pro nobis immolatum quotidie ostendimus, vt super nos gratiam luam & benedictionem perenné infundat.

Poterat ne Christus maiori amore, erga nos bene feriari, quàm postquam homo factus est, humanitatis nostræluere pænas & durissima eius soluere vincula, solutaque in pretiosum sui sanguinis fontem detergenda immergere. Poterat ne diviniùs, at neque sanctius patrem æternú suum in nos omnes iratum, placatum rurlus in nos omnes & beneuolum constituere, quam innocentis suz piaculo mortis, quo solo resoluta sunt peccata hominum omnium, mors mortua tunc est, cum mortua vita fuit.

Qui lagacis mentis examine, spiritum mundi contemplatur, nulla ratione natura prodesse potest, quin visibile ac palpabile corpus sibi asfumat, in coque vim mortis patiatur, vt generationis & corruptionis basis & fundamentum in inferioribus haberi mercatur, eisque omnibus vitam impertire queat. Eodem mentis examine tanquam simili speculo conspiciet Deum, vt homines saluos faceret vitaque æterna donaret in gratiam cuius fa&i funt, conuenientiori & diuimiori non posse via hac perducere, tot & tantos perditos nebulones, quam incarnati Verbi my. sterio: Decuit enim creatorem, qui homines fibi similes fecerat, simili nutrire, fouere & conservare alimento, & ita hominem fieri, vt verissmam & verè viuam hominis speciem sibi vendicarer, effetque fulcrum firmissimumque stabilimentum suz fragilitatis labantisque naturz. Animam winentem postquam impertijt homini Quideflopue Deus, ex suo fonte depromptam nonne codem homini, vo fonte irriganda erat, ne in limo terræ, quo infrudu ferat. clusa erat marcelceret, & sic in altum numquam furgeret,

lurgeret, nec domino suo fruges daret vilas, sed in æternum sterilesceret, limo permixtu terræ; irriganda ergo erat anima humana simili spiritu, quo in corpus suum afflata erat, vt viueret, germinaret & integra & illæla permaneret. Hæc autem præstare non poterat, quin Deus ipse conditor suus homo fieret & divino penitus & inscrutabili ercano labentem suam naturam & caducam diuino suo alimento, perenniter fulciret & restauraret: Omnia siquidem debent nutriri & foueri ab codem fonte, ex quo sumplerunt originem, ductus est homo, ex fonte dinino; pari igitur fonte irrigandus & fouendus, vt viuat & germinet & pullulet Domino suo fructus divinos & immortales, vt immortalis est ipse. At morti per peccatum obnoxius factus, divini erat Homo ex se operis & conditoris non sui, ab illo mortis se ipso non poemergere pelago.

Vt in generatione & corruptione terum factitari quotidie cernimus, quæ corruptionis subeut
sortem, non possunt ab eius se extricare barathro, & in nouam & recentem se extollere generationem, nist per materiam primam seu Mercurium, qui in centro corum latet immotus & incorruptibilis, & à quo sumpserunt originem,
quique est generationis basis & fundamentum,
& annihilationis impedimentum. Pari item via
& multo quidem certiori non poterat homo ab
inextricabilibus peccati & mortis suæ ambagibus se expedire, & in nouam & immortalem se
sublimare vitam, nist per Deum sui ipsus opisice, qui vitæ totius est vera basis & fundamentu.

Poterat quidem Deus ex pura & absoluta vo-

D

luntate hac facra permutare mysteria, & ad eundem collimare scopum sagistis alijs & diuersis, quas ex pharetra lapientiz æternæ suæ depromere potuisset: Nihilominus cum alias non soquutus sit semitas, hec sanctior commodior & deceptior diuinz maiestati, omnibus alijs censenda est, cum hanc sequutus sit Christus.

Homines ab ortu immortales.

Cerro certiùs est Deum nobis immortalem & perennem, innuptiisse vitam, quam nos soli in caducam & malè materiatam fortem, ferpétis astutia permutauimus. Misericors tamen Deus & summè bonus, amore qu'am maximo in nos effufus non tulit mortis illius includabili como nos ampliùs volutari, sed pretiosi sui sanguinis fonte lotos, pristin o nitori nos restituit. Sic nos iteru & secunda vice reformauit & afflatu iterum diuino suo gratiam spirauit, qua certo certius immortalitatem verè immortalem consequimur, quam antè primus pacens noster protoplassus, fraudulenta serpentis eloquentia sibi & nobis surripuerat, & verè caducam & mortalem fece-Mortale tat. Mortale & cadueum dico quidquid vitæ fo-caducii quid tis scaturiginem petere non potest: Deum auto-vere dicatur. solam veræ vitæ fontis scaturiginem petere omnino nobis crat impossibile. Ergo etiam immortali & æterna frui vita cum hæc divinæ prorsus Solus Chri- fit originis. Postquam autem Verbum caro fadum est & habitauit in nobis, & vidimus gloriam eius, gloriam velut vnigeniti à patre, plenum gratia & veritate, tunc apperti sunt coli, & gratia eius veritas & vita diffula est super nos, quibus cœlestibus & verè divinie vestibus induti,cœlum intrepidè petere possumus tanqua filij

stus nobis cælum appe-THIL:

celestis prosapiz, cum & Christi feramus imaginem, cuius vestigijs inhærentes non solu quæ cæli, sed & quæ Dei sunt nobis competunt; per Christum enim pater æternus in veros & legitimos nos accerciuit filios & alumnos.

Itaque necessitas redimendæ lapsæ humanita. Necessitas tis arguit etiam incarnati Verbi mysteriti passionem & mortem cum ab æterno ita sancitum fue- expostulat rit, huiusque sacræ sanctionis rudimenta quæda incarnati explicantur, ex spiritu mundi, qui est iftud seme-verbi myfievitæ à nature colitus demissum ad conseruende. nutrienda fouendaque ea omnia que producit & parit iplas hic autem spiritus non potest tanto perfungi officio, quin aliméti veri induat formas ac proinde alumnorum & aliorú suorum subeat fortes, & sic sumat visibile & palpabile corpus, in quo mortis sentiat stimulos, vt inde surgat in cibum perennem & indefinentem toti naturæ, alioquin netura caduca rueret in nihilum, ni perenni & incorruptibili illo fulciretur alimento, quo vetera sua, & semiruta monumenta restaurat; sic & nos verè viuere non possumus, & ad Homines vi. perennem & verè immortalem deuchi & extolli 🕫 culefi 👌 vitam, quin vita illa verè vitalis cœlitùs demissa Birituali viuentium subcat sortem, & fiat caro in qua mortis torcularia calcet & de morte triumphet, vt. gratia Chri. triumphi (ui participes facti, per gratiam luam & fii perfunmisericordiam simus & cœli & bonorum suoru, dantur. omnium compotes, vt clariùs videbitur inferiùs dum sacrazissima Eucharistia mysteria tractabimus & eius Symbolum naturale inuestigabimus.

# Refurrectio Spiritus mundi, Christi Refurrectionem, allegorice aliquatenùs reprasentat.

#### CAPVT VIII.



AT IS nobis elaruit superioribus argumentis generationem rerum omnium & conservationem, mortem spirirus mundi postulare. Exhac rerum sublunarium serie & or-

dine ducti fumus veluci via quadam, ad colli-: gendam mortis Christi necessitatem, ex decrero divino & dispositione zternz saplentiz, ad redemprionem hominum. Nunc verò perquirendum est si tantum valeat humani ingenij robur, quonam diuino sapientiæ aternæ arcano, Christi morti insit vitæ secretum zternz,& qua. ratione itidem spiritus mundi mors, rerum sublunarium omnium vitam, nutritionem & conservationem arguat; sic mors & vita inxtà se posita contrariorum propemodum magis elucescunt, & in ipla morte verè latitat vitæ fons & otigo, vndenam istud naturæ mirum? Mortem quam dicimus annihilationem mixti morientis non facimus, at potius purificationem, subtilitatem, tenuitatem corporis, vt in motte vetus deponat corpus nouamque sumat vetere tenuius, & aliqua ratione spiritui suo æquale & simile: Morte siquidem excrementa crassiora se-

Mors qua ratione fit principium vita

gregantur & quod elementorum vappam & amurcam sapit foras truditur per naturæ Archæu, & quod remanet purum & nitidum, cui paruus connectitur spiritus, & fit nouum mixtum priori nitidius & pulchrius, & sic renouatur natura & veteres deponit exuuias, & zternitatis spolia ampla refert. Sic mors non est sibi detrimento Mors sed ornamento, sic hominum mors est via ad vitam, anteriori multo fœliciorem & jucundiorem: Prima enim vita hominis caduca & labilis, longa & lenta mors est, mortis solum nomen vltimo vitæ termino imponimus cum & reliqua vitæ ante ace momenta, mortis eiusdem insignia præ se ferant. Principium vitæ æquè mors est ac vitimus vitæ terminus. Sunt enim principium & finis in motu eiuldem ellentiæ & qualitatis, quod elegantissimè & Physice notauit Poëta.

noces, sed po tius prodest.

Nascentes morimur sinisque ab Origine pendet. Itaque prudentiûs eloqui possumus dum morimur mortis nos vltimum obire terminum, ac eius absoluere pensum, vt vitæ æternæ telam exordiamur, quam vltimum vitæ huius obire diem. Certissimum-ergo est, mortis nostræ cineribus inesse vitam æternam, quam detegere non possumus & in propatulo exponere vi mortis Centiamus Rimulos. Alchymia id sole clarius Morti inest ostendit & patefecit, in destructione mixtorum vita. naturalium, quæ est veluti mors eorum. Nam calidum innatum & humidum primigenium corum, quæ funt formas & vitæ sedes, separantur ab omnibus suis heterogeneis excrementis & faculentis spurcitijs vnà cum sicco radicali,

& hæc tria iterum pura & nitida, nouo vinculo connectuntur & furgunt in nouum mixtum, priori multò nobilius ac prestantius nesciens occalum & mortem.

Res omnes quare morti obnoxia fint.

Si in prima rerum vnitate & vinculo, que in principio sui ortus res vinciuntur partes omnes ab omni impuritate vindicatæ fuissent, & puræ & nitidæ factæ connexæ fuissent, non opus elset secunda ista vnitate & vinculo nouo de quo iam est sermo, ve res sublunares perenniori durarentæuo. At quia in primo illo rerum connexu, partes omnes connectenda, excrementis scatent multis, quibus verus nexus & indissolubile vinculum præpeditur, ideò mors & separatio partium connexarum summe necessaria est. vt ab iplo leparante, nitidi & puti fiat electio, & fic in puro suo quiescat & gaudeat adepto fine. Natura totis viribus ad hunc vltimum finem anhelat adipiscendum, ve tandem quiescat à laboribns suis, & gaudeat pace æterna; ideò tot generationes & mortes ex centro sui ipsius educit, vt tandem possit ab impuritatibus & spurcuijs se expedire quas protoplasti lapsus intimis suis visceribus immiscuit : At in vanum laborat ipsa, vltimum illum finem & perfectionis suz culmen ad quod tendit, non consequetur, nisi creator sus & rerum omnium protoarchæus vltimas adhibeat manus : hic erit ille summus Alchymista, qui purum ab imputo separandum veniet, qui calcinatione vniuersali omnia tradet igni, ve omnia vleima morte moriantur, & in quidsseturus ea separentur absolute & perfectissime excrementa, que reijcientur in abyslum æterni ignis.

In postremis vita diebus est Deus.

Purum autem deferetur in abyssum æternæ gloria, fœlicitatis & vitæ; sic renouabitur tota natura per mortem , nec erit quicquam in toto Indie indie? mundo quin renouationis illius sentiat energiam sota renoua-& necessitatem, Deus ipse primus hanc legem bitur natura. sancivit, legisque suz in Christo passus est conditionem, & amaritudinem, non vt renouaretur ipse, quia integer vitæ, scelerisque purus omnino credendus est, sed vt alijs omnibus renouationis & restaurationis præberet viam tutam & certam, cum in Christo moriendum sit si immerso renouationis illius velimus frai thesauro, Protoplastus adam innocens, candidus nulloque vitio corruptus disruptis sanda legis vinculis, mortem fibi alciuit æternam, mortilque asseclas omnes fecit homines; itaque miser factus, calamitolus & infælix omni malorum aceruo prægrauatus, non poterat ab immenso illo miseriarum se emergere pelago, nisi per ho- Quare Ada minem innocentem, candidum, integrum vitæ non poterat scelerisque purum. Talem autem reperiri in ho-emergere. minum genesi non arduum modò erat, sed omnino impossibile; creatoris fuit ergo solius, alium dare hominé non ex parentum maculato semine oriundum, sed ex sapientia patris æterni creatoris,& facræ & intemeratæVirginis fanguine,Spiritus sancti cooperante virtute desumptum, qui solus homo Deus iuris diuini inclusus angustijs, omnia quæ summi iuris erant patienda pertulit, ve piaculo tanto tantum persolueret scelus. Sic in eius morte & renouatione, renouata funt omnia, & pristino restituta nitori. Amor adeò súmus & cellus, ve amádi oés vincat artes, eo enim visú est

Refurrectio
Christi omnimodè necessaria ad
hominum salusem.

iudicem tei ponas in se ipsum retorquere, criminis vitorem criminis vindictam fibi ipfi asciscere, Deum pati pro inimicis suis & hostibus ve inimicos suos & hostes, sibi conciliet indissolubili illo amoris sui vinculo, quo solo morte, passus est & vicit; vicit inquam quia mors illius profettura nobis nullatenus erat, nisi mortem mortis victoria & triumphus subsequatus fuisset : Poltquam enim sustulit omnia tormentorum genera plusquam vllus hominum ferri potis est, ad mortem & sepulchrum vsque, nonne decebat illum, se Deum ostendere, se creatorem & redemptorem hominum patefacere, se piaculum verum esse & victimam immacularam quam expectabat & postulabat diuina iustitia ad expiandum totius humanæ naturæ crimen & fcelus; quo autem maiori miraculi titulo & gloria id assequi poterat, quam resurrectionis triupho. A morte enim virtute sua propria, se ipsum emergens & partes integrantes personæ suæ, indissolubili nexu, iterum annectens; Deum esse testatus est, & creatorem & redemptorem nostrum, in quo si viuamus & moriamur, in eo etia resurgemus æternæ vitæ participes, & de morte triumphantes; fælicem hunc exitum & euentum fides christiana nobis expectandum credit, & Alchymia in rebus sublunaribus & præcipuè in Mercurio mundi symbolum tanti mysterij nobis spectandum exhibet : hic siquidem Mercurius protoarcheum suum imitari hac in re videtur quod, vti diximus, corpus visibile & palpabile fumat in centro terræ virgineæ,vt & filius Dei in vtero sacro, intemeratæ virginis, corpo-

Cum Christo
moriendum
si in co resurgere cupiamus.

Symbolum naturale Christs & Mercurÿ.

ris humani induit & assumpsit essentiam : Spiritus mundi mortis patitur obelos in corporibus mixtorum, quæ iple sibi figulauit, vt & filius Dei mortis subijt tormentum in corpore, quod & iple sibi in vtero sacro impollutæ matris suæ conflauerat: Spiritus mundi naturali sua via & ordine triumphat ex morte, que calidum innatum & humidam primigenium quod est veluti anima & vita illius, à ficco radicali separauerat inimicitiam inter ipla fecerat; at in morte pace tandem inita, iterum hæctria furgunt in mixtum priori subtiliùs & nobiliùs, vt toti & vniuerlæ naturæ sit alimento perenni & indesinenti, I E s v s CHRISTVS certo certius, mortuam mortem captiuam duxit in triumphum, currui suz resurrectionis verz aureo, alligatam: corpulque vere gloriolum, incorruptibile, immortale, & vbicumque locorum penetrabile assumplit, vt homines amalios suos, perenni sua vita spirituali & æterna foueat, & nutriat, & in pristinum reducat nitorem, primamque illis restauret gratiam. Ex resurrectione spiritus mundi, in nos descendunt coelestes stellarum & planetarum influxus; ex Christi resurrectione, in nos permeantecelestes veri Patris æterni influxus & gratiæ divinæ, sine quibus & nos ipsi, & totus corrueret mundus : Spiritus mundi sic à natura præparatus, vniuersis rerum mixtis commoda alimenta ministrat, quod saucium est sanat, quod mancum, fractum, mutilum & lacerum eft, id interno suo alimento resarcit, se ipsum in escam præbens. Ielus Christus mortalia passus & victrice morte resurgens omnibus humani generis in-

diuiduis commoda alimenta ministrat, quod saucium imò mortuum nobis inest, id ptætioso san-PanisChristi guine restaurat, vitzque donat æternæ, se ipsum seusacra En- in panem exhibens quotidianum, quo gratia, charistia est per mortem suam nobis adepta, diuinitùs fouea-Christianor# tur, & conservetur. vera vita.

Spiritus mundi Chymicè præparatus, corpora metallica cruda, impura & imperfecta coquit, purgat & perficit in aurum vel argentum : I B-SVS CHRISTYS divina penitus arte nobis præparatus, nos tanto vicio & corruptela deprauatos & pollutos, vt nihil fætidius, & imperfecius reperiri queat, non in aurum & argentum & gemmas quæ nihil aliud quam terra sapiunt, sed in homines divinos, immortales, sole ipso nitidiores perficit & permutat. Spiritus mundi, quod sui est simile sibi vendicat & asciscit. I Bsvs CHRISTVs quod sui est secum trahit & perducit, Spiritus mundi à morbis nos liberat vitamque salutis plenam nobis clargitur, Christus à peccatis omnibus, morbis peioribus nos exonerat, vitamque verè vitalemque vt potè immortalem nobis impertitur.

His itaque æqua mentis lance trutinatis Symbolum aut speckandum & mirabile ... in natura reperimus vt in Christum amore rapiamur, qui tanto & adeò singulari in nos amore affectus fuerit, vt quæ pro nobis passus sit, non tantum side credenda voluerit, sed & huius mysterij depictas imagines, in natura ipla collocauerit omnibus

contemplandas.

Ascensio naturalis Spiritus mundi cælum versus & fontem suum : Christi Ascensionis Patrem V ersus & verum suum fontem; figuram quandam exhibet.

## CAPVT IX.

D

O e B T nos Hermes Chymicotum Ascensionia pater cum reliqua Chymicotu om- Christi Symnium turba, Spiritum mundi à primo mobili in centrum terræ vsque

descendere ibique corpus visibile & palpabile assumere in eoque corpore mori modo quo granum frumenti in terram proiectum moritur, ne sterilescat, ve in cœlum iterum ascendat assumpto corpore suo subtilissimo & tenuissimo, per mortem illam facto, ad penetrandas vniuersas mundi partes, sua tenuitate, ve ea via deferat vbicumque vitam toti naturæ necessariam: Nam si in sua cœlesti & superelementari natura permaneret sua tenuitate vix posset mixta elementaria nutrire & alere; ea enim ipsa elementari & simili egent cibo, ve persistant, nec etiam si crassa & dura scatecet essentia, partes omnes corporis & imperceptibiles meatus adire posset,

vt illis esset vitz adiumento & fulcro; decet er? go spiritum hune vitæ & estentiæ baiulum spiritum esse & corpus, hoc est tenuissimam & subtilissimam habere corporalem essentiam ve officio suo perfungi possit. Id claret in animantibus cunctis, in quibus antequam alimentum subeat vltimam sui ipsius præparationem subti-lissimam induiressentiam, & crassas veteresque suas primas deponit exuuias; primo ventriculus qualecumque alimentum ipsi inditum, præparat in chylum, chylus à venis meseraicis & ab hepate permutatur in sanguinem, sanguis à corde in spiritum vitalem, hic à cerebro in spiritum facessit animalem, qui adeò tenuis est & subtilis, ve quamcumque oculorum aciem fallat & fugiar, tant àmque distat à primo alimento, quod à ventriculo in chylum commutatum est, quantùm cœlum distat à terra. Itaque videmus in tota & vniuerla natura, vt & in fingulis eius partibus, spiritum mundi vitæ baiulum & essentiæ ministrum è cœlo descendere in terram, & è terra in cœlum iterum conscendere, & è cœlo iterum in terras deuoluere vt naturam commõfiret viramque cuius est compos, quaque potis est, totam conservare naturam quod voce altifsima intonat verissimus Hermes. Ascendit à terra in cœlum, iterumque descendit in terras & eft conflatus. fuscipit vim superiorum & inferiorum,ad perpetranda miracula rei vnius, hoc est ad vniuersam naturam quæ vbiuis locorum vna est, nutriendam, fouendam & conservandam. Quod si hzc interprætentur, de opere illo Hermetico, mystico & arcano, nihilominus cum & hoc opus re-

cœlesti elementari

referat Symbolum totius mundi, ipso Hermete tefte, nos & ad vniuersam naturam retorquendo, perperàm non interpretamur tantum Philosophum.

Deus pater & creator omnium dinina sua sapientia, hæc ita fieri voluit, in conseruandis & fouendis rebus sublunaribus & sancta & inuiolata lege sanciuit que preteriri non potest. Sic & erga nos milericordia pietate fumma, & fingulari amore ductus, Christum suum, vnigenitum filium suum nobis dedit tanquam verum spiritum mundi intellectualis, voluteque ipsum Christum concipi de Spiritu sancto, in vtero sacro Virgi- nobie dedit nis intemerate, sumque nasci & hominem ve- Dem, ve per rum fieri, mori, sepeliri, à morte suscitari, & ad ipsum solum cœlum & dexteram suam, vnde venerat, iterum in aternum conscendi, vt hinc veram vitam intellectualem tanquam ex innaro & primigenio vitæ fonte no ... bis impertiat gratias cælestes, & dona patris æterni nobis communicet, que omnia peccatis nostris inconcessa & illibata nobis erant. At Christi immensis meritis, concessa nobis sunt & inexhausti eorum fontes appertisibi coram patre mediator æternus est, sacrificium & sacrificator, qui hostiam immaculatam, boc est personam suam Trinitati sacræ semper offert, in piaculum scelerum nostrorum, quæ vitam illam nostram intellectualem, qua in æternum duraturos, in iplo fœlicitatis centro fecerat iple Deus, ita contaminant & labefactant, vt pro minilo coram Deo habenda sit, temerata peccatis, vi Christi sangame, piaretur, qui nobis susfusus illam reflituit integram, & patri suo miserandam dispo-

Mixta quid à corruptione vindices.

fuir, cuius myftetij notam & figillum impressum: in naturalibus cernimus. Ea si quidem dum corrumpuntur, in perpetuo corruptionis suz volutabro persisterent, ni spiritus mundi de super coderet, qui corruptionis illius sordes, dissoluendo & abluendo nouum ex corrupto dat germen. mirum nature spectaculum & ornamentum; sie & nos dum peccatorum sordibus inuoluimur, nullum æternæ vicæ fructum daremus nisi Dominus Deus noster Iesus Christus desuper veniret, qui peccatorum nostrorum omnium sordes expiando, suscitat in nobis illud germen æternæ vitæ, que in sanctos euadimus viros, Christiana semper egentes irrigatione, quod sequenti capite, dilucidatum clariùs legere licebit.

FidelesCbristiana semper egent irrigations vt in fidelitate pèrsistant.

> Spiritus mundi è cœlo descendens in terras advitam rerum sublunarium, Symbolumest queddam Christi de scendentis in sacram Eucharistiam ad vitam fidelium omnium.

## CAPVT X.

Natura eget Spirith vita.



IDIMVS superioribus capitibus na turam ad rerum omnium nutritionem & conservationem egere pirits vitæ, qui à creatore summe Deo vbicumque diffusus est, ve vitam vbiuis locorte

diffulam foueat & nutriat, irritando & suscitando omnes vitæ facultates, alioquin vniuersa sterilescerent, & veteri suo tegumento squalido prorsus interclusa, perirent: mirabili autem methodo & via plusquam stupenda, tanto perfungitur officio, descendit è colo in terras, & ex rerris kerum conscendit colos, iterumque terras petit, & fic fit alimentum verum proprium cuicumque rei.

In maximo omnium operum Hermetico opere, id clarius elucescit; ibi enim loci, spiritus metallicus cœlum vasis quo clauditur conscédir, iterumque fundum petit, terram versus metallicam, quam tanta donat virtute & energia, vt reliqua imperfecta metalla, cruda & incocta perficiat, coquat & duret in aurum vel argentum, adeò purum & nitidum vt omnimodam metallicam scabritiem prorsus à se eliminet, nec vila corruptione teneatur. Sic etiam vitrum & christallum lapidesque omnes ignobiles & triviales in veros transmutat adamantes & carbunculos.

Viderunt quamplurimi supremæ & infimæ sortis homines sciens loquor, puluerem rubicundis. Philosophorii fimum, lumine & splendore, rubinis & carbunculis prænitentem melle & saccharo dulciorem, moscho & ambaro suauiorem & fragrantiorem, vitali igniculo turgentem, qui plumbum, ferrum & quoduis aliud metallum igne liquatum sua liquatione breuissimo temporis spatio, in verissimum aurum, iplo naturali auro præstantiùs & nitidiùs commutabat. Floret adhuc apud florentian cimeliarchio principis tantz & przelarz inauditæ metamorpholeos specime admiradum)

Lapidem viderunt quamplurimi homines. nisi spectare licet ferreum clauum media sqi par-te, in purum legitimumque aurum conuersum, oleo quodam Chymico in quod immerla fueris pars illa claui.

Lapis Physicus ex quo componatur.

Fuir autem istud secretum opus, ex spiritus mundi metallici essentia conflatum; hic si quidem spiritus, postquam duris & crassis suis excrementis terreis, le perfecte emungere potest, idque per mortem & corruptionem suam tandé nouum fibi comparat corpus subtile & tenue valde, spiritibus turgens, quibus cœlum vasis quo clauditur scandit, iterumque præcipitatur in terram, fixem claram & mundam, cuius fufione & liquatione, metalla, impuræ propaginis & leprofæ sortis absolute mundantur, aurique & argenti subeunt nitorem & splendorem, cuius perfectionis culmen nunquam attigissent, at vilissima metallica rubiginis labe perpetua contabuissem, ni spiritus ille mundi metallorum omnium pater & primus opifex metallicam induens formam, illas corruptionis fordes, suo impolluto humore deterfisset.

minum.

Mirum certe artis Chymicæ spectaculum,quo speculari imò contemplari licet hominum omtallies colli- nium milerandam fortem, qui numquam fæligitur & san. citatis supremæ culmen pertingere possunt, cudificatio hos ius tamen potiundæ gratia nati sunt omnes, ni ipsemet creator Deus hominum omnium verus pater & primus opifex, humanam indust naturam, mortem patiatur, refurgat, cœlumque petat gloriz suz, ex quo iterum descendat in terras, nectamen cœlos linquens, virtute di a, & arcano imperscruçabili in sacro Eucharistia Sa-

cramento

cramento fiat nobis alimentum divinum transmutata verè panis & vini substantia in verum & legitimum reale corpus suum, saluis tantum panis vinique speciebus sub quibus, verum & cœleste nobis elixit, quo delibuti omnes ab omnibus vindicamur peccatorum spurcitijs & sic electorum numero conscribimur, veterem deponimus Adamum, nouique Christi essentia protecti, hostes omnes debellamus, mortem fugamus, infernum claudimus, cœlumque nobis in æternum apperimus, & ipsius Dei confortes facti, hymnum illi canimus æternæ laudis &

gloriæ.

Hæc transmutatio nostri quam Christus Iesus noster suo pratioso corpore nobis dato peragit, miraculosa omnino est, & diuinæ artis opus, aliamque antecellit infinitis parasangis, quam de plumbo aut de ferro in aurum conuerso retulimus. Nihilominus cum his ambabus transmutationibus, in sit aliquid depictum & insculptum, cuius auxilio licet Christiano Philosopho, absque eiusdem fidei Christianæ labe, has inter se comparare, vi percipiant omnes misericordia & gratiam diuinam vbique adeò disfusam esse, ve mysteriorum suorum insperscrutabilia arcana, depingat, & figuret quoquo terrarum, vt tanti beneficij memores esse valcamus. Vidi Planta stemego sculptam plantæ admirabilis iconem, quæ mata passiononnulla sacratissimæ Passionis Christistemma ta perfectissime insculpta gerebat : caulis eius follijs lanceatis viuo sanguine variegatis, terra surgebat, flos deinde extuberabat exquisitissimus aureo radians colore, in cuius centro, co-

nis depicta

rona spinea, claui nigro colore veluti ferreo delibuti vilebantur, vestis & toga tanquam sacrum vexillum hinc prominer, & hac omnia columna albissimæ in vmbilico floris positæ, infinitis sanguinis viuidi guttulis conspersæ suffultæ, omnibus in propatulo erant. Sunt & multi qui iudicis terris,& iam in quibuldam alijs multis Europæ partibus, in hortulis quorumdam hanc mirabilem plantam viridem & solo adhærentem conspexerunt florentem, que sacratissima redemptionis nostræ stemmata perfectissimè delineata omnibus exhibet. Vide iam & contemplare hæreticè ve non solum Deus in penetralibus & intimis naturæ secretis, sed etiam in propatulis na turæ plantis & floribus, hæc sua mysteria pinvbique depigit, quæ tu intimo corde negas adoranda, & nauci pendis: hæc omnia coram Deo, iudicis acculatoris vices agent, teque pudore quammaximo confundent, hac mysteria salutis nostræ vnica subsellia, nec domi nec in corde habes depica,& tamen vbique terrarum delineata cóspiciantur ad tuam confusionem & opprobriú.

Omnia demitionis mysteria ad Eucharistia constituendă contendunt

ch vergunt.

Myferia fan

cra passionis

Ha sunt.

Hæc omnia etiam prædicta mysteria quotquot sunt à Christo celebrata fuere, hac vnica potissimum ratione, vt in Ecclesia sua Eucharistiam sacram deponeret, vt reliqua omnia in ista sola nobis essent wilitati & saluti. Quod in Euangelio Christus firmis & clarissimis verbis asseuerat: qui non comederit corpus meum & biberit meum sanguinem non habebit partem mecum; Quali diceret, veni in mundum naturam serui induens, passus sum crucem, mortem, sepulturã, refurrexi à mortuis, cœlos ascendi, sedes ad dexteram Patrisæterni. At hæc omnia, vt iterum

descendam in terras, dexteram patris nec colos inde linguens ad Eucharistiam meis asseclis relinguendam, quæ verum est corpus meum reale & interum quod veriffimum erit peccantibus & impuris hominibus tonquam chixit permutans cos in pios sanctos & fideles; at id non erit via & methodo communi & triuiali, fed ego ipfe Christus vobis ero alimento, & cibo, aut veluti lapidi Physico, impura transmutanti metalla,qui re ipsa,ipsemet impura intrat metalla, sic & ego impura subibo corpora vestra, ve ea mundem & expiem expiatione vltima, fine qua habere partem mecum nullius est hominum. Quare a seue : tiffem fa ranter vobis prædico, qui non comederit reale & verum corpus meum, & biberit meum sanguiné salum esse no impurissima sordescet macula & labe, qua parté mecum habere non poterit. Candidus enim ego & nitidus, candida & nitida lequor, & illa lolum mihi conjungi possuat, est enim resom similium cæcus & occultus amor: Ob quam rem Sacramentum Eucharistiz omnium saluti quam maximè necessarium éredimus, quo solo vita spiritualis nostra illæsa & integra conseruatur,& quo quotidiana miracula patrantur in Eccl. Romana.

Non enim sola est metempsychosis sed & simul metempsomachosis, & transubstantiatio panis & vini saluis eorum speciebus & sormis externis, in verum corpus Christi, cum suis omnibus speciebus & formis, quæ occultantus & obseguerur speciebus vini & panis. Hæc est illa miraculosa & verè stupenda transmutatio, diuinu opus, diuina Alchymia, qua Deus sit homo, & qua Deus homo, se præbet omnibus hominibus in alimetum

Eucharistia mirabilius.

verum, vt nos in sanctos & pios & quasi Deos Acrametum

off omnium permutet, hoc est mirabile mirabilium omnium mirum, quo Christus Ecclesiam Romana suam declarauir. Præclarè admodum nihilominus elucet eius sapientia & summa bonitas, quod dedetit naturalia quædam, que nobis horum mysteriorum symbolis & figuris esse possunt, quibus prælibare possumus multa & præclara ad eoru explicationem; Sic spiritus mundi è cœlis in terras devoluens ad vitam & conservationem rerum naturalium nobisest subsellio, vt mirabilem & inenarrabilem Christi descensionem in Sacramentum Eucharistiæ, vt vitam spiritualem omnium hominum contemplari valcamus adeò necessariam & perutilem, vt eius defectu & datur inopia Ecelesia Dei consors dici non possit, nec Ecclesia Dei tanto dignati nomine, nec modo Ecclesia dici Lucharipossit, cum ea semper habere mereatur & debeat secum religionem & cultum veri Dei conexum; cultus autem veri Dei, sacrificium expostulat Deo condignum & peccatis hominum expiandis idoneum & aptum: quale autem sacrificium Deo condignius & hominum peccaris diluendis efficacius, Deo homine iplo inueniri posset. Huius Sacramenti necessitatem apud Ecclesiam, cancellatim & figuratim nobis commonstrat necessitas spiritus mundi descensus in terras, ad conservationem rerum sublunarium, tas undenam eo enim individua quaque tendunt ad perfectionem qua nata funt; sumunt enim omnia ex eo originem & primordium, & tali & fimili

perpetua & perenni irrigantur fonte, vt in suum perdurent zuum, alioquin in le ipla corrueret

Eucharistia facra necessiex natura d fumi possit.

Bia tollas.

Digitized by Google

collapsa naturamolles; sic & Christus multo quidem & præstantiori modo Ecclesiæ suæ, se iplum præbet in elcam veram, vt tali & tanto refocillata cibo & potu, in æternum perduret tempus.

Descensus spiritus mundi super mixtanaturalia, aduentus Spiritus sancti super Christi asseclas figuram quandam reprasentat.

## CAPVT XI.

AMIAM Chymiæ alumnis explicandum venit, quid propriè sit spi- Spiritus sanritus mundi, nam in præcedentibus naturale. capitibus humiditatem radicalem Mercurij mundi, spiritum mundi di-

ximus; hanc vero humiditatem seu spiritum humidum volatilem, cum Christo symbolum habere ostendimus. Nunc vero spiritum Mercurij cum Spiritu sancto, symbolum etiam habere volumus : videndum nobis est & explicandum an si ambo spiritus sint vna & eadem res in Mercurio mundi. Itaque spiritus quem cum Iesu Christo symbolum habere voluimus, humiditas est radicalis Mercurij, quæ humiditas cum sit tenue quid, & valde subtile, spiritus nomine, dignari meretur, propter suam tenuitatem. Quod enim

Quid Sol, quid Luna, quid Mercurim dicatur apud Chymicos.

subtilissima & atherea est esse , spiritus nomen sibi vindicat apud Chymicos. Siccitas pari. ter radicalis & essentialis quæ in eodem Mercurio reperiri contingit, propter eandem tenuitatis & subtilitatis essentiam, spiritus etiam nomine insigniri non dedignabitur. Tria enim sunt in Mercurio mundi, calidum putà innatum quod & sol dicitur & sulphur. Humidum primigeniú quod est Luna & Mercurius appellatur : & siccu radicale quod & sal, nodica vinculum & amor solis & lunæ vocari solet. Hæc tria propter tenu treem, qua pollent spiritus cognometo efferri possunt, & precipuè cum in Mercurio reperiantur volatili; nam hæc tria in ipso volatili Mercurio, vti & in fixo ac permanenti solent reperiri, Nullus autem fere Chymicorum est, quin duplicem hanc Mercurij differentiam agnoleat, triplicemque hanc vtriusque compositioné perfecte callest. Quocirca in præsenti capite siccum radicale Mercurij, spiritu mundi dicemus, huncque cum sit amor vinculum & nodus calidi innati & humidi primigenij, ipsiusmet Mercurij mundi, cum Spiritu sancto, quadantenus figuratim quadrare dicemus, & potissimum cum per eins irraditionem & influxum sanctum & saerum Christi asseclas, Christo perfectissime & indissolubili vinculo & nexu, connexos esse cre-Spiritus fan- damus : Spiritus enim sanctus cum perfectissidus est vin- mus, & absolutissimus sit amor Patris æterni & Filij, filijque patris, ita vt eo amore in vnitatis essentiam vnam coëant ambo, & non solum hæ duæ personæ, sed & ipsemet Spiritus san-Aus tertia sacræ Triniratis persona, subit eadem

culum & nodus Trinio tali.

Trinitatis essentiam, comer ipso amore & vinculo suo, sic solus est ille, qui nos Christo per- Spiritus sanfedissimis alligat vinculis. Quantum enim præ- Hus Christo stat nobis, ad securam & tutissimam salutem nostram consequandam IIIV CHRISTI Saluatori & Redemptori nostro adhærere, tantùm etiam & nobis præst at Spiritus sancti, sacer aduentus; quo solo feruet cor nostrum amore diuino, eoque indissolubili nexu & ligamine I B S V CHRISTO, deuincum confirmatur. Sic & spiritus mundi, ita adunat partes mixtorum, vt in vnitatis individui compositionem coalescant, & sic eo vinculo & nodo vinune & perdurant tempus suum. Spiritus sanctus incarnati Verbi mysterium in vtero sacratissimæ Virginis molitus est, ad hominum ombium salutem & vitam spiritualem & zternam. Spiritus mundi humidi radicalis quod cum Christo symbolum habere superioribus vidimus capitulis, in centro tanquam in vtero terræ virginis operatus est incorporationem ad vitam rerum sublunarium, & carum perdurationem & æuum ne in nihilum eant. Spiritus sanctus è cœlo descendit ad confirmandos, docendos, & illuminanfius primos
dos Ecclesiæ primos patres, Christi primos AEcclesia papostolos & asseclas, vt mysteria diuina & sacra tres illumitante & Catholica perdiscerent Ecclesia, cate- nauit. risque posteris suis traderent intemerata, spiritus mundiè cœlo descendit, vt Mystas & Sophos doceat naturæ secreta, & arcana eaque perdiscat eius luce & radije, qui per totam naturam spargutur, ve vnusquisque in propatulo habeat quod in tota natura magnum est & pretiolum.

nos persectissime alligate

Alchymista

7.2

Symbolume figura naturalu Spiritus (an#i

Spiritus san aus descendit è colo, super Apostolos ignei flaminis instar venti & ignis impetus præse ferens formas; Spiritus mundi dum terras petit, mixtaque naturalia afflat, nihil nisi ventus & ignis est & vitæ naturalis flamen. Spiritus sanctus Ecclesiam Romanam Catholicam & Apostolicam conservat vivisico suo & sancto flamine, viresque eius, virtutes & energias multiplicat, & per totum terrarum orbem propagat & extendit, spiritus mundi vniuersam naturam tutam & lecuram foyet & nutrit suo intrinseco viuifico nectare, ciulque, virtutes & proprietates, actiones & facultates, mirum in modu multiplicat, vnde tot generationes, & noui in dies ortus. Spiritus sanctus aduentu suo renouauit vniuerlam faciem Ecclesiz, vnde illud. Emitte Spiritum tuum, & cteabuntur, & renouabis faciem terræ: Sic & spiritus mundi, aduentu suo, renouat faciem terræ, veteris hyemis cortex depellitur, & noua vernáque & viridi cuncta circunreguntur pelle, aduentante vere, vbi omnia spiritus mundi copiolo afflatu inuenescunt. Sic claret omnibus & manifestum est per Alchymia spiritum mundi rudem quandam figuram & imaginem adumbratam secum præse ferre, qua possimus mysteria Spiritus sancti, nobis cœlitus ac divinitus à patre luminum & sapientia einsde, & ab iplomet Spiritu: sancto reuelata, quadamtenus penetrare & percipere, aut saltem fidem nostram confirmare & hisce naturalibus fulcris diuino semper afflante spiritu stabilire.

In charactere spiritus mundi occultantur scientiarum naturalium omnium arcana.

## CAPVT XIL

rem hoc plane modo descripserunt

sole illius characteris centro, intellexerunt calidum innatum mundi, vitæ fontem, in centro cuiuscumque rei residentem, & in ipsomet mundi centro commorantem, vt commodius vitam

stica adeò obscuris inuoluebant entias rerum anigmatibus, tropis & figuris, vt traderent. nihil posteris traderent, nisi per characteres, & rerum discendarum hyeroglyphica; Itaque vnius & solius characteris ambitu exiguo, complexi sunt omne quod libro vnico satis amplo, imo & volumini magno iam inscribi potest : hanc reiveritatem satis testantur Ægiptiorum columnæ & pyrámides characteribus & hyeroglyphicis depictz, quibus Philosophia integra occultabatur. Vnicum ex omnibus characceribus elegerunt, antiqui Sophi, cuius solius ambitu quamplurima, eaque perpulchra, naturz arcana, obtexerunt : Hunc autem characte-

OPHI, Magi antiqui omnes &

OPHI, Magi antiqui onines & Antiqui qua cabalista rerum naturalium my- Antiqui qua methodo sci-

vertice illius Lunam bicornem in centro Solem, Mercurij. in base & fundamento Crucem posuerunt: ex

omnibus mundi partibus, communicare possir, & elargiri queat omnes suz vitz facultates, vsque ad virimas orbis partes. Ob quam rem calidum istud innatum vitæ fontem, cor mundi fecerunt & centrum, quod circulo solis propemodum depinxerunt è cuius medio, infiniti fere lucis & ignis vitalis radij perenniter scaturiunt, ad ingentem & præpotentem illam vitæ vim & energiam commonstrandam; circulus siquidem caret fine & principio, sed ipsi vndique finis, & vndique principium inest, sic & calor naturalis mundiactione particulari & limite suo circun. clusa, earet. At yndique surgunt omnes qualescumque sint mundi & natura actiones quidquid enim est actionis virtutis & energiz, in vniuersa natura ex eo profluit fonte, & in iplo submergitur, non secus ac circulus figuras alias omnes, in se complectitur; Sic & calidum innatum műdi actiones omnes, facultates & energias in se coërcet, quas radij illi innumeri & fere infiniti, ex medio circuli pullulantes representant.

Luna bicor-

Luna bicornis que in vertice characteris sita. mis in chara- est, humidi radicalis mundi & naturæ, nobis Here Mercu- ideam exhibet, humiditas hæc radicalis mater 77 quid in- est rerum omnium, vt & calidum innatum omnium censetur pater. Ex Luna bicorni indigitatur hæc humiditas rerum omnium altrix seu semicirculo, vt sciamus & perdiscamus hanc humiditatem radicalem, non nisi partem esse humidi calidi innati essentialem & radicalem, non secus ac fæmina masculi censetur media pars & generationi inepta nisi masculo coniugata, qui circuli perfecti & solis ad instar illi est. Sic est

humiditas calidi innati censetur fæmina, & vera media pars, generationis rerum & ortus minime compos, nisi calido innato tanquam masculo suo indissolubili nexu connectetur; ideo Lunz bicornis figura hanc humiditatem connotatunt, Antiqui,vr media calidi innati partem esse hinc aucuparentur, Philosophiæ alumni, & præterea Humiditas ve perdiserent omnes Lunam colestem esse ma. Mercurij est trem istius humiditatis, vt & calidi innati solem esse patrem, Luna si quidem coelestis sua virtute & calor est & energia hane humiditatem fouet, nutrit, alit, & multiplicat. Experientis ipía id nobis indicat, dum plenilunio, omnia conspicimus succo vitali & nectare viuifico turgentiora & pleniora; Luna humiquia tunc temporis Luna toto suo orbe lucet & curij nutrit, radiat, qua luce & radio in inferiora humidita- alit & autem hanc infundit copioliorem & perfectiore: getvbi enim maior inest lux & fortiores radij, ibi etiam maior influxus, & copiosior. Influxus autem cœlestis nihil nisi calidum innatum mundi Influxus cæest, & vitæ sublunarium omnium fomes & ful- lestis quid sit crum, quod absque humiditate innata, radicali & primigenia imaginari non possumus; sunt enim ambo indissolubili vinculo connexa, ob quam rem perfectissime imo & peracuta diuinæ Palladis arte, Luna bicornis quæ in culmine chara-&eris Mercurij collocata est humiditatis radicalis & primigeniæ symbolum refert.

Siccum autem radicale quod calidi innati seu Mercurij essentiam integram coplet & absoluit Crux quid acutissime, & recte admodu repræsentatur Cru- representes ce, in infima parte characteris posita, humidum in charactere enim primigenium quod est semen radicale re - Mercurij. rum omnium non patitur rerum sublunarium

omnium, vt omnium pa-

alterationes, corruptiones & varias mutationes, nisi postquam sicco illo radicali adunatum est, & compactum, quod nomine salis annotant Alchymista; at quam citò sublunaria coagulata sunt sicco illo radicali & essentiali Mercurii, eò citiùs etiam hinc inde germinant & pullulant omnia, & sic per crucem, actionis & passionis verum & vnicum symbolum siccum radicale Mercurij, seu semen rerum omnium passionis & actionis basis & fundamentum siguratur.

Sal qua ratione fit gecorruptionis basis.

Qua ratione autem & qua naturali via siccum nerationis & radicale Mercurij generationum & corruptionu sublunarium sola & vnica sit basis & fundamentum, & quo pacto crux sit passionis & actionis symbolum, manifestandum iam venit, vt quod est in tota Alchymia secretius & altius in gratia alumnorum artis explicemus.

Sancitum estapud Philosophos Peripateticos, actiones & passiones rerum sublunarium, ex contrarietatis fonte scaturire; in Mercurio autem - mundi nihil datur contrarij, nec dissonum. Vndenam ergo ex Mercurio mundi generationes & corruptiones, passiones & actiones profluent; profluent ex superficie Mercurij quæ alligata sur centro Mercurij, siccitatis radicalis nexu & vinfluant actio- culo, generationes & corruptiones & varias omnes de passio- nes mutationes parit & producit; superficies autem hæc Mercurij, elementa sunt, quæ ex centro Mercurij educta, ad superficiem eius conuolarunt, vbi alterationes & mutationes efficiunt contrarietatis pugna, & innato & naturali eorum inter se bello. Hæc vt clarius intelligatur crucem passionis & actionis symbolum expli-

#£ 5.

candum venit. Delineatur circulus perfecte rotundus è cuius centro ducentur linez duz zquales in crucem disse a, ad eius superficiem, hæc crux, superficiem circuli, centro eius alligabit & conjunget. Alchymistarum primi afferunt Mercurium mundi in instanti suæ creationis, antequam generationes & productiones rerum fierent, quasi punctum esse quod per generationes & productiones, in circulum perfedum & orbem enastt : vt autem pundum in circulum expandatur & orbem , linez quamplurimæ aduocandæ sunt in auxilium, quæ ex puncto ducantur superficiem versus, linea autem sic ductæ, constituunt & delineant cruces. Siccum itaque Mercurij mundi, fiue sal vitæ coniungés superficiem centro suo, & centrum superficiei, est actionis fundamentum : Nulla etenim datur via à centro ad superficiem, nec à superficie ad centum, nisi per motum, motus autem est actionis & passionis basis & fundamentum; puncta item quæ in superficie sunt, diuersa sunt & varia, ideo inter le contraria , & ideo in luperficie Quare in lusola actio & passio reperiuntur, in centro autem perficie Merin quo nihil nisi vnicum punctum est, non da- curi funt tur contrarietas, nec propterea actio & passio, actiones, passiones. eth ex illo vnico fonte oriantur actiones & pafsiones, at id in superficie sui circuli tantum contingit. Sal autem vitæ seu siccum Mercurij radicale & essentiale quod connectat superficiem centro centrumque superficiei, rerum omnium est etiam in omnibus, mutationis & alterationis principium, qui mysterijs occultis salis initiati sunt, & miracula eius naturalia conspexerunt,

mixtorum reductiones per ignem in cineres, & in salem, & hunc iterum in mixtum simile, & idem specie, ex quo sal ductus & extractus est. Hác Philosophandi rationem & methodum, fateri cogentur & capient vna secretissima Alchymiz arcana, quæ iam explicata funt, & cortice luo durissimo denudara.

Sal ergo & crux mysticum quoddam arcanú in se recondunt quo actiones & passiones rerum sublunarium contéplari queamus, & mira nature inMercurio mundi admirari, quæ in dies ex centro suo emergunt in lucem, ex quibus tota Philosophia floret & candicat, cuius compendiú in hoc solo charactereMercurij habemus perfectisincharattere sime insculptum & inscriptum : Luna fi quidem & Sol quæ supremum occupant characteris locum, naturam cœlesté in digitant, quidquid enim cœlum suo altissimo ambitu in se coërcet, nihil nisi Sol & Luna est : Sol pater, Luna mater reru omnium habetur, cœli motus vniuerlus quo omnia persist unt in diem & nockem distinguitur. Sol diei, Luna nocti præest, itaque motu naturæ vniuerfum & externum & internú Solem & Lunam dicere poslumus, & si quid est aliud in cœlo, quod Solis & Lunz non redoleat essentiam illud tamen qualecumque sit Sole & Luna persi citur. Crux autem infima naturæ elementaris ideam & exemplar nobis exhibet: ibi enim cœlestis virtus & energia descendens mutationum omnium & alterationum scopus est, & centrum in quod omnia sublunaria vergunt; vnde crucé in infima characteris Mercurij parte poluerunt antiqui, tanquam passionis & actionis symbolu.

Sol & Luna Mercuri quid indicet.

Proinde in inferioribus nihil cruce carere potest, Nihil Cruce Proinde in interioribus ninii cruce carere poteit, carere potest ad perfectionis summum gradum attingendum, si perfectionis quod expressis verbis Deus ipse, Christus Redé- attingat culptor & Saluator noster, indigitat & præcipit he- men. minibus se ipsum sequi & ferre crucem suam ad Summum illud perfectionis culmen, ad quod tedimus omnes conscendédum, quod æquo iustius est; si enim sublunaria cuncta, dum ad perfectionem vergunt crucem portat Mercurij quid moliri debeant homines, Christi assecle, du immensu illud perfectionis perreptant culmé, nonne crucem Christi perferre, quibus possunt humeris cogi merentur?vt tantæ Crucis ope, superficiem miseriarum & calamitatum suarum, centro fælicitatis & inuiolatæ pacis coniungant: ex nihili centroducti sumus per reru omniu centru verum & vnicu Deum,& ad superficiem mudi eieci, in qua mutationu & contrarictatis repetitur anxietas. Cruce auté Dni nostri lesuChristi superficies illa corruptionum & peccatorum, mutationum omniú & contrarietatis yera sentina & lacuna. connexa est, centro diuino, in quo vera pax & zterna quies, nobis erit Crux hisce de causis, ex Laus Cruimmensis meritis Christi quidquid est infensi & cis & virius. infausti fugat & procul à le climinat, abyssum infortunij & veri mali claudit,cœlű aperit & fupremæ fœlicitatis est vnica clauis, & ex fælici crucis auspicio to mundi sublunaris perfectio pender, imo & cœlestis honor, decus & gaudium pender, imo & cœieitis nonor, accus & gaudium Angeli siquidé & homines præcipui cœlicolæ, no debent honoeo decore, honore & gaudio perfruerétur, ablq; rem. crucis mysterio, cuius ope gratiam confirmati funt omnes, camque adepti sunt virtute agni immaculati Crucis patibulo suspensi, ideoque

tius perfectionis basis.

ti**4.** 

Crux est to- etiam character Mercurij, cruce sua lunam solemque portat, vt omnibus hoc emblemate in propatulo sit erucem esse totius perfectionis ba-Em & columnam firmissimam, tam in cœlesti quam in sublunari globo; Christus enim Deus . per mortem & crucem luam naturam vniuerlam benedixit, & sic pater æternus oblitus est maledictionis prime in hac Christi benedictione, totius naturalis & supernaturalis perfectionis summa consistit. Quid enim est creatum qualecumque sit, sui creatoris & conservatoris gratia & benedictione orbatum? Non immerito ergo, crux sublunarem globum representat; ipsi enim tanquam cruci incensa omnia, maledicta & infausta aderant, Christustamen assumendo cruest caput sub- cem, humanamque naturam induendo, quæ lunaris essen- caput est & princeps totius sublunaris essentiæ, hæc omnia infausta & maledicta sustulir, quod iple bonorum omnium lit lummum bonum. Itaque bono illo summo, malum omne abijt & in bonum transijt, ligno fructifero malum omne subijt in mundum, ligno pariter Christifero bo-

> De parentis protoplasti, Fraude factor condolens Quando pomi noxialis. Morsu in mortem corruit, Ipse lignum tunc netauit, Damna ligni vt solueret.

gloriosi pangit prælium certaminis.

Mundum ergo hunc sublunarem & inferiorem globum,

num omne redijt in mundum. Hinc desumitur illud dulcissimum melos Ecclesiæ Romanæ, quod

globum, aptiori & conuenientiori symbolo & emblemate, quam cruce, nec nos possumus, nec antiqui Sophi potuerunt connotare: mundus si quidem hic sublunaris infælix, infaustus, maledicus & malorum omnium plenus, per crucem perfectissime figuratur, cum & crux ante mortem Christi malorum & maledictionum omnit fuisser compendium: sed post morrem eiusdem Christi, est summi boni & benedictionis omnis abyssus; sic & mundus ante aduentum & mortem Christi, non mundus, sed quid infælix & infaustum maledictum & miseriarum plenum; post mortem vero, mundus vere mundus, Christi deliciz, Dei gaudium & paradisus, in quo plantæ pretiolæ innumeræ reperiuntur, quarum amore delibutus & correptus Deus placuit ipsi Per Crucem vnigenitum filium suum crucis patibulo suspen- renountus est dere, totumque suum sanguiné essundere ad eas mundus. iplas plantas ne marcelcerent, eo iplo sanguine irrigandas. Ideirco per crucem renouatus est mundus & à creatore suo iterum figulatus, in meliorem quam in prima creatione formam. Nondum enim, vt iam habet Deum hominem, mundus habebat eius Saluatorem & Redemptorem, nectanto dignabatur honore, quin etiam & crux sanctissima, mundum hunc inferiorem Crux mundk & sublunarem representat, sua innata & natura- hunc li constructione qua duabus lineis per medium fentat. coniunctis simul & distunctis affabre distinguitur; sic ex duabus lineis ea via conjunctis & disiunclis surgunt quatuor, quæ & elementorum quatuor figuras exhibent quorum duo, initio toti mundo fuere, vt volunt Philosophorum

Elemeta qua THOT QUA TAtione ex mercurij centro ener ferunt.

quamplurimi ignem & aquam affirmantes toti orbi principium dedisse; hac enim elementa in centro suo concocta & dissuncta, tanquam duz linez in centro crucis dederunt & alia duo, quæ perfestissimum orbem super centru suum rotando & gyrando perfecerunt, ignis in aquá agédo, ex sublimiori parte aqua& crassiori ignis portiucula exsurrexit aer, ex crasissima auté aque parte & ignis spissiori particula terra exorta est. Quod & adhuc experientia Chymica, quotidiè verum fore cernimus, ex omnibus enim liquidis igne operante aer & terra colurgut. Tenue enim quod Mundus qua eusporat & exhalat aer est, crassum verò & spissu quod fundum occupat terræ nomen verè sibi védicat. Itaque ignis & aqua in principio centro fuo connexa & disiúcta, aerem& terra dederunt quæ orbem integrú perfecerút. Non possant hæc duo elementa centro cojungi & distungi quin crucis figuram resterant, nec super centrum suum gyrari quin orbem perficiant. Hisce de causis ac iusto titulo, crux sacratissima mundi & orbis sublunaris occultum & facrum fibi attribuit symbolus linea superior ignem nobis indicat laterales : aerem & aquam connotant, inferior terram nobis demostrat. Hæ quatuor lineæ super centrum suu in gyrum conuerlæ, mundum hunc visibilem construxerunt circulum & orbem absolutissimum. Hæc est mystica illa tam sublimis & ardua quadraturæ circuli constructio quam ignorans omnes quibus crucis my sterium latet; elementa

enim quatuor quæ quadrangulum perfectum in

natura constituunt, si in vnum coëant, perfectum in natura constituunt, si in voum cocant, perfe-

ctus est ex mercury punæ.

TAtione

Quid indicet Crucis quatuor linea.

Quadratura circuli Chymice qua ratione fiat !

Digitized by Google

dum globum & orbem effigiant necesse est; si vero centrum globi & orbis in quatuor dividatur partes crucis instar, exsurgent ex illa divisione quatuor trianguli, qui si ca parte qua iungunair centro globi ducantur ad superficiem quadrangulum constituunt. Sic explicatur Chymicu illud axioma, miro & obscuro ænigmate obtenebratú: fac ex mare & fæmina circulum,ex circulo quadrangulum, ex quadrangulo triangulum, ex triangulo circulum,& totum possidebis magysteriú totius Alchymiæ centrum: Si enim materiam a natura iam præparatá numero duplicem, substantia & essentia vnicam, in perfectifimum circulu convertas, aquam efficies & ignem, quæ Mercurium voicum constituunt Philosophorum, & aqua, quæ verus absolutus & persecutus est circulus; es- Hac notatus sentia verò illius aquæ in quatuor perscindenda dignissima est partes, scilicet in partem igneam, aæream, a. sunt. queam & terream,& id absque divisione ac separatione Physica, at dicimus separare oportere propter elementorum omnium colores, virtutes & energias quæ inter coquendú & circulan dum surgunt & apparent; du enim terra & aqua vigét colores omnes virtutes & energiæ horú elemensorum viluntur; dum vero floret aër, & aëris pro-, prietates & facultates, conspiciuntur, dum vero cádicat ignis, & illius vigor & robur manifestátur,& oculis in propatulo sunt; sie ex circulo illo feu Mercurio Philosophorum quadrangulus co-furgit, & ex quadrangulo illo, emergit triangu- trianguli & lus, in vnoquoque enim quadrangulo, quatuor quadranguli adsunt trianguli, hos est in vno quoq; elemento, Chymici quatuor sunt elementa, quæ singula, trina illa &

indiuisibili constituuntur, compositione, sale s scilicet sulphure & Mercurio, que in singulis elementis reperiuntur inuisibilia& inseparabilia; vade & singula elementa triangula sunt, vnde recte & sapienter admodum Chymice fatur, in vno quoque quadrangulo reperiri quatuor triangula & ex his quatuor triangulis perfectissimum & numeris omnibus & mensuris absolutum quadrangulum emergere. Quadrangulus autem & quatuor isti trianguli convertuntur iterum in circulum perfectum, dum hæc omnia in vnicam coquuntur substantiam homogeneam perfectissime cocam & absolute puram ab omnibus heterogenijs partibus vindicatam.

Sic mysticus ille circulus Chymicus reducitur in quadrangulum, & quadrangulus in circulum perfectum & numeris omnibus absolutum mediante cruce, quæ in quatuor ramos di-Christus qua stincta, Christum Saluatorem & Redemptorem rations sir- nostrum gestans & continens naturæ creatorem culus dici po- & authorem, ca ratione perfectissimum continere & coërcere circulum, dici potest, cu Christus Deus & homo, creator & redemptor creaturz, rerum omnium perfedissimus circulus & orbis omnis continens & coërcens verissime predicari possit; hæc sunt mysteria crucis quæ characteris Mercurij infime basi depingitur, tantum secreti rerum naturalium continens quantum & toto orbe coërceri potest, rudem quandam effigiem & primas arcani tanti lineas vobis tantum hoc in capitulo depinxi, vt qui nasuli sunt, subolfacere valeant quantum valeat chara-Aerum Chymicorum explicatio in reserandis

tef.

naturæ arcanis. Quod & adhuc in explicatione characteris diuinæ potentiæ nitidius candescet.

Character quo Deum figurabant antiqui scientias supernaturales completitur.

## CAPVT XIII.



NTIQVI omnes & Sophiveteres Zelotypia tanta ferebantur in occultandis scientiarum dis scientijs omnium mysterijs, vt quidquid de his crederent & tenerent ipsi figuris ænigmatibus, emblema-

nes in docen-

tibus, fabulis & characteribus, tantum graphice depingerent: Ex quibus tamen mysteria valdè occulta reserare possumus quæ ipsi quidem numquam subolfecerunt. Vt Deum incomprehensibilem figura quadam naturali depingerent, circulum fecerunt literam. T. mediam in illius cétro continentem , & circulum iu tres partes xquales dividentem : hac plane forma magnus est Dei character respondens aliqua ratione Mercurij characteri, vt notat paracellus iu ligno vitæ, ad cuius mysteria explicanda , integrum & grande non sufficeret volumen;pauca tamen & quæ potest ingenij tenuitas, hoc capi, tulo præsenti dispalescent.

Circulus ergo immensam infinitam & incom-

Explicatio characteris dinini.

prehensibilem diuinæ essentiæ majestatem rude. & qualem & quantam natura potest nobis exhibet figuram, & effingit speciem, cum circulus figurarum omnium capacissimus & maximus habeatur; quot enim sunt in eius superficie puncta, totidem & anguli in ea reperiri contingit, qui logissime & æqualiter a centro distanter capacitaté illam prægrandem & omnium maximam constituunt. Si veteres sophi circulum infinitum delineare potuissent, vt infinita est immensa divinæ majestatis essentia, non ambigendum est, quin id fecissent, vt ex verbis & definitionibus suis colligere facile est: Hermes siquidem trismegistus Deum esse asserit eirculum, globum, sphæra, & orbem, cuius centrum vbique, superficié nullibi reperiri, quibus vei borum terminis, circulum infinitum & orbem vndiquaque immensum mobis depingit, quem mentis solo conceptu percipere, & non manibus vlla graphices artis peritia delineare fas est. Ob quam rem cabalistarum primi circulum finitum, & orbem superficie vndiquaque circundatum effinxerunt, ad Deum quadantenus representandum, at manet eorum alta mente repostum circulum, hunc finitum infinitum connotare, definitione hermetica affabrè & graphicè effictum. Huius circuli superficies & immensus ambitue, Patrem æternum infinitum omnia continentem, nec præ magnitudine ab vllo contineri, quàm a se ipso solo, compotem sigurat & oftendit, non secus ac immensa illa infiniti circuli superficies, nullo alio coërcetur

loco quam vasta sua & infinita magnitudine quænullis est circumclusa terminis, sed vbi-

Circulus in

Dei quid fi-

gi**ke**t.

Deus quid

lit.

Digitized by Google

cumque extensa locorum, extra quam vilus non datur locus, linea verò media immensum circuli ambitum sua etiam immensitate, in duas distinguens æquales partes, Filium æternum Patris æterni vnigenitum nobis denotare potest; vt enim vnigenitus æterni patris filius, infinitam & immensam diuinæ maiestatis essentiam in duas distinguit personas immensas & infinitas & omni ex parte sibi zequales & similes, sic & hæc linea immensum circuli ambitum in duas immensas & omnino æquales distinguit partes, & ab infinito procedit circuli ambitu, vt & filius æternus, ab immensa & infinita patris æterni, dependet sapientia: Linea vero altera, que literam. T. Spiritum integrat & perficit & in circulo partem con- santiumquid stituit tertiam, Spiritum nobis sandum, Pa- reprasentet tris & Filij sacrum pneuma, representare po- in charactere terit. Hæc enim linea ab weraque immensa & infinita circuli parte sumit exordium, & in eodem circuli infinito ambitu, infinitum constituit & distinguit spatium, vt & Spiritus sanctus ab vtraque Patris & Filij persona procedit, & in immensa illa & infinita divinitate, infinitam & immensam constituit personam, & ab vtraque Patris & Filij persona distinguit. Ita vt in circulo infinito ita tripartito, h in infinitam posset extendi immensitatem, vt & Hermetica definitione superiori, mente concipi potest, darentur tria spatia lineis distincta, non essentialiter divisa & distuncta zqualiter immensa & infinita, que eirculum

infinitum & vndiquaque immensum constituerent, quæ nobis graphicè depingerent immensas & vndiquaque infinitas sacræ Trinitatis personas, vnicam tantum cámque immensam & infinitam constituentes diuinæ maiestatis essentiam.

Sactum redemptionis mysterium indicatum in charactere Dei.

Ex tanta huius circuli & suarum partium mystica explicatione, consurgit & sacrum & venerandum redemptionis noftræ mysterium; linea si quidem media, que totum circuli ambitum in duas distinguit partes, & linea altera, quæ à circulo & à linea hac media procedit, literam. T. affabrè effingunt. Hæc autem litera crucis symbolum vnicum & verum est, mortis & Passionis Christi Redemptoris nostri mysterium præ se ferens, christique sigillum proprium & vnicum æstimatur, apud sacros scriptores, tantæ essicaciæ & virtutis, vt ab æterno Deus prædixerit, mundum hunc & vniuersam naturam non ruituram nifi post legem, crucis mysterio introductam, & solos servari poste Christi asseclas à tãta mileranda clade, quorum erit fronti sigillum crucis inustum. Quod & colligere possumus ex capite octavo Apocalypieos, vbi Deus præcipit Angelo, ne terræ noceat neque mari neque arboribus, nisi postquam serui Domini Dei nostri signati fuerint in frontibus corum sigillo Dei viui.

Lex Christi numquam desines nisi desinat mundus.

> Sigillum autem Dei viui est, Thau, hebræum; Thau autem Hebræum est symbolum Crucis, & Christi character, vt enim Thau, est vltima literarum Hæbrearum, sic & lex Christi vltima erit inter leges omnes quæ hominibus datæ sunt, vt

Deo seruiant. Post hanc Christi legem quæ crucis mysterio in naturam introducta est, non dabitur alia sed dabitur vltimus naturæ finis. Sic & Christus erit initium & finis totius naturæ. in hac rerum naturalium catastrophe, quæ prophetantur in Apocalipsi certo certius conspiciétur. Vnde secrete admodum & mirifice crux medium circuli occupat in charactere diuino prædicto, quasi indicans Christum fore inicium Christum fo-· & finem naturæ creatæ; quæ enim in centro la- " tent ex principijs Chymicis prima sunt in compositione & vitima in resolutione. Nihilominus indicet. ne me tantæ stolidus & naso carens insipientiæ arguat Zoilus, vt me credere putet, Christum Redemptorem nostrum fore ex compositione naturæ, nam hæc absurda, non sonant verba mea, sed interpretari merentur, Christum Deu fuisse creatorem naturæ & vltimum inde fore judicem. Cruce creauit mundum, hoc est quæ munda & pura præstiterunt initio creationis virtute crucis & agni occidenti in Cruce, suam munditiam & puritatem conservarunt, cruce redemit, & eruce iudicabit. Vnde non fing magna & maxima mystica ratione, crux medium steria. circuli occupat, vt conservationem mundi, redemptionem & iudicium inde arguant, qui linceos' habent oculos. Sunt præterea in hac cruce multa alia secreta valdè occulta, que forsan nemo adhuc animo & mente concepit. Possumus enim hinc arguere, initio creatam fuisse crucem tanquam mundi conservationi, redemptioni & indicio omnimodè necessariam, quod in principio rerum, lux facta fuerit tanguam rebus om-

Alchymista

90

Lux in cruce reperitur.

nibus pernecessaria. Quid autem lux nisi crux, & quid crux nisi lux, nulla enim in cruce abdita litera, sed vario aspectu contemplata, in signo crucis literæ L. V. X. graphicè depictæ conspiciuntur vt sas est occulis contemplari & hæ autem literæ vocabulum lux construunt quod est vocabulum Christi Filij Dei viui. Non ergo iáiam mirandum est, cur crucis signo adhæreat stupenda virtus, cum & in cruce, lumen, conseruationem, redemptionem, iudicium, Christi Deum Filium Dei viui conspiciamus intrò latentem, cuius imperio, nutu & nomine omne genu slectatur necesse est, cælestium, terrestriú & infernorum.

Redemptio & indicium in cruce latent,

Lumen, conservationem, redemptionem, & iudicium in cruce latere, demonstrant opera quædam Chymica, quæ stupendi nobis esse possunt ocularijs perspicilijs, vt hæc admiranda rudi quodam naturali speculo depicta contemplemur. Mixta si quidem naturalia ommia, dum in salem reducuntur industria Chymica, & in vliimam & perfectam sui ipsius essentiam perducuntur, in salem abeunt, qui coagulatur sub-Ioue frigido, in lapillos quadranguli forma, cui crux perfectissime inhæret insculpta, tanquam indicans ac nobis demostrans, qui ex hominum ferie perfici volunt & culmen durationis & zui æterni fastigium pertingere, & redimi ab omni peccatorum corruptione & perfectissimè indicari puri & mundi cupiunt in centto suo confugiant oportet, hoc est morti & in morte sua signo crucis præmuniri debent hoc est crucifixi meritis ab omni vinculo peccatorum & labe

Perfectionis fignum in Cruce. vindicari, vt oblignati tali figillo, mundi & puri indicentur à creatore, & sic reponantur in cœlum perfectionis summæ, & durationis æternæ, fælicitatis infinitæ verum & vnigum receptitiú locum. Vt enim in purificatione mixtorum & reductione corum, in puram & vltimam essentiam, quæ crucis non reserunt sigillum impura indicantur, & corruptionis naturalis volutabro Qui crucis immergi censentur; sic & in purificatione homi- signo non enum & reductione corum in puram & vltimam runt obsignaessentiam, qui crucis signo non erunt obsignati, dicij hoc est crucifixi meritis induti, & sanguine pas- rierunt. sionis suæ loti, inter reprobos proculdubio reponentar.

Crux ergo, mirabilium omnium mirum est fymbolum, cum rerum harum occultarum no bis sit sigura & mystica effigies, cuius sigillum hominum omnium non solum fronti & intimo cordi insculptum esse debet, sed & animæ ipsi fidei Catholicæ inuisibili igne & sacro caustico, inuri meretur, vt nobis sit & externum & internum pentaculum & verissimum constellatum amuletum, ad omnia humana mala procul eliminanda.Facessant hinc hæretici, Caluinistæ aut lapidibus saltem crimen fateantur, dum cruces ludibrio vilieres sunt habent, non sunt serui Dei viui, nec proinde Christiani, quia eius signo obsignari recusant, & in rerum naturalium censu, non lapidum recenseri volunt numero, sunt enim & lapides qui naturali crucis sigillo obsignantur.

bilium . omnium est Symbolum.

in rerum sensu & peculio. Damones & cacodamones dari in rerum natura creata, colligere licet ex natura ipsa sublunari Alchymia monstrante viam.

## CAPVI XIV.

ECLARATIS iamiam divinis his mysterijs, quantum saltem poruit Chymiæ nostræ tenuitas, pers sequenda est modo hæc regia via,

cacodamones ve dæmones & cacodæmones in natura creata que res indi- inuestigemus per naturam ipsam sublunarem cent in rer# Alchymia indicante, non obscura leniterque impressa vestigia; Deus enim omnium simplicissimus & purissimus actus, creator omnium & opifex, lineas qualdam sui ipsius rudes in natura ipla collocauit ac depinxit, & mixtorum omniŭ centro depanxit quibus nos Deum aliquatenùs cognoscere possumus, qui ex natura sua omnibus incomprehensibilis est; nihilominus tamen quantum potest ingenij humani imbecillitas, sidei lumine perlustrata, ad cognitionem Dei adumbratam naturali via conscendit. Quid ni etia ad Angelos conscendet, cum infinita rerum distanria sint omnino, Deo inferiores.

Si antiquis credendum esset Chymicorum qui dixerint quamplurimis, Angelos illicò, ex natura elemé-. tari colligere facile admodum erit; Asserunt de Angelis.

enim corum quamplurimi, extra tamen veritatem omnem orthodoxá, Angelos fuisse creatos seu desumptos ex purissima parte Mercurij műdi ex qua lumen exilijt, ex qua cœlum emicuit septem in circulos, luminibus varijs decoratos; ita vt ex hac opinione concreati Angeli ex purissima parte essentiæ luminis Mercurij mundi, seu ex purissimo spiritu Mercuriali, substantiæ corporalis fortem & legem sibi arrogare & vendicare deberent, qualem sortem sibi vendicant cœli, & cœlorum lumina, ex eadem substantia compacta. Quidquid enim centrum occupat, vel totam substantiam Mercurij mundi continet, est fubstantia corporalis & permixta omnibus totius mundi proprietatibus. Itaque si Angeli trahant originem ex illo fonte ex quacumque parte trahant, fonté hunc oleant necesse est, quod tamen paradoxum est, orthodoxæ Ecclesiæ Romanæ doctrinæ dissonum, cui adhærere piaculum est. Opinio ergo & sententia horum Chymicorum ita ieiune sumpta, non quadrat verita- interpretam: ti. At vt ab erroribus & calumnijs malè intelle-Az veritatis eos aliquatenus vindicemus, sic erunt interpretandi, dum asserunt Chymicorum nonnulli Angelos & animam rationalem ex limbo mundi, seu Mercurio exordium sumpsisse dicendum est, non ex limbo seu Mercurio, sed vnà cum limbo, seu Mercurio mundi, sumpsisse orimordium ex nihili fonte per potentiam & gratiam infinitam diuinæ maiestatis , quæ in in-Stanti creationis, horum omnium creauit Angelos: mundum hunc sensibilem & hominem iplum, ex aby so nihili, constituens corum om-

vetus epinie quo modo fit

Limbus qua TALIONE CTEA-

nium essentiam qualem placuit ipsi faciens Angelos puros spiritus, hoc est substantias puras & fimplices vna cum anima rationali omni tunc temporis cognitione & lumine, scientiz naturalis adornatas & condecoratas: Limbum autem seu Mercurium mundi constituens puram substantiam corporalem, vitæ plenam, naturæ visibilis facultatibus omnibus & proprietatibus refertam, quæ proprietates & facultates rerum naturalium verbo fiat, emicuerunt in mundum hunc visibilem. Aut interpretari possumus, opinionem Chymicorum antiquorum, ea ratione, quod ex ea desumi possit, Angelos subsistere in rerum natura creata, posse colligi, ex essentia Mercurij seu limbi elementorum, ets ex ea substantia non ducant exordium. Deus enim rerum omnium purissimus & simplicissimus acus, ex centro & abysso nihili cum creauerit res corporales, que omni ex parte & tota substantia differunt, & colo toto distant, à sua substantia omnium simplicissima, & cum creauerit substantias simplices & puros actus, materiæ elementorum immersos, tanquam quid medium, qualis est homo, non inficias ire quid arguat. debemus, quin creauerit substantias simplices & puros acus, nulli elementorum sublunarium materiæ coniuncos tanquam quid suæ simplicissima substantia proximiorem ideam referens, qualis est Angelus etsi sit ex nihilo eductus & emersus, vt reliquæ rerum omnium Substantiz.

Angelorum Crestionem ex nihilo

> Hocomne potest colligiex natura & essentia Mercurij mundi Catholica fide mostrante viam,

& semitas has inuias:omne si quidem cum creatum fuerit ab vno, essentia & personis, trino rerú omnium prototypo, hanc vnitatem & Trinicaté in omnibus obseruatam & inuiolatam voluit. Ita vt omnia vna essent, & hæc vna in tres distinctas disecurentur substantias, & hæ tres substantiæ vnius substantiæ claustro coërcerentur: vt mundus hic vniuersus,& tota natura,rudem aliquam creatoris sui ideam aliquatenus referret & Deus iple mundi huius architypus haberetur, & ve omnes & singulæ mundi partes præ se ferrent lymbolum aliquod, & notam Dei viui, & reru, quæ seruiunt ipsi,vt vnius lumen, lumen alterius accendat, vel potius nox nocti indicet scientiam.

Omnia trino 🕁 vno clauduntur clau-

In Mercurio mundi quidquid diximus, cernere licet, modo linceos teneamus oculos ; nota siquidem primo inest euidens diuinæ maiestatis inusta & impressa, secundo mundi huius sensibilis viua splendet imago & vitale compendium totius naturæ, quæ quamuis tribus distincta terminis cœlefti elementari & ex horum vtroque mixto. Naturam tamen vnicam & solam constituit vniuersam calidum innatum Mercurij, cœlestem naturam nobis repræsentat, humidum radicale eiusdem Mercurij, naturæ elementaris exemplar nobis exhibet, siccum vero radicale, quod sal dicimus Mercurij, mixtorum omnium tur. sphæram & orbem, nobis figurat & explicar, tanquam quid ab vtraque natura cœlesti & elementari conflatum, vt sal ex calido innato & humido primigenio ortum habet.

Partes Mercurii radicamüdi setiem completing-

Ita sanè Mercurius naturam patefacit omnem, natură patevniuerlam & particularem, & vice versa, natura facit omnem.

Mercurius

96

particularis, individua & vniuerla, Mercurium mundi explicat & ostendit. Qua ratione verò Angeli possint explicari & percipi ex Mercurio mundi, cum fint extra essentiam & naturam Mercurij, difficilè admodum probatu est, & explicatu; nihilominus Chymici Christiani spiritus sancti lumine collustrati, ita de Angelis Philosophantur eorumque naturam & essentiam sola potenția diuina, & virtute perlistentem & crea-Angeli qua tam, sic humanis rationibus arguunt. Cum Deo na- summo rerum omnium creatori placuerit, ex nihili fonte educere, rem simplicem, corporalem, incorruptibilem & suo modo vere permamentem, vt naturæ visibili & sensibili seruiat & ministret, justum etiam verè videtur, & side Catholica dignum, eidem summo Deo placuisfe, Angelorum naturam & essentiam simplicem . penitus spiritualem & omnino intelle Qualem ex eadem nihili fcaturigine desumpsisse,vt ipsi perpetuò seruirent ac ministrarent; si enim natura

turali explicentur.

Spiritus na- lanti & perenni obsequio deuincti. Vagantur surales na- per totum orbem spiritus naturales, totumque

tura serniut penetrant orbem, vt naturæ præsto sint ad fun-Angeli vere Aionis suas obeundas; Hi spiritus proprie & sernint Deo. Theologice loquendo, non sunt spiritus, quia corpus habent, & substantias elementares, at quia tenues sunt, Subtiles admodum & pene-

servos habeat & ministros à Deo summo sibi datos & concreditos, quid ni etiam fide dignum est, & creditu iustum naturam creantem prima & zternam seruos sibi fecisse & ministros, suz naturæ & essentiæ propinquiùs respondentes, quam reliqua cuncha creata, ve sibi essent vigi-

trantes.

Spiritu Cbymici quales.

trantes ætherez substantiz, ideo spiritus vocantur, qui ex perenni Mercurij vitæ fonte exiliunt, vt toti naturz fint oblequio. Sic Angeli veri & proprij spiritus intellectuales & essentiz simplicis, nihil naturæ huius visibilis & sensibilis redolentes, totum cœli spatiam 🐲 loca omnia beatorum, & quidquid Deus occupat; ipsi circumscripti permeare possunt, vt Deo serviant ac ministrent. Ita sanè ex Mercurij mundi spiriti- Spiritue Merbus, Angelos puros spiritus & simplices, intellesymbola Anduales substantias colligere aliqua ratione posgelorum? sumus, non tamen asserere, vt Chymicorum fecerunt nonnulli, Angelos ex Mercurij vitæ spiritibus traxisse originem. Nam hoc erroneum est, & Angelis detrahit multum & plurimum Angeli non nobilitatis præstantiæ & excellentiæ; ea st quide trabunt oriratione, non essent substantiæ simplices, quod ginem ex! materia non omni ex parte simplici essent Mercurio educti Angeli, illa autom que omni ex parte simplicia sunt, præstant & præcellunt cæteris, quæ compositionem aliquam nacta sunt, nec ex his possunt educi. Poterat quidem Deus ex infinita sua & immensa potentia omnia ex quibuscumque educere. At quia iustus est & rerum omnium ordinator æquissimus, voluit ea ipsa que iuris summi erant penitus observare, & ordinem terum æquissimum omnibus constituere, & ea lege, que simplicia omnino sunt, ex nihilo Creatio es per creatorem puram eduxit, reliqua vero quæ generatio recompositionem aliquam nacta sunt, ex pluribus simplicibus simul iuncis & vnitis, per generationem & propagationem iuslit emergi. Sic Angeli, sic anima rationalis, sic colum, sic eleméta

cury vita füt

rum omnium quo ordine facta (unta

prima, purissima voluntate Dei & infinita eius potentia, ex profundo nihili barathro in lucem emicnerunt; reliqua verò cuncta quæ ex cœlo & elementis ortum ducere nata erant, ex his simul'mixtis & vnitis per-miram eorum omnium propagationem divinitus illis infulam, iuslit pedetentim in lucem educi & zuo suo transacto iterum in chaos primum confundi, vt iteratis & alternatis vicibus ortus & interitus, mirandus huius sensibilis naturæ ordo, suum vitimum terzninum & periodum pertingere queat. Sie verè creati sunt Angeli, sic creatum est cœlum, sic creata funt elementa prima, & sic etiam creatur quotidiè anima rationalis. Reliqua vero cunca fiunt & facta sunt, ortus & interitus innata & naturali virtute & energia, que ex diuino præcepto sumpsit exordium. Sic in rerum omnium creatione primas tenuerunt Angeli, & cæteris etiam præstant & præcellant, quia ita placuit crestori, vnde etiam condecorati fuerunt Angeli omni scientia intellectuali, qua poterant creatorem Deum intelligere, amare, perfectissimè diligere, ex penitissima corum cognitione, quâ summo & intimo amore, flagrare poterant erga creatorem; & sic mereri fælicitatem perpetuam, quam solam demere creati etant vnico hoc solo creatoris corum amore; quo solo bonum eligere & supremæ voluntari diuinæ concordes & vnanimes fieri poterant operante corum omnium libero arbitrio, quo emancipati fuerunt, ex vnica agendi voluntate in veriusque boni vel mali delectum, vt eligendo bonum & malum reijciendo, voluntati dininz conformes

fierent, & sic summam illam fælicitate ad quam creati erant meritis suis lucrarentur. Iuficia si quidem nullum remunerat absque merito, vt & pænas nullas imponit absque flagitio: Lucrari autem ex iustitiæ divinæ legibus fælicitatem æternam liberum postulat arbitrium, ex quo pendet amor & odium creatoris, à quo datum est tale liberum arbitrium; ex amore pendet meritorium munus; ex odio surgit supplicium.

Angeli in iplo fere instanti & creationis suæ momenti, miram & vere diuinam habuerunt intelligendi facultatem, cui Deus divinitùs addidit incarnati Verbi mysterij simplicem & nu fuis simplex dam aliquam cognitionem. Eorum quamplurimi in instanti eius cognitionis ira & odio adeò sterij incarexcanducrunt in iplum creatorem, vt iplum in- nationic. iustum & impium ferè crederent, quod hominé fieri veller, decentiùs & præstantiùs illis videbatur Angelum fieri, quam hominem, ex hac superba & nimis arroganti conclusione. Lucifer Angelorum omnium primus hierarcha, se ipsum lupra omnes alios vt pote luperior & præstantior omnibus extulit, in hanc temerariam & infoletem conclusionem, qua sibi soli tribuit, quæ nulli erant præter Deo soli tribuenda; qui sequuti sut Angelorum hunc arrogantis intelligentia conceptum, vnà cum lucifero, hæc sibi arrogant, è cœlo detrusi sunt in inferos, vbi condignas sui delicti persoluunt pænas æternas.

Peccarunt si quidem hi Angeli gravissime, in Angeli peeprima charitatis præcepta, quibus omnibus creaturis mandatum est, diligere Dominum Deum tis pracepta.

cognitio my-

Causa su-

carunt in prima charita-

Digitized by Google

ex toto corde, ex tota anima, & tota mente, &

proximum ficut feipfum; ea etenim ratione, non voluntati diuinz conformes fuere, & proinde amor ile summus qui creaturis erga Deum exigitur, hullus fuit his Angelis, sed potius odium & ira in Deum, & liuor & Zelotipia in proximum. Vnde præcepta charitatis apud hos Angelos nulli fuerunt pretij & momenti, & proinde demeruerunt pænes æternas, pro tanto delisto; non enim peccarunt in Deum & proximum intelligendi & cognoscendi imbecillitate & infirmitate, sed pura & nuda malitia, & data opera. Ideo grauissimum est Angelorum illorum scelus, quoi usto Dei iudicio ad miserias æternas destinati sunt. Alij vero qui nullo pacto voluntati luciferi ac eius menti adhæserunt, at fortiter in ipsum præliati sunt, ad beatitudinem & fælicitatem summam sublimati fuerunt in præmiú & gratiam tanti prælij. Sić Angeli hisqui bonum sequuti sunt quatenus voluntati diuinæ conformes facti sunt, gloriam illam & fælicitatem meruerunt: Alij vero qui malum sequuti sunt in decretum divinum insistentes, eique repugnantes, malorum omnium malum sibi asciuerunt cœlum & thronum Dei, in perpetuas liquerunt æternitates, gloriam & gratiam amilerunt, caprivi facti funt, & his omnibus malis, que mens ipla capere non potest, manciparos credimus, & perperuis supplicijs deuinctos, infælicitatis supremæ abysto & malorum omnium immento &

inexhausto barathro incarceratos, vbi omne genus, species & individuum pænæ, laboris, doloris, tristitæ, languoris, & angustiæ, reperiun-

Angeli non peccarunt imbecillitate intelligendi.

tur,& id omne perpetuo & æterno temporis æuo confirmatum, & decretum ab ipsomet qui æui & temporis perennitates stabiliuit & effecit.

Miseria miserrima fuit Angelis, & inauspicatum infortunium maximum, corum quorumdam scelus, adamo protoplasto; nam ex corum prodije Adam scelere, originem traxit & Adami peccatum, ex quo quidquid est in mundo mali & mortis primordium sumpsit, & totius naturæ infirmitates & calamitates duxerunt exordium, vt ex capite sequenti de creatione hominis omnibus in propatulo est: Ex quo colligere possumus, si id ipsu acutissima mentis lance ponderemus, Angelorum ordinem Hierarchiam in malos spiritus & cacodæmones, & in bonos spiritus & endemones, distinctam elle, eamque distinctionem & diuisionem cœlitus nobis reuelatam. Deus etiam Graphice depinxit in natura ipsa, eiusque notas non omnino rudes nobis ipsis inustit. Adsunt enim nobis, vitæ nostræ inservientes spiritus benigni, qui vitæ ministrant, adsunt & alij maligni & mali moris qui noce dieque vitæ nostræ insidias parant & spiritus mortis verè dici possunt, illi endæmonum imitantur naturam & effentia Deo seruientes & ministrantes tanquam totius vitæ verè vitalis principio & fonti, hi vero cacodæmonum sequuntur genium, & Deo repugnant, eiulque thronum, si possibile esset euertere contendunt.

Mercurius seu calidum innatum mundi, quod est fons & scaturigo naturalis vitæ, quod Deum ipsum & in superioribus legimus, anologicè repræsentat, id ipsum aptius & couenientius multò

Angelorum mipeceatum



102

Mercurio adsunt spiritus benigni ercur.

nobis figurat. Addunt enim ipsi Mercurio mundi, & semper adstant benigni & maligni spiritus; & maligni, Benigni perenniter illi ministrant ac seruiunt, vt vitam nutriant foueant & conservent, maligni verò adstant vt præsto sint vitæ nocumento, Vnde morbi & vitæ huius calamitates & angustiæ scaturiunt. Quid quæsõ est in rerum natura aptiùs ad Angelorum naturam nobis quandam adumbratam depingendam ac delineandam qua fpirit<sup>a</sup> Mercurij, seu calidi innati; sunt enim quidam corum, qui vitæ inhærent, nec eius oblistút virtutibus & energijs; alij vero discordes omnino, vitæ semper insidiantur, ac eius dominium euertere tentant; illi recte spiritus vitæ dicuntur; hi vero spiritus mortis nominantur, illi luce gaudent, hi tenebris semper immergi congratulantur, illis nitore, splendore, pulchritudine & reliquis vitæ floribus exornari votum est & amor summus, his verò lutosis recrementis conspurcari, & omnis corruptionis genere volutari scopus est vitimus, & expectata finis qua vergunt. Vnde non mirum est, si Alchymia in perquirendis naturæ arcanis aliquando se extollat supra vires suas, terminosque & limites suas naturales transgrediatur, cum in rebus ipsis naturalibus, consona multa supernaturalibus reperiantur, vt ex spiritibus naturalibus facile admodum animaduertimus, quibus Angelos supernaturales essentias & simplices, aliqua ratione, mente concepimus.

Indagat & inuestigat Alchymia, ad quid homo creatus fuerit, & vndenam humana angustia & calamitates ortum habuerint.

## CAPVT X V.



E GIMVS simul & probauimus superioribus capitibus, mundum hunc non æternum esse, hominemque huiusce mundi coryphæum & totius naturæ creatæ præcipuam

partem æternitatis non sapere fontem, at originem duxisse & primordium in temporis certo quodam limite, ab immensa & æterna potentia, quæ ipsum ex nibilo creauit & eduxit, effecit fibi ipsi similem & aliquatenus conformem, vt ipsi seruiret, ministraret, & tandem cœlo, paradiso, summaque & suprema fœlicitate donaretur, ob quam rem animam viuentem verè vitalem intellectualem, zternam & immortalem in corpus eius caducum & fluxum inspirauit, ratione cuius ab omnibus alijs mundi inferioris animantibus discrepat; quin etiam & corporis eius erecta statura, capitisque mira structura & ftupenda dissonat ab alijs, circa capitis ambitum astant sensuum organa, quibus diuina eius mens sciendi & intelligendi fit compos, bracchis & manus reliquum corporis exornant, quibus se

ab omnibus tutatur hostibus, & vitz suz ornamenta quæcumque & alimenta parat, quod nulli alteri animantium datum est; vt ipsement intelligat & percipiat mente sua, qua ceteros præcellit animantes se supra omnes esse, & Deo seruire debere, cœlumque tueri, ad quod è directo tédit & vergit eius aspectus, vt domum veram palatiumque innatum fuum esse sciat, quod tandem occupare & possidere debet, modò voluntati creatoris adhæreat, nec ab eius vnquam re-Stissima norma & tramite se eliminet. Quod si in terris non adhuc his affluamus diuitijs & delitijs, mirum non est sapienti, cum summum bonum aliqua ratione demereri mercatur, antequa habeatur & possideatur. Degit homo,in hac miseriarum valle & calamitatum omnium vastissimum pelagus nauigat & percurrit, vt inde supremum illud bonum & fummam fælicitatem ad quam creatus est meritorijs & catamitis operibus tandem adipiscatur. Ita enim voluit & decreuit supremus omnium Deus, & voluntatis suz intemeratas leges & vias, nobis in Christo vnigenito filio suo patefecit, quem pati iussit, ve in gloriam suam intraret; sic & nos omnes Christi asseclas esse debemus, pati omnia quæ possumus, & in mundo bene mereri, vt merita nostra, Christi meritis infinitis adjunca & connexa, cœlum nobis faciant hæreditatem noffra, qua fruamur in æternum tanquam veri & legitimi hæredes, qua diuites omnino facti & præpotentes & omnibus supra cœlestibus donis exornati, Deum creatorem nostrum perpetuis gloriæ & laudis hymnis collaudemus; Creatus si qui

dem homo est, non vt sibi ipsi seruiat, sed vt Homo non Deo laudem, gloriam, honorem, omnéque ge- sed Deq. nus obsequij reddat & merito tribuat; cætera vera cuncta, creata & ex nihilo educta, vt potè Angeli cœli elementa, & reliqua cuncta naturæ, creata quidem fuerunt, vt Deo primo seruiant, at secundariò in hominis gratiam & obsequium educta fuerunt, homo solus, soli Deo figulatus est, cetera hominis obsequio deuinda fuerunt.

Hanc diuinitus sancitam legem & ordinem præscriptum inter creaturas & creatorem vialauit ac temerauit primus omnium Angelus, quem fubito sequutus est homo, Angeli præuaricantis astutia: Hæc enim tanta fuit in perditionem hominum, quanta fuit meditatu & cogitatu possibilis ipsis maleuolis Angelis, vt genus omne perderent humanum, & peccato contaminarent, vt incarnati Verbi mysterium hinc inde subuerterent: nihil enim Deo maiori est odio, quàm ipsum peccatum ipsi toti cœlo inimicum & contrarium.

Angelus peccato infectus & conspurcatus, Cur Angelus voluit etiam simili hominem inficere macula, vt hominem expari suo plecteretur supplicio & cœlo detrude- citauit ad retur, & ita decretum & ab æterno sancitum in- peccatum. carnati Verbi mysterium præpediret, sed vanum & irritum omnino fuit opus, ea potius via confirmauit quam infinuauit : nihilominus tamen hæc omnia secreta in mente seu arcano suo concipiendi modo, firmiter credebat, & ita obuenire putabat. At non fuit egregius præscius venturi vates. Si enim fuisset non ita argute, & præposterè forsan parentem primam nostram Euam

aggressus fuisset & suis commentis in mandatorum divinorum violationem non tulisset, etse credendum sit Angelos post peccatum adeò malos & peruersos esse, & Dei & hominis ipsius esse hostes, vt nihil niss mali & perditionis ergo in homines agere & excogitare posset.

Non ergo mirum est, si ita cautè & fraudulenter debiliorem hominis partem tentauerit,
miraque eloquendi facultate, violati diuini mădati pœnas & supplicium eluserit, imò potiùs
honorem grandem, maximam laudem & gloriă
amplissimam & diuinitatem ipsam ex læsione
ipsius mandati promiserit, modò fructum arboris vitæ illibatum non relinqueret, sed ipsa primum degustaret & vito suo Adamo degustandum præberet; hæc enim erat virtus & energia
arboris vitæ, vt eloquebatur ipse fraudulentus
orator, quam cum quis degustauerit, diuinitatis
sibi ascissere proprietates bonique malique sciétiam, tanquam Deus sibi vendicare.

Hisce fraudulentis delusa prima parens, verború illecebris & nimia sciendi cupiditate auara effrenata, iuit in morsum illibati pomi, & cum gustatu suauissimu & gratissimum inuenerit, idipsumviro suo obtulit & perquaoptimu prædicat, & omniú paradis fruæuum iucudissimum esse persuadet.

Adam simili curiositate slagrans & ardés promissis vxoris sue iam ab Angelo preuaricante fascinate delusus, ad morsum intemerati pomi, verborum mira titillatione se precipitem dedir, mandatique divini penitùs oblitus est, ne comederer pomum hoc vt mortem euitaret eternam: Pomum ergo intemerandum ex manu fascinan-

tis mulieris excepit, & dentibus suis temerauit, ipsumque admordit & deglutijt & deglutiendo vix in ventrem suum condiderat, quin peccati sui crimen infandum cognouerit & criminis tati reus factus paradisi locis vmbroso pampino obscurioribus se abscondit & arborum seudosis ramis verecundiam & pudorem criminis læsæ diuinæ maiestatis abscondere cupit. At nihil est in tota rerum natura, quod tantum crimen tegere possit, ne soli divino & luci verè fonti appertum fiat. Clamat imò intonat Deus, vbi es Adam iam nostri similis, cur mandata mea violasti? cur tu iple gladium mortis æternæ iugulo tuo transfixisti? Pudore nimio suffusus, vox faucibus hærer, fugit & se tegere folijs tentat, sed tandé excusantis verba mussitat & ait, oculis in terram demissis versus limbú & originem suam vt infirmitatem suam ostenderet. Domine, mulier quá dedisti sociam & adiutoriú fecisti mihi, verbis palpatibus & fascinantibus me delusit, pomumq; porrexit & frudum divinitatis excogitatæ, fuco & scientie mali & boni condimento, delibutum tribuit,& fic excantatum in mandatorum tuorum obliuionem me præcipitem fecit. Excusantis hæc inutilia verba, Deo non potuerunt esse iustitiz & criminis tanti piaculo, sed sceleris potius quadantenus corollario & additamento: nunquam est crimé sui ipsius in alterius culpam retorquendu. Propter An-

Fons & scaturigo malorú humanorú omnium geloru & Afuit ordinis & legis diuinæ subuersio & violatio: dami peccatu omnia facta fuerunt vt essent Dei obsequio deuincta, hec eadé postea hominiobsequi nata erat. bona, facta Angelus primus omnium hanc legem temerauit sunt

creata fuerat mala.

homo postmodum Angeli fraudulenta cautela se ipsum eiusdem violatæ legis reum essecit, & ita quidquid erat in orbe terrarum & in vniuersa natura per ipsos, & in ipsis conspurcatum est, & bona facta mala sunt, quod omnia in Angelo & homine maledictionem diuinam passa sint; erant siquidem propter ipsos bonos, omnia facta bona, hique deinde mali facti, eadem ipsis mala facta sunt.

Vndevniuersa natura corruptio.

Hinc surgit naturæ vniuersæ corruptela, sapis adhuc & redolet legis violatæ fomitem, quo innatum omnibus & insanabile agendi cacoethes, quo nitimur in vetitum, cupimulque negatum. Sic etiam in hominis perniciem omnia tendunt, nihil ipsi obsequitur, cum & ipse omnium primus creatori suo obsegui recusauit. Antequam vero creatori reniteretur, cuncta parata erant obseguio humanæ voluntatis, cunca honorem laudem & gloriam hominis tanquam vltimæ & supremæ perfectionis centri enarrabant. Natus enim erat homo, vt totius naturæ creatæ perfectionis supremæ & vltimæ culmen pertingeret, ex vnione hypostatica verbi diuini cum humanitate; nihilominus etiam compositione sua corporis ipsius & animæ, cæteris cun&is naturalibus præcellebat, quod ad animam attinet non ambigendum est, quin naturalia antecellat & supernaturalibus Angelis æqualis sit & conformis, divina ac simili Angelorum stirpe satus, non tantum dissimili intelligendi acumine præditus quantum imaginari fas eft.

Hominis prastantia ratione anima,

Hominispra- Quod ad corpus vero pertinet, superat & relisentia ra- qua cunca, quæ ex elementorum limbo facta

Sunt. Primo quidem quod ex sacratissimis sum- tione corpomi opificis manibus figulatus sit, ex purissima limbi parte. Pars autem purissima limbi ex Chymicorum sententia & scientia, est purissima illa pars Mercurij mundi, quam Chymici salem dicunt, qui calidum innatum mundi & humidum primigenium vna & simul vnico corporis sui Quid pars limpido claustro conte dit & continet, ex qua purissima materia scaturiunt aurum, argentum, & lapides homo creatue pretiosi omnes, qui animos nostros pulchritudine & lumine spledoris fascinatos retinent; quale quæso corpus erat homini & quanta pulchritudine & speciosa forma prænitebat ceteris animantibus ex aurea materia diuina penitus arte, figulatum corpus, in quod Deus iple inspirauit spiraculum vitæ æternæ, quæ ipsi fuit anima verè viuens, certe nihil pulchrius in rerum natura inferiori excogitari potest. Et sirmiter nobis credendum est cum reliquis antiquis paribus, hominem in creationis suz momento antequam peccato contaminaretur perfectissimum peccatum & absolutissimum ipsius Dei esse opus, corpus perfectissimu habere pulcherrimum & præ filijs hominum erat opme. speciosissima forma præditum, cui mens erat Dei, omni scientiarum naturalium & supernaturaliu genere delibuta, Angelicum verè sápiens conditionem & sortem, firmissimis adeò ac indissolubilibus connexa cum corpore suo vinculis & nexibus, vt nullis agentium externorum aut internorum viribus dissolui & corrumpi posser. Ita vt ab omnibus morbis & morte ipsa vendicaretur, propter naturalem hanc & divinitus conflatam & compactam harmoniam calidi humidi

& sicci radicalis, quæ tanta erat, vt actio vitalis in humidum suum, ex calido surgens, numquam desiceret, numquam desiceret humido, nec absente eorum omaium ligamine & vinculo sicco radicali, cum his ipsis non daretur vlla permixta pars, contraria & inimica, quæ discordem hac suscitaret harmoniam, perquam mors & morbi mundum hunc violarunt peccato monstrante viam & semitas clausas reserante. Ex maledictione diuina in peccantem hominem sulminata, surrexit frigus quo partes quædam naturalis illius harmoniæ tabesacæ & colliquatæ suerunt, & sic dissonæ & discrepantes concordem discordem secerunt humanam harmoniam; vnde postmodum subsequutæ sunt malorum omnium humanorum insinitæ myriades.

Vnde &quādo frigus fubijt]vniuerfā naturam.

> Ante verò peccatum adeò concordi pace legabantur hæc tria principia nostra, vt vita perfe-Ctissima & numeris omnibus fælicitatis & deli+ tiarum absoluta hinc exsurgeressex tali & tanto fælicitatis culmine præcipites facti sumus per peccatum parentum nostrorum in quod inciderant summa Zelotypia & liuore quam maximo Dæmonis humanam excellentiam &altitudinem fastidientis ac dedignantis, qui absurdum excogitavit & fallaciæ plenum figmentum, quo delusit ipsøs, vt mandata divina violarent & comederent fructum vitæ. Sciebat enim perfe-&issime Damon, ex transgressione illius mandati, hominem gratia sua & donis omnibus diuinis fore casurum, expoliatum iri immortalitate, qua erat donatus si fructum vitæ ante tempus suum comederet & extra Dei mandatu; Fructus

si quidem vitæ, tune temporis quidem illibatus nostris parentibus erat, ex præcepto diuino; at fi serpentis fallaci eloquio tota mente totisque viribus obluctati fuissent, concessisset Deus in gloriam laudem & meritű debellati hostis, vsum fructus vitz, ex quo immortalitatem erant consequuturi & gratia æterna donaturi. Ita vt numquam amplius in Deu peccare potuissent, sed in iplum amore puro flagrassent, quo perpetuis nexibus & vinculis Deo creatori suo alligati & deuincti fuissent; & sic ab omni deprauata voluntate vindicati, & ab omni peruersæ actionis vitio tuti, perpetuas vixissent æternitates, mori nesciétes, led post longissimum fæliciter in terris trasactum zuum, viui & fælices, cælum conscendissent, donis omnibus spiritualibus & diuinis immensis & zternis in perpetuum durationis zuum exornaturi.

Hæc suprema fælicitas, ex madati diuini rigida observatione surrectura erat, vt & ex adversa reru serie, & violato & temerato eodé divino madato, pullulavit & germinavit malorum omniu sylva; maledicta est hinc tota & vniversa natura, & hominé totius naturæ corypheu & præcipuu caput, maledictionis huius divinæ solu & vnicu sontem eiusdem maledictionis stimulos agitari dignum est. Quapropter sunctus est omnibus suis naturalibus innocentis gratiæ suæ donis, quibus in creationis suæ mométo, exornatus suerat ab omni cum spirituali tum corporali persectione expoliatus, quæstu vitæ suæ faciens ex labore manuum suarum terram sulcans vt fructus illi ex semine indito germinet, cum tamen antea,

omni fructum genere & vitali pampino vndiquaque in hominis vlum commoditatem & delitias proflueret, nunc tribulos carduos & spinas germinat ipsi, laboris omnis inediz & algoris patiens, vt brutorum propemodum miseram viuat vitam, qui modo diuinitatis sitiebat fontes, iumentis insipientibus similis factus, qui modo Angelorum zquabat naturam, Naturz seruus, qui modo totius mundi vnicus erat Imperator, & cui pontus inertes submittebat successor, Zephyrique tacentia ponebant ante suos sua slabra pedes cui suumina parebant.

Hircamaque tigres & iussi stare dracones.

Peccata tamen eius omnia in ipsum insurrexerunt, & naturalis principis Imperium detrectarunt; Quin imò vitæ eius fundamentum, & basim peccatum istud adeò peiorauit, vt hino mors, morbi, & totius calamitatis humanæ sequela & comitatus amplissimus sit exortus, maximo humanæ præstantiæ detrimento.

VNDENAM

## UNDENAM MYLIER VIRO sociata fuerit Chymice expenditur.

### CAPVT X VI.



VLIER prima parens noftra, non ex limbo mundi originem duxit, vt & protoplastus homo primus parens noster, at ex latere protoplafi

educta est, ve illi esset productionis & humanz propagationis auxilio. Homo si quidem vt & reliqua rerum naturalium entia imò potiori iure, & fortiori fatali lege, his omnibus multiplicandus erat & ex semine suo in immensam & quasi infinitam multitudinem excrescendus; ca etenim naturali via, fidelium omnium & electoru numero æquandus erat, & cum numeris Arithmeticis & calculis dinumerari non possent, Angelorum electorum myriades generatione & productione erat opus homini, vt tantum & talem quammaximum Angelorum zquaret au- Cur merum. In gratiam autem huius generationis & Adamo social productionis, sociam mulierem Deus illi dedit dedita & tribuit, camque ex latere eius, ex codé osse, & fimili carne, eduxit; vt quod inde produceretur, & ab corum reciprocis amplexibus exsurgeret, eamdem penitus & similem saperet naturam & essentiam.

Curmulieres vires sequătur.

Hinc non mirum ek si mulicres naturali quodam inftinetu virum sequantur, cum ex eo exortæ sint in cumque redire fontem,ex quo duxerút originem naturali sponte ferantur, vt finem consequentur suum cui prognatz sunt. Quod si earum nonnullæ reperiantur tanto virtutis robore preditz, vt magneticam illam effugere possint energiam & czcam illam corporalem facultaté, id condonandum est carum virtuti & gratiz diuinz, que suffusz feruntur potiùs in Deu ipsum ex quo primò verùm sumplerunt primordium, & ex quo scaturijt anima verè viuens intelle-Qualis, & earum omnium præcipua pars, cui corpus obsequium debet, ex iusti librata lance, qua corpori spiritus dominatur, alioquin retrogrado & inuerso huius sacræ legis ordine & decreto, germinat corruptio & furgit vera mors, in rebus inferioribus, corporis in spiritum Imperio. Corpus etenim sequitur corruptionem & mortem cum omnes eius partes corruptionis & mortis vinculis & nexibus copulentur; Spiritus autem cum ex vera vita & vita luce duxerit originem nihil nisi lucem vitamque producit.

Quapropter iustum & æquum est homini & mulieri, fontem sitire ex quo scaturijt eorum spiritus, & corpus eorum omnium est animæ prudentis & sapientis frænis edomandum, vt ad animæ potiùs quàm ad corporis centrum vergant; hoc siquidem cum pura vita sit, in ipso vita donabuntur æterna, illud autem cum corruptio & mors ipsa reputetur, mortis etiam supplicijs in ipso devincientur perpetuis.

Quid quelo delitisrum est mulieri viro suo

sociatz, centro corporali suo potienti, præterquam matris decorari titulo, & natorú quorumdam sui ipsius simili germine congaudere. Momentum istud & panxillum gaudij immenso dolorum & malorum aceruo,imo labyrintho intricatur, & tanto quantú est opus, vt quidquid est gaudij & letitiz, in meram definat tristitiam & languorem.

Quid præterea voluptatis est homini, si centro adhæreat suo ex quo corpus eius duxit primordium, hoc est, si bonis inhæreat mundi, si ad diuitias, ad aurum, ad argentum, & ad cætera vitæ blandimenta toto anhelet spiritu, si genio indulgeat, & bene curata cute gaudeat, bacchique venerisque sepeliatur volutabris; momenta sunt hæç voluptatis humanæ, quæ in iplo exortus sui primordio, finem vltimum consequuntur,& esse verè desinunt dum momentú eius exortus, mors & vitimus finis illud occupat.

Non datur homini, hæc vilia sapere, quid altiùs & diviniùs multò, illi est expectandum, & toto animo persequendam. Cétrum habet aliud, Quale centra fælicitatis supremæ suæ culmen, quod omni mé- hominic, tis suz conamine illi perreptandum est, in quo quies summa rerum est omnium & supremum bonum, ibi potietur vera & zterna fælicitate, delitijs perennibus non fluxis, neque labascenti voluptate caducis sed immensis hisque æternis, fontem æternum & inexhaustum sapientibus ex quo scaturiunt.

Brutorum est animantium, quoru limbus mun- Quale centra di & chaos, est tota natura, & verum & vnicum brutorum, corum centrum ex quo educta funt, centrum hoc

TO SET

terrestre & infernum expectare, in quod tandem etiam reducenda sunt oc abeunda; hominis verò est, soli Deo seruire, illius obsequio perpetuò se obligare, nihil agere, nihil moliri, nec folum aliquid cogitare, quin divinam redoleat mentem, ac voluntatem, tanquam verum & vaicum hominiscentrum, ad quod tandem redire est ipsi soli, modò iustis ac meritorijs operibus tali & tanto le ipsum Christo adiunante, dignetur centro & vltimo fine: Si verò vice versa, immemor sui in Deum obsequi fiat quæ sursum sunt minime sapiat, at quæ super terram & quæ brutorum funt, similis omnino fiet illis, & veternum hunc dormiens fomnum in domo hac laboris, & vigiliarum catascopijs, perpetuis postmodum suscitabitur doloris immensi stimulis, quibus crucietur in æternum, quod Deum suum oblitus fuerit, & quæ cæli sunt neglexerit, quæ verò terræ cordi habuerit.

O fælices terque fælices illæ quæ sacro perissylio liberæ conclusæ, ab omnibus huiusce mundi tricis se expediunt, mundos muliebres omnes sloccipendunt, vestes aureas limbis circumdatas negligunt, aureas catenas adamante radiante & margaritis rutilantibus exornatas, annulos & monilia pretiosa contemnunt, cæteraque muliebria blandimenta spernunt, imò sugiunt, ne omnium serè mulierum instar innato & naturali erga Deum decedant officio, imò potiùs totius muliebris mundi ac blandimenti sascinantes obliuione emersæ se extollunt ad supremum bonum contemplandum, & ad dona supercelestia consequenda, simplici eaque mun-

da & nitida veste circundatæ, nulloque espitis comptu decoratæ, sed puro eiusdem velamento circumteæ, solum Deum meditantur, eius obsequium gloriam, honorem & laudem, quam puro & casto modulamine dulci ac mira voce intonant insussante pulmone amoris divini slamine turgido, cuius amoris occulto neæate delibutæ, supercelestibus oblecamentis medullitus perfunduntur ac longiori quidem ac sinceriori honesæ voluptatis tubo, quam persrui possint, quæ clauduntur hoc vasto totius terræ & inferioris orbis carcere & labyrintho.

Fæliciori adhuc & meliori sydere his omnibus natæ sunt virgines intemeratæ, quæ citissimè hæc sacra cœnobia colunt, antequam sciant, quid valeant huiusce mundi oblectamenta & fugacis voluptatis condimenta, vt penitus diuino obsequio, perpetuis devinciantur vinculis; ve Christo in terris nubant mendicanti, nudo & crucifixo, vt codem in cœlis, rege cœli & terzz, luminis & vitz patre, mortis & inferorum Domino potiantur, ac ipsum in perpetuas desponsent æternitates; aque sponso donabuntur hilce omnibus supercelestibus muneribus quæ mens concipere non potest, honores, opes & quidquid humanos ad se rapit animos. Non dabit, sed proijciet pedibus ipsarum Deus ; cilicij loco, illis aderit cingulum Zodiaco cœlesti præstantius, vestes non truncæ, non laceræ, no malè lotæ, non vili & corruptibili materia & filo textæ, sed sinceræ, puræ, integræ, candidæ, perennes & vita, lumine, gloria sempiterna tanquam materia compacta, sole ipso & stellis clariores,

capitis earum comptus, verè mundus erit, totogi mundo prænitebit; imò quidquid est in cælo solis, lucis, & splendoris, nitedula est, ex vepreculis extracta noctis. Si lumini facrarum virginum æquiparandum veniat, quo caput earum cœlo beatarum exornabitur, earumque vita non ampliùs morbis varijs cassa &languida, non frigore, non calore, non siti, nec fame, nec alijs calamitatis humanæ stimulis fatigata, distorta & crueiata, imò perennibus immersa delitijs & inexhaustis divinæ voluptatis fontibus perfusa, ne dicam inebriata erit, carum cœnobium nó emucido peristylio circundatum caduco & ruinoso, aranearum telis variegato, sed cœli ipsius emdiffusum & expyrei immenso & infinito pansum Angelorum beatorumque omnium luce; imo Dei ipsius lumine, collustratum ibi omnia vetera transient & noua fient, sed adeò noua, vt numquam ampliùs veterascent, at in perpetua nouitate eaque iuuenili & florenti tabescere nescienti permanebunt.

Fælices adhuc erunt omnes mulieres, quæ visis suis nuptæ, familiæ herciscundæ paragraphä mullum, sed ampliandætitulum potiùs cognouerint illæsis diuinæ legis mandatis ac præceptis, piscium propemodum instar, qui quamuis salsis perpetuis immergantur aquis, salis tamen mihil sapiunt, at dulces omni ex parte obtinet carnes; sic æipse mulieres æ si voluptatum huiusce mudi pelago innatent, nihilominus æ castas æ pia, habent actiones, æ nullius illiciti oblecamenti volutabro contaminantur, at in ipso mudi luto, veluti cicindellæ in noctis ymbroso velo

prælucent Deo obsequuntur, & mandata eius inuiolata obseruant, nec tamen familiam deserunt incuratam, sed obventiones omnes & emolumenta prædiorum omnium multiplicant & ampliant, vigilanti cura & labore improbo & pertinaci, vt hinc vitam suam totiusque familiæ suz commodent, & hanc totam numini consecrent & dedicent, sic quidquid est in rerum sua. rum peculio & censu, Dei est, & eius obsequio consecratum. Sic Christi asseclæ omnes, quibus Deus menti est & cordi vitam hanc viuere debent, & hoc durum transigere æuum, vt quidquid est illis divitiatum, vitæ serviat, & hæc tota pura & symera, Deo optimo maximo detur; & ea ratione & vitæ methodo, omnia humana Des referuntur, secundum eins voluntatem, & legis suz przscripta mandata, alioquin vice versa, vita tota nostra diuitijs seruit & obsequitur, & seruus Domino dominatur, & sic præposterè omnia fiunt.

Nec mulier quidem erga filias, nec quidé erga Officium maritum& virum suum,hanc violare debet lege; vzoris erga amplexari quidem gnatos & maritum naturalis maritum. amoris vinculo compellitur, quod fint sui ipsius partes ingenitz & naturales. Non tamen adeò czco & furenti thyrso percuti & stimulari debent erga hæc inferiora, vt Deum obliuiscantur; Deus si quidem solus globus amoris humani esse meretur, è cuius centro lineæ amoris ad superficiem rerum alienarum possunt quidem educi, sed redeant in idem entrum necesse est, vt ex ipsomet solo educantur, & ad circulum mandatorum divinorú debét terminari. Extra illum

enim non datur, vilus amoris legitimi & iufti terminus, que extraneos illos limites occupant vitij & perditionis funt, non amoris, qui intra cancellos dininæ legis folummodò coërcetur.

Muliebris seu fœmineus amor hoc in capite paulò maius expenditur, quam postulet fæminei sexus osorum ratio. Non moramur enim corum omnium in cum sexum liuores & inuidias, sed miramur sortem & fatum fæminei lexus,quod amosts summi pelago immergatur,nihil aliud spiret & afflet, quam amoris pneuma; quidquid enim expostulant & capiunt, acriori amoris stimulo percussa depereunt, quam posfint homines amoris vllo impetu ferri, in obje-&a quibus ardent : deducz etiam fuerunt mulieres ex materia per diuinam potentiam, diuina amoris aura insuffiata & turgida. Adam enim in flatu innocentiæ, in quo Deus summus illi sociam dedit Euam totus erat amor, & quæ in ipso erant divinam & coelestem venerem redolebant, & ipsemet summus artisex qui divina prorsus arte Euam ex Adamo eduxit amor ipsemet erat, & verus & vnicus cupido cœlestis. Non poterat ergo fœminens sexus tum ex materia ipla, tum ex efficiente causa, sortem & fatum aliud sibi arrogare, quàm amoris ardore perfulum & delibutú. Vnde ex hoc farali amoris instinctu, colligere aliqua ratione possumus enatam illă fuisse noxiale pomum comedendi cupidinem, & ex effrenata illa pomi illius cupidine, tanquam ex Erebi fonte mala cunda toftra emersisse & precipuè muliebrium malorum pelagus inundasse miserijs, mu- totam & vniuersam muliebre genus: tot enim

Cur pluribus morbie de

& tantis oprimuntur malis mulieres solæ, quan-lieresobnoxia tum mali est in tota rerum natura. Malum etiam homines. omne ex ipsis sumpsit exordium, vade æquum & iustum est, vt in fontem redeat suum ex quo scaturijt. Quid queso est delitiarum & voluptatis fæmineo sexui per totum vitæ spatium, dum semel conceptum est in vtero matris earum semen & omnis perfectionis vitæ dono & munere dotatum & exornatum in ergastulo vim patitur & vinculis satis duris vitam agit, putridis & foetidis innatat aquis & obscæno vteri volutabro, circumuoluitur; distruptis hisce vinculis & confractis obscuri carceris portis, vt luce solis & claro lumine luci fruatur, biennij saltem spatio incunabulis tanquam compedibus & manicis circumligatur; totum deinde & reliquum vitæ tempus, tum parentum cum mariti durissimo aliquando carcere coërcetur, strictis vestimentorum claustris infibulatur earum adolescentia & pubertas, vt non sibi sed viris placeat & dum ipsis placet perennibus obruitur tormentis, & si quid est delicij & voluptatis dum viris ipsæ bladiuntur & sunt ipsis sibique oblectamento quo-. dam adeò vanum est & fluxum, vt nouem mensium spatio perduret huiusce voluptatis & delicij exitiale tormentum, quo perfungi nequeunt fine vitæ discrimine, & menbrorum omnium exquisito cruciatu, veluti ac si Deus supremus omnium iudex & actionum criminolarum quælitor verus, quærat adhuc ab ipfis rationem criminis, quo viros perdiderunt omnes & se ipsas, malorum omnium aceruo obruerunt in ipso & ex iphus prime parentis crimine : quod fi amor in

mandati divini observandi rigorem excanduisfer, vt & peierauit in einsdem mandati violationem, adiumento certissimo fuisset nobis prima parens, sed hac lege violata nobis fuit certissimo nocumento & perenni, ni diuina prudentia ab zterno cautum fuisset, quz ex cadem radice & stirpe, sorte tamen diuersa Euam nobis secundam dedit, quæ virtute spiritus sancti obumbrata & amoris divini thyrso percussa adeò divinæ placuit maiestati, vt rem nobis omaino deperditam integram restituerit. Hæc sola fuit, totigeneri hominum, iuuamen vnicum & expectatum,de quo Deus iple, in creatione adami loquutus est faciamus inquit adiutorium simile sibi, istud ad-Virgo Maria iutorium simile nobis est sola Virgo Maria, quæ nobis fuit verò & vnico inuamento. Prima parens amoris celtro percita, fructum vitæ comedendi, vitam fibi & nobis eripuit, secunda parens noftra, ad amorem anhelaus divinum & solo hoc vnice amore, ancilla Domini facta, verbum concepit, salutis nostræ & redemptionis tutissimum & certissimum elementum.

fuit Eua secunda.

> Ita vt verè dicere possimus amor nos perdidit, amor etiam nos restituit; quid enim est Maria quam amari, fœminarum nulla est, nec fuit, nec erit post hac quæ æquali solum erga Deum ardeat amore. Vnde meritò benedica est inter omnes mulieres, Dominus sæcum fuit ab æterno, & gratia divina vndiquaque perfusa est: Huius secreti mysterij tum Euz primz parentis nostræ, cum sacræ Virginis Mariæ, verissimæ parentis nostræ, adumbratas figuras in natura ipsa inferiori depictas, licet per Chymiam inuestiga

re : cernunt si quidem qui Chymica reserara ha- tionibus Chybent arcana, terram primam parentem nostram micie Virgi-ob deglutitum spiritum ante tempus suum in- nem Mariam debitum præparate corruptioni esse obnoxiam esse secudam & morti, & nos omnes in peccato ipsius morté Euam. eandem lequi & corruptionem. Salem verò qui est terra secunda, pura & nitida ab omni elemétari macula vindicata, spiritu vitæ impregnata, ipsam à morte vindicare & nos omnes ab ipsa morte, & corruptionis totius labe eripere. & tutissimè dessendere. Terra sordida & squalida, Terra sordispiritum vitæ deglutiens nonne Euam crimine da Euamrediuinæ lesæ maiestatis conspurcatam fructu vitæ prasentat. deglutientem & vorantem, mortem sibi & nobis omnibus asciscentem repræsentat & exhibet. Sal verò qui est pura terra, & terra virgo, spiritu Terra pura vitæ fæcundata, ad vitam rerum omnium nonne exhibet Mafacram & intemeratam Virginem Mariam nobis riam Virginem. figurat, quæ sacratissimo vtero suo verbum concepit, & vitæ veræ verum & vnicum spiritum nobis dedit, ad vitam fidelium omnium in æternum consequendam. Qui hæc non videt in Chymia facienda, cæcus verè est, & in media obrenebrantis zui noce obambulat, hoc przclaro priuatus lumine, quæ nobis ipsis innata sunt, & que perpetuò gestamus & sociata tenemus, ignoramus, fic miracula Chymica ex ipsomet, muliebri sexu, & mirum & stupendum muliebrem sexum, ex Chymicis miraculis expendimus.

### Ex arbore scientia boni & mali & fru-Etu eius miranda multa Chymice declarantur.

#### CAPVT XVII.

RBOR fcientiæ boni & mali,æ fruæus eius mandato divino exquisitè intemerandus, & summo iure prohibitus, à primis parentibus nostris violatus, originem & scaturiginem dedit calamita-

tum omnium humanarum; ex violatione siquide tanti præcepti, summus rerum opifex homini ex rebus omnibus maledixit, totaque natura hinc deprauata est & corrupta, cum tamen anteà nulla vitij labe, nee vlla mali corruptela defædata, sed pura penitus vbicumque niteret. Ex labe & macula humana, totius naturæ fordes emerlerunt, & in vniuersum naturæ campum disseminatæ sunt, tantum potuit hoc exitiale humani peccati seminium, vt ex hoc vnico solo infecto & contaminato, relique cundes sequeta sint esmdem & similem vitij & mortis sortem & conditionem. Ob quam rem rationi consonum videtur, ad perfectionem huiusce Christianæ Chymiæ, de fatali tanta arbore & fructu eius nonnulla explicare, vt inde quæremus, secreta quamaxima & arcana, quæ cabala hebræorum multis cautilibus retum tricis implicuit, que possunt ad arcana Chymica detrudi, vt hæc nobis fint vmbræ& figuræ horum dininorum mysteriorú. Deus summo iure prohibuerat protoplasto homini fructum hunc ex omni ligno paradisi comedere, de ligno autem scientiz boni & mali ne comedas, in quocumque enim die comederis ex eo, morte morieris. Hoc autem mandauerat Deus homini, vt obsequi j sui votum eliceret, in leui illa & prima mandatorum diuinorum observatione, obtemperantia si quidem illa prima amorem summum, pietatem & reuerentiam erga Deum suum & creatorem testabatur. Non possumus enim maiori & fortiori conatu amorem, pietatem & reverentiam testați & exprimere erga illos omnes quos amore persequi,pietate colere, & reuerentia venerari volumus. quàm per obsequium mandatorum quæ summo & exquisito nobis dantur præcepto, ab ipsomet nostri amoris obiecto. Ea si quidem obsequela, voluntatem eius sequimur, & similem & eadem contendimus habere voluntatem, & ita quadatenus penitus illi assimilamur, dum dissonas non habemus voluntates, nec varias mentis sententias, sed desideria & vota similia tenemus; hzc omnia animi παθήματα similes arguent formas, reciproco amore inter se prurientes.

Qua de causa non poterant primi parentes nostri, amorem pietatem & reuerantiam erga Deum, meliori mentis ardore, ac maiori feruore exprimere, quam obsequio & mandati primi intiolata observatione, & vt magnitudo mandati sequeretur eiusdem rigidam observationem,

mortem addidit Deus & maledictionem omne; vr malorum omnium supremum culmen, in violatione eiusdem: libero parentum nostrorum arbitrio, tanquam æquilibri lance, summissa sunt hæc mentis commitilia, vt voluntati diuinæ obtemperando, & quæ Dei sunt consequerentur parentes nostri, voluntati verò eidem refragrando, & quæ Dei non sunt, sed quæ eidem aduersantur adipiscerentur, mala putà omnia, & mortem ipsam malorum omnium centrum.

Nonne enim æquo iustius est, hominé peccantem hisce pleci & affligi malis qui integer vitæ scelerisque purus, Deo similis figulatus erat, cui si in tali vitæ gradu impollutus permansisset,ommia creata fuerant cœlum, terra, pontus & zthera, & quæ in eis sunt obsequio illius summissa erant. Vicarius vniuerfalis in rebus omnibus 'inris diuini, ab ipsomet Deo proclamatus fuit, vt omnia creata illi obsequerentur, & ille solus soli Deo seruiret; voluntatem humanam, cor & mentem deperit Deus, cætera cúcta apud ipsum vilescunt imò sordescunt. Hinc colligere est quantum boni, vtilitatis & delitiarum in hominem ipsum redundasset, si eius voluntas deprauata non fuisset, sed soli Deo integram & inuiolatam seruasser. Immortalitatis studio slagrans, & zternitatis amore contabescens humana fragilitate, tanquam fordido puluere, hæc immortalitatis & eternitatis seminia penitus extinxit & suffocauit & æternitatem cogitando, ex morsu intemerandi pomi mortem & calamitatem omnem consequerus est, si pomum hoc non temerasset, sed præceptum divinum rigide servasset quæ deperibat iure meritò adeptus erat; delitijs siquidem omnibus in paradiso voluptatis delibutus & perfusus toto zui longissimi tempore mortem nesciens nec vllam calamitatem cælum postmodum viuus conuolasset, & Deo ipso zternum & his omnibus que Dei sunt potitus fuisset, & vitæ fructum tandem comedendi facultatem & veniam in ipsomet paradiso voluptatis à Deo impetrasset, ad humidum radicale vitæ, perpetuò refarciendum, vt longæuus, imò perpetuus & perennis super terram vixisset; quæ vbicumque locorum paradifus delitiarum & voluptatis illi fuisset, vt tandem Deus ipse, quem aloqui quotidie fas erat, ipsum è medio delitisrum, voluptatis & incunditatis innocentis & honestæ in cœlum transtulisset; ibique bonis omnibus & oblectamentis cœlestibus & divinis in perpetuas cumulasset æternitates. Adeò vt paradilo terrestri cum omni fælicitate reli**co**, paradisum cœlestom ingressus fuisset, cum beatitudine & suprema & summa fælicitate, cui mundana ante oblectamenta comparata fordescunt vmbræ sunt, & sugaces delitiarum imagines.

Arboris scientiz boni & mali, & fructus eius temerator Adam sibi ipsi & nobis omnibus, hæc diuina præmia perdidit & abstulit, qua de causa cum in ipsa arbore, humanum lateret elecus, & supremum bonum, de ipsa rimari licet, qualis ipsa fuerit, in medio paradisi collocata & constituta, inter authores omnes, tum antiquos tú neotoricos ambigitur, an sicus fuerit

bus diner-[am.

an pomus, an iuglans, an vitis, vtrinque chim scaturiunt & exiliunt gravissimorum virorum authoritates, itavt nihil penitus firmum statutum & sacris patribus confirmatum de ipsa arbore reperiatur: Ipsemet Moses sacro pneumate afflatus, in facra sua Genesi peculiari nullo specifitate Moyfis co arboris nomine, hanc arborem donar, fed ararbor in paborem scientiæ boni & mali apellat, præterito TAdiso collocata constiomni alio specifico arboris cognomine. Quibus tuit speciem conjecturis facile subolfactu est, imò creditu folam ab omnibus arbori- verùm est, hanc arborem vnicam esse, & specie solam ab omnibus alijs dissonam constituere, ve vnitas & solitudo istius arboris præcepti facillimè obsequendi facilitatem argueret; multitudo si quidem & numerosa quantitas harum arború si per paradisum disfusa fuisset mandati diuini observandi difficultatem multò magis auxisset, rara tamen & vnica arbor præceptum diuinum obseruaru facillimum commonstrabat.

> Itaque facra scriptura arborem hanc solam & vnicam facit, & infigni illo nomine arboris scietiz boni & mali exornat, vt differentiam istius vnius arboris, ab alijs omnibus connotet, peculiari & infigni illo suo nomine; nam vt & natura, ex re ipsa, ab alijs cunctis dissidebat, sic & nomine dispari ab alijs distingui oportebat. Miror summopere quamplurimos summæ authoritatis viros, qui mentis suz acumen & ingenij acies omnes acuminant, vt arborem hanc inter species aliarum arborum dinumerare queants vnica etenim fuit & sola speciem constituit integram, vt verbis ipsis diuinis & sacris, apud Genesim probatu facillimum est. Ex omni ligino para disi

paradisi comede. De ligno autem scientiæ boni & mali, ne comedas; Hec sacra verba denotant & explicant hanc arborem vnicam & solam este, quam Deus in medio paradificollocatam oftendit, vt præstantiam, nobilitatem & pretium eius simul commonstret & differentiam; veniam enim & licentiam comedendi fructus omnes Adamo cernimus & credimus concessam, comedendi verò fructum scientiæ boni & mali, rigidum interdictum manifestum habemus. Hinc clarum & euidens sumitur argumentum fructu hunc nullam habere cum reliquis fructibus similem naturam & essentiam, sed prorsus disso. nam & differentem, & propterea vocatam fuisse arborem scientiæ boni & malí, cuius insigne & præclarum nomen astutiæ fuit & cautelæ serpenti seu cacodæmoni, vt ille falleret ac deciperet primos parentes nostros asserens ac fingens, Deum non alia de causa hunc nobilem & suanissimum fructum illis prohibuisse, ni similes Dei fierent scientes bonum & malum, & titulus & nomen arboris, fuit illis rudi cuidam argumento, vt serpentem crederent, & mandatum diuinum violarent, & frucum intemerandum temerarent.

Arbor erat certissimè sciétiæ boni & mali, at ex diuino mandato non erat adhuc tépus, vt comederetur, vt scientiam boni & mali notá haberent patres nostri; obtemperandum priùs erat mandatis diuinis, & voluntati diuinæ vnicè adhærendum & tempus expectandum, quo liceret tantum & sacrum comedere fructum, vt vires & cenergias à creatore illi concessas comedentibus

communicaret. Quia siquid em Deus creator omnium, & arboris ipsius mandato & edicto vetuerat, ne eius fructum ederent, mortemque 'addidit Deus & calamitatem omnem & maledi-&ionem in violatione sacri sui præcepti. illa sacra tunc temporis non poterat scientiam boni & mali communicare, sed mortem, calamitatem & maledictionem omnem vt dixeratDeus ex edicto suo violato, & ignorantiam potius qua scientiam. Nihilominus tamen si serpenti Adam obstitisset & edictum divinum intemeratum seruasser, creditu est facile veniam obtinuisse, edendi tantum & sacrum fructum, cuius ope cognitionem & scientiam rerum omnium, tum humanarum tum diuinarum adeptus fuisset & vitam ligno vitæ consequutus immortalem.

Arbor paradisi erat natura compendium Christi & sacra Eucharistia symbolum.

Arbor hæc erat totius naturæ crearæ compendium, & Christi symbolum vnicum & verum, & sacræ Eucharistiæ sacrum rudimentum, quam Deus in Ecclesia sua relinquere & instituere cogitauerat, ad vitam perennem & æternam hominum omnium perpetuandam. Ex his inde sequitur Deum tandem Adamo manifestum fecisse, misterium omne, in arbore sacra illa occultum & latens: quemadmodum decretum erat filium Dei hominem tandem fieri debere . vt vniuerla natura in iplum rediret fontem, ex quo emerserat, vt homo copendium naturæ & microcosmus in Deo ipso gloriam& vltimam,& supremum decus consequeretur: Theologorum enim maxima pars opinatur, imò credit, extra Adami peccatum, verbi dinini incarnati mysterium non quidem ad redemptione humaniz culpæ, cum nó

Sententia Theologora de incarnationu mysterio. data fuisset, sed ad gloriam & decus humanumvr ipsa via & diuino tramite, omnia quæ in homine latent & compendioso reperiuntur, in Deu ipsum & creatorem redirent, ex quo exilierunt.

Communicata fuisset Adamo hæc omnia mysteria, & ea ratione tradita fuisset illi scientia boni & mali: boni quidem catenus sciuisset naturam humanam hypoftatice vnitam & coniunctam cum diuina natura. Mali autem quandoquidem intellexisset, ex peccato suo & mandati diuini violatione, agnum hunc immaculatum, & Christum veri Dei & hominis ipsius filium, immolari debere, mori & infinita suppliciorum cormenta pati, vt peccatum hoc deleret, & labé, quæ ab vllo alio indelebilis erat, & adhuc quamplarimos homines reperiri morte perpetua & supplicijs æternis dignos, quod mortem agni immaculati, & Christi meritum, vollent applicare-criminibus delendis suis & gratiæ recuperandæ, quam in ipso Adamo, & deinde in se ipsis perdiderunt ob peccandi obnoxiam facultatem, quam ex origine contraxerunt. Ea si quidé erat scientia boni & mali , quæ tunc temporis Adamo ignota erat, & soli Deo penitus reservata, · qui mandati & præcepti sui magnitudinem, momentum & pondus ritè nouerat; homini verò corticem tantum & superficiem, vt ita loquar, indicauerat mortem & calamitatem omnem illi prædicendo, si fructum prohibitum comederet. Foisan si ita minutim eloquutus fuisset Deus Adamum: En vide & contemplare Adam edicti mei pondus & prægrande momentum, si fructum hunc prohibitum violes, non solum

su ipse certisime morieris & calamitatibus omnibus, que mente cócipi possunt distorqueberis, sed omnes etiam toi sequaces, gnati & progeniti tui morientur & similia patientur; & ego ipse Deus, qui in gloriam & gratiam tui metiphus naturam & essentiam humanam sum affumpturus, moriar & patiar crudelissima & acerbissima suplicij tormenta, quibus me cruciari oportebit ab his ipfis peccatoribus tuz prosapiz, quorum infinitus numerus, ob contractam procliuem peccandi indolem in abyssum mez maledictionis detrudentus æternam: Tu solus ipse fons eris & scaturigo malorum horum omnium si pomum hoc intemerandum tibi prohibitum morlit violes & prælibes, caue tibi ne tantum sceleris & criminis tibi soli rependatur. Si ita scrupulatim præceptum suum dedisset Deus Adamo ponderandum, forsan rigidiùs & religiosiùs obserualset; si tamen formidine pænæ & calamitatum harum omnium futura multa, mandatum custodijsset non tantum gloriæ laudis & meriti habuisset, quantum demeruisset. Si solo amore & diuina reuerentia, fructum hunc inuiolatum cuftodivisset, postposicis omnibus, quæ in se ipsum & gnatos suos omnes futuros infauka & infortunata casura crant. Amor mandantis in omnibus præceptis primas occupare debet & antelignanus esse meretur, præmium aut supplicia postponenda sunt, ve meritum obsequij iure summo mereamur.

Hæ fortasse rationes, vel potiùs mentis nostræ conceptus, aliquid ponderis & momenti apud doctos demerebuntur, ve inde desumere valea-

mus, cur hæc arbor scientiæ boni & mali dica fuerit, cum in se quidquid erat boni & mali futuri in rerum natura, coërceret; illud tamen bonum & malum non ex se ipsa & sui ipsius fonte erat hauriendum, sed ex libera hominis voluntate, quæ circa ipsam arborem & fructum eius experienda erat, an ad bonum aut ad malum verteretur.

Huius sacratissima arboris symbolum & rudem quandam imaginem habemus in penitissimis Alchymiæ secretis; calidum enim innatura mundi scientiæ totius mundi arborem in fonte suo si quis edat morte extinguitur, & infinitis afflictatur malis, præparandum est,& cælestibus donis omnibus perfundendum, & tandem terrestribus & elementaribus numeribus exornandum antequam esu & comestu idoneum sit. Ovin etiam idem calidum innatum in opere Physico Idem calidu antequam coquatur & debito modo præparetur, sin opere Phy-fi quis edat morte plectitur cum tamen idem bolum eiusipsum percoctum & præparatum quibus omni- dem arberubus morti fait & supplicio, hisdem ipsis vitæ eft & ornamento. Non secus ac arbor scientiæ boni & mali, ante concessum & veniam comedendi fructum illius, morti fuit primis parentibus, & nobis omnibus; si verò divinam primi parentes spectassent licentiam, ipsis & nobis omnibus fuisset vitæ perennis decori, vt ex superioribus colligi potest.

Calidum inparadisi est symbolum.

Arbor vita qualisnam in paradiso voluptatis fuerit, Chymice disquiritur.

# CAPVT XVIII,

V a dicta sunt à patribus sacris de arbore vita in medio voluptatis paradiso collocata & constituta, instrmare & improbare in votis no est, sed potius hisce meis Chymi-

cis inuentis stabilire, Fecerat Deus homini paradisum terrestrem, quem rebus omnibus totiusque naturæ cteatæ delicitijs in gratiam & amorem ipsius hominis exornauerat, & illi custodiendum tradiderat, vt ibi vitam sælicem & omni ex parte beatam in longæuos degeret annos; & ne quid delitiarum & voluptatis deesser, cum nobis omnibus & vita æterna & perennis sit rebus omnibus pretiosior & gratior, arborem vitæ creauerat Deus & in medio paradisi collocauerat, vt eius esu, æternum viueret homo.

Cur arbor in paradiso collecata.

Arbor vitæ hinc dicta est, & ab ipso Deo tali & tanto nomine insignita, quod copiosissimè Deus ipsi arbori fortassis vitam immissiset; fructus si quidem eius arboris vsu vitam sibi perennem fecisset homo, in ipso enim Deus quidquid erat vitæ per totum huius mundi ambitum forsi-

tan absconderat, vnde in medio paradisi collocauerat, vt vita vndiquaque, tanquam centro Cur arborin suo ipsi arbori conflueret: Opinari si quidem medio parapossumus & mente concipere, arboré hanc vitæ, fontem vitæ & centrum esse totius naturæ, cum vna & sola fuerit & in medio paradisi constituta, & fortasse in medio fontis complantata, de quo dicitur secundo capite Geneseos, fons ascendebat è terra irrigans vniuersam superficiem terræ, ve terra germinaret & fructus produceret suos absque pluuia & irrigatione cœlesti, & absque cultura & industria hominis. enim ascendens ex illo fonte erat terræ vniuerfæ, spiritus vitæ & germinationis, quo cunda prodibant: maximæ quidem erat efficaciæ & virtutis ille fons, quidquid enim iam potest vniuersum cœlum, & vniuersus aeris ambitus spiritibus vitæ plenus, & turgens ad terram fæcundandam, tunc temporis fons ille seu vapor è medio terræ ascendens, operabatur virtute illa innata fua, quam ab ipfo creatore acceperat.

Non absimili ratione, arbor hæc vitæ, poterat coërcere, & intra fuos cancellos continere, quidquid erat vitæ, toto orbe diffusum, vt hinc . tanquam ex vero & vnico fonte naturali, diuinitus scaturiente, vitæ fomes & fulcrum exilirer inexhaustum; & immensum ad viram hominis perpetuandam. Suscepisser enim homo ex arbore hac, frudtus vitæ perfedissimæ hoc est in gradum vitimum perfectionis elaboratæ, ad vitam sustentandam, & fomitem vitæ restaurandum annorum quamplurimorum præterritorum viu detritum & fere extinctum,

Virtutes fontis in cuius medio arborë vita constitutam fuisse author opidonec Deus è paradiso hoc terrestri, hominem in paradisum cœlestem supra cœlesti sælicitate beandum transtulisset, vbi spiritu vitæ elementari non indiguisset amplius, cum spiritu vitæ diuino vndiquaque dissulus suisset, cuius somes perennis est æxternus, nesciens senectutem, debilitatem & infirmitatem, sed vigorem, robur, potentiam & sirmitatem felicem ac beatam perenniter stabiliens ac sirmans.

Arbor vita fimilu erat lapidi Phyfico.

Hæc arbor vitæ nobis tunc temporis fuisset omnibus, ad instar lapidis Physici; opinantur enim fere omnes Philosophi, lapidem Physicum rite præparatum & pei f. Re decoctum, omnibus vitæ malis certiffi nam & tutisfimam esse medelam, & vitæ restaurandæ perquamoptimum fomitem diutissime durantem, si saltem non perenvem; humidum enim radicale mundi cum calido innato & sicco radicali vitæ elementaris, ita in ipso lapide inter se compacta sunt & coagulata, vt difficilem admodum patiantur discordiam & interitum. Vnde humidum nostrum & calidum innatum refocillatum hoc peculiari & tam raro & optimo alimento, similem sibi acquirit nexus & harmoniæ compaginem & vinculum, quo tueri le queat, aduerlus es omnis, quæ eius harmoniam dissoluere tentant. Quòd fi in presentiarum, peccaris obruti, & paradiso terrestri eiecti, aliquid adhuc habeamus per gratiam diuinam, quod nobis adumbrante & figuratè repræsentat victures illas admirandas arboris vitæ, quas Deus iple rerum omnium summus opifex, perfectissime in ipla arbore cumulanerat, non est à my sochymicis subsannandum & contemnendum quod de arbore vitæ præsenti capite, ex Chymico fonte desumptum est; nam hoc omne, rationi absonum non videtur sed sacris patrum conceptibus consentaneum, vt probabitur inferiùs.

Paradisum cælestem, supremam beatitudinem, & quietam bonorum omnium colligit Alchymia natura monstrante viam.

#### CAPVT XIX.

ARADISVM coelestem, supremam & summam fœlicitaté, vitam ærernam, multaque alia similia fu-🦍 turž vitž mysteria rationibus & argamentis probabilibus technologicis ostendere velle, vesanz potiùs mentis est, quam sapientis. Nam cum hæc omnia fidei Catholicæ & Christianæ commissa sint; Sussicis nobis probare non posse, nam quæ possunt sensibus vel externis vel internis aliqua & certa arte subijci, fidei nő committuntur. Quapropter ne opinentur misochymici Alchymiam velle articulos fidei Christianæ abrogare, nec solum instrmare, dum paradisum cœlestem, supremam fælicitatem & vitam æternam multaque alia mysteria, naturali quodam & rudi speculo commonstrare tentar, quis idinon agit Alchymia, vt intra cancellos & limites suorum argumentorum & technologicarum rationum.coërcest, quidquid est vitæ futuræ, & paradisi cœlestis super cœleste technophion, sed ve ex vmbris naturalibus, lucem illam inaccessibilem aliquatenus nostro debili & infirmo concipiendi modò, colligere, & cogitare valeamus, & τεχμήρια certa, & quasi proprias huius rei notas, adumbratas tamen & rudes habeamus ex multis quæ in Chymia facienda nobis omnibus sole clariùs elucescunt, quibus vitam æternam & paradisum cœlestem & Deum ipsum colligere facile est; omnibus siquidem cum datum sit ex natura & sorte, in sui cendere consequantur, sequitur inde hoc centrum paradisi vices gerere,& præse ferre, cum paradisus nihil aliud sit quam locus, in quo creaturæ intellectuales suprema & vltima ossentiæ suæ perfessione dotantur, summa fælicitate, eaque immutabili, perenni & indesinenti bono & fausto, singulariter condecoratus & exornatus, & super cœlectibus incoprehensibilibus præmunitus inexhaustis muneribus & donis. · Huius supremæ perfectionis symbolum, & pa-

radisi seu loci huius persedissimi vmbram quansili. dam nobis exhibet Alchymia in opere magno
bere Physico, qui nobis naturalis suprema & vltima
der persectio est, vbi sal metallicum in centro suo
par naturali puro, ab spsomet tantopere expectato,
quiescit, & vltimam & supremam, quam cupit
habere, consequitur persectionem, vbi corpore
potitur incorruptibili, infinita quasi, aut saltem
quanta licet sacultate & energia prædito, ita vt
ipsi talis persistendi locus & agendi potentia &
facultas, sit illi paradisus terrestris & naturalis in

Sal metallicum in opere Physico demonstrat paradisum. quo suprema & vitima sua perfectione, quam ex natura expediare poterat fruatur & potiatur. Si hæc datur suprema & vitima in rebus naturalibus persistendi facultas, quæ illis supremum bonum esse videtur, & ab arte humana via, naturali & tramite secuto, id perfici queat, quonam mentis nostræbiuio ambigere possumus, Deum supremum Alchymistam non tandem homines pios & fideles ad centrum vltimum reducere velle, vt in co quiescant, & supremum perfectionis gradum consequantur. Tantæne est nobis socordiæ & vesaniæ, vt quod in rebus omnibus fieri contigit humana operante industria, id ipsum, & multo persectiori modo, in nobis ipsis, ipsomet moliente Deo, non sieri & persici tandem contingat.

.Quòd si homines non secus ac reliqua reiú naturalia perennem, permanentem & incorruptibilem habeant materiam quæ est sal istud centrale, & materia rerum prima & vltima, quæ vbiq; perennis est & æterna, si extra materia hanc perpetuam & æternú perdurantem, formam præterea habeat immortalem, divinam & supercœlesti semine satam, vt materiæ perenni tandé peréniter adhæreat & perfectissimè conectatur. Si materia æternitate & perennitate dotetur, quidni etiam formă aliquam dotari cotinget simili æternitate. Dari in reru serie cocedimus extra Deu materia incorruptibilé, dari etiá pari modo & formam sliqua camq; intellectuale nobilitatis & præstantiæ materiæ copoté necesse est, si hæc ambo incorruptibilia sint none tadé incorruptibiliter & perpetuis & indissolubilibus inter se vinculis & nexib

copulabuntur, & deuincientur vt tandem foueantur & potiantur innato suo & procliui inter se conjungendi perpetuò nexu, aut frustraneus esset & vanus, mutuus & reciprocus corú amor, vt videre licet capite 22. huius opusculi. Quòd si Deus rebus inferioribus & subluparibus materiam quandam perennem & perpetuam communicet virtutibus & agendi facultatibus infignem & singularem, & ita quadamtenùs fœlicitate quadam quamuis imperfecta & rudi dotatam & exornatam. Nonne procul dubiò certissimè credendum erit, ipsammet Deum homini fideli & pio impertiri debere perfectissimam & numeris omnibus absolutam scelicitatem, camque supercœlestem & supernaturalem, locumq; etiam daturum Deum in quo fœlicitate illa suprema & summa, æternum fruiturus est homo, vt iple omni ex parte æternus est; cum autem illa suprema & summa fœlicitas soliDeo comes perpetua sit individua, necesse perinde est, Deum iplum, totum illum locum & prægrande spatium manifeste occupare, & virtutibus suis inenarrabilibus adimplere hospites omnes tanti loci beatos, & omni ex parte fœlices constituere. Nam vbi Dei compotes sumus, ibi summo bono potimur, & supremam & vltimam beatitudinem: confequimur.

Præterea cum mors communis & ordinaria aquo pede pulset pauperum tabernas regumque turres, non tamen ipsos, ad nibilum reducit; no datur enim in rerum serie vlla nibili via, nescie anima hominis mortem seu nibili viam, petpetua est & immortalis, vr probabitur inferius. Si

ergo nesciat mortem & nihili viam, vbi nam lo- Anima imcorum collocabitur, postquam diuortium cum corpore fecit, si omnia sponte sua feruntur in centrum suum, ex quo educta fuerunt. Animam rationalem, piam & fidelem in Deum ferri necesse est, cum centrum suum ad quod tendat, & ex quo educta est, sit Deus; si verò impia sit & mali contagione corrupta ab hoc centro reijcietur tanquam à summo bono, & in centrum huic oppolitum & aduerfarium propelletur.

Si ergo ad centrum suum tendat & vergat, vt id innatum & naturale res habent omnes, fi Deum spectet & ad ipsum solum dirigatur, ve ad magnetem ferrum, paradifum admittere, necesse est, in quo homines pij & fideles summo fruentur bono, & suprema & vitima fælicitate donabuntur in perpetuas æternitates, gratia & meritis Christi, qui solus vt antea declaratum est, vias omnes & semitas cœli inuias planas, triuiales & tritas fecit & nobis apperuit, in quo folo gaudere & lætari fummæ est & fupremæ vo-Iuptatis, vt sequentibus capitulis legere est.

Purgatorium ignem quo depurantur anima fidelium antequam cælo beentur, colligit Alchymia ex separatione puri ab impuro.

CAPVT XX.

ERTÒ cerrius est, animas intelle? Auales varijs ac diuersis modis posse contaminari & præcipuè vitijs & maculis corporeis: corpus enim & anima, adeò strictis mutuis & reoi-

procis inter se ligantur vinculis, vt quod vni illorum commune est, familiaritatem quandam & amicitiam, cum altero contrahere necesse est; Ira ve in individuo vniratis vinculo invicem copulata & coniun a, viuant & persistant boni & mali participia. Itaque cum corporis partes, læduntur, & lædi pariter aliqua ratione, & mutuò vulnere peti animi partes videamus; & the vice versa, alternis afflictantur malis, & reciprocis fruuntur bonis, corpus & anima. Id autem habent ex innato hoc peculiari fonte, quod pars sensibilis prona & procliuis sit sensibilibus seu elementaribus bonis & inferioribus pondere suo secum trahat rationem seu partem superiorem versus hæc bona inferiora sensibilia, ob rebelle appetitum nostri naturam & essentiam, ab incunabilis ortam & nobis ingenitam, ratione peccati originalis, cuius labe iustitiam originalem, virtutum omnium & bonorum nostrorum om-

Concordia corporus & anima.

nium fontem amisimus, & sic donis omnibus supernaturalibus destituti, peccato originali delibuti, nihil nisi corruptionem & rerum sublunarium & terrestrium vappam, cariem & amurcam redolemus, quorum omnium plena sunt omnia hæc inferiora.

Alchymia huius rei fidem facit, & experien- Alchymia tia certissimos & veros ostendit effectus in puri oftendit naturalis disquisitione, in qua elementorum recrementa, mixti naturam & essentiam non re- in sublunaridolentia separantur & seponuntur extra puras bu. mixtorum partes, quæ solam ipsorum naturam & essentiam constituunt, & præcipuè in depuratione harum trium substantiarum, quas spiritus animæ & corporibus nomine infigniunt id manifestum & propatulum omnibus faciunt. Ani- Anima mæ siquidem & spiritui quæ sunt partes misti æ. spiritus in theris & ignis plenæ & turgidæ & cæteris om- mixtu tanto nibus puriores, tantum est heterogenei recre- replentur exmenti & fœculentæ spurcitiæ, quantum ex ipsa- quanto cormet altera parte, que corpus dicitur, secerni po. pin. test. Auro etiam & pretiosissimis omnium lapidibus, Alchymia duce, tantum est lutosi recrementi,& partis impuræ, auri & lapidum prætioforum essentiam & naturam non sapientis, quantum facile creditu non est, nisi his qui rei gestæ speculatores fuerunt.

In omnibus reliquis rerum naturalium mistis, Quantitas quantitas copiosa excrementorum repetitur, cu- excrementoius solius rei causa, tota natura in præsenti retum rum causa est serie & statu constituta, labilis caduca est, & corruptionis fluxis & labentibus statuminata suspenditur mixtorum. fulcris, in corruptionis & alterationis volutabro

144

iteratis mortis launcris, ab iplo corruptionis barathro emergat & in puro quiescat. Quod tandem consecutura est in virima rerum periodo, vbi omnia & singula vninerso & singulari incedio conflagrabuntur, & vltimæ mortis seu corruptionis & alterationis vitimas & postremas vices patientur, vbi Deus summus rerum omnium

uniuer (ali emnia funt pura & incorruptibilia

Calcinations opifex, purum omne ab impuro separabit. Purum feliget,& impurum in abyssum æternæ maledictionis suz proijciet; tunc temporis natura puram nitidam & ab omni labe vindicatam consequetur materiam incorruptibilem, permanentem, nullis postmodum alterationum slagellis obnoxiam & proclinem, sed in suo puritatis & nitoris statu perenniter quiescentem. Hic aurem status nobis certissimè spectandus decuplo præsenti hoc rerum statu præstantior & perfectior erit : Deus siquidem vt putissimus est rerum omnium, fic etiam purissima efficiet sua opera omnia, vnde perfectissima & numeris omnibus absolutissima fruentur essentia, que orbem hunc occupabunt elementa, at non nisi depuratione illa diuina & supernaturali, quæ diuinitùs omnibus mundi elementis tunc temporis continget.

Si corpus purificandum sit, etiam eft anima purificanda ratione illorum concerdia.

Quod si anima intellectualis vitijs scateat nonullis & maculis peccato contractis, nitor eius obtenebrabitur, none æquo iustius est, antequam cœlo beetur, Deo frustur, qui totius nitoris & paritatis fons inexhaustus est, maculas illas luce suam & splendorem obtenebrantes deponere & sua excurere substantia. Corpus si quidem illius animz, vnà cum czteris rebus in depuratione

rerum

Vniuerfali divinitùs contingente funditùs depu. rabitur, & purum & clarum & nitidum exfurget ex obscuro mortis sepulchro. Quod si corpus præniteat splendore & luce, nonne etiam animæ maioris & rutilantioris animi capaci conueniet prælucere radiosque lucis fundere, vt corpori equalibus & mutuis connectetur in æternum vinculis. Quid opus est corpora depurare, & munda facere, ni pariter animæ puræ fiant, & similem & æqualem secundum naturam suam, adipiscantur munditiem. Beatitudini ac fælicitati supremæ dissonum valde foret corpus mundum & purum, animæ impuræ deuinciri & copulari, nec animam puram & lucentem, corpori putrido & fætido, coniungi cælesti quadraret gaudio. Sat temporis hanc impuram & fordidam palla sunt coniunctionem, necesse tandem erit, divinitus hanc deponere, & perenni & zterno perfrui gaudio, indissolubilibus & zternum durantibus nexibus inter se deninota.

Decer naturam tandem gratia diuina & supernaturali, sine sua potiri, ad quam totis viribus
anhelat; hanc autem sinem statum sixum & permanentem, ab omni corruptione & alteratione
seuin tum appello: si verò natura conuerteretur hisdem & similibus, quibus iam vittur vinculis & nexibus; in perpetua alterationum &
corruptionum lutosa settutina versaretur, spestat rerum aliam ac diuersam seriem in qua summa quiete perfruetur, & in vtramque dormiet
aurem. Et hoc omne manisestum erit in resurrectione super naturali sidelium omnium, in qua
partes puræ & mundæ ex omni parte sece, tum

Post resurrectione bome immortalie erit.

animæ tum corporis, denuò copulabuntur & surgent in individuum omnino perfectum & completum, mortem nullam amplius sciens ac timens, sed vita perenni esque felici ac beata, dotatum, & supercelestibus donis omnibus ac divinis exornatum.

In resurrectione corpus e anima prius purififiat illorum **w**nio.

Hæc omnia cum tandem contingere, & obuenire fidei sit Catholicæ, eiusdem eius erit credere, purificationem fieri debere animarum & corporum antequam vltima illa vnione seu vinculo & nexu connectentur. Nam corpus & anima inuicem reciprocas & mutuas habent procantur quam pensiones, quarum ope gaudent, & summopere exoptant inter se connecti ; nequeunt autem gloriam supremam consegui & cœlum ingredi & coram Deo iplo, ledes firmas & æternas stabilire, quin supremam & vitimam habeant ambo puritatem.

Purificationem ergo spectant & nitorem corpus & anima & vinculum postmodum nexum perpetuum exoptant. Est enim anima veluti & corpus, si seiunota inter se contemplemur, quid valde imperfectum & mancum, cum ambo in indiuidui vnius perfecti & absoluti compositionem condita fint, extra cuius compagem, mutilatum quid sonant lacerum & nondum absolutum, eist nomine & ratione partium, substantiæ fint omni ex parte absolutæ & perfectissimæ.

Quòd si purificationem & nitorem hunc spe-Aandum nobis omnibus, in hac mileriarum valle consegui difficili admodum vi valeamus, ob vitam nostram peccatis & vitijs obnoxiam. Quid ni opus erit post mortem, eamdem purificationem efficiendam fore, in his omnibus qui in Christo moriuntur, nullo peccato mortali contaminati, sed leuibus, venialibus maculis infecti & obtenebrati, à quibus se expedire & extricare par est, antequam omni ex parte beentur. Hinc purgatorium ignem & locum deletitium dari continget, in quo animæ fidelium antequam Loembignie colo beentur & supercolestibus & divinis exor- of pargatonentur donis, vitimam fortientur perfectionem vins. tolerando & demerendo, cum sanguine agni totius Ecclesiæ Romanæ vnico thesauro, quidquid est vitima & suprema perfectioni consonum & idoneum: quod Ethnicus Virgilius nulla fide Christiana & luce illuminatus satis appertis & claris exprimit versibus, qui procul dubiò omnibus Christianis hereticis purgatorium ignem negantibus crunt opprobrio & crimini, crassi & stupidi corum erroris, sic enim sexto A- Virgilius 0neidos sub finem canit.

ftendit effe purgatorium

Quin & supremo cum lumine vita reliquit Non tamé omne malŭ miseru nec funditus omnes Corporea excedunt pestes : penitusque necesse est Multa diu concreta modis inolescere miris Ergo exercentur pænis, veterumque malorum Supplicia expendunt: alia panduntur inanes Suspense ad ventos : alys sub gurgite vasto Infestum eluitur scelus, aut exuritur igni. Quisque suos patitur manes, exinde per amplum Mittitur Elysium, & paucilata arna tenemua Donec longa dies perfecto temporis orbe Concretam exemit labem, purumque reliquit Æthereum sensum atque aurai simplicis ignem.

Alchymista

. Malach. Malach. 148

Hec omain Virgiliana verba, quadrant & consonant sacris que scribuntur in paginis, de hac fingulari animarum purificatione, qui approximant mihi, approximant igni inquit Dominus: Sanctificanit te Dominus in igne ardenti: transioimus per aquam & ignem: & multa alia reperiuntur in facris lineis, que purgatorium illum ignem, & deletitium illum locum confirmant & asserunt; ita ve nullo pacto ambigendum sie, hanc esse totius veritatis sphæram, quam Catholica & Apostolica Romana Ecclesia dinino paeumate fidelibus suis omnibus Christianis compa-&am expoluit contemplandam & fide credendam; extra vmbras & figuras, quæ ex varijs scientijs & præcipuè & Alchymia desumi possunt in testimonium & veritatem huiusce mirandæ rei, que nos docet impurum puro nullo pacto posse jungi & connecti, ante illius purificatione, & donec nihil extranez & barbarz fecis habear admistum.

Alchymia exempla & figuras proponit quibus aternum damnatorum tormenium & supplicium colligi potest.

## CAPVTXXL

ERTVM & verûm vidimus & probauimus superiori capite animas intellectuales quacumque labe etsi leuissima contaminatas & vitiatas, debese mundari, antequam cœli & supremæ fœlicitatis participes fiant ad quam. tanquam ad supremum bonum naturali quodam instinctu feruntur piæ & Deo fideles animæ. Nihilominus tamen si maculæ & vitia & corruptiones, quibus inficiuntur animæ intellectuales, fint immensæ & inexhaustæ, hoc est pendeant ex peccatis mortalibus (licet enim mihi, peccata mortalia corruptionis & maculæ nomine insignire, cum peccatum inficiat animam & contaminer) multò tamen penitiori tabo, ac conspurcant maculæ vestes, & nitida cunda, non possunt, ita facile dilui, cum peccata mortalia Deo ipsi directe opponantur, & perinde fint infinitæ & immensæ malitiæ. Nihil enim directe Deo opponi potest cum Deus ipse infinitus sit & immensus & supremum bonum, quin id ipsam quod opponitur supremo illo bono, sit infinitæ & immensæ malitiæ & improbitatis. Si autem hæc peccata fint infinitæ immensæ & inexhaustæ impietatis & nequitiæ, poterit ne dari eorumdem peccatorum temporanea purificatio, si meritis Christi, ritè applicatis secundum norma & legem Ecclesiæ suæ, in hac militante vita id non contingat.

Si sal metallicam infinitis & immensis scateret excrementis & lutosis spurcitijs: daretur ne
tempus sinitum & determinatum, in quo summus spagyricus, posset illud sal à tantis & inexhaustis recrementis repurgare: Si Cineres
Kali plantæ quibus vtuntur Fabri vitrarij ad vitrum excoquendum, indelebilibus & perpetuis
obtenebraretur maculis, subtilis & acutus Faber
vitrarius, oleum & operam, imò lignú & ignem

penitus perderet in excoquendis illis ciner. Dus ve inde vitrum candens & nitens surgeret, incassum ligna foco subijeerentur cum semper cineres illius plantæ obscuri & tenebrosi permanerent, nec vnquam rutilantis vitri naturam induerent, sed terræ opacæ molem inutilem sunderent.

Homines omnes quotquot sunt terreæ molis funt, eamque molem iplam iplimet, lingulis vitæ momentis maculis indelebilibus & putrido tabo inficiunt, cum tamen Deus terram puram, virginem & ab omni labe vindicatam protoplasto homini indiderit quam ipse vitiauit & deturpauit violato diuino præcepto. Hoc autem contra-&um vitium, in nos omnes iure originis & Adamicæ prosapiæ descendit, quia tunc temporis omnes homines, & tota humana species in ipso solo homine coercebatur; vnde iustum est & zquum deturpata & vitiata humana specie, indiuiduos omnes homines eiusdem speciei vitiari, & simili labe conspurcari. Addam etiam quod singulis vitæ momentis, peccata peccatis, vitiáque vitijs agglomerent homines corumque quáplurimi sic desinant & vita fungantur peccatis vitijsque mortalibus obruti, ita vt confirmentur in peccandi in Deum ipfum voluntate, & prauo cacoëthe, in ipso vitimo vitæ limine, in quo Christi & mutata voluntate, contrito corde possent demœreri peccatorum veniam, & æterni supplicij euitare & essugere tormentum. Nihilominus cum hæc nolint & flocci pendant infinita illi Christi redemptoris merita, prauo illo peccădi cacoëthe in malum ipsum & vitium penitus immersi, siunt malum ipsum & vitium, & ita summo bono Deo putà opponuntur, & oppositorum cum sint contrariz & aduersiz facultates & energiz, oppositis etiam & aduersis Deo fruutur malis; si Dei sint gaudia zterna, & supremz scelicitates oppositi & aduersi, erunt tormenta & supplicia perpetua, & supremum & vltimum mali genus.

Non ergo mirum est si damnatorum demerita, pænas perennes & tormenta perpetua, caque infinita sequantur; malum enim corum infinitú est & ita grande, vt nullis expiari possit tormentis & ignibus, quia malum corum omnium vna cum anima perpetuum factum est; ideò paribus & condignis afficiuntur tormentis, quia malum infinitæ & immenlæ malitiæ & nequitiæ, vt supremo bono Deo putà, aduersum & contrarium supremæ improbitatis debet subire tormentum, vt supremæ iustitiæ vigeat & floreat summum ius. Sic inferos habemus depictos, qui loci sunt quibus detinentur clausi supremis supplicijs addicti hi omnes, qui in hoc misero militantis æui cælo Christi non secuti sunt insignia, nec stipendijs eiusdem Christi voluerunt militare; sed voluptaris omnia stupro & nequitiæ vitio conspurcati & contaminati vitam degere genialem spretis Christi & Ecclesiæ suæ mandatis, quibus obsequi noluerunt. Vnde consonú est supremæ iustitiæ vt pænas tanti sceleris æternas luant & perennes vt & supra modum beatur, qui militantem Christum secuti sunt, & belli Christiani passi sunt angustias, hi supernaturaliter fœlices & omni ex parte beati Deo-

vt supremo bono fruentur, quem secuti sunt; illi verò Diabolo cuius asseclæ fuerunt potietur. & ita malo etunt addicti æterno.In primo supremum adhæret bonum, in secundo & vltimo supremum confistit & vkimum malum, hos suprema beat fœlicitas. Alios supremum tormentum & zternus opprimit languor, & vt iustitiz bonos cœlo beare, & diuinis exornare donis, eiusdem etiam erit iustitiz malos carcere cohibere, & supplicijs torquere condignis. Virtus & pietas & que Dei sunt Paradisum fecerunt coelestem : virium Dei sunt & nequitia & quæ diaboli sunt inferos dederunt. In primò virtutis & pietatis pensantur munera, in secundo vitij & nequitiæ puniuntur portenta, & vt certissimum est, bonos esse, sic etiam certissimus erit eos iplos expectare paradilum. & ve certò certiùs est, malos esse, fic etiam nulla dubij lance, ambigendum est inferos esse, vbi malorum omnium castigantur nefaria scelera, & atrocia facinora.

Fides nobis hæc dictat, Ratio prædicat, & Alchymia figuris quibusdam & vmbris, ex suis operibus elicitis & assumptis indigitat in quibus dum rerum naturalium mista in vltimam & sui puram & candidam, & ab omnibus recrementitijs & reiectancis vitijs vindicatam materiam reducuntur. Si materia illa nihil habeat salis puri & sixi, omnis abit & tota in terram substantiam perpetuis ignibus consecrandam & deuouenda, vt vitrescat & perduret in æternum Rore salis & vitæ priuata & emuncta; sic & nefarij & scelerati homines, qui peccatis suis & vitijs, vitam suam adeò contaminarunt vt mortis sigillum

Materia qua nihil habet falis puri de fixi ad mortem aternam damnatos representat. potius habeant, quam vitæ salem. Ita virtutis pietatis deique amiserunt estigiem & simulachtú vitijque & pecesti retinuerunt stigmata, vt toti reiectandi sint & terram imitentur vitream spiritu omni vitæ denudatam, quos Deus perpetuis, & inextingui bilibus consecrabit ignibus, vt in vitium & malum quod elegerunt penitus indutentur, vt terra ipsa spiritu vitæ emunca, liquescit in vitrum slammis ipsis & ignibus æternú durabile. Sic ipsi siquescent in vitium & malum æteraum cruciabile.

Contemplare & perpende quæso peccator in biuio hærens quam secuturus sis viam virtutis an vitij. Extrema virtutis Paradisus occupat, postrema verò vitij inferi claudunt, stridor dentium & summus luctus hisce inest postremis vitiatis gaudijs. Meditare meditare quæso, quid tibi sit vtiliùs & beatiùs, aut in centrum tuum innatum & naturale pondere mandatorum diuinorum exa-&è observatorum deferri Christum sequendo, teque ipsum abnegando, & sic perennes & perpetuas fœlices ac beatas demereri quietes, ac otia inanibus & futilibus disruptis tricis, aut ex virtutis pietatisque centro emergere, in vitij & voluptatis improbæ marginem ex quo præcipitem rues in æternum & immensum vitij & mali bæræthru, in quo vitij & mali perpetuas lues pænas. Quid melius & fælicius tibi fit inoffenso rerum secundarum cursu, integer vitæ scelerisque purus, Christo inseruire & eiusdem voluntati morem gerere. Et ita Christo frui & bonis suis omnibus immensis potiri, quam voluntati tuz adhærere , & vitam conspurcare momentanea blandimenAlchymista

154

torum vitijs, & ita perpetuis alligari eorundem vitiorum supplicijs & tormentis. Æternum est hoc naturæ diuinæ fædus, virtus habet præmiú, tormentum verò vitium torquet, quis ergo duro simillimus saxo, vitijs torpere velit, vt stimulis eius agiteturæternis, & quousque grauis iste veternus animos hominú occupabit ne præmijs virtutum pietatisque muneribus accendamur ad cælestia perreptenda, elata elatum postulat animum, depressa depressum; nihil verò est animo humano elatius, quæ super cælo sunt & Deumipsum sapiunt sapere debet; quæ verò terram & vitiorum redolent mappam spernere, imò essugere vt innatam macte virtutis suæ sequatur indolem.

Animam humanam perennem & immortalem esse colligit Alchymia multis argumentis ex natura desumptis.

## CAPVT XXII.

A C I L I via immortalem animam ostendit Alchymia ex præmissis appertis mysterijs, nam quid esset viilitatis & boni, Paradisus & cœlum, quid tota & vniuersa natura,

quid purgatorius ignis, quid inferi prodessent.
Si anima hominis caduca & mortalis esset, & cum reliquis labantibus casura rebus, Deus om-

Anima eft immortalis.

I. Ratio.

nium opifex & rerum omnium verissimum ens, & per se subsistens, à quo solo & vnico omnia subsistunt; non sibi hæcomnia fecit, quia his nec indiget, nec indigebit vnquam, sibi omnia sunt, & si per voluntatem suam hæc visibilia, ex nihilo per creationem educta fint, in gratiam creaturarum intelligibilium facta & creata sunt. Qua rationis lance ponderare possumus, naturam in genere esse perennem, cælum & lumen eius esse inextinguibile & naturam hominis, cui hæc omnia seruiunt, mortalem esse & caducam; si hz c ita forent præpostera esset rerum series, seruite, esset dominari præstantius, domus esset quid hospite nobilius. Si natura vniuersa & cæli ipsi, oblequio hominis nata sint, hæc omnia homine viliora multò esse arguit istud cœli & naturæ in homines obsequium: quod si quandam perennitatem in cœlo & natura ipla cotemplari liceat, fortiorem multò & præstantiorem immort alitatem in homine iplo, quam in cœlo introspicere licebit, qui perennes illas cœlorum domos habitare debet.

Cœlum vnà cum vniuersa natura, in hunc po- a. Ratio. tissimű tendit scopum,& quidquid habet actionis hùc dirigitur & fertur vt animæ humanæ cómodo inseruiat; si verò illa humana anima tandem periret & in cahos ac nihilum abiret, nequicquam prodesset illud cœli & naturæ vniuerlæ continuum diurnum nocurnumque opus, & incassum esset eorum labor, quod sapienter imaginari non potest, cum omnia propter finem eumque verum sint actura. Si ergo periturus effet , frustraneus effet naturæ

labor, cum pro re frustranea & peritura insumeretur. Nec obiecandum est naturam sibi ipsi seruire & propterea nullo pacto frustraneo vii opere, dum circa hominem operatur, & vitz eius commodo inferuit; homo enim pars naturæ eft. & quidem nobilissima pars. Iraque si natura inseruiat homini in se ipsam & partem sui, fundit & impendit actionum fuarum gratiam & veilitatem & perinde cassi & vani non sunt eius labores cu in se ipsam rependatur. Hæc objectio ex Atheilmi emergit fonte, quo asseritur & insulse disputatur, nihil in tota rerum serie reperiri, præter naturam ipfam quam ceraimus vifibilem omniáque reduci in ipsammet naturam, & ex ipla leaturiunt, & originem habent, quod capitulis præmissis satis clarè confutauimus; & præter naturam visibilem, Deum esse & creaturas intelligibiles dari probauimus, quibus solis laudare Deum, eique seruire præmium est & gloria. Tota hæc natura & mundus hic vninersus, domus est & locus, in quo laus ipsa, gloria & obsequium fieri ac reddi debent, vastissimum hoc cœli & acris spatium, templum est, in quo sacrú istud & justum charisterium celebrandum habent homines omnes, hi soli cum sint rationis & intellectus capaces huius facræ laudis gloriæ, & oblequij mixtæ seu sacerdotes esse possunt.

3. Ratio.

Athei qui hæc vana & impia figmenta opinătur, Deum ipfo homine imprudentiorem supponunt, dum vastam hanc domum, prædiuitem & omnibus præmunitam ornamentis constructam vident, eamque volunt esse, ab omnibus seruis ministris ac famulis vacuam ac desertam, qui do-

mino tantz vastissimz & ditissimz domus obsequantur; certissimum enim est, nibil in tota reru ferie reperiri posse, quod Deum colere venerari & adorare valeat, præter hominem ipsum cui potissimum competit erga Deum cultus & ho- Solue home nor. Reliqua cuncta creata metaphorice dicun- in vniuersa tur laudare Deu vel tacitas docere laudes, quod natura Deu miris corum operibus oftendant hominibus, & laudat. fint ipsis opprobrio, quod Deum non laudent architectum horum mirabilium omnium visibilium : cumque Deus immortales perennes ac perpetuas expostulet laudes honores & glorias, immortalis perennis ac perpetuus esse debet qui laudas has perenniter celebraturus est,

Præterea qui animam humanam caducam & 4. Ratio. mortalem esse censent sibi ipsi perduelles sunt, & infensissimi hostes, cum ad nihilum reduci tedant cuius iura & dominium vetant omnia eiusque nesciunt leges; ipsi tamen lapidibus ipsis rudiores & stupidiores, in ipsum nihili barathru immergi conantur, dum hæc figmenta sibi vera persuadere volunt. Nihil enim est in tota rerum natura quod quærat hanc nihili viam imo cun-& fingula immortalitatem cogitant, & nihili semitas abhorrent, vnde tota natura petennis est, & immortalis, cum singula cuncta, habeant quid perenne & immortale & homo cæteris omnibus immortalitate & perennitate prælucere debeat, & potissimum cum in eo vigeat anima, cui præcipuè competit Deum venerari & adorare, non corpori ipsius nisi quatenus individuum vnum constituere nata sunt ambo, quod Deo soli seruite & oblequi natum etiam eft. & à Deo creatum

ad gratias & laudes perenniter ei celebrandas & habendas. Sic Alchymia apperit & ostendit animam humanam immortalem esse, quod operibus suis commonstret, dari in rerum natura materiam perennem & immortalem, vt ex earum coniunctione surgat individuum perpetuum perenne & immortale atque etiam intellectuale, vt creatoris & summi Dei contemplari & admirari queat, energias & infinitas virtutes easque adotare & venerari, vt ipsemet Deus perenniter & perpetuo, summo corde venerari meretur.

Probos animi mores docet Alchymia, & rectam vita humana rationem.

## CAPVT XXIII.

I notitia suimet ipsius vitæ præsentis & futuræ, officij & pietatis erga
Deum & humanitatis erga proximum cognitiones & theoremata
possint & valeant aliquid, ad probos animi mores edocendos & ad rectam vitæ
humanæ rationem dirigendam, fateri necesse est
Alchymiam esse verum & legitimum naturæ
specillum quo hæc omnia ante oculos exposita
habemus.

Ex notitia si quidem nature vniuerse, habetur & notitia rerum singularum, qua via regia ducimur, ad vite nostre ornamenta medullitus persedanda, virtus & bonum omne est preci-

puum vitz nostrz decus, & eatenus omnimodè consequendum. Alchymia spectat & ardet ornamenta & decores corporum, quòd in his perfectum quid & summum esse cognoscat & videat, inde etiam arguit cum corporis perfectiones sint & decores dari etiam necesse esse formarum veneres & lepores, ex quibus & actiones honestas vero iusto & bono vndiquaque affluentes scaturire debere.

Alchymia Suorum corporum purgatione oftedit animi mores

Verissimum autem est Alchymiam naturam docere vniuersam & singularum omnium commonstrare virtutes & energias. Quod centrum naturæ vniuersæ habeat appertum & manifestű; cuicumque autem cetrum notum & certum est, illi etiam certa est & notissima illius centri superficies,& corum omnium limites, qui à centro ad superficiem vsque tendunt, notissimi & appertifunt, tota natura, globus est & sphærica Tota natura moles. Eius centrum materia prima est, & rerum omnium vltima, ex quo omnia educuntur, & in quod ipsamet redeunt, in ipso centro latent omnia, & eius superficie manifesta & aperta fiunt omnia, quia in ipla superficie fiunt generationes & motus omnes, quibus cunca oculis subijciutur; in centro verò redeunt in primum chaos, & ibi qui unt, donec ab Archæo naturæ iterum pellantar ad superficiem, vbi veste noua induta, prodeunt in conspectum & lucem.

Sphara est.

Qui ignorat naturæ centrum, ignorat etiam & Qui ignorat eius marginem seu superficiem & productiones, conspicit quidé generationes varias rerumq; diuersos ortus & interitus, brutorú more, cortices fiunt in na-& vestes externas contéplatur, nucleum verò & sura.

centrum nature, ignorat omnia que

medullas rerum non cernit nec aspicit sed muta; bili corpore & veste delusus totam sui notitiam hisce tene brosis & obscuris rerum cancellis cotinet & coërcet. At vera scientia & completa rei notitia, stabilem & sirmam sedem numquam in superficie posuit, sed in centro stabiliuit; in ipsa enim superficie mora & perpetua rerum mutatio stabulatur, in centro vita, & perpetua & immota rerum quies permanet, ideireo nobis competit quietem hanc habere notam, ve motus omnes, qui inde oriuntur, notos habeamus.

Alchymia sola artium est que suis naturalibus operibus, ranquam vijs & filis Ariadnæis viam commonstrat vt nos ex hoc labyrinthzo barathro, hoc est corpore, extricemus, & sic de minotauro in rerum omnium centro conclusos, hoc est peccati fomite ouantes, triumphemus, & zthereas sedes versus nostras delitiaru plenas, hoc eft. cœlú, iter dirigamus: sed antequam cœlo beemus-Ariadnam linquimus hoc est industriam humanam studium & laborem. & baccho hoc est homini curarum studij & laboris vacuo damus desponsandum : vita enim humana mollis nimis & imbecillis est, nullamque redolet virilitatem nisi industriam studium & laborem improbum Ariadnæ nomine depictum & figuratum habeat & comitem.

Alchymia autem industria, ingenij acumine, arte, diligentia, summa, studio & labore quam improbo plena est ac redundat, vnde tutissimo nobis est auxilio, vt ea duce & comite, vias inuias naturæ penetremus & labyrinthæa dedali opera introspiciamus & reuocare gradum va-

leamus superasque euadere ad auras, quibus prudentiores & sapientiores facti, que vere & symerz prudentiz funt & sapientiz cogitamus, & sic probos animi mores commonstrat Alchymia. Vt exempli gratia sic ex homine ipso Philosophatur, & colligit ex interna & penitissima illius anatome immortalitatem illius, & futurz vitz beatitudinem, li vistutis, aut mileriam perennem, si vitij sequatur leges & normas.

Homo eum factus sit & conflatus ex cadem & simili prorsus materia & substantia ex qua nutritur, & vitam suam fouet, vt penitus sciat quid sit ipsemet in centro suo, necesse est alimétorum suorum indagare naturam & essentiam, vt videat & cognoscat, quid fint ipsamet aliméta in centro suo. Docet autem & ostendit Alchymia, alimenta omnia hominis in vitimam Alimenta materiam reducta, salis redolere naturam & elsentiam, Salemque hunc indivisibilem re ipla sur insalem. continere in se & coërcere triplicem nomine substantiam, Mereurium putà, Sulphur & sale, quæ tria vnum constituunt balsamum naturale, nullo pacto re ipla differens in centro sui ipsius, sed homogenium & simile, quamuis in ipsamet interna eius substantia nomine tantum distinctas possint connotati substantias, vt declaratum est superius capite 3. & 4. huius Opusculi.

In iplomet animalium omnium primo & vltimo balsamo, sal semper prædominium habet, balsamo sal vnde etiam rerum Chymicorum sagaciores, sa- semper pralem duxerunt illud primum feu vltimum anima- dominatur. lium omnium balfamum manifestum , si quidem in co conotarunt Salis prædominium, quin imò

Cur extrementa animalium funt quibusdam animalibus

alimenta.

Semen in vtero matric est sfal folutus.

Probatur salem esse vitimum in resolutione omnium rerum.

id ipsum colligerunt ex vrinis animalium, sudoribus, sputis & alijs multis corundem excrementis; in quibus colligere est maximam salis copiă; natura si quidem non adeò potens est & sui satagens ve quidquid est in alimentis, veile & alibile sibi arroget; linquit enim in reiectaneis excrementis, copiosum quid, quod alimenti sapir natură, si perfecte digestu estet, & percoctu quod salis natură & essentiă redolet. Vnde est quod excrementa animalium fint nonnullis animantibus vera & vtilissima alimenta, quod ita non foret, si ipsoru excrementis nihil vitæ esset & alimenti; illud autem quod in ipsis excrementis vitz & alimenti sapit naturam & essentiam, salis ex se promit indolem, quod nobis argumento est, salem esse primum & vliimum, rerum omnium,& perinde animalium ballamum ex quo fiunt & nutriuntur animalia. Hinc non improbè licet arguere semen & sperma humanum ex quo immediate fit homo, in vtero matris suz, falis soluti habere naturam; quidquid enim est vlrimum in solutione cuiuscumque rei, id ipsum est primum in compositione ciuldem rei, dictante peripatheticorum coryphæo, cui refragari hac in re, sapientis non esset animi : Sal autem esse ltimum in resolutione tum rerum omnium, tum ipsius hominis satis aperté constat, ex operibus Chymicis in quibus dum res omnes calcinantur & in cineres reducuntur, ex iplis sal educitur rerum omnium perfectum alimentum. Imò sperma & semen ex ipso sale summopere depurato, renascuntur vegetantia cuncta, quæ vltimum bunc salem dederunt, modo terræ fertili committatur & vegetantis aquæ stillacitiz irroritur, ve tandem impregnetur spiritibus aquæ vegetantis ex quo sal eductum est. Hinc fortissimum & grauissimum ducere possumus argumentum, animam humanam debere esse immortalem, cum omnium terum semina Argumetum in centro salis maneant incorrupta, quod est habere formam specificam incorruptam corpore salis conclusam; nisi enim itaelset, vegetantia singula non possent iterum resurgere & suscitari ex corpore salis terræ credito vt fieri dictat experientia. Si ergo vegetantia fingula habeant formam specificam incorruptam in centro sui ipsius coclulam, hinc collectu facillimum est, homines possidere debere individualem formam incorruptă Hæc enim formă individualis & singularis fingulariter præualet & præstat omnibus formis specificis vegetantium omnium, cum ratione & intellectu vigeat & polleat inter omnes rerum omnium formas, quæ eius penuria formis humanis maxime infimantur, quod nobis est firmissimo argumento, humanas formas non eamdem cum alijs subire sortem, vt ante probatum vidimus, cap. 22.

Quòd si quis obijciat ex dictis formas rerum Obiettie. omnium in specie & genere perennes esse & incorruptibiles, cum ex centro salis sui renascitur & ideò ratione formæ specificæ & generis demereri immortalitatem quod tamen absonum est fidei orthodoxæ. Satisfecimus iampridem Solntio. obiectioni, cum diximus formas rerum omnium specificas & generales perennes esse & permanentes, tantum dum Deus conditor omnium,

quo probatur mortalĕ e¶e.

generationes rerum conservat & fouet, ad pe? rennitatem eatenus tantum in gratiam hominum vita caduca & labili interdum fruentium. Postquam verò hac prelenti vita functi erunt omnes. mutabitur & forma rerum, earumque series, mutationes, generationes & alterationes rerum no erunt in vlu, vt vitæ hominum inserujant, cum hæc tandem se ipsa divina sic dictante voluntate fulciet diuinis & supercoelestibus ditata donis. Reliqua cuncta naturalia, quæ illius solius gratia condita erant in pura redibunt elementa lua, & ibi quiescent in æternum in (ua simplicitate &

puritate reducta.

Quòd si anima rationalis seu forma humana ex hildem principijs ortum haberet, in eadem & similia principia etiam reduceretur; constat auté non ducere originem ex naturalibus elementis, cum vis & vigor elementorum naturalium intellectum & rationem quibus viget anima humana, elargiri non possint. Dei hæc sunt munera, non Anima hu- naturæ, vnde diginitus animam humanam tra-🔭 xisse originem certò certiùs est, deumque solum animæ humanæ este verum & vnicum centrum, in quod tendi, & immergi summis viribus conari, est illi summa gloria, & supremum bonum & munus, quia vnicuique rei innatum est & na-turale in suum tendere centrum & sontem, ex quo enata est, & orțum habuit. Duo sunt potissimum rerum omnium fontes, vnus naturalis est, supernaturalis & alter: ex primo naturalia cun-Fons rerum da & visibilia duxerunt originem, ex secundo omnium du-naturalia & supernaturalia cun da habuerunt

plex natura. exordium, & verè omnium primus non aliundè

eriginem

Dee.

Digitized by Google

quam à seipso deductus est fons iste, in quem & supernaomnia tandem reducenda sunt tanquam ex illo vnico fonte deducta. Vnde creatus est homo, rerum omnium compendium, & verus & vnicus microcosmus, ve peripsum & in ipso omnia in Deum reducerentur, cum ex iplo incarnati Verbi mysterio, Deus ipse homo factus fuerit, & ita vniuersa quæ ex fonte isto diuino, diuinitus scaturierunt divinitus etiam in eundem fontem immerla funt.

Hæc docet Alchymia & ostendit omnia in centrum tendere suum, vt in eò vltimam & supremam habeant perfectionem; impius tamen homo perditus ac nequam, hæc non audit, nec capere vult, folus est ex rebus omnibus, qui cetrum perfectionis suum negligit & spernit; & in eius etiam pænam & laborem conditi sunt infeti, tanquam carceres horum nequam hominum in quibus pænas & labores supremos æternum cruciabiles luent quod obliti fint naturalis & innati lui boni, vt malum sequerentur pessimum, quod tamen omnia aspernantur, abhorrent & vi immanem ac perniciosam bestian, pestemque fugiunt.

Sic probos animi mores docet Alchmia persequendos, sic rectam vitæ humanæ rationem instituit, & cordatos efficit, ac sapientes suos alúnos ex cognitione suimet ipsius,& finis ad quem nati sumus & quem attingere debemus, vt tandem diuinitus cum Deo quiescamus in æternum, & summo bono potiamur, cuius vsus arguit & expostulat, probam & rectam virtutis plená scelerisque puram vitæ humanæ rationem. Quod si

quidam Chymicorum reperiantur, nequam homines & nebulones quibus tuta frequen sque via est per Chymiz fallere nomen, hæc non sunt artis led artificum vitia: non caret via regia sicarijs & famolis in cæde versatis hominibus, nec horum vitio & cæde, definit esse via regia. Suos item habet Alchymia montes & siluas, ex quibus insidias parant pseudochymici ac perditi nebulones quidam, permultis montes hos & syluas peragrantibus, ibi terrarum cautè, & prudentes incedendum est; insulsus enimest, & caret naso, qui nequit eligere, quod sibi vsui est, aut refugere quod detrimento, quæmeram tantum olent naturæ & artis virtutem & robur. Hæc perlequenda sunt, reliqua verà cuncta, sordere debent prudenti ac rerum Chymicarum studioso.

Undenam in natura visibili scaturit rerum mutabilis ordo, mors & corruptio, ostendit Alchymia.

C A P V T XXIV.

Vnde oriatur mors & corruptio.



ATVRA appertam nobis oftendit corruptionem & mortem, & mutabilem rerum omnium feriem ex extranea quadam in rerum omnium compositione, materia ac

substantia, que totius compaginis vinculum labefactat ac dissoluit, aut saltem alterabile corruptibile & mutabile reddit, hæc non solum in corporibus elementorum compagine adunatis visuntur, sed & in rebus quæ supra elemetorum horum infernorum serien sunt; & ordinem & supernaturalem & cælestem sapiunt prolem conspiciuntur.

Cernimus si quidem in narura rationali ac intelligibili, reperiri multa eáque maxima, quæ virtutis indolem & boni prolem non omnino redolent, sed vitij stygmata inusta gestant. Vndenam quælotam prauum ac malignum naturæ cacohetes exornatum est, cum creator ac summus rerum omnium opifex fit rerum omnium suprema virtus, ac summum bonum; ita ve tantillú vitij & mali in eo imaginari non valcamus, nihilominus opera eius & creata cuncta & fingula, vitijs malifque scatent ac redundant, non ex creatore & conditore, id contingit, id opinari nefas. Aliunde ergo sortitur hanc natura corruptam fortem ac vitiatam conditionem, quam deponere cum omni studio & industria tentet, non ex innata & primordiali origine & essentia scaturire certum est, sed ex fortuita quadam & casuali macula, quæ a creatore nullo pasto, sed à creatura in naturam introducta est, eique ita inusta & impressa, vt totam & medullitus subierit & penetrarit substantiam : cum ergo malu & vitium naturæ infit,ab aliquo naturali artifice & coditore originem ducere necesse est, & in creatis ipsis quærendus est fons & origo ipsius mali.

Natura cœlestis ex suo sinu & occulto agendi facultate & potentia malorum hydram nan produxit, quod hæc innatam & naturalem agendi

Calum non fuit causa malori que naturá patitur.

potestatem immutare nequeat, sed suas penitus obseruet actionis inuiolaras periodos, & à fuo creatore condonatos typos, quos peruertere no ei concessum est, nec datum extra limites creatoris egredi. Non ergo cœlum in naturam malú introducere potuit cum voluntatem creatoris fui violare nequit, ex privatione cognitionis mali vel boni, ex quorum seminio pullularunt vittiū & virtus malum vitij dedit omne genus, bonum virtutis totius campum ampliauit. Nec kem natura elementaris vitij potuit exarare & excolere terras, cum nullam habeat suz actionis cognitionem quam semper dirigit in voluntatem & mentem creatoris. Sola superest natura intellectualis, quæ actio-

num suarum omnium notitiam habet, & quæ libera & ancipiti mentis suz lance, in bonum vel in malum inclinare & propendere potest, & ita virtutis vel vitij excolere campos, perquos seminia mali disseminarunt primi parentes nostri, dum voluntatem diuinam supremam legem violarunt. Ex huius violatæ legis peccato, mors & corruptio & rerum mutabilis ordo, intranit in D. Paulue. r. orbem terrarum: Suprema illa diuina voluntas, Tom. 1. cap. 2 & suprema lex. & summum bonum, non poterat vllo pacto perfringi, quin fummi mali portenderet supplicium. Ambigere non possumus quin Deus creato & condito homini, tanquam fideli servo futuro, nonnulla mandauerit observanda præcepta,ex horum obsequio supremum & summum pendebat homini bonum, ex eorundem etiam violatione, contrarium pendebat malum; non poterat enim violari mandatum, quin con-

dignæ violentem sequerentur pænæ, nihil homini peccanti durius & acerbius est, morte & corruptione, ided in pænam peccati sui, motte Mors est in & corruptione, affectus eft. Non poterat autem panam pecmors & corruptio hominem inficere quin & re- cati. liqua cuncta, quæ hominis obsequio enata erant, morte simili & corruptione afficerentur, in homine peccante; peccavit & tota natura, & in homine etiam peccati luit pœnas. Malú enim omne quod in natura creata reperitur, & peccato hominis ortum habuit, & in pænam peccati germinat ac pullular, donec conditor & supremus rerum artifex malum istud vbique disseminatum auerrumcet,& separet,ac in ignem æternum proijciat. Pura si quidem & candida reditura sunt omnia, vt & creata pura & candida fuerant, pu- Purum sequi rum vt Dei est & boni Deum sequetur & bonu, tur Deum,' impurum verò & corruptum vt Diaboli est & impuru vero mali, Diabolum sequetur & malum, & vt conspurcato homine conspurcata est tota natura, sic decorato purificato & glorificato homine, decorabitur, purificabitur, & gloriam quandam consequetur natura tota. Aquum enim &iustum videtur, naturam à vitijs omnibus & corruptionibus repurgari, postquam homo vitiorum & corruptionis totius fons & origo, repurgatus fuerit, ab omnibus vitijs & corruptionis labe vindicatus & gloriam supremam supernaturaliter adeptus fuerit. Ita natura candida & purissima supernaturaliter facta, vt & creata, nitidissimum erit speculum ac splendens, in quo diuina fulgebit imago, obscuratum & obtenebratum fuit à peccante homine. Glorificato ergo codem homine,

Alchymista

170

radiante ac fulgente nitidius christallo splendescere necesse est vt creatoris virtutes & energiæ, fulgentius ac nitidius in co speculo nobis elucescant & splendeant.

Hæc rationum momenta ac pondera nobis suppeditat Alchymia ex vitijs & corruptis substantijs quæ naturæinsunt, non ex innata sui ipsius proprietate & virtute, sed ex casuali fortuitaque quadam misera sorte, quæ ex peccato humanæ naturæ & intellectualis in vniuersam reliquanaturam introducta est, in pænam peccati; iustitæ si quidem est cuiuscumque delicti pænaæ exigere & supplicium hine claret vndenam in natura hac visibili scaturijt & emersit reru mutabilis ordo, mors & corruptio.

Ex operibus Chymicis & laboribus colligere possunt Christi assecla omnes, quonam pede virtutis via terenda sit, vt supremum prsectionis culmen pertingant.

C A P V T XX V.

Purü natura
est symbolum
virtutis.
est virtutis

V D I quodam penicillo delineatam nobis oftendunt virtutis viam, naturalia quædam artia Chymicæ opera: Purum enim naturæ, quod

est virtutis symbolum, habere non possumus,

quin labore multo ac improbo, circa illum vlum & possessionem intabescamus; imò ipfummet purum nitidum ac candidum & ab omni lutoso recremento vindicatum, numquam se oculis nostris conspiciendum prebet, quin generationis, mutationis, alterationis & mortis naturalis tulerit tormenta quæcumque. Quis vidit vnquam spicam, grauo tritici tumentem, flauam ac maturam, absque præuio hyeme, glacie & imbribus dura, absque vere ventis ac pluuialibus austris turgido, & absque æstate, igneo æstu torrida. Quidquid est suos patitur manes antequam per amplum mittatur Elysium & læta teneat arua, non dedit vnquam puras Alchymia essentias, extracta candida & nitida magisteria absque præuio igne, præuia calcinatione, distillatione, solutione, putrefactione, sublimatione, coagulatione & fixione; hæc enim funt artis præuia instrumenta, quibus natura supremum fexus habeat perfectionis culmen ascendit, hisque solis natura suis expoliatur recrementis, & purum naturæ, si ita loqui mihi fas sit, multa patitur, sudat & alget, vt nitorem & suæ substantiæ splendorem ab omnibus maculis denudatum & vindicatum nobis ostendat: hoc Chymicum opus si præuia mentis optimæ contemplatione perpendatur nobis esse potest typo & exemplo, arduam virtutis viam perreptari non posse absque summo labore & sudore maximo. Rosæ sparsim redolent balsama sua, at nisi spina pungenti colligi possunt, armat spina rosas, nec decerpi possunt, quin spicula earum persentias; nihil denique in toto orbeest frugi, quin duro aliquo tegmine

Prauia Chymia instrumentaquibus Utitur artipurum nat 8ac difficili obumbretur, ne omnibus facili via decerpatut, dij laboribus omnia vendunt.

Non ergo mitum Christi asseclis esse videtur, si supremam mundi gloriam & schlicitaté Deus iple, hominibus omnibus sudoribus ac laboribus lummis propoluerit adipilcendă. Non enim pluris sunt & maioris pretij homines ipsi, ipse Deo, quam fuerit ipli filius iple luus, iplum autem oportuit multa pati cáque grauissima, & sic intrare in gloriam suam. Statutum ergo & ratum sit, nihil cœlo beari posse, quin vitimos & supremos in his inferioribus locis in Christo patiatur manes: ita vt videatur Deum hominibus præcepisse in perfectione vltima sua & purificatione consequenda, naturam quadamtenus imitari debere. Quod enim natura artis Chymicæ via & industria sequitur, vt vltimum suz perfectionis culmen attingat in purificatione corporum & mixtorum suorum; Ecclesia sponsa Dei, Spiritus sancti gratia & industria, nobis præcipit spiritualiter & divinitus persequendum in purificandis & expurgandis animis nostris.

Septem Chymia instrumenta respodent septem
instrumentis
dininis hoc
est sacra mëtis Ecclesia.

Septem sunt apud naturam artis Chimicæ inuenta instrumenta quibus vtitur ipsa, natura ve corpora cunsta purificet & candida reddat, septem etiam sunt instrumenta diuina apud Ecclesiam, quæ ob diuinam & supercœlestem agendi facultatem & potentiam Sacramenta verè dicutur, quibus vtitur Ecclesia, vt electos suos Christiasseclas Christos efficiat, hoc est puros sanctos pros & Dei silios & alumnos.

D.Gregorius

Baptilma primum EccleliæSacramentum, quid enim aliud Græco eloquio sonat quam in aquis

immerho & intinctio, quis ibi homo spiritu gratiz in melius immutatur & longe aliud qua erat efficitur : primum enim fædi eramus deformi- Baptilmus tate peccatorum, in ipla verò immersione seu reffondes baptismate reddimur pulchri, dealbatione virtutum, adeò ve baptismatis pura aqua elementaris igne Spiritus sancti imprægnata, principia vitæ nostra intrinsecus diuinitus repurget,& purissimam reddat animam nostram virtutis omnis compotem, deique ipfius capacem. Natura pari quodam passu & via, instruit & docet Alchymistas in purificandis & expurgandis rerum omniú principijs, aqua & igne vtendum esse; calcinatione si quidem & lotione expurgantur cuncta & nitida fiunt.

calcinationi & lotions.

Simili etiam modò dicere possumus Deum in Conformatio Ecclesia sua instituisse Sacramentum confirma. respondet sitionis, vt eius virtute & energia, mundi & puri xioni. facti sacro Baptismatis fonte, firmam, constantem ac permanentem in Deo habeamus fidem. qua fulti & statuminati, Christi militiam aduersus rerum omnium aduersa profiteamur.

Natura item in ipsamet Alchymia instituit fixionem rerum, postquam mundæ & nitidæ fa-& funt, virture cuius & facultate, res iplæ puræ & mundæ, crementorum & cineritiorum examina cuncta, facile tolerant ac potiuntur, & sic munditiem & nitorem testantur.

Apud Ecclesiam Christiani habent sacram Eu- Eucharistia chariftiam, diuinum facrum & fupercolefte pa. respondet labulum quo divinitus cibo perfusi, vitam spiri- pidi Philosotualem viuimus zternam & ab omnibus vitioru phorum. malis vindicamus, veterem deponimus Adamum

& Christi insignibus decoramur quibus cœlum

petimus & suprema fœlicitate donamur.

Apud Alchymiam magnum & arabicum est elixio, seu lapis ille Philosophorum medicina illa cœlestis ac pene diuina, qua perfusæ & delibutæ res omnes naturales, longum & perenne durantæuum & sœtorem, marcorem & viria cunsta corporis labantis ac senilis naturæ deponunt, qua cunsta imperfesta perficiuntur, lacera & manca resarciuntur & ærernitatem quandam naturam consequuntur.

Panitentia
respondet
calcinationi
putresactioni
& Solutioni.

Vt Ecclesia poenitentiam habet, qua peccatorum veniam obtinemus, & eius facultate & virtute amissam recuperamus diuinam gratiam qua persectionis culmen attingimus, extinctis vitiorum omnium imò exhaustis fomitibus mineris & socis.

Alchymia calcinationes, putrefactiones, & folutiones habet, quibus mixta naturalia ab omnibus fœculentis elementorum maculis & vitijs expurgantur & munda fiunt, & sic si loqui ita mihi fas sit, pœnitentiam agunt, patiuntur ignem & aquam & quæcumque alia artis tormenta, donec pura & munda fiant & tunc vitreo tanquam cœlo, clauduntur vase, in gloriam naturæ & artis. Non absimili methodo, agitat sideles suos Deus, torquet ipsos aqua & igne & varijs diuinæ artis instrumentis donec ipsi placeant, mundi fiant omnino & candidi, tunc non vitro, sed cœlo claudit in gloriam & laudem sui ipsius & Ecclesiæ.

Extremavn- Possidet rursus denuò Ecclesia extremam vnziorespondes ctionem, qua perungimur, veterum Athletarum

& pugillum inftar, ve inimicos noftros omnes oleo miro feu unimas nostras eluctantes eluctanus, & vi vitima & suprema illa diuina vnctione, & chrismate sacro, eluantur vitiorum omnium reliquiæ & labes, quæ mundi huius volutabro, animis noftris inuftæ funt & infixæ: vt enim oleum & vis cinerum seu sal dissolutum componunt saponé, candidandis rebus omnibus & expurgandis idoneum. Sic Deus in vltima vitæ nostræperiodo ve sordes nostras eluar omnes divinum nobis præbet oleum vt cum cineribus humilis & pénitentis cordis, saponem sacrum componat eluendis sordibus omnibus aptum.

Est & apud sapientes Chymicos, oleum mi- Materia & rum quo cum cineribus corporis metallici, seu effetus sapesalis persectissimi vltima morte perempti, sit sapo sapientium, quo cuncta nitescunt & lucent radiosque fundunt miros. Sicut Ecclesia, Sacros & diuinos habet ordines, quibus Christiani ad supremum Ecclesiæ decus, virtutem & potentia fublimatur, quibus patres, pastores, directores & gubernatores spirituales animarú nostrarú con-Rituuntur, tantáq; virtute & energia dotatur, vt veri sint pubi & fontes quibus in nos omnes de-Auit gratia Christi & dona supercælestia descendant Christo ipso operante, & ita volente & postulante. Sic natura varios ac diuersos habet perfectionis ordines, quibus in Alchymia beat, & sublimat Philosophorum nonnullos, ad supremam naturæ cognitionem, cum potestate & sacultare perficiendi naturalia cuncia, eaque expurgendi ab omnibus suis recrementis: ka vt hi Philosophi spiritu Chymico instructi,

nis [apientu.

veri dici possint patres directores & gubernatores return naturalium, quarum persectionum modos, regulas & normas, ex artis Chymicæ sotibus exhaurium ac desumunt operante ac ministrante Mercurio mundi, seu calido innato vitæ.

Matrimonia respondet coniunctioni solis & luna qua sit in lapide Physico.

Si apud Ecclesiam reperiatur sacrum Matrimonium, vt in benedictione Christi & puritate siat individuorum humanorum multiplicatio, vt ex his eligantur qui cœlum capere debent eiusque supercœlesti gloria exornari. Natura pariter possidet apud Alchymiam matrimonium, quo rubicundus maritus candidam ducit vxorem, ad multiplicationem siliorum solis & lunz, vt lex vniuersa perseccionis naturalis proclametur in toto naturz inferioris regno, & cunca naturalia solis vel lunz vel alterius rei decore & pulchritudine exornentur, vt sortius se tueantur ac dessendant aduersus corrodentis zui dentes & morsus.

Itaque videtur Christum & Spiritum sanctum in constitutione Ecclesiæ sue, voluisse leges & normas observare, quibus naturam regit & cu-stodir. Quidquid enim natura egregie notat in rerum suarum conservatione & perfeccione; Christus spiritualiter apud Ecclesiam idem observari similiter institut vt Christianos omnes conservar, custodiat, soueat, & vias semitásque viretutis & perfeccionis æternæ & perennis illis ostendat; quod capitulis sequentibus peculiaris methodo patefactum siet, vt Alchymiam commonstremus scientiam esse valde vtilem, & omaibus Christianis sore perdiscendam, cum emper

per eius opera & labores virtutis iter & christianæ perfectionis semitas & vias nobis quadamtenàs indigitet.

Aqua & ignis quibus viitur Alchymia ve mixea naturalia vindicet ab impuris & faculentis mixtionis spurcitis, sacribaptismatis in Ecclesia Catholica figuram & symbolum exhibent.

## CAPVI XXVI.



Mor & misericordia Christi in nos omnes, talis & tanti pretij fuit, vt non solum humanitatem assumplerit in caque mortis vitimos & supremos aculeos persentierit, vt nobis gratiam amissam

restituerer, patrique conciliarer; sed & etiam morte ipla sua & passione, Ecclesiam fundauit & Iesus Chriftabilinit, in qua ipsemet se fontem vitæ fecit se- fins fons eft premplici tubo, & canali salientem & scaturien- Septemplici tem, vt vitam illam & gratiam quam morte sua & passione adeptus est, foueat, conseruet & multiplicet.

Mirum est istud, & prorsus stupendum amoris sui erga nos specimen; cum enim sciat & videat altiffimas egisse radices vitiorum & peccatorum seminia per totum humanum campum,

canali fluens

perennes & perpetuos graciæ diuinæ fontes in Ecclesia sua constituit, qui vniuersos & singulos humanos campos & hortos irrigare, imò perfundere possunt, ve penitus tabelcant & arescat vitiorum omnium radices & semina. Prodigiorum omnium mira superans miraculum, quod in Ecclesia Christi singulis zui momentis celebratur & perficitur virtute & energia diuini illius fontis. Si quis qualiscumque sit peccatorum & eatenus Dei ipfius inimicorum & hostium, - biberit ex hoc fonte, modo ex legibus Christi bibat, illicò reguntur & diluuntur omnia illius peccata, & firamicus, & gratissimus ex sententia seruus. Imò quòd majus est, & miraculi superat leges, viuus mortuus cum sit suscitatur à mortuis, & vitam illam mortuam ratione peccati, omnino linquit, & vitam verè vitalem ratione gratiz colitus immifiz suscipit.

Impiorum quamplutimi qui hæc diuina myfteria & immensæ diuinæ sapientiæ arcana contemnunt, imò penitus negant, sutiles has profundunt nugas in hæc occulta & miranda Ecclesiæ
Catholicæ mysteria. Vndenam aqua elementaris
verbis quibuidam animata, & ceremonis quibusdam comitata, energiæ & virtutis tantum
habet, vt miracula tanta, & miranda patret;
Scythiæ populi, maris caspij, caucasique montis accolæ omnes, qui turcarum latè patens imperium fundauerunt; Ethnici omnes & hæretici
omnes, qui hæc Ecclesæ Romanæ mystica
spernunt, eorumque virtutes negant nonne
æque immortales sunt & parem imò sæsiciorem & fortunatiorem sorsan Christianis agunt

vitam: nullum perfectioris vitæ gradum in Christianis potius quam in Ethnicis, & alijs hæreticorum turmis connotamus. Qua rationis ergo lance ac trutina perpendere possumus Christianos solos esse huius orbis accolas, vitæ verè vitalis plenos & perfectionis grano fruentes, reliquos verò mortis & corruptionis tyrannide obnoxios & miseriarum omnium potestate deuinctos.

Expectate parum & sistite gradum ô impij & scelerati de Deo male merentes, creditis ne Deum eiulque immenlam potentiam : si huius fidei impotes estis, procul hinc estote prophani, & capitula prima huiusce operis perlegite, ac perpendite, quæ vos Deum trinum in personis & essentia vnum docebunt, essentiarum omnium & substantiarum veram & solidam basim & fundamentum, vosque ipsos nullam habere essentiam & substantiam ; quia habere substantiam, est propriè per se substare, & subsistere, quod solius creatoris est, non creaturarum: non per se enim hæ substant sed divinitus persistunt, ve ortum habent , persistere si quidem sapit ortus fontem. Non vestri originis vobilmet ipsis fuistis fontes, neque pariter substandi fomitem esse arbitramini. Quibus rationum momentis si Deum admittis creatorem rerum omnium & hominis, necesse est etiam vt admittas hominem tanti beneficij immemore in Deum peccante, & volutati eius renittente, tati peccati luere debere pænas, & hinc calamitatum omnium & miseriarum esse sentină, ex qua emergere, non illi fas est, ac possibile, cú condignas peccati pænas pati non possit,

ac proinde iusticiæ divinæ sarisfacere nequeat. Vnde ab ipso Deo rerum omnium sonte, pro derelicto habetur: hinc mala & calamitates ingentes, imò omnes in ipsum hominem insurgunt. Si tandem hæc mysteria in animum tuum inducis quid tandem fiet ex homine rerum omnium magistro, deique summi vicario, fatane hæe miserande perpetua ipsum manebunt, non ad miserias perpetuas ipsum insinuauit, sed potiùs ad beatitudinem sublimauit. Itaque sperare debemus in centro amoris & misericordiæ diuinæ latitare secreta & arcana redemptionis nostræ, quibus pristinam gratiam peccatis nostris & vicijs amissam recuperare valeamus. Quale autem mysterium potentius ac diutnius reperiri potest, vt ab omnibus peccatorum maculis & sordibus expurgari valeamus Deoque placere. queamus, quàm incarnati Verbi mvsteriú mortis eius & passionis tormentum, quo summo iuri divino satisfactum est, & quo Ecclesiam Christi fundatam habemus supercælestibus eius donis, ac virtutibus omnibus exornatam, quibus venia peccatorum omnium nostrorum facili iam via obrinemus, & pristinam omnem vitæ puritatem consequimur.

Septemflua iam nobis adfunt flumina Christi, quibus supercælestem gratiam cælitus in nos dimitritur, scelerati, impij, & nefandi vitijs & peccatis desormes, ibi immergimur, & hinc in viros sanctos probos & pios Deum timentes & amantes, ens dicimus, dilutis omnibus vitiorum sordibus, ac germinante & coruscante virtutis slore, ac germine. Primum istius supercæ-

lestis gratiæ flumen quo perfunditur & irroratur Supercalesti terrestris hic Ecclesiæ Christianæ paradisus, ex gratia ex Ba sacro baptilmatis fonte profluit, quo proluti ho- si primo fon mines in nomine Patris & Filij & Spiritus san- tis tubo in di, & sacratissimæ crucis sigillo obsignati, ab nos descedit omnibus peccatorum sordibus expurgantur, gratia exornantur divina, & exuvijs veteris Adami spoliantur, & nouissimis induuntur Christi vestibus, quibus veri Dei agnoscuntur, & ad nuprias illas diuinas & supercœlestes admittuntur. Mirificum certe est in Ecclesia Christiana miraculum, quod aqua elementaris in nomine Patris & Filij & Spiritus sancti virtute & energia, mortis & passionis Christi filij Dei, solo suo tactu nos ita dininitùs proluat, vi deformes vitiorum peccatorumque omnium labes imò laruas discutiat, sed quod diuino & supernaturali in nos omnes cœlitus descendit effectu, illius non est sapientis causas indagare; imperscrutabiles enim funt divinæ virtutes, eth fint nobis exempla quædam & symbola quæ nobis virtuté hanc occultam & supercoelestem sacri baptismatis graphice exprimunt & ostendunt, vt sides Christiana hisce naturalibus fulcris sirmissime confirmetur. Non credis ô impie Sacramentorum virtutes, & energias divinas & supercoelestes, & rum virtutes tamen experientia quotidiana vides & cernis diuina de su. igne & aqua naturali, quascumque elui & dis- percelestes cuti maculas; imò vitia innata corporum imperfectorum tum lapidum, tum metallorum, solo ignis & aquæ cemento & examine expurgari,& nitidam & corruscantem induere substantiam. Et quid dicemus de virtute stupenda & non satis

laudata facultate salis illius Physici perfectissime cocti, & pyronomiz legibus ab omnibus elementorum fordibus vindicati, cuius virtutes & facultates multotiès ego ipse vidi in zgrotis omnibus subitò percurandis, & multi alij mecum viderunt mirandam illius agendi facultatem in metallorum imperfectorum corporibus permutandis.

Historia do lapido Physico.

Anno fi quidem 1627. apud Castronouidariú die 22. Iulij, diuz Magdalenz facro, probata est illius Physicisalis virtus, viris side digni; præsertibus & astantibus; Reuerendus enim in Christo Pater Anacletus, & Venerabilis Pater Adrianus Ordinis Capucinorum Religiofi deuotissimi aderant Domino de Serignol in curia Presidiali Lauraguenfi legato questionú iudice equissimo, & in rebus gerédis fere omnibus occulatissimo astante; imò robur & virtutem igni follibus ministrante, ne daretur vlla doli fuspicio in tam rara & illi inaudita & incredibili metamorphofi metallica, in qua semi granum pulueris illius mirādi salis, semiquadrantis horæ spatio, vnciam integram argenti viui permutauit in purum putum argenti naturali ipso multò præstantiùs & nitidius, quod in cineritro plumbi & examine probatum non solum rutilantius exsurgit, sed mole ipla & pondere maius, quod virtus illa salis tota & integra non consumpta fuisset in prima argenti viui vncia transmutanda, sed aliquid adhuc superesset virtutis, cuius gratia & auxilio, plumbi dragma integra in argentum purum & putum,in cineritio vitimò & examine abierit.

Si Deus in naturalibus rebus hæc miranda, po-

fuerit vt res minima, maximam corporis molem illicò subeat & penetret, illiusque substantiam impuram,fœtidam ac virulentam,in puram,claram, ac vitalem permutet. Quidni fieri poterit, ve Deus mirabilium omnium fons & principiú, & vitæ veræ scaturigo, assumpta quadam materiali substantia, tanquam instrumento, quamuis non egeat, ex potentia infinita, sed ex voluntate fua, quod ita fieri instituerit, potentiora & efficaciora imò mirabiliora efficiat & peragat. Metamorpholes illas naturales cernimus & credimus. metamorpholes verò supernaturales & occultas quod manifeste nobis non fiant in dubium renocamus. Potentias & facultates rerum creatarum ingentes admittimus, creatoris verò ambigimus, hoc est sapere noctuam cæcum prorsus esse, ex præsentia solis, videre in tenebris, & in medio noctis opacæ; in meridie verò rutilante & corufcante sole, obczcatum esse penitus.

Absque aqua & igne Spagyrici medici nequeunt mixta naturalia expurgare ab omnibus fœculentis recrementis quibus scatent & puram putam nobis dare corum essentiam. Ignis si quidem est separare heterogenium & homogenium congregare. Aquæ verò est abluere & discutere. Ignis & aqua quod separauit ignis. Magnum naturæ secretum proprietates. cuius figura & lymbolo,immensam & infinitam facri baptismatis virtutem & energia quadatenus repræsentare possumus; in eo enim aqua est, qua Igne & aqua diluitur & dilcutitur, quod ignis sacer Spiritus Chymicus sancti, divinitus separat & auellit ex animis nostris, qui numquam Christianæ perfectionis culmen ac lummum fastigium attingere possent

Sine agua & igne nulla fit expurgatio

bapti/mum representat. abique, hoc diuino & supernaturali sacri baptismatis fonte, cui soli mundandi & purificandi tanta est virtus, vt eo solo sonte, soti Deo pla-

cere queamus.

Quòd si hze peefectio & mundities Christianorum in hoc læculo non splendescat, & rutilet, præ ceteris terræ vniuersæ accolis. Ratio in promptu est, quod hæc mundities spiritualis sie inuisibilis & occulta oculis corporeis, hoc in sæculo: in aliò verò micantes diffundere debet sui lucis radios, & gratiz diuinæ splendorem, quem peccatis & viciorum fomitibus consopitu, imà lepius extinctum & luffocatum geltat; non ost enim terræ & orbis huius inferioris, hos stupendos ferre fructus & gloriæ cælestis messes, Fimetum est terrarum orbis, in quo putrefieri mortemque pati pium & sanctum decet hominem, ve germinet fructus immortales & perennes, in supercoelesti mundo. Æquum enim & instum est vbi splendorem gratiæ divinæ amisit, ibi etiam ponitentiam tanti delioti agat & ponitentiz locum laboris sudorisque sui campum non esse putandum est gloriz suz paradisum.

Sic claras & potentes habemus rationes cur in hoc seculo, Christiani non præniteant & præluceant Ethnicis, quod ad externam rerum formam & speciem spectat. Hæc enim forma & species non est nobis speculanda & contemplanda, hæc destrui penitus & expungi debet & putresieri in laboribus & sudoribus huiusce mudi & Christi sanguine, hoc est Sacramentis Ecclesiæ suæ ablui & soueri, vt formam æternam & gloriam diuinam pullulantem ac corruscan-

tem oftendant Christiani. Ethnici verò, quod sacramétis Ecclesiæ non abluti sint, & veteris Adami non deposuerint labes, in sanguine Christi, perpetuam sapient vitij & peccati amurcam ac vappam cuius gratia perpetuas patientur manes, & laruati præduris & corrodentibus vitioru sor. dibus putrescent in æternum: Quisquis enim hominum in Christo non morietur, cum eodemnon resurget in gloriam, quod est summi boni & supremæ gloriæ fastigium, ad quod Christiani omnes totis viribus anhelare debent, ve meritis Christi Paradisum gloriæ & perennis voluptatis & delitij, triumphantes & ouantes subintrent, vbi tunc temporis Christianorum pulchritudiné, splendorem, lucem & decus summum, videbunt omnes. Ethnici verò omnes & hæretici morte perpetua morientur, & tenebris mortis obruentur æternis; cum patrem verum & fontem luminis neglexerint, nec eum venerari iuxta legem suam voluerint, peribunt omnino cum suis, quas fibi fecerunt leges, nulla expectata vnquam tanti detrimenti & ruinæ tantæ redemptione.

# Rerum purarum fixio in Chymicis Symbolum esse potest Sacramenti Confirmationii.

### CAPVTXXVIL



ERVM formas fugaces, caducas & fluxas non amat & quærit Deus, vt ærernus est perennis & immutabilis, similis eadem deperit & ardet, quæ sibi constant & permanent.

Vnde in Ecclesia sua, Sacramentum confirmationis instituit, cuius virtute & auxilio Christi afseclæ omnes, adeò firmis, si velint, confirmantur fidei Christianæ fulcris, ve quæcumque tormenta, mortisque supplicia pati possint, antequam sidem Christi, doctrinam & mandata eius violent ac polluant, mira est & supernaturalis huius Sacramenti virtus. Amor diuinus ita radicitùs in animis nostris implantatur eius Sacramenti ittiguo fonte, vt nullis tormentis auelli possit, sed fortiores & profundiores agat radices, & ita altos extendit ramos, vt ex his liceat cœlum conscendere. Pullulat ac germinat in dies magis ac magis amor ille diuinus, cuius diuino igniculo dum corda nostra exustulata gestamus, numqua sat laboris, numquam sat doloris & supplicij perpessum est, ve amoris nostri firmum & constans in Deum ipsum præbere valcamus speci-

Effectus Să-As Confirmationic. men martyrij vltima supplicia exoptamus, vt in his constantiam & firmitatem fidei nostræ & amoris erga Christum testari queamus, & vitimú & summum Christianz persectionis fastigium attingere possimus. Mortem pro Christo testando quærimus imò præcipites imus in eius acutos & lethales aculeos, vt fine morte consequamur vitam, ad quam omni spiritu tendimus & vitam hanc mortalem & caducam, cum æterna & perenni connotare in votis est, maximum solatium est, imò maximo maius, cogitare & contempla-. ri, id nobis accidisse, ad gloriam consequendam æternam. Quod ante passus est Christus, passi sunt Apostoli, passi sunt infiniti sideles & sancti Dei, & passuri sunt adhuc infiniti alij, qui post hac simili passu viam terent Christi, & gloriam intrabunt eiuldem : qui non accipit crucem suam & sequitur Christum, non est Christo dignus, vnde gloria & laus quammaxima est fundere animam Matth. 10. suam, imò perdere, propter Deum, in ipso enim inuenimus eam.

Hæc est Sacramentorum Ecclesiæ Romanæ virtus & diuina potestas, quaprimum quis Christianorum pius ac deuotus, eorum Sacramentorum nectar degustauerit, numquam obsaturatur, sed inexplebili eorum fame & siti tenetur. Aquæ enim hæ vitæ funt, ac adeò dulces, vt quo plus funt potæ plus sitiantur aquæ:his enim prælibatis in medio inimicoru nostrorum castrameramur. pericula cúcla ma eludimus, carnis & voluptatis illecebras lethali ac mortali dulcedine tincas effugimus, Diaboli Scyllas & Charybdes fælici ac prospera vitæ nostre naui euitamus, ac vistutů

omnium occeanum tutis velis, ac ventis leuiter spirantibus nauigamus; hinc cœlum versus tendimus, deumque petimus, tanquam centrum verum & vnicum, in quod ire ac tendere habée homines omnes. At absque Sacramentis Ecclesiæ Romanz, inuia est hæc via, & innauigabile salum, quod qui ingrediuntur in immania ac deformia cœte transformantur, quæ tandem. spicula mortis æternæ præsentient. Qui verò terras accolunt circæis poculis mutantur in porcos & sues, vt voluptatum volutabris saginati, mortis eiusdem gladium patiatur. Nihil est tutum & securum à morte æterna, præter illud solu, quod est Sacramentis Ecclesiæ Romanæ obsignatum. Reliqua verò cuncta, sola sunt ieiuna, cruda & immore, quibus infælix lollium sterilésque dominantur auenæ,lappæque tribulique, & segnes vndique cardui, cicutæ & vrticæ germinant; quibus summus & supremus Agricola, tandem ignem dabit, vt repurget terram hanc sterilem & infeecundam & cineribus harum inucilium plantarum tanquam stercore & simo fœcunder. Non est ergo sperandum alienis irriguis fontibus, quam ex his septem qui ex Ecclesia Romana scaturiunt & exiliunt, posse dare fructus, cœli & divini horrei capaces, inutiles sunt venenati, putidi & mali olentes; reliqui omnes fructus, tanquam in asperis, infæcudis lutosisque & impuris locis enati, qui in campis Ecclesiæ Romanæ enascuntur fructum bis alem, bis frigora sentiunt, eorumque terra presso vomere sulcata maner, & sic demum seges illa votis respondet Christi Agricolæ, quam suis cœlestibus cimeliar-

chijs recondit in perpetuas æternitates. Reliqua verò cuncta que extra hanc Ecclesiæ Romanæ culturam exiliunt & oriuntur, negligit & spernit, imò auerruncat & euellit & proijcit igni. Deus enim vt solus & vnicus est totius vniuersi conditor, & summus opifex; Sic etiam solus & vnicus est totius vniuersi agricola & alitor, huius solius industriz labori, studio & culturz , omnia enascenda subijci debent, eiusque solius subire leges & normas agriculturæ suæ. Has autem præscriptas regulas & leges solum habemus in Ecclesia sua, quæ cum sint crucis, mortis, laboris & sudoris summi obsignatæ sigilli; Possunt ne quicumque sint hominum inter plantas & arbores diuinas recenseri, quin Agriculturæ agricolæ vniuersi subeant leges & normas, quin patiantur crucis, mortes, labores & sudores summos: hac enim solum itur ad astra, & similibus ealamitatum procellis vult Christus agitari plantas suas & arbores, alioquin putrescerent & marcelcerent earum fructus.

Rerum summa quies dat putredinem & ver-mes, labor & motus splendorem & lucem, terra putredinis quæ sola elementorum est immota, & alte quie-motus, verò scens mortis & putredinis nobis præbet fontes splendoris. & origines. Reliqua verò elementa quæ motu & labore perpetuò fatigantur nitidiùs multò terra ipsa prælucent : & cælum ipsum lucis & splendoris fons & origo diu noctuque motu indesinenti & labore agitatur, & numquam quiescit. Iam verò qui cœlo ipsi prænitere habent,possunt ne quietem seu potius summam segnitiem amplecti: labori summo & sudori indulgendum

est. Cui cordi sunt & amori fœlicitates, corporis non sequende sunt leges & viz; ipsum enim cu , terrez sit originis terreas ambit leges & quietes, & in his putrefieri gaudet, & ex hac putredine quid quelo ortum habet, mulce, papiliones vermes & alia animalcula, putidæ propaginis, quæ numquam putida loca linquere possunt, sed ea circumuolant, ex solo hoc vtero emergunt in lucem. Vultures & Aquilæ generofæ numquam hac prodeunt, sed in præduris altisque rupibus & syluosis locis niue & glacie perpetua aut sum-· mo calore obsessis, vbi hominum penutia est nidulantur, & charos deponunt pullos. Non absimili via ac tramite, pios, deuotos ac sanctos homines videmus & spectamus, qui inter homines aquilarum prestantiam & generositatem imitan tur, non in lutosis & stagnantibus vrbium & ciuitatum fossis, nec in plateis & in propatulo ædium magnificarum sedes ponere suos & domos; at potius in Syluolo loco & obscuris montium mandris ædificari, vbi labor & virtus, vitam eorum integram exercent, vbi Deum solum ambiunt, non honores, nec divitias, neque etiam Deus diuites. Opulentos & magnificos expostulat homines, sed bonos virtute plenos & similes sui ipsius, ve in principio ipsos creauit. Quod autem sibi simile non reperiet tanquam recrementum reijciet. Quid autem esse potest in retum natura, quod Deus tanquam quid inutile ab se amouet & abigit, cum sic reijci, in nihilum reduci fælicius fit : co enim substare modo, non sublistere sed perire est, major & maxima fortunation & fortunatissima substandi facultas & virtus, ab ipía diuina gratia, & fauore dependet: huius diuinæ gratiæ Eclypfim diræ fequuntur & comitantur imprecationes, & infortunia portentorum omnium pessima.

Christi assecla qua ratione & qua tuta vitæ tuæ via æuum tuum traducere potes perfracis Christi mandatis, cum horum violatio gratis diuinæ ferat Eclypsim, qua morte vera moriuneur omnia, & supremo tenentur infortunio. Exculationes habebis & causas ineptas queres, in peccatis. Dices te esse infirmum, & quali folium quod vento rapitur, vna terreum, & lutolum, quod squolo luto immerlum qu'am citissimè dissoluitur, & terram lutumque materiam primam suam petit. O fungus & terræ inutile pondus. O populi phaleras Deus te intus & in cute nouit, lat virium est ad morem discin-&i vivere nacz; defficiunt verò vires vt Christi teras viam & virtutis conscendas montem. Christus ideo infirmitatem sed delicatam & labentem fortitudinem tuam agnoscens amore & misericordia erga te ductus, vt confirmet ac solidet caducas & labescentes quorum secundum, nomen & virtutem roboris & firmitatis habet, cuius gratia & virtute Christi asseclas omnes adeò fortes & præpotentes viros esse credimus, ve in cos ne quicquam posit cacodemonum tota vniuersa & singula phalanx: Christi auis siquidem Sacramentis ve decet Ecclesiæ delibutis, Christus est individuus comes; quid sutem in rerum natura fortius & potentius elle potest his, quos fortitudinis totius fons & origo comitatur, cui

seruiunt omnia, & natu solo tremunt, cum ab ipso facta sint omnia, & ab eodem substent ac

persistant.
Nonne faciliùs est Deo creat

Nonne faciliùs est Deo creaturas suas intellectuales & diuinas meritis suis & virtutibus exornare, iplis creaturis postulantibus,& summa pierate ac deuotione id iplum exigentibus, quã Chymicis etsi in sua arte magistris, res caducas, fluxas, putidas & corruptioni obnoxias, perennes perpetuas zuumque quam longissimum ab & que vlla corruptione durantes efficere: Nonne videmus metalla impura patredini, rubigini & ærugini obnoxía exposita & addita in aurum & argentum transmutaris herbas & plantas & omne fructuum horzuum genus quod in paucis diebus delebile est & in tora sua substantia corruptibile solius spiritus vini affusione & immersione citra putredinem omnem annos integros perdurare. Quid carne mortua putredini magis obnoxius est: Solus tamen spiritus vini că ipsam carnem citra vllam putredinis noxam perenne conseruat. Ego ipse corpora in terra cadauerosa solo spiritu vini permutato, in multos & quandiu volui annos illæsa conservaui, & adhuc habeo catulum quatuor abhine annis conferuatú. Si corpora cadauerosa putredinis exposita & addica causis, possint naturaliter ab ipsis vindicari solo spiritu vitæ naturali exterius affuso; (spiritus enim vini, spiritu vitæ naturalis turget & scatet vnde etiam prudentissimæ aquavitæ dicitur & cognominatur) quid ni credemus animă nostram peccatis omnibus delibutam & cospurcatam sola Sacramentorum Ecclesiæ Christi affu-

Spiritu vini omnia seruantur à putredine. affulione polle tanquam à causis corruptionis & putredinis vindicari. Nonne Christus qui Sacramentorum horum author est & vnicus fons. fons etiam vitææternæest : si fontem vitæ naturalis solo tactu corpora naturalia cuncta, à putredine conservare videamus, quonam mentis insulae conatu cogitare possumus Sacramenta Ecclesia vero & vnico vita fonte, Christo Dei filio, animas nostras non posse ac debere confernari: Facessant hinc omnes Ethnici & haretici, qui Christi fonte nolunt prolui, & spiritu eius vitæ nolunt perfundi fic vulgatas & certas putredinis pertentant vias, nec eas linquere cupiunt sed in his errare gaudent, nolunt virtutibus & Sacramentis Christi confirmari, quia nimis vitijs innixi sunt . Hac sola ratione virtutem & energiam confirmationis admittere & approbare deberent, cum symbola & figuras in naturalibus contemplentur; cur ergo viuus in Ecclesia Romana icones adorare & venerari negligunt. Qui virtuti & bono semper adhærere cupit & ambit, indissolubili vinculo hisdem anne-& necesse est & confirmari, alioquin titubantibus incedit vestigijs, & vitiorum vbique enatis fossis vel potius præcipitijs se præbet addictum.

## De Sacramento Eucharistia ac eius symbolis & figuris qua apud Chymicos reperiuntur.

### CAPVT XXVIII.

'Antvmest, acadeò elatum & mi-

rum in Ecclesia Romana, hoc Euchatistiæ divinæ Sacramentum, vt. eius 🔐 folus Author Christus, qui ipsius Sacramenti basis & fundamentum est, de ipso loqui & fari possit: Angelus & reliquum omne, quod est in natura creata, intelligendi & ratiociuandi compos & capax, vanam & inutilem mentem habet, vt de ipso, vt decet, rece loqui & scribere possit. Idcircò si multa, imò fere omnia desint hoc in capitulo, quæ eius præstantiam & excellentium exigunt, & ad infinitam & immensam eius dignitatem referuntur, veniam quæso date, opus hoc omne nimis exiguum est, vt infinitum eius ambitum hostiolæ nihilominus circuitu interclusum & solis vini & panis accidentibus velatum comprehendere quest.

Si incarnati Verbi mysterium mirum valde est & supra omnes intellectus nostri vires, in quo secunda Trinitatis persona, filius Dei vnigenitus, infinitus & immensus, incomprehensibilis, patri æqualis, quem cœli & totius vniuersæ naturæ creatævastissimum & amplissimum spatiú

capere non possunt, individuo humankatis corpusculo coërcetur & clauditur, vt ex dinina natura & humana, diuersis omnino ac discrepantibus formis exfurgat vnicum completum & omnibus numeris absolutum individuum, & vnica natura Christi duas in se coërcens naturas dininam & humanam virtute hypostatica (vt theo- In Christo logorum more loquar) coniunctes ne duas in femica exi Christo formas hæreticorum quorundam modo illa estinea constituam; illæ enim naturæ adeò inter se vni- dininam tatis nexu copulantur, vt vnica tantum sit in humanam Christo existentia.

eftunica exi

Hoc certè est miraculorum omnium mirum, sed mirabilius adhuc est sacræ Eucharistiæ Sucramentum; in ipfo enim est illud omne quod in incarnati Verbi mysterio credimus, & adhuc Eucharistia præstantiori quodam nobis videtur esse modo, mirabilior li in diuinis my fterije que infinita funt & im- eft myfter mensa omnia, magis ac minus nobis apparere contendemus, maius & mirabilius nobis apparet miraculum facræ Eucharistiæ, quam incarnati Verbi mysterium: in sacra enim Eucharistia verus Christus san dificatus & glorisicatus in singulis & omnibus sacris hostiolis perfectiffimè & absolute reperitur sub specie tantum panis & vini consumpta & deperdita. Panis & vini substantia & in locum ipsius aduenit Christus verus & realis, tedis & velatis sacri sui corporis accidentibus, velo & tegmine accidentium panis & vini; ita ve in hoc vno Sacramento, In Euchar. plura ac diuersa reperiantur miracula aded maz fita plura gna & excella, vt ni Deus iple mirabilium om miracula. nium pater & Archæus, huius Sacramenti

reperiuntur

author effet, & ipfummer Sacramentum tanta & ttupenda cœdere factu facillima, non esset postibile, sed cum nihil Deus agat, quin diuinkatis & miraculi sapiat magnitudinem & excellentia feustrangi & vani sunt intellectus & mentis noftra constue, vt altitudinem mirabilium Dei capossetaleamus: que nos ipsi quotidie facimus & operamur, ne quidem capere & comprehendere politanus, & arcana Dei vana quadá mentis conceptione percipere tentamus.

istarum de ucharistia

Miror valde vanitatem intelledus innouatorror Calui- rum Caluinistarum, qui cum non capiant hoc Dei accanum & arduum videant illud absolute non eredunt, & sic phantalmati suo & vanz métia fum argumento plus fidei tribuunt, quam verbis iplis & argumentis iplius Christi dicentis, Apokolis suis panis & vini specien ostendentis, Hoc est Corpus meum, Hic est Sanguis meus, vanes & inutiles quærum horum verborum explicationes, quibus contendunt, hæc verba diuina non polic effe tantz transmutationis capacia, nec potiri posse tantum virtutis, vt huius miraculi fint authores & facramenti verz & certz conditionis & energie. Nihilominus credent simplici verbo divino, creationem vniversalem retum omnium, & transmutationem substantia vini & panis in verum corpus Christi subolfacere non possunt. Si verò arguant corum nonnulli, Christum potuisse hac quidem si voluisser, nihilominus cum deceat magis maiestatem divinam hoc Sacramentum fola figura & icone sublistere, & Christianos debere tantum fide credere, solam este figuram mysterij canti: verba enim

subsequetiaChristi ad incredulos discipulos prolata, hæc testari videntur inquiunt ifli qui vaná hanc profitentur doctrinam. Verba aute Christi quibus nituntur hæc sunt. Verba quæ vobis loquutus sum, sunt spiritus & vita: O cæcos homines & veræ mentis inopes fidel vestræ, Sacramenta figurata in Ecclesia vestra admittere, Ecclesia ergo vestra sigura quædam est & idea, cum Sacramenta teneat figurata tantum, & verè idea est Caluini mentis & phantalia; Caluinus si quidem hanc sibi finxit & imaginatus est Ecclefiam, non Christus. Verba Christi quæ vitam & spiritum sonant non ita interpretari debent, Sacramentum diuinæ Eucharistiæ figuram esse, sed fidei el., & quidem Christiana, verum esse & substantialem Christum, fides autem illa vitaest, & spiritus fidelium omnium Christianorum; fine etiam tali fide vitam æternam consequi non possunt. Vnde verba Christi vitæ sunt & spiritus plena, quod nobis si hæc ita verè & realiter credamus spiritum verum & veram vitam impertiantur, & forsan ipsa fuit mens Christi hæc verba dicentis. Si enim hoc Sacramentum reale & substantiale non credamus, viram eius & fruciú carpere non possumus. Fide enim hac sola carpitur tantus vitæ fructus, qui enim non credit, hoc reale esse corpus Christi, non recipit corpus Christi, qui autem non recipit vt testatur ipsemet, non recipie vitæ æternæ brauium; qui non manducauerit Corpus meum & biberit meum Sanguinem non habebit partem mecum.qui autem non habet partem cum corpore Chtifti, non est dignus vera vita donari, sed ab ipsa separari

tanquá mortuus & putredine æterna dignus; no datur enim vita, extra Christú, qui vera vita est.

Cum verò hæretici & Ecclesiæ Romanæ innouatores, non credant realem & substantialem vini & panis in verum corpus Christi transmutationem, non etiam recipiunt verum corpus Christi, qui autem non recipit verum corpus Christi, non potest cum Christo habere partem, qui autem cum Christo non habet partem, cum diabolo habere partem necesse est. Concludant reliqua, hi noui Theologi, fi Logicam calleant; nam quod ad meattinet, certiffime [cio, quod in fide illorum nulla est sides, nec spes salutis, fed certiffimz mortis zternz, verum & certum supplicium. Nonne enim certissimum est, Deum antequam mundus hic & orbis ex nihilo per iplum factus & creatus fuisset, in se ipso esse, & zquè infinitum & immenlum elle, vt iam imméfus & infinitus est creato hoc loco & spatio immenso: locus hic & spatium non continet Deum sed è contra Deus continet locum & spatium vniuerla natura & adhuc multa maiora & infinita spatia, que non possunt imaginari suo infinito ambitu coercet & continet. Iam verò quia corpus assumplit & humanam naturam, & fadus est Christus, non potest ex phantasia vestra, vt Christus est, in hostiola claudi, & simul & semel suam cœlestem sedem & hostiolas singulas & vniuersas occupare & implere. Hoc dicitis repugnare Christi potentiæ, nonne hæc diuina est immensa & infinita, nonne eadem potentia mundum creauit vniuersum locum & spatium: potest ne corpus & locus, que ipsemet ex nihilo eduxit potentiam suam diminuere, & certis quibusdam terminis naturalibus coërcere.

Creare corpora ex nihilo & substandi potentiam perpetuam illis concedere & tribuere, maior est virtus & potentia, quam multiplicatio eiusdem corporis in multis & diuersis locis simul & semel; ibi enim non datur creatio quæ summa est Dei potentia, creditis inquam creationem ex nihilo, & multiplicationem hanc credere non vultis. Manca certè & lacera est sides vestra. & nulla est, sed potius opinionum naturalium summa & superba pertinacia que certissimè summo vobis erit supplicio. Nihilominus supplex luminum omnium patrem rogo, vt vestrum omnium milereatur, & in Ecclesiam suam vos reducar vbi vitá & lumen, quæ vobis omnibus certissimèdesunt reperietissex me siquidem nihil ferè elicere valetis, muneris & officij mei id non est, per transennam hæc dicta sunt non vt hæreticos docea. sed ve miracula & stupendas & inenarrabiles sacratissima Eucharistia virtutes & energias quadamtenus pandere possim,& eius divini mysterij symbolum & figură în natura creata, inuestigare queam. Ea si quidem via colligere erit omnibus hominibus, tá Ethnicis quá Christianis hæreticis EcclesiáRomanam solam & vnicam esse, que verum Deŭ cœli & terre . & corum omnium quæ in eis sunt creatore & summum Opificem, colir, veneratur, & illi soli vt decet, seruit & obsequitur; cum symbola & figuras rerum ferè omnium quas credit & habet Ecclesia Romana, in natura reperiri contingat, natura siquidem liber & codex est, cui Deus primas voluntatis suz RIAM TOPTAsentat.

the Bainta.

& cultus sui lineas, adumbratas tamen depinxie. Nihil autem in tota natura vt opinor reperiri co-Lapis Physi- tingit, quod figuram & symbolum sacratissimæ em Enchari- Eucharistiæ magis exhibeat ac repræsentet, quam lapis Physicus quem & alij Elixie Arabicum dixere. Is si quidem lapis componitur ex spiritu mundi quem dicunt Chymici omnes filium vnigenitum naturæ: hic autem filius, simplex est substantia & adeò simplex ac subtilis ve dicatur line vnigenia spiritus, qui descendens ex primo mobili vhi Deus fontem vitæ naturalis posuit in infimum terræ centrum, occupat totum naturæ spatium suo vitali pneumate, & tandem corpus assumit elementare & terrestre, in vtero terræ virginis. Ex quo veero enatum & eductum hoc nobile corpus & spiritus moritur & seminatur in terra sua, ibique multa patitur, variásque subit mutationes & alterationes, donec tandem exfurgat in vltimum & supremum perfectionis naturalis culmenidequo si naturalia cunca quæ consanguineam cum ipso habent naturam bibant & comedant, viuunt diutiùs & longiùs, quam ferant communes & vulgares natura leges, & vitimum consequentur perfectionis naturalis gradum.

Iam verò nonne christifera Eucharistia Symbolum quoddam habet cum ipso lapide Physico; nonne componitur ex vnigenito Dei filio quitotam & vniuersam naturam occupat, imò continet, & qui ex sinu patris sui vitæ veræ, veri fontis, descendens, in vierum sacratissimæ Virginis corpus assumpsie humanum & factus est homo Deus, ex quo viero eductus mortuus tandem est, & infinita passus est tormenta & supplicia, donec tandem ex sepulchro mortis educus sanctificauit & glorificauit corpus suum, quod vitæ tantæ est & perseccionis, ve eo solo homines omnes vitam veram & vltimam perseccionem consequi queant. Ideò esucet maximè erga nos omnes Christi summus amor & misericordia, quod hanc sacratissimam Eucharissiam nobis in Ecclesia sua reliquerit comedendam, de qua qui non comedent ac bibent non viuent in æternum sed inter veros mortuos & put redini addictos æternæ reputabuntur.

Capitulo decimo huius operismulta alia enarraui, quæ symbolum istud declarant & ostendut si symbolum aliquod esse queat inter creatorem & rem creatam. Hoc mirum est, sed ita voluit altissimus, ve vbiuis locorum & rerum nobis eluceat infinita sua maiestas & misericordia, quæ nobis viam fecit salutis & viræ, adeò mirabilem & stupendam, vt nullus hominum nec Angelorú sua mente & intelligendi porestate, imaginari vnquam potuisser. Solus Deus ab æterno hæc diuina mysteria, erga nos omnes excogitauit, & figuras & symbola multis in locis horum mysteriorum depinxit & figurauit, quæ nullus vnquã percipere potuit, donec ipsemet tandem horum mysteriorum author & vera materia, hæe mysteria adimpleuit, & sic fragilitatem nostram infinita sua virtute & potentia firmiter stabiliuit.

Certum enim est ac nimis certum homines omnes peccatores esse, vitiorum omnium procliui natura pollui, & ita Deo non posse vllo modo appropinquari, nisi virtute & energia



mortis & passionis Christi, que nobis peccatoribus in veniam peccatorú applicanda est. Nom porest aurem hæc virtus divinciri modo & faciliori nobis applicari, quàm per Sacramenta Ecclesiæ Romanæ, & præcipue per Eucharistiam Christiferam, que mortis & passionis Christi vnicum & verum mysterium est, & sacrificium folum & vnicum quo pater cœlestis placatur & peccatorum nostrorum non reminiscitur. O qua maxima est & mirabilis Christianorum Romanorum sælicitas, qui in hoc solo sacrificio Deo Patri, Filioque, & Spiritui sancto, placere posfunt & gratiam divinam obtinere, qua perfus, quid sperandum habent quam vitam zternam, & cœlestia bona quibus tandem dotati debent vt veri Dei filij & charissimi alumni.

Calcinatio Chymica symbolum esse potest Sacramenti Pænttentia.

#### CAPVT XXIX.

HILOSOPHI Spagyrici purum naturæ quætitantes, & dum ipfum sciunt multis & copiosis excrementis permixtum & intricatum, quæ compositionem mixtorum omnium

inficiunt & inquinant, excogitarunt artificio Chymico, mixta omnia per ignem calcinanda effe, & in cineres reducenda ex centro, cuius cineris aquæ elemétaris ope & auxilio sal educitur

Scopus calci-

putum & nitidum, quod in se coërcet & cotinet virtutes & proprietates mixti ex quo eductus est, Christiani simili sere via sed spirituali methodo perfectionem & candorem animi dum habere gestiunt & vitia & peccata animi que substantia eius inficiunt & inquinant auertere & radicitus extirpare cupiunt, se ipsos proijciunt in sacrum ignem ponitentia; quo spiritualiter reducurur Calcinatio in cineres humiles principij corum, ex quibus ef symbolum aquæ lachtymarum suarum ope, & dolore pec panitentia. cati, contritione cordis, educitur purum puri, & pulchrum pulchri, quod habet veras & innatas hominis proprietates & energias; quæ tamen antea mole indigesta peccati sopiræ imò extinctæ & emortuæ erant : nihil aliud hinc komo redolebat, quam fimum & putredinem fætutinam insignem, venenosam & lethalem. Sed quamprimum ignem pœnitentiæ eiusque calcinationem passus est homo, & fonte lachrymarum suarum lotus est, illicò excutitur quidquid est extraneum & virtutum suarum mots & venenum, & exfurgit & apparet summe nitens ac prælucens. Sal fixum sapientiæ divinæ, quod Deus homini implantauerat & infuderat sacro baptismatis fote. Hoc sal seu anima rationalis pura putà sacro hoc ponitentiæigne depurata tam bene olet, & fragrantis odoris suavitate totam rem condit, ve ad cœlum vique & Dei ipsius sedem perueniat cius odor.

Mira & stupenda huius Sacramenti virtus, mira huius ignis energia cuius ope, anima nostra perfectissimè purificatur, absque vllo sui ipsius detrimento, & adeò decoratur & ornatur

ve summo sit Deo ipsi delitio. Ignis hic etiam non est elementaris nec rerum naturalium numero recensetur, sed supernaturalis est & diuinus qui mouet voluntatem & liberum animæ nostræ arbitrium, ve summè doleat & contrito corde ægrè ferat, quod diuina temerarit mandata; cuius rei dolote, & angore, patimur & toleramus leues nonnullos labores, qui tormentorum vices gerunt & crucis humanæ sortem sapiunt, quorum ope & gratia, operante tamen & agente mortis passionisque Christi immenso & infinito merito, veniam peccatorum omnium obtinemus & gratia persundimur divina

mus & gratia perfundimur divina.

Hæc miranda supremæ sapientiæ mysteria ali-

quarenus possunt Chymicè explicari, cum mystice & hyerogliphice depicta cernantur apud Chymicos in charactere Chymicæ calcinationis, sic ab Ægyptijs characterum & literatum primis inuentoribus depico & figurato. 2. Lunam bicornem in sublimi characteris vertice poluere, Crucem verò in infima parte effinxere, qua hyerogliphica figura indicarunt Ægyptij Chymicis omnibus, quod si semicirculum illum imperfectum in circulum absolutum & perfectum reducere velint opus habent cruce infima, hoc est labore improbo, quem pati & tolerare debent Chymici, vt perfectionem Chymicam artingant. Iam verò nonne Christianis hoc idem hyerogliphicum do Arinæ erit & sapientiæ quod si perfectionem Christianam pertingere cupiant, & imperfectum viræ suæ semicirculum in absolutum & completum circulum perficere tentent, mysterio crucis opus habere, quæ in infi-

Explication characteristical contraction in the con

ma vitæ nostræ parte saltem radicari & assigi debet, vt infinitum vitæ æternæ circulum ingrediamur. Crux si quidem si centro suo superroretur circulum complet & persicit. Sic etiam vt Christi assee sæ vitam hanc labilem & caducam semicirculo æquiparandam compleant & persiciant in veram vitam stabilem & æternam; oportet vt multa ferant, saciantque, sudet & algeant, quod ast ferre crucem suam, & præceptis ex mandatia Christi obsequi dicentis: Si vis persessum esse, vende omnia qua habes & da passperibu, vens, abdica

te ipsum, tolle crucem tuam & sequere me.

Quasi diceret Christus si quis cupiat hanc vitam labilem & fluxam transigere, absque labe & vitiorum macula, nihil ferè eft, in hoc vitæ huius carcere possidendum se ipsum tantum possidere oportet, & sibi ipsi dominari, multa pati,& algere, & sudare, mandata observare divina, & summo proximum prosequi amore, Christum tandem sequi & imitari, qui perduelles suos & hostes aded summo persequutus est amore, ve propter ipsos mortis supplicium ac supremum tormentum passus fuerit, sic & nobis omnibus pariter agendum est: Hoc enim solo charitatis & amoris summi subsellio meritis tamen Christi statuminato cœlum conscendi potest , & perfe-&ionem supremam & vitimam consequi possumus . Charitas & amor mandata divina observada præcipit, Crux verò, quæ symbolum est pænitentiz, vitia & peccata humana tollit, que vitam feu animam hominum inficiunt & inquinat camque sordidam & putidam efficiunt. Cruce verò delentur hæc omnia vitæ nostræ inquinamenta, ita vt in virtute Crucis nostræ, & Crucis Christi persiciamus semicirculum seu semilunam viæ nostræ, & in verum & completum circulus seu solem perducimus nescientem oceasum, hoc est, persicimus vitam nostram, quæ certè impersecta vita est & voluti seminita, eámque conducimus in tantum & elatum vitæ gradum, vt nullos timeat posthac mortis igniculos & aculcos, sed sapiat vitææternæ nitorem & odorem.

Qui Chymiam tractant, eiusque labores exercent, dum sali mixtorum omnium vltimæ
materiæ incumbunt purificando, & ab omnibus
suis quibus scatet excrementis expurgando, cernunt ac vident mysteria sacra Crucis quæ Deus
in vltima illa rerum omnium materia posuit &
collocauit. Vltima enim illa materia quæ salis
naturam sortitur numquam përsectionis culmen
& vltimæ suæ purificationis sastigium pertingit, quin coalescat in lapillos quadriformes
sigillo Crucis perquamoptimè essicae, insignes:

fig

Crux cerni-

tur invltima

**MATETIA** 

est sale.

Mirum certè est ac stupendum hoc naturæ opus, omnia mixta impura & sordibus elementorum suorum maculata, nullatenùs possunt in virimam suam & puram reduci substantiam, quin calcinationis Chymicæ patiantur ignes, & tandem ferant Crucem suam, suæ perfectionis symbolum & virimæ & supremæ depurationis fastigium. Non mirum ergo nobis erit, quod Christus Chymicorum omnium & Philosophorum princeps & coryphæus, qui Chymiam supernaturalem in homines omnes exercere tentat, præcipiat omnibus hominibus perfectionem supre-

Crux est perfestionusymbolum in mixtorum depuratione. mam spirantibus, ferre Crucem & sequi ipsum; Crux si quidem nis nobis omnibus impressa reperiatur, ignis iustitiz diuinz comburet omne reliquum quod non erit Crucis Christi sygillo notatum. Non dissimili ferè exemplo, quod ex calcinatione Chymica desumere possumus: nisi enim sal illud mixtorum quod Crucis insignia prz se fert, igni pugnet & resistat, perit ac destruitur omnimode mixtum calcinatione expositum aut saltem in vitream reducitur materiam vitz inutilem.

Nonne pariter idem ac multo præstantiori modo, in die supremi & vltimi iudicij contiget, dum omnia & singula mundi huius sublunaris calcinationi vniuersali & supernaturali tradentur, ab ipso rerum omnium supremo Opisice. Si sal sixum nostrum, quod est anima priuetur Cruce & meritis eiusdem Crucis denudata reperiatur, reducetur ab igne iustitiz diuinz, in zernum abyssum vbi nulla erit virz verz scintillula, sed mortis zernz perenne tormentum.

Feramus ergo Crucem dum vitam hanc caducam & labilem agimus, vt illius merita, virtutes & energias profundissimè & altè, animæ nostræ insculptas habeamus, vt solis Crucis nostræ, & Christi potissimum meritis & virtutibus supremum illum & vltimum Dei iudicium ferre quodammodo valeamus, ne in abyssum detrudamur æternum: Ex Cruce si quidem hac, labore, dolore, & angore pullulant ac germinant vitæ fruæus æternæ, ex delitijs & voluptatibus mundi,

mortis grandescit & virescit arbor, ex quo fru-Stus calamitatis & miseriæ immensæ decerpuntur. Immeniæ & infinitæ funt virtutis & efficaciz, cilicium, iciunium, corporis attenuatio & snimi, vt Christi sequamur vias & virtutis atduum teramus iter.Numquam fat doloris & laboris perpessi sumus, ve infinitas illas & immensas cœli dotes tandem possideamus, & vt nos à supplicijs & tormentis iustiriæ diuinæ vindicemus hisce breuibus & voluntarijs pænitentiæ pænis. Testis est ille Anachoreta insignis, qui maluit iterum vitam hanc ingredi, eiulque lacefam telam retexere per triginta annos integros, cum labore, cilicio & iciunio perpetuo, multifque alijs vitæ religiosæ angustijs summis & extremis, quam vnico quadrantis horæ spatio, pati ignem purgatorium alterius mundi.

Anima nostra simplicis substantiæ & perinde impos doloris & passionis, si quid patiatur vt peccatorum enormes maculas deponat, vi supernaturali id patitur, ac divina virtute. Itaque Deus summas pænas & supremos & vitimos doloris ac laboris aculeos deposuit in eos omnes, qui peccatis ac vitijs gratia sua denudantur. Contemplare quæso peccator quænam esse possit proportio inter cilicium, iciunium, & leue aliquod tormentum quod nobis ipsis ex arbitrio imponimus, & inter ignem summe & supernaturaliter agentem, quem in perpetuum zuum tolerandum posuit Deus his omnibus, qui maledictionem suam patiantur æternam. O fæsices' igitut terque quaterque beati, qui Crucem ferur in hoc mundo, vt Cruces & tormenta alterius mundi

mundi effugiant, sunt enim Cruces huius mundi pænitentiæ fructus & cælestis quietis & vitæ æternæ tutum ac certum præsagium. Nihil enim est in toto rerum orbe terrarum, quod ad perfe-&ionem & summam quietem tendat, quin Crucis præ se ferat insigne. Quòd elucet potissimum in characteribus metallorum imperfectorum.

hi characteres plumbum, stamnum, ferrum, cuprum & argentum viuum indicant, & omnes crucem lunæ vel soli iun- impersectora cam habent. Quod interprætari possumus hæc eluces crucis metalla imperfecta & impura, numquam argen. figura, & ti vel auri quorum tharacteres & figuras depidas ferunt, posse pertingere nitorem ac puritatem, nisi cruce que characteris vniuscuiusque occupat partem, hoc est nifi summa & extrema patiantur, vt auri & argenti sublimen conscendant gradum.

Quod fi natura hæc terrestris & sublunaris expostulet & ardeat labores, alterationes & mutationes infignes, que sunt veluti cruces vt perfectionis quoidam gradus attingat, quid agent homines ve sibi vleimum & supremum perfe-&ionis gradum adipiscantur, vt cœlum petant, deique ipsius compotes siant. Cruce sola itur ad astra, & suprema illa venantur bona, & clauis est vnica regni cœlestis, ideoque cum pœnitentiæ sacræ sit potissimum & præcipuum insigne, pænitentes etiam sub ipsa & in ipsa habent tottus Christianæ militiæ summa stipendia,

Non ergo iam ambigemus quin quod desumimus ex Chymicis laborib' & industrijs nos possit

In characte-Tibus omniŭ metallorum quid boc fialiquatenus deducere, ad fontes aquæ viuæ, & ad pænitentiæ lacræ fruæus viuos & immortales, qui calcinatione Chymica mysticè & siguratè, hoc in capitulo apperti ac edocti fuero.

# Olea Chymica possunt esse Symbolum Sacratissimi Chrismatu.

#### CAPVT XXX.

N vitimis viræ huius periodis, ac limitibus solet Ecclesia Romana suos sideles milites, sano chrismate perungere, vi acerismè & fortiter luchari queant cum suis inimicis, eo-

rumque omnium dolos eludere valeanțin vltima enim virz huius catastrophe debent Christi
asseciz omnes, quidquid est illis boni, probi,
puri & pij, nouum & recentem Adamum sapieeis ostendere. Est enim tunc temporis supremum
& vltimum vitz huius militantis certamen, ex
quo victoriam egregiam laudem & spolia ampla
relaturi & brauiumvitz zternz cosecuturi sunt.
Itaque indigent armis, quibus protegi possint
aduersus hostium tela, illita dolis, & multo saturata veneno, quz essugere non possumus; nisi
diuina gratia perfusi simus; diuina autem gratia
perfundit nos diuinum hoc chrismatis Sacrametum virtute & energia passionis & mortis Christi, quz cum infinita sit & immensa, nullos

agendi terminos ac limites habet, sed vbicumq; infinite & immense operatur, dispositio tantum subjecti nobis relinquitur componenda. Vnde in agone mortis antequam hæc vltima arma suscipiamus & sacro chrismate perungamur, præparati ac dispositi esse debemus, & Sacramentis alijs Ecclesiæ Romanæ abluti, vt gratiam illam diuinam cœlitùs in nos ipfos descendentem adipisci valeamus applicatione Sacramentorum, quæ mortis & passionis Christi sunt virtutes & proprietates supernaturales. Non enimblaterandum est & insaniendum in Sacramenta Ecclesiæ Romanæ. Vidi enim ego multotiès stupendas lacri chrilmatis virtutes, quæ ab Apostolo enarrantur. Si quis vestrum infirmetur, inducat præsbiteros Ecclesiæ & orent super eum, vn. gentes eum oleo, in nomine Domini & oratio fidei sakuabit infirmum & alleuabit eum Dominus, & si in peccatis sit remittentur ei. Quod si sacrum hoc chrisma erga corpus & vitam hanc labilem & caducam supernaturales habeat vires; quidni ctiam fatendum erit easdem habere supernaturales virtutes, ad animam nostram ab omni vitiorum macula vindicandam, & ad cœli sedes puram putam desserendam. Vidi ergo pu- Historia an: rum putum oleum Chymicum & multi alij me- thoris. cum etiam viderunt in quod ferrum, cuprum, vel argentum ignitum & candens intinctum & immersum, sola illa & vnica immersione, in verum & naturale aurum transmutabatur.crementa cineritia, & examina cunca ferens, absque vllo suz substantiz detrimento, nec coloris sui zurilantis vila obscuritate & nebula. Reservatur

Incob. cap. 5.

adhuc in famoso illo Ducis Florentiz Cuneliarchio clauus latis magnus qui in simile oleum intinctus prius excandefactus, quidquid claui illius oleum tetigir factum est aurum obrizum. Viderunt etiam quamplurimi Chymicorum fide certissima digni olea alia Spagyrice præparata, quibus arborum & plantarum radices aspersæ & irroratæ, hyberno etiam tempore & glacie & frigore dominante, virescebant extra tempus illæ arbores & frondescebant germinabant & emortuæ ferè in viridantibus & viris expullulabant surculis & ramis; viderunt etiam quamplurimi intimi amici mei oleum Spagyrica methodo præparatum cuius guttula vnica, ex vino propinata emortuos ferè, & penè extinctos ad vitimu vitæ spiritum exhalantes ægros suscitabat, & sanos omni ex parte efficiebat, & ab omni morbo vindicabat.

Si hæc mitacula stupenda in rebus naturalibus cernere ac contemplari liceat; Ambigere
ne possumus sacrum chrisma supernaturales habere virtutes in persanandis tum animis tum
corporibus, si id non contingat in singulis ægrotis, id non est ex desectu sacri chrismatis, sed ex
desectu ægrotantis, qui modicæ vel porius nullius sidei est. Oratio enim sidei saluabit insirmu
inquit Apostolus, si sides desiciat, non operatur
in nos virtus Sacramenti: sides si quidem & animam & corpus disponit ad suscipiendas Sacramentorum virtutes & energias reales & esficaces. Vt enim olea naturalia, quæ vim & faicultatem alterandi habent, si in extrauea proiciantur corpora, nihil operantur. Si escuma superciantur corpora, nihil operantur.

micum mutans metallum quodcumque impurum, in aurum proijciatur super lapidem aut lignum aut quoduis aliud metallicæ substantiæ alienum, mirum illud mutationis opus non videbimus quod lapis & lignum & reliqua similia, non fint disposita ac præparata, ad suscipiendam huius actionis vim & virtutem. Non dissimili fere ratione fide certissima credendum est, quod si non videamus in omnibus ægrotantibus facri chrismatis virtutes visibiles ac sensibiles. ratio in promptu est, quodqui tali sacro vnguntur oleo nomen tantum Christianorum, non res & opera profiteantur; vel si profireantur ac vere pij deuotique Christiani sint ac fide & operibus Christianis condecorati reperiantur, tutius est illis & beatius in illo perfectionis gradu mori, quam vitæ telam adhuc cum periculo retexere, & in hoc procellos vitæ pelago, nassellam laborum omnium innatantem conservare, ex qua exire tentare debent nonnulli Christianorum non ad fugam, sed ad spem melioris mortis, vt in plurimis id contingere fas est contemplari.

Non ergo pijs ac deuotis animis absonum vi- S. Chrisma debitur symbolum chrismatis quod in præsenti representatur capitulo attulimus, desumptum ac decerptum ex oleo Chymico, quad melioris notæ Alchymistæ oleum vitæ dicunt. Si enim adhuc quis medullitus, ac ex penitissimis huius olei Chymici antris contempletur eius compositionem, mirabiliorem adhuc videbit ac introspicier eius sympathiam ac discordiam, si mihi fas ira loqui sit, resque divinas naturalibus aliquatenus zquiparandas exhibere; id enim non est vr

oleoChymico.

gloriam & laudem rerum diuinarum & essenziam, æqualem & conformen cum naturalibus essiciam, sed vt ex vmbris rerum naturalium visibilibus & palpabilibus inuisibilia Dei arcana contemplari queam & mysteria rerum diuinarum supra naturam omnem extollere possim.

Compositio olei Chymici

Compositio itaque haiusce olei Chymici tantæ virtutis & efficaciæ graphicè depicta nullis in locis reperitur, funt tamen multi qui cam znigmatice & tropice descripserunt eamque asseruerunt esse ex humido primigenio metallico cui auri natura & essentia indissolubili vinculo est annexa. Humidum primigenium metallicum materia est auri vera essentia, forma ac virtus illa cœlestis ac insignis que hec mirabilia operatur: humidum si quidem primigenium metallicum est basis & fundamentum vitæ naturalis, aurum autem est pixis seu capsula, quæ vniuersas virtutes cœlestes ac naturales quæ vitam naturalem impertire & ferre possunt secum continet ac coërcer, id autem omne hoc est humidu illud naturæ primigenium & auri essentiæ spiritu vitæ vniuersali clauditur, fouetur & conseruatur, & ex his tribus ex surgit mirum istud vitz naturalis oleum.

Videamus iam an sympathiam quandam & concordiam inuenire valeamus, huiusce Chymici olei, cum sacro chrysmate. Sacrum chrysma ex oleo communi componitur, quod vitæ naturalis balsamum est, & somes satis admodum aptus & idoneus. Materia hæc est sacri chrismatis, essentia verò & forma illius est Christus, qui vniuersas & singulas supercælestes virtutes &

diuinas, vitæ æternæ fomites, imò scaturigines secum continet & amplectitur; & vt aurum est vitæ naturalis sons & scaturigo, maiori ac meliori iure, Christus est vitæ supernaturalis vehiculum & vera & tutissima vita, hæc omnia ambit & obumbrat. Ita vt etiam trinam sacri chrismatis eompositionem admirari valeamus, quæ oleo communi velut materia, Christo velut forma, & Spiritu sancto, velut nexu & ligamine indissoubili connectitur. Sic sacra illa supremæ sapientie mysteria divinitus Christi me: itis & gratia in nos ipsos delapsa, & in Ecclesia Romana scaturientia, naturalium rerum simulachris & vmbratilibus imaginibus repræsentare non erit Christianæ sidei absonum & incongruum.

Alchymista in natura possunt Presbyteros in Ecclesia reprasentare, & scientia Chymica gradus, ordines sacros exhibere.

### CAPVT XXXI.

Ostovam Deus Oeconomica ferè methodo Ecclesiam suam vniuersam rite disposuerit & tutam ac securam ab omnibus hostium telis, ac incursibus fecerit, Sacramentorum suorum propugnaculis, Sacramenta iam peculiaria & ordines sacros instituit, quibus hominum nonnullos

factat, ac in terris legatos suos constituit, patres ac pastores ouium suarum de quibus tandem rationem illi reddituri sunt, in futuro sæculo. Vt autem munus hoc elatum & altum & infigne admodum diuina ac supernaturali potentia exercere queant, tradidit illis claves coelestes, & Sacramentorum omnium administrationé curam & operam cum tanta ac supernaturali potestate, vt quidquid ligauerint super terram, idipsum ligatum crit & in coelis, & quidquid dissolucrint luper terram, id ipsum etiam dissolutum erit & in cœlis : Hæc est illa supercœlestis sacerdotibus data potestas, que Angelorum omniú & Archangelorum,& cœlestium omnium virtutum superat ac vincit potestarem & facultatem. Vnde legibus diuinis cautum est, ac cœlitùs mandatum Christianis omnibus presbyteros, ac rerum supernaturalium sacros mystas venerari, ac veluti patres veros ac legicimos colere. Parentes si quidem nostri vitam hanc labilem ac caducam nobis quidem impertiunt & adhuc peccato originali infectam & emortuam. Sacerdotes auté eam iplam vitam infectam mundant, ac emortuam fuscitant, vitali Sacramétorum pneumate ac nectare; ac quoties peccandi, lethali cacoëthe motimur, toties Sacramentorum ope, ministrante sacerdote, surgimur à mortuis & vitam nouam ac recentem administrant Ecclesiæ sacræ facerdotes. Et ita patres nostri meliori titulo haberi quam ipsimet veri parentes nostri, qui nibil nisi vitam caducam ac fluxam peccatis obnoxiam nobis communicant; hi vero vitam spiritualem æternam ac permanentem nobis infundunt.

Cur facerdotes dicantur patres:

Ob rem quam spiritualibus donis & supercœlestibus muneribus ac pretijs exornatos esse ac decoratos decet Ecclesiæ patres; non enim illos solum decet esse omni doctrina & scientia eruditos, munerisque & officij tanti apprimè scientes & capaces, sed potissimum oportet illos esse pios, deuotos ac sanctitate & vitæ integritate. Angelos ipsos antecellere, aut saltem zquare, vt omnibus Christianis sint vitæ Christianæ prototypo & exemplo; ab ipsis enim nobis emendicanda est totius vitæ Christianæ integritas, vt Christi veris sequacibus & asseclis. Sed ô nefas & inenarrabile crimen! vbi triticum seminatum est, & vitæ frumentum, nescio quo peiori fato infælix lolium expullulat & steriles dominantur auenæ. At hæc extranea vitia, quæ deforis sunt & ex alienigenis exportantur locis, non hic inferenda sunt, sed leui in arena Christi methodo insculpenda, ve virtutis leui sufflamine deleantur: virtutum tum moralium, tum supercælestium seminia sunt sacræ Ecclesiæ patres, nihil ideò mirum si virtutis & pietatis periuratus hostis vitiorum putridas aquas inspergat, hoc in seminario, vt virtutis & pietatis germen in iplo ottu, si fieri possit, extinguat. Sed non his credendum malis, sed cotra audentius eundé est, virtutis iter arduu est,& perinde confragosú esse opostet. Non da-7 tur rosa absq; spinis,& aculeatis vndiquaq; lancinantibus. Si quid est in hoc paradiso, quod virtutis & pietatis no redoleat germé, hortulario id lipquendum est, vt averruncet si velit. Nam quæ mala fortè iudicamus, eadé bona ac optima esse possut. Hilari tantú fronte, accipiamus & exténs; brachijs expectemus, que nobis colitus preparauit Deus, ministrantibus Ecclesse Romane sacris mystis, quorum symbolum & siguras hoc in eapitulo, ex natura ipsa expiscari in votis est, vt rerum naturalium & supernaturalium harmoniam quandam & consensum diuinitus infusum in hoc terrarum insimo choro audire valeamus.

Quid ergo in natura ipla reperiri potelt quod facros Ecclesiæ patres repræsentare queat? nibilin tota hac rerum serie aptius est & conformius, vt eælestem hanc & supernaturalem sacerdotu vim & facultatem nobis quadamtenùs exhibeat, quam Chymicæ artis facultas & potentia; hæc enim vt à natura ipla rerum magistra inuenta est, ac data, ad res omnes depurandas, viuisicandas, & emortuas suscitandas, sic non absono rationis conceptu & argumento, dicere possumus & in propatulo consiteri, sacerdotum omnium potentiam & energiam à Deo ipso rerum omnium summo magistro, datam esse, & ortum trahere, qua sacerdotes nos viuisicant, sanctificant, & emortuos verè suscitant.

Alchymista representant Sacordotes. Sicut Alchymistæ totam naturam innouant, nouam faciunt ac recentem veterem eius corticem deponunt, & nucleum eius intimum suscipiunt ac vsui reponunt; sic sacræ Ecclesiæ Romanæ patres, totam & vniuersam sidelium societatem & multitudinem innouant nouam faciunt ac recentem, veterem Adamum tanquam rugosam & vermiculatam corticem subducunt, ac animam puram ac piam vitææternæ germen custodiunt & vsibus christianis reponunt. Mixta

corrupta, infecta ac putida, in puros putos incorruptibiles, & perquamoptime ac suauissime fragrantes sales, æternitatem æui redolentes, convertunt Alchymistæ, igne natura operante: Homines peccato infectos, corruptos, malè olétes, ac omni spurcitia scatentes & fimo, in pios fanctos, deuotos, beatos, ac omni virtute exornatos, & diuini ac supercœlestis odoris fragrantia balsama sapientes ac rorantes, commutant sacerdotes. Plumbum mutant Alchymistæ in autum purum vel argentum, lapides communes & tophos, in christallos & lapides rutilantes ac prætiolos; fugant tandem mortem Alchymistæ & corruptionem ex omnibus singulis naturæ mixtis, quæ operibus eorum subijcientur afflante spiritu vitæ naturali vitamque iplam naturalé adeò perfectam & completam efficiunt, vt eam ipsam quasi renascentem, & de nouo virescentem omnibus contemplandam præbeant; tabelcit vero & marcescit, & in vltimum tandem cahos abit, si in ipsam vitæ substantiam non irradiet Chymicum opus ac studium. Sacri Ecclesiæ Romanæ Antistites quidni pariter, sed diuino & supercœlesti penitus modo, homines peccato corruptos & plumbo impuriores & stibio, & alga viliores in pios ac puros commutant, non auro solum sed Angelis iphs nitidiores & præstantiores divino afflante ac spirante spiritu, qui Sacramentis Ecclesiz inuisibiliter & supernaturaliter permixtus, peccatorum corda, ita excalefacit & adurit, vt nihil nisi vitæ æternæ spiritu, qui Deum sapit & Christum relinquit; sic peccatores ac divina & supernaturali Alchymia fiút

Dei Amalij & veræ delitiæ luz, mortem præte3 rea sacerdotes in vitam commutant, inferos in paradilum, diabolos & dæmones tenebrarum & mortis, in Angelos & dæmones, lucis & vitæ. Totum denique innouant hominem, vitam hominum spiritualem adeò perficiunt & complent, vt nihil mancum ac lacerum in ea reperiri contingat, sed quidquid est supremum perfectionis culmen attingit : nisi ipsi operentut perpetuò, & in nos agant, corruimus subitò & ad inferos præcipites imus, quod est quid multo peius, quàm in nihilum reduci, ex quo ortum duximus. Nihil tandem dici potest & enarrari, circa Chymiam faciendam in perficiendis & expurgandis rerum sublunarium mixtis, quin id ipsum spirituali modo, & supernaturali via in perficiendis & exornandis animis nostris, circa sacros Ecclesiæ Romanæ mystas scribere valeamus; ve symbolum & figuram cum rerum naturalium mystis non absonam & incogruam exhibeamus, Sacrósque ordines quibus Christiani in diuinum illud & supercœleste sacerdorij munus euchuntur, esse characteres divinos ac spirituales, quibus potestarem & facultatem hanc admirabilem & penitus divinam à Christo vero descendétem accipium; quorum sacrorum ordinum virtutes & energiæ possunt figurate & mystice æquiparari tum scientia & arte naturalis Chymiæ, in qua cum & septem reperiuntur operationes, variæ ac diuerfæ, quibus Alchymistæ varias rerum naturalium pertentant mutationes & pelfectiones. Non absonum etiam erit inter sacros hos ordines, & septem has Chymicæ artis operandi

formulas, vt quidquid Deus in Ecclesia cœlitùs ac diuinitùs implantauerit, id ipsum in natura crassa Minerua depictum ac delineatum mysticè contemplemur.

Coniunctio humidi cum sicco apud Chymicos symbolum esse potest, Sacramenti Matrimony quod in Ecclesia Romana reperitur.

CAPVT XXXII.

ACBRD OTES & Præsbiteri cum
à Christo Iesu diuinitus sint Sacramentis Ecclesiæ peculiaribus seu,
sacris ordinibus præmuniti, et in
tanto & elato munere, peculiariter

benedicantur, iustum & æquum pariter indicauit Christus, ac Ecclesiæ suæ valde congruum & consonum, vereliquum populi sui qui Ecclesiæ mysterijs initiari non poterat, sed generis humani multiplicationi & generationi incumbere debebat, præmuniri etiam oportere, Sacraméto peculiari, quo benediceretur & sanctificaretur in multiplicatione sua. Ex illa si quidem multiplicatione cœlum exornandum est, & sedes Angelorum adimplendæ, si reliquum naturæ germinantis in gratiam hominis gratias cœlestes recuperaturi per passionem & mortem Christi, benedictionem receperit, congruum & cosonum valde erat misericordiæ diuinę & amori, hominé

eriam fructificantem & multiplicantem benedicere & sanctificare, ve cum sacris Ecclesiæ patribas loqui mihi fas sr. Ob quam rem Sacramentum matrimonij instituit Christus in Ecclesia, quod modo lege diuina & Christi voluntate sanciatur, gratiam confert, omnibus qui iugo maritali subijciuntur & hisce divinis nexibus copulantur, vt prolem generent cœlo beandam, & Christi mandatis & præceptis obsequendam; quidquid enim gratiam divinam confert, beatum ac sanctum est. Nullo pacto autem ambigere debemus, quin sacrum matrimonium legibus Ecclesiz ac normis celebratam gratiam coferat, ac san &imoniam. Christi enim opus est & inuentum, quidquid ex hoc exilit fonte, Deum sapit & cœlum, virtutem & gratiam : qui ergo secundum has leges & sacra Ecclesiæ Romanæ statuta hos indissolubiles sacri matrimonij subeunt nexus fœlices admodum ac beati, duram hanc ac asperam æui vitam transigere possunt. Perfunduntur si quidem modo viuunt ex statutis ac decretis sacri matrimonii legibus, gratia diuina ac benedictione, qua nihil in vita hac dura ac mortali durum est, asperum ac insuaue, sed futuræ vitæ leues præparati labores quibus vita hanc caducam & fluxam, in zternam & perennem commutamus. Qui ex hoc laudato oriuntur matrimonio, sunt veri & filij Dei & sicut nouellæ oliuarum in circuitu mensæ patris, ex quibus oleum exprimitur lucis & gloriz domus paternæ, imò totius prouinciæ & regni, in quo enascuntur. Cuius sacri matrimonij laudes & encomia persequi velle, non est eloquentis hu-

Dignitas matrimonij. manæ si quidem superat vires eloquentiæ, quæ Dei sunt Deo solo competunt. Symbola tantum & figuras, que in ipsa natura posuit Deus contemplandas exhibere in votis est, vt huius Sacramenti rudem quandam imaginem & iconem reperiamus, in qua notabimus ymbras qualdam quæ excellentiam & supercælestem matrimonij energiam & efficaciam commonstrabunt.

Quia autem figuras & symbola desumpsimus omnia ex Chymico fonte iam etiam vt concludamus opus nostram vitimum symbolum, sed præclarum, ex eodem fonte hauriemus, vt vna cum his symbolis & figuris mirandis ac stupendis, quidquid est Chymici operis, Spagyricz ar-

tis alumnis explicetur.

Mirum ergo sacri matrimonij symbolů, quod ex Chymicis arcanis desumere possumus, est ipsamet coniunctio sulphuris rubei & albi quam Chymicorum prudentissimi dicunt, viri tubi- Matrimoniu cundi & vxoris candidæ matrimonium, solis & represeratur lunæ coniunationem, fratris & fororis nexum, per coniunhumidi & ficci, & contrariorum vinculum & dionem fulcompaginem, & trium primordialium principiorum firmam & innior labilem societatem micorum. vnitatis vinculo adunatam, Hæc autem tria principia, ex metallica radice perfecta educi solent spagyrica methodo, & in salem rubeum & in salem album convertuntur, eiusque naturas & formas sortiuntur, & artificio Chymico, per solutionem, putrefactionem, sublimationem aliásque omnes Chymicas operationes fummum paritaris gradum consequentur; & ita hi sales puri & candidi facti simul adunantur & coniungun-

phuris rubei

tur, secundum naturz pondus & suo spiritu & aqua irrorantut, donec perfecte iungantur, & hisce mirabilibus amplexibus, exsurgat & oriatur infans & filius Philosophorum, solis & lunz partus, gloria mundi, & naturz huius infimz, solatium pauperum, zgrotantium tuta & secura medella, decus medicorum & totius nature humane miserie corporee tutissimum asyllum. Partus autem huiusce insignis & celeberrimi fætus, numquam posset vi naturz in lucem prodire, nisi auxiliatrices Chymicæ artis adhiberentur manus, & parentes virique ab omnibus terrestris & elementaris fæcis maculis putidis prius repurgentur, antequam hoc naturz sacrum ineant matrimonium. Quòd si expurgatio & purificatio vitiorum naturalium conducat, imò omnino has necessitatis leges exposcat ac ardeat vt hoc naturæ mirum enascatur, quod simplicis entis naturam imitatur. Maioris multò necessitatis erit & ponderis, viri & vxoris repurgatio, vt sacrum & sanctum lege divina contractum matrimonium celebretur, cuius matrimonij author & inventor est ipsemet Deus, ad producendos & generandos non terræ filios, sed cœli & paradisi cœlestis hospites, non Philosophorum, sed Dei ipsius veros alumnos, qui toti mundo, & naturæ vniverlæ majori multo sunt viilitati & commodo, quàm esse possint enata illa Chymica opera, que tantum distant ab excellentia & præstantia filiorum hominum, quantum differunt ipsimet homines, ab ipsis metallis, que horum operum Chymicorum patres & scaturigines habentur.

Nihilominus si hæc opera Chymica producere velimus, & partus hos Spagyricos in lucem proferre cupiamus, summa opus est diligentia & vigilantia, in præparandis & expurgandis eorum parentibus; ita vt eorum primam materiam ac radicem primordiale inuenire oporteat, eamque miris modis depurandum censemus, antequam matrimonium hoc Chymicum celebrare valeamus, & ex eo oriatur sal illud miræ vittutis, quod arabicum elixir dicitur, ab omnibus Spagyricæ artis magistris, quod ortum habet à fulphure rubeo metallico, & sulphure albo item metallico, & humore ipsis innato & naturali.Ex quibus solis matrimonium hoc spagyricum ineundum esse credimus, vnde passim dicitur iunge fratrem cum sorore & propina illis poculum amoris. Frater & soror sunt sulphura illa metallica, quæ cum ex vna radice metallica educantur & calid i & ficci, frigidi & humidi fortiantur naturam, masculini generis & fæminini nomine indigitantur fratrisque & sororis cognomine apud Chymicos tanquam faciliori & intelligibiliori rerum cortite indicantur. Ex copulatione illa confanguinea sed legitima & naturali nullis prohibita legibus producitur infans ille Philosophorum in vasis Chymicis persecissime obturatis& ne lac parentum quo nutritur foras exeat,& in auras abeat, id omne coquitur leuissimo igne per annum integrum, aut saltem per nouem méles, & aspirante divino fauore, exsurgit arabicum illud elixir summopere à Philosophis omnibus expectatum, quod est suprema & vitima rerum omnium naturalium infimarum virtus & energia, qua miranda ac stupenda patrantur in rebus sublunaribus; quibusdam nauci hominum incredibilia & impossibilia, quod acumine mentis suz valde obtuso, non possint ad hzc naturz sacraria admitti; quod ipsi non capiunt, impossibile credunt, quafi totius naturæ possibilis virtus & agendi facultas, eorum cerebro putido & fungolo coërceretur. Quidquid latrent canes isti aduersus lunam Chymicam, & cucubent noctuz aduersus solem Chymicum, radios fundere suos vbicumque terrarum non desinent; quibus illustrati Philosophorum quamplurimi, non solum luis donis ac bonis fruentur, led & hanc mirabilem operationem contemplantes & speculantes, vitæ Christianæ puritatem& integritatem obseruabunt. Ex sola enim & vnica materiæ huius spagyricæ puritate & integritate, exsurgit hoc mirum naturæ spectaculum; fæces siquidem & maculæ, recrementa sordida quantulacumque fint, etfi in minima forent quantitate, hoc extinguerent ac perderent naturz opus.

Quid ergo sanctius Christianis Philosophis erit observandum quam vitæ corum integritas, ex illa si quidem non lapis Philosophorum exfurget, & elixir arabicum germinabit, sed vitæ æternæ verum & certissimum elixir, lapis Dei, quo omnes Christiani mutantur non in aurum & in lapides pretiosos, sed in quid, quod supra Angelos est, & quod mentis humanæ superat, ac vincit conceptus omnes. Hanc vitæ integritaté omni studio, etiam supra vires humanas, inuocato sæpe sæpius diuino pneumate, perquirenda, & consequendam censemus & prædicamus. Ex

ea enim sola exsurgit, verum Christianum elixir, quo nihil est humano generi in toto orbe vtilius efficacius ac præstantius, & toto colo distat à perfectione & nobilitate lapidis Physici, eumque superat multis & verè infinitis perfectionis parasangis; hic enim tantum metalla impura, depurat & coquit; & ad vitimum perfectionis gradum conducit, & res alias omnes impuras, infimas & sublunares, ad supremum puritatis fastigium euchit & extollit. Hoc vere Christianum elixir, de quo est sermo, & cuius opus in vitz Christiana integritate & sinceritate consistir, peccatores permutat & Dei ipsius perduelles, in pios & sanctos viros Dei ipsius Amasios & quasi in Deos ipsos. Et hæc transmutatio vtilior multò est, & maioris momenti ac ponderis Deo ipsi & toti naturæ, transmutatione illa metallica, quæ nullis ferè est vsibus, aut si quibusdam sit, momentanei sunt ponderis & futilis vtilitatis: transmutatio verò hominum peccatoru & nauci, in homines frugi & summæ pietatis, tanti est momenti ac ponderis, in ipsa lance diuina, vt vaius folius hominis perditio, totius naturæ insensibilis præponderet iacturæ & damno. Id satis appertè colligimus, ex prætio, pondere & valore, quo nos æstimauir rerum omnium creator ac fummus Opifex, cui soli competit scire pretium euiuscumque rei creatæ, qui filium suum vnigenitum immensi prætij & infiniti, laboribus infinitis & tormentis & morti crudelissima dedit & consecrauit, vt homines saluos faceret viámque salutis & cœli illis patefaceret, si nullius apud Deum momenti fuissemus, tanto prætio quanto fuimus redempti non fuissemus. Nullius tamen momenti sumus, nisi illius quod diuinzes est voluntatis.

Ob quam rem summa cura & omni studio, saluti nostræ incumbendum est, cum summo prætio eoque infinito redempti fuerimus, & à periculo naufragij certissimi vindicati; Deus si quidem nobis in præsentiarum vias adeò appertas fecit ac femitas omnes falutis nostræ, vt cuicumque hominum iter salutis sit admodum tritum, Sacramentorum Ecclesiæ Romanæ ministerio, que gratiam conferunt diuinam & cum ipsa, virtutes omnes & perfectiones, quibus itur ad aitra & ad Deum, quod est summum bonum, ad quod vnicum omnes & finguli homines consequendum viribus omnibus inniti habent-Et si quid est aliud in hoc terrarum orbe, quod boni speciem & imaginem referat, alterius gratia est expectandum, & à solo Deo experédum, vt ab iplo rerum omnium largitore precibus súmis extorquere queant. Quod dictum volo in gratiam Chymicorum, qui lapidem Physicum rerum sublunarium supremum bonum habere & possidere tentant, absque vllis precibus ad Deum collatis qui tanti secreti & arcani custos habetur.

Hoc opus ad hunc solum & vnicum finem & scopum conscripsi vt Chymicos omnes ab immensis ne dicam stultis ac vanis impéss ac sum pribus eripiam, hoc vnico amico scripto, quo notum ac certum facio omnibus, qui labores hos plusquam Herculeos, tentare slagrant dijs genitos esse debere, hoc est, Dei Amassos pios ac de-

uotos, qui pia mente ac deuota Deo obsequi & seruire debent inuiolatis ipsius mandatis; deinde in gloriam & laudem ipsius, hoc opus celebre & infigne aggressus naturæ & artis, que multis in locis prescripte sunt ab ipsis artis spagyrica coryphais & magistris. Ea via ac femita nullo pacto est ambigendum quin tadem perueniat ad paradilum illum terrestrem in quo poma illa aurea decerpent, si cos fata vocant aliter non viribus vilis vincere, nec duro poterunt auellere ferro. Diues enim hic ramus haberi no potest, nisi aspirante divino pneumate, ac fauente Deo, qui tantum diuitiarum communicat & elargitur, non vt voluptati seruiamus, nec vt vestibus & auro geminisque cæteris omnibus præniteamus, & de inimicis triumphemus, non vt eo abutamur, sed vt eo vtamur secundum leges & normas divinæ charitatis. Non enim extensa manu porrigit Deus totius naturæ sublunaris thesauros, & vitæ huius blandimenta, ad perditionem corum quos morte sua & prætio sanguinis sui ab ipso perditionis barathro & abysso redemit.

Conclusio totius operis în qua datur ratio, cur author divina mysteria, Chymicis secretis & arcanis mystice comparauerit.

CAPVT VLTIMVM.



VAMPLVRIMI forsan piorum hominum mirabuntur, quod sacris & diuinis Ecclesiæ Romanæ, mysterijs, profana opera Chymica coparauerim, quæ nulla rerum simili-

Obicatio.

tudine cum his sacris mysterijs conueniunt, sed toto cœlo distant; horum enim author est Chri-Aus & materia ipla, illorum verò operum authores sunt homines, & sæpe sæpius prophani & Ethnici, materia vero vilis & terrea, quæ nullo pacto, Christo appropinquari potest; ita ve hæc inter se comparare velle, Christianum non sapiat animum sed potius modicæ fidei virum. Mysteria si quidem Romanz Ecclesiz adoranda funt potius & summa pietatis fide veneranda quàm hisce vanis hominum inuentis zquipatan da; rerum enim minuit maiestatem ac pondus, qui eam vilibus ac vulgaribus immiscet ac coniungit rebus. Respondemus hæe quidé mysteria Ecclesiæ Romanæ valde ardua esse, ac penitus supernaturalia, & ideo incomprehensibilia, adoranda ac veneranda, maiori adhuc veneratione & cultu quam concludat obiectio, Nihilominus

Solutio.

tamen addictus sum opinioni mez & sententiz me nullo pacto dissentire ab ipso terú sacrarum ornatu, veneratione & cultu, dum hze Deum operibus Chymicis & arcanis, quodammodo posse comparari ostendimus. Christus si quidem ipse mihi primus indicauit viam hanc & semita. Nam szpissimè se racemum esse dixit, se vinea, se leonem, se agnum immaculatum, se lapidem secit; & qualis quzso est similitudo inter Christum ac rerum naturalium exempla. cum tamen symbolum aliquod, & adumbrata sigura quzsa reperiatur inter hze & Christum, ipsemet asserit & przedicat, se imitari quodammodo hasce res naturales.

Itaque ex hoc Christiano exemplo alacriter & intrepide dicere possim symbola & figuras, quas attuli in præfenti hoc opere, nullo modo excellentiam, præstantiam, momentum ac pondus diuinorum mysteriorum diminuere posse; multò minus eorum cultum & venerationem violare.Imò contra hæc attuli, vt profunditatem horum mysteriorum, & altitudinem supernaturalé, cultum ac venerationem, impijs & sceleratis hominibus, nouis istis inuentis patefacerem. Si noua hec inventio ad divinum cultum & amorem pes nitus sublimata, mihi in crimen veniat, virtutis crimina non metuo, imò expolco; lunt enim rosæinter spinas & aculeos balsama redolentes. nullos tamen credo fore, qui tam absurda vnqua hæc putent, vt dignitati Christianæ & virtuti hec derogare credant. Nam antiquitus templis ipsis & delubris, enigmata Chymica solebant depingi, vt adhuc cernere licer in Augustissimo illo

Ænigma Chymicum in adib. D. Saturnini apud Tolofa-

apud Tolosates Diui Saturnini Templo, in cuius valuis depictum est & assixum hoc Chymicu znigma, marmoreo lapide insculptum, quo mystico & intricato suo sensu, possum interpretari ea omnia que hoc in volumine di a sunt.

Ænigmatil pia interprezatio.

Hoc autem ænigma tale est, depingitur Gentaurus siue Sagittarius arcitenens sagittamque vibrans, aduersus monstrum fæmineo vultu, aquilino corpore, pedibus & cauda draconis. Sagittarius hic nobis exhibet figuram & imagine Ecclesiz virtutis; vt enim Sagittarius ex duabus componitur naturis, intelligibili & brutali; Sacramenta etiam Ecclesiæ duas habent naturas, visibilem vnam, brutali in Sagittario indicatam, & inuisibilem alteram, internam diuinam ac supernaturalem, intelligibili natura ac spirituali in Sagittario commonstratam Arcus autem, voluntatem Christianorum repræsentare potest, qua feruntur & intenduntur ad amorem divinum, & peccatiodiú. Sagitta verò gratia diuina est, quæ voluntati nostræ tanquam arcui superuenit, vt monstrum & horrendam bestiam peccati debellemus, cuius figuram & imaginem habemus, in opposito monstro, vulcu fæmineo, corpore aquilino, pedibus & cauda draconis. Nihil aptius peccati imaginem & figuram exhibere potest: peccatum si quidem in principio ortus sui humanum est dulce ac benignum; adeò ve videatur humanum esse peccare, cum & vitam ingredi humanam absque peccato, licitum nobis non sir. Peccati ergo caput & principium humanum est, sautem eo in principio diu multumque permaneamus, caput istud non jungetur membris

humanis & capiti correspondentibus, sed brutis omnino ac deformibus; finis verò & cauda, mors erit æterna pedibus & cauda indicata draconis, qui cu terrestre sit animal venenosum ac lethali succo plenum, mortis certissima & aterna est index. Terra enim constans est & firmissimu elementum, sic & draco terrigenus constans, sirmű, ac certum venenum habens, indicat constantem, firmă ac certă peccatoru omniu morte æternam.

Hoc insculptum est divino illo & Augustissimo Altera anig-Diui Saturnini apud Tolosates Templo, vbi diu matis internoctuque manet, cœlestis divinus ac supernatu- pretatio. ralis Sagitarius Christus, duplici natura, vnitate hypostatica coniunca & vnita, sagittas lætiferas vibrans aduerlus peccata nostra, quæ monstri naturam veram habent, prima fronte, benigna & humana se exhibent; sed censim nos in bruta permutant & adhuc in aquilas rapaces, quæ pernicitate volatus ad omnia execranda (celera patrada nos euchunt & extollut, vt hinc deferamur præcipites ad inferos, & mortis æternæ supplicia ac tormenta, quæ dracone deuorante figurantur.

Hoc anigma sic interpretari potest Christiano A niematis conceptu; sed cum Chymicum sit & Spagyricu, Chymica in-Spagyricè etiam interpretari licet, vt sympathia terpretatio. & concordiam mirabilem harum diuersarum interpretationem contemplemur,& quanta possint arcana tum divina, tum naturalia, vnica reru. cortice contineri. Sagittarius Chymicè representat aquam Mercurialem, sed partem volatilé lapidis Physici, in qua aqua sunt duæ naturæ visibiles vt & in Sagittario natura putà sulphuræa ignea, que natura humana in Sagittario figuratar

tanquam actione & vigore potentior; vt enim natura humana præstat cæteris,& actionum præstantia ceteras vincit naturas, sic & ignea natura, cæteras superat rerum naturas & essentias agédi facultate & potentia. Inest præterea aquæMercuriali Mercurius Philosophoru, qui natura equina figuratur;equus enim est animal animalium omnium pernicitate cursus sui velocissimum; sic & Mercurius Philosophorum res omnes alias superat agendi & penetrádi velocitate. Et ficut equus soli consecratur coletti, sic etiam aqua Mercuria lis soli terrestri sacra est. Arcus & sagitta repræsentant actiones aquæ Mercurialis, venenolæ & lethiferæ, vt motti dent & putrefactioni substätiam metallicam, seu chaos Chymicum monstro superius declarato indicatum, quod cotinet tres naturas (quæ essentiam suam integrá constituát) Sulphur putà Mercurium & sal, vel naturalem, snimalem, vegetabilem & mineralem. Natura animalis in qua ignis est apparens calore suo indicatur humano illo vultu, natura vegetabilis aut Mercutialis indicatur corpore aquilæ. Vnde etiá spud Chymicos aquila dicitur, cum aëreæ fit substătiz, in sere etiam latitat maxima copia spiritus vitæ. Vnde ex his omnibus, quæ aëream fortiútur naturam, Mercurius Philosophorum seu pars humida aquæ Mercurialis indigitatur. Natura verò mineralis seu sal Philosophorum indicatur dracone illo venoso & lethifero, qui vltima monstri partem occupat; vt enim draco intimæ penetre lia terræ occupat, ibique nutritur & crescit; sic & natura mineralis seu sal illud Philosophorum intima penetralia terræ verè occupat, ibiq; nutritur

& crescit, & vt draco deuorat omnia & se ipsum renouat, sic occultatur secretum istud artis Chymicz. Chaos Chymicum seu natura metallica, meretur destrui, putrefieri & morti dari sagittis venenatis ac lethiferis aquæ Mercurialis, & id omne in aquilam conuerti meretur, & tandem desinere in draconem, hoc est definere in rem terream fixam & permanentem seu sal fixum Philosophorum, quod omnia in se convertit ac permutat vt fettur, tabula illa smaragdina, hæc est fortitudo totius fortitudinis, fortitudo fortis, si versa fuerit in terram. Quod nobis mysticè reprælentare potest Christum & Ecclesiam suam, (quæ est fidelium omnium multitudo) vnum tatum diuinæ Ecclesiæ constituere debere, corpus perfectú permanens & constans, nullis tempestatum procellis titubans ac vacillans cuius forticudine & robore vincuntur ac superantur omnia, quod versib' marmoreo lapide insculptis, in valuis iplius templi latis admodú clarè expressú est,

functa simul faciunt vnum due cerpora corpus Sic est in toto fortius orbe nihil.

Hæc versuum & ænigmatis interpretatio, fortasse omnibus non arridebit, nihilominus hanc in publicum edere, non erubesco, expectans melioté, & subtiliorem ab aliquo ædipo, qui adhuc fortasse, non prodijt in lucem vt nobis meliora dare possit. Hæc inserenda & ita interpretanda iudicaui, in calce huius opusculi quia valdè cogruüt, vt opus integrum & quidquid in eo depictú est secreti & arçani Chymici, supernaturalis & diuini mysterij cortices & vmbras continentis, apertiùs siat, & declaretur, & vt verum lapidem Christia-

236 Alchymista Christianus.

num inuestigemus, qui Christus est, quo solo, possumus persectionis vitimum culmen pertingere, & qui solus nos omnes, in Christos seu vnctos sideles & pios permutare potest. Non secus ac lapis ille physicus & elixir arabicum metalla impura omnia permutat in aurum ad supremu persectionis culmen euchir. Sic autem à Christo redéptori nostro permutati, solicitatem tandem consequimur æternam, & perennibus collustrati & condecorati donis, laudem & gloriá psallemus æternam Deo nostro, cui omnia insunt & in quo tandem omnia resoluentur, vt tandem manisestum est omnibus, qui hanc vltimam adipiscentur beatitudinem.

### 

Omentum & pondus maximum mysteriorum diuinorum, quæ hoc in opere chartis exarata sunt expostulat, vt libéter omnibus prositear, me fortasse ex imbecillirate ingenij mei, & doctrinæ meæ instrmitate, quamuis sacræ Theologiæ mysterijs initiatus in Academia Tolosana suerim, in scopulos quosdam impegisse, qui sidem orthodoxam Ecclesiæ Romanæ instringere possent. Id testor non ex animo suisse, nec ex mente, sed si quid est erroris & quod orthodoxá non sapiat eiusdem Ecclesiæ sidem, id lituris doctorum eius omnino submitto, & vt sidelis seruus & orthodoxus Christianus, opus hoc & mea omnia pijs & sacris eiusdem Ecclesiæ voluntatibus. Do, Dico, & Dedico.

FINIS.



# CAPITVLORVM QVÆ IN HOCALCHY-

MISTÆ CHRISTIANI opere, continentur.



Lchymia Deum monstrat & indicat natura opisicem & Vnicum creatorem per ipsammet naturam. Caput I. pagina I. Alchymia supposita prim renelatione divina, Filium Dei Patris

omnipotentis, Patrique aqualem ostendit per similitudines & allegorias, qua in sale sine Mercurio mundi reperiuntur. Caput I I. pag. 10.

Gestit Alchymia ostendere in dininis Spiritum san-Etum à Patre & Filio procedentem, per siccitatem qua est in Mercurio mundi. Caput III. pag. 14.

Essentia diuina vnitas ex diuinarum personarum pluralitate trina, aliquatenus explicatur per substantia vnitatem Mercury sine salis mundi.

Caput IIII. pag. 22.

Querit adhuc Alchymia essentia divina vnitatem, personarumque divinarum Trinitatem, per Mercury vnitatem trinam. Caput V. pag. 19.

Spiritus mundi dum corpus sibi figulat, mysterium incarnati verbi quadantenus reprasentat.

Caput VI.

PAG. 35.

#### INDEX.

Mors spiritus mundi, mortis Christi symbolum esse potest. Caput VII. Resurrectio spiritus mundi, Christi Resurrectionem, allegorice aliquatenus reprasentat. Caput VIII. pag. 52. Ascensio naturalis spiritus mundi calum versus & fontem suum, Christi Ascensionis Patrem versus & verum suum fontem, figuram quandam exhibet. Caput 1X. pag. 59. Spiritus mundi è cœlo descendens in terras ad vitam rerum sublunarium, Symbolum est quoddam Chrifti descendentis in sacram Eucharistiam ad vitam fidelium omnium. Caput X. Descensus spiritus mundi super mixta naturalia, aduentui Spiritus santti super Christi asseclas siguram quandam representat. Caput XI pag. 69. In charactere spiritus mundi occultantur seientiarum naturalium omnium arcana. Cap. XII. pag. 73. Character quo Deum signrabant antiqui scientias supernaturales complectitur. Caput XIII. pag. 85. Damones & cacodamones dari in rerum natura creata, colligere licet ex natura ipsa sublunari Alchymia monstrance viam. Caput XIV. pag. 92. Indagat & inuestigat Alchymia, ad quid homo creatus fuerit, & undenam humana angustia & salamitates ortum habuerint. Caput XV. pag. 103. Vndenam mulier vira sociata fuerit (bymice expenditur. Caput XVI. pag. 113. Ex arbore scientia boni & mali & fructu eim miranda multa Chymice declaratur. Caput XVII. pag. 124. Arbor vita qualisnam in paradiso voluptatis sucrit Chymice disquiritur. Caput XVIII. pag. 134.

#### INDEX.

Paradisum colestem, supremam beatstudinem, & quietam bonorum omnium colligit Alchymia, natura monstrante viam. Caput XIX. pag. 137. Purgatorium ignem quo depurantur anima fidelium antequam cœlo beentur, colligit Alchymia ex separatione puri ab impuro. Caput XX. pag. 142. Alchymia exempla & figuras proponit quibus aternum damnatorum tormentum & supplicium colligi potest. Caput XXI. pag. 148. Animam humanam perennem & immortalem effe colligit Alchymia multis argumentis ex natura desumptis. Caput XXII. pag. 154. Probos animi mores doces Alchymia, & rectam vita humane rationem. Caput XXIII. Vndenam in natura visibili scaturyt yerum mutabilis ordo, mors & corruptio, oftendit Alchymia. Caput XXIV. pag. 166. Ex operibus Chymicis & laboribus colligere possunt Christi assecla omnes, quonam pede virtutis via terenda sit, ut supremum perfectionis culmen pertingant, Caput XXV. pag. 170. Aqua & ignu quibus viitur Alchymia vi mixta naturalia vindicet ab impuris & fæculentis mixtionis spurcitys, sacribaptismatis in Ecclesia Cathelica figuram & symbolum exhibent. Cap. XXVI. PAg. 177. Rerum puraram fixio in Chymicia Symbolum effe potest Sacramenti Consirmationis. Caput XXVII. pag. 186. De Sacramento Eucharistia ac eius symbolis & figuris que apud Chymicos reperiuntur. Caput XX VIII. pag. 194. Calcinatio Chymica symbolum esse potest Sacramenti

## INDEX.

Panisensia. Caput XXIX. pag. 202.
Olea Chymica possum esse Symbolum Sacratissimis
Chrismatis. Caput XXX. pag. 210.
Alchymista in natura possum Presbyteros in Ecclesia reprasentare, & scientia Chymica gradus, ordines sacros exhibere. Caput XXXI. pag. 275.
Consunctio humidi cum succe apud (hymicos symbolum esse potest Sacramenti Matrimony, quod in
Ecclesia Romana reperitur. Cap. XXXII. p. 221.
Conclusio totius operis in qua datur ratio, cur author
diuina mysteria, Chymicis secretis & arcanis mysticè comparauerit. Caput vitimum. pag. 130.



