

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

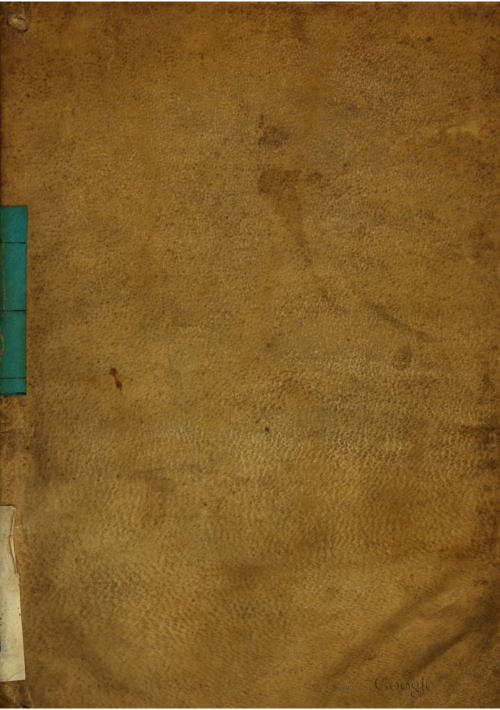
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



3573 3 7ª

Mili

MED 2469

Digitized by Google

12-3-A=~ 19.

Digitized by Google

Gr. 14706 30 n.45

## ΛΙΘΟΘΕΩΡΙΚΟΣ,

SIVE,

NIHIL, ALIQVID, OMNIA,

T 44 j

# ANTIQVORVM SAPIENTVM VI-

vis coloribus depicta, Philofophico-theologice,

In gratiam corum qui Artem auriferam Phylico-chymicè & piè profitentur.

AVTHORE

IOHANNE THORNBURGH, EPISCOPO VVIGOR NIENSI.

PSA L. 12.

Eloquiá Domini, Elequia pura, ficut probatum argentum, septies in igne repurgatum.

PSAL. 92.

Vir inlipiens non cognoleit, & Aultus non intelligit

OXONIÆ,

Excudebant I OHANNES LICHTIELD & IACOBVS SHORT, 1621.



## "NOBILISSIMO ILLV.

STRISSIMOQVE HEROI, Lodovico, DuciLenoxiæ, Comitide Richmond, Darnley, Baroni de Setrington, Torbant, Methven, Summo Scotiæ Camerario & Thalassiarchæ, Aureç Periscelidis Equiti, & Potentis simo Magnæ Britanniæ Regi Iacoso, à Sacris Consilijs, perpetuam in Christo felicitatem.



V I animam mediam naturam, tanquam Hierusalem in medio Nationum totius mundi gloriam, ipsam deniq; rerum viratutem in medio consi-

stentem non nouit, de Philosophorum lapide non scribat. Hic enim lapis, secretum est Naturæ, Sol, ipsam penetrans terram, ux in tenebris relucens, & rerum omnium, etiam putresactarum, vita. Sol & homo generant hominem: Sol & Rebis ge-

2 neran=

nerant Iapidem Solin Philosophorum cœlo, folis est Cor in corum composito. A sole,igniculi & radij,In corde, virtus & vita. HincAnimalium, vegetabilium, & mineralium procreatio,propagatio,&multiplica. 🌭 tio secundum naturam. Daveniam (Dux Illustrissime) vt sub Tuo patrocinio ante solis mei oceasium, ad Philosophorum solem, penè inaccessibilem accedere, & eius lucem clarifsimam aliis conspiciendam efficere, & offerre possim. Quare apud mestatui Philosophorum Nibil, Aliquid, Omnia ad vivum depingere. Perlustratis enim priùs Philosophorum ad vnguem, scriptis, invenitandem corum lucem in tenebris habitantem, eorum scilicet, lapidé, cortice, suo delitescentem, & carcere inclusum, satis strenuè contendentem, vt è cauernis suis tandem prodire, imò in lucem possit prorumpere. Splendida autem, & illustris virtus vestra hominibus tam summi,quàm infimi gradus, lumine clarissimo, quasi lucidissimo speculo, virtutem plane vitalem exemplariter infundens, suo quasi iure

vendicat, vt si quid de Sole, de luce, de rerum vita, & vivifico earum calore scribatur, Tibisoli dicetur. Etenim cum Philosophorum lapis nihil aliud sit, quàm lux, & rerum vita, actus scilicet simplex, cuncta permeans entia, & ad se cuncta calore vivifico: convertens, nihil magis experendum censeo, quàm vt lucem illam,& ignea illius spiracula, tam ad metalla transmutanda, & ad: corum fugandas tenebras, quam ad conferuandam humanæ vitæ sanitatem, luculenter faciam apparere. Lux autem illa in folo Solis tabernaculo, tanquam in domicilio suo quarenda est. Namin Solis tabernaculo, Solis est Sol, & eius intimi radij sunt in co, & in co resulgent. Quare in primoingressu ad aperiendum serenum sinceri lapidis Philosophici fontem, vt inde rivuli sapientiæ naturalis exundent, optimam duxi incipiendi rationem, à vero lapide angulari & preciosissimo præpotentis. dei filio, humani generis redemptore, luce illa clarissima, illuminante omnes suos, qui funt in mundo, Domino meo Christo Iesu, T 3

quem precibus assiduis humillime rogo, & rogabo semper, vt in lumine ejus videam lumen, illiuminans, & hæc scripta meairradians ad cognitionem & salutem. Et vt illustrissimus Dux Lenoxiæ, in terris virtutis laude, vt stella matutina, longævus luceat: Atq; vt, vinculis hujus vitæ dissolutis, anima ejus ad beatissicam illamin cœlis lucem, & in beatam sanctorum libertatem, maturè asseratur.

Amplitudini vestræ

olid Jermonian Ca

addictissimus.

Jo. WIGORN.



## Ad Lectorem benevolum.



Vi in Abyssum descendunt, mirabilia dei vident. Abyssus autemest terræ, sicut & aquæ. Atq; terræ abyssus aquam continet, plenam divitiarum domini. Quarè dixerunt Philosophi, eorumlapidem in testudine latere. Quod res est loquor, &

meretricicias orationis veneres minimè aucupatus, humili scribendi genere fretus sum, (idq; datà industrià) nè Rhetorem potius, quàm Philosophum agerem, & nè veritatem nudam, artemq; per se minus patentem, verborum involucris reconditam posteritati relinquerem.

Ornari res ipfa negat; contenta diceri.

Nequè enim ornaram illam lectori exhibeo, ipsa res sibi ipsi satis est ornamento. Instituti mei rationem & ordinem velim, vt qui legit, animadvertat. Impare numero gauder deus. Quid ni & ego, humillimus dei mei servus? Deus triunus est, sic & homo, creatura dei longè preciosissima & præstantissima. Homo ad imaginem dei creatus est, & lapis Philosophorum ad imaginem hominis factus est: vterq; corpore, spiritu, & anima guadet. Triplicis gradus scala, ab infimo ad summum per media, totum conficiendi lapidis processum, per Philosophorum Nihil, Aliquid, & Omnia demonstrat, pleniore, & planiore, quam antehac, sermone, explicata, & descripta. Perpende quaso (lector benevole) quam lubentissimè patior me in sanctam illam, planèq; divinam meditationem rapi, nempe, quemadmodum non solum lapis ille Philosophicus (cui apud illos tri-vno nomen est) sed etiam vniversæ mundi creaturæ, triplicitatis quoldam Charecteres in se gerunt, divina Omnipotentis dei manu illis luculenter impressos, ad exprimendam trinitatem sacrosanctam in vnitate, & vnitatem in trinitate, & ad enarrandam Creatoris gloriam, sanctique illius nominis sempiternam laudem. Decet enim Episcopum philosophiam colere, tanquam pedissequam. & ministram, ad magistram theologiam, sternentem, & 2perientem viam, atq; ita vtriusq; manuductionem sequi, vt in vtrisq; deo fidelissime inserviat, promtiusq; demandato sibi officio, & munere defungatur. Itaq; philosophi multis argumentis adducti omnes in vniversum creaturas supra subterq; terram, in tria secantes genera, in Animalia, vegetabilia, & mineralia, atq; horum fingula ex fale, fulphure, & mercurio consistere asserentes, vehementer hinc. & strenuè contenderunt, omnibus testatum facere, ipsum deum (tanquam propriæ suæ sigillatæ terræ) mansfestam notam, & triplex fignum, scilicet, potentiæ, bonitatis, & maiestatis divinæ vnicuiq; creaturæ, & simplici vni naturæ, sed tanquam personæ triplici, in sale, sulphure, & mercurio, indidisse. Exploremus (si placet) plantas, & stores vegetante anima imbutos, crassam suam & materialem originem à terra ducentes. Annon fundamentalem suam, & intimam corporietatem á sale? Nonnè tincturam á sulphure? suauitatem verò & odorem à mercurio mutuantur? Neq; enim quisquam literis, & philosophia tinctus. huic nostræ opinioni non astipuletur. Etenim tria hæc,ilcét arctissime devincta, & veluti in vnű corpus obsignara fint, & strictissime conclusa, ad oculu tamen divelli, secerni, discerniq; possint. Que cum á se invicem separata, & dissoluta sucrint, tum vel stupido cuiq; & in philosophia noctuæ clarissime apparet, philosophorum salem, sulphur, & mercurium, non esse (vt ignarum vulgus loquitur) somnioli, aut figmenti loco habenda. Quid ergo de tribus his dicemus? Sanè sapientiæ discipuli sublimioris cujusda,

& maxime divini mysterij similitudinem præ se tulisse illa tria semper existimarunt; præsertim cum puriores partes ab omni terrena fæce abhorrentes, in vnitatem effentiæ purz fuerint rodactz. Idem etiam de mineralibus, & quid ni de belluis perituris sentiendum? Przcipuè verò,& prz reliquis omnibus creaturis, Deus optimus, maximus, trivnus, infudit homini, tanquam operi fuo nobiliffimo, animam tri-vnam, non solum vegetativa cum plantis,& sensitivam cum belluis communem, sed etiam intellectualem illam, que immortalis est, & nunquam peritura. Quarè ad effigiem, & Ideam maioris mundi, solum hominem exornavit Deus: imprimis veró corpore, quo elementorum & numerum, & naturam refert; tum facultatibus, vegetativa, qua plantas; sensitiva, qua belluas; intellectuali animæ claritate, qua ipsos spiritus, & translucidam illam cœlestem machinam; sublimitate etiam intellectus, mentis, rationis, & sapientiz, qua intelligentias, & ipsos refert Angelos, vt latissime pateat, sacrosanctam trinitatem in vnitate, & vnitatem in trinitate, quam clarissime, & ad vivum, præcipuè verò præ omnibus alijs creaturis per ipsum hominem repræsentari. Cuius rei gratià constitutus homo, corpore, spiritu, & anima, recté intelligit (quod creatura reliqua muta non intelligunt, licet constent ex corpore, spiritu, & anima, quia intellectuali carent anima) decere, & debere hominem apud se semper dicere, cum beata illa virgine Maria, Magnificat anima mea dominum, & spiritus meus exultat in deo salvatore meo. Quarè autem Anima imprimis mentionem facit? Certè, quia anima hominis præstantissima ipsius pars est, maximèque idonea ad delignandam, & indigitandam sacrosanctz trinitatis gloriam. Hanc enim animam humanam, omnes philosophi cum Aristotele in Topicis tripartitam faciunt, hoc est, triplici potentia, scu facultate vestitam, intellectu nempè ad cognoscendum, voluntate ad agnoscendum, & memori3

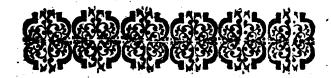
morià ad recensendum mirabilia Creatoris opera. Anima tamen vniuscuiusqu, licet triplicem habeat facultatem, vna eadema; est, ficut deus in personis trinus, vous tamen & idem lemper deus est. Medicationem hanc aliquandò á me Anglice conscriptam, per literas miss ad honoratissimam quandam dominam. Neq; enim gravetur pius lector, fi eandem latine legat. Monenim me pudet, & Anglice, & latine cum plasmista quotidic dicere, Anima mea Dominum laudato, omniaque, que in me intus existunt, sanctum eius nomen laudibus efferant. Anima mea laudato dominium, mente, & invelicetu tuo, & non ficut ij, qui dicunt, & non intelligunt : laudato dominum voluntate ma, hoc est (ve Pfalmista verbis vear) strenue, bono minio, se crecto. Denice laudato dominum memorià tuà, infinica ejus beneficia replicante, que ab inexhausto & perenni diving benignitatis fonce, canquam pleno amne, dimanarime. Sed nescio que pacto aut quibus eechnis infestifficous ille humani generis inimicus Diabolus fictam nobis, & fucatam trinitatis speciem semper obtrudit(in)jqua nulhum reverá eri-umum homogeneum deprehenditur) Mundum nempe, carnem, & seiplum, omnis nequitiz doctorem, à veritate soductorem, menun falsitatis authorem, impietatis omnigenæ patronum, quibus machinis molitur huiusce mundi miseros cosmopolitas in fraudem illicere,& à divina, veraq; trinitate abducere, seq; in: ijs tenues illas imaginis divinæ reliquias abolere, omnefq; pieratis, & zeli flammulas extinguere. Deus autem bonus & milericors, qui trinus, &cvius existit, ad repellondum Satanz furorem fingula nostrorum corpora, animas, & spiritus triplici munivit armatură, fide scilicet in Deu, & Chrifrum lesure, immobili, & sirma spe vicz mukò selicioris futurz, ne caducis hujus mundi in occasum labentis vanitatibus harreamus; & charitate erga Deum, & proximum (quam scriptura sacra impletionem legis appellat) contra iniustas.

iniustas, & impuras carnis libidines, & prurientis animi motus. Hoc inquam triplici munimine sidei, spei, & charitatis, improbitas omnis diabolica carens side, omnis pigritia, & desperatio destituta spe, & omnis malitia charitate vacua, ope divina auxiliante, atq; opera humara adnicente, quàm certissimè, citissimèq; retunduntur. Que cum ita sint, addiscamus hinc omnes, potentiam, maiestatem, & bonitatem Dei demirari, qui varijs modis in ipsa creatura, veluti in exigua quadam tabula, summam & sanctam suam trinitatem quodammodò adumbrauit. Cuius infinitudinem, nec loci, nec dierum spatio terminandam, Philosophi pij per circulum bierog lyphacè designate voluere, cujus centrum vbiq;, circumserentia nusquam. Vale (Lector banevole) & sactu in acquirendo philosophorum lapide, incipias prudenter, & pergas patienter, ve persicias sulicier.

Salutis the Studiofissimus,

IO. WIGORN.





## Hacquists fie restituantur.

T Ego pag. 3 lin. 16: alie na.p. 20 l. 1. quid.p. 28 l. 26. cup o. p. 32 l. 2. Ni-L. hil. p. 38 l. 4. p. 8. quem. p. 62 l. 1. Oleaginitatem. p. 64. in marg. Ign. p. 76 l. 2. luperfluitatibus. p. 78 l. 17. confiringit. p. 82. l. 22. fluideforum. p. 87 l. p. perditionem. p. 88 l. 22. cft. p. 94 l. 8. mari. p. 310. l. vlt. preciolotum. ibid in marg. turba.







#### CAP.I.

Fhilosophorum Nihil oritur ex corruptione, solutione, & prioris apparentis forma privatione.



Visqvis in componendo Philosophorum lapide, ad Aliquid vultpervenire, a Niphilo incipiat: et qui ad Omnia, per Aliquid progrediatur; quia sicut ad summum non pervenitur, nisi per media sic

nec ad Philosophorum Aliqued, nisi per corum Ni hil,nec ad eorum Omnia, nisi per Aliquid. Isti enim sunt in opere philosophico certissimi gradus, in quibus nigredo, albedo, et citrinitas successiue. Quapropter vana, et vacua est inter veros Philosophos positio illa è scholis Philosophorum iam din explosa, ex nihilo nihil fieri. Quid enim est Philosophorum Nihil, nisi quædam quasi privatio, qua fluce, perveniunt ad Aliquid, scilicet, per corruptionem vnius ad generationem alterius. Eorum enim Nihil ex privatione, corruptione, et putrefactione oritur, continens in se potentiam ad Aliquid, quod quidem Alquid propensionem habet ad Omnia. Sed de his suo ordine diceus latius. Interea non sum nescius in Chao physico Phlosophorum, & Nihil.

N ihil, et Aliquid, etiam et Cmnia latere. Nos tamen adrei veritatem apertilis exponendam aptilis procedere decrevimus, modo priùs à nobis proposito. Primo autem, dum de Nihilo disputamus, animadvertendum est eum nihil agere, qui materiam, quam haber, non reducit ad Wihil destruendo. ve materiam, quam quærit, perducat ad Aliquid imò ad Omnia, quæ in Aliquo sunt, construendo. Huius rei exemplum dabo. Dixit Christus salvator. nisi granum frumenti cadens in terram, mortuum fuerit, iplum solum manet; si verò moriatur, multum profert fructum. Et alibi Paulus, corpus non reviviscet, nisi moriatur. Et Morienus. Nihil natum, crescens, vel animatu, nisi post putredinem: Compositum antem corporale, quod per corruptionem moritur, per regenerationem consurgit simplex, et spirituale: & nihil erit in exaltatione sua, niss prius fue erit in putrefactione sua. Quapropter accipiamus, quod habemus, et apparentem illius formam destruamus per putrefactionem, que mors, vel potiùs (veloquitur Paracellus) mortificatio dicituritune id, quod per putrefactionem resolutum suerit, extrudit germen ad nouam generationem, & spiritus generativus à vinculis corporeis liberatus, disponit le ad transmutationem, & nove generation is introductionem, per abolitionem prioris forme. Quamobre Philosophi privationem possière intertria rerum principia: Norunt einm formam, & materi-

am constitutiva esse rerum principia; privationem

Til Jamasu vav

Ioh, 12:24.

Cor.is.

autem

autem principium transmutativum nominarunt. Si enim precedat privatio, aut corruptio, necesse est vt oriatur, & sequatur novarei generatio; quia destructa vna forma, immediate succedit altera, vt patet in calce de lapidibus confecta, & in vitro de cineribus, Vnusquisq etiam ignarus, rudis, & indoctus Agricolanovit, verŭ illud esse, quod Philosophi dixerunt. Quale aute semen, tale siet germenterra verò mater est rerum omnium, Magna parens terra est: ) & omnia in terram redeunt, & suus cui si principio est sinis, quia,

Omne quod exoritur, terra fit & moritur.

Eodem modo generatur lapis, scilicer, ex semine, per coniunctionem Maris, & semine, activi cum passivo, forme cum materia, & sulphuris cum argento vivo: E squilla autem non nascitur rosa, Ali-

qua sunt semper reijcienda.

Sed pullos tales dat, qualis nascitur ales:
Et sructus veris, est sine fraude, sophis.
Ex nuce sit corylus, ex glande sit ardua quercus:
Sed labor in fassis, est sine fruge, sophis.
Destructio autem precedit constructionem, & corruptio generationem. Occidit aurum. & occidit

ruptio generationem. Occidit aurum, & occidit mercurium, vtrumq moritur, & oritur. Ante morte non est ortus, & invtilis est line morte vita, Quare, Morte mori melius, qua vitam ducere mortis.

Mors similes simili conditione beat.

Teste Avicenna, lapis non fructificat donec ad Niè
hilum perveniat, sed qui aurum novit destruere (inAnien.
quie Rosarius) is ad maximum pervenit arcanum: & Rosa.

qui

qui in ortu suo obscuratum vider solem, & statim ova nigrarum gallinarum coniungit cum ere noftro, habet magisterium ad exaltandum-solem nos trum. Solis autem nostri obscuritas sit per nostram putrefactionem, que omnium naturarum ad invice: ligatarum est solutio, separatio,& prioris apparentis forme privatio, et in nihilum reductio. Atq isto modo Wihil nostrum obscuritatem parit priùs in nigredine; vt postea Aliquid claritatem producat in albedine; & ve Omnia perfectionem assequantur & ostendant in citrinitate. Quare purresactio est imprimis necessaria, vt quasi ad Nihilum res redigatur: quia nunquam fit aliquid natum, crescens vel animatum niss post putrefactionem que in Composito nostro vibil aliud est nisi humidi cum sicco mortificatio.

### CAP. 2.

Philosophorum nihil resest vilis, que recto ignis regimine perficitur in rem preciosam.

Vbent Philosophi, vt accipiamus rem vilem in sterquilinijs. Vnde ignari quesiverunt rem preciosis sed res nostra vilis in sterquilinio, estres illa nigra, setens, corruptioni subiceta, turpis, & immunda, quam ignis noster lavat, nutrit, & persicit, donce caput corvi albedinem induat. Interca tamen, vt homo mortuus in sepulcho.

chro, sic spiritus generativus, occultatus in sepul chro suo, quasi mortuus iacet, & solus manet, donec terre sue beneficio, & naturarum conversione & alteratione, Artifex affiduus patienter (ficut Agricola Jexpectet, & colligat fructus. Annon Aspi gallus gallinaceus vertebat stercorarium, & inuenie gemmam, Quid, inquiens, rem tam nitidam reperio? Sterquilinium nostrum, sive res vilis nostra se. pius est vertenda, & terenda igne nostro à gradu ad gradum, à colore in colorem, ab elemento in elementum, donce gemma preciosissima, tanquam nitidissima, splendidissima, & albissima res appareat: lux enim nostra omnes priores depellittenebras. Attendite iam viri sapientes, quomodò ex Nihilo exurgat Aliquid, quomodò ex remortua producitur viua,& ex re putida & putrefacta res preciosa & perfecta, quomodò letiam. exvitulo strangulato oriunturapes, & quomodò apes ex herbis generant mel, quo modò ex vermibus producitur sericu, quomodò vivus, & serpentinus vermis nascitur ex crine equino, quo modò (quod ipse vidi) mille diverfarum formarum vermes oriuntur ex feno, & fimo equino per mensem, per balneum decocto, quo modò ex stercore Enniano colligere se aurum figurativè dicebat Virgilius, & quomodò ex ro vili preciosum, ex sterquilinio gemma, & ex sœtenti sepulchro, & fimo equino dulcis odor lucri provenit, vbi natura obstetrix ex vtero vniuscuiusq rei suam prolem in lucem excludir.

Bos s

Alb.de. min. Lib.3.Cap.6. Bos dat apes, dat equusbruchos, fucos quoq Mul',
Dat vespas asinus, sic Isydorus ait.

Si talis, & tam facilis sit transitus post spoliationem accidentium, & corruptionem formatum in rebus nulluminter se symbolum, aut similitudinem habentibus, sed omnino heterogeneis, quantò (queso) facilius hoc sicri potest in metallis habentibus idem

facilius hoc fieri potest in metallis habentibus idem principium ex sulphure, & mercurio, vt omnes attestantur Philosophi, cum, tempore opportuno na-

teltantur Philosophi, cum, tempore opportuno natura per se agat, & nos nature administremus per putresactionem, in convenientibus, similibus, &

homogeneis. Namomnia composita generari & corrumpi possunt: & que corrumpuntura sorma

in formam facile transeunt: Facilime autem metalla que communem & eandem inter se habent primam materiam, licet forma & specie disserant. Habent enim Symbolum in materia, virtutibus, &

potentijs naturalibus: & facilis est corum transmutatio adinuicem, quia actiua virtute post priuatione prioris sorme sorma in sorma transit. Non

tamen dicimus privatione effectulam effectivam ipfius transmutationis de forma in formam, sed oc-

casionem tantum & causam sine qua non. Vera autem & essiciens causa, est rerum agens Naturale, quod predominans imprimit aliquando formam

priori contrariam, sed semper materie conuenientem & necessariam. Sed queri solet, quam-

diu in putrefactione nostru Nibil m neat, & lateat

in oculo fabe nigro, & quantă illitéporis affignatur-

Digitized by Google

tur.Et dicimus quod aliqui imponunt centum, & quinquaginta dies, alij plus, alij minus, & corvum in columbam conversum paucis postea dicbus di-Sed quia diversos terminos decoctionis perfecte posuerunt Philosophi, nos regimen ignis ponimus, distinguendo inter frigidum, & calidum, vr pars lapidis adhuc non fixa, non fugiar, sed paulatim coquendo. ignem sufferre, & suftinere possit continuum, & nullu certum statuimus spatium inter principium, & finem decoctionis: quia iubet Raymundas, ve lapis ponatur in vase phi. Bonellus. losophico in principio veris (scilicet philosophici) & permittatur, donec tota materia denigretur.In ea enim est, quod seipsam emendet, nisi igne nimio, zynen. vel nimia festinantia sugiat, & qui lapidis naturas nôrit, prolixitatem coquendi sustineret, donec propositu nutu dei extraheret. Sat citò, si sat bene. Sed festinando plerumquè sit, quod,

Resquestra moră, parvâ consumitur horâ:

Accidit in puncto, quod non contingit in anno: Qua propter hoc vnum solum admonemus Artiste cem, ne ignem accendat solito vehementiorem, sed levi igne excitet, & extrahat corrupentes humiditates, & suaviter separet subtile à grosso cu magno ingenio, donec tenebre recedant, & oriatur lux. Gloriosa enim thesauri arca non aperitur, nist cum danno, donec nebula nigra calore folis, decoc. tione diligente, & lenta, equali, & continua evanescat, & in albedinem convertatur: sestina lente: festinans canis cecos parit catulos; & fructius nimis.

citò,

citò maturus, subitò arescit. Ipsa verò natura in motu suo tempus habet suum, coeundi impregnandi, parturiendi, nutriédi, & perficiendi. Interea occulta virtus, digesta & decocta in minera nostra per nature opus, spiritus scilicet vite manet latens in corpore suo fortiter compacto, donec paululum, & paulati, quasi per gardus lentos possit prodire ex cavernis suis beneficio putresactionis, que omnem rem ad Nihilam prius reducit, vt ex Nihilo Aliquid, imò Omnia que in co sunt, ex se, & per se producar. Quapropter recte Geber prœcipit, vt lentus sit ig-Geber. nis, qui humiditatis naturalis, sive radicalis sit conservativus, & fusionis tributivus, quia vehementior & intensior ignis humiditatis est consumptivus, & dissipat, imò destruit opus, violento igne vitrisicante materia, & cogente partes grossas simulascendere cum subtilibus. Proinde separetur aqua vel anima à corpore suo, & extrahatur à radio solis vimbra sua ve in solutione illa magnesia fiat nigra,& draco nigerrimus corrodens Caudam suam: tuncinde exibit aqua que vocatur à philosophis Sperma, anima, aer, ventus, vita domű illuminans, lux meridiana, argenstum viuum nostrum,lac virginis,totum secretum.

CAP. 3.

Docet quomodò ex Philosophoru Nihilo, eorum sulphur, latens in mortuo Magnesia corpore, consequi possimus, & quid sit Magnesia.

Vi querit sulphur irradians nostrum, faciat pacem inter solem, & eius vxorem: ita vt Scala. non separentur ab invice, sed immisceantur inseparabiliter. Quod quidem sit, quando per extractionem vtriusque nature, ambo interficiuntur, & postea resuscitantur nova resurrectione, itavt quasi immortalitatem postea inducre videantur. Quomodò autem sulphur irradians (quod virtus occulta, & ignis vivus, & simplex dicitur) consequi poterimus, in receptis suis Philosophi non docenta Ego autem misericordia motus erga studiosos & diligentes artis filios, rem ipsamacu tangam. Oportet priùs, vt nostra leui, & lenta decoctione, putrefactionis calore, & ovorum Philosophorum nutritione, virum cum vxore sua redigamus in Nihilum, itavt corrumpi, & mori, non autem funditus perire faciamus, igne philosophico, qui est calorsolis, vnde sulphur, quod non reperitur fuper terram:digestum tamen,& decoctum in terra solis reperiatur, & ex ca producatur solutione per aguam mercurialem. Guttatim stillet humidum. une simul reddendo sudorem suum, teritur durum, ritq illa, que lic commoriuntur coniugio corporali, viuificantur

viuificantur matrimonio celesti, teste Philosopho, dicente, Quimecum moritur, mecum oritur;& Hieronymo optimo theologo, Nihil oritur, nisi quod priùs moritur. Mors autem nihil est, nomine tantum aliquid, sed reveranihil, quia privatio. Non enim in predicamentis ponitur privatio per se, nec in reru serie stat, nisi gratia illius, cuius est privatio. Nequiter creaturas Dei habentur mors, & infernus. Intrarunt enim per peccatu, & propter pecca. tum. Confitemur autem mortem esse viam Regiã: ad vitam nouam, & priore vitâ depositâ, & deperditâ, ad vitam longè meliorem, quia ad immortalem & à peccato, maledictione, & corruptione libera. Chrys.in Lagar. Morsenim non est omnino annihilatio sed reno. vatio. Beata certè, & ante omnia desideranda mors est, que verivsque lanue valvas latius aperit, ve via ad vitam apertius pateat. Quamobrem iubet incognitus author, vi accipiamus lapidem suspensum Super mare (nomen eius Victor) Cum eo, inquit,

Conclus.Secreti,

perime viua, & viuisica perempta in co enim sunt Iodoc. Grener in mors, & vita. O scientiam preclarissimam! que quasi theatrum vniverse nature existis, eiusque anatomia, astrologia terrestris, argumentum Omnipotentie Dei, testimonium resurrectionis mortuorum, exemplum remissionis peccatorum, & speculu beatitudinis eterne. Hanc tamen longè preclarissimam scientiam nihili estimant insipientes, & ignari:& meritò, quia non nôrunt sapientum Wihil. Absit etiam vt indigni nostrū zv ibil intelligant, occludan-

tur -

tur potiùs cæcorum oculi, ne videant gloriam Dei in mirabilibus naturæ. Hoc autem vnum velim, intelligant, quicunque præclarissimæ huic arti operá dant, quod necesse est, ve qui intelligunt nostrum Nihil, extrahant de corpore mortuo latentem, et inclusum suum spiritum, qui postea mortuo Magnesiæ corpori vitam exhibeat. Separatus enim spiritus à corpore suo in nebulas nigras super corpus ascendit, & avolat in fumum, nisi cautè cum Artifex custodiat. Sed si firmitèr inclusium sigillo Hermetis eum capiat, hic certè spiritus introducit novam, & meliorem formam corpori corrupto, cùm semel pervenerit ad digestionis, & sublimitatis finé-Magnesia autem est tota illa mixtio, de qua extrahitur humiditas illa, que argentum vivum nostrum vocatur. Et dici debet nostrum, quia non est vulgi, nec quilibet mercurius, sed solus ille, circa quem natura suas primas operationes determinavit ad naturam metallicam. Atque hec humiditas (que etia aliquando dicitur sulphur) extracta permagisteriu, Lad:puer. vocatur Draco, qui totum compositum, à nigredine privatum, & amorte liberatum, in corpus il Flamel lustre, imò illustratum producit, donec ipsissimum corpus anima vocetur. Et licet diversificatur nomina cius, tamen vna semper sola res est, & de eâdem re. Non enim introducitur in natură, quod in ea no est de sua natura. Quare oportet, vt agens, & patiens sint in genere res vna, & cadem:in specie autem altera, & diversa, secundum mercurium, quo diversi-B 2 ficatur

Digitized by Google

ficatur mulier à viro, quialicet in vno genere conveniunt, tamen inter se differentia distinguntur & differunt sicut materia, & forma. Atque sic corpora in melius convertuntur, cùm in conversione corpora priùs interimuntur, & in nihilum redigun. tur, granaq corporis in mortem prosternuntur, & totaliter mortificantur, vt inde oriatur mercurius noster, tingens omne corpus in solem, vellunam, secundum quod lapis sit sinaliter proeparatus. Primò enim componimus, tùm compositum solvimus, putrefacimus (quia nil nascitur, nisi priùs putrescat) putrefactum abluimus à corrumpente impuritate. ablutum coagulamus, vt aqua suavitèr desiccetur, coagulatum calcinamus, calcinatum figimus, vt de fixo, & infummum sublimato statum, habeamus tingentem mercurium Auentem, sicut suit cera igni apposita. Sed de tingente mercurio dicemus latiùs, cùm ad Omnia pervenerimus. Interea intelligamus qued in nihilo sive putrefactione nostra fit folis & lune, artificialis & spiritualis Coniunctio:& tinctura solis mirum in modum se dissoluit & diffundit in aqualune limpida; nam tinctura solis aliter non tingeret, si careret suo receptaculo idoneo, in amboru coniunctione spirituali. Obtusum enim non pungit," nec aurum quatenus folidum & compactum est corpus, tingit. sed ex vero solis cum luna mattimonio fit verus coitus; ex vero coitu impregnatio vera; ex vera impregnatione verus partus. Sol autem paterest, & habet sui spermatis receptaculum

receptaculum lună, que ab Hermete dicitur mater-In patre est sperma masculinu, in matre semininum: Illud rubeŭ est & calidu: Istud album et frigidum: et in spirituali amborum coniunctione, corporea siunt incorporea, subtilia, depurata & viua post putresactionem; & simpliciora siunt composti longè prestantiora & persectiora, & sortiùs mirabiliùs q regenerata sua simplicitate agunt.

## CAP.4.

## Nostrum Nihil clavis eft totius artis.

Os autem nofmetipfos accingamus ad Philosophoru Nihil, cùm de co nunc sit sermo. Nibilenim nostrum in corruptione sua maximam affert emolumentispem, eò quòdap. parens putrefactio perfectu probæ conjunctionis Ifac. est signum, sine qua nulla fixio inter spiritum, animam, & corpus accidit. Est enim nigredo in putre. factione. & purrefactio in nigredine, atq hoc seere, tum est, & signum dissoluti corporis, sine quo non fit progressus ad generationem inter masculum, & fœminam amoris vinculo. Appetit autem volatile fixum,& fixum volatile,corpus fpiritum,& spiritus corpus, aqua terram, & terra aquam, sicut causa effectum, & effectus causam, non aliter quam Mas trahit foeminam, & foemina marem appetitu natusali Vbi auté naturalisest appetitus, ibi & attractio, B 2 vbi

vbi attractio, ibi secundum naturam retentio, in retentione digestio, & per consequens supersuorum tandem expulsio, & impurorum evacuatio. Quare. qui solvit in putrido, & coagulat in puro, totum Hermes, perficit magisteriu, vis enim cius integra est, si versa fuerit in terra. Quamobré letetur in laboratorio suo artifex quia hoc ipso nigredinis signo, semen, quod querit, germinare conspiciet. Quid enim aliud elt instar picis nigredo, quàm corporis soluti verum indicium, & uove forme (corrupta priore) intro-Lul. ductio. Ob eam itaque causam Nihil nostrum clavis artis, et operis dicitur. Et qui per hanc clavem non ingreditur, exclusus pullet cum infipientibus quia ianua clauditur et aperiri non potest. Compa-Au enim firmiter corpus, fine clave nostra, inane, et inanime manet, ve priùs. Sed qui clavem habet nostra, huic fit introitus ad Aliquid, et per Aliquid, ad tincturam, quam quærimus, in qua Omnia. Itaque qui recte cupit procedere, sedeat priùs sub vmbra tenebrarum, et mortis, vt lucem, et vitam, quam quærit, inveniat lætus. Est enim Nihil nostrum, in quo nigredo, principiú medicinæ, et (vt inquit Lul-Lul. lius peffime sentiunt, qui nigredinem pro impuritate habent. Non enim impuritat, sed humiditas aquosa, et adustiva parit nigredine, corrumpit opus, et tingit in colorem, qui a sapientibus dicitur Saturnus, vel plumbum, vel es propter suam nigredinem. Apparente itaque nigredine, scias te recam inverisse operandi viam, et in sepulchro suo sepelijsse virum

virum cum vxore sua in simo equino, cuius simi sige nificatio est apud Philosophos obscura transfigu. Phenix. ratio, et in nigredinem conversio. Ideoque letari potes, quia donum maximum tibi à deo concessum. est, vbi color tibi signum sit in magisterio totius operis, & inprimis finis vilui tuo patefiat, & postea mutatio operis à colore in colorem te lemper doceat. Nam qui bene novit destruere, novit etiam bene construere, & qui celum cum forma facit concubere, celum cum forma facit concipere, quia ex putrefactione purificatio, ex nigredine albedo, ex immundirie ablutio, & ex Nihilo Aliquid. Atque sic grossum factum est gracile, leve ponderosum, Aquinas, asperum molle, & dulce amarum per conversione naturarum, & virtute nostri ignis occulti. Quaproptèr quia vnumquodá colorem, & nativú calorem habens, vitam etiam habere dicitur, Philofophistuduerunt eam occidere, & ad Nihilum reducere, vt postea vitam quasi perpetuă ei redderent. Hoc autem fit, cum azoc, & ignis totam obscuritatem evellentes, opus suum perficiunt. Fateor nostru nigrum Saturnum patrem esse Iovis, sed iratus Iupirer ableindit patri genitalia acuta cum falce: genitalia Saturni in mare cadunt, & ex eorum sanguine, simul cum maris spuma genita est Venus. Hinc in opere varij colores, nigredo Saturni, albedo Iovis, & Veneris citrinitas. Dieit ergo Rosarius, quòd :: quicunq vult intrare Rosarium, & ibi videre, & habere rosas tam albas, quam rubeas absque renostra :: vili,

vili, & absque clave nostra, cum qua nostre reserature reserentur, ille assimilabitur homini, ambulare volenti absque pedibus, quia in illa re vili est clavis, ex qua septem porte metallicæ aperiuntur, & absque illa re vili nunquam preciosum persicitur. Persicitur autem suhtione, voi calor agens in humido primò essicit nigredinem, & agens in sieco operatur albedinem, & in albo citrinitatem: essodiatur rergo Draconi sepulchrum, & sepeliatur illic mulier cum eo, donec totus vertatur in sanguinem. Sed sistamus gradum: huc enim non adhuc tam celeri pede pervenimus.

### CAP-5

Nihil philosophorum parit mortem, mors fatorem, fator venenum. Sed Virtus Nihili Philosophorum, potenter & naturaliter se ostendit in essentiali, occulta, & invisibili rerum forma, vndè nova, & excellens creatura exurgit.

Perpendamus paululum in nigredine nostrum Nihil, eius bonitatem, & virtutem expectantes expectemus. In eo enim dominatur obscient se femina, apparens in corporis dissolutione, vbi corruptio putresactionis in renostra vili sit per calorem, agentem in humido, vbi etiam calor con nectens humidum, generat primò nigredinem, adeòque obscuratus est sol in ortu suo. Est hecalenigratio

Pigitized by Google

gratio est operis initium, corruptionis signum, puttes actionis indicium, certum commixtionis lumidi cum sicco principium, solutionis corporis sig. Scala. num, et susceptio viriusque in alterum. Neque enim aliquid generatur exaltero, nisi priùs præcedat corruptio. Itaque incipiendum est a putres actione, quæ nihil aliud est, quàm corruptio, et destructio, quam etiam nos nostrum Nihil vocitamus.

. Ortus cuncta (nos repetunt, matremg riquirunt, Et redit ad nihilum quod fuit ante nihil.

Chm enim per putrefactionem destruitur materia cum visibili externa forma metalli, si sciscitetur quispiam quid hoc? Respondendum sanè 20 shil: suit fortassis aurum, argentum, vel mercurius, vel vnum, vel duo ex his simul, at in putrefactione, nec aurum est, nec argentum, nec mercurius. Quid ergo est? certè Nihil, quoad priorem materialem formam Nihil, & nullo insignitu proprio nomine. Vocatur tamen aliquando caput corvi, proper nigredinem in dissolutione, aliquando cadaver, propter setorem in mortificatione: Et si nunc frangatur vitrum & reseretur sepulchrum in quo clauditur nostrum 20 ihil, hoc certè Nihil venenum est mortiferum, imò ipsam in olla mortem inveniemus.

Nam tacet in tumulo rosa mundi, non rosa munda,

Non redolens, sed olens, qua redolere solet.

Procul hine, proculite magistri. Nam illius mulieris
venter armis est plenus, & veneno. Ecce Nihil Theophil.
nostrum mortem operatur, & mors, vt antea dictum

tum eft, nihil eft. Nihil enim merito dici debet. quod in rerum natura essenon haber. Sed sicut per transitus sit ad vitam, sieper nostrum Nihil via patet aperta ad Aliquid, & venenum nostrum nos ad prestantissimam, & preciosissimam ducit medicinam, si eo rectè vtamur-Imprimisautem sciendum est, quòd per putrefactionem, & Rosar. putridi fractionem, omnis res digeritur, & in illa digestione fit fractio interputridum (id est fætidum) & mundum, vel (vt magis loquar philosophice) intermaterialem, & essentialem formam: forma enim essentialis mundi corporis, etiam in materiæ corruptione illesa manet, ideoque immediatè crescit, & multiplicatur in se, vt patet in grano, quod postquam stetit per aliquos dies subcalore terræ, tumescit in putredinem, ve quod mundum est in co, crescat, & multiplicetur, immundum autem, & corruptum evanescat. Huius rei ratio est, quòd liberatus spiritus captivus corpore hio, virtutem, & essentiam suam potenter, & naturaliter oftendit. Non enim corrumpitur lapis, ve mortuus maneat, sed vt mundetur, & vivisicetur, & vtà damno in lucrum, à corruptione in renovationem, à malo in melius, à nigro in album, ab immundo in mundum, & ab ipsa morte in vitam convertanir, teste Morieno dicente, Terracum aqua Morion putrescit, & cum aqua mundisscatur. Putresactionem enim sequitur ablutio, & omnis obscuritas penitus deletur. Etenim licet inanime & mortuum corpus

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

corpus videatur, cum tamen aqua nostra è corpore animam fuam femel extraxerit, rediens & descendens aqua corpus penetrat, & spirituale efficit, reddendo, & infundendo animam suam, vt corpus mortuum reviviscat. Sed quæri soler, an omnes creature possidentes in se semen suum, in semine suo putrescant, & pariant nigredinem, prinsquam multiplicantur,&crescunt.Nosaute respondemus quòd in vegetabili, & animali id semper solet sieri: in metallico autem corpore non fit, nisi ad primam materiam reducatur. Prima autem materia aqua est permanens, vivificans corpus, ideoque aqua vitæ vocatur, lac etiam virginis, herba ablutionis & fons animalis, de quo fonte qui bibit, non moritur. Secretum hoc,in quo tota occultatur scientia. Capiat, qui potest: ille, qui capit, captivum habet mercurium philosophorum, & servum fugitivum, qui, cum capitur, præfert fe auro, & fit auro mille. sies preciosior. Hic certe mercurius estille, ex quo deus omnes creavit mineras. Atque hunc nos profundum, & occultum scimus ipsius corporis & erigens ipsum. Quapropter studuerum philosophi, illorum etiam lapidem mineralem componere ex humido illorum minerali, & vapore vnctuoso, extracto à corpore interempto, & ab vnoquoque corporis grano, morte prostrato, & totaliter interfecto, sed cum conservatione speciei, & essentie sue. Annon adhuc vnulquifque filius artis plane, pleneq intelligit quomodo oriztur nostrum Nibil, AliquidQuid, etiam & Omnia ex putrefactione? Quod enim est vapor ille mineralis, & humidum illud vnetuo-sum radicale, nisi omninò Nihil, nihil, inquam, nec tibi, nec mihi, sed citissimè in auras avolans, nisi liberatum corpore suo, inclusum tamen vitro, tanquam novo carcere fortiter detineas, donec duo obviantes spiritus leti (natura enim natura gaudet) corpora mortua vivisicent, vnde corum Nihil in aliquod magnum, potens, supereminens, sublimatum, & excellens exurgat. At verò vapor ille vite, & vivisicans, qui etiam Draco dicitur, quam diu cum fratre, & sorore sua manet in corum mortisicatione, Nihil dici debet, donec ab illis, tanquam à morte resurgat, yt postea siat aqua permanens.

#### CAP. 6.

Quomodo invisibilis formalis pars, que est argentum vivum philosophorum & metallorum semen, extrabatur à composito in Nibilim redacto.

Voniam verò fol, & luna aliquando frater, aliquando foror, aliquando pater, & mater lapidis dicuntur, & etiam aliquando in operatione lapidis terra, vel nutrix appellantur, scire oportet Artificem, quòd materia prima in quam resolvenda sunt sol, & luna, est (vt inquie Ripleus) materia prima propinqua, que in animalibus sperma, in vegetabilibus semen, in mineralibus sulphur,

fulphur,& argentum vivum (supple) philosophorum nuncupatur. Argentum autem vivum vulgi non est de magisterio lapidis, nec cum ipso extrahitur convenienter argentum vivum philosophorum ex auro, vel argento, neq; aurum ipsum in sua natura aptum est adhoc, vt ex ipso siat aurum philosophorum: differunt enim inter se, que sunt philosophorum,& que sunt vulgi. Philosophorum enim aurum est formalis pars auri, sed vulgi aurum est totum auricompositum. Oportet itaqcorrum. pere compositum, vt ex eo possit elixir generari, quod est sulphur philosophorum. Et licet sulphur vel (vt ita dicam) semen metallicum corrumpatur, &, quoad apparentiam, quasi penitus destruatur, quod aliquo modo propter vegetationem, & incrementum vegetabile, & propter animationem, animale dici potest:nullo tamen modo ita corrumpitur arque ita destruitur, vt penitus omnis vite,& vivificationis spes tollatur. Manet enim materia femper sub aliqua forma, vnde soluta prima corporis forma, & ad Nibil (quoad priorem formam) redacta, introducitur statim (vt antea dictum est) nova forma, post corruptam corporis persecti priorem apparentem formam. Atque hec nova forma est inprimis in colore nigra, in odore setida, & in tactu subtilis, & discontinua, ita verespectu destructe prioris lucide, & luculenter apparentis forme, merito Nihilnunc dici possir, & debeat.

Comparativa enim est hec loquutio, & non simpli-C 2 citer

citer dica, que de nostro Nihilo dicitur. Neque enim dicimus Nihil nostrum, sive nigredinem,& corruptionem ipsam esse causam per se efficientem ipsius transmutationis de forma in formam, sed tătum occasionem, & (ve Titelmannus loquitur de privatione) causam sine qua non, sicut priùs cap.2. dictum est. Causam autem verè efficientem novimus esse agens naturale, quod predominans in aliqua perfecta forma, imprimit in materiam formam, quam vult introducere, & transire facit materie formam activa sua virtute in formam convenientem, & acquisitam. Quare in solutione putrefit corpus, & in purrefactione folvitur, & in verifq mutatur, & non manet, qued prius fuerat, sed concurrente solutione, & putrefactione, mortuum appa. rens corpus, & ad nihilum deductum, in melius transformaturguod, si mortuum non suerit, solum maner:Si autem mortuum fuerit, fructum multum affert.

Cùm videas lethum, tibi dicas te sore letum.
Queri autem solet, quomodò sulphur, sive mercurius, sive semen, sive prima materia, ex vnoquod corpore minerali, presertim è corpore persecto, & fortiter compacto extrahi possit. Nos autem respondemus cum Alano, extrahitur medio spiritus pondemus cum Alano, extrahitur medio spiritus mercurij. Ille enim spiritus instrumentum est materiale putresactionis, solutionis principium, et completio: et eadem solutio est verum operis principium, et temperatus calor causa movens ad putresactionem,

Digitized by Google

tresactionem, et solutionem, quia calor agens in Auicen. humidum paritnigredinem: Etqui nunc non novit extrahere perfecti corporis materiam primam, & iplum semen ad generationem novam, toto se sciat aberrare celo, Medium autem extrahendi nos vocamus illud, quod de duabus extremitatibus participat, humiditatis scilicet, et siccitatis. Et per hoc medium trahimus argentum vivum philosophorum, sulphur, semen, et primam materiam eorum à cavernissuis, et reducimus lapidem adssuam primam naturam,purgatum ab originali macula. Hecautem extractio, licet non vna vice, vel die vno simul et semel accidat; Accidit tamen singulishoris, et horarum momentis, paululum, et paulatim, donec opus ad perfectionem perductumfuerit, fecundum operantis, et nature regimen. Materia enim desiderarhabere vnitatem forme ut de sorme perfe-Lul.then. Aione in vnitate spiritus quinte essentie integretur. Cap. 36. Quantò enim nobilior est forma, tantò magis materiam nobilitat fuam, et à duplice corum spermate nascitur aqua viua, que est argentum vivum nos trum, et aqua vite, que mortua corpora refuscitat. Ascendit enim sumus subeilessimus qui circum circa volando connercitur in aquam limpidam ferenam et claram tanquam lachrymam, habentem infe potentem earum virtutem à quibus extrabitur. Estenim spiritualis, et ratione sue alterationis et regenerationis miranda operatur. Quapropter Lull: There. inher Luthins, ve accipiamus rem vilem, & eam faciamus-

Digitized by Google

amus rem vilem, & eam faciamus'amplexari parëtes suos, quousq; penitus crepentur, & sint velut mortui, & vt recipiamus ab coru ventre argentu vivum, à quo lapidé formemus, & postea medicina, sindem. quæ non omnibus est conferenda. Argentum enim nostrum vivum seipsum primò intersicit, & postea occidit patrem, & matrem, & extrahit eis animas à corporibus, & epotat omnes ipsorum humiditates, facit que ipsos nigrescere, sicut carbo.

## CAP. 7.

Refuscitatio Nihili nostri à corruptione sua in nobiliorem formam, docet resurrectionem carnie nostra in gloriam.

Ovimus, quòd destructum, & penitus corruptum cum suo compare aurum, aurum non est, nec destructum argentum, argentum dici debet, sed in destructione sua (vt priùs dictum est) Nihil. Mortuum enim, & destructum, nec hoc, nec illud est individuum, vt patet in tritico in terra mortuo, sed omnino Nihil. Cum verò susceperit novam formam; quid queso novum hoc, nisse ex Nihilo Aliquid? De quo dicemus suo loco. Intelligamus interim, quod omne mixtum, & elemetratum corpus in compositione sua, corruptioni, & alterationi subijcitur, vnde sequitur mors, & in morte Nihil. Mortua enim in Nihil recidunt. Hoc

tamen Nihil continet in se potentiam aptamad reinduendam suam multò nobiliorem formam, post resuscitationem à mortuis, vt priùs dictum est. Resurrectio enimà mortuis Auguid producit, in quo Omnia. Habemus itaque in putrefactione Nihil, in renovatione Aliquid, in persectione post renovationem, Omnia. Et sicut nostrum N ihil mortis est fignum; sic Aliquid nostrum vitæ spesest, Ommia autem resurrectionis, & vite, effectus. Benedic tus deus in eternum, qui etiam in confirmationem resurrectionis nostre à mortuis, statuit, vt oculis nostris cerneremus, metallorum mortificationem, imò ipsam mortem, & corum postea resuscitati. onemà mortuis in melius, adconfirmandam fidem resurrectionis carnis nostre in vitam eternam. Quapropter, inquit Basilius Valentinus in tractatu Basil, Valent. suo de medicina hermetica, quòd nihil amplius scripsit, nisi quod post mortem, &resurrectionem carnis sue attestari voluit. Omnia inquit Aristoteles appetunt bonum, & omnia tendunt in finem suum. Bonum autem, & finis vniuscuiusque impersecti metalli, estipsa auri perfectio, vt in die iudicij sui maneat, & penas non detartifici, sicut volatile, imperfectum, & corruptioni obnoxium. Optarem cquidem, vt mysterium hoc, sapienti notum/divina cooperante gratia jintelligerent etiam gravioribus peccatis obnoxij, vt in regeneratione sua (sicut metalla nostra)appeterent bonum, & sinem suum sine fine in vitam æternam, & ve post resurrectionem carnis

carnis corruptæ in die iudicijstarent in æternum. Alchymiacerte testimonio antiquorum, & iudicio sapi ntum, adillam vitam, viam quasi digito suo demonstrat, & obeam causam ars meretur vocari. verissima, & maximè necessaria, quæ naturæ pedifequa dirigit nos, & ipsam naturam in materia metallorum ad finem, quem quærimus, vt summum bonum tàm in metallis, quam in nobis ipsis finaliter inveniamus. Si quis obijciat artem hanc esse dissicilem, & obscuram, quia abscondita est Philosophorum sapientia, sicut est corum lapis reconditus: Fateor equidem figuratum, & enigmaticum fuisse, & esse corum sermonem, nè canibus, & porcis proijcerent gemmas,&nè capræ fetentes depascerent rosas albas, vel rubras, in eorum hortis pullulantes. & crescentes. Omnes tamen Philosophi eôdèm tendunt, & in codem conveniunt, necest inter eos aliqua contradictio. Sed figuratiue, & obscure sunt loquuti,vtboniviri,& artis solummodò filij intelligerent, quibus datum est nosse mysteria. Qui bene percipiunt, benè perficiunt, & qui subtili ingenio investigant, continuo labore inveniunt, quod quærunt. De coloribus autem non iudicant cæci, nec obiectum sentiunt insensati, nec mysteria sapiunt, vel intelligunt increduli. Quapropter deses non sit filius artis in legendo, ve propetior fiat in operando.

Haurit aquas cribro, qui discere vult sine libro, Scire rudes quarunt quod docti non docuerunt. Incipiat ergo qui sapit ab intellectu, vt finem operi imponat imponat in sensu. Licèt enim formæ rerum substantiales penitus sint invisibiles, et ignotæ, rectè tamen eas intellectu priùs concipientes de ijs postea iudicamus per earum operationes, qualitates, passiones, et accidentia, et tunc arguimus de ijs ab oculo ad animum, a sensu ad intellectum. Sed qui priùs probè concipit, postea rectè conspicit.

### CPA. 8.

Complexiones metallorum ex elementorum qualitatibus cognoscuntur, et propter peccatum Adami ingemiscunt metalla cum cateru creatis, vt liberentur.

E ignea, vt aurum, aliqua aerea, vt stannum, alia terrea, vt plumbum, alia aquea, ut argentum viuum. Essentia autemipsius auri habet in igne qualitatem caliditatis, & in caliditate siccitatem; & essentia, quæ habet in aere humiditatem, habet in humiditate calorem: & quæ in terra siccitatem, habet in siccitate frigus, & quæ in aqua frigiditatem, habet in frigiditate humiditatem. Primæ autem istarum qualitates sunt de essentia rei; secundariæ autem adventitiæ sunt, & concomitantes. Qui verònovit humidum frigidum, in humidum calidum transferre, & humidum calidum in siccum frigidum, & siccum frigidum in siccum calidum transferre, & numidum calidum calidum transferre, & numidum calidum in siccum frigidum, & siccum frigidum in siccum calidum transferre, & numidum calidum transferre, & numidum calidum calidum transferre, & numidum calidum transferre, & numidum

mutare, convenit certe Artesium, & ipsa elementa, quæ occulta sunt, novit conspicua reddere. Vir insi piens non cognoscit, & stultus non intelligit hæc. Interea ingemiscunt metalla cum creatis omnibus, vt liberentur in gloriosam libertatem filiorum dei. Cùm enim in principio creasset omnipotens deus cælum, & terram, vidit omnia creata esse bona. A cælis autem per superbiam,& inobedientiam delap. fi funt angeli: & in terrestri Paradiso peccavit Adam. Iratus est deus. Quarè detrusit Adam ex Paradiso. sicut angelos è cælo. Hine maledictio; et vnaquæ. que creatura facta est particeps maledictionisterra etiam ipla maledicta est. Hinc spinæ, cardui, lollia, vrticæ.&c.Et sicut terra post maledictionem suam sponte sua protulit pro saluberrimis herbis, pro o. doriferis, et suavissimis sloribus, mortifera quæque graveolentia, perniciola, et nociva: sie etiam probabile videtur, quòd viscera terræpro persectis imperfecta, et pro sanis leprosa metalla plerumque producebant. Accepit Adam post peccatum suum, ficuum folia, ad virilia nuda tegenda: erubuit enim dolens, Folijs autem fieuum non egebat, priufquam peccasser. Neque enim opinor, quòd filij Adam, nisi propter peccatum patris vnquam eguissent, vel stanno pro candelabro, vel ferro pro calcibus equi vel cubro pro lebete, vel plumbo pro tectura domus non magis quàmante pecatum equisset Adam ficuum folijs. Hæc enim omnia fuissent invtilia, et vana. Quapropter sicut Adam ipse creatus est sine macula et sine infirmitate aliqua, ad imaginem dei

in omni, & summa persectione; sic certè probabile, & verisimile videri potest, quòd reliquæ creaturæ ad vium, & servitium Adæ in omni perfectione in statu suo & in specie sua create sunt. Cum autem peccaffet Adam, morbus, imò mors intravit & maledicta est terra, tàm intus, quàm in cute, tàm in occulto quàm in manifesto, & tam in visceribus, qua in superficie. Et quid ni nunc metalla facta imperfecta & leprofa, tanquam filij amaritudinis dolentes,ingemiscerent cum ceteris creaturis pro amissa bonitate, libertate, & perfectione sua, vt tandem cu filijs Deilibera facta esse possent. Etenim vniversitas rerum, quæ in vsum & servitium hominis erat à Deo creata, iræ & maledictioni Dei propter hominis peccatum subjiciebatur. Atq; hinc rerum omnium confusio, & horrenda mundi deformatio, sub spe tamen instaurationis in die revelationis filiorum Dei & redemptionis corporis nostri. Nam in illo die, quod priùs erat à Deo constitutum, & postea proprer peccatum destitutum, restitutum erit per Christum Iesum Dominum nostrum. Inteterea verò omnis creatura, maledictioni, corruptioni, & vanitati subjicitur, & in corruptione, & vanitate sua in Nihil redeunt creature, ve ex corum. N shilo, Aliquid in creatoris laudem & gloriam exurgat, & exultet. Corruptio enim vnius (vt priùs dictum est) generatio est alterius, ita vt in proverbium abijt, Senex filium generat, moritur fenex, vivit filius. Philosophi aurum, quod in coelis habet: 3, p2patrem solem, in terris matrem solum, vocarunt semen suum, qui in vno lecto cum vxore sua concumbens, agit viri vices, donec moriatur, vt filius eius, tanquam phænix ab oriente sole, vivus, valens, victorque nascatur. In sene omnia vitia senescunt, sola autem iuvenescit avaritia: sed,

Prodigus est natus, parco de patre creatus.

Tingit enim silius auri impersecta metalla in insinitum, illis reddens suam virtutem, sicut lucerna, & sicut sulgur penetrans, totam lumine suo perimplent domum. Reliqua autem metallamanet adhuc impersecta, & siunt ingemiscentia, quasi Tantalus, & in aquis metallorum stant vsque ad mentum, & aquam vitæ primis quasi labris degustare cupiunt; sed non possunt, sitientia semper, & ingemiscentia in statu, quo priùs, nisi peritus Artisex misericordia motus, eorum & capita, & etiam corda penitus sub aquis mergat, cum aquis purget, abluat, & renovet, donec abeant in siccum slumina.

## CAP. 9

Cacochymista, qui in extraneis operantur, nihis agunt; sed philosophi, qui in rebus aptis & propinquis, ÿsque mundis, & non leprosis operantur, lapidem perficiunt.

Mpij, & ignari Sophistæ, qui ineptè in rebus, à veritate alienis operantur, fingentes, sed non facientes, mysteria hæc non intelligunt. Quapropter

Digitized by Google

ter in schola Philosophorum non proficientes, nihil perficiunt, sed in acquirendo lapide nummos suos dilapidant, quia Philosophorum Nihil non intelligunt. Hi in chartaceis, & receptis suis dicentes, Recipe, Recipe, decipiunt, & decipiunturipfi. Agit sophista fortassis apparenter, ita ve videatur res, sed non est; sed Philosophus verus agit enter, & verè. ita vt res ipsa sit, sicut esse videtur. Miselli homines, in tenebris plusquam cymmerijs versantes, Silyphi faxum volvunt defatigati, & in abyssum perditionis lapsi, à veritatis via longissime aberrant. Îsti montes pollicetur aureos in sophisticis multiplicationibus, Sublimationibus, calcinationibus, & fixationibus. suis, sed imposturis suis quam plurimos fallunt, luxurià interim& poculis diffluentes. Vn de malè audit ars bona, & propter nebulonum fraudes malè audiunt viri boni, quia Sophistæisti Alchymiam profitentur, non vt naturæ vim, veritatem, & virtutem, nec veram rerum cognitionem consequantur, sed vt divitiarum (scilicet) copia circumfluant, & amicis suis, nescio quæ, qualia, quanta polliceantur, qui Philosophorum nomen vsurpantes, artem hanc sanè divinam, prophanam, et vulgi fabulam propi nant deridendam. Et tamen Verbosi isti, er inflati Sophistæeorum fumum alieno igne multò luculentiorem esse volunt:

Atque intrare domos vt edant, spernunt alienas, Esuriunt, sitiunt miseri, sed lauta requirunt, Vs Crasus dives quisque est, sed pauper vt Irus; Et pro more suo, sercula lauta petits.

Cum verò aquila in cælestibus, et scarabus in fimo versetur, nisi obstet istorum arrogantia, ignorantia, improbitas, et fallacia, cur probi, et sancti viri in summo precio, et honore apud bonos, et sanctos non sint habendi. Vos igitur sancti, et boni viri, qui non ad deum fine deo nec ad lumen fine lumine acceditis, qui avaritiæ, inscitiæ, et fallaciæ nebulis dissipatis, veritatem in luce quæritis, vt divine bonita. tis radij mentibus vestris illucescant, Empiricos istos, imperitos sophistas fugite, et nolite vnquam rem aliquam naturæ, vel arti disparem sumere. Mihi credite, vltra posse, non est esse in alienis non est aptitudo, vel potentia ad nostrum esse; neque enim á disparatis vnquam valebit argumentum. Ho. mo, et saxum efficiunt nihil, nisi fortassis Idôlum, quod reverà nihil est. Etenim aliena non introdu. cunt formam, quam sapientes quærunt, informan. tem:sed qui in extrancis laborant, in rebus à verita. te alienis operantur, et agninis lactibus alligant canem. Itaque reijciantur aliena, gaudeamus naturâ: Natura enim natura gaudet.

Dum similis simili sociatur, pax fit vtrisque, Ni mihi sis, vt ego, non eris alter ego.

Arrigite nunc aures, imò animos ad veritatis cognitionem dirigite, filij artis, vos alloquor, vt accipiatis rem aptam, et rei propinquissimam. Sic secundum naturam ad generationem hominis conveniunt vir, et mulier, sicut ad generationem lapidis nostri, forma et materianostra. Hac enim iu coniunctione

junctione sua congrua, benedictione illa fruuntur, sicut cætera creata, erescite, or multiplicamini.

Annon benedictus Deus in omnibus operibus suis, etiam tam in metallis, corumque propagatio. ne per causas secundas, quàm in corum creatione per causam primam? Causam enim primam solus Deus creavit. Quare prima rerum principia remota sunt, & non in potestate nostra sita, & ob cam causam principia propinqua in causissecundis ex metallis elicimus, in quibus deco&a, & exparte fixa insunt principia, vt ex ijs medicinam, & lapidem in suo esseriangulum, & in qualitate quadrangulum conficiamus nostrum. Volentes enim dare formam perfectam corpori imperfecto, in hoc imitamur natutam,& ex re nata naturantem facimus,accipiendo caulam secundam, ve generatio fiat ex pro ximo, & conveniente, vbi principia naturalia metallorum, fiunt principia magisterij nostri, & principales radices omnium mineralium in terra cumaqua milta, fiunt fundamenta totius artis nostræ. Sola autem forma auri in sulphure suo, & paterno suo semine, reliqua imperseda corpora informare, & debet, & potest. Quod quidem sit, quùm per Artificis industriam aurum efficitur, generationi aptum, cum materia debita.

Balnea cornici profunt, sed non meretrici:

Non meretrix nostra, sed cornix munda sit unda.

Ecce quod priùs dixi de viro, & muliere effectum

cst: solus vir virum non generat, nec sola auri forma

E vir-

tutem suam potest propagare: Rebis, id est, bina res, potest. Forma enim coniuncta cum materia apta, virtutes suas potest propagare, quiaduo coniuncta cooperantur, & invicem agunt, & patientur, donec filium generant, parentibus longè nobiliorem. Atque hæc est lapidis nostri sublimatio, vt altiùs & nobiliùs elevetur in statum longè excellentiorem, & vt metalla perficiat impersecta. Cauendum autem est ne filijartis comedant de filio, cuius mater sit leprosa, vel pater leprosus. Si enim masculus suerit leprosus, & sæmina leprosa, necesse est vt corpus generetur quoque leprosum. Qualis enim pater, talis filius.

Arbor naturam dat fructibus, at que figuram: Aradice mala na scuntur pessima mala.

Mali corui malum ouum. Quarè iubeo, vt qui corpus mundum creare velint, habeant purum masculum, ab omni sorde repurgatum, vt fæmina, que non perdidit menstruum, semen similiter recipiat purum, quia bona arbor bonos profert fructus, & expura substantia purum corpus, & ex puris corporibus generatio pura. Cum ergo sola fæmina non generat propter nimiam frigiditatem, & humiditatem; nec solus mas, propter caliditatem, & siccitatem (loquor de duplici natura lapidis, scilicet subphurea, & mercuriali, agente, & patiente) coniunxerunt philosophi sperma maris cum menstruo seminæ, & contempérarunt caliditatem cum frigiditate, & siccitatem cum humiditate, vt per reductionem con-

contrariorum, & extremorum in mediam dispositionem, sequeretur inde imprægnatio, & ortus. Hoc autem vnum silentio non prætereamus, quòd

Restituatur ergo, & renovetur senectus solis in iuventutem suam per reductionen in primam materiam, & suvenem illum Arcadiæ agilem & sortem in potestate nostra positum habemus.

### CAP.10.

Docet mutationem metalli leprosi, & imperfecti, in sanitatem,& perfectionem,& renouationem hominis impÿ ad sanctitatem, & falicitatem (nam.

Esinant dehinc ignari clamare species non mutari, cum nos de transmutatione metallorum et de corum in primam materiam reductione, loquimur. Nesciunt enim isti, quid sibi velint philosophi in metallorum transmutatione. Mos enim negamus mutari species, invicem disserentes speciali formà, donec vnà formà corruptà, artis, et natura benesicio inducatur altera, vbi materia formam appetens prorumpat in actum impulsit causa efficientis naturalis, et debitis adminiculis ad renovatione in melius. Nam nulla metalla disserunt ab auro nisi in immundicie materiae, aut complexionis inæqualitate. Quapropter transmutare illa, est e corum

corum immundicias abstergere, et mundificatis riscal substantiam apponere assimilaram solis in virtute, & operatione, quæ (ipfa re) ducit ab inæqualitate. Hæc autem substantia est in sua fortitudine, et de potentia deducitur ad actum, cum sol fueric in exakatione sua liber ab omni malorum aspectu. Qua. re constanter assirmamus individua specierum in metallis transmutari posse in aurum, quia reducendo, & corrumpendo corum substantialem materiam, corum forma etiam corrumpi videtur, & bene, & verè permutari, ve inducatur nova forma immediate, scilicet vltima, & à natura ab initio ordinata. Nam forma omnium corum individuorum, que in fua specie vnicam,& eandem in potentia acquirunt sormam cum auro, facillime persicitur in aurum, quia exnatura ordinatione immaturis succurrunt matura, & imperfectis perfecta, et viraque habent proportionabilem naturam, quam im origine à mercurio traxerunt. Diversæ species animalium, diversas habent formas, sicut homo, & equus: sed diversæ species metallorum, in vna, cademque forma convenire possunt, sicut aurum & cuprum, quia specierum metallorum definitio prædicatur de pluribus, numero tantum differentibus, sicut Socrates & Plato differunt (si ita loqui liceat) individuitate. autlicut tepor differt à fervore, non specie, sed gradu: aut sicut liberalitas distinguitur à munificentia, vbi magis,& minus non variant speciem, Quare ausum/illudnostrum quod prius in opere argentum fuit) fuit) auream facile tribuit naturam, virtutem, & tincturam imperfectis metallis, eorum potentiam ducens in actum. Ægrotus homo, homo est; lepro-Eishomo, homo est, sed desiciens in lanitate: Sic & cuprum, quia leprolum deficiens in persectione, eâdem tamen formâ manes leprosum, & sanum, tam in metallis, quam in hominibus, sive sanis, sive leprosis. Medicus per media naturam iuvantia, vir. tutem naturalem, deficientem, & morituram exuscitat vsque ad perfectam fanitatem: sic philosophus chymicus per media metallum impurum purgantia, leprosum corpus sanat, & iuvamine medicine naturam moventis, accidentia spoliantis, & formam informantis, formam adhuc imperfectam perficis. Magna est hominum plenitudo, sed solitudo bono. sum; & dicam tibi similitudinem, quoniam dabit Efdr. liba cap. terra terram multam, vnde siat sicile; parvum ausem puluerem, vnde fit aurum. Quare ve hominum, fic etiam magna est metallorum plenitudo, sed solitudo bonorum:regenerantur homines,renovantur metalla, vtraque probantur igne, sed non codem, fuo tamens, viraque purgantur aqua, sed non cadem, sua tamen; & veraque meliora fiunt spiritu, sednon codem, suo tamen, Ignis metalla probans dirigit nos ad purum, & sincerum deiverbum, separans incredulos à credulis, & improbos à bonis: ficut ignis, autum et argentum purgat à fæcibus. Eloquia domini, pura; sieut argentum purum, igne fepties purgatum. Aqua metalla abstergens, resert nos.

nos ad aquam abluentem peccata per Christum Iesum dominum nostrum: spiritus auri, et persecti metalli, meliora reddens imperfecta metalla, dirigit nos ad sanctum dei spiritum, per quam solum meliores, et sanctiores, et sæliciores indies fiunt ij, in quibus habitat sanctissimus ille dei spiritus. Nihil est ferè in lapide nostro, quod nos non refert ad verum lapidem angularem, quam reprobaverunt ædificantes, et ob eam causam dicitur, quòd lapis noster aut reperit, aut reddit virum bonum, et sanctum. Natura omnes homines ad sanitatem, et omnia metalla ad perfectione suam producere contendit. Interez non dicimus quòd species in species mutantur, nec argentietas in aurietatem; sed dicimus quòd individua specierum, corruptioni obnoxia, et ad novam generationem apta, mutantur, & transformantur, quia imperfecta, & corrupta, mutabi-" lia sunt, & transformari possimt: adeòque faciliùs, quia omnia materialia metallorum principia sunt homogenea: & iplum aurum Nibel aliud est quam Thu, philo. argentum vieum anatizatum, id est, adequate digef. tum: Ombiom verò metallorum materia & sperma est mercurius in ventre terræ inspissatus calore sulphureo.ipsum decoquendo,&secundum varierarem sulphuris. Prima autem maseria est vna & cadem iplatamen different fola ratione accidentali & in decoctione majore, vel minore, temperata, vel intemperata, adurente, vel non adurente. Et sic concorditer asserunt omnes philosophi. Et licèt inperfcaa

Digitized by Google

impersecta sint aliqua metalla, vt plumbum, stannum, æs. &c Ea tamen sunt quasi abortiva, & loci: vitio fiunt, non naturæ. Quamvis enim habent formam suam substantialem in specie, in qua sunt, eam tamen habent relatione ad vltimam, & meliorem formam quamdesiderant & ad quam ordinanturà: natura. Neque enim forma accidentalis obstare potest, quo minus optima, & vltima snbstantialis, forma possit induci. Finis coronat opus. Ovum acquirit formam stram, & eadem essentialis est forma, sed impersecta: perficitur autem in generatione pulli, qui vitimum formæ perfectæ assequutus est terminum. Ovum nostrum habet in se, sieut ovum pulli, & citrinitatem, & albedinem, & suam testam. Citrinum nostrum est insulphure nostro rubeo non vrente, & albedo nostra in depurato argento vivo, adustionem non habente. Albedo circundat,&solvit citrinum: citrinitas coagulat album, vtraque putrescunt, & in putrefactione confuncta generant, & excludunt pullum luum, elixir scilicet certum & optimű ad rubrum quod sui simile potest producere in infinitum, ficut habent gallus & gallina suos pullos infinitos. Etenim alchymia naturam æmulatur, & potest similia producere, & etiam perficere in summam persectionem metalla, quæ per aliquod accidens vllo modo ad maturitatem, & perfectionem non pervenere. Plumbum, stannum. cuprum, ferrum, in visceribus terrae ad finem & vl. timum luum terminum non pervenerunt, impedita loci :

locivitio, terræ scilicet densitate à sole remota,& metallorum lepra, quæ medium est interveniens ante perfectionem acquisitam. Vnumquodque aurem corum arte potest reddi perfectum, et tale quid effici, quale natura voluit, non obstante accidente, priùs disponente illud in impersectum. Terrà interstanteintersolem et lunam, sit eclipsis: sic grossæ terræ obstaculo, non luminosa, sed leprosa; non splendida, led tenebrola fiunt metalla. Diversa accidentia diversa saciunt metalla, differentia visibili forma, speciali, et (si velitis vt ita dicam Jessensifica. sed ratione sola puritatis, & impuritatis fixionis, et corruptionis. Sicut autem fol cælestis calefacit terram, atque eius virtutem imprimit terræ, mediante lună, que inter religuos planetas maxime participat de solis sumine: sic crass x, et tene brosæ terræ in metallis imperfectis, sol centralis noster tincturam suam perficit mediante luna nostra, et imprimit metallis priùs imperfectis, leprosis, grossis, et tenebro. sis, lumen, raritatem, sanitatem, et tincturam perfectissimam.

CAP.II.

Ars,& natura perficiunt lapidem in purissimis corum partibus,qua ab igne non consumuntur.

Sive imperfectum, perfectum; five iplum perfectum, magis perfectum, et in statum longè meliorem,

rem, & præstantiorem elevare, & sublimare volumus, certiores omnes facio, alchymiæ artem in his producendis, & perficiendis esse, quasi naturæ obsterricem manus auxiliatrices nature porrigentem, vt cum iusto tempore in opere nostro physico (operânostrâ philosophicâ) fætus in vtero matris ad partum venerit, ope obstetricis, (ministerio scilicet artis) natura pariat, & producat per media naturæ consentanea prolem suam. Hoc autem effectiue, & principaliter fit per naturæ impulsivam operationem, sed instrumentaliter, & organice servitio ministrantis artis. Ars enim parturienti opem fert, vt cum facilitate pariat. Arte etiam humiditas perfecti metalli vnctuosa, & non cremabilis, priùs prepara. ta, & perfecta, potest postea artificis ministerio. omnia corpora, quæ tangit, perficere, maximè autem lunam, in verissimum solare complementum. Roser. Nam sol noster, planetarum nobilissimus, & veram habens solis cælestis proprietatem, lumine, calore, & radijs (quæ tria funt principia naturalia vegetabilium, & vitæ animalis) tincturam dat rubedinis, transformantem omne corpus metallicum; quia aurum, (in quo sol noster fermentumest, totam massam convertens adsuam naturam) animam in se habet coniungentem spiritum cum corpore. Quare naturam sequantur artifices, qui errare nolunt,& diligenter perpendant, quòd in rerum natura duo sunt quærenda, quorum vnum est, quæ materia sit, ex qua quæque res efficiatur; alterum, quæci, definit. vis sit, quæ quicquam efficiat. Natura enim vis est, quam non opinio genuit, sed supernaturalis quædam dei potentia rebus indidit. Benedicta semper in deo optimo maximo & à deo sit natura, benedicta lex eius, & benedicta operatio eius in verbis domini crescite, et multiplicamini; quia de impersecto producit persectum, & desemine creaturam, tam animalem, quàm vegetabilem,& mineralem in infinitum. Atque sic metallorum sit multiplicatio, sicut vnius grani procreantis grana mille, & vnius arboris ferentis fructus infinitos, vnde etiam postea fiunt arbores, & ramusculi infiniti. In terra quæ nascuntur, in terra crescunt, & à terra augmentationem, & multiplicationem suam consequentur. Vna autem terra, alià est fertilior, & eligibilior, scilicet nostra, quæ nunquam fir sterilis, & infrugifera, si aqua sua celestis super eam distiller, & in eius profundum penetret.

Ars & natura hac faciunt: si desicit vna,

Cassaerit alterius, quamvis miranda potestas.

Quapropter, (vt valedicam philosophorū Nihilo) (nigræ enim mortuorum tenebræmihi non placent, nist quatenus sunt rectissima, & certissima ad vitam via) iubeo, vt sumatur purissima pars eorum, quæ ab igne consumi, destruiue non possunt, vt præliando alterum eorum corrumpat alterum, ab omni sorde priùs purgatum, vt meliùs transmutari possit:

Alterum verò ad primam materiam reductum, aptum siat ad generationem. Hac reductione solvitur corpus.

corpus in spiritum, & spiritus fit corporeus. In solutione autem ista terra sit nigra, vilis, & setens, ita vt 2 ibilo nostro nihil putidius videatur.

Sed natura grani iamdudum sancia curâ, Vulnus aleus venis, putredine qua moritura: Nunc caput attollens, expulfis hostibus, ilia Sola (edens, Regina potens, dominatur in aulâ Quapropter clara morituri corporis aqua lavat terram, vt mundificetur & dealbetur; dealbata terra calcinatur in cinerem, vtraq; in einere coniunguntur, quæ priùs separata erant; in conjunctione sit conceptio, dominante perfecto corpore, & trahen. te impersectum in naturam suam, post conceptionem fit prægnatio, calore, & augmento seminis persecti corporis in impersecto, & tandem tempore debito fit ortus lapidis nostri venientis ab igne,& habentis patrem solem, marrem verò lunam. Grauia & leuia,mollia & dura,calida & frigida, humida & sicca inter se concordiæ pace à natura ligata & congrue desponsata generant ex ijs substantiam temperatam, quæ perpetuum (quando perficitur) habet effectum, & spiritu suo omnem rem subtilem vincit, & omnem rem solidam penetrat. Quod autem ad nutritionem infantis nostri attinct, donec ad virilem zratem pervenerit, volo, venutrix aliqua mundissima,& purissima paretur, quæ lacte puro, & proprio natum nostrum nutriat, donoc ad ætatem veniat perfectam. In eum etenim finem est lapidis nostri nutritio, sublimatio, & exaltatio, vt maiorem

F 2

maiorem vim, et virtutem obtinere, et possidere possit. Interea animadvertendum est, quòd in procreando infante nostro nobiliora elementa scilicet ignis, et aer, activa sunt; passiva verò, terra, et aqua; quorum qui novit alterationem, nouit Philoso. phorum arcanum. Nam in alteratione elementorum, manifestum corporis sit occultum, et occultum manisestum, altum prosundum, et prosundum altum. Quarè convertite elementa, et quod quæritis, invenietis. Dominatur terra? regnet successive aer:regnat aer?dominetur aqua: dominatur aqua?regnetignis:hic enimterrenus,aereus,etaque us ignis, est calx viva, calx ignea, calx agens, fixa, et figens, ignis subtilians, penetrans, transmutans, resuscitans, vivisicans, purificans, illuminans, et confolidans. Nam ignis noster in calce nostra imperfectum corpus subitò virtutis suz vi amplectitur, et in illud, tanquam leo fortis dominium excercer luum,ipsumque dilaniat,dilaniando penetrat,penetrando subtiliat, subtiliando transmutat, transmutando resuscitat, resuscitando vivisicat, vivisicando purificat, purificando tingit, tingendo illuminat et illuminando con solidat: ita vt corpus priùs imperfectum, nunc ad perfectissimum metalli perfectissimi statum natum esse videatur. Quare vt finem nostro 27 ibilo imponamus, et ad Aliquid tandem promoveamus, ne nihil omnino egisse videamur, omnes preciosissimæ huius artis filios iterum, atque iterum rogo, vt diligenter, et diu deliberare velint

45

lint ante inceptum opus, primò quid sit quod quærunt, tum quo modo quæsitum inveniant. A fine intentionis quærendum principium, et á principio sinis. Qui domum ædisicat lapideam, ad structuram talem capit lapides, qui ex ligno ædisicat, ad structuram illam capit ligna; et boni principij plerumque bonus exitus, et sundamenti stabilis sirma domus. Quare,

Vt tibi falicem reddant exordia finem, Investigetur res,qua tractanda videtur. Dimidium facti,qui bene capit, babet.

Aliquid.





# ALIQVID.

CAP. i.

Philosophorum Aliquid ex Nihilo sanquam flos ex ariditate, docet ex Christi humilitate eius honitatem & gloriam; sed sine Cristi cognitione omnem philosophia scientiam esse vanam & invtilem.

> Septentrionis caligine, vbi diu posti folis occasum in tenebris versati sumus, Nihil invenientes, progrediamur hilari vultu ad Orientem, vbi spes in herba, terram nostram pluviarum

guttulis guttatim irrigantibus: Philosophorum enim Aliquid, idq; maximi precij apparet. Si quis peccatis obnoxius lachrymas exprimit, statim dicimus
quòd gratie divine testimonium exhibet, deo duce;
sic divinayis, rebus insita, cùm semel per aquæ guttulas in lucem prodit, Aliquid philosophoru emergere cogit, & ostendit, natura duce. Atque hoc
Aliquid in rebus omnibus est longè præclarissimum. Est enim lux, splendor, & lucerna sub modio
olim posita, at philosophi opera nunc posita super
can,

candelabrum, vt tota domus reluceat, & vt quod natura perfecit, ope artificis, incrementum, & maiorem perfectionem, & excellentiam recipiat. O vtinam liceret mihi artem hanc divinam appellare, quam scio veritatis divinæ humilem, sed veram pedisequam. Perpendite viri sapientes, & veritatis inquisitores, quo modo lapis noster ex Nihilo post ariditatem, & mortificationem suam, sublata penè omni spe, tandem tamen in lucem prodit, exurgens, & exultans. Demonstrat certè meditatio, & investigatio nostri Nihil, omnipotentiam & misericordiam dei, & tanquam Mercurialis statua viam indicans, prædicat & demonstrat nobis, iter facientibus à terris ad cælumveram viam, & veram vitam, Christum Lesum dominum nostrum, verum Messi. am, crucifixum, mortuum; sed resurgentem, & in cælis triumphantem, saluatorem verum. Annon cæli enarrant gloriam dei,& in terris manifesta sunt opera Omnipotentis? Legite, & sæpius legendo 1scap.xx. perpendite, (viriboni) vndecimum capitulum Isaie Prophete; vbi, inquit Propheta, egredietur virga de radice lesse, & flos de radice eius ascender. Annon tunc temporis tota lesse familia, licet priùs a Davide, regia, splendida, & supereminens; nunc autem paupertate, & quasi ignominia laborans, tanquam radix fine trunco, aut truncus fine ramo, aut ramus fine folio, aut folium arescens, imò aridum sine dore?Et tamen de radice illa, quafi mortua, & arida, egressa est virga, imò virgo, beatissima, scilicet, inter virgines

Digitized by Google

virgines, Maria, ex qua natus est Christus Iesus dominus noster, verus Messias, &salvator credentium, flos, nimirum, exariditate, homo fine homine. fertum electorum, corona angelorum, & flos virtu. tum? Inter Ethnicos, & incredulos hoc á veritate alienum videtur, sed credenti certum, imò certissimè factum. Quod etiam alchymia docere, & quasi digito demonstrare videtur in philosophorum Nihil, producente Aliquid, imò Omnia, quæ ad metallo. rum sanitatem, & persectione pertinere videantur. Vermis sum, & non homo, cinis, & terra: quare humillimè peto vt ignoscat mihi dominus meus Christus lesus, quad per philosophorum Nikel, humilitate; per corum Aliquid, bonitatem; per Omnia, maiestatem, & gloriam domini mei aliquo modo depingere ausus sim. Solent divini verbi mysteria, per terrestria, coelestia, per caduca, immortalia; & per interitura, eterna, aliquado docere. Sic pia meditatio Ierusale civitatis in sua captivitate, ad coelestem & liberam in cælis cum liberis suis civitatem nos ducer. Et elevatus ille æneus serpens, Christum Iesum crucifigendum prædicat. Quid ni etiamsecreti philosophorum spiritus notio, nos ad meditationem, & cognitionem Mannæ absconditæ excitet; & ad quærendum fermentum illud conditum in multa farina, donec tota fermentaretur, invitet;& ad inveniendum thesaurum, occultatum in agro, vt illum emamus, inducat. Si Dionysius Arcopagi. tahomo ethnicus tam proculà Christo passo, eclipfin

lipsinsolis, & tenebrarum crassitiem intuens (vt memoriæ proditum est) dicere auderet quòd vel deus naturæ tunc patiebatur, vel mundi machina tunc dissolvenda erat: Quid ni etiam dicamus, quòd sonus Christi, ante, & post eius nativitatem exivit per totum terrarum orbem per antiquissimorum philosophorum aliquos, quos voluit Christus salyari, quia aliàs fine fide fieri non potuit, ve placerent deo, vel salutem consequerentur. Sed novit deus, qui sunt sui, & solidum illud stat fundamentum, Novit deus qui sunt sui. Obsignaeulum enim hoc est certitudinis salutis nostræ in deo per Christum, . quod quidem in illis certissimè obsignatur, & imprimitur, qui credentes discedunt ab iniquitate, electionem suam sibimet iplis certam facientes. Non possum non obitèragere Episcopum predicantem Christum lesum in tractatu meo philosophico,& credo quòd in sanguinolentissimis crudelissimorum Imperatorum temporibus primitive ecclesiæ christianiphilosophi poterant absque periculo, aut tyrannorum metu Christum verum Messiam figura. tivo, & znigmatico lapidis nostri sermone in colloquijs suis, & per literas profiteri, præsertim in ijs, quæ ad Christi officium sacerdotale, & regale pertinent. Et magis huic opinioni faveo, quia divus Iohannes Euangelista ab Avicenna libro de anima. dictione prima, ad finem capitis septimi, & à Vin. centio in speculo naturali (vti asserit Robertus Vallensu de veritate, & antiquitate artis chymicæ) inter Christi.

anos qui artem chymicam exercuerunt, enumeº ratur. Et licet cum Avicenna sententia aliorum opinio pugnare videatur, tamen christianorum philosophorum assensus à veritate non dissentir, qui docent, & dicunt lapidem philosophorum typicè demonstrare, & prædicare lapidem illum angularem Iesum Christum, veram ecclesiæ sue petram, veram salutis & uite æterne portam, verissimam,& folam peccatorum nostrorum purgationem. Nec est in aliquo alio salus, nec fundamentum aliud potest quisquam ponere, preter id, quod positum est, quod est Christus Iesus, lapis angularis summus: super quam petram edificata est ecclesia Christi,& porte inferni non prevalebunt adversus eam. Cuius rei consideratio calcar addidit meditationi Riplei Angli, dicentis, philosophorum lapidem ex purissimis compositum, vt ignobiliora metalla liberentur a spurcitie sua originali, prædicare nobis Christum Iesum lapidem illum angularem purissima virgine natum pro nostra redemptione; & nostrum solem radios sui luminis protempore relinquentem, & abscondentem gloriam sub alis lunæ, quam posteà splendore suo sulgere facit, prædicare nobis Christi splendorem inenarrabilem, scilicet, deitatem suam abscondiramà visu nostro, quando naturam nostram suscepit, vteam gloriosam, sicut ipse gloriosissimus est, faceret, & renovationem, siue refurrectionem lapidis nostri apparentis in claritate orientali incomparabili post mortem, sepulturam,

& densissimas suas tenebras, prædicare nobis Christum lapidem illum summum angularem, passum, mortuum, sepultum, descendentem ad inferos, sed resurgentem proprià, & maxima sua virtute, & indutum immortalitate, & gloria. Denique solem nostrum factum lapidem nostrum, abeuntem in suam gloriam, ita vt infirmos homines omnes iuvare,& leprosa meralla omnia sanare possir; predicare nobis Christum solam salutis humane petram, à terris ad cælos ascendentem, vt ibidem nobis cre. dentibus locum præparet, vt cum ipso lucentes efficiamur clarius quam ipse sol. Si enim tanta divinorum mysteriorum virtus sit in arido, quid in viridissi in lapide nostro, quid in lapide Chrstossi in verbis philosophorum, quid in sermone Christi, et Apostolorum? Vellem libenter bonis avibus ad philosophorum Aliquid describendum celeriter, imd citissimè advolare, sed aliquid divini animum meum intense acuentis, à celeri meo cursu me adhuc detinuit. Quapropter à bonis, & sapientibus viris veniam peto, qui revocâtim mentem meam à sensi. bus, & cogitationem meam à rebus corrumpentie bus, vt cum sollicitudine inquirere possem Chris. tum lesiam Dominum meum, quem animus meus amat, quia in eo, & per eum animus meus animat. Itaque à proposito philosophico paululum deflectens, sed omnino non devians, ingenuè fateor omnes philosophos, quamvis doctissimos, sine vera Christi cognitione, suisse tantum, quasi noctilucas ni

nitentes, & splendentes in tenebrosissimo noctis tempore, quæ cùm manè sol oritur, obscuræ sactæ sunt & splendorem suum veluti sictitium exuunt.

Sit nesciretibi, sine Christo plurima scire:

Si Christum bene scis, satis est si catera nescis. Philosophi, licet doctissimi, sine cognitione, & agnitione Christi, & sine vera in Christum side erant, lunt, & erunt, tanquam Scribæ, & Pharisei, quibus dictum est Amen, Amen, habent mercedem suam, mercedem,scilicet,apud homines,non apud deum, mercedem humanæ rationis, & intelligentiæ, humanæ cognitionis, & doctrinæ, humane denique glorie, et applausus populi. Philosophi sine Christo, putantes le aliquid scire, non sciunt, quemad. modum oportuit eos scire; sed philosophi verè Christiani reverà sciunt, quatenus datum est ijs scire mysteria, donec post hanc vitam, persectè sciant, sicut sciuntur ipsi. Philosophus sine Christo. multa, quoad naturam, et rationem scripsit, in scriptis tamen, et in dictis suis quamplurimis,

Futilis ille fuit, persussa turgidus arte:

Philosophus autem Christianus

Scit præter Christum, plurima, scit que nihil.
Animalis homo non percipit ca, quæ sunt Christi & :

Iste quidem nihil est, aliquid qui se putat esse:
Sed homo verè Christianus sapit Christum, &

Est aliquid, quoniam, se putat esse nibilo:

CAP.

 $\mathbf{G}_{\mathbf{3}}$ 

## CAP2..

Sapientia divina naturali anteponenda, naturalis humana,humana damoniaca;demoniaca etiam fapientia conatur humanam, humana naturalem,naturalis divinam destruere.

Cardon.

Ntelligamus itaque sapientiam, & cognitionem,aliam esse divinam,aliam naturalem,aliam humană, atque aliam dæmoniacam. Divina illa in naturali dominatur cum gratia ad animæ salutem; naturalis verò inservit divinæ cum obedientia ad futuram gloriam. Novit sapientia divina, quomodò naturalem instruat fæliciter: novit sapientia naturalis, quòd omne bonum, & perfectum donum est de cælo desuper. Dæmoniaca autem sapientia dominatur in humanis cum invidia ad animæ perditionem; humana etiam sapientia inservit diabolicz cum vili servitute ad futuram damnationema Novit sapienria diabolica, quomodò humanam seducat infæliciter: novit sapientia humana, quomodò alios fallat, sicut ipsa fallitur diabolicè. Quare palam est ira dei à cælo adversus omnem impietarem,&iniusticiam hominum, qui veritatem iniustè detinent, quoniam quod de deo cognosci potest, manifestum est in ipsis. Deus enim eis manifestum fecit; ipsius enim invisibilia, dum ex rebus cognitis intelliguntur, ex creatione mundi perspiciuntur.

Zem,1.v,18.

19. 20.

æterna

æterha, videlicet, eius tum potentia tum divinitas in hunc fine ve sint ipsi inexcusabiles, propterea quod quum Deum cognoverunt, tamen vt Deum non glorificaverunt, sed vani facti sunt in ratiocinatio. nibus suis, & obtenebratu est desipiens cor corum, per 21,22. quum se profiten er esse sapientes, stulti facti sunt. Perpendamus paululum, nec Aliquid hoc magnum in divinis prætereamus, priusqua naturale philosophorum Aiquid depingamus. Nam voluit deus ve omnes homines ad veritatis cognitionem pervenirent, & animarum suarum consequerentur salutem. Sed Diabolus primos fallens parentes,&nos quotidiè fallit dicens, eritis sicut dij: Sic sapientia diabolica humană instruit, humana à diabolo edocta naturalem destruit, destructa naturalis, divină in oblivionem demergit, imò odio prosequitur. Quaobrem tales tradit Deus cupiditatibus cordium ip- versas. forum ad impuritatem, & ad mutationem veritatis in mendacium. Sed sapientia divina præbet illustre, & perspicuum speculum naturæeternæ omnipotentis dei in naturalibus, & in rebus creatis, itavt naturalis sapientia à deo suffulta, in humana, à deo aliena non coincidit, nec à vero dei cultu, aut à principijs divinis ad absurdissima diaboli commenta humana sapientia sustentata, desicit. Igniculi virtutis, & divine lucis, Deo duce, solent in ignem ardentem, & zeli flammam per fidem in Christum prorum. pere: Sed duce diabolo, relicti in nobis igniculi penitus extinguuntur, & per diabolum decepti homines,

nes, Deumfortassis agnoscunt in Dei operibus, sed omninò Deum negant in ipsorum operibus. Quarè non conemur per dæmoniacam sapientiam, humanamattingere, nec per humanam naturalem obtinere, nec omninò per naturalem divinam consequi.Præclarum & insigne dei do um est divina sapientia, sed qui cum Magis non venit ex oriente adoratum Christum is stultescit cum plebe, cum Iude. is cum infipientibus & cum infidelibus. Sapere au. tem iudicetur qui Magiam divinitùs haustamha. bet & profitetur. Laudo occultam illam Naturæ sapientiam quæ est donum dei. Si cum illa humanam sapientiam conseramus, nihil preter meram stultitiam inveniemus. Illam autem Magiam siue Sapientiam quam Dæmoniacam vocamus, illicitam, superstitiosam, ab ecclesia Christiana veraque Religione prohibitam, & nullibi locorum tolerandam damnamus. Talis sapientia siue Magia est Nigromantia que nefanda est ars & penitis explodenda. Qua diaboli maligniq; spiritus astutè se cogi fingentes hominibus vltrò famulantur, sed in eorum pernicie & non aliter. Noctipotissimum destinata est hec magia, quia luce fugiunt maligni spiritus, vmbrarumq; funt ministri ac tenebrarum. Sed festinanter hinc fugiamus & descendamus perradus certosà Deo ad naturam, & ascendamus à natura ad Deum per scalam sacobi, ve humanam sapientiam prorsus à Deo alienam reijeere, & Dæmoniacam devitare semper possimus. Eant, eant sanè ij soli ad Astaroth.

Astaroth qui deum in Israel non habent . At verò Emicat exipsis divina potentia rebus,

Et leva est cespes qui probet esse denm. Floribus e medys spirat divina potestas,

Qua pascente levis pabula passer habet. Quapropter Terfalix,qui saneta sapit benè faeta Iehoua, Ter falix-natura (agax, si sancta (equatur: Sed

Infalix hominum, que sit sapientia fallax, Infalix, Satana qui non vitaverit artes.

Sophistas non curo insipientes, qui se ipsos omniu sapientissimos profitentur quoru recepta plerumquè omnia sunt in fraudem composita, sicut ab hæreticis inventa, vt eorum nequitijs & fallacijs etiam boni viri à recta veritatis viadessectere cogantur. Isti prædicant se Omnia scire & intelligere, nihil Sapientiæ cos latere, eum nihil præter astum fastumq; spirent illorum verba. Quoru si negemus principia, debile istorum ædificium, lubrico & ruenti fundamento innitens, corruit. Interea Sophistarum & cacochymistarum dolus, & artis auriferæ abusus, ipsi Alchymiæ arti non infert vitupe. rium, nec tollit eius lubstantiam, vt in confessione sua Henricus Kunrath recteasserit, alias, inquiens, verbum etiam dei propter hæreticoru abusum iam diuquoq; factum esset hæreticu. An probe et libera. les artes propter Artificu abusum dam nate? An Iuris prudentia propter Rabulas? An Medicina prop- Arlande Inte terveneficos? An Theologia propter schismaticos? Separentur potiùs palez à granis in area, mali pif-

ces à bonis in sagena, & adulterini nummi à probis in Republica Impostores, falsarij, sophista & nebulones damnandi sunt, sed non philosophi veri in quorum scriptis quærenda veritas, magna, & prævalens; etiam magnatum mandato conspurcata & damnata, prævalens; insidelium voluntate, & potestate conculcata, prævalens; hæreticorum abusi, & sophistarum iniurijs oppressa, prævalens; etiam in eineribus abscondita, & in terris quasi mortua, præter spem tamen semper prævalens. Quapropter rei veritati sedulò, & semper incumbendum, ne seducti vanis opinionum erroribus, ad sinem, quem quærimus, nunquam pervensamus. Omnia autem consequemur, si per Aliquid progrediamur.

CAP. 3. Nestrum Aliquid est aqua à terra extracta, & in terramremissa, vt fertilem reddat eam.

instar fili Ariadnes, quod ex abyssi labyrintho nos veluti manuducet. Hoc silum ex
tenuifate aeris compactum est, tenue, & quasi impaspabile, à summitate tecti meniorum decurrens
ad ostiu vnde priùs exierat, iterum rediens. Ascendir enim sumus subtilissimus qui circumvolando
convertitur in aquam simpidam, Atque hoc modo
ventus dicitur portare lapidem in ventre suo. Hic
enim

enim ventus aereus est, imo ipse aer, qui per exhalationem humidam in vapore circumfertur, donec in elementum aqua transmutetur, qua per descensum, aridam, & inanem terram; ita reddit sertilem, vt slores tam aureos, quam argenteos mirum in modum possit proferre.

Quid prohibesis aquasav (us communis aquarum est. Videre iraque viri sepientes, quomodò Alchymia in omni ferè suo statu rerum divinarum agit pedisequam. Etenim quid ni confidenter dicam, operatione, & effectu humiditatisaque nostre, doceri nos, olim placuisse, & adhuc placere sapientisse mo, et potentissimo rerum conditori, vt spiritus demini incubaret aquis, evt per eum in cius benedictione omnia creata multiplicationem suz specici propagarenti Solus autem humidus halitus in opere philosophico ad conficiendum lapidem non valet, nec in ipla natura ad procreandum Aliquid valet, nisi materia aptam inveniat, et propinquam, quam philosophi terram vocârunt camque siccam, aridam, et infrugiferam fine aqua sua Humido autem cum sicco, et sicco cum humido aptè, et natu. raliter coniuncto, materia, et forma, aqua, et terra, cooperari possunt in augmentationem per putrefactionem corporis,& spiritus in calido & humido. Aliter ipla materia per se, aridum, & sterile corpus manet,& Aliquid non potest constituere, quia nihil potest sine humore suo, & aqua mercuriali sua, in qua lapis. Quapropter in opere philosophico pro **60**11•

conficiendo lapide eleverur vaporosa exhalatio supra terram, vt ad terram-suam rediens,& cum terra suacooperans, atque agensin patientem terram suam reddat fertilem, & fructiseram. Nam teste Merien. Morieno, tota operatio nostra nihilaliud est, quam extractio aquæ à terra, & luius aquæ super terram remissio. Itaquè aer (de quo priùs diximus) ambiens, & circumvolans transit in aquam, quæ vniuseuiusque etiam tenuis guttulæ vicissitudine, corpus inferius mortuum penetrat, & illud vigere, vivere, & vegetare facit, ita vt ex terra mortua, & auro mortuo vivum reddat. Atque hic aer, five ventus, portans lapidem in ventre suo, testis est venti, sive auræ tranquillæ tempore Eliæ, in qua dominus: & lapis non in spiritu forti destruente lapidem, prædicat dominum non in spiritu forti subvertente petras: & lapis, quem quærimus in tranquillitate, prædicat dominum non in igne devorante: sed aer, & tranquilla, & amica venti nostri aura, lapidem & thesaurum in se gestans, prædicat nobis tenuem, & quietum auræ sibilum, in quo dominus. Certe aer, & ventus ille plane cælestis continet in se aquam benedictam, à qua stille quedam emanant, & in illis stillis ros est coli madefaciens terram, &thesaurus, priùs absconditus, palam conspiciendus, gestans claves veras ad omnes divitias. Illarum enim ope aperi. tur porta priùs firmiter clausa, vbi preciosissima inclusa erant, & incarcerata. Difficilia, quæ pulchra; & preciola quæque plerumque sunt abscondita; est

lapis,

Digitized by Google

Est lapis occultus, & inimo fonte sepultus. Sed in cavea minus bene canit luscinia. Quare liberatas perdulce bonum.

Quàm bene sint clause cavea Pandione nata, N ititur in silvas quaque redire suas.

Annon adhuc philosophornm Aliquid detectum; planè plenèg; conspicitur? An adhuc corum absconditum sapientiæ filijs ignotum? Legantur sepius philosophorum libri, et recta intelligentia, et iudicio perpendantur præcedentia, et subsequentia scripta mea, satebitur proculdubiò assiduus, et in intelligens lector, me speculum veritatis mystice nudum, clarum, & perspicuum proposuisse, & tenebrarum caligines omnes dispulisse. Etenim doceo, vi inclusus spiritus libertatem consequatur, vel saltem liber obambulans turrim circumvolet, in qua incarceratus est, vt liber factus mira efficiat. Nec mirum, quia spiritus liberatus, libere & libenter operatur: detentus autem, & incarceratus, omnino nihil, vel ad rerum propagationem, vel ad aliorum saluté, vel ad dei gloriam. Annon dei creatoris gloria per rerum propagationem? Annon propagatio per salutem? Annon salus per libertatem? Annon libertas per spiritum? Quicquid liber spiritus liberat, verè est liberum.

Libertas anima cibus est, & vera voluptas,

Qua qui dives erit, ditior esse nequis.

Loquor de libertate pinguis & nobilis, sed penè invtilis servi, donce mercurialis, spermaticus, & tenuis eius spiritus liber sactus veram verarum di-

H.3 vitiarum

vitiarum pinguedinem, & oleoginitatem pariat. Quapropter sit spiritus liber, & quod quæritis, invenietis. Si aurum, in spiritu auri, si argentum, in spiritu argenti. Placuit enim primo, & summo rerum creatori, vt vnaqueq; forma formam suam propagaret in semine suo. Hinc natura, & natu. rans, & naturata. Naturam autem naturatam, que secunda est rerum causa, excitare debemus, vt vlterius promoueatur, & vt ea etiam quodam modo, naturans vocetur, & naturatum aliquid ab ea expectemus in infinitum. Vnumquodque e. nim naturatum, etiam est naturans, Deibenedictione, artificis opera, & seminis virtute. Hinc Nibil nostrum, non adhuc in rerum conspiciendarum natura existens, Aliquid producit, & Aliquid Omnia. Reductione autem Omnia ad Nihilum iterum tendunt, vt Wihil ad Aliquid iterum promoveatur, & Aliquid vicissim ad Omnia. Vnde in circulo Omnia.

Qui non curaret, plusquam natura rogaret, Diues sic esset, quia res sibi nulla deesset.

Fernel. lib.2. Cap. 18.

Huius reiratione reddit doctissimus ille Fernelius lib.2. de abditis rerum causis: Nihil, inquit, est in vlla naturæ parte, quod non in se generis sui semen contineat, sed vix potest arte prolici; ex solo autem auro potest. Cum enim maxima vis seminis in oleo quodam inhærescat, id, quod in cæteris inslammari cremariquè solet igne, in auro non potest: qua ex causa nullius ignis ardore torreri, absumive potest, sed omnis artis vim tolerat. Oleum certè

iu.

incombustibile hoc est,& sal susibils, quæ qui habet (inquit Raymundus) laudaret deum, quia postea oleum tingit, quod aqua priùs abluit.

## CAP. 4.

Aqua nostra spiritus est igneus, Aliquid nostrum, (semen, scilicet suum) in se portans adgenerationem sui similis ssi in prima mistione plus aqua,quàm par est, non abundet.

Os vero qui non adhuc intellectu comprehenditis, quæ auri conducunt generationi, scitote, quod ex ipso auro frugiserum semen, purum, et sincernm potest elici, in quo occulta, & summa vis inest. Et licet difficilis videatur extrahendi via, extrahi tamen potest. Negari enim non potest, metalla, quæ frigore, & siccitate concreverunt, humore, & calore solvi posse, ita vt

Contrariorum enim contraria est ratio. Quamobarem igne, & aqua opus est, scilicet, azoc, & igne, vt semina, & spiritus incarcerati metallorum, contraria, et crassiore materia sortiter detenti, secernantur, qui si ritè secernantur à terra sua (teste Marssilio Ficino) ex seminaria virtute sibi simile generare possunt, quando materie adhibentur eiusdem generis. Quapropter cum philosophi invenissent metallica corpora penes decoctionem maiorem, aut mino.

In. Autb.de. Art.Chym.

minorem discrepasse, omniumque metallorum mercurium primam fuisse originem, excogitarunt extrahere metallicum auri, & aurum iplum ad primam materiam reducere, vt inducerent eius lucem. & nitorem impersectis metallis: Et cum reductio talis, facilis & possibilis sit, conclusum est à philosophis, transmutationem quoque in metallis facilem, & possibilem esse. Atq; hinc Physici aurum essiciunt philosophorum virtute cælesti planetævaria. bilis,& conversiui. Iniquissimum certè (me iudice) esset, sola metalla, naturæ & seminis beneficio privari, vt ad generationem sui similis promoveri non possint, sicut cætera creata. Noverca esset natura si tyrannidem talem excerceret in metalla sola, eag: incarcerata, & sterilia semper detinerer. Sed benedictus semper dominus, à quo metalla creatione profluint, in quo dominio præfunt, adquem conservatione, & propagatione respicient. Arsautem promovet corum naturam, et perficit naturæ opera,nè in metallis fine suo frustretur natura. Annon in merallis, presertim in auro, innatus est ignis,qui virtutem vite in se portat paulatim per gradus excitandam, et in altum eleuandam vi ignis elementaris, vt ignis ille cœlestis circumuolans & iterum in corpus suum rediens, idem corpus priùs corruptioni, et alterationi subjectum, purificet, sublimet, & mutet de natura corruptibili (in qua N ihil) in naturam incorruptibilem, in qua Aliquid, imò Omnia, virtute certè divina?

vina?Omnis enim vita à semper vivo emanat, in cuius dextra, vitæ, & dierum longitudo, in finistra verò, divitiæ et gloria. Itaque commisceamus aquam terræ vt melius permisceantur, & vt summa fixi per aquam, in aquam dissoluti, aqua cum aqua coniungatur, exiccetur, & coaguletur: facilè enim resolvitur in aquam, quod aliquando fuit aqua, vt patet in glacie, & nive; & in tali coniunctione per dissolution onem, & coagulationem facta, fixum fit volatile.& volatile fixum, & terra, & aqua maiorem, & meliorem, quam priùs, acquirunt virtutem, quam inuestigant imò inveniunt sapientes. Aqua enim dicitur, quasi à qua Omnia, quæ (authore Pindaro) elementum optimum nuncupatur. In hac secreta coniunctione, rerum vicissitudine fixi cum volatili, & volatilis cum fixo, conspirare videntur elementa, ve ad creandum lapidem invicem mutentur. Atque hoc vult natura, vt neque prædominans siecitas. aridum faciat lapidem, neque nimia humiditas hydropicum. Terra cibus est restaurans spiritus, nimia humiditate submersos: aqua potus est, restituens corpus, siccitate nimia perdurum. Quare non laboret corpus nostrum physicum inæquali tempera. mento. Iusta proportione ligata manent, & redè inter se omnia ad lapidis generationem, & salutem, qualitatum mistione disposita emergunt in lapidis phylici certiflimam conflitutionem.

Infima supremis proportio dupla ligavit, Et tali tales capiuntur flumine pisces.

Cavete

Cavete autem filij sapientum, nè plus aque, quàm par est, abundet in mistione, tunc enim sequitur inundatio, vbi scari vestri plume siquesiunt, & immerguntur stuctibus. Icarus poetarum, sulphur est
Chymistarum: Dædalus pater Icari filium in mari
submersum, & mortuum, tandem inventum sepelivit in arena, (scilicet aurea) sed non ad resurrectionem, ad ruinam potiùs, & destructionem.

Dum petit infirmis nimium sublimia pennis learus stearias nomine fecit aquas.

Quapropter si plantæ vestræ nocturno rore sint guttatim, & veluti gradatim irrigatæ, & non penitus submersæ, citiùs, & meliùs diurno tempore crescent internimedio ignis, in arborem magnam, & frugiseram. Nam ramus auri intra opacam arborem absconditus indies crescit, & sol philosophorum occulsus in vallibus, & ymbris, splendens exaltatur ad summitatem montis, donec omnis obscura terra imbrium frequente & crebra distillatione fertilis siat. Sic enim sita est in sapientum potestate omnis huius mundi gloria.

CAP.

## CAP. 5.

Exaquarum guttulis, philosophi aliquid aliud, prater philosophorum Aliquid didicerunt, lachrymas scilscet, profundere pro peccatis, & per lachrymas in venerunt gratiam, sicut per eorum aquam, virtutem seminariam ex perfectissis mo metallo pullulantem.

I quæratur (rebus sic stantibus) cur philosophi velut ignoti, & ignobiles delitescunt, huius mundi gloriam non appetentes? sacilis est responsio apud illos nihil haberi pulchrius, nihil iucundius quam vt, honores, & divitias in eorum voluntate, & potestate positas, tanquam fortunæ ludibria, contemnant, thesaurum boni animi stabilem, & munitum custodiant, & coelestes opes, nunquam perituras consequantur. Norunt, quòd ple rumq; non sit, vt quis externis his, & eternis illis fruatur, & in vtroque seculo appareat gloriosus, & a delitijs transeat ad delitias. Non enim per delitiarum, & divitiarum viam iturad astra; non à selicitate Secli ad soelicitatem Coeli. Quare virtus, & pietas, omni auro, & nobilitate sint nobiliores.

Nobilitat virtus hominem, virtute remota
Migrat in exilium nobilitatis honos,
Cum Apostolo viuntus mundo, tanquam non
vientes co. Habent vxores, vi non habentes cas, in-

2 prosperis

Otrek

Digitized by Google

I COL.T.

Otreb

prosperis gaudent, ve non gaudentes, in adversis stent, ve non stentes. Omnia obtinent, & nihil habent, videntur pauperes, & alios ditare possunt, per gloriam, & ignominiam, per convitia, & laudes, ve seductores habentur, & tamen veraces sunt. Et ob eam rem dicuntur illi nunquam minus soli, quam cùm soli. Versantur enim cum æterno naturæ parente, & cum illo vitam suam contemplativam, & activam sine molestia, vel tædio transigunt, certas spe semper parati á terrenis ad cœlestem omnipotentis dei civitatem hinc migrare, ve ad immortalitatem rectavia avolare possint.

Ergo cælestes thesauros condere querunt, Quos nequeunt fortes é iniqui tollere sures.

Et bene se ditant, quia semper noxia vitant, Interea philosophi moderni peccatis involuti cum ceteris hominibus, sed edocti plus quain cæterihomines, discunt per aquarum suarum guttulas, lachrymas doloris, et penitentiæ indies profundere, ve corum peccata, tam cogitationis, et actionis, quam originis, fanguine Christi Iesu abluantur, cr penitus abstergantur. Etenim christiani philoso. phi minime dubitantes Christum Iesum Dominum nostrum humani generis redemptorem, fontem pietatis, et falutis humanæ non abstinuisse á lachrymis, sed flevisse, vt cæteri flent infantes in ipsa nativitate, propter hominis ingressum cum mileriasaper civitate lerufalem, proprer hominis progresium cum vanitate, super Lazarum propter hominis.

hominis exitum cum pæna, super Iudam propter hominis damnati reprobationem, quia æterna, et in passione cum magno clamore propter electorum falutem, statuerunt illico ipsum lachrymarum fontem flendo exhaurire, ne animarum suarum subversionem plangerent inter duræ cervicis reprobos. Quare corum vnaquæq; lachrymatum stilla, splendida in cœlis stella per Christu Iesum verum piorum folem illuminata, dici deber, sicut vnaquæque stilla. eorum Icari, etiam stella, accipiens lumen ab eorum sole dici potest. Atquè hæc stilla, siue stella in philosophorum cœlo citcumfertur, donec, sicut ve sœlum novum, nova etiam, perspicua, et chrystallina fiat terra. In azoc, et igne hæc efficiuntur. In his enim forma et materia, sol, et luna, sulphur, et mercurius. Quarè dicuntur sol, et luna philosophorum nasci inter duos sulphureos, et mercuriales montes, in quibus duo delitescunt leones, vt ex ipsis postea. lupis leoninos semper procreare possint omnes suos fætus. De sulphure autem communi, vel communi mercurio in opere nostto physico, non curant philosophi, quia ista in nostri auri, vel argenti. nostri fodinis non inveniuntur. Neq; enim in conficiendo lapide argentifero, vel aurifero istis vtimur, sed ea prorsus reijeimus, et invtilia tanquam. extrança censemus. Et tamen inficias non imus etiam communem illum mercurium aptum, et ildoneum, sulphur etiam cummune, aliquando necessarium ad præparandum, sed non ad componendum,.

I. 3.

ncc.

nec ad perficiendum lapidem. Lapis enim noster ad seipsum perficiendum portat in ventre & vasculo suz generationis (sicut priùs szpissime diximus) semensuum,nealiud quicquam quærit ad persectionem suam, sed in se, & in forma sua (Bernardo Trevis, Trevidicta) formata, & homogenea, habet semen prolificum, seminariam scilicet virtutem suam, quæ quidem ex perfectissimo metallo potest elici, si peritus velit artifex. Est enim aqua nostra omnium metallorum sperma, & omnia metalla resolvuntur in ipsam, & in ea inest virtus hæc seminaria, in se continens corporis mineralis vegetabile, pullulans, florescens, germinans, & agens in suum proprium passivum, sicut semen in suam terram seminatum. Honorata est hæcaqua fixa, quæ manifestat tincturam suam in proiectione, & coniuncta cum spermate mercurij, cadem fit aqua sine divisione vna: Et in hac coniunctione solis, & mercurij in essentijs suis interioribus, philosophorum constituiturila clarg. Buc. pis, tincturam habens infinitam, ab igne folis acquirens colorem sanguine rubicundiorem. Quapropter Raymundus operum suorum bonitatem. & virtutem posuit in sale suo vegetabili, in mercu-Ital rio scilicet sapientum, in aqua vitæ, in sanguine menstruali. Sanguis enim hic emissus è corpore suo, superius alcendit, descenditque super illud, quod inferius remanet, quousque totum figatur,& fulphur inferius fixum naturaliter congelat suum mercurium per frequencem sublimationem.Omne enim

enimficcum appetitsuum humidum, & omnis terra ebibit suam aquam, donec absorbeat in siccitatem.

Claudite iamrivos pueri, sat prata biberunt. In principio ex aqua creata funt omnia, atque hanc aquam deus divisit, vni aquæ parti præcepit in ariditatem, atque hanc terram vocavit; alteri, vt maneret, sicut priùs sine conversione, aqua, ad humectandam, & irrigandam terram, alias inanem & infrugiferam line aqua sua, sed multum ferente fructum, pluvijs humectantibus eam . Bonus, & verus philosophus, præpotentis Dei humilis servus in aqua, & terra sua enarrat gloriam Dei sui, dividendo aquamà terra, & terram ab aqua, vt guttulæ aquæ suz desuper cadentes, paulatim penetrent terram fuam, abluant, mundificent, & (vt fructum proferre possit/nutrianteam, lacte scilicet virginis, succo lunariæ, aceto acerrimo, aqua vitæ,& auro potabili. Cogitet, & contendat filius artis, quo modo de hac aqua satis bibat cinis siecus, & terra valde sitiens, ille erit indagator naturæ vincentis,& preciosissimæ: perfectionis.

Mane petat montes, post prandia flumina, fontes.

Intelligat, quòd,

Gutta cavat lapidem, nou vi, sed sape cadendo.

Et qui capit verbum hoc,

Est sane sapiens, non vi, sed sape probando.

Gutta enim meustrualis solvit corpus, terit, terit, terit, & terendo calcinat, & calcinando reducit ad i naturam spiritus, donec corpus soliatum vocetur.

Qua-

Quapropter dicimus duplicem esse philosophorum aquam, communem, & acquisitam: illa, lapidem sacit volatilem, ista, fixum. Atque ista aqua verè mineralis, imò verè cœlestis dici potest producitur enim ab ipsa radice solis nostri, & virtute sua aurum nutrit in melius ficut granum nutritur, mediante radice. Nolite nunc sophistæ diutiùs, multimq; cum violento ignis fervore laborare, in mortificando, sublimando, præcipitando, & figendo argentum viuum vestrum. Nos generationes & procreationes rerum naturalium, novimus habere folum fieri per calorem temperatissimum, & æqualem, & non supra excedentem. Proinde oleum certè, & operam perditis, nisi in operibus vestris lachrymas ab Adamo nostro, & vxore eius candida emissas videritis,&absterseritis.Nihil enim mercurium vestrum fistit, nisi quodabeo, & eius compare producitur. Natura natura gaudet, & mercurio vestro gaudet mercurius noster, qui apud philosophos quinta essentia, & aqua vitæ dicitur, componens totum la-, pidem, & fixum reddens, secundum fermentum fibi adiunctum. Dixerunt ergo philosophi, quod totum magisterium nostrum sit cum aquanostra,& de ea, & ex ea sunt omnia necessaria: vbi autem sunt Omnia, Aliquid non deest, atq; hoc Aliquid est rei cuiuslibet secretum, & vita, aqua, scilicet, quæ solvit corpus in spiritum, & de mortuo facit vivum. Qui intelligit, & sapit, cum omni mentis intentione deum precetur, vt in terris obscuratam manisestam

Thes Phil.

Efferarens.

videat

videat eius gloriam, & sedulò tune sine tædio laboret vi cum aqua nostra calcinet corpora, transformet, denigret, dealbet, & rubificet ea, quia aqua nostra calcinando solvit, solvendo transformat, transformando denigrat, penetrando abluit, abluendo dealbat, & tingendo rubificat corpus, & mortuum vivisicat in vitam.

Frustra conatur, cui non deus auxiliatur, Proficit ab sg. deo nullus in orbe labor.

CAP. 6.

Philosophorum Aliquid in corum aqua licet contemplari, tanquàmin speculo & in hac aquà latet cornm secretum, ignu scilicet vivus mortua corpora viuisicans.

Secretum autem, & vita cuius libet rei est aquas qui hanc habet aquam novit seminarias virtuter elicere, & in radices suas iterum reducere, donèc inveniat salem sapientum, quem Ammoniacum vocant philosophi, tincturam metallorum augentem, & ampliantem. Sapientes norunt aquam hanc, sive menstruum, seminariam virtutem continens sacile è persectissimo metallo extrahere, & cum ipso menstruo persectissimi metalli animam, quam cum Raymundo, naturæ appellamus sulphur; & metalli semen, volans per ignis expressi.

onema sua terra adlatera vasis, quod ab ipso Raymundo etiam sperma metalli vocatur. Spiritus enim crudus corpus solvit, & de sokuto corpore spiritum digestum extrahit, & remanet cinis fixus in Treuis. quo reperitur oleaginosicas, & gummosicas lapis dea, & incombustibilis, quam, animam, dixerime philosophi, quæ viuificat, incerat, coniungit, & naturas facit vnitas. In spiritu difiunguntur naturæ, fed in oleo reiunguntur. Non possium non fateri, me nunc fideliter, planèg, præstitisse, quod propofui. Nunc enim philosophorum Aliquid, & vilis, & maximi precij, tanquam in speculo contemplari licer. Spermate, seu semine quid viliut? Spermate seu semine quid preciosus? Nihil vilius, quia in se sine radice, vel cerra sua prostus inveilis corrumpitur fætens. Nihil preciosius, quia vnumquodq; semen in terra sua seminatum, veile estad Aliquid, imò ad Omnia, in omnibus rebus sui generis. Hinc in vegetabili, plantæjinanimali, vnaquæq; animalium ípecies, & in minerali, metalla, originem, propagationem, & persoctionem suam petunt, Si adhue videatur metallorum sperma investigandi, inveniendi, & extrahendi difficilis via, non est quòd plus vitrà traijciam naviculam meam in mare philosophorum:est enim certissima sapientivia satis nota. Qui modum & medium nescit, Nibitagit, Nibil producit, nunquam ad Omnia perveniens, Philosopho. rum Aliquid non inveniens. Eorum enim aliquid, à Nibilo exurgens, est corum secretum, quinca es. fentia,

Digitized by Google

sentia, anima, media natura, margarita preciosissima, Minerua, Iovis silia, & ex iplo Iovis capite prognata. Qui transivit fretum nostrum, contrahat vela, & cùm viderit aquas in siccum abijsse, exultane dicat,

Inveniportum spes & fortunavalete. Quarè operi sedulò incumbat philosophiæ filius, abdita metallorum semina eliciat, habebit secundas(de quibus antèa diximus) rerum causas, quibus deus optimus maximus, creator omnipotens benidixit,vi crescerent, & multiplicarentur. Inestenim vnicuiq; metallo suum sperma, suus spiritus, & sua anima,& omne metallum spiritu & Mercurio, tanquàm in aere, & aqua vegetat; animâ, & sulphure, tanquam in igne animat, & corpore suo tanquam in terra subsistit. Mysterium loquor magnum. Ob eam itaq; causam, dicimus in metallis, sicut in vegetabilibus, & animalibus, innatum esse semen & in semine inesse quatuor elementa, que licet in corpore suo, tanquàm in carcere includantur, non tamen ita includuntur, venihil in natura sua producant sed vt Aliquid (sicut cætera creata) essectum reddant. Fateor equidem sterilitatem in omne corpus metallicum loco suo propriæ generationis privatum, dominium exercere, propter terream, & opacam illorum substantiam: Dicimus tamèn in hac înbstantia metalli perfectissimi, claudi, et abscondi ignem suum cælestem, occultam, scilicet, naturam folis, et ignis nostri preciosissimum oleum, tinctu- Lib.triii verbor.

K 2

ram

ramviuam, et spiritum penetratiuum qui excitatur sola substantia pura Mercurijà suis supersuitibus mundati, tàm combustibilibus, quàm aqueis, et est eius virtuosa, vnctuosa, et aerea pars, in qua latet spiritus quintæ essentiæ, quo solum corrumpitur aurum, et in primam materiam reducitur, atq; ita igne suo excitatur, vt vitæ spiraculum per totum priùs mortuum corpus dissindi videatur. Nam moritur mors, sugit corruptio, sugantur tenebræ, et ad vitam, ad ignem cælestem, et lucis claritatem patet aditus, ità vt immediate natura selementari igne apposito) exuscitata, ossicium suum vivisicationis, et procreationis, possit præstare;

Effectus varios, vt sol alternat in aura, Sic lapidu nostri variatur imagine vultus, Et gracilis subitò est, qui modò crassus erat. Forma perit rerum, datur altera quog, dierum,

Qui moritur, citiùs fertur ad alta, lapis.

In humiditate autem latet materia nostri ignis, sicùt oleum est materia lucis ardentis in lampade, & tamen ignis hic, sicut reliqua elementa principium non habet: terra verò priùs suit aqua, aqua priùs suit aer, aeris autem principium est ignis, sed ignis principium solus Deus, qui omnia creauit ex Nibilo, quorum primordiale principium est vna natura, in vna pura substantia, quam quintam essentiam vocarûnt phi osophi, in quâ tota natura, & ipsa elementorum substantia comprehenditur in terrestribus, quorum prima purior pars datur igni, secunda aëri

aëri, tertia aquæ, quarta terræ: ab igne autem ad terram gradus limt minoris puritatis', fed ignis est purissimum elementum, quia quintæ essentiæ, porestativite, & cælestibus ipsis est propinquissimum. Arq; hic eltignis, quem Poetæ fingunt Prometheum è cœlis furto furripuisse, cujus virtute, & calore etiam mortua ad vitam restituta sunt. Ignis hic Promethei non idem est cum igne Pontani, ille enimest aqua clara, aqua vite, ceu ignis vivus ex toto Philosophorum composito, iste autem ex aliqua compositi parte, ambo virtute caloris sui abluunt, purgant, renouant, & perficiunt materiam terræ fæculentam, vt efficiant puram, & perfectam. Et tamen iste de materia non est, nec intrat in materi. am, vt ipse, qualis sit materia, fiat, sed quià minera. lis & æqualis est, exitat calorem, ignem, & sulphur internum materiæ, vt materia ipsa igne Promethei, fimul & Pontani transmutetur, & nova, & multò melior sanè cœlestis cum sole nostro reddatur. Iste ignisPontani ignem illum Promethei excitat in vino nostro latentem, ex quo trahimus aquam vitæ nostram, in qua virtus, & omnis ignis nostri est potestas, omnia fovens, & calefaciens in virtutem. &vitam; & reperitur in sulphure Philosophorum incombustibili, & ex eo constatur, quia eorum sulphur est ignis vivus, alia corpora mortua vivificans, correct. fatuo. ea maturans, atq; ijs vitam inspirans, ita quòd ma. teriæ defectum suppleat, vt eam maturam, depuratam reddere possit. Et non reperitur tale sulphur K 2

nisi:

nisi in corporibus solis, & luna, & in alio, quod est Avicen. illud, quod nulli dicitur, nisi ex parte dei sibi reueletur. Cùm enim omnis ignis præter cælestem, adurens sit, & destruens, solus ille celestis reperitur, vivificans, materiam calefaciens, atq; eam multiplicans ratione suæ essentiæ, faciens humidum radicale totum novum: In quo humido habitat, & hospiratur, (teste Raymundo) calor naturalis, & in humido imprimit calor formam suam, & estentiam suam, si mareria, in quam operatur calor, sir benè subtilis, ve totum sieri possit ignis, & radicalis humiditas. Nam in corpore metalli, virtus agens operatur, tanquàm masculus, & excitatur humidum luum in Mercurij lubstantiam, sicut maritus excita. tur, & agit, mediante vxore, & calore sui corporis. Atq, hoc modo humidum decoquit ignem, & ignis constrigit humidum, donec ex his generetur. lapis, recto, & aquali ignis elementaris regimine. Ob eam itaq; causam clamant Philosophi, In recto ignis regimine perficitur opus.

CAP.

## CAP. 7.

Elementaris sinc Externus ignis internum excitare, & nutrire debet, donès aues Elermetis capi, de retineri possint, aliàs Aliquid non obtinebimus, sed in tenebrosa Nihili, & mortis domo semper sedebimus.

Lamant adhuc altiore vocephilosophi, vt id Omnis philosophise filius exaudiat, vide. te, vt manum possitis illæsi advittum apponere. Volunteerte vt forensis, 80 externusignis intermim illum, & cælestem solummodo exciter, ad procreandum, nutriendum, & colernandum corum foetum, cèu lapidem. Si quaratur quid ego Theologus aquam illam coelestem, & ignem coelestem appellem?Respondeo, quia à ecelo recipiune . metalla terrena vim planè coelestem, tanquam sigillum illis impressum, & radij corporum cœlestium in nullo elementorum, tantavi, & potestate uniuntur, seur in terra. Annon terra profert herbam ? annon herba alie belluam? annon bellua hominem? annon homo redit in terram? Sanè sicut ipsa terra proprium est retinaculum virtutum cœlestium, & carum influxuum ad rerum constitutionem, & nutritionem; ità etiam proprium est omnium recum receptaculum post dissolutionem: carum,,

earum, quæ à terra prius promanabant. Quaprop. tèr cœlorum influentià producit terra res mirabiles in vegetabilibus, animalibus, & mineralibus; sed cæli plures, & maiores infuderunt in radicalem. & spiritualem substantiam persecti metalli virtutes mirabiles, quam in quameunq; rem aliam elementatam(excepto corpore humano) quia longissimo tempore metallum persectissimum in milleannis induratur, & perficitur: Et enim est in co diuturnus succus, qui non nimis celeritèr maturitatem accipit, vt in quercu, & alijs quamplurimis. Quapropter chm metalla, quasi inanimara, & ob eam cansam sterilia, & infæcunda videantur, oportet volentem vires exlicas in lucem producere, duritiem, & densitatem metallicam in primam simplicitatem reducere, quæ posteà tam est apta ad exerendam & exprimendam fuam vim coeleftem, quàm in obedientia sua spirituali à die in diem ad recipiendam eam per tot annorum spatium. Etenim terra est metallorum mater:

(Magna parens terra est) --Sed, cœhim pater (& viribus cœlestibus in terram fluentibus, & eam penetrantibus) materia metallica in visceribus terræ simplex, & subtilis, lucida, & perspicua sacta est, quia recipit insluxus cœli, & cócipit, & impregnatur, vi pariat filium tempore suos silij tales, quasi serui, splendidissima veste induti, sequentur, & concomitantur reges terræ, & terræ reges sure suo meritò illis imprimunt imaginem suam

firam neq; vili licet candem, vel aliam illis imprimere. Ita tamen industria, & opera periti artificis posfunt (viinam fine metu, aut damno aliquo) metalla excitari, & promoueri in actum, ve meritò propter eorum innatum ignem, in corum aqua habitantem animata, spiritualia, eaq; ad generationem formata dici possint. Cum enim externum ignem, internum excitantem, & promouentem, semel senserit internus, & innatus ignis, internus ille, & innatus ignis starim agit, & se diffundit in viscera terræ nostræ, vt terra nostra concipiat, & postea pariat infantem fuum. Interim ante partum, externus ignis ille est interni quasi nutrimentum, & pabulum. Calor autem externus, si plus quam par est, excitetur, intus vi penetrat, & humidum totum radicale absumit, & opustotum destruit. In debito autem, & æquali ignis regimine, licet dignis, & dilectis philosophorum filijs j eorum ignem in corum aqua, & in coru igne simplicem, puram, & nudam conspicere naturam, vbi Chrystalline profluunt vndæ, quasi ex Eden ad irrigandum totam terram de Hauelah, vbi anrum. Quapropter quicunq, ex sonte hoc lucido, & benedicto, vivarum aquarum castam, & candidam desideratis inspicere naturam, & diuinæ bonitatis intelligere mysteria, legite, & sæpius in animis versate excellens illud, & optimum de natura nuda, & simplice, seu vndarum vitæ scaturigine, caput decimum in tractatu illo Theologo-philosophico à Ro dolpho Otreb Britanno, frattibus à Cruce rosea didis

Etis dicato. Huc enim lubens vos remitto, vbi vobis liceat lucidam, suauem, & sinceram vitæ aquam, & virtutem eius summam ex sonte profundo promanantem depromere,&degustare.Legite,(inquam) legite, & tamen ingenuè fateor, quòd palato meo. non arridet narratio illa hæsitationis, An natura, vitæ cuiuslibet creaturæ ministra, sit Deus, vel ipse Deus sie illa? Creatura enim Creator non est, nege tabernaculum Dei Deus est: Benedictum tamen sit nomen domini, qui in sole posujt tabernaculum. Non probo esusmodi hæsitationum narrationes, quamuis ipfæ hæsitationes sint à narrantis animo, & judicio longè remotissima. Etenim Ethnici impij, & à Deo alieni ex tali hæsitatione plerumque colligunt, imò concludunt aduersus Deum, & ejus veritatem, in ipsorum perditionem. Satius, & tutius esset (mejudice) scrupulum talem silentio sepe. liisse. Ignoscat mihi sapiens, & doctissimus ille Rudolphus, cujus intelligentiam, cognitionem, et sapientiam in describendo, et hauriendo aquarum viventium fonte non satis admirari possum, In stustiosorum, ac bonorum hominum eruditionem, et disciplinam scripsit, sane vberiore sermone, quàm ego vellem scribere. Sitiat ergo, et semper sitiat insipiens, insipidus, et stupidus ille, qui ex ejus sonte profundo refrigerium, vitam, et la lutem non haurit in domino. Nostrum Aliquid primis labris non adbuc gustauit. Quamobrem sedeat semper sine luce in ymbra mortis, et in N ihils nostri domicilio de. tentus ..

tentus tenebroso maneat. Vt autem mors non semper dominetur, nec in tenebrosa Nibili domo semper sedeamus, sed ve vitam in resurrectione, in resurrectione desponsationem, in desponsatione conceptionem, in conceptione lapidis generationem inveniamus nouam, jubeo vt corpora submergantur in spiritibus, et spiritus in corporibus, vt et corpora mortua refuscitentur clarissima, cooperante spiritu, et ipsi spiritus firmissima figantur cor poris fixione. Isto modo capimus, et fortiter retinemus Hermetis aues; corpora etiam, et ipsim la. Ais coagulum, et terram foliatam habemus, vt aurum non vulgi, sed philosophorum in terra alba so. liata seminare possimus. Nam terra hæc corpus est mundum, et cinis à cinere extractus, et cum spiritu surifero tingitur, et tingit. Aurum enim non tingitur nisi cum auro, sed aurum cum auro tinctis, tingit in infinitum. Conjungite ergo mundum spiritum cum corpore suo mundo, et desponsatio sit lapidis in calcem corporalem, et figitur spiritus in corpore illo, vndè sumptus suit ab initio, et pax sit inter elementa, quæ veneris vinculo invicem conjunguntur, ita vt postea separari non possint. Si verò spiritus ille, quem Senior aquam vocat diuinam, et spiritualem, in qua continetur anima, quæ philosophorum aurum, et tinctura, animam in se habens, dicitur, quem etiam Hermes aquam albam nominauit,animam habentem tingentem, atq; aurum, seminandum in terram foliatam; Si inquam spiri-

tus

rus ille vegetabilis, qui tincturam dat permanen. tem, qui etiam vivus dicitur, et potentiam in schabet generatiuain, et verum est incombustibile oleum folus maner, et non redit in corpus suum, à quo. prius extractus fuit per dissolutionem, philosophorum Omnia nunquam obtinebimus, sed perpetua erit corruptio, nulla elementorum transmutatio, nulla caliditatis voius cum frigiditate alterius concordia, nulla imorum cum fummis, nec fummorum cum imis conjunctio; led Nihil nostrum semper in tenebris occludetur sine lumine, tanquam mors sine vita, et terra mortua, sine solis nostri influentia. Etiam hic est eterna mors apud inferos sine redemptione in domo tenebrosa, fine vlla vitz, aut resurrectionis spe, videant impij, et ab ipso deo alieni, quis etiam sit corum post mortem status absq pænitentia, et lachrymarum pro peccatis profusiozahing. ne in hac vita, ne penitus percant dicentes; Semitam meam circumsepsit, et transire non possum, et in calle meo tenebras posuit; spoliavit me glorià meâ, & abstulit coronam de capite meo, destruxit me vndiq;, & perco, & quasi evulse arbori abstulit fpem meam.

GAP.

CAP. 8.

Dissolutio individui nostri sit cum conservatione specici & descensus roris nostri in terram, est seminatio auri Philosophici in terra sua, et cam reddat fertilem, medio ignu naturalu & artiscialis.

Achrymas graves, & melancholig furore auto desperatione plenas cum Esau non emittat pœnitens, quià benedictionem amissam non consequetur citius, quam Cain gratiam, aut Indas veniam. Ista Lachrymarum emissio, est quasi dissolutio individui nostri in aquam nubis destrucus tem naturam, & corrumpentem formam suam, sicut ludas suspensus suit in æternam animæ suæ perditionm ; sed dissolutio nostra fiat sub conseruatione speciei, & proprie forme, que nobilem habet proprietatem, & virtutem suam prolificam inse manentem, & à se sine suo interituemanantem, in quâtotius naturæ potestas, continens Omwie, quibo indigemus. Etenim hæcforma fedes eft, vel potius quoddam quali sepulchrum in quo continetur lapis, proveniens, & promanans ab ipso lapidis vale, quod radix est,& principium operis, atq ex co vase producient lapis vivus generatus ex sole, & luna, tanquam ex mare, & foemina. Hic enim vivus & vivificas lapis, est aqua illa (de qua fæpius ...

pius diximus) latens in terra sua mortua, donèc terra, mediante aqua Mercuriali, pareret aquam Philosophorum, quæ priùs erat in corpore suo mortuo. Isto modo locus generat locatum, & locatum loci est vis, & vita, & vas generat lapidem, & lapis vasinovam infundit virtutem. Nam radices stella. rum exhalatione sua infundunt, & influere faciunt virtutes suas elementares,& coelestes à vase suo naturali,nunc incarcerato,& firmiter incluso Hermetis sigillo in vase artificiali, generationi apto. Vas onim artificiale continere debet vas Philosopho. rum, àquo exhalat primò aer, atq; hic aer, siuè vapor posteàficaqua, atq; hæcaqua vnctuosa est, & citò in circuitu, & descensi suo convertit-corpus fuum, et occidit illud, ve reviuiscens luminosum fiat, et quasi ignis, siuè lapis splendens, mineralis, Philosophicus, quinta essentia, et Mercurius, tingens omne corpus in folem, vel lunam, secundum quod lapis fuit in principio operis præparatus. Ibi ignobile metallum est quasipasta, sed metallum nobile, est fermentum, et fermenti locum obtinet, totam massam sermentantis, et informantis in naturam perfectissimi metalli. Nolite autem lapidem nostru, regiminis errore ad statum rubeum, et ignitum vllo modo adducere, donèc certo sui temporis curriculo candescens, et insignitus candidissimo inargaritarum candore priùs appareat, et fiat terra. alba foliata. Satius effet recurrere, quam in principio, vel itineris medio vkerius malè currere. Quantà

tòlongiùs currunt errantes, tantò longiùs errant currentes. Gedendum veritati.

Qui proculexcurrit, nibil & mercatur ibidem; Sivia longa fuit, meret, rediturus, ibidem.

Quo pede capisti sic bene semper eas. Cùm autem præteritis omnibus alijs obviantibus coloribus perfectam in terra foliata albedinem nacti simus, possumus posted sine vilo damni metu albedinem illam continuò exaltare in preciosissimam rubedinem, quæ propter virtutem suam meritò ignis dici potest, et est rubinus inter gemmas optime coctus. Ignis autem artificialis sit in solutione lenis, in sublimatione mediocris, in coagulatione temperatus, in dealbatione continuus, in rubificatione fortis: posthàc nullà ignis violentià: potest consumi, et ignis ignem nunquam sugiet. Sed ignis hic est inter metalla, sicut carbonum ignis inter ligna. Ignis enim noster naturalis, et simplex, à centro terre extractus artis magisterio, et acquisitus per aeris, er aque sublimationem, multiplicat sese, et ad eum multiplicandum concurrunt Acr, aqua, ignis, tanquam superiora vivificantia terram inferiorem, terra ipsaquasi nurrice, et fermento, manente, et figente volatilia in cacumine montis. Arq; ità perficitur lapis Philosophorum, sicut res cœlestis descendit in vterum terræ, vt terra fructum multum possit proferre. Aer enim ascendit à terra, et ab aere per circulationem fit aqua, et in aqua latet ignis, oleum scilicer Philosophorum in-

combustibile; atq; hæc tria descendunt in terram mam, vndè emanabant : Nam terra, fiue corpus maximum habet appetitum refumendi suum humidum sudorem, in quo calor naturalis, et radix vitæ. Aer corpus penetrat, aqua terram purgat, o. leum, fiue ignis omnia illuminat. Atq; hæc coniunguntur denuò cum pura terra sua, ve ex his quatuor coniunctis elementis puris, exurgat quintum, corpus scilicet regeneratum, purum, transparens, spirituale, Philosophicum, penetrativum, ettingens. Si quid enim seminaverit homo, hoc et metet : Nolim vt illud tautologice à me dictum videatur, quod adrei veritatem apertius exponendam iterum, atq; iterum repetitur. Dicam itaq; adhuc certiore, et planiore sermone, vevnusquisq; qui legit certe intelligat. Descensus roris nostri in terram suam, est seminatio auri Philosophorum in terra lua, vndè fructus millesimus mediante natura. Ros enim iste, et ipse lapidis nostri sanguis, compositus ex duabus aquis, vna quæ facit lapidem volatilem, altera fixum, teste Raymundo dicente, lapis noster et quædam substantia corporea ex duabus aquis tenuissimis, et limpidissimis coposita. Vbi no Intelligitur aqua nubis, in quam lapis soluendus est, sed aqua permanens, quæ tamen line suo corpore, cum quo dissoluta est, permanere non potest. Iubet ergo Seala ve accipiamus illud, quod est corporis perfecti, et omnium illius, et nutriamus illud omnium exijidem, vnde genitum erat, tunc Mer-**Curius** 

· GRIA.

curius noster mortificans erit Mercurij vulgi. Nec mirum,quia argentum vivum argento nostro vivo commixtum vna fit aqua munda, & fixum figit fugiens & tingens tingendum tingit, & tingens, & tingendum vnum, idemq; fiunt, sieut surculus arboris pomiferæ infertus trunco acris & siluestris pomi, tempore suo dulcia, & bona profert mala, licet nutriatur ille surculus radice acris & siluestris pomi. Mihi credite, solutio corporis, & congelatio spiritus sunt, velut vterini fratres, vtrisq, vt aiunt, vlnis invicem amplectentes, & auxum vivum philofophicum, tanquam boni pomi surculus, insertum auro mortuo, & infrugifero terræ suæ corpori, efficit corpus illud proferre fructus auriferos, sicue furculus arboris pomifere facit truncum siluestrem proferre pomorum fructum optimum:

Vtrag, mundatur dum palmā palma lauatur,

Que cum concordant, dant citò quicquid habent. Arnol.
Testis est Arnoldus dicens, bibit suam aquam terra
sitiens, & fructum fert cum frequente irrigatione,
& nisi aqua siat cum terra vnum corpus, nil prosicit. Seminate ergò animam in terram albam soliatam, quia ipsa retinet eam, quoniam cum ascenderit à terra ad cœlum, & iterum descenderit à cœlo Herm,
in terram, recipiet vim inseriorum, & superiorum,
Terra enim astringit sluida elementa, & prohibet à
sua sluxibilitate cruda. Aqua, & Aer, humectantia
elementa, terram dissolvunt; ignis tanquam anima
est, maturans & digerens totum compositum. Hinc Trevis,
M

conjunctio, inceratio, vnio naturarum, & vivifica. tio, quandò per spiritum crudum, digestus persecti corporis lpiritus extractus, & corpore suo folutus, & disiunctus, beneficio olei, et ignis iterum conjungatur corpori suo oleaginoso, gummoso, lapideo, & incombustibili. Atq, sic sublimatur terra ad Elixir nostrum, imbibendo calcem, et figendo Mercurium, et terendo, et decoquendo omnia, donce fiant vnum corpus novum. Vis enim sulphuris non vrentis, de quo facimus solem nostru, coagulat, et figit Mercurium mundum, et purum, et in vno vale fit corum distillatio, sublimatio, mortificatio, calcinatio, solutio, descensio, dealbatio, rubificatio, et persecta sixatio. Dicimus ergo cum Gebro, si ista scis, tibi diximus Aliquid, si verò non scis, diximus Nibil. Nibil enim ( teste Hermete) fit, nec liquid peragitur, nisi noscas ducere, et pregnantem facere, et generare species.

Quapropter gummi cum gummi conjungendum vero matrimonio, sed cauendum in die conjunctionis ve veraq; nou à induantur veste, ab omni sorde persectissime depurata, et tunc occurret tibi ex cocubitu Gabrici, cum sua Beya genitus filius, qui non assimilabitur parentibus. Spirituale enim set corporeum spirituale. Hoc Aliquid certe magnum est, et medium inter principium et sinem aperis, sicut Aliquid nostrum medium inter N ihil et Omnie; voi dux purissime substantix in suam primam

primam homogeneam naturam priùs reductæ, tanquam aqua mista cum aqua infimul conjunguntur, ita ve postea nunquam possint separari.

## CAP. 9.

Pirtus & potentia Solis & Luna sunt in lapide nostro, proinde commodé transimus ad Ophic freto nostro, ve auram de Ophic avehere possimus.

Artes purgatæ, & puriores factæ per conversionem naturarum, & per amicitiam sactam inter siccitatem & humiditatem, inter frigiditatem & caliditatem, plus se diligunt, quam priùs, propter corum mutuam mundificationem, & fa. miliaritatem, cum denuò conjunguntur. Neq; enim valdè difficilis videatur reductio perfectiffimi metalli in suam primam materiam, quia omnis res facile resoluitur in id, de quo, vel ex quo priùs perficitur, sicut omnis res est ex eo, vel de eo, in quod resoluitur. Quemadmodum glacies in aquam resolvitur, mediante calore, sic metallum reducitur in argentum vivum, quod prius erat mediante aqua. Atq, hoc argentum vivum, vocamus spiritum vitis nostræ, ardens vinum, aquam benedictam, aqua vitæ,quintam essentiam, Mercurium vegetabilem, Mercurium philosophorum, ipsum etiam in infantia sua lapidem, prouenientem ex elementis, & ta-

men purissima in se continentem elementa, à quibus spirituale sit corpus, & animalis sit spiritus per vegetationem, & animationem metallicam auream splendidam, & clarissimam. Deniq; argentum hoc vivum, quod etiam vinum appellamus, in quo ipfa: veritas, (est enim in vino nostro tota veritas) per aquamMercurialem extractum, est prima illa materia, sine aqua, ex qua corpus suit ab initio, satq; hæc eadem aqua conuerrit omne corpus metallicum in cinerem,& cinerem in aquam, vnde contritio nostra,& subtiliatio nostra absq; manibus,cum argentum vivum nostrum, & sulphur nostrum coquantur,donec vnum fiant argentum vivum, vbi fulphur retinet argentum vivum, ne auolet, & evanescar. quia siccum prohibet humidum à fluxibilitate, vbi etiam argentum vivum defendit sulphur nè com: buratur, & devastetur, illuminatq; ipsum, ac conservat ab vstione, quia humidum prohibet siccum ab ignis violentia. Quapropter venostrum Aliquid tandem absolvam, & institutæ descriptionis illius exitum expediam, concludo, quòd ex argento vivo & corpore persecto elicitur medicina, quia in ijs Rofar, est, secundum naturam, perfectius in corpore, propinquiùs in argento viuo. In corpore inest purissima sulphuris substantia ingenio naturæ summè depurata: in Mercurio inest vis quædam amicabilis, apta, nata, & à natura disposita sulphur illud humectare, subtiliare, & in aquam nostram resoluere, ve sol siat medicinæ noftræ .

stræ pater, & luna mater. Fumus enim albus vinii nostrum rubrum in ventre suo portat, quod au- pri grupe rum est philosophorum, quinta essentia, & vini a- [4] nima. Quare fieri non potest quin virtus, & potentia solis, & lunæ, sint in nostro lapide, aliter non faceret vel solem, vel lunam, sed facit, quia sol & luna existentes in lapide nostro, sunt longè mellores, & potentiores sole, & luna vulgari. Hæc enim nisi a. gitentur, non agunt', & nisi moueantur, non movent, sed mortua manent. Illa verò viua sunt, prædita virture maxima, viriditate benedicta, & vegetatione Mercuriali, invisibili, sed potente. Annon adbuc ex Nibilo Aliquid possidemus, ide; magni imò maximi pretij, cum nauem nostram eò referre pos-Timus, vnde priùs proficiscebatur, & plenissimis velis nauigare, & lecundissimis ventis cursum tenere, donec trajiciendo classem in Ophir, inueniamus, et auchamus aurum de Ophir?Quid enim aqua nostra nisi mare nostrum? Ex quid apud philosophos Ophir, nisi aureus corum cinis? Ophir enim apud eos cinerem lignificat, & aqua nostra mare dicitur propter amaritudinem, acuitatem, & naturam falsam & igneam. Et tamen non negant philosophi Solomonis nauium trajectionem verè factam, ad auferendum optimum de Ophir aurum, licet allegorice & ænigmatice imitari videantur talem navigationem. lubent ergo philosophi, vt coquamus Hyleus. aquam maris leni igne, doncc tabulæ confringantur,& inueniamus splendorem maris, vt loquitur Tximius.

Tximius in turba. Æquivocatione autem nolo in conclusione lectorem benevolum fallere, qui veritatem & cognoscendi, & agendi philosophorum præcepta, priùs verè docuerim. Quarè intelligendum quod mare nostrum propter maris nostri cum eo coniunctionem, aqua dicitur permanens, sed permanere non potest nostrum mare absq; suo mare, sed illius maris est fluxus, et refluxus, donec cum isto mare vnum fiat, et permaneat. Licèt autem insipientes putant aquam nostram esse nubi-Lull lem, legentes tamen, et intelligentes libros philosophorum sciunt veiq, permanentem. Quisquis de aqua maris nostri satis habet, non eget aceto alio, ad excitandum appetitum, non vino alio ad corroborandum stomachum, non aquâ vitæ ad digerendum cibum, nec argento vivo minerali ad deauranda metalla, nec leone aliquo ad dilanianda, et devoranda corpora, nec aquila volante ad deprehendendum corpus, donec cadauer à volatu cam retineat, nec deniq; spiritu vllo philosophorum subtili, qui ascendat, et descendat, donce virtute aëreaset ignea totam terram animatam, splendidam. & tingentem perficiat. Sed migremus hinc,& non folam Miquid, led Omnia pertractemus, ve artificem ab início distinguamus, & præclaram hujus artis scientiam, singularem doctrinam, & sapientiam admirabilem vberiore sermone persequamur in corum vium, quorum aures non funt claufæ ad Lanam doctrinam, & Omnie relinguamus illis, & in falutem corum, qui dextram mihi porrigunt, & falutem mihi dicunt.

Insta,ne cesses, aderunt post semina messes ; Post lachryma, risus,multus post semina fructus : At q, dat una dies quod totus denegat annus.

OMNIA





# OMNIA.

CAP. 1.

An Omnia fint in Omnibus? Quid fint,
& quid fibi velint, Omnia
in Omnibus?



On sum nescius, Omnia Philosophorum esse in Omnibus,
atq; eorum Omnia in Omnibus
esse vim illam prolificam, qua
Omnia in Omnibus sapienter
exquiruntur, constanter retinentur, & ab ævo in ævum
conseruantur secundum natu-

ram. De qua re disputant latiùs Basilius Valentinus, & modernus ille doctissimus Philosophus Michael Potier, tam in regno minerali, quam animali,

& vegetabili.

Ingenuè fateor, quòd cum librum Michaelis Philosophicè, & fideliter conscriptum, semel legissem, & vivam totius mysterij reuelationem filijs sapientiæ per illum oblatam, cum illo percepissem, illico apud me statui, literas meas chartaceas igni N committere. Sedvicit propositum meum societatis ejusdem causæ cogitatio, quia ad extruendum Philosophorum ædificium liceret mihi sakem lapides & ligna colligere, quamvis structuram ipsam. amplam, & magnificam Michaeli & alijs relinque. rem. Liceret etiam mihi arcum meum intendere, eum sinuare, & etiam obuertere cum sagitta ex pharetra Philosophorum, in propositam, & obje-Cam metam, sed Michaeli, non mihi, sagittam mete infigere.Inter cætera naturæ abdita, docuit Michael se potuisse facere tonitru deorsum tendens, & so: num edens horribilem, & peracutum; ita vt præ repentino terrore periculum esset assantibus de vita corum. Hoc sane secretum satis bene notum est. plerisq; sapientiæ filijs: Et Haly de ventis Philoso. phorum figuratiue loquens, ait, quòd quando evelluntur à suis locis, auditur sonus terribilis, & erit timor magnus. Verebar primò ne Michael docuiffet, etiam, quomodo inuenirent sapientiæ filij lapides dictos tonitruales,ablq; tonitru, ita vt tonitru traníiret abiq; sono, & venti cum omni suo effectu abiq; vllo strepitu: Sed tacite & sapienter illud cum silen tio præterire voluit. Sic cæteri Philosophi omnes, & viri boni scripserunt fortassis multa, eaq; & miranda,& credenda, ita tamen semper omnia, vt abdita omninò laterent indignos. Vna etiam voce, atque vno quasi ore,& consensu vno,sed diversis verbis convenerunt philosophi in vnum, ænigmatice, & parabolice, ve indigni, lemper discentes, nunqua discerent.

discerent. Sed quid mihi cum indignis? Vel quid mihi, hoc in loco, cum philosophorum consensu, et vnitate? qui mecum decreverim corum Omnia describere. Quare ad Omnia sermonis mei eursum dirigo, & lapidis in perfectionem concreti, Omnia po no in primo, medio, & vltimo gradu, donec ad fummum peruenitur, in quo etiam funt Omnia, quæ ad lapidem nostrum sunt necessaria, procreatione, persectione, proiectione, & transmutatione certissima. Rebu est in opere philosophico pars prima. Secunda est Elixir, quod dicitur ab E & Lixi, quod est aqua; quia ex aqua ista Omnia fiunt. Tertia autem est Tindura. In primo opere facimus nigrum. In secundo dealbamus nigrum. In tertio rubificamus album. Hos tres colores vocarunt Philosophi tres Soles in firmamento, habentes tres facies. Solem videlicet nigrum, Solem album, & Solem rubrum. In nigro philosophorum est hyems cum frigiditate,humiditate,& pluvijs; in dealbatione nigri est ver cum caliditate, humiditate, & floribus. In albedinis rubificatione est æstas cum caliditate, siccitate & colore rubicundissimo, Ar verò quia,

Æstas non semper fuerit, componite nidos. Nunc enim lequitur Autumnus, in quo colligendi funt fructus. Transijt hyems, abijt imber, recessit nox, apparuerunt flores, adfunt fructus, & tempus advenit colligendi eos. Sed priusquam ad persectionem in colligendo fructus, & in gradu vltimo, & summo perveniatur, in quo lapis perficitur, Omnia Lud. pur.

Trewis.

N .2

in se continens, ad se necessaria. Quæri solet primò, An Omnia sint in omnibus? tū, quid sint? Et quid si. bi velint Omnia in Omnibus?nos auté constanter af. firmamus, & dicimus, Omnia esse in Omnibus, & Omnia in Omnibus, esse essentiam quintam in rebus Omnibus, quæ est ipsa vita, lux, & rerum omniu forma. (forma enim darnomen & esse) Quid autem in Omnibus essentia, nisi esse entia? Et quid volunt in Omnibus entia, nisi vt corum essentia propagetur(et si ita loqui liceat)perpetuetur? Hinc sit vt vnaqueq; res, formam fuam in se habens specificam. consequatur certissimam à natura virtutem in operatione sua, secundum proprietatem ejusdem formæ ad propagandam formam talem, qualem ipsa res in se habet; et ipsa natura satis novit proprium, et certum modum suum, quo vtitur ad introducti. onem forme, dum agit in materiam covenientem. · Est enim natura principium intrinsecum, efficiens, vi in rebus omnibus formæ suæ insint substantiales. Atq, hæc natura vbiq; est reperta, tam in paupere, quam in diuite, for às proijeitur, pedibus conculcatur; sed tamen fons est operationum mirandarum. Hinc Omnia in Omnibu. Qui autem abortiui, imperfecti, velle prosisunt sœtus, ad opratum suum finem non adhuc peruenerunt; nec sunt completi in esse suo naturali, nec in forma sua substantiali. Quapropter ope opus est, vt impersecti persiciantur, et leprosi sanitatem consequantur in persectienem à natura ordinatam. Et ob eam causam, aurum . rum vocârunt antiqui philosophi, Solem, et reliqua metalla, Pianetas; quia metalla omnia in se tenebrosa, et obscura, illustrantur radijs auri, et ignobilia nobilitantur, et egena ab eo disantur. Nam à Sole nostro reliqua obscura, et impersecta metalla accipiunt mutuò tincturam auream, quia solus Sol nosterdotatus est co privilegio à natura, vi reliqua. omnia metalla possit mutare in aurum. Atq; hoc modo negari non potest, plumbum, æs, stannum, et ferrum, in aurum, vel argentum converti posse, secundum fermentum, lapidi appositum. Illorum 6nim materia non adhuc completa est, ve in ignis examinatione permaneant, vel vt definitionem, et proprium auri obtineant, vel vt eius nomen, vel naturam vendicent, donce virtute forme fermenti ap . politi, in perfectionem informentur, et perficiantur. Tuncenim ab auro aliena non sunt, sed auri formâ, et naturâ, tam in manifesto, quàm in occulto nobilitantur. Qualis enim causa, talis effectus. Quapropter impersecta metalla, quùm comples mentum formæ suæ, fermenti beneficio femel funt consequuta, à forma auri non sunt aliena, nec avolant in fumum, sicut priùs; sed habent suam permanentiam, fixionem, & puritatem, et fixa manent, sicut ipsum aurum, mutatione cutis, et corticis, ipsius. etiam medullæ pollutæ, et coinquinatæ in manifefam splendorem et intimam munditiem, et virtutem ipsius auri.

N-3

CAP

### CAP. 2.

Imperfecta metalla appetunt oltimam à natura ordinatam formam perfectam, & ad consequendam talem formam, sunt in motu suo, sunt infans in via ad rationem.

Vllo sutem modo fiunt Omnia ex Omnibus licet Omnie sint in Omnibus. Ex quolibet ligno non fit Mercurius; nec exquolibet fiunt Omnia, teste Aristotle, secundo physicorum, sed extali,& tune omne tale additum tali, efficit ilaif. lud tale, magis tale. Ex quolibet autem non fit quodlibet, sed determinatum ex determinato, & îstud est, ex semine isto, & hoc ex hoc, ve dicit idem philosophus, vndecimo de animalibus. In solis au. tem corporibus Salis & Lune reperitur sulphur, & semen philosophorum, album scilicet, & rubrum, in quibus natura sagax continet semen suum. Sol & Luna duo sunt corpora persecta, quod verò album est, minus est persectum, rubrum autem consequu. tum est vitimum, & optimum terminum à natura ordinatum. Sed quia omne imperfectum appetit persectius, ve ipsum quoq; persectius fiar, dicimus imperfecta semper esse in motu, vel saltem in appetitu motus, ad formam illam, ad quam à natura vlrimò ordinata funt, donec candem cum forma posline

sint persectionem consequi. Et tunc sinem motui imponunt, in vltimo termino motus. Non autem in forma sua diversa, & transitoria perficiuntur imperfecta metalla, sed imperfecta prorsus manent, donec perveniant ad formam Pet. Fer. auri. Intereà sunt in via, in semita, & in fieri ad aurum, sicut infans in via, in semita, et in fieri ad persectam rationem, potentià scilicet, sed adhuc nou actu. Non enim in pueritia, nec in adolescen. tia, sed in virili, et consistente ætate est persectio, et fortitudo. Sic omne metallicum impersectum, et quasi puerile corpus transit dispositione, et natura. luâ à gradu, et statu humili, in gradum, et statum: sublimem, vt tandèm exutâdebili formâ suâ, quam. in medio viæ, et transitu invenit, cam possit induere formam, ad quam à natura est ordinatum. Et sicut in generatione infantis primò sircoitus, et refolutio seminissposted conceptio, impregnatio, ortus; et tandem infantis nutritio ad robur, et perfectionem: sic in lapidis nostri generatione primà fit coitus, et solutio, in solutione conceptio, post conceptionem impregnatio per commixtionem in putrefactione, post imprægnationem, ortus in perfecta albedine, et post ortum nutritio adrobur. et perfectionem in fumma rubedine, sicut sanguis, Et sieut infans, licèt infans, rationalis dici debet; quanquàm nec in ipsa pueritia, nec in adolescentia. persectè ratiocinari potest, donce eruditione, et experienția habitum confequutus, fueție raționis ina

in virili, & perfectiore ætate; sic lapis noster philo? sophicus à solutione ad putresactionem, à putrefactione ad outum, ab ortu ad partum, & natiuitatem, vnum opus, ad vnum tendens finem dici deber. licèt perfectionem suam in summo rubedinis colore non adhuc assequutus est, quia talem nutritione sua, & tempore debito assequitur persectionem, quemadmodum etiam ipsa metalla semidigesta, qualia sunt Saturnus & Jupiter, vel potius Mercurius non coagulatus, quasi infantes, vel pueri à die in diem vegetant, & in melius vigent, donec perficiantur. Hoc certissimè notum, & exploratum est in mineris fieri, vbi docet indies experientia, quòd paucorum spatio annorum incompletum metalfum completur, & indigeftum digeritur, nunc in argentum, nunc in aurum. Quantò autem magis. meliùlq; hoc fleri poteft opera periti Artificis, non lis est sub judice, cum post denudationem, solutionem,& liberationem materiæ à forma illa, sub qua erat, disponitur ad formam finalem, & perfectam à natura ordinatam. Etenim ordo, & status hic est talis in metallis successivus, qualis (vt priùs dictum est Jin infantibus: præcedunt enim dispositiones, et reales sequentur habitus. Exempli gratia, dicimus cum omnibus alijs philosophis, quòd metallum actu adhuc ftigidum,& ficcum, melancholicum,acerbum, fœtidum, & fœmineum, potentia, & in suo profundo disponitur in calidum, & humidum, 2ëreum, sanguineum, croceum, dulce, odoriferum, & masculi-

masculinum: quia in vno metalla sunt Omnia, & metallum quod in vno latere phlegmaticum est, in altero est cholericum, & quod in vno aqueum, in altero est igneum; Ideoq; inutari potest, & mutatur à qualitate in qualitatem, & à statu in statum graces. appetitu naturali, & dispositione proprià, sed semper in melius, nisi arte siat retrogressio, & retrogradatio. Dixit itaq; Anaxagoras Omnia metalla in Omnibus esse, sed denominationem sieri à prædominante. Natura autem metalli vniuscujusq; alia est occulta, alia manifesta; alia in profundo, alia in superficie; alia intus, alia foris, alia patens, atq; alia latens. Sed quemadmodum id quod patet non latet; sic adjutorio artis, id quod latet, patere potest. Quia(vt afferit philosophorum turba)in vnoquoge metallo plures insunt species, & naturæ metallorum. Interiora auri funt argentea, & argenti interiora, aurea. Omnia metalla funt ita colligata, & inter se mutuò deuincta, vt quodlibet eorum mutari possicin actum, & visibilitatem secundum potentiam secretam, & latentem dispositionem; etiam tam facilè mutatur, quam vnum elementum in aliud conuertitur. Quare disposito à natura metallo, ve informetur, sicut disponitur, si casu aliquo impersedum illud fiat, & non informetur, sicut à natura disponitur, tunc vt perfectum reddatur, et determina. tum consequatur finem suum, artis ministerio opus est. Hermes itaq; ponebat circulationem in metallis, sicut in elementis; quia vt Tho. Aquinas Aquinin prinafferit,

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

asserit, metalla invicem transmutari possunt, quoniam naturalia funt, et quia corum materia est cadem;atq; ca quæ ejuldem lunt materiæ, multò faci. liùs quam elementa, mutantur, quià (me Iudice) contraria non tam facilè in contraria, quàm fimilia. similibus et eadem ejsdem gaudentia, quæ ejusdem sunt materiæ, possunt mutari. Fateor corpora metallica, inter se differre, secundum sulphur ipsis inhærens, adurens, vel simplex: remoto autem sulphure malo, et debili in aliquo imperfecto metallo, bona ejus mercurij substantia citò vertitur in aurum, et argentum vivum coagulatum à sulphure albo non vrente, factum purum argentum vi igneitatis, similitèr non vrentis, facilè et citò efficitur aurum.Omnis enim quantitas argenti vivi puri fit perfectio: Magna autem sulphuris vrentis quantitas fit infectio, et corruptio. Error, et ignorantia imperitorum, vel omnium abusus sophistarum nontollunt istius rei veritatem; Illi errant in radice, et in fine, fructus decerpere non possiunt. Sapientum autem filij artem veram conficiendi lapidem norunt; & in certa corum scientia, non opinio, sed estipla. reiveritas. Quapropter solent philosophi Alchy, miam, in hunc, qui sequitur, modum definire. Alchymia scientia cli qua metallozum principia, caufæ, proprietates, et passiones omnium radicitus cognoscuntur, vt que imperfecta, incompleta, mixta, et corrupta funt; in verum aurum transmutentur. Testimonia veterum multis et certissimis argumen.

argumentis huius definitionis veritatem abunde probant. Et licet ænigmatibus, et figuris rem ipfam involuerint et obscurarint, hoc tamen, data industria, factum est, vt avaris et improbis viris, subjectum eorum ignotum, et intactum maneret. Itaque persistant in errore suo, qui per introducram rebus novam, et meliorem formam, de præexistente judicare non possunt. Isti negabunt aliquod imperfectum metallum in aurum posse transmutari, quamvis idem metallum post transmutationeus sur am reperiatur absq. superabundantia, aut desectu, acquisiviste ipsam formam, naturam, virtutem, proprietatem, ipsaq; accidentia ipsius auri purissimi, et persectissimi.

# CAP. 3.

De fundamento artis non communicando reprobis, & de potestate, & bonitate natura, ex Philosophorum Chao dantis Omnia ad falutem, & propagationem.

ON est certè aliud sundamentum artis, quam illud, quod est in sole, et ejus vmbra; ex his sapientes præparant lapidem eorum Solarem, Lunarem, et Mercurialem. Mercurialis autem est Azoc, id est, nostrum argentum vivum, quod non est illud ex mineris simpliciter tractum;

fed illud, quod per nos à corpore diffoluto, per argentum vivum est abstractum, quod tandem dicitur spiritus animatus, & aqua nostra solvens corpora, & eorum calces, & cadauera. Quapropter Sol noster, & Luna nostra, dicuntur duo pisces, natantes in aqua nostra, quæ quidem aqua, origo est metallorum, & medium jungendi tincturas. De hac autem aqua non loquuntur philosophi, dicentes, duo tantummodo accipimus elementa, aquam scilicet, & terram, in quibus virtualiter Omnia. A. qua enim aërem insecontinet,& terra ignem.Sed de illa loquuntur dicentes, quando sperma Mercurij conjungitur cum terra corporis, dissolvitur in aquam spermatis, et sit aqua sine divisione vna. Quare necesse est, ve ex Mercurio, & per Mercuriu. eliciatur substantia vnotuosa, aërea, in qua latet spiritus'quintæ essentię,quæ substantia vim habet corrumpendi aurum & in primā materiā transformandi,illudq; volatizandi, & spiritum faciendi: sumus enim albus leonem parit viridem, in cuius faucibus aues Hermetis nidum componunt suum. Fumus hic, spiritus est, & iste spiritus, extractor est animæ, & reformator totius operis, & Omnia quæ quærimus, sunt in ed. Hoc secretum est vita cuiuslibet rei, & est aqua. Fumus autem aquæ superior descendit ad inferiorem, & concipit fumus à fumo. Atq; hac aquadinina est res coelitus delapsa, & reductor ell anima ad corpus suum, & per eam vita est, & posteà non crit mors. Seminate ergo aurum vestrum interramsuam. & cinerem, & terram in fundo.

Robous.

Ham.

Senior.

fundo nè vilipendatis; Nã ipsum est Diadema cordis Movierus. vestri, & permanentium cinis. Quaproptèrdico, & cum Philosophis doceo, quod primum opus est, distillare à terra omnem suam humiditatem; secundum, reducere humidum super siccum suum; tertium, vitimum, & optimum, cum sicco humidum & cum humido siccum finaliter, & firmiter in no- dres. vam creaturam coniungere; ita vt posteà nunquă separari possint. Opus enim in vno incipit, & in alio terminatur. Incipit in crasso, terminatur in subtili, incipit in corruptibili, terminatur in incorruptio bili, incipit in terrestri, terminatur in coelesti, incipit in elementis mutabilibus, terminatur in essentia quinta, immutabili, & permanente. Hoc certè dei optimi, maximi arcanum, reprobis non communicandum.

Si sapiens fore vis, tunc serva qua tibi dico;

Quid loqueris, de vois de quo, cur, quomo do, quando. Iohannes de Rupescissa non vidit nssivnum probatissimum theologum, qui intelligeret qui cquam ex secreto, & magisterio quintæ essetie. Benedicta certè hæc aqua, & verè cœlessis (vi prius, in quærendo, & inveniendo Aliquid, dictum est) meritò dici debet, quæ per continuum descensum, & subtili sublimatione seperatur omninò à corruptione quatuor elementorum, & incorruptibilis ferè sit, sicùt cœlum, & natura cœli. Reducendo autem àquam nostram, & leonem nostrum viridem ad raquam dices

Digitized by Google

dices arboris, vbì quasi in antro priùs latebat,&refigendo aquam illam in corpore suo, vndè priùs profluebar, perficimus artificio nostro veram, quintam,incorruptibilem essentiam,quæ omnes potest expellere superfluos, & nociuos humores de corporibus nostris, sanguinem purgare, vires humanas corroborare, dolores lenire, vulnera, vicera, & infirmitates omnes sanare, & vsq. ad diem mortis à deo constitutum hominem sanum, fortem, & sapienté conservare. Aurum commune, & in crassitie sua clausum, talia, & tanta non operatur. Apertum verò& solutu emittit virtutem suam,& eius natura abundantèr communicat alteri de virtute sua, & hoc aurum à Philosophis vocatur propter summam suam virtutem, in vsum, & auxilium hominis Auru dei. lta enim se habet huius auri quinta essentia ratione corporis humani, & microcolmi vniuscuiulq;, sicut iplum cœlum ratione macrocosmi, & totius mundi. Etenim imitando naturam per quoddam simile, propinquum, & connaturale, habemus Omnia Philosophorum, atq; Omnia possidemus, quæ in naturæ potestate, virtute, et bonitate sita sunt. Quare Philosophi lapidem suum nuncuparûnt nominibus omnium rerum, tam vegetabilium,quam animalium; quià omnium colo. Pittagoin tur- rum varietas in lapide apparet; et quià omnia elementa in lapide continentur; et quià omnium rerum similitudines, proprietates, et virtutes sunt in co; præcioforum quoq; lapidum nobilitas, et cœ.

bat.; .

lestium

lestium corporum, et spirituum imagines; et quia in omni re cum iplo operatur natura, et sine iplo nihil. Salve, veneranda natura, optima præpotentis dei creatura, quæ nobis hominibus, et in vsum nostrum Omnia offers, et Omnia das abunde satis, plusqua animus humanus, peccans, et peccatis abnoxius, exoptare possit, aut expectare debeat. Omnia enim philosophorum in cœlo, et à cœlo corum; atq; hoc cœlum est purior pars purioris substantiæ in feparatione elementorum, ab impuris elementis, scilicet superioris ab inferiore. Atq; hæc munda pars eorum mundi, seu microcosmi composita exrariore aere, et densiore aqua, dicitur incorruptibilis, et nominatur superior mudus, ab inferiore corruptibuli segregatus, vniversalis est, quinta essentia, et naturalis forma, et verè natura dicitur, quià vinculo vnionis cupit connecti ad alterum, ex quo effectu omnis esteausa generationis. Ecce ab incorruptibili philosophorum cælo fabricata est eorum medicina, valens contrà corruptiones, et vna res simplex contrarios effectus producit in omnibus. morbis, licèt morbissint contrarij, sicut idem sol contrarias operationes in deficcando lutum, et in liquifaciendo ceram. Quapropter Individuum Rubrum reducatur in genus generalissimum, vt infigantur ei virtutes speciales, et vt vinversale noftrum cœlum attrahat fibi formam rubeam, magnetica quasi virtute, tunc cum coelo concumbunt formz, & è corpore naturali eliciuntur cœlestes virtu-

virtutes, affixæ in cœlo nostro, & seræ physicæ re. seratæsunt claue philosophica; & deniq; particu. laris formæ, & individui cum vniversali fit confusio & Chaos, vbi Omnia. Nunc etiam cœlum nostrum stellatum cœlesti calore suo, ad generationem valet, quia Sol in cœlo nostro omnium rerum est vegetatio, & conservatio, vitamq; & calorem inferioribus quodammodò inspirat lumine suo, & vitali quasi halitu suo. Quemadmodum enim sol cælestis ille, qui à nonnullis dicitur cor cæli, mundi oculus, & speculum lucidissimum, omnes omnium cælesti. um vires in se colligit, & cas per ejus ignea spiracula disseminare solet : sic certé Sol philosophicus in cœlo nostro (præsertim autem Sol auri, dicentis, Sol meus, & radij intimi mei sunt in me) ornatus videtur lumine, & calore, & splendore suo, & certè ornatus est maximis, imò omnibus cœlestibus virturibus, quibus inferior mundus, ornatus, & beatus esse possir, ad salutem, & propagationem, tam metallorum, quam hominum,

CAP.

### CAP. 4.

De Sole vero, & Philosophorum vine, natura fanstuario, & ipsius auri domicilio, Omnia ad aurum necessaria continente.

Væri autem solet quomodò hic Sol capi possit? Et dicimus cum Gratiano in Rosa. rio Phil:de omni re potest fieri Cinis, & de illo Cinere sal, & de illo sale aqua, & de illa aqua sit Mercurius & de illo Mercurio per diversas operationes fit Sol. lite Sol frater est Draconis, vbi soror est Luna; et frater & soror in vna aquâ submerguntur, quæ descendit in terram, vt fertilem reddat illam-Quemadmodum enim Sol in firmamento superiore dicitur Dominus omnium planetarum, & cor cœli, in medio cœli positum, respiciens sursum vsq; ad Saturnum, & deorsum vsq; ad Lunam, quia omnes planetæ ejus egent lumine: Sic etiam in Astronomia inferiore fieri solet, vbi Sol noster cotinet aurum, non vulgi, sed philosophorum, quod in medio eceli nostri fixum respicit omnes alios planetas, & ijs lumen suum infundit, vt nitescant, & meliores, & nobiliores fiant, quam in seipsis esse possint, virtute & potentia Solis nostri, in quo vita & viriditas, Etenim noster Sol tinctura est rubedi. nis, transformans omne corpus, beneficio Solis no ftri

stri dominantis inter planetas; sicut fetmentum totam mensam convertit ad suam naturam. Eam ob. causam dicimus (sicut priùs) cum philosopho, Solem &ejus vmbram effe totius artis fundamentum; & ex his duobus, pater Hermes confecit tin duram fuam. In his enim fumus albus, aqua coeleftis, Mer. curius philosophorum, vis quinta, Leo viridis, 2s. Hermetis, aqua fœtida, in qua Omnja; Morieno te-Re, & dicente, aqua hac mater est omnium metallorum, ex quâ, per quam, & cum qua præparane philosophi ipsum Elixir in principio, & in fine. Hec enim aqua ille est Mercurius, in quo inest quicquid sapientes quarunt, & in co est Sol noster, generatus ex Mercurio crudo, & coagulato, tanquam ex forma, & materia; à quibus verus extrahitur ille philosophorum Morcurius, qui tabernaculum est-

Exercit in turb.

Solis nostri, sicut spermatis tabernaculum est sanguis, sanguinis caro. Praparate ergo Mercurium, se ejus terrestrietatem, se aquam supersuam
delete, se deponite, vi mediam abillo separatam
substantiam, siue naturam assequamini: Et coagulate eum cum ære, se extrahite ab comenstruum
maternum, sab ære semen patornum, se siet quod
quæritis, quia dissolvetur corpus, se coagulabitur
spiritus, se hæe duo in vnum coagulata detinent
metallorum spiritum, omnem seilicet virtutem mineralem, Mercurium philosophorum, in quo Omnis natura metallorum, etiam ipsa anima, siue spiritus quintæ essentiæ per magisterium nostrum quiescit.

escit. Quisquis nunc non norît impersectum tingere metallum, & tingendum, in tingentis naturam
transformare, ita ve postea tingentis, & tincti vna
natura permaneat in figente. Certè idoneus non
est hujus philosophiæ discipulus, nedum filius.
Spurius nec potest, nec debet apertis oculis suis
contemplari, vel conspicere Solem nostrum : silius
autem artis, qui Solem nostrum rectè, & non obliquè contemplatur, penetrat ipsum Solem, cœli scilicet nostri cor, vnde Omnia, philosophorum vitam,
vegetationem, atq; ipsam animationem insundentia, emanant, & prostuunt.

Virginu aspectus penetrat sine vulnere corpus; Cum cor, abstuleru, pus, dabu inde alÿs.

Etenim noster Sol vivus, solaris corperis est Cor, et vitam Omnibus metallis inspirat, et ab illo est omnis tinctura in ære nostro; sulphuris ctiam non vrentis, et æris nostri est pater, et concipere facit Besam, cum agit in cam, nutrit, fovet, et auget lapidis vegetabile. In prima incst materia, et in vitima perfectione perfectissimi metalli, terram facit proferre et perficere fructus hos. Denicy Omnia efficit in Omnibus; et non solum ipsa metalla, sed Ommia facit florescere, et pubescere; inferiori huic műdo in omnibus spiracula vitæ disfundit; Omnes etiam vitæ virtutes Omnibus specierum individuis impertit, Omnia calore vivifico entia permeat; in Ommibus initium, et fons est, et Omnes ab eo fluunt rivuli, secundum ipsius fontis naturam, debitam for-P 2 mam.

mam, et speciem in infinitum. Deniq; planetas Omnes regit pro libitu suo, et in coelo nostro cursum suum celerem peragit, donec quinta essentia in aqua nostra philosophica virtutem suam sum. mam in rebus Omnibus sit consequuta. Ad Solise. nim aspectum Omnes Omnium coelestium vires cogregantur, et coalescunt in vnum, quæ per igneos radios et influentias suas disseminantur in mundum hunc inferiorem. Quapropter quæramus, et ab auro eliciamus secretum illud, ad conficiendum lapidem, potestatem habens omnia transmutandi metalla in aurum. Id certè Aliquid Omnia continet, quia generat, nutrit, et perficit Solare complementum. In eo enim insunt Omnia, ad aurum necessaria; Omnia (inquam) philosophorum necessaria, et Omnia in auridomicilio habitantia, et ad ipsissimum aurum pertinentia. Nam Omnia sunt in Omnibus, et vnaquæq; Omnium rerum forma specifica dat rebus leorsin Omnibus, vt fint, et dicantur. Redeamus itaq; ad essentiam, naturam, siue principium rei, quam quærimus, et in principio finem attingemus, et in fine principium inveniemus. Omne autem extraneum, et à re alienum, Omnia nostra invtilia reddit, et corrumpit. Similia verò similibus gaudent, et qui secum Omnia habet alieno auxilio nullatenus indiget. Quapropter vt Omnia assequamur, de quibus nunc disputamus, ingrediamur ipsius naturæ sanctuarium, et in penitioribus, et abditissimis, calorem vivincum excitemus, vt splendorem.

Morien.

Digitized by Google

rem, et spiritum, cuncta permeantem entia, vitamq; inspirantem, & propagantem capiamus, et ad materia aptam, et propinquissimam disponamus: Producemus tunc effectum reipsa longè præstantiore et potentiore. Hæc autem vita, ceu splendor, et spi. ritus iste generativus latet in corporis sui semine, in quo Mercurius philosophoru, et naturævegetabile, tam in metallis, quàm in herbis. Mercurius iste, nostrum est argentum vivum, in quo est forma, continens materiam totius, quo indigemus ad esse zul, Ars Intelnaturale, secundum suam speciem in qua pro. kst. priè Omnia continentur. Quarè cum differant metalla nisi decoctione, maiore, vol minore, aut sulphuris adurentis mistione, studuerunt philosophi secernere radicale semen, et naturæ vegetabile ab ipso auro, et cius inducere lumen, et splendorem, pondus, et permanentiam imperfectis metallis. Arg, hine transmutatio metallorum facile fieri potest. În rebus enim confusis, et diverse naturæ, scili. cet fugitivæ et fixæ, vel frigidæ, et calidæ, fi res fint eiuldem generis metallici, vnum contrariu superat alterum; et ambo in vnitate, ce virtute eadem simul fine contrarietate tandem conquiescunt.Quàmdiu autem spiricus vitæ otiosus maner in corpore suo, nihil prodest: solutus vero à vinculis corporeis li bere virtutem luam potentem, & coelestem exercere, atqualijsimperiripotelt, per dukem antore in puro Mercurio, & peramplexum, & copulani fine feparacione. Virtus hæc, essentia est realis, compofita 4

posita ex duobus contrarijs disferentiam distina Ctam habentibus: sicut differunt vir & sæmina, agens & patiens, Vulcanus, & Minerua, Sulphur & Mercurius, ignis & aqua, forma & materia, etiam aurum ipsum, & eius compar. Sit ergò solutio corporis, & analysis physica per elementorum dissidium, & discordiam, ità tamen, ve custodias argentum vivum, ne avolet spiritus in resolutione, sed vt veteri penitus exutânaturâ, nova, & multò nobilior exurgat, conservatà formà Jne pereat. Vincen. tem iam & triumphantem conspicies philosopho. rum Mercurium, in quo corum Omnia; in quo eriam Omnia infunt metalla, qui etiam Omnia reno. uat, purgat, & perficit, quià Omnia in se continet, & ad aurum via est media, sieut phlegma ad fanguinem in corpore humano. Mas est, & fœmina, Hermaphroditus, in quo generativus spiritus,& à quò seminaria virtus, adiuvans omnem naturam, defe-&u laborantem, reditts suo restaurans, & renovans primò cadaver suum, deinde omnia metallorum corpora in hummam perfectionem, ficut ipfe spiri. tus perfectus elt, promptus, perens, & potens, fui simile,& fibi conforme corpus generare in homo. geneis: formalis enim, et specifica virtus vniuscuiulq; rei mukò præstantiores, et potentiores præstat operationes post alterationem, digestionem, et sius sublimacionem, quam vel ipfam corpus, vel siuldent rei materia priùs præfiare poterat.

CAP

្ច **នរ**ាំ្រកន

324432 B

6 4

CAP. 5.

Quid sit ustura, quid lapu factus Omnia in Omnibus, quid quinta essentia metallica, quomodo separetur à materia elementari & de inimistia elementari mentorum; qua beneficio quinta essentia, priùs pugnantia, veris fa (veraint) piùs pugnantia, veris fa (veraint) plectuntare.

Hilosophi clamant, vt in opere philosophico naturam sequamur. Hæc autem natura nihil aliud cft, quam vis quædam feminaria, à Deo optimo maximo rebusinlita, ex similibus similia procreans, atq; hinc Omnia in Omnibus, atq; hine Omnium rerum generatio, germinatio, vegitatio, et viriditas. Atq; hæc viriditas à philosophis benedicta dicitur, cunctas res germinare faciens. Qui viriditatem hanc vidit, Leonem illum viridem ècavernis suis exire coegit, excuntem cepit, captum retinere, fouere, et nutrire potuit, donée aptus fieret ad conjunctionem, in conjunctione ad generationem, in generatione ad propagationem, augmentationem, et sui fimilis multiplicationem in infinitum. Etenim viridis iste Leo valdè fortis est, virtutem suam dissundens in universum, et rebus Omnibus dans suum esse, ipsis etiam metallis formam, quâ à reliquis differunt. Cùm enim imperfecta metalla, quasi imbecilles Leonis catulos in finu

sinu suo gestent, lenex, et fortis auri, persectiq; metalli Leo, vigore suo illis fortitudinem, persectionem, et splendorem permanentem infundit; impurum, corpus purum, imperfectum metallum, perfe-Etum reddit, et terram splendore solis nitescere sacit, camq; ab impuritate, et tenebris suis secreto solis spiritu, et tinctura intimè purgat, renovat, et purificat. Itaq; lapis noster dicitur Omnis res, vel Omnia, quia habet in se, et de se Omnem rem ne cessariam de sua persectione, cum Omnibus participat elementis, et ob eam causam non solum Omnie dicitur, sed apud Omnes, et in Omni loco, et in Omnibus reperitur. Omnibus etiam nominibus nominatur, propter naturæ suæ dignam, et mirabilem colorum varietatem. Vilissimus est per putrefactionem, et charissimus per virtutem; et clarissimus per splendorem. Hunc si extraxeris lapidem ab illa re, in qua invenitur, et circà ipsum inceperis operari ad perfectionem, incipiendo vbi natura desijt, invenies in eo persectum, et gaudebis. ·Corpus enim perfectum, perficit imperfectum, et in subtili præparatione corporis perfecti, reperitur sulphur eius per nostrum magisterium supra terram, vnde coagulatio fit Mercurij, et tinaura existens ex duobus, vel (vt nunc magis proprièdici potest) ex vna re fine mixtione alicuius rei extranex. Hinc Omnia quæ in nostro auro sunt, virtu. tem suam exerunt, & exercent, & omnia dura corpora (qualia funt Mars & Venus) reti Vulcani subtilissimo

tilissimo ligant, & mollia, sicut aurum molle est, reddunt. Corpora autem mollia (qualia sunt lupiter, Saturnus, & ipse Mercurius fugitivus) dura, & fixa faciunt; & omne corpus fœdum, illustre, vt luceat folendore inenarrabili. Lapis enim noster in Omnibus Omnia factus, licet priùs pars tantum fuit argenti vivi purissimi, crudi, & cocti, non in sua priore natura, aut substantia manentis, sed ex parte eius subtilissima extracti, ex parte, scilicet, patris & matris, Solis & Lunæ (vndc omnium liquibilium. & luminarium sunt Omnia) minima tamèn eius pars mirabilis est res, que, teste Aristotele, Om- Arist nia in se haber, quæ quærimus, cui nihil addimus, nec diminuimus, nisi quod in sola præparatione supersua renovemus. Illa res materia est prima metallorum, substantia fumosa, humiditas vnctuosa, & lachryma clara, in qua habitat quinta essentia metallica, & medium iungendi tincturas; quia habet naturam sulphuris, & naturam argentivivi. Est sanè hæc quinta essentia spiritus animæ mundi diffusus per partes corporeas, & elementales (secundùm Marsilium Ficinum )& perse subsistens, differens ab omnibus elementis, & elementatis, tam in materia, quàm in forma, tàm in natura, quàm in virtute; Et sumus vocatur rubeus, & à lohanne de Rupescissa, anima vini: Sed à philosophis antiquis, & Neotericis, aurum dicitur philosophorum. Hanc autèm quintam essentiam, sue vinum rubrum, fumus albus, (qui dicitur lapidis spiritus) portaria

Digitized by Google

ventre suo. Atq; hanc quintam essentiam, nec terra, nec aer, nec aqua, nec ignis potest corrum. pere, sed incorruptibilis est, & separata à materia elementari; Ideòq; non actu, sed virtute, calida. est, & sicca, ve ignis; nec calida, & humida, ve aer, qui corrumpitur; nec frigida & humida, vt aqua; nec frigida, et sicca, ve terra; sed simplex & separa. ta à materia elementari; sanans (cum perfecte digeritur) omnes morbos frigidos, caliditate; morbos calidos, frigiditate; aquosos, terrestrietate; melancholicos, & terrestres, humiditate: Et tamèn nec calida, nec frigida, nec humida, nec sicca est nostra quinta essentia, sed simpliciter Omnia, si ritè decoquatur & digeratur. Elementa inter se sponte sua non colunt amicitiam, neq; enim intercorum appetitus, aliqua est consensio; discordia autem, & dissensio maxima. Aqua enim pugnatcum igne, vt cum extinguat : ignis cum terra, ve eam consumat : terra cum aqua, vt cam obsorbeat; & aer cum omnibus alijs, vt ab eis avolare queate Quòd autèm in amicitiam, & familiaritatem coincidunt, & pacem, & concordiam amplectuntur, id certè beneficio quintæ essentiæ, siue spiritus viræ, factum est, qui quidem spiritus inedium est coniungendi,& est forte retinaculum, & arctissimum elementorum vinculum, ipsa inter se elementa pugnantia, idem nolle, atq; idem velle, essiciens. Ita vt postea, tanquam delecti, & dilecti ciues in câdem Ciuitate dissidere non possint, cessante enim pugnâ, elementa remanent vnita, & pacata, & omnes tincture sunt in vno subiecto. Cùm autem ille vitæ spirit' (prudentis operà artificis) à corpore suo exhauritur, statim à familiaritate, & amicitia recedunt elementa, adeòq; intestinum ineunt bellum, ità vt totum corpus, in quo priùs stabili cum amicitia permanebant, alterationi, corruptioni, & mortis subificiatur, adeòq; in Nihilum nostrum rediga lib.1.cap.13. tur. Summo autem cum gaudio facilis est reditus illius spiritus vitalis ad corpus suum, à quo priùs prosectus est tempore suo, ita vt posteà invicem nullo modo vnquam separari, dissungivè possit. Hinc novum cœlum, & nova terra. Loquor philosophicè, de eorum, scilicet, cœlo, & eorum terra.

### CAP. 6.

Omnia in Omnibus Philosophice sumptum, refert nos ad Omnia in Omnibus theologice dictum.

At scio, noui philosophorum cœli, novæq; terræ frequenté contemplationé, & assiduam meditationé etiam ipsis theologis maximam posse afferre vtilitatem. Docemur enim per metallorum renovationem, corpus nostrum animale, non posse consequi incorruptionem, donec, deponat corruptionem suam; nec immortalitem, donec mors absorpta sit in victoriam; nec spiritualitatem 11.00.15.

<u>\_</u>2

Ada mi

Adamisecundi, donec limus terræ Adami primi ple: nitudine deitatis carnem nostram sibi adaptantis, adstatum spiritualem informetur. Tunc verò gestabimus imaginem cœlestis, sicut priùs gestavimus. imaginem terreni, quando corpus animale, fiet corpus spirituale, & ignominio sum, excitabitur gloriofum,& infirmum, potens, Regnat enim,& regnabit. Christus secundus Adam vsq.dum inimicos omnes pedibus suis subiecerit, vt Deus sit Omnia in Omnibus. Sed Omnia in Omnibus quoad Theolo. gos non est hic narrandi, vel exponendi locus. In hoc tractatu veniam peto, vt-philosophum agam; refervata mysterij tanti explicatione in aliud tempus opportunum. Intereà certus lum, quòd Omniain Omnibus philosophice sumptum referenos, ad Omnia in Omnibus theologice dictum; scilicet ad Deum rerum Omnium præpotentem Creatorem in quo, & à quo sunt Omnia, & quòd folus Dous critreverà Omnia in Omnibus, cum Christus Iesus Omnia regna sursum redder Deo patri, qui priùs subiecit Omnia sub pedes filij Omnia enim Chri. sto priùs erantsubjecta, ve Deus pater Omnia in Omnibus in victore filio triumpharet Itaq; breuiter in piorum consolationem, paululum relicta obscuriore,& obliquiore philosophorum semita, &: cum ipfis theologis ambulans in recta professionis, & prædicationis Episcopi Gatholici via., dico, quòd gloria patris priùs posita crat in dominatione filij, debellando hostes, tollendo peccata, ipsum

32Cor.15.

Sa-.

Satanam priuando potestate sua sipsam etiam mortem penitus abolendo: Gum verò ipse filius subjicietur ei, qui subjecit ipsi Omnia, vt Deus sit Omnia in Omnebus; tunc plena & completa erit Dei gloria in filio suo, & filij ipsius gloria in membris suis ca. pitiadjunctis, in vitimo illo, post resurrectionem carnis, die. Etenim in illo die Omnia ad Deum tanquam vnicum fuum principium & finem reducentur.vt Deus solus sit Omnia in Omnibus, quatenus ipse Christus cum sua Ecclesia vnum corpus constituat, quod sæliciter, & perpetuò fruetur contemplatione dei. Nam Christus ecclesiæ suæ caput corpori suo dabit Omnia in Deo, qui Omnia erit in Omnibus, vt fideles, & electi satientur, lætentur, & ditentur præsentia Dei, & in Deo Omnia bona possideant singuli. Erit enim Deus in vnoquoqupatientia, sicut in lob: obedientia, vt in Abraham; man. Haymo. suctudo, vt in Mole; virginitas, vt in Daniele; sapientia, vt in Solomone; & Omnia dona, quæ nunc divisa funt electis, tunc possidebunt singuli, in co, & pereum qui Omnia erit in Omnibus; quia quicquid amari, vel appeti possit, tunc electi possidebuntin Deo, causaliter, objective, & fruitue.

Omne bonum, summumg, bonum, merces g, bonorum
Illa Dei in cælu confert tibi visio sola.
Est ibi solennis, iucunda, dies g, perennis,
Gloria, laus, requies, amor, & concordia dulcus,
Pax, pietas, bonitas, lux, virtus, splendor, honestas,
Nil ibi desciet. Deus omnibus omnia siet.

 $\mathbf{Q}_{\mathbf{J}}$ 

In:

In cujus rei meditatione, inpræsentiarum lubens acquielco, expectans illam cum electis omnibus beatitudinem, & gloriam, quam præparauit Deus diligentibus ipsum. Etiam non spirans, in sepulchro sperabo tamen in verbo illius, qui per Prophetam dixit. Ero Deus tuus. Interim redeamus ad philosophiam nostram, quæ (Cicerone teste) nos primum ad Deorum cultum, deinde ad jus hominum erudivit, cademq; ab animo, tanquàm ab oculis caliginem ita dispulit, vt omnia supera, infera, prima, vltima, media videremus. Præpotens certè, & præclara,imò divina cst illa philosophia, quæ virtutum omnium in terrenis est disciplina, & in colestibus constans, fortis, & non periturus Iudex. Intenti auté & omnimodò propensi simus ad rem qua judex noster philosophicus, præsertim in divinis ostendit: tunc enim illud sequemur, & sideliter agemus, quod & hominibus, & angelis, & ipsi Deo placere possit. Plumbeus in suis physicis sie ille philosophus, & Sa. tanæ miler tradendus, qui fide relicta, & despecta, ra tioni omninò innititur, & de rebus planè divinis,& ad falutem animæ pertinentibus, philolophicè cum ratione, & no theologice cum fide disputat; qui naturam ducem semper in omnibus sequitur, donec cum ratione infanire videatur. Miser iste non novit, quòd à Deo vnivschiusquei, ipsius etiam naturæ proficifcatur initium. Ideòq; prorsus ignorat, quomodò quis perveniat ad summum suum bonum. Essentia verò rerum nostra, agens fortissi-

Tuscul. Quest.

mum.

mum, forma simplex, & splendida, non solùm intellectum humanum aperit, & rationem nostram promovet, sed etiam nos ad ipsum Deum, in luce æterna habitantem manuducit, vt intelligamus coelestia ipsa in terrestibus, secundum magis, & mi. Otreb. nus esse essignata. Quantum enim vnaquæq; res habet in se luminis, tantum habet et numinis. A lumine bonum nomen, Anumine bonum omen. Dixerunt ergò philosophi, Omnia plena Dijs esse: -lovis omnia plena. & Poeta, Neque enim quicquam divino auxilio vidua-com. Agripi tum, sui natura potest consistere. Sicut enim sublato Sole, cuncta statim tenebris includuntur: sic ouch. cœlesti igne, qui omnia fovet, et conservat, extincto, vnaquæq; res statim slaccescit et emoritur.

CAP. 7.

Wnde petenda est metallorum quinta essentia, per similia tudinem, Medium Paradisi, nominata, vbi sapientum medicina prastantissima.

? Ssentia nostra quinta, ornata Sole nostro, infundit rebus virtutem cœli, & Solis nostri, hoces, vitæ conservationem, humidi radicalis restaurationem, et ipsius juventutis renovationem. Hze autem essentia quinta ab auro petenda est, quia illud solum à corruptione defendit, quod non corrumpitur, et illud solum diù coservat, quod conservatur. Aurum, necaer potest corrumpere, ncc

nec terra putresacere, nec aqua diluere, nec ignis consumere, sed durabile est in omne ævum, quia in æqualitate sua seipsum conservat. Quare si occulta ejus virtus siat manisesta, potest non modò metallica, sed etiam humana corpora ad elementorum concordiam, et æqualitatem reducere in sanitatem. Nostra enim quinta essentia generata est virtute Solis nostri, et recipit Solis virtutem, et à Sole substantiam quasi incorruptibilem, et nobis infundit calorem, naturam, et virtutem suam, quæ quam

magnasit, bene nouit, qui visitauit interiora terræ R I O L V rectificando inveniens occultum lapidem, veram M

medicinam. Nam in vitriolo nostro (cujus literæ dissectæ in verba superiùs prolata docent visitationem interiorum)omnes omnium rerum, quæ sunt in mundo virtutes infiguntur, et imprimutur. Quare vocatur lapis noster, minor mundus, in quo vegetabile, animale, et minerale. Jtaq; visitabis interiora terræ, &c. Et tamen non dicimus medicinam hanc omninò incorruptibilem, sed quia genita est ex materia, et re, non simpliciter, sed comparativè incorruptibili; dicimus cam prorsus simplicem esse ex separatione omnium elementorum, non manibus, sed regimine suo, iterum elementa componente, et in vnum reducente, ad naturam excellentem, et virtutem planè cœlestem, et ob eam causam posse

se diù servare corpus humanum incorruptum & in vigore suo, protrahendo vitam, & augendo vires, ram in juvenibus, veradicale humidum, & calidum innatum conservetur; quàm in senibus, vr amissum restauretur, & ipsa quasi juventus, quoad salutem & sanitarem illis restituatur. Atq; hoc modo licebat, & adhuc licet viris, sapientia, & Dei optimi maximi gratia præditis, decerpere, & gustare fructus ligni vitæ in medio horti Paradisi nostri crescentissied non ad immortalitatem, ad terminum tamen à Deo positum, quem preterire non licet. Deus enim vitæ nostræ curriculo certum terminum, & veluti cancellos quosdam circumdedit, quos nullo modo transilire possumus. Neq; enim nefas est, medium intrinsecum, & absconditum nostrum, medium Paradisi per similitudinem nomina. re, quia in verisq; salus, & vita, sed non tota, nec tanta. Primis patribus ad multiplicandum genus suum est concessa vita long, at proximi propter peccata longiùs à Deo, & à vita longa sunt remoti, quia expulsi non solum à Paradiso, & privati ligno vitæ, sed in tenebris, & ignorantia versati lignum nostrum vitæ in medio Paradisi nostri non norunt, nec intellexerunt. Adam autem plenus scientiâ, & plenus sapientia, plenus erat dierum, & patres antiqui coram Deo,tanquam amici Dei ambulantes, & viri facti sapientes, diù viuebant, & post cos do-&i,& boni viri ab illis edocti, invenerunt medicimani,quam vocarunt comparatione, & respecture-

rum corruptibilium, incorruptibilem; quam tanquam ex medio Paradili, ex subtilissima, & simplicissima perfectissimi metalli cofecerunt substantia, in qua radicalis humiditas intrinsecus diffusa per partes elementales incorruptibilis videretur; quia limplex,& à cœlo,à quo no subito, sed per mille annorum spatium, virtutem suam, vim, & vitam, quass perpetuam acquisiverat, Atq, hæc est sapientum medicina genita ex re efficaciore, & incorruptibi. liore, quæ in mundo existit. Aurum commune, (ve priùs dictum est) & in crassitie sua clausum, talia, & tanta non operatur; folutum emittit virtutemfuam, & eius natura abundanter communicat alteri de virture sua. Vires enim coelestes à coelo in terram aurifluebant,&terra coelestes operationes optime, & hibtiliffime recepit, arq has philosophi in lucem producere contendunt, removentes terroitatem,&denfitatem metalli, & reducentes illud in primam simplicitatem, quæ post veram decoctionem, tantam vim ostendit, vt quasi subitò humana corpora immutare, & ca ad veram fanitatem reducere possit.

Ars folet het dominum sape invare sum.

Medicinas alias ex vegetabilibus non vitupero, habent suas virtutes, & faluti conducunt, aliquando tamen fallunt, nec omni complexioni subserviunt, vim habent expulsivam superstui, & nocivised desiciunt in renovatione, & restauratione salutis, nist per accidens id siat, ide; aliquando. Non coim semper, per,

per,& simpliciter per le, & ex certa medicinæ illius natura illud fit; quemadmodum in medicina nostrafieri soler, quæ non modò remover nociua, sed renovat ad falutem necessaria. Mouer enim elemeta, & in mou vivisicat ea, et in actum ca producir, ita ve nova quædam naturalis vita videatur realiter vegerare Ethoc modo dicunt philosophi, quad individuum illud, quod nunquam passium sit intemperiem, vel inæqualem mistionem, omne ægruudiné depellit, ex intemperie, et minus justa primarum con. Agrip. qualitatum proportione orta. Medicina vegetabilis/nisi Chymicè sit confecta) multa, (vt vocant) continet simplicia, in quibus zgrosus queritur, Quantum Imedicina verò mineralis, vna res oft, simplex, pura, potens, in qua queritur, Qualelled Quantum illud, spe tantum expectat, quod Qualenostrum reperficit. Medicina hec, non sieut illa, corruptibilis, quia vitalis; non materialis cum terra, quia formalis, et essentialis cum omnium elementorum æquali, et purissima mixtione; non evaporabilis,quia fixa;non feparabilis,quia lolida;non diffolubilis, quia firma; nec immatura, vel cruda, quia persecussime digesta ex compositione, que nullo modo separari, disimgive potest; que non solum expuit, et expellit impurum inmetallis ægris, vt ca transmuter, sed nocivum in corpore humano egroto, vt illud ita reformare, et renovare posit, vt mens sit sana in corpore sano. Itaq; medicina nostra vocatur film ignie simò rex ex igne proveniens, cui, ficut R 2

Digitized by Google

ficut obedientes subditi, subjiciuntur Omnia mel talla. Metalla enim omnia regi nostro subserviunt, et rex noster omniailla, quæ vult, in statum suum regium, splendidum et sublimem extollit. Inprimis autem cavendum est, ve noster filiu igni, necleprosum habeat patrem, nec leprosam matrem; tunc enim filius quoq; leprofus erit, et opus erit leprosum. Sed purior et pinguior pars puri patris cum matre pura, purum, et præclarum generat fili-W. um. Quis autem potest facere purum, de impuro conceptum semine? Nihil dat, quod non habet, nee vnquam in re aliqua invenitur, quod in canon est. Quare quærendum mundum semen à corpore mundo, cujus complexio sit æqualis, et temperata, nec calida, nec frigida, nec humida, nec ficca, fed : Omnia, vbi nostra Elia, ignis seilicet stia, Solis essentia, et vitæ virtus invisibilis, clarissimo amica lumine, influxu fuo dat Omnia, quia de ca prædicantur Omnia, sicut de natura, et ipla etiam prædicatur de Omnibus, sicut natura. Vnum enim est totum, vt recte afferit Nicolaus Bernardus in anigmaticum illud epitaphium de Ælia Lalia) ob quod sunt Ommia, et si totum non haberet totum, nihil esset totum. Ælia autem nostra tota est in toto, et tota in qualibet parte, in perfect is perfect a, in imperfect is imperfecta, quia versipellis, et conversiva, secundum Pf 12. patris, et matris formam essentialem. Quapropter in memoriam revocate dictum Dauidu; Eloquia. domini, eloquia pura, sicut argentum igne examina-.. tum, purgatum fepties; Et Mercurium nostrum ab omni sorde purgate, vt transmutari possit in corpus, & sulphur nostrum vivum ad primam materiam reducite, vt omninò spirituale siat.

## CAP. 8.

De occultarerum virtute, qua sit, & unde proficiscatur; & de distincta proprietatus, & qualitatu differentia.

Ihil (vt inquit Aristotles) est in intellectu, quod non priùs fuerit sub sensu. Quarè ex apparente & manifestà rerum figurà, de occulta & invisibili rerum forma decernimus & iudicamus. Quod enim oculis nostris obijcitur, de eo statim sententiam serimus, & illi nomen suum proprium imponimus; rem autem ipsam, que vite et vegetationis radix est, non videmus. Neq; enim occulte in rebus forme, et formaru proprietates ab elementali sunt natură sed coelitus rebus insiræ, et à spiritu mundi per ipsos stellarum radios, (ve loquiitur philosophi) nutu dei proficiscuntur; et à nobis non alitèr quam experientia, et coniecturis comprehendi poslunt. Talis est virtus illa in Magnete attrahente ferrum; et vicissim illa in Adamante impediens Magnetem, nè ferrum attrahat. Virtus tes illas, five sympatheticas, sive antipatheticas, vocârunt philosophi divinas, et a Deo in res ciffifas; atq;

7.26

atq; has ipsarum rerum vitam, sive animam dixerunt. Sed nos non de tali rerum virtute, seu vita, nune disputamus, qualem in Magnete invenimus; sed de tali fit sermo, qualem in Magnesia nostra, et Omnibus alijs naturatis, et generativis rerebus scimus. Virtus enim illa sic se habet respectu quatuor qualitatum, ex quibus corpora sunt com. polita, lieut le habet coelumt espectu quatuor elementorum. Coelum autem vocarunt philosophi quintam essentiam, quià incorruptibilis est, et immutabilis sicut cœlum. Quinta verò essentia spiritus est anime mundi, diffifus per partes corporcas, & clementales. Quam quidem ellentiam, lohannes de Rupescissa appellauit vinum nostrum, vini animam & aurum philosophorum. Quinta hæc effentia elementum non est, nec elementulem habet

qualitatemactu, sed virtute; actu en ma sicut superinis dictum est non est calida, & sicca, vt ignis, quia
infrigidat, & morbos sanat frigidos, nec actu est humida, & frigida sicut aqua, repugnat en im elementari aque; & calefacit; noc actu est calida, & humida sicut act, non en im corruptionem alijs inferre,
vel ipsa corrumpi potost; nec actu est sicca, & frigida sicut terra; quia acuit, & calefacit. Quaprop: er
mericò dicatur omnis in Omnibus, quia omnia corpora in este suo, humana presertim, ab amnicorruptione, si ca rectè viattur, diutissimè conservat Et
ob cam rom dicitur sulum humanum, ab altissimo
creatum ad conservationem quattior qualitatum

Marfil.Ficin. Eb de tripl.vita.

Digitized by Google

humani

humani corporis, sicur cœlum cœleste ad conservationem totius vniversi. Quinta hæc essentia a philosophis nuncupatur spiritus, & conscruatiuus, et generations virtutem in se habens seminariam, atq; hanc virtutem potenter, & abundanter in perfectissimi metalli corpore, latentem & incarceratam dixerunt. Quare contenderunt illam secernere, & legregare à corpore suo, vt illius spiritu corpus. imperfectum in perfectum transmutationt. Etenim per hunc spiritum mouentem res omnes, omnis occulta rerum omnium proprietas, & virsus propagatur, et rebus homogeneis infunditur, nec reperitur aliquid in toto mundo, quod istius spiritus scintilla, et virtute careat. Sieut enim animæ nostre vires per spiritum mostrum membris adhibentur sic wirtus anima mundi per spiritum quinta essentia seorsim dilacatur per Omnia. Quare spiritus ille necellariò requiritur tanquam medium, quo anima: cœlestes corporibus infint crassioribus, et illismiri. ficas dotes largiante. Spiritus ille quoddam quintum est super elementa, et præter elementa subsistens, et ramen nec anima est, nec corpus, sed excel lens inter vtrumq; medium, quòd fir quasi non corpus, sed qualijam anima, sive quali non anima, et quali jam corpus, que medio anima corpori connoctatur. Arq: spiritus ille, siue quinta escentia, res est vna à Deo creata, subjectum omnis mirabilita. tis, quæ acht animalis, vegetalis, et mineralis est, vbiq, reperta à paucissimis cogaira, a millis suo proprio

prio nomine expressa; sed innumeris figuris, et 2nigmatibus velata, sine qua neq: Alchymia, neq; natura pollunt fuum architectonicu finem attingere. Attingunt autèm qui corpora præparant, et per aquamifolviintin aquam, vt ex illa aqua imbibane ablutos spiritus; tunc enim ipsi spiritus submergunguntur in corporibus, et corpora in spiritibus, et sic Dantin. figuntur spiritus sirmissima sixione. Hoc autèm vnum memorize lapius commendemus, et ante oculos nostros semper ponamus, quèd vnaquæq; res movet ad siri simile pet Omnis natura sui est rapax et inclinat semper ad seipsam, tam in proprietate, in qua est occulta virtus; quàmin qualitate, in qua est virtus elementalis. Et licet virtus vtraq; eadem videatur, tamen cadem non est. Non enim (vt priùs diximus proprietates in rebus occultæ ab e-Tementali natura procedunt, sed coelitus sunt rebus insitæ, & à spiritu mundi per ipsos stellarum radios nutu Dei proficiscitur, & anobis non aliter quam experientia, & conjecturis possunt indagari. Ex quo fit, ve animantia sensibilia virtute spiritus occuki, transmutent cibum suum non in herbam, vel plantam quam comedunt, sed in ipsissimam carnem sensibilem: quia omnis virtus sive rebus inste per natură, fiue per artem, semper mouet ad idem, spiritus ad spiritum, ignis ad ignem, & aqua ad aquam. Sed operanti aliquid ea proprietas semper quærenda est quam novimus hujulmodi rei inesse. Proinde Medici ex cervorum, & vnicornis cornu,

Digitized by Google.

ex viperis, serpentibus, & his similibus Medicinas sepius excellentissimas conficiunt; quia illa animalia longæua, ad vitam conferunt longævam; & habentia in se virtutem renovativam, conferunt ad corporis nostri renovationem, & juventutis restitutionem. Quare proprietates sunt de essentia rei, & qualis res est, talis rei proprietas: Sed qualitates rerum sunt de composito, & per accidens aliquandò variantur secundum earum complexiones, vt in codem semper statu non permaneant.

Est occulta rei virtus qua rem facit esse, Ast elementa rei qualiter esse dabunt. Terra melancholicis, Aqua confertur pituita, Aer (anguincis, Ignea vis cholera.

## CAP. 9.

Brevis repetitio totius artis, vi natura digerit, quod ars subtilianit, & elementa invicem conversa generant lapidem, alia impersecta
corpora continentem.

Ex Philosophorum scriptis, didici (cooperante Dei benedicentis gratia) scribere, que scribo, proponere & sirmissimè concludere, que concludo, Omnia in veritate. Qui verus est, & ipsa veriras, novit, quòd veritatem dixi. Et licèt ni-S hil hil dictum, quod non dictum sit priùs, tamen ex scriptis meis liquidò apparet, quòd nihil in componendo lapide latet, quod non nune aperte patete. Peto ve mihi ignoscant benevoli, si apertiùs fortassè, quàm par erat, sæpiùs repetendo, & inculcando reiveritatem, rem ipsam acu tetigerim. In gratiam, & eruditionem corum hoc à me expeditum est, ve qui filij sunt artis, non in tenebris semper versentur, nec in ignotis mysteriorum figuris captivi detineantur. Et licet aliquando idem, & ijsdem & diversis verbis scripsisse, & repetijsse videar, hoc tamen di-& dum & factu(data opera) putet bonus, & benevolus lector, ve ita se res habeat cum nostris filijs, qué. admodum cum illis, qui in codem speculo diversimodè transverso, eundem faciei vultum sæpiùs intuentur, & contemplantur, ne illius obliviscantur. Nemo auté iudicet exscriptismeis posse me philosophorum Lapidem componere. Nomen nonarrogo tantum. Scripti veniam quæro, non lapidis. gloria. Sed si placeret sapientissimo potentissimoq; regi nostro Iacobo (cujus Majestati femper sit bene Amen.) gratios è philosophiz filijs venia indulgere, non obstante statuto contra auri multiplicationem edito, tentarent proculdubiò boni viri adhuc sub silentio secretiores, an scientia corum re sponderet rei verituti, aut rei veritas superaret scientiam. Rerum investigatio jucundissina est, & in laboratorio. fine rædio experientia. Sed (rebus lic stantibus)bene vixit, qui bene latuit. Vitnam lophistæ fingentes &.

& non facientes, quando metallum aliquod examinatione improbum & fucatum divendunt, vel ipfa morte multandi effent. Veritatis scientia gaudent viri boni, nolunt autem praxi & experientia sua eo. ulq, progredi, vt libertatem & vitam, aliorum exponant voluntati.

Sed cò revertamur vnde digressi sumus. A Nihilo, non fit transitus ad Omnia, nisi per Aliquid, nec à nigro ad Cittinum, nisi per albedinem, atq; hoc est quod voluere Philosophi, dicentes, Aurum esse non potest nisi quod priùs suit argentum. Natura non facit saltum, neq; enim pervenitur ad extrema nisi per media. Corrumpatur ergò Citrinum & nigrum fiat, & post nigredinem conspicietis albedinem, & post albedinem summam Citrinitatem. Sic solent philosophi aurum in plumbum, & plumbum in argentum convertere, vt postea argentum in aurum viuacissimum convertatur. Nam sulphur non vrens album ad argentum, per majorem digestionem fit sulphur rubeum ad aurum, quia in Citrinitate est completa digestio, sicut in albedine plumbi nigredinis ablutio, & ablatio. Talem digestionem & maturationem naturaliter invenimus in nobilmetiplis: lurgentes enim manè videmus vrinam nostram albam,& iudicamus nos non satis Richardus dormiuisse; reponimus igitur nos ad dormiendum Anglus. & accepto somno vrina fit Citrina, sed nullo alio modo nisi per caloris naturalis digestionem. Sequamur naturam, si ars decoquat, digeret natura;

 $\mathsf{D}^{\mathsf{T}}$ gitized by Google

si ars subtiliet, perficiet natura; si ars juvet, operabitur natura in maturitatem igne suo naturali. Atq; isto modo in regimine corpora fiunt incorporea, & incorporea, corpora, sed in complemento omnia fiunt vnum corpus,& totum corpus fit spiritu. ale fixum. Quapropter jubet Raymundus, vt exuberemus Mercurium cum humore corporis præparati per ingenium naturæ, quia res preparata dabit nobis rem præparatam; & talis (inquit) sicut fueris præparatio, talis erit perfectio; & qualis suerit perfectio, tale oftendit in fua projectione super quodliber corporum impersectorum, & super Mercuri. um vulgarem. Hucviq; Raymundus, breuiter, sed nemo plenius, nemo planius. Negari certe no potest, idem accidere metallis, quod corum accidere potest elementis. Elementa autem invicem mutantur, ergò & metalla mutari possunt. Metalla enim convenientia in materia, que est argentum vivum, ostendunt se differre solum in majore, vel minore decoctione: ex quo fit, vt sulphure non vrente a. gente ad generationem, ita vt forma auri detur materiæ argenti vivi, ipfum argentum vivum statim transmutetur, virtute talis sormæ in splendidissimum, & perfectissimum aurum. Intereaverò non dicimus, quòd Alchymia ipsa producit aurum, sed medicinam quandam producit, quæ argentum vivum lubitò coagulat,& perficit in verum folificum, quià in proiectione sua tribuit argento vivo omnes

proprietates, passiones, & operationes, quas habet

Lib.de Merc.

perfectissimum

perfectissimum aurum. Iubent ergò philosophi, we convertamus elementa, & inveniemus, quod quærimus. Quærimus autèm lapidem; convertite elementa, & lapidem convertentem alia corpora invenieris. Sed quo modo convertuntur elementa? respondeo; faciendo humidum, siccum; frigidum, calidum; & fugiens, fixum. Circulatione autem ignis, & aquæ, contrariorum fit amicitia: & post dubiam & difficilem pugnam, fricando manus inter se conveniunt, quandò conterendo coquendo, folvendo, coagulando, fublimando, calcimando, dealbando, & tingendo vnum fiunt, sicut regimen corum vnum est, vna decoctio, vnacon. iunctio, atq; vna mundatio, absq; manibus, donèc vnus fiat color, et res vna. In nullis autem contrariarum complexionum qualitatibus acquiescit natura sed semper est in motu, donec in auro, in quo est vitimus appetitus formæ,et materiæ in æquali mixtione, frigiditatis, caliditatis, humiditatis, et siccitatis, possit acquiescere. Sed in alijs metallis non acquielcit natura, sed agit, & patitur secundum magis, & minus, & ob cam causam impersecta, & incompleta in iplius auri naturam citissimè trans. mutantur periti artificis ope, cum ad æqualitatem temperamenti vnà cum auro perducuntur ad æqualitatem elementorum in æquali commixtione, qua elementum terræ claudit elementum aquæ, & elementum aquæ elementum acris, & elementum aeris, elementum ignis. Sunt énim secundum prædominantia elementa quatuor complexiones, & in illis quatuor colores: primò in dissolutione est ingredo terres, in complexione melancholica; tùm posteà in reductione, albedo a. quea in complexionephlegmatica; in fixione Citrinatio aerea, in complexione sanguinea; in Citri. natione autèm concluditur rubedo ignea, in complexione cholerica. Velvice versa, à superiore e-Iemento ignis gradatim ad inferiora postumus descendere. Rubedo enim solis non est aliud nisi intensa Citrinitas & Citrinitas ex albo, & rubeo, non est aliud nisi absoluta albedo, & albedo non est aliud nisi mundificata nìgredo. Atq; in hac catena aurea fortiter retinentur lapidis nostri colores proprij ab intrinseca mixtione, operatione, & digestione elementali. Pro adiutorio autèm filiorum artis dico, quòd in ipsa prima præparatione, si quis recte inceperit, & rite progressus suerit, habebit in lapide Rebu facto, ignem devorantem,& citò,imò subitò destruentem centum sui generis. Et qui tale quid in præparatione invenerit, quale quid (quæ. so) expectet in persectione, & in proiectione, cùm tandem lapis perficitur? Nonne ex herba virescen. te, præsentire possumus, quanta sit messis futura? Nonne consuetudo, & temporis diuturnitas Miloni vires afferre potuêre, non solum ad vitulum, sed etiam ad prouectum bovem sustinendum? Vos autèm qui copiosam expectatis messem, velim vt accipiatis duos lapides, quos ignis non des struat, lapidem scilicet volatilem, & lapidem sixum, & sitis securi (si sciatis eorum regimen) quòd demum apparebit Citrinitas, quæ est albi & rubei coniunctio in purissimis.

CON





## CONCLVSIO.

De exaltatione lapidis, transformantis imperfecta metallorum corpora in perfectionem, & referentis in resurrectionis die beatum, & eloriosum Sanctorum statum in cælestibus.



Irumvideri non debet, quòdlapis noster transmutet reliqua metalloru corpora in purissimum, & persectissimum auru. Ille enim in exaltatione sua silius dicitur ignis, ab igne elementorum optimo, & purissimo generatus. Ignis autem

iste virtute sua vicissim generat ignem: qualis enim suit pater, talis quoq; est filius. Sic ab Adamo
vno homine, homo, & ab hoc homine Adami silio,
omnis homo. Si enim Adami silius patris vices
non egislet, omnis humana natura in ipsissimo silio
sunditus perijsset. Sed silius pater sactus, generavit
similes patri suo silios infinitos. Sic etiam silius Solis in generatione siliorum suorum pater sactus,
semper exprimit patrem suum, vultu, gestu, moribus. Est enim silius imago patris, sicut pater typus

est, et exemplar filij. Et quantò propiùs similitudo filij accedit ad patrem, tantò magis propriè filius postea generat, et sibi, et patri suo similem filium. Sed quorsum hze? Nempève per Alchymiam in. telligamus, etiam in divinis similitudinem aliamesse vestigij, aliam verò imaginis. Quemadmodùm, enimper impersectorum metallorum transmutationem, lapidis perfectionem investigamus, & ab effectu quasi per vestigia lapidem agnoscimus potentem, penetrativum, & tingentem; Sic per res. creatas à Deo, vitam, victum, & vestitum quæren. tes, quasiper earum vestigia deum cognoscimus, deum quærimus, & ipsum deum rerum omnium fummum creatorem esse, & patrem agnoscimus. Quis enim parer est pluviarum, vel quis generauit roris guttulas? In ipsis sanè tam animalibus, quam vegetabilibus & mineralibus deum quærimus, & ... deum invenimus tanquam per vestigia. Est autem in homine, tanquam in creatura rationali, proveconsideratur in puris naturalibus similitudo propi-

or er expressior quæ dicitur similitudo imaginis. Assimilatur enim deo, non solum ve primo enti, in quantum ens, et ve primæ vitæ, in quantum vivens, ve reliquæ assimilantur creaturæ, sed etiam deo, ve summæ sapientiæ, in quantum sapit, et intelligit. Dixit itaq; deus, saciamus hominem ad imaginem nostram. Atq; hæc omnia docet, et ostendit philo-

Tob 38,28.

fophorum lapis in summam præpotentisdei laudem, et gloriam. Primò enim lapis in exaltatione su

udc

lins

in.

lle

sua licet non faciat reliqua metalla, transmutat ta men, & perficit ea ad imaginem suam. Atq; hæc est similitudo imaginis, sicut homo creatus ad imaginem dei, habet aptitudinem naturalem ad intelligendum, & amandum deum. Secundò imperfe-Aum metallum, lapidis virtute, ad transmutatio. nem est aptu. Atq; hæc est similitudo bonitatis, sicut homo actu, vel habitu deum cognoscit & amat, licet adhuc imperfecte, per similitudinem gratiæ. Deniq; imperfectum metallum virtute lapidis perfectionem summam consequitur. Atq; hæc est similitudo gloriz, sicut homo similitudinem dei ad. eptus, deum cognoscit, & amat persecte. Primasimilitudo, quoad metalla, est in omnibus metallis, & quoad homines in omnibus hominibus, scilicet, per similitudinem imaginis. Secunda in metallis puris & purgatis, & in hominibus iustis, & virtute præditis, per similitudinem gratiæ. Tertia in metallis perfectis, & in hominibus beatis per similitudinem gloriæ. O beatam in deo, et propter deum scientiam, quæ manifestè doces et indigitas ea quæ non aliter nisi per fidem comprehendi possunt! Nullum autem simile est idem. Neg; enim metallum imperfectum transmutatum in perfectum, lapis est, ied lapidis filius. Nec homo ad imagine dei factus, deus est, sed dei filius. Vtraq: filiatio, tam ea in metallis, et per metalla, quàm ea in hominibus, et per hominem Christum, docet in materia lapidis deum esse creatorem, et patrem omnium rerum, et in ipso lapide T 2

lapide, metalla impersecta in persecta transfor. mante, Christum Iesum dominum nostrum esse fuorum redemptorem, et in lapidis virtute spiritum sanctum esse benedictu, et benedicentem in rebus omnibus fautorem. Quod autem ad similitudinem gloriæ attinet, de qua nunc præcipuè fit sermo, ve beatum in cœlestibus, et gloriosum sanctorum statum in resurrectionis die pro posse nostro quodam modo nunc, ve tunc, intellectu comprehendamus, In ipsis metallis consideranda sunt tria, quæ nos ad veritatem, et huius mysterij maximi dilucidatione ducunt. Primò, In metallis considerandum, cui alsimilatur. Assumilantur enim impersecta persectif. fimo, sicutet nos assimilabimur Christo fratri primogenito, et per eum deo patri. Nam pater adoptat, regeneratq; nos sibi in filios gratiæ mediatè in Christo, per, et propter Christum silium suum vnie cum, et in co, et per cum affimilabimur deo patri et sacrosance trinitati. Predestinauit enim nos, imagini conformes fieri filij sui, vt sit ipse primo. genitus in multis fratribus. Itaq, sanctus Paulus Adamumiet-Christum, tanquam duosoppositos typos proponit. Nam vt Adamo conformes fuimus animà in peccato, corpore in miseria: sic Chri-Ro crimus, anima, in interna pulchritudine sanctita. tis, corpore, in externo fulgore et gloria. Sicut enim gestavimus imaginem terreni, gestabimus etiam imaginem cœlestis. Hanc verò imaginem et externe pulchritudinis, et interni fulgoris refert la-

Ram. 8. 25.

pis,

pis, dans corpori, adhuc impersecto persectionem fuam, abstergendo originalem maculam, & perficiendo in corpus pulchrum, & perfectum. Secundò perpendendum, in quibus nos, imaginem cœlestis gestantes, assimilabimur Christo, & deo, scilicet in fanctitate, & scelicitate, tam in corpore per dotes corporis, quam in anima per dotes anima. Animæenim erunt imagines dei in sanctitate, iustitia, puritate, & sapientia; & corpora erunt imagines hominis Christi. Nam conformia e- 26/3.21. runt corpora nostra glorioso Christi corpori. Expectamus enim salvatorem dominum nostrum Ielum Christum qui reformabit corpus humilitatis nostræ, configuratum corpori claritatis suæ, secundum operationem virtutis suz, qua possit etiam subijeere sibi omnia. Quis tam à ratione alienus, & aversus à veritate, qui rejiciat lapidem nostrum à mortuis resurgentem, & à Nihile ad Omnie tandem pervenientem, demonstrantem etiam nostrorum corporum, post corum resurrectionem, primò impassibilitatem, in incorruptione per storescentiam. Seminatur in corruptione, surget in incorruptione. Nibil promouetur ad Omnia. Secundò claritatem, in gloria per transparentiam. Seminatur in ignobilitate, surget in gloria. Nihil transit in Omnie. Tertio agilitatem, in transparentia per penetratio. nem. Seminatur in infirmitate, surget in virtute. Nihii fa Stum est Omnia. Quartò subtilitatem, in penetratione per spiritualem tincturam. Seminatur corpus 5

Digitized by Google

corpus animale, surget corpus spirituale. 20 ihil consequitur Omnia, Atq; hæc omnia in lapide, & per lapidem nostrum. Atq; hæc omnia in nobis ipsis virtute lapidis nostri angularis, & per Chri. stum. Neg; enimin his est vana consideratio superbæ affectationis Luciferi, dicentis, similis ero altissimo, vel fallæ promissionis, qua deluserit primos parentes, dicentis, eritis sicut dij, cognoscentes bonum & malum. Tertiò quærendum in speculo Alchymie de assimilatione nostra, nempe quo modo, & quousq; assimilabimur Christo. Ipsa enim docet Alchymia in philosophorum lapide perfe-Aiones esse, & communicabiles, & incommunicabiles. Incommunicabiles sunt summæ in lapide persectiones, simplicitatis, potentia, sufficientia, infinitatis, essentiæ, æqualitatis, &c. Quas lapis non communicat ipsis metallis: Tunc enim omnia metalla facile lapides fierent. Communicabiles autom sunt, puritas, claritas, fixatio, bonitas, in quibus in iolius auri forma, & effentia, exprimitur imago lapidis, sicut filius exprimit imaginem patris. Sed migremus hine, et ex his perserutemur, quantum in nobis est) persectiones alias in deo communicabiles, alias incommunicabiles. Incommunicabiles sunt simplicitas, infinitas, independentia quoad esse,immutabilitas, eternitas, & que ex his consequuntur, omnipræsentia, omniscientia, omnipotentia, omnisufficientia, &c. In his persectionibus enemo alius refert Deum, nisi qui Deus de Deo, silius

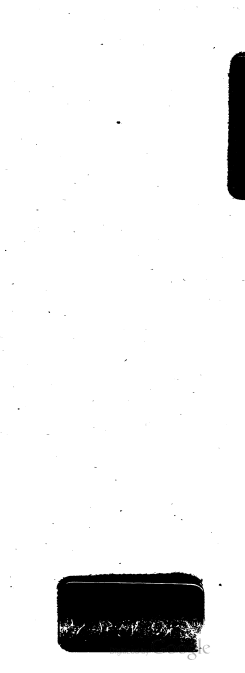
lius Dei vnigenitus, imago patris essentialis, qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus Philip.2.6. ost, este le æqualem Deo, scilicet, æqualem infinita. te, æternitate, immutabilitate, &c. Aliæ autem sunt divinæ perfectiones communicabiles creaturis prò modulo suo, vt, vita, gloria, immortalitas, potentia, puritas, bonitas, justitia, sanitas, &c. In his Angeli, & beati homines possunt esse, & crunt vi. væ, expressæq; imagines Dei. Arq; hacrationesis lij Dei similes sunt Deo. Non autem similes similitudine æqualitatis, quam Diabolus in scipso malè: affectavit, & primis parentibus fallo promisit: Sed fimilitudine longo intervallo à divina eminentia distante, similitudine tamen summæ, & supremæ proportionis, que potest esse inter Creatorem infinitum,& creaturam finitam. Nam vt speculum ad solem positum inardescit, ita beati spiritus contemplantes/quasi in speculo) gloriam Domini, in candem imaginem transformantur à gloria in gloria, 2. Cor.3, 18, Mysterium hoc est magnum, diuo Iohanne teste; Charissimi, nunc sumus filij Dei, & nondum apparuit, quod erimus: scimus, quia cum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum, sicut est. Quali dicat per propinquam, & immediatam contemplationem Dei, conformes, & similes erimus Deo: Et vt Petrus inquit, facti erimus participes 2. Pet. 1.45 divinæ naturæ. Non autem in Identitate essentiæ: hoc enim proprium est Christo, qui vera est imago Dei essentialis, splendor gloriæ, & figura substantie Heb.1.3. cjus,

ejus respectu ejuldem essentiz divinz, quam to. tam, & integram à patre per æternam generationem sibi communicatam habet. Vnde etiam & perfecta imago Dei est, perfectè implens illud, cujus estimago. Homo autem dicitur ad imaginem potius, quam imago, ad impersectionem imaginis de-. signandam. Sit ergo nomen filij proprium Christo vnivocè, quia essentialis, & persecta Dei esti. mago, nemini conveniens præter ipsum, ne Ange.

Heb. 1.5. lis quidem. Cui enim Angelorum aliquandò dixit? Filius meus es tu, ego hodiè genui te. Sed vt qui vnigenitus erat, fieret quoq; primogenitus inter multos fratres, placuit Deo patri, vt eriam nos predestinati. & vocati essemus secundum propositum Ephe.r.s. ejus, qui omnia operatur. Quare dicit Ambrolius, Christus natus est vnicus, sed noluit manere vnus. Nos enim gratia Dei, per, & propter Christum divinæ erimus participes naturæ: Non autem (vt priùs dictum est jin identitate essentiz, seut Christus, qui Deus est; sed similitudine divinarum qualitatum, & perfectionum, quatenus filij pro modulo suo, per adoptionem similes esse possint infinitæ, & divinæ naturæ, in puritate, bonitate, sanctitate, justitia, potentia, immortalitate, & gloria. Que omnianobis convenire possunt, & persectiones sunt in Deo, creaturæ communicabiles, per Christum lesum Dominum nostrum, cui gloria, laus & honor nunc, & semper in sæcula sæculorum. Amen.

FINIS.

Digitized by Google



h

