

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Half. 512.2

# S VMMV M BONVM,

Quod eft

Verum { A A C A B A L Æ A L C H Y M I Æ } Subjectum. Fratrum Roseæ Crucis verorum

In distarum Scientiarum laudem, & insignis calumniatoris Fratris Marini Mersenni dedecus publicatum,

PER IOACHIMVM FRIZIVM.



ANNO M. DC. XXIX.



### TYPOGRAPHVS LECTORI.

Voniam hic de summo Bono Tractatus, insignes Fratris Marini Mersenni, in tres Artes celeberrimas & nuda sua veritate immaculatas (vtcunque à Spurijs Sophistis & Artistis conspurcatas & commaculatas) detegere videtur calumnias, ideireo, illum huic U.C. L. Rob. Fludd, adipsum Responso subnectione (quo de Monacho isto rectius possis indicare) opera sore precium existimani. Vale.

LIBER



### LIBER PRIMVS DE MAGIA, ET NOBILIS.

## SIMO EIVS SVBIECTO

Ommunis est opinio, Magiam esse vocabulum Persicum, nam huic assertioni videtur Porphyrius & Apuleius astipulari, dicuntque eam idem lingua Persica sonare, quod Sapientia, Philosophia, & Sacerdotium, & consequenter Magus idem est quod Sapiens Philosophus, & Sacerdos. At vero pro extensione sua in genere in partes duas dicta est Magia, iuxta

naturam Sapientizab Apostolo descriptz partiri, cuius vnam facit humanam seu mundanam, quam ait esse meram stultitiam, aliam vero diuinam, quz iterum se extendit in naturalem, quatenus Sapientia illa operatur in natura, & in ea facit creaturas (iuxta Psalmistz regij sententiam) enarrare gloriam creatoris, & alia est supernaturalis & mystica, de qua intendit Apostolus, vbi ait Sapientiam Dei loquimur in mysterio, quam Deus nobis reuelauit per Spiritum suum. Illa vero t. cor. 2.97, quz est humana & mundana, quam & alis Magiam ceremonialem vocant, est impia & tam Deo quam piis hominibus odiosa, sed vt hzc meliorimethaselis.

batelis in summo suo de Sapientia studio sententiam describitur.

Notitia

Notitia Dei Verbi, & vitæ iuxta Verbum Dei institutio.

Notitia gubernationis Dei per Angelos, quos Scriptura facra vigiles vocat, & intelligere Angelorum mysteria.

Scientia rerum naturalium, & mirabilium in iis contentarum, est que Philosophiæ naturalis.

Prudentia humanarum rerum, quæ ek Philosophiæ moralis & Politicæ subiectum.

Contemptus Verbi Dei & viuere ex Diaboli voluntate.

Ignorantia gubernationis Dei per Angelos.

Contemnere custodiam Angelorum & focios esse Diabolorum

Idololatria, & Atheismus.

Venesicium, quæ in pharmacis pocul

Veneficium, quæ in pharmacis poculis & philtris ad humanum damnum paratis versatur.

Necromantia, immundorum Spirituum commertijs inauspicatæ & nefariæ curiositatis ritibus, illicitis carminibus, & deprecamentis concinnata.

monsa que Theurgia, que videtur bonis angelis diuiversatur noq; numine regi, cum tamen sub Dei in pru é- & angelorum nominibus, malis De-

monum fallaciis obstringatur.

Scientia prastigiatrix, mediante qua Magi phantasmata edunt, atq; etiam multa miracula, idq; partim suffumigiis, luminibus, phistris, annulis, imaginibus, speculis, cum qua etiam se commiscent Necomantica incantamenta, imprecationes, & fallaciæ Dæmonum.

Boni, estq; phin
Sapientia
vera, cuius species vna
est
Anthro
fophia

Anthropo-Jophia homini à Deo data

Cacolo-

phia

Arb**asel** Apkor.

> Magia seu Sapientia ingenere est scientia vel

> > Mali eftq;
> > Pfeudofophia, ieu
> > Sapientia
> > illa huma
> > na, quæ
> > eft falfaæ
> > fraudulenta, atque hæc
> > duplex

Cacodà monia que versatur in pru étia ad per nitié humani generischuius autem species sunt:

Quibus

Quibus lucide Sapientibus arguere videtur, quod tota Magialdeo non fit à Christianis repudianda, quoniamaliqua eius portio, seu species circa pessima & animo Christiano abominabilia versatur. Si, inquam, Sapientia mundana, quæ est fructus inuentionis humanæ sit stolida, iuxta Apostoli verba,&ad pessima conducens. Non est igitur illa vera, & à Deo in mundum inspiratione diuina ob creaturarum beneficium immissa, propter diabolicas alterius ineptias repudianda, atque ab hominibus Christianis in obliuionem perpetuam releganda: vepote ablata, qua nihil in orbe terrarum inueniatur Sapientiz, vel diuinz vel naturalis. Pro illa autem scientia mali, quz in causa erat lapsus Adami (quippe qui, rem habens, cum serpente deceptus fuit, atque ita de arbore, tam mali quam boni gustauit ) cupio ex corde, cum omnibus Christianis, in vera & syncera Dei Sapientia versatis, quod in barathrum ad suum dominum Diabolum esset detrusa, vrpote quæ astutiis, dicti sui domini in mundum primordialiter ad ruinam & pernitiem humanam esset sursum, more exhalationis, inspiratum, ve ita nullum posteritati humanæ relinqueretur tanti iniquitatis mysterij vestigium.

Pro meliori ergo inter duas species distinctione, scientiam bonam, Ma-

giam, malam vero directe Cacomagiam dictirarunt authores.

Quz naturalis est nuncupata: ad naturz mysteria, tam cœlestia quam terrestriareuelanda, atque indaganda destinatur 🗧 vnde & mediantehac scientia Magi, accuratissimi naturz exploratores, applicando activa passivis, idque docta atque experta manu, ea tandem produxerunt mundo, quæ vulgus pro miraculis æstimauit: & opera quandoque supra omnem admirationem proferre solebant, vti scriptis mandauerunt authores fide digni: & nonnunquam arsista ad supernaturale mysterium conducit, Spiritum creatura incorruptibilem, seu ipsam quintam essentiam, radio diumo plenissimam, chymia vera, & non spuria ex tenebris in mortalium conspectum producendo:mediante qua tot & tanta in lucem prodiderunt Magi veteres, non Cacomagi(vt inscientes putant) qui in Sapientiam pessimam, & Cacomagicam sunt exercitati, sed veri Sapientes, ij videlicet, qui Sapientia donuma Deo acceperunt, quales fuerunt tres illi Magi, seu Sapientes, qui ab oriente, nato Christo, stellam eius sequebantur: reges, inquam, illi tres, qui Christum mundi Saluatorem nasci præsagierunt. Sciendum autem est, quod quatuor suerunt istius Magiz naturalis scholz antiquitus per vniuersum mundum famigerabiles, videlicet Indica, Persica, Chaldaica & Æthiopica : Inilla Indica apud Brachmanas maxima erat de Hiercha fama, de Tespione apud Gymnosophistas, de Budda apud Babylonios, de Numa Pompilio apud Romanos, de Zamolxide apud Thraces, de Abbariapud Hyperboreos, de Hermete apud Ægyptios, de Zoroaltre Oromali filio apud Perlas, ex qua parte mundi venerunt tres illi reges, Christum natam quæritantes, vt muneribus eum adorarent: quos Euangeliorum interpretes, exponunt Chaldworum Philosophos, cuiusmodi erant Hiarcha Indus Budda, Babylonicus, Zoroastres, Persicus Arq; hi dicti sunt reges, quoniam testatur Plato in Alcibiade, quod fili) Persarum regum, vrad Reipub.mundanz imaginem, ipsi rempub. administrare distribuered; condiscant, in issumed imagizenaturalis mysteriis sucrunt in-Aructi: Et Cicero huic Platonis opinioni astipulari videtur, dicens, in libris de divinatione, neminem apud Persas regio diademate ornatum fuisse, qui prius Magiam non didicisset: Atque hacvidetur esse ratio, quod reges hi orientales sucrint in Sapientia, seu Magia bona eruditissimi, quærentes, Magorum & Sapientum nomen, vnde à SPIRITY SANCTO in Euangelio pro Magis describuntur.

A 3

Estne

Pfal.103.4.

Estine igitur Magiæ vel Magorum nomen, in tanto apud mortales, odio habendum, quod sacræ literæ tanto honore celebrare, & recordari videnturs aut estine qui quam ideo credendus, qui ob vnius Magiæ membrum malum, bonum etiam ex mortalium memoria eradicare tentat? acsi propter hominum pessimorum peccata etiam & boni cum malis sint penitus extirpandi & funditus tollendi?

At sunt qui Magiz vocabulo sine vlla distinctione per totu operum suoru filum perpetusi in parte pessima vituntur, hoc est pro Cacomagia accipiunt, haud intelligentes nullum esse inter Philosophiam naturalem & Magiam naturalem, & consequenter inter Magiam & Philosophum, discrimen, tametsi etiam Hieronymus ad Paulinum, istiusmodi Magiz meminisse haud est dedignatus, voi ait Apollonium Tyanaum fuisse Magum, seu Philosophum Pythagoricum.

Nonne etiam, contraipsorum sensum, oculis apertis percipere potestis, ex superiori distinctionis pracedentis ramo, quod Sapientia vera (qua est scientia boni) habet in Theosophica sua natura, docere non modo notitiam Verbi Dei, hoc est, Sapientia atterna, verum etiam illam qua docemur, quomodo Deus mediantibus Angelis omnia gubernet, vnde & vigiles à sacra pagina dicuntur, atque etiam per eam Angelicorum mysteriorum participes tumus sacti? Nonne etiam per vinicum Cacomagia membrum includuntur illi, qui ignorantia gubernationis Dei per Angelos rapiuntur, & custodiam. Angelorum contemnentes, socios volenter nolenter se reddunt Diabolis? At&hoc à sacris literis confirmatum habemus, videlicet, quod Deus efficiat Verbum mediantibus suis Angelis validissimu robore, & quod Angelorum sit officium prestare placitum Dei, & quod quilibet habet suum Angelum bonum, ante saciem Patrus, qui est in calis.

Sed cur de hac re dubium viterius faciamus, cum ipsa Biblia sacra voigi videntur de hocsubiecto resonare? Et tamen Monachus quidam Mersennus dictus, inscienter, scio, in istam Cacosophia caueam incidit, quippe quod ipse Angelorum virtutes, & ipsorium sub Deo in mundo gubernationes & custodiam à Deo in nos assignatam negare, eosq; Magos impios vocare videtur, qui ita sentiunt, atq; hac ratione, in hac sua Angelorum bonorum custodia abne-

gatione se Diabolorum socium reddit.

Sed quoniam hic bonus author pro suo malo placito vires Europeos, doctrina clarissimos etiam religione Romana immaculatos, vrpote, habitu religioso indutos & viræ honestate intactos, falso de Magia impia, cacomagia reuera dicta, acriter reprehendit, ideo videant per hæc; quæ sequuntur Lectores: An viri isti sint reuera tales, quales à Marino esse accusantur. Ante thronum tribunale producantur ipsorum scripta, ve quid in Dominorum suorum causa proferre possint, quo Dominos suos aut Cacomagiæ insontes autreos esse dicant, intelligatis: ve hac ratione colligatis, an pro Cacomagis impiss vel magis naturalibus, diuinis legibus haud incongruis, sintre vera habendi: & primum Rogery Baconis accusationem à Marino Mersenno introductam explicabo, deinde ipsius responsum dabo, atque ita cum cæteris progrediar.

#### Ex Col. 971. Merfenni.

Est autem notandum, quod Rogerius Baco librum unum de Rigromanticis imane, ginibus, alterum de excantationibus, duos de Alchymia, & alios innumeros de Astrologi- à cis mysteriis scripserit. Adeo cautus est humani generis amulus, ut estam viris, alioquin à docti ssimis illudat & eos in errorem abducat, quorum certe eo periculosior est familiari- tas, quo melius insana doctrina venenum diversis coniecturis, utilitatici rationim obte- gunt, quorum consuctudine etiam electi, si sieri potest, in periculum sua salutis i medicam interitum, coniiciantur.

Roger.

### Robert. Baco: prose ex libello de potestate Artis, & Naturæ.

Licet natura potens sit, & mirabilis, tamen ars vtens natura pro instrumento, potentior est virtute naturali, sicut vidimus in multis. Quicquid autem est prater operationem Natura vel artis, aut non est humanum, aut est sictum, & fraudibus occupatum, Propter hoc nequior est occupatio, quando homo contemnit leges Philosophia & contra omnem rationem, Spiritus inuocat nefarios, vt per eos compleat suam voluntatem. Et in hoc est error, quod sibi credunt subiici Spiritus, & quod Spiritus cogantur humana voluntate, hoc enimimpo sibile est, quia vis humana longe inferior est, qua illa Spirituum. Aut quia in hoc magis aberrant, quod per aliquas res naturales quibus vtuntur, credunt vel aduocari, vel sugari Spiritus malignos: & adhuc errant, quando per inuocationes, deprecationes, & sacrificia nituntur homines eos placare, & adducere pro vtilitate hominum: facilius enim sine comparatione, à Deo impetrandum soret vel à bonis Spiritibus quicquid homo debet vtile reputare. Sed nec in his inutilibus fauorabiles assistant spiritus maligni, nisi in quantum propter hominum peccata à Deo permittitur, qui humanum genus regit & gubernat: & ideo ista via sunt prater Sapientia documenta: imo melius in contrarium operantur, nec vinquam Philosophantes de his modis curarunt.

Et alibi. Et sic multa secreta Natura & arvis existimantur Magica, & Magiconfidunt stulte, carminibus & characteribus, quodius prabeant virtutem pro assequutione eorum relinquunt opus natura & artis propter errorem carminum & characterum, &
sic vtrumg, genus hominum istorum privatur vtilitate Sapientia, sua stultitia cogente.
Qua ergo in libris Magicorum continentur, omnia sunt arcenda: quamuis aliquid veri
contineant, quia tot falsis abutuntur, quod non potest discerni inter verum & falsum.

Hæcille pro se ipso, & ibi per totum suum libellum admirabilem artis &

naturæ potestatem, hocest Magiænaturalis mysteria declarat.

Quid dicitis (Iudices iusti) Anne est hie vir religiosus, iuxta Monachi illius sententiam reus, vel non reus. Plura hac in re non dicam, quoniam luce meridiana clarius elucet viri istius boni (inuito calumniatore) integritas. At iam alius producatur: sicq, Abbas: vir in ecclesia Romana astimationis haud minima, Tritemius, dico, Abbas, vir omnibus doctis notus, & ob scientiam suam profundam celeberrimus, qui non modo se, sed & alios viros Religiosos pro se loquentes habet. Accusatio, imo vere iudicium eius est tale.

#### Ex Col. 42. Mersenni In V.1.

Cateras Rabinorum rhapsodias & Onomatopoeias libens relinquo, sicut ea qua Cornelius loco citato habet, & Tritemius in Steganographia flammis dignissima & c.

Tritemius pro se in Epistola sua ad Cornelium Agrippam.

Petimus, & rogamus quatenus tuo te labore ad meliora semper exercites & lumen vere Sapientia, quo maxime & diuinitus illustraris, etiam ignorantibus demonstress nec te retrahet à proposito quorum cung, consideratio (aduerte Mersenne) nebulonum, de quibus vere dictum est, bos lassus sortiter signit pedem, & c.

Hæcille pro se, quibus mundo indicare gestit quod totum viri Christiani conamen sit in acquisitione luminis veræ Sapientiæ, quo diuinitus illumi-

netur, vt in eo lumine, videat lumen.

### Sigismundus Abbas apparet ex parte Tritemij. vt Col. 440. operis Marini.

Ego D. Sigismundus Abbas Monasterij Seon ordinis saneti Benedicti fateor & attestor, omnia, qua scripta sunt in tribus libris Steganographia Tritemijesse naturalia & ad Magiam naturalem pertinentia, tametsi non intelligantur ob diversos charateres numeros, modos g. coniurationis, quibus Damoniacam Magiam propagare videtur, tametsi sub illis nominibus, arcana naturalia tantum abscondat, & c.

Hæc

Hæc Sigismundus: Iudicate ergo an hic Abbas sig Cacomagiæreus nomê.

Accedamus ad tertisum, qui in quæstionem vocature en Mago inique, &cestiste Marshim Ficinus Sacerdos, qu'em istius modi accedente persequitur.

Ex Colum. 1704. Mersennis.

Obicit, Marsiliam Ficinum, virum Catholicum & English filiaum vires Musica insidera referre, ideo vircaminibus superiores installation attrabation. Respondeo quidem Ficinum Catholicum non esse, virungações Magicas, & Astrologicas affert, & probat.

Marsilius Figinus in sua Apologia in the more pro-

Magiam vel imagines non probati quillen à Marsilio sed harrare Plotinum ipsund interpretanté. Quod & scripta plane declarant si aqua menta legantur. Neg de Magia hic profana, qua cultu Damon unititur, vier bum quide vilum asseurant, sed la la maturali, qua rebus naturalibus ad prosperam corporum valetudinem, celestium cenestica captat, esfect mentionem, qua sane facultas, tam concedenda videtur ingeniji legitime vientibus quam medicina cragriculoura, iure conceditur, tamog, etiam magis, quanto persectiores, industria terrenia celestia copulante. Et hac officina magi omnium primi Christum statim natum adorumerunt. Quidigitur expanescus Magi nomen formidolose, Nomen Euangelio gratiosum, qui non malescium & venesceum, sed Sapientem sonat & Sacerdotem, coc.

Hæc petra Guiciardine ad Domini sui reputationem contra detracto-

rem defendendam.

An igitur viriste bonus sit acculatione tanta dignus, iudiciis vestris re-

linquo.

Atiam ad Archimagi, vtait, illius Cornelij Agrippe acculationem, & iudicium producuntur Eius scripta: Ille autem qui est fratrum suorum accusator sic pergit.

Ex Col. Mersenni 39. În v.

Agrippa sui oblitus, at q, Magia addicti simus Archimagus varia fingit Angelos

rum nomina, &c.

Producunturcius scripta dominum suum exculanția.

Inprimisiplius innocentia indicat Declamatio eius de vanitare scientiarum & liber ille quem scripsit, de excellentia Verbi Dei, quod est solumi, & vnicum illud mysterium, quod Sapientes tanta vehementia, & tanta diligentia que situerun.

Deinde legimus in eius Epistolaad Lectorem Philosophizipsius occultz medullamin his verbis.

Non dubito, quin titulus libri no stri, de occulta Philosophia fine de pragia rarretute sua, quam plurimos alliciat ad legendum, inter quos nomulli oblique opinionis, mente languidi, multi etiam maligni, & ad ingénium nostrum ingratiaccedent, qui temeraria sua ignorantia Magia nomen in partem deteriorem accipientes, vix conspecto titulo clamabunt nos vetitas artes decere, haresium semina iacere, pis auribus offendiculo, praclaris ingeniis scandalo esse, malesicum esse, superstitiosum esse, damoniacum esse, Mague quod sim. Quibus sic respondeam, Magum apud literatos viros non esse malesicum, m superstitiosum, non Demoniacum sonare: Sed Sapientem , sed Sacerdotem , sed Proph tam: Sibyllas Magas esse, proinde de Christo tam apertissime prophètasse Liam vero Magos,ex mirabilibus mundi arcanis ipsius mundi authorem Christum cognouisse tum,omniumá primos venisse adillum adorandum ; ipsumá Magia nomentacceptum Philosophis, laudatum à Theologis, étiam ipso Euangelio non ingratum. Credbero istos, tam pertinacis supercilij censores Sibyllis & Sanctis magis velipja Buangelië grau sibi interdicturos quamipfum Magia nomen recepturi sint in gratiam & . Fater istam nostram Philosophiam prater Magiam ipsam, multa supernacua & ad oftentationecuric sa docere

docere prodigia, simul hac vt vana relinquente, caus as tamen illorum ne ignorate. Qua vero ad hominum vtilitatem auertendos malos euentus, ad destruenda maleficia, ad curandos morbos, ad exterminanda phantas mata, ad conservandam vita, honoris, fortuna dexteritatem, sine Dei offensa, sine religionis iniuria fieri possunt, quis illa non tam vtilia censeat, quam etiam necessaria, &c.

Hæc Agrippa pro se respondet: quem etiam cum cæteris iudicum iu-

storum censura committo.

Ex quibus Sole lucidius apparet, quod isti viri doctissimi, tametsi spuria & ceremonialia impura puris permisceant, tamen tota ipsorum intentio versatur circa veram Magiam, circa veram & sanctam Sapientiam, circa verum & vnicum illud Philosophorum Bonum Summum, & non Cacomagiam, quoniam ipsi vnanimi consensu Cacomagiam, (vti ex omnibus ipsorum affertionibus colligere sa est) odio habeut.

At Lectores fortasse curiosi scire desiderabunt rationem, cur isti authores spuria, superuacua & prodigiosa seu negromantica, cum vera Sapientia, & nuda veritate permiscere soleant, quibus respondeo, quoniam noluisfent, prima fronte margaritas porcis proiicere, nec voluerunt, vt rofæ suæ sine spinis reperirentur: Scripserunt ergo ita ve à solis sapientibus intelligantur: namaliud legit, aliud intelligit sapiens: vnde ait Sigismundus Abbas. Tamet fi Tritemius characteres, numeros, vario (que coniurationis modos, quibus Dæ-moniaca Magia propagare videtur, habeat : tamen sub illis nominibus arcana naturalia tantummodo abscondit, &c. Quod & Agrippa intendere videtur: confitendo quod quamuis sua Philosophia, vana & superstitiosa cum veritate contineat, tamen nos moner, ve vana relinquamus, sub ea cautela, ve causas eorum occultas minime ignoremus: inde arguendo, quod mysterium sub figmento, & rem spiritualem sub cortice, vel litera, & characterem sanctum sub vocabulo angeli contineatur. Atque hoc fecerunt ad exemplu veterum, atque antiquorum philosophorum, inter quos Socrates noluit, quod pellibus caprarum & ouium secreta naturæ mandarentur, ne à quolibet indigno intelligerentur. Et Aristoteles in libro secretorum ait. Quod pro fractore sigilli calestis haberetur, qui secreta artis & natura communicaret. Atque tota philosophorum turba in hoc conveniunt: quod nihil in sua philosophia occultaverit prater secretum artis, dicitque non sibi licitum esse illud cuiquam reuelare, quod si fieret malediceretur quod & indignationem Dei moueret. & alibi Se non à doctis & veris artis filis, led ab indignis scientia naturalis mysteria occultasse dicit. At ve ad Rogerii Bacconis, (quem Mersennus Cacomagiæ reum facit ) dicta, perueniam Ipfe eum infanum vocat qui aliquid fecretum præterquam gryphis & ænigmatibus mundo propalare voluit, aut scriptis mandare, quibus à mundo calaretur, & à studiosis & sapientibus vix intelligeretur. Et Morienus ait. Hoc mysterium est tectum & absconditum, & vbicumque fuerit mille nominibus nominatur, est etiam sigillatum neque nisi sapientibus apertum, & tamen res est una, via operationis vnica & linearis. Et Arbatel ille sapiens verus, (licet etiam pro Cacomago falso habeatur, ) in Aphorismo primordiali sic loquitur. Qui vult secretascire, secreta secrete sciat custodire, & reuelanda reuelet, sigillanda sigillet, & sacrum non det canibus neque margaritas proiiciat ante porcos, hanc legem observa & aperientur tibi oculi mentis ad intelligenda secreta. Hac ille. Et Salomon ait: sapientis est calarerem: Et Christus ait loquimini eis in parabolis. &c.

Hic ergo iudicate Lectores, an tantum sit istis bonis viris criminis imponendum ac Marinus Mersennus suis clamoribus mundo publicauit, & an magiz vocabulum in tanto odio habendum, si in syncera & simplici suanatura consideretur.

LIBER

BB



## LIBER SECVNDVS.

### CABALÆ NATVRA.

ATQVE IPSIVS FVNDAMENTVM DETEGITVR.

Renchl. l 1.

Abala (vt abipsius vocabuli natura eius definitionem extrahamus) est auricularis mysterii Dei Gnatura abaltero receptio, V el sic, Cabala est dininare uelationis, ad salutiferam Dei, G formarum separatarum contemplationem tradita, symbolica receptio; quam qui calesti sortiuntur asslatu, recte nomine Cabalista dicuntur. Etquamuis nomen hoc Hebraicum, non nisi tempore

Christianorum videtur suisse cognitum, est tamen certissimum, quod ars ista sita admodum vetusta, suntautem qui eamà Moysis tantummodo temporibus originem suam duxisse volunt, tametsi, re paulo accuratiori intuitu considerata, percipiemus quidem ipsametiam ab Adami seculo propagatam suisse, cui etiam imprimis ab ipso creatore reuelatum est tantum arcanum, quod postea successione, temporis tanquam à patre ad filium est traditum, non quidem cuilibet atate maiori, sed tam natu maiori, quam minori, quem Deus admittere voluit: vt testantur scripta sacra. Hinc ergo visus est Deus maiorem gratiam Abeli prabere, quam Cain, vnde & illius oblatio ipsi suit grata, huius vero repudiata, quod eriam voluntate diuina sacobo euenit, excluso Esau.

Bap. 10.11.

Subiectum istiusscientiz mysticzerat sapientia illa mystica à temporibus Adami, ad illud Apostolorum adeo decantata. Quod etiam & Sapiens successiva relatione sic consirmare videtur. Sapientia custodiuit Adamum deditque ei virtutem continendi omnia. Ab hac deperiit Cain, hac sanauit terram aquis submersam, & Iustum Noe gubernauit. Hac Abrahamum iustum conservauit & custodiuit. Hac Lot fugientem liberauit, ab igne descendente in Pentapolim. Hac sacobum ab ira fratris profugum deduxit per vias rectas, & ostendit illi regnum Dei, & dedit illi scientiam sanctorum: Hac sosephum iustum non dereliquit, sed à peccatoribus liberauit eum. Hac Israelitas à servitute Æ gyptiaca liberauit. Hac intrant in animam Moysis, qua stetit contra reges horrendos in portentis, & signis. Hac deduxit Israelitas in via mirabili, & fuit illis in velamentum die, & in lucem stellarem per noctem. Hac transtulit illos per mare rubrum. Hac direxit opera peregrinantium in manibus propheta sancti & steterunt contra hostes. Hac data erat illis aqua de petra & c.

Denique ipsi Apostoli agnoscunt hancipsam esse suum mysterium absconditum quodà mundi primordio habuit suum initium sapientiam (inquit
Apostolus) mysticam, loquimur in mysterio vipote absconditam, quam pradestinauit
Deus ante secula in gloriam nostram onobis revelauit Deus per spiritum. Ratione autem cur Deus non ambulet cumiis, qui istiusmodi dono minime sint praditi, declarat Salomon. Amicos (ait) Deiso prophetas constituit sapientia, neminem
enim diligit Deus nisieum, qui cum sapientia habitat.

Atque hincerat, quod acceptabilis fuerit oblatio Abelis Deo, illa vero Caini reiecta, sic etia & Iacob erat dilectus à Deo amari Esau vero eius fratré natu senioré, odio habuit, quare ab eo tempore, quo Benedictionem mystică à suopatre Isac accepisset, & non ante, Deus cum suis angelis, primum in somniis, & tum postea facie ad faciem ei comparebat, atque ab illo tempore iuxta pactum eu Abrahamo & Isaco eius patribus factu, cum domo Israelita-

rum

L.Cor.z.

rum semperambulauit, vt ex supra citato loco est declaratum : sed non omnibus Israelitis, verum vni velalteri totius multitudinis, occulta traditione communicata atque reuelata erat, scientia hæc mystica, mediante qua sapientiæ sanctæ participes suerunt facti. Sed losephus, quem sacobus tanto prosequebatur amore, ve à frattibus odio haberetur, donu somniandi somnia vera, somniorumque occulta reuelandi, arque detegendi habuit tam excelsum, mediante reuelatione spiritus istius mystici, vt ipsi Ægyptii veritate commoti, in hanc de eo prorumperent sententiam: Anne inueni- Gen. 41.38. re possumus huic similem in quo spiritus Deorum sit? Nemo est prudens & sapiens sicut tu. Tum postea Moysi, successione Cabalistica, peruenit mysterium hocvtpote vasi à Deo electo, in cuius temporenecessitate cogente, & imperante Iehoua, communicatum erat hoc donum 70. senioribus, ac ita in multitudinem erat expansum. Atque seculo sequenti, visista diuinitus data, in Iofuam fuit repolita, & ita successione Iudicibus domus Israelis communicata, à quibus ad regem Dauidem & Salomonem filium, vipote cui à patre reuelata erat donum illud diuinum acquirendivia, tum postea prophetis & facerdotibus Esdræ & Machabæis: Ac tandem Christus isto spiritu omnium hominum maxime repletus, viam istius sapientiæ mysticæ acquirendæ docuit Apostolos, qui etiam & eam corum successoribus ad mundi finem vique

Quod si hoc non esset mysterium absconditum traditione Cabalistica à patre filio vnico, aut à fideli magistro digno discipulo reuelandum, cur tam grauiter accepisset Isaac, quod donum hoc, contra suam voluntatem, lacobo dedisset, vnde dictum est, expauit Isaac stupore vehementi &c. & etiam quod Esautam acriter à fratre accepisset, hunc ipsius dolu, ipse miru in modum exclamando. Nam dictum est auditis Esausermonibus patris irrugite clamore magno & consternatus ait Benedic etiam mihi mi pater: qui ait, venit Germanus fraudulenter, & accepit Benedictionem tuam. Cui ille, supplanauit me, en, altera vice, & nunc secundo surripuit benedictionem meã. Rursumque ad patrem: Nunquid non reservasti (ait) & mihi benedictionem, &c. Hinc ergo erat quod Esau Iacobum fratrem suum diu odio habuit & ei mortem interminatus est, quéadmodum Cain morte plectebat fratrem suum Abelem ob eandem causam, videlicet quoniam percepit Deum suisse exparte ipsius, sibi autem, &

facrificiis suis aduersum.

Sed vriamad methodicam Cabalæin genere sumptædiuisionem perueniamus, dicimus quod

```
Cosmologia seu & Cœlestium
                              Breseth que Terrestrium Splicat.
               Veram & es-
               sentialem, cu-
                              Mercaua, estq: Notariaca.
               ius duæsunt
                                             Theomantica.
               ipecies
                              Gematria quæ (Syllabarum & dictionum
Cabala dividi &
               Super stitio am
                              & Arithmeti-)
                                              transmutatione.
 turin
                & spuriam,
                              ca dicitur:
                                              Numerorum characterum
                cuis tres sunt
                              versatain
                                                supputatione.
                pecies
                               Notariaca, literas pro dictionibus expri-
                               Temurah, seu commutatio literarum, vtpote
                                 in qua altera pro altera accipitur.
```

Vtigitur in Magia dictum est, etiam esse sapientiam diuinam ex qua scientia vera dependent, aliam illam mundanam, quam Apostolus vanitatem & stultitiam vocat: ita qui dem de Cabalæarte est dicendum, aliam videlicet esse à vera & cælitus emissa sapientia, aliam vero à fallaci & instabili inuentione hominum, fictam videlicet atque refictam Nam & veræ illius fapientiz donum est primz Cabalz speciei subiectum, quod vel immediare inspiratione hominibus est reuelata, vel eius mysterium Cabalisticum fidelis magistri doctrina detectum: Ita quidem secunda ab inuent one humana deriuata, est vana, incerta, inconstansque & iuxta inventoris imaginationem

ficta atque producta.

Et quamuis inuentor suz inuentionis rationem sibi optime fortasse cognitam habuerit,& mysterii veritatem lub ea tanquam spiritum lub litera occultare atque abscondere tentauerit, tamen in hoc pessime egit, quod superstitiosis istiusmodi ceremoniis, hominem potius à veritate in quandam Theurgiz speciem deduxit, q vrad metam optatam eos dirigerer vicinfra latius. Species Cabalæ veræ & essentialis Cosmologica in rebus naturalibus, tam cxli quam terrx versatur, & leges atque arcana sacrorum Bibliorum rationibus philosophicis enucleare & exponere soler : vnde houet quod idem sit Cabala cosmologica atque magia naturalis subjectum, de qua verba fatis ampla, in pracedenti magia nostra discursu fecimus. Ar vero illa Marcaua de mysteriis, longe adhuc sublimioribus iis videlicet que ad naturam diuinam, atque angelorum conditionem spectant, atque etiam de characterum & elementorum formalium & igneorum seu lucidorum arcanis tractat, cuius membrum Notariacam de angelorum virtutibus, nominibus, fignaculis agit atque etiam Dæmonum & animarum conditiones detegit: vt & illud Theomanticum maiestatis diuinæ mysteria, emanationes varias, iuxta earum proprietates, sacraque Deinomina scrutatur, que Cabaliste dicunt qui recte nouerunt, admirandis pollere virturibus, ita vi quando velir futura omnia præsciat, toti naturæ imperet, in Dæmonies ac angelos ius habeat & miracula faciat. Imo vero, mediante specie ista, existimatur Moyses signa illa edidiffe, quæ in Exodo exprimuntur: lubiectum autem integrum & vnicum est spiritus ille sapientia, qui (te ste pagina sancta est omnium mirabilium operator, affistente qua, Salomon fassus est se habuisse perfectionem, in hisce integris duabus Cabalæ veræ speciebus. Nam totam Cosmologiæ virtutem agnoscit in his verbis: Sapientia mihi dedit eorum, qua sunt scientiam, ab ipsamihi 5.40.7.17.18. data est cognitio certa constitutionis mundi & virium elementorum, & principii, finis, medique temporum : Solstitiorum mutationis, ac temporum, seu tempestatum varie-

5. p. 7. 20.

perfectissimum fuisse in cognitione partes cosmologica superioris. Tunc sic pergit. Sapientia mihi data est naturas animantium cognoscere & iras bestiarum, & differentias plantarum, & facultates radicum, &c. Quo concludit le habuiste certam naturætam inferiorum, videlicet terrestrium, quam superiorum calestium, nempe, cognitionem. Quibus aperte videre liceat Salomonem in prima Cabalæ essentialis veræ specie scientiam perfectissimam Cosmologiam acquisiuisse.

tatum, Annicircuitus, & stellarum situs &c. Quibus arguit se mediante sapientia vera scientiam habuisse mysteriorum naturalium cæli, & consequenter

Quod etiam in secunda eius specie optime esset versatus, imo vero in vtriusque Cabalæmembris agnoscere videtur in versu sequente, vbi ait Sa-300.7, 20. 21. pientia. Mihi dedit Deus scientiam virium ventorum, & cogitationes hominum, & quacunque funt abscondita emprouisa didici, omnium enim artifex me docuit Sapientia. Hec ille, vbi per vim ventorum intelligit tam angelos quam ventos, vnde dictument: Quifacis angelos tuos ventos, &c. idque facil inument discernere quoniam de interno etiam iplius hominis mysterio loquitur, videlicet de

Digitized by Google

vepote soli Deo detectam atque cognitam, mediante cuius Sapientianihilo.
minus datum est homini ipsam discernere. Denique versus il lius claufula indicateum habuisse cognitionem non modo conditionis abstrusz Angelorum, Dæmonum, & animarum, verum etiam & consiliorum & abditorum ipsius Dei, vepote cui mediante sapientia, tam quæcunque sunt occulta, qui quæ manifeste reuelata sunt. Sed & hoc alibi, sic confirmare videtur Salomon dicens: Quæin calis sunt quis inuestigabit & consilium Dei quis nouerit sapientiam, & miserit Sanetum Spiritum suum e locis alti simis: Denique ve lacob ab ssaco, & staacus ab Abrahamo, ita quidem Salomon à Dauide erat edoctus in sapientiæ huius mysticæ acquisitione: quam ipse Salomon suculenter, idque quamexactissime esse emanationem quandam claritatis omnipotentis Dei synceram & splendorem sucis aterna & c.

Hæc est igitur totius tam Magia, quam Cabala veræ subiectum solum & vnicum, videlicet sapientia, verbum, Christus, & solum nomen Iesus, nec est aliud sap.7. 21. nomen in calis nec in terra in quo salui samus prater vnicum hoc nomen Iesus, in quo

comprehenduntur omnia, est enim Christus Iesus omnia in omnibus.

Sed iam ad furium Cabala membrum perueniamus, quod videtur esse nihil præter figmentum aut falsum simulachrum ab ingeniis humanis prosuis placitis inuentum: Hoc liquidem licet aliquid mysterii sub se continere queat, ab inuentore excogitati, tamen, ob scientiæ istius Iudaicæ vanitatem & superstitiosam conditionem, magis hominem à veritatis legibus aberrare facit, quam ve ipsumatenebris quibus immergitur, extrahat aut liberet: imo vero, qui circa istud Cabalæ membrum serio fuerunt versati, id nihil aliud præter meram superstitionis rhapsodiam, ac quandam quasi magiam Theurgicam esse perceperunt: & quamuis Iudaicorum Cabalistarum nonnulli istam artem spuriam, à Deo esse derivatam iactitent, ad vitz humanz perfectionem, hominum salutem, ad Dei cultum & ad scientiæ veritatem: tamen in se videtur esse ars valde incerta & super nulla firma fundamenta stabilita, itavt istiusmodi inuentiones magis ad mysterii veri occultationem & quasi ablationem (vtidictum est, ) quam aut ad eiusdem detectionem aut ad hominum beneficia tendere videatur. Verbi gratia, primia huius species, Gematria dicitur, quatenus fingitur esse quasi terrestrium characterum inuicem numeralis dimentio, atque etiam Arithmetica dictitatur, vipote in numerorum supputatione consistens. Porro etiam in Geometrica sua dispositione transmutatio syllabarum facta est pro intetione artistæ. Similiter species eius secunda Notariaca dicta: operatur per significationem dictionis per vnicam solam literam, sine coagmentis syllabarum: Denique species vitima confistitin varia literarum commutatione, videlicet vsurpando vnam literam loco alterius, iuxta occultam authoris intentionem: vnde & tritum est, illud Cabalistarum axioma, quod sir Cabalistæ officium, aliud legere, aliudintelligere, ita ve verus sapiens vix & ne vix quidem ad inuentoris vel reuolutorisintentionem pertingere queat.

Atsi verus Artisex literarum formalium lucidarum seu essentialiu naturam & proprietates varias iuxta variæ suæ in hyla apparitionis sigună & essigiem comprehendere possit, tunc intelligitiple, quænam (idque citra dubitationem, vlteriorem) sint literæ illæ re vera san æ, quæ sunt ipsius verbidiumi seu sapientiæ san æ characteres, mediantibus quibus omnia sunt salas specie diuersa, in creatione. Quibus bene cognitis, vtpote vnius identitatis in essentia, no erit dissicile scire, cur sapientia sit emanatio lucis diuinæ, cur soli & stellis omnibus suce comparata præcellentior, cur omnia ex vnica petra spirituali sunt excisa, cur Christus lesus dicatur omnia in omnibus: & infinitæ aliæ quæstiones, ex harum literarum ignearum & vere sanctarum

BB 3 GO

cognitione facilime resolui possunt, abiis, qui illarum proprietates opti-

Cur igitur tanta vehementia contemnit & condemnat Mersennus ille ambas Cabalæ species pro vno eiusdem membro? aut cur bonum simul cum malo, repudiare videtur? sed ipsum virum in hoc suo iudicio, abillo sin magia minime mutatum cernimus, quoniam non aliter totam Cabalam propter vnicum illius membri peccatum condemnat, quam magiam integram ob defectum sigmenti puræ à pseudo artistis essentiæ, ipsius adiuncti. Sed videamus quid in Cabalæ& Cabalistarum contemptum loquitur iste author.

Ex Mersenni Col. 1696.

Profecto has imaginationes ad Cabalistas & huiusmodi nugivendulos relego, &c.
Roberti Examen.

Vbi Cabalistas in genere pro nugiuendulis habere & astimare videtur, Ex Col. 202. Mersenni.

Quod vero septenarii influxum à puteo profici scentem nugatur, ab ist is nugiuendulis, vt arbitror accepit, qui Cabalista & Rabini vocantur, aduersos quos alibi pugnauimus. Quid si per terrenum puteum ipsum totius bonitatis fontem intelligat Deum optimum maximum? At clarius illud explicare debuisset.

Ex 214. Mersenni.

Non Cabalistarum nugis & erroribus indigemus, vt scripturam sacram sine literaliter sine mystice intelligamus, quam potius obscurant & inficiunt, quam interpretantur. Fons ergo supra mundanus ad easdem nugas pertinet, ad quas multa alia

qua supraretulimus.

His ergo paret quod monachus iste Cabalæ mysteria, nullo excepto, nugas, & ipsos Cabalistas in genere nugiuendulos dicit minime confiderans le iplum elle nugiuendulorum omnium principem, imo vero egregium, qui minime verorum Cabalæorum sensum cocipiens, veritatem cum figmentis suis inscienter contaminare videtur. Nam septenar um influxum à puteo proficiscentem nugatur (vtipse vult) Venetus, abillis nugiuendulis quos Cabalistas & Rabbinos vocat. Tuncsio pergit: Quid si per terrenum puteum, ipsum totius veritatis fontem intelligat Deum optimum maximum? &c. Hicergo videtis virum istum exquisitu illud immaturo suo iudicio pro nugamento codemnare, quiple minime intelligere videtur, vt per quaftione, Quid si &c. percipere fas est. At vt ad rem veniamus: Cur putas tu Mersenne quod per puteum terrenum Deus opt. max. intelligatur? Anne corporeum pro spirituali, aut terram pro celo capere desideras? vel an dixir lacobus patriarcha, quod lapis ille terreus, quem erexit in titulum effet Deus optimus maximus, veldomus Dei? An rupes ille materialis quem percuffic Moyses erat Deus vel rupes spiritualis à materiali egrediens, mediante qua (teste Apostolo) sustenti fuerunt Israelita in deserto: Anne terra est Deus que est aperienda vt producat Saluatorem, vel Saluator producendus? Certe aquas viuas intelligimus, & rupem spiritualem & fontem vita, quem Christum, quem verbum, quem sapientiam, imo vero quem sontem illum supermundanum Cabalistarum cum Venero quam rectissime appello, quamuis tu fontem supra mundanum ad Cabalistatum nugas pertinere credis, Pocraille mysticus & parabolicus ait:

Est lapis occultus & in imo fonte sepultus,

Spernitur à stultis, &c.

Nonne etiam de lapide à pseudostructoribus reprobato loquitur Pagina sancta multisin locis? Sed verba ipsius Veneti paulo curiosiori aspectu introspiciamus, vi inde vide amus virum Venetus vel potius Mersennus pro nugiuendulo sit habendus. Ex Problem: 156 Et venerunt Bersebah simul patre

fcilicet, & filius Isaac habitauerunt ibi suscipientes de illo puteo septenarii influxus; qua cumque necessaria & qua cumque desiderabilia. Nam puteus ille à sapient ib. dicitur 5,2 col. id est totum. & c. Quem quidem Veneti sermonem si recte intellexisset Mersennus, non ipsum pro nugiuendulo, sed vice versa pro viro vere sapiente reputasset, quoniam ipse paucissimis mare magnum omnibus delitiis assurens explicauit: puteum (dico) profundissimum Col. omnia que in hoc mudo vniuerso imaginari possunt comprehendens: Christum dico, mundi saluatorem, omnia in omnibus, sine quo nulla est in mundo veritas: vitæ sontem, petram spiritualem in qua est omnis assurenta & saturitas: De illo (in-

quit ) puteo septenarii influxus &c.

At quid sibi vult septenarius putei influxus, ne verbum quidem facit, aut ad propolitum facere potest, iste sidelis Veneti corrector. Vnde liquet quanta sit eius in vera Cabalascientia, qui rationem persectionis numeri septenarii apud sapientes, ignorat, nam sapientes non solent ita numerare, ac Arithmetici vulgares, sed more subtiliori, verbi gratia, primo, secundo, & terrio die completa est mundi vniuersalis perfectio, & tamen cuiuslibet istarum trium vnitatum perfectio à verbi influxu, seu varia sapientiæ seu splendoris diuinæ emanatione (proprietate, & effectu ab inuicem discrepante quamuis essentia, vna & eadem) procedit. at 1.2. & 3. constituunt 6. cui si vnitas altera addatur producet diem quartum in quo sol fuit creatus, at 1.additus 6. vel quatuor ad 3. numerus tandem septenarius, numerus dico post rernarium omnium perfectissimus elicietur, dies (inquam) solaris, dies sabbathi & requietis, quod elt lignum complementi totius operis in creatione, at ista quatuor operationes totidem emanationibus seu influxibus sunt completæ, quarum 3. est indicium triplicis in essentia diuina proprietatis omnia informantis, atque animantis, & numerus 4. vtpote radicis 2. quadratum est numerus materialis spiritum mundi aquaticum informatum arguens, at 4. cum 3. iuncti constituunt integram totius mundi compositionem, in qua emanatio sancta cum spiritu mundano permiscetur iuxta illud Psalmista regii vestitur Lumine, quasi vestimento. Nonne & hoc videturipsa alibi affirmare dicens, quod verbo Domini firmati sunt cali & spiritu ab ore eius omnes virtutes eorum. Hincergo fassus est, sapiens, ipsam sapientiam domum suam adificasse super 7. columnas, ac si dixisset ipsam mansionem seu ecclesiam sibi convenientem septem effluxibus seu emanationibus ædificasse : atque ita dictus spiritus hic diuinus posuisse tabernaculum suum in sole.

At Marinus replicabit, quid hocad puteum, septenarii influxus, cum tu de mundo, ego de puteo loquar. Cui ego. Atmundus paruulus vbique eft, cum spiritus ille incorruptibilis sit omne, & in omnibus, licet in vno loco magis quamin alio. Hinc Moyfes dictus est demonstratione digiti Dei mundi fabricam accepisse depistam. Nonne etiam & hanc eandem sibi diuinitus reuelatam & typice descriptam agnouit Esdras? Et Salomonem in omnibus mysteriis de mundi creatione instructum fuisse, instrunte Sapientia, indicant scriptura, vtpote cuius est nouos calos & nouas terras strucre: Nonne etiam de puteo lapideo & consequenter terreo sunt aqua viua extrahendæ operatione sapientiæ ternæ in materiam quaternam, mediantibus quibus, assistente eadem sapientia noui cali & noua terra creari possunt, omnia necessaria atq; ab homine desiderabilia seeu afferentes? Si rupis illa Moysaica materialis quam percussit, rupem seu petram spiritualem produxisset catholicam omni plenitudine & necessariis exuberantem, cur à terra lacobi lapide, nonsunt etiam aquæ viuæ extrahendæ, cum teste Pattiarcha, illa erat domus Dei, habitaculumque sapientiæ quæ est sons vitæ, à quo solo & non abalio, aquæ viuæ scaturire solent. Iehoua imperaret Moysi, vt virga sua percuteret scopulum siccum, quo aquæ exinde scaturirent: Et Christus ait quarite, pulfate, Sinuenietis:

At cur influxuseptenariinumeri? Nonne dicunt Chymici veri, & longe à spuriorum, conditione alienati, septena imbibitione, septena distillatione rem esse parandam & aperiendam vt lux è tenebris essulgeat? & Seripturædicunt neminem esse dignum, qui libri septem sigilla aperiat præter agnum qui est ipsa Sapientia, & Cabalistæ agnoscunt 7. seras palatii virtutis esse aperiedas priusquam ad gloriosam ipsius visionem pertingere sit possibile, in antro obscuro &inaccessibili inhabitat ipsa, & in centro quasi Labirinthi illius Dedalii, ita vtabique peritifiimi magistri instructione, industria artificis à spiritu calitus emisso edocti, ab illo carcere in aspectum hominum produci nequeat, at nos admonemur lucem è tenebris educere vnde merces laboranti & vincenti promissa est, manna videlicet absconditum, seu lapis albus in quo nomen inscribitur, quod nemo intelliget præter vincentem, seu arbor vitæ in paradiso situs, seu stella illa matutina &c.

Velimetiam vt monachus suos sensus recolligat, & consideret quid sibi volunt 7. Ecclesix, septem angeli, atque 7. Candalebra cum 7. Candelis. Quid? an nullius sunt valoris seu significationis? At Marino longe sapientiores primarium illum angelum, pro Sapientia illa accipiunt, quæ est Alpha, & Omega, quæ tenens septuplum candelabrum in dextra arguit, per 7. in eo candelas 7. planetas & per illos 7. angelos, septem illas Intelligentias quæ dictos globos in cælo rutilantes gubernant, & ad voluntatem diuinam obeundam disponunt, indicare videntur: sed quid opus est hisce, fiminime virtutes suas in inferiora, idque in numero septenario influunt? Anne aliquid fecit natura infinita frustra ? At respondebit, stellas à Deo esse folummodo ordinatas vt lucem darent terræ. Verum cur tot & tam immensa stellarum multitudo que parum & fere nihil luminis dant nocturno tempore ordinarit creator ac si sol pro die, vt & luna pro noce minime suffice-

rent ad inferiora illa gubernanda?

Sed vt propius adhucaccedă, cur stellis cæli octaui, seu sirmameti assignăta est influentias deorsum impluendi facultas, & non solummodo planetis, seu stellis erraticis, cum sunt terræ & elementis ipsis propinquiores? At stellis fixis, quas Pleiades vocant, influentias ascripsit ipse Iehoua in his verbis. An constringes delicias gratas leu influetias Pleiadu? deniq; replicauerir ipse fortasse quod verba paginæsanctæ sunt expressa de puteo vero & realiter terræatque aquis puteo vulgari communibus, atque hinc concludit, quod pro nugis, & figmentis cabalisticis sunt habenda, istiusmodi verba parabolica Veneti: Huic ego, sed & abipso Mersenno accepi scripturas, non modo historicam, sed etiam mysticam habere significationem, nam textus historicus quandoque est non alter typus & sigura mysterii diuini, quam vagina est mago ensis, aut corpus icon anima, aut litera simulachrum spiritus (vti

D. Pauli verbis vtar.)

Quare liceat mihi magis adhuc in in illo Veneti sermone mystico progredi: Pater (inquit ) & filius habitauerunt ibi, lub quo etiam sermone duas personas in Trinitate vnius essentia, more ideali intimare videtur : nam & sic dictum est etiam à Patriarcha, quam terribilis est iste locus, non est hic nist domus Dei & portacali? vnde surgens tulit lapidem & ipsum erigens in titulum, vocauitillum domum Dei. Simili plane ratione dixit Venetus, Pater simul & filius habitauerunt ibi. Et vbi? Apud Bersabah, hoc est puteum iuramenti, & puteu Septenarii influxus omnibus necessariis atque desiderabilibus ditissimum: lapidem (dico) illum lacobeum siccum, & tamen aquis viuis repletissimum, & Dei viuentis domumin quo quidem mysterio tota sit Magorum, Cabalistarum, & sapientum Chymicorum intentio, sed quoniam de Cabala hoc in loco agimus, mysterium eorum circa hoc subiectum versarorum explicabos videlicet circa lapidem, Dei domum, seu puteum omni bonitate, hoc est di-

Digitized by GOOGLE

uinita-

uinitate & sapientia affluente, hoc est, patre ac silio apud Bersabah seu puteum iuramenti habitantibus, vt inde discernant lectores, an Venetus sit Cabalista nugiuendulus, iuxta Mersenni sententiam.

At vero hoc vnico lapide, quasi iaculo ex armamentario Cabalistarum desumpto & in sunda bene directa disposito, Goliam istum veritatis hostium desesorem iam nunc aggrediar, videlicet hoc vnico vocabulo Hebraico para Aben, quod sonat lapidem, tutissimum aduersus eum instrumentum Bellicum, vtpote virtute sapientix plenissimum. Habemus in hoc enim vnico par in hoc sinquam) lapide Cabalistico, Patrem, Filium, & Spiritum sanctum: quod etiam ex ipsius cortice seu literis non est difficile indicare, cum lingua Hebraica par. Ab, denotet patrem, & p. Ben filium. At vero vbi pater & silus adsunt, spiritus quidem sanctus abesse nequit.

Quibus iuxta omnium Cabalistarum consensu, observamus quod tres Reutbl. de verbo mirireperiuntut in hoc vnico Aben persona, acce quidem externo solummodo see. intuitu sed etiam interno, & mystico quodam respectu, qui non in litera seu cortice, sed in verospiritu & nucleo consistit arque versatur.

At vero Monachus iste verbis sortasse huiusmodi replicabit, dicendo. Quis (obsecto) est iste tanta admirationis lapis, tuum (inquam) Aben quid? aut vnde tanta eius virtus, vt ipse & nihil aliudad tam parui quam magni mundi consistentiam & sustentationem requiratur? Nonne magnum conscripsi ego volumen, imo vero in ipsum Genesis mysterium commentarim atque etiam de eiussem subiecto quastiones celeberrimas exposui? Anne possibile est quod virtanta doctrina & lectionis, qualis ego sum, tam insigniter errare queat? Proh Deûm atque hominum sidem, quam inane & minimi (vt mihi videtur) momenti est istud Aben, aut quam exiguum, cum illud menti mea omnium capaci, minime subiiciatur? Aut ergo nihil prorsus est, aut saltem res tam vilis, & ignobilis vt intellectui tam exaltato, qualis est ille meus, haud quaquam apparere possit. Ego vero inani & friuola istiusmodi gloriosi & iactabundi opinioni sic considenter respondeo. Quod licet re vera, aquila non capiat musces, & rebus exiguis non vaceta desse loui, tamen pace Mersenni paruus eheneis, solet puppes ingentes sistere.

Pari etiam ratione, non dubitandum est, quin Aben hic noster, quum omnia potest, maiora, quam Gigantea Mersenni imaginatio, (philautiæ ineptæ alis innitens) præstare queat, de qua intendunt istusmodi Apostoli verba. Sapientum cogitationes Dominus nouit, quoniam vana sunt. Atque alibi. 1. Cor.;. Quastultasunt mundielegit Deus, vt confundat sapientes, & insirma mundi elegit 1. Cor.1. Deus vt confundat fortia, & ignobiliamundi & contemptibilia elegit Deus, & ea qua non sunt, vt eaque sunt destrueret &c. Quo sermone videtur Apostolus intimare, quod quæmundanis videntur stulta, infirma, ignobilia, contemptibilia, exigua, imo vero & minime existentia, ipsi Deo sant magis essentialia, & fortiora Quod etiam alibi istiusmodi sermonis filo videtur confirmare, 1 Cor.3. Sapientia huius mundi est stultitia apud Deum. Et de huiusmodi sapientia intelligit S. Iacobus, loco sæpius repetito dicens, quod Sapientia contradicens verita- Inc.z. ti non est de sursum descendens à patre Luminum, sed terrena, animalis, diabolica. 1. Cor. L. At vero sapientia Dei, estilla quam sancti loquuntur in mysterio, que abscondita est, & non nisi electis reuelata, ve costatur D. Paulus. Quare non est mirum si Mersennus in sua sapientia fallatur, & consequenter, stulta infirma, contemptibilia & non existentia credat, quæ re vera sunt & præter ipsa nihil, cum reliqua sunt falsa simulachra quæ videntur & non sunt.

Ad

Ad nostrum ergo Aben, vnicum sapientiz domum gradu moderato properabimus, quo melius ipsum sapidem, non modo Macrocosmi & cuius-libet illius mombri, verum eriam ipsius Microcosmi aperte arguamus vt exinde quemlibet in genere hominem tam Cephas & Aben, quam particulariter ipsum S. Petrum veraciter idque haud iniuria nuncupari posse ostendamus. Et primum ad Aben seu Lapidem Macrocosmi fundamentalem accedemus.

Inquit Patriarcha Iacob: Quam terribilis est locus iste, non est hic aliud niss domus Dei & porta cali, & surgens tulit lapidem, quem supposuerat capiti, & erexit in titulum fundens oleum desuper & dixit, lapis istequem erexi vocabitur Domus Dei, Si domus Dei, tunc Deus est in illo loco seu substantia illa terrea.

Hinc erat quod Patriarcha super hunc lapidem dormiens concepit diuina & admirabilia virtute petræ illius spiritualis qui se habebat ad lapidem illum corporeum, vt anima ad corpus, at vero petra spiritualis erat Christus, Christus autem sapientia æterna, in qua, teste sacra pagina, manssiones sunt multæ, quæ omnes procul dubio ob diuersos beatitudinis & salicitatis gradus sic distinguuntur. At vero scientiam siue intelligetiam sequitur beatitudo, nam quo maiora & plura scimus, eo propius ad Deum accedimus.

Quibus concludere fas est, quod cum ipsa beatitudo sequatur scientiam, omnis vera scientia sità Deo seu sapientia domo, cuius est solius (vti dictum est ) docere omnia. Hinc ergo salicitatis & scientia sacobi origo, hinc fausta ipsius cum sehoua societas.

At inquiet quis, sapientia seu Christus dicitur implere omnia & voique adesse, quare si lapis sit domus eius, tuc omne quod est, lapis est. Cui dicimus lapidem spiritualem Catholicum esse pro placito suo terrenum inducere vestimentum, quare tam cæli quam terra issius lucis divinæ dotibus exuberant, cæli enim sedes ipsius, terra autem scabellum pedum, & teste Sapiente, Sapientia implet orbem terrarum.

Nec quidem incongrue petra dicitur spiritualis & lapis Catholicus and que angularis, quatenus ista sola lux est cuiuslibet rei, tam calestis, quant terrestris essentia & basis siue sundamentum super quod ipsa in vniuero mundo stabilitur, nam in rebus calestib. soli, pulcherrima, creatura, lapis est angularis, mediante quo, stabilitur in sua sphara, atque ab ortu adoccasum videtur properare, & ab eius centro vndequaque in cosmum peripherice: respicere animaduertitur.

Sic enim dictus est iste lapis spiritualis, hic Christus omnia implense hac sapientia, seu splendor claritatis divina aterna tabernaculum posisse in sole, a alibi dictus est Solgloria Domini plenus. Similiter de stellis in genere, scriptum est quod fundata sint in verbo Domini: Ac si dixisse quod lapis earum fundamétalis mediante quo consistunt & sustinentur, sit verbum quod erat lux muudi superessentialis, seu sapientia sancta, sine cuius sustentaculo nihil consistera aut sustentari potest.

Porro etiam terra suum habet lapidem spiritualem, verbum seilicet diuinum assistentia cuius suspenditur super inane, & nihilum, ac multifatia! sua proprietate adornatur, vnde & alibi. Quis iecit lapidem terræ angularem? Nonne etiam dictum est, quod cæli essent prius & terra de aqua, & per aquam assistente verbo? hoc est positione & adaptatione lapidis issina angularis: Si ergo, & cælum, & terra, sequitur quod omnia alia, quæ existant in virtute sustentionis, & in fortitudine adoptationis ississifius angu-

Pf. 19. Ecc. 24. 4 Efd. 16.

-- lob. 16.

laris consistunt atque statuminantur, quare haud inconsulte dictum està sap. iż. Sapiente, quod spiritus Dei incorruptibilis sit in omnire, vtpote in quo sit vita, atque essentia cuiuslibet rei. Porro etiam hoc lapide angulari aptat Deus pondra Ps. 108. 28: aeri, & appendit aquas in mensura, & facit pluuiam statuta, & viam fulgetro tonitruum, denique mirabilia sunt opera Dei, quoniam omnia fecit in Sapientia.

Ex his ergo euidenter liquet, quis sit Aben hic Macrocosmicus ta externus quam internus, & quod eius spiritus igneus seu centralis, sit lapisseu petra Catholica atque vniuersalis, vtpote cuius præsentia, quasi lapide angulari, sustentia atque statumnatur res quælibet creata, at vero in re vnica magis quam in alia versatur, iuxta omnium Theosophantium doctrinam, nam spiritus hic Deisormis omnia sirmans, & consequenter rerum omnium basis & lapis angularis, in corpore tanquam sua domo inhabitans dat etiam suo tabernaculo nomen lapidis corporei, vtpote lapide spirituali animato: namque vt cælum est spirituale quid, ita vas apte ad illum recipiendum atque comprehendendum est ipsa terra ex qua concreta est omnis petra, imo vero ipsa in petrosa natura se habet.

Hiciam, aut ridet Mersennus, aut obmutescit, aut plane si rem recte consideret, obstupescit potus, idque vnicam ob hanc causam, quod ignorat illum Patriarchæ Aben, fortissimum illud meum iaculum ex Cabalistarum

ipharetra depromptum.

Ego tamen non minus audacter quam confidenter dicam, materiam petræ illius mysticæ à Moyse descriptæ, esse terram purissimam, spiritualem sactam, ab omni sece & heterogeneitate, diuina ope, in diuinam substantiam redactam. Nonne corpus Christi à statu terreo & mortali in corpus cæleste & immortale virtute & assistentia spiritus sapientiæ sortissimæ & sanctissimæ est redactum? à statu (inquam) corporeo, humanis communi, ad statum spiritualem & diuinum Deo proprium?

Hincergo quam rectissime Apostolus, Omnes eandem escam spiritualem manducauerunt & omnes eundem potum spiritualem biberunt: biberunt autem de spiritualiconsequente eos petra, Petra autem erat Christus: Nihil ergo absurdi inde oriri potest, cum corpus Christivel verbi incarnati templum, exipsa terra increata factum esse dixerim, iuxta illud Iobi: Homo inhabitat domum argillaceam seu luteam & c. Sed de hoc lapide microcosmico in clausula huius se

cunda.

Non ergo magis absurdum erit hoc affirmare, quam quod ille lapis Iacobi, Aben dictus, esset prius exterra & grossa substantia, qui postea à terrea & grossa sua natura in essentiam spiritualem, assistente & operante verbo, seu lapide angulari, seu sapientia in eo inhabitante, reduci non esat impossibile, vipote cuius est domus, non aliter quam membra humana templum. Vnde tam Aben Macrocosmicus, quam Cephas microcosmicus (de quo insra) à ciuitatis terrestris natura, in illam illius cælestis, ope & actu diuino, in issiusmodi templis luteis inhabitanti, transmutari possunt iuxta illud Euangelistæ: Si suero exaltatus à terra, omnia traham ad meipsum.

Quare in hanc sententiam recidit propheta. Si terra aperiatur, pariet Salua-leanate.
torem: Concludo ergo quod hic Patriarchæ Aben seu lapis esset domus
petræ illius spiritualis, qui factus est in caput anguli, lapis (dico) ille summus, att.4.
angularis, probatus, electus, & preciosus qui positus est in Sion, verum sundamentum, super quod Propheta Apostoli adisicauerunt, at omnibus inscientibus & male
adisicantibus lapis offensionis & scandali, & lapis iste est Christus, qui factus est in
caput anguli: Christus dico sola terum omnium veritas, omnia implens, at-

Digitized by Google

**Eph.2**. Ifai.15.1. 1.Cor.11. 2.Cor.13. que in omnibus plenitudo, ecclesia caput, & omnium dominationum princeps, acconsequenter, lapis Patriarchæ, cum sit domus spiritus tam Catholici, revera, & solummodo pro ecclesia catholica habenda.

At vero, vt ad membrum perueniamus secundum, lapidem videlicer seu petram Microcosmicam, dicimus quod vt à lob corpus humanum n uncupatur, puluis, terra, & fabrica, ex argilla quasi confecta arque ad instarca-sei in duritiem concreta, ita quidem & templum Deipetrosum dici potestipse homo externus, vtpote in quo Spiritus sanctus sedem suam abinitio sibi vendicauit.

Non enim soli Simoni conuenit nomen sique Cephas, quasi Petrus à petra, (nam & Cephas signifiat petram,) sed etiam nobis & comnicredenti pariter cum Petro conuenit hoc nomen Cephas, vti paucissimis comprobate, & luculenter demonstrare a ggrediemur, & consequenter quodi tam Aben Patriarchæ Macrocosmicus, quam Cephas Microcosmicus (licet non forma seu sigura exteriori, tamen essentia materiaque inter se conueniane & consequenter ego minime in istiusmodi hac mea assertione erraui, videlicet quod domus Dei sit semper vna & eadem. Hæe ergo estratio, quod ambæ Petræ, videlicet tam macro quam microcosmica, admirabili inter se vnionis sympathia coniungantur.

Hincergo erat quod vt Patriarcha considerans naturam lapidissuidixit, vere Deus est in loco isto, & ego nesciebam, Sic etiam verbum & Christum petræ animali inesse testantur literæ sanctæ. Iterum, Iacob super lapidem suum concepit diuina & admirabilia: In homine etiam seu Cephas, (qui est non solum verus Microcosmus, sed etiam imago Dei viuentis,) multa maiora concipiuntur, & in essectum miraculose producuntur, vti etiam à pagina sancta istud habetis consistmatum: Quare dicimus eos inaniter circa Aben aut Cephas versari, qui quid sit eius internum, ignorant.

Nec quidem putamus Mersennum tam fore promptum in aliorum iudicium ire, si Seipsum recte cognouisset, hoc(inquam) abspso bene percepto, non se tam festinanter in aliorum operum correctione praccipitasset, cum etiam opera sua, vndique erroribus scatere observentur. Nam si ipse seipsum recte cognouisset, seipsum cum Petro atque etiam cateris credentibus, quam exactissime Cephas seu lapidem vocari perciperet.

Et quamuis hoc prima fronte durum ipsi & nonnullisaliis apparebit, videlicet quod ipse cum Petro sit dicendus Cephas, tamen si rem intuitu paulo accuratiori introspiciant, ipsi percipient quidem rem esse clarissimam. Imprimis ergo qui hoc denegaret, seipsum declararet sacræ scrippuræ rebellem.

Namad Moysis Petram spiritualem siue viuentem, dequaait Apostolus, Petrafuit Christus admonctinur sancto Petro vitanquam lapides viui accedamus, & propheta ait Attendite ad Petram, respicte ad petram, ex qua excist estis. Quod præceptum frustra daretur: si petra illa non esset adhuc nobiscum, & nos ex illa. Et Apostolus ait, quod Christus sit vium corpus habens multa membra, Et alibi docet. Quod vi caput Christis sit Deus, ita in alio loco dicit. Christum esse caput omnis viri. Quare (inquit) alibi Christus qui in me loquitur, in vobis non infirmatur, sed potens est in vobis.

At petra spiritualis est Christus omnia implens, ergo nos sumus petræ spiritualis membra&consequenter lapides viui, à petra illa Catholica excissi. Quare non Petro soli, sed omni viro Christiano competit hoc nomen Cephas.

Eti.

Et si Monachus hic noster hoc negauerit à sacra scriptura apostasia faciet: &cotra, sipse hociuxta Biblioru sacroru leges statuerit, tunc exinde pro concello habebimus, quod non folum Petrum Cephas individuum alloquebatur Christus in istiusmodi sermonis filo, super hanc petram ædificabo ecclesiam, verű etiá omnes pariter Christianos, secundű illud, g. dixi vobis, dixi omnibus. At si omnes Christus est alloquutus, suprapetram etiam omnium Christianorum fundauit suam ecclesiam, vnde dicitur catholica, & consequenter non supra individuum Cephas seu lapidem Petrum Apostolum, & italiquer, quod quocumque se vertat Mersennus, incidit in Scyllam cupiens vitare Charybdim. Arque huius rei ratio vnica est, quod hoc vnicum Patriarchæ Aben, seu Cephas centraliter ignoret. Nam ignorato eo necesso est, vt verba etiam prædicta Saluatorisignoranti delitescant, videlicet, Super hane petram ædificabo ecclefiam.

Sed nonnulli fortasse replicabunt, & dicent, 'quod dies illi fuerint, sed iam non funt, quæ autem à te funt relata temporibus Patriarcharum Propheraru & apostolorum eueniebant, vnde tum postea per sidem credimus & secundum statuta & dicta ecclesia Romana gubernamur: concludentes quod hodierno die minime sit inuenienda huiusmodi terra istiusmodi Aben seu Lapis.

Cui replicabo, quod istiusmodi in hac re diffidentia ideo talibus accidere videtur, quoniam verum hunc Aben minime intellexerunt.

Namque talem esse terram talemque in hunc diem petram nos docet antiquum illud ecclesiæ axioma : quodeunque Deus assumpsit, illud nunquam dimilit.

Sed & hoc forfitan concedat Merfennus, Interim negans eam tali modo existere: vt cum Moysi possis ab hominibus tangi & possideri: sed fallitur iple in ista sua imaginatione & toto calo aberrare videtur, cum multos reperimus in facta pagina locos huicopinioni repugnantes.

Namimprimis nos docet Apostolus omnes Christianos veros esfe Israelitas, quare & nos istius sæculi alloquuntur Moyses, & Prophetæ sicut & filios Israel temporibus antiquis, vei patet ex parabola Diuitis & Lazari in 1,000, 161 vium nostrum edita: vbi legimus, habent Moysem & Prophetas &c.

Cumergo Moyles & prophetæ inhune víque diem nos alloquantur, audiamus quid propheta Ilaias dicit : Attendite ait respicite ad Petram ex qua excisiestis: Frustra daretur hocpræceptum, si petra illa non esset adhuc nobiscum, & nos exilla.

Sed & hoc, ab hac permanente Dei viui promissione, pluribus Bibliorum fanctorum locis in istiusmodi verborum serie facta, confirmatum habe-

Nam imprimis dixit Ichoua: Ponam tabernaculum meum in medio vestrum er non abiictet vos anima mea. Et alibi. Dabo fanctificationem meam in medio eorum in perpetuum, & erit tabernaculum meum in eis & ero iis Deus. Sed & idem luculenter, licet breuiter, sicab Apostolo describitur. Vos estis templum Dei sicut dicit Deus, quoniam inhabitabo in illis & ero illorum Deus, & ipsi erunt mihi Lenit. 11261 populus. Et alibi. Templum Dei estis vos & spiritus Dei habitat in vobis &c.

Sed hoc, ne ipfa quidem ratio humana negare potest, si secum recte co- 5/2 26.27: gitet Christum. lesum esse in tegno patris, adeoque vt vbicumque est re- 2.Cor.6.161 gnum Dei neceffario sequitur ibi effe Christum. Atvero teste sacra scriptura: Regnum Dei est intravos. An ergo adeo indigni, imo impii erimus; si Christum excludere conaremus? Hinc ergo admonemur à Christo,

ve patrem in hune modum inuocaremus. Adueniat regnum tuum sicut in calis sicetiam interris &c. Hoc est vt tuum regnum est in calo, seu parte nostra spirituali, sic etiam adueniat in parte nostra terrea & corporea, vt anima cum corpore tuo glutine sancto sit vnita, ambo simul, voluntatem patris qui est in calo seu homine interno, seu spirituali, consuncta pietate prastare arque exequi queat. Quare qui Christium & Dei regnum nesciunt esse intra se, repellunt potius (vtpote persidi & increduli) proprias suas petitiones ablauribus Dei, quam vt vllum ad eas aditum procurare possint, Christum ergo petram spiritualem, & viuam nobis inhabitare imprimis est credendum, & quod ob illam rationem nos esse omnes vnius Christi membra multa, est concludendum iuxta Apostoli sententiam, vipote à qua petra excisi sumus iuxta prophetæ doctrinam, ad quam Petram viuam, iuxta S. Petri documenta, nostrum est tanquam lapides viui accedere, vel cumillo prophetæ respicere & attendere, nos Christianos cuiuscumque sectæ summopere conuenit, ne cum impiis Iudais Barabbam, hoc est confusionis filium liberemus & Christum tenebrosi carceris vinculis de nouo remittamus, hoe est lucem & intellectus nostri radios ignorantiæ tenebris submergamus & nouz quafi cruci subiiciamus.

Quod denique hæc petra sit tractanda, videnda,imo vero & audienda fatetur S. Ioannes in his verbis. Quod fuit ab initio, quod audiuimus, quod vidimus oculis nostris & manus nostra contrectauerunt de verbo vita &c.

Quibus non intelligit Christum hominem mortalem quatenus non erat ille ab initio, sed de verbo, quod erat ab initio de Christo (inquam) qui (teste Apostolo) dicitur omnia implere & vbique adesse, idque ab origine mundi de spirituali illa petra de qua gustauerunt sfraelita in deserto, &reales Catholici in facramento.

Denique quod Christus hic catholicus sit petra vestitus ad mundi con-

summationem vsque, durissimum erit negare.

Sed quia hoc magis ad sacramentum pertinet, quam vt in publicum prodeat, calami nostriaciem obtundemus, alasque ipsius tendemus ne nimis altum volitando aliquid profano vulgoincocti euomat.

### Ex his pramissis (Christianissimi Lectores) istiusmodi surgunt Conclusiones.

Vod omnes Christiani, Lapides viui dici possunt, vnde & vnus quis-

que pariter cumD. Petro Cephas nuncupatur.

Cum omnes ergo Christiani sint lapides, vtpote membra à petra Catholica excisa, sequitur quod quicunque super vnico homine, vel Cepha individuo, sine sit Petrus vel petra, statuit Ecclesie fundamentum, is non est Catholicus dicendus, sed particularis ac per consequens sectarius & minime religionis Catholicæ alumnus.

Sicut Christus absconditus à Moyse latitabat in sua petra more rei spiritualis in corporali, ita abscondit Moytes petram in suis scriptis, atque ob hanc causam dictus est sub velamine scripsisse. Hinc litera, ait Apostolus in-

terficit, piritus viuificat.

Sicut Apostolus dupliciter animaduertitur in scriptis sacris docere videlicet vel speculando, vel agendo seu practicando, ita hac verba, Petra fuit Christus, cum speculative, tum practice nobis veniunt consideranda.

Quod sacra Scriptura ad hane ipsam petram, carne innolutam,

Digitized by Google

hobis viam aperit, & monstrat ad hanc ipsam petram, incarnatam inueniendam.

6. Quod vanæ sunt ergo omnes traditiones, vana etiam & vsurpata pro Ecclesiæ Dei vniuersalis sundamento particularis cuiusdam Cephas

7. Cum Deus pollicetur collocare tabernaculum suum inter mortales, relinquenda sunt sigmenta hominum & totis viribus recurrendum ad instrumentum spirituale Aben inuestigandum. Attendite, (ait propheta) re-

spicito adpetramex qua excisiesti.

Concludimus igitur quod cum secundum doctrinam Apostolicam instrumenta nostræmentis bellica debentsieri spiritualia, ideo instrumentum hoc vnicum spirituale Aben, haud inconsulte in Mersennum, veritatis hostem instrumi: quem Aben, si ille ignoret, vel saltem superficialiter tantum & ad cortice intelligat, quomodo (obtestor) reliqua Cabalistarum dogmata tam exacte percipiet, vt ea pro voluntate sua tam facile resutet, corrigat, damnet & pro nihilo reiiciat, vti textibus ipsius antea allegatis videre liceat.

Ob tantam ergo ipsius erga Venetum & cæteros Cabalistas, Dignitatem iaculum hoc Cabalisticum vnicum (sed instar omnium) Aben videlicet, in ipsum direxi, quem Aben, qui non secundum Cabalistarum sidelium mentem intelligunt, moneo eos, vt sibi caueant atque imposterum resipiscant, nam talis est huius lapidis conditio, vt supra quem, eius ignarum cadet, conterat eum: Decuius modi ignaris loqui videtur Propheta Regius.

Quis es tu qui ausus es capere verbum meum in ore tuo &c.

Ad te autem (O Mersenne) non est (vti opinor) vt verba de hac re vlteriora esfundam, quoniam in Cabala secundi ordinis, in ea scilicet spuria

solummodo, & haudquaquam in vera te versatum observaui.

Quare attendas velim', quid Reuchlinus de ista tua Cabala, atq; etiam tanto & tali sophistico Cabalista qualis tues, loquatur. Sophista (inquit) derisioni digni propria temeritate velsimalueris negligentia defendi falso asseuerant Cabalistam esse hominem diabolicum, & hareticu, vnde Cabalistas hareticos esse omnes.

Abstinete omnes (sipotestis) à risu, quanquam est ridiculum ingens: at desinite velim hac hominum monstra, & portentaridere, nam Cabala vera, nec sensuum rudi tactu, nec imperitioris logici artisicii argumentis est quarenda. Hac ille: ac si vnico verbo dixisse: neminem esse scientia inimicum prater ignorantem. Qui enimignorat hunc nostrum Aben (vtcumque scientia mundi vana diues videatur) is quidem re vera ignorat omnia, vtpote quia Aben est vnum & omnia,

atque omnia in omnibus, à quo docemur omnia, vt lacræ scripturæ testantur.

LIBER

### LIBER TERTIVS.

Inquo

### ALCHYMIÆ VERÆ

ESSENTIA, ET LAVDES INVITIS MOMI CALVMNIIS ASSERVNTVR.



Vfficienti admiratione rapi non possum, quod tanta hominibus demetia irrepserit, vt iis artibus se vehemetia inaudita miscere gestiant, in quibus ne minimam quidem sementem secerint vnquam, aut rudimenta quarum genuina haud didicerint, sed

\_\_\_\_\_ Quid non mortalia pectora cogit Auri sacra fames.

Magis (inquam ) auaritize stimulis quam aliqua ad tam profundum diuinitatis mysterium deuotione, incitatur & exagitatur, pars hominum maior, haud considerans, quod ipsi Philosophi, in hac arte essentiali optime versati, quo rem magis à stultis & vulgo profano absconderent, tam secreti & cauti suerunt, in suis scriptis; vtaliud scribere, aliud syncere intelligere solerent, quo artem scientibus, (quos artis silios vocarunt (ita significarent, vt indigni, & gloriosi in mundo Thrasones de sonte eorum Heliconio, aquis viuis assuente, minime cum dignis degustarent, aut nectare diuina inebriarentur: Atque hinc erat, quod ipsi in suis libris sunt falsi, vt vbi magis aperte sint loquuti, ibi artem istam suam magis occultauerint.

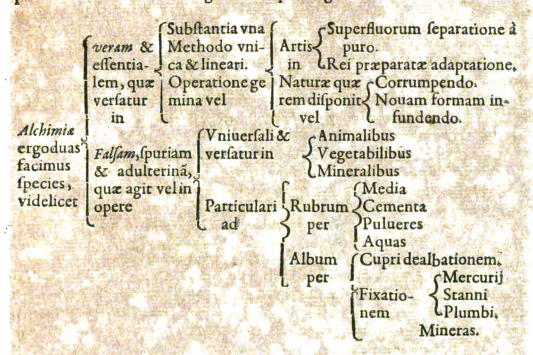
Quare ergo in omnibus eorum operibus, non nisi paucas rosas tam albas quam rubeas, sed infinitis spinis & carduis intermixtas atque obumbratas mundo exposuerunt indigno, quppe ingrato, tot (inquam) receptibus vanis scientiam suam practicam impleuerunt, vt nihil videantur præter puta

mendacia loco veritatis, ei inseruisse.

Cum tamen nihilominus veritas sub ficto illo cortice, seu verborum serie sit inuenienda, atque à sapientibus oculis apertis percipienda: Hinc ergo orta est Chymia illa notha cum spuriis suis filiis, qui aurum& diuitias inhiantes seipsos in scientiz istius divinz Labyrintho perdunt, & in istiusmodi operibus non modo labores suos vane consumentes, sed etiam fortunas, atque possessiones aliorum dilapidant, nam alios auidos aureo eodem, hamo capere & tentare solent, quo fortunas suas amissas refocillent, vel præsentem eorum languidum statum adiuuent, idque variis sacramentis, iuramentis & promissionibus indubitatis eos inducendo, summa ope nituntur. Atque vt ab auaritia in paupertatem sunt dilapsi, ita quidem hæc corum paupertas, loco transmutationis metalli vilis in perfectum, ipsos artifices à viris bonis in nebulones & deceptores dolosos, & non præceptores pios transformat: Alii amissa in Alchymia siducia, experimetasua Antimonialia, mercurialia, vitriolata, sulphurea, martialia & huiusmodi alia in medicinæ vsum/fortunis suis amissis) convertentes vitam mendicando acquirere cogúrur: Alii, misere languentes, totam ipsorum ætatem, & vitam in istiusmodi triuiali & adulterina Alchymia confumentes, ab omnibus suis amicis tandem sunt derelicti, ac in hospitalibus vitæ residuum conterere observan-

Hincergo tot ortæ sunt contra artem istam sanctam exclamationes, totque dissamationes, castam eius virginitatem commaculantes, eam pro falsissifalsissima, & peste aut angue peiori & venenosiori scientia decantantes, cum reuera non ars, sed artisex inprimis est culpandus. Ars enim verissima, qua non est præstantior vila. Sed ipsi pseudo-artisces, propria sua stultitia tanquam flagellis debitis merito sunt puniendi, qui neq; naturam, neq; natura intentionem intelligentes se tamen nihilominus in profundissimum Philosophorum mare (insipientium instar) præcipites, omni ratione seposita, dare gestiunt.

Alchemiam ergo in genere, non aliter methodi melioris gratia in suas partes seu membra esse distinguendam, qua Magia & Cabalam existimamus.



Ad Alchemiam auté veram, quod attinet affirmo authoritate omnium Philosophorum Chymicorum, quod ipsa sit scientia ad formas latentes, secundum rei veritatem & non ocularem apparentiam inuestigandas, atá inquirendas, ordinata. Ab hac ergo definitione excluduntur spurij illi Chymistæ, qui in vanis tincuris, tam ad rubrum quam album versantur, quæ ignis examen minime sustinere possunt, cum non nisi vnica sit, in vniuerso mundo tinctura viuisica seu specifica à mundi origine creata, & creaturis, diuina bonitate, impertita, mediante qua, quælibet in orbe vniuerso res suum habet & nomen & esse, atqs hæc est illa virtus & veritas circa creaturæ meditullium versata, sine qua nihil in mundo viuere, imo vero ne momento quidem temporis existere potest, vepote præter quam nihil in rerum natura veritas est dictitandum, sed prosimulachro salso reputandum.

Quare Mersenni contra Chymiæ artem & Chymicos in genere vehementiam & violentiam tam immaturam, haud satis mirari possum, qui totam artem pro pessimo eius dem membro, à spuria hominum inuentione sutiliter producto, resutare, parui pendere & sunditus tollere nititur: minime intelligendo diuinæ mentis radium, & ipsius Sapientiæ veræ, seu diuinæ, & non humanæ, digitum seu scintillam, huius artis subiecto inesse, tametsi vmbrosis hominum Sapientum sigmentis, ænigmatibus, & gryphis obscuretur illa, ne tam à stultis, & rudibus, quam à vere doctis, atq; Sapientibus comprehendatur, quod quidem ni secissent, nulla foret inter stultum, atq; Sapientem discrepantia. Sed videamus, quid Monachus hic opinione resractaria ductus, arti huic

facræ obiicere possit.

DD

### Ex Col, 653, Mersenni.

Aduerte autem Paracelsum pradictu resurrectionis terminis & miraculosis of italoquar verbis vsum suisse, vt Alchymia opera & arcana occultaret: id enim huisto modi hominibus frequentissimum'est, vt iisdem verbis in suis arcana interse reservandis vtantur, qua in rebus sacrus, atg. divinis mysteriis vsurpare solemus &c. Chymici vero gravissimo supplicio affici debent, qui mysteriorum divinorum verbis vtuntur, imo abutuntur, vt illa Chymia artissicia, vel alia quadam arcana (licet sepim arcana non sunt, sed omnibus pervia) illa, inquam, suo saltem indicio occultant: Etenim cui bono illa verba portento sas sin nollent arcana: eserare, cur de eo quidpiam scribant &c. Nunquid vt mysteria divinaridicula, atá, fabulosa, vel saltem allegorico sensinielligitudu paulatim insinuent, atá, persuadeant? Va nebulonibus istis, quorum collo vtinam mola suspenderetur, & in Oceano prosundo mergerentur, ne tantarum impietatum proseminatores plurimos homines ab antiqua Ecclesia side atá, santistate reuocarent: Quid obsecro magui impium ese potest, quam vt omnia mysteria incarnationis verba Chymicis operibus explanandis inserviant, & tanta sacramenta ad res prosanas transferantur.

### 2. Ex Col.1706. Mersenni.

Temere plurima effutit, quicquid subobscure garriat audax ille Picus Mirahidula, qua non intelligebat, aut impia erant, quod estamnum multis huius seculi Alchymistis familiare est, quorum ignoruntiam ne detegamus, sua mysteria Chymica fabulics, barbaris dictionibus, vel alio modo obscurant, quibus omnia Catholica Religionis mysteria longe facilius, subtilius, sublimius, o verius se explicare posse affirmant, quam tota schola Sorbonica, vel velli Theologi exponere valeant: neque enim contentis si magnum illud o regale, at se caleste opus suum inquirant, o Elixir, Oui Alchymici vitellum, nectar se sittitium, balsamum caleste, aeris soliditatem, o eius oleum proponant, nisi in ipsam Theologiam, ne dicamin ipsum Deum manus inferant, vi satis ex Conrado patet, qui Sapientia librum suis nugis adaptat, verum suum Cosmopolitanum, sontem amoris, alios libros habeant: Hosenim omnes ridebimus donecclarius loquantur: quod nunquam, credo, facient, ne toti mundo sabulam aperiant o se stultissimos exhibeant, o c.

### Marini Text. Col. 1213.

Quisitad, novit metallorum naturas? lapidum virtutes, herbarum succos, & cetera ex quibus Chymici solent plurima excernere? Alchimia nullas certas regulas tradit, quibus certe aurum potabile sieri possit, quo inuentus restauretur. Adamus vero succum arboris vita nouerat, quo vitam perpetuare possit, &c.

### Roberti Examen.

Exhisce Mersenni locis, qualis siteius in Alchymistas & Alchymiam affectio, aperte discernere sas est: Prosecto verisimile est virum istum temporibus præteritis operam non aliter dedisse huic Chymicæ disciplinæ, (sed este cu haud meliori) quam in Cabala, in qua sassus est se operam é oleum perdidisse, atá frustra tempus é lucubrationes suas consumpsisse. Ará ratio est apparens, videlicet, quoniam nec in vero subjecto, nec in regimine genuino est versatus, imo quidem in spuria Cabala, ata; adulterina Alchymia operam deditsuam, vnde sactum est, vt loco auri sæcibus tenebrosis & sordidis est conspurcatus, & consequenter nihil aut in Cabala vera aut in Alchymia essentiali certitudinis habere videtur, quod quidem ex multiplicitate terminorum, in Alchymia,

Col.in v.

Col. gr.

Alchymia, quos recenset animaduertere licebit: vbi sc loquitur. Deus chymicorum errores aspicit, & deridet, dum assidue metalla comburunt, calcinant, camentant, dissoluunt, putrefactunt, maturant, digerunt, fixant, sublimant, fulminant, circulant filtrant, gradaunt, rectificant, reverberant, proficiunt, coaquiant, &c. Quibus videre licet ipium nullam nouisse Alchymiam, præter quam illam notham, & adulterinamin quibus pleudo attifices versantur; Imo vero necin hocipsorum artificio bene est sciens, cum hocidem in suo Catalogo verbali repetit, nam quid aliud est vera calcinatio, quam fixatio, quid maturatio, quam digestio, iterum & quid digestio, quam graduatio, quid sublimatio, quam fixatio, quid rectificatio, quam circulatio, &c. Scio enim hæe à veris Chymicis italese habere, pro illorum spuriorum conceptione quid cuto, quod autem veri Alchymistæ per has omnes operationes nihil intelligant nisi operationem & viam vuicam, quam linearem vocant, ex his verorum Chymicorum verbis colligere fas est. Nam Synesius Abbas ille & Episcopus Gracanicus sicair. Nota quod dissoluere, calcinare, tingere, dealbare, rectificare, balneare, lauare, coaqulare, imbibere, coquere, fixare, terere, deficcare, & destillare funt unum didem: & nihil aliud significant, quam coquere naturam quoufq, sit perfecta. Et Morienus, bonus ille Eremita ait : Torum Magisterium nostrum , nibil aliudest quam extractio aqua à terra & einsdem aqua supra terram remissio donec putrescat. Hinc ergo paret, quod Mersennus, qui in vero Chymiz campo lementem nullam fecit vnquam, etiam veram Chymiam verosq; Chymicos, loco spuriorum, suo modo remerario iudicare remai & condemnate gauder. Picum Mirandulam, virum ipfo millies doctiorem,& in vera religione Catholic profundioremigarrulum, audacem vocat. Para-Tenas. cellum cum careris Chymistis nebulonem, supplicio granissimo dignissimum: imo vero ta graue est arq; horribile huie homunculo Chymici nomen, vemolanebulonum talium collo suspensa, ipsos in Oceani profundo suisse submersos exoptet : O Oceane ch iritatis profunde viri tam religiosi, o iudicium viri Christiani, habitu monachali vestiti, soliditatem cuius profundius mox probabimus.

Vt ergo exactius trium prædictorum Monachi istius aduersus Chymiam & Chymicos in genere, textuum, medulamad lapidis Lydij examen introducamus, totam ipsorum vim, & substantiam in hasce tres quæstiones problematicas contraximus, quarum singulam suo ordine examinare mihi est propositum, quo an iusus sicipse, hac in re, judex, & an pro viro in doctrina

vera tali qualis esse videtur, sit æstimandus necne, iudicare possitis.

Qualtio I.

Quaratione Chymicorum Sapientiores mysteria seu artana sua absconderint, & an vi Marinus vult, quia fabulam suam mundo propalare nolucrint, ne se stultissimos ei exhiberent.

Quæstio 1 I.

Vtrum sit adeo in Chymicis impium profanam Supplicio tam gravi dignum opus suum referre Theologia, San sit tam absurde Sinconsulte sactum à Paracelso Scateris Chymicis nonnullis (tuxta sensum marini) verbus is dem in suis arcanis vei, qua in rebus factis Similiter, si sit in Conrado facinus tamingens nudum Chymia sua subiectum agens ipsi Sapientia divina referre.

Quastio III.

Virum soli Adama set datum succum arboris vita cognoscere, qui vitam perpetuare potest, & an data set deminibus post Ada lapsum, perfect as plantarum, lapidum, & metallorum naturas sciences.

Quastio I V.

An Alchymia vera pullas certas regulas tradat, quibus aurum potabile fieri pofit, quo innentus restauretur.

DD 2

#### Ad primam Quæstionem.

Mersennus est opinatus quod Alchymistz ideo celent arcanum suum, ne ipsi rem adeo fabulosam mundo aperientes se tandem stultissimos indicarent. At vero cur in nugoso huiusmodi negotio (si fabula seu figmentum esset) versarentur tot Sapientes, cum corum inprimis sit, veritatem à figmento distinguere, & purum ab impuro separare? nam hocest solum veri Chymicinegotium, quanta purgatione Chymica indiger spurius iste Chymicus Mersenno, qui centrale veri Alchymistæ officium ignorans, etimiudicabit ideo fabulam, seu figmentum celare, ne prostulto haberetur, qui re vera figmentum à veritate distinguere tentar? At se stultitiz in hoc conscium intelligat potius, & pro stulto ab omnibus æstimandum, quoniam dum nouit subicatum Chymiæ esse figmentum, in ipso nihilominus pertinaciter persistere, eius laudes quotannis mundo ebuccinare minime desistit: Nam quid, quæso, commodi afferre potuit, viris Sapientibus tam Ethnicis quam Christianis, tanto honore Alchymiam celebrare, si ars sit sicta, & nullius momenti: imo vero strittorum potius denominationem quam Sapientum sibi haud injuria vendicare, vt Ma rinus iste asseuerare videtur? Quid igitur de istiusmodi Ethnicis non modo à. Christisectatoribus, sed & Paganis ipsis, pro Sapientibus habitis existimat Mersennus? Videlicet Hermete, Maria prophetissa, Gebro, Calide, Demo-1/ crite, Auicenna, Pythagora, Socrate, Platone, Parmenide, Zenone, Arisleo, Anaxagora & quampluribusaliis Philosophis in arte Chymica optime versatis? Anne figmentum seu sabulam tanta synceritate sunt sequuti, vel stultitiam potius quam Sapientiam sunt venati? At ideo stultos eos vocat & pro sabulosis astimat Mersennus, vipote in Alchymia versatis: & revera, si vera Alchymia esset, tam vana ac ipse eam decantat, stulti essent manifesti, tanta cum deuotione in ea versari, verum enim vero Philosophorum rectorum meta præcipua est summumillud bonum; in quod omnes suos appetitus tam serio & tanta diligentia dirigunt: sed si replicaterit iste, illos omnes esse Paganos, respondeo, quod maius esset in nobis Christianitatis titulum (forsitan iniuste). allumentibus dedecus, mysterium iliud verum nescire, quo Christianum no men magis merito mereamur, qua ipsis, qui Christiana appellatione minime induti, Sapientiæ arcanum intellexerunt, & possederunt. Atquincad Christianorum Chymicorum haud minimi nominis ac astimationis, nominatecensenda progrediar, quo & ipsos etiam inter Marini stultos fabulosos enumerem. Albertus ille, Magnus ob scientiæ suæ profunditarem dictus, Thomas Aquinas, Synefius, Picus Mirandula, Rogerius Baco, monachus, Raimun dus Lullius Monachus, Arnoldus de villa Noua, Chremerus Abbas, Basilius Valentinus Monachus, Georgius Rippleus Monachus, Bernardus Treuisanus Comes, Morienus eremita Richardus Anglicus, Nortonus & permulti alij in arte Alchymiæ fuerunt versatissimi, laudesq; eius mundo, sono quasi buccinæ enunciauerunt. Quid? Anne, sunt & isti stulti? Anne circa fabulam & figmen = . tum versati?Die mihi per Deum immortalem quid est iniquins, quam ve oderint homines, quod ignorant? Et iam si res mereatur odium quid demum este futilius, quid abiectius, quæue maior est deliratio ac vecordia, quam eam damnare & pro nihilo habere scientiam in qua nihil prorsus olfecerint, vtpote, quinec naturam, nec naturæ maiestatem, nec proprietatem agnouerunt? vicunq; crocitet & blateret iste de profunda sua in natura cognitione, per effectum tamen ceu Chymia vera, tum eius sectatores sunt cognoscendinam fruetur trophæo veritas,quod in vera Chymia fixit ipfa.

At quispiam fortasse replicabit dicendo: quod si non ob causamrante improbabilitatis à Mersenno oblate, artem suam celauerint alchymissereddas nobis rationem certiorem istius rei: Cui ego: Huic eius interrogationi refpon-

spondebuntipsi Sapientes Chymici. Nam inprimis luculenter sic dicit Synelius:Chymista antiqui diuerso modo de scientia Chymica scripserunt, occultantes sub infinitis nominibus artis sua principia, quod quidem nihilominus absg, considerationibus grandissimis minime fecerunt : & quamvis diversimodo sint in suis Scriptis loquuti,ta-Tras. de lap. men nullo modo inter se dissentisebant, sed ad vnam eandem sinem tendentes, & de ea-cap.1. dem reloquentes proprio agenti nomina, peregrina o aliena, ea g, natura o qualitati sua, quandog contraria, assignauerunt, & per similitudines & figuras sunt loquuti, ido in eum finem, vt ista sua scientia ab ignorantibus & indignis minime comprehenderetur, quod si eueniret necesse esset, quod totum periret:nam anima diuina, postquam in puteum Democriti penetrauissent, hoc est, naturarum veritatem cognosceret, procul dubio quanta foret in mundo confusio in omni ordine, conditione & magisterio perciperent, si cuilibet esset datum aurum in quacung voluerit, quantitate conflare: quare & propter hoc loquuti funt in figuris, typis, & analogiis, vi non nifi à prudentibus fanctis, & in Sapientia bene versatie intelligantur: Hæc Synesius: Et Morienus Romanus ait. Hoc ma-metall. gisterium est tectum & absconditum,& vbicung, fuerit mille nominibus nominatur: Est etiam sigillatum,neg, nisi Sapientibus apertum,quoniam Sapientes hoc magisterium multum quarunt & quasitum inueniunt,& inuentum amant,& ornant. Stulti vero illud derident,& apud illos pro minimo, aut quod verius est., pro nihilo reputatur. H $oldsymbol{z}c$ ille. Ecce Mersenne bonus iste Eremita tuam in te stultitiam quam iustissime retorquet. Et Aristoteles ait quod profractore Sigillicalestis haberetur, qui Secreta In lib. secret. artis Enatura communicaret. Er tota turba Philosophorum, in hanc cadit sen-Rosario. tentiam, quod non sit licitum artis secretum cuiquam reuelare. Quod si fieret, maledi-, ceretur, & indignationem Domini incurreret & Apoplexia morietur. Et Rogerius Bacon infanum eum vocat, qui hoc secretum praterquam gryphis & anigmatibus mundo publicare voluit. Et Arbatel ait: Qui vult secreta scire, secreta secrete sciat custodire, & reuelanda reuelet, sigillanda sigillet, & sacrum non det canibus, neg, margaritas proiiciat porcis , hanc legem serua,& aperientur tibi oculi mentis ad intelligenda secreta: Hæcille.Q uibus duo arguere videtur: Primum quod Secreta non fint omnibus propalanda, sed tantumodo dignis, secundum, quod hominibus secreta mystica reuelare & publicare promptis, non erunt mentis oculi facile ad Secreta percipienda aperti: Quod etiam confirmat illud Magorum naturalium axioma, quo docemur: Quod vt ipsa nomina publica & prophana odio prosequantur, sic è regione Secreta amant, quare sequitur, quod omne experimentum naturaliter magicum reuera fugat publicum, & occultari quærat, vipote quod silentio corroborari solet, at vero propalatione destrui, ita vi completus minime inde sequatur estectus. Oportet ergo verum in Chymia essentiali operatorem, si aliquem ex inde fructum consequi velit, secretum esse, ac nullis, neq; opus suum, neq; locum, neque tempus, neq; desiderium, neq; voluntaté suam propalare:nifiaut præceptori, aut coadiutori. Sed quid verbis opus est pluribus? Si hæc Marino non sufficiant, viterius in nostris probationibus ex sacræ pagine depromptis remaggrediar: Saluator noster admonebat discipulos suos, vr Iudzis in parabolis & znigmatibus loquerentur, vt ipsi aures habentes minime audirent, & oculos possidentes minime viderent: Et alibi ait. Ne proiicite panem filiorum hominum canibus, aut margaritas porcis. Et Apostolus ait, Sapientiam 1. Cor. 2. Dei, loquimur in mysterio, qua abscondita est, quam pradestinauit Deus ante secula in 2. Cora.4. gloriam nostram. Et alibi. Sapientiam mysticam, nemo principum huius mundi cognouit qua Deus nobu reuelauit per Spiritu: Et Paulus agnouit se raptum fuisse in Paradisum, whi audiuit arcana verba, qua non licet homini loqui, &c. Inde arguens, quod arca- 4.Efd.14. ina Dei no sint propalanda. Et apud Esdram legimus hoc. Librós priores in palam pone legant q digni, & indigni:nouissimos 70. conseruabis, vt tradas Sapientibus de po-Prou. 12 22. **Spulo tuo Gre.** Hilce ergo videtur ipse asserere, quod vera mysteria, in Sapientum tantummodo víu fint referanda, reliqua vero, quæ non funt occultanda pariter tam dignis quam indignis funt propalanda. Et Salomonait: quod *scientiam* DD tegit

tegit homo calidus, animus autem stalidarum proclamat stuliteram. Porto etiam temiplum Salomonis fuisse tripartitum legimus, vrpote in cuius parte exteriori Dio, & aperto colo aperta, vulgaribus hominibus concellus erat aditus, cius vero media regio Sacerdotibus ordinis inferioris etat allignata. At vero Sans dum sanctorum, in quo Vrim & Thummim, atq mysteratiuina erant reseruata soli Aaroni, Pontifici summo, erat dicatum, & consequenter à vulgari multitudine, imo vero à Pontificibus inferioribus denegatum. Atreplicabie forsitan Marinus, hæc'omnia à textu sacro desumptant canis Sapientiæ mysticz conuenium, quæ fareor hominibus minime elletenelanda. Sed quid hoc ad ficta & ridicula illa secreta Alchymiz. Ad qued in resolutione questionis sequentis, saris superq; respondebimus: sed printquam ad ipsius resolutionem accedamus, oftendam'ex hifce, qui iam antea lunt relata, quam lit Textus ifte Marini Mersenni consequens absurdus. Est enim inquir) quod me vehimenter commouet, & nescio, quibus ingenys, melanchalica dichina su superba, vel fulta & insana nescio, me reddat infensissimim, qui cum arcana quadam and aliquam artem pertinentia nouerint, nulla ratione ca referare volune, sed cum in sepeliant, vel ne rantillum Respub profint, quox fane Respub veluts monstra & membra putrida exscindere deberet. Ad quidenim tibi Deus vires ingenij administrauit, vi plurima quotidie manna soler; tia inuestigares, nisi ut inuenta cateris communicares & rempublicam in qua deges in uares in maiorem Dei gloriam ? Quaratione scientia & artes, qua potimin dies of literantur & dispereunt, quam villustrentur, breui progredi, & adeolophonen ac duci poffent. Projecto diuinum numen admiror, quodifiufmedi tenebriones non folice omni cognitione, cum illis adeo male his artibus vis videt, quas eis communicatit, ven rum eos ignibus aternis reservat nistresipiscant, & 🔈

Cui Ego. ..

Risum teneatis amici: imo verò nonne irridebit puer adhife papans vel lalans cenuitarem istius assertionis? Ac si dixisser omnes Philosophos mysticos imo vero & ipsum Salomon & Eldram, Paulum atty, etiam Christum Salua... torem, Merlennum admodum commouille adeo vr nesciat, qua tatione sine melancholica dicat aut an superba, vel stulta & insana eum reddant infenfisfimum qui cum arcana & mysteria sua summa nouerint nulla ratione ta rea serare voluerunt ad Reipub.beneficium, quare ipsum ait diuinum numeadmirari, quod istiusmodi tenebriones non spoliet omni cognitione: cum illos ades mule his artibus vii videt, quas iu communicanit: Quate ista sua inquisitione facta audi eius in tales tenebriones iudicium, quod est huiulmodi, verum eosignibus za ternis reservauit, &c. Porto etiam resell, in isto Monacho observatione digna, quam fir in fua opinione clatus, & gloriofus, & quanta impudência, homis nes non modo terrigenas contemptu, derilione, & judiciis luis horreinis perlequatur: led etiam iplius Dei lummi confilia & opera in qualignein rocare. iplum docere,& ad luam voluntatem dirigere, & à pietate & miléricordia, in fuam conditionem languinolétam & leueram commouere infelici in his verbis: Profecto divinum númen admiror, quod huivimoditenebriones non spoliet omni cognitione, &c. Deinde quoniam Deun ad voluntatem suam obeundam inducere nequeat : iple loco Dei iplius indicare prælumit, dicendo. Verum ignibus æternis referuauit: Nonne hie alter Eucifer? Deniej non ei sufficiet dixisse se de mysteriis artium & scientiarum, intellexisse: quopiam nulla est disciplina vera, nisi ea, que à Spiritu discipline sancte est orra, vipore cuius est omnia doceres Mittam, inquit, Saluator, advos Paracletum mente, que vos docebit omnia; quate si omnia, ergo nulla scientia sine eo, qui est do trum. Doctor. Sed quia ipsum scio replicaturum: maximam esse infer mysterii Chy. mici subiectum, & illud Theosophia discrepantia cum hoc sie verillimien, il lud figmentum mane, ergo, ad fecundi dubij refolutionem properabo;

#### Adsecundam Quastionem.

Vtrumsit in Alchymistis adeo impium, profanum, & supplicio tam gravi dignum, inxta Marini Mersenni sententiam opus suum Chymicum referre Theologia, & an sii tam absurde & inconsulto factum à Paracelso & nonnullis aliis Chymicis (vtait ille Mersennus) verbis iisdem in suis arcanis vti, qua presbyteri Ecclesia in rebus facris & diuinis mysterijs vsurpare solent: similiter si sit in Conrado facinus tam ingens, nudum Chymia sua subiectum ad ipsam Sapientiam diuinim referre.

Quam quidem quæstionem Alchymistas desendendo, in parte negatimateneamus, videlicer, quod neclit impium, nec profanum in ipsis formale fuum agens mysteriis Theologicis, verbisue in sacro scripto vsurpatis transferre, durum fortalle Marino prima quidé fronte videbitur. At si ipse rem re vera, prout est inspectione accurationi & scientia profundiori intueretur & exploraret, nullum inueniret, aut contra Deum, aut aduersus homines in tali actione peccarum, aut facinus tantum ac ipse existimat. Nam quid dicet Marinus, findem fit formale apud Alchimistas agens, quod Sapientia diuina seu emanationa sancta, apud sacras Scripturas? Quod si ita sit, videlicet si tam Chymici quain Theologi, commune habeant subjectum, agens in quo ytragi secta licet diversimodo versatur, non erit nec profanum, nec impium iis verbis in veragi ferentia vsurpare: Nec quidem veram practicæ Theologiæ partem, (non intellige moralem, sed occultam & mysticam)quicquam aliud esse putamus, quain Chymiam mysticam & occultam, vtpote mediante qua, lux illa diuina tenebris occulta, in lucem ad nostram salutem proferri queat, Sapientiam dico illam mysticam & occultatam, de qua intelligit Apostolus loco Salomon per tota sua Prouerbia & in libro de Sapientia, Ver-1, Con,2, bum dico erat, ab initio quod erat in tenebris & tenebra non comprehenderunt illud,(ecundum Euangelistam. Nec quidem intelligo iam subiectum aliquod iuxta 10k2. spuriorum Alchymistarum sensum, sed iuxta illud Patriarcharum, Prophetarum,& Apostolorum:Prophetarum dico , nam de huiusmodi lapide inprimis intelligebat Iacobus quem vocauit Dei domum. Et Moysis Petra est illa, sine qua nulla est requies, vipote super quam, cum Propheta dicet verus Alchymista, constituit Deus pedes meos, perpetuam requiem denotans, sine enim lapide angulari contingit omnibus errare & nunquam quiescere. Et Propheta Pfal 18.22. Dauid, agnoscit Deum esse rupem solam, quam & lucem, & salutem & robur vi- Psal. 27. 10 ta sue vocat: Et alibi vocat cum petram suam, rupem suam, & munitionem suam: imo Psal.71.3. vero ipse alibi, de ista petra clarius sic loquitur: Lapis angularis quem structores sprcuerunt, is est caput anguli, à Ichoua est hic, est g, mirabilis in oculis nostris. Et Daniel Pfa. 118. 12. hunc lapidem, vocat illum de monte abscissum sine manibus, qui postquam statuam percussififet in montem magnum totam terram replentem fuit mutatus. Similiter & Dana. hæc erat illa petra spiritualis, quam toties; & tanta devotione amplexisunt Apostoli, quam quidem Sapientes Alchymistæ,& diuinitate pleni in quærendo & in lucem è tenebris producendo funt exercitatissimis vnde sequitur, quod huiusmodi viri essent veri Theologi practici, vt & illi, qui solummodo docent viua voce & nihil in actum producunt Theorici funt dicendi: At vero Apostoli in vtraq; parte fuerunt verfati:nam & huius petræ laudes mundo prædicatione celebrauerunt,& ipfius virtutem praxi adhibuerunt,mediante qua tot mirabilia mundanis præbuerunt, tor dæmonia eiecerunt, totægrotos subleuauerut, & multa alia stupenda ad finem&exitum felicé produxerunt: Praxim etiam nos docuit Christus, qui vera erat petra spiritualis, vbi dicit: Estote verbi factores. Et alibi, operate saluatione vestră, & alibi, pulsa, pete, quare: At dicet Marinus quod aliud intelligat Chymista, aliud Theologi, cui respodeo quod hoc sit verum, si Chymicos adulterinos intelligat, & non veros: Nam& veri Alchymistæ

mista hocide verbis quidem expressis significauerunt: Nam vt Salomon Sapientia, seu Spirituillum disciplina sanctum à Deo, & clanctis celis fassus est le accepisse: atque alibi agnoscit illum esse donum Deilita quidem, & veri Sapientes Chymici hoc idem confiteri videntur, affirmantes; quod quamuis Philosophi per suum ingenium, & laborem, materiam, acoperationem inuenerint, nihilominus tamen dicendum est, quod Deo reuelante vel inspirante vtrumq; habuerint, quia Deus, qui est omnium rerum prima causa, creator & gubernator, per suam Sapientiam & bonitatem diversis hominibus, diversas tribuit gratias pro tempore & loco, secundum quod viderit expediri illis qui-Delap. Philos. bus largitur. Hæc Laurentius Ventura. Et alibi. ProbiPhilosophi merito acceperunt hoc donum Dei, vti sibi sufficerent ac alijs benefacerent: quare ait Calid Rex: Secretum Dei gloriosi, maxima est soror Philosophia, inspiratum autem est à Deo, Prophetis fuis, & certis electis credentibus in eum. Et Hermes ait. Huius autem artis scientiam ab unius tantum Dei habes inspiratione. Et Morienus Romanus ait, Intentio omnis hominis hanc divinam scientiam quarentis; aliud arbitrari non debet, nisi donum Dei altissimi & magni, qui suis seruis eam ostendit, cuius nomen semper sit benedictum: Icem Geber ait. Ars no frain potentia Deirefernatur, qui cui vult eam largitur & subtrahit. Et Parmenides in turba ait. Hoc autem specialiter est cui Deum posse tribuit. Et Balgus in turba ait. Regimen eius maius est, qua ratione percipiatur, nisi ab inspiratione divina detur, propter quod dicunt omnes Philosophi, quodest donum Dei, quia scienti illud& perficienti Deus largitur & non subtrahit, scienti vero & perficienti, & nonrecipienti illud Deus largitur, & fubtrahit, quia ab eius oculis euanescit, quod tuncretinere deberet. Ex quibus fat liquido explicatur, quod etiam Philosophi Chymici, factionis Ethnica agnouerint Chymia fubicetum effe Dei donum, & abinfpiratione divina producere. At iam videamus, quomodo hac cum feriptura facta conveniant. Ait Apostolus quod non sit volentis aut currentis, sed Deimiserentis. Et Salomon ait: Consilium Dei quis nouerit, nisi Deus dederit Sapientiam, & miserit sanctum Spiritum elocis altistimis.

At dicet Marinus, hac est emissio Spiritus Dei ab alto cui vult, quid hoc ad opus Chymicum, quia solet rem aliquam terrestrem, aut metallicum aliquod tractare. Cui ego. Consideret Marinus hoc inprimis, quod Spiritus iste fanctus non fedem fuam in vnico mundi loco, videlicet, velin cœlo empyreo, vel stellari, vel elementari, sed quemlibet implere locum, vnde Sapiens, Spiritus disciplina sanctus implet orbem terrarum. Et alibi, Christus implet omnia & est omnia & in omnibus, at Christus est Verbum, à quo omnia sunt facta, & sine que nibil vipote in quoest vita, o illa vita est lux, non modo hominis, sed o vinuersi mundi. Quare intelligendum est, quod quando loquitur de missione Spiritus è sanctis colis non intelligit, aut de colo empyreo, aut stellari, sed de illis voicunque versatis:nam vbicunq; inest Spiritus hic sanctus, ibi cœlum est, vrpore quod est eius sedes, at Spiritus hic est in terra, idi; exuberante, quare & terra est colo plenissima, atque ita colum habemus in terra, atq; etiam terram in colisinam quam absurdum foret illud nempe dicere, quod Spiritus hominis, seu homo internus effet templum Spiritus fancti, fi in homine non effet cœlumi Aut anne quispiam ita infanire queat existimare, quod D. Paulus esset corporaliter, autipiritualiter (namiple fassus est se nesciuisse)in colum illud empyreum mundanum fuisse raptum, aut quod visionem cœli tertij in ipsa terrainclusi habuisset? Nonne etiam ait Propheta aperiatur terra, & pariet Saluatorem? At quis procul dubio ait hoc non de terra communi sic intelligendum, sed de terra carnalisat ego demonstrabo, quod vt Cephas seu lapis humanus sitterra subcilis humana, quæ Philosophis lapis animalis sit dictus, quem extollunt longe super duas alias lapidum species, videlicet, vegetabilem & mineralem, ita quidem Aben, est terræ fundamentum, ex quo tres lapides illi, & omnes aliæres habent suam esse & existentiam, quod suculenter nos docet lehoua iple

Digitized by GOOGLE

SAP. 9.

iple in hac sermonis serie. Quis disposuit terra mensuram, super quo basis defixa sunt, 10h. 38. 5. aut quis iecit lapidem eius angularem, &c. Indearguendo lapidem angularem esse Terræ vniuerlæ basim & vitam & existentiam, quæ non aliter est vbig; in eius mole, quam anima humana in toto & qualiber parte sui corporis esse dicitur. At lapis angularis est Christus, & Christus est vera lux, & Saluator mundi, anne ergo ablurdum foret dicere cum Propheta, Aperiatur terra &pariet Saluatorem, cum vidimus Saluatorem esse in terra? Sic etiam ait Ecclesiasticus, Medicina extrahitur è terra & vir prudens non abhorrebit eam. Et Salomon ait, non herba aut malagmate, sed verbo tuo sanasti eos, & iterum ait. Si quasiueris Sapientiam sicut pecunias, & sicuti the sauros effoderis illum: viri ergo Chymici, est quærere ter- Prou. 2.4. ram aptissimam, seu lapidem lacobi, qui erat domus Dei, & pulsare cum iustitia, & aptamenfura: vt iustus exinde oriatur, non aliter quam eadem divinitas in Christo mortuo, & in rupe, non prius vsurpata sepulto, mediante qua à mor-

te ad vitam resurgebat.

Nec Marinum vexetista nostra comparatio, quoniam Christus vniuerfalis, quamuis plura habeat membra, pluresq; mantiones, tamen non nisi vnicus est, idq; indiuisibilis in sua substantia, quæ omnia implet, quare igitur erit istud tam absurdum in Alchymistis veris ; de nouo Saluatoris seu Sapientiæ partu cum Isaia loqui, aut de terra seu petra, in qua est ille diuinus thesaurus ablconditus & quali sepultus, & de eiusdem incarnatione, cum seipsum per verum Sacramentum, vel cœnam Dominicam in naturam humanam conuerti potest, refocillando solem Microcosmicum, cum illo eius dem Spirituali, vbique in Macrocosmo latitante, vt sic regenerari possimus mentemq; sanam in corpore sano recuperare: Nonne dicti sumus fratres Christi: Imo vero &hoc notum est apud ipsos Ethnicos, nam Zoroaster ( quem Marinus pro Cacomago falso astimauit) sicait. Ascendendum est tibi ad lumen ipsum, & ad Patris radios, unde tibi missa est anima plurima induta mente. Et Trismegistus ait. Ascendere te oportebit supra cœlos chorusá, Dæmonum longe abesse: Et Pythagoras ait. Si tu, relinquendo corpus, in atherem liberum transieris eris immortalis Deus. Et iterum Trismegistus. Magnummiraculum est homo animal adorandum, & honorandum, ipse enim in naturam Deitransit, & quasi Deus est : sed vt hoc lectoribus minime absurdum videatur, illud etiam hocidem à scriptosacro confirmatum habemus, vbi legimus, quod, qui adharet Deo vnus Spiritus fiet cum eo: Et alibi. Tandem transformabimur in eandem imaginem, atque etiam in multis aliis locis. Hicergo obiter intelligendum putamus: quod vbi prædicti Philosophi loquuntur de asscensuad Patrem lucis, & supra cœlos, non intelligunt de cœlis vulgaribus, qui die iudicij transibunt & peribunt. Sed de illis, quæ diuinam istam Sapientiam immediate loco vehiculi excipiunt, quos etiam hic habemusin terris: iuxta illud axioma: Veritas orta est ex medio terra. Et alibi. Quis enarrare potest generationem suam, nam vita eius sumitur à terra, ac si dixisset, aperiatur terra & pariet Saluatorem. Hinc (inquit Christus) Terrena, qui ignoratis colestia quomo do percipietis. Quare sublimatio à terra in coelum est instar illius, qui à gradu infimo ad illum Episcopalem sublimari dicitur.

Sic quidem Christus à statu corporeo & mortali ad Spiritualem & incorruptibilem est exaltatus, manente nihilominus super terram. Sedad rem. Videtis ergo vr Iehoua fecit terræ fundamentum, ita ipse ibi adest, atq; ibi à Sapientibus & electis estinueniendus. Ab ore, inquit, Sapientia altissimi prodij, Ecel. 3. rotunditatem cœlorum circuiui sola, & in profunditate aby ssi ambulaui. Et David (ait.) Iehona est lapis ille angularis, & est mirabilis in oculis nostris. Hic ergo est ille, qui subleuare, & reficere solet ægrotos tam animæ, quam corporis, mediante cuius virtute à terrain cœlum, à Spiritu morbido in æthereum, & supra prauorum dæmonum sphæram sublimabitur: vt ergo est Teologorum vulgarium

docere solummodo, quod sacere nesciunt, ita quidem veri Chymici, & occulti, (sic dicti quia Sapientiz mysticz, quz est occultata, vet estatur Apostolus, sunt possessores) & practicare, & speculari possunt. Atiam iam Marinum au-

dio mussitantem, & subridentem percipio, dicentem:

Sed vbi est auru illud, quod tanta oftentatione promittunt Alchymista isti? Cui dicimus cum ipsis Chymicis veris: Aurum nostrum no est auru vulgi, sed aurum viuum & aurum Den Nonne etiam testatur hoc pagina sancta? Ab Aquilone, inquit lob ) aurea lux aduenit propter Deum terribilem laude , voi per auream lucemaurum Dei viuum intelligit, videlicer eius Verbum lucidum seu Sapientiam, de quo inteligit Pfalmifta. Dictum Iehona purum est, vitargentum purgatum & in catino terreo defecatum septies: Eftq; aurum hoc viuum, illud ignirum à Christo emendum, de quo pagina facra mentionem facit, quod Sapientes describunt esse igneum Spiritum scintillam rutulantem, granum impassibile, nunquam moriens, proprium corpus sublimans, omne creatum inhabitans, sustentans, & gubernans, aurum purum in igne gloriosius semper & purius fine demonstratione iubilans? Imo vero hoc est Spiritus ille aureus, quem Salomon vocatiplendorem lucis diuina & speculum bonitatis illius : quieft Sapientiailla cuius radix & fons est Verbum Dei in excelsis, in qua est decor vita, Deus ipfam effundit in omnia opera fua, & Super omnem carnem secundum datum suum, & prabuit illam diligentibus se. Quare & in terra abundanter infusa est ipsa, quod etiam & his verbis agnoscit Dauid. In Sapientia omnia fecifi, impleta est terra pofseffione tua. His igitur videtis, quod donum hoc non fit solummodo vsui subie-

cto, led eriam & rangis & in action e sua percipi potest.

Nam quid obtecto aliud erat hauftus illius tubiectum ab Efdra fumptus præterqua liquor iste Spiritualis & ignitus & vinus à petra illa Catholica scaturiens, de quo hoc scriptum legimus: Ecceralix plenus porrigebatur mihi. Hic erat plenus sicut aqua , color autem eius igni similis: Et accepi & bibi , & ineo cum bibissem cor meam cruciabatur, velimplebatur intellectu. & in pectus meum increscebat Sapientia, &c. Quo sermone innenire videtur istam calice charitatis Sapientiæ lucidæ vndis plenissimum, cum liquore, qui eo continebatur, & visum, & tactu & gustatum fuisse ab eo, vipote cuius virtute non solummodo Sapientia erat repletissimus, sed& spacio 40. dierū sine cibo aut poru alio sustentatus. Quo etia modo seu victus ratione, Elias in deserto & Moyses in monte suerunt per illud temporis spacium à fama, & siti præseruati. & Christus eria in deserro quando à Diabolo esset tentatus: qui probarcidq; rectissime, visus est Diabolo quod istiusmodi nutrimentum esser verbum progredies ab ore lehouz &non panis vulgaris. V tpote, quod etia in alio loco dictu est cibus angelorum, quo nutriti fueruntIfraelitæ in deferto40.annis:& iteru dicitur, & petra spiritualis aquas viuas emittens effet Christus. Quid etia aliud sibi vult manna illud abscondirum, & lignumvitæ in Paradilo, & lapisille albus, & stella illa maturina in Apocalypfiallegata? Nonne per illa hoc vnicum& folum Spiritum occultum & mysticum intendunt, qui tametsi sirin se simplex, tamen vestimentis natura variis induta multiformiter electis apparere folebat; vnde & multiplex à Sapiente diciturs quare antiquis in forma Vrim, & Thummim, Elizin forma auræ renuis & stellæ marutinæ Esdræ in forma haustus ignei, Ezechieli in forma Carbonum ignirorum quos deuorauit: D. Ioanni in forma libri, quem eriam deuorauitiin Christum in forma columbæ, Apostolis in forma linguarum, & fic in cateris secundum velle divinum, & more petentis & pulsantis: at D.loannes hocidem faretur in hisce verbis, quod fuit ab initio quod audinimus, vidimus oculis nostris, quod perspeximus & manus nostra contrectauerunt, de Verbovita annunciamus vobis &c.

Quibus no intédit de Christo carnali, vipote, qui no erat abinitio. Porro etiam cur tot verba faceret de Christo homine, cu &ipsi Iudæi, eum viderunt,

Iob.37.

Pfal. 11.7.

Eccl. 6. Eccl. 6.

Ejd. 104 24.

Apoc. 2.

Sap.y.

t. Ioan.t.

audinerunt, & tetigerunt tam bene qua D. Ioannes? at si quæratis cur de voce ig itur eius mentionem fecit, respondeo, quod electi recipere solebat ab Vrim & Thummim responsa, quæ vocabula arguunt luce vel perfectionem, cuius modi est Sapientia illa sancta. Nonne etiam falsi sunt Apostoli, quod totum suæ fælicitatis subiectum esset Sapientia mystica, quæ erat abscondita, & pro electis reservata? Non dicit Christum carnalem, sed Christum ab initio à Patre egredientem, omnia sua essentia implentem, quo Christus homo erat omnium hominum mortalium ditissimus.

Sed semper scio insister Mersenus, & dicer: V bi sunt montes illi aurei ab istiusmodinebulonibusita mundo prædicati? cui respondemus, quod Phy aurum respectu auri. At licet&diuitiæ etiam concomitétur Sapientiæ possesforem (cum teste Salomone) Sapientia ta tenet divitias in manu sinistra, quam falutem & vitam longam in dextra) tamen arcana longe altiora comprehedit ipfa, cum sit mare illud magnu, è quo omnes mysteriorum riuuli egrediutur, atq; iterum in idem reuertuntur: Imo vero, inquit Christus, qui tantu habet sidei, vt granum synapis, montes remouere potest, & longe maiora prastare. Quare vt Marinus viteriori caudiatione imposteru veros Alchymie discipulos non vexet aut molester, lapidis vero animalis mysterium ei inprimis, si no sit duræ ceruicis & intellectus surdi aperiam: inprimis concipiat, quod aliud legit, aliud vero intelligitSapiens:deinde cu F. Basilio Valentino agnoscat homine esse omnium creaturarum præstantissimum:na, inquit, quamvis animaliaterra ex carne & sanquine sint composita, eque vt homo, habeant g, viuisicum Spiritum o flatum sibi inditum Basilius Pa tamen rationali anima sunt destituta, quo homo præceteris animalibus præditus est, id-lentinus circo cum bruta vitam cum morte comutant, penitus actum est de iu, homo aute si vitam Chymia. per temporale morte creatorisuo offerat, viuit superstes anima, cumo clarificatus fuerit, anima eius in corpus clarificatum reuerfazibide habitabitzita ut corpus anima & Spiritus congregentur cœlestemá suam claritate demonstrare valeant, que in omne eternitatem separari nunqua poterunt, quapropter homo ratione sue anima profixa cognoscitur creatura, si quidem( licet extrinsece costiderando mori videatur) in aternu victurus est:mors enimest hominus clarificatio. Spiritus autem morari potest in quodam corpore, at no propterea feguitur illum fore fixum, quamuis corpus cum Spiritu conueniat;tame de stituantur illi ambo forti illo nexu, qui corpus & Spiritu vincat, & confirmet, eag, pra omnibus periculis tueatur, & defendat, nempe praciosissima, nobili& fixa anima:idg; vnum est ex maximis arcanis, quod Sapienti & inquisitioni operam danti scire conueniat. At qui conscientia mea no passa est hoc silentio praterire fed patefacere illis, qui fundamentu omnis Sapietia amat. HæcBasilius Valetinus, Intelligis, Mersenne, præclara boni istius Monachi documenta? certe si talis actantus fuisses, quantus & qualis ille, in Chymia Cabala, ac Magiam veram, nunqua tot mala & falfitates fuiffes prolaturus. Sed ad propolitu: Ex dictis Bafilij colligere fas erit, quodna fit verum & viuum animale aurum, aurum illud dicam à Christo emendum : habes, inquam, praoculis expositum lapidis animalis basim, de quo Rosarius. Credas inquit, precioliores esse lapides, qui procedunt ab animalibus quam cateri? A top hunc Basilij sensum confirmare videtur Arrephius in his verbis. Deus est alligatus creaturis suis, per suum Verbum, & separatus abipsis, in quantum ipsas transcendit, necenim creauitille, aliquid sibi equale, sed de magnis ipsicus beneficiis, hocest maximum, quod ipfe adligauerit corpus nostrum, cum subtili simo omnium elementorum, scilicet anima, qua vidit occulta, manifeste, modo sicorporis virtas ei minime pradominetur, quanto enim magis fortificantur corporis vires, tanto anima virtutes necesse est debilitari, & quanto magis corpus debilitatur, tanto magis ipsius anima Subtiliatur intuitus. Et propterea dixit magister Bolenius. Pone lumen tuum in vase vitreo claro, & nota, quod omnis Sapientia mundi buins versatur circa hæc tria, videlicet, adligamentum anima corporalis, cum anima corporali 🚱 anima SPIRITY ALIScum corporali, & SPIRITY ALIS cum SPIRITY ALI, EE

Digitized by Google

docere solummodo, quod sacerenesciunt, ita quidem veri Chymici, & occulti, (sic dicti quia Sapientia mystica, qua est occultata, ve testatur Apostolus, sunt possessos practicare, & speculari possunt. At iam iam Marinum au-

dio mussicantem, & subridentem percipio, dicentem:

Sed vbi est auru illud, quod tanta oftentatione promittunt Alchymista isti? Cui dicimus cum ipsis Chymicis veris: Aurum nostrum no est auru vulgi, sed aurum viuum & aurum Den Nonne etiam testatur hoc pagina sancta? Ab Aquilone, inquit lob ) aurea lux aduenit propter Deum terribilem laude, voi per auream lucemaurum Dei viuum intelligit, videlicet eius Verbum lucidum seu Sapientiam, de quo inteligit Pfalmifta. Dictum Ichona purum est, vtargentum purgatum & in catino terreo defecatum septies: Eft q aurum hoc viuum, illud ignirum à Christo emendum, de quo pagina facra mentionem facit, quod Sapientes describunt esse igneum Spiritum scintillam rutulantem, granum impassibile, nunquam moriens, proprium corpus sublimans, omne creatum inhabitans, sustentans, & gubernans, aurum purum in igne gloriosius semper & purius fine demonstratione iubilans? Imo vero hoc est Spiritus ille aureus, quem Salomon vocatiplendorem lucis diving & speculum bonitaris illius : quiek Sapientia illa cuius radix & fons est Verbum Dei in excelsis, in quaest decor vita, Deus ipsam effundit in omnia opera sua, & Super omnem carnem secundum datum suum, & prabuit illam diligentibus se. Quare & interra abundanter infusa est ipsa, quod etiam & his verbis agnoscit Dauid. In Sapientia omnia fecisti, impleta est terra pofsessione tua. His igitur videtis, quod donum hoc non sit solummodo vsui subiecto, led eriam & rangis & in action e sua percipi potest.

Nam quid obtecto aliud erat hauftus illius fubiectum ab Efdra fumptus præterqua liquor iste Spiritualis & ignitus & vinusa petra illa Catholica scaturiens, de quo hoc scriptum legimus: Ecceralix plenus porrigebatur mihi. Hic erat plenus sicut aqua, color autem eius igni similis: Et accepi & bibi, & in eo cum bibisfem cor meum cruciabatur, velimplebatur intellectu. o in pectus meum increscebat Sapientia, &c. Quo sermone invenire videtur istam calice charitatis Sapientia lucidæ vndis plenissimum, cum liquore, qui eo continebatur, & visum, & ractu & gustatum fuisse ab eo, vepote cuius virtute non solummodo Sapientia erat repletissimus, sed& spacio 40. dieru sine cibo aut potu alio sustentatus. Quo etia modo seu victus ratione, Elias in deserto & Moyses in monte suerunt per illud temporis spacium à fama, & siti præseruati & Christus etia in deserto quando à Diabolo esset tentatus: qui probarcidq; rectissime, visus est Diabolo quod istiusmodi nutrimentum esser verbum progredies ab ore lehouz & non panis vulgaris. V tpote, quod etia in alio loco dictu est cibus angelorum, quo nutriti fueruntlfraelitæ in deferto40.annis:& iteru dicitur, & petra spiritualis aquas viuas emittens effer Christus. Quid etia aliud sibi vult manna illud abscondirum, & lignumvitæ in Paradifo, & lapis ille albus, & stella illa maturina in Apocalypfiallegata? Nonne per illa hoc vnicum& folum Spiritum occultum & mysticum intendunt, qui tamets sirin se simplex, tamen vestimentis natura variis induta multiformiter electis apparere folebar : vnde & multiplex à Sapiente dicituriquare antiquis in forma Vrim, & Thummim, Eliz in forma auræ tenuis & stellæ matutinæ Esdræin forma haustus ignei, Ezechieli in forma Carbonum ignitorum quos deuorauit: D. Ioanni in forma libri, quem eriam deuorauitin Christum in forma columbæ, Apostolis in forma linguarum,& fic in cateris fecundum velle divinum, & more petentis & pullantis: at D.loannes hocidem faretur in hisce verbis, quod fuit ab initio , quod audinimus, vidimus oculis nostris, quod per speximus & manus nostra contrectauerunt, de Verbo vita annunciamus vobis &c.

Quibus no intédit de Christo carnali, vrpote, qui no erat abinitio. Porto etiam cur tot verba faceret de Christo homine, cu &ipsi Iudzi, eum viderunt,

10b.37.

P[sl. 11. 7.

Eccl.6.

Ecsl. 1.

Ejd. 104 24.

Apoc.s.

Sap.7.

s. loan.s.

au diuerunt, & tetigerunt tam bene quaD. Ioannes fat fi quæratis cur de voce igitur eins mentionem fecit, respondeo, quod electirecipere solebarab Vrim & Thummim responsa, quæ vocabula arguunt luce vel persectionem, cuiusmodi est Sapientia illa sancta. Nonne etiam falsi sunt Apostoli, quod totum sux falicitatis subiectum esset Sapientia mystica, qua erat abscondita, & pro electis reservata? Non dicit Christum carnalem, sed Christum ab initio à Patre egredientem, omnia sua essentia implentem, quo Christus homo erat om-

nium hominum mortalium ditissimus.

Sed semper scio insister Mersenus, & dicer: Vbi sunt montes illi aurei ab istiusmodinebulonibus ita mundo prædicati? cui respondemus, quod Phy aurum respectu auri. At licet&diuitiz etiam concomitetur Sapientiz possesforem (cum teste Salomone) Sapientia tã tener diuitias in manu sinistra, quam falutem & vitam longam in dextra) tamen arcana longe altiora comprehedit ipfa, cum sit mare illud magnit, è quo omnes mysteriorum riuuli egrediütur, atq; iterum in idem reuertuntur: Imo vero, inquit Christus, qui tantu habet sidei, vt granum synapis, montes remouere potest, & longe maiora prastare. Quare vt Marinus vlteriori caudlatione imposteru veros Alchymię discipulos non vexet aut molefter, lapidis vero animalis myfterium ei inprimis, fi nó fir duræ ceruicis & intellectus surdi aperiam: inprimis concipiat, quod aliud legit, aliud vero intelligitSapiens: deinde cu F. Basilio Valentino agnoscat homine esse omnium creaturarum præstantissimum:na,inquit,quamvis animalia-terra ex carne & sanguine sint composita, aque vt homo, habeant g, viui sicum Spiritum & flatum sibi inditum Basilim Patamen rationali anima funt deftituta , quo homo præcæteris animalibus præditus eft, id-lentinus circo cum bruta vitam cum morte comutant, penitus actum est de iu, homo aute si vitam Chymia. per temporale morte creatorisuo offerat, viuit superstes anima, cum g clarificatus fuerit, anima eius in corpus clarificatum renersa, ibide habitabit, ita ot corpus animae Spiritus congregentur, cælestemá suam claritate demonstrare valeant, que in omne eternitatem separari nungua poterunt, quapropter homo ratione sua anima profixa cognoscitur creatura, si quidem (licet extrinsece cosiderando mori videatur) in aternu victurus est:mors enim est hominus clarificatio. Spiritus autem morari potest in quodam corpore, at no propterea seguitur illum fore fixum, quamuis corpus cum Spiritu conueniat; tame destituantur illi ambo forti illo nexu, qui corpus & Spiritu vincat, & confirmet, eag, pra omnibus periculis tueatur, & defendat, nempe praciosissima, nobili & sixa anima: idg, vnum est ex maximis arcanis, quod Sapienti & inquisitioni operam danti scire conuentat. At qui conscientia mea no passa est hoc silentio praterire sed patefacere illis, qui fundamentu omnis Sapietie amat. Hæc Basilius Valetinus, Intelligis, Mersenne, præclara boni istius Monachi documenta? certe si talis ac tantus fuisses, quantus & qualis ille, in Chymia Cabala, ac Magiam veram, nunqua tot mala & falsitates fuisses prola rurus. Sed ad propoliti: Ex dictis Bafilij colligere fas erit, quodnă fit verum 🗞 viuum animale aurum, aurum illud dicam à Christo emendum : habes, inquam, præoculis expositum lapidis animalis basim, de quo Rosarius. Credas inquit, precioliores esse lapides, qui procedunt ab animalibus quam cateri? A tas hunc Basilij sensum confirmare videtur Artephius in his verbis. Deus est alligatus creaturis suis, per suum Verbum, & separatus abipsis, in quantum ipsas transcendit, necenim creauitille, aliquid sibi aquale, sed de magnis ipsicus beneficiis, hocest maximum, quod ipfe adligauerit corpus nostrum, cum subtili simo omnium elementorum, scilicet anima, quà vidit occulta, manifeste, modo si corporis virtas ei minime pradominetur, quanto enim magis fortificantur corporis vires, tanto anima virtutes necesse est debilitari, & quanto magis corpus debilitatur, tanto magis ipsius anima subtiliatur intuitus. Et propterea dixit magister Bolenius. Pone lumen tuum in vase vitreo claro, & nota, quod omnis Sapientia mundi huins versatur circa hæc tria , videlicet, adligamentum anima corporalis , cum anima corporali & anima SPIRITY ALIS cum corporali, & SPIRITY ALIS cum SPIRITY ALI,

sed ligamentum anima corporalis cum corporali propinquius est, & facilius, quam spiris tualiscum spirituali. Hæcille. In quo iermone vniuersi mundi Sapientia virturem explicauit & mysterium Chymiæ veræ manifestauit. Sed & hæc Artephis verba ab alio anonymo sic peroptime interpretari videntur. Homo per animam cognoscit & intelligit omnes res arcanas, si modo illa non impediatur per corpus:nam quanto magis augetur corporis vires, seu virtus per naturale nutrimentum cibi & potus, tanto magis infirmatur, & decrescit intellectus Spiritus. Hinc dicit Sapiens Belienus. Quaris lucem tuam hocest animam tuam? quare eamin vitreo vasculo, hoc est in corpore non saginato nimis, ita enim poterit intellectus cognoscere & comprehendere arcana, & mirabilia Dei. Hæcille. Hisigitur recte confideratis cognoscendum est non fine summa consideratione, quale fit pabulum corpus humanum, atq; eius vires augens, & quale illud quod mentem seu animam refocillare solet, & consequenter si loco nutritionis corporisanima sit magis nutrienda, videamus quale sit eius nutrimentum. Iuxta vetus illud Philosophorum axioma: Simile nutritur à suo simili: at anima est res omnium creatarum subtilissima, ergo & eius refectio, est à Spiritu tali: ficetiam videmus, quod omne vegetabile multiplicetur tam in formali sua virtute, per animæ refectionem à suo simili, quam corporea sua dimensione perassiduam elementorum subtilium appositione: at anima dicta est subtilis quædamignea essentia, quæ est efficacissima formæ lucidæ virtus. Cui res nulla, vrcung; ei contraria resistere potesti quare etiam necesse est, vripsa a similireficiatur à fonte totius Sapientiz scaturiente, quo molem corpoream superare queat: Hincergo optime dixit vir quidam doctus, quod Spiritu non ore nutrimentum hauriunt, qui mente magis, quam Spiritu viuere volunt & corpora corum subtilia reddere. Est enim iuxta sacrarum literarum sensum cœlum per cœlum, non per terram, sed huius virtutes per illius cognoscere licet, nemo enim ad cœlum ascendit, nisi qui de cœlo descendit, illu illuminet prius, melius enim confirmari non possumus, quam per virturem, quæ est fumma veritas. Visne ergo Mersenne verum lapidem animalem conflare? Lapidem angularem totius istius modi transformationis basim in te ipso quære. sed inprimis, ve te ipsum cognoscas moneo: quæras dico eum in te ipso: nam scias lesum inhabitare vile tuum corpus, si non vis pro reprobato haberi. At lesus est Verbum, arque perrailla Spiritualis, quam nollem imposterum, vi cum pseudo structoribus reprobes : Elicias istius petræ angularis virtutem & actum à re, vr tu postea non tibi ipsi solummodo, sed aliis benefacere & benedicere possis, ne diutius includatur lux tua in tenebris seu tenebrosa laterna, sed in tui & aliorum beneficium emittatur, quo digne & realiter viuas i nam hac via conflatur lapis ille verus animalis, atque hoc modo in verum Cephas cum Apostolo Petro, eristransmutatus, nec veros Philosophos viam do centes, ideo vilipendes, arque nebulones supplicio dignos pronuncies velim, dum viam veram istius tuž transmutationis doceant: Nam Morienus ait. In te est & ex te extrahitur ô bone rex. Et Geber, docet adveræ Chymiæ perfectionem peruenire non posse, qui illius principia in se ipso non cognouerit. Quarescias velim, quod quicquid scripserunt Chymici, id occulte & more mysticoscripserunt, & tamen veritatis medulla subscriptorum corum vmbra est occultara, vriple, qui sensum Chymicum sapienter capere desiderat, aliud legar, & aliud intelligar, quamuis aliquibus in locis licet fuccincte, & quafi verbo mysterium tangant. Sed tu iuxta verba prædictorum, & scripturarum intentionem taliter elucescat lumen tuum hominibus, veglorificent patrem nostrum, qui est cœlis. Veniemus igiturad praxim.

Transmutemini (ait Darnæus) transmutemini de lapidibus morsuis in lapides d'us Philosophicos: viam huiusmodi transmutationis, nos docet Apostolus dum



dum ait seademmens sit in vobis, qua est in Iesu, mentem autem explicatin sequentibus, nimirum cum in sorma Dei est, non rapinam arbitratus est se aqualem esse Deo Sed vt Chymicis gradibus hoc præstare possumus, necesse est, vt Sapientum Chymicorum sensum, paulo accurationi intuitu aperiamus, quo videatis aliud scripsisse, aliud intellexisse Sapientes. Imperfectus es? ad debitam perfectionem anhela: sœtidus & immundus es? purga te lachrymis, sublima te moribus & virturibus, orna te granis Sacramentalibus, sac animam sublimem&cœlestium contemplationum subtile ac Angelicis Spiritibus conformem, vt corpus putridum; & vise cinerem, possit viuiscare, dealbare atquincotruptibile impalpabileq; omnia per I. C. D. N. resurrectionem essimo truptibile impalpabileq; omnia per I. C. D. N. resurrectionem essimo monia ipsis præstare, nos docet Apostolus, via ait. Ita vt nihil vobis desit, in vila gratia expectantibus reuelationem D. N. I. C. qui o confirmabit vos visa in sinemo c. Quibus declaratur, quod ista apparitio sit in hac vita quatenus in vita secunda, seu futura nullus est sinis.

natione divina, que est donum Dei, & non aliter.

Hic ergo est inprimis animaduertendum, quod vt homini ita diuina gratia & bonitate exaltato) datum sit omnia arcana cognoscere: auri quidem & argenti conficiendi ratio inter cætera dona proculdubio erit minimi momenti. Nam si taliter exaltatis omnia dona & arcana noscere sit concessum, sequitur pro concesso, vt quodlibet etiam particulare eos minime lateat. At Apostolus dicit: In omnibus divites fatti est un illo in omni verbo, & in omni scientia sicut testimonium confirmatum est in vobus, ita vt nihil vobis desit in vllagratia c. Et Salomon, (Sapientia docente cognitionem habui cuiuslibet rei, tamocculta, quam sap.7. manifesta.

His verò videre atque animaduertère licet, an cum ratione vel iudicio prolati sunt sermones illi Mersenno in Alchymistas veros ipsos nebulones & tenebriones vocante, quia verba fua faciant habere cum Theologiz mysteriis reuelationem, cum totius scriptur fubicetum sit circa virtutis diuinz ob causam humanam exercitationem, seu Christi resurrectionem, vipote, quæ aihil aliud sir,nisi per atissimum signum; quod nos virtute illius verbi incarnati in hac vita possumus regenerari, & à morte mediante codem Spiritu vimifico refurgere ad vitamæternam: Si enimiltiulmodi termini minime contienirent Chymiz istiusmodi diuinz, quam maleab Apostolo dictum est hoc, Tandem transformabimur in eandem imaginem: Imo vero de cordis mundificatione, de Spiritus rectificatione, de mentis ad Deum sublimatione, de luminis è tenebris emissione, de resurrectione, tam in hac vita, quam in alia, de refuscitatione à somno mortali, & infinitis aliis terminis, ad Chymiam vittam pertinentibus, vbique méntionem faciunt Scripturæ sacræ, de corpore corruptibili & incorruptibili, de mutatione à statuterrestri in cœlestem : imo vero & per ipfum granum tritici, quod dicit D. Paulus debere prius mori in terra priusquam resurgat: luculenter arguit, quod Christi actiones tam in vita 💸 passione qua in cius resurrectione possunt, per similizudine minimarum & Indignarű creaturarű exprimi, multo magis per divinas veræ Alchymiæ voces 2d hominis exaltationem rendentes: cum Spiritusille Sapientiz viuificus est EE

ille solus in omni creatura actor primarius à quo & Christus homo à morte ad vitam resurgebat, sed etiam omnes als Christiani eius exemplo ducti hoc idem siducia certa expectant, imo quidem & ipsam vilissimam plantam (vt in grano tritici videtur) à corruptione ad generationem in admirabili multiplicatione & incremento mediante illo Spiritu vniuersali resurgere & reuius cere videmus. Quare vobis (Lectores iusti) hanc Alchymistarum verorum causam committo, quo videatis, inquisitione reali sacta, an Monachus his iuste vel iniuste Paracelsum, Conradum & cateros in Chymia

vera versatos merito condemnauerit

LIBER

## LIBER QVAR TVS.

In quo

#### CAVSA FRATRVM

ROSEÆ CRVCIS, QVOS ETIAM PETIT maleuolus iste per calumniam, & malitiam) stre-

nue & viriliter satis defenditur,



Voniam Fr. Marini Mersenni consuetudo & delectatio, à charitate aberrans, est cuiusliber conditionis viros conuitiis &calumniis prolequi: non nobis inexspectato venire potest, siipsos per calumniam, & malitiam perat, qui in vera Magia, Cabala, & Chymia versantur: cum etiam ipse istas scientias, præcipuas Sapientiæ columnas, atq; etiam palatij Sapientiæ incolas conte-

mnit, condemnat, & in exilium à Christianorum turba, idq; sono & clangore quafi buccinæ relegare conatur. Sed videamus & inquiramus, inprimis an fint tales re vera viri, qui donu Sapienti z inhabitant, antequam de temeraria eius in iplos censura mentionem faciamus vllam. In hac nostra inquisitione inprimis authorum nonnullorum recentium, & tum postea sacrarum literarum testimonium inducemus. Interauthores quidem recentiores Agrippa in his verbis viros istiusmodi commemorauit.

Sunt fateor, in quit, aliqui etiam in hunc diem viri Sapientia graues, scientia insignes, virtutibus & potestatibus pollentes, vita & moribus integri, prudentia inuicti, etiam atated robore dispositi: ut reipublica consilio o opera plurimum possint prodesse sed hos aulici vestri contemnunt, vt ab instituto eorum longe diversos, quibus pro Sapientia malitiaest, fraus, & dolus, pro consilio, astus, & calliditas pro scientia, deceptio & persidia pro prudentia, religionis loco poffidet superstitio coc. Porro etiam Cardanus de istius - cardin sub. modi hominibus, qui vna vice patri suo apparebant, mentionem fecit satis lu-

Sed & præter authorum vulgarium testimonia habemus etiam, & ca sacrarum literarum, quæ non modo talium hominum, quali domum illam Sapientiæædificantium & habitantiű, verum eriam successiuam eorű ad mundi víq finem continuatione confirmant, vtpote à quib. docemur nullum fuisse aut esse aut fore aliquod mundi seculy, in quo aliqui non fuerunt, qui luminis sancti, in mundo & tenebris eiusdem versati, cognitione non habuerunt, qua prærogatiuam sibi vendicauerunt numerari interfilios Dei. Imo quidem in omni leculo & ztate aliqui, quamuis numero perpauci, fuerunt, qui per angustam portam transferunt, licet latiorem & ampliorem viam major hominum pars calcaucrit: nam legimus, quod in omni atate Ecclesia aliqui sunt reperti quibus vincentibus pollicerur, (a) lignum vita, quod in paradiso Dei est (b) vel man b Apoc. 2.17 na absconditum, & lapis albus, (c) velstella matutina (d) vel vestimenta alba, quibus e Apres. 2.16. vestiantur, & donum illud, quo non eluantur nomina eorum ex tibro vita (e) vel colum d'Apocit. 5. na erunt templi, & nomen agni nouum habebunt, &c. De istius modi viris etiam in- aport, 1.5. telliguntur hac verba Euangelista. Quotquot receperunt luce illam veram, que illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum dedit iis potest atem filios Dei sieri loan.1.12. & in prædicta Sapientiæ domo secure, & firmiter super montem constructa, inhabitare, iuxta illud à Saluatore prolatum: Omnis qui audit verbal hac mea & facit ea, assimilabitur viro Sapienti, qui adificauit domum suam supra petram, & descen- Matth.7.24. dit plunta & venerunt flumina & flauerunt venti, & irruerunt in domum illam & non Luc. 6.48. tecidit, fundamentum enim erat super petram &c.

Ar dicetis; curita occultati sunt isti boni domus illius metaphorica inhabitatores, quamfecreta eorum mansio? cur no mundo longe ante hoc tempus, comparent? Si tanta ijs adfit virtus & potestas, cur non reuelant sua secreta (vt Mersennus vult) in bonum Reipub. in qua viuunt ? Cui obiectioni respondeo, quod ditescunt equidem divitiis cœlestibus, & tamen mundo quali pauperes & incognitifunt. Nec mirum cum ipii Spiritu divites contemnant mundum eiulg; divitias pompolas, iuxta illud Evangelista nolito mundum diligere,negea, que in mundo sunt, nam omne, quod in mundo est, concupiscentia carnis est, & concupiscentia oculorum & superbia. Atq; hincest, quod mundus non nouerit filios Dei, quia filij Dei non nouerunt mundum, quippe, qui totus in malignitate est posities. Attamen voluntas Dei est, quod occulta manifestentur. Et Deus promissit per Prophetam suum, quod vltimis diebus, ante mundi periodum infunderet Spiritum suum sanctum super omnem carnem. Et Psalmista Regius præsagiuit quod Deus filios hominum sub tegmine alarum suarum sperantes de torrente voluptatus sue potauerit, quoniam apud eum est fons vita, & in lumine eius videbimus lumen.

Sed vradillius arcis Sapientiæ super montem rationabilem ædificatæ incolas redeamus, fia Spiritu disciplinæsancto, iis detur omnia scire, quippe cuius est docere omnia, (vnde & Apostolus: In gratia Dei, que vobis data est in lesu Christo in omnibus diuites facti estis in illo, in omni verbo, & in omni scientia) tunc sequitur, quodisti inhabitatores domus Sapientia, funtillisoli, & nulli prater ipsos, qui cum Salomone habent in vera Magia, in vera Cabala, & in vera Chymia scientiam & cognitionem: de quibus artibus antea verba tot ponderofa & ad propositum fecimus, cuiusmodi videtur esse laudabilis illa Societatis Rosex Crucis Fraternitas, ira, temporibus præteritis, mundo decantata, quæ quoniam percipit mundanos mundana, plus quam diuina diligere & dominiseruos in odio, & derissone tamin hoc seculo, quamin præcedentibus habere, ideo mundo (vt mihi videtur) ante constitutum rempus comparere nolunt. At quam litiniquum in mundo Christianis non modo diuina dona ab iis fratribus quondam oblata respuere, sed etiam & ipsos deridere, pro Magis & fraterculis Acharonteis habere, eifq; fumma malignitate male dicere, vobis lectoribus remitto iudicare, qui in altiori mysterij humani profunditate estis occupati.

Sed ablit vt omnes mundani in pessimă & diabolică illam incidant erga fratres suos vere Christianos sententia, & præcipue procul sitillud vitiu à viris religiosis, ve ipsi fratres illos in lesu Christo calumniis & conuitiis persequature Matth. 5. 23. Illi inqua, qui multoties legunt, & relegunt hæc Christi verba. Omnis qui irascitur fratri suo reus erit iudicio: qui dixerit fatue, reus erit gehenna ignis &c. Etalibi. Nolite indicare & non indicabimini, nolite condemnare, & non condemnabimini, in quo enimiudicio iudicaueritis iudicabimini, & in qua messura mensi fueritis, remetietur vobis. Talis ergo minime videtur esse Frat. M. Mersennus, si huic suo contextui fidem vllam adhiberemus. Vide, inquit, ne in fraternitatis offensionem incurras, &c, Sed metuo ne ipse sit fluctuans in hac sua sententia, vipote cuius est in fuo volumine, modo affirmare modo negare: Nam quoties contra hoc præ-Mat. 7.3. 65. ceptum ab eo publicatum peccauerit ipie, neminem mentis compotem latere potest. Et tamen à Saluatore nostro hæcaccepit. Hypocrita, qui vides festucam in oculo fratristui, & trabemin oculo tuo non vides, eiice primum trabem de oculo tuo, &c.Hic, inquam, in fratrum offensionem ne recurramus nos monet, & tamen ipse vbiq; offendit fratres suos calumniis & conuitiis, severiter judicat & malitiose afficit, supplicio inaudito condemnat. Sed audiamus quale sit eius

> iudicium de semineillo inter homines diuino & electo, quod Rolex Crucis Fraternitatem appellant.

T. Ioh.3 1. Joh.s.

1, loh 2

Toel.z.

Pfal,35.

Col.1723.

Sane iudices & principes serio monitos cupio, ne portenta hac & opinionum erronearum monstra in suis ditionibus grassari permittant, & illos Acheronteos Rosea Crucis fraterculos penitus eliminent, qui fere quibuslibet nundinis Francofurtensibus libellos impietatem redolentes in orbem Christianum inducunt, cum antro suo & spurio Patre nondum cognito, blashema enim sunt, qua annutiant, & se hareticos at g. Magos, vel saltem è Magorum scriptis plurima furto sumentes, plus nimio produnt &c.

### Responsum.

Dux me mouent atq; incitant rationes, cur in virorum istorum felicium causam hocin loco contra falsas Mersenni accusationes descendam, quarum prior est, quoniam in quodam meo tractatu istam Fraternitatem pro viribus meis contra calumniosas Cuiusdam aspersiones defendebam: Secunda est quoniam ipfius veritatis & Sapientia diuina cultorum hostibus & aduersariis resistere, pessimasq; ipsorum iniurias propulsare, arq; repellere summum esse veri Christiani & viri probi officium existimamus, vipote cuius est Sapientiam diuinam, & eius filios fumma cum reuerentia venerari, & amore fideli, atq; fyncero profequi. Sed vt rem pari methodo cum Fraternitate ista ac cum præcedentibus tribus præcipuis Sapientiæ columnis, videlicet Magia, Cabala, atq; Chymia, agamus: dicimus quod

Vera & essentialis, Magia seu Sapientia que recte versatur Cabala. LAlchymia. Auara, seu indigente, quo vulgus Adulterina& notha, decipiant. Rose crucis sit aut | atq; huius secta a- | Superba, vescilicer videancur tales

Fraternitas

lij talem falso in 3 quales reuera non sunt. duunt denomina- | Malitiofa, vt vitam vitiofam ducentionem, aut anima | tes pessimam in veram Fraternitatem famam inducant.

Quod autem ad spurium illud & falso assumptum Fraternitatis nomen attinet, infignes huiusce secta nebulones & supplicio dignissimos, remittimus eis, quorum est de ipsorum dolis, atq; fraudibus iudicare, quoniam istiusmodi deceptores vbiq; & omnes fere regiones frequentantes, vel Magia sua superstitiosa, vel Astrologia sua imaginaria, vel Chymiæ spuriæ receptibus falsis & fophisticis, vel Cabalæmendacis ineptiis, mundanos, aurum, diuitias, atque scientiarum mysteria inhiantes, quotidie decipiunt, atque ita istissuis impietatibus, veram Sapientiam & synceros eiusdem cultores prauis opinionibus contaminant, & in oculis mundi damnabiles reddunt.

De quibus si M. Mersennus intelligat, certe ipsum in hoc insontem pronuntiamus, qui nihilominus in eo est damnandus, quod veritare semper cum falsitate confundit in suo iudicio & totu pro parte capit: seu potius vmbram

pro vero subiecto, seu veritatem pro figmento.

Cæterum viri sedæ veræ, erga Deum erecti, sunt potius summis honoribuslaudandi, quamabignaris tanta vehementia condemnandi: sed quoniam ipfi causa minime cognita à Fratre Mersenno iudicantur, condemnantur & pro fraterculis Acheronteis habentur, inprimis confiderandum erit ferio, quodnam siteorum Palatium seu Castellum, quæue domus, de qua sæpicule in corum Fama facta est mentio, tũ postea qui & quales sunt cius incolæ, & cur inter alia nomina Fratres, inprimis, & consequenter, cur Roseæ Crucis, ac tande in fine testimonium ab ipsis depromptum in publicu est producedu, vt ex eo iudicare possimus an istius modi viri digne aut merito à M. Mersenno pro portentis & opinionum erronearum monstris ac Acheronteis Fraterculis publice sint proclamati & ebuccinati necne. Quænam ergo sit mea

de hisce dubiis opinio, vobis breuiter hic ostendam.

Ad primum ergo dicimus, quod palatium seu cœnobium Fraternitatis huius, vti ex verbis ipsoru colligere possumus, est illud de quo sic loquitur pagina sacra. Ascendamus ad montem rationabilem, & adificemus domum Sapientia. Istius autem montes fundamentum cognoscimus esse lapidem angularem, qui de monte abscissus sine manibus (teste Propheta) factus est mons magnus implens totam terram postquam fregisset pedes statua. Hinc ergo ait Propheta, Domus Dei magna est offrael, of ingens locus posse sionis eius, hoc est, mons eius, qui reuera, est mons ille verus Horeb, seu ille Spiritualis Sion, toties in pagina sacra repetita. Atq; hic lapis est eadé petra, illa vera domus de qua intendit Euangelista afferens quod sapiens adificauerit domum & foderit in altum & posuerit fundamentum eiusdem suprapetramerc. Atpetrailla est Christus, super quem domus Spiritualis & Sacerdotium sanctum&c. Verum quamuis iubemur domum ædificare super montem istum petrosum, euidens tamen est, quod hoc non sit opus humanum, ve stulti Alchymista aut Magi Sophistici existimant, sed diuinum, vnde hoc certissimum est, quod nisi Sapientia ipsa adsit, ad tale opus, tanquam agens primaria tam in artista, quam in subiecto operis, nihil præstabit artis humanæ conamen, quod etiam verbis expressis affirmare videtur textus sacer in his Psal. 127.1. Domum nisi Deus adificauerit, in vanum laborauerunt, qui ea adificauerunt &c. Adaptat & disponitida; docta expertaq; manu domum à Deo datam, atque significatam, & tum postea Deus agit ad perfectionem, non aliter quam masculum agentem in fæminam patientem adaptatione & dispositione tertium procreare videmus, videlicet fætum, quem non ædificat homo artifex, sed Spiritus diuinus in semine delitescens.

Hincergo Apostolus: Rogamus vos fratres, vt abundetis magis, & operam detis, vt quietisitis, & vt vestrum negotium agatis, & operamini manibus vestris sicut pracepimus vobis & c. Et in sequentibus effectum arguit his verbis: Vt nullius aliquid desideretis: 127. Psal. 51. David: Beati qui ambulant in viis Domini, labores enim manuum suarum manducabunt: & tamen manus artificis nihil faciunt (vti dixi) nisi disponendo & separando superflua, & tunc Spiritus per se agitad clybanum perfectionis & ad dispositionem coelestem illius regij palatij. Domum (ait Apostolus) non manu satiam seu Spirituale corpus habemus aternum in coelis, hoc est domum Sapientiz super montem rationalem sue petram Spiritualem con-

ftructam.

Sed & hoc optime expressit D. Paulus in his verbis: Plantaui ego(inquit)
Apollo rigauit, sed Deus incrementum dedit. Itag, neg, qui plantat est aliquid, neg, qui
rigat, sed qui incrementum dat, videlicet Deus, Dei enim sumus adiutores, Denagricultura estis secundum gratiam Dei, qua mihi data est, vt Sapiens architectus sunda-

mentum posuisalius autem superadificat.

V nusquisq; videat quomodo superædificet, fundamentum enim aliud nemo potest ponere prater id quod positum est, quod est solus Christus, si quis autem superadificat super fundamentum hoc aurum, argentum, lapides preciosos, ligna, fænum, stipulam, vniuscung, opus manifestum erit, dies enim Domini declarabit, quia in igne reuelabitur, vniuscuius opus quale sit, ignis probabit, sieius opus manserit, quod adisicauit mercedem accipiet, sieius opus arserit, detrimentum patietur. Huc vique Apostolus, &c.

Atq

Atq; hincest quod in pluribus Scripturæ locis vocatur tam petra offensionis & scandali videlicet Christianis adulterinis, quam lapis probatus angularis & pretiosus in fundamento sundatus omnibus, qui crediderunt in eum, 1. Pet. 2.6.
vnde non confundetur: vt ergo est lapis scandali, ita de domo male super eum 1sai. 28.16.
fundata, sic loquitur Propheta, Domum suamædisicanti in iniustitia væ ei & Prou. 12.
ecuaculo suo iniudicio: Et Salomon. Domus impiorum delebitur. Vt vero
est petra pretiosa angularis & probata, sic super istam petramædisicant veri Prou. 12.
structores domum Sapientiæ. Domum, inquam, iustorum (quæ iuxta Sapientis sententiamæternum permanebit, vt pote, quæ neq; à ventis, neq; à pluuia,
nec ab inundatione quacunq; vibrari potest (vt testatur D. Matthæus.)

De ista Domo hæccecinit Psalmista regius: Domum tuam intrabo, in Psal, 5.7. multitudine misericordiæ tuæ: Domus tuæ decorem dilexi, & locum habi- Psa. 26.8. tationis gloriæ tuæ. In domo Dei mei elegi abiectus esse, magis quam habi- Psal. 84.10 tare, in tabernaculis peccatorum & c.

Per quem eius sermonem non intelligebat Rex Templum artisicio mere humano constructum, quoniam teste Scriptura, Dominus non habitabat 2. Reg. 7.

Domum ab Israelitarum exitu ab Ægypto ad tempus Salomonis, sed man-1. Par. 28.

sionem suam in tentorio habuit. Porro Iehoua ipsum Dauidem alloquens ait.

Domum meo nomini non adiscabis, eo, quod si vir bellator & sanguinem sudisti, &c.

Per quæ verba intelligit, templum materiale: nam testatur sacer Text. quod

Dauid habuerit Templi materialis descriptionem spiritualiter à Digito Dei
sibi descriptam: vnde etiam arguere videtur se vidisse & artiscem suisse in do
mus super montem rationabilem sundatæ structura: vtpote ad cuius exemplar non modo formatum erat tabernaculum sæderis & templum Salomonis, sed etiam ipse homo, qui ideo dicitur templum Spiritus sancti.

Concludinus deniq;, quod vnica domus istius constructio veri fratris adiumento sit occulti manifestatio, hoc est, rupis Spiritualis seu Sapietia myssica à lapide Patriarche (quem vocat Domum Dei) reuelatio, hoc est Domus seu palatij Spiritualis super montem rationalem constructio, atqs hunc lapi-loan, 1400. dem Castellum myssicum Bethlehem vocamus, de quo sic loquitur Euange-lista, Christus erat de Castello Bethlehem. Vnde erat Dauid, quod quidem ex Ety-Sap. 16.5. mologia facillime sit colligendum: nam part nu Bethlehem denotat domum Exod. 16.5. mologia facillime sit colligendum: nam part nu Bethlehem denotat domum Exod. 16.5. Matth. 4.

Angelorum, panis de cœlo, & verbum, ex quo omnis homo viuere potest sine pane vulgi: vtscriptura & inscripturis Christus nos docet, vnde sequitur quod 10h.28.5. Bethlem idem est quasi quod harra. Bethel, quod denotat Domum Dei, iuxta illud Iacobi & lapis site vocabitur Domus Dei: quare si Domus Dei & templum Christicuius quidem rei mysteriu peroptime nobis describitur à viro patiente, qui si loquitur: Est serra de qua oriebatur Panis, in loco suo sini subnersaest: locus Saphirilapideseius & gleba eius aurum semitam ignoraust auis & c. In silicem mittit manus eius & euertit radicibus montes& c.

Ex quibus verbis non modo terream Domus istius substantiam, sed & diuitias, & lucem in ea igneam, atq; tum postea virtutem & potestatem designat: vnde ab eiusdem fortitudine immensi, aliter interpretatur Bethlehem, Castellum à quo egressus est Christus, domus belli: quare & ab Hermete, Chymico vero, & diuino dictitatur lapis ille Spiritualis, non ille spuriorum Chymicorum) gloriz totius mundi, mediante qua, sugiet à te omnis obscuritas, & totius fortitudinis fortitudo fortis. Quia vincit omnem rem subtilem omnemque solidam penetrat. Sie mundus creatus est. Hze ille.

F 2 Atq;

Atq; fic habestam ex lob, quam Hermetis doctrina non modo domus seu palatij istiusmodi materialia praciosa, sed & virtutem descriptam, quam etiam & per vocabulum alize ciuitatis seu arcis in scopuli summitate construchamore Cabaliftico descriptum habes, videlicet control Bethulia, quod fignificat virgo Domini, aur domus parturiens Dominum: quare & idem videturimportare, quod Bethlehem quali terra virginea pariens Saluatorem: vnde & hoc vocabulum vnicum inse totum istius Prophera sermonem importat. Aperiatur terra & pariat Saluatorem. Nath inprimis est considerandum, quod nominatam hominibus in Sacris Scripturis, quam ciuitatibus, non minimum subse mysterium comprehendant: Sicigitur ciuitatis nomenà Luzia Bethel est mutarum ob lapidis effectum admirabilem, quem domum Dei vocauit: & Bethlehem à pane viuo; qui ex eo quasi domo seu Castello egredi deber, & Bethulia metaphoricum habens respectum ad domum Sapientiæ in monte tationabili zdificatam, quod quidem nomen videtur ei ciuitati attribui typico more: videlicet quia pulcherrima erat hac arx seu ciuitas supra scopulum seu montem fundata: sic etiam mons Horeb: ita dictus quasi mons Dei & fic in cateris: Denig, vocabuli Bethlehem mysterium denotat Propheta, in his verbis: Christus Dux Israel de Bethlehe, dabit eos vsá ad tempus in quo parturiens

pariet, & reliquia fratrum eius conuertentur ad filios Ifrael.

Habetis ergo hic domum seu palatium illud Sapientia supermontem

rationabilem constructum, iam vero restat nobis inquirere quales sunt illiSapientes qui bus conceditur in illud palatium regale aditus: Huiufmodi certe homines felices simulate; corum mansionem Spiritualem sic describit, ides luculenter Apostolus. Lapidi ipsi Christo tanquam viui lapides superadificamini in domu Spiritualem: Sacerdotium fanctu offerentes spirituales hostias acceptabiles Deoper Iefum Christumes c.V os autem genus electum, regale Sacerdotium, gens fancta, populus acquisitionis, ut virtutes annunciatis eius, qui de tenebris vos vocauit ad admirabile lumen suum, qui aliquando non populus Dei, nunc autem populus Dei & c. Quibus in verbis, non modo structuræbasim firmissimam, sed & structures, arg; inhabitatores optime describit. Atq; hi sunt illi Christi fideles, qui secundum Esdræ doctrinam mortalem tunicam deponentes & immortalem sumentes & confitentes nomen Dei, modo coronantur & accipiuut palmas. Vnde vir quidam Sapientia illuminatus ait: Frustra enim laborabunt mortales, qui alienamingresse fuerunt viam, quam vt vult Apostolus, videlicet deponendo tabernaculum, qua via non fit moriendo, secundum vulgi opinionem, sed vt intendit Petrus, vbi ait, scut me docuit Christus, videlicet quando in monte fuit transfiguratus, que depositio si non effet secreta & abdita, non dixisset Apostolus, sicut me docuit Iesus, neg, dixisset summa veritas nemini hoc dicet is, nam secundum viam vulgarem, vulgariter mori omnibus erat notum à mundiinitiococ. Hacille. Quibus gentis huiusce potestatem admirabilem dono à Christo iis dato arguere videtur. Similiter istiusmodi erat ille de quo dicitur: A Edificabo domum fidelem Sacerdoti fidelico ambulabit coram Christo meo cun-Etis dieb:w. Tales (inquam) sunt illi dequibus intelligit Propheta dicens: Domus Iacob venite & ambulemus in lumine Domini: de quibus etiam alibi: Quotquot receperunt lucem istam veram dedit iis potestatem filios Dei veros fieri, his qui credunt in nomine eius. Ex his ergo statum & conditionem domus huius incolarum percipere possitis: Nuncautem animaduertendum est, quo nomine nuncupantur, vipote quibus varius in pagina sancta assignatur titulus, videlicet Dei filij. electià Deo, & genus electum, Prophetz, & amici Dei, Sapientia, inquit Salomon reddit homines effe Prophetas & amitos Dei: Fideles, iusti, Sapientes, sancti, gens, sancta Christiani sancti, vere Catholici, populus acquisitionis, semen verum Abrahæ, Sacerdotes, Fratres Apostolici Fratres Christi: Fraternicas Christiana, & multis aliis appellationibus & additamentis, quas omnes hocin loco recenser e nimis foret longum, & lectori tædiosum. Ad titulos vero viti-

I. Reg. 2.35.

4. E d. 2.

1/ai.2.5.

Sap.7.

mos

mos, quodspectat, videlicer, cur hisemen Abrahædicuntur, cum tam etiam inter gentiles à Deo eliguntur istiusmodissibi electi, quam à sanguine Iudzorum, ac deniq; cur fratres, cur Fraternitas Apostolica, Christiana & consequenter de Rosea Cruce, sermonem licet succinctum facere mihi quidem, idque haud inconsulte proposui. Imprimis ergo sciendum est, quod ve Chri- Giniu. stus erat desemine Abraham, mediante quo benedictio & salus promittitur mundo:ita quidem omnes veri Christiani semen Abrahæsunt dictitandi, non vtaitEuangelista, qui ex sanguine & carnis voluptate, sed ex Deo sunt nati: qua,inquit Christus, est mater mea, & qui fratres mei ? Quicung, faciunt voluntatem Patris mei, qui in cœlis est, ipse meus frater & soror & mater est. Sed & istius modiseminis successionem agnoscit plane Apostolus hisce verbis: Christi, qui sunt semen Abraha, sunt & secundum promissionem haredes: Nec enim probat D. Paulus, eos qui præputio sunt circumcisi, sed corde: nec Iudæum externum, sed internum à Deo electum esse narrat: cuiusmodi etiam sunt, gentilium nonnulli, non enim dicit in femine Abraha folos Iudaos esfe faluandos, sed omnes nationes terra, vti ex loco Genesisante dicto videre liceat, Gentiles sunt coha- Gali. 1.1. redes, & concorporales & conparticipes promissionis eius in Christo Iesu per Euangelium. At Christus est semen promissum, teste Apostolo. Verum quis Ep.3.6. dicet:si ista fraternitas, non sit ex sanguine? Respondeo iuxta præcedentem Euangelista sensum, quod talis consanguinitas & Fraternitas sit carnalis & humana, altera est Spiritualis & diuina: sic dictum est, quod filij Dei cognouerint filias hominum, hocest electiillià Deo de stirpe Sem, cum quibus Deus ambulauit, cum filiabus de stirpe maledicti Cain, de quibus Poetæ, Dininum genus est wesche, Semen ergo divinum non est illud carnale, sed ex puro igne & Spiritu conflatum mediante quo mundani per electionem redduntur filij Dei, secundum D. Petri sensum, qui aliquando non populus Dei nunc populus Dei. A tque 1. Pet. 2. hocseme est incorruptibilis ille Spiritus, quem Deus inclusit rebus omnibus, Sap.12...
quodetiam in hac verborum serie verificare videtur Christus: ex lapidibus Marth.3. potens est Deus suscitare filios Abraha, hocest nouos Christos & Christianos, 1. Cor. 11. quorum caput est Iesus Christus (teste Apostolo) vt Christicaput est Deus, vnde & ali-1. Pet. 2.4. bi. Domus Christinos sumus, &c. Atq; iterum Christus qui (teste Propheta)est Hebr.s. lux Israel de Bethlehem (id est de domo panis) in me loquitur, in vobis non informatur, sed potens est in vobis. At Christus est lapis angularis cui nos tanquam lapides viui, ab eo tanquam Duce Israel, & petra capitali, aquas viuas à fonte suo 2. Cor.13. perenni emittente, deriuati superadificari debemus, &c. Hinc sequitur quod 1, Per. 2. quatenus lapides eatenus vius semen Abrahæsumus: & quatenus seme Abrahæ eatenus fratres vero Christi, & interni Israelitæ: & quatenus interni Israelitæ catenus templum sumus Dei, quoniam quatenus sumus semen diuinum, eatenus fumus lapides viui, & quatenus lapides viui ab vnica petra excisi, quæ est Christus, eatenus hæc eadem side facti sumus idem cum Christo, videlicet eius membra, vipote, qui teste Apostolo, est unum corpus habens multa membra, & consequenter coheredes cum eo regnicalestis, vnde certum est, quodillud vni-1.Cor.12. cum in nobis, quo lapides viui appellamur, est illa sola in nobis veritas median- Gal.3. te qua fide confirmamur nos esse filios Dei, & quicquid præter hoc est in massa hominis tenebrosa est figmentum, atq; falsum simulachrum, & virtus & veritas re vera dici non potest, quare & ignis probamine in die iudicij vix & ne vix quidem perdurabit, vipote fumus Chymereus respectu auri illius Dei à Christo emendi, sola (inquam ) illa veritas est perfecta ad omne examen ignis, imo vero & ignea virtute purgatur, iubilat & gloriofior redditur: vti clarius 3. Cor. 3.13. ex verbis Apostoli videre liceat. Hic ergo animaduertendum est inprimis, qui 14.15. nam funt filij Abrahæ, seu Israelitæilli, non carnales, sed spirituales, videlicet lapides viui, quæ dicuntur ab Euangelista non coitu carnali, sedà Deo nati, deinde quod etia ex lapidibus, possibile est suscitare filios huiusmodi Abrahe. FF 3

Tum postea si ex làpidibus; tunc quod filii istiusmodi sint lapides interni, & consequenter spirituales, atque etiam quatenus tam lapidibus quam rebus omnibus aliis terrestribus, que terra &lapides à concretione dicuntur, dant vitam & esfe, lapides viui possunt dici, & quatenus lapides viui particulares à petra generali & catholica excisi concludunt omnia esse vnum omnia & consequenter iuxtaillud Apostoli, ipsum Christum, qui ob istam rationem omnia & in omnibus ab eo esse dicitur, quatenus ipsa est veritas sola, & quicquid præteripsam est præstigiosum, quid existit videlicet res quæ videtur & non est. Quare & hocest veri chymici diuini opus rem præstigiosam à veritate, hoc est bonum à malo distinguere & contra ludgorum impiorum naturam Barabbam qui sonat confusionis tenebrosæ filium, vinculis antiquis remittere & Christum in creatura à Iudaica incredulitate vinctum & quasi incarceratum liberum reddere, atque ita erimus veri verbi factores & sapientia illa è tenebris elucens nos reddetamicos Dei & omni dono nos diuites faciet, atque totu hoc fit aperiendo terram, lecundum illud Ifai. vt pariat Saluatorem, quod quidem non fit spuriorum chymicorum modo sed ratione diuina & mystica, quæ etiam est legitima & veris chymistis reuelata, quos D. 2. Tim.1.5 6. Paulus Agricolas veros vocare videtur, qui (inquit) certat in agone, non coronabitur nisi legitime certauerit. Laborantem agricolam oportet primum è fructibus accipereillos. Advero spurios atq; etia alios Philosophos & Theologos opus divinum ignorantibus, convertit hunc suum sermonem. Confitentur se nosse Deum factis autem negant, cum sint abominati & increduli, & adomne opus bonum reprobri In quibus amboloci tam boni operatores seu domus sapientia structores, & malifeu pleudo architecti describuntur. Hicergo est domus sapientiæ costruendi modus in monte seu scopulo rationabili, hæc est vera cuiuslibet hominis in fraternitatem Christi & semen Abrahæad optandi & verorum agricolarum seu architectorum operandiratio. Fratres etiam Apostolici dicuntur; quippe qui versantur in mysterio illo quod Apostoli & cognouerunt & mundo audacter prædicauerunt, videlicet in sapientia mystica, & abscondita, quam agnouerunt suisse omnium mirabilium operatorem, v tpote quæ est lapis ille angularis: Nam Apostoli solebant eos semper fratres dictitare, qui cum ipsis in eodem Dei arcano sunt occupati. Hinc etiam & Fraternitas Apostolica: vnde D. Paulus.

Heb.13 1 Pet.2.

Frate nitatis charitas maneat in vobis. Et D. Petrus Fraternitatem diligite. Etalibi. Fratres habitare in vnum quam bonum, & quam iucundum. Atq; huinfmodifratrum in vnum habitatio nuncupatur fraternitas: & quali nexus amoris & gaudii firmus in vnica vnius Christi & solius Petræ spiritualis cognitione, vepote super quod fundamentum omnia sunt constructa, vei in superiori Apostoli sermone sarliquido est declaratum. Quibus recte à Lectore sapiente reputatis percipiet ipse Marinum Mersennum, non esse de veræ illius fraternitatis societate, aut socium aut membrum aliquod, quamuis in voluminis sui frontispicio sibi Fratris Marini Mersenni titulum assignare & mundo publicare gestiat, at si non frater huius ordinis, ergo frater falsus, & adulterinus, quoniam in fraternitate illa est summum & sola veritas, atque præcipua charitas & fraternalisamor, in hac nihil præter dolum, malitiam, & calumniationem, quæ omnino à veræ fraternitatis schola excluduntur, & in exilium relegantur, quod etiam & in tali forma testatur D. Petrus. Deponentes igitur omnem malitiam, & omne dolum & simulationes & inuidiam, & omnes detractiones sicut modo geniti infantes rationabiles sine dolo lac concupiscite, vt in eo crescatis in salutem, & ad dominum dulcem, Lapidem viuum, ab hominibus quidem reprobasum à Deo vero electum accedatis &c. Si ergo Mersennus à mundano adultiori in statum stinsmo li infantia esset redactus, non se in aliorum causis iudicem temerarium instituisset & fratres suos, eandem cum ipso Christiani-

1. Pet. 1.1.

tatem

tatem profitentes Atheistas, Blasphemos, Hereticos, Cacomagos, Hæreticomagos, Archimagos, stultos, impudentes, nebulones, ignorantes, tenebriones, & nominibus omnibus conuitiis commaculatis, non clanculo dicere,

multo minus in vulgum falso proclamare voluit.

Quare certum est ipsum inter Pseudofratres esse numerandum, de quibus intendit Apostolus in hoc Textu. Fratres falsi subintroducti, subintroierunt Gal. 23. explorare nostram libertatem quam habemusin Christo, vi nos in servitutem redigerente c. Atiam iam istum veritatis aduersarium prose ita loquentem audio. Ego sum solummodo frater meis fratribus Catholicis Romanis, arque minime hæreticis, cuius modi sunt fratres Lutherani, Caluiniani & illiRose Crucis, ego en im sum frater cœlestis ordinis, illivero Acherontei. Cui ego sic replico, quod minime sufficiat ei sutilis istius modi excusatio: videlicet quod licet Christianitatis nomen vsurpent, non tamen sint ei fratres, vipote alienam ab ipso religionem prositentes, nam si oculis mentis paulo rectioribus inspiciet apostolorum actus, inueniet quidem quod ipsi, qui Fraternitatis surunt veræ, sudæos Christianæ Religioni aduersissimos, suos fratres appellant: nam in vno loco viri fratres & patres audite (inquit) Stephanus: in alio tam Gentilibus quam sudæissic prædicati sunt Paulus & Barnabas, viri fratres sili generis Abraham & c.

At vero ipse teplicabit sine dubio: quod hoc in loco intelligit per fratres successionem sudzorum ab Abraha, quatenus siraelitz omnes dicuntur fratres. Sed hoc ipsum minime excusabit, quoniam multis in locis, tam in suis prædicationibus, quam Epistolis alloquitur Paulus, etiam Gentiles adhuc minime credentes suos appellat fratres: atque etiam eos, qui erant Idololatrz, vti ex multis sui contextus locis videre liceat. Imo vero & à Propheta hæc legimus, Christus Dux Israel de Bethlehem dabit eos, vsq; ad tempus in quo

parturiens pariet, & reliquie fratrum eius conuertentur, ad filios Ifrael &c.

Nonne hoc quam perspicue etiam turbæ confusæ loquendo, Saluator Mich.; i. mundi in his verbis, arguere videtur, vnus est magister vester, omnes autem vos fratres estis, &c. A cin consequentia rationem denotat dicens, quoniam vnus est Matth, 23, 8; Pater vester, qui est in calis. Quibus denotare videtut non fratres carnales, fed fratres in Deo: ne cíolos Apostolos estalloquutus ipse, sed eriam confusam audientium turbam, in qua etiam infideles Iudæi cum Gentilibusinerant: Denig; hoc totum firmiter concludit Propheta, dictam Saluatoris sententiam confirmans, in hise verbis: Fratrem vestrum quisg, quare despicit, cum unus sit Pater & conditor: Quibus liquet quod de omnibus hominibus in genere, vtpote, qui ab eadem unica petra sunt exscisi, intellexerit, quo ita sese habente, quomodo ausus est Monachus hic contra Apostolorum, imo & magistri supremisensum negare quempiam esse suum fratrem, cum verbis tam expresfis, omnes in mundo viros intelligat effe frarres, quatenus ab vno magistro docemur, & ab vno Patre nos omnes orimur. Quare attendat Mersennus ad bac Psalmista regij verba. Os tuum abundauit malitia & linguatuarontinnabat Psal. 49.19; dolos, sedens aduer sus fratrem tuum loquebaris, & aduer sus eum ponebus scandalum: quare in tenebris es, quia fratrem in odio habes, in tenebris ambulas, & nescis quo eas: Imo vero in hoc suo odio occidit fratrem suum, iuxtaillud: Omnis qui odit fratrem (uum homicida est: at homicida non habet vitam xternam in [e, quemadmodum vice versa, qui diligunt fratres suos translati erunt de morte ad vitam. Hac D. Ioannes, quibus confideratis de Monacho isto non sum ausus iudicare, quonia eius est de huiusmodi causa iudicare, qui Cainum iuste iudicauit nam & Apostolus vtitur hoceodem exemplo.

Deniq; advationem iam peruenire licet, curista Fraternitas, Rosez Crucis adiunctum sibi vendicet, in præcedentibus sat liquido ex literarum

Digitized by Google

sanctarum testimonio, Fraternitati electorum, adiunctum Apostolicum, & Christianum, coniungi declaratimus, Cur igitur non hocadiunctum Rosez Crucis? Arvero in religione Romana, ordinem habemus sancta Cruci dedicatum. Anne ergo est res tanta indignitatis Fraternitati Apostolica & veris Dei electis & fratribus, hocadditamentum Roseæ Crucis adiungere? Aut credet quisquam additionem Rosex crucis, nihil significationis, ad rem ranti momenti pertinentis, præ se ferre? Imo vero ostendam additionem Roseæ Crucis integrum fraternitatis fidelium mysterium aperire atque detegere, quamuis ignorantibus plane aut nihil aut parum ad propositum sonare videatur. Non est quidem sine ratione, quod in velis Anglicanis, atque etiam in pectoribus Athletarum Christianorum in bello contra Saracenos & Turcas rosez & rubicunda crucis portauerint characteres : Quare mysterium hoc in loco crucis nobis imprimis enucleare operæ pretium esse existimo, quo melius certain istiusmodi ad Fraternitatem additionis rationem enucleamus. Sciendum ergo est quod sacra pagina duplicem nobis proposuit cruce non aliter quam duplicem legem, & duplicem Bibliorum fanctorum fenfum, & duplicem sapientiam, videlicer exteriores & interiores, quarum exterior quæque est suæ interioris obuelamen : Sic sub lege externa, interna quasi nucleus in testa occultatur, sic in scripto sacrospiritus litera absconditur, & Sapientia diuina & mystica in confusailla mundana, quæ mera est hominum nam postquam Adam gustasser de arbore boni & mali, contusio protinus orta est, & veritas lucida sigmenti tenebris ita est obuelata, vt error protinus in mundum irrepserit atque ita loco puræ & simplicis vnitatis vnitatum confusio videlicet, numerus ille binarius, monstrum nempe biceps, vtpotetam ad malum quam bonum respiciens, est ortum. Atque hinc partus est interni & externi nexus, vitii & virtutis mixtio, sapientiæ mysticæ cum humanæ commaculatio, lucis in tenebris occultatio. Atque vt hæcomnia in vnum reducamus, spiritus sub litera obuelatio. Sed quid opus pluribus? Verbovt dicam eadem proportio quæ erat inter sapientiam mundanam seu humanam & illam ditinam, est inter crucem corpoream & externam atque illam spiritualem : nam vt Apostolus ait, quod sapientia huius mundi sit stultitia apud Deum, & alibi: Deus eam stultam fecit, vnde D. Iacob. ait Sapientia tua & scientia tua hac te Tacob. 3. 47. decepit, ita quidem sapientia diuina & mystica est illa spiritualis & occultata quam pradestinauit Deus ante secula in gloriam electorum, vti testatur D. Paulus. De illa sic loquitur D. Iacobus sapientia contradicens veritati non est de sur sum descendens à paire luminum, sed terrena, animalis & Diabolica, de hac vero sic, sapientia, qua de sursum est, primum pudica est, deinde pacifica, modesta, &c. Hoc etiam &idem dicendum est de cruce : quare interna est illa realis & de essentia vera sapientiæ illius mysticæ, vt & externa est solummodo inuentio humana, quæ nihil est aliud quam figmentum & simulachrum falsum ad crucem illam essentialem typice depingendam, quod verificari videtur D. Paulus sic loquendo Non in manufacta sancta Christus introinit exemplaria verorum, sed in ipsum calum, ot appareat vuliui Deipro nobis. Neque ve sæpe offerat seipsum, quemadmodum Pontifex intratin sancta per singulos annos in sanguine alieno de Imovero Apostolus per totum illud caput, probate videtur, quod omnes illa actiones insanguinis alieni aspersione in tabernaculi fabrica, in cruce qua serpens aneus erat positus seu suspensus, & omnia reliqua lege Mosaica observata, essent typica & analogica, realia illa feculo futuro arguentia, quod verbis expressis sic probat. Hoc, significante Spiritu sancto nondum propolatum esse sanctorum via, adhuc priori tabernaculo habente statum, qua parabola est temporis instantis &c. Porro etiam alibi scriptum inuenimus quod excelsus non habitet in manufactis: Quibus euidens reditur, quod crux manifesta & ingenio humano fabricata sit minimi momenti, atque ita se habeat in rei veritate ve

Y. Cor.3. I, Cor.I. 1, Cor. 2.

Incob.3.2.

Hebrig 8: Ad.748.

fapien-

lapientia mundana, ad illam diuinam & mystiga quatum hac ell Dei vittus, illa meraskultitia. quod etiam videtur Apostolus denorare in istiusmodisermone. Grux Christi Iudeis scandalum, gentibus stultitia, fantiis vocatis Dei virtus Sepientia V biper scandalum intelligit odium quod habuerunt ad Christi n.com. crucem: vtpote sola signa expectantes: per statitiam non medo, splos intelligit qui derident crucem, sed qui crucem mundanam & minifestam pro illo spirituali, qua est virtus Dei, acceperunt; externum videlicet pro sacertio. Quare ve in mundo obleruantur elle duo oppositistima, ex quibus canta officire în mundo antipathia, atque tam immanis inter res mundanas discordia, videlicet lux & tenebræ quarum illius princeps est Christus, huius Diabolus; lic eriam videmus ex hisce crucibus vnicam esse virturem Dei & sapientiams realom, que est pura & syncera lax, altera vero est Diabolica, eo quod in illa non inhabitat diùinitas, quippe que est manifesta, & consequente destricia: gentium vulgus alliciens ad idololarriam; cam videlicet rem venerando in qua nulla est divinitas, arque ita illud crucem Diaboli quatenus latria adoratur loco illius viuentis ignorantia immani ductum colit & adorat. Hino scriptum invenimus à quodam patre reuerendo ecclesiz crucem Christiex geminoligno constitui, super quod cruciabatur Diabolus simul & saluator noster lesus Christus, ac si dixisset ligno mortuo crucifixis esset Christus, at illo viuo quod & lignum vitæ dictitatur Diabolus, cui etiam opinioni videtur, Apostolus astipulari: cruce (inquit) Christi gloriandum per quam mihi crucisixus est mundus & ego mundo. Quid autem per mundum sibi crucifixum intendit explication his verbist Crucis (inquit) ftigmatain corpore meo porto, ac si dixisset gal. 14. crucem Christi veram & spiritualem intra me habeo, super quam mundus & @allo.17. res mundariz sunt crucifixz & mortue, & consequenter ego mundo: vnde & alibicrucifixus fum Christo ve Deo viuam. Non ergo debemus Diabolicam & mundanam illam crucis manifeltæ partem venetari,& tantis honoribus fuperstitiosis insequi, vipote que est mortis & non vite crux, ex ligno mindano & corruptibili siue re alia conflata, sed illam realem & veram atque viuam Christi crucem, que est sapientia mystica illa, quam pagina sancta vocat lignum & arbor vita, cuius fons seu radix est verbum lucidum: de qua intendit hic versus: Forma facrata crucis venerando fulget amictu. Atque hacest illa vera ingerna & centralis ètux Christi, à quo fraternita silla adeo à quibusdam mudi phantasticis defamata atque calumniata, denominationem suam derivauif: ita inquam videtur esse ratio illa przcipue cur Fratres crucis dicuntur vepote cuius ordinis fuerunt non modo prophetz fancti, sed etiam & Apostoli omnes atquesideles eorum discipuli, vade dixit Salvator, crucem suam manis, 16, tollet & sequetur me, qui vult post me venire abnegat semet ipsum. Quo sermone mundo intimare videtur, imprimis quodà quolibet verò Christiano requirenda sit spiritualis Crux de qua Apostolus loquitur, in locis antea citatis, & quodiple leiplum negans mundo le crucifigat, vt & iple mundum tibi, vel vt D. Petrus vult se reddant sicut infantes rationabiles modo gentti, ve fine doto lac co. 1. Per. 2.1. cupiscant mediante qua crescant ad salutem, & ad Christum lapidem viuum accedant, Geotanguam lagides vius adificantur Ge. Similiter alibi diciterucem suam qui non - accipit & sequitur me, non me dignus est. Aut vt alibi habetur, Crucem suam qui Matth. 10. non baiulat de post me non venit, non potest esse meus discipulus: In his igitur verbis maximum delitefeit mylterium, indearguens quod qui non petiit & pullauit, & inuenit, & ita cognonitillam in se crucem arcanam, vt ipse eam scienter portans, Christian selum, qui est virorum caput, & Dux Israel de Bethlehem, digne sequatur, verus Christi discipulus esse nequit. His ergo sar liquido declaratur, quodomnis verus Christi discipulus debeat esse frater vinus ex fraternitate Crucis. Atvero iam cur Rosez Crucis iam vobis explicabo: Ex Aupradictis facillime colligendum est, quod omnes boni & veri Christiani fum-

Digitized by Google

fumma ope niti debeant illam Crucem mysticam cognoscere, iuuenire & secum ferre, sine qua recte pro discipulis Christi haberi nequeant : At iam inquirendum est, sub qua effigie, vel quasi colore & indumento illud electis comparere & dignosci soleat: Crux illa cui omnes boni Christiani se dedicare debent, non est more Crucis vulgaris & corruptibilis aspectu & colore varia, fecundum materia fubiectum, ex ingenio humano est fabricata, fed fanguinea & rose ruberrima similima liliis interserta, de quo intelligit propheta more mystico loquens in hæc verba. Christe, quare rubrum est indumentum tuum & vestimentum quasicalchantum &c. Aspersus (respondit Christus) sanguis eorum super vestimenta mea &c. Quibus verbis propheta innuere videtur Crucis sanguinem seu rubicundam à rosea Crucis tinctura, vipote in qua sanguis omnium peccantium inspergi quasi videtur, & virtute ipsius, à labe peccatrice mundificetur : Hinc ait D. Ioannes, sanguis Iesu Christi filii Dei emundat nos ab omni peccato &c. sanguis (ait) filii Dei, quo sermone non intendit fanguinem humanum, fed illum diuinum & myfticum, vnde de fanguine Iefu Christi Deigeniti & non humano loquitur:nam vt est generatio ex sanguine humano & coitu libidinofo, ita etiam est alia diuina ex spiritu Dei, iuxta illud Euangelista illius: Quinon ex sanguinibus & voluptate carnis, sedex Deonati sunt: sanguis n. & caro, prout est ingredinequit in regnu calorum: vnde & alibi, Sanquine pretioso quasi sanguine agni immaculati, & incontaminati redempti estis. Atq; hincest quod alibi sit scriptu, quod sanguinis Christi aspersio melius loquatur quam Abelis:namille erat spiritualis, & mysticus, hic materialis&typicus: Et al bi. Deus pacis eduxit de mortuis pastore ouiu magnu sanguine testamenti aterno &c. V bi per sanguinem testamenti illum viuum & spiritualem intendit, mediante quo & nullo alio, teste pagina sancta, facta està morte ad vitam eternam restitutio. Etalibi. Sanguis hic testumenti quod mandautt ad vos Dens: De qua ibidem clarius, inde arguens ceremonias legis antiquæ non esse nisi parabolas & typos ad spirituale istud mysterium absconditum explicandum, sanguis air hircorum & taurorum & cinis vitula aspersus sanctificat ad emundationem carnis, quanto magis Christisanguis, qui per Spiritum sanctum semetipsum obtulit immaculatu Deo; emundabit conscientia vestram ab operibus mortuis, ad seruiendum Deo viuenti &c. Quibus arguere videtur, quod sanguis ille sit spiritualis: imprimis; quia vt litera spiritum sub se habet tectum, sic vetus illud mandarum, externum scilicet seu lex Moysaica, legem nouam internam, seu illam Christi in se obuelatam habet: & consequenter legis istius nouæ fundamentum est spirituale, videlicet petra spiritualis cumeius sanguine, vipote ab ea quasi aquis viuis & igneis scaturiente, qui ideo re vera sanguis crucis dicitur, vepote qui cum sit sixus & permanens ad omne ignis examen, quatenus aurum viuum emendum à Christo, quasi crucifixus dicitur &languis crucis, mediante quo labbathum, requies, & pax creaturis redditur. Quod etiam ex his scripri sacri verbis luculenter innotescit. Pacificans per san. quinem crucis eius, sine qua in terris sunt, sine qua incalis. Atque hinc etiam erat quod beati dictifunt lauasse stolas suas, ve esset potestas corumin ligno seu arbore vitæ. Hicinquam crucis sanguis erat ille testamenti, quod mandauit ad nos Deus, (est enim donum spiritus sancti) cuius communicatio est, Calix ille cui benedicimus & sanguis in vero sacramento mysticus, qui est sumendus, iuxta illud Apostoli: sanguis Christi est communicatio calicis cui benedicimus. Hac ergo est vera crux rosea liliis adornata: quem Esdras seu potius Deus Esdra testimonio, per metaphoram domui sapientiz super septem columnas con-4. E/d.2. 19. Structæ alludens sic depingit: Paraui (inquit Deus) montes septem habentes rosam & lilium, in quibus gaudio implebo filios tuos. Et in alio eiusdem loco nominat donum, seu arcemistam calestem Sion: vbi etiam & incolarum conditionem ita de-

scribit. Recipe Sion numerum tuum & conclude candidatos tuos qui legem Domini

Ifai. 63. 2.

I. loan. I.

Ican.13.

I. Pet.t. Heb 12. Heb. 13.20.

Heb. 9.

Heb 1.21. Apoc. 22.

. Cor.10.

comple-

complenerunt, & roga imperium Domini, vi sanctificetur populus tuus qui vocatus est abinitio & cat. Hi sunt qui mortalem tunicam deposuerunt, & immortalem sumplerunt,& confessiount nomen Dei, &t. De secreta stiulmodi tabernaculi dispofirione antea plenius fumus loquuti, voi documus, quod peream non intelligam vulgariter mori, quippe quod omnibus est notum, sed cam quæ est secreta & abdita &c. Sic deniq; ad subject um crucis nostra pertinet tota Canticorum Salamonis parabola, in quo legimus (in persona sponsi loquens) Ego sum Rosa Scharonis & Liliam conuallium, & c: Dilectus meus similis capra saper Cans. 2.1. Ego sum Roja Scharonis & Liunm convaurum, & Diecom mental sur conclusio, fons Cant 2.7.
montem Bethel, (id est) domum Dei,&c. Soror measponsa, hortus conclusius, fons Cant 4.12. fignatus, emissiones tua Paradisus malorum punicorum, Fons hortorum, puteus aquarum vinentium, &c. Deniq; qualiter debent operari ad gemmæistius modi Thef.4.10. incomparabilis inquisitionem, nos docet paginasancta, videlicet, vel generali forma vel particulari. Generaliter nos instituit Apostolus sic: Rogamuswos fratres vt operam detis, vt quieti sitis, & vt vestrum negotium agatis, & operamini manibus vestris, sicut pracepimus vobis, vi nullius aliquid desideretis. In particulari sua instructione more analogico discurrens nos docerad mysterii perfe-Stionem, velsub Agricolz vel Architecti typo pertingete: Sub Agricolz 1. Cora. 6. (inquam) titulo. Vnde ficloquitur. Egoplantani, Apolloriganit, sed Deus incrementum dabit,&c. Deienim sumus adiutores & operatores: vndc dixit Dei agricultura estis. Et D. Iacob. de istius modi agricolis intelligens ait, patientes estote fratres vsg. ad adventu Domini. Ecce Agricola expectat pretiosum fructum terrz, patienterferens donec accipiat temporaneŭ & serotinum. Patientes igitur lae.5.7. Affote & vos, & confirmate corda vestra, quonia aduentus Domini appropinquabit, & c. Quod autem D.I.C. apparebitin hae vita electis nos docet D. Paulus qui ait: Cor.1.7.
Ita vi nihil vobis desse in vllagratia expectantibus revelatione D. N. I. Christi, qui & cossimabit vosus, ad sine sine crimine, &c. Quo sermone indicatipsum veris fratribus fore etiam in hac vita reuclatu quippe quod in vita secunda nullus est finis. In hoc etia sensu loquitur propheta dicens aperiatur terra & pariet saluato- Isaim. re. Et Euangelista ait potensest Deus ex his lapidibus exuscitare semen seu filios Abraha. Et lob: ait. Et verra de qua oriebatur panis in loco fuo igni fubuerfa est: Locus Saphiri lapides eius & gleba aurum. Et patriarcha agnouit lapidem, quem erexitin titulum esse domum Dei: at verbum & sapientia est Lux persectissima quz manifesta occultando & occulta manifestando in mortalium aspectum comparere non est impossibile. Vt igitur istiusmodi agricolæ veram terram istam more legitimo præparent, cultiuent, & disponant necesse est & cum Paulo in ea plantare & cum Apolline irrigare eam priusquam fructu Deo benedicente, accipere queant no sine patientia expectantes reuelation & Domini. A crationem dat Apostolus dicens, non esse volentiaut currentised Deo miserente: Deniq; sub architecti figura operatur frater ad huius operisperfectionem, vnde Apostolus ait loco citato secundum gratiam Dei quæ mihi data est, vt sapiens Architectus, fundamentum posui, alius autem superædificat, fundamentum enim nemo aliud potest ponere præter id quod positum est, quod est solus Christus. De huiusmodi Architectura intelligens Paulus, ait Dei fumus adiutores, ut sapiens architectus fundamentum posui, alius tamen superadi-1.Cor.3. ficat; cui etia Dauid astipulari videtur dicens: Domam nisi adisicauerit Deus in vanum laboraverunt qui eam super adissicauerunt. Quod est idem cum illo à Pau-P, al 127. lo sub typo Agricolæprolato. Neg, qui plantat est aliquid, neg, qui rigat, sed qui incrementum dat, Deus, Dei autem sumus adiutores, &c. Sicetiam licet incorruptibilis Dei spiritus sit in grano tritici, nihil tamen præstare potest sine agricola adaptatione & dispositione, cuius est terram cultiuare, & semen in ea ad putrefactionem disponere aut granum illud viuum in eius centro habitans nihil operabitur. Atqs sub istiusmodi Architecti typo nos monet Propheta, vt ascendamus mentem rationabilem vt adificemus domum sapientia. Ad GG 2 meliomeliorementem operanderationem, vi adRole tro hybicalidaliteit and the trong mus, intelli minaud exiguantin eo negotio impendere Bicultar cum eo gallidum (ed ad tertz via erc and affine se oper notto prins words & in Coyung Stendard, particular among corpora state and the condition of the State and the state of the state reignem niss pet mannen. Id. it. Associates of the constant of a line of the mission in specific manners that it is not a present an agree in some and a present in agree in some and agree it is not a present in agree in some and agree in a present in agree in a present in a pre melterclolent. Acti tottledises conuce pigergo est vere a diffinz Alchymis adus radium muntant an aditus, ve coming of ligamus & de apporte vira pointe anno se de apporte vira pointe anno se de apporte vira pointe anno se de apporte d Quibus verbis detrotage, videtut quod sciene debear profunde odere in terram desir omni aperati ve lapidem vere angulatem a dem Do to legit inueniat, quo sciar superemperatur timent inxeaillist Apoltoli decimente haceffe hererogeneim omne illumination hoc elle heterogen and his mentia est de ini petra humana leu shimani quam aliju in Roleo & fanguineo fuo fulgore, qua

istius modi Agricola intel igentis. Liporarten Areo de fructibus laboris su accipere.

His ergo bene ponderatis liquebirquis parale su cis sanguis & Cheisti crux, quam omnusterus cuis su cis sanguis & Cheisti crux, quam omnusterus cuis su cis sanguis & Cheisti crux, quam omnusterus cuis su cui s

Denique dicet procul dipbio quis, vinde est quoi tatis tam bene intelligere presonnis, sur quonamento nis ita instructus ve non soluin ipsorum religiorismo tiam rationem, qua Rose crucis fratres dichimitis solue Rose crucis fraterculis vinte?

fructu laborum luorum tandem fæliche

Pfal.133.1.

Ad virimam interogationem dico, me minige salven

xuisse graniam agnoscentem cum Apostolo, non est istud donum volentis aut currentis, sed Dei miserescentis & Deo placuisset voluisse sat etit: Sed vt quarenti, quicunque eritatque etiam vobis (Lectores beneuoli) in prioribus dubiis satisfaciam, oculis veltris, Epiltolám ego quondam à Fratribus Roseæ crucis ad candidatum quendam Germania millam atque conscriptam fideliter producam, cuius ego à quodam Dantiscano meo amico, exemplar tandem accepi, vt (eria eiusdem lectione & telectione facta, tum postea iudicare possitis, an verba à meantea de mente, & de dono Dei spirituali seu lapide angulari facta, de aquis viuis, de horum fratrum religione, ac fraternitatis additamento sint male à me & à proposito ac aberranter prolata, cuius etiam subica bene à viris doctis & iustitiz alis innitentibus ponderato, de ipso optime, idque ingenue omni partialitate seposita iudicare possunt, an istiusmodi viri, Fratres Rolez crucis dictitati funt tanto supplicio afficiendi, tanto odio & persecutione digni, à mundo Christiano tanta vehementia propulsandi, & in exilium relegandi sempiternum, ve religiosus iste Rhadamanteus iudex,ad tale officium minime vocatus, asfeuerare videtur.

#### Venerand, vir & Dom, honor,

Vm primus erit hic annus tua natsuitatis, fælici simum introitum at á exitum vita tua tibi à Deo summo precamur, & quia sacra philosophia bono unimo constans indagator huc v sá extitisti, euge perge, Deum time : síc igitur ad superos & síc verissimam scientiam tibi ipsi comparabis. Deus n. est qui adinuenit omne viam, & Deus, qui Jolus est circumferentia & centrum. Sed accede, audi, hanc tibi accipe †. Qui scientiam addit, addit & dolorë, eo quod în multa scientia multasit indignatio experti loquimur. Mundanin, omnes,& gloriosi Thrasones iactabundi, pomposi, garruli & inanes immerito blasphemant, etiam re incognita maledicunt nobis. Sed non miramur, quod ingratus mundus verarum artium Professorum veritate ipsassit persecutus, tuatamen de causa interrogationibus his, quidscil. facimus? quid possumus? vel an simus, brewiter respondebimus. Apud Ioan. itaque legimus quod Deus sit summa Lux, & in Luce nos ambulamus, eo quod Lucem (quamuis clausa Lucerna) mundo exhibemus. Sed mundane qui hoc negas, ignoras velnon vides, scire oportet, quod inhabitat tuum vile corpus lesus. Hocex Apostolo habes. At lesus nouit omnium cogitationes, Cui siadhares, vnus tandem spiritus cum ipso sies, & cum eiusmodi sis, quis te prohibet cum Salomone hominum ligitationes tam prauas atque bonas scire. Et hovex pramissis àme accipies. Et hinc est quod omnibus non respondenius, ob quorundam nimirum mentes fallaces, Nam qui à Deo alieni, sunt nobes contrarii : & quis est tam fatuus, qui peregrinum aduenam permittat alienos ingredi lares. Sed si obiicias expectandum esse vnionem hanc in futuro tantum seculo, ecce mundanum in hoc te modo prabes, qui ignorantia tualucem extinguis, mentitum etiam Apostolum dicere non erubescis, apud quem hac clarius habentur his verbis, ita vt nihil nobis desit in vlla gratia, expectantibus reuelazionem D. N. I. C. Sed de vita hac inferius dices minime esse intelligendum. Quid ergo sibi vult versiculus sequens : Qui consirmabit vos vsg, in sinem : nam in regno Dei non est finis, de statuergo hor temporaneo videbitur gloria Domini, & gloriosus Iesus. Si de officio vero nostro viserius quiequam quaratur. Oues perditas ad verum ouile reducere conamur. Frustra itag, laboratis miseri mortales qui alienam ingressi fueritis viam,quam vi vult Apostolus,deponendo tabernaculum,qua via non sit moriendo, secundum vulgi opinionem, sed vt vult Petrus, cum ait; sicut me docuit Christus, videlicet quandoin monte fuit transfiguratus, que depositio si non fuisset secreta & abdita, non dixisset Apostolus, vt me docuit Iesus: neý, dixisset summa veritas, nemini hoc dicetis: Nam secundum viam vulgarem, vulgariter mori omnibus erat notum ab initio mundi. Transmutemini ergo, transmutemini de lapidibus mortuis in Lapides viuos philosophicos. Viam demonstrat Apostolus, cum ait : idem veleadem mens sit in volis, qua est in Iesu, mentemetiam illam explicat in sequentibus, nimirum cum in forma GG 3 Dei

Dei effet, non rapinam arbitratus eft, se aqualem effe Deo : the villet is oimes natur secretorum abditorum indagatores : hac auditis, his tamen na creditis miseri mortales, qui tamanxii in vestri ruină tendit is, sed vu ne felicitari missirime; viene super circulos mundi eleuari superbe, visse in calum super terram hunc & tenebrosum tuum corpus dominari ambistiofe, anne omnia mirabilia vultu facere indigni? Lapidem ergoreprobatum cognoscite, quinam sit, antequam quaratur. Tu autem frater audi, cum S. Ioanne loquar, vi societatem habeas nobiscum, & societas nostra sit cum Patre & cum lesu, & scribimus vobis, vi gaudentis, quomam Deus est Lux & in co non sunt tenebra villa ut nobiscum autem conuenias, Lucem hanc cernas, impossibile n. est alia luce (nisi cum volumus) videre nos. Hac ergo fequere nos que nobifcum falix fias centrum enim est o-... mnium rerum fixi simum palatium nostrum, multa etiam obscuritatis, eo quod multis nominibus velatum : ingredere, ingredere ad gloriam Dei tuig, salutem, amoris Philosophici portas & gymnasium, in quo docetur perpetua Charitas & Fraternalis amor Relucens autem illud & inexpugnabile caftrum quod super montem Dominiest conditum, ex cuius radice exit fons aquarum viuentium & fluitus amoris. Bibe bibe & ite. rum bibe, vt omnia latentia videas & nobifeum convenias, interimeaue. Sed quid? optime n. nosti quod nihil à naturain nutrimentum sumitur prater id, quod est subtilime, crassum & faculentum rencitur in excrementum: Bene etiam à te disputatum est quod spiritu non ore haursunt alimentum qui mente magis quam corpore viuere volunt, & corpora eorum subtilia fiunt, e. g. calum per calum non per terram : sed huius per illist virtutes cognoscere licet, & si me recte intelliqui nemo in culum ascendit quod quaric nist qui calo descendit quod non quaru illumilluminat prius. Quicquid ergo ex cato non est simulachrum falsum est, & minime potest dici virtus. Melius stag, Fraser confirmari, non potest quam per virtutem ipsam, que est summa veritas, quam si in omnibus operibus tuis, ac verbu totu viribus Sapienter ac religiose seque conatus fuerus, ipse te confirmabit in dies magis at que magis, est n. igneus spiritus, scintillarutilans, granum impassibile nunquam moriens, proprium corpus sublimans, omnecreatum inhabitans sustentans atque gubernans, aurum ignitum à Christo emendum, purum in igne, glotiosius semper & purius, fine diminutione tubilans, te, inquam, confirmabit indies, donec, we doctus ait quidam, in pralio factus fuerus or Leo, mundi vires omnes sumere valcas, mortemque non timeas, nec quicquam Diabolicatyrannis excogitare potest violentie, tum scil talis sis, qualem concupistis, lapidem & quale opus. Et vi Labores tuos benedices Deus quod apud probati simos authores sub umbra legi sic accipies, nam aliud legit aliud. intelligit sapiens. Imperfectius es? ad debitam perfectionem anhela: fatidus & imminidus es, pirga te lachrymis sublimate moribus & virtutibus, orna ac colora te gratiu facramentalibus, fac animam sublimem, & calestium contemplationem subtilem, ac angelicis spiritibiu conformem, ut torpus putridum ut vilem cinerem possit viussicare, dealbare at que incorruptibile impassibile que omnino per I. C. D.N. resurrectionem efficere. Hac facies & nemînem mortalium me luculentius scripsisse fateberis. Hac tibi dicenda commilit Domina Virtus, à qua secundum merita tua latina imposterum doceberis, ea lege vit with Apostolus, si depositum custodius. Vale.

F. T. F. in Luce, & C.

#### EPILOGVS.

Scio ego quam plurimos fore homines, quibus in sensu, solummodo vel historico vel tropologico Bibliorido Sacrorum versatu, pradictus noster de Theosophia discursiu apparebit admodum alienus, incognitui Eprater consueta Theologia vulgariu statuta ordinatus, haud intelligentibus ipsas sacrosantii Euangelii seripturas etiam cum anagogice tum allegorice, idque patrum Ecclesia consensu, expone posse: Nam quameste explicatio illarum historica & moralis sen tropologica & literalis doceat quonado homines imprimis ad Deum creatorem & tum postea ad innicem, tanquam fratres, & consanguinitate proximi, in societate Christiana & legibus concordia atque moribus idoneis se gerant in boc mundo, ita quidem sub issimumedia doctrina typica delitescit illa mystica seu allegorica atque etiam anagogica, in dininis pracipus mysterius, enucle-

enucleandu cernituum hominia, vipote qui est divina quenes imago imprinis est accunatissima mentu sua acces mundame transcendendo ad suicilminis sontempartumus sendere atti in quo entimmus occurrentia. Christo, per Christum transformani. Mine asso ent quod vertigons ille Morfainus in duo cantummus en Saluatore nostro est divisus, quorum Vnum ad Deum spectat, videlicer vi tum timore er reverentia sup 7. eum quaramus, atque mysica issus sapiensia areamismueniamus, iuxia illud Sapiensia Tithor Des est principium acquisitiophis sapientize, omnia tam viculta quan manifesta revelanti acquismus Des er Prophetai associationi. Alterum adpranimum, seu hominim rigiona ad troposiciam seu moralitatem per quellicet ad ethicam vnium bominis ad alterum ordinatiques est disposicionem, quorum duo-rum, illud minime esse promulgandum, mam satraprofami baud permissenta pes docet mundi Saluatur. Quod quidem arguit in hii; Nosite, inquit, prosicere margaritas porcis, alte panem siliorumina sum propalandas, similiter segum esse aliente minime propalandas, similiter segum quod ex librio ab Estra seri-lum, viberes se vidisse aguosit semone minime propalandas, similiter segum quam indioni eos legerent ino-uissmos vero 70. consensados estre tenendos monet, vi sapientibus de populo traderentur. Quobus arquere videtur, quod tam Bibliorum santotum vissor monet, vi sapientibus de populo traderentur. Quobus arquere videtur, quod tam Bibliorum santotum vissor monet, vi sapientibus de populo traderentur. Quobus arquere videtur, quod tam Bibliorum santotum vissor ses enteres das hominibus sunt amplectanda, verum illa non nissi paucia etique dignis es sacionis monet, vi sapientibus de non incleanda i hac vero tam dignis quan indignis publicanda, vi vita es actionis monet alicatem inforum lectione addiscant.

Hinc igitur manifestum redditur quod quamuu sacrarum literatum textus & consequenter theologia sam lectione quam pradicatione in sansum vertam morale atg, it a more tropologico. & historico publicatur no exinde sansum quod mysticmatica spilm sensum, sub litera absconditus tam ad metaphysica qua physicam hominiu saltur nop sit eliciendus; qua tubo si species licet prima fronte varia & diuersa ab illo tropologica, atque ob istam ratione aligna magis & quasi noua videatur, tamen supientus est (iuxta Saluatur intentionem) ptraque bac membra amplesti, videlicet illud quod in morali forma à litera tam sapientibus, quam insopientibus seu dignis & indignis depingitur, quam aliud quod sub litera continetur, allegoricum

videlicet, mysticum, & spirituale, quod non nisi paucu, inque sapientibus est aperiendum.

Hincergo est, quod (si quaratur, cuius sunt istiusmodi viri sapientes, religionis, qui mystica ista scripturarum interpretatione pollent) videlicet an Romanæ Lutheranæ, Caluinianæ &c. vel habent ne ipsi religionem aliquam sibi ipsis peculiarem & ab aliis divisam; sacillimum erit ipsis, (vt opinior) respondere: Nam cum omnes Christiani, cuius cumque religionis tendant ad vnam randem metam videlicet ipsum Christum, qui est sola veritas, in boc quidem vnunimi consensuila omnes conueniunt.

At vero quatenge religiones istatam in moralitatis formula, quam Ceremonis Ecclesia externis, humanis nempesnuentionibus, cuius modi sunt habitus varii monachorum & Pontisium crucis adoratio imaginum approbatio vel abnegatio, variaque de reali prasentia disputatio, luminum de notte accensio & infinita alia discrepare videntur (qua quidem disceptationes sunt prater essentiales veres apientia mystica leges) ita quidem in vna atque altera religione credimus disseminari istius modi tam minoris quam suprema conditionis viros, in Theologia mystica adeo versatos, qui post ipsorum victoriam seu acquisicionem, vera crucis Rosea fratres merita, sunt dicendi, qui mentis sue aciem ad veritatis & vnitatis punctum serio applicantes, de istius modi externis, taquam abbus more tropologico ad vulgi benesicium applicatis, cogitant & iu, iuxta moralitatis leges libenter se subiciunt. Apostoli nihilominus verba hac in animo eorum revoluentes: Cor. 8 3.

Si quis diligit Deum hic cognitus estabeo. De escis autem qui Idolis immolantur, scimus, quia nihil est idolu in hoc mundo, & quod nullus est Deus nisi qui est sola veritas: Quare respetu ceremoniarum externarum ita se comparant (quemadmodum opinor.) yt D. Paulus se tam sudais quam Gentilibus habuisse marrat, yti 1. Cor. 9. 19. deusti videlicet toto conamine ad timorem vnius Dei, & grati placiti sine ossentam in acternium, ne fratrem meum scandalizat scandalizat fratrem scennina non manducabo carnem in acternium, ne fratrem meum scandalizatis.

Concludo igitur quod ist viriprofundi tam morales Bibliorum sacrorum leges, (ve opinor) quam myflicus, in qualifet Christiana secta observent diligenter Et inxta mignes Saluatoris normam tam in timendo & reverendo Deo, quam diligendo & omni moralitat is respecti

amplectendo proximos fuos fummopere verfaneur.

FINIS.

INDEX

Digitized by Google

# INDEX EORVM, QVÆ IN HOC OPVSCVLO CON-

tinentur,

| A. Simon A.                                                     | 98            | H.                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| △ Beniuxta Cabalistas quid. x6.                                 | 17            | LI Omo omnium creaturarum prastantisimus.                                                |
|                                                                 | 10            | 1 35. eius anima qualis. ibid.                                                           |
|                                                                 | 10            | Homo quomodo per animam omnia cognoscat. 36                                              |
| Agrippa an magus.                                               | 8             | L.                                                                                       |
| eius apologia.                                                  | 8             | Acobus Cabala peritus.                                                                   |
| Agrippa occulta philosophia.                                    | 7             | Influxus putei septenarius.                                                              |
| Alchymia cur à nonnullis male audiat. 25. eius                  |               | Ifagoge Arbatelis.                                                                       |
| ties 25. Alchymia vera. 24. eius effentia. il                   | Fig. 1239-115 | $\mathbf{L}_{\mathbf{r}}$                                                                |
|                                                                 | 50            | T Apis angularis. 16.6 seq. spiritualis. 18                                              |
|                                                                 | 36            | Lapis, seu petra microcosmica. 20                                                        |
| Arbatelis Isagoge.                                              | 3             | Liquor spiritualis & ignitus, à petra viua procedens.                                    |
| Aurum animale. 36. Aurum. 34. verum. ib.                        |               | 34 M                                                                                     |
| chymiftarum ibid quale. il<br>B.                                | bid.          | M Agia vocabulum Perficum.3.quid noter ibid.<br>duplex. ibid. & feq.an à Christianurepu- |
| DErfabah, cur à Lacobo Domus Dei dicta.                         | 16            | dianda. 5. Magia bona & vera. 5. naturalis. 5.                                           |
| D Gleg.                                                         |               | quid. ibid. Magi veteres. 5. an Cacomagi. ibid.                                          |
| Bonum fummum, verum, philosophorum.                             | 9             | Magia antiqua naturalis quatuor schola.s. Ma-                                            |
| Ċ.                                                              | Maj           | gi Christum adorantes qui 5. Magorum nomen                                               |
| Abala vera. 10. eius natura. 10, fundamets                      | um.           | cur exofum. 6. Magorum & Philofophorum di-                                               |
| ibid. definitio. ibid. Subiectum. ibid.                         |               | scrimen. ibid. Magi veri cur falsa scriptis suis                                         |
| ea praditi ex antiquioribus primi aui patri                     |               | immisceant.                                                                              |
| chis. ibid. qui exposterioris. 11. Cabala vera                  |               | Marsilius Ficinus an magus, 8                                                            |
| Superstitiofa. ibid. eius species. ibid. & feq. spur            |               | Ň.                                                                                       |
| 13. eius subiectum. ibid. Cabalista an pro nus                  |               | Atura secreta falso magica existimari. 7                                                 |
| dulis & impostoribus habendi. 14.                               | :42           | IN P.                                                                                    |
| Cacomagia.                                                      | 3             | DEtra spiritualis. 18.19.20                                                              |
| Christus & Deiregnum intranos. 22. Christus                     | mi-           | Philosophi Chymici veri qui.25. Philosophi Chy-                                          |
| eus, licet plura habeat membra. 33. Christia                    | ani,          | mia periti. 2 4. cur veris falfa commifceant.ibid.                                       |
| omnes veri Ifraelita. 21. Christiani omnes la                   | api-          | Philosophi cur seria cum falsis, & spuriis commi-                                        |
| des viui. 22. Christus petra spiritualis.                       | 22            | sceant. 9                                                                                |
| 5. T. (2012) 1937 (1937) 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. | 44            | Putei influxus septenarius quid.                                                         |
|                                                                 | 46            | R.                                                                                       |
| Chymici veri qui.                                               | 25            | D Egnum Dei intranos. 22                                                                 |
| Chymici cur fua Theologicis immifceant.                         | 31            | Rogerius Baco. à Mersenno exagitatus. 6. eius                                            |
| Chymici vnum habent cum Theologis fubiectum.                    | 3 r           | libri de magia. 6. & quales. ibid.                                                       |
|                                                                 | 47            | S.                                                                                       |
| D,                                                              |               | C Alomon Cabalaperitus.                                                                  |
| Auid Cabala peritus.                                            | 11            | Sapientia vera. 5. Sapientia mystica totius felici-                                      |
| Deitabernaculum.                                                | 21            | tatis subiectum.                                                                         |
| Diuitia etiam sapientiam concomitantur.                         | 35            | Semen diuinum quod. 43                                                                   |
| E.                                                              | ew            | Simile à simili nutriri.                                                                 |
| Epistola Fratrum R. Cr. ad Anonymum.                            | İş            | Spiritus occultus& myflicus. 34. Spiritum S. quem-                                       |
| F.                                                              |               | libet locum implere. 32                                                                  |
| L Ratresrosea crucis. 39. qui: ibid. quales. i                  | bid.          | $\mathbf{T}_{i}$                                                                         |
| eorum mentio apud Agrippam. ibid. e                             | rin           | Abernaculum Dei. 21                                                                      |
| Scriptura Sacra. ibid. cur occultati. 40. eo                    | rum           | Terra habet lapidem fuum spiritualem. 18                                                 |
| domicilium. 40. cur eorum defensionem susc                      | epe-          | Transitus non sit ab extremo ad extremum, nisi per                                       |
| fit Author.                                                     | 39            | medium. 50                                                                               |
| Fraternitas Rosea crucis aut verà, aut falsa.                   | 39            | Tritemii Steganographia. 7                                                               |
| Fratres honore dignissimi. ibid. canobium vbi.                  |               | <b>v.</b>                                                                                |
| quale 53. super montem rationabilem const                       |               | T Enetus Cabalista an pro impostore habedus. 14                                          |
| ctum. 42. cur Fraternitas hac Rosea Crucis                      |               | V Vrim & Thummim 34                                                                      |
| tunctum sibi capiat. 45. corum epistola ad A                    | ino-          | Z.                                                                                       |
| nymum. 51. corum crux qualis.                                   | 47            | Zoroaster an magus.                                                                      |
| F                                                               | II            | N I S.                                                                                   |