

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

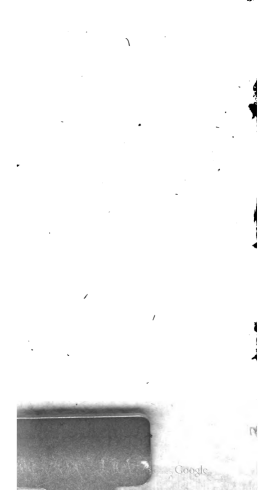
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Cefe. 2667.

# BALTHASARI KÖPKE Dialogus DE TEMPLO SALOMONIS.

#### æ ¥ ø:

#### Hic vides, Benevole Lettor,

CRUCEM, SOLEM, LUNAS DUAS,
Fifta & Depitta putas in hac Tabula? Erras,
Sic cenfet de omni re fpirituali & interna, homo
carnalis, externus, Mundus Fanaticus,
Ecce! Dei Regnum Rerumque Scientia Tota,
Sic latet in Nobis, tanguam Thefaurus in Agro.
Nosti, Quiss Sis, Fueris, Quisve Futurus Sis.
Peccator Natus es, id (cio: Monstrum Horrendum, & Ingens, cui Lumen Ademtum.

TERROR, ANXIETAS & DOLOR Tuum conficiunt Ex-

In que Textreumvolvis, Aufautts anisso miler, Obsuscando Centrum penes Te absconditum. Son On Iens ex Alto Radios admittit Ferrore suo Te Ferrer.

NUBES To Septum Tenentes Diffipaturus.

CARO, MENDES & SARNAS Tui funt inimici

trais contra Illos, certo fugies; nifi pro Testet

IESUS CRUCI-FIXUS.

In Hoc figno vinces, holtefque fugabis. Luna Luces fictus, Forma muram Mundi & animum mutato.

INCRPISTI; PROFICE non DEFICE.
Mutuata, non propria possides bona. Utere non
Abutere.

Ocurus enim Domini videt omnia. Virtutibus micas feu stellis splendescentibus. Ast, cave.

Ne, sedimentum in fundo habens, illo denuo turberis Claritatemque amittas,

Tandem Sedimento prorsus deposito NATUR EQUE SOLARIS

Particeps factus Perfectus Homo in Christo Per Crucem ad Lucem venies. Tum opus non habes à quoquam doceri, Unctio enim Te docebit omnia Ex In. Lumine Domini Lumbn Videbis.

Veni, Vide, Vince, Vale æternum, &c.

EMPLUM SALOMONIS ABERNACULUM SPIRITUS. S. DK Google



Digitized by Google

# DIALOGUS

# T E M P L O

sive de

Tribus fanctorum Gradibus;

Incipientium, Proficientium & Adultorum

Per tria atria Templi Salomonæi ferentia ad sanctuarium præfiguratis.

#### In quo

Prater alia in Christianismo utilia, horum in Christo communia atque distincta ossicia, pericula, impedimenta & adminicula ex sacris literis exponuntur.

AUTHORE

#### BALTHASARO KÖPKE.

Pastore & Inspectore Nauensi in March.
Brandeburg:



A M S T E L & D A M I, Apud Henricum Wetstenium.

M. DC. XCVIII.

Digitized by Google

Bayerische 612 atsbibliothek München

## PRÆFATIO AUTORIS

A.D

# LECTOREM BENEVOLUM.



Ialogum hunc, L. B. conscripsi ante octodecim annos, non ut ederetur publice, sed ut haberem, in

quo meipsum exercerem, & prosectus meos in sanctificatione explorarem, in consortio aliquot amicorum, mecum in hoc studio consentientium, & hodiernos seculi mores prosanos & corruptos dolentium. Inter hos cum Dn. M: Teuberus, Theologus quondam gravissimus, jam beate desunctus, eum post annos aliquot misse celeberrimo Theologo, Dn. D. Spenero, cum adhuc Dresda esset; Is A 4

#### PRÆFATIO

re deliberata cum veneranda Facultate Theologica Lipsiensi, de edendo Dialogo meo cogitavit. Interrogatus ego, num permitterem, quod mihi & paucis scripserim, publici juris fieri, respondi, si quid inde utilitatis Ecclesia accedere posse putent, me permittere; Saltem nomen meum plene exprimi, eo tempore non consultum mihi videri. Prodiit igitur , DEO annuente, libellus cum Prafatione Dn. D. Speneri, de Perfectione Christiana, approbante Ven. Facult. Theologica Lipsia 1689. Et, DEO benedicente, mulius viris piis & doctis plasuit, ita, ut non defuerint, qui de eo in linguam Germanicam vertendo consilium ceperint. Sed videntes hoc quidam invidentes fratrum profection bus, suos negligentes, quibus (ut Augastinus alicubi loguitur) nihil rectum videtur, nisi quod ipsi fecerint, de co supprimendo contrarias cogitationes susceperunt, & more seculi bujus, jam prope finiti, quod displicuit scriptum , Haresews suspectum & infame

## PRÆFATIO.

infame reddere voluerunt. Inter hos primus Dialogum meum vellicare capit Daniel Hartnaccius, in Bibliothecario suo, libro quem edidit in usum studiose juventutis, cui Catalogum optimorum in quavis facultate librorum commendare, Autores alios landare, alios pro lubitu atro calculo notare, & inter hos Capita Doctrinæ Christianæ, excerpta ex Homiliis D. Speneri de veri Christianismi, necessitate & possibilitate, meumque Dialogum simul Socimanismi & Arminianismi insimulare conatus est: Huic cum respondisset Dn. D. Spenerus, successit D. Josua Schwartz, qui cum in Homilia quadam super inauguratione cometerii cujusdam novi. Rensburgi habita & edita, Dialo-, gum meum, cum omnibus eum approbantibus aperte damnasset; Postea in peculiari appendice, Thesin, de menfura Gratiæ fanctificant is fub Novo Testamento abundantiore, quam fuit sub veteri, impugnandam & de-Struendam sibi sumpsit, docens, eun-

tized by Google

#### PRÆFATIO.

dem sanctitatis gradum utriusque Testamenti sidelibus in Sacris literis tribui, & varia in Dialogo carpens ac rejiciens, velut similia Valentinianorum, Montanifiarum, Novatianorum, aliorumque hareticorum assertis, inprimis studium sanctificationis diligentius, quam vulgo placet, Pharisaica Hypocriseus arguens; Atque sic totum Dialogum, una cum vindiciis Spenerianis Hartnaccio oppositis evertere voluit. Paulo post, dum in eo sum, ut cum Apologia adversus ipsum in linguam vernaculam translatus prodeat, accessit D. Mayerus, in scripto, quare Theologi non possint cum D. Spenero consentire &c. meum rursus Dialogum, tanquam libellum hareticum, a Spenero commendatum, rejiciens, easdem cum D. Schwartzio accusationes repetens, & alia nonnalla de diligentia in studio Santtimonia, de apostasias periculo &c. tanquam Papistica, Interimistica & horrenda damnans, cui quantum sufficit, respondi. Tandem post scripta ad se invicem D. Speneri

#### PRÆFATIO.

& D. Alberti de Gradibus renovationis, Quousque in hac vita pertingere detur &c. vidi quoque D. Carpzovium totam hanc de Perfectione & studio (antificationis diligentiore dottrinam aperte damnantem, eos qui ad gradus altiores aspirant, omnes promiscue Pharisaica superbia accusantem, & docentem, renatos hic usque ad mortem in perpetuo ergastulo vivere, & luctam spiritualem ipsis per totam vitam semper difficilem esse &c. in sermone funebri ex Rom. VII. 22, 23, 24. super obi um B. Dn. M. Wagneri habito & typis excuso. Factum hinc est, ut cum Exemplaria Dialogi mei desiderarentur, & Lipsia omnis spes secunda Editionis mihi adempta, quin co fere res redacta effet, ut vulgo protinus tanquam erronerm rejiciatur, quod ceu pium commendatur; alibi mihi quarendus fuerit Editor. Quamobrem cum Fautores quidam studii sanctimonia & Amicichristiani, gandentes promovere Regnum Dei, & in eo profeolus fidelium, mihi

#### PRÆFATIO

nil tale cogitanti, operam suam ad iteratam hanc Amstelodami Editionem benevole offerrent, lubens secutus sum nutum Dei, eorumque consilium approbavi, quod paucis jam prasari volui. Utere, L. B. hac Editione, & aquius judica. Vale.

# II. Corinth. VI. 15, 17, 18. & Cap. VII. 1.

Vos estis templum Dei viventis, sicuti dizit Deus. (Lev. XXVI.12) Habitabo & ambulabo in illis, & ero illorum Deus, & illi erunt mihi populus. Ideo exite è medio illorum, atque separemini, dicit Dominus, & immundum non tangite, & ego excipiam vos, (Es LII. 11.) & ero Vobis Pater, & Vos eritis mihi Filii & Filia, dicit Dominus Omnipotens. (Il Sam. VII. 14.)

Cum itaque habeamus has promissiones, Dilecti, purgemus nos ab omni inquinatione carnis & spiritus, persicientes sanctimo-

niam in timore Dei.

Digitized by Google

#### I. N. J.

### PROLOGUS

DE

#### TEMPLO SALOMONIS.

Matthæus & Paulus.



Atth. Legimus in V.T. quod Deus in populo Ifraelitico primo tabernaculum Moss, deinde Tem-

plum Salomonis, extrui curaverit, qua-

Paul. Hæc allegorice significant due sædera, Vetus novum antecedens, & novum Veteri succedens.

M. Monstra, queso, id breviler?

P. Tabernaculum extructo templo desiit. Templum in tabernaculo desineatum ad similitudinem ejus extructum est: Ira V. T. in N. T.

1 7 com-

#### **PROLOGUS**

completum, & N.T. in V.T. delineatum & fundatum est.

Deinde, Tabernaculum erat mobile & portatile. Templum fixum & stabile: Ita V. T. erat mutabile & abrogandum, N. T. vero est

immutabile & perpetuum.

Denique, Tabernaculum ex aulæis & linteamentis, quæ complicari & explicari possent, factum erat, & sic modo stabat, modo non cernebatur. Templum vero ex lapidibus summa diligentia præparatis extructum semper stabat, sem-

per videbatur.

14

Ita in V. T. Deus colebatur sub involucris externorum rituum. Judæi enim docebantur, quid sibi vellent externa ista, quomodo Messiam suturum respicerent, & sic per exteriora ad interiora, per corporalia ad spiritualia, per visibilia ad invisibilia jugiter manuducebantur, subinde relapsi ad corporalia, subinde erigebantur ad spiritualia, ita tabernaculum modo complicatum, mo-

DE TEMPLO SALOMON. 15

do explicatum erat. In N. T. autem Deus coli vult in Spiritu & veritate; ubi pii non semper manuductione ista pædagogica per externa ad interna indigentes in interioribus & spiritualibus ulterius ducuntur. Legendum itaque imprimis esset Novum Testamentum, ubi spiritualia, sub umbris V. T. latentia, egregie explicata, perspicue tradita, & suavissimis similitudinibus illustrata, & ad captum nostrum accommodata invenimus.

, M. Ergone V.T. plane abolendum

& non legendum erit?

P. Non hoc volo, sed ita legendum, ut per literam V. T. ad Spiritum N. T. per Historiam ad Allegoriam, Tropologiam vel Anagogen assurgamus. Ita Christus Apostoli & Patres primævæ Ecclesiæ, præsertim S. Augustinus Enarr. in Ps. legerunt & legendum tradiderunt nobis Vetus Testam. Math. XII. 40, 41, 42. Gal. IV. 21. Quid prodest nosse Historiam V. Test. si

non applicemus nobis ipsis? Diabolus melius novit eam, quamullus mortalium. Scd quid prodest ipsi hæc notitia? Ea igitur quærenda sunt in lectione V. T. quæ Diabolus invenire & consequi non potest, & ex inspectione Tabernaculi discendum, quomodo Templum sit ædisicatum, & adhuc ædisicandum, & exornandum.

M. Quid ergo est Templum Dei?'
P. Est Ecclesia N. T. vel universalis, vel particularis, quæ alias vocatur κατοικητήριον, domicilium in templo universali Ephes. II. 22. vel Cor fidele à Spiritu S. per ver-bum DEI illuminatum & fanctificatum, de quo jam nobis sermo est. Sicut enim olim in Templo Deus colebatur, ita etiamnum tali corde illuminato & sanctificato DEO serviendum est. Extra templum omnis cultus erat inanis. Sic, quicquid non fit ex corde, & quidem illuminato & fanctificato, lumine fidei & sanctitate novæ obedientiæ,

DE TEMPLO SALOM. dientiæ, id DEO acceptum non eff.

M. At legimus Templum magnificentius , splendidius & perfectius fuisse. quam tabernaculum, quid hoc?
P. Nempe fub N. T. Deus ma-

jorem pietatem & sanctitatem re-

quirit, quam sub V.T. M. Unde hoc probabis?

P. Id vero docet Paulus Apostolus passim in Epistolis suis, Rom. 1.17. Justitia DEI revelatur in Evangelio, quam implevit Christus. Sed Christi sanctitas in vita, & patientia in morte major fuit quam omnium Patriarcharum, Prophetarum & Sanctorum V. T. fanctitas & patientia. Christus enim do-Etrina & vita sua explicavit & im-, plevit Legem, & in Lege, justitiam DEI, quam nemo recte intelligere potest, nisi respiciat perfectissimum exemplar Christi. Nemo implere potest, nisi perspecta justitia DEI rigidissima, confugiat ad sanctissimam Christi obedienriam

tiam & per fidem in Christum impetret remissionem peccatorum & Spiritum S. ad novam obedientiam. Unde notanter dicit S. Paulus Rom. III. 25,26. Christum propositum esse nobis ad Deum per preces accedentibus propitiatorium, refpiciens ad arcam fœderis & aureum super eam propitiatorium, huc enim omnes orantes respicere & hinc fibi precum exauditionem promit-tere debebant. Sic nos in N. T. ad Christum semper respicere & propter eum nobis propitium fore Deum, credere & sperare debemus, PER FIDEM IN SANGUINE E7US Rom. XIII. 11. &c. Heb. I. 2. Docet Christus abundantiorem requirens justitiam Matth. V. 20. Si vero vis tibi monstrari, considera mecum Gal. IV. 1. Dico autem quamdin hares INFANS est, non differt à SERVO &c. v.3. Sic & nos cum essemus INFANTES &c. v.6. quoniam vero estis FILII, misit Deus SPIRITUM FILII sui in corda ve-

DE TEMPLO SALOM. fira clamans Abba PATER. V. 7. Ut non amplius fit SER VUS fed FILIUS. &c. Nota hic (1) In V. T. fuere viguos Infantes. In N. T. funt viol filii adulti. Plus autem requirimusab adultis quam ab infantibus. (2) In V. T. misit Deus prophetas fervos suos, qui attulere servilem seu Pædagogicum Spiritum, unde pii vocantur servi DEI. In N.T. misit filium, qui attulit Spiritum filialem Rom. VIII. 15. Unde pii vocantur filii. Plus autem requirimus à liberis, quam à servis, aut pueris sub Pædagogo. Sic Deus in N. T. majorem requirit fiduciam. Servi dicunt: Domine, & non audent propius accedere. Filii clamant: Abba, mi Pater, & confidentius accedunt. Deus requirit majorem obedientiam. Servi obediunt Spiritu quodammodo coacto, spe præmii & metu pænæ, ajentes, si hoc non esset, non obedirem. At filii obediunt Spiritu liberiore & spontaneo ex amore ingenito erga Pa-

#### 20 PROLOGUS

Parentes, dicentes, etsi nil foret vel sperandum, vel metuendum, tamen obedirem, quia nil decentius, nil delectabilius, quam filios amare Parentes, is sque obedire. Servi ergo & pueri in obediendo potiffimum alliciuntur faccharo utilitatis, Adolescentes vero ingenui decore honestatis, qualis obedientia & liberalior est, & gratior. (Dignate Domino.) Col. I. 10. Phil. I. 27. I. Thest. II. 12. Joh. XV. 14. Vos amici mei estis, si saeiatis qua vobia pracipio. V. 15. Non amplius vus voco servos, quiaservus non scit, quidfa-cit ejus Dominus. &c. Nota, in V. T. pii dicebantur servi, in N. T. Amici. Cum amicis familiarius loquimur quam cum servis, ergo ab iis majorem amorem, fidem & diligentiam expectamus, intima enim cordis ipsis aperimus, & maxima negotia iis committimus. Ita Christus majorem à nobis amorem, fidem, integritatem, prudentiam & diligentiam requirit. Summa: cui

cui plus commissum est, ab eo plus reposcitur. Piis N. T. plus commissum. Ergo Salvator noster plus requirit. Data est major grana Revelationis, ergo requiritur major agnitio DEI. Concredita sunt nobis maxima Mysteria, ergo requiritur maximum studium ea rite discendi. Id innuit Salvator dicens: Joh. Baptistam essemaximum inter Prophetas V. Test. Matth. XI. 11. Sed Minimum Ministrum in Regno DEI N. T. fore majorem Joh. Baptista, sc. quod attinet cognitionem Mysteriorum. Data est major gratia sanctificationis, II. Pet. I. 2. 10. Ergo major requiritur diligentia in studio sanctitatis. Heb. VII. 19. nil enum perfectum reddebat lex , sed introductio MELIORIS SPEI per quam Deo APPROPINQUA-MUS. En! sub N.T. habemus meliorem spem, sc. illam, ad quam respiciebant pii V. T. Quodenim illis promissum, id nobis exhibitum est. Ergo major à nobis requiritur prudentia.

dentia, vigilantia, abstinentia, patientia, & constantia. Nobilior gemma diligentius custodienda. Et quis propter Margaritam pretiosio-rem majores labores suscipere, ma-jora pericula subire detrectaret? sub-N. T. propius accedimus ad ignem Amoris divini, cum pii V. T. remotius steterint. Ergo magis incalescamus amore DEI & majora propter Deum perferamus. Confidera Paulum, qui majora perpessus quam Jobus. Hic saltem 7. ille 27. annos afflictus est. Patientia Pauli major fuit, quam Davidis. Hice-nim vel tredecies in Psalterio mentatus est, Domine quousque. Ille saltem ter rogavit Dominum pro auferendo stimulo, admonitus acquievit & fortiter tulit. Breviter, in N. T. major apparuit Gratia DEI, ergo major à nobis requiritur gratitudo. An adhuc dubitas quod major sub N. T. requiratur pietas & fanctitas?

M. Videtur inde sequi, qued pis

V. T. non fuerint sancti, non accesserint ad Deum?

P. Minime id sequitur, sed hoc

saltem quod non suerint tam sancti. non tam prope ad Deum accesserint, ac pii N. T. possunt. Non loquor de Luminibus V.T. Patriarchis & Prophetis sanctis extraordinariis, sed de piis ordinariis, in quibus multa tulit, ut cordis duritiem, quam in N. T. jam non fert Deus. Cogita hoc, Deus noster est ignis consumens. Nemo peccatorum ad ipfum: accedere potest, nisi peccatis purgatus. Pii V. T. ad Deum accesfere, sed remotius stantes, propter multas ignorantias & infirmitates, Att. XVII. 30. Ram. III. 25, 26. quas Deus ante expiationem Christitulit, post eam ferre non vult. Pii N. T. propius accedere possunt ad Deum magis purgati à peccatis, quia Deus melius quid ipsis reserva-vit. Hebr. XI. 40. Deus est sanctissimus. Quo quis propius ad eum accedit, eo fanctior fit oportet.

#### 24 PROLOGUS

M. Miror, si hac ita sunt, ubi jam invenies pium N.T. In plerisque vix pietatem V.T. videmus. Sed unde istud probas, quod pii N.T. pro-

pins ad Deum accedere possint?

P. Considera mecum loca Hebr. IX. 7. 8. X. 19. XII. 18. 29. His perpensis patebit, quod Sacerdotes V. T. non potuerint ingredi Sanctum Sanctorum, nisi solus Pontifex, at sub N. T. omnes id ingredi possum, hoc est propius ad Deum accedere, & in sanctificatione ulterius duci. Christus enim justus & sanctus non nisi justos & sanctos in consortium suum recipit & sibi propius adjungit. Pergant igitur in sanctificatione cum timore Domini, II. Cor. VII. 1. qui volunt sanctuarium ingredi.

M. Nondum intelligo, quomodo in sanctitate pergere, quomodo sanctuarium ingredi possimus. Sanctitas in nobis alia nulla est, nisi Christi per si-

dem imputata?

P. Erras, præter hanc requiri-

2

tur sanctitas vitæ novæ in nobis inchoata, & hanc, dico, esse continuandam & consummandam seu perficiendam. Id innuit Spiritus sanctus vocabulo perfettus, quod Apostolis usitatissimum est, inculcantibus Sanctimoniæ continuationem.

M. Concedo hac facienda, sed obstat caro concupicens adversus Spiritum & impediens continuationem.

P. Carnis concupilcentiæ crucifigendæ, mortificandæ, corpus peccati abolendum, obstacula omnia sunt perrumpenda, & sic pergendum in via fanctitatis.

M. Quomodo id possibile?

P. Per Spritum S. Anne DEUS major est corde nostro? Annon spiritus, qui concupiscit & luctatur adversus carnem, idem & vincero cam potest?

M. Immo fides est victoria nostra; qua vincimus mundum, dum victoria

Christi nobis imputatur?

P. Ita putatur. Sed anne victo-

riæ Christi particeps erit, qui victorem non sequitur in via sanctitatis? Ipse vicit, ut tu vincere possis. Quid prodest pugnare si non vis vincere? Putative pugnas, putative vincis. Nunquam credidero Diabolum & mundum te dia missurum, nisi vere viceris virtute Christi. Fides vera non solum confistit in imputatione mortis Christi ad expianda peccata præterita, sed ad expurganda præsentia & sutura, jubet enim sides cum Christo mori peccatis & resurgere Justitiae, excutere jugum servirutis peccati, & servire justitize, cujus serviti fructus est fanctitas. Ram. VI. 22. Liberari autem à Dominio peccatr, quod non imputative sed vere vincere Mundum & carnem. Et hane victoriam fequitur fervitus justitiz, teste Paulo, & fanctisi-catio. Per sidem justificamur, per bona opera, ceu fructus sidei essi-cacis cacis (operantis) sanctificatifiur. Or portet autem conjungere articulos hos præcipuos de Justificatione & sanctificatione, ut Paulus facit in omnibus Epistolis, si velimus addere tertium de glorificatione.

M. Ista non nego. Sed hoc faltem quero, quomodo inter tot impedimenta carnis, in tanta imbecillitate humana posumus in sanctitate pergere, adeo ur ipsum sanctuarium, ut supra dixisti, ingrediamur?

P. Sentim & gradatim. Neque enim in Templum mili per gradus ascendere quis poterat: Habebat Templum tria atria, uti notum, per quæ ad sanctuarium ingrediebantur Sacerdotes. Sic tres potissimum gradus sunt sanctorum, nempe incipientium, proficientium & adultorum, per quos anima sanctificanda ascendit, antequam in Sanctuarium intromittatur, & gustu æternæ selicitatis, aliisque intimæ amicitiæ signis a Salvatore optimo exhilaretur. Hos, si placet,

cet, breviter recensebo, pro viribus à DEO concessis. Præstat interim beatitudinem sanctorum in corde experiri, quam verbis prolixis describere.

M. Id pervelim andire, sed prins describe quaso, eos, qui sunt extra templum, ut possim dignoscere ab iis, qui sunt intra. Difficile & operosum est jam sanctos à profanis discernere, cum ultima nox mundi supervenerit, & in tenebris facile losium pro tritica assiciamus.

P. Fiet, Spiritu Domini auxi-

liante. Amen.

PARS

# PARSI

De iis, qui sunt extra Templum,

#### CAP. I.

De iis, qui remote extra.

Aulus. Multi audientes, impios & incredulos effe extra Ecclesiam & consortium Christi, putant, Turcas & Judæos,

feu alios indigitari, qui publica nostra Confessione & ritibus non utuntur, cæteros omnes qui cultum publicum recipiunt, includunt, & neminem eorum, quomodocunque vivat, damnandum osse censent.

M: Id expertus sum in vità communi, cum exequia sunt, nesas ducitur, quempiam, essi turpissime vixerit, damnare velle.

B 3

P. Ideoque distinguendum puto inter eos qui sunt remote, & qui funt propinque extra templum. Illos olim Hæreticos, hos malos Catholicos vocabant, utrosque à confortio Christi excludebant. Quis enim crederet, profanas & impuras animas, qui purgari nolunt, in Sacrarium Christi recipi? Cum Judæi olim profanarent templum impios admittendo, maluit templum potius relinquere & vastandum tradere, quam impuros admittere. Quam vereor, ne idem nobis eveniat, vel ex parte jam contigerit!

M. Sed cur sic distinguis? Annon experientia teste, ii qui videntur remotiores esfe, propiores DE Q funt, quam qui videntur propingui. Considera Judeos & Gentes. Proximus Ec-

clesia semper vult ultimus esse,

P. Opportune mones. Ideoque propter opinionem vulgarem ita distinguo, non quod alii aliis sint, fed vulgo habeantur remotiores à templo DEI.

M.

M. Fortasse alludis ad Reginam Austri, qua mota Templico Regis Satomonis sama, ab extremes terra sinibus venit Hierosolymam, & Templum, magna aviditate & admiratione vidit, quod tamen civibus ceu quotidianum sorte jam tum viluerat.

P. Ita est. Fuit illa remote extra templum. Reges Moabitarum. Ammonitarum & Edomitarum suere quoque remote extra templum.

M. Sed illa venit, Horum aliqua

non leguntur venisse.

P. Bene. Est ergo diversitas inter hos qui remote sunt extra. Fama Eyangelicæ veritatis in toto mundo est sparsa. Quidam audiunt & contemnunt, Idololatrica sua templa præserentes & blasphemantes eos, qui proficiscuntur ad templum DEI, ut olim Samaritæ sliæs que gentes. Quidam audiunt & negligunt, proficiscentes non prohibent, sed tamen nec iis se adjungunt, sed pergunt in viis Patrum B 4

#### 22 DIALOG. SACRA

fuorum, etsi meliores esse vias ad DEUM veniendi non ignorent. Quidam audiunt famam, & veniunt, nullis neque sumptibus, neque viæ difficultatibus & periculis absterriti.

- M. Putasne id omnibus omnino convenire ut ita veniant? Multi nesciunt, an veri quid subsit. Multi nineris incommoda respiciunt. Annon illi excusationem babebunt, quod templum DEI non quasierint, nec invenerint?
- P. Nullam. Erunt sine defenfione, quia DEUS famam templi sui ad illorum aures pertulit, quam, si salutis suæ cupidi fuissent, ulterius indagare, indagando Templum quærere, quærendo invenire debuissent. Hoc qui faciunt, ad agnitionem veritatis perveniunt, & ex remotis siunt propinqui.

#### CAP. II.

De iis, qui sunt propinqui, & nihilominus extra.

MAtth: Legimus in gratiam exoticarum Mulierum, quas Salomon marrimonio sibi junxerat, delubra quadam extra urbem extructa ese, quare hoc ? Annon potnere Templo uti?

P. Id est, quod dixi. Regina Austri veniebat ab oris remotissimis & quærebat ac diligebat templum. Conjuges hæ Salomonis quotidie in urbe habitabant, quotidie templum videre poterant, & non ingrediebantur sed fastidiebant. Ur enim has, neglecto templo DEI, alia templa extrui sibi curarunt; Ita multi juxta vanitatem mentis suæ aliud templum sibi ædistent; aliud Evangelium, alium Christum, qui cum Mundo consentit, abi comminiscuntur, aliam pietatis ŭ BF

#### 24 DIALOG. SACR.

viam laxiorem sibi fingunt, & veram illam, quam Christus docuit & exemplo suo monstravit, tanquam nimis duram & rigidam, imo stultam & absurdam rejiciunt. Nil ineptius & absurdius his hominibus videtur, quam exemplo Christi, omnia Mundana floccifacere, & injurias ac ignominiam patientes ferre? Atque hi ipli proximi sape habentur, cum tamen remotissimi sint à templo DEI, quod ipsi non intrant, & alios ingressuros arcent. Per hos via veritatis blasphematur. Praterea annon audis, quantopere se Christum amare jactent, perinde ut mulieres illæ exoticæ Salomo. nem? Sed amor est meretricius, non castus, quærens sua, non quæ funt Christi, nempe lucrum, commodum & honorem suum, non Christi, qui ob id olim dicetti Non novi vosa i il . .

M. Sed numne putas inter proceres Aula & cives quosdam fuisse, qui prope templum habitantes ruro vel fastidiose illud intraverant?
P.

## PART. I. CAP. II.

7. Id vero minime dubium est, cum Spiritus S. toties in Sacris queratur de contemptu & neglectu Templi. Vix ædificatum erat, cum negligeretur, & ob id spoliaretur thefauris & ornatu suo, nempe scutis aureis cui ænea fuccesserunt H. Par. XII. 9. Et quotics legimus, illud deinceps collapsum, restauratum & iterum collapfum effe, donec Deus gratiosam suam præsenriam penitus subtraxit, quod abunde testatur de negligentià civium. Hoc primis temporibus factum est, quid non postremis factum, ubi viæ ad Domum DEI plane defertæ & ignotæ fuere, & admodum pauci, qui eas invenerunt & ambubrunt. Eandem fortem experitur fub N. T. studium pietatis vera; quod primis annis aureum fuit, postremis luteum, imo nullum est. Dan. II. 43.

M. Ergone putas Sanctiores olim fuisse in Ecc'esia Christianos, quam nunc sunt?

B 6

# 36 DIALOG. SACE.

P. Docent id scripta Apostolorum & Patrum Ecclesia.

M. Num existimas Christianos olim ita vixisse, ut Apostoli & Patres scripserunt? Videmus jam mulios utilissimos de pietate libros. Sed quis credit Autores ita vivere, ut scribunt?

P. De his nil attinet judicare. At de illis nempe Apostolis&primis Christianis plane ineptum est istud cogitare? Nisi ita vixissent ut scripserunt, quomodo Veritas Evangelica penes ipsos constitisset, quomodo credidissent Christiani Apostolis præcipientibus ea, quæ nemo præstare possit? Quomodo imitati essent Christum, qui nil docuit, nisi quod ipse fecit? Apostoli nil nisi quod necessarium & utile fuit ad falutem, tradiderunt. Indicat id eorum brevitas in scribendo. Non enim ingentia volumina, sed breves epistolas scripserunt, in quibus, rejectis supervacuis & inutilibus, necessaria saltem & utilia breviter monstrarunt, ut

#### PART, I. CAP. II.

eo felicius & facilius retinerent & observarent Christiani conversi, quibus sciebant communicatum es-se Spiritum S. qui ista breviter scri-pta intus in corde docebat recte intelligere & vita exprimere. Nec indigebant prolixis vocabulorum explicationibus, qui rem ipsam in corde experiebantur & exemplo suo aliis monstrabant. Ouomodo Apottolorum verba intelligenda, id exemplis & vita sua explicabant Christiani, Necessaria & utilia saltem tradiderunt Apostoli. Nisi igitur omnia ab Apostolis præcepta (i. e. totam corum doctrinam) observassent, quomodo salvati essent? Satis fuerit nostris temporibus proh dolor! perniciosissimum hunc erro-rem obtinuisse, non omnia, que in Sacris & praprimis in N.T. traduntur, observatu necessaria, neque posibilia esse propter humanam imbecilitatem. Annon summa impudentia est, eundem errorem quoque Ecclesiæ agninæ primis temporibus im-B 7

# 38 DIALOG SACR.

impingere? Quali & illi, perinde ut nos, templum DEI neglexerint & oscitantes in fanctificatione fuerint?

M. Sed quid de civibus templum

negligentibus sentis?

P. Videntur non uno id facere modo. (1) Quidam templum admirantur & laudant , fed prætereunt ad negoria sua domestica. Ita sunt, quistudium pietatis laudant in aliis, fed non inchoant ipfi, Huic oscitantiæ prætexunt necessitatem quandam negotiorum fecularium, non discernentes minus & magis necessaria, & in cura corporis toti rejiciunt animæ curam usque in extremum vitæ terminum. (2) Quidam otioli astant, exterius aspicientes templum & aliis ejus pulchritudinem narrant, quam ipsi non viderunt, sed à videntibus acceperunt. Ita sunt, qui Doctrinam veræ pietatis urgent, sed ex alio-rum libris & eruditis scriptis confarcinatam, non propriâ experientia-

# PART. I. CAP. II.

tià è Sacris literis à Spiritu S. edoctam. Psittaci, aliorum verba imitantes. Dicentes, non facientes. (3) Quidam proxime ante fores templi consistent, templum non ingrediuntur. (Att. III.2.)

M. Forsan putas claudum istum, qui ante portam templi, que vocabat tur speciosa, jacens, stipem ab ingredientibus petebat, & à Petro & Joi banns Apostolis in templum ascendence tibus sanaius est?

P. Recte conjicis. Mendicus ille non ore, sed pedibus claudus erat. Ita multi os habent garrulum de pietate, pedes vero claudos. Viam, quam aliis monstrant, ipsi non ambulant. Mendicus ille non sanitatem petebat sed eleemosynas. Sic multi in sacris literis quærunt non sanitatem mentis depravatæ, sed oblectationem Phantasiæ in varietate phrasium & vocabulorum, & variantibus super ea Interpretum sententiis. Multi à DEO petuno non spiritualia, sed terrena, non

salutem æternam, sed temporalia commoda. Quale enim est cor, talis est thesaurus, quem in S. literis apud DEUM quæris. Cor carnale quarit carnalia . Spirituale Spiritualia. Illud ubique temporalem felicitatem promissam intelligit, vitam, scilicet, sine laboribus, molestiis, advertitatibus, inter amicorum applausus & convivia in hoc mundo transigendam, & postea zternam beatitudinem : Hoc à corporalibus ad spiritualia, à temporalibus ad æterna elevatur, & inter hostes, persecutiones & tentationes in patientià æternam felicitatem expectat. Illud, quoties Scriptura meminit gaudii, imaginatur fibi carnale: Hoc intelligit Spirituale. Qualia cor sapit & redolet, talia in Sacris quærit, intelligit & à DEO petit.

M. Et hos, qui sic carnalia quarunt & petunt, etiam extra Templum sollocas?

P. Quidni ? Spiritualia enim

#### PART. I. CAP. II.

nesciunt & negligunt. Et quod maximum est, co loco quærunt carnalia, ubi non nisi spiritualia quærenda sunt. Verba Scripturæ funt verba sanantia, qui us non utitur ad fanandum animum corruptum, sed ad pascendam curiositatem inutili supervacuarum rerum scientia, is abutitur, & abusu isto adco corrumpitur, ut vix sanari queat, nisi superveniat peculiaris gratia DEI. Vides claudum hunc proxime assidentem templo. Sed, nisi per miraculum à Petrosanatus fuisset, nunquam introisset tem-plum. Sic, qui omnium proximi vi-dentur templo DEI, omnium mi-nime ingrediuntur, & qui videbantur remotissimi & ultimi, fiunt primi.

M. Mirum ergo non est, quod ipse Salvator Reginam Austri tanquam exemplum diligentia in quarenda veritate, sc.ea, qua est secundum pietatem, commendarit. Sic multi venient ab oriente & occidente, ab Aquilono

## 42 DIALOG. SACR.

quilone & meridie, i. e. à remotiffimis mundi plagis, & regnum DEI ingredientes cum Abrahamo & cateris piis accumbent, filis regni exclufis, qui putabant regnum ad se solos pertinere, & regno proximi videbantur.

P. Bene. Ac id quidem inde quia, quod hi contemnunt, illi magnifaciunt; quod hi fastidiunt, illi defiderant. Esurientes DEUS implet bonis suis; Divites dimittit inanes. Videndum ergo, ne maneamus extra templum cum incredulis & profanis, contemnentibus & negligentibus, sed cum sanctis & piis illud ingrediamur. Foras enim sunt canes, profani & qui diligunt & faciunt mendacium: Intus vero Sancti, quos Sanctissimus Sal-vator in consortium suum recipit, & ulterius semper sanctificat. Ipse enim est sanctificans, pii sanctificati. Hebr. II. 11.

#### CAP. III.

# Quid sie ingredi templum?

MAtth. Cum non solum inter eos, qui verbi samam, sed & inter eos, qui verbum ipsum audiunt, multi maneant extra templum, relinquitur paucissimos ingredi templum & ad veram cordis sanctimoniam pervenire.

P. Ita est. Pauci sunt vere pii.

M. Sed annon in DEUM & proximum injurios, & Pharifaica superbia turgidi sunt, qui veram pietatem ad paucos restringunt?

P. Id vero non crediderim, cum istam paucitatem doleant, omnibus gustum bonitatis divinæ exoptent; ut se allectos sciunt, ita & alios omnes ad DEUM allici cupiant & id doceant, quod ipsa docet veritas, summam hominum malitiam deplorans, nempe, multos vocates, sed paucos electos esse, eo quod plurimi vocatorum venire nolint

44 DIALOG. SACH.

nolint ad Sanctuarium DEI. Malo igirur cum paucis templum ingredi, quam cum multitudine contemnentium illud præterire, vel obiter saltem intueri.

M. Quid est templum ingredi?

P. Templum est cor nostrum. Templum ingreditur, qui cor suum ingreditur; qui oculos suos avertit ab aliis, convertit ad seins qui desinit judicare alios, & incipit examinare & judicare seipsum. Multi enim multa sciunt, seipsos-nesciunt.

M. Fortasse innuis tritum istud :

noice teipfum?

P. Idem innuunt Sanctissimi Apostoli: quilibet sibi ipsi invigilet,

opus proprium probet.

M. At hoc est difficillimum. Plerique enim totam vim anima in sensibus externis gerunt, in alienis oculativs in propriis caci; facilius aliorum notant errata, quam sua. Atque hac a teneris ita consueverunt. Difficile est corrigere consuetudinem, & animum ita dispersum recolligere in semetipsum.

## PART. I. CAP. III.

P. Fateor, animum multorum habitare extra se, non intrase, & difficile esse mutare habitationem: sed nisi mutarit quis, & ad se redierit, nunquam perveniet ad DEUM. Non enim ad cognitionem vivam & veram DEI, nisi per cognitionem nostri ascendimus. Cognoscere seipsum, est inter ea, quorum principium grave, medium leve, finis jucundus est.

M. Hoc fecere sapientes Ethnici; qui tamen templum vera pietatis non

more i.

P. Bene mones. Ideoque non simpliciter impossibile est. Sciasigitur, quod templum ingrediatur, qui primo revertitur ad seipsum, deinde pergit ad DEUM, & animum ab humanis ad divina, à corporalibus ad spiritualia, à visibilibus ad invisibilia, à terrenis ad cælestia, à temporalibus ad æterna paulatim erigit Christianorum vere piorum est, corda sursum habere, ea que sapra sunt animo agitare, ea que sa sunt animo agitare,

qua supra sunt quarere, non respicere visibilia sed invisibilia. Ea quæ in templo DEI reperiuntur sunt supra mentem, supra rationem & supra omnem comprehensionem.

## A P. IV.

Quomodo ingrediamur.

MAtth. Antea difficilia, jam plane impossibilia requiris. Quo. modo igitur ingredi possumus in tem-

plum DEI?

P. Non solis naturæ viribus, sed gratia DEI præveniente, præparante, ducente & perducente. Ingredimur luce verbi, duce Spiritu Sancto. Ingredimur per pias meditationes verbi divini, in quibus Spiritus S. animum nostrum è carnalibus ad Spiritualia, à temporalibus ad æterna elevat. Alioqui sicut piscis supra aquas caput suum raro exerit, sed in aquis tanquam in proprio

#### PART. I. CAP. IV. 47

prio elemento manet, & in fundo libentissime hæret; Ita animus humanus ad ea, quæ funt extra Sphæram hujus mundi vilibilis, hujus feculi, cogitationes non potest attollere vel extendere. Ut pisces circumnatant in aqua; Ita cogitationes animi humani circumvolant in rebus hujus mundi. Ut pisces quærunt nutrimentum in fundo; Ita cogitationes humanæ oblectamentum in mundo. Extra aduam si conspicias pisces, vel sunt grandieres grandoque subsiliunt, mox renatantes, vel funt mortui, qui non possunt amplius natare & nullius sunt usus. Ita cogitationes mere humanæ ad) divina & æterna quandoque extensæ, vel statim relabuntur vel absorbentur. Quis enim potest æternitatem animo suo comprehendere?

M. Videmus tamen pises vivos aquis extrahi & hominibus usui esse. P. Ita Spiritus S. hamo verbi extrahit cogitationes nostras è mundo, atque

## DIALOG. SACR?

atque tunc in divinis utiliter verfantur. Divina enim omnia funt supra cabtum humanum; ad ea mens humana sine lumine Spiritus S. & adminiculo verbi divini affurgere non potest.

M. Quid ais? Anne Sapientes Ethnici de divinis & aternis Meditationes suas reliquerunt? Unde patet ipsos potnisse cogitationes etiam ad divina & aterna extendere, quamvis non habuerint lumen Spiritus S. & merbi dirini?

. P. Lumen naturæ habuerunt. fed non omnes, saltem sapientes. Per lumen naturæ intelligo reliquias quasdam imaginis divinæ in animo collapíæ. Olimerat lux plena & rectitudo perfecta in animo nostro ad imaginem DEI creato: Jam per lapfum fuecessere proh dolor! tenebræ & depravationes horrendæ. Sed inter eas latent adhuc quidam igniculi in intellectu ad discrimen honestorum & turpium, ad argumentationem à bonitate &

## PART. I. CAP. IV. 49

Sapientia Creaturarum ad bonitatem & fapientiam Creatoris, Latent adhuc quidam stimuli in voluntate ad honesta & recta instigantes. Unde oriuntur nonnunquam in animo cogitationes se acculantes & excufantes, tædium præsentium, & desiderium futurorum, etiam æternorum. Omnes volunt finem, nempe æternam beatitudinem. volunt, imo paucissimi quærunt & inveniunt media ad finem istum ducentia. Maxima pars mortalium obruit & sepelit igniculos & stimulos istos in animo reliquos otio & deliciis, vel curis hujus seculi, Unde plurimi inter Ethnicos fuere, ut etiamnum sunt plurimi, (absou) sine Deo. Quotquot vero inter fapientes Ethnicos diligentia sua, excussis tenebris & vitiis crassioribus, ad lumen illud naturæ pervenerunt, idque excoluere studiis & moribus honestis, cogitarunt quidem de DEO & æternitate, sed cogitarunt velfalsa & inutilia; Cogitationes

nes corum funt pifces mortui, commenta putida. Des pientes facti in cogitationibus: Vel si vera & utilia, tamen insufficientia; Lumen naturæ ad templum quidem manuducere, in templum vero introducere, & ad DEUM ejusque sacrarium fine lumine Spiritus perducere non potest. Voluerunt quidem per scalam Creaturarum ad Creatorem afcendere, sed quia scalam simplicem verbi divini & Spiritus S. contempserunt, propria sapientia turgidi. propriis viribus confis, ideo relapsi funt, ficut piscis extra aquas sub-siliens. Relapsi sunt ad gloriam propriam lumine naturæ & cognitione fua abufi, DEUM non ut DEUM glorificarunt, non DEI, fed propriam laudem in mundo quæliverunt. Lumini ergo naturæ lumen gratiæ addendum, ut animus de divinis vera & utilia cogitare, & DEUM glorificare posit.

M. Gentiles falfa de DEO meditatas esse non est minum, quia con-

temp-

## PART. I. CAP. IV.

tempfarunt verbum DEI & lumen Spiritus Evangelici: At nostrates habent verbum DEI & Spiritum S. cum Etiangelio, & tamen corum plurimos dicis extra Tamplam manere & nun-

quam ingredi, os to aboutmos artog

P. Habent, fed contemnunt & negligunt perinde, ut Ethnici. Spiritum quidem volunt, fed non fanctum. Lumen & cognitionem veritatis feu Sapientiam quidem vo-Tunt, sed fanctitatem nolunt. Audunt verbum, sed non meditantur. Si meditantur, vel obiter id faciunt, pro ratione status quærentes suis meditationibus vira alimoniam, non fanctimoniam, vel ferio quidem, fed ad promovendam nomi-nis famam, non ad fedandam animæ famem. Non quærunt in verbo DEI necessaria, sed supervacua, mon animae, sed corporis faturem. Quid hoc est aliad, quam contemnere verbum DEI & lumen Spirirus Sancti? Annon contemprim habet vestem pretionen à principe C 2

## 52 DIALOG. SACR.

datam, qui câ induitur in honorem promiscue omnium, cum data sit in honorem folius principis? quid opusest verbo DEI, sinon DEUM, fed mundum, non animæ, fed corporis commoda in eo quæris? Abusus iste verbi multos à templo DEI excludit & occaecat. Sit igitur meditatio, quâ vis ingredi, feria & limplex: Seria, quoad modum; Simplex, quoad Icopum: Seria, ut intendas omnes animi nervos & non obiter, sed attente verbum DEI mediteris. Simplex, ut non duos habeas scopos, sed unicum saltem, nempe ædificationem & salutem animæ tuæ. His medirationibus superveniet, qui te prævenit gratia sua, nempe Spiritus DEI, & quidedit velle, dabit progredi, qui dedit pennas, dabit alas animo ad divina evolaturo. Qui fuit suasor ad templum eundi, idem erit introductor. Oftendet & adjunget comites, qui te manu arrepra fecum ducent. g mediav and d

M. For san putaseos, qui olimuna junctis quasi manibus in templum ibant (Pf. LV. 15.) dicentes: Venite, intro-eamus in Domum Domini? (Mich. IV. 2.)

P. Hos puto: sed quò plures olim, eò pauciores & rariores jam funt. Cave offendaris eorum paucitate & vilitate. Aguntur Spiritu DEI; & tu etiam ageris eôdem Spiritu, nili respuis sodalitium & manuductionem. Sed heus! Sit quoque constans seria & simplex meditatio tua; ita ut pergas meditando, pergas sequendo ductum Spiritus & exempla comitum in via verbi divini. Alias, si semper relabaris, semper cuncteris, destituet te ductor. & comites te relinquent, & sic nunquam ad veram agnitionem DEI & tui pervenies. Sed de his jam plura. Unicum hoc diligenter tene: Via ad templum DEI est pia meditatio verbi divini, quam nisi quis calcaverit, nunquam introibit.

C 3 CAP

#### 52 DIALOG. SACR.

datam, qui câ induitur in honorem promiscue omnium, cum data sit in honorem folius principis? quid opus est verbo DEI, si non DEUM, fed mundum, non animæ, fed corporis commoda in eo quæris? Abusus iste verbi multos à templo DEI excludit & occæcat. Sit igitur meditatio, quâ vis ingredi, feria & limplex: Seria, quoad modum; Simplex, quoad scopum: Seria, ut intendas omnes animi nervos & non obiter, sed attentè verbum DEI mediteris. Simplex, ut non duos habeas scopos, sed unicum saltem, nempe ædificationem & salutem animæ tuæ. His meditationibus superveniet, qui te prævenit gratia sua, nempe Spiritus DEI, & qui dedit velle, dabit progredi, qui dedit pennas, dabit alas animo ad divina evolaturo. Qui fuit suasor ad templum eundi, idem erit introductor. Oftendet & adjunget comites, qui te manu arrepta fecum ducent.

M. For san putaseos, qui olimuna junctis quasi manibus in templum ibant (Ps. LV. 15.) dicentes: Venite, intro-eamus in Domum Domini? (Mich. IV. 2.)

P. Hos puto: sed quò plures olim, eò pauciores & rariores jam funt. Cave offendaris eorum paucitate & vilitate. Aguntur Spiritu DEI; & tu etiam ageris eôdem Spiritu, nisi respuis todalitium & manuductionem. Sed heus! Sit quoque constans seria & simplex meditatio tua: ita ut pergas meditando, pergas fequendo ductum Spiritus & exempla comitum in via verbi divini. Alias, si semper relabaris, semper cuncteris, destituet te ductor, & comites te relinquent, & sic nun-quam ad veram agnitionem DEI & tui pervenies. Sed de his jam plura. Unicum hoc diligenter tene: Via ad templum DEI est pia meditatio verbi divini, quam nist quis calcaverit, nunquam introibit.

 $C_3$ 

CAP.

#### CAP. V.

Quid cavendum ingressure.

MAtth. Viam monstrasti, monstra jam paucis pericula cavenda.

P. Cave turres & Palatinalta cir-

ca templum extructa.

M. Credo multas in monto Sion of aliis locis editioribus turres, multa Palatia fnise, è quibus non inamenus ad templum patuit prospectus. In his stetisse puta magnates & divites, quoties se contemplatione templi oblectare voluerunt, & ingredientes via humili ex alto despexisse.

P. Ita est. Hos cave. Sic enim multi stant in turribus humanæ Sapientiæ & Autoritatis, spectatores saltem templi, non frequentatores. Hi dum ex alto totam templi faciem externam considerant, & cum aliis in mundo templis conferunt, oculos suos etiam usque ad sanctum sanctorum mittunt, quo tamen pedes

des nunquam inferunt, sed nudo aspectu contenti, theoriis suis se oblectant, & alios infra via humili & contemptibili ingredientes, alto fupercilio despiciunt, corumque labores rident. Hi non necessarium putantes templi ingressum, gratu-lantur sibi, quod possint ex altitudine sepientiæ suæ, omnia cacumi-na & totius templi ambitum vide, re, cum aliis infra vix murorum latera & portas cernere liceat. Sed cave eos. Ne mireris (1) eorum altitudinem sapientiæ. Propriis enim viribus illuc ascenderunt, Ductore non Spirita 3. fed Spirita mundi. Etli commendent externalir templi pulchritudinem, non tanien internum templi decus commendant; quod nunquam viderunt.

M. Landainy tamen corum Sa-

pientia.

P. Sed à mundo, non à veris piis. Est enim Sapientia extra templum profana, licet non quoad rem, tamen quoad modum, facra profano C 4

fano more aspiciens & tractans, ad sanctificationem inutilis, imo noxia. Spiritus S. iple rejicit & distinguit cam à Sapientia cœlesti, vocans eam terrenam, rationalem, imo Diabolicam (Jac. III. 15.17.) hance vero castam, pacificam, modestam, bonum consilium audientem, plenam misericordia & fructibus bonis, non dijudicantem, at que band simulantem. Laudet mundus suam; Tu si vis. sequi ductum Magistri summi, laudes eam, quam ipse laudat, sapientiam. (2) Ne sequaris errorem eorum, qui nudis theoriis se oblectant... Quid juvat aspectus, si non accesserit usus & ingressus templie Quid, prodest scire, si non vis facere? Diabolus multò eruditior, quam vel eruditissimus mortalium, & quo sublimior in aere volat, eo accuratius externa templi cernit, in-terna tamen, ubi DEUS habitat, non ingreditur.

M. Sed jucundum est scire varia.

P. Varietas hæc delectat, non sanat.

minise ad templum, & in templo per gradus ulterius ducit, quos vult in Sacrarium intromittere: Spiritus ater vero ex turribus humanæ laudis in aëre ducit, & in fastigio templi collocat, quos vult in Gehennam præcipites dare. Tutior in terris locus est, quam sedio bus alris.

M. Sed illos in turribus femnes linguamus. Sedent nonnunquam in tabernis circa templum, qui ingrefferes blandis verbis ad se allicium ac delinent.

P. Et hos caveas oportet. Si vis ingredi, sequere alacriter documentera in vià verbi Spiritum S. & manuflucentes, si quos Deus adjungit, comites; se pergé, oculis antrorsum in templum jugitar defixis (Eph. III. 14.) Ne respicias retrorsum ad en que in mando reliquis. Considera axorem Lothi respicientem, & in fratuam falis seu lapidem conversam. Induratura mimus, à Spiritur S. excitatos, sent-

per ad terrena relabens. Ne respicias dextrorsum ad amicos intabernis fedentes. Meliores amicos inventes in templo, quam extra. Nisi hos reliqueris, relinquer te Spiritus ductor. Quid dubitas relinquere confortium profanorum in tabernis, & transire ad confortium sanctorum in templo. Amicitia Mundi inimicitia Dei est. Ne respicias simistrorsum ad irrisores in turribus stances; Horum contemptus contemptu vindicandus. Propera in templum, abde te intra reipfum, fic nec videbis, nec addies, quid alii de te fentiant & loquantur. Excitat te Spiritus S. in meditationibus tuis, vellicat animum tuum, docet te contemnere, quæ sunt extra templum, relinquere mundi gloriam, feire mundi gnominiam, fieri Heb. X. 3. Opprobriis & tribulationibus spectague liem & socium taliter conversantium, docet te recta pergere ad templim per glorium & contumeliam, per fa-

#### 60 DIALOG. SACR.

mam malam & bonam; præeunt hîc exemplo comites. Noli negligere Spiritum S. pulfantem, noli fastidire comites contemptos. Qui Spiritum S. negligit pulsantem, non accipit inhabitantem. Qui fastidit Consortium piorum contemptorum, non accedet ad confortium beatorum. Extra templum fi hactenus fueris, five remote, five propinquè, ne quæso maneas amplius. Periculofum est, esse extrà, periculosius, manere extra. Non pudeat descendere ex altis humanæ eruditionis speculis, è splendidis humanæ laudis palatiis, non pudeat prodire è jucundis voluptatum & amicitiæ humanæ tabernis , & ingredi humilem ad templum viam. Pudeat eam contemnere, cam negligere, in câ non pergere, ad sanctitatem non tendere, fine qua nemo videbit DEUM. Tu verò optimè Salvator, miserere corum, qui funt extra, qui fedent in tenebris & umbra mortis,

& dirige pedes eorum in viam pacis; excute contemtum, neglectum, pudorem & torporem omnem malum, & trabe nos per Spiritum in verbo tuo fanctum, ut curramus ad te, ut perveniamus ad Te, ut recipiamur in confortium tuum fanctum! Amen.

# PARS II.

De iis, qui sunt in Atrio primo.

#### CAP. J.

De statu eorum, quid adsit respectu eorum, qui sunt extra, & dessit respectu eorum, qui sunt in airii interioribus.

MAtth. fam templum ingress sumus, & reliquimus profanos in tabernis, & Hypocritas in turribus, 7 qui 62

qui funt extrà : fam credo Christus DOMINUS noster nos suspicies.

P. Imdistadest, quod promisiti II. Cor. VI. 17. Exme de medie es-rum & separamini 3 & ego recipiam vos. In templum recipiebantur vel fanctificati, vel fanctificandi. Illi hos fecum ducebant exclusis curiofis, qui non tam mentem purga-re, quam oculos delectare volebant. Hos qui secum dacebat, profanabat templum. Sic in templum nostrum nemo intrat, nisi qui mundum profanum & superbum, vel reliquit, vel ario valt relinquere. imo non solum vult, sed & conatur, & reipla, relinquit, exit, & separat se animo, non corpore à mundo impio. Hos recipit Salvator in confortium fuum , DEUS pater in grariam fuam, repurat juftos propter filium fuum, facit fanctos per Spiritum suum. Tales sunt, quos in atrio primo cossocianus, Infantes in Christo, seu incipien-tes in studio pietatis. Nondum san-Ĉŧί.

## PART. II, CAP. I.

cti, sed sanctificandi. Adest ergo sides vera & viva, qua justificantur; Adest bonum propositum, & quidem serium, cum conaru & studio, vitandi mala, & faciendi bona conjunctum, quo sanctificantur. Hi enim duo articuli de justificatione & fanctificatione arctissime cobærent.

M. Sed quomodo hec defunt iis ; qui extrà, cum etiam filem & botum

propositum jastent ?

P. Quantum cunque jactent, deet fales viva, adett fales viva, adett fales viva ginaria. Quantum different cogitationes, quas Phantafia fingit per fomnium, & quos animus verfat vigilans, tantum diferepat fides falfa a vera. Fides vera folatur se merito Christi contra peccata commissa resistit vi meriti Christi committendis, non obediens carnis concupicentis irritantibus. Non solum imputat & solatur, sed & armat se merito Christi (I. Petr. IV. 11) hine ad pugnam, illine ad quietem,

## 64 DIALOG. SACR.

tem, quia non nisi post pugnam vera quies animi obtinetur. Falsa fides faltem imputat & folatur, non armat fe, non pugnat, fed advenientibus concupifcentiis sponte cedit & obedit. Imaginatur fibi quietem in Merito Christi, ante pugnam, imo fine pugna; Sed falsam, quam dies olim aperiet. In iis igitur extra templum fides fomniat, in his, qui funt intra, vigilat & vivit : sicut somnians de templo, multa splendidiora sibi fingit, quam quæ vigilans videt & experitur; Ita illi, præcipuè Hypocritæ in turribus, multò excellentiores & fubtiliores habent de fide cogitationes, unde & magis fastuosa loquuntur, quam hi, qui simplices, sed efficaces & vivas habent cogitationes. Illorum fides est in Phantasia: Horum in ratione. Fides eft lux divina lucens & ardens; Lucens in intellectu, eumque illuminans ad cognitionem injustitiæ nostræ & justitiæ divinæ, depra--vationis nostræ, rectitudinis divinæ: Ardens in voluntate, & inflam-

## PART. II. CAP. I. 6

flammans eam ad odium injustitiæ & amorem justitiæ. Ignis pictus non ardet; Sic sides Phantastica non est vera & viva.

M. Sed quoniam in templum ad interna venimus ; describe quaso statum animi humani, qualis suit olim integer, nunc depravatus & iterum reparandus, ut ea, de side & bono

proposito, rectius intelligam.

P. Hoc plenè & perfecte describi non potest, nisi ab iis, qui habent plenam & perfectam cognitionem sui, ad quam tendimus, nondum assecuti. Quantum tamen mihi cognoscere datum est, videtur status animi, cum Salvator optimus dicat: Regnum DEI est intra vos; non ineptè cum regno comparari posse. Rex in hoc regno est Voluntas, proximus consiliarius est inullectus. Ministri interiores, sensue interni, præcipue Phantasia intellectui, Appetitus sensitivus Voluntati inserviens. Servi exteriores sunt Sensus externi, quorum ministerio,

#### 66 DIALOG SACR.

omnia externa ad regem perve-niunt. Hic olim fuit suavissimus ordo & obedientia. Quicquid con-filiarius Sapientia divina illustratus regi proposuit, illud rex tanquam conveniens, vel non conveniens liberè elegit, & ministris propioribus, nempe appetitui & concu-piscentiis suadendo, remotioribus, nempe sensibus & membris exter-nis precipiendo, ordine & promptè executus est: At jam horrenda est depravatio & confusio in animo secuta. Servi imperant, Rex cum confiliario suo paret. Quicquid in mundo videt oculus, audit attris, id statim concupiscit appetitus. Si ratio reclamat, sub Phantasia captiva quasi detinetur, cui bonum appearant designatione de la concupia del concupia de la concupia del concupia de la concupia del la concupia de la concupia del la concu paret, quod non est. Si voluntas tardè consentit, ab appetitu & consentire cupilcentiis abripitur, & consentire cogitur. Adeò perversis est animi status, ut servire cogantur, qui imperare debebant. In plerisque morphalibus appetitus sensitivus cett tyran-

#### PART. II. CAP. I.

rannus thronum regium occupat / qui vivunt vitam belluinam, ut o-: lim Ethnici. In quibusdam ratio: emergit & eluctatur, ut in Sapientibus Ethnicis. Sed quia beneficio/ Phantasize priorem tyrannum è so-lio pellit, relinquitur in Consiliario-quædam imaginatio, totum ani-mum quasi uterum vento imple-tum distendens, & dicens: Ego sum melior ceteris. In rege vero manet pertinacia dicens: Cedo nulli. Et ut olim ratio divina regebatur & nitebatur Sapientia, sic jam proprid Sapientia regitur & nititur.

Rex antea à DEO, jam à seipso
dependens, non DEI, sed proprium quærit honorem. Quo magis ad fe redit, eò magis à DEO recedit, eò propius ad diabolicam pervenit malitiam. Adeo depravatus per lap-fum est animus humanus, quia nas-cimur sine rimore & amore DEI. Spiritus S. igitur per verbum DEI reparaturus pristinum animi statum, Primo rationem è captivitate

liberat & in thronum libertatis collocat, deinde ipsam rationem captivam ducit obedientià fidei, per quam animum à DEO aversum cum DEO iterum connectit. Tollit ex intellectu ventolam impressionem sapientiæ propriæ; affert. veram cognitionem Sapientiæ di-vinæ. Tollit è voluntate pertinaciam & fiduciam in seipso; alfert inclinationem ad Deum, amorem & fiduciam in DEO, ut non amplius propria, sed DEI Sapientia regi, non propriis, sed DEI viribus niti, & à divino nutu dependere velit. Spiritus S. restituit ac dirigit Regem, Rex dein subditossuos. M. Sed quid Scripture Sacra bic

docent?

P. Apostolus Paulus videtur hîc consentire. Si Epistolas ejus accuratè legas I. Theff. V. 23. Hebr. IV. 12. I. Pet. II. 11. Jud. 19. videbis eum hæc tria distinguere in animo (1) ἐπιθυμίαν αρρετιτит. (2) ψυχήν animam. (3) nveuua, spiritum.

# PART. II. CAP. 1. Hæc ita mihi videntur explicari posse, ut έπιθυμία, sit appetitus tensitivus in throno sedens & regnans Tit. III. 3. Col. III. 5. 4027 Ratio sibi relicta, sua Sapientia se regens I. Cor. II. 14. XV.45. πνεῦ-μα Rom. VIII. 16. ratio ad Deum conversa, seu intellectus per fidem illuminatus, Voluntas per caritatem inflammata. In his enim tanquam nobilioribus partibus animæ incipit ejus reparatio. Restituto refacilius componuntur subditi. Ex his patescit, quod fidei lux non accendatur in Phantasia, sed in ratione; isthinc enim ventosa & otiosa, hinc vero solida est & operosa scientia & agnitio veritatis, quæ voluntarem, in qua est bonum propositum cum fide semper conjungendum, efficaciter movet ad amplectendam veritatem; Vo-luntas mota & impulsa impellit to-tum animum ad ejicienda ea, quæ veritati divinæ sunt contraria. &

lic per fidem corda nostra purgan-

tur.

tur. Et hæc omnia fiunt sponte, ex consideratione amoris & meriti Christi, sic sides generat caritatem, & per caritatem esticaciter movet, purgat & componit totum animum.

M. Sed unde probas, non sufficere fidem imaginariam, que in sola impurtatione meriti Christi consistit, ubi non simul experimur virtutem Christicontra peccata, sed requiri sidem ejusmodi

efficacem & operofam.

P. Nonne (1) expresse dicit Scriptura Sacra, Jac, II. 22 Fides cooperatur operibus & c. Philem. 6. Communicatio sidei efficax siat in agnitione omnis bous & c. Gal. V. 6. Fides per charitatem operaus. Col. II. 12. Inculcat igitur sidem non oxiosam, quæ animum relinquit, utiest, sed operosam, quæ animum semper mutat in melius & c. (2) Fides nititur verbo DEL. Verbum ausem est, vivam & esseat, Heb. IV. 12. operatur in sidentes. I. Thess. II. 12. est Verbum vite. Phil. II. 16. Lit.

M. Plura jam non de dero. Satis intellige Eos, qui extra templum, faltam babera Imaginariam fideilarvam, nestros vero incipientes in atrio primo habero vivam & essettu ingrediantium in

tomplum?

P. Habent Spiritum inhabitan-

tem, Rom. VIII. 11. cum illi saltem habeant pulsantem, Apoc. III. 20. Plus est habitare, quam pulsare alicubi. In templo habitat Deus, qui sunt in templo nostro, in illis habitat etiam Salvator per sidem, uti promisit: INHABITABO in illis, &c. quod sit, cum per meditationes crebras aliquanto notior & familiarior cordi nostro redditur Christus, quam erat ingredientibus.

M. Sed quid deeft respectueorum,

qui sunt in interioribus atriis?

P. Habent nostri sidei veræ & Spiritus inhabitantis initia, desunt incrementa. Initia sidei sunt parva; ideoque sides semper debet crescere & augescere. Sunt debilia, ideoque semper stabilienda. In atrio primo animus adhuc est sluctuans, in secundo est consirmatior & robustior in Spiritu. Hîc est in Spiritu vivens, Galat. V. 29. 16. illic iv πνεύματι τοιχών, in spiritu ambulans, & tandem sit iv πνεύματι περιπατώς;

## PART. II. CAP. I.

πατων Spiritu deambulans; Alius cnim est status, habere Christum inhabitantem, alius, habere inambulantem. Infantes vivunt, sed nondum possunt ambulare. Proficientes discunt ambulare, seu souxett (501xeta enim aliàs funt prima rudimenta). Adulti prompte ambulant, quod est περιπατείν. Præprimis confidera mecum illud Gal. IV. 19. Filioli mei , quos iterum parturio, donec FORMETUR Christus in vobis. Hinc discimus in infantibus Christum primo delineari, in proficientibus deinde plenius depin-gi & exornari, ut pictores primo delineant, deinde illuminant & exornant picturas suas. Habent & illi extra templum formam quandam pietatis, II. Tim. III. 5. Sed falfam in externis saltem moribus sine (80vapei) virtute. Infantes in atrio primo habent cam in animo cum (δυνάμει) virtute. Proficientes habent eandem formam & imaginem Christin animo, sed cum pleniore (δυνάpei) virtute.

### 74 DIALOG, SACR.

M. Quid autem prodest Christum ita in anima delineatum & effigiatum habere?

P. Sequitur inde desiderium virtutum Christi, & odium vitiorum. Quibus enim imago Christi crucifixi in animo ob oculos quali ver-fatur, Gal. III. 1, illi sepins suspirant: O quam depravatus ego.; quam, justus & sanctus Salvator meus! O si tam justus, castus, temperana, maniuetus, paciena, humilia, ut iple fuit, offe pollemi Q quantus splendor virtutum iplius, quanta turpitudo, vinosum meorum! Conforma me imagini tuz, optime JESU! &c. Hac adell nostris in templo infantibus; deest vel eruditissimis extra templum, qui desiderant doctrinam. Christifine vità Christi, Ethocest (τὸ θέλειν) Velle Paulinum Rom. VII., 15. Extra templum elf ationim & inefficax faltem Velle, quale est pigrorum, oprantium, que purans impessibilia elle, vel corum, que

## PART. II. CAP. I.

volunt finem , & nolunt medik, unde optant nonnunquam justitiam, fed non odêrkht, neque deponere volunt sum injusticiam. In templo verò est Velle efficix conjunctum cum odio pravitatis pro-prist & desiderio rectitudinis Christi & constu imitandi ipfuin. Extra semplum crucistur animus; quando non affurgere porest ad alimue dinem corum, qui in Palatis 80 turribus itant, vel quando comensnitur ab iis, qui fedent in tabernis: La templocruciatur himus, quanit do non facere potett, que vulu so deliderat, vel quando ad es, quap odit ac danonat, invitus relabitur. ingemiscensa quis me liberabit en corpore mortis hujus? Sciliodi invitus abmoitus ad ca y ad quat alia fronte reslamit. Valt liberari à facel catis, quibar alie original Tervirdo Deplorat carrefra alierident cofficie ci facture. Except in semplo odium peccarios deliderium justikizo discordar, como expressos pion pion file

falfum & fimulatum. Non enim ederunt peccati culpam, sed pœnam saltem. Non desiderant justitiam ipsam, sed justitiz mercedem. At pii in templo, etsi adhue infantes, ingenui tamen sunt, & oderunt malum quà malum, scil. coram DEO, non quaterus sibi noxium, amant bonum quà bonum, non quatenus fibi commodum, sed DEO acceptum. Sinceritatem odii & amoris ac desiderii inde oftendunt, quod non, quæ sua sunt, ut Hypocritæ extra tem-plum, sed quæ DEI sunt, unice querant. Eth igitur desiderium in arrio primo debile adhucsit, si respicias cos, qui sunt in atriis interioribus, & ardentioribus aguntur defideriis, lincerum tamen est, respectu corum, qui sunt extra, & ob id DEO placent & accepti funt infantes nollri fanctificandi.

M. Locuti battonus sumus de sides de bono proposito, odio de desiderio, in quiens adel nostres verstas de sinca-

# PART. H. CAP. I. 7

ritas, quâ carent qui sunt foras : deest sirmitas, quâ gaudent qui sunt intus, sed anne in hoc quoque statu tunt beati?

P. Quidni? Audi Salvatorem iplum; Matth. V. 6. Beati esurientes & stientes justitiam quia satura-bumur. Beati coram mundo, qui desiderant & assequuntur justitize umbram & larvam; Sed beatiores coram DEO, qui ipsam justitiam veram esuriunt & sitiunt. Isti implentur umbræ vanitate; Hi rei veritate. Et quamvis abundantius impleantur, sieut & plura capiunt adulti; tamen & tirones nostri satiantur & implentur, quantum pro flatu suo capiunt. Gustant benig-nitatem Christi, illis qui sunt foras ignotam. Et quanto plus gustant, tanto plus esuriunt & sitiunt. Qui olim in templum Salomonis primâ vice ducebantur, admirabantur splendorem ejus, & desiderabant ulterius pergere & plura vi-dere: Ita tirones nostri cum admi-

 $D_3$ 

ratione

ratione & delectatione experiuntur vim suavissimam verbi divini & splendorem veritatis. Ut pueri Palatium introducti omnia oculis suis lustrant; in omnibus hærent, insolitum mirantes nitorem: Itanostri in omnibus verbis scripturæ hærent admirahundi. Ecce quam yerè Spiritus S. hac dixit! quam accurate notavit, que ad salutem sufficient, quæ edyersus hostes, carnem, mundum & Diabolum nobis sunt necessaria! Quam stupidus fui, hæc antea legens & non attendens, non recte, intelligens! &c. Hac alliciunt animum plura quærendi & inveniendi, quamvis præ admiratione non putemus nos majora invenire posse. Majora tamen semper videmus, ut ait DO-MINUS ad Nathanaelem mirantem ipsius omniscientiam: Majora his videbis. Et quum hæc audimus, superesse adbuc majora & excellentiora, exardescit desiderium politrum & illa videndi. O quam di-50 1. "

PART. II. CAP. II. 79
dilecta sunt tabernatula, quam jucundæ habitationes DE 1! Malo
hic ultimus esse prope portam
stare, quam in splendidissimismundi palatiis diu habitare, Et interprimos consistere. Beati, qui ita sinunt justinam!

#### CAP. II.

De Lucta & infirmitatibus corum.

MAtth. Exterior hic ambitus templi vocatur alias atrium gentium. Quare hoc?

P. Habebant hic Judæorum pleben suas cellas seu cameras extructas, sicut Levitæ in interiore, sacerdotes in intimo templi ambitu. Licebat itaque iis in primum hoc atrium secum adducere Gentiles advenas nondum circumcisos, sed circumcidendos, si ulterius voluerint duci. Incircumciss carne & corde, Heseliet. XLIV. 9. non addita.

mittebantur in interiora templi. absque ejusdem profanatione. Videntur etiam Sacrificia hoc loco mactata, & in interioribus, ubierant altaria, combusta & oblata esse. Incipit ergo hic circumcisio. cordis, mortificatio carnis, cruci-fixio desideriorum carnalium. In plerisque appetitus surgit suprà animum, & in animo tyrannicè domi-natur. Hunc ergo hostem primo aggreditur Spiritus S. animum re-paraturus & domicilium suum purgaturus. Prima lucta est contra appetitus carnis, quorum tyrannicum. & iniquum imperium animus illuminatus videt, renatus ferre amplius non vult. Huc refer, quod: ait Gentium Apostolus, Gal. V. 17. Caro concupifcit adversus Spiri-tum: Spiritus autem adversus carnem: hac enim sibi invicem adversantur, ut non, quacunque vultis, illa facia-tis. Spiritus S. hostem suum appe-titum in templo cordis secum serre non potest. Ideo contra eum luctatur,

tur, caro reluctatur, sed Spiritus tandem eluctatur, dummodo in templo maneamus & ductum ejus sequamur.

M. Subit mihi, quod dicitur de Davide & Saule: II. Sam. III. 1. Et erat bellum dintinum inter Domum Davidis & inter Domum Saul: Et David ibat & confortabatur & Domus Saul ibant & atterebantur.

P. Opportune hæc subeunt. Ita enim in hâc pugnâ Spiritus debet roborari, concupiscentia verò in-

firmari & atteri.

M. Sed quas intelligis concupiscen-

P. Inordinatas & immoderatas. Non enim naturam, sed confusionem appetitûs sensitivi & affectuum tollere vult Spiritus DEI. Appetitus est vel concupiscibilis vel irasfeibilis. Prior peccat (1) illicita & prohibita concupiscendo, ut qua funt proximi, unde emergit invidia, avaritia &c. (2) licita illicito modo, ut cum circa cibum,

potum, fomnum, vestes, domum &c. & alia necessaria, nonnecessitarem. sed lautitias appetit, unde luxuria, libido, fastus & alia vitia similia oriuntur. Poskerior peccat vel objectum, vel modum excedendo, unde odium, iracundia, totaque iræ vitiosa soboles provenit. Hæc vitia impugnat Spiritus, eaque atterere, tollere, & lic affectus in ordinem redigere & rectæ rationi subjicere cupit.

M. Sed quare non potest ferre inordinatas illas concupiscentias Spiritus

Santtus?

P Quia contrariantur sanctissimæ Christi vitæ, cujus imaginem jam in animo delineavit. Nempe concupiscibilis appetitus cum progenie suâ adversatur temperantiæ, castitati, continentiæ, acquiescenme & laboriofitati Salvatoris: Irascibilis, comitati, mansuetudini, patientiæ ac humilitati ejusdem. Antequam hæ virtutes in animoplantari & crescere possint, mani<del>.</del>

nifestum est, eradicanda prius este

M. Sed quomodo pugnat Spiritus

adversus hunc hostem?

P. Eodem modo, quo iple pugnat, nempe concupiscendo. Caro concupiscit; Spiritus conurà concupiscit: caro cogitat, Spiritus contrà cogitat: Caro suadet; Spiritus contrà fuadet. Et sic omnibus carnis conatibus renititur, cogitationibus malis cogitationes bonas, defideriis vanis defideria vera rerum spiritualium opponens. Ut caro impedit Spiritum, quò minus possit rite precari, bona loqui & agere, prout vult; Ita Spiritus impedit carnem, quò minus posfit peccata perficere. Ubi hæç lueta in corde, ibi peccatum raro audies in ore, raro videbis in opere. Spiritus S. frangit peccatum in co-gitationibus & delideriis, & in iplo ortu vitiorum germina supprimere conatur.

M. Quem ob finem ita impug-D 6 nat nat & oppugnat concupiscentias?

P. Ut eripiat ipsis thronum & dominium, quod non fit uno prælio, sed sensim & sape iteratis vicibus. Ut eas in ordinem redactas sub obedientia renatæ voluntatis contineat, ne polluantamplius domicilium cordis, ne impediant cultum divinum & preces in templo cordis, ut possit mens libere assurgere & gemitibus veris ac sanctis DEUM invocare. DEUS enim in Spiritu & veritate vult adorari: Spiritu spontaneo, & atyrannide carnis liberato; Veritate cordis non Hypocrisi oris.

cordis, non Hypocrisi oris.
M. Notabam antea, quod de Davide dicebatur in numero singulari:
Ibat & consortabatur. De Domo Saulin plurali. Ibant & atterebantur.

Quid boc?

P. Ita & hîc unus contra plures. Spiritus S. est Unus; Concupiscentiae sunt plures & milleformes. Quis enim innumerabilia concupiscentiarum prayarum & vanorum in mundo desideriorum agmina, quæ animum incursans quotidie numerabit? Sed hisoma nibus reliftit Spiritus, unus sufficit omnibus Profligata una concupilcentia, aggreditur alteram; & sic pergit, donec omnes superârit. Posset quidem uno ictu omnes prosternere, sed mavult sucsessivè eas extirpare, ut videntes magnitudinem periculi noftri & beneficii divini, quo liberamur à Dominio carnis, ad majorem gratitudinem erga DEUM, & mansuetudinem erga proximum peccantem alliciamur. Memoria enim beneficii, quod citò fit, citò perit in animo nostro..

M. Dixisti antes, initia Spiritus ose insirma, & alias notam quoque est, quod victoria in initio belli sit anceps. Anne Spiritus in hoc pralio contra carnem etiam succumbit?

P. Succumbit quidem, fed animolior femper refurgere debet. Hoc est quod Paulus air: (Roma D 7 VII. VII. 22.) Video aliam legem in membris meis, repugnantus legi mentis mea, & CAPTIVANTEM me in lege pecati, qua est in membris meis. & Antea serviebat mens affectibus vitiosis seu concupiscentus tanquam Domino competentis sponte & libeater, jam invita relabitur & sinb tyrannide carnis quass eaptiva detinetur, donce succurrat iterum Spiritus liberator.

M. Andir illos, qui sunt foras etiam un bet dello ad excusanda pec-

cata fua:

P. Sed est longe dispar ratio? Illi sponte abeude in captivitatem; in quam hi inviti abripiuntur. Illi gaudent; Hi gemunt sub captivitate. Illi malunt perpetuò servire, quam luctà molestà & difficili se expedire; Hi optant, petunt & nanciscuntur iterum libertatem. Unde Paulus, cum dixisser: Quisme liberabit &c. addit: Gratias ago DEO per JESUM Christum Dominum nostrum, scil. pro libe-

PART. II. CAP. II. 87 ratione & victoria. Hic enim est qui dat victoriam ubique, ut alibi docet II. Cor. II. 14.

M. Sed unde est, quad Speratus succumbat, cum instinutes madis services

carne sit?

P. Idfit Sapientissmo DEI confilio, ut agnoscamus nullitatem nostram, quod ex nobis ipsis nil, ex DEO omnia possimus; & prafervemur à Superbia, que multos vicit, postquam vitia sua vicerunt.

M. New id quaro ; sed quomoda fiat , quod peccent , qui peccent ada.

runt & iis valedixernat?

P. Ideo dixi, quod non confentiant volentes, fed nolentes abripiantur ad peccata, antequam arma Spiritus adversus carnem arripere possint. Non peccant ex massinia voluntaris, ut qui extra, fed vel ex pracipitantis vel ignarantia. Ut enim Diabolus, externus hostis, vi & fraude: ita appairus, internus adversarius, modo vehemen-

tia abripit, modo frandulentia sua seducit animum. Abripit nos vehementia appetitus irascibilis, ut lingua præeurrat mentem, dicamus antequam cogitemus: Seducit nos concupisibilis, ut gustemus, antequam deliberemus, an bonum vel malum sit, purantes non nocere; quod revera nocet. Ille irrumpit, hic se insinuat. Illius vehementia reprimitur vehementi continentia: irascimi & minime peccate. Hujus fraudulentia evitatur solicità abstinentia. Sunt enim appetitus mordinata passionis, concupiscentize se-ductrices. Eph. IV. 22. Seductores prudenter funt cavendi. Hebr. III. 12. Illic docet Spiritus S. fortiter pugnare; Hic diligenter vigilare. Atque sic ad libertatem suam tan-dem perveniet animus. Ante pugnam non datur victoria.

M. Possuntne concupiscentia ista (penitus) supprimi, ut animus siat liber & tranquillus?

P. Quidni possent? Quare enim pugnat,

pugnat, nisi ut vincat; quare vincit, nisi ut liberet & tranquillet animum Spiritus Sanctus? Quando tandem perveniet ad pacem Christi animus, si hostes pacis, virtiosos nimirum affectus expellere noluerit? Pax nulla nisi devictis hostibus esse potest. Et cò tendere debet animus in atrio hoc primo sanctificandus, ut vitiosos affectus omnes exuat.

M. Recordor hic Salvatorem nofirum ex hos loco templi ejecisse, de quidem binis vicibus, vendentes hoves, oves & columbas, & mensas nummulariorum, disjettis nummis, evertisse.

P. Quid hoc notat, nisi quod non ferendæ sint in templo cordis ejusmodi impuræ concupiscentiæ boum, ovium & nummorum, sed penitus expellendæ, ut corde puro possimus precari. Domus enim DEI est domus precum, non mercaturæ. Quod autem bis hoc secit, nempe sub initium & sinem mini-

sterii sui; Quidhocalindest, quam concupiscentias, quoties redeunt, toties expellendas esse, non faltem in principio, sed in fine lustas spiritualis? Impudentes enim funt, ut Diabelus, qui repulsam passus seu ejectus temper redit. Minime igitur concedendum, ut concupiscentize subinde redeuntes templum cordis polluant.

M. Fecit Dominus flagellum ex funibus, quos ipsi attalerant mercatores,

ques este flagro expulit.

P. Ita concupiscentiæ proprio jugulari possunt gladio. Quid enim absurdius, quam in Spiritua-libus carnalia, in via ad cœlum rerrena quærere & desiderare velle? His funibus scipsam constringit & jugulat, adveniente Spiritu 3. concupiscentiarum impuritas & vanitas, ut non opus fit multisargumentis in re manifelta.

M. Cam prima vice ejiceret Do-minus mercantes è templo- lenius eos corrignit, dicers: Auferte ista, &

9**1** mum

me faciatis domum Patris mei domum mercatura. Alterà vice gravius increpans, dixit: Scriptum est, domus mea, est domus precum; Vos autem eam fecistis speluncam Latronum. P. Sic, quò sæpius redeunt, cò

gravius arguendæ, cò diligentius expellendæ sunt concupiscentiæ.

Animus enim nondum diu luctatus cum concupiscentiis, & succumbens ac Dominium rursum illis permittens fit Domus mercaturæ, in qua vana quidem, non tamen mala semper aguntur. Animus autem diutius conflictatus cum iisuem, & victus, ubi propè vicerat, fit Spe-lunca latronum, ubi nil nissextrema malitia & impietas reperitur. Qui Satanam bis vel ter ejectum, iterum iterumque recipit, ejus po-steriora siunt deteriora prioribus. Sed qui constans est in lucta & ejectione vitiorum, illius animus tandem fanatur & purgatur, & in meliorem statum evehitur.

M. Id innuunt forte verbaibidem

conjuncta. Postquam enim purgaveras Dominus templum, statim additur: Et accesserunt ad eum cæci & claudi

in templo & sanavit eos?

P. Immo postquam animus purgatus suerit à vitiis, sanatur quoque cæca nostra ignorantia qua seducebant nos vitia; sanatur claudicans impotentia, qua abripiebant nos vitiosi affectus; Et Spiritus largitur oculos ad vitandas fraudes peccati, & pedes, ut possimus surgere è peccato, ambulare in templo, & ulterius pergere in via sanctitatis.

#### CAP. III.

De tadio & aliis periculis & Impedimentis eorum.

MAtth. Sed difficile & molestum est semper in lucta versars, semper quasi (θηρωμαχείν) cum bestus pugnare, hoc est, contra seras conPART. II. CAP. III. 93

eupiscentias luctari & eluctari. Vix diu sustinere poterit animus hanc pu-

gnam.

P. Imò ex seipso nil potest, ideo rogandus est Dominus, ut suppeditet vires, ut sanet coccitates & elaudicationes in animo, ut largiatur oculos vigilantes contra insinuantes sese, & podes fortierstantes contra irrumpentes vitiosos affectus. Nisi enim quotidie fortior & prudentior siat mens renata, eluctarianon potest.

M. Veruntamen omnis labor infuetus primo molestus est & tadium parit, & videmus multos cum gaudio templum intrantes, cum tedio re-

deuntes.

P. Idem & hic contingere folet nostris tironibus, quia vires adhuc debiles, quia hostes pertinaciter obstrepunt, impudenter redeunt, quia animus aliquoties succumbens, ægre surrexit, quia victoria adhuc in ambiguo, quia nil nisi pugnas vident, animus corum molestiæ pertæsus sacile segnescis & abjectà spe emendationis è templo ad tabernas profanas redit.

M. Sed quid boc obest, cam ilerum possit ad templum redire er bostam

funn rurfum inchoare?

P. Maxime nocet. Impedit enim profectus in fanctificatione, & victorum contra hoftes & tranquiflitatem animi. Quo segnius pugnas, eo longius protrahis bellum. Quantum concedis carni, tantum detrahis spiritui. Quo seepius relabirur animus . & ad euridem semper lapidem impingit, eò robustior fit caro . infirmior Spiritus. Donec tandem penitus deficiat, & ad pristina imo pejora relabatur. Vincendum eft; nisieu viceris carnem, caro te vincet.

M. Adeone pariculofa inducie funt in bac, pugna? Adeque novimm est. lucta perseques e templo egradi , & re-

gredi?

P. Sic eft. Entratemplum Spiritus enervatur regrentionibus car-

nalibus. In templo roboratur in ipsa pugna, quæ cum initio sit gravis, ipså consuetudine fit levis. Et nisi crescat animus in templo, facile decrescit extra templum & penitus desicit. Unde Apostoli incipientes Christianos tam seriò adhortantur minime succumbere, minime commoveri in tribulationibus, nulle modo perterrefactos esse ab opponentibus. I. Thess. III. 3. Philip. I. 28. Multi enim hilariter inchoant pugnam im templo, sed turpiter deserunt & auffugiunt extra templum ad vanitatem turrium, vel profanita-tem tabernarum. Nullos infensiores hostes habet gens Christia-na, quam eos, qui sic Christiano-rum sacris initiati resiliunt. Uti Judæi non acerbiores templi sui contemptores habebant, nisi qui hûc perducti., ulterius duci nolebant, sed cumfastidio revertebantur ad gentiles fuos mores.

M. Ondenam origur tadium in ti-

P. Videtur oriri. (1) ex teneritudine animi. Animus puerorum in tenera zetate est flexilis, mollis & cereus, cui facile imprimas & eximas, quicquid volueris. Est va-gus, inconstans, novitatis amans. Videmus pueros in splendidum palatium introductos primò cum voluptate summa omnia admirari, deinde cum tædio diutius illic morari. Israëlitæ in defertum educti primò admirabantur manna, mox fastidiebant; desideriis ad olidas Æ-gypti cepas relapsis. Ita tirones nostri animo adhoc fluctuantes facile fastidiunt, quod prius prop-ter novitatem mirabantur, & va-riis doctrinis facile circumferuntur. Egent itaque incremento & robore Spiritus, & prudenti manuductore, ut contra hoc tædium & peri-culum feductionis muniantur. (2) ex molestià lucta. Molestum est fecum luctari & inimicum semper in sinu gerere. Israelitæ in deserto audientes, terram Canaan, ad quam mo-

## PART. II. CAP. III.

molestis itineribus pergebant, expellendis Gigantibus, acerrima pugnå esse occupandam, pertæsi töt laborum animum despondebant, & reditum in Ægyptum meditabantur. Unde plurimi illorum in deserto prostrati in terram promissam quietis nunquam pervenerum. Sie & animi tironum nostrorum suctæ difficultate facile absterrentur. Ante luctum, cum feitium concupiscentias, mimis segnes, in hucla nimis tardi, post luctam, si vicerint, nimis tumidi; fin victi, nimis desperabundi fæpius deprehenduntur. Accedit, quod, superata una concupiscentia, restet altera superanda; quod ea præprimis; quæ per consuetudinem altiores in animo radices egit, quoties resecatur, toties repullulet, sed alio atque alio semper modo, alia forma, alio prætextu, nunc clam irrepens, mox subità irrumpensamino. His omnibus lassatus animus tener sel cile labascit, & tandem fugam porius E

Digitized by Google

tine diğim bağının medinerin Veluti Petrus timera adhuc fiele applis inambulans, wife ingenti maous unda, hibito tornimis scopiu mocri gie & tubmerfus futflet, mil JE-SUS perrects many infint fullem tallet. Indigent ergo dirence his Duce, qui present & ad puguam animet; & commissions, minimum exemplo excusiva lacritor pulgodint. Nempe ut with palo it samoi te portores admonitionibus, exhortetionibus & confiliperiguntur & flatuminateur. Talia monita & confilia un Sacris digens funt selobamima. Unicum laltem adforam, quod probe consideramms todium luche discurrer Hebra XII. 4. Napolant pique ad fanguinem achurbu adversus preceasure rapugnantes etc. Prep. tor quad somiffer maner or feleta ganua crigito, (avaplaoune) to gredius rectos facise prelibur vostris out non claudicant quis orres, maganautem Gacque Videnmer mobile webernentor lunging offs is sured announded and usque

Part. 41. Cáp. 411. 066 assigner and sampainnens restitutioningus. Respiciamus exemplum Ducis nostri. Christi, qui ita lucturus chi ut fangainem faum baderic in horto & cruve in Mos non its luchamur. & namon laffari recedemus? Minila mè id convonit militibus Christil Sed redintegranda oft pugna joiki collinguade fiene vieres in marribus latu fatis & Benubus vacillantibus . 🤐 firmo pode franchem an pugna adverfor peccatum. Ex quare non fortis ter pugnomus, cum habeamus promilitonem victoriæ, roborantem Spiritum, & committones fauctor oni candem pugnam pugnam 🐯 virtute Christi vincum? Hoe nist focciunus, fommanimi nollii plane distorquebuur & in pajus dogeworabit. Animus fegnis facile fit elaudicans, mox plane imporells & inepure ad luctam: Sin feeto rings, fandbiller claudum. Qui B nim wirlbus à DEO Concells dis ligenter witter, illi majores conce dunter. dontur.

E 2 M.

100 DIALOG. SACR.

M. Quid si vires he nondum ad-Gnt ?

P. Maneas in templo, quæras precibus & expectes divinum auxilium. Navigaturus manet in Portu, non procedens in altum, non recedens in terram, sed manens in littore expectat ventum commodum: Ita lanctificandus noster tiro maneat in templo pergat meditando, orando, pugnando & vigilando contra seipsum; & sic expectet spiritum ulterius ducturum. ... M. Sed boc tironibus molestum est, qui desideriis modò huc, modò illuc va-

gantur & ad interiora non possupt ad exteriora facile retrahuntur.

P. Ideo tædium eorum oriri puto (3) ex portis ad intrà clausis . ad extra apertis. Clausæ sunt portæad interiora templi, quia DEUS unumquemque filium, quem suscipit, prius probat; num data gratià ad luctam fideliter sit usurus? Qui enim fidelis est in minoribus. illi majora deinceps committuntur? Por-1. . !

PART. II. CAP. HI. 101 Portis ad exteriora apertis probat DEUS pios; num velint constantes in lucta & labore pergere, vel ad delicias extra templum reverti? Qui hanc probationem non sustinent, repudiantur: Qui vero fu-ftinent, Hebr. XI 25. Magis elgentes affligi cum populo Dei, quam temporalem peccati habere jucunditaulterius ducuntur. Portis ergo ad extra patentibus, cum respiciunt tirones hinc in turribus rejicientes & damnantes, illine in tabernis irridentes & traducentes institutum foum, facile transverberatur animus nondum confirmatus , & di movetur ab incepto. Non prodeft igitur respicere sæpius ad eas quæ extra templum geruntur, multo minus egredi. Satius est clausis animi januis, seu castigata aurium & oculorum licentia, intra seip-sum manere, & à commercio hominum tamdiu abstinere, donecanimus continentia in irascibilibus;

E 3

102 DIALOG. SACRI

& abstinentia in concupicibilibres munitus, & virtute Spiritus S. contra Mundi minas & illecebras reboratus, absque periculo suo ad abiorum addiscationem egredi possion. Tirones enim nondum sibi-ipsi, nedum alus considere possum.

M. Subrunt bic qua extam Helek. XLVI. 9. ubi qui per portam Mezidionalem ingressi sunt tamplum, jeafantus per portam Septentrionalem ex adqesso sitam, & non per cam , què

Menerum portant exist.

P. Monentur pii, periculcium esse redire ad consortia, quae reliquerunt extra templum, cum insgrederentur. Facile enim nostrum animum nondum satis consumatum ad se suosque profanos mores retrahent, vel desidenium boni, ordum mali in corde nostro minuem. Ideo si placet egredi è templo, sen retexare animum, alià porta egrediamur, ne videnus consortia priora, neve cortin contagio ruri sum, abripiamur es profanemur:

# PART. H. CAP. IV. 103 Tutiffmem tanien fuctit in temple manere & fanctificationi diffactioni membere.

## CAP. IV

-idn học sử átric emnine fubfillen: diêm?

# MAtth. Sed anne ble fubfiftendum?

M. Asulis camen purant sufficere, templo egredo. A rabbodo, mains extra polluere, & intro rabbam lavare lattam abrumpere, & rursum inchoare, in tubernis profannim, in templa sanctum esse.

(1) expresse urgent Apostoli San-Ctificationis continuationem, perfleichtes fantitaiem & alibi passini (2) Poriculostum est, ut distinus, it lioe statumanere. Animus enha tener & sluctualis facile seductivit. Ideo autem vult S. Patitus nos cre-

E 4 scere.

scere, & non manere infantes, utpossimus cavere varias seductiones & fraudes Diaboli. (Eph. IV. 15.). Ideo vult cor firmum fieri gratia, ne animus amplius circumferatur variis doctrinis Hebr. XIII. 9. Animi instabiles facile relabuntur ad peccata. & falutis suæ certi esse nequeunt, II. Petr. III. 16. Ideo vult S. Petrus II. Petr. I. 10, 11. nos studiolos este bonorum operum, quibus fanctificamur , ut yocationem-& electionem nostram firmam reddamus, non amplius ital, ut tirones solent, impingamus, sed ingressum in regnum Christi abundanter subministratum habeamus, & ita. salutis nostræ certi reddamur.

M. Veruntamen, obedientia mostra

in hac vita saltem est inchoata.

P. Bene. Inchoata non semper inchoanda fed continuanda, nonabrumpenda, ut semper opus sit. denuo inchoare. Male vivit, qui. semper incheat vivere.

M. Sed care impedit & abrumc mol

#### PART. II. CAP. IV. 105 pit; concupiscit enim adversus Spiritum.

P. Obstruendus est sons concupiscentiarum carnalium, ut sons concupiscentiarum spiritualium totum animum aqua viva & pura persundat. Contra Carnem non solum luctandum, sed eluctandum. Non pugnanti, sed legitime pugnanti, & vincenti dabitur corona. II. Tim. II. 5.

M. Sed nemo vivit sine peccatts.

P. Rectè: Etiamsi vivat sine his crassioribus, non tamen vivit sine subtilioribus. Plures invenies in corde tuo aberrationes à norma rectitudinis divinæ, quam Concupiscentias, sed quæ non nist his domitis deprehendi & corrigi possunt. Sunt excrementa primæ, sunt secundæ, sunt tertiæ concocriosis. Datur contaminatio spiritus. Depositis crassioribus fecibus concupiscentiarish & sensitivi Appetitus, pergendum ad alia inquinamenta Phantasiæ &

E. 5 ra-

rationis. Semper supererit locus ulteriori incremento in fanctificatione. Continuanda est usquead mortem, ubi consummabitur.

M. Aft st tirones in hoc statu moverentur, amon beate morerentur?

P. Morientur quidem beate; Sed non vivunt beate nin pergant. Ideo enim longiorem vitam concedit DOMINUS, quia ulterius vuit ducere in fanctitate. Si hic fequi renuunt, non Christo vivunt, fed libi iplis, & wentri luo, non Damino fervire volunt; quod est Pseudo-Christianorum extra templum.

M: Audio plurimos Dicentes, plane impossibile esse animum ita modenari, ut nunquam modum excedas in concupiscendo velirascendo, seu appetatum non pose ita subigi & domari, ut

anime semper parcant.

P. Si simpliciter impossibile est, yel DEO, vel nobis id imputandum. Si DEO, vel non vult, vel non potest per Spiritum suum ad eam

# PARTICADON. 107

cam imaginis Christi tochibadibeni anaronminostruminosingers, and quam animas Apoftologum 80 primorum Christianorum reformavig Utrumque sel cogitare abfurdum est. Relinquieur ergo, culpaneno. his imputandam effo, quied nellmus ad cam rectitudinon animi reduci. Widemus bucem 1 Seditenebras nostrasplus dingiams, quin lucem. Note in culpa est, mon posse prætendieur. Tunting sibl videtur posse concupiscentias south sectus contincee, ne erampant in dicks vel facta indecentia? Anne videnus qui fois formid quandoque facere pulfe ? o or in mhas month

M. Ricinal, 38d, at dicis prints doque falson, in confident hominant, quos veronium as rimens, non familia & ubique tanquane in confosta DEL Demote faciunt id amore laudis esquan hominibus, non amore familiantis coram DEO.

P. Bene 1 Si igirur Spirkur uperbiæ, timor hominiom & amor E 6 laudis laudis Mundanæ nantam continentiam, & abstinentiam ab animo extorquere potest? Quidni Spiritus gratiæ, timor & amor DEL arrimum à pravis concupiscentis purgare posset, & eò perducere, ut DEUM corde mundo invocare & servire possimus in sanctitate & justitia, quæ ipsi placet? Ut Spiritus mundi coram mundo docet amnia decenter, rectè & inculpatè facere: Ita Spiritus DEI coram

DEO.

M. Imo arbitrar 3 corde sat puro me DEUM invocare, si abstinuero ab excessibus gravioribus, ut puta, surtis & adulteriis & c. & post excessus levinores, nempe crapulam inopinatam nen mei, sed amisorum causa fattam, post exacerbationem animi aliorum inpuriis provocati, in verbairata erumpentis, ad me rediero, & veniam propter. Christman petiero. Catera supplebit santtitas Christi.

Post Hoc non est corde santro &

puro sed polluto, orare, imo ore

dussis

&

# PART. II. CAP. IV. 109 manibus pollutis precari. Mini-

& manibus polluris precari. Minime ferendum est, quando fons concupiscentiarum per cogitationes & desideria interius cor semper polluit, ideo contra ea pugnat Spiri, tus, quia ferre non vult, & tan-dem purgat cor, si sedulò & solici-tè perrexerimus. Et tu concedis insuper externa membra pollui, & nihilominus putas te corde puro orare? Polluit cor appetitus regnans in ore verbis iratis, regnans in lingua excessu bibendi, obtrectandi, temere judicandi, regnans in oculis mulierem comptam aspiciendo, regnam in auribus vana potius & lu-dicra, quam seria & utilia audien: do, regnans in manibus ludendo, regnans in pedibus saltando & tripudiando. Et tu dicis, te, his non obstantibus, posse corde puro orare? Nescis, quidst sanctum, quid profanum, quid impurum, quid purum coram DEO? Restant multò plures & subtiliores in ani-mo defectus, quos Christus, dum E 7

#### TO DIALOG. SACE.

Andrificamor, merica fuo tenie, ut mon opus fit ad tegendas craffifihem fordes fanctiffimo merito Christi abusi, præsereine cum nohe animum ab ithis fordibus purgari, femper revertens ad ea, un fus ad volutabrium. Majorem fanctiextem required Gratia Novi Testamenti. Scis Judatos in atrio hoc non fubititife, fed ad interiora perres nisse, quando Sacrificia sua obculere. In hoc emm atrio nullum erat alture, in quo potuillent offerri sacrificia, sed illa stabana in interioribus. Ita & tu nullum hie habes altare, nullum mericum Christi, quamdiu subsistis; quamdiu pateris concupiscentias, squas infirmitates vocas), in corde & ore & membris regnare. Cave igitur iteratos ejufmodi execulus & crebros egrefius è templo-; mane in templo, perge d'ligenter in lucta, adversus carnem, donce tibi porta aperiatur ulterius ingrediendi, dePART. II. CAP. V. THE victis scilicet & dominis conceptifqualities. Ibis aspersione fanguinis Christie, contra delicta tuas screpanis nitie, & corde puriore current quilliore DEO service potenis.

#### CAF. V.

Quamodo ad arrivno interime pargent.

MARCH. Dixifei, me pergent debe-

fü claufa?

P. Circumspice prius, an hac luctà contra concupiscentus rite desunctus sis? Fortalle quibusdam, mondum omnibus renunciasti. Solet animus quandoque, excussis ceteris, unicam concupiscentiam sibi reservare, que deinde totunt animum veneno Hypocrises inficie. Acque hac est, que pre ceteris vel vitio seculi, vel consucradine propria familiarior ipsi suit.

M.

#### 112 DIALOG. SACE

M. Unde id cognoscam?

... P. Examina seculum hoc, in quo præ ceteris vitiis eminent ebrietas & avaritia à Salvatore olimprædicta Luc. XXI. 34. sed jam à nemine ferè, ut vitia notata, quia consuctudo ubique invaluit & turpitudinem ac infamiam sustulit. Cogita, annon ex hâc quoque consuctudine aliquid vitii contraxeris, quod tamen nondum credis esse contra temperantiam & sufficientiam Christi. Solent ejusmodi affectus vitioli altius se infinuare & difficilius agnosci ac eradicari. Deinde excute temperamentum tuum, an fis sanguineus ad libidinem & inep-tias, an Cholericus ad iram, an Melancholicus ad suspiciones & garrulitatem; an Phlegmaticus ad gulam & acediam proclivior? Omnium quidem mortalium ani-mus amore sui & odio proximi per lapsum depravatus est; Unde arrogantia, invidia, avaritia, Luxuria, ira & ceterorum vi-

#### PART. N. CAP. VI

vitiorum cohors facile pronascitur: Sed ex temperamento, ex educatione, aliisque circumstantiis hac oritur diversitas, ut alter hoc alter alio vitio magis infectus esse deprehendatur. Et quæ sic contracta sunt vitia, intimius quoque hærent : consuetudo enim est altera natura, & ob id difficilius dimittuntur & serius extirpantur. Hio examina te, an etiam hace vitia per consuerudinem tibi familiaris? sima, serio oderis, & evellere coneris? Habes & hic in atrio primo: gradus aliquot altius ascendendi & in odio peccati crescendi. Primus est Agnitio: Vide, an agnoscas vitia tua tibi valde consueta & usitata, v.gr. facilitatem jurandi, execrandi, irridendi, temere judicandi proximum, aliasque vitiositates linguæ? Fortasse hæc nondum agnoscis; difficilius enim, quam minus usitata, cognoscuntur. Perge igitur hîc ut agnoscas. Secundus gradus est Detestatio : Fortasse agno14 DIALOS SACE

feis, sed nondum detestaris: perge iginur in detestatione fimiliarium tuorum vitiorum. Terrius est Fraga: Fondan detestaris, sed nondum solicine sugis viva tua. Es hincest frequent tuus è templo egresses, seu laptus et encessis. Hic omnium diligentissimo pergendum, ut vel miniman occasionem diligentissimo pergendum, ut vel miniman occasionem diligentissimo pergendum, que violos in odio erga peccata tun, privenies et ascendes ad portum, quae ducit ad interiora.

M. Emò fapius tentavi ejufinodi fue gam occasionum, sed DEUS nondum

dedit vires.

P. Vide, ne culpa in te refideat.

DEUS dedie vires, tu forkan ofcitainter fidem usus, pugnam maluistri declinate, quam subire. Examina te, an semper vigilaveris contrasraudem carnis tuæ, an fortiter
restricris vehementie carnis tuæ.

Spiritus aniversam armantam tiba
monstravit, tu non seduto industri.

Non

# PART. II. CAP. V. 115

Non semper frecinctos ad pug-nam habuisti lumbos animi tui, fed sæpius incaute relaxasti; Unde non Spiritum S. sed temetipfum incufes. Si tamen defaissent vires annon potuisti petere? An nescis vocem Salvatoris: Perire & dabitur vobis? Et eadem est via, qua ad interiora pergere potes & intro-mini. Perge via, qua ingressia es ad remplum, scil. meditatione, tentatione, (quæ fit in lucta) ora-tione. Oratione autem præcipue, cum veneris ad Portam. Pete, & accipies; quære, & invenies; pul-fa, & aperictur tibi: Petens enim accipiet, quærens inveniet, pullanti aperietur: Sie tu pulla diligenter portam ad interiora templi, & anerîctur tibi.

M. Puljavi fapius, sed nondum a-

perta eft.

P. Pulfasti, sed forsan obiter, non diligenter; pertæsus labors abissti, & portæ apertionem non ardenter desiderasti. Cum templum

#### 116 DIALOG. SACR.

plum primo ingredereris, porta hæc aperta tibi videbatur (omnes enim portæ templi è diametro fibi correspondebant, ut ingredienti primam appareret quoque intima). Et ideo patebat tibi, ut videres splendorem templi: Et ideo videre te voluit DEUS, ut eum desiderares. Ignoti enim nulla cupido. Jam postquam intrasti & in atrio primo habitare cœpisti; clau-sit eam DEUS, ut cum desiderio pulsares. Dat enim libentissimè Spiritum suum, sed petentibus & desiderantibus.

M'. Imò pulsavi magno cum desi-

derie: nec tamen aperta est.
P. Cogita, Animum tuum nondum satis præparatum forsan esse ad capiendam gratiam majorem. Forte nondum scis, quæ sciri possum in atrio primo? Fuere hîc, ut in ceteris atriis, cameræ docentium & discentium, in quibus rudiores informabantur. Obambula igitur & visita omnes cellas doctri-

PART. II. CAP. V. 117 næ Catecheticæ; procul dubio invenies, quæ discenda vel dediscenda restant. Forsan restat opinio quædam dediscenda, quæ impedit profectus crescendi in odio peccati; Vel restat hîc discenda do-ctrina quædam, quæ auget amorem & desiderium justitiæ. Desi-derium enim hoc esse debet verum, sincerum, humile: Verum, fine fuco; fincerum, fine lucro, vel proprio commodo; humile, fine præsumtione. Omnibus diligenter visitatis & excussis redi & pulsa; sed cum desiderio humili, dicens, Domine, si dignus sum, intro-mitte me! DEUS enim his, in quibus habitat Spiritus concupiicens adversus invidiam, dat majorem gratiam, sed si sint humiles. Ideo dicit Scriptura, Jacob. IV. 5. 6. DEUS superbis resistit, Humilibus vero dat gratiam. Si ita redieris & per gradus, nempe per gradus odii veri, per agnitionem, detestationem & fugam peccati afcenderis

cenderis ad portam. & com defiderio vero, siacero 80 humilicano pulfaveris; Deus fine dubio aperiet, & ad altiora te intromiract. Fidelis compet Dous, qui nos vocavit ad comformina filii fui: I. Gor: I. 9. lpfe bosum opus in nobis incoprum pensiniet. Tibi mero. Optime Salvator debentur grates, quod digname lie nos à profanis fo haratos in fanctum iboc templi mi atrium recipere. Tibi initia St incrementa fidei & fanchitatis noffra commendations. Protege & dirige nos Spiritumo, attorefear animus in hoc nume adhire tenellus, & roberetur, Conforta cum im difficili & molafta lucta popuzacarnem. Præserva & muni comera dubitationum alnotus, contra erodium & lactitudinem, comm crobinores excellus, se nimis Gepe fuccumbens, tandem plane defi-ciat. Serva ammum in his periculis . & dirige infirm in adminiculis ulterius porgondi, & inodio &

PART. II. CAP. V. 119
& desiderio vero crescendi, donec
tibi placuent, euta cantibus militize Christianze tirociniis in hoc
arrio site desunctum ad altiora assummere. Pl. LXXXIV. 1. Quam
amand Tria semt ingaria Domine virtutum! Ganbupiscit & desicit anima
mea in atria Domini. Imple Domine intima animze nostrze desideria,
& perduc nos ad interiores aulas
anias desudera ploriologyratize cut.
Amen.

And the second of the second o

# PARS III.

De iis, qui funt in Atrio fecundo feu adolescentibus in Christo.

### CAP. I.

De Statu eorum, respectu Inferiorum & Superiorum.

> Atth. Venimus jam, DEO duce, in atrium secundum, ubi remotiores sumus à vanitatibus & turbis, que

extra templum, & ob id, ut puto, tutiores contra seductiones, impedimen-

ta & recidivas peccati.

P. Tutiores quidem; sed non plane securi: Tutiores tamen sumus, quia Deus hîc dedit, quod in atrio primo desiderabamus, Nempe oculos clariores contra ignorantiam nostram, ut fraudes carnis

PART. III. CAP. 1. 121 nostræ seductricis melius videre & prævenire queamus, antequam præveniamur; Et pedes fortiores contra præcipitantiam nostram, ut impetum affectuum fortius sustinere, pravas concupiscentias facilius vincere ac refrenare, at que sic, perruptis impedimentis & obstaculis carnis, Spiritu liberiore DEO obedire ac servire possimus. Introivimus jam in potentias Domini Pf. LXXI. 16. & hoftibus fanatitatis, pravis nempe concupilcentiis potenter repressis, potenter in-cipimus ambulare in viis Domini, & potenter, seu devotius, quam antea orare.

M. Forsan eò respicis, quod in atrio hoc steterit ara, à Salomone haccollocata, cum in arâ superiori prope templum non potuerit omnia sua sacrificia offerre: Sacrificia-autem in arisad id confeoratis oblata, quid asind significant in Scripturis N. T. quam precessanttorum Nomine Ghristiad Puttrem misa?

F

### 122 DIALOG SACE.

P. Recte ais Araest Christus: Ille scilicer hic star, firmior & fortior in animo. Numpe in tironibus fides tenera & fluctuans, in adolescentibus est confirmatior in doctrina Christi, robustior in virtusibus Christi, Ut enim olim de ipso in terris, ita jam de ipso in anima nostra dicendum est: Puer crescebas , & confortabetus Spiniste. nel: 9ESUS proficiebas sapientia de eter, Luc, II. 40, 52. Sapientia in dectrina, robore & statura in viras. Vel Firmitate doctring contradubiretionum Auctus, robore vites contra affectuum impetum.

M. Sed nunquid vera fides sue: dubitationibus in animo non genera-

the !

p. Ita sonio. Prius st insans.
qui vult adolescere, De co prius
dibitandum, quodvis explorare
ex certò nosse. Ut arbox à ventis
ita sides à dibitationum seu tentationum procellis agitata altiores in
animo radices agit. S. Petrus & Jacobus

## PART. III. CAP. I. 123

cobus vocant hoc probationem fidet c & requirunt fidem experimentalem, quæ non ex aliorum relatio nibus, sed ex propria experientia didicit, optimum elle DEO einfque verbo unicè niti, qua dubitationes & tentationes experts, & per illa experimenta confirmata & approbata est. Fides munquam tentata, vix of vers: fed cave hic fidem nunquam dubitantem, & fidem semper dubitantem! Illa estfecurorum, lece negligentium, & in vià fanstificationis fublificationis. Infirma cit fides, fateor, fed nonmaneat fempet infirma: Brigatter, stabiliatur tandem: Christus debet in atrio hoc ferre. Donnine auge in nobis fidem! les illuminatur impobis Oculus fidei ;. Ita animus antea inflabilis tandem confirmatur, ut non cogamur ampinavanis deferie næ ventis ac fluctilms volvi år næ volvi.

M. Proglas products par fidei Shahiliri , ne curie forsins resistas , F 2

# 124 DIALOG. SACR.

& in Spiritu promptius ambulet? P. Quidni? Considera illud Eph. III. 16. 18. Ubi Paulus Epheliis optat dari, VIRTUTE CORRO-BORARI per Spiritum ejus in interiori homine , Christum HABITARE per fidem in cordibus vestris. IV.18. IN. CHARITATE RADICATIS & fundatis. Nota hîc (1) virtute corroborari. In Hypocritis extra templum nulla est virtus, sed externa saltem larva: In ticonibus atrii primi est virtus, vera & viva fides; In Adolescentibus atrii secundi est rebur virtuis, robustior vis hominis interioris, seu fidei & omnium donorum Spiritualium. (2) Christum habitare. In fileis seu tironibus Paulus ait Christum formari; In nostris vero hîc bahitare. Illic delineat sibi Christus domicilium; Hic plenius extruit; In atrio tertio vel intimo exornat virtutibus suis. Extra templum non Christus, sed ejus larva habitat. In templo ejulque atrio primo habitat Christus cum gratia vc-

PART. III. CAP. I. 125 vera; In atrio secundo habitat cum gratia majore. In illo virtutes ejus delineatæ; In hoc plenius depictæ. Hlic desiderium virtutum Christi. Hic quædam possessio virtutum Christi. Illic vò Velle; Hîc vò posse quodammodo. Illorum votum est: O si ita possem, ut vellem! Horum est: O si melius & rectius posfem! In atrio primo interior homo est infans & vult, sed nondum potest ambulare, tentat tamen, & discit adminiculis suffultus ambulare: In secundo non solum vult, sed & potest ambulare, & discit rectius ambulare. In tertio promptè potest deambulare, seu circumambulare. Christus enim majore gratia inhabitans roborat ambulantem & fulcit labantem, ut stare possit adversus minas, & illecebras mundi, quibus tironum animus fæpe dejicitur & impeditur in cursu fuo. Christus enim stat in hoc atrio: frat erecto capite, non folum ut strenuus luctator, sed & fortis victor. F 2

#### 126 DIALOG. SACR.

M. An vinci posse parae coneupis-

P. Perpende illud Johannis I Joh. II. 14 Scrips vebis, Adolescentes, quaniam fortes effis, & verbum Dei manet in Vobis . & vicifis malignum. Tria dicit, 1. Adolescentes effe fortes, fortiores scil. infantibus. 2. Verbum DEI in ipsis manere, quod in infantibus adhuc fluctuabat : memoria corum , in quâ Christum gerunt, est stabilis, infantum verò lebilis. 3. Ipsos vicisse malignum, i. e. Diabolum. Diabelus impugnat animam nostram per objecta externa munda-na: mundana infinuant se in animam nostram per sensus corumque concupiscentias; Hæ enim sunt velut laquei aut fibulæ, quibusanima nostra Mundo alligatur. Quifquis igitur laqueos hos, etfi subtiles nonnunquam, cornere & facili negotio disrumpere, animamque à terrenis immagulatam servare potest, ille vicit Diabolum principem mundi.

# PARK. III. CAR. I. 127

mundi; & vicit mundum. Pides est victoria, quà vicinus mundum. Fides enim non parituranimam ejusmodi vanis & caducis in mundo rebus adhærere, & quoties appetitus suis sibulis, seu inordinatis motibus eam vult rursum annettere, fortiter abrumpit, & ad spiritualia animam retrahit. Hocpossunt Adolescentes in Christo, quia verbum DEI manet in ipsis, quia fortes sune sc. ad vincendas concupiscentias.

M. Sed quomodo vincere possumus, cum sons concupiscentiarum impurus maneat in carne, quamdiu eam circumgestamus, quamdiu hic vivi-

mus?

P. Concupiscentiæ vincuntur, non, ut non sint, non ut non amplius surgant & pugnent, sed ut non prævaleant, ut antea, contra Spiritum. Domantur, non folluntur. A tironibus difficulter & cum dolore, ab adolescentibus facilius & cum labore, ab adultis facillime F4

#### 128 DIADOG. SACR.

& cum gaudio vincuntur & compescuntur concupiscentiæ. Obstrui potest fons concupiscentiarum, ut vix guttatim stillet, cum antea large manârit, & cor polluerit. Aliàs quomodo DEUS cor mundum in te creabit, nisi volueris impurum hunc fontem obstrui? Et quamvis solicitè fuerit obstructus, tamen novas semper rimas erumpendi quærit, & facillime impuris suis guttis inquinat claram aquam è fonte Spiritûs scaturientem; quid non faciet, si ipsum antiquo suo tenore fluere permiseris? Crede mihi, nunquam cor purum nanciscetur, qui non sensualitatem suam vicerit & domuerit.

M. Dixisti antea virtutes Christi in animo tironum delineatas, in animo adolescentum plenius depingi, quomodo id intelligis?

P. Ubi Christus verè adest, ibi adsunt etiam virtutes ejus; ex illis enim cognoscitur. In tironibus Christus per sidem delineatus est,

111

# P'ART. III. CAP. I. 129

ut Paulus ait; Adfunt igitur Christi virtutes contra vitia nostra, v. gr. Temperantia ejus contra nostram intemperantiam, Castitas éjus contra nostras libidines, aequie-scentia ejus contra varia & vaga no-stra desideria, Caritas & Comitas ejus contra nostram morositatem, Mansuetudo ejus contra nostram ferociam iræ, Patientia ejus contra nostram impatientiam, Humilitas ejus contra nostram superbiam &c. Hanc imaginem Christi imprimit Spiritus S. per meditationes pias animo nostro. Sunt enim prædicta virtutes fructus & signa Spiritus inhabitantis. Sed impressà hæc imago Christi primò, ut Sol oriens. in corde monstrat tenebras vitio-rum nostrorum; & illas pellere conatur, unde lucta in tironibus: Deinde, ut Sol altius surgens, fortiter supprimit eas, & locum tenebrarum luce supplet: Tandem ur Sol luce meridiana, totum animum occupat, perfundit, ornat, ut vir-F. 5 tutes

#### 130 DIALOG. SACR.

tutes undique in verbis & factis externis clarè eluceant, quod fit in adultis. Secundum fit inadolescentibus nostris, qui cogitationes & cupiditates gulosas, libidinosas, vagas, iratas, acerbas, ambitiosas, & id genus alia vitia facilius, quam tirones supprimunt, & non solum supprimunt, sed & earum loco cogitationes & cupiditates bonas, affectus sanctos substituere incipiunt. Extirpatis enim vitiis succedunt virtutes. Et hoc indè, quia Christus in animo ipforum non amplius jacet vel vacillat, ut infans tenellus, sed stat, ut adolescens robuftus.

#### CAP. II.

De beatitudine corum.

MAtth. Beatus, quem elegisti cir assumpsisti; Inhabitabit in atriis tuis, ait Psaltes Ps. LXV. 4. Quia

# PART. III. CAP. II. 131

adolescentes nostri propius assumi sunt à Christo, & in atrio interiori habitaut, sorsan beatiores erunt insantibus.

P. Ita: Propius aftant aræ, quum facrificatur; majorem ergo habent fiduciam & fidei παβρησίαν erga Christum (I. Joh. III. 19,20, 21. In hoc COGNOSCIMUS, quoniam ex veritate sumus, & coram illo SUADEBIMUS CORDA NO-STRA. Quoniam si REPREHEN-DERIT nos cor nostrum qued MA-JOR SIT DEUS corde nostro & norit omnia. Charissimi, si cor nostrum non reprehenderit nos, FIDU-CIAM habemus erga Deum. Infantes credunt; sed nesciunt se credere: Adolescentes credunt, &, cognoscunt, sciunt se credere: In illis cor reprehendit cum fldem suam cognoscere, & eâ solari se volunt; cor contra cognoscit, & condemnat eos, sc. quod non possint esse ex veritate, quia adhuc per imprudentiam & impotentiam ad peccata abripiantur. Unde

#### DIALOG. SACR.

difficulter in tentationibus sibi ipsis persuadent, quod verè credant. Indigent igitur manuductoribus, qui erigant, qui Christum per tentationes ereptum in memoriam revocent, his forte verbis, quibus utitur S. Joh. alibie Filiole mi, hæc scripsi tibi, ne pecces: Si vero forte peccaveris, per carnis impetum abreptus, cogita, te habere Paracletum apud Patrem, Jesum Christum, Justum, &c. huic crede. Et licet tu nescias, te credere, DEUS tamen novit: DEUS enim est major corde tuo, novitomnia; & hoc ipsum, quod verè credas, etiam suo tempore tibi ostendet. Hoc interim scias, quando cor tuum te condemnat, ob peccata tua, tunc DEUS te absolvit. Qui enim se ipsum humiliat, illum Deus extollit, & qui se ipsum extollit & absolvit, illum DEUS damnat. &c. His atque aliis verbis vix de-mum persuadetur cor reprehendens in Infantibus. Sed in his nempe adolescentibus nostris est cor non reprehendens, quia non amplius ita crebro ex imprudentia. & infirmitate labuntur, si scil. dată majori gratia rite utantur, su contra peccata diligentius vigilent, iisque fortius resistant. Si vero contigerit eos cespitare vel labi, possunt seiptos erigere, & cor suum reprehendens facilius persuaderi coram DEO, unde habent majorem παρβησίαν sidei, quàm infantes. Si enim cor no-

M. Sed annon hoc unico saltem beatiores, quod propius astent ara, co

frum non condemnat nos , habemus

majorem habeant fiduciam?

fiduciam ad DEUM.

P. Imo, cum facrificia comburuntur, magis incalescunt igne divino, qui absumebat omnia sacrificia, quem ob id assidue in templo asservari justerat DEUS.

M. Non intelligo, quid velis?

P. Hoc volo. Sicut victimæ in atrio primo mactatæ, in atrio secundo quandoque comburebantur:

7

Ita concupicentize illic mactatæ, hic igne amoris divini exurendæ funt, ut cor ab iis penitus purum fiat. Aliàs, si jugulatæremaneant in animo, vel statim reviviscunt, vel Christum foetore suo abigunt, quod valde periculosum. Supposito igitur igne divini amoris exurendæ sunt, ut cor mundum siat. DEUS est ignis consumens: Nisi patiaris ipsum igne amoris sui consumere pravitates animæ tuæ, ipsam olim animam consumet igne furoris sui:

M. Nondum percipio mentem tuam:

P. Id innuo. Chriftus est lux lucens & ardens. Quia igitur in hoc atrio animam noitram propius assumit, magis illa incalescit ardore charitatis. Major hic est charitas, quam apud tirones.

M. Sed unde hoo probas?

P. Perpende, quod antea afferebamus ex Eph. III. 17. in charitate roborati & fundati, sc. quando interior homo in virtute robora-

tar ...

PART. III. CAP. II. 125 tar, quando Christus cor propius inhabitare incipiu, tune incipius fieri in charitate radicati : fundati verò erimus in arrio tertior Animus infantum corrigitur ab amore Christi; Animus adolescentum radicatur in amore Christi: His plantatur; bie radices agit charitae, quâ Christum diligimus, seu potius ab ipso diligimur, & propter Christum proximum: Mi crescunt in agnitione veritatis & odio-peccati; Hi in confirmatione, & amore justitiæ: Itti urgentur odio; ad supprimendum peccatum; Hisamore ad exercendam justitiam. Liberati tia Rom. VI. 18. Non potest ani-mus servire justitiæ, nisi liberatus à dominio peccati. Illi in Spiritu charitatis vivuw. Hi in codem incipiunt ambulare, & ex parte faciunt, quod illi facere volunt & conantur: Adelt ergò nostris major charitas, unde opera charitatis promanant. Sed & adest major tranquillitas ani-

#### 136 DIALOG SACR

M. Unde boc?

P. Confidera vocabulum CRU-CI-FIXERUNT: Gal. V. 24. tirones appetatus cruci affigunt, Hi inm affixere. Illis sæpius elabuntur, iterum comprehendendæ & affigendæ; Unde crebriores turbæ in animo. His non nisi rarò resiliunt, facilius autem rursus comprehendi, & fortius sub imperio renatæ voluntatis contineri possunt, unde major tranquillitas. In atrio hoc secundo tanquam in secessu cordis interiori majus silentium, rariores strepitus. Perpende quoque illud vicistis, quod D. Joh. ait de adolescentibus I. Joh. II. 13. Pleniorem victoriam sequitur pax plenior. Filii etiam habent pacem Christi, quando appetitus fortiter reluctati, eos profligarunt. Sed quia vires hostis non adeo attritæ sunt; sicut in atrio secundo, ubi Christus est robustion, non tantam habere poslunt pacem, quantam adolescentes. Illic pax Christi animo facilius eripitur,

PART. HI. CAP. II. 137 difficilius restituitur; Hic ægrius turbatur, facilius componitur animus; si tamen adsit labor & vigilantia custos; Alioquin & hic pax penitus amitti potest. Pax enim custodit animum; sed ipsa custoditur tum labore & sedulitate in bonis operibus vocationis nostræ, tum vigilantia & attentione in precibus pro malis ausserendis & bonis conferendis & augendis.

M. Forsan putas majorem quoque attentionem in precibus hic adesse?

P. Ita existimo. Ubi major siducia credendi, ibi & precandi, Unde S. Joh. ait, I. Joh. III. 22.
Fiduciam erga Deum & si quid petimus, accipimus ab illo. Id. V. 14, 15. Ubi major vis ignis, ibi sustitus crebriores & crassiores: sussitus sint precess sanctorum. Apoc. VIII. 3. Indurate in precibus vigilantes in illis in gratiarum actione. Plus est perdurare plus vigilare, quam simpliciter precari. Infantes precantur; Adolescentes attendunt & vigilant in

## 38 DIALOG SACR.

in precibus: Adulti per totam nostem perseverare possunt in preci-bus, sicut Salvatorem legimus ali-quoties secisse: Extra templum-preces saltem sont in ore; In templo verò in corde, & fiunt in Spiri-tu & veritate. Sed incipientes in templo, in precious quoque incipium saltem, carne liepius interveniente et devotionem facile turbante. Proficientes non solum incipium, sed & aliquandiu permanent in precibus, & devotionem abruptam facilius redintegrant. His volunt faltem devote orare; His possions jam aliquid orare. & majores vires in Spiritu precum optant. Illi suspirits saltem seu precibus jaculatoriis proptet impetum carnis uti coguntur. Hi precibus intensivibus uti possunt, si serio vigilare in precibus velint. Cum ergò majorem fiduciam, caritatem, tranquillitatem, devotionem habere possint nostri in atrio se secundo. fioc fecundo, quis non beatiores pronunciet? Plura sunt, quæillos

PART. III. CAP. III. 139 beatiores faciunt; sed hæc jam sufficiant. Præstat hanc beatitudinem in corde experiri, quam prolixè recensere.

## CAP. III.

De Defessibus, impedimentis & peri-

Pilal. Quamvisegregie proficiant nostri in atrio hoc; in multis tamen adhue deficiunt, & si hic stubsistere & ulterius pergere nolucrint, non solum ad priorem ignorantiam & impotentiam relabi, sed & penitus excidere, & evomitas peccari sordes resorbere possunt:

M. Unde hoc?

P. Quia nondum omnia inquinamenta effugerunt. Expulerunt quidem contaminationem carnis, sed nondum contaminationem Spiritus, quæ ut subtilior, ita periculosior est; ut Deus majorem gratiam dedit; ita majore diligentia & solertia ipsum expelli voluit.

M. Que autem est ista contami-

natio?

P. Spiritus est ratio: quid enim aliud est anima, quam Spiritus rationalis, cui Deus olim impressit imaginem suam, jam proh! amissam, sed per gratiam reparandam? Inquinamenta ergò Spiritus esse posiunt desectus, qui in ratione à concupiscentiis liberatà & inthronum suum Regium collocatà supersunt, antequam sanctificatio persiciatur. Et hi nisi corrigantur, periculosiores sunt.

M. Quare?

P. Plus nocent viria regum, quam subditorum. Ratio est Rex, regendus à Spiritu S. & regens appetitum interiorem & totum corporis statum. Jam si destituat hic Rex suum Regem; si detrectaverit sequi ductum Spiritus Sancti, quæ non inde vitia, quæ non pericula

PART. III. CAP. III. 141 cula metuenda? Novimus enim rationem sibi relictam, quò subtiliora, & perniciosiora in Spiritualibus seu divinis operatam esse: Et quando respuit ductum Spiritus S. humilem & planum, suscipit du-&um Spiritus tenebrarum superbum & finuosum. Unde malignitates Spirituales in sab coelestibus, contra quas nobis, teste Apostolo, luctandum. Oriuntur hæ Spirituales nequitiæ tandem ex his inquinamentis rationis, seu desectibus, quando in sanctificatione ulterius pergere nolumus. Ut enim cœlum perpetuo motu gaudet, ita animus: si non progreditur, retrogreditur; In eodem statu diu non consistit. Si non semper proficit in melius, deficit in pejus. Et qui in bono ex-cellere poterat, cum subsistit & relabitur, excellit in malo. Periculosum ergò est hic sublistere.

M. Sed unde periculum hoc, cum ratio jam st illuminata & beneficio Spiritus S. didieerit appetitus domare?

P.

P. Adest quidem lumen cum viribus gratize contra vitiolitatem appetitus inferioris, sed nondum contra superioris consussionem quod inter-tio atrio solet dari; Igitus eò tendendum! Imprimis oritur hîc periculum à Phantalia, qua tanquam famula utitur Ratio in rebus cognoscendis & dijudicandis. Sed est famula perfida quæ Appetitui sensitivo nonnunquam plus favens, ra-tionem fallis opinionibus occarcare conatur. Præterea est vaga, inquieta, inconstans, novitatisavida, garrula, animum multis sæpe ineptiis & fabulis replens. Nisi igitur domità sensualitate etiam hujus famulæ licentia& evagatio contineatur, totum animi regnum jam aliquo modo reparatum facile turbari & everti potest. A vitiosa & gar-rula lingua unius famuli vel famulæ totas domos, tota imperia turbata & everfa esse, rerum humanarum perito ignotum non erit. Compescenda ergò est Phantasia, ut.

PART. HI. CAR. HI. 143
ut, cogitationibus circa necessaria
& utilia occupatis, ad supersua &
otiosa non excurrat, sed sub moderamine Prudentiæseu judicii discretionis se contineri patiatur. Quod
quàm sit difficile, experiuntur, qui
in hoc statu versantur.

M. Vellem libenter andire, quomodo evagetur, er que sude pericula

metuenda?

P. Id dictu perquam operolum est; cum momento citius se sub-ducere & in varia disfundere possit. Quemadmodum autem vagus ardelio semper nova, rarò vera & utilia; Ita Phantasia in varias rerum species dissus rarò utilia, plerumque sutilia resert. Dabo tamen paucula hujus evagationis exempla, in its gratiæ dotibus, de quibus antea locuti sumus, ut hing cetera conjicere possis.

M. Diximus, nostros in hocatrie habere sirmiorem agnitionem veritatis & majorem siduciam erga Chri-

stum.

#### 144 DIALOG. SACR.

P. Rectè mones: Circa hanc evagatur Phantafia (1.) curiofitate, plura scituriens in Spiritualibus, quam pro statu suo capere potest.

M. Sed curiositatem puto esse vitium eorum, qui extra templum in turribus stantes solà se scientià, sine experientia, in rebus sacris pascunt.

P. Datur Curiolitas extra templum, seu Scripturas sacras, in rebus mere humanis & naturalibus; & est eorum, qui naturæ abdita scire se jactant Datur Curiositas circa templum, & est corum, qui cupiunt in rebus ad salutem non necessariis super ea, que scripta sunt, fapere. Datur quoque Curiositas in templo in studio sanctitatis, cum scilicet animus non per gradum ascendere, sed præmature ad altiora evolare, seu ante tempus in Sacrarium DEI irrumpere cupit. Quod quam sit periculosum; disci potest ex exemplis Israelitarum ad montem Sinai, quos Deus jubet arceri, ne irrumpant ad videndum

## PART. III. CAP. III. 145

Dominum & pereant; & Bethse-mitarum, qui è curiositate irreverenti arcam aperientes inspexerunt, & ob id subità clade interierunt: Ira & nostris è curiositate ex hoc atrio in tertium properantibus Porta clauditur, ne irreverentius irrumpant in fanctuarium DEI, nondum eò vocati. Huic evagationi nili reliftatur, fiducia facile degenerat in temerariam confidentiam. quæ tollit omnem reverentiam filialem & divinæ fanctitatis ac maiestatis respectum. Atque hoc conera monita Apostolorum jubentium in timore Des continuare sanctificationem, cum timere & tremere operari salutem, cum pudore & reverentia DEO servire, Hebr. XII. 28. In timore incolatus vestri tempore conversari. I. Petr. I. 17. Nimia filiorum confidentia fit protervia, Parentibus displicens. (2.) Evagatione hâc ad superiora repressã, facile evagatur ad inferiora, & ibi in sordibus Mundi relictis diutius hæ\_

bærens inquinata redit, animum vel invitum inquinans. Sicur Dina è tabernaculo Patris Jacobi egressa, è curiolitate visura secumque collatura filias istius loci, an pulchritudine sibi pares essent, amisit, essi invita, virginitatem suam. Gen. XXXIV. I. Ita Phantafia ad alios vel intra vel extra templum, quos inferiores putat, cogitationibus fuis egrediens, corumque flatum cum fuo flatu conferens, facile corrumpit animi puritatem, eumque etti reluctantem vano proprii amoris tumore implet. Scientia, imprimis quando (actu reflexe) seipsim cog-noscit, facile instat. I. Cor. VIII: 1. Licentiam hanc noxiam Phantafiæ evagantis, etsi difficulter necessariò tamen reprimere debemus & possimus, si diligenter contra nos ipsos vigilare & gratia datâtite uti volumus.

M. Ajebas etiam, nostros hic majonem habere charstatem ad facienda bona epera, seu implendam leyem; ChaPART. III. CAP. III. 147

Charitas enim est impletio legis: Rom, XII. 10. Annon & hic periculose eva-

gatur Phantasia?

P. Omnino: sentiens enim vires concessas, animum abripit a dextris ad nimiam prasamptionem, ut animus sibi ipsi placens alios tanquam infirmos despiciens, suis viribus nitens majora aggrediatur & sic impingat & labatur. Hoc enim sirmis & robustis in side & charitate facile contingit, ut sibi ipsis placentes, aliorum infirmitates despiciant contra monitum Apostoli Rom. XIV. 1. A dextris nimio pudore repressa Phantasia, animum facile a sinistris abripit ad segnitiem & torporem.

M. Claudus à Petro & Johanne fanatus legitur in templo ambulasse & pra latitià saltasse seu subsiliisse, quod

norum ire posset.

P. Opportune hæc suggeris; Ita Adolescentes nostri nimium placentes sibi viribus ad ambulandum concessis, quas infantes nondum

## 148 DIALOG SACR.

habent, inequaliter ambulant, modo saltant, modo vix repunt; mox nimis festinanter currunt, putantes se posse, quod nondum possunt; Mox Lapli & surgentes nimis negligenter ambulant. Etsi viam ambulandam non excedent, modum ambulandi tamen excedunt. Affectus à vitiis purgati, ordinati quidem. nempe ad legitimum objectum, sc. operationem justitiæ, sed nondum moderatisunt, dum hic nimis præcipites, illic nimis segnes sunt in exequendo hono proposito; Velut navis à vento, modo impetuolius, modo segnius agitatur. Desectus hic etiam corrigendus est, ut possit Salvator de nobis verè dicere. Cant, VII. 1. Quam pulchri funt greffus tui in calceis tuis, filia Principis, seu filia Spontanea? Utrumque hîc observandum, & quod sponte, & quod pulchrè seu decenter & rite in viis Domini ambulare & ipsi obedire debeamus.

M. Sed quid nocet ejusmodi inaqualisas in ambulando? P. PART. III. CAP. IV. 149

P. Nisi corrigatur, impedit & evertit totum cursum nostrum in cancellis pietatis, ut neutiquam assequamur pramium. Quod quam sit periculosum monet Apostolus inquiens: ita currite, ut accipiatis.

## CAP. IV.

De impedimentis & periculis aliis.

PAnl. Nondum enumeravi omnes circa studium bonorum operum Phantasiæ evagationes.

M. Qua ergo restant?

P. Multa, sed unicum hoc addam, quod circa labores nostros, cum ea, quæ functio nostra requirit, sedulo facere conamur, sæpius ad sutura supervacua solicitudine excurrat.

M. Quomodo id intelligis?

P. Debebamus cogitationes faltem intendere ad opus præsens; an verè bonum sit coram DEO; an G 3 bene bene quoque & fat recte id agamus juxta normam verbi divini &c. Sed Phantasia extendit hic cogitationes ad futuram operis mercedem, ad hominum de eo judicium, quid homines hoc de opere sint judicaturi, an laudaturi, an vituperaturisint? Sic Minister verbi circa concionem sæpe non cogitat, an recte loquatur, prout decet coram DEO; sed quid homines de concione sint judicaturi &c.

M. Sed quid nocent ba cogitatio-

nes?

P. Valde: Hâc enim ratione animus vel vanâ spe & cupiditate laudis, vel vano metu contemptus humani impletur, & corrumpitur recta intentio, quæ in omnibus umicè Deum, non homines respicere jubet, & sic facilis est prolapsus ad Hypocrissa. Castiganda ergò hîc est cogitationum licentia, ut maneant in circulo suo cogitationes nostræ, rebus præsentibus infixæ, Tu præsens cura, Domino commisse sutura.

PART. III. CAP. IV. 151

M. Ita nec ad preterita licebit ex-

P. Licet, sed ita ut examinemus opera nostra, deprehensas aberrationes correcturi. Semper enim restant in operibus nostris corrigenda, quæ melius, postquam fecimus, quam cum facimus, animadvertimus. Ita licet nostris ad atrium primum reverti, & defectus multiplices circa luctam & odium peccati examinare; Inde redibunt & prudentiores erga se & gratiores erga Deum: sed ad atrium intimum non licet properare. Mens enim de futuris nimis folicita vel vanis defideriis, vel vanis timoribus seipsam turbat & sua tranquillitate privat. Unusquisque sieut vocatus est, na ambuler.

M. Annon & circa tranquillitatem periculose errare potest Phantasia?

P. Quid ni? Modò enim nimis prasmaturis proficiendi defideriis animum turbat, modò nimium placens fibi in statu suo, à verà G 4 tran-

tranquillitate ad securitatem & ncgligentiam periculosam delabitur. Debemus quidem semper incrementa pietatis desiderare, sed ita. ut idiplum divino arbitrio relinquamus, quandocunque ipli visum fuerit adaltiora nos provehere. Interim attendamus lectioni, meditationi . & omnibus operibus vocationis nostræ. Debemus etiam nonnunquam grata mente recolere gratiam nobis datam, & câ contenti, gratias agere & humiles esse coram DEO, cogitantes: Minor fum Domine, omnibus miserationibus tuis. Libenter malo minimus esse inter sanctos tuos, modò mihi locum in consortio tuo sanctissimo Gratiæ & Gloriæ concesseris &c. Sed cavendum, ne acquiescentia hac degeneret in pigritiam & acediam. Ut dona terrena DEUS non dat propter laborem , sed nec sine labore: Ita dona spiritualia dat grațis : sed non otiosis, verum diligentibus, non desperabandis , sed petentibus & sperantibus, non (nbPART. III. CAP. IV. 153
Subsistentibus, sed pergentibus in santificatione. Valde periculosum est subsistere; si dixisti, sufficit, periisti. Timidorum, qui labores & molestias in opere sanctificationis subterfugiunt, & de incremento desperant, parsillorum erit in lacu ardente igne & sulphure. Apoc. XII. 8.

M. Ergo & hic continenda est Phantasia: Sed quid de precibus air, quas variis sape cogitationibus peregrinisin-

terrumpit Phantasia?

P. Hic maxime vigilandum esse puto. Vix enim describi potest, quanta hic licentia evagetur, quam variè, quam facile animum distrahat, & ad orandum prorsus ineptum reddar.

M. Sed quid nocet; dummodo recolligamus nos in precibus? DEUS has infirmitates facile remittit propter Chri-

stum.

P. Imò maximè nocet. An putas DEO placere, quod animum inter orandum ab ipio avertamus, mox convertamus, & rurfum aver-G 5 tamus?

Digitized by Google

154 DIALOG. SACR. tamus? Annon nocet, DEO displicere? Et quid persculosius est, quam hoc floccifacere, maculas fuas videre & abstergere nolle? Annon sic ad contemptum DE1 feneltra aperitur, cum infirmitates agnitas corrigere nolumus? Vult quidem ea tolerare Dominus noster, sed aliquandiu, non semper. Ideo vult ulterius ducere in sanctificatione, ut sittat sibi Ecclesiam minime habentem maculam, aut rugam, aut aliquid bujusmodi, sed ut sit san-Eta & îmmaculata. Eph. V. 27, Nisi volueris hic fanctificari, non poteris ibi glorificari: Hic omnes peccati maculæ abluendæ; in cœlestem enim Hierosolymam nil im-

non habes partem in me.

M. Sed quomodo evitabis peregri-

mundi intrabit. Notanter ait Salvator ad Petrum: Nisi te lavero,

nas inter grandum cogitationes?

P. Vigilantia. Audi Salvatorem: Vigilate & orate. Non potes orare, nisi volueris vigilare

# PART. III. CAP. V. 155

M. Nondum id datum est mihi.

P. Ergo pete & dabitur tibi, ab eo, à quo omnia divinu virtutis ad virum & pietatem donais proveniunt II. Betr. I. 3. 5. Paratior
est ad dandum, quam tu ad accipiendum. Nil tibi deerit, dummodo in hoc volueris omnem solicitudinem adhibere.

#### CAP. V.

## De Adminiculu pergendi.

MAtth. In hoc ntrio habitabam Levita i sta desti ab udjungendo vel adharendo, quod adjuntti sins Sacordotibus in Ministerio sacro, sisque adharere debuerint.

P. Ita & nostri adolescentes adjungant se Adultioribus, in atrio intimo habitantibus, & illine descendentibus ad informationem populi, adjungant se in docendo, & con-

0012

constanter adhæreant Christo, ejusque doctrinæ, si voluerint pergere & proficere. Id cura, in his esto, ut profectus tuus manifestus sit in omnibus. I. Tim. IV. 15. Ita Timotheus suit adjunctus Pauli., & cum ipso docuit gentes; Unde egregie proficiebat, adeo ut Paulus ipsum tandem juxta se collocarit, ut patet ex inscriptione Epistolæ ad Philippesios. Phil. I. 1. Qui quotidie cum sanctis conversatur, sanctior sieri potest.

M. Levitarum fuit ministrare Sacerdotibus, & informare populum.

P. Ita nostri conversari debent cum Persectioribus & impersectioribus. Ut ab illis discant; ut hos doceant: Illud tollet amorem sus. (Haut facile se putat persectum, qui alios videt & agnoscit persectiores) Hoctollet negligentiam. Qui docet, discit.

M. Sed hos in V. T. quidem ita constitutum erat; at in N. T. aliam habemus constitutionem, nempe, DEUM

## PART. III. CAP. V. 137

DEUM legem suam cordi nostro inferipturum esse, ut non opus sit, quemquam docere proximum suum, aud pratri suo dicere: cognosce Dominum. Fore enim, ut omnes, tam parvi quam magni, DEUM sint

cognituri.

P. Bene, & hoc inde, quia. DEUS olim legem suam tabulis lapideis inscripserat, unde magno & indefesso docentium & discens tium studio cordi inculcanda erat; & vix randem satis feliciter hærebat. Operosum est lapidi aliquid insculpere. Jam vero sub N. T. legem suam cordibus per Spiritum fanctum inseribere vult, & ablato per doctrinam legis corde duro seu συλυροκαρδία quam in Judæis to leraverat, dare vult cor carneum seu molle, cui doctrina Evangelica facile imprimi potest per Spiritum S. Omnes enim verè oredentes accipiunt Spiritum S. qui eor lapideum conterit & præparat, ut doctrinas cœlestes inbibere pos-G 7

## 148 DIALOG, SACR.

fit, & quæ exterius dicuntur & audiuntur, interius in corde Spiritus S. per vivam fidei experientiam oblignat. Ita ut jam magis soliciti esse debeamus de legis per Spiritum S. inferiore confervatione, quamde ejusdem inscriptione. Unde S. Joh. ait J. Joh. II. 27. Non necesse babetis, us aliquis doceat vos, sed ficut unctio ejus docet vos de omnibus. O verum est, & non est mendacium & ficus docust vos manere in illo. Scilicet non tam docendi, quam monendi sunt Christiani, unde D. Petrus ait: II. Pet. I 12 Non desinam vos semper commonere de his, & quidem scientes & confirmatos in presenti verstate. Jastum autem axbitror, quamdin, sum in isto tabernaould suscitare vos in commonitione. Lex cordibus inscribenda requirit doctrmans, qualis in V. Test. erac perpetua, unde V. T. fuit Pædagogia ad N. T. Sed postquam, peractà hac in Catechumenis Pædagogià, lex per Spiritum S. jam corCordibus est inscripta & insixa, non tam dostrinam, quam patientiam requirit. Ut enim sides citharæ leviter pullatæ resonant; ita virtus Spiritus S. inhabitantis admonitionibus vel leviter tacka excitatur & erigitur. Fides N. T. respuit Doctoris superbi supercilium, admittit monitoris amici ac humilis consilium, quia nullum superiorem Doctorem agnoscit, quam Spiritum S. in verbo suo, cui libere

M. Sed quid inde sequitur?

obedit.

P. Hoc sequitur, quod in N. T. verbum DEI non solum auribus percipi, non solum cogitationibus aliquando volvi, sed cordi penitus inscribi debeat, nempe per crebras meditationes. Et hoc quando sit, certi sunt Christiani de Spiritu S. assistente & obsignante, & tam prompti & expediti redduntur, ut ipsi è verbo Divino DEUMagnoscere & colere possint, & non egeant semper Doctore, sed primò

manuductore, deinceps monitore, ut lex cordibus inscripra, seu sides conservetur & augeatur. Arque hine vides, quomodo Levitæ nostri cum iis, qui sunt intra, conversari debeant, nempe cum inserioribus, ut manuductores & Catechetæ; cum paribus ut monitores & amici; cum superioribus ut discipuli:

M. Annon ad eos qui extra sunt, egredi possum, sc. hor consilio, ut eos convertant, & in templum secum ad-

ducant?

P. Possunt, sed rarius id sua-

M. Quare?

P. Infantibus plane non suaserim; quia blanditiis & convitis mundi facile abripi, & citius ipsi pervertr, quam alios convertere possunt: Adolescentibus rarius suadeo, quia nimis crebrò & familiariter cum profanis conversantes sacile ipsorum contagio infici possunt; Sacra non tam cito sanctificant profana. PART. III. CAP. V. 161
fana, quam profana polluunt facra:
Sed adulti jam confirmati contra
inquinamenta mundi fæpius templum egredientur, urgente amore Christi, & aliorum conversionem docendo & monendo tentabunt.

M. Sed anne necessarium est alios monere? sufficit de nobis ipsis solicitos

elle ?

P. Sufficit infantibus, qui propterea templum ingrediuntur & in atrio primo habitant, ut à vana de aliorum salute solicitudine abstraôti, de proprià salute soliciti esse discant. At Adolescentibus & adultis salutis suæ certis non sufficiti Sed aliorum quoque salutem quærere his necessarium, illis utile est. Necessarium propter monita Apostolica Phil. II. 4. Non que funt (ua, singuli considerantes, sed & qua aliorum. I. Thessal. V. 11. Consolamini Vos invicem & edificate in illum unum. &c. Necessarium est ad exercendam Charitatem, quæ jubet quærere qua sunt Christi. Et quomodo dices, te amare JESUM; si non vis pascere ejus agnos & oves Joh. XXI. 15, 16, 17. si non adductus studes & alios ad Jesum adducere, exemplo Andreæ & Petri? Joh. I. 40, 41.

M. Sed quid somenita respuant?

P. Qui funt intra, monita non respuent. Hæc enim est communicatio Col. II. 19. Eph. IV. 16. spiritualis membrorum Christi, ur monita invicem libenter suggerant, libenter suscipiant : Qui spernit monita è Scripturis facris, nondum eft συμβιβαζόμενος seu insertus corpori Christi, & cum ceteris membris uno Spiritu combinatus. De iis verò, qui sunt extrà, non est protinus desperandum, etsi semel respuent, iterum iterumque sunt tentandi, seu cum mansuerudine & prudentia erudiendi, num forte Deus velit dare poenitentiam ad a-gnitionem veritatis. &c. II. Tim. II. Er, illi qui funt form competit raidela,

PART. III. CAP. V. 163 Informatio: qui sunt intus vero...

νεθεσία, admonitio.

M. Quid autem prodest illos informare velle, qui omnem informationem respunnt, & sibijam sapiunt, vel
quid prodest illos monere, qui jam
seiunt, vel ductu Spiritus S. è Scripturis scire posunt? Illic frustraneus, hic
supervacuus est labor noster; Annon
igitur supersedere eo possumus, prasertim cum malam nobis samam in mundo, nempe arrogantia & ambitionis
conciliet?

P. Supersedere non possumus, quia DEUS præcepit: DEI verò præcepta propter mundum contradicentem non sunt negligenda hominibus placentes non possumt esse admonitio nostra non prosit alis; prodest tamen nobis. Utile ergò est Adolescentibus nostris quandoque illos qui sunt soras informare velle, ut discant prudenter & placidè erudire, & aliorum contradictiones patienter ferre; Sic

164 DIALOG SACR.

crescent in prudentia, mansuetudine & patientia Christi. Utile est illis qui sunt intus monere velle, si proficient in vigilantia, & dum alios excitare volunt, seipsos excitabunt: In his autem crescere omnino debent, si ulterius pergere velint.

#### C A P. VI.

De Adminiculis aliis,

MAtth. Quid in Levitarum Ministerio praterea considerandum?

P. Sedulitas. Ita nostri Adolescentes seduli, prompti & parati sint aliis inservire; Sic crescent in Charitate. Salvator noster adeo sedulus suit in docendo, adeo promptus ad benefaciendum, ut cibum, potum, quietem & alia corporis commoda nonnunquam negligeret, ut homines putarent ipsum hos labores non diu ferre, nec sanæ mentis

PART. III. CAP. VI. 165 tis manere posse: Joh. IV. 31. seq. Marc. VI. 31. III. 20, 21. Imitentur nostri sedultatem ipsam, pon circumstantias.

M. Sed corpori dandus eft honor suus ad saturitatem Col. II. 23. ne nimiis laboribus fatigatum deficiat.

P. Rectè! Corpori indulgendum, sed non serviendum. Utrumque extremum cavendum, ne nimium indulgeas, neve nimium deneges corpori. Sed ab hoc nontantum periculi est, quantum ab illo: Rarò enim videbis his temporibus, qui corpus propter pietatem nimis macerent. Plures videbis in cura corporis & studio propriæ commoditatis nimios.

M. Quid bec nocet?

P. Impedit incrementum præfertim in charitate. Dum enim propriis commodis nimium studes, perit charitas & promptitudo aliis inferviendi. Quicquid facis, obiter
saltem, moris & honoris ergo facies, cum tamen omnia nostra in
cha-

charitate & quidem operosa fieri debeant. I. Cor. XVI. 14. I. Thess. I. 3. Charitas quò operosior, eò promptior & quo paratior, eò gratior.

M. Imo libenter nonnunguam servirem, dummedo scirem officia mea

grata fore.

P. Et hîc castiganda est curiositas Phantalize. Quid attinct cogitare, an hominibus grata vel ingrata futura fint, quæ ex præscri-pto DEI facturi sumus, cum non hominibus, sed DEO nos servire credamus; cùm non hominibus sed Christo placere cupiamus. Elimipanda est igitur tam amor sui proprium quarens commodum, quam hominibus placendi inclinatio, humanam respiciens laudem; quia illa impedit, hac inquinat charitatem, & expectanda est laus, quam Christus in coelis reservat, & olim die extremo dabit. Honorem ambientes Domino bene placere, IJ. Cor. V. 9. Est ambirio alia in filiis mundi, alia in filiis DEI. Illi honorem mundi, lau-

PART. III. CAP. VI. 167 laudem humanam tanquam summum bonum summo studio quarunt; Hi laudem apud Christum in cœlo repolitam fummo studio quærunt. Studeamus igitur hominibus fervire, sed Christo, non hominibus placere. Studeamus in bamilitate, propter Christum omni laude & solatio carere parati; studeamus in sedulitate, non nostra saltem, sed & que sunt proximispe-Ctantes. Ita proficiemus in chari-tate; ut enim tironibus in agnitione, ita Adolescentibus in charitate crescendum...

M. De Levitis insuper legimus, quad fuerint vigiles & custodes Templi.

P. Vigilantia eorum hæc fuit, primò, claudere portas.

M. Anne idem de nostris dices?

P. Maximè. Portas claudunt nostri, quando sensus exteriores probe observant, & abstinent ab omnibus voluptatibus carnis & illecebris Mandi. Avertendi sunt oculi,

#### 168 DIALOG SACR.

li, ne videant; avertendæ aures, ne audiant vanitates.

M. Quare sic? Numne prohibitum
off admittere recreationes licitus & honestar?

P. Omnia quidem licent, sed non omnia conducunt. Nisi oculos & aures, ceu præcipuas animæ portas, diligenter custodieris, facile inquinabitur animus & periclitabitur temperantia & wigilantia.

M. Ubi reperies tales abstemies?

qui propinatum à Jeremia in temple vinum bibere noluerunt frem. XXXV. 6. Annon illud laudatur à DEO? Recte igitur abstinent à vino & volupratibus etiam licitis, qui in temple degere, & in studio sanctitatis pergere volunt. Huc refer, quod DEUS Sacerdotibus remplum ingressuris vinum & temetum prohibuerit. Scilicet displicet DEO & impedit sanctificationem nimius voluptatum carnalium usus.

PART. III. CAP. VI. 169 etiamsi noveris moderatè uti. Quis non sperneret sordidas corporis voluptates, cum DEUS meliores in templo anime ad sanctitatem tendenti reservarit?

M. Quid prodest ejusmodi Sobrie-

P. Promovet vigilantiam Adolescentibus nostris proficientibus fumme necessariam. Estote sobrii, vigilantes. Qui sobrius esse non vult, vigilare non potest. I. Pet. V. 8.

M. Quid porro ad vigilantiam Levitarum requiris?

P. Eorum fuit non folum portas claudere & aperire, sed & intrantes dignoscere & profanos arcere.

M. Quid boc?

P. Ita nostrivigilent super cogitationes in animo orientes & discantinon solum bonas à malis, sed & utiles & necessarias à frivolis & non necessariis discernere, sanctas retineres & sovere, profanas arcere & expellere. H. M. M. Quid boc proderit?

P. Ita accipient habitum Hebr. V. 14. Et per babetum sensus exercitatas ad discretionem bana ac mali, quod est persectorum seu adultorum.

M. Quid autem novet vants & supervacuis cogitationibus indulgere?

P. Anne legisti II. Par. XXIII. 12. de Athalia Templum, furiosà ingrediente, & feditionem excitare comme; quod & secisser, nui Jojeda Pontifex com prudenti comfilio templo ejectam occidi curaffet? Ita vanæ cogitationes facile tyrannidem concupilcentistum vik domitam reducere, feditionem excitare & brue inchestum in anima regrum DEI evertere politici mili contra eos vigilare easque animo expellere velimus. Sie ergò vigilandum , ut tam exteniores sensus per abilincation, quam interiores per continentiam folicité custodies mus. Atque its domum DEO beriediconte in lanctificatione pergere. & per portam ardentibus precibus.

PART, IH. CAP. VI. FTE desideriis & suspiriis pulsatam, à DEI misericordia & benignitate a-pertam, ad intimum atrium ascendere, ibidemque habitare poterimus. Tu verò, Optime Salvator, Auge & confirma in hoc atrio secundo robus fidei & charitatis, sustenta & dirige gressus nostros in viis justitiæ, ut neque à dextris præ-sumtione, neque à sinisfris pusilla-nimitate desse trantes, rect à pergamus in sedulitate & vigilantia. Supple defection fidei, adde et augenobie amerano enganas: suvicem & enga.om ma, firma tene, corda nofera fine mende m fanctitate, comam Deo & Patre Notes of conference omno beneplacioum bonitatis & opus fiare in virtute que glangseatur namen Thum! Amen.

H. PARIS

## PARS IV.

De iis, qui sunt in Atrio tertio seu adultioribus in CHRISTO.

CAP. J.

De Statu corum in genere.

Atth. Replebimur in bonis domus tua: Sanctum est templum tuum, stupendum in fustuia. Psal. LXV. 5,6.

Forsan hac non male applicantur ad atrium hoc intimum?

P. Ita est. Hic sanctus templi splendor maxime suit conspicuus. Hic ara ænea, columnæ æneæ, mare supra bovesæneos, aheniænei, & cætera admiratu dignissima conspiciebantur. Hûc ergo perductus animus impletur bonis spiritualibus, bonis, inquam, gratiæ, quæ

PART. IV. CAP. I. 173 quæ in atrio primo desiderabat, ad quæ in atrio secundo tendebat. Hic bonum, hic sanctum, hic admi-

M. Quomodo bonum?

rabile est templum.

P. Quia DEUS hic implet animam bonis suis, quantum ic. cape-re potest in hac imbecillitate. In atrio primo gustabat animus guttas unstionis divinæ & erigebatur. atrio secundo sentiebat rivulos, & confortabatur. In hoc atrio inpletur toto slumine bonitatis. Ps. XXXVI o. Inebriabuntur a pinguedine Domus Tua & torrente Voluptatis potabis eos.

M. Quomodo sanctum?

P. Hic animus purgatur ab omni inquinamento carnis & spiritus. Omnispurgatio Veteris Testamenti siebat per aquam & ignem.

M. Atqui hac in templo, prasertim in hoc atrio reperiebantur. Aderat enim perpetuo aqua in mari aneo & ocieris vasis, ad abluendas sordes. Asservabas un ignis sacer, ad comburenda Sacrificia.

H 2
P.

#### 174 DIALOG. SACR.

P. Ita hic semper adest aqua poemientiæ quotidianæ ad abluenda inquinamenta carnis, & ignis charitatis, ad exurenda inquinamenta Spiritus.

M. Sed quo ordine fit het purga-

tio?

P. Præcedir baptisinus Johannis, qui baptizabat aqua & Spiritu, sequitur baptismus Christi, qui baptizabat igne & Spiritu. Aqua crassior, abluit crassiores concupiscentiarum sordes in atrio primo, tum succedit ignis subtilior exurens subtiliora Spiritus inquinamenta in atrio secundo.

M. Nondamme sat purus est animus à Concupiscentiis seu visiose affestibus

purgatus?

P. Nondum. Ignis fortius purgat aquâ. Perpende Sacrificium Eliæ in monte Carmel. Perfundebatur illud primo aquâ copiolistima, quâ, si quid impuri adhuc victima adhærebat, facile ablui poterat. Deinde ignis divinitus accedens non

PART. IV. CAP. 1. 179 folum victimam præparacam, sed plam aquam devorabat, ue neceptrula in follis circa aram remanerer. sta peenitentia tanquam aqua conraminationem carnit abluit quidem, Red charitas cou ignis communicationem Spiritus exurit, & animum fortius purgat. Aqua impiarda coneupiscentiarum ignem restinguit, sed ignis divinus charituris rursum aquam confuent. Atque he purgatus mimus ingredi porest in sin-Munium. Transmus per ignem & aquam, & edneis nos in refrigerium. founds in domain tuam. Translands per uguam in atrid primo, per iguem in atrio fecundo. Educimer in wfrigario in arrio tertio. Et tuan demum lequitur : intrabe in domain Tuam. Adeo sanctum en templum.

ađ

M. Sed quomodo admirabale?

P. Quia onomia hie mira funt, &t fanctos hue perductos mirificat DOMINUS, adminabilibus & excellentibus donis exornat, ut aliis H 4 obobservantibus vitam ipsorum sint admirationi, vel mirabiliter eos in Mundo conservat, ut dicere possint Ps. XVII. 7. Multis miracula satta sunt, & Tu auxiliator mem robustus.

M. Sed quare dicitur templum ad-

mirabile in justitiâ.

P. Quia omnia hîc justo ordine disposita sunt, & legitime fiunt secundum ordinem & decorum. In tironibus animus inordinatus incipit bene componi. In proficientibus componitur. In adultis jam bene compositus & in ordinem redactus est, ut bona etiam bene, justa justè exequi. Et ut omnia hæc legitime fieri possint, ferunt Salomonem hoc atrium ampliasse, & aream latiorem, quam erat in Tabernaculo, fecisse.

M. Quid hoc?

P. Denotare potest, 'quod sub N. T. majorem libertatem Spiritûs habeamus, quam sub V. Test. Illi enim cancellis legisarcte inclusi timidiusculè DEO, serviebant;

PART. IV. CAP. I. 177 Nos vero liberiori Spiritu DEO fervire poslumus. Quo fanctior denimus, eo liberior obedientia.

M. Unde hoc?

P. Considera illud Pauli Rom.
VIII. 15. Non enim accepistis Spiritum servitutis iterum ad iumorem, sed accepistis Spiritum adoptionis. Confer & illud: II. Tim. I. 7. Non enim dedit nobis Dens Spiritum timoris, sed potentia & dilectionis & modestia. In servitute est timor. In adoptione est dilectio. Timor coarctat, Amor dilatat cor. Possumus ergo sub N.
T. Spiritu adoptionis & dilectionis, corde dilatato & tea Spiritu liberiore DEO servire.

M. Amor perfectus expellit quidem timorem, sed sine timore sacile degenerat in audaciam & nimiam ac temerariam considentiam, que DEO displicet.

P. Amor expellit timorem fervilem, retinet cum fiducia simul reverentiam seu timorem sikalem. Ideo additur o modestra, & Spiritum 178 DIALOG. SACE.

tum moderationis ac prudentiæ, qui nos modestos & prudentes reddit. Spiritus S. excitat & auget in corde amorem filialem, & eundem quoque prudenter moderatur. Aliàs cascus est amor, nisi prudentia eum dirigat. Aliàs noxia quoque est magna libertas, nisi prudentia eam moderetur.

M. Videmus pueros nimia libertate

sapins abuti.

P. Ergo Deus sapientissimo consilio non dat Spiritum liberiorem, quin simul addat Spiritum prudentiorem. Et hoc significat atrium nostrum, quod ur ceteris spacio-sius, ita & sublimius sur. Illud libertatem, hee prudentiam Spiritus notat. Quo sublimior locus, eò melior prospectus, eò accumtius circumlita cerniac dignosci pol-funt. Unde adulti nostri tanquam è specula totum animi statum contemplari, fensus exteriores & interiores prudenter regere & continere, periculofos animi motus facile præ-7 H لناسة

PART. IV. CAP. I. 179
presvidere & preconvere possure.
Quinimo non solum animum prudenter gubernare possure, sed &
socam corpus frend ducer. Jac: III. 2.

M. Sed sibi saltem, non aliss pre-

videre poterunt.

P. Imo & alis. Habent Spiriterm non tantum prodentie, qui fanæ mentis & prudens est, sed & modestie, qui prudentes facit. Tirones sibi ipsis nondum consulere possunt, ideo egent manuductetibus. Proscientes possunt jam sibi quodammodo consulere. Seniores nostri & sibi & alis consulere possunt.

M. In templo quidem; fed men extra templam alies confiliam dare po-

terunt?

P. Etiam extra templum, dummodo reciperentur. II. Cor. VIII. 21. Providemus bona, non selum coram Deô, in templo, sed etiam coram bominibus, extra templum. Coram his provident vel procurant bona, ut ansam calumniandi præ-H 6 fcindant, coram illis, ut ansam ulterius pergendi subministrent. Omnia sua prudenter moderantur erga Deum, erga seipsos, erga proximum.

M. Sed nostra prudentia DEO displices. Ipse enim est, qui omnia vult regere & moderari pro arbitratu

fuo.

P. Non loquimur de prudentià carnis, sed Spiritus, rationis, non sibi relictæ, sed à Spiritus, gubernatæ, quæ ductum Spiritus non detrectat, sed sequitur. Et qui displicere potest, quod ipse dedit, ipse facit? Grata est DEO & hominibus Puerorum simplicitas, Adolescentum robur, Senum prudentia.

#### · C A P., II.

#### De statu eorum in Specie.

Atth. Vidimus in genere, quomodo hic impleatur animus bonis domús divina, & quomodo evebatur ad miram Spiritus libertatem & prudentiam, quâ seipsum in donis suis prudenter moderari potost coram DEO & hominibus, oftende jam in faccie pleniorem hanc honorum spiritualium mensurame & moderationem in tribus bis donorum sandificantium capitibus, Fide charitate, spe. Col. I. 4,5.

P. Stabat hic ara ænea magna in ulum Sacrificiorum; Ita adest

major fides in Christum.

M. Eides locum habet partim in intellectu, partim in voluntate. In insellectu est yvãois seu agnitio, in vo-Inntate RETOlongic sen fiducia.

P. Recte. Ita hie major est ac gnitio. Scribo vobis , Patres , quas cognovistis illum ab initio. I. Joh. II, Ηż  $L^{+}$ .

#### 182 DIALOG. SAUR.

13. Patres in cognitione Christi penetrant usque ad initium, ubi verbum erat apud Deum, ubi omnia per ipsum creata sunt, quò tirones & adolescentes penetrare nondum possum, seu Patres possume cognoscere fanctitatem & rectitudinem animi primitus in integritate creati, quod ceteri mente sua asserios & vanos sibi conceptus sinagunt.

M. Sed omnes tendunt ad illam rectitudinum, qui fuit in templo.

P. Tendunt, sed non intelligunt recte, nisi cum hac pervenerint. Alias habemus imaginationes de urbe quadam, cum ad eam
tendimus. Alias, eum urbis situm
8t turrium sastigia primo compicimus. Alias iterum cum propius
accessimus, 8t urbs est cadem. Sic
celum est idem, sed alias pueri,
alias adolescentes, alias senes de celo habent cogitationes. Ita ad eaudem omnes tendimus imaginem divinam-

## PARTA IV. CAPATI. 182

vinam per lapfum amiffam, fed quo propius accessimus, eò melius cam cognoscimus. Habene nostri bleniorem agnitionem Christi, habent & pleniorem agnitionem fui. Utraque agnitio simul crescit. Coenolecre possuns non solum seipfos, led & alios, quousque in fanctificatione pervenerint. Cognoscere possunt in verbo DEI non folum eredenda non folum facient de, fod & Mysteria. - M. Sed quid cognitie finz made-P. Imo possunt hanc cognition mem prudenter quoque moderari, ut maneat intra limites verbi ferip. ti. & modeftie. Possime Intellechum continere à cui blitate, ne welit sapere supra id , quod seriptum est, ne velit alis præjudicare aut præscribere. Posiunt necessa-ria & utilia discernere, & rejechis supervacois & frivolis, in il-lis saltem morari. Beroviver, im moderari noffinat symmens, ut

# 284 DIALOG. SACR. ca semper doceant, nunquam no-

- M. Sufficit de cognitione. Dicebas majorem etiam bic adesse fiduciam in voluntate.
- P. Ita est. Non solum vident hic aram, sed in ea quoque seiplos offerunt & sacrificant.

M. Quid hoc?

P. Ex amore Christi voluntatem propriam abnegant, & se totos voluntati divinæresignant, obedientes suturi exemplo Christi, usque ad mortem parati sanguinem sundere & vitam amittere propter Christum. Et hanc abnegationem ita moderantur, ut non in aliquibus saltem, sed in omnibus sibi dissidant, & Christo unice considant. Phil. IV. 13. Omnia possum in illo qui me patentam sacit Christo.

M. In hoc atrio fiebant crebriera
facrificia.

P. Adet hic quoque abundantior, Charitas

M. Quid autem est charitatis offieium?

# PART. IV. CAP. II. 185

P. Charitas est regina virtutum, purgat, ordinat, & cum Prudentia conjuncta moderatur affectus. Deinceps virtutibus seu affectibus bene compositis urget & dirigit exercitium bonorum operum. Hîc potentia, dilectio, modestia in animo conjunguntur. Potentia seu virtus adest, ut possimus bona facere. Charitas urget, ut faciamus. Prudentia moderatur, ut rectè & ordine justo faciamus.

M. Bene. Omnia enim in hoc atrio serto ordine disposita erant, mare asenm super boves quadripartitos, ahemi super sellas, columna ad dextram, & sinistram, imo omnia suo loco stabant. Omnia quoque suo ordine siebant. Populus offerebat., Levita praparabant, Sacerdotes accendebant sacrificia.

P. Idem & hie dicere licet. Tirones offerunt animum promptum
ad benefaciendum. Adolescentes
præparant animum ad opera bona.
Adulti animo per charitatem accenso & per prudentiam moderato fali

#### 186 DIALOG. SACE.

ciunt opera bona. Hâc exercentur, virtures Christi.

M. Unde hoc probas?

P. Considera exemplum Christi Salvaroris, cujus virtutes in puerieia crescebant, in adolescentia robornbantur, in estate vicili exerce buntur. Non enim legimus, iplum virtures seu miracula edidisse, mis annô tricelimo setatis, poliquan Ministerium suum ingressus ester. Considera & hoc: Eph. II. 10. Ipfus min fattura fames CREATT in Christ's fost in operious donis , and qua ON PROSPARAVAT DOW, IN IN illi AMBULEMUS In miioprimo reparament, in locundo prieparamer ad bona opera, in tertio ambulamus in bonis operibas. Non ergo potest bona opera bene facere, mili qui prius ad ca reparatus & preparatus est in Christo. Unde facile quoque conflat, quod ex bo-nis operibus non falvennur, quia ad ca preparamer.

PART. IV. CAP. II. 187

M. Succurrit mihi illud Salvatoris Mare, IX. 49. omnis igne salietur.

P. Bene. Adomnia enim operabona, ut bene sen decenti ordine fant, requiritur ignis charitatis, & Sal prudentiæ.

M. Jam labet andire de spe.

P. Ét illa hic quoque plenior est.

Rem. XV. 13. Adiunt emm duz columnz, quarum altera sustentat,
akera dirigit spem.

M. Qua à sinistris stabat, vocaba-

INT Bous.

P. Hæc denotare potest confrantiam, qua animus sustentatur in spe.

M. Quare sic, cum Boas derivari

posse videatur à contemptu?

P. Bene. Animus enim constans consemnit minas, per patientiam contemnit blanditias mundi; per abstinentiam contra utramque tentationem perstat immobilis in spe vitæ æternæ. (na sprevit. Ali vain sebore, velrobur in eo, quod constan-

tia non male convenit. Robustus sie oportet, qui constans vult esse.)

M. Columna habuerunt in vertici-

bus (na coronamenta.

P. Ita constantia quoque coronat. Sis fidelis usque ad mortem & dabo Tibi coronam vita. Apoc II. 10.

M. Altera columna à dextris vocabatur facbin , a dirigendo. (נין כקו confirmabit, præparabit, diriget

in eo robur.)

P. Notat prudentiam, quæ spem dirigit, ne erret, vacillet, aut plane deficiat. Hebr. X. 35,36. Minime abjicite fiduciam Vestram, qua magnam habebit mercedem. Patientis enim vobis necessaria est. Ut Voluntatem Dei facientes, recipiatis Evangelium.

M. Pendebant circa verticem colun narum malogranata, que vento flante procul dubio sonitum ediderunt.

P. Denotant hæc prudentiam vigilantem, quæ vento tentationum leviter flante facile excitatur & sibi ipsi attendit, ne amittat spem.

### PART. IV. CAP. II. 1891

M. Quare columnam constantia à sinistris, prudentia à dextris collocas?

P. Quia sinistra tenet, dextra dirigit opus. Quando constantia sirmiter tenet rem promissam & speratam, prudentia quoque spem ipsam bene dirigere potest, ne circa speratam promissionem aberret vel desiciat. Nisi enim sinistra fortiter teneat, dextra frustra operatur.

M. Sed quid istud Apoc. III. 12. Qui vincit illum faciam columnam in templo, alii: (populo) Dei mei & minime amplius exibit. Potestne hûc

accommodari!

P. Maximè. Qui enim constanter & prudenter pergit in sanctissicatione, fundatur tandem in Christo, & tanquam columna ænea immobilis perstat, ut nullo turbine everti, aut à loco suo dimoveri queat. Ps. XV. 6. Qui facit hoc, non movebitar in aternum. Deus omnis gratia qui vocavit vos in aternam fuam gloriam in Christo sella, paululum passos ipse instaurabit (Infantes)

190 DIALOG. SACR.

confertabit reborabit (Adolescentes) fundabit (Seniores.) I. Petr. V. 10. 14. Ips gloria & robus in socular seculorum. Amen,

#### CAP III.

#### De Bestindine corum.

MAtth. P.C. LXXXIV. 5. Baais qui babitant in domâtua in secula secularum landabunt te. Ita ait Hier ropfaltes, fortode his in atria x aftra.

P. Maxime beati funt.

M. Quare?

P. Quia laudant Deum.

M. Sed qui landant gandent. Jac. V. 13. Ecquis est bono arimo, platat.

P. Ita & nostri gaudent in Chris

M. Daturne gandinm in hac que-

que vità?

P. Gaudium Gratiz illic erit gaudium Gloriz.

M.

PART. IV. CAP. III. 191

M. Sed quis locus gendii biç men calemitates?

P. Maxime. Anna legisti Paulum & Silum in careere comentes? Act. XVI. 25.

M. Sed bor actors forfan nan imi-

tain funt ?

P. Quidni? Anne monet S. Paul lus I. Thest. V. 16. ubicungue gaun dece? Et ad Philippesios Româ & vinculia feribens maxime urger hanc admonisionem: Phil. II. 17. 18. Gandes to me sur wobis emnihas ganden. Aft Goves GAUDETE 40 mechus gaudelo III. I. Ceterum, fnatres men, gandete in Domino. Equidem cadem Kebie scribers me non piget, wahis autemptersum aft. id. IV.4. Gaudote in Domino semper , inquin dico, gandete. Et S. Petrus at I Pet, 1.8. quad credence in Christum ex-Cultabunt L. & TITEA ineffabili C. gloriofa

M. Unde orienn bog gandinm?

R. Ex fide, the & Rew. XII, to ceteris house spiritualibus in ani-

mo verè præsentibus & proficient ibus. Phil. 1. 25. Superstes ero una cum vobis omnibus ad vestrum PRO-FECTUM & GAUDIUM fidei. Ubi præcedit profettu, ibi sequitur gandinm. Ascendunt ergo prosicientes ad hoc gaudium. Oritur quoque hoc gaudium ex volunta-te tranquillà & DEO refignatà. Non enim est regnum Dei cibus & potus, sed Justitia & pax, gaudium in Spiritu Sancto. Rom. XIV. 17. Per studium justitie animus DEO resignatur, quia non sibi, sed DEO vivere vult, inde oritur PAX, Pax Christi mentem transcendens, seu vera tranquillitas animi. Ab hâc porro ascenditur ad gaudium.

M. Anne & inferiores quoque gan-

dent in templo?

P. Gaudent quidem & exultant in Spiritu, sed aliquando saltem. Nostri vero ubicunque gaudent. Illi nonnunquam subito quasi rapiuntur ad gaudium, hi habitant in gaudio, sicut Sacerdotes in hoc atrio ha-

PART. IV. CAP. III. 192 habitabant in cameris suis & splendorem templi perpetuo videre po-terant Pl. XXV. 13. anima ejus in bonis demorabitur. Extra templum qui sunt, transeuntes nonnunquam per transennam aspiciunt bona spiritualia, sed qui sunt in templo, habitant & commorantur in bonis illis, maxime, qui sunt in atrio tertio Ps. XXIV. 3. Quis adscendet in montem Domini? aut quis STABIT in loco (antto ejus ? Innocens manibus & mundo corde Ceteri in templo ascendunt, hi stant in loco sancto, sunt enim præceteris innocentes manibus & puri corde. Sanctitas in intimisanimæ penetralibus incipiens & crescens, diffundit ie tandem ex animā in corpus. & externa corporis membra, utpote manus, unde sicutanima primùm, ita corpus deinde etiam fit templum & officina Spiritus S qui membris externis utitur tanquam armis justitiæ. I. Cor. VI. 20. Gloristicate igitur Deum in corpore vestro or in Spiritu vestro, que sunt Dei. Imo non solum stant, sed & maneni, quoad vivunt, in loco hoc sancto, unde David ait: P. XXVII.

4. Unum petita Domino, id requiram habitare in domo Domini per omnes dies vitw. Videre vosuptatem Domini.

M. Ergone boc gaudium nunquam

interrumpuar?

P. Interrumpitur quidem à carne nomunquam, sed facile redintegratur. Phil. II. 27, 28. Dens miserrus est ejus, non sotum autem ejus,
veram etiam mei, ne tristitiam super
tristitiam haberem. Festinantius ergò
misi illum, ut illum videntes iteram
gaudeatis, & ego sine tristitià sim.
Vides Pauli gaudium per tristitiam
interruptum, sed facile redintegratum.

M. Ergo nil amplias deeft?

P. Adell gratia, deest Gloria. Neque in bonis gratiæ quicquam deeste vult pis benigmissmus Deus noster. Psalm LXXXIV.13. Do-

minus

PART. IV. CAP. III. 195 minus non privabit ambulantes in innocentia.

M. Sed ita nec croscere amplius opus habent, cum tamen antea dicebas, fanctes in gratia crescere usque ad beatam mortem, & tum demum santificationem plene consummari?

P. Imò crescunt etiam in gaudio. Joh. XVI 24. Aocipiesis, ne gaudium vestrum su plenum. Annon legisti Salomonem circa templum tres porticus extruxisse, quibus ascendebant Sacerdotes Sanctuarium ingressuri, ubi omnia auro splendebant. Ita sc nostri per gradus in gaudio ascendunt, quando à Salvatore Clementissimo ad osculum oris ad prayusum gloria vocantur sc extolluntur. Hæc est latiria inessalis est glorisicata.

M. Hec medo sanctos plane in colo collecas, cum adhuc ervant in terris.

P. Minime. An nescis, templum ipsum suisse divisum in fanctuarium extra chorum, in quod ascendebant Sacerdotes thurisicatu-

2 · ri,

ri, & in sanctum sanctorum in Choro, ubi arca fœderis cum Cherubim, Aulæo magno tecta, quod nemo ingredi poterat, præter summum Pontificem quotannis semel Ita etsi nostri in sanctuarium ad prægustum gloriæ quandoque admittantur, non tamen in sanctum sanctorum, in Gloriam ipsam, ubi jam habitat in cœlis Salvator noster recipiuntur. Sed Salvator noster cos exhilaraturus illinc descendit. & animas corum obviam sibi quasi factas assumit, Phil. III. 11. Si quomodo occurram ad resurrectionem mortuorum.

M. Sed Sacerdotes alias semper in atrio & cellis suis commorabantur, santtuarium non nisi raro & ordine exigente ingredientes.

P. Ita & nostri raro ad prægustum gaudii Gloriæ admissi, con-

tenti vivunt gaudio Gratiæ.

M. In templo legimus fuisse fenestras foris angustas, intus amplas, ut difficile esset introspicere, facile vero inde prospicere.

P.

# PART. IV. CAP. III. 197

P. Quid hoc aliud denotat, quam quod ait Spiritus S. Spiritualis omnia judicat, ipse vero à nemine judicatur. I. Cor. II. 15. Tamdiu ergo coercendum esset omne judicium, donec huc perducti essemus. Hi enim soli recte judicant de rebus Spiritualibus, & de statu Ecclesiae.

M. Quomodo soli de statu Ecclesia?

P. Cogita, quod è porticibus circa sanctuarium tota templi facies undique perlustrari potuerit. Ita hûc perducti sancti poterunt comprebendere longitudinem & latitudinem o profunditatem & altitudinem, nempe ædificii Spiritualis Ecclesiæ, Eph. III. 18, 19. Cognoscere cognitione excellentiorem amorem Christi, quod ceteri assequi nondum valent. Merito ergo beati sunt, qui habitant in Domo Domini. Benedictus sit Dominus in secula!

CAP.

#### CAP. IV.

#### De Defectibus & periculis corum.

MAtth. Cum bona prompte facere & malosmotus facile supprimere possint, qui habitant in hoc atrie for-

tasse nel ampleus delinquent.

P. Manus habent promptas quidem & puras, sed quæ facile sordes contrahere & inquinari possunt à fonte peccati in carne obstructo. Ideo aderat in hoc atrio aqua valde copiosa ad abluendas ejusmodi sordes. Sanctissimi quique orare quotidie necessum habent: Dimitte nobis debita nostra.

M. Sedpuricum sint corde, oportet

quoque irreprehensibiles elle.

P. Imò irreprebensibiles, sed coram hominibus, nondum penitus coram DEO, ad quam irreprehensibilitatem Col. I. 22. etiam tendendum est, & quidem maxime. Nos esse sanctos & irreprehensibiles CO-RAM

PART. IV. CAP. IV. RAM ILLO IN AMORE Eph. I. 4. contendite, ne repersamini immaculari, & irreprehensibiles illi in pace, II, Petr. III. 14. Parum est inculpabilem esse coram oculis bominum, requiritur ut inculpabiles quoque fiamus coram oculis DEI, qui instar clarissimi solismi. nutissimas quasque defectuum nostrorum atomos videt, ad quam sinceritatem Des II. Cor. I. 12. multo plura requiruntur, quam quae vel fando vel cogitando affequi pollumus. Nec sufficit in agnitione veritatis inculpabilem este, requiritur ut in amore, in paoe quoque irreprobensibiles reperiamur.

M. Dixisti antea, Vincentem sieri εύλον seu columnam in temple DEI, Apoc. III. 12. & extra non amplina egressurum. Quid haa? Annan egrediuntur templum qui in atrio hoc han

bitant?

P. Egrediuntur, sed ad docendum, non ad deficiendum.

M. Ergone deficere amplius non poffuns? I 4 P. P. Difficulter, Tirones facillime, Proficientes facile, Adulti difficulter deficiunt. Et si contingat, eos deficere, & sieri acerrimos persecutores & blasphematores, Hebr. X. 29. Crucifigentes sibispsis filium Dei & ignominia exponentes & Spiritum gratia exacerbantes. Heb. VI. 4, 5. Impossibile est eos ad pænitentiam renovari.

M. Ergone nondum certi sunt sa-

Intis sua?

P. Ex parte DEI certi semper. Ipse enim est sidelis. Ex parte sui, certi sunt, quamdiu vigilant. Gestant enim thesaurum salutis, quamdiu in mundo degant, in vasis sidelibus & fragilibus II. Cor. IV. 7.

M. Sunt tamen in domo Dei, sic

certò sperant salutem.

P. Sin fiduciam & gloriam spei ad finem usque sirmam retineamus. Heb. III. 6.

M. Siccine perdere possunt sidem &

frem?

P. Cogita illud: Quod si subtra-

PART. IV. CAP. IV. 201 xerit se, hand placuerit anima mea. Heb. X. 28.

M. Unde periculum subductionis?

P. Primò inde, quod oculus prudentiæ facile nictare & pes patientiæ vacillare possit.

M. Unde hoc?

P. Anne legisti de virginibus prudentibus. Matth.XXV. 5. Commorante sponso obdormiverant omnes co dormierunt. Possunt ergo & prudentissimi quique dormitare, & plane indormire, nisi excitentur. Un le monita aliorum non solent spernere. Deinde periculum est ex co, quod interior homo nonnunquam soleat ægrotare, ut patet ex imbecillitate Pauli. Sicut autem ægrotus fensim convalescit, ita interior homo convalescens per gradus iterum ascendere necessum habet ad atrium fuum. Jam si contingat ipfum sublistere, quid periculosius esse potest?

M. Nunquid ex fanttificatis, fantti-

ficandi fieri possunt?

#### 202 DIALOG. SACR.

P. Quid hoc insolens? Anne Sacerdotes V. T. sanctificati iterum inquinabantur & templum ingressuri denuo sanctificandi erant? Præprimis considera quæ habet Ezechiel Propheta Ezech. XLIV. 25, 26, 27. de Sacerdotibus Templi nostri Mystici: Et ad mortuum hominem non ingredientur, sed saltem ad Patrem, admatrem, & adfilium & filiam & ad fratrem & fororem fuam, qua prater unum maritum non habuerit, & postquam fuerit emundatus (eptem dies numerabuntur illi. Et in die introitus sui in portam interiorem ad sacra peragenda in sanctuario, offerat pro peccato suo, &c. Scilicet Sacerdotibus non permissum est ullis aliis curis seculi de operibus mortuis se polluere, nisi curis necessitatum domesticarum. Et quando animus obitu Patris, matris, vel cognatorum, vel aliis subitis casibus perturbatur & polluitur, senfim & gradatim repurgandus est, & inter purgandum septem dies numerabis

PART. IV. CAP. IV. 203
rabis ei. Revertens per portam interiorem ad atrium suum ante omnia afferre debet propitiationem scil.
meriti Christi, & in eo petere remissionem peccatorum. Ita nimirum è statu sanctitatis nonnunquam abripi, & ad eum reverti possunt seniores nostri. Unde facile patet, tos, quamdia hic vivunt, securos

M. Sed quid timendum illis, qui pra seteris majorem apud DEUM

gratiam invenerunt?

esse non posse.

P. Gratia DEI non plane tollit, sed clarius semper ostendit nobis infirmitates nostras, & vires corrigendi cas suppeditat. Ut igitur duces belli magis soliciti esse solent quam milites gregarii, na hic maxime timent, qui maxime vident imbecillitatem suam. Rom. XI. 20. Noli altum sapere, sed time.

I 6

# CAP. V.

#### De Officius corum.

MAtth. Quid ergo faciendum, ut spem ad finem usque certam &

firmam retineant nostri?

P. Vigilandum & ædificationi plebis sedulo incumbendum est. Negotiandum est donis concreditis, donec Dominus venerit rationem postulaturus.

M. Quomodo adificationi populi in-

cumbent?

P. Docendo, orando, profanos arcendo. Hoc nisi fecerint, peccabunt in Deum, in seipsos, in Ecclesiam. I. Sam. XII. 23. Hæc olim præcipua Sacerdotum in templo munia fuere.

M. Quid docendum?

P. Imprimis discrimen inter profanum & sanctum, purum & impurum, Hezek. XLIV. 23. pretiosum & vile ferem. XV. 19. Ideo enim PART. IV. CAP. V. 205 enim DEUS primo quibusdam saltem dat lumen suum, quia per illos deinceps alios vult illuminare. H. Cor. IV. 4,5,6. Unde sunt Dei cooperatores. I. Cor. III. 9.

M. Sed quomodo rudes capient su-

blimia ista?

P. Ideo demittere se debent & corum captui accommodare. Anne observasti quid Sacerdotibus Tem-pli Mystici injungatur: Hezek. XLIV. 19. & EGREDIENTES porta exteriori ad populum, EXUENT se vestibus suis, in quibus sacra peregerunt, & ponent eas in gazophylacies Sanctuarii, & VESTIENT SE VESTIMENTIS ALIIS. Jubentur descendere in atrium exterius ad populum. Quid hoc aliud eft; quam demittere le? Jubentur exuere veites, & reponere in cellis fanctorum. Quid hoc aliud eft, quam linquere tantisper meditationes de rebus altioris indaginis, quibus utuntur inter fanctos pares. Jubentur induero alias vestes. Quid I 7

#### 206 DIALOG. SACR.

hoc aliudelt, quam accommodate se captui populi? Ita Salvator optimus accommodavit se induens vestem Parabolicam locuturus ad populum, & nil sine similibus seu parabolis locutus est. Eadem veste Parabolica etiamnum utendum, & spiritualia ignota sub similibus notiffimis & tritiffimis inculcanda fant, si velimus ea capi & intelli-Qui enim dicit, quod nemo intelligit, quamvis ipse intelligat, nondum dixit. Qui vero ita dicit, ut auditor intelligere se fateatur, isdemum dixisse putandusest. Sed & hujus vestis Parabolicæ puritas summopere conservanda est, & in medio confistendum, ne, dum in gratiam rudium nos demittimus, ab irriforibus conspurcemur. & re--rum Spiritualium fanctitas & fublimitas ludibrio fiat. Decet randolere ignorantibus & errantibus, Hebr. V. 2. Ita vestibas his abis utantur Noftri in docendo Veftibus veno suis confuctis in orando.

# PART. IV. CAP. V. 207

M. Quare vero stolis suis prohibentur sanctissicare seu informare populum?

P. Quia populus nimio sanctitatis splendore absterritus facile desperare posset de incremento sanctitatis. Et eadem est causa, quod DEUS non angelis sed hominibus Ministerium verbi tradiderit. Quilibet enim currens ad præcursores non remotiores sed propinquiores potissimum respicit, quos currendo assequi se posse considit. Sin dissidit, facile segnescit, vel cursum plane mutat.

M. Cur jubentur in stalis sacra

peragere?

P. Quia coram hominibus, præcipue rudioribus facile, coram DEO nunquam nimis fancti esse possumus. Etsi coram hominibus immaculata & splendida sir vestis, coram DEO tamen nunquam est sine macula. Ideo nunquam adeo fancti sumus, quin sanctiores & devotiores coram Dao sieri possimus

& debeamus. Præcipue in orando. Casta DEUS mens est, casta vult mente vocari.

M. Fortasse inde est, quod quidam malunt in stolis suis facra peragere semper & orare, quam iis depositis ad populum descendere, ne scilicet in

devotione sua turbentur.

P. Si viribus ad docendum inftructi fuerint, minime placebit DEO, nolle negotiari talento suo. Sin viribus illis vel auditoribus destituti & præterea senio consecti fuerint, licebit pauxillum istud temporis, quod restat, inter preces pro Ecclesia transigere, Exemplo Hannæ, Luc. II. 37. Non derelinquentis templum, sed jejunans & orans Deum colebat dies noctesque.

M. Sed dicebas corum esse quoque,

profanos arcere, quare hoc?

P. Id omnino necessarium est, nisi voluerint à canibus & suibus, quibus sanctum dederunt & margaritas projecerunt, conculcari & lacerari, unà cum templo, quod PART. IV. CAP. V. 209 quod tristis experientia docet.

M. Forte buc refers, quod scriptum eft: Zelum domus tuæ me vora-

vit?

P. Ita. Zelus enim si quis est in tironibus adhuc est carnalis. In adolescentibus adhuc est cæcus. In adultis vero nostris est maturus. Oritur enim ex fincero odio vitiorum. Temperatur charitate & commiseratione personarum. Dirigitur prudentià, ut fiat tempestivus, maturus & aptus ædificationi. Continendus ergo esset Zelus omnis. qui alias vocatur divinus seu Theologieus, donec accesserit Prudentia senilis, quæ discernere potest vitia & personas, observare tempus, modum, ceterasque circumstantias, & dirigere omnia ad adificationem. Poma nondum matura, etsi nobilissima, ingratum habent saporem, matura quæque Palato grata. Ita in Senioribus nil magis gratum est DEO & piis, quam Zelus prudens & maturus, sicut in

### 210 DIALOG. SACR.

Junioribus valde displicet præmaturus, qui quo vehementius irruit, co gravius corruit.

### CAP. VI.

An emmes sauste buc usque pervenire

MAtite An DEUS ammes same de convada dubito, cum notum sit, solat Sacardoses K.T. in bac atrio habitasses

omnes pii N. T. fint Sacerdotes, & reges Apoc. V. 10. Ad regiam ergo & Sacerdotalem hanc fanctitatem tendere omnes debent.

M. Sed ube manet deversitas dono-

rum er officiarum?

P. Ea quærenda est non tam in donis sanctissicantibus, quam administrantibus: vel si in sanctisseantibus, non tam in crescentibus, quam

## PART. IV. CAP. VI. 211 quam adultis. Poma funt diversa & varia, sed hæc varietas nonniss postquam maturuerunt liquidoapparet. Ita inter adultos funt quidam, quibus data est discretio Spiruum seu qui possunt varietatem Donorum oftendere, quod non om-nibus datum. Deinde & id observandum, quod non tam Spiritus sen donum , quam manifestatio Spiritus externa fit varia I. Cor. XII. 7. In omnibus piis N. T. unus idemque habitat Spiritus, sed aliter in hoc, aliter in illo exterius fe manifestat. Varietas ergo donorum adhuc crefcentium neque ab alis, neque à nobis ipsis accurate observari potest, multo minus deside-rium & studium proficiendi tollere debet. Unde enim constat tibi,

M. Sed si ea in terris obtineri possunt, qua tu dixisti de adultis, quid

quod plura dare nolit, plura desi-

relanquitur in calis?

deranti & petenti?

P. Longe majora, longe excel-

lentiora, quæ vel fanctissimi cujusque captum superant. Nondum enim gratiam omnem, nedum gloriam hîc capiet animus noster.

M. Vix credibile oft DEUMma-

jora dare poße.

P. Tune immensum divinæbonitatis mare angustissimo animulæ tuæ vasculo exhauriri posse putas? Maxima pars corum, quæ capimus, est minima pars corum, quæ nondum capere possumus. Si credis Deum esse immensum, esse infinitum, esse majorem corde tuo, quare non credis DEUM facere & dare posse superabundantim que rogamus, velintelligimus? Eph. III. 20. Anne credis DEUM pro bonitate sua longe majora manifestaturum fuisse, si majora capere in hâc imbecillitate potuissemus? Relinquitur ergo quod omnia, quæ in verbosuo revelavit, capere, de futuris verò in cœlo reservatis vix umbram assequi possimus. Quæ occulta esse voluit, non sunt rimanda, - 11-1

# PART. IV. CAP. VI. 213 da, quæ revelavit, non sunt negligenda, ne in his damnabiliter ingrati, in illis illicitè inveniamur

M. Id extra controversiam est. Sed hoc saltem quaritur, an omnes ad eam, quam in hoc atrio descripsifti, sanctitatem pervenire possint. Populus quidem hûc pervenit sacrificaturus, sed hîc non habitavit, ut Sacerdotes

P. Nil hic requiro nisi habitum pietatis in discernendisbonis & malis, his fugiendis, illis faciendis, si hunc concedis omnibus, non contentus levissima dispositione, quâ multi jam contenti sunt, facile largior diversitatem habituum. Est enim & habitus adhuc qualitas recipiens magis & minus. Inter artifices videmus alios aliis promptiores & excellentiores, cum tamen omnes in arte sua exercitati. Inter arbores bonas aliæ funt aliis magis frugiferæ, cum tamen omnes fructus maturos ferant. Non dimittam eum, donec introducam eum

in domum matrismee, in cubiculum matris mea, ait anima pia de Sponfo Salvatore suo. Cant. III. 4. Habet mater Ecclesia domum seu templum, quod intrant pii cum Christo, habet & Cubicula seu cellas secretiores, in quas secedunt pii cum Christo, quos ille tanquam intimiores amicos admittit. Relinquenda ergo sunt ejusmodi cubicula in domo Ecclesiæ matris, si non pro omnibus, saltem pro aliquibus, & non penitus tollenda vel exterminanda, quod faciunt, qui fanctitatem atrii intimi plane impossibilem esse putant.

M. Si possibilis oft, quare non plu-

ribus, sed paucis contingut.

P. Culpa non penes DEUM, sed penes ipsos est, quin cò remic-

re nolunt.

M. Sed fieri non potest, quin , qui es tendunt, id faciant, quia expirent alios Santistate anteire, qued aft comra bumiluatem, que jubet non altum sapere, sed inferioribus se aflociare.

# PART. IV. CAP. VI. 215

P. Ita putant qui nondum intelligunt, quomodo cum ceteris domis etiam vera humilitas creicar. Quod in fanctis putant esse arrogantiam & affectationem, id est de-liderium & studium ulterius in san-Ctificatione pergendi, quo non cupiunt alios antecellere, fed sibiconsulere, ne desicient. Non progre-di est retrogredi. Quod in scapsis putant esse humilitatem, id est partim acedia, quæ non vultaspirare ad altiora, partim superbia, quæ fibi ipsi jam tum placet in dons suis, partim invidia, quæ meliores ferre non potest. Sont ergo in sua humilitate aleum sapientes, coteri vero in deliderio & studio san-Aitatis sunt inferioribus se affocian-Yes.

M. Negne homo homine melier est voram DEO. Omnes in Atlanto pariter depravati, in Christo pariter rodempts. Unde miror, quod andeas ejusmodi diversos sanctorum gradus extruere, cum omnes, qui etcamt in Chri-

#### 216 DIALOG. SACR.

Christum eumque pro viribus concessis imitari student, in Christo pariter DEO placeant. Et qui hic melius quid sibi singunt, non possunt singula-

ritatis notam effugere.

P. Idem olim objiciebat Moysi & Aaroni seditiosa cohors Core: Numer. XVI. 2. Satis esto vobis; Nam totus hic coetus, hi omnes funt sancti & inter eos est Jehova, quare ergo effertis vos super congregationem Jehovæ? Eadem omnibus natura, quâ corrumpimur, Eadem omnibus gratia, quâ restauramur, sed in gratia hâc diversos esse gradus, quis negabit, cum omnes expectemus eandem gloriam, & tamen gradus gloriæ nemo dif-fiteatur. S. Paulus cum ceteris Apostolis Christianis seu sanctis in genere scribens ait : gratia & pax, S. Petrus ait: gratia & pax multiplicetur. Sed ad quosdam in specie. utp. ad Timoth. & Titum scribens addit Misericordia. & S. Joh. ad Electam Dominam:

### PART. IV. CAP. VI. 217 nam : gratia, mifericordia & pax , quo innui videtur, gratiam & pacem effe universalem & omnibus sanctis communem. Omnes enim per gratiam ad pacem seu tranquillitatem animi pervenire & in his donis crescere possunt & debent. Sed misericordiam esse specialem. DEUS enim in gratia sua quorundam peculiariter miseretur, peculiare officium & peculiaria dona concedens, cujus rei, quare non omnibus ita misereatur, non tenetur rationem reddere. Quorum enim miseretur, corum miseretur ex liberrima beneplacentia. Unde tales mifericordiam adepti non putant se pro-pterea meliores, se gratiores & diligentiores esse debere coram DEO. Cui enim plus commissum, ab ea plus reposcetur. Quis ergo vitio vertet talibus honorem amantibus Christo summo Evergetæ placere

M. Sed ad Apostolorum sanctitatems. aspirare annon stolida erit arrogantia? K. P.

præ ceteris.

### 218 DIALOG. SACK.

P. Apostoli fuere homines 11868 fimilia patientes. Quod fromitibus olim dedit DEUS id hominishis iplum amplius dare nolle . wilde constat. Done extraordinatis, utpoce miracula, infallibilem autoritatem . & ceteraad Apostolatum & Ecclefize plantationem necessar ria merico illis folis & edium tema poribus relinquimus. Sed h nec'in fanctificantibus ordinariis, ad falutom, vel administrattibus ad offcium & Ecclesie gubernationem noftris temporibus necessariis donis est askregendum ad corum exemiplum, quare dixit S. Paulus! E. store mei imitatores, sicut ego Christi?

M. Bi ipforum Exemple tendimus ad falutem, liete imitare. Soo se volumus siert Lumina Ecclesia, sine arteguntia & sunuita ecos non imitamur.

P. Imo id ab omnibus dividios Christianis requirit D. Paulus Phil. II. 19. W finte irreprehensibiles i sur geri

PART. IV. CAP. VI. 218 eeri filii Dei fine invalpatione in medis nationis pravie to perverse inter this theris ficus lumina in thutselo.

M. Hoc fult olim inter Ethnicos.

Ubi jam funt Ethnici in Ecolofia?

P. Vide vitam communem & invenies homines Ethnick pejores. Inter has lamen mundi and velle getare arrogants lit; fibit wideo. I mo arrogantes & fittill pigriftifit. qui cò non tendant, qui lucent vident : & in tenebris ambulait malant quamin like vergaima lant mier geneules gewildere, quam aquille affidere. De lumine bus let Columnis Beelene id flotandum, quod fien varo fint fiby liquid vidences Gal. 14.6. Aliud et coram DEO effe, allud coram mundd viden. Mutti funt, & non Videntiff; multi videntur & noh Dens uniornatem hominis non testing.

M. Nondam vides quomodo fine

P. Qui higreditur halkism line

## 220 DIALOG. SACR.

spe ulterioris promotionis? Quis eos, qui in Chiliarchos seu Duces evadere cupiunt, arrogantes vocat? Vocantur quidem, sed ab illis qui in cœno pigritiæ & sordidæ ignobilitatis manere, quam ad altiora aspirare malunt; Ceteri laudanr. Quis intrat Scholam in imis subsellis semper mansurus? Quis non laudat discipulos proficientes & ulterius semper pergere cupientes, etsi vituperentur à sordidis & so-lidis compotatoribus & pigris sociis, nemo non sanus tamen laudat corum diligentiam. Et in Schola Spiritus S. ubi est gratia DEI wardevisen seu crudiens, in Gymnalio Spiritus S. ubi hæc regula valet; I. Tim. IV. 7. Exerce temetipsum ad Pietatem. Non licebit ad altiora afpirare fine arrogantia & nota Pha-rifaici tumoris? Siccine qued in humanis laudatur tanquam generoli-tas & diligentia, in Sacris vituperandum ceu singularitas & arrogansia? Si in omnibus studiis valet tritum 2 t

PART. IV. CAP. VI. 221 tum istud: Plus ultra; quare non in sacris, & præprimis in studio sanctitatis, sine qua nemo videbit Dominum? Scilicet voluptatibus, divitiis, honoribus, scientiis, nunquam satis impleri potest animus terrenus. At in sanctitate facile timet turpissimum istud: Ne quid nimis. Nempe quid juvat ad ea dona tendere, quæ in mundo non laudem, sed ignominiam con-

M. Tu adeo urges sanstitatem. An nescis quid Lutherus passim contra sanstitatem sui temporis docuerit? Quoties dinerit: malo pescator, quam san-

Etus esse?

ciliant?

P. Lutherus disputavit contra sanctitatem externam, eamque solam sine sanctitate internà, sine agnitione peccati originalis & vivà side Hypocriticam vocavit & verè. Nobis jam disputandum contra prosanos utraque sanctitate, tam externà morum, quam internà sidei & charitatis carentes. Vid. Luth. K 2

Digitized by Google

Tom. VI. Witt. p. w. 430. Sancti funt peccatores, sed DEO, non aliis. Neque enim peccando, sed resipiscendo & sanctè vivendo aliis exemplum præbent. Aliàs quidabsurdius, quam peccata consiteri & corrigere nolle? Unde moderna profantas & dissoluta licentia vivendi, nisi inde, quod postulemus à vulgo peccatorum consessionem vero, veram cordis sanctitatem & puritatem non urgemus?

M. Concedo sanctivarem urgendam, sed undo probas gradus sanctivatis urgendos? Quaresis distinguis cum municipalitics sanctivations of the sanctivation of the sanctiva

nes sancti in Christo placeant DEO?
P. Quis nescit, milites ab imis

P. Quis nelcit, milites ab imis ad fumma promoveri? Nemo repente fit fummus. Quis ignorat Mechanicorum & artificum tirocinia & profectus? Tiro non statim est Magister, fieri tamen cupit, ideo discit artem. Quis nescitclasses in Scholis distinctas? Et in Schola sanctitatis aon erunt classes di-

PARTE IV. CAPA VI. 227 distincts? Si tamen adhuc dubitas de tribus nostris gradibus sanctitatis distinctis, considera S. Johannem distinguentem filias, adolascen-141 , Paires & S. Paulum distinguentem Episcopos, Diaconos, omnes San-Etos in Christo Pefu Phil. 1. 1. S. Pctrum distinguentem I. Petr. V. 1. Inge Seniares, juniores, Clerum none folum ratione offici & etatis, sed & fanctitatis. Sources Ecclesiæ ohim non tam mate & autoritate officii. Quam sanctitate vitæ typica præ ceteris conspicui erant. Locus non iples, fed iplilocum ornabant. Non ergo à mente Spiritus S. in Scripturis abludit templum nostrum Sa-lomonis cum atriis. Hoc ipso enimsicut status gratiæ Novi Testamenti adumbrari potest, ita codem & insuper tota urbe Jerusalem statum! gloriæ in vità æterna ex Ezechiele Ezech. XLVIII. adumbravit S. Tohannes in Apocalypsi sua. Apocal. XXI. & XXII. Templum igitur, quod antea fuit in rerum natura,

K 4.

jam

## 24 DIALOG SACR.

jam est in Gratià, olimerit in Glerid. Antea stetit in iis, que super terram sunt oculis corporis visibile. Jam stat in iis, que in calis sunt, oculis animi visibile. In his enim animam cum Christo vivisicatam. excitatamque sedere facit DEUS. Civitas vestra est in Calis. Eph. II. 5,6. Phil. III. 20. Ideo anima cum cogitationibus & desideriis habitat & conversatur in loco Spirituali, proximo cœlesti. Olim stabit in calis nullis neque corporis neque animi oculis jam visibile. Utillic in templo naturæ pii V. T. adumbratum videbant & expectabant templum Gratiæ, & postea Gloriæ, I. Petr. I. 10. ita jam in templo Gratiæ N. T. adumbratum videmus & expectamus templum Gloriæ. Illic Prophetia & attenta exfe-Etatio Gratiæ, Hîc Gloriæ, Rom. VIII. 19. 23. Phil. I. 20. in domo Gratize expectamus domum Gloriæ, in redemisone anima redemisonem. corperis.

# PART. IV. CAP. VI. 225

M. Quid boc ad distinttos gradus?

P. Legistine: In domo Patris mei funt multa mansienes? Joh. XIV. 2, 2. Scilicet discipuli conquiri poterant: Ubi manebimus, te discedente? Respondet ergo Jesus: Manebitis in domo Patris mei, in Ecclesta, ubi multæ sunt mansiones. Et hoc nisi ita esset, confolarer vos his verbis, scilicet, me præcessurum, & mansionem vobis præparaturum effe. Et licet quoque præcedam, sc. è domo Gratiæ in domum Gloriæ; licet præparaturus fim vobis manfionem, se. in domo Gloriæ, hoc tamen vos solabitur, quod sim reversurus die extremo, & vos recepturus ad me, ut, ubi ego, ibi & vos firis.

M. Quid inde elicis?

P. Quia multæ mansiones in domo Gratiæ, distincti erunt gradus fanctorum, sicut & in templiatriis multæ erant cellæ. In his manendum, sed adtempus saltem, donec discamus, quæ tibi discenda DEUS

K 5 pro

proponit. Deinde ascendendum ad altiora, quousque scilicet Dominus nos perducere velit, donec ex hâc domo Gratice per mortem beatam in alteram domum Glorize transferze nos voluerit. Ibi revera sunt manfiones. His perpetuz ascensiones.

M. Sed si contingat sanctos in infimis cellis mori, antaquam ad supremos ascendant, annon de corum salute du-

buandum?

P. Minime. Beate moriuntur. quando moriuntur in domo DEI, & sunt, de quibus vere dicitur; Sap. IV. 13. Cito perfectus factus est. Sed non beate vivunt, quamdiu ascendendo pergere nolunt; Non enim babemus hic manentem civitatem, sed futuram quærimus Heb. XIII. 14. Qui non semper ambulat & quærit quamdiu hie vivit, pon perveniet ad civitatem gloriæ. Qui vero semper ambulat & ascendit, quo propius hîc in Gratia, eò propius illicin Gloria Christo habimbit. Eò igitur tendendum, ut in

Digitized by Google

PART. IV. GAF. VI. 227 domo gratize Christo proxime adhabitemus.

M. Quis hoc poteris?

P. Qui animum curis seculi semper vacuum habuerit & conservavent.

M. Ubi hos jam reperies?

P. Fuere olim fine uxore & curis quoad mundana. Illorum statum approbavit S. Paulus, ad commodum, ad decorum & aptam adharescentiam ad Dominum sine ulla abstractione. Illi orgo potuere affidere, adhabitare, adhærere Christo indivulse, quia nullis seculi curis sunt distracti Nostristemporibus omnium risui & ludibrio exponuntur, qui fine uxore. & caris este, & omnibus curis & recreationibus seculi se penitus abdicare volunt, & negatur quemquam animo indivulso Christo adhærere posse. Sed quam verè negetur non video. Licet enim non omnes capiant verbum hoc, tamen de aliquibus non esset negandum. Licet rara sit ejusmodi contin entia & castra-K 6 tio

Digitized by Google

# 228 DTALOG. SACR.

tio propter regnum cœlorum, nondum tamen propterea plane nulla est. Adeone decurtata est manus Domini, ut donum hoc nemini prorsus dare amplius possit aut velit? sed hæc non ideo affero, quasi ab omnibus requiram, sed ut cò fortius oftendam, non impossibilem esse eam, quam in atrio nostro in-timo urgemus, cordis puritatem, sanctitatem & pietatis habitum I. Thest. V. 23. Ipse autem Deus pacis fanctificet vos TOTOS PERFECTE, & INTEGER Spiritus & anima & corpus irreprebensibilia serventur in adventu Domini Nostri Jesu Christi, ut fitis PERFECTI ET INTEGRITA nulla re deficientes. Jac. I. 4. Hebr. XIII. 21. Instauret vos in omni opere bono ad faciendam voluntatem fuam faciens in vobis beneplacitum coram se per Jesum Christum. (ui sit gloria m secula seculorum. Amen.

# **EPILOGUS**

#### DE

## TEMPLO SALOMONIS.



Atth. Vidimus templum anima fidelis. Videamus etiam paulisfer templum Ecclesia in toto mundo o-

lim ab Apostolis adisicatum, in quo multa domicilia Dei in Spiritu. Eph. II. 22. olim splendide extructa, jam diruta vel alio translata. Quid sentis de boc templo?

P. Est Mysterium, est articulus sidei, de quo nemo quicquam recte sentire potest, nisi quatenus ipsi datum est, nosse Mysteria Regni cœlorum.

M. Unde Mysterium?

P. Confer, quæscripsit S. Paulus ad Ephesios de Mysterio Evangelico, Ecclesia Christi, è Judæis K. 7

& gentibus collecta. Eph. II. 22.
III. 3, 4, 6, 18. V. 32.

M. Unde articulus fidei?

P. Annon dicis in Symbolo: Credo in Spiritum S. Credo Ecclefiam Sanctam Catholicam, communionem Sanctorum? Quæ credimus, non videmus.

M. Quare hec urges?

P. Contra eos, qui templum visibile volunt, & cupiunt digito demonstrarier: Hoc est; cum tamen regnum DEI non veniat cum observatione, neque dici possit: Ecce bie, en, illine, est enim intra vos. Luc. XVII. 20,21.

M. Sed qui vult affociare se Ecclesia, debet nosse prius & videre chm

Spiritum S. & fidem, Zelum Spirituale, & videbis Ecclesiam. Ubi. enim est Spiritus S. ibi est Ecclesia Sancta & Catholica, quia omnes pii omnium locorum & temporum unum eundemque habuerunt &

TEMPLO SALON. 231 & habent Spiritum fidei & charitatis, qui omnia in omnibus operatur, & Ecclesiam regit. Disce ergo recte cognoscere Ecclesiam. Qualis rex, talis regia. Rex est Spiritus S. ergo regia seu templum Spirituale sit oportet: Spiritualia non possiont oculis corporeis cerni, vel sensibus externis comprehendi. Vides Ecclesias in mundo. sed an Sanota sint, videre non potest, nisi ipse verè sandificeris & Spiritu Sancto. Ecclesia est communio Sanctorum, confortium animarum in Mundo fanctarum que una fide pariter ad Deum elevatæ, corporibusin toto mundo: dispersi, uno codemque aguntur Spiritu. Ita S. Apostoli describunt templum hoc seu ædificium Spiriwale. Lapis angularis est Christus, Huic proxime superstructi sunt Prophetæ & Apostoli. His. superædificati sunt ex altero latere Judzi omnium temporum fideles, ex alterô Gentes, que hactenus in. Chri-

### 222 EFILOGUS DE

Christum verè crediderunt. Fidelibus & sanctis seculi primi super-ædificati-sunt sancti seculi secundi, his, qui fuere in seeulo tertio, quarto, & sic consequenter ad no-soluto hoc templo Gratiæ, incipiat templum Gloriæ in alterâ vitå. Vides igitur totum hoc ædificium Spirituale sustentari à Christo, gubernari & confummari à Spiritu Sancto, qui omnes om-nium temporum pios tanquam lapides vivos præparavit, congrega-vit, Christo superstruxit, combinavit, & templum hûculque perduxit, idem ulterius ad finem perducet. Est enim summus architectus, qui opera ministrorum uti-tur quidem, sed ipse omnia pro arbitrio suo, non Ministrorum, circa ædificationem templi moderatur & dirigit. Omnia operatur in

Mno & eodem Spirita, I. Cor. XII. 11. Ministri ædificant modo in hoc, modò in isto latere. Sed Spiritus spirat ubi vult.

M. Quare hac urges? --

P. Contra eos, qui putant Ecclesiam perinde, ut politiam, Autoritate & sapientià humana regendam esse; Cum tamen quantum colum à terrà, tantum cogitationes humanæ à divinis sæpe distent!

M. Ergone omnis autoritas humana tanquam noxia excludenda est ab

Ecclesia DEI.

P. Imo prodest autoritas humana, si dirigat ritus externos, utomnia fiant decenter & secundum ardinem. Ordo hic & disciplina externa parit & auget in animo reverentiam Majestatis divinæ & rerum Spiritualium. Et quoniam ordo hic, & externa, quæ olim suit, disciplina, jam sere negligitur, non mirum est, profanitatem & impietatem indies crescere. Sed quantum prodest in externo cultus

autoritas humana, tantum nocci in interno fidei & charitatis.

M. Unde hoc?

P. Quia non raro supprimit Spiritum, & omnem ipsi libertatem adimit, cum tamen sides non possit nec debeat cogi.

M. Quomodo cogit Autoritas bu-

mana?

P. Obtrudendo, & cosqui non protinus recipiunt, damnando. Spiritus S. liberaliter educat gratia sua pios, & facit filios DEO sponte obedientes. Autoritas humana serviliter tractat discipulas suos, & facit mancipia alieni ingenti.

M. Unde hoc patet?

P. Quia ne minimam quidem contradictionis & dissensus umbram ferre potest, sed quicquid cum opinionibus suis non convenit, protinus damnat. Spiritus S. fert contradicentes, & cum mansuetudine opponentes erudit. Spiritus S. vult solum textum facrum, sola verba Scriptura, Autoritas vero humana

TEMPLO SALOM. 239 mana vult sua interpretamenta adorari.

M. Sed si sumibus libertas sentiendi concedenda est, quomodo confercialitur dostrine puritas?

P. Ea verò minime perielitabitur, quamdiu superest Scriptura Sacra, quamdiu supersunt, qui cam debità diligentia & humilitate ferutantur & fincte vivunt. Illis haut' difficile erit profanum à saero, stipulas ab auro discernere, & non nationtur sibi quidvis persuaderi. Si circa confervationem doetrinæ puræ, quæ principaliter Spiritui S. convenir : decenter & similar versari vult autoritas humana, famula sit, non Domina sidei. Commendet solum textum sacrum, & efficaciam verbi divini. Manuducat incipientes lectores, quomodo Scripturæ Sacræ utiliter legendæ, quomodo vivendum sit lectoribus & studiosis verbi divini. Cætera fummo magistro Spiritui S. committat. Nisi enim intus sit, qui dodoceat, in vanum lingua docentis laborat. Sed caveat autoritas humana, ne faciat lectores sui potius quam Christi studiosos. II. Cor. IV. 5. Non enim nosmet ipsos pradicamus, sed Christum fesum Dominum. Ne cupiat lectores sua potius quam ipfius Christi verba admira-ri. Hoc enim modo facillime abducuntur à verbo DEI animi humani ad humana proclives & no-vitatis avidi. Ne putet sine opera sua Spiritum S. Ecclesiam regere non posse. Hoc si putaverit, præceps erit in judicando & damnando, temeraria in definiendo, audax in præscribendo, quæ non præscripsit Spiritus S., atque sic efferet se supra autoritatem Spiritus S. & Scripturæ Sacræ, & fidem cogere, ac conscientiis dominari cupiet, quod, quam sit iniquum & Ecclesæ noxium, in propatulo est.

M. Siccine absque autoritate humanà Spiritus S. Ecclesiam regere po-

teft?

# TEMPLO SALOM. 23

P. Quidni? Ubi est autoritas humana, quando Ecclesia est in deserto?

M. Quonam in statu jam esse pu-

tas templum DEI?

P. Id dicere nondum possum. Infinita est Sapientia Spiritus S. inenarrabilis, incomprehensibilis, qua regit Ecclesiam Magnus Dominus noster, & magna virtus ejus, & fapientiæ ejus non est numerus. Psalm. CXLVII. 5. Quantum tamen mihi comprehendere datum est, consentio cum iis, qui censent, nos vivere temporibus Anti-Christi manifestati, & templi sub captivitate Babylonica devastati reædificationem inceptam quidem, ne-gligentius tamen continuari, ut patet Efdr. III. 8. IV. 4. 5. 24. Ubirecensetur, quod templi secundi sun-datio cum gaudio sacta, sed ædificatio impedita sit. Sic quanta se-culo præterito suit lætitia lumine Evangelii denuo exorto, tanta jam est negligentia.

M. Unde bac?

P. Olim erant viri strenue ufgentes opus in domo Domini. Est. III. 8. jam sunt, qui timent potentiam filiorum mundi & sacile impediri se patiuntur IV. 23, 24. Isti enim sunt, qui prohibent in brachio & rebore. Et hi, quando timent brachium & robur, intermittuur opus domus Domini in Jerusalem.

M. Quid ble conflit?

P. Fortisor perrumpenda funt omnia obstacula & Impedimenta. Unusquisque mostrum, eni per DEI gratiani contigu lumen Evangelii, incipiat suo loco & temporeurgere di commune opus Domini in addiscatione templi, ar olim Haggai & Zacharia Prophetæ monuere, et sic occulus Domini vente super senes sudacorum, et siemo poterit cos inhibere. P. 5. Deusenim jubens sertior est, quam mundas impediens.

M. Quomodo adificitiny templam?

# TEMPLO SALOM. 239

P. Lapides primo præparamur, deinde combinantur. Præparantur per agnitionem veritais, combinantur per exercitium charitatis: Præparandi, quia male ædificat, qui aptare vult quadrata rotundis. Combinandi, quia licet lapides pras-parali lim, quandiu separati jacent, structuram templinon promovent, Lapidibas igitur eô, quô antea de templo animæ fidelis diximus mo-do, præparatis, facilis est combinatio per charicatem, que est coms binario perfectionis Coloff. 111.14. Charitas enim incipit attimare lapides præparatos, ut fiant lapides vivens th, spoute semetips offerences &t sine ulla difficultate aprantes ad ftructuram templi, undo legimus in prima zdificatione & extructione templi, lapidibus perfectis allathe nullum malleum, nullum securim, nullum ferramentum effeauditum, I. Roy. VI. 7. scilicer, quae on charlente fium, sporne & placidè fiunt. Præcipuus itaque & primus

## 240 EPILOGUS DE

mus labor fuerit circa præparationem lapidum.

M. Quid putas circa praparatio-

nem notandum effe?

٠...

P. Primo funt excindendi dein formandi. Excindendi sunt à Saxo seu Petra Mundi, nisi enim animus abstrahatur à pravis Mundi consortiis, frustra audit doctrinam Catecheticam. Sincerum est nisi vas, quodcunque infundis, acescit. Nisi prius evomuerit animus Sa-pientiam humanam, divinam utiliter imbibere non potest. Israelitæ prius ex Ægypto egressi in deferto deinceps accipiebant legem, quam in Ægypto audituri & in-tellecturi non fuissent. Sic animus mundo immersus non capit simplieissimam doctrinæ Catecheticæ partem. Cæcus Bethfaidanus à Salvatore primo educebatur vico, dein fanabatur & sensim recipiebat vifum. Sic tantum videmus in Spiritualibus, quantum morimur huic Seculo.

M. Hoc jam tum in baptismo saclum est , ibi avuls à Mundo valediximus Satana ojusque operibus , &

addiximus nos Christo.

P. Bene. Sed per educationem negligentiorem, per licentiam nimiam, matrem omnis nequitize, per prava fodalitia, animus rurfum agglutinatus est Mundo, denuo avellendus, si rite formari velit doctrina cœlesti. Corrumpunt bonos mores colloquia prava. Quae nisi vitentur, frustra laborat formator.

M. Sed quis hominum potest ani-

P. Legimus de Christo, ipsum tanquam lapidem sine manu à monte revulsum esse. Ita Christidissiapuli tanquam lapides non manu, in e. vi & coactione humanâ, sed Spiritu Spontaneo à mundo abstrahuntur. Requiritur interim manus perita & laboriosa Latomi, quam dirigit Spiritus S. tanquam organon suum, & fortunat ictus, ut lapis. tandem excindator. Spiritus S. est. oui lapides avellit & format. Mimiltri parati faltem fint, accommodare manum, & fucceffum non fuæ Sapientiæ adscribant, sed Sapientiæ Spiritus S. relinquant.

. M. Quid circa formationem lapidum notandum?

· P. Formandi sunt studio diligenti publice & privatim.

. M. Quare non sufficit formatio, que fit in Lapithicinis publicis?

- P. Quia instrumenta formantia ibi saltem ostenduntur, non applicantur. Nec applicari fatis possunt, quia singuli lapides singulatim sunt formandi. Talis fedulus formator fuir S. Paulus, Alter. XX. 20. 21. qui docuit publice & in adibus. Omnes in genere & unulquifque in fpeeie. I. Theff. II. Ti. Ita formandi funt adhortationibus publicis, & colloquiis familiaribus & privatis. - M. Quare colloquir prevatis? Sufficit publice Mixife. Que with conneres

capact. I . E. . II

P. Minime. Per colloquia prava maxime jam corrumpit Diabolus, per Colloquia pia & familiania maxime erudiendi funt homines, ne sedmantur à Satana. II. Cor. II. 10. Deinde formandi sunt studio accurato. Levissimum in lapidibus quadratis tuberculum impediticombinationem & Amedeuram. Ergo minima quævis peccata sune corrigenda.

M. Sed adiosum est sempor of om-

TIM CONTINETE.

P. Quid tum? Debemus nos commendare non hominum auribus, loquendo placentia, sed hominum conscientiis, manisettando veritatem. Porro formandi funt frudio prudenti., Asperitas major consucreta de la faction de la fa rit diligentiam in corrigendo, quam asperitas minor seu levia menda. Qui hocmon observant, sæpe sunt dilasaures pulinem, camelum autom deglurientes, Math. XXIII 24. Denique formandi funt studio indefesso. M.

### 244 Epilogus Dr

M. Quare sic?

P. Molestissimus est labor saxa perfringere, lapides excindere, ferra diffindere, & præparare ad usum. Multi duritie offensi, molestiæ percæsi, laborem impatienter contianuant, vel abeuntes relinquunt. Nemo facile huic labori manum admovet, nisi quem vis humana cogit, vel spes lucri allicit. Sic non minoris molestiæ labor est, corda hominum lapidea doctrina Catechetica formare. Quædam adeo dura funt, ut formationem omnem respuant. Quædam molliora facilius quidem formantur, sed facilius quoque vitiantur à communi salu-tis hoste. Sed quicquid sit, quos-cunque Divina voluntas ad hunc laborem elegit & vocavit, eos oportet omnes molestias devorare, lapides sibi commissos sideliter formare, quoties accesserit, normam verbi divini adhibere, juxta eam inæqualiora corrigere, correcta & rurlum vitiata in pristinum rettum staum redigere, asperiora lævigare, lævigata polire & exornare, & sic indesinenter laborare. Semper crunt desiciemia implenda, semper supercrunt corrigenda, quoties lapides inspexerint. Et si nil superfuerit, pulvis abstergendus est à lapidibus persectis, & ad alios impersectiores pergendum. Non persicietis civitates Israel donec Dominus venerit.

M. Quare sic formandi sunt lapsdes studio diligenti, accurato, pruden-

u, indefesso?

P. Utapti fiant ædificationi. Lapides rudes inepti sunt. Anne leagisti, cum ædificaretur templum Salomomis, lapides allatos esse perfettos? Id innuit S. Paulus dicens: Col. I. z8. Admonentes omnes homines ér docentes omnes in omni sapientia, ut sistamus omnes homines PER-FECTOS in Christo sesu. Lapides plane non, vel male præparati nulli usui sunt Spiritui S. in ædificatione templi.

L 3.

M. Sed quis hominum potest animum alterius sta praparare?

P. Faciendum, quantum nobis efficere datur. Discendum primo est, quomodo Spiritus S. lapides præparatos esse velit, & id, ut eo melius sciamus, ipsi prius simus præparati, antequam alios præparemus. Deinde cum id didicerimus, diligenter & indefinenter in lapidi-cinis seu officinis Spiritus S. laborandum est, visitandi lapides sunt, corrigenda ea, quæ in oculos no-ftros incurrunt, seriis precibus commendandi sunt lapides Spiritui San-cto, qui cetera perficiet, nobis insciis. Ipse enim est, qui manus no-stras formantes dirigit, ita ut simus ipsius cooperarii, qui labores nostros secundat, imo qui interius iple format & animat, ut fiant lapides vivi, culturam patienter admittentes, ad combinationem sponte ap-tantes sese, Imo ipse est, qui tandem in structura templi unumquemque lapidem præparatum suc loco

# TEMPLO SALOM. 247

loco convenienter reponere navit. Cogitandum itaque est Spiritum S. in præparatione lapidum Summum esse Magistrum, nos id saltem quod eff minimum, iplum verò id, quod est maximum, essicere, sc. incrementum dare. Qui hac non cogitat, malè præparat, nempe pro arbitrio feo humano, non pro arbitrio Spiritus Sancti, Unde videmus his itemporibus in mundo multos lapides jacere, qui videntur præparati, habent formam exter-nam, sed carent anima fidei chari-tatis, sunt mortui non vivi lapides, ideo non possunt combinari. In templo, qua parte visibile est, videntur quidem locum soum replere, quem ipsi occupârunt, nor à Spiritu S. eò positi. Sed in structura temph invisibilis & Spiritualis mullius funt ufus. Non emin convenit lapidibus vivis cum mortuis. Et hoc templum vivis lapidibus extructum limile est rotis Ezechielis, non uni loco in Mundo. L 4

alligatum, sed facile transportatile. Adest enim in templo Spiritus vivus, quô quiescente, quiescit, movente, movet se totum templum cum omnibus lapidibus suis vivis. Ezech. X. 17. Et hinc est, cum silii hujus seculi id ferre nolunt, quod facillimo negotio in desertum transportari positi, ubi non videtur, & tamen adest in mundo. Gubernatori & Consummatori templi nostri, Spiritui S. sit laus & honor in secula!

M. Locuti jam sumus de Templo,

quid proderit?

P. Forsan proderit ad probationem, an simus intra vel extra templum, vel si intra, ad excitationem; ut pergamus in studio sanctitatis. Bonus enim non est, qui quotidie non sit melior. Vel ad demonstrationem, quod articulo secundo de redemptione conjungi debeat articulus tertius de sanctissicatione, qui hodie, si non excluditurà Symbolo nostro, tamen negligitur serè in vità communi.

M. Quibus proderit?

P. Non sordidis tabernis . ubi fant, qui parum foliciti de damno Joseph, aliorum solicitudinem rident, & arrogantiæ vel novæ doctrinæ, vel alius erroris aut vitii accusant. Non delicatis palatus ubi sunt, qui excitationem conscientiæ ægre serunt, & quod ipsi facere nolunt, impossibile censent, ne alios id facientes diligentiores & meliores se esse fateri cogantur. Non superbis turribus, quibus nik, mil quod ipsæ faciunt, rectum vi-detur. Sed iis, qui via humili in-cedunt, doctrinam Gatecheticam? amant, monita aliorum non aspernantur, plura in verbo DEI discere & in vera pietate & sanctitate cordis in dies proficere cupiunt. His vel minimam ulterius de verâ pietate & ædificatione rempli meditandi antam subministrare, maximum est operæ pretium. His fervire urget Charitas, I. Petr. IV. 10. Quilibet pro acceptô suo donô alter L 5

### 270 EPILOGUS DE

alteri inserviendo sicut boni dispensatores multivaria gratia Dei. Si aliis non prodest, nobis ipsis certo proderit, quem in simem potissimum locuti sumus. DEO omnis gratia de misericordia, qui nos creavit, creatos & fraude Diaboli corruptos redemit. Redemptos sanctissicare, sanctissicatos glorissiare cupit, Patri, Fisio & Spiritri Sanctosst laus, benedictio, Sapientia, Potentia, Majestas, Honor, Gloria in Seculorum Secula, Annen!

#### 



Commence of the contract of

# ORDO RERUM.

# PROLOGUS.

| I O         | vivere sub N.T. pag  |
|-------------|----------------------|
| 7           | Majorem fanctitaten  |
| E.S.        | fub N. T. quam fut   |
| loliratium. | V. T. requirere Deum |

- 3. Possibilitas in Sanctitate pergendi.
- 4. Per gradus pergendum.

## PARS I.

De iis, qui sunt extrà Templum.

CAP. I. De iis, qui remote extra. Sunt diversi. 30. 31.

## CAP. II. Qui propinque extrà.

- 1. Mulieres Salomonis Extraneæ. 2. Proceres & Cives contemnentes.
- 3. Sanctiores Olim Christiani.
- 4. Cives Negligentes & diversi.

L 6

CAP.

## ORDO RERUM:

| CAP. III. Quid sit ingredi.      |       |
|----------------------------------|-------|
| Horum Paucitas.                  | 43:   |
| 2. Redire ad Cognitionem Sui.    | 44-   |
| 3. Dei.                          | 45    |
| CAP. IV. Quomodò.                |       |
| Per pias Meditationes Verbi Di   | vini: |
|                                  | 46    |
| 2. Quales Meditationes Gentilium | Sa-   |
| pientum.                         | :48   |
| 3. Quorundam Nostratium          | . 5 E |
| 4. Meditatio sit seria, simplex. | 52    |
| Constans.                        | 5.3   |
| CAP. V. Quid cavendum.           | -     |
| x. Turres humanæ Sapientiæ.      | 54    |
| 2. Ejus Vanitas.                 | 56    |
| 3. Tabernæ Profanitatis.         | 58    |
| 4. Adhortatio.                   | 60    |
| 37 - 4                           |       |

PARS

Digitized by Google

#### ORDO RERUM:

## PARS II.

| Deiis, qui funtinatriô primô<br>Infantibus & Incipientibus i<br>Christô.                                 |                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| CAP.I. De statu eorum, quid .  SIT respectu illorum, qui sui ras, & DESIT respectu illor qui sunt intus. | nt fo          |
| 1. Adest 1. Fides vera:                                                                                  | 6 <del>;</del> |
| 2. Bonum propositum.                                                                                     | 64             |
| 3: Sincerus Amor Just                                                                                    |                |
|                                                                                                          | 68             |
| 4. Spirit. S inhabitans.                                                                                 | 71             |
| 5. Beatitudo.                                                                                            | 77             |
| 2. Deest 1. Incrementum.                                                                                 | 72             |
| 2. Firmitas.                                                                                             | 73             |
| CAP. II. De Luctà & Infirmits                                                                            |                |
| 1. Contra appetitus Carnis.                                                                              | - 85           |
| 27 Succumbunt ex ignorantia.                                                                             | 85             |
| 3. non maiitia.                                                                                          | 87             |
| 4. Pugnare debent, ut vincant.                                                                           | 89             |
| 5. Explicatio exempli Christi ten                                                                        | oplum          |
| purgantis.                                                                                               | 92             |
| 6. Sanantis cæcum & cla                                                                                  | udum.          |
|                                                                                                          | ibid.          |
| T:                                                                                                       | CAP            |

### ORDO RERUM.

| CAP. III. De tedió & alūs per<br>& impedimentis corum. | iculis          |
|--------------------------------------------------------|-----------------|
| 1. Tædium luctæ 1. Exteneritud<br>nimi.                | ine a-<br>96    |
| 2. Ex molestiâ l                                       | luctæ.<br>ibid. |
| 3. Ex portis t<br>ad interiora                         | empli           |
| fis, ad fup                                            | erior <b>a</b>  |
| apertis.                                               | 100<br>94:      |
| 3. Perdurandum.<br>4. Exemplô Jesus.                   | 91<br>98        |
| CAP. IV. An hôc in atriô omnin<br>sistendum?           | ,               |
| \                                                      | 103             |
| CAP. V. Quomodò ad interiu<br>gendum.                  | •               |
| r. Examine sui:                                        | ो।६             |
| 2. Oratione.                                           | 118             |

PARS

## ORDO RERUM

# PARS III.

| rated m.                                                             | ٠                  |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------|
| De iis, qui sunt in atriò secur seu Adolescentibus in Christ         | idô,<br>ô.         |
| CAP. De statu eorum, respectu<br>riorum & Superiorum.                | Infe-              |
| Adest 1. Oculus Fidei clarior.<br>2. Animus in Christo robu          |                    |
| <ul><li>3. Vincunt.</li><li>4. Vitiis expulsis succedunt</li></ul>   | 122<br>126<br>Vir- |
| tutes.  CAP. II. De Beatitudine Eorn                                 | 1 19<br>m.         |
| Adest r. Major Fiducia. 2. Major Charitas. 3. Major Tranquillitas.   | 131<br>133<br>136  |
| 4. Major Attentio in prec                                            | ibus.<br>137       |
| CAP. III. De Defectibus, Impedia                                     | nen-               |
| 1. Spiritus inquinamenta. 2. Phantaliæ evagario cirga 1. Agnitionem. | 139                |
| 2. Charitatem. 3. Cursus in bonis operibus is æqu                    | 142                |
| 11 × 2                                                               | λ P.               |

#### ORDO RERUM

Care IV Di Investigantis de parieres.

| lis aliis.                                                    |              |
|---------------------------------------------------------------|--------------|
| 2. Nimia solsicitudo Futuri. 2. Pericula circa animi Tranquil | 149<br>lita- |
| tem.                                                          | 151          |
| 3. Evagatio circa preces.                                     | 12.3         |
| CAP. V. De Adminiculis perge                                  | ndi.         |
| Admonitio Fraterna.                                           | 157          |
| CAP. VI. De Adminiculis alii.                                 | <b>5.</b>    |
| 1. Sedulitas sive Charitas Operofa.                           | 164          |
| 2. Vigilantia.                                                | 167          |
| 3. Votum.                                                     | 171          |
| PARS IV.                                                      |              |
| De iis, qui sunt in atriô tertiô<br>Adultioribus in Christô.  | feu          |
| CAP. I. De statu Eorum in ge                                  | nere.        |
| r. Atrium est r. Bonum.                                       | 173          |
| 2. Sinctum.                                                   | ib.          |
| 3. Admirabile.                                                | 175          |
| 2. Major Spiritus libertas.                                   | 176          |
| Prudentia.                                                    | 178          |
|                                                               |              |
|                                                               | ٠ ٦          |
|                                                               |              |

CA P.

# ORDO RERUM.

| CAP. II. De statu Eorum in sp            | ecie.      |
|------------------------------------------|------------|
| Dona Majora Gratiæ in                    |            |
| 1. Fide. 2. Charitate.                   | 181<br>184 |
| 3. Spe.                                  | 187        |
| CAP. III. De Beatitudine Eor             |            |
| Habitant in gaudiô.                      | 191        |
| CAP. IV. De Defectibus & perio<br>Eorum. | nlis       |
| 1. Non penitus irreprehensibiles co      |            |
| Deô.                                     | 198        |
| 2. Oculus Prudentiæ nictans.             | 201        |
| 3. Interior homo ægrotans.               | 202        |
| CAP. V. De Officies Eorum.               |            |
| Incumbunt ædificationi                   |            |
| 1. Docendo.                              | 204        |
| 2. Orando.                               | 207        |
| 3. Profanos arcendo.                     | 208        |
| CAP. VI. An omnes Sancti hucu            | gue        |
| pervenire queant.                        |            |
| Exceptiones Variæ.                       | 210        |
| Habitus Pietatis Diversi.                | 213,       |
| Votum.                                   | 21 ¢       |

EPILO:

# EPILOGUS.

Ecclesia 1. Creditur non videtur. 230 2. Regitur Spir. S 231 3. Non autoritate Humanâ.

233

4. Ejus reædificatio incoepta jam impedita. 237 5. Quomodo ædificetur. 239

. 6. Lapidum præparatio, 240

#### FINIS.



#### CATALOGUS LIBRORUM

Aliquot Mysticorum, qui in Bibliopolio Wetkeniano prostant.

C Piphanii Opera Omnia Fol. 2. vol. Gr. Dionysii Areopagitæ Opera Gr. Lat. Fol. 2. Clementis Alexandrini Opera Gr. Lat. Fol. Cypriani Opera Fol. Justini Martyris Opera Fol. Gr. Lat. Origenes Gr. Eat. Pol: 2 vol. Irenæi Opera Fol. Bernardi Opera Fol. Rusbrochii (Joh.) Opera omnia Fol. Bonæ (Joh.) Opera omnia Fol. Brigittæ (Sanctæ) Revelationes Cælelles Fol. Revelationes SS. Virginum Hildegardis & Elifabethæ Fol. Harphii (Henr.) Theologia Mystica 4. Susonis (Henr.) Opera 8. de Palma (Hugo) Theologia Mystica 12. Lanspergii (Joh. Jult.) Opera omnia 4. Thauleri (Joh.) Opera omiia 4. Savanarolæ (Hieron.) Vita & Epistole 12. 2 . vol. Weyeri (Matth ) Pfaxis Theologiæ Mysti-C22 12. Jo. à Cruce Opera Mystica 4. Sandæi (Max.) Theologia Mystica 4. Thom, à Jesu de Contemplatione & oratione didivina 8. 2. vol. Rosweydii Vitæ Patrum Fok

Minutius Felix 8.

Lactantii Opera 8.

Augustini Confessiones 12.

Scupuli (Laur.) pugna Spiritualis 12.

Deliderius Peregrinus, sive Thesaurus and mæ Christiana 18.

Hugonis (Heem.) Pia Desideria 12.

Francisci Assistatis Opuscula 4. Justiniani (Laur.) Opera omnia Fol.

S Macarii homiliæ. 8.

Barbanson (Constant.) Compendium verze Theologize mysticze, sive Semitze occultze, amoris divini. 12.

#### GALLICI

Alph. Rodriguez de la perfection Chrestienne.

Bernieres Louvigny Chrestien Interieur 12.

2. vol.

. - - Oeuvres Spirituelles 12. Entretiens Solitaires de Brebœuf 12.

Combat Spirituel 24.

Oeuvres de St. François de Sales Fol.

Oeuvres d'Anthoinerte Bourignon 8. 19

Quivres de S Therese 12. 3. vol.

Theologie de l'Amour ou la vie & les œuvres de St. Catherine de Genes 12.

Theologie de la Croix ou la vie & les œuvres d'Angele de Foligny 12.

Theo.

Theologie du Cœur ou Recueil de quelques traitez, qui contiennent les lumieres les plus divines des Ames simples & pures 12.

Vies des SS. Peres du desert par d'Andilly.

Vie de Mr. de Renti. 12.

Vie & Opuscules de S. Pierre d'Alcantara.

Pratique facile pour elever l'ame à la contemplation divine par Malaval. 12.

Vie & Oeuvres de S. Gertrude. 8.

Maximes des Saints sur la vie interieure, avec l'instruction pastorale de l'Archevêque de Cambrai. 12.

Vie & Oeuvres de Jenne de Cambry. 4.

Moyen court & tres facile pour apprendre à faire Oraifon. 12.

Le Catechisme Spirituel du R. P. Surin. 12. La Guide Spirituelle de M. de Molinos, ou Recueil du Quietisme. 12.

Et plufieurs autres.



