

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

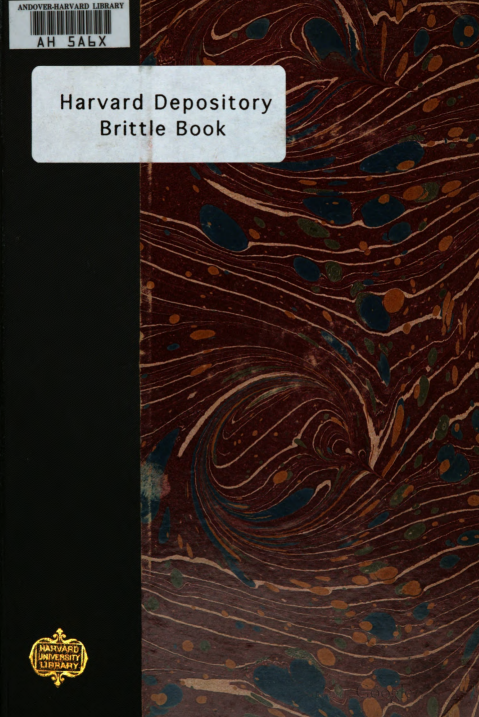
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



127 Ohle



Harbard Unibersity
Library of the Divinity School

Bought with money

GIVEN RY

THE SOCIETY

FOR PROMOTING

THEOLOGICAL EDUCATION

Received

Mar. 5, 1909.

127 Ohle



Harbard Aniversity
Library of the Divinity School

Bought with money

GIVEN BY

THE SOCIETY

FOR PROMOTING

THEOLOGICAL EDUCATION

Received

Mar. 5, 1909.

## Der Bexenwahn

von Pfarrer Lic. Dr.

R. Ohle : Prenzlau.

(2) (2) (2) (2) (2) (2)

1.—5. Tausend

**88888888** 



#### 

Beligionsgeschichtliche Volksbücher für die deutsche christliche Gegenwart. IV. Reihe, 8. Heft. was wa was Herausgegeben von D. theol. Friedrich Michael Schiele-Tübingen

Tübingen 1908. Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck)

MAR 5 1909

Divinity School

Published Dezember 15, 1908.

Privilege of copyright in the United States reserved under the Act approved March 3, 1905 by J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen.

Alle Rechte, einschließlich des Uebersetzungsrechts, vorbehalten.

445

Druck von 5. Laupp jr in Tübingen.

Der herenwahn . . . . wer denkt nicht, wenn er dies Wort nur bört, sofort an jene schaurigen Marterinstrumente, die man in Nürnberg. Basel oder sonstwo in einem andern Museum aufbewahrt? Noch heute überläuft uns bei ihrem Anblick eine Gänsehaut. Wie erst, als diese teuflischen Werkzeuge von Menschenblut trieften und in ihren Nägeln und Jähnen noch frisches Menschenfleisch klebte! Und daß dies wirklich der fall war, lehrt uns der Lutheraner Menfahrt, lehrt uns der Katholik von Spee, der ja niemals den Herenwahn an fich bekämpft hat, sondern nur die Unmenschlichkeit der Solterungen. Aber während noch vor etwa 50 Jahren der gewöhnliche Durchschnittsprotestant in seinen Gedanken die Hegen in das bunkle "katholische" Mittelalter versette, ist das seit dem Erscheinen des VIII. Bandes von Janssens Deutscher Geschichte, seit 1891, anders geworden. Darin ist nämlich der außerst geschickte Dersuch gemacht, das ganze herenunwesen dem Protestantismus an die Rockschöße zu hangen. Bei der riesigen Derbreitung, die das Janssensche Geschichtswerk gefunden hat (ist es doch in fast 100 000 Eremplaren abgesett worden) konnte es nicht ausbleiben, daß seine Behauptung bald auch in Kreise drang, die solchen historischen Entbeckungen oder Rechtfertigungen sonst fern und fremd bleiben. Die ganze katholische Welt begrüßte Janssens Darlegung wie eine Erlösung von einem bosen Alpbruck. Allen denen, die mit der Ent-

<sup>\*)</sup> Die Katholiken, mit denen wir im selben Vaterlande leben, verurteilen die Schrecknisse, welche der Hezenwahn über Deutschland gebracht hat, ebenso streng, als wir. Wer also dem nachsolgenden Volksduche Wassen, daß sie zu diesem Ivader entnehmen wollte, würde bald bemerken, daß sie zu diesem Iwacke nichts taugen. Das Volksduch will einer tendenziösen Geschicktschung, welche die Schuld jenes Aberglaubens an der salschen Stelle sucht, entgegentreten; und insofern schut es auch eine schafe Polemik nicht. Aber es wäre verkehrt, wollte man die Schuld, nachdem der Protestantismus von ihr entlastet ist, nun solchen aussach, die jene dunklen Blätter in der Geschichte des Vaterlandes, mögen sie sie anders erklären als wir und falsch erklären, doch ebenso ttef bedauern. Dr. Schiele.

wicklung des Protestantismus unbekannt oder unzufrieden sind — und die sinden sich nicht nur unter den Sozialdemokraten —, erschien sie wie eine erwünschte Offenbarung. Aber auch gut protestantisch denkende Schriftsteller sühlten sich in ihrem Gerechtigkeitsgefühl nunmehr gedrungen, von dem Aberglauben Luthers und seiner Nachfolger so mitleidig zu sprechen, als trüge dieser tatsächlich die alleinige Schuld an der ganzen hexenversolgung. Wir wollen selbstwerständlich Luthers Aberglauben nicht rechtsertigen noch entschuldigen, nur ist bei einer so urwüchsigen, rassigen Persönlichkeit, die doch Luther war, von vornherein anzunehmen, daß er seine guten und schlechten Eigenschaften dem Boden entnahm, dem er entstammte, und der ihn zeitlebens trug.

Diesen Boden glaubten wir zu kennen, und wir kannten ihn auch, wenigstens seine Obersläche; aber erst hansen hat uns in seinem "Zauberwahn, Inquisition und hezenprozeh im Mittelalter" (1900) die unter der Obersläche verborgenen Schichten kennen gelehrt, aus denen nicht bloß Luthers Aberglaube, sondern auch der hezenwahn entsprossen ist. Damit ist Ianssens Behauptung, die schon vorher durch Riezlers Geschichte der hezenprozesse in Banern (1896) einen gewaltigen Stoß erhalten hatte, von Grund aus widerlegt. Was Ianssen als ein Kind des Protestantismus angesprochen hatte, ist ein ihm nur untergeschobener Wechselbalg gewesen, denn es hat sich als das legitime Erzeugnis der Scholastik mit dem Ul-

tramontanismus erwiesen.

Woher es gekommen ist, daß wir Protestanten diesen dunkelssten Schmußsek, mit dem Rom das Christentum besudelt, nicht eher losgeworden sind, das habe ich den nachfolgenden Blättern zu zeigen versucht.

### I. Die Hegen nach dem Hegenhammer.

Alles was wir von den hezen wissen, und was noch heute von diesem Wahne in unserem Volke lebendig ist, stammt aus dem hezenhammer, der 1487 zum ersten Mal im Druck erschienen ist. Dieses Buch (ich zitiere es nach der Schmidt'schen Uebersetzung, Berlin 1906) war nicht das erste, das sich mit den hezen beschäftigte, wohl aber die umfassenbste Darstellung der ganzen hezenfrage, die mit dem Anspruch kirchlicher wie staatlicher Approbation erschien und gar bald kanonisches Ansehen gewann.

Sür die scholastisch gebildeten Verfasser des Hezenhammers, die Dominikaner heinrich Institoris und Jakob Sprenger, bestand gar kein Zweifel an der Existenz der hezen. Im Gegenteil wird von ihnen die katholische Rechtgläubigkeit aller derer bezweifelt, die entgegen der allgemeinen Ueberzeugung sich ihren gesunden

Digitized by Google

Menschenverstand bewahrt hatten und von dem Dasein und der

Möglichkeit der heren nichts wissen wollten.

hören wir nun, was uns der hezenhammer berichtet (II, 2, 5. 27): Das hezenhandwerk beruht auf einem Bündnis mit dem Teufel und wird auf verschiedene Weise ausgeübt. Es gibt nämlich drei Sorten von hezen, 1. solche die schädigen, aber nicht heilen können, 2. solche die heilen, aber auf Grund eines Paktes mit dem Teufel nicht schädigen, und 3. solche die schädigen und heilen.

Die erste Sorie ist die schlimmste. Sie schicken Hagesschlag, böse Stürme und Gewitter, verursachen Unfruchtbarkeit bei Menschen und Tieren, opfern auch Kinder, die sie nicht selber fressen, den Dämonen, oder bringen sie sonst wie um. Dies bezieht sich jesdoch nur auf die ungetauften Kinder, die getausten fressen sie nur unter Gottes Zulassung. Mit diesem einschränkenden Zusat, der häusig wiederkehrt, wollten die Inquisitoren ihre kirchliche Rechtscläubigkeit retten. Nach der kirchlichen Lehre mußte nämlich die Taufe und ihre magische Wirkung größer sein als des Teusels Macht, in der Praxis jedoch schützte die Taufe ebensowenig wie die anderen kirchlichen Heilmittel gegen die Einslüsse des Satans.

Die Macht der anderen Heren ist dagegen beschränkter; allen jedoch gemeinsam ist, daß sie mit dem Teusel die abscheulichste Unzucht treiben (vergl. I, 6, S. 92 f). Die Annahme, der Teusel könne in Männergestalt (incubus) oder in Weibergestalt (succubus) mit seinen Getreuen sich sleischlich vermischen, war, wie wir noch sehen werden, die ureigenste Entdeckung der mittelalterlichen Scholastiker, auf ihr beruht der eigentliche Herenbegriff, so daß bis zuletz, bis ins 18. Jahrhundert hinein, nur die Angeklagte für eine Here geshalten wurde, die einen geschlechtlichen Verkehr mit dem Teusel eingestand. So urteilte z. B. ein Brandenburgischer Hofsiskal, der 1701 einen Herenprozeß zu untersuchen hatte, die Angabe über die gar keine here gewesen, da in den Akten jede Angabe über die Teuselsbuhlschaft sehle. Das Urteil war nach dem Herenhammer völlig korrekt; leider konnte es der Angeklagten nichts mehr helsen, sie war bereits hingerichtet. (v. Raumer, Märkische Sorschungen I, 261/62.)

Die Art, das Bündnis mit dem Teufel zu schließen, ist doppelt: die eine feierlich, die andere mehr ein Privatvertrag, der zu jeder Stunde eingegangen werden kann. Ein feierlicher Vertrag wird geschlossen, wenn die Hezen an einem festgesetzen Tage nach einem bestimmten Sammelplatz kommen, wo sie den Teufel in angenommener Menschengestalt sehen, der sie zur Treue ermahnt und ihnen dafür zeitliches Glück und ein langes Leben verspricht, worauf ihm die versammelten Hezen die aufzunehmende Novize vorschlagen. Sindet der Teufel, daß die Novize oder der Schüler geneigt ist, den

dristlichen Glauben zu verleugnen und die "dicke Frau" (so nennen sie die allerheiligste Jungfrau) und die Sakramente nie mehr zu verehren, dann reicht er der aufzunehmenden Person die hand und beide geloben sich durch handschlag gegenseitige Treue. Nach dem Gelöbnis erklärt der Teufel: "Das genügt noch nicht". Und wenn der Aufgenommene fragt, was denn noch weiter zu tun sei, so verslangt der Teufel noch überdies die huldigung (homagium), die darin besteht, daß die Neuausgenommenen sich ihm mit Leib und Seele für ewig anzugehören verpslichten und ihm nach Möglichkeit auch andere Angehörige beiderlei Geschlechts zuzussühren versprechen. Schließlich gebietet ihnen der Teufel, sie sollten sich Salben aus den Knochen und Gliedern von getausten Kindern bereiten, wodurch sie alle ihre Wünsche mit seinem Beistande erfüllt sehen würden.

heinrich Institoris, der eigentliche Derfasser des herenhammers, versichert uns (S. 29 f.), daß er die Schilderung dieser Teremonie genau nach den Geständnissen der heren entworfen habe.

Man sollte nun denken, ein so freigebiger herr wie der Teufel müßte überall freiwillige und freudige Anhänger finden. Das ist jedoch nicht der Sall. "Die Erfahrung hat uns oft belehrt (S. 36) und aus dem Geständnisse aller derer, die wir haben einäschern lassen" (und das waren nicht wenige!) "ist es klar geworden, daß manche zur Begehung von hexentaten nicht willig gewesen waren. Und das sagten sie nicht in der hoffnung loszukommen" (die hoffnung gab es ja nicht!), sondern die Wahrheit ließ sich aus den Schlägen und Prügeln abnehmen, die sie vom Teusel bekommen, wenn sie ihm nicht auf den Wink gehorsam waren; hatten sie doch

sehr oft geschwollene, bläulich angelaufene Gesichter.

"Ebenso, daß sie nach der Ablegung des durch die Solter erpreßten Geständnisses der Verbrechen immer ihr Leben durch einen Strick endigen wollen: das wird als wahr hingestellt durch unsere Inquisitions-Praxis. Denn immer werden nach erfolgtem Geständnis der Verbrechen von Stunde zu Stunde Wächter abgeschickt, die darüber wachen. Man fand die Hexen dann bisweisen infolge der Lässigkeit der Wachen" (die sich meistens betranken) "an einem Riemen oder am Kleide (S. 37) aufgehängt. Dies bewirkt, wie gesagt, der Seind, damit sie weder durch Jerknirschung des herzens noch durch das Sakrament der Beichte Verzeihung erlangen möchten . . . So sucht er durch Verwirrung des Geistes und schrecklichen Tod sie in die Verdammnis zu stürzen." Wiederum folgen Beispiele, die das alles aussührlich belegen.

Im 3. Kapitel des II. Buches wird die Meinung als ketzerisch verworfen, daß die Herenfahrten nur das Erzeugnis einer verschrobenen Phantasie seien. Dagegen wird als gut katholischer Glaube hingestellt, daß der Teusel die Macht hat, nicht bloß kleine

Digitized by Google - -

Kinder von einem Ort zum andern zu bringen und mit einander zu vertauschen — die sogenannten Wechselbälge — sondern auch erwachsene Ceute; wie denn der Teufel auch den Herrn Jesus (in der

Dersuchungsgeschichte!) durch die Luft fortgeführt habe.

Die "freiwilligen" Geständnisse der unglücklichen Opfer. -Institoris hatte 48 in 5 Jahren dem Seuer überliefert, sein Kollege der Inquisitor von Como (S. 61) in dem einzigen Jahr 1485 41 heren! - sind nämlich die besten und untrüglichsten Beweise. Aus ihnen sett sich das ganze 4. Kapitel, vielleicht das scheuklichste, zusammen, um zu erhärten, daß sich die heren tatsächlich den Incuben ausliefern. Der Teufel besucht jene Frauen sichtbar ober unsichtbar, denn er kann sich ihnen zu jeder Zeit und an jedem Orte naben. nur an beiligen Orten, also in der Kirche, waat er sich nicht an sie In der Beziehung war also der Teufel gottesfürchtiger als so mancher Beichtvater jener Zeit! Aus diesem Umgang entspringen Menschen, die natürlich von Geburt an dem Teufel verfallen find. Aber nicht bloß diefe, sowie die von der hebamme dem Teufel geweihten Kinder sind den unflätigen Nachstellungen des Satans ausgesett, sondern auch ganz besonders fromme Jungfrauen, denen sich der Teufel meistens durch Kupplerinnen zu nähern jucht (S. 68).

Bei der durch den Coelibat erzeugten sinnlichen Lüsternheit ist es nicht weiter überraschend, daß die mönchischen Verfasser dieses und die folgenden Kapitel (wie die Heren das Zeugungsvermögen hemmen 6. De modo quo membra virilia auserre solent) mit ganz besonderer Vorliebe behandelt haben. Dabei verraten sie Kenntnisse des geschlechtlichen Lebens, die eine alte erfahrene Engel-

macherin schamrot machen würden.

Ja nach der allerdings nicht gerade direkt ausgesprochenen Meinung des Institoris scheint dieser Liebesgenuß (S. 68) die einzige Belohnung gewesen zu sein, welche die heren hier auf Erden durch ihren Pakt mit dem Teusel davontrugen. Zur Zeit des heren-hammers waren nämlich die heren meistens arme Weiber (I. 18 S. 215). Sie wurden eben deshalb nicht reich, damit "sie nach dem Willen des Teusels, zur größtmöglichsten Schande für den Schöpfer, um den allerniedrigsten Preis zu haben seien, auch sollten sie sich durch ihren Reichtum nicht weiter auffällig machen". Bekanntlich wurde das später anders, als die edle Zunft der herenrichter sich vermehrt hatte und von ihrem Gewerbe leben wollte; besonders aber als die katholische Gegenreformation einsetzte und mit herenprozessen auch gegen Protestanten vorging: Ie reicher da die Angeschuldigten waren, desto besser sür Richter und Kläger.

Der Teufel war überhaupt ein ganz unsicherer Kantonist. Wie er seine Anhänger hier in Armut darben ließ, so gab er sie auch

iedesmal preis, sobald sie mit der Obriakeit in Kollision gerieten. Dies geradezu an Verrat grenzende Imstichlassen erklärt allein die Tapferkeit der braven Inquisitoren. Sie hatten in ihrer langjährigen Praxis die Rat- und hilflosigkeit der armen Wesen kennen gelernt, die ihrem Tribungl verfallen waren: aber anstatt nun daraus den jedem gesunden Denker naheliegenden Schluß zu gieben, daß es mit der vielgerühmten magischen Macht der heren nichts ware, erörterten sie in ihrer logischen Unlogik die Frage (II, 1): Wem der herer nicht schaden konne? Dabei fanden fie, daß drei Arten von Menschen gegen hererei gefeit seien (S. 3), 1. diejenigen, welche die öffentliche Gerichtsbarkeit gegen die heren üben oder durch irgend ein öffentliches Amt gegen sie wirken, 2. die, welche die von der Kirche gestatteten Zaubermittel gebrauchen, Besprengen mit Weihwasser, heiliges Salz, geweihte Kerzen usw. und 3. diejenigen, welche durch die heiligen Engel auf verschiedene und unzählige Arten begnadet sind.

Dem hegenrichter gab also das Amt nicht bloß Verstand, sondern auch Kourage, sich mit dem verteufelten Gelichter der hegen einzulassen. Institoris erzählt triumphierend von solchen Bravourstücken der richterlichen Personen. "Aber, setzt er bescheiden hinzu, noch viele andere Gescheinisse, die uns Inquisitoren in Ausübung unseres Amtes zustießen, gibt es, die, wenn wir erzählen dürften, gewiß den Ceser zur Bewunderung fortreißen würden. Doch weil Eigenlob stinkt, frommt es mehr, das stillschweigend zu übergehen, als den Vorwurf eitler Ruhmsucht auf uns zu laden" (II, 5).

Er tat gang recht, sich nicht weiter zu rühmen, denn mit seinem Mute war es nicht weit her. Wir durfen nie vergessen, daß die herenrichter ehrlich überzeugte Männer waren, die an die Macht der heren wirklich glaubten. Es waren eben betrogene Betrüger. Daher hatten sie trop des zur Schau getragenen Mutes im Grunde genommen eine geradezu kindische Surcht vor ihren unglücklichen Opfern. Nur daraus erklärt sich das 15. Kapitel des 3. Buches mit seinen Ratschlägen, wie sich die Richter gegen Beherungen sichern können. Es wird darin den Richtern und Beisikern allen Ernstes empfohlen, sich nicht von den heren körperlich berühren gu lassen, geweihtes Salz und geweihte Kräuter zusammen mit geweihtem Wachs eingewickelt am halse zu tragen. Doch da sich die Zaubermittel der Kirche den Heren gegenüber oft wirkungslos erwiesen haben, ist es das Sicherste, wenn die heren, so es geschehen kann, rückwärts in den Gerichtssaal geführt werden, so daß fie den Richtern und Beisigern den Rücken zudrehen und ihnen durch den bösen Blick (II, 133) nichts anhaben können. "Es möge dies auch niemand für etwas Abergläubisches ansehen, daß sie rückwärts bereingebracht werden sollen, da die Kanonisten, wie oft berührt worden ist, zur Behebung und hinderung der Beherungen noch Größeres zulassen" (nämlich das Rasieren der haare III, 93).

Nach dem Gesagten läßt sich bereits voraussehen, welche Strafe allein das fluchwürdige Verbrechen der heren sühnen kann (I, 14). Wurden schon Keher durch Exkommunikation, Absehung, Einzie-hung des Vermögens und seiblichen Tod bestraft, wieviel mehr müssen die gleichen Strafen erst die heren treffen, die ja nicht einsache Keherinnen, sondern Abgefallene (Apostaten) sind. Dazu kommt, daß sie durch ihren Abfall von Gott Leib und Seele dem Teufel preisgeben und ihm huldigung seisten. Daraus ist hinzeichend klar, daß sie, wie sehr sie auch bereuen mögen, und selbst wenn sie zum Glauben zurückkehren wollten, doch nicht wie andere Keher (bisweilen aus Gnade) in ewiges Gefängnis gesteckt werden dürfen, sondern (immer) mit der schwersten, der Todesstrafe, zu

bestrafen sind (I, 188).

Es ware icon gewesen, wenn sich die Strafe weniastens auf die unglücklichen Delinguenten beschränkt hätte, aber das 23. Kavitel des III. Bandes belehrt uns darüber anders. Dort wird näm= lich der Rat erteilt, daß "die Richter auf die Samilie, Abstammung und Nachkommenschaft einer jeden eingeäscherten oder festgenommenen here deshalb acht geben, weil solche meistenteils als infiziert befunden werden, da ja die here auch die eigenen Kinder dem Teufel darzubringen und in allen möglichen Schandtaten zu unterweisen haben" (III, 203). Und wie die Angehörigen, so sind alle Dersonen, welche sich fur die heren verwenden, einschlieflich der Advokaten, und endlich alle diejenigen, mit denen die Heren Umgang gehabt haben, mehr oder minder der hererei verdächtig. Wenn ein armes Weib, um sich selber zu entlasten, unter den gräßlichen Qualen der Solter die Namen der besten und edelsten Bürger der Stadt oder des Dorfes hervorstieß, so waren die Genannten selbstverständlich dem Herenrichter nicht minder verfallen. So kam es, daß das Erscheinen eines herenrichters in einem Orte gleich dem Auftreten einer Epidemie wirkte, nur mit dem Unterschied, daß es gegen jede Krankheit noch ein heilmittel gibt, aber gegen den herenrichter schützte weber Rang noch Stand, weder Alter noch Geschlecht, weder Frömmigkeit noch guter Ceumund! Wehe dem Unglücklichen, der por seinem Tribunal erscheinen mußte, er war einfach verloren! Gewiß stand auch ihm das Rechtsmittel der Berufung gegen das Verdammungsurteil des ersten Richters zu Gebote. Aber Heinrich Institoris müßte nicht mit der ganzen Rabulistik eines langjährigen Inquisitors vertraut gewesen sein, wenn er's nicht verstanden hätte, auch dies Rechtsmittel unwirksam zu machen. Im letten Kapitel seines herenhammers gibt er daher Anweisungen, ja ausgeführte Sormulare dafür, wie der Richter die Appellation der hezen von vornherein als frivol und eitel zurückzuweisen oder geschickt zu hintertreiben habe. Die hauptsache sei aber, so schnell wie möglich die hezensache zu erledigen, denn sonst "ergeben sich Schäden für die Kirche, und die Ketzer werden bestärkt, und dann sinden die Richter nicht so viel Achtung, werden vor allem nicht mehr genügend gefürchtet. Auch andere Richter werden schwächer in der Wahrnehmung der Glaubenssachen und in der Ausrottung der Ketzer, da sie fürchten, sie möchten durch ähnliche Appellationen vor Widerwillen und Elend ermüden; das alles schlägt dem Glauben und der heiligen Kirche Gottes zu großem Nachteil aus, wovor der Bräutigam der Kirche diese selbst zu bewahren geruhen möge".

Mit diesem nichtswürdigen Rate schlieft das infame Buch. von dem ein berufener Kenner der gangen herenliteratur urteilt: "Der herenhammer wandelt zwar im allgemeinen auf dem schon ausgetretenen Weg seiner Vorgänger, deren Darlegung er so gut wie gang in sich aufnimmt. Aber zu der schonungslosen und unerbittlich konsequenten Brutalität dieser Vorgänger, ihrer an Stumpsfinn grenzenden, aber mit theologischer Eitelkeit durchsetten Dummheit tritt hier noch ein kaltblütiger und geschwätziger Cynismus. ein erbarmlicher und nichtswürdiger hang zur Menschenqualerei, der beim Cesen immer wieder den Grimm und die aukerste Erbitterung über die Väter dieser Ausgeburt religiösen Wahns wachruft". (Hansen, Zauberwahn 474—75.) Leider fand dies Buch burch die gerade damals erfundene Buchdruckerkunst eine ungeahnte Verbreitung in 29 Auflagen und erhielt nach dem Zeugnis eines der berühmtesten Kriminalisten des 16. Jahrhunderts, Dam= hoder, gar bald Gesetheskraft, "mit der der herenhammer, drei Jahrhunderte hindurch geschwungen, unerbittlich losschlug. um unter seiner schweren Wucht Millionen unglücklicher Menschen unbarmberzig zu zermalmen". (Roskoff, Geschichte des Teufels II, 225.) Jedenfalls gibt es fortan keinen herenprozek in dem katholischen wie protestantischen Deutschland, ber nicht genau nach den Dorschriften des herenhammers geführt worden wäre.

Daß der Herenhammer eine so entsetzliche Wirkung haben konnte, dafür sind jedoch die Theologen nicht allein verantwortlich zu machen, denn wiewohl sie diesen Aberglauben, wenn auch nicht gerade ausgeheckt, so doch in ein System gebracht hatten, standen sie hernach oft nur passiv, bisweilen sogar mißbilligend dem weltzlichen Herenrichter zur Seite.

Wer die Geschächte der Inquisition kennt, der weiß, daß im 15. Jahrhundert der eigentliche Ketzerprozeß in allen Kulturländern, mit Ausnahme von Spanien vielleicht, abzussauen beginnt. Die Kirche und ihre Vertreter hatten, wie mit allen geistlichen Mitteln, schließlich auch mit der Ketzerbeschuldigung einen so argen Mißbrauch getrieben, daß alle Welt nachgerade dahinter gekommen war, der Ketzername diene der Kurie oft nur zum Dorwand, um sich jedes unbequemen Gegners zu entledigen und seiner Güter sich

zu bemächtigen.

Besonders sind es die blutigen Verfolgungen der Waldenserprediger gewesen, welche den Bruch des ju straff gespannten Bogens berbeiführten. Unsere deutschen Bauern und Burger haben diese "heiligen" Prediger nie für Keher gehalten und selbst die katholische Ortsgeistlichkeit hat sie, wie in den Inquisitionsprotokollen ingrimmig bemerkt wird, nicht selten zu schützen gesucht. Ihre Derfolgungen brachten die Inquisitoren vollends um den letten Rest ihrer Achtung und wirkten auf unser Dolk ähnlich wie später die von den Jesuiten betriebene Unterdrückung Port-Royals und der Jansenisten auf das französische. Die Sache der zu Unrecht Derfolgten, hat nun einmal das schöne Vorrecht, die Sache aller ehrlichen und anständigen Leute zu werden! So verödeten denn die alten Kenergerichte allmählich, und die Dominikaner - die hauptsächlichsten Inquisitoren - hatten schlieklich über Mangel an Beschäftigung zu klagen. Da war es nun eine in ihrer Art geniale Tat des Dominikaners Institoris, daß er, allerdings im Anschluß an ältere Vorgänger, dem alten Keherprozeß durch Verbindung mit dem herenprozest wieder auf die Beine half und ihm - im wahren Sinne des Wortes — neues Blut zuführte. Indessen hatte Institoris doch eine viel zu feine Witterung, um nicht zu fühlen, daß bei der allgemeinen Migachtung, in die die Monche und besonders die Bettelmönche damals geraten waren, seine Ordensge= nossen ie - auch nicht mit hilfe des herenprozesses - ihr altes Prestige wieder gewinnen könnten. Darum ergriff er einen Ausweg, der seinem Scharffinn alle Ehre macht. Er erklärte nämlich, abweichend von allen früheren kanonischen Rechtslehrern, die hererei für ein Derbrechen, das zunächst und hauptsächlich von den weltlichen Richtern zu untersuchen und abzustrafen sei. Es gibt vielleicht keinen stärkeren Beweis dafür, daß Institoris die Ausrottung der hererei wirklich herzens- und Gewissenssache war, als dieses wohlberechnete Verzichtleisten des Inquisitors auf die Prärogative seines Standes. Man muß das 1. Kapitel des III. Buches mit seiner gewundenen Dialektik gelesen haben, um zu versteben, wie schwer dieser Verzicht ihm selber und vermutlich auch seinen Ordensgenossen geworden sein mag; hatte doch bis dahin die kirchliche Inquisition jede Einmischung der weltlichen Gerichtsbarkeit sich auf das strengste verbeten. Aber nur vor weltlichen Richtern hatte der hegenprozeß eine Zukunft. Daß er mit dieser Ueberweisung der Herenprozesse an die weltlichen Richter dem Herenprozek selbst eine so unglaubliche Lebenskraft verleiben sollte, das konnte Institoris selbstverständlich nicht vorausseben. Und doch ist es eine Tatsache! Denn wenn der herenprozest die Sturme der Reformation wie die der sogenannten Gegenreformation überstand. ja nach ihnen im katholischen und protestantischen Lager nur um so verderblicher fortwucherte, so ist dies einzig und allein dem Um= stande zuzuschreiben, daß er hinfort dem weltlichen Richter unterstand. Dieser übernahm von der Inquisition nicht bloß die ganze formale und sachliche Behandlung des herenprozesses, sondern auch - worauf icon Wächter in seinen Beiträgen gur deutschen Geschichte, insbesondere des deutschen Strafrechts (zitiert von Roskoff II, 344 f.), hingewiesen hat - die Solter zur herbeiführung der Geständnisse. Damit aber kam der ganze herenunsinn mit seinen Unflatereien in die Akten der weltlichen Juftig. Er erhielt fo gewiffermaken seine dokumentarische Beglaubigung und erbte sich wie eine ewae Krankheit fort.

## II. Der Hegenhammer im Lichte seiner Zeit.

Der sittliche und geistige Tiefstand des Klerus por der Reformation ist aus den Briefen der Dunkelmänner und aus des Erasmus Cobrede auf die Dummheit sattsam bekannt. Liest man diese unsterblichen Satiren, so kann man sich bisweilen freilich nicht des Gedankens erwehren: Nein, das ist zu arg, das muß Uebertreibung sein, das kann schlechterdings nicht wahr sein. wer des Institoris herenhammer kennt, der weiß, daß selbst die gröbsten Pfeile jener Satiriker an die Wirklichkeit nicht heranreichen. Die Leichtaläubigkeit und Unwissenheit der damaligen Ordensund Weltgeistlichkeit war nicht bloß bodenlos, sie ist auch einfach unbeschreibbar. Wir reden hier natürlich nur von dem Gros des Klerus; daß es daneben auch würdige Ausnahmen gab, ist selbst= perständlich, aber sie pflegen die Regel nur zu bestätigen. Und unter dem Gros ragte Institoris durch seine Erfahrung, wie durch seine scholastischen Kenntnisse so bervor, daß er sich erkühnen konnte, der Wortführer der Inquisitoren zu werden. Er darf daher mit Recht von uns als ein Durchschnittstypus des damaligen Klerus in Anspruch genommen werden. Bei seiner Beurteilung sehen wir begreiflicherweise von den haarsträubenden naturwissenschaftlichen Kenntnissen, oder besser Unkenntnissen ab, die er überall mit nicht geringem Dünkel anzubringen für gut findet. Es waren die Ansichten seiner Zeit, die noch lange auch von den besten Geistern geteilt wurden. Schlimmer schon ist es, daß seine Phantasie vollgepfropft ist mit den ödesten Wundergeschichten der Beiligenlegenden, die wahrscheinlich ihm wie seinen Ordensgenossen von Jugend an als einzige Cektüre geboten und in den Refektorien täglich vorgelesen wurden. Diese Geschichten mußten in ihm jegliche kritische Ader unterbunden haben, so daß er nun jede, noch so unglaubliche Geschichte unbesehen für wahr hielt, zumal wenn die übersinnliche Welt des Ceufels oder der Engel darin eine Rolle spielte. Er lebte

eben ständig in der vierten Dimension!

Werden wir ihm daraus einen Vorwurf machen? Ganz gewiß nicht, niemand kann schlieflich über seinen Schatten springen. Wer mit Beiligenlegenden berartig um den Verstand gefüttert wurde, daß er sie alle für mahr und für Offenbarungen Gottes hielt. der konnte ebensogut an die Kastrierung des helias durch Engelhand (II, 13) und an den Keuschheitsgürtel des heiligen Chomas von Aquino glauben, wie er glauben konnte, daß die Teufel einem beim Blumenpflücken oder Verspeisen eines Apfels gleich den Blattwanzen anspringen. Ja der mußte alles glauben, was die armen Weiber auf der Solter "freiwillig" gestanden, denn er ahnte nicht, daß ihnen diese Geständnisse durch die Fragen schon suggeriert wurden. Doch gerade die Natur dieser Geständnisse, welche die Inquisitoren durch ihre suggestiven gragen den Opfern gu entlocken wußten, spricht ein endaültiges Verdammungsurteil über den sittlichen Bildungsstand des Institoris und seiner Kumpane. Denn diese Fragen drehen sich fast ausschließlich um das natürliche ober unnatürliche Geschlechtsleben und mühlen dabei einen Schmut auf, gegen den die tollsten Sachen eines Detrus de Dalude (sehr aut verdeutscht: aus dem Sumpfe) und anderer Moraltheologen der römischen Kirche kaum aufkommen können.

Institoris spricht davon mit einer solchen Sachkenntnis, daß es wirklich an dem ist, wie schon der alte Hauber gesagt hat (zitiert in der Einleitung des Uebersehers), "er schreibt auf eine so unreine Weise, und von den Dingen, die einem Mönche ohnbekannt sepn sollten, so bekannt und familiär, als wenn er kein Geistlicher, sondern eine Bademutter gewesen wäre" . . . . . Mur zu deutlich verrät der herenhammer, daß Fragen dieser Art und die darauf erzwungenen Antworten den gewöhnlichen und wahrscheinlich auch beliebtesten Gesprächsstoff der Inquisitoren untereinander bildeten. Da ist es fürwahr kein Wunder, daß die Bettelmönche sit Boccaccios Decamerone die helden der unsaubersten Geschichten geworden sind, die das Abendland beim Wein oder Bier sich unter

schallendem Gelächter zu erzählen pflegte.

Noch schlimmer ist es, daß auch die widerlichsten Partien des Herenhammers mit einer Brühe von frommen Redensarten begossen sind. Aber auch das mag der gebräuchliche Jargon, der "Kanzelton" der Inquisitoren gewesen sein. Institoris hat eben kein religiöses Anstandsgefühl und ahnt nicht, daß der von ihm so viel miß-

brauchte "Bräutigam der Kirche" sich mit Entseten von solchen

Uebeltätern abgewendet haben würde.

Und doch ist das das Schlimmste noch lange nicht! Bei der Cektüre des Herenhammers fragt man sich immer wieder empört: Ceben wir denn eigentlich noch in einer Gotteswelt, oder leben wir in einer Welt des Teusels? Vermutlich hätten Institoris, der »beatus« Sprenger und alle ihre Genossen diese Frage nur mit einem Schwall von verworrenen und verwirrenden Distinktionen beantwortet, deren Sinn etwa der gewesen wäre, ja, wir leben in einer Gotteswelt, aber der Teusel gewinnt mit Julassung Gottes in ihr täglich eine größere Gewalt und wird sie sich noch ganz unterwersen, sosen wir braven Inquisitoren nicht Gott zu hilfe kommen. Ist der hexenhammer ein treuer Spiegel des Glaubensstandes der das maligen Geistlichkeit und des Volkes — und daß er dies ist, unterliegt wohl keinem Zweisel — dann kann man nur sagen, daß das Christentum unter der Ceitung solcher Führer sast zu einem Teusels=

kultus ausgeartet war.

Wie es dazu gekommen war, können wir hier nur in groben Umrissen andeuten. Wir setzen dabei als bekannt voraus, daß die Sigur des Teufels dem nacherilischen Judentum wahrscheinlich erst durch seine Berührung mit dem Parsismus bekannt und vertraut geworden war. Aber während der Teufel im Neuen Testament noch eine ziemlich unklare Rolle spielt, wurde das gar bald anders, als sich das Christentum in der abendländischen Welt ausbreitete. Die Scheu vor den alten Göttern wirkte nämlich bei den früheren Heidenchristen noch lange nach, nur wurden die ehemaligen Götter in ihrer Dorstellung zu Dämonen begradiert. Ansätze zu dieser "Herabdrückungsmethode", wie Roskoff diesen Prozest genannt hat, finden sich bereits bei Paulus und den nachpaulinischen Schriften des Neuen Testamentes. Immerhin sind die älteren Kirchenväter noch verhältnismäßig vorsichtig auf dieser Bahn weitergeschritten. Erst mit Augustin wurde es anders. Dieser mächtige religiöse Genius, dessen Name und Autorität fortan in allen theologischen Streitigkeiten eine so große Rolle spielen sollte, war in bezug auf seine Weltanschauung ein Kind seiner Zeit, d. h. er teilte völlig den krassen Aberglauben des untergehenden Neuplatonismus. Seine religiösen Ideen blieben während des ganzen Mittelalters eine esoterische Geheimlehre der besten und größten Geister; sein engnklopädisches Wissen dagegen wurde von einer Schar kleiner und kleinster Kärrner ausgeschachtet und in allen möglichen Derarbeis tungen verbreitet. Damit drangen die abergläubischen Vorstellungen des überwundenen heidentums in alle Adern der Christenheit. Man kann beinahe von vornherein überzeugt sein, wo man bei einem mittelalterlichen Schriftsteller auf einen handfesten Aberglauben stökt, da ist auch Augustin nicht weit entfernt, ebenso wie es keine törichte Erklärung einer alttestamentischen Bibelstelle gibt.

bei der nicht Ohilo irgendwie Gepatter gestanden hat.

Unter Augustins kundigen händen hatte aber die Gestalt des Teufels (wohl infolge seiner manichäischen Vergangenheit?) ein ganz robustes fleisch angenommen, bereits abnte man, was aus dem Kindlein werden wird. Und er hatte bald alle Kinderkrank= heiten überstanden. Als die germanischen Dölker für das Christentum gewonnen wurden, trat er in seine Flegeliahre, denn jekt wurden ihm flugs und ohne Scheu alle Eigenschaften und Attribute der überwundenen Götter übertragen, soweit sie nicht zum Auspuk der Märtnrer und heiligen zu verwenden waren. Etwas von dem ungeschlachten rupelhaften Wesen unserer alten Götter hat ja der Teufel in der Volksvorstellung noch heute, aber im großen und ganzen hat er sich (namentlich seit dem Bekanntwerden der arabischen und besonders jüdischen Kommentatoren des Aristoteles) doch auf seinen feineren "orientalischen" Ursprung wieder besonnen. Jedenfalls hat der Altmeister der deutschen Unthologie, 3. Grimm, trefflich nachgewiesen, daß der Teufel judisch, heidnisch und driftlich zugleich ist. Sicher ist, daß erst durch Amalgamierung mit den deutschen Göttern der Teufel in sein richtiges Element kam; er wächst nun und wächst, um schlieklich am Ausgang des Mittelalters

eine geradezu erschreckliche Größe zu erreichen.

Dak es soweit kam, daran ist freisich die Kirche und ihre Vertreter mit schuld. Ja selbst die römische Kurie, die sonst in dogmatischen Fragen sich am liebsten schieben ließ, schob hierbei eifrig selber mit, denn die Strömung war zu volkstümlich, um ihr Widerstand zu leisten. Das große Einbruchstor bildeten die Legenden der heiligen. Diese dristlichen heroen vermehrten sich vilgartig: am Ende wollte jede Stadt, jedes Dorf seinen besonderen heiligen haben. Jeder Heilige mußte wieder zu seiner Legitimation eine Lebensbeschreibung ober eine Translation aufweisen. So entstanden die Heiligenlegenden, die, soweit sie nicht auf echten Sagen oder wirklichen Geschichtstatsachen fußen, im allgemeinen sämtlich über einen Leisten geschlagen sind, denn literarische Ansprüche wurden bei ihrer Anfertigung nicht weiter gemacht. (Dergl. Delehane, Les Légendes S. 28 ff.) Nur der Teufel brachte in diese öbe monotone Masse einen gewissen Reiz und eine erfreuliche Abwechslung. Er ist meistens der einzige mit Wit und Verstand begabte Begleiter dieser schematisch gezeichneten heiligengestalten. "Mit der Bunahme der heiligen (sagt Roskoff II, 153) wuchs auch der bange Glaube an die überhandnehmende Zahl und Tätigkeit der teuflischen Plagegeister unter ihrem Obersten, dem Teufel . . . Der heiligen-Kultus übte eine sollizitierende Wirkung auf die Ausbildung

der Vorstellung vom Teufel und seinem Wirken, auf die Verbreitung des Glaubens daran, und dieser Glaube griff wieder in die Geschichte der Heiligen förderlich ein. Denn, sagt naiverweise ein Cobredner auf die Heiligen, wenn der Teufel die Christen nicht verfolgt und gegen die Kirche nicht Krieg geführt hätte, würden wir keine Märtnrer und Heiligen besitzen." Roskoff hat sich die große Mühe gemacht, aus den von den Bollandisten gesammelten heiligenlegenden einige charakteristische Teufelsstücken als Stickproben mitzuteilen, eine erschöpfende Darstellung ist hier natür-

lich nicht möglich, denn deren Name mußte "Legion" sein.

Die Motive, welche den Teufel zur ständigen Drangsalierung der Heiligen treiben, sind ziemlich durchsichtig; es sind übrigens dieselben, die wir schon bei den Heren am Werke fanden. Einmal ist es der Haß gegen Gott und sein Reich, sodann der Neid gegen die Heiligen selbst, die der ewigen Seligkeit entgegengehen, welche der Teufel leichtfertig verscherzt hat. "Um nun die Heiligen aus ihrem Gleis der Heiligkeit herauszulenken und auf seinen höllischen Weg zu bringen, muß er seinen Plan stets den Verhältnissen anpassen, sich nach dem Geschecht, dem Alter, der Eigentümlichkeit der heiligen Versonen richten... er muß also allgestaltig sein"

(Roskoff II, 166). Wenn wir nun an die Bedeutung denken, die die Heiligenverehrung für das katholische Volk hatte und noch hat, so erscheint uns diese Verteuflung der Legende geradezu als eine Brunnenvergiftung. Diese Beiligen, die richtig verstanden, eine lebendige Brücke zwischen der Gegenwart und Vergangenheit, zwischen der hämpfenden und triumphierenden Kirche, zwischen den strebenden und vollendeten Christen bilden könnten, wurden dadurch, daß man ihre innere Geschichte derartia materialisiert hatte, dem Volke nur noch führer zu allerhand Wahnvorstellungen und Spukgestalten. Denn schlieflich war es doch kein Wunder, wenn die Menschen das, was ihnen in der Legende ihres Ortsheiligen oder Schukpatrones als bare Geschichte vorgetragen wurde, nun auch im täglichen Leben zu sehen und zu erleben meinten. Und die weitere Folge war eine heillose Angst vor dem Teufel und seinen Gesellen, gegen die man sich vergeblich durch allerhand Amulette, Reliquien, Mas rienmedaillen, Konzeptionszettel zu schützen suchte. Da die Kirche einen schwunghaften handel mit all diesen Schuhmitteln trieb, so kann man ihr den Vorwurf nicht ersparen, daß sie diese Entgleisung ins Teuflische gang gern gesehen hat, wenn sie auch nicht für alle naiven Drodukte der volkstümlichen Heiligenliteratur verantworts lich zu machen ist. Aber sie ließ sie eben ruhig gewähren und fortwuchern! Erst unter dem Druck des Protestantismus fand sie den Mut, die kritische Sonde in diesen Wust zu stoßen. Es ist bekannt,

daß der Jesuit Bolland und seine wackeren Mitarbeiter nicht bloß manchem Heiligen das Cebenslicht ausgeblasen haben, sondern daß sie sogar mit einer erfrischenden Rechheit viele Legenden zerstört und gereinigt haben, soweit sich dieser Augiasstall überhaupt reini-

aen liek!

Immerhin war die Cektüre dieser Heiligenlegenden noch eine verhältnismäßig moralische Unterhaltung, insofern in ihnen die Tugend über das im Teufel personifizierte Laster den Sieg, und zwar oft einen recht handgreiflichen Sieg, davontrug. Nun war aber seit den Kreuzzügen in den verschiedenen europäischen Ländern eine Literatur in der Vulgärsprache entstanden. In dieser Literatur nahm die Frau und die weltliche Minne, gerade wie einst in der hellenistischen Epoche, einen großen, sogar einen allbeherrschenden Plat ein. Das junge driftliche Europa feierte seinen ersten Liebesfrühling, und aus jedem Gebüsch in Nord und Sud, in Ost und West schmetterten Nachtigallen ihre entzückenden Lieder gen himmel. Dann kam die Zeit der großen höfischen Epen, die dem Frauendienst eine neue, noch strahlendere Solie gaben. Es liegt auf der hand, daß diese gange lebensfrohe Richtung, auch wenn man von den Auswüchsen des Frauendienstes absieht, dem asketischen Ideal der mittelalterlichen Kirche schnurstracks zuwiderlief. Und da die warnenden Vermahnungen oder die donnernden Verdammungen von der Kanzel herab zwar gern gehört wurden, aber wie zu allen Zeiten wenig fruchteten, so setzt im 13. Jahrhundert eine mächtige katholische Reaktion ein, die der Frau Welt und ihrer angeblichen Schundliteratur offen den Krieg erklärt. Wie noch heute die Vertreter des Borromäusvereins oder der Berliner Stadt= mission bildeten sich auch die Vorkämpfer dieser kirchlichen Reaktion ein, daß man Literatur "machen" könne. Jedenfalls wurde Europa wie auf Kommandowort mit "moralischen" Novellen und Erzählungen überschwemmt, die dem erwachten Unterhaltungs= bedürfnis der Laienwelt dienen sollten, für die man aber leider keinen Paul Hense als Dichter fand. Diese ganze Tendenzliteratur ist wohl hauptsächlich in den Klöstern entstanden, daher erklärt sich ' ihre fast internationale Gleichförmigkeit, daher auch ihre bodenlose Unmoralität, welche heute wohl nur noch Beissel S. J. zu "würdigen" versteht (Die Verehrung U. L. Frau S. 141).

Die angebliche "Moral" dieser Erzeugnisse besteht nämlich einzig und allein darin, daß an die Stelle der Frau Minne die Iungfrau Maria getreten ist. Maria und ihre Verehrung war in einem gewissen Abstande der Ausbildung der Christusverehrung gefolgt. Sie trat hier schließlich in die gewissermaßen freigewordene Lücke, um nun ihrerseits die gottmenschliche Vermittlung zu übernehmen. Von ihrer Person, Wesen und Macht wußten die

Ohle, Der Hegenwahn.

kirchlichen Cehrer und namentlich die Drediger um so mehr au erzählen, je weniger die biblische Ueberlieferung von ihr berichtet. Sie war ja ein völlig unbeschriebenes Blatt! Und man muß der mittelalterlichen Christenheit das Zeugnis geben, daß sie es perstanden hat, auf dem schon von der älteren Kirche gelieferten Goldgrunde eine Gottheit zu malen ganz nach ihrem herzen. Da jedoch der mittelalterliche Christ von Gott sehr wenig, von dem Ceufel dagegen sehr viel wußte, konnte es nicht ausbleiben. daß Maria mit dem Teufel in gang besondere Beziehung gebracht wurde. "Sie ist die schützende Macht der Sunder, wie sie in den Legenden ausdrücklich genannt wird, daher auch das unerschütterliche Festhalten an ihr, trop dem Bewuftsein der Sunde. In der Wesensbedeutung Marias liegt aber zugleich der Grund des schneidenden Gegensakes. in welchem der Teufel zu ihr steht, der die harte, herbe und Grausamkeit selbst ist, während Maria die Trägerin der Weichheit, Milde und Barmherzigkeit ist. Der Antagonismus gewinnt noch mehr Schärfe durch die hohe Stellung Marias als himmelskönigin, wodurch sie die himmlische Macht stets auf ihre Seite lenkt und für ihre Günstlinge, die von ihr bemutterten Sünder, gewinnt und dem Teufel entreift" (Roskoff II, 199). Denn Maria ist trok ihrer Dergottung gang das schwache Weib geblieben, das sich nicht nur nach Frauenart in alle möglichen Angelegenheiten einmischt, sonbern auch für die sittlichen Sehler und Sehltritte ihrer Derehrer ein mitleidiges Auge, ja sogar ein weites herz hat.

Dank den Klöstern und der monchischen Betriebsamkeit verbreiteten sich diese Mariengeschichten, obgleich sie nicht wie unsere modernen Traktätchen auf Rotationsmaschinen sofort in hundert= tausend Eremplaren abgezogen werden konnten, mit Windeseile über Europa. Zuerst wahrscheinlich lateinisch verfaßt, wurden sie gar bald in alle Volkssprachen übersett, in Verse gebracht, ja sogar dramatisiert. Don den Predigern auf der Kanzel zitiert, von den Mönchen und Nonnen im Kloster gelesen, dem Volke als gute, erbauliche und erweckliche Cekture empfohlen und bei den Sesten der Mutter Gottes aufgeführt, konnte es da ausbleiben, daß sich im Dolke immer mehr der Glaube befestigte: Der Teufel hatte uns schon lange geholt, wenn nicht Maria ware?! Konnte es ausbleiben, daß in den Bilderkatechismen des 15. Jahrhunderts, wie die von 3. Geffchen abgedruckten Tafeln zeigen, der Teufel mit der armen geplagten Christenheit unausgesett sein Spiel treibt? Surwahr des Institoris Auffassung von der Weltregierung des Teufels (unter Zulassung Gottes natürlich) war keine vereinzelte Neuerung, sie war der Ausfluß des das ganze Volk und die Kirche damals

beherrschenden Teufelsglaubens.

Es war das Verhängnis der mittelalterlichen Kirche, daß die

Dertreter der wissenschaftlichen Theologie, statt dieser volkstümlichen Verunstaltung des Christentums sich entgegenzustemmen, mit dem Strome schwammen und schließlich in dasselbe horn stießen. Schon jedem ausmerksamen Teser des Herenhammers muß es auffallen, daß Institoris und Sprenger ihre Tehren über Teufel und heren mit einer Selbstverständlichkeit vortragen, als wären es die allerbekanntesten Sachen. Sie wissen sich eben in völliger Uebereinstimmung nicht bloß mit der Volksmeinung, sondern auch mit den häuptern der Scholastik, besonders mit der größten Autorität ihres Ordens, Thomas von Aquino, den sie von allen Kirchenlehren wohl am häusigsten zitieren. Trotzem war man bis in neuester Zeit diesen Singerzeigen nicht weiter nachgegangen; erst hansen hat in seinem ausgezeichneten Buche über den Zauberwahn den engen Jusammenhang des Institoris mit der Scholastik dargetan.

Sür ihre Arbeitsmethobe nur ein Beispiel (nach hansen S. 196 st.). Sie hatten sich in ihren Systemen auch mit den Engeln und Dämonen pslichtgemäß zu beschäftigen. Da spielte nun die Frage: utrum daemones possint corpora movere localiter? (zu deutsch: Ob die Dämonen Körper von Ort zu Ort bewegen könnten?) eine große Rolle. Aber während die älteren Scholastiker diese Frage noch mit aller Vorsicht behandelten und der spätjüdischen Sage von der Entrüdung des habakuk scheu aus dem Wege gingen, oder sie rationalistisch deuteten, ging der Dominikaner hugo von S. Chère († 1263) der Sache ganz resolut zu Leibe. Für ihn hatte die Uorstellung von dem Transport habakuks durch einen Engel Bürgerrecht gewonnen in der katholischen Bibelergegese bis in die neueste Zeit (Alliosi circa 1830!). Einer schrieb diese Weisbeit von dem andern ab.

I

I iò

έĬ

1

10

et

213

ľ

ile

ĮQ!

ieil

er

)et

m

15

5:

nie

)er

ür:

els

als

die

Teufel solcher Kunststücke fähig sei. Doch nachdem man lange mit der Versuchungsgeschichte des herrn geliebäugelt hatte, die man natürlich nicht als Parabel, sondern als eine wirkliche Geschichte auffaßte, war es wieder der genannte hugo von St. Chère, der das Rätsel löste, und wieder mit ungeahntem Erfolge! Für hugo von St. Chère unterliegt es nämlich keinem Zweisel, daß der Teufel den herrn auf seinen Armen getragen haben müsse, wenn es Matthäi 4,5 heißt: "Da führte ihn der Teufel mit sich in die heilige Stadt und stellte ihn auf die Zinne des Tempels". Spätere, wie Nicolaus von Enra, † 1340, malen die Sache noch weiter aus. Denn wenn einmal der ehrsuchtsvolle Bann gebrochen war, dann schreibt man seine Gewährsmänner nicht mehr bloß aus, sondern such

durch neue Einfälle auch selbst wieder Autorität für die späteren zu werden! Selbstwerständlich hatte man auf diese Weise einen

Weit schwieriger war die Frage zu beantworten, ob auch der

erstklassigen Beweis für die Herensahrten durch die Luft gewonnen, und die späteren Ausleger ermangeln auch nicht, die Geschichte in diesem Sinne zu verwenden. Das war ein Ersolg, an den Hugo von St. Chère noch nicht gedacht hatte. Die katholische Wissenschaft, die verurteilt ist, das Erbe der Väter cum beneficio inventarii zu übernehmen, muß sich daher noch heute mit diesen Teufelssfahrten abauälen!

Diese eine Probe mag genügen, sie könnte beliebig vermehrt werden. Handelte es sich 3. B. um den Pakt mit dem Teusel, so lag die Sache noch viel einfacher. Hier brauchten sich die Scholastiker nicht erst ihren eigenen Kopf zu zerbrechen, der große Cehrmeister auf dem Gebiete der Dämonologie Augustin hatte ihnen bereits vorgearbeitet, dazu kamen noch die Eegenden des H. Basilius und Theophilus. Deshalb trug der große Thomas von Aquino kein Bedenken in seiner Summa von förmlich geschlossenen oder stillschweigenden Pakten mit dem Teusel (pacta tacita vel expressa) zu handeln, die stets mit einem Absall vom Glauben verbunden wären. Und noch nach den päpstlichen Pönitentiarien vom Jahre 1871 und 1874 kann für diese Teuselspakte nur dann Absolution erteilt werden, wenn der Pönitent den Pakt ausdrücklich widerzruft (Hansen, 2. 172 Anm. 2).

Kurz, alles, was Institoris in seinem Herenhammer vorträgt, auch die abscheulichsten Sachen, z.B. die entsetzliche Sehre von den Incuben und Succuben, finden sich bei den Scholastikern, sogar bei dem heiligen Chomas wieder. Der einzige Unterschied zwischen Institoris und seinen Meistern besteht darin, daß er das, was jene theoretisch im Dienste der wissenschaftlichen Kirchenlehre bearbeitet und gesehrt hatten, praktisch für die Herenbekämpfung verwertet und ausschlachtet. Und diese praktische Anwendung war nicht etwa ein Mißbrauch, nein, sie geschah unter den Auspizien und mit ausdrücklicher Genehmigung des Oberhauptes der Kirche. War doch der Hezenhammer nur der Dank der Inquisitoren an den Papst, der ihnen mit seiner Herenbulle vom Jahre 1484 bereits freie Bahn

geschäffen hatte.

Angesichts dieses Tatbestandes, angesichts dieser Verquickung des Teuselswahnes mit der ganzen offiziellen Kirchenlehre einschließlich der päpstlichen Lehrgewalt, kann man wohl sagen, schien eine Rettung und heilung der Christenheit — ohne ein göttliches Wunder — unmöglich geworden zu sein. Was wollte in der Tat diesem allgemeinen vielstimmigen Chor gegenüber der schwache Appell an den gesunden Menschenverstand bedeuten, den der Fortseher des Rosenromanes z. B. erhob? Was konnte die ironische Seder eines Erasmus hiergegen ausrichten? Ia selbst eines Pascals Stimme wäre hier verhallt, wie die eines Predigers in der Wüste!

Judem waren die wenigen aufgeklärten Männer der damaligen Zeit, wie später der breit und behaglich lachende Pfarrer von Meusdon, Rabelais, sicherlich nur bereit, die Wahrheit zu vertreten . . . jusqu'au seu exclusivement! Nein, hier konnte nur ein Mann helsen, der weder Tod noch Teusel fürchtete, der zwar ein Sohn der Renaissance und mit ihr die scholastischen Autoritäten souverain verachtete, aber doch mit seinem Herzen und Gewissen tief im Christentum wurzelte.

# III. Entwicklung des Zauberwahnes zum Glauben an die Hexen.

Noch immer kann man die Behauptung hören oder lesen, die Ausbildung des Teufelsglaubens und hexenwahnes sei eine notwendige Entwicklung der christlichen Tehre gewesen. Gewöhnlich wird sogar mit dieser Behauptung noch die andere verbunden, daß keine andere Weltreligion sich eines so schändlichen Verbrechens an der Menscheit habe zu Schulden kommen lassen. Sekteres ist aller-

dings in einem gewissen Sinne nur zu mahr!

Es ist jedoch leicht von einer geschichtlichen Entwicklung nachzuweisen, daß sie notwendig gewesen sei. Don jeher hat der Schluß: es ist so, also mußte es so kommen, seine Anhänger gehabt und gesunden. Aber die griechische, die orientalische Kirche, die sich beide vom herenwahn frei gehalten haben, beweisen doch deutlich genug, daß diese Abirrung der abendländischen Kirche nicht notwendig im Wesen des Christentums lag. Gewiß war auch für die abendländische Kirche das Gebiet der Entwicklungsmöglichkeiten nur ein begrenztes, aber wie es in jedem Menschenben eine Zeit gibt, bevor sich die Wege endgültig zur Rechten oder zur Linken teilen, so gab es auch für die abendländische Kirche eine Zeit, wo für sie noch eine andere Entwicklung, als die später eingeschlagene, möglich war. Es ist dies die leider nur sehr kurze Periode, in der die De ut schen dank dem Einfluß der Karolinger und Ottonen eine führende Stellung in der römischaatholischen Kirche erhielten.

Aus dieser Zeit stammt der berühmte Kanon Episcopi, der vermutlich einem heute verlorenen fränkischen Kapitular entnommen ist und der jungen fränkischen Kirche alle Ehre macht. Dieser Kanon wurde von Regino, Abt von Prüm c. 906, seiner Gesetsammlung einverleibt und gelangte von da in die späteren Sammlungen, die für die gesamte abendländische Kirche maßgebend wurden. Die wichtigsten Sätze dieses Kanon lauten: "Es gibt verbrecherische Weibsleute, welche durch Vorspiegelungen und Einslüstes

rungen des Satans verführt, glauben und bekennen, daß sie gur Nachtzeit mit der heidnischen Göttin Diana oder herodias . . . . . auf gewiffen Tieren reiten . . . . Leider haben nun diese Weibsleute ihre unheilbringende Verkehrtheit nicht für sich behalten .... Daher sind die Driefter verpflichtet, den ihnen anvertrauten Gemeinden von der Kanzel berab nachdrücklichst einzuschärfen, daß alles dieses durchaus falich und ein Blendwerk sei . . . . Wer ist nicht etwa im Traume so aus sich herausgefahren, daß er vieles zu sehen geglaubt hat, was er in wachem Zustand niemals gesehen hat? Und wer sollte so borniert und töricht sein, daß er glaube, alles das, was nur subjektives Erlebnis ist, habe auch objektive Wirklichkeit? Ezechiel hat Gott nur im Geiste und nicht mit dem Körper geschaut. Es ist daher allen Leuten laut zu verkündigen, daß derjenige, der dergleichen Dinge glaubt, den Glauben verloren hat. Wer aber den mahren Glauben nicht hat, der gehört nicht Gott, sondern dem Teufel an" (nach Soldan-Beppe Berenprozesse I, 131-32).

Etwa hundert Iahre später (um 1020) hat der berühmte Bischof von Worms Burchard I (hauck Kirchengesch. Deutschlands III, 436), dem die alte Römerstadt ihre Wiederherstellung und Erhaltung zu danken hat, eine neue Sammlung kirchlicher Rechtssäge veranstaltet. Anch für ihn ist es noch ausgemacht, daß es keine Wettermacher gebe, daß die Verwandlung von Menschen in Tiere, besonders in Werwölfe, unmöglich sei, und daß es keine elsenartige weibliche Geister gebe, die sich mit Männern sleischlich verbinden. Besonders wichtig sind seine Aeußerungen über die angeblichen Luftsahrten der Frauen (hansen S. 83). Wer an diese Sahrten glaubt, dem wird eine Buße von ein bis zwei Iahren angedroht. Ia, wer glaubt, daß die Frauen auf solchen Sahrten Christenmenschen ihr Fleisch kochen und verzehren, der soll sogar

mit einer siebenjährigen Bufe bestraft werden.

hätte also Burchard und seine Mitarbeiter ähnlich aufgeklärte Männer in der Kirche vorgefunden, dann wäre man vielleicht im Cause der Iahre des Aberglaubens herr geworden, wie man ja auch die letzten Reste des germanischen heidentums — äußerlich wenigstens—auszutilgen verstand. Aber das Unglück war, daß die weitere Ausbildung des katholischen Sehrsostens immer mehr den romanischen Völkern zusiel, und die abschließende Kodisizierung des kanonischen Rechts von der Kurie in Rom in die hand genommen wurde. Dort hat man dieses 19. Buch des Burchard bezeichnender Weise völlig beiseite geschoben, es mochte den Kanonisten zu aufgeklärt sein. Auch hatte man schon genug an dem Canon episcopi, der wie durch ein Wunder in das Gratianische Gesehuch gelangt ist und den Inquisitoren sicher manche schlassos

Nacht bereitet hat, bis sie ihn durch ihre findige Rabulistik in sein Gegenteil verkehrt hatten.

Aber — und das ist es, worauf es uns hauptsächlich ankommt — in der deutschen Kirche war wirklich ein Ansat vorhanden, eine Möglichkeit gegeben, der Entwicklung der Dinge eine andere

Richtung zu geben, als sie hernach genommen haben.

Diese Möglichkeit blieb unbenutt! Die einzelnen Könige und Kaiser des Deutschen Reiches waren auf die Dauer der selbstbewußten und auf ihre verbrieften Rechte eifersüchtigen Bureaukratie des Dapstes nicht gewachsen. Sie mußten sich ihre Stellung immer wieder von neuem erst erkämpfen, und was sie vielleicht nach jahrelangem, aufreibendem Ringen Rom gegenüber erreichten, hatte nur für ihre Person Wert und Bedeutung, insofern es ihren Rechtsnachfolgern niemals zugute kam. Dagegen wurde in Rom jede Gunstbezeugung, jede Konzession der Kaiser sofort gebucht, um daraus einen neuen Rechtsanspruch des Papstes zu formulieren, während die Dänste ihre Zugeständnisse an die kaiserliche Macht stets nur als porübergehende persönliche Gunstbezeugungen darzustellen beliebten. Und wie in der politischen Leitung, so fehlte auch in der inneren Verwaltung des Reiches jede feste Tradition. So kam es, daß trog der aufgeklärten haltung vieler Prälaten und mancher Könige Zauberprozesse auch in Deutschland, wie in den romanischen Candern, wo der spätrömische Aberglaube nie gang ausgestorben war, stattfanden. Immerhin "find die Nachrichten über die tatsächliche Bestrafung von vermeintlichen Zauberern und Zauberinnen bis zum 13. Jahrhundert nicht sehr zahlreich, und sie behandeln fast ausschliehlich solche Dorfalle, die sich in den häusern der Könige und Großen ereigneten, also Sälle, wo in der Regel das Majestätsperbrechen mit dem Malifizium konkurrierte" (hansen S. 113).

Erst mit dem 13. Jahrhundert wurde das anders. Da sest jene ultramontane Reaktion ein, von der wir bereits sprachen, und die unserer mittelhochdeutschen Literatur ein so frühzeitiges Ende bereiten sollte. Der Papst glaubte der überhandnehmenden Keherei nicht anders Herr zu werden als durch Einführung der Inquisition, mit der hauptsächlich der neu gegründete Orden der Dominikaner betraut wurde. Wie spanische Bluthunde (sie selbst nannten sich mit Dorliebe Domini canes — hunde des Herrn) stürzten sie sich auf die unglückliche Christenheit. Schon ihr erstes Auftreten in Deutschland gab einen Dorgeschmack ihrer künftigen Leistungen. Konrad von Marburg, ein freiwilliger Mitsäufer der Dominikaner, der sich eben die Sporen verdient hatte in der Dressur einer heiligen nach dem Herzen Roms, wurde vom Papst ausersehen, die Ketzer in Deutschland methodisch aufzuspüren und auszurotten (1231). Er ist wahrscheinslich auch der Entdecker einer neuen Ketzerei gewesen, welcher der

Dapst Gregor IX. in seiner Bulle Vox in Rama 1233 ein unsterb= liches Monument errichtet hat (Abgedruckt bei Hoensbroech I. 210 ff.). Diese Ketterei bestand nach der papstlichen Darstellung in einem Teufelskult. Der Teufel erscheint seinen Getreuen als Kröte. in der Größe einer Gans oder Ente, schließlich als schwarzer Kater von der Größe eines mittelgroßen hundes. (Man sieht, es kommt bem Papste auf Genauigkeit der Beschreibung nicht weiter an). Nachdem die Gläubigen dem Teufel in diesen Bestien die unanständigste huldigung erwiesen, beginnt der wahre Teufelssabbat etc. Der Papst ruft den Eifer eines Moses, Phineas, Elias und Mattathias auf, damit diese Teufelsanbeter ohne Rücksicht auf Alter und Geschlecht baldmöglichst ausgerottet würden. Konrad sollte allerdings die Freude über diese papstliche Billiqung seines Blutvergießens nicht lange genießen. Noch in demselben Jahre wurde er mit einem seiner Genossen in der Nähe von Marburg erschlagen: ber erste Deutsche, der völlig im Dienste des Ultramontanismus aufging, daher auch vom Papste als Herold des driftlichen Glaubens gepriefen. Die deutsche Nation dachte freilich über ihn anders. Trokdem wuften es die Römlinge durchzuseken, daß seine Gebeine in der Kapelle der heiligen Elisabeth beigesett murden.

Mit der Ermordung Konrads war nur ein migliebiger Vorkämpfer des neuen Systems aus der Welt geschafft, nicht das System selbst. Neue, vielleicht nur vorsichtigere Manner folgten ihm in Deutschland. Und wie hier bei uns, so begnügten auch in Frankreich die Inquisitoren sich nicht mehr mit der Verfolgung der eigentlichen Keher, der Waldenser und Katharer, sondern dehnten gar bald ihre Kompetenzen aus auf die Dernichtung der Zauberer und Teufelsanbeter. Alle Schändlichkeiten, die man den Kegern nachfagte, wurden nun mit den nötigen Deranderungen auf die Zauberer und ihre Anhänger übertragen. "Auch in diesem Dunkte hat das Davittum, das die kirchliche Rechtsbildung zu zentralisieren suchte, seinen bestimmenden Einfluß geltend gemacht, und dahin gewirkt, daß der Begriff der Keperei, dessen es sich auf das ausgiebigste bediente, um politische Gegner zu bekämpfen, auch in dem Prozeg gegen Zauberei weitgehende Derwendung fand. Die Dapite, welche in der ersten hälfte des 14. Jahrhunderts die Kirche lenkten, besonders Johann XXII. und Benedikt XII. haben hier die entscheidenden Verfügungen getroffen und das Vorbild für den kirchlichen Zauberprozeß der Inquisition geschaffen" (hansen S. 250).

Durch den Einfluß Iohann XXII. und seiner Nachfolger wurde nun die Zauberei fast allgemein als ein Abfall vom wahren Glauben, als ein Bund mit dem Teufel aufgefaßt und dargestellt, kurz als haeresie, die vor das Inquisitionstribunal gehöre. So

"bestand nunmehr die Gefahr, von seiten der Inquisition schon bei Dornahme von gang harmlosen Zaubereien, ja lediglich beim Sorichen nach der Zukunft (wie 3. B. Bleigienen) als Keker angesehen, also nach den Bestimmungen des Keherrechtes schweren Bestrafungen überantwortet, eventuell sogar als hartnäckiger oder rückfälliger Keher dem weltlichen Arme zur Verbrennung ausgeliefert zu werden" (Hansen S. 278). Und wie die gleichzeitigen Scholastiker, so fangen nun auch die Kanonisten an, sich immer ausführlicher über den Verkehr der Menschen mit den damonischen Machten zu zauberischen Zwecken auszulassen. Die Dropinzial-Spnoden und -Konzilien hauen alle miteinander in denselben Kerb. Schon gegen Ausgang des 14. Jahrhunderts riefen daher die von der spürenden Inquisition veranstalteten Zaubereiprozesse und Zaubererverfolgungen den Eindruck hervor, daß die Zauberei selbst in starker Zunahme begriffen sei. "Iene, den Charakter der Massenverfolgung tragenden Inquisitionsprozesse erklären es auch, daß damals die ersten Spuren jener gefährlichen Dorstellung sich äußern, welche die Zauberer nicht wie in älterer Zeit als isolierte Personen, sondern als nach Keherart in einem sektenmäkigen Zusammenhang untereinander stehende Gruppen betrachtete" (Kansen S. 296).

Aber erst im Anfang des 15. Jahrhunderts sollte es der Kurie und der von ihr inspirierten Inquisition gelingen, den leisen Widerspruch mundtot zu machen, welchen das driftliche Europa bis dahin noch immer gegen den Herenflug und Herensabbat geäußert hatte. Die vielen Geständnisse und Zeugenaussagen, welche die Inquisitoren planmäßig geordnet und verarbeitet hatten, waren so überwältigend, daß man nicht mehr daran zu zweifeln wagte. Jett äußerte auch die verderbliche Saat, welche aus dem sinnlosen Spekulieren der Scholastiker und aus dem menschenfeindlichen Spürfinn der Inquisitoren aufgegangen war, allerwärts ihren verderblichen Einfluß auf die Praxis der Strafjustig. "Die theologische Geistesrichtung, welcher in diesen Dingen das Unterscheidungsvermögen zwischen der Wahrheit und den törichten Erzeugnissen der eignen abgeirrten und zügellosen Phantasie völlig abhanden gekommen war, verführte die über Leben und Cod der Menichen entscheidenden Autoritäten in Kirche und Staat dazu, einen Jahrhunderte hindurch" (von allen aufgeklärten Christen) "bekämpften polkstumlichen Wahn in anderm, wissenschaftlich erscheinendem Aufput sich nun selber zu eigen zu machen und aus ihm heraus ungahlige wehrlose Opfer unerbittlich spstematischem Justizmord zu überantworten" (hansen 305 f.).

Es ist ein langer blutgetränkter Weg, dessen hauptstationen wir hier kurz angedeutet haben. Unser armes deutsches Volk mußte

bis zum 18. Jahrhundert, bis zum Zeitalter der Aufklärung warten, ehe seine Sürsten gegen den Zauberwahn und seine Scheiterhausen einschreiten konnten. In Frankreich war das freilich anders, dort verbat sich Ludwig XI. schon 1478 die Abschlachtung seiner Untertanen durch die Inquisition; er tat es wohl vornehmlich, wie die Republik Venedig, aus Gründen der Staatsraison, die sich das willkürliche und maßlose Eingreisen der Inquisitoren nicht gefallen

lassen wollte und konnte.

Ganz beiseite gelassen haben wir die Erörterung der Elemente. aus denen der Zauberwahn sich zusammensekte. Sie sind, wie die Grundlagen des Teufelsglaubens und der Mariaverehrung sehr verschiedenen Ursprungs. Es finden sich darin altkeltische und altgermanische Bestandteile, es finden sich aber auch römische, iubische, ja selbst altorientalische. Wir dürfen nie vergessen, daß die Theoretiker des Zauberwahnes, die Scholastiker, grundgelehrte Bücherwürmer waren, die alles, was sie irgendwo gelesen hatten. fleißig sammelten und freudig aufeinanderbauten zu diesem greulichen Mischmasch, in dem der Köhlerglaube entlegener Dörfler so gut wie die extravaganten Nachrichten arabisch-judischer "Philosophen" snstematisch verarbeitet waren. Daß diese Männer auch die Bibel mit einer gang absonderlichen Brille lasen, braucht kaum gesagt zu werden. Wie ein Magnet Eisen an sich zieht, so spurte ihr abergläubischer Sinn alle dunklen, sagenhaften Stellen der heiligen Schrift auf, um sie ihrem Zwecke dienstbar zu machen. Bei ihnen finden wir natürlich jene mythologische Ergählung von einer Vermischung der Göttersöhne mit den Töchtern der Menschen (Genesis 6) neben der aus der priesterlichen Bearbeitung der Saul-Geschichte stammenden here von Endor, die bosen Engel aus der Tobiaslegende neben den Gergesener Säuen, dazu die durch die babylonische Magie bereits beeinfluften Zaubergesethe, welche das nacherilische Judentum auf Mose zurückführte. Kurz, es ist ein buntscheckiges groteskes Gewand, in dem uns der Zauberwahn vorgeführt wird, über das wir vielleicht lachen könnten, wenn wir nicht wüßten, daß es jedem, dem es übergestreift wurde, den Tod so unfehlbar brachte, wie einst das Nessus-Gewand dem Sohne der Alkmene.

Waren also in bezug auf das eigentliche Material des Zauberglaubens die Scholastiker nur Sammler, nichts als Sammler, so ist dagegen die planmäßige, pseudowissenschaftliche Derarbeitung desselben zu einem Glaubenssund Geselben zu bie den Ruhm streitig machen wollen, daß sie es gar meisterlich verstanden haben, sche und schamlos von den Dächern zu predigen, was bis dahin in der Finsternis und in den Kammern herumschlich, weil es das Cageslicht zu fürchten hatte.

Aber noch in einem andern Punkte bewiesen sie ihre Produktivität. Die Zuspitzung des ganzen Zauberwahnes auf das weibliche Geschlecht gehört ihnen ebenfalls ureigentümlich an. Mit andern Worten, die scholastisch gebildeten Inquisitoren sind die Entdecker oder Ersinder der Hexen und des noch heute im Volke lebendig fortlebenden Hexenbegriffes. Sie sind diejenigen, welche der Frauenwelt das Brandmal der Teufelsbuhlschaften endgültig aufgedrückt haben, so daß vom 15. bis 18. Jahrhundert die Opfer dieses unseligen Wahnes sast ausschließlich

Frauen geworden find.

Auch diese Abirrung hängt mit der Entwicklung des Ultramontanismus auf das engste zusammen. Gregor VII. hatte mit rücksichtsloser Energie die Chelosigkeit der Weltgeistlichkeit zum Kirchengeset gemacht; und zwar im Unterschied von der griechischen Kirche murde sie nun auch der niedrigen Geiftlichkeit auferlegt. Es mag sein, daß diese brutale Magregel nicht bloß im Interesse der Disziplin, sondern namentlich auch im Interesse der Erhaltung des kirchlichen Vermögens geboten war. Das Mittelalter kannte eine bloß berufliche Beamtenschaft noch nicht, daher war vielleicht die Gefahr nicht gang ausgeschlossen, daß die kirchlichen Remter mit ihrem ungeheuren Candbesitz, gerade so wie die staatlichen Würden, als erbliche Lehngüter der Kirche allmählich entfremdet werden konnten. Aber ob nun diese Gefahr vorlag oder nicht. Gregor VII. hat in seinem Derhalten bewiesen, daß ihm der Coelibat ein blokes Machtmittel war. Die unsittlichen Solgen dieser päpstlichen Magregel wurden gar bald auf fast allen Synoden erörtert, aber die dort vorgeschlagenen Abhülfen erwiesen sich fämtlich als Dalliativmittel, die den Krebsschaden der Weltgeistlichkeit nicht zu beilen vermochten.

Der Dersuch des Kaisers Sigismund auf dem Konstanzer Konzil, den Geistlichen die Erlaubnis zur Ehe wieder zu verschaffen, blieb wie so viele gute und fruchtbare Gedanken seines Resorm-Konzils eine "unzeitige" Geburt; die wahrhaft christlichen Gedanken seiner "Resormation" konnten erst durchgesührt werden, als Luther den Bann Roms abgeschüttelt hatte. Alle noch so berechtigten Einwände und Dorstellungen der in ihrem sittlichen Leben schwer bedrängten Geistlichkeit verhallten im Mittelalter, wie in der Neuzeit, ungehört oder sanden eine zynische Absertigung im Sinne des Kanzlers Gerson, der sich nicht schwen, den Gegnern des Coelibates zu sagen: eine geistliche Person bricht ihr Gelübde nicht, wenn sie die Pslicht der Keuscheit übertritt. Denn, so fährt der berühmte Kanzler fort, das Gelübde der Keuscheit bezieht sich nur auf die Unterlassung der Ehe. Wer daher sich nicht verehelicht, bricht sein Gelübde nicht, obgleich er sehr schwerssicht sich

(Cheiner II, 670). In seiner Predigt gegen die Ausschweifung gibt er sogar den echt jesuitischen Kat, wenige Sünden zu begehen und indessen recht viel Gutes zu tun. Aber man achte darauf, daß es heimlich geschehe, an keinem Seste oder heiligem Ort oder mit unverehelichten Personen. Wahrlich eine prachtvolle Illustration zu jenem berüchtigten Wort: si non caste, tamen caute! (Zu deutsch:

Wenn nicht züchtig, so doch vorsichtig.)

Man wird dem in seinen Menschen so schwer geschädigten Weltklerus ein gewisses Mitgefühl nicht versagen können. Er wußte, daß die Bewilligung der Che, einzig und allein von dem guten Willen des Papstes abhing — der Coelibat der Weltgeistlichen ist nie ein Glaubenssah der römischen Kirche geworden —, und er hat auch immer wieder den Versuch gemacht, diese Einwilligung zu erlangen. Noch in den dreißiger Jahren des vorigen Jahrhunderts trug sich die katholische Geistlichkeit mit der bestimmten hossung, der Papst würde sie demnächst aus ihrer unwürdigen Cage befreien; aus dieser Stimmung heraus ist das berühmte Buch der Gebrüder Theiner entstanden, das in der offenherzigsten Weise die Schäden und die Schande der erzwungenen Chelosiakeit darlegt.

Gang anders liegt jedoch die Sache bei dem Monchtum. Hier gehörte die Chelofigkeit gewissermaßen so zum Kern und Wesen ber gangen Institution, daß icon der Entschluß, Mönch zu werden, gleichbedeutend war mit einem Verzicht auf das Cheleben. Wenn nun diefer Entschluß immer aus rein religiösen Beweggrunden ("um des himmelreichs willen" Matth. 19, 12) gefaßt ware und pon gereiften und gefestigten Charakteren, die da wußten, wem sie entsagten, so ware die Geschichte des Monchtums zwar nicht frei geblieben von den krankhaften halluzinationen eines heiligen Antonius und anderer heiligen, die sich den Kampf mit der sinnlichen Natur zu leicht vorgestellt hatten, aber sie hatte doch nicht so oft im Schmutze geendet. Tatsächlich ist jedoch wohl in weitaus den meisten Sällen der Entschluß gum Monchsleben durch die weltlichen Vorteile, die er brachte, mit bestimmt worden. Die Benediktinerklöster waren allmählich die Asple von faulen Nichtstuern geworden, die, durch die Befreiung von allen staatsbürgerlichen Dflichten und durch die unermeflichen Reichtumer der Klöster angezogen, dort ihre Tage (nach der Schilderung Anselms von havelberg) in gerade nicht gotigefälliger Weise totschlugen. Dieser in der Natur des Mönchswesens liegenden Tragik gegenüber erwiesen sich alle Reformen ohnmächtig, wie das v. Eicken (Geschichte und Snitem der mittelalterlichen Weltanichauung) an den verschiedenen Mönchsorden bis zum Ueberdruß nachgewiesen hat. Jeder neue Orden beginnt mit einer neuen Betonung des alten asketischen Ideals. Und wie Kinder fich aufmachen, um am Saum der Berge oder

am Rande des Waldes die Stelle zu finden, wo der himmelsbogen die Erde berührt, so ziehen ganze Geschlechterreihen aus, von sehn= füchtigem Derlangen getrieben, nun endlich die absolute Armut und Keuschheit hier auf Erden zu verwirklichen. Aber je mehr icheinbare Erfolge fie in ihrem Streben haben, desto größer wird das Ordenspermögen, desto größer der Zudrang, - und desto unsaubrere Elemente schleichen sich in ihre Reihen, desto schneller bricht das Verderben über sie herein; obaleich es nicht alle schlieklich so arg trieben, daß sie wie die Jesuiten auf Wunsch des ganzen ge= bildeten Europas aufgehoben werden mußten. Wenn jedoch die Kutte der Bettelmonche verhaltnismäßig icnell in den Ruf kam, ein Deckmantel der Unkeuschheit zu sein, so lag das wohl haupt= sächlich daran, daß seit dem 13. Jahrhundert in Rom nicht mehr die Treue gegen die Gelübde, sondern nur noch die politisch-ultramontane Zuverlässigkeit geschätzt wurde (hauck IV, 889); und dieser glaubte man bei einem schlechten Monche, wie bei einem schlechten Priefter ficherer zu sein, als bei einem ehrenhaften Manne, der nicht von der Gnade der Kurie allein abhing.

Es ware gang merkwürdig gewesen, wenn die Kleriker sich nicht selbst die Frage vorgelegt haben sollten, wer eigentlich daran Schuld fei, daß fie ihr Keufchheitsgelübde nicht halten konnten, das doch viele einst in autem Glauben und in der besten Zuversicht abgelegt hatten. Und es ist nur zu menschlich, daß sie die Schuld nicht in sich und in ihrer unnatürlichen Lage suchten, sondern in dem Weibe. Die in den klerikalen Kreisen stets porhanden gewesene Geringschätung des weiblichen Geschlechts und namentlich der Ebefrau hatte sich infolge gewisser Ausschreitungen des höfischen Lebens zu einer Derachtung der Frau als sittliches Wesen gesteigert. Wie immer im Mittelalter verkündigte zuerst Frankreich der Welt diese neue Weisheit durch den Mund des Domherrn Jean de Meung († 1320), des geistreichen Fortsetzers des Rosenromans. Die ungeheure Verbreitung, die dies allegorische Gedicht in Europa fand, - wurde es doch damals mehr gelesen als das unsterbliche Werk Dantes - verdankt es nicht zum wenigsten den weiberfeindlichen Auslassungen seines Verfassers, die von den Klerikern natürlich mit Behagen genossen wurden. Jean de Meung war freilich verständig genug, nicht an Zauberei zu glauben, doch seine offen zur Schau getragene Weiberverachtung machte Schule. Sicher ist, daß sein "die Frau ist verschlagener als der Teufel" bald in der Mönchswelt ein vielstimmiges Echo fand: die Frau ist der Teufel, oder wenigstens sein bestes Instrument. Mit anderen Worten ein Gedankengang, wie ihn hans hoffmann in seinem herenprediger fälschlicherweise einem evangelischen Geistlichen andichtet, ist dem Gebirn irgend eines mittelalterlichen Monches entsprungen, der bamit die Frage, warum das Keuschheitsgelübde so selten gehalten wurde, endgültig gelöst zu haben glaubte. Mit dieser Sösung war der Hexenwahn geboren, der wie das Wort "Hexe" selbst erst im 14. Jahrhundert auftaucht, also verhältnismäßig sehr jungen Ursprungs ist. Seine Entstehung erklärt die enge Verbindung, in welcher er von Anfang an zu dem Geschlechtsleben steht. Erst im weiteren Verlauf belastete man das weibliche Geschlecht auch noch mit dem ganzen Apparat des uralten Zauberwahnes, sodaß fortan nur noch von Hexen als den eigentlichen

Trägern des Zauberwesens die Rede ist.

Wohl erhoben sich etliche Stimmen zugunsten der schwer angegriffenen Frau, unter anderen der liebenswürdige Martin le Franc, der eine Verteidigung der Frauenehre (Champion des Dames) schrieb, aber sie verhallten in dem allgemeinen Verdammungsurteil, das die führenden Männer in Wort und Schrift über die Frau fällten: als Romanen sowohl, wie als Vertreter der Kirche schätzten sie nur das jungfräuliche, kein Geschlechtsleben führende Weib wert. Denn, wie hansen (II, 420) gang richtig bemerkt, sobald "das Weib seinem natürlichen, geschlechtlichen Berufe folgt, kommt in der katholischen Kirche regelmäßig jene aus dem Orient stammende Vorstellung zur Geltung . . ., die sich nicht genug tun kann in der häufung von Schmähungen auf das weibliche Geschlecht, auf das Weib als das Gefäß der Sunde, weil es den nach Entsagung strebenden Mann immer neu versucht." Und daß dieses Geschöpf seit Epas Zeiten nicht blok der Sunde, sondern auch der Zauberei zugänglicher sei als der Mann, war durch Alerander von hales († 1245) für Welt- und Ordensgeistliche eine ausgemachte Sache geworden.

Welche empörende Auffassung von der Frau schlieklich in diesen kirchlichen Kreisen berrichte, zeigt am besten der herenhammer. Was Institoris dort über die Frau als sittliches Wesen vorträgt, das sind schon keine Junggesellen-Wiße mehr, etwa à la Schopenhauer, das sind die Aeußerungen einer hundemoral, welche sich die auf der Candstraße alt gewordenen Domini canes zu eigen gemacht hatten, wo sie natürlich nur mit "fahrenden Weibern" in Berührung gekommen waren. Seitdem hat sich, wiederum dank der Reformation, diese ultramontane Verachtung der verheirateten Frau niemals wieder so frech an das Tageslicht gewagt, obgleich jene nur pathologisch zu verstehenden Gedankenverbindungen noch heute manchen römischen Ordensleuten ungemein nabe liegen müssen. hat doch der Dominikaner Denisse den Versuch gemacht, wissenschaftlich zu erweisen, daß die Reformation allein dem zügellosen und ungestümen Drang nach dem Weibe entsprungen sei. Da aber Luther nach der ausdrücklichen Erklärung Denifies ein häresiarch ist, alle häresien jedoch nach gut römischer Lehre vom Teufel eingegeben sind, so ist für jedes ultramontane Gemüt der erbauliche Schluß naheliegend: Also ist die Reformation ein Werk des Teufels, das er wieder einmal durch sein hauptwerkzeug, das Weib, zustande gebracht hat. Man sieht daraus, daß die Dominikaner, wie die Bourbonen, nichts vergessen, aber auch nichts zugelernt haben.

## IV. Die Hexenverfolgungen in der protestantischen und katholischen Welt.

Um 1500 war für den Hegenfeldzug in Europa theoretisch und praktisch alles fertig gestellt: der Dapst hatte mit der berüchtigten herenbulle von 1484 seine Sanktion zu dem beginnenden Morden im voraus erteilt; der herenhammer, durch die neue schwarze Kunst der Buchdrucker seit 1487 in vielen tausend Eremplaren verbreitet (bis 1520 wurde er dreizehnmal gedruckt!), war in den händen der geistlichen und weltlichen Richter, die vor Eifer brannten, ihren Glaubensmut an den armen heren auszulassen. Trokdem sollte es diesmal noch nicht zu einer frischen, fröhlichen Herenvertilgung kommen! Mit starker Siegfriedfaust war Luther dem UItramontanismus an die Gurgel gefahren, und hatte ihn so derb geschüttelt, daß er für lange Zeit zu Boden sank. Der gewaltige Sturm, der durch Luthers Auftreten in Deutschland und in den übrigen Kulturländern entfacht wurde, beschäftigte alle Geister diesseits und jenseits der Alpen derartig, daß sie für nichts weiter Sinn und Interesse hatten als für die rein religiösen Fragen. So kam es, daß die herenverfolgung unterbrochen wurde, scheinbar sogar völlig einschlief. Als aber der Ultramontanismus aus seiner Betäubung wieder erwachte, da entstand mit ihm auch sein ureigenstes Kind, der herenwahn, zu neuem Ceben, ja erst jest gewann er eine Ausbreitung und Macht, die jeden oberflächlichen Beobachter einfach in Erstaunen segen muß und leicht zu der irrigen Meinung verführen kann, der Protestantismus habe überhaupt den herenwahn recht eigentlich geschaffen.

Janssen, der in seinem ultramontanen Geschichtswerk die schmuzige Wäsche des Protestantismus vor den Augen seiner Leser mit triumphierender Schadenfreude ausbreitet, hat sich denn auch beeilt, diesen Trugschluß "wissenschaftlich" zu erweisen: Das Zeitzalter der hezenverfolgung ist das Zeitalter des aufkommenden Protestantismus, folglich ist der Protestantismus zunächst und hauptsächlich für den hezenwahn verantwortlich zu machen. Es mag sein, daß Janssen versonlich von der Richtigkeit dieser Beweis-

führung überzeugt war. Das Material, das ihm von den katholischen Geistlichen Deutschlands bereitwilligst gesammelt und zugestellt worden war, und das er dann mehr oder weniger geschickt verarbeitete, betraf ja nur das Reformationszeitalter, und er fühlte in seinem Gewissen nicht den Drang, den Ursprüngen dieses Wabnes weiter nachzuforschen, sondern beanuate sich mit der einfachen Seststellung, daß dieser oder jener Protestant das oder jenes über die heren und die Notwendigkeit ihrer Verfolgung gesagt habe. Die Unzulänglichkeit dieser rein mechanischen Scherenarbeit, mit der die von ihm und seinen helfershelfern aus den protestantischen Schriftstellern ausgeschnittenen Sitate bier aneinandergereiht murden, liegt auf der hand. Mit derselben Methode, wie Janssen dem Protestantismus, so hat hernach hoensbroech in seinem bekannten Buch "Das Papsttum" dem Papste den gangen Jammer des Berenwahns in die Schuhe zu schieben gesucht. Aber erst hansen bat in seinem von uns so oft angeführten Werke den urkundlichen Nachweis erbracht, daß der herenwahn ein Produkt des mittelalterlichen Ultramontanismus und der Scholaftik ist, der fir und fertig im Jahre 1500 dasteht, um seinen verheerenden Umgug durch Europa zu halten. Dieser Umzug ist durch die Reformation nur aufgehalten und verschoben, leider aber nicht verbindert worden.

Wie ist diese auffällige, diese betrübende Tatsache zu erklären? Wir muffen por allem bedenken, daß der weltliche Richter allerdings erst um 1500 mit dem erhobenen "herenhammer" zum Dreinschlagen bereit stand, daß jedoch der herenwahn selbst, wie wir gesehen haben, schon mindestens 150 Jahre alt war. hatte also Zeit genug gehabt, sich auszubreiten und im Dolksgemut Wurzel zu fassen. Diese Verbreitung vollzog sich besonders durch den Beichtstuhl. "Daß noch jett die Beichte in der römischen Kirche ein Institut ist, welches der Geistlichkeit einen unbeschreiblichen Einfluß sichert, bedarf der Erwähnung nicht. Dergleichen wir aber unfere Beit mit der früheren, so stellt sich uns doch ein wesentlicher Unterschied dar. Die Beichte war in der Zeit des 15. Jahrhunderts in Wahrheit ein Tribunal, welches alle Stände und jedes Alter umfaste und dem zur Erkenntnis gekommenen Kinde, wie dem Manne und Greise Lehre und Unterweisung darbot, aber auch in niederer, höherer und höchster Instanz das Urteil sprach. Man wurde fich taufden, wenn man in dem Beichtpriefter jener Zeit nur den lehrenden, ermahnenden, troftenden greund des Beichtenden sehen würde. Er war in Wahrheit ein Richter, der in dem ihm zugewiesenen Kreise ein unbedingtes Urteil an Gottes Statt fällte" (Geffcken S. 24). Doch so groß die Macht des Beichtstuhls, so groß war auch die Gefahr seines Migbrauchs. Darum hatten immer wieder erfahrene Bischöfe und besorgte Driefter die Beichtväter

à

gewarnt, sie follten nicht durch taktlose, indiskrete oder zudringliche Fragen über das 6. Gebot der Jugend (schon 7jährige Kinder mußten beichten!) Anstoß und Aergernis geben (ne discant quae ignorabant, zu deutsch: daß sie nicht lernten, was sie noch nicht wüften). Trokdem wird uns immer wieder von diesem Mikbrauch des Beichtstuhls berichtet; immer wieder versuchten die Beichtpriester namentlich der Jugend durch endlose Fragen alle möglichen Geständnisse zu entlocken, obgleich jeder verftändige Driester wußte, 3. B. Johann Wolff um 1478, daß die Kinder nur um möglichst schnell aus dem Beichtstuhl loszukommen, zu allem Ja saaten. Aber kein Warner stand in bezug auf Jauberei und herenwahn dem Beichtpriester zur Seite: im Gegenteil, bier galt es seit der Karolinger Zeit als heilige Gewissenspflicht, auch den letten Resten des heidentums bei den Beichtenden nachzuspüren. Und dieselbe Pflicht bestand fort, nachdem in den Köpfen der Kleriker das heidentum allmählich zum Ceufelskult, zur Zauberei und Hererei herabaealitten war. Nun stelle man sich einmal einen Geist= lichen vor, der eben eine jener beliebten Predigten über das 1. Gebot gehört, gehalten, gelesen oder auch nur rezitiert hatte, in der gewöhnlich alle Arten der Zauberei und hererei abgehandelt wurden; man stelle sich einen Mann wie Nieder, Institoris, Sprenger oder den Frater hungarus im Beichtstuhl vor, und man wird sich die Art seiner suggestiven Fragen ohne Muhe denken können. Jum Ueberfluß wiesen die im 15. Jahrhundert verbreiteten und gebruckten Beichtspiegel den Priefter geradezu an, seine gragen nach dieser Richtung und in diesem Sinne zu stellen. So heißt es in einem Beichtspiegel von 1474 (Geffchen S. 99 – 100): "hastu gezaubert oder loszen zaubern, oder hastu rat oder dot dazu gegeben?" Und nach langer Aufzählung germanischen Aberglaubens "Hastu mit der ichwarken Kunft umgegangen?" Um folde Fragen zu stellen, dazu war selbstverständlich auch der dummste, der blödeste Priefter klug genug, und wir haben alle Ursache anzunehmen, daß nicht blok einer, daß hunderttausend Priester täglich und über 150 Jahre lang diese und ähnliche Fragen gestellt haben! Da kann es doch wahrhaftig nicht überraschen, daß schließlich dieser ganze hegenunsinn, nachdem er so intensiv dem Dolke einkatechisiert war, aus dem Volke wieder herausklang, so daß die Inquisitoren am Ende sich triumphierend auf das übereinstimmende Zeugnis des gesamten Volksbewuhtseins berufen konnten. Es war hier wie bei den Solterfragen, die man den heren selbst vorlegte, derselbe circulus vitiosus, in dem man sich bewegte! Ein so bearbeitetes Volk fand aber die Reformation vor, so instruierte Geistliche und Mönche übernahm sie vielfach als Prediger, und gleichzeitig behielt sie hier in Deutschland wenigstens - noch Jahrhunderte lang die Ohrenbeichte bei. Es wäre daher ein Wunder gewesen, wenn die Kirche der Reformation aus dem alten ausgefahrenen Geleise des Ultramontanismus mit einem Ruck hätte berauskommen können.

Nach dem Gesagten wird man es begreifen, daß Cuther zeit-lebens die volkstümlichen und massiven Dorstellungen vom Teufel und Teufelsspuk, von hezerei und Zauberei bewahrt hat, in denen er nun einmal groß geworden war, und die er, wie alle seine Zeitgenossen, mit der katholischen Muttermilch eingesogen hatte. Zum Glück ist er jedoch nie in die Lage gekommen, ein maßgebendes Urteil über die hezen zu fällen. Aller Wahrscheinlichkeit nach würde er sie ebenso unbedenklich wie Calvin dem Seuertode übergeben haben (Soldan-heppe I, 432). Dies um so mehr, als bei dem alternden Luther eine gewisse reaktionäre Strömung einseth, die ihn fast sehnsüchtig nach den Zuchtmitteln der römischen Kirche zurückschauen ließ. Doch, und das möchten wir noch einmal betonen, hatte er gar keine Veranlassung, sich mit der hezenfrage pflichtmäßig auseinanderzusesen, da sich zu seiner Zeit dieser Spuk nicht groß an die Oberstäche wagte.

Was von Cuther gilt, das gilt auch von seinen Mitstreitern, sie alle kamen aus der römischen Kirche und teilten die ultramontane scholastische Weltanschauung. Sie begnügten sich, die Grundbogmen des Protestantismus biblisch und historisch zu erweisen, und überließen den weiteren Ausbau des ganzen Cehrspstems vertrauensvoll einer späteren Jukunft, die dazu mehr Zeit und Muke

haben würde.

Diese Zeit fanden allerdings die Epigonen, die in scharfer pole= mischer Auseinandersetzung mit ihren Gegnern die evangelischen Grundwahrheiten zu verteidigen wußten. Aber auf der Peripherie, auf den Außenwerken der Dogmatik, und dazu gehört doch die Teufelslehre und der Herenwahn, blieb auch bei ihnen alles beim alten. Außerdem wurden fie, wie icon vorher Calvin, durch jene Berufung auf die alttestamentlichen Zaubereiverbote (S. 26) geradezu irregeführt, denn trot ihrer Wortklauberei sahen sie nicht, daß die biblischen Aussagen nichts mit dem mittelalterlichen Wahn gemein haben, und ebensowenig ahnten sie, daß die berühmte here von Endor keine here im Sinne der Scholastik, sondern nur eine gewöhnliche Totenbeschwörerin war. Ja man kann sich sogar des Gedankens nicht erwehren, daß diese Epigonen in der Angst vor dem Dorwurf der Keherei, aus der sie ja auch die überlieferte Trinitätslehre nicht anzurühren wagten, ihre Aussagen über diese Dunkte den katholischen Dogmatikern möglichst anzupassen suchten. Wußten sie doch, daß die Jesuiten mit icarfen Augen ihre Bucher durchmusterten und jede Abweichung als Keperei gebrandmarkt hätten. Deshalb schrieben sie, vielleicht nur in veränderter Reihenfolge, ihre katholischen Gegner ab, wie sie ja auch von diesen das aristotelische Gerippe ihrer Lehrgebäude entlehnten. So ist es gekommen, daß fast zwei Iahrhunderte lang die protestantischen Lehren über den Ceusel und was mit ihm zusammenhängt, nicht viel anders lauteten, als in den gleichzeitigen römisch katholischen Lehrbüchern, ja wie sie von manchen katholischen Dogmatikern mit oder ohne viel Seder-

lesens noch heute vorgetragen werden.

Diese Sachlage anderte sich auch nicht, als mit dem Erwachen der Gegenreformation, im zweiten Drittel des 16. Jahrhunderts, die Herenprozesse wieder aufkamen und nun auch in protestantische Denn die herenprozesse gingen ja die Cänder binüberariffen. Theologen als Theologen schlechterdings gar nichts an, sie waren durch den in seiner Art genialen Schachzug des Institoris dem geist= lichen Tribunal entzogen und dem weltlich en Richter überwiesen. Dieser mochte, wie 3. B. im Prozest gegen die Mutter Keplers, des berühmten Astronomen, den Ortsgeistlichen über Ruf und Leumund der Angeklagten befragen, aber die Entscheidung lag allein in seiner hand. Mur in zweifelhaften gallen, die aber sehr selten vorkamen, da nach dem herenhammer das Verbrennen immer das Sicherste und Einfachste war, nur in zweifelhaften gallen, in denen der Richter selber Bedanken trug oder der Angeklagten mächtige Bürsprecher zur Seite standen, wurde es gebräuchlich das Gutachten einer Rechtsfakultät anzurufen. Also auch hierbei war die Geistlickeit, wie bei dem ganzen Drozek, so gut wie ausgeschaltet, stellenweise war ihr nicht einmal die halbpassive Rolle geblieben, die sie noch heute bei jeder hinrichtung zu spielen hat. Daber kommt es, daß 3. B. der Prenglauer Chronist Suring, Pfarrer von St. Sabinen 1654-1673, die wenigen herenverbrennungen, die daselbst stattfanden, einfach aufführt, ohne mit der Wimper zu zucken. Er stand zwar voll und ganz auf Seite des Herenrichters und hielt die Herenverbrennung für eben so nötig und heilsam, wie das Aufknupfen der Spigbuben und Mörder, aber von Amtswegen war er daran nicht weiter beteiligt. Können wir daher seinen Standpunkt einen mehr oder minder indifferenten nennen, so fehlte es bekanntlich damals auch nicht an evangelischen Geistlichen, die offen und laut gegen die herenverfolgungen sich erhoben; daneben gab es selbstverständlich auch sehr viele Pastoren, die als eifrige herenverfolger in der Deffentlichkeit hervortraten und sich nicht genug tun konnten in ihrem Eifer, das geuer der Scheiterhaufen zu schüren. Das war jedoch nur der Ausfluß ihres Temperamentes und Geschmackes, das hatte so gut wie keine rechtliche Tragweite, jedenfalls nicht die Bedeutung und Tragweite, als wenn ein katholischer Bischof, der zugleich Candesherr war, ganze hekatomben diefer unglücklichen Seelen verbrennen lieft.

Daß gerade in den lutherischen Ländern Institoris' Rat teilsweise bis zur völligen Beseitigung des geistlichen Beisitzers durchgeführt wurde, hängt mit der Läsissierung der Gesellschaft zusammen, die allerdings eine Konsequenz des protestantischen Prinzips war, aber eine Konsequenz, die zunächst nur von den Iuristen gezogen wurde und ihnen hauptsächlich zugute. kam. Schon Luther hatte mit wachsendem Unwillen bemerkt, wie die Iuristen oder "Politici" sich sofort in die frei gewordenen Stellen drängten, die bis dahin die juristisch geschulten höheren Geistlichen der römischen Kirche innegehabt hatten. Die im Rate der Sürsten sitzenden Iuristen rissen die Leitung und Regierung der einzelnen Landeskirchen bald an sich, denn den Lutheranern fehlte, als echten Deutschen, jedes organisatorische Talent, und die Rechthaberei und Starrköpsigkeit ihrer Pastoren sorgte dafür, daß der Begriff "Kirche" sich allmäblich in Atome auslöste.

Wohl in den meisten protestantischen Ländern war dem geistlichen Stande von der früheren Herrenstellung nichts anderes übrig
geblieben, als daß auf den Hochschulen die Professoren der Gottesgelahrtheit nach wie vor den ersten Plaß beanspruchten. Im Leben
und in der Gesellschaft hatten sedoch die weit besser bezahlten Juristen überall den Vortritt gewonnen und wußten ihn eifersüchtig zu
behaupten. Sie gerade waren am allerwenigsten geneigt, sich von
den Predigern in ihrer eigentlichen Domäne der Rechtsprechung,
wozu doch die herenprozesse gehörten, viel dreinreden zu lassen.

Wir mußten auf diese rechtliche und gesellschaftliche Verschiebung in der Stellung der evangelischen Geistlichkeit wenigstens hinweisen, denn sie erklärt uns zur Genüge, daß der geistliche Stand, ber von den weltlichen Behörden auf Schritt und Tritt gemaßregelt und täglich von der drückenosten Nahrungssorge oder anderen Kalamitäten bedrängt wurde, nicht gerade in der Lage war, der protestantischen Welt das Banner der Aufklärung freudig und siegesgewiß voranzutragen. Dazu fehlte ihm überdies schon jeder freie, weitere Ausblick und jedes Augenmaß. Die einzelnen Candes= kirchen hatten sich ja krähwinklig gegeneinander abgepfercht in ihren Grengpfählen, die sie für die Enden der Erde hielten! Trogdem — es ist geradezu bewundernswert — erhob sich aus dem gedrückten Pastorenstande ein Menfahrt, der gegen das den heren angetane Unrecht laut und furchtlos protestierte, der nicht anonym, wie der Jesuit Friedrich von Spee, sondern mit offenem Distr in die Arena sprang. Und dieser tapfere Mann fand einen ebenso tapferen Drucker, der seine Schrift herausgab. So etwas war denn doch nur in protestantischen Candern möglich, wie ja auch Spee sein Buch nur in dem protestantischen Rinteln und ohne Approbation seines Ordens drucken lassen konnte.

Allein alle Bücher gegen den herenwahn, wie die von Wener, Prätorius, Menfahrt oder Spee, und selbst die Schriften, Dissertationen und Vorlesungen des Hallichen Professors Christian Thomasius (1650 – 1728) blieben ein Schlag ins Wasser, solange man nicht aus der zuchtlosen Zersplitterung der mittelalterlichen Rechtspsiege mit ihren elenden Patrimonialgerichten herauskam. Die verschiedenen Cokalrichter, die in den Anschauungen des Herenhammers lebten und webten, die allem Klatsch und Tratsch zugänglich und auch von persönlichen Rankünen oft nicht frei waren, ließen stumpssinnig die Folter weiter arbeiten, und die lieserte in altgewohnter Weise die untrüglichsen Beweise für das Vorhandensein von beren.

Diesem greulichen Unfug, daß sich womöglich jeder Rittergutsbesitzer als Gerichtsherr den Lurus eines Galgen und eines nach bem herenhammer instruierten Solterknechtes, eines "Fiscals", gestattete, machte in Preußen Friedrich Wilhelm I. ein Ende. Mit seinem Mandat vom 13. Dezember 1714 entzog er kurz den Datrimonialaerichten alle Zauber- und herensachen und überwies sie nach Berlin zur Untersuchung, indem er sie feiner königlichen Bestätis aung porbehielt. Mit dieser Ueberweisung an eine Zentralinstanz war dem herenprozeß selbst das Lebenslicht ausgeblasen. Nun standen ja Kläger und Derklagte vor unvarteilschen Richtern. die nicht auf das achteten "was die Ceute sagen", sondern nichts als die Wahrheit suchten. Dort in Berlin fanden die armen Wesen endlich Richter, die entweder selbst mitten drin in der wissenschaftlichen Sorfcung ftanden, oder doch kraft ihrer Stellung verpflichtet waren, auch die neueste Sachliteratur zu kennen; mit andern Worten, sie standen por Freunden oder Schülern eines Christian Thomasius, der zum erstenmal von juristischer Seite aus das Licht der protestantischen Aufklärung in diesen mittelalterlichen Wust batte fallen lassen. In diesem Lichte verschwanden nun bald und für immer die Spukgestalten der Scholastiker und mit ihnen auch die Solter der papstlichen Inquisition. Der lette herenprozes in Berlin fand 1728 statt; zwar endete er noch mit einer Derurteilung zu lebenslänglichem Arbeitshause, aber auch dies traurige Ergebnis war immerbin schon eine erfreuliche Abweichung von den blutaieriaen Raticilagen des herenhammers (S. 9).

Ganz anders gestalteten sich die Dinge in den katholisch gebliebenen Reichsteilen. Dort büßte die römische Geistlichkeit trok Institoris ihren maßgebenden Einsluß bei den hexenversolgungen nicht ein; im Gegenteil, die Väter der sogenannten Gegenresormation, die Jesuiten oder die "spanischen Priester", wie sie damals mit Recht genannt wurden, nutten die Art Vormundschaft, die sie gar bald über die geistlichen und weltlichen herren gewonnen

hatten, weidlich aus, um ihre Beichtkinder auf alle häretiker, d. h. Lutheraner und heren, scharf zu machen (Soldan-heppe II, 32 f. 203 f.). Der Einfluß diefer Auslander - denn Auslander waren die Jesuiten hier in Deutschland und sind sie auch stets aeblieben - war um so verderblicher und unheimlicher, je weniger er sich fassen ließ. Der Oeffentlichkeit gegenüber blieben sie unverantwortliche Ratgeber, die sich mit Vorliebe hinter dem Gitterwerk oder den Gardinen des Beichtstuhls versteckten (Riegler 5. 189). Deshalb ist ihr Einfluß nur ausnahmsweise wie bei Marimilian I. in Banern nachweisbar. Schriftstücke, die sie kompromittieren könnten, haben die spanischen Priester nirgends gurückgelassen. Wo sie etwa porhanden waren, sind sie noch immer rechtzeitig verschwunden. So fehlen ja bekanntlich in dem Gebeimarchiv des Vatikans auch alle Akten, die sich auf die Aushebung des Ordens durch Clemens XIV. beziehen; nur die leeren Mappen mit den Aktenschwänzen sind noch vorhanden. - Jug und Ziel kam in die gegenreformatorische Bewegung wie in die herenver-

folgungen Süddeutschlands erst durch die Jesuiten.

Trauriger wie damals hat sich wohl die politische Unfähigkeit des Deutschen und besonders des Luthertums nie geoffenbart. Nur die Eroberung Indiens durch die Engländer bietet uns noch allenfalls einen Dergleich für das, was sich dort abspielte. Wie es in Indien, dank dem Kastengeist seiner Bewohner, einer Handvoll Soldaten gelang, sich in kurzer Zeit eine ganze Welt zu unterwerfen, so wurden unsere süddeutschen Glaubensbrüder ständeweis aufgerollt und vernichtet. Die Städter, wie die adligen Grundherren, sahen gleichgültig von ihren Mauern aus zu, als die Bauern abgeschlachtet wurden; der Adel kummerte sich nicht um die Niederlage der Städte und witterte erst Unheil, als es ihm selber an Kopf und Kragen ging. Inmitten dieser Tragödie klingt, einem Satyrspiele vergleichbar, der hirnverbrannte hader der lutherischen Prädikanten unter einander, klingen wie ein Hohngelächter der hölle die weichmütigen Ratschläge unserer theologischen Sakultäten. die den Gehorsam gegen die Obrigkeit den Bauern noch predigten, als diese schon längst von den herbersdorfern und Pappenheimern massakriert, oder an die nächsten Bäume aufgeknüpft worden waren (Loesche, Geschichte des Protestantismus in Oesterreich S. 66 ff.). Was nütte es den armen Lutheranern, daß sie im Handumdrehen mehr Märtyrer aufzuweisen hatten, als die römische Kirche jemals in ihrem Kampfe gegen das deutsche und slavische heidentum? Der undankbare Protestantismus hat sich kaum ihre Namen gemerkt, und die Jesuiten forgten dafür, daß ihre geschändeten Graber unbekannt und ungeehrt blieben, denn diese Gebeine konnte die römische heiligenindustrie nicht gebrauchen, sie waren zu echt! Noch nicht 100 Jahre waren seit der Ankunft der spanischen Priester ins Cand gegangen, da herrschten sie bereits in jenen Drovingen, die einst die blübenosten Stätten des deutschen Lebens und der deutichen Kultur gewesen waren. Jest fand sich unter den dortigen geistlichen Würdenträgern auch kein Mann mehr, der sich in Berensachen eine eigene Meinung erlaubte, wie jener wachere Bischof von Briren, Georg Golfer, der noch 1485 den großen herenverfolger Heinrich Institoris mit Schimpf und Schande aus seinem Sprengel perigate. Denn solange es eine selbstbewufte deutschkatholische Geistlichkeit gab, solange hat sie auch gegen jenen ultramontanen Aberglauben protestiert (Riegler 5. 147). Jest gab es nur noch Jesuiten und Jesuitenschüler. Jest war das brave deutsche Volk so vollständig entrechtet und mundtot gemacht, daß fortan Spanier, Italiener ober Franzosen seine Wortführer sein mußten, wenn es galt, mit den verhaften Protestanten über Religionssachen zu verhandeln.

Doch dürfen wir uns nicht porstellen, als hätten die geschmeidigen Jünger Conolas sich jemals vorgedrängt: nein, das war ja ihre große Kunst, die sie schon auf dem Tridentiner Konzil bewiesen hatten, fich demutsvoll mit dem niedrigsten Sige zufrieden zu geben. während sie tatsächlich das gange Spiel leiteten und die Karten geschickt zum Vorteil des Papstes zu mischen verstanden. Auch wußten sie, wie argwöhnisch gerade der süddeutsche Adel sie anfänglich beobachtete. Aber sie überwanden alle seine mistrauischen Bedenken, wohl in ähnlicher Weise wie der berühmte Jesuitenpater, den uns Pascal in den Lettres provinciales schildert; den Rest besorgten ihre Schulen, die in der Uebermittelung eines vorzuglichen Drills und einer glangenden weltmannischen Bildung das denkbar höchste leisteten. Bald war es ein öffentliches Geheimnis, daß es für die Sohne des Adels keine besseren und bequemeren Leiter gab als diese auten Väter, die für die allerhöchsten Personen sogar das Denken zeitlebens übernahmen. Dazu kam, dan der gange ungeheure Besit, der infolge der massenhaften Konfiskationen und der Jahrhunderte andauernden Vertreibungen von Drotestanten(die letten Zillertaler 1837) frei geworden war oder frei wurde, fast ungeschmälert an die treu gebliebenen oder an die zur Kirche zurückgekehrten Geschlechter verteilt wurde. Bei dieser Verteilung handelten die Iesuiten verhältnismäkig ehrlich, wukten sie doch, daß sie allein durch diese offensichtliche Uneigennütigkeit sich die so reich beschenkten Samilien zu ewigem Dank verpflichten konnten.

Die gewaltsame Dezimierung und Enteignung der protestantischen Abelsgeschlechter und Bauern mit ihrer kolossalen Besitzverschiebung zugunsten katholischer Samilien und kirchlicher Institute erklärt uns zum Teil, woher die Mittel stammten zu jenem

fröhlichen und glänzenden Genukleben, das sich nun in den pon der Natur so berrlich ausgestatteten Krummstabländern und Fürsten= tümern in Duodegformat entwickelte. Großartigere Schlösser, ent= zückendere herrensike inmitten der wunderbarsten Darkanlagen find niemals in Deutschland entstanden. Und das muß ihnen der Neid laffen, sie verstanden zu leben, diese prächtig gekleideten Wür= denträger der Kirche, diese Kavaliere und Damen — das beweisen icon die äußerst bequemen Creppenanlagen ihrer Bauten, die selbst dem gichtbrüchigen Lebemann kaum Beschwerden machen konnten und doch gleichzeitig den gablreichsten Gesellschaften ein ungezwungenes Berauf- und herunterrauschen gestatteten. Dabei fehlte es diesem Leben nicht an einer gewissen internationalen Groß= zügigkeit, denn enge perwandtichaftliche Bande verknüpften die ganze gute Gesellschaft mit dem hochadel des übrigen katholischen Europas. So führten von der im verborgenen Alpental gelegenen Abtei, wie von dem herrenfige im äußersten Winkel hundert Säden direkt nach den Zentren der damaligen Weltpolitik, nach Wien oder Rom, nach Neavel, Madrid oder Daris. Dort hatten ja auch die weltgewandten Beichtväter zumeist ihre Cehrzeit durchaemacht. dort hatten sie jene weise, weitherzige Lebensauffassung sich zu eigen gemacht, aus der heraus fie alles verstanden und darum alles verzeihen und vergeben konnten, vorausgesett daß ihre Beicht. kinder nicht gerade über Glaubenssachen nachzudenken anfingen= Doch zum Nachdenken kamen die gar nicht, und sollten fie auch nicht kommen, dazu war das Leben, das ihnen die frommen Däter bereiteten und auszukoften gestatteten, viel zu schön.

Mein, zum Nachdenken kamen jene katholischen Lebenskünftler nicht weiter, sonst hatten sie die Schlachtopfer bemerken muffen, die fast täglich vor ihren Augen dem Moloch des herenwahnes dargebracht wurden. 3war fehlt uns bis jest noch eine genauere Statistik der verurteilten heren, nur schätzungsweise läßt sich wohl sagen, daß auf eine verbrannte protestantische Here aut 30-50 ka= tholische heren kommen. Also zu übersehen waren diese Abschlach= tungen nicht, dazu waren fie zu häufig und die Verhältnisse viel zu klein. Beispielsweise wurden 1612 in Ellwangen einhundertsiebenundsechzig heren, in Eichstädt von 1603-17 einhundertzweiund= zwanzig verbrannt; der gürstabt von gulda, Balthasar von Dernbach, ließ 250 Personen verbrennen, in Trier wurden von 1587 - 93 dreihundertachtzig Menschen, in Bamberg - das Sürstbistum hatte höchstens 100 000 Einwohner - wurden von 1625-30 sechs= hundert heren verbrannt und so weiter. Oder sollten etwa jene Drälaten und herren die Verbrennung der heren als ein Sühnopfer für ihre eigenen fleischessünden betrachtet haben? Dieser Gedanken= gang ware so unmöglich nicht; hat doch Ludwig XIV. aus ähn=

lichen Gründen die Unterdrückung der hugenotten unternommen. Doch wer weiß, ob die herren überhaupt so weit dachten, viele werden sich vermutlich dabei beruhigt haben, daß ihnen ihre Beicht= väter versicherten, die Autodafés geschähen nur "zur Sörderung der Ehre Gottes und gur Wiederherstellung der alten driftlichen Bucht und frömmigkeit." Indessen sollte dies wirklich der lette, der wahre Grund gewesen sein? Wir können es nicht glauben, zumal noch eine andere Vermutung sich kaum von der hand weisen läft. Als nämlich nach dem Zusammenbruch der spanischen Welt= herrschaft die Dublonen spärlicher nach Deutschland flossen, auch die frangösischen "Subsidien" hier und da ausblieben, mußte man lich nach neuen Einnahmequellen umsehen, um das Schlaraffenleben weiter führen zu können. Menschenhandel mit Soldaten konnte man nicht treiben, wie hernach etliche norddeutsche Sürsten, denn Soldaten hatte man nie unterhalten, wie man denn für ernstere Zwecke oder gar für Kulturaufgaben nie Geld gehabt hatte. Keher gab es auch nicht mehr, denen man die Güter so ohne wei= teres abnehmen konnte, seitdem alle Welt äußerlich wenigstens in den Schoß der allein seligmachenden Kirche zurückgekehrt war. Und doch — bei der Gedankenarmut ultramontaner Sinanzkünstler (Ranke, Die römischen Dapste 9 I, 279) - konnten schließlich nur neue Konfiskationen die nun ständig leeren Kassen füllen. Seit Naboths Weinberg wußten aber alle gewissenlosen gurften, wie sie die Güter ihrer Untertanen sich verschaffen konnten. So wurden denn hier in Suddeutschland die Herenprozesse allmählich und im= mer geschickter auch auf solche Kreise ausgedehnt, welche die Un= kosten des Verfahrens deckten und noch einen stattlichen Ueber= schuß abwarfen; damit war, wie ein Sachkenner schon damals emport ausrief, die "neue Alchimie entdecht, Menschenblut in Gold zu verwandeln" (zitiert von Roskoff II, 332 ff.). Damit aber haben auch wir endlich den tiefen, sachlich bedeutenoften Unterschied berührt zwischen den herenverfolgungen des Protestantis= mus und zwischen den herenverfolgungen der Gegenreformation. Jene wurden wenigstens aus ehrlicher Ueberzeugung geführt und trafen zumeist wirklich anruchige Personen, für die man gewöhn= lich noch die Begräbniskosten von Staatswegen aufzubringen hatte. Diese dagegen werden sehr oft zu einer ergiebigen Einnahmequelle des Siskus gestaltet, aus der das ganze Cumpengesindel der Scher= gen, henker und Richter besoldet murde, und der nicht unbedeutende Rest floß in die Kasse der geistlichen und weltlichen Candesherren, damit sie weiter leben konnten nach ihrer Gewohnheit.

Welche habgier durch diese Eigentümlichkeit der jesuitisch geleiteten herenversolgungen auch in der bürgerlichen Gesellschaft entsessellt wurde, lehrt uns die Verordnung des Kurfürsten von

Trier Johann VII. von 1591 (Janssen-Dastor VIII. 695). Er selbst bekümmerte sich natürlich nicht weiter um die darin ausgesprochenen Grundsätze, wahrscheinlich wollte er nur die famose Einnahmequelle sich allein reservieren. Und wie er, so machten es die andern auch. Die Mainzer Kapitularpräsenzkammer gewann 1627 durch die hinrichtung von 300 Menschen an die tausend Morgen auten Candes (hoensbroch I, 526) wahrscheinlich doch Rebland. Dem Bamberger Bischof wird 1631 nachgerechnet, daß er ungefähr 500 000 Gulden konfisziert habe (S. 533). Der Fürstbischof von Würzburg hatte angeordnet, alle Wochen auf Dienstag, auker wenn hohe Seste einfallen, einen herenbrand zu tun, jedesmal 20 oder 25 zum allerwenigsten und weniger nicht als 15 auf einmal einauseken und zu verbrennen. Und Solches wollen Ihro gürstlichen Gnaden durch das ganze Bistum kontinuieren und forttreiben (S. 540). Dieje Beispiele zeigen, welche Herzlosigkeit, welch krasser Egoismus sich unter dem Sammet und der Seide dieser leichtlebigen Manner eines beiteren Cebensgenusses verbarg, deren einzige landesväterliche Sorge dahin ging, die Kosten der blutigen Geldpressen durch Massenabschlachtungen berabzumindern.

Doch genug und übergenug! Nur der letzte in Deutschland stattgefundene Herenbrand sei hier noch erwähnt. Am 11. April 1775 wurde im geistlichen Stift Kempten die Here Anna Marie Schwägelin hingerichtet (S. 541). Ihre Hererei war offenkundig, lebte sie doch in einer gemischen Ehe, war sie doch heimlich zum Protestantismus übergetreten! Was bedürfen wir weiter Zeugnis,

mochten da ihre Richter denken.

Zwanzig Jahre später war diese ganze bunte Slitterwelt von der Candkarte verschwunden. Ein Suftritt des großen Korsen hatte genügt, all die nichtsnukige Herrlichkeit zu vernichten. Wohl haben diese »princes usufruitiers«, wie sie von den Franzosen bezeichnender Weise genannt wurden, hernach auf den verschiedenen Kongressen manchen Setzen ihres ehemaligen Drohnentums hinübergerettet in die neue Zeit, aber ihr unwürdiges Betteln und Seilschen darum war auch nicht darnach angetan, sie in der Achtung der Nation zu heben. Treitschkes unsterbliche Seder hat wenigstens einige dieser "Geroldsteiner" für immer an den Pranger gestellt. So ist denn von dieser ganzen gegenreformatorischen "Kultur" nichts übrig geblieben als ein haufen verstaubten Gerümpels, das ausreicht, die Antiquitätenhändler Europas mit den entzückendsten Werken deutscher Kleinkunft noch auf Jahrhunderte zu versorgen. Doch wir wollen nicht übertreiben, übrig geblieben ist noch etwas anderes: Eine bigotte "Bauernreligion", so hat sie Erhard einmal genannt, und als solche erscheint sie auch in dem durch seine Sachkenntnis wie durch sein fein nachempfindendes Urteil gleich ausgezeichneten Werke von Richard Andree, Dotive und Weihegaben des katholischen Dolkes 1904. Eine Bauernreligion, deren Bekenner die Verpreußung mehr fürchten als Segefeuer und Hölle, die ihre Andacht verrichten vor den in einem Walde von künstlichen Blumen versteckten, mit harten Wachsfarben bestrichenen Gipsheiligen mit und ohne sichtbaren Jesuitenherzen, und die in Extrazügen nach Trier. Courdes oder anderen Heiligtümern fahren.

Auch manches protestantische Kartenhaus ist damals zerstört worden, doch im allgemeinen überstanden die evangelischen Staaten Deutschlands den napoleonischen Sturm vorzüglich. Sie hatten das Ioch in ihrer Jugend getragen und sleißig gearbeitet, jedensfalls waren nur in ihnen die Kräfte zu einer Wiedergeburt Deutschslands vorhanden, und tatsächlich vollzog sich diese nun unter der unbestrittenen Führerschaft des Protestantismus.

hier muffen wir besonders einer Bewegung gedenken, die sich gang unscheinbar und gleichsam unter der Oberfläche der protestantischen Welt vollzogen hatte. Wer unsere kirchlichen Gesangbücher zur hand nimmt und nur die Jahreszahlen am Schluß der Lieder lieft, der wird gar bald finden, daß gerade die schönsten Lieder eines felsenfesten Gottvertrauens von den Männern des dreißigjährigen Krieges gedichtet wurden. In der Cat, dieser Krieg, der so namenloses Elend über unsere evangelischen Länder brachte, er hat auch, wie jede Ueberschwemmung, einen goldenen Segen in der Stille auf das Cand gelegt, hat da und dort in den herzen die tieffte und echtefte grömmigkeit geweckt, die man je in Deutsch= land gesehen hat. Und dieser Segen ist nicht verloren gegangen: Die Stillen im Cande, die Dietisten (zu denen in gewisser Weise schon der tapfere Menfart gehört), wußten ihn festzuhalten und mit ihm zu wuchern. Sie sind es, welche die spanisch-aristotelischen Schläuche, in denen der edle Wein des Evangeliums noch immer aufbewahrt wurde, allmählich zum Plagen brachten. Sie haben uns von den Formeln einer noch halb mittelalterlichen Dogmatik befreit, wie sie auch mit leiser hand eine Umwertung der kirchen= bistorischen Urteile durchsetten (Arnolds Keger-Geschichte 1699!). Resolut nahm ihr praktisches Christentum den Kampf mit der verbohrten und unfruchtbaren Orthodorie auf und erstritt sich in halle seinen Plat an der Sonne. Ohne es gerade zu beabsichtigen, hatte der Pietismus damit einer freieren Auffassung des Christentums Raum geschaffen, die in Verbindung mit der Wolffschen Philosophie bald von allen Kanzeln und Universitäts = Kathedern verkündigt wurde.

So brach denn für unsere evangelische Kirche das von gewisser Seite viel geschmähte Zeitalter der Aufklärung an. Doch bei aller angeblichen Seichtheit haben sich ihre Träger das unvergestliche

Derdienst erworben, unser protestantisches Volk von dem Teufelsspuk und Hezenwahn innerlich zu erlösen; in dieser Beziehung haben sie wirklich aufklärend im besten Sinne des Wortes gewirkt. Gleichzeitig fühlten und erwiesen sie die innere Haltlosigkeit des alten Bruderzwistes zwischen Cutheranern und Resormierten. Unter Schleiermachers Sührung und Anregung entwickelte sich jett die deutsche Theologie zu einer nationalen, zu einer europäischen Macht.

Die große Tübinger Schule sette ein. Und ist der Wert des ersten Werkes von Weltruf, das aus diesen Kreisen hervorging, das Leben Jesu von Strauß (1835), zwar viel bestritten und umstritten worden, so lakt sich doch gar nicht sagen noch ausmalen, welchen Einfluß dieses Werk auf die übrigen Geisteswissenschaften gewonnen bat. Man kann wohl behaupten, die historisch-kritische Geschichtsforschung ist ohne dies garnicht denkbar. Ihr verdanken wir auch die beiden Werke, von denen wir einen so ausgiebigen Gebrauch gemacht haben: Soldans Geschichte der herenprozesse (1843) und Roskoffs Geschichte des Teufels (1869). Daß sie nur von echten, kernhaften Protestanten geschrieben werden konnten, brauchen wir nicht erst zu sagen. Solche Bücher waren selbst früher und find heute erst recht wieder in der katholischen Welt unmöglich. Ihre Verfasser behandeln Teufel und heren als die überwundenen Ausaeburten eines traurigen Aberglaubens, und das darf der katholische Gelehrte, selbst wenn er's glauben sollte, nie sagen!

Erst nachdem von Juristen, Theologen und historikern der herenwahn innerlich überwunden war, erst nachdem das weitschätige historische Material über die herenprozesse gesichtet und gesammelt vorlag, konnte auch die Natursorschung sich daran machen, eine Erklärung der hier vorliegenden Phänomene zu verssuchen. Denn, wohl verstanden, nur der herenwahn, d. h. die Vorstellung, daß Menschen durch ihre Verbindung mit dem Teufel übernatürliche Kräfte sich zu eigen machen könnten, ist ein Aberglaube wie die Alchimie und Astrologie; die Erscheinungen dagegen, welche zu dieser Wahnvorstellung geführt haben, sind ebenso reell wie nur irgendwelche Naturvorgänge und bedürfen wie

diefe einer miffenichaftlichen Erklärung.

Diese Erklärung hat A. Lehmann durch sein Werk, Aberglaube und Zauberei, in geradezu klassischer Weise gegeben. Er stellt mit Recht die Zauberer und Heren mit den modernen Spiritisten und ihren Medien zusammen und zeigt, daß, abgesehen von offenbaren Betrügereien und Caschenspielerkunststücken, hier ganz bestimmte pathologische und psychopathische Zustände vorliegen. Wir verweisen daher hier nur kurz auf seine eingehende Schilderung des gesunden und krankhaften Craumlebens, auf die überraschenden

Tatsachen, die er für die Suggestion und Autosuggestion beibringt, und endlich auf seine vorzügliche Erörterung der hypnose und besonders der vielgestaltigen bysterischen Krankheitserscheinungen.

Jeder Kenner wird sofort verstehen, warum Cehmann gerade die rätselhafte Hysterie, die zu erkennen auch dem geübten Auge des modernen Arztes oft sehr schwer fällt, als Hauptquelle des Hexenwesens in Anspruch nimmt. Wissen wir doch aus dem Hexen-hammer, das untrüglichste Erkennungszeichen der Hexen war das sogenannte Teufelsmal, das Stigma diabolicum. Stellte man nämlich durch tiese Nadelstiche sest, daß an dem Körper der Angeklagten eine oder mehrere für den Schwerz unempfindliche Stellen sich fanden, so war an ihrem Hexencharakter nicht mehr zu zweiseln. Solche anästhetische Stellen sind jedoch sast untrügliche Symptome für die Hysterie.

Eine merkwürdige Krankheit fürwahr, der die römische Kirche auch viele heilige Frauen verdankt, wie 3. B. die heilige Cherese. Aber ob die Kranke eine Heilige oder Here sei, hing allein von der Auffassung der Kurie ab, das lehrt uns das tragische Geschick der

Jungfrau von Orleans.

Selbstwerständlich wollen wir damit, daß wir nach Lehmann auf die Hysterie als Erklärung so mancher Hezenversolgung hinweisen, weder die Scholastiker noch die Inquisitoren entlasten. Ihre Schuld bleibt es darum doch, daß sie jahrhundertelang der christlichen Welt die wahnwigigen Vorstellungen eines Paktes mit dem Teufel, der Nachtsahrten und Teufelsbuhlschaften vorsuggeriert haben. Der Inhalt dieser Suggestionen war und ist aber das aus-

schliehliche Eigentum des römischen Ultramontanismus.

Jedenfalls hat uns Cehmann gezeigt, daß wohl die meisten Angaben über die heren, soweit sie überhaupt deutbare Tatsachen enthalten, sich gang natürlich erklären, ohne zu spiritistischen ober okkultistischen hypothesen greifen zu muffen. Und wenn auch kein besonnener forscher von vornherein die Möglichkeit leugnen wird. daß es noch unbekannte Kräfte in der menschlichen Natur geben kann, so meinen wir doch: das, was uns von den heren erzählt wird, ist nicht darnach angetan, uns zur Annahme von außermenichlichen Kräften zu nötigen; ficher find die Motive, die zwar nicht immer, wohl aber sehr häufig zur Derfolgung dieser armen betrogenen Betrügerinnen geführt haben, sehr menschlich, leider nur zu menschlich gewesen. Dies aber nachgewiesen zu haben, ist und bleibt eins von den großen Verdiensten, die sich der Protestantismus um die Menscheit erworben hat. Deshalb wird jeder, der uns bis hierher gefolgt ist, einstimmen in das Urteil Goethes, das er noch kurz vor seinem Tode abgab: "Wir wissen gar nicht, was wir Luthern und der Reformation im allgemeinen zu danken haben. Wir sind frei geworden von den Sesseln geistiger Borniert= heit, wir find infolge unserer fortwachsenden Kultur fähig geworden, aur Quelle auruckaukehren und das Christentum in seiner Reinbeit zu fassen."

## Literatur.

- R. Andree, Dotiv und Weihegaben des katholischen Dolkes in Subdeutschland. Braunschweig 1905.
- St. Beiffel, Die Verehrung U. C. Frau, Ergangungsheft 66 gu ben . Stimmen aus Maria Laach. Freiburg 1896.
- Delehane, Les légendes hagiographiques. Bruffel 1905.
- h. Denifle, Cuther und Cuthertum. II. Aufl. Maing 1904.
- h. v. Eichen, Geschichte und Snitem der mittelalterlichen Welt= anschauung. Stuttgart 1887.
- 3. Geff den, Der Bildercatechismus des 15. Jahrhunderts, Leip= 3iq 1855.
- E. Gothein, Ignatius von Conola. Halle 1895.
- C. Günther, Gin Begenprozeg. Giegen 1906.
- C. Gurlitt, Geschichte des Barochstiles in Deutschland. Stuttgart 1889.
- 3. han fen, Jauberwahn, Inquisition und hegenprozeft. München
- 3. hansen, Quellen und Urkunden zur Geschichte des herenwahnes, mit einer Abhandlung von 3. Frank über das Wort
- here. Bonn 1901. H. hafe, handbuch ber protestantischen Polemik. IV. Aufl. Leip-3ig 1878.
- A. hauch, Kirchengeschichte Deutschlands. III. und IV. Band. Leip= 3iq 1896 und 1903.
- Der herenhammer von Sprenger und f. Institoris, ins Deutsche überfest von J. W. Schmidt. Berlin 1906.
- Graf v. hoensbroech, Das Papsttum. Ceipzig 1900. 3. Janffen, Geschichte des deutschen Dolkes. VIII. Band. Freiburg (1894), XIV. Aufl. 1903.
- h. C. Sea, A History of the Inquisition of the middle ages. New-Nork 1888.
- A. Cehmann, Aberglaube und Jauberei. Stuttgart 1898. II. Aufl. 1908.
- S. Cenormant, Magie und Wahrsagekunft ber Chaldaer. Jena
- 6. Loeiche, Geschichte des Protestantismus in Desterreich. Tübingen 1902.

C. Mener, Der Aberglaube des Mittelalters. Basel 1884. R. Ohle, Die hegen in und um Prenzlau, in den Mitteilungen des uckermarkischen Geschichtsvereins IV, 1. Prenglau 1908.

6. W. v. Raumer, Aktenmäßige Nachrichten von herenprozessen und Zaubereien in der Mark Brandenburg, in den Märkischen Forschungen I. Berlin 1841.

S. Riegler, Geschichte der Hegenprozesse in Banern. Stuttgart 1896.

G. Roskoff, Geschichte des Ceufels. Leipzig 1869.

D. Scherer, Geschichte der beutschen Litteratur. X. Aufl. Berlin 1905. W. G. Soldan, Gefdichte der Begenprozesse, neu bearbeitet von Beppe. Stuttgart 1880.

Anton und Augustin Theiner, Die Einführung der erzwungenen

Chelofigkeit. 1828.

## Inhalt.

|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                      | Sette |
|-----|------------------------------------------------------------|-------|
|     | Einleitung                                                 | 3     |
| I.  | Die hegen nach dem hegenhammer                             | 4     |
| II. | Der Hegenhammer im Lichte seiner Zeit                      | 12    |
| II. | Entwicklung des Zauberwahnes zum Glauben an die hegen      | 21    |
| v.  | Die hegenverfolgungen in der protestantischen und katholis |       |
|     | schen Welt                                                 | 31    |

June 8, 1909.

Digitized by Google

