







## Das Papstthum

in seiner

# sozial-kulturellen Wirksamkeit

von

Graf von Hvensbroech

3weiter Band:

Die ultramontane Moral

Erfte bis dritte Auflage



Leipzig Druck und Berlag von Breitkopf und Härtel 1902.



## Dem Vorsitzenden

des Evangelischen Bundes zur Wahrung deutsch-protestantischer Interessen

## Herrn Grafen von Wintingerode-Bodenstein

in

Verehrung und Freundschaft.



#### Vorwort.

Mit Entschuldigungen tritt biefer Band feinen Beg an.

Bunächst ist sein verspätetes Erscheinen zu entschulbigen. Schwierigsteiten in der Natur der Sache und widrige äußere Umstände versursachten die Berzögerung.

Ferner ist der Band erheblich stärker geworden, als ursprünglich beabsichtigt war. Der Stoff ist eben ein schier unermeßlicher. Seine nur einigermaßen gründliche Behandlung verlangt viel Raum. Gründlich und allseitig aber mußte die Behandlung werden. So entschloß ich mich, auf das Interesse der Leser rechnend, dem Bande einen größeren Umfang zu geben.

Endlich habe ich dafür um Entschuldigung zu bitten, daß der Inhalt des Bandes ein anderer geworden ist, als die Vorrede zur ersten Auflage des ersten Bandes ankündigte. Nach reislicher Ueberslegung hielt ich nämlich eine zusammenfassende Darlegung der gessammten ultramontanen Moral für nöthiger und nützlicher als die angekündigte Behandlung verschiedenartiger Gegenstände aus dem Gebiete der päpstlichen Sozialpolitik und Nationalökonomie. Bleibt das Interesse an meiner Arbeit rege wie bisher, so werde ich in einem 3. Bande das hier Versäumte nachholen.

Weit mehr noch als der erste Band ist dieser zweite eine Materialiensammlung. Das, was man gewöhnlich Darstellung und Fluß des Stiles nennt, kommt in einer solchen Sammlung selbstverständlich zu kurz.

Stets habe ich die Auffassung vertreten — und heute vertrete ich sie noch entschiedener als früher —, daß der Ultramontanismus, um als das erkannt zu werden, was er ift, sich selbst zeichnen muß. Reine noch so scharssinnigen und geistvollen Erörterungen

VI Borwort.

über das Wesen und die Art des Ultramontanismus ersehen auch nur annähernd die nachhaltige Bucht des Eindruckes, den der Ansblick seiner unverhüllten Gestalt hervorrust. Den Ultramontanismus kennen und ihn verurtheilen ist Ein und Dassselbe; und nur darum zählt er so viele Anhänger unter den Katholiken, und nur darum stehen ihm unter den Richt-Ratholiken so Viele gleichgültig gegenüber, weil sie — die Einen wie die Anderen — ihn nicht kennen.

Gilt biese Wahrheit vom ganzen ultramontanen System, so gilt sie ganz besonders von seiner Moral.

Auf diesem Standpunkte stehend habe ich mich entschlossen, die ultramontane Moral in anerkannten Vertretern ausgiediger Beise zu Worte kommen zu lassen. Viele Abschnitte des Bandes setzen sich zusammen aus wörtlich wiedergegebenen Stellen katholischer moralteologischer Lehrbücher. Gewiß wird dadurch eine gewisse Einstönigkeit hervorgerusen, und als Schriftsteller habe ich mich nur schwer dazu verstanden, diesen Weg zu beschreiten. Aber mein schriftstellerischer Kus muß dem großen Ziele meines Lebens untersgeordnet bleiben: die Bekämpsung des gefährlichsten aller Kulturseinde, und — ich wiederhole es noch einmal — ein geeigneteres, wirkungsvolleres Kampsmittel gegen ihn giebt es nicht, als ihn selbst.

Auch als Mensch ist mir die unverkürzte Wiedergabe vieler Stellen der ultramontanen Moral sehr schwer geworden, denn sie sind pornographisch dis zum llebermaße. Im Widerstreite der Empfindungen: soll ich, soll ich nicht, war dann aber die Rücksicht auf Gerechtigkeit gegen den Gegner und auf wissenschaftsliche Vollständigkeit entscheidend.

Die ultramontane Moral in ihren unschönsten Theilen ist bisher nur bruchstückweise, verstümmelt behandelt worden. Dadurch ist ein verzerrtes, perspektivisch vielsach verkürztes Bild von ihr entstanden. Sie ist aber ein so mächtiger Faktor für die Kulturentwickelung der katholischen Belt, ja der Belt überhaupt; ihre volle Kenntniß ist so wesentlich für das richtige Verständniß des Ultramontanismus, daß sie, um mich so ausdrücken, das Recht hat, zu verlangen, in allen ihren Theilen vollständig gekannt zu werden, ehe man ein Urtheil über sie abgiebt. VII VII

Mein ganges Werk über bas Papstthum ift, wie schon hervorgehoben, eine Materialiensammlung, und zwar so fehr, daß es mit Recht ben Titel führen fonnte: "Quellen zur fozial-kulturellen Birksamkeit bes Papftthums". Da mußte ich benn, wenn anders ich miffenschaftliche Bollftanbigkeit mahren wollte, alle in Betracht tommende Quellen fliegen laffen. Ich will benjenigen, die fich für bie religios, fozial und kulturell gleich großartige, weltgeschichtliche Erscheinung und Stellung bes Papstthums interessiren, benjenigen, die im öffentlichen Leben stehen und den Rampf mit dem Ultramontanismus auf ben verschiedenen Gebieten biefes Lebens zu führen haben, ein vollständiges und zuverläffiges Nachichlagewerk bieten, in dem fie jeden Augenblick die gewünschte Aufflärung und Belehrung finden, nicht nur in meinen Worten ober in ben Ausführungen irgendeines Schriftstellers, ber über Bapftthum und Ultramontanismus geschrieben hat, sondern in den eigenen Worten biefer beiben, geschichtlich gu einem gewaltigen Gangen verschmolzenen Mächte (vald, auch die Ausführungen unten S. 596 ff.).

Mit Aneinanderreihung fehr gablreicher Aeußerungen katholischer Moralisten über die gleichen Gegenstände find selbstverständlich Wiederholungen verbunden, die ich absichtlich nicht vermieden, fondern die ich vielfach noch gehäuft habe. will dadurch die wichtige Thatsache jum Bewußtsein bringen, daß die angeführten moraltheologischen Lehren nicht etwa bloß - wie ultramontane Schriftsteller vielfach glauben machen wollen - bas Erzeugniß einzelner Ropfe find, sondern daß fie Bemeinbesit - Gemeingut kann man bier nicht fagen - aller Richtungen, aller Schulen innerhalb ber fatholischen Moraltheologie und, mas besonders zu beachten ift, aller Sahrhunderte find, furg: daß diese Stimmen nicht die Stimmen von Moraltheologen, sondern daß es die Stimme ber katholischen Moraltheologie felbst ift; eine Stimme, die gleichklingend ertont in Frankreich wie in Spanien, in Deutschland wie in Italien, in England wie in Amerita, aus ben Rreisen ber religiosen Orben (Jesuiten, Redemptoriften, Rapuziner, Dominifaner, Franzisfaner, Benediftiner, Augustiner) wie aus dem Beltklerus, vom Bischofssit wie vom Ratheder herab, im 11. 12. und 13. wie im 18. 19. und 20. Jahrhundert. Immer das Gleiche, Unwandelbare nach Inhalt und Form!

Deshalb habe ich auch in der Reihenfolge der von mir ansgeführten Moraltheologen keine zeitliche Ordnung beobachtet. Mit Absicht habe ich sie durcheinandergewürfelt, mit Absicht die Schriftsteller des 11. oder 14. Jahrhunderts unmittelbar neben die Schriftsteller des 18., 19., 20. Jahrhundert gestellt. Für die ultramontane Moral wie für den Ultramontanismus überhaupt giebt es eben keine Verschiedenheit der Zeit, giebt es kein Mittelalter und keine Neuzeit. Diese bei der Beurtheilung des Ultramontanismus entscheidend wichtige Wahrheit wollte ich durch gänzliche Außerachtlassung jeder zeitlichen Keihenfolge auch äußerlich zum Ausdrucke bringen.

Eine Pflicht bes Dankes habe ich noch zu erfüllen: die Bibliotheksverwaltungen zu Berlin, München, Tübingen, die Herren Archivdirektor Professor Joseph Hansen in Köln, Oberbibliothekar Dr. Genger in Tübingen haben mich in wesentlicher Beise durch Erschließung wichtiger Quellen unterstützt; Herr Lic. Dr. Gräbert in Wilmersdorf-Berlin hat die Last der Korrektur mir großen Theils abgenommen. Allen spreche ich meinen verbindlichen Dank aus.

Groß-Lichterfelde bei Berlin, April 1902.

Graf von Hoensbroech.

## Inhaltsübersicht.

| m.                                                                  | V       |
|---------------------------------------------------------------------|---------|
| Borwort                                                             | ,       |
| Benutte Bücher und Schriften                                        | XIII    |
| Berzeichniß berjenigen Theologen, aus deren Berten Stellen wörtlich |         |
| angeführt sind, mit Angabe bes Jahrhunderts, in dem sie lebten      | XX      |
|                                                                     |         |
| Einleitung                                                          | 1 8     |
|                                                                     |         |
| Erstes Buch.                                                        |         |
| et files Duy.                                                       |         |
| Die Sittlichkeit des Christenthums                                  | 9 - 41  |
| I. Allgemeines                                                      | 9-10    |
| II. Die Grundlegung                                                 |         |
| III. Der sittliche Inhalt ber Schrift                               |         |
| 1. Gott des Menschen Bater                                          |         |
| 2. Des Menschen Verhalten zu Gott. Gebet. Frömmigkeit.              |         |
| Innerlichkeit                                                       |         |
| 3. Chriftliche Vollkommenheit                                       |         |
| 4. Fasten. Gebräuche                                                |         |
|                                                                     |         |
| 5. Versöhnung mit Gott. Sündenvergebung                             |         |
| 6. Verhalten zum Nächsten                                           |         |
| 7. Wahrhaftigkeit                                                   |         |
| 8. Ehrlichkeit im Handel                                            |         |
| 9. Dienstboten. Herrschaften                                        |         |
| 10. Die Ehe                                                         |         |
| 11. Christenthum und Staat                                          |         |
| 12. Steuer. Zoll                                                    | 27 - 28 |
| 13. Ausdrucksweise über das Laster                                  | 28 - 29 |
| 14. Abendmahlsfeier                                                 | 29      |
| 15. Ermahnung an Scelenhirten                                       | 29      |
| IV. Zusammenfassung bes Schriftinhaltes                             |         |

Seite

¹ Ein ausstührliches, ben einzelnen Seiten folgendes Inhaltsverzeich = niß, wie es der erste Band, neben der Inhaltsübersicht, ausweist, war hier, des Stoffes wegen, unmöglich. Das genaue Sachverzeichniß am Schlusse des Bandes bietet ansreichenden Ersag.

## Zweites Buch.

| and the second s | Sette         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Die ultramontane Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <br>42-574    |
| I. Einleitendes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <br>42 49     |
| 1. Geschichte der Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 42 43         |
| 2. Umfang der Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 44 46         |
| 3. Die Kasuistik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <br>46- 49    |
| II. Der Probabilismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 50- 70        |
| III. Alfons Maria von Lignori                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 70—157        |
| 1. Allgemeines                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 70 - 97       |
| 2. Der Juhalt der Liguori'schen Moraltheologie .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 97—154        |
| 3. Eine Gerichtsverhandlung unter den Auspicien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| heiligen Alfons von Liguori                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 154—157       |
| IV. Formalismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| 1. Die Gatramente                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |
| a. Die Taufe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| b. Das Altarjakrament                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| c. Die Beichte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| 2. Die Messe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| 3. Das Meßstipendium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <br>182—187   |
| 4. Die Sonntagsmesse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| 5. Das Breviergebet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| 6. Sonntagsheiligung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| 7. Das Fasten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <br>194196    |
| 8. Das Bücherverbot                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| V. Die Sünde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| 1. Unterscheidung der Sünden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| 2. Ergötzung und Freude an Sünden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |
| 3. Beihülse zur Sünde. Sünde des Aergernisses.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 202-203       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 900 915       |
| rathen der Sünde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |
| VI. Verhalten zu Gott                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| 1. Die sogen, theologischen Tugenden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| 2. Ordensstand und Gelübbe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| VII. Verhalten zum Nächsten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <br>223-287   |
| 1. Wahrhaftigkeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |
| a. Zweideutigkeit. Lüge. Mentalrestriktion.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| b. Verleumdung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| c. Fälschung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <br>242       |
| d. Beriprechen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| 2. Almofen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| 3. Dulbsamkeit (Toleranz)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| 4. Diebstahl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| 5. Wilddieberei. Holzfrevel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| 6. Geheime Schadloshaltung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| 7. Schadensersatz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <br>259 - 271 |

| 77777 Ot : [ 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 110 111                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| XIII. "Gemissensfälle" (Casus conscientiae)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                   |
| XIV. Umgehung papstlicher Berurtheilung moral-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                   |
| theologischer Lehren                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                   |
| XV. Pastoralmedizin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 456 - 460                                                                                                         |
| XVI. Das Bürgerliche Gesethuch und die ultramontane                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                   |
| Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 461-469                                                                                                           |
| XVII. Frauenverachtung in der fatholischen Theologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                   |
| XVIII. Der Zoelibat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                   |
| XIX. Die Beichte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                   |
| 1. Einleitendes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                   |
| 2. Die Beichte als Sakrament                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                   |
| a. Das Sündenbekenntniß                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                   |
| b. Die Gewissenserforschung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                   |
| c. Reue und Vorsaß                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                   |
| d. Der Vorbehalt der Sünden (Reservatio casuum)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 543 - 551                                                                                                         |
| e. Die Sollizitatio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 551 - 563                                                                                                         |
| f. Das Beichtgeheimniß                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 563-565                                                                                                           |
| g. Anweisungen für Beichtväter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                   |
| Drittes Buch.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                   |
| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                   |
| Drittes Buch.<br>Beurtheilung der ultramontanen Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 575—599                                                                                                           |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                   |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 575—596                                                                                                           |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 575—596<br>575—576                                                                                                |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 575—596<br>575—576<br>576—596                                                                                     |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585                                                                          |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral.  I. Ihr Berhältniß zur christlichen Sittlichkeit.  A. Allgemeines.  B. Besonderes.  1. Das Berhalten des Menschen zu Gott  2. Das Berhalten zum Nächsten                                                                                                                                                                                                                 | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585                                                                   |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Berhältniß zur christlichen Sittlichkeit.  A. Algemeines.  B. Besonderes.  1. Das Verhalten des Menschen zu Gott  2. Das Berhalten zum Nächsten  3. Das Verhalten zum Staat                                                                                                                                                                                       | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585—586                                                               |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Berhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines. B. Besonderes. 1. Das Verhalten des Menschen zu Gott 2. Das Verhalten zum Nächsten 3. Das Verhalten zum Staat 4. Verschiedenes                                                                                                                                                                          | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585—586<br>586                                                        |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Berhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines. B. Besonderes. 1. Das Berhalten des Menschen zu Gott 2. Das Berhalten zum Nächsten 3. Das Berhalten zum Staat 4. Berschiedenes 5. Das sechste Gebot und die Ehe                                                                                                                                         | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585—586<br>586—591                                                    |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Verhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines. B. Besonderes. 1. Das Verhalten des Menschen zu Gott 2. Das Verhalten zum Nächsten 3. Das Verhalten zum Staat 4. Verschiedenes 5. Das sechste Gebot und die Ehe 6. Die Beichte                                                                                                                          | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585<br>585—586<br>586—591<br>591—594                                  |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Verhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines. B. Besonderes. 1. Das Verhalten des Menschen zu Gott 2. Das Verhalten zum Nächsten 3. Das Verhalten zum Staat 4. Verschiedenes 5. Das sechste Gebot und die Ehe 6. Die Beichte 7. Die Eheprozesse                                                                                                       | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585<br>585—586<br>586—591<br>591—594<br>594—596                       |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Verhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines. B. Besonderes. 1. Das Verhalten des Menschen zu Gott 2. Das Verhalten zum Nächsten 3. Das Verhalten zum Staat 4. Verschiedenes 5. Das sechste Gebot und die Ehe 6. Die Beichte 7. Die Eheprozesse                                                                                                       | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585<br>585—586<br>586—591<br>591—594<br>594—596                       |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Verhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines. B. Besonderes.  1. Das Verhalten des Menschen zu Gott 2. Das Verhalten zum Nächsten 3. Das Verhalten zum Staat 4. Verschiedenes 5. Das sechste Gebot und die She 6. Die Beichte 7. Die Cheprozesse                                                                                                      | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585—586<br>586—591<br>591—594<br>594—596                              |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Verhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines B. Besonderes 1. Das Verhalten des Menschen zu Gott 2. Das Verhalten zum Nächsten 3. Das Verhalten zum Staat 4. Verschiedenes 5. Das sechste Gebot und die She 6. Die Beichte 7. Die Eheprozesse                                                                                                         | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585<br>585—586<br>586—591<br>591—594<br>594—596                       |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Berhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines B. Besonderes 1. Das Berhalten des Menschen zu Gott 2. Das Berhalten zum Nächsten 3. Das Berhalten zum Staat 4. Berschiedenes 5. Das sechste Gebot und die She 6. Die Beichte 7. Die Cheprozesse                                                                                                         | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585<br>585—586<br>586—591<br>591—594<br>594—596<br>596—598<br>599     |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Verhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines B. Besonderes. 1. Das Verhalten des Menschen zu Gott 2. Das Verhalten zum Nächsten 3. Das Verhalten zum Staat 4. Verschiedenes 5. Das sechste Gebot und die Ehe 6. Die Beichte 7. Die Eheprozesse  II. Ultramontane Rechtsertigungsversuche und ihre Biderlegung III. Das Schlußergebniß Sachverzeichniß | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585—586<br>586—591<br>591—594<br>594—596<br>596—598<br>599<br>600—616 |
| Beurtheilung der ultramontanen Moral  I. Ihr Berhältniß zur christlichen Sittlichkeit. A. Allgemeines B. Besonderes 1. Das Berhalten des Menschen zu Gott 2. Das Berhalten zum Nächsten 3. Das Berhalten zum Staat 4. Berschiedenes 5. Das sechste Gebot und die She 6. Die Beichte 7. Die Cheprozesse                                                                                                         | 575—596<br>575—576<br>576—596<br>577—585<br>585—586<br>586—591<br>591—594<br>594—596<br>596—598<br>599<br>600—616 |

#### Benutzte Bücher und Schriften.

Achery, d', Spicilegium, Paris 1723, 3 Vol.

Abloff, Römijch-katholische und evangelische Sittlichkeitskontroverse, Strafburg 1900.

Aertnys, Theologia moralis, Paderborn 1898, 2 Vol.

Alasia, Theologia moralis, Taurini 1834.

Amort, Ethica christiana, Augustae Vindel. 1758.

Analecta ecclesiastica. Revue romaine, Roma 1894 ff.

Analecta juris Pontificii, Roma 1886 ff.

Anleitung zur Generalbeichte ber Erstfommunikanten, Paderborn 1901.

Angles, Flores theolog. questionum, Venet. 1584.

Arbiol, Manuale sacerdotum, Caesar — Augustae 1697.

Arsdekin S. J., Theologia tripartita universa, Dilingae 1687, 3 Vol.

Astesanus, Summa de casibus conscientiae, Lugdun. 1519.

Ballerini-Palmieri S. J., Opus theologicum morale, Prati 1892, Ed. 2, 7 Vol.

Balmes, El Protestantismo comparado con el Catolicismo, Barcelona 1844, 2 Vol.

Baluze, St., Miscellanea, ed. Mansi, 4 Vol., Lucae 1761.

Bangen, Die römische Kurie, Münster 1854.

Bangen, Instructio practica de sponsalibus et matrimonio, Monasterii 1860, 3 Vol.

Baronius, Libri quinque apologetici, Parisiis 1666.

Baronius, Theologia moralis, Parisiis 1665, 2 Vol.

Beichtbüchlein für Schulfinder, Paderborn 1901, 12. Auflg.

Bellingham, Social Aspects of Catholicism and Protestantism, London 1879.

Benaglio, Dell' attrizione quasi materia e parte de Sacramento della Penitenza, Milano 1846.

Benzi S. J., Dissertatio in casus reservatos in Venetae dioeceseos, Venet. 1744.

Benzl S. J., Praxis tribunalis conscientiae, Bononiae 1742.

Bergamo, Ermahnungen im Beichtstuhle, 2. Auflg., Mainz 1886.

Bibliothèque de l'Ecole des Chartes, Paris 1839 ff.

Bolgeni S. J., Il possesso principio fondamentale per decidere i casi morali illustrato e dimostrato, Brescia 1796 unb Orvieto 1847.

Bornemann, Unterricht im Christenthum, Göttingen 1891.

 $Bouquillon, Institutiones\ Theologiae\ moralis\ fundamentalis,\ Brugis\ 1873.$ 

Brial, Recueil des Histor. des Gaules et de la France, Paris 1808.

Brück, Die sustematische Berunglimpfung der Sittenlehre des hl. Alfons von Liguori, Mainz 1901.

Burchardt, Die Kultur der Renaissance in Italien, 3. Ausga., Leipzig 1878. Burghaber S. J., Centuriae selectorum casuum conscientiae tres, Colon. 1671.

Burghaber S. J., Theologia polemica, Coloniae 1733.

Canones et Decreta sacrosancti oecumenici Concilii Tridentini, Ratisb. 1896.

Caramuel, Theologia moralis fundamentalis, Lugdun. 1676, Edit. 4.

Cardenas S. J., Crisis theologica, Venetiis 1710. 2 Vol.

Caroli Borromei Instructiones, Brixiae 1676.

Castropalao S. J., Opus morale, Lugdun. 1669, 2 Vol.

Catechismus Concilii Tridentini ad Parochos, Ratisb. 1896.

Concina, Difesa della Compagnia di Gesu, Ven. 1767.

Concina, Epistolae theologico-morales, Venetiis 1744.

Concina, Theologia christiana dogmatico-moralis, Romae 1749—1751, 12 Vol.

Conferenza spirituale tra il M. R. P. Gabriele Malagrida Gesuita e Madama la Marchesa D. Eleonora de Tavora, Lugano 1760.

Confessionale seu Interrogatorium Reverendi Patris Jakobi Philippi, Antwerp. 1507.

Dallaeus, De sacramentali sive auriculari Latinorum confessione disputatio, Genf 1661.

Debreyne, Essai sur la Théologie morale, Bruxelles 1867, 5. Ed.

Decker, L'Eglise et l'Ordre social Chrétien, Louvain 1887.

Découvertes d'un Bibliophile ou Lettres sur différents points de Morale, 2. Ed., Strasbourg 1843.

Devis S. J., Gebet- und Erbauungsbuch für katholische Christen, Cöthen 1891, 28. Ausg.

Diana, Resolutiones morales, Venet. 1722, 9 Vol.

Dilgskron, Leben bes heiligen Bischofs und Kirchenlehrers Alfons Maria be Liguori, Regensburg 1887, 2 Bb.

Doctrina de administrando Sacramento Poenitentiae, Lovanii 1701.

Döllinger-Reusch, Geschichte ber Moralstreitigkeiten in ber römisch-katholischen Kirche, Nördlingen 1889, 2. Bb.

Dupin, Traité philosophique et théologique sur l'amour de Dieu, Paris 1717.

Escobar S. J., Liber Theologiae moralis, viginti quatuor Societatis Jesu Doctoribus reseratus, Parisiis 1656, Editio 42.

Fagundez S. J., Tractatus in praecepta decalogi, Lugdun. 1640.

Faure S. J., Dubitationes theologicae de judicio practico, Ed. Lovanii 1865.

Fénélon, Oeuvres, Ed. Paris 1838.

Ferri, La Sociologie criminelle, Paris 1893.

Flacius, Catalogus testium veritatis, Basileae 1608.

Francolino S. J., Clericus Romanus contra nimium rigorem munitus, Romae 1705.

Francolino S. J., De dolore ad sacramentum Poenitentiae necessario, Romae 1706.

Frassinnetti, The new Parish Priest's Practical Manual. London 1893. Freind, Historia medicinae, Lugd. Batav. 1734.

Freisen, Geschichte des kanonischen Cherechts, Tübingen 1888.

Gerson, Tractatus de pollutione nocturna, an impediat celebrantem an non (Kölner Stadtbibliothef B. II. 1. n. 260, ohne Drudort, 16. Jahrh.)

Giattini, Vita del b. Alfonso Maria di Liguori, Firenze 1818.

Gihr, Das heilige Megopfer, 6. Auflg., Freiburg 1897.

Gobat S. J., Alphabetum quadruplex, Constantiae 1672.

Gobat S. J., Tomus quinarius, Monach. 1681.

Bob, Gin Streifzug burch die Sittenlehre ber Papftfirche, Darmftadt 1895.

Gonzalez S. J., Fundamentum theolog, moralis, Romae 1693.

Gouffet, Moraltheologie, deutsche Ausgabe, 7. Auflage, Nachen 1851, 2 Bb.

Goyau, Le Vatican, Paris 1895.

Gröne, Der Ablaß, seine Geschichte und seine Bedeutung, Regensburg 1863. Guillois, History of Confession, New York 1889.

Guimenius (= A. Moya S. J.), Adversus quorundam expostulationes contra nonnullas Jesuitarum opiniones morales, Ed. Bambergae 1657.

Guizot, Collection de mémoires rélatifs à l'histoire de France depuis la fondation de la Monarchie française jusqu'au 13. siècle, Paris 1825. 8 Vol.

Gury-Ballerini S. J., Compendium Theologiae moralis, Ed. 6, Romae 1880, 2 Vol.

Hain, Repertorium bibliographicum, Stuttgart 1831.

Haltrop, Confessionale, La Haye 1861.

hammerftein S. J., Ronfession und Sittlichkeit, Trier 1893.

hausmann, Geschichte ber papstlichen Reservatfälle, Regensburg 1868.

Heidegger, Historia papatus, Ed. Westenius, Amst. 1698.

Herrmann, Römische und evangelische Sittlichkeit, 2. Auflg., Marburg 1901.

Herzig, Manuale Confessariorum Aug. Vindel. 1757.

Herzog, Ueber die Entstehung der obligatorischen Ohrenbeichte in der abendländischen Kirche: Internationale theolog. Zeitschrift, Heft 31 u. 32, Bern 1901.

Hettinger, Apologie des Chriftenthums, Freiburg 1863—1867, 3 Bd.

Hexaples ou six colonnes sur la Constitution Unigenitus, Paris 1721.

Hildebert. Epi. Touron. Opera, Ed. Ant. Beaugendre, Paris 1708.

Hillebrand, Katholische und protestantische Wahrheitsliebe ("Katholik": Juli, August, September 1899).

hinschius, Das Nirchenrecht der Natholiken und Protestanten in Deutschland, Berlin 1869—1897, 6 Bb.

Hirscher, Die driftliche Moral, Tübingen 1838, 3. Auflg.

hiricher, Ueber bas Berhaltniß bes Evangeliums zur theologischen Scholaftit, Tübingen 1823.

Histoire ecclésiastique et civile de Verdun par un Chanoine de la même Ville, Paris 1745, 4 Vol.

Hoensbroech, Graf von, Gin Beitrag gur Liguori-Moral, Berlin 1901.

Hoensbroech, Graf von, Religion ober Aberglaube, Berlin 1896.

Hollen, Preceptorium novum, Coloniae 1489 (Kölner Stadtbibliothet B. II. 1. 127.)

Hollwed, Das firchliche Bucherverbot. Gin Kommentar zur Konstitution Leo XIII., Mainz 1897.

Hurter S. J., Theologiae dogmaticae Compendium, Oeniponte 1893, 3 Vol., Ed. 8.

Jägers, Erfter Beichtunterricht, Baberborn 1901, 5. Aufig.

Infessura, Diario della città di Roma (hrsg. von Tommasini: Fonti per la storia d'Italia, Roma 1890).

Istruzione per i novelli Confessori, Roma 1726.

Kirchenlexikon von Weher und Welte, 1. Austg., Freiburg 1847—1856; 2. Austg., herausgegeben von Kardinal Hergenröther und Prof. Kaulen, Freiburg 1882 ff., 11 Bb.

Rlee, Die Beichte, eine historisch-fritische Untersuchung, Frankfurt 1828.

Klee, Grundriß der katholischen Moral, 2. Auflg., Mainz 1847.

Knode, Die Moral der Jesuiten, Celle 1874, 2. Auflg.

Röbner, Die Methode einer wiffenschaftlichen Rudfallstatistit, Berlin 1893.

La Croix S. J., Theologia moralis, Colon. 1748, 2 Vol.

Laemmer, Meletematum Romanorum Mantissa, Ratisbonae 1875.

Latomus, De Confessione secreta, Antwerpiae 1525.

Laymann S. J., Theologia moralis, Moguntiae 1654, 2 Vol.

Lea, A History of auricular Confession and Indulgences in the Latin Church, London 1896, 3 Vol.

Lea, Sacerdotal Celibacy, Philadelphia 1867.

Lehmkuhl S. J., Das bürgerliche Gesetzbuch bes Deutschen Reiches, Freiburg 1900, 5. Auflg.

Lehmkuhl S. J., Theologia moralis, Friburgi 1890, 2 Vol., Ed. 6.

Lessius S. J., De justitia et jure, Antwerp. 1617.

Le Tellier, Recueil historique des Bulles, Mons 1704.

Lochon, Traité du Secret de la Confession, Bruxelles 1708.

Lugo S. J., De justitia et jure, Lugdun. 1652.

Mabillon, Traité des études monastiques, Paris 1691.

Mach, Tesoro del Sacerdote, Torino 1876.

Mansella, De impedimentis matrimonium dirimentibus, Romae 1881.

Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, Florent. 1759 ff.

Manuale Facultatum Minorum Poenitentiariorum Apostolic., Romae 1879.

Marc, Institutiones morales Alphonsonianae, Ed. 8, Romae 1893.

Martène, Thesaurus novus Anecdotorum, Paris 1727.

Masonius S. J., Manuale Sodalitatis B. Mariae V., accommodatum scholasticis omnibus, qui litteris vacant in Gymnasiis Societatis Jesu, Lugdun. 1633.

Maurenbrecher, Geschichte der katholischen Reformation, Nördlingen 1880.

Mausbach, Chriftenthum und Weltmoral, Münfter 1897.

Mausbach, Die katholische Moral, ihre Methoden, Grundsäte und Aufgaben, Köln 1901.

Meffert, Der heilige Alfons von Liguori, Mainz 1901 (Forschungen zur dristlichen Litteratur= und Dogmengeschichte, II. Bb. 3. Ht.).

Meyrick, Moral and devotional Theology of the church of Rome, according to the authoritative teaching of St. Alfonso de Liguori, London 1857.

Migne, Cursus Patrologiae completus, Series latina et graeca, Parisiis 1844 ff.

Mirbt, Quellen zur Geschichte bes Papstthums, 2. Auflg., Tübingen 1901.

Monita generalia de Officiis Confessarii ad usum Dioecesis Argentin., Argentinae 1722.

Mosler, Bur Geschichte des Zoelibats, Heidelberg 1878.

Moullet S. J., Compendium Theologiae moralis. Prati 1845, 2 Vol.

Moya S. J. f. unter Guimenius.

Müller, Catholic Priesthood, New York 1885.

Müller, Theologia moralis, Vindobonae 1883-1884, 3 Vol.

Muratori, Rerum italicarum S. S., Mediol. 1723-1751, 28 Vol.

Reth, Handbuch zur Verwaltung des Priesteramtes, 2. Ausig., Regensburg 1888.

Nider, Manuale Confessorum (Kölner Stadtbibliothef G. B. IV, 3400, ohne Drudort).

Nider, Tractatus de morali lepra (Kölner Stadtbibliothef G. B. IV, 3400, ohne Drudort).

Rippold, Prinz Max von Sachsen und Prälat Keller als Bertheidiger ber Liguori'schen Moral, Leipzig 1901.

Dettingen, Die Moralstatistif in ihrer Bebeutung für eine Sozialethik, Erslangen 1882.

Peraldi, Summa vitiorum (15. Jahrh.), ohne Jahreszahl und Drudort: Panzer, Annal. typograph. I, 191. Perez de Lara, Compendio de las tres Gracias de la Santa Cruzada, Lyon 1757.

Petri de Palude, In librum quartum sententiarum, Parisiis 1514.

Petri Lombardi, Sententiarum lib. IV., Venet. 1563.

Potter, Vie et Mémoires de Scipion Ricci, Paris 1826, 4 Vol.

Rampigollis, In figurarum Bibliae fructuosum et utile Compendium (Kölner Stadtbibliothek B. II. 1. 127, ohne Drudort und Jahredzahl).

Reuter S. J., Der Beichtvater in ber Berwaltung seines Amtes, Regensburg 1899.

Rodriguez, Explicacion de la Bulla de la Santa Cruzada, Salamanca 1597

Rousselot, Joannis Caspari Saettler iu sextum Decalogi praeceptum praelectiones, Grenoble 1840.

Sa S. J., Aphorismi Confessariorum, Antwerpiae 1618.

Sailer, handbuch ber driftlichen Moral, München 1817, 3 Bb.

Salces, Explicacion de la Bula de la Santa Cruzada, Madrid 1881.

Sanchez S. J., De sancto Matrimonio. Ed. accuratior, Norimberg. 1706, 3 Vol.

Sarasa S. J., Ars semper gaudendi, Antverpiae 1664.

Schieler, Magister Johannes Niber, Maing 1885.

Schmitt, Epitome Theologiae moralis, Lugdun. 1848.

Schneider-Lehmkuhl S. J., Manuale Sacerdotum, Colon. 1900, Ed. 15, 2 Vol.

Schniger, Ratholisches Kirchenrecht, Freiburg 1898.

Schulte, Der Coelibatszwang und beffen Aufhebung. Bonn 1876.

Schwane, Allgemeine Moraltheologie, Freiburg 1885.

Schwane, Spezielle Moraltheologie, 2. Aufig., Freiburg 1885, 2 Bb.

Segneri S. J., Instructio Confessarii, Dilingae 1699.

Sergardii Orationes et cum cl. Jo. Mabillonio epistolarum commercium, Luccae 1783.

Spirago, Ratholischer Volkstatechismus, Lingen 1899.

Supp, Kajuistit in und außer dem Beichtstuhl, 2. Ausig., Mainz 1856, 2 Bb. Supplément aux découvertes d'un Bibliophile. Strasbourg 1843.

Taberna S. J., Synopsis theologiae practicae, Coloniae 1740, 2 Vol. Talmadge, Letters on the religious reform movements, London 1866.

Tannoia, Della Vita di S. Alfonso Maria di Liguori, Torino 1880.

Terillus S. J., Fundamentum totius Theologiae moralis, Leodii 1668.

Theiner, Die Einführung der erzwungenen Spelofigkeit (neue Ausgabe von D. Nippold), 3 Bb., Barmen 1892—1894.

Thomae de Vio Caietani Cardinalis, Summula peccatorum, Colon. 1529. Thomas Aquinas (?), Confessionale seu libellus peroptimus de modo confitendi, Ed. Paris. 1501.

Thomas Aquinas, Opera omnia, Ed. Romae 1884—1889, 5 Vol.

Thomas Aquinas, Summa theologica, Lugdun. 1738, 3 Vol. Toletus S. J., Summa casuum conscientiae, Constant. 1600. Torrecilla, Consultas morales varias, Madrid 1694—1705, 6 Vol. Treatise of Equivocation, Ed. London 1851. Trimaria, Preceptorium (Rölner Stabtbibliothef B. II. 1. n. 140, ohne Dr.

Trimaria, Preceptorium (Kölner Stadtbibliothek B. II. 1. n. 140, ohne Drudort, 16. Jahrh.).

Vella, Dissertatio in Bullam Sanctae Crociatae, Neapoli 1789.

Ventura de Raulica, Conferencia, Madrid 1856.

Vindiciae Alphonsianae, Ed. 2., Parisiis 1874, 2 Vol.

Vindiciae Balerinianae, Brugis Flandrorum 1873.

Viva S. J., Damnatarum Thesium theologica trutina, Ed. Francof. 1711.

Viva S. J., De Jubilaeo, Francof. 1711.

Boigt, Enea Sylvio, Berlin 1856—1863, 3 Bb.

Volpi, Lectiones Philosophiae moralis, Romae 1899, 2 Vol.

Weber, Die kanonischen Ehehindernisse, Freiburg 1883, 3. Aufig. Weiß, Beichtgebot und Beichtmoral der römisch-katholischen Kirche, St. Gallen und Leipzig 1901. Wuttke, Handbuch der christlichen Sittenlehre, Halle 1886, 3. Aufig., 2 Bd.

Zenner, Instructio practica Confessarii, Viennae 1857. Ziegler, Geschichte ber christlichen Ethik, 2. Aufig., Straßburg 1892. Berzeichniß berjenigen Theologen, aus beren Werken Stellen wörtlich angeführt sind, mit Angabe des Jahrshunderts, in dem sie lebten.

Nertnys S. S. R. (20. Jahrh.). Aguirre (18. Jahrh.). Airault S. J. (18. Jahrh.). Merander von Hales (13. Jahrh.). Amicus S. J. (17. Jahrh.). Anfelm v. Canterbury (11. Jahrh.). Arsdefin S. J. (17. Jabrh.).

Ballerini S. J. (19. Jahrh.). Bangen (19. Jahrh.). Benedift XIV. (18. Jahrh.). Benzi S. J. (18. Jahrh.). Bolgeni S. J. (17. Jahrh.). Boljuet (18. Jahrh.). Bouquillon (20. Jahrh.). Burghaber S. J. (18. Jahrh.). Bulgenbaum S. J. (17. Jahrh.).

Cabene (20. Jahrh.).
Camargo S. J. (17. Jahrh.).
Caramuel (17. Jahrh.).
Carbenas S. J. (17. Jahrh.).
Cafini (17. Jahrh.).
Caftropalao S. J. (16. u. 17. Jahrh.).
Chonjeul (17. Jahrh.).
Chemangis (15. Jahrh.).
Concina O. P. (17. u. 18. Jahrh.).
Contenfon O. P. (17. Jahrh.).

Debrehne (19. Jahrh.). Devis S. J. (19. Jahrh.). Diana (16. u. 17. Jahrh.). Diel S. J. (20. Jahrh.). Döllinger (19. Jahrh.).

Clizalde S. J. (17. Jahrh.). Sjchbach (20. Jahrh.) Exfodar S. J. (16. u. 17. Jahrh.). Extrix S. J. (16. Jahrh.). Fagundez S. J. (17. Jahrh.). Faure S. J. (18. Jahrh.). Fragojus S. J. (18. Jahrh.). Franz S. J. (20. Jahrh.). Freisen (20. Jahrh.).

Gambacurta S. J. (18. Jahrh.). Gihr (20. Jahrh.). Gobat S. J. (17. Jahrh.). Gottfried v. Bendome (11. Jahrh.). Gousset (19. Jahrh.). Güry S. J. (19. Jahrh.)

Hergenröther (19. Fahrh.). Hildebert v. Tours (11. Fahrh.). Hirjder (19. Fahrh.). Hollen (15. Fahrh.). Hollen (16. Fahrh.). Hollwed (20. Fahrh.). Hurtado S. J. (17. Fahrh.).

Jakob Philipp (16. Jahrh.). Institoris O. P. (15. Jahrh.).

Kaulen (20. Jahrh.).

La Croix S. J. (17. u. 18. Jahrh.). La Duintynie S. J. (17. Jahrh.). Laymann S. J. (16. u. 17. Jahrh.). Lehmtuhl S. J. (20. Jahrh.). Leffins S. J. (18. Jahrh.). Leffins S. J. (16. u. 17. Jahrh.). Liguori (18. Jahrh.). Linjenmann (19. Jahrh.). Luca S. J. (20. Jahrh.). Lugo S. J. (16. u. 17. Jahrh.).

Mansella (19. Jahrh.). Masenius S. J. (17. Jahrh.). Moullet S. J. (19. Jahrh.). Moya S. J. (17. Jahrh.).

Miber O. P. (15. Jahrh.).

Djetti S. J. (20. Jahrh.).

**Valmieri** S. J. (20. Jahrh.). Petrus de Palude (13. u. 14. Jahrh.). Pinthereau S. J. (17. Jahrh.). Pruner (20. Jahrh.).

Rampigollis (16. Jahrh.). Rance (17. Jahrh.). Renich (19. Jahrh.). Renter S. J. (18. Jahrh.). Roncaglia (18. Jahrh.). Rouffelot (19. Jahrh.).

**Sa** S. J. (16. Jahrh.).
 Saettler (19. Jahrh.).
 Salvati O. P. (20. Jahrh.).
 Sandez S. J. (16. u. 17. Jahrh.).
 Saraja S. J. (17. Jahrh.).
 Schniber S. J. (19. Jahrh.).
 Schniber (20. Jahrh.).
 Sergardi (17. Jahrh.).
 Sergardi (17. Jahrh.).
 Sigebert v. Gemblour (11. Jahrh.).

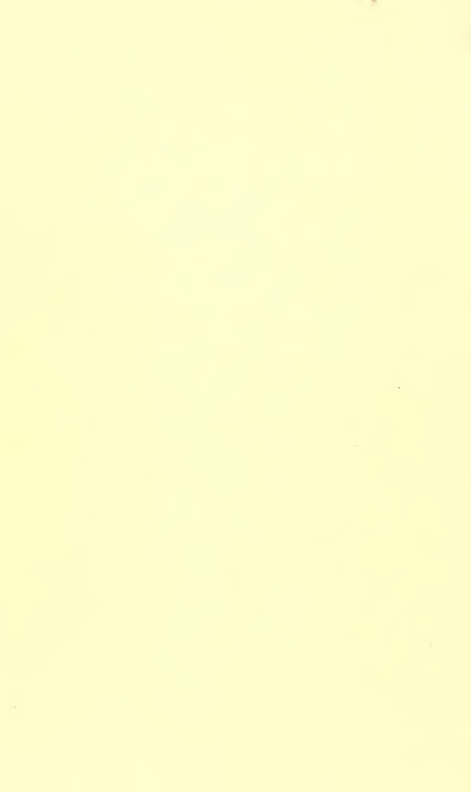
Sirmond S. J. (17. Jahrh.). Slaughter S. J. (18. Jahrh.). Soto O. P. (16. Jahrh.). Sprenger O. P. (15. Jahrh.). Suarez S. J. (16. u. 17. Jahrh.).

Taberna S. J. (18. Jahrh.). Tamburini S. J. (17. Jahrh.). Tanner S. J. (16. u. 17. Jahrh.). Terillus S. J. (17. Jahrh.). Thomas von Aquin (13. Jahrh.). Toletus S. J. (16. Jahrh.). Torrecilla (18. Jahrh.). Tresse S. J. (17. Jahrh.). Trimaria (16. Jahrh.). Turchi (18. Jahrh.).

**Basquez** S. J. (16. u. 17. Jahrh.). Biva S. J. (17. u. 18. Jahrh.). Boigt S. J. (18. Jahrh.).

**Weber** (19. Jahrh.). Wenrich v. Bercelli (11. Jahrh.). Wernz S. J. (20. Jahrh.).

Zaccaria S. J. (18. Jahrh.). Zanardus O. P. (18. Jahrh.).



#### Einleitung.

Da im 1. Bande dieses Werkes die Stellung des Papstthums innerhalb der katholischen Kirche eingehend dargelegt worden ist, so kann ich hier, auf diese Ausführungen verweisend, kurz sein (vylch. 14, 1-13; 605-609).

In Leben und Lehre der katholischen Kirche geschieht nichts von Bedeutung und von eingreifender, nachhaltiger Wirksamkeit ohne und noch viel weniger gegen das Papststhum.

Aus diesem unbestreitbaren Sate ergab sich im 1. Bande die Berantwortlichkeit des Papstthums für die blutigen Greuel der Insquisition und der Herenversolgungen; es ergab sich seine Berautwortlichkeit auch für die Haupterzeugnisse der schmachvollen Juquisitions und Hexen-Literatur, die mit ihrem ungeheuren Einslusse jahrhundertelang das religiöse, soziale und kulturelle Leben der christlichen Bölker durchseucht hat (vglch. I4, 610 ff.).

Aus diesem unbestreitbaren Sate ergiebt sich für diesen 2. Band, mit womöglich noch zwingenderer Konsequenz, die Berantwortlichkeit des Papstthums für die ultramontane Moral.

Abgesehen von den "Bahrheiten des Glaubens" (fides im obsieftiven Sinne) ist der Ueberwachung und dem Einflusse des Papststhums nichts so sehr unterstellt, als die "Moral" (mores). "Glaube" und "Sitte" sind die ureigenste Domäne der "Statthalter Christi". Auf diesen Gebieten herrscht das Papstthum, und zwar kraft seiner angemaßten Göttlichkeit, und zwar mit jener Unbeschränktheit, die nur der "Göttlichkeit" eigen ist.

Der Papst ist "der gottbestellte Hüter" des christlichen Glaubens und der christlichen Sitte. In dieser Eigenschaft besitzt der jeweilige Träger des Papstthums göttliche Irrthumslosigfeit. Das will sagen:

verkündet der Rapft als oberfter Hirte und Lehrer der Rirche eine Glaubenge ober Sittenlehre, fo ift er in diefer Berfündigung unfehlbar; feine oberftrichterliche Entscheidung über Glaube und Sitte ift, wie bas Batikanische Rongil (Sess. 4, c. 4), bas bie Unfehlbarkeit des Papftes zum Dogma erhoben hat, sich ausdrückt, "irreformabel" (irreformabilis).

Allein die "irreformabele" Sirten= und Richterthätigkeit des Lapftes erschöpft fich nicht in ber Berkundigung von Glaubensober Sittenwahrheiten. Menschenalter, Jahrhunderte konnen vergehen und vergeben thatsächlich, ebe ein neues Dogma verkundet wird. Das Papstthum aber ist auf dem Glaubens- und Sittengebiete eine fortwährend, ohne Unterlaß, ohne Unterbrechung wirkende Macht. Nicht nur das religiös = firchliche Leben der tatholischen Chriftenheit im engsten Sinne, ber Rultus, wird vom "Statthalter Chrifti" in ben von ihm vorgezeichneten Bahnen erhalten, nein, das gange geiftige Leben bes Ratholizismus untersteht Roms Oberaufsicht und Leitung. Doch auf nichts in Diesen vielgestaltigen Lebensregungen richtet die Sochwarte des Batikans schärfer ihren Blid, nichts wird, wenn nöthig, von dort aus unnachsichtlicher ertöbtet, als die Thätigkeit — burch Wort ober Schrift - ber Theologen und ber theologifirenden Schriftsteller.

Diese papstliche Thätigkeit ist ungeheuer. Jahr für Jahr entstehen gahlreiche theologische Werfe; fort und fort werden "Glaube" und "Moral" in wissenschaftlicher ober populärer Darstellung, sei es im Gangen, fei es in Gingelfragen, bis herab zu ben nebenfachlichsten, von gabllosen Dogmatikern und Moralisten ber katholischen Rirche bearbeitet. Sier ist der Brennpunkt der "wissenschaftlichen" Regsamkeit katholisch-kirchlichen Lebens, hier ist auch der Brennpunkt römisch=papstlicher Ueberwachung.

Voll ist sich Rom der Verantwortlichkeit bewußt für Alles, was auf diesem Gebiete geschieht; flar steht vor seinem icharfen Auge die Nothwendigkeit, auch das Geringste in dieser Sinsicht für wichtig gu halten. Denn die Arbeit der schreibenden und lehrenden Theologie ist felbstverständlich von größtem! Einfluffe fütt bie nin Latett! tleifen, Eint halthottfafen Botte, Giall Lettend machense finns fias fest-Tebende Milfiamund would rathorithen Boandi Anno vini whein was ille publication in the construction of the co

Abweichung von der hergebrachten Anffassung irgend eines Punktes bes katholisch ultramontanen Systems kann für Rom und seine Stellung von unberechenbaren, schädlichen Folgen sein. Anderersseits liegt in der durch theologisches Wort und Schrift sortgesetzten Einprägung päpstlichskatholischer Lehren in Kopf und Herz der Katholisen eine ungeheure Stärkung Roms und seiner Ansprüche. Und in der Erkenntniß dieser Gesahr und dieses Nutzens wacht Rom mit Argusaugen — hier ist dieser Ausdruck am Platze — d. h. mit tausend und mehr Augen, daß auf dem weiten, durch seine Herrschaft umspannten Erdenrunde Nichts, buchstäblich Nichts aus der Schriftstellers oder Lehrthätigkeit seiner Theologen hervorsschießt und Leben behält, was nicht auf's Haar genau, den Grundsähen und dem Inhalte seiner Glaubenss und Sittensehre entspricht.

Dieser Wichtigkeit der lehrenden und schreibenden Theologie hat Rom dogmatischen Ausdruck verliehen, indem es die "Nebereinsstimmung der Theologen" (Consensus Theologorum) in irgend welchen Punkten des "Glaubens" oder der "Moral" als den untrüglichen Beweiß für die dogmatische Richtigkeit dieser Punkte anerkennt. Die "Nebereinstimmung" zu erhalten, ist somit sein eifrigstes, und selbstverständlich sein erfolgreichstes Bemühen.

Der ungeheure Zensur-Apparat, den das Papstthum in's Leben gerusen hat und in unausgesehter Thätigkeit erhält, angesangen von den Entscheidungen der Inder- und Inquisitions-Kongregationen bis zu den vielen tausenden von "Druckerlandnissen" (Imprimatur, Superiorum permissu) der Bischöse und der Ordensoberen, dient dieser wichtigen Ausgabe.

Und Koms Zensurapparat arbeitet nicht schablonenmäßig, seine Thätigkeit ist nicht eine leere Form, sondern sein Werk ist — vom römisch-päpstlichen Standpunkte aus betrachtet — ein streng gewissenhaftes: Prüfung, genane, unerbittliche Prüfung des Mannskriptes oder des erschienenen Buches geht der Zensurentscheidung voraus. Was dann endlich das bischösslich-päpstliche "Imprimatur" oderns, die Gutheißung der Ordensoberen" verhätts trägt nichtenur änzerlich, sondernsinnerlich und sin Grunde seines Wesens den Stempel des in Stathalterspiehristi", nund unabweisbars gehören sein Titel und sein Inhalt in das Kontobuch des Wahlthiuns.

12

Das gilt um so mehr, als weitans die Mehrzahl der lehrenden und schreibenden Theologen Ordensleute sind. Als solche sind sie in ihren schriftlichen wie mündlichen Aenßerungen einer sehr geschärften lleberwachung durch den Orden unterworfen, und als solche stehen sie in ganz besonderer Berbindung mit dem Papste, der für die Orden nicht nur wie für alle Natholisen das mit unsumschränkter Gewalt schaltende und waltende Oberhanpt der Nirche bildet, sondern der sedem Orden und jedem einzelnen Mitgliede jedes Ordens als höchster "Obere" im kirchlichskanonischen Sinne gegenübersteht. Die Regierungen weitans der meisten Orden und ordensähnlichen Kongregationen haben in Kom ihren Sig; ihre Fühlung mit dem Papste und der päpstlichen Kurie ist die engste; der beständige Einsluß des Papstthums auf sie groß und entscheidend (vylch. I.4, 313 f.; 514. 610).

Es giebt wohl keine Organisation, die straffer zentralisirt ist als die römische Kirche. Durch tausend und tausend nicht bloß gedachter, sondern thatsächlich gezogener Radien steht die Peripherie der katholischen Welt mit ihrem Zentrum, Rom, in unlösdarem Zusammenhange. Auf diesen Radien spielt sich ein Verkehr, ein Austausch von Lebensänßerungen, von außen nach innen und von innen nach außen ab, der nicht seines Gleichen sindet in menschslichen Einrichtungen. Dieser wundervolle Zusammenhang, der in einem Punkte, im Papste, sich trisst, kommt natürlich auch der Zensur zu statten. Er macht sie zu der lebendigen, von Kom aus und nach Kom hin arbeitenden Macht, die der geistigen Thätigkeit der katholischen Kirche das gleichsörmige, unveränderliche Gepräge verleiht.

Doctrinae differentes in ea non admittantur: Berschiedenartige Lehren sollen in ihr nicht zugelassen werden, lautet ein Sat in den Ordensstatuten der "Gesellschaft Jesu". Dieser Sat ist absgeschrieben aus der tausendjährigen Geschichte Koms und seiner Kirche. Wo und wann immer eine "verschiedenartige Lehre" in dem weiten Gebiete des Papstreiches austancht: Kom erhält in fürzester Frist, durch seine amtlichen Organe, die Nachricht davon. Es prüft, es wägt: und die "verschiedenartige Lehre" ist untersdrück; das Buch, die Schrift, das Flugblatt, in denen sie enthalten ist, sind verboten.

So fann es gar nicht vorkommen, daß irgendwelche Geisteserzeugnisse des katholischen Schriftthums, und zumal der Dogmatik
oder der Moral, ein längeres Leben fristen und zu Einfluß gelangen, ohne Roms ausdrückliche Genehmigung oder ohne seine
stillschweigende Duldung, die in diesem Falle einer Genehmigung
gleichkommt.

Ich schreibe hier keine Geschichte ber römischen Zensur — zum großen Theile ist sie durch Reusch in seinem "Index der versbotenen Bücher" geschrieben worden —; auf Einzelheiten gehe ich also nicht ein. Es bedarf ihrer auch nicht, denn die jährlichen, saft möchte ich sagen die monatlichen Thatsachen aus dem römische päpstlichen Zensurbereiche sind jedem zeitunglesenden Menschen bestannt. Auch der gebildete Nicht-Katholik weiß, oder könnte und sollte wissen, was für die päpstliche Zensurthätigkeit Namen bedeuten — ich bleibe nur in der neuern und neuesten Zeit — wie: Gioberti, Passalia, Eurei, de La Mennais, Kenan, Rosmini, Günther, Hermes, Bischof Martin, Döllinger, Mivart, Schell n. s. w. n. s. w. Sie verkünden laut und eindringlich die Wachsankeit und Macht des römischen Zensors dis hinein in die Gegenwart.

In dieser allumfassenden und in ihrer Wirkung nie versagens den Zensurgewalt Roms liegt aber, wie schon gesagt, die Verants wortung des Papstthums für Alles, was aus dieser seiner Zensur hervorgeht.

¹ Auch die von katholischen Theologen verössentlichten Bücher und Schriften selbst legen schon auf Umschlag und Titelblatt Zeugniß ab von dieser Macht und Wachsamkeit. Von hundert solcher Werke tragen 99 das kirchliche Imprimatur an der Stirne, und der eine Verfasser unter hundert, der es verstäumt hat, die "Druckerlaubniß" einzuholen, wird nicht nur von katholischen Zeitungen und Literaturblättern, sondern auch von autoritativ-kirchlicher Seite sehr energisch aufgesordert, dem Mangel abzuhelsen, und, will er seinem Buche nicht die Verkaufsmöglichkeit genommen sehen, so bleibt ihm nichts anderes übrig, als dem "Bunsche" nachzukommen.

Und was bilbet gewöhnlich den Schlußiah der Borrede zu katholische theologischen Werken? Da liest man sast regelmäßig und in sast gleichlautend wiederkehrenden Wendungen: "Sollte sich in meinem Buche Etwas sinden, was dem Geiste und der Lehre der heiligen Kirche nicht entspricht, so unterwerfe ich nich sichon jest ihrem Urtheile darüber und verwerse mit ihr, was ihr zu verwersen aut scheint".

Es ist dies zunächst eine formal-technische Verantwortlichkeit, die entspringt aus der formal-technischen Vollkommenheit des päpstlichen Zensurapparats. Selbstverständlich bleibt sie aber nicht eine formal-technische, sondern der innerste Kern, das Schwergewicht dieser Verantwortlichkeit liegt in ihrer sittlich-religiösen Seite, und hier verweise ich wieder auf meine Ausführungen im 1. Bande über die sittlich-religiöse Stellung des Papstthums: seine thatsächlich sittlich-religiöse Stellung innerhalb der katholischen Kirche, seine angemaßt sittlich-religiöse Stellung innerhalb der christlichen Welt und des Menschengeschlechtes überhaupt.

Eine Einrichtung, die wie das Papstthum, gerade auf dem Gebiete der Sitte göttliche Leuchte und göttliche Lehrmeisterin ist, trägt die volle sittlich religiöse Berantwortung für Alles, was auf dem Sittengebiete innershalb ihres Machtbereiches, mit ihrer Genehmigung oder Duldung dauernd geschieht.

Das ist echt katholische Wahrheit. So schreibt der Jesuit Lehmfuhl: "Die Rirche fann nicht das tägliche Leben beeinfluffende Lehren bulben, und noch viel weniger billigen, die gegen die guten Sitten verstoßen und unerlaubte Sandlungen befördern; nun aber hat die Rirche Jahrhunderte lang die ultramontane Moral geduldet und in den Werfen vieler, ja der meisten ihrer Bertreter burch bas firchliche Imprimatur gebilligt, also ist biese Moral gut. Der Oberfat [fährt Lehmkuhl fort] fteht, wegen der Unfehlbarkeit der Kirche, bogmatisch fest. Denn, wie die in Sachen bes Glaubens und der Sitte unfehlbare Lehrerin der Wahrheit nicht irren und eine ichlechte Morallehre alfo auch nicht billigen fann, ebenjo wenig fann fie eine folche Lehre bulden. Denn, einen aller Orten geübten Brauch nicht tabeln, ift gleichbedeutend mit seiner Billigung; dadurch aber würde Die Rirche einem ihrer wesentlichsten Aemter untren" (I, 66). Diese Beweisführung will allerdings zunächst die sittliche Gutheit der ultramontanen Moral — bei Lehmkuhl handelt es fich

<sup>1</sup> Da ich in dem Berzeichniß der benutten Bücher und Schriften die Titel der einzelnen Werke genau angegeben habe, so zitire ich im Text, um Raum zu sparen, nur Band und Seite ohne Titelangabe, höchstens unter Beifügung von a. a. D. = am angegebenen Orte.

im Besondern um den Probabilismus — darthun; aber über diesen nächsten Zweck hinaus besagen die Worte mit aller wünschense werthen Alarheit, daß die katholische Theologie — und auf ihre Auffassung kommt es einzig und allein an — der Airche, d. h. dem Papstthum die volle Verantwortung zueschreibt für Alles, was mit kirchlicher Villigung oder Duldung in der Moraltheologie gelehrt wird.

Diese Wahrheit wird verstärkt, wenn man sich das Ansehen, die Macht vergegenwärtigt, die der Nirche, d. h. dem Papstthum zusteht.

"Von jedem Kirchengeset, auch von einem durch allgemeine Konzilien vorgeschriebenen, kann der Papst besteien. Selbst einige durch göttliches Gest hervorgerusene Berpstichtungen unterstehen der päpstlichen Lösegewalt, z. B. der Sid, das Gelübde, die geschlossene aber nicht vollzogene Ehe, die She zwischen Ungläubigen nach Bekehrung des einen Theiles u. s. w. Das Bestehen dieser päpstlichen Machtbesungiß ergiebt sich nicht nur aus ihrer thatsäckslichen Unsäbung innerhalb der Kirche, sondern auch aus den zu Petrus, d. h. zum Papste gesprochenen Worten Christi: "Was immer du auf Erden lösen wirst, wird auch im Himmel gelöset sein". Diese Worte sind so umfassend, daß, was immer, nach dem Urtheil des Papstes, für die Regierung der Kirche und das Heil der Gländigen nüßlich erscheint, vom Papste angeordnet und, wenn nöthig, gelöst werden kann" (Lehmkuhl S. J., I., 113).

Ein lehrreiches Beispiel für solch päpstliche Allmacht und zugleich für die Unbefangenheit, mit der offener Widerstreit zwischen Entscheidungen der Kirche und Forderungen des christlichen Sittengesehes zugegeben wird, sindet sich in der Summa Magistri Rolandi (Ed. Thaner, 291), einer "Quästionensammlung" der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts: Ein Mann war seiner Frau entsausen und lebte mit der Chefrau eines Andern; nach dem Tode dieses Andern heirathet der Durchsbrenner die Chebrecherin. Seine erste Frau erfährt es und macht sich mit zwei Sklavinnen auf, um ihren Mann zurückzusordern. Das Zeugniß der Unsreien wird nicht angenommen, und das sirchsliche Gericht fällt das Urtheil: Der Mann soll bei der zweiten Frau bleiben. Der Berkasser der quaestio wirst nun die Frage auf: Sündigt dadurch der Mann? Die Antwort lautet: "Auch wenn

er weiß, daß die zweite Fran nicht seine Ghegattin ist, so sündigt er doch nicht, wenn er, auf Befehl der Kirche (ex mandato ecclesiae) sie bei sich behält und ihr die eheliche Pflicht leistet. Entgegnet man: er sündigt doch, da er gegen sein Gewissen handelt, so antworte ich: er muß sein Gewissen aufgeben und auf den Befehl der Kirche hin für erlandt halten, was sonst unerlaubt ist."

Dieser Grundsatz gilt auch heute noch.

### Erstes Buch.

#### Die Sittlichfeit des Christenthums.

#### I. Allgemeines.

Gine Darstellung der ultramontanen Moral hat zu beginnen — das ist wenigstens meine Ansicht — mit einer Darstellung der Sittlichkeit des Christenthums.

Die ultramontane Moral will christlich sein, also ist sie zu messen mit dem Maßstabe des Christenthums. Wo sinden wir diesen Maßstade? In der Schrift, und zwar vor Allem in den Evangelien, als der Kunde vom Leben und von der Lehre Fesu Christi.

Nicht ohne berechtigtes Zagen und nicht ohne ehrsurchtsvolle Schen trete ich an eine Darstellung ber Sittlichkeit bes Christenthums heran.

Diese Sittlichkeit steht, weil göttlichen Ursprunges, weil überirdischen Bieles, auf höchster Stufe ethisch-religiöser Vollendung. Ihre Tiese ist unergründlich, ihre Lauterkeit in ihrem ganzen Werthe unfaßbar. Dazu hat ein Mensch sie in sich verkörpert, der ben absoluten höhepunkt des Menschengeschlechtes bildet, der aus ihm hervorragt, hinein in die heiligkeit der Gottheit: der wahre Menschen- und wahre Gottessohn Fesus Christus.

So vereinigen sich Theorie und Prazis ber driftlichen Sittlich= feit zu einem Bilbe unerreichbarer Lollfommenheit, bessen erläusternde Beschreibung eine der erhabensten Aufgaben christlichstheoslogischer Arbeit bilbet.

Hickeit des Christenthums. Für mich kommt eine äußere hinzu: bie Nothwendigkeit großer räumlicher Beschränkung. Meine Darsstellung soll nur Einleitung bilden zum Folgenden; sie soll nur

ben Standpunkt, den Höhepunkt aufrichten, von dem aus das Folgende im Lichte des Christenthums zu beurtheilen ist. Unter solchen Umständen ist der kürzeste Weg der beste. Ich sehe ihn darin, daß ich die Sittlichkeit des Christenthums darstelle, indem ich wörtlich vorlege, was das Neue Testament über sie enthält, und dann, auf Grund dieser authentischen Darstellung, eine zusammensassende Erläuterung gebe.

Auch noch ein anderer Grund bestimmt mich, die Schrift selbst, als die Quelle der christlichen Sittlichkeit, zu Worte kommen zu lassen.

In sehr zahls und umfangreichen wörtlichen Anführungen gebe ich eine Darstellung der ultramontanen Moral; denn mit ihren eigenen Worten will ich ihre Unsittlichkeit und Unchristlichkeit darsthun. Kann es ehrlicher und besser geschehen, als indem ich ihr gegenüberstelle die Sittlichkeit des Christenthums, und zwar gleichsfalls wörtlich, wie sie uns entgegenquist aus ihrem Urquell, aus der Schrift?

#### II. Die Grundlegung.

In einer so gedrängten Darstellung der christlichen Sittlichkeit, wie ich sie unternehme, muß selbstverständlich Vieles vorausgesetzt werden. Geist und Wesen des Christenthums dürsen für den Leser nicht ganz unbekannte Dinge sein. Mit dieser weitreichenden Boraussehung trete ich sofort in das Innere ein.

Es ist ein Gott und ein Bater; es ist ein Heilsrath und ein Heilswille; es ist eine Liebe und eine Huld über Alle.

Unter diesem Ginen und um Ihn sind Millionen und Millionen: seine Geschöpfe, die reiche Bekundung seiner Größe und Macht, bestimmt, die lebendigen und freien Vollstrecker seines Willens, die Gesäße und Kanäle seiner Liebe zu sein. Sie bilden das Gottesreich. Aber sie bilden es zunächst nur dem Bermögen, der Fähigkeit nach. Damit das göttliche Reich für die Menscheit Wirklichkeit werde, war weitere Gottesgnade erforderlich. Sie wurde in überreicher Fülle im Gott-Menschen Jesus Christus, "der Allen, die ihn ausnehmen, Macht giebt, Kinder Gottes zu werden, Allen, die da glauben an seinen Namen" (Joh. 1, 12).

Wiedergeboren zu werden aus dem Bater und dem Geiste; in Ehrfurcht, Liebe und Treue Gottes Willen zu erfüllen, an sich und an Anderen; sich darzustellen als die durch den Sohn erworbene Gemeinde, zur Verherrslichung Gottes und zur Erlangung des ewigen Lebens: das ist die Aufgabe des Menschen, das ist also auch der Inbegriff der christlichen Sittlichkeit.

Suchen wir in der Schrift nach dem kürzesten Ausdrucke für diese höchste menschliche Aufgabe und für diesen Inbegriff der christlichen Sittlichkeit, so sinden wir ihn in den von Christus uns in Herz und Mund gelegten Bitten: "Geheiliget werde dein Name, zu uns komme dein Reich" (Matth. 6, 10; Luk. 11, 2). In uns soll Gottes Name heilig werden: sein Name, d. h. sein Wesen soll uns heiligend durchdringen; sein Reich, das ewige, das gnadenvolle soll unser, und wir sollen sein Reich werden.

Wenige Worte, aber eine geradezu unerschöpfliche Aufgabe! Das ganze Wesen des Menschen, alle seine Kräfte, auch die tiefsten und verborgensten, und gerade sie werden zur Erfüllung dieser Aufgabe in Auspruch genommen.

Auf diese Aufgabe weift uns die Schrift immer wieder bin, wir mögen fie aufschlagen, wo wir wollen. Diese Aufgabe liegt in der Betonung des Gehorsams, den wir Gott schulden: Dein Wille geschehe (Matth. 6, 10; 26, 42; 7, 21; Joh. 4, 34; 5, 30; 6, 38; 14, 31); fie liegt in ber Aufforderung, Gott gu lieben, von gangem Bergen, aus ganger Seele, mit gangem Gemüthe (Matth. 22, 37. 38: Mark. 12, 30; Luk. 10, 25-28); fie liegt in dem Antriebe vollkommen zu werden wie unfer Bater, und unseren Brüdern zu thun, wie er ihnen thut (Matth. 5, 48; 18, 21—35; Luf. 6, 27—37; Eph. 5, 1; 1 Joh. 4, 7-11); fie liegt in der uns vorgestellten Wiedergeburt aus bem Baffer und bem Geifte (Joh. 3, 3-6; Rom. 8, 9; 2 Ror. 1, 21; 13, 1; 1 Joh. 2, 20, 27; 3, 24); sie liegt in bem hohen Burufe: Ihr follt heilig fein, wie der heilig ift, ber euch berufen hat (1 Theff. 5, 23; 1 Petr. 1, 14 ff.); fie liegt vor Allem in ber Berähnlichung mit Christus selbst: Thuet unter einander, wie er euch gethan hat; nehmet auf euch, was er auf sich genommen hat; ziehet Christum an und lebet sein Leben, liebet euch, wie er euch geliebt hat (Matth. 10, 25; Foh. 13, 14—17; 15, 12; Köm 13, 14; Gal. 3, 27; Eph. 4, 31. 32; 5, 2: Phil. 1, 21; 1 Joh. 2, 6; 3, 16; 1 Petr. 2, 20. 21).

Das sind die Ziele der christlichen Sittlichkeit, ihre End= und Höhepunkte. Und die Mittel, diese Ziele zu erreichen, diese Gipfel der heiligen Berge zu ersteigen? Nur ein einziges Mittel kennt das Christenthum: die Liebe: "Du sollst lieben den Herrn deinen Gott, aus deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen Seele und mit beinem ganzen Gemüthe. Dieses ist das größte und erste Gebot. Ein zweites aber ist diesem gleich: du sollst lieben deinen Nächsten, wie dich selbst. In diesen zwei Geboten hängt das ganze Geset und die Propheten" (Matt. 22, 37—40).

Klarer kann es nicht ausgesprochen werden: in der Sittlichkeit des Christenthums, wie Christus sie hingestellt hat, ist die Liebe das A und das D. Diese Sittlichkeit ist nicht ein Gesetz mit so und so vielen Borschristen, deren Nebertretung geahndet wird; sie ist nicht eine strenge Pflichterfüllung, nicht ein Müssen, sondern sie ist die in Liebe zu Gott freiwillig sich vollziehende Selbst-Hingabe an ihn und seinen heiligen Willen.

Hiermit ist der einzig wahre Gesichtspunkt gewonnen für eine richtige und durchdringende Erfassung der christlichen Sittlichkeit, wie sie in erhabener Einsachheit, in wundervoller Klarheit, in unsergründlicher Tiese und in weihevoller Junerlichkeit von der Schrift gezeichnet wird.

# III. Der sittliche Inhalt der Schrift.

Da ich von der Sittlichkeit des Christenthums handle, so verstehe ich unter "Schrift" nur das Neue Testament. Die Beziehungen — nähere, entserntere, symbolische mystische — des Alten Testaments zum Christenthum kommen hier nicht in Betracht. Aber "Schrift" ist für mich das ganze Neue Testament, in erster Linie allerdings die Evangelien. Textkritische Fragen, über Echtheit dieser oder jener Stelle, dieses oder jenes Theiles bleiben underührt; denn ans allen Theilen des Neuen Testaments tritt uns die Sittslichkeit des Christenthums gleich echt und gleich lauter entgegen.

Anfang wie auch Ziel ber christlichen Sittlichkeit bildet die Beziehung des Menschen zu Gott. So muß denn auch die Art dieser Beziehung, wenigstens in ihrem innersten Kern und Wesen, den Beginn einer Darstellung der Sittlichkeit des Christensthums bilden.

#### 1. Gott des Menschen Bater.

Hätte Christus nichts Anderes gelehrt, als daß Gott der Bater des Menschen sei, er hätte eine Umwälzung im ethische religiösen Denken, Empfinden und Handeln eingeleitet, wie sie tieser greisend und höher hebend nicht gedacht werden kann.

Baterschaft und Kindschaft sind zwei auf sittlich so einzigartigen, so innigen, so lebenswarmen Beziehungen beruhende Verhältnisse, daß sie, auf Gott und den Menschen übertragen, zwischen Schöpfer und Geschöpf eine Wechselwirkung erzeugen, bei der die Liebe Alles ist. Damit ist aber die aus der Beziehung zwischen Gott und Mensch geborene christliche Sittlichkeit auf eine Höhe gehoben und zu einer Innerlichkeit vertieft, die sie, um das noch einmal zu sagen, weit über und außer den Bereich bloßer Gesetzmäßigsteit stellt.

Auch ohne weitere Ausführung — sie muß wegen Raummangel unterbleiben - fühlt ber bentende und empfindende Menich, wie unendlich Biel in diesen wenigen Gedanken liegt. Richt zu verwundern; denn es find die Gedanken Chrifti: "Seid Rinder eneres Baters, ber in ben Simmeln ift. Seid vollfommen, wie euer Bater, der himmlische vollkommen ist. Euer Bater weiß, was ihr bebürfet, ehe benn ihr bittet. Also nun follet ihr beten: Bater unfer. Es wird euch vergeben euer himmlischer Bater. Euer himmlischer Bater ernähret die Bögel des himmels; feid ihr nicht mehr, viel mehr als sie? Es weiß ja euer Bater, daß ihr Alles dieses benöthigt seid. Um wie viel mehr wird euer Bater, der in den himmeln ift, Gutes geben benen, die ihn darum bitten. Der Geift eueres Baters ift es, ber rebet in ench. Die Gerechten werben aufleuchten wie Sonnen in dem Reiche ihres Baters. Also ift es nicht Wille bei euerem Bater, ber in ben Simmeln ift, daß eines diefer Rleinen verloren gebe. Giner ift euer Bater, der, so in den himmeln ift. Euerem Bater hat es wohlgefallen, ench bas Reich zu geben", n. s. w. (Matth. 5, 45, 48; 6, 8, 9, 14, 26, 32; 7, 11; 10, 20; 13, 43; 18, 14; 23, 9; Luk. 12, 32).

Auf Grund solcher Worte können und sollen wir also sprechen: "Nicht haben wir empfangen einen Geist der Knechtschaft zur Furcht, sondern empfangen haben wir den Kindschaftsgeist, in dem wir rusen: "o Bater" (Köm. 8, 15)!

Diesem Grundverhältnisse des Christen zu seinem Gott entsprechen nun auch alle Einzelheiten und Ausgestaltungen.

In der Auswahl dieser Einzelheiten und Ausgestaltungen, wie die Schrift sie uns kund thut, muß ich Rücksicht nehmen nicht nur auf den Raum, sondern auch auf meinen Zweck: Gegenübersstellung zwischen christlicher Sittlichkeit und ultramonstaner Moral. Wie ich bei dieser nur das Charakteristische, das ihr Sein und Wesen Kennzeichnende vorlege, so auch bei jener. Weshalb also gerade die von mir ausgewählten und nicht auch andere Schrifstellen angeführt werden — Parallelstellen fallen gauz fort — ergiebt sich aus ihrem Vergleiche mit der ultramontanen Moral.

# 2. Des Menschen Verhalten zu Gott. Gebet. Frömmigkeit. Innerlichkeit.

"Habet Acht, daß ihr euere Gerechtigkeit nicht wirket vor den Menschen, um angeschaut zu werden von ihnen, denn sonst werdet ihr nicht Lohn haben bei enerem Bater, der in dem Himmel ist. So du Almosen giebst, wisse nicht deine Linke, was deine Rechte thut, damit dein Almosen im Verborgenen sei, und dein Vater, der in's Verborgene sieht, wird es dir vergelten" (Matth. 6, 1—4).

sonia find tii ndamuria nao ni rad ratele nlarana iad alles pain 1 Den Anführungen aus der Schrift lege ich die Nebersehung von Weizs fäckelt zu Erunde, ohne nick jevoch die Freiheit zu kehnich. After inis dörft hom Korabzulithensulatahle aus au ratele nearant tit ndammir

wird dir vergelten. Indem ihr aber betet, schwätzet nicht, wie die Heiden. Diese nämlich meinen, daß sie wegen ihrer Wortmacherei erhört würden. Seid daher nicht diesen gleich, denn euer Bater weiß, was ihr bedürset, ehe denn ihr ihn bittet. So nun sollet ihr beten: Bater unser, der du bist in den Himmeln, geheiliget werde dein Name. Es komme dein Reich. Dein Wille geschehe, wie im Himmel also auch auf der Erde. Unser nöthiges Brot gied uns heute, und vergied uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unseren Schuldnern. Und führe uns nicht in Versuchung, sondern erlöse uns von dem Bösen" (Matt. 6, 5—13; Luk. 11, 2).

"Gehet ein burch die enge Pforte; weil weit die Pforte und geräumig der Weg ist, der hinsührt in das Berderben, und Viele sind, die eingehen durch sie. Wie enge ist die Pforte, und wie schmal der Weg, der führet in das Leben, und Wenige sind, die ihn sinden. Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr, wird einzehen in das Himmelreich, sondern wer den Willen thut meines Vaters, der in den Himmeln ist, der wird eingehen in das Himmelzreich" (Matth. 7, 13 ss.).

"Heuchler, treffend weissagte über euch Jesaias: dieses Volk ehrt mich mit den Lippen, ihr Herz aber halt sich ferne von mir. Bergebens ehren sie mich mit ihren Lehren von Menschensatungen" (Matth. 15, 7—9).

"Und es ging Jesus in den Tempel Gottes und trieb hinaus Alle, die da verkausten und kausten, und warf die Tische der Wechster um, sowie die Bänke der Taubenverkäuser, und sprach: es steht geschrieben: mein Haus soll ein Bethaus heißen, ihr aber macht es zu einer Känberhöhle" (Matth. 21, 12—14).

"Und es befraget ihn Einer: Meister, welches Gebot ist ein großes in dem Gesetze? Fesus sagte: du sollst lieben den Herrn deinen Gott, aus deinem ganzen Herzen, und mit deiner ganzen Seele und mit deinem ganzen Gemüthe. Dieses ist das größte und erste Gebot. Ein zweites aber ist diesem gleich: du sollst lieben deinen Nächsten, wie dich selbst. In diesen zwei Geboten hängt Variganzer Gestynunder die Propheten beimen Nath. 22,1125—440.

 Anbeter anbeten werden den Bater in Geist und Wahrheit. Gott ist Geist, und die ihn anbeten, müssen ihn in Geist und Wahrheit ans beten" (Joh. 4, 23 f.).

"Meine Speise ist, daß ich thue den Willen bessen, der mich gesandt hat" (Foh. 4, 34).

"Sie beharrten aber in der Lehre der Apostel und der Gemeinschaft, im Brodbrechen und den Gebeten. Und indem sie tägslich einmüthig ausharrten im Tempel und zu Hause Brod brachen, genossen sie ihre Nahrung in Jubel und Einsalt des Herzens, unter Lob Gottes und gutem Einvernehmen mit dem ganzen Bolke" (Apssch. 2, 42. 46).

"Was muß ich thun, damit ich das Heil erlange? Sie aber [Paulus und Silas] sprachen: Glaube an den Herrn Jesus, und Heil wirst erlangen du und dein Haus" (Apgsch. 16, 30 f.).

"Der Buchstabe tödtet, der Geist aber macht lebendig. Der Herr ist der Geist, wo aber der Geist des Herrn, da ist Freiheit" (2 Kor. 3, 6. 17).

#### 3. Christliche Vollkommenheit.

"Selig, die arm im Geiste sind, denn ihrer ist das Reich der Himmel. Selig die Trauernden, denn sie werden getröstet werden. Selig die Sanstmüthigen, denn sie werden das Land erben. Selig, die hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit, denn sie werden gesättigt werden. Selig die Barmherzigen, denn sie werden Barmherzigkeit ersahren. Selig die rein im Herzen sind, denn sie werden Gott schne heißen. Selig die Triedsertigen, denn sie werden Gottes Söhne heißen. Selig die um Gerechtigkeit Bersolgten, denn ihrer ist das Reich der Himmel. Selig seid ihr, wenn sie euch schmähen und versolgen und euch alles Schlechte andichten um meinetwillen; freuet euch und frohlocket, denn ener Lohn ist groß in den Himmeln. Ich sage euch, wenn es mit enerer Gerechtigkeit nicht mehr ist, als bei den Schriftgelehrten und Pharisäern, so werdet ihr mit nichten in das Reich der Himmel kommen" (Matth. 5, 3—20; Luk. 6, 1 fs.).

"Wenn Jemand mir nachfolgen will, verleugne er sich selbst und nehme sein Kreuz auf und folge mir" (Matth. 16, 24).

"Wahrhaftig, ich sage euch, wenn ihr nicht umkehret und werbet wie die Kinder, werdet ihr nicht eingehen in das Himmelreich. Wer somit sich selbst verdemüthigt, wie dieses Kind, der ist der größere in dem Himmelreiche" (Matth. 18, 3. 4).

"Und fiehe, Giner trat heran und sprach zu ihm: guter Meister, was foll ich Gutes thun, damit ich ewiges Leben habe? Er aber ibrach zu ihm: warum fragst bu mich über bas, was gut ist; Giner ift gut. Willft bu aber gum Leben eingehen, fo halte die Gebote. Er sagte: welche? Jesus sprach: nicht follft bu töbten, nicht ehebrechen, nicht stehlen, nicht falsches Zeugniß geben, ehre beinen Bater und beine Mutter und: liebe beinen Nächsten wie bich felbst. Da fagte zu ihm der Jüngling: Alles diefes habe ich gehalten, worin bin ich noch zurud? Da sagte zu ihm Jesus: wenn bu vollkommen sein willst, geh', verkaufe, was du haft und gieb den Armen, und du wirst einen Schatz im Himmel haben, und fomme, folge mir. Alls der Jüngling das Wort gehört hatte, ging er betrübt hinweg, er hatte nämlich viel Besithum. Jesus aber sprach zu seinen Jüngern: Wahrhaftig, schwer wird ein Reicher eingehen in das himmelreich. hinwieder aber sage ich euch: Leichter ift es. daß ein Kamel durch ein Nadelöhr hindurchgeht, als daß ein Reicher eingeht in das Himmelreich. Als die Jünger das hörten, wurden fie befturgt und fagten: Wer tann bann gerettet werden? Jefus aber blickte auf, und sprach zu ihnen: bei Menschen ift es unmöglich, bei Gott aber ist Alles möglich" (Matth. 19, 16-26).

"Wehe euch, blinde Wegführer, die ihr die Mücke seihet, das Kamel aber verschlucket. Wehe euch, weil ihr die Außenseite des Bechers und der Schüssel reiniget, innen aber seid ihr voll von Kaub und Ungerechtigkeit. Blinde Pharisäer, reiniget zuerst das Inwendige des Bechers und der Schüssel, damit auch deren Außensfeite rein werde" (Matth. 23, 24—26).

"Wie am Tage lasset und ehrbar wandeln, nicht in Schwelsgereien und Trunkenheit, nicht mit Unzucht und Ueppigkeit, nicht mit Streit und Neid, sondern ziehet an den Herrn Jesus Christus, und pfleget nicht das Fleisch zu Lüsten" (Röm. 13, 13).

"Die Frucht des Geistes ist: Liebe, Frende, Friede, Langmuth, Milbe, Ebelmuth, Treue, Sanftmuth, Enthaltsamkeit" (Gal. 5, 22 f.).

"Erneuert euch aber im Geiste eueres Gemüthes, und ziehet an ben neuen Menschen, ber nach Gott geschaffen ist in Gerechtigkeit und Heiligkeit ber Wahrheit" (Eph. 4, 23 f.).

"Brüder, was wahr ist, was ehrwürdig, was gerecht, was rein, was lieblich, was wohllautend, was eine Tugend, ein Lob, dem denket nach" (Phil. 4, 8).

"So ziehet nun an als Auserwählte Gottes, Heilige und Gezliebte, ein Herz des Erbarmens, Güte, Demuth, Sanftmuth, Langsmuth; einander tragend, einander verzeihend, wenn Einer einen Vorwurf hat gegen einen Andern: wie Christus verziehen hat, so auch ihr. Ueber das Alles aber die Liebe, die da ist das Band der Bollfommenheit" (Col. 3, 12—14).

"Reine Frömmigkeit, fleckenlose vor Gott dem Later ist das: nach den Waisen und Witwen sehen in ihrer Trübsal, sich selbst frei halten vom Schmut der Welt" (Fak. 1, 27).

#### 4. Fasten, Gebräuche.

"Der Gine hat den Glauben alles zu effen, der Andere ift ichwach sim Glauben und beschränkt sich auf Rräuter. Wer ift, foll den nicht gering schätzen, der nicht ift. Wer nicht ift, soll nicht richten über den, der da ist; denn Gott hat ihn angenommen. Wer bift du, daß du ben Diener eines Andern richteft? Er fteht ober fällt seinem Berrn. Der Gine macht einen Unterschied zwischen ben Tagen, der Andere hält jeden Tag gleich. Jeder mag, wie er es versteht, seiner lleberzeugung leben. Der etwas auf den Tag hält, thut es für den Herrn; der da igt, der ift für den Berrn, benn er bantet Gott; und ber ba nicht ift, ber unterläßt es für ben Herrn, und danket auch Gott. Ich weiß und bin es fest überzeugt in dem Beren Jesus, daß nichts an sich selber unrein ift, boch wird es fo für ben, ber es fo ansieht. Wenn nun bein Bruder um einer Speife willen gefrankt wird, fo manbelft bu nicht mehr der Liebe gemäß. Du follft nicht mit beinem Effen ben verftoren, um bessentwillen Chriftus gestorben ift. Es foll nicht euer Bestes der Lästerung preisgegeben werden. Denn das Reich Gottes ist nicht Essen und Trinken, sondern Gerechtigkeit, Friede und Freude in heiligem Geifte. Wer darin dem Chriftus dient, ist gottgefällig und den Menschen werth. Berftore du nicht um einer Speife willen das Werk Gottes. Es ist Alles rein, und ist doch etwas vom Uebel, wenn ein Mensch es mit Anstoß ist" (Röm. 14, 2-22).

"So soll euch nun Niemand richten über Speise ober Trank, ober in Betreff eines Festes, ober Neumonds ober Sabbats" (Col. 2, 16).

"Nicht was eingehet in den Mund, verunreiniget den Menschen, sondern was herauskommt aus dem Munde, dieses verunreiniget den Menschen. Denn aus dem Herzen heraus gehen bose Ansichläge: Mordthaten, Ehebrüche, Buhlschaften, Diebstähle, falsche Zeugnisse, Lästerungen. Solches ist es, was den Menschen versunreiniget; mit ungewaschenen Händen aber zu essen, verunreiniget den Menschen nicht" (Matth. 15, 11—20).

#### 5. Berföhnung mit Gott. Sündenvergebung.

"Und da Jesus ihren Glauben sah, sprach er zu dem Gelähmten: sei getrost, Kind, beine Sünden sind vergeben" (Matth. 9, 2).

"Und der Zöllner stand von ferne und wollte nicht einmal die Augen zum himmel erheben, sondern schlug an seine Bruft und sagte: D Gott, sei gnädig mir dem Sünder. Ich sage euch: dieser ging hinad in sein Haus gerechtsertigt vor Jenem [dem Pharisäer], weil jeder, der sich selbst erhöhet, erniedrigt werden, und wer sich selbst erniedrigt, erhöhet werden wird" (Luk. 18, 13 f.).

[Zur Ehebrecherin:] "Weib, wo sind jene, die dich anklagten, hat Keiner dich verurtheilt? Sie aber sprach: keiner, Herr. Da sprach Fesus: auch ich will dich nicht verurtheilen, gehe hin und sündige fortan nicht mehr" (Joh. 8, 10—12).

"Thuet denn Buße und bekehret euch, damit getilgt werden euere Sünden, auf daß da kommen Erquickungszeiten vom Ansgesichte des Herru, und er sende den für euch zuvor bestellten Christus Fesus" (Apgsch. 3, 19 f.).

"Gott beweist seine Liebe zu uns damit, daß Christus für uns starb, da wir noch Sünder waren. Um wie viel mehr werden wir jetzt, da wir durch sein Blut gerechtsertigt sind, gerettet werden durch ihn vor dem Zorne. Wenn wir als Feinde mit Gott verssöhnt wurden durch den Tod seines Sohnes, so werden wir um so gewisser gerettet werden durch sein Leben, nachdem wir versöhnt sind, und nicht nur das, sondern nachdem wir uns auch in Gott

rühmen dürfen durch unsern Hern Jesus Christus, durch den wir jett die Verföhnung empfangen haben" (Nöm. 5, 8—11).

"Darum, wo Einer in Christus ist, das ist neue Schöpfung. Das Alte ist vergangen, siehe, es ist neu geworden. Alles aber kommt von Gott, der uns mit sich versöhnt hat durch Christus, und hat uns das Amt der Versöhnung gegeben. Ja, so ist es: Gott war es, der in Christus die Welt mit sich selber versöhnte, indem er ihnen ihre Sünden nicht aurechnet, und unter uns ausrichtete das Wort von der Versöhnung. Wir ditten für Christus: lasset euch versöhnen mit Gott. Den, der keine Sünde kannte, hat er für uns zur Sünde gemacht, damit wir würden Gerechtigkeit Gottes in ihm" (2 Kor. 5, 17—21).

"Gepriesen ist Gott der Later unseres Herrn Jesus Christus, in welchem wir haben die Erlösung durch sein Blut, die Vergebung der Fehltritte nach dem Neichthum seiner Gnade" (Eph. 1, 3—7).

"Auch euch, die ihr todt waret durch euere Fehltritte und Sünden, in denen ihr einst wandeltet, hat doch der Gott, der da reich ist an Erbarmen, um seiner großen Liebe willen, mit der er uns geliebt hat, und zwar uns, die wir todt waren durch die Fehletritte, mit Christus lebendig gemacht und mit erweckt und mit verssetzt in die himmelswelt in Christus Jesus" (Eph. 2, 1—6).

"Meine Kinder, ich schreibe euch dies, damit ihr nicht fündigt. Wenn aber Einer sündigt, so haben wir einen Fürsprecher beim Vater, Jesus Christus den Gerechten. Und er ist eine Sühne für unsere Sünden, nicht aber für die unseren allein, sondern für die ganze Welt" (1 Joh. 2, 1 f.).

"Empfanget ben heiligen Geist. Wenn ihr Jemand die Sünden vergebt, dem sind sie vergeben, wenn ihr Jemand die Sünden beshaltet, dem sind sie behalten" (Joh. 22, 23).

"Gerechtfertigt somit aus Glauben, mögen wir Frieden haben mit Gott durch unsern Herrn Jesus Christus, durch den wir auch den Zutritt haben zu der Gnade, in der wir stehen und uns rühmen der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes" (Röm. 5, 1 f.).

"Gottes Gerechtigkeit [die Erlösungsgnade] durch den Glauben an Jesus Christus an Alle und über Alle, die da glauben an ihn, indem sie gerecht gesprochen werden geschenkweise durch seine Gnade, vermöge der Erlösung in Jesus Christus, den Gott aufgestellt hat als Sühnopfer mittelst Glaubens an sein Blut, zum Erweise seiner Gerechtigkeit, wegen des Erlasses der vorhergeschehenen Versündigungen, vermöge der Nachsicht Gottes, zum Erweis seiner Gerechtigkeit in der Jetzeit, also auf daß er gelte als der, der gerecht ist, und der gerecht macht den, der da ist aus dem Glauben an Jesus Christus" (Köm. 3, 22—26).

#### 6. Berhalten zum Nächsten.

"Ihr habt gehört, daß gesagt worden ist den Alten: nicht sollst du tödten, wer aber getödtet hat, wird versallen sein dem Gezrichte. Ich aber sage ench: jeglicher, der seinem Bruder zürnet, wird versallen sein dem Gerichte. Wer aber gesagt hat zu seinem Bruder: du Tangenichts, wird versallen sein dem hohen Nathe; wer aber gesagt hat: du Gottloser, wird versallen sein dem Hohen Nathe; wer aber gesagt hat: du Gottloser, wird versallen sein dem Athe; wer aber gesagt hat: du Gottloser, wird versallen sein dem Athe; nud dort erinnerst du dich, daß dein Bruder etwas wider dich habe, so lasse dort deine Gabe vor dem Altare, und gehe zuvor dich zu versöhnen mit deinem Bruder, und dann komme und opfere deine Gabe. Sei nachgiebig dem Widersacher alsbald, so lange du noch auf dem Wege bist mit ihm" (Matth. 5, 21—25).

"Ihr habt gehört, daß gesagt worden ist: Auge für Auge, Zahn für Zahn. Ich aber sage euch: nicht Widerstand zu leisten dem Bösen, sondern wenn dich Einer geschlagen hat auf deine rechte Wange, biete ihm dar auch die andere. Und demjenigen, der mit dir rechten, und deinen Rock nehmen will, lasse ihm auch den Mantel. Und wer dich beansprucht für eintansend Schritte, gehe mit ihm noch andere zwei. Wer dich bittet, gieb ihm; und von demjenigen, der leihen will von dir, wende dich nicht hinweg" (Matth. 5, 38—42).

"Ihr habt gehört, daß gesagt worden: Liebe beinen Nächsten und hasse beinen Feind. Ich aber sage euch: liebet eure Feinde; thuet wohl benen, die euch hassen, und betet für die, so euch versfolgen und vergewaltigen, damit ihr Kinder seied eueres Baters, der in den Himmeln ist" (Matth. 5, 43—45).

"Wenn ihr vergebet den Menschen ihre Vergehen, wird auch euch vergeben euer himmlischer Vater. Wenn ihr aber nicht ver-

gebet den Menschen, wird auch euer Bater euch nicht vergeben. Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet, denn mit welchem Gerichte ihr richtet, werdet ihr gerichtet werden, und mit welchem Maße ihr messet, wird euch gemessen werden" (Matth. 6, 14. 15; 7, 1. 2).

Mles nun, was immer ihr wollet, daß euch die Menschen thun, thuet auch ihr ihnen; denn dies ist das Gesetz und die Propheten" (Matth. 7, 12).

"Herr, wie oftmal barf wider mich mein Bruder sündigen, und darf ich ihm verzeihen, bis auf sieben Mal? Jesus sagte ihm [Pertrus]: Nicht sage ich dir bis auf sieben Mal, sondern bis auf siebenzig Mal siebenmal. So auch [Uebergabe an die Peiniger] wird mein himmlischer Later euch thun, wenn ihr nicht verzeihet, ein Jeder seinem Bruder, von eueren Herzen aus" (Matth. 18, 21. 22. 35).

"Kommet ihr Gesegneten meines Vaters, nehmet zum Erbe das Reich, das euch bereitet ist von Grundlegung der Welt au; denn ich din hungrig gewesen, und ihr gabt mir zu essen; ich war durstig, und ihr habt mich getränkt; fremd din ich gewesen, und ihr habt mich beherbergt; ich war nackt, und ihr habt mich gekleidet; ich din krank gewesen, und ihr besuchtet mich; ich war im Kerker, und ihr kamet zu mir. Wahrlich ich sage euch: so viel ihr einem von meinen geringsten Brüdern gethan habt, das habt ihr mir gethan" (Matth. 25, 34—40).

"Meister, wer ist mein Nächster? [Jesus antwortet mit der Erzählung von dem Manne, der unter die Räuber siel, an dem der Priester und Levit unbarmherzig vorübergingen, den der Samariter aufnahm, und schließt mit der Frage: Welcher von diesen Dreien scheint dir der Nächste geworden zu sein für den, der unter die Räuber gesallen war? Jener aber sprach: derjenige, der das Erbarmen an ihm geübt hat. Und Jesus sprach zu ihm: Gehe, und thue desgleichen" (Luk. 10, 29—37).

"Dies ist mein Gebot, daß ihr liebet einander, so wie ich euch geliebt habe" (Joh. 15, 12).

"Bleibet Niemand etwas schuldig, als daß ihr euch unter einander liebt. Wer den Nächsten liebt, der hat das Gesetz erfüllt. Denn das Wort: du sollst nicht ehebrechen, nicht tödten, nicht begehren, und alle weiteren Gebote sind zusammengefaßt in diesem Worte: du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst. Die Liebe bereitet dem Nächsten nichts Böses, also ist in der Liebe das ganze Geset begriffen" (Köm. 13, 8—10).

#### 7. Wahrhaftigkeit.

"Wiederum habt ihr gehört, daß gesagt worden den Alten: nicht soust du falsch schwören, soust aber halten dem Herrn deine Schwöre. Ich aber sage euch, nicht zu schwören überhaupt, weder bei dem Himmel, weil er Thron Gottes ist, und nicht bei der Erde, weil sie Schemel ist seiner Füße, weder bei Jerusalem, weil sie Stadt ist des großen Königs, noch auch bei deinem Haupte sollst du schwören, weil du nicht vermagst ein einziges Haar weiß zu machen oder schwarz" (Matth. 5, 33—36).

"Es sei aber enere Rebe: Ja, ja, nein, nein. Was aber darüber gerade hinaus ist, ist von dem Bösen" (Matth. 5, 37). "Oder sind bei mir meine Pläne Pläne nach dem Fleische, so daß bei mir das Ja Ja auch Nein Nein heißt? Denn der Sohn Gottes Christus Jesus, der unter euch durch uns verkündet ward, war nicht Ja und Nein, sondern in ihm ist das Ja" (2 Nor. 1, 18 f.).

"Darum leget ab die Lüge und redet die Wahrheit, ein jeder mit seinem Nächsten, weil wir Glieder sind untereinander" (Eph. 4, 25).

"Euer Ja sei Ja, und euer Nein sei Nein, damit ihr nicht unter das Gericht fallet" (Jak. 5, 12).

# 8. Chrlichkeit im Sandel.

"Daß Keiner in Geschäften ausschreite und seinen Bruder übers vortheile" (1 Thess. 4, 6).

#### 9. Dienstboten, Herrschaft.

"Ihr Diener gehorchet eueren leiblichen Herren mit Furcht und Bittern in Ginfalt eueres Herzens so wie Christo, nicht mit Augenstienerei als Menschengefällige, sondern als Anechte Christi den

Willen Gottes von Herzen erfüllend; mit gutem Willen dienend als dem Herrn und nicht Menschen, im Bewußtsein, daß, was ein Jeder Gutes thut, das wird er wieder bekommen, er sei Knecht oder Freier" (Eph. 6, 5—8).

"Die Diener sollen ihren Herren unterthan sein und in Allem zu Gefallen, nicht widersprechend, nichts unterschlagend, sondern volle reine Treue erweisend, auf daß sie der Lehre Gottes unseres Heilandes in allen Stücken zur Zierde gereichen" (Tit. 2, 9).

### 10. Ehe.

"Ihr habt gehört, daß gesagt worden ist den Alten: nicht sollst du ehebrechen. Ich aber sage euch: jeder, der eine Frau ansieht, um ihrer zu begehren, hat schon die Ehe gebrochen mit ihr in seinem Herzen" (Matth. 5, 27. 28).

"Es ist aber gesagt worden: wer sein Weib verläßt, soll ihr einen Scheidebrief geben. Ich aber sage euch: jeder, der entläßt sein Weib, außer im Falle der Unzucht [Chebruches?], macht sie ehebrechen, und wer eine Entlassene heirathet, bricht die Ehe" (Matth. 5, 31. 32).

"Sabet ihr nicht gelesen, daß ber, welcher den Menschen geschaffen hat, vom Anfange an als Mann und Weib sie geschaffen und gesprochen hat: beshalb wird ber Mann ben Bater und die Mutter verlaffen und seinem Beibe anhangen und werden die zwei sein ein Fleisch. So sind es bemnach nicht mehr zwei, sondern ein Fleisch. Was also Gott zusammengefügt hat, soll der Mensch nicht scheiben. Sie sagten zu ihm: weshalb benn hat Mofes geboten einen Scheidebrief zu geben und zu entlassen. Da sagte er zu ihnen: Moses hat euch euerer Bergenshärtigkeit wegen gestattet, enere Weiber zu entlassen; von Anfang aber war es nicht so. Ich sage euch aber: wer seine Frau entläßt, es sei benn wegen Unzucht Chebruch] und eine andere heirathet, bricht die Che. Da sagten zu ihm seine Jünger: wenn so steht die Sache des Mannes mit dem Weibe, so frommt es nicht zu heirathen. Er aber sprach zu ihnen: nicht Alle fassen dieses Wort, sondern die, welchen es gegeben ift. Denn es giebt Berschnittene, Die vom Mutterleibe an so geboren find, und es giebt Berschnittene, die von den Menschen

verschnitten wurden, und es giebt Verschnittene, die sich selbst versichnitten haben um des himmelreiches willen. Wer es fassen kann, der fasse es" (Matth. 19, 4-12).

"Die vermählte Frau ift, solange der Mann lebt, gebunden durch das Geset, wenn aber der Mann gestorben ist, so ist sie gelöst aus dem Gesetze des Mannes. Demnach wird sie, solange der Mann lebt, Ehebrecherin heißen, wenn sie zusammen mit einem andern Manne ist; stirbt aber der Mann, so ist sie frei von dem Gesetz, derart, daß sie nicht mehr Ehebrecherin ist, wenn sie einem andern Manne zu eigen wird" (Köm. 7, 2 f.).

"Um auf bas zu kommen, wovon ihr geschrieben habt: fo ift es für einen Mann gut, feine Frau zu berühren. Doch wegen ber Unzucht habe ein jeder seine Frau und jede Frau ihren Mann. Der Mann gewähre ber Frau, was er ihr schuldig ift, ebenfo auch die Frau dem Manne. Die Frau hat nicht über ihren Leib zu verfügen, sondern der Mann, und ebenso auch der Mann nicht über den seinigen, sondern die Frau. Entziehet euch einander nicht, es fei benn nach lebereinkunft für einige Beit, um ohne Störung bem Gebete obzuliegen, und dann wieder zusammenzugehen, damit euch der Satan nicht versuche, euerer Unenthaltsamfeit wegen. Bas ich da sage, ist als Zugeständniß zu nehmen, nicht als Gebot. Ich wünschte vielmehr, daß alle Menschen wären, wie ich; doch jeder hat eine eigene Gabe von Gott, der Eine jo, der Andere fo. Den Männern aber, die keine Frauen haben, und den Witwen fage ich: es ift ihnen gut, wenn fie fo bleiben, wie auch ich. Rönnen fie nicht enthaltsam fein, so mögen sie heirathen, benn beffer ist es heirathen, als Leidenschaftsgluth leiden. Den Cheleuten aber gebiete ich, vielmehr nicht ich, sondern der Berr: daß die Fran von ihrem Manne sich nicht trenne; hat sich eine getrennt, so soll fie ledig bleiben, ober mit ihrem Manne sich versöhnen; ebenso soll ber Mann seine Fran nicht entlassen" (1 Korr. 7, 1-11).

"Was aber die Jungfrauen betrifft, so habe ich fein Gebot des Herrn; Rath nur gebe ich, als Gewährsmann, wie ich es durch Barmherzigkeit des Herrn geworden bin. So meine ich denn, es sei wegen der bevorstehenden Noth der Zeit eine gute Sache darum, nämlich daß es einem Menschen gut ist, so zu sein. Bist du an eine Frau gebunden, so suche nicht Lösung; bist du ledig, so suche

feine Frau, doch thust du auch, wenn du heirathest, dadurch keine Sünde. So auch die Jungfrau, wenn sie heirathet, thut keine Sünde. Drangsal jedoch des Fleisches werden solche haben. Ich verfahre schonend mit euch. Das aber sage ich, Brüber: die Reit brängt, und hinfort gilt es, daß die da Beiber haben, seien, als hätten sie keine; die da weinen, als weinten sie nicht; die sich freuen, als freueten sie sich nicht; die da faufen, als befäßen sie nicht; die mit der Welt verkehren, als hatten fie nichts davon, benn am Vergeben ift die Geftalt dieser Welt. Da möchte ich benn, daß ihr ohne Sorge waret. Der Chelose sorget für des herrn Sache, wie er bem Berrn gefalle; der fich verehelicht, forgt für die Dinge ber Welt, wie er seiner Frau gefalle und ift getheilt; beggleichen die Frau, die keinen Mann hat, so wie die Jungfrau forgt für bes Berrn Sache, auf daß fie sei heilig an Leib und Beift. Die fich verehelicht, forget für die Dinge Diefer Welt, wie sie dem Manne gefalle. Ich spreche da für eneren eigenen Rugen, nicht um eine Schlinge über euch zu werfen, sonbern für edele Sitte und für ungestörtes Aushalten bei bem Berrn. Wo aber Einer benken muß, er handle unziemlich an feiner Jungfrau, wenn sie überreif wird, und es so geschehen muß, der thue, was er will; er fündigt nicht, sie möge heirathen. Wenn aber Giner in seinem Herzen feststeht, keinen Zwang erleidet, sondern Berr seines Willens ift, und in seinem Bergen entschlossen ift, seine Jungfrau zu bewahren, der thut wohl daran. Demnach thut der wohl, der feine Jungfrau jur Che führt, aber mehr doch ber, ber es nicht thut" (1 Korr. 7, 25-38).

"Haben wir nicht Befugniß eine Schwester als Ehefrau mit herumzuführen, wie die übrigen Apostel auch, selbst die Brüder des Herrn, selbst Petrus" (1 Kor. 9, 5).

"Männer, liebet euere Frauen, so wie auch Christus geliebt hat die Gemeinde und sich selbst für sie dargebracht hat. So sind die Männer schuldig ihre Frauen zu lieben, wie ihre eigenen Leiber. Wer seine eigene Frau liebt, der liebt sich selbst. Denn Niemand hat noch sein eigenes Fleisch gehaßt, sondern er hegt und pflegt cs, wie auch Christus die Gemeinde, weil wir Glieder seines Leibes sind. Dafür verläßt ein Mensch Bater und Mutter und hängt seinem Weibe an, und werden die Zwei ein Fleisch sein. Dieses Geheims wort ist schwer; ich deute es von Christus und der Gemeinde.

Demnach sollet auch ihr jeglicher für sich seine Frau so lieben wie sich selbst, die Frau aber ehre ihren Mann" (Eph. 5, 25—33).

"Gottes Wille, das ist euere Heiligung, daß ihr euch enthaltet von der Unzucht, daß jeder serne sich ein Weib gewinnen, züchtig und in Ehren, nicht in sinnlicher Leidenschaft, wie die Heiden, die von Gott nichts wissen" (1 Thess. 4, 3—5).

#### 11. Christenthum und Staat.

"Jedermann sei unterthan der obrigkeitlichen Gewalt, denn es giebt keine Obrigkeit, außer von Gott; wo sie ist, ist sie von Gott gesett. Wer sich also der Obrigkeit widersett, lehut sich auf wider Gottes Ordnung; die Aufrührer aber werden sich ihr Gericht holen. Die Herrscher sind nicht zum Schrecken da für das rechtschaffene Thun, sondern für das böse. Willst du keine Furcht haben vor der Obrigkeit, so thue das Gute, und du wirst Lob von ihr haben. Denn Gottes Dienerin ist sie dir zum Guten. Thust du aber Böses, dann fürchte; denn nicht umsonst trägt sie das Schwert. Gottes Dienerin ist sie, Rächerin zum Zorne dem, der Böses thut. Darum aus Nothwendigkeit seid unterthan, nicht nur um des Zorenes willen, sondern um des Gewissens willen" (Röm. 13, 1—7).

"Seid demnach unterthan jeder menschlichen Obrigseit um Gottes willen; sei es dem Kaiser, als dem Oberherrn, sei es den Statthaltern, als von ihm gesandt zur Strase denen, die Böses thun, zu Lob denen, die Gutes thun, weil so es Gottes Wille ist, daß ihr Gutes thuend zum Schweigen bringet die Unwissenheit unverständiger Menschen, als Freie, und nicht als hättet ihr zum Deckmantel der Bosheit die Freiheit, sondern wie Diener Gottes" (1 Petr. 2, 13—17).

#### 12. Steuer, Boll.

"Sage uns, was dünkt dich: ist es erlaubt, dem Kaiser Steuer zu geben, oder nicht? Fesus antwortete: Zeiget mir die Steuersmünze. Wessen ist dies Bild und die Ausschrift? Sie sagten: des Kaisers. Hierauf sagte er: so gebet denn dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist" (Matth. 22, 17—21).

"Deshalb auch leistet Abgaben; benn es sind Gottes Beamte, die eben bazu [zur Entgegennahme der Abgaben] auf ihrem Posten sind. Gebet benn Allen das Gebührende, wem Abgabe, die Abgabe, wem Boll, den Boll" (Röm. 13, 6 f.).

#### 13. Ausdrucksweise über bas Lafter.

"Dehalb gab Gott sie dahin in schandbare Leidenschaften. Denn ihre Weiber haben den natürlichen Gebrauch in den widernatürslichen verkehrt, und auch die Männer haben den natürlichen Umsgang mit dem Weibe aufgegeben und sind in wilder Lust aneinsander gerathen, Mann an Mann in schamlosem Thun" (Nöm. 1, 26 f.).

"Es soll ja bei euch Ungucht getrieben werden, und dazu noch von einer Art, wie es nicht einmal bei den Heiden vorkommt, nämlich fo, daß einer feines Baters Frau hat" (1 Ror. 5, 1f.). "Täuschet ench nicht, weder Unzüchtige noch Götzendiener, noch Chebrecher, noch Weichlinge, noch Männerschänder, noch Diebe, noch Sabsüchtige, noch Trunkenbolde, noch Lästerer, noch Räuber werden Gottes Reich ererben. Run, bergleichen war einst Einer ober der Andere von euch, aber ihr ließet euch abwaschen, ihr wurdet geheiligt, ihr wurdet gerechtfertigt durch den Namen des Berrn Jesus Christus und den Geist unseres Gottes. Der Leib ist nicht für die Unzucht. Wisset ihr nicht, daß enere Leiber Glieder Christi find? Soll ich nun die Glieder Chrifti nehmen und zu Gliedern der Buhlerin machen? Ferne sei es! Oder wisset ihr nicht, daß, wer an der Buhlerin hängt, Gin Leib mit ihr ift, denn die 3wei, heißt es, werden Gin Fleisch sein. Wer aber am Berrn hangt, ift Gin Geift mit ihm. Fliehet die Ungucht; alle andere Sünde bleibt außerhalb des Leibes, die Unzucht treibt Sünde am eigenen Leibe. Oder wisset ihr nicht, daß ener Leib ein Tempel ist des heiligen Geistes in euch, den ihr von Gott habt und ihr nicht euch felbst gehört? Ihr feid theuer erfauft. Go gebet Gott die Ehre an enerem Leibe" (1 Ror. 6, 9-20).

"Offenkundig sind die Werke des Fleisches: Unzucht, Unreinigkeit Neppigkeit, Götzendienst, Zauberei, Feindschaft, Hader, Eisersucht, Zorn, Känke, Spaltung, Absonderung, Neid, Trunkenheit, Fressen und dergleichen, davon ich euch voraussage, wie ich es schon zuvor gesagt habe, daß die solches thun, werden Gottes Reich nicht erben" (Gal. 5, 19—22).

"Unzucht und jede Art Unreinizkeit oder Habsucht soll man auch nicht dem Namen nach unter euch kennen, so wie es Heiligen ziemt; ebenso nicht Gemeinheit, Possenreden und leichtfertiges Geschwäh, was unschieklich ist. Daran denkt in der Erkenntniß, daß kein Unzüchtiger oder Unreiner oder Geizhals, das heißt Gögenzbiener, im Reiche Christi und Gottes ein Erbe hat" (Eph. 5, 3—5).

#### 14. Abendmahlfeier.

"Als sie aber aßen, nahm Jesus Brod, segnete und brach und gab es den Jüngern und sprach: nehmet, esset, das ist mein Leib. Und er nahm einen Becher, dankte und gab ihnen mit den Worten: trinket Alle daraus, denn dies ist mein Blut des neuen Bundes, das für Biele vergossen werden wird, zur Sündenvergebung. Ich sage euch aber, nimmermehr werde ich von jetzt an von diesem Gewächs des Weinstockes trinken, dis auf den Tag, da ich es neu trinken werde mit euch im Reiche meines Vaters" (Matth. 26, 26—29).

"In biesem Willen sind wir geheiligt durch die Darbringung bes Leibes Jesu Christi ein für allemal. Dieser [Christus] hat nur ein einziges Opfer für die Sünden dargebracht für immer" (Hebr. 10, 10).

#### 15. Ermahnung an Geelenhirten.

"Du [Titus] aber rebe, was zur gesunden Lehre stimmt, daß die Alten nüchtern sein sollen, ehrbar, züchtig, gesund im Glauben, der Liebe, der Geduld. Die betagten Frauen bezgleichen: in ihrer Haltung, wie es dem Heiligthum geziehmet, nicht verleumderisch, nicht dem vielen Trinken ergeben, Gutes lehrend, auf daß sie die jungen Frauen sittig leiten zur Liebe ihrer Männer und ihrer Kinder, zu züchtigem, keuschem, haushälterischem, gutem Betragen, zum Gehorsam gegen ihre Männer, damit das Wort Gottes nicht gelästert werde. Die jungen Männer ermahne desgleichen zu sittlichem Wandel" (Tit. 2, 1—6).

# IV. Zusammenfassung bes Schriftinhaltes.

Was bei der dristlichen Sittlichkeit vor Allem hervortritt ist: Einfachheit, Alarheit, Lauterkeit, Innerlichkeit.

Immer und überall stehen diese Eigenschaften im Vorbergrund: Mag die Schrift reden von Gott, vom Nächsten, von unseren Pflichten auf religiösem oder ethischem Gebiete: sie redet einfach, sie redet klar, sie redet lauter, sie redet innerlich.

Bu dieser Redemeise, die Inhalt wie Form der driftlichen Sittlichkeit gleichmäßig charakterifirt, tritt noch ein anderes die Schrift in hervorragendem Mage auszeichnendes Moment: sie rebet perfönlich. Niemals spricht sie theoretisch, niemals entwickelt sie ein Suftem; stets ift es der Mensch, wie er leibt und lebt, an den fie sich wendet. Wie die christliche Sittlichkeit selbst das geläuterte, zur Gottähnlichkeit erhobene Menschenherz, und nicht etwa eine ethisch-religiose Theorie darstellt, so ist es auch das verirrte, von Leidenschaften umftridte Menschenberg, bas fie gum Gegenstande hat. Was vom ganzen Christenthum gilt, daß es nämlich weniger Lehre als vielmehr Leben sei, das gilt in besonderer Weise von seiner Sittlichkeit: sie ist bas Leben in Christus, mit Christus und durch Chriftus. In feiner lebendigen Berfonlichkeit liegt wie das Wesen des Chriftenthums, so auch das Wesen ber dristlichen Sittlichkeit. Bon sich hat Christus gesagt: "Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben." Richt Wegweiser, sondern gangbarer, lebendiger Weg ist er für die Menschheit ge= worden, den wir beschreiten, indem wir Christum erfassen; nicht lehrhafte Wahrheit bietet er uns, sondern warmes Leben, sein eigenes Leben, das wir nachlebend in uns zur Geftaltung bringen. "Biehet Chriftum an", bas ift Anfang und Ende, Inhalt und Form der christlichen Sittlichkeit.

Diese Konzentration des gesammten Christenthums in die lebens dige Persönlichkeit Jesu Christi ist der Grund, weshalb die christs liche Sittlichkeit, bei aller Tiese und Erhabenheit, so einsach ist. Christus war Mensch wie wir. Er war Gotts Mensch, ja, d. h. Alles in ihm war vom göttlichen Willen — er nannte ihn seine "Speise" — durchtränkt, er lebte in Gott wie niemals vor oder nach ihm ein Mensch in Gott gelebt hat, er war eins mit Gott, wie das vollkommenste Werkzeug eins ist mit der führenden Hand des Meisters. Aber seine Göttlichkeit nahm ihm nichts von seiner Menschlichkeit. Die menschliche Natur war und blieb sein innerstes Wesen. Und so ist Christus der im höchsten Sinne vollkommene Mensch. Bollkommen nicht bloß im Sinne des rein irdisch-natürslichen Menschen, sondern vollkommen im Sinne des zur seligen Ewigskeit bestimmten irdisch-überirdisch-natürlich-übernatürlichen Menschen. Dementsprechend ist auch die Sittlichkeit Christi, seine eigene, wie die seiner Anhänger, die Sittlichkeit des vollkommen en Menschen. Sie wurzelt in der menschlichen Natur, sie umfaßt sie, sie veredelt sie; doch über diesen rein natürlichen Areis hinaus treibt sie Blüthen überirdischer Gottähnlichkeit, zeitigt sie Enadenstrüchte ewigen Lebens.

Damit ift auch die Antwort auf die oft gestellte Frage gegeben: Sat Chriftus eine neue Sittlichkeit gebracht? Ja und Rein. Chriftus, als ber gottgesandte Erloser ber Menschheit von Sünde und fündlicher Anechtschaft, hat die durch das Wirken ber Sünde im Innern des Menschen entstandenen sittlich religiösen Trummerund Schuttmaffen hinweggeräumt, er hat den in Reinheit und Gutheit ursprünglich geschaffenen Meuschen wiederhergestellt, er hat die von Sünden- und Leidenschaftenebeln umdunkelten oder gang und gar verhüllten übernatürlichen Endziele des Menschen in ihrer anfänglichen Alarheit und Schönheit neu erstrahlen laffen, er hat die in ganglicher Abkehr von Gott entartete Sittlichkeit wieder auf ben rechten Weg gewiesen, er hat durch Verkündigung der erhabenen und neuen Wahrheit von der menschlichen Gotteskindschaft und vom Gottesreiche den unsittlichen, brutalen Egoismus, der haß und Berklüftung gebar, aus ber Menschheit hinausgewiesen, und hat fie zur einen großen Gottesfamilie gemacht, in ber nicht Gefetz und Strafe, sondern Liebe und Berzeihen herrschen. ift das Alte, und das ift das Rene in der driftlichen Sittlichfeit: die edele Menschennatur durch Christus erhoben zur gottähnlichen llebernatur.

Die Menschheit eine Gottesfamilie! In diesem wesentlich dristlichen Begriffe liegt der Schwerpunkt der Sittlichkeit des Christenthums, liegt ihre ganze Art, ihr Charakter, die sie von jeder andern Moral und Ethik scheiben. Nie genug kann hervorgehoben werden, daß demnach die christliche Sittlichkeit gleichbedeutend ist mit der Gottes- und Nächstenliebe, und daß sie nicht ist ein Sittengesetzt oder eine Pflichtenlehre. Tief und schön drückt diese für Beurstheilung und Behandlung der Sittlichkeit des Christenthums entscheidende Wahrheit ein katholischer Theologe aus, der Tübinger Theologieprofessor Hirscher, dessen Worte anzusühren, eben weil sie christlichskatholischen Klang haben, mir eine besondere Freude ist:

"Eine Folge der Behandlung der driftlichen Moral als einer Gefenes- und Pflichten-Lehre ift ohne Zweifel die, daß die edelsten Blüthen eines heiligen Christenfinnes in ihr keine Darstellung finden können, und daß sie nicht nur nicht geeignet ift. Diese Bluthen zu fordern, sondern weit eher geschickt, deren Entwidlung zu verhindern. Es giebt nämlich eine Religiosität, vermoge welcher ber Chrift fein Berhaltnig ju Gott und ben gottlichen Dingen mit einer wahrhaft unaussprechlichen Innigkeit, Reinheit und Stetigkeit unterhalt. Diese Religiosität ift bem beiligen Geiste ber Neugeburt nicht fremd; aber wo findet sie ihre Stelle in einer Gefeteslehre? Die fann man fie gum Gegenftand eines Gesetzes machen? Wie kann ber himmlische Sinn, welcher sich in einem fortwährenden stillen und freudigen Andenken an Gott und einem feligen Leben vor Ihm bewegt, und alles Thun und Laffen des Menschen durchdringt und weiht, der Inhalt eines Gebotes werden? Go giebt es Regungen in jedem guten Gemüthe gegen ben Mitmenichen, welche viel zu gart find und zu hoch stehen, als daß das Gefet sie vorschreiben konnte; auch giebt es Bewegungen bes Bergens, die Jeder, in welchem der Geift Gottes und Sefu Chrifti wohnt, gang wohl kennt, auf die ihn aber tein Gebot zu leiten vermag. Wer barf z. B. fagen: Grogmuth ift beine Pflicht! Un bie Grogmuth reicht fein Gefet; fie übt ber Chrift frei - nicht durch ein Gebot getrieben, nicht durch ein Gebot belehrt, sondern durch die Liebe begeistert. Dber mare die gesetliche Großmuth eine Großmuth? Gin Werk ber Großmuth fannst du mir nennen und bestimmen; aber die Grogmuth selbst lebt im großen Gemüthe. Ober bie Demuth? - wie? ein Befet reichte mahrhaft an fie bin? ein Befet konnte fie mir borzeichnen, und ihm folgend, fande ich fie? D, fie ift eine, keinem

Gebote, sondern dem freien Gemüthe frei angehörende Richtung: und auf den Gesetzstaseln steht ihr Name nicht. Oder die Feindessliebe? das Gebet für die Versolger; das Segnen derselben? Nein! hiezu gelange ich nur in Folge der reinsten Religiosität, und des freiesten Ausschwungs der Seele über jede Hemmung des Egoismus. Aus der unumwundensten Freithätigseit allein, und der kindlichsten Pietät gehen diese Erscheinungen hervor. Auf dem Boden des Gesetzstät gehen diese Erscheinungen hervor. Auf dem Boden des Gesetzstät unleugdar, daß gerade die edelsten Blüthen eines heiligen Christensinnes in einer Moral, welche als eine Sammlung von Pssichten auftritt, gar nicht dargestellt werden können: und wollte man es versuchen, und sie zum Gegenstand von Gesetzen machen; so würde eben dadurch ihr eigenthümsliches Incarnat verwischt, und die Jugend und Frische ihrer Färbung ginge nothwendig unter."

"Aber nicht genug, daß die driftliche Moral als Pflichtenlehre zu tief steht, um manche, und gerade die herrlichsten Werke des Christenfinnes in sich aufzunehmen: sie leitet ihre Böglinge vielmehr unvermeidlich von benfelben ab. Wenn ber Mensch nämlich burch die Gesetzes und Pflichtenlehre einmal gewöhnt worden ift, überall an der Sandleitung der Gebote und Berbote zu gehen, fo verliert er seinen Willen und sein Gemuth gewißermaßen an die Mannigfaltigkeit berfelben, er kommt nicht zur eigenen Fülle feines Bergens, nicht zum Befit feines eigenen vielleicht an sich reichen Gemüthes, und bas Bochste, wozu er es bringt, ist die gewissenhafte Treue, auch das Aleinste, was das Gefet fordert, ju thun und zu laffen. Aber es ist nicht die Liebe. aus welcher sich als seinem einzigen und untheilbaren Glement sein Leben nährt; es find die mannigfaltigen Gebote, von benen er feine Beifung empfängt. Und fo fammelt er fich nicht in ber Fülle feines eigenen Bergens; fondern hängt gertheilt an feinen Wegweisern zum Guten - gang Ange - aufmerksam gerichtet gegen die ungähligen ausgestedten Zeigefinger. Daber kommt es benn, daß er an der Grenze seiner erreichbaren Vollkommenheit steht, wenn es ihm gelungen ift, seine pflichtliche Tagesordnung gang ins Reine zu bringen, und genau zu vollziehen. Seift bas aber nicht, ben Menschen gerade in Beziehung auf den höchsten moralischen Schwung seines Willens und Gemuthe lahmen, und ihn auf einer

niederen Stuse der Moralität hinhalten? Ueberdieß ist es dem Christengeiste wesentlich, daß er in der Läuterung und Kräftigung seiner Liebe gegen Gott und die Menschen unausschörlich wachsen kann und will. Wie steht es aber mit diesem Wachsenwollen bei dem, welcher mit der Erfüllung des Gesetzes alles gethan hat? Es ist offendar, daß die Begierde nach sortschreitender Heiligung nicht vom Gesetze kömmt, sondern frei in der Seele wird. Das Gesetzist etwas Fest-Bestimmtes und Unbewegliches: wer sich nach ihm mißt und richtet, will und übt das Gesetzliche, das Festbestimmte; will eben darum nichts anderes und weiteres, und kennt das freie Emporstreben der Liebe nicht."

"Es liegt in der Natur der Sache, daß wenn eine Moral nichts weiter ift, als ein Aggregat von göttlichen und firchlichen Geboten und Verboten, man auch von nichts Höherem wissen könne, als von mannigfaltigen guten Werken, welche fich aus Beranlaffung jener Gebote und Berbote verrichten laffen. Somit ift bann bort ber größte morglische Reichthum zu finden, wo die meisten guten Werke find: und wer einige hat, ift wenigstens nicht gang arm. Wer aber reich werden will, sammelt deren viele, und legt sie als seinen Schatz für ben himmel forgfältig zusammen. Solches hat bann aber nicht geringe moralische Nachtheile. Wo ist bei diesem Berke- und Berdienste-Sammeln der Beift mahrer Gottesund Nächftenliebe? - Immer und überall fehlt er gewiß nicht; aber nur zu oft liegt all diesen sogenannten verdienftlichen Werken nichts weiter zum Grund, als ein gewöhnlicher Beift ber Rlugheit, welcher, wenn auch nicht allen, doch immer vielen von den mannigfaltigen Geboten, und zwar aus keinem andern Grunde nachfommt, als um sich auf das fünftige Gericht vorzusehen. Da giebt der Reiche dem Armen Almosen; aber nicht um Gottes willen und aus Menschlichkeit, sondern weil es ein autes Werk und verdienstlich für den Himmel ist; da reicht man den Trunk frischen Wassers nicht, weil der Nächste Durft leidet und er der Nächste ift, sondern weil es als ein gutes Werk im himmel belohnt wird. Da man bemnach, wo der Gine Chriftengeift nicht jum Grund gelegt und gepflegt, sondern das Geset verkündet wird, auf die mannigfaltigen guten Werke anträgt; welche Gebote werden am genauesten volljogen werden? Die firchlichen! Ihr Bollgug fostet die wenigste

Ueberwindung des Egoismus; und da man zugleich in kirchlichen Werken am schneusten einen großen Reichthum sammeln kann, so werden sie begreiflich vor allen andern mit Genauigkeit verrichtet werden. Und wer weiß es nicht, wie so viele Menschen, denen ein christlicher Sinn gänzlich mangelt, auf das pünktlichste ihre kirch-lichen Werke thun, sich darum für gute Christen haltend? Wo aber ist solches möglich? Da, wo man bei der Lehre vom Guten von dem heiligen Christengeiste ausgeht, und stets auf ihn zurückweiset; oder da, wo man dem Menschen eine Reihe von Geboten vorlegt, durch deren Beobachtung er sich gute Werke sammeln, und Verdienste sür den Himmel erwerben soll?"

"Eine Moral als Gesetzes= und Pflichtenlehre kann ber Unterscheidung zwischen schweren und leichten Gesetzen, schweren und leichten Pflichten, großen und kleinen lebertretungen, Tod- und laglichen Sünden nicht entgehen, bieselbe aber doch nicht zugleich fo durchführen, daß der Moralität dadurch nicht große Gefahr und mannigfaltiger Nachtheil erwüchse. Zwar wird gewiß von Niemand geleugnet werden, daß es Uebertretungen gebel, die — so wie sie aus einem Zustand moralischen Todes ausgegangen sind, auch ganz die Eigenschaft haben, diefen Tod im Leben fund ju thun; beggleichen wird Niemand in Abrede stellen, daß es anderseits wieder viele Verseben, Mängel und Uebertretungen gebe, von benen sich auch ber gang gute Menich nie völlig losmachen fann, und beren sich also der Schwache, wenn auch Gut-Willige, um so gewißer schuldig macht. Es ist jene Unterscheidung zwischen schweren, und geringen Sünden also an und für sich wohl begründet, und wird fie vornehmlich auf die verschiedene Beschaffenheit des Willens geftütt, und werben die verschiedenen Grade des Guten und Bofen nach dem Dasein g. B. eines reinguten und vollfräftigen, eines minder lautern und minder fräftigen, eines schwachen, eines trägen, eines unlautern, eines boshaften und verstockten Willens bestimmt, so wäre nichts bagegen zu erinnern. Aber wenn nicht von dem Einen moralischen Geiste, sondern von dem außeren Gesete ausgegangen wird, so muß der Unterschied zwischen Tod- und läglichen Sünden auf die Schwere und Leichtigkeit der Gebote gestützt werden. Demnach heißt es bann, auf die Tafel biefer Gebote und Berbote hinsehen, und bem Menschen scheiben sich nun die Gunden in schwere

und leichte, Tod- und läßliche Sünden, je nachdem das Gesetz, gegen welches man gesehlt hatte, ein schwer oder leicht verbindendes genannt wird" (a. a. D., S. 194 ff.).

In diesen Worten ist zugleich eine weitere der oben genannten Wesenseigenschaften der christlichen Sittlichkeit zum Ausdrucke gestracht: die Innerlichkeit.

Wie der Geist es ist, der sebendig macht, so ist es der Geist, und der Geist allein, der christlich-sittlich macht. Es liegt das gewiß schon im Sittlichkeitsbegriff als solchem, aber vor Allem liegt es in der Natur des Grundes, auf dem die christliche Sittlichkeit wesentlich ruht: das Kindschaftsverhältniß des Menschen zu Gott. Für Christus selbst und für die seine Lehre weiter verkündenden neutestamentlichen Schriftsteller ist das Ausgere nichts, das Innere Alles. Wo sind in den Evangelien und in den apostolischen Briefen Gebote, Berbote, Strasbestimmungen? Wo sind haarspaltende Untersuchungen über die Grenze zwischen Gut und Bös, zwischen Erlaubt und Unerlaubt? Wo ist Schablone und äußeres Wesen? Das Innerlichste des Innerlichen waltet und herrscht allein: die Liebe. Sie ist das Gebot und die Gebote, sie ist Geset und Propheten.

In diesem Sinne läßt sich in paradoger Wahrheit sagen: die christliche Sittlichkeit steht jenseits von Gut und Bös. Jenseits von der Gutheit, von der Bosheit, die aus äußerm Thun, aus äußeren Satungen ihre Bezeichnung nimmt. Alles Aeußere ist Obersläche, ist somit weder Tiefe noch Höhe; die christliche Sittlichkeit ist nur Tiefe, nur Höhe, und somit nichts Aeußeres.

Bie die Wirkung mit der Ursache, so ist mit der hohen und tiesen Innerlichkeit auch die Freiheit der christlichen Sittlichkeit verbunden. Sie kennt keine Ketten und Schranken, kein: du sollst nicht dies, du sollst nicht das. Frei lebt in ihr der Mensch sich aus, frei strebt er seinem doppelten Ziele zu: der ethisch-natürlichen und der christlich-übernatürlichen Vollkommenheit. Im Leben nach der christlichen Sittlichkeit erfüllt sich das dem Nicht-Christen uns verständliche Wort Christi: "mein Joch ist süß, und meine Bürde ist leicht." Kann der Mensch unsrei sein, wenn er thut, was seinem innersten Wesen entspricht, d. h., wenn er eine Richtschnur des solgt, die das Ebele seiner Natur zur Geltung, und das Häßliche,

Gemeine in ihr zum Absterben bringt, wenn er es thut — immer und immer ist darauf zurückzukommen — aus Liebe?

"Die Freiheit der Kinder Gottes", d. h. der echten Christen, mitten im Zwange dieser Welt, ist keine Redensart. Auch der Christ bleibt Gesehen und Borschriften unterworsen, auch für ihn gelten die hundert- und tausenderlei gesellschaftlichen und staatlichen Beschränkungen, und was mehr ist, auch er fühlt den Widerstreit zwischen Fleisch und Geist. Dennoch: in seinem sittlichen Thun ist er frei. Nichts von Allem, was mit der von Gott gewollten Ordnung — und zu dieser Ordnung gehören Gesellschaft, Staat und Polizei — übereinstimmt, ist für ihn Zwang; keine Schranke, die sein christlich geleitetes Gewissen in ihm aufrichtet gegen die niederen Triebe, ist für ihn Unsreiheit. Er wandelt nicht eine beschwerliche Straße mit unzähligen Wegweisern, auf deren immer sich wiederholender Aufschrift: du sollst, du sollst nicht, sein Sklavensauge ängstlich haftet; ihn trägt mühelos, in höchster innerer Freisheit über Alles hinweg eine Krast: der Fittich der Liebe.

Hitlichen Freiheit; denn ein Geheimniss ist sie. Die christliche Sittlichen Freiheit; denn ein Geheimnis ist sie. Die christliche Sittlichkeit stellt die höchsten Ansorderungen an den Willen des Menschen; sie stellt sich entgegen so vielen Forderungen der menschslichen Natur; Selbstverleugnung, Selbstentäußerung bilden ihre wesentlichen Bestandtheile, und doch hat sie nichts von Anechtschaft. Denn der, der sie übt, liebt, und seine Liebe ist nicht eine underechtigte, blinde, eine zum letzen Ende enttäuschende Liebe, sondern eine Liebe, die das ganze Sein und Sehnen des Menschen voll befriedigt, die, im Gegensatz zu irdischer Liebe, je mehr sie erkennt, um so mehr auch wächst, und je mehr sie wächst, um so weiter das Innere, um so sesselloser den Willen macht.

Das ist auch der Grund, weshalb der echte Christ so ruhig, so in sich selbst gesestigt ist. Keine Hast, kein ruheloses Trachten nach diesem oder jenem äußern Werke; keine sich drängenden Fragen, ob dieses gut, oder jenes besser sei; keine unsicheren Erörterungen und theoretischen Zweisel über christliche Tugend und Vollsweit, keine wechselnden Mittel und Mittelchen, Tugend und Vollskommenscheit, keine wechselnden Mittel und Mittelchen, Tugend und Vollskommenheit zu erlangen, keine zerrende Furcht, hier Sünde zu thun, dort Fehler zu begehen. Gleichmäßigen Schrittes wandelt er durch

das wechselvolle Leben, vollkommener innerer Freiheit und Unabhängigkeit sich bewußt; keinem Gebote, keinem Berbote ist er unfrei unterthan, sondern er steht über allen, sie alle sind dienstbar seinem Zwecke, seinem Ziele: der Gottähnlichkeit in Jesus Christus.

Solchen Wesenseigenschaften ber driftlichen Sittlichkeit entspricht nun auch ihre Form: Klarheit, Lauterkeit.

Alls Herzenkenner ohne Gleichen hat Christus in die Abgründe der menschlichen Natur hineingeleuchtet. Und wie er, so auch seine Apostel. Die christliche Lehre umsaßt alle Verhältnisse der menschlichen Gesellschaft; sie begleitet uns Menschen auf den verschlungensten Pfaden; sie zeichnet die dunkelsten Leidenschaften; sie geißelt das Laster in schonungsloser Sprache: aber — und hier tritt die Göttlichkeit Christi und seiner Sittlichkeit uns sichtbar entgegen — diese Sprache bleibt rein, klar, lauter. Auch das unschuldigste Auge darf auf ihr ruhen, das unschuldigste Ohr sie hören, das unschulzdigste Herz sie in sich aufnehmen. Ja, je länger man bei ihr verweilt, je tieser man in sie eindringt und alle ihre Einzelheiten ersfaßt: ein um so herrlicheres Reich thut sich auf, eine um so köstlichere Lust — Himmelslust — weht Einem entgegen.

Und noch etwas Anderes ist es, was die Form, die Sprache der christlichen Sittlichkeit ihrem Inhalte so entsprechend macht: das gänzliche Fehlen aller kasuistische juridischen Ausdrucksweise. Merdings, sie ist einem solchen Inhalte gegenüber geradezu unmöglich. Wo kasuistische Behandlungsweise ansängt, da hört Religion auf, und die Sittlichkeit des Christenthums ist doch ihrem ureigenen, tiefsten Wesen nach Religion. Könnte "das große Gebot", mit dem diese Sittlichkeit steht und fällt, das Gebot der Gottese und der Nächstenliebe kasuistische juridisch behandelt werden und zugleich Religion bleiben? Fühlt nicht jeder vom Geiste des Christenthums auch nur oberstächlich Ersaste, daß solche Behandelung Entehrung und Entleerung wäre?

Und endlich, wie klar ist die Sprache, in der die christliche Sittlichkeit zu uns spricht! Nie begegnet uns der Zweifel, nie das Schwanken, was wir thun, was wir lassen sollen. Leuchtend in stets sich gleich bleibender Helle ist ihre Bahn; auf ihr giebt es keine Windungen, keine Nebenwege, in ungebrochener gerader Linie

führt sie von einem Endpunkte jum andern: vom Herzen, vom Willen bes Menschen zum Herzen, jum Billen Gottes.

Rurz, wie Alles in Christus selbst das ausgeglichenste Ebenmaß ausweist, so auch das, was seines echten Geistes ist: auch dort, wie in Christus, decken sich Form und Juhalt.

Das ist die christliche Sittlichkeit in allgemeinen und großen Zügen. Die Richtigkeit des Bilbes möchte ich noch an einigen Einzelheiten nachweisen, wobei ich mich an die oben getroffene Stoffsund Stellenwahl aus der Schrift halte (S. 14 ff.).

In Schilberung unseres Verhältnisses zu Gott athmet die Schrift die tiesste Innerlickeit, ich möchte sagen, eine intim persönliche Stimmung. Wo dies Verhältnis als Vater- und Nindschaft auftritt, ist daran nichts Vemerkenswerthes, es versteht sich von selbst. Vedeutungsvoll ist die Thatsache aber dort, wo es sich um Versöhnung mit Gott, um Sündenvergebung handelt. Hier steht die christlich-religiöse Sittlickeit einzig da. Auch zum Alten Testament tritt an diesem Punkte die Lehre Christi in ausgeprägte Gegensählichkeit durch das bei ihr gänzliche Fehlen aller änßerlich-juristischen Gestaltung bei Versöhnung und Sündenvergebung.

Wie die Sünde nach Chrifti Lehre Abkehr des menschlichen Willens von Gott und seinem Willen ist, so ist die Sündenvergebung, die Versöhnung Hinwendung des Menschen zu Gott, bewirkt durch Glaube und Liebe.

Diese Auffassung ist in ihrer erhabenen Schlichtheit nur erklärslich durch ihre Tiese. Aufgedeckt, bis in seine letzte Burzel blossgelegt, ist das Wesen der Sünde. Der Mensch selbst, und er allein, weiß sich als Sünder; er sieht die Sünde in seinem Herzen, d. h. er sieht, er fühlt sein von Gott abgewandtes Herz. Um die Weite der Abkehr, die Größe der Sünde zu erkennen, bedarf er keines von Anderen gezimmerten und ihm gereichten Maßstades, der nach Gradunterschieden mißt; noch weniger bedarf er allerlei Mittel und Wege, um von seiner Sünde dies und daß gleichsam sich selbst gegenüber abzuhandeln. Er sucht nicht in einem äußern Verzeichniß von Geboten und Verboten, um seine Sünde zu benennen, er spürt nicht nach äußerlichen Merkmalen eines Sündenunterschiedes: die Schuld steht ihm im Herzen, und aus dem Herzen, im Glauben an den

Erlöser Fesus Christus, quilt ihm auch der Wille zur Versöhnung, das Reues und Liebeswort: "Vater, ich habe gesündigt vor dir; nicht bin ich werth dein Kind zu heißen." Und mit dem Aussprechen dieses Wortes ist, durch Gnade und Erbarmen des Vaters, aus dem Sünder der Gerechte geworden. Das Wort tönt ihm entgegen: "Heute noch wirst du bei mir im Paradiese, d. h. im Reiche der Gnade sein."

Und welche Wege wandelt nun der alfo Gerechtfertigte? Ift Die driftlich-sittliche Vollkommenheit, Die er austrebt, ein verwickeltes Suftem, in dem er fich mühfam zurecht finden muß? Man lefe oben (S. 16 ff.) die wenigen von mir ausgewählten Schriftstellen nach über Gebet, Frommigkeit, Bolltommenheit, Berhalten gum Nächsten: in allen tritt uns entgegen: Innerlichkeit und Ginfachheit. Nicht, als ob der Weg überall leicht, überall eben sei fteil ist der Pfad, eng die Pforte -; aber überall ist er klar, beutlich vorgezeichnet; überall führt er burch die Tiefe, nirgends an der Oberfläche; auch dort, wo er Aleukerlichkeiten berührt (Faften, Gebräuche, oben S. 18), geht er an ihren Wurzeln, an ihren Quellpunkten vorüber. Es ist ber driftlichen Sittlichkeit eigen, auf keine Aleuherlichkeit als folche irgend welchen Werth zu legen, und andererseits jede Aeußerlichkeit anzuerkennen, die in der Gottes= und Nächstenliebe wurzelt, die hervorwächst aus dem innern Drang, bas "große Gebot" zu bethätigen. Darin zeigt sich, bag bie Sittlichkeit bes Chriftenthums keine starre Schablone, kein in Theile und Untertheile gespaltenes System, fein äußerer, unorganischer Bau, sondern Leben und innere Rraft ift.

In besonders hervorragender Weise offenbaren sich Leben und innere Kraft der christlichen Sittlichkeit in ihrer Durchdringung des allgemeinsten, natürlichsten, mächtigsten und wirkungsvollsten aller menschlichen Verhältnisse, der Ehe. Wie innig, wie krastvoll, wie umfassend, und dabei wie kurz, wie natürlich und deshalb wie keusch ist hier die Schriftsprache! (oben S. 24 ff.). Alles ist gesagt, nichts ist verschwiegen; aber Alles ist gesagt im Geiste und in der Liebe Gottes und in Rücssicht auf die religiösessittliche Erhebung, die das natürliche Geschlechtsleben durch das Christenthum erfahren hat. Gerade bei den Stellen über die Ehe fühlt man in den Worten der Schrift das Wehen eines heiligen Geistes, der mit

seiner Kraft und Salbung den Christen hinwegträgt über Abgründe, die zweisellos im Geschlechtsverkehr der Menschen verborgen sind; man erkennt in diesen Worten das Ausleuchten jenes überirdischen Lichtes, das den in der She lebenden Menschen die hehre Geistigskeit ihres Verhältnisses sichtbar macht, das die Zwei in einem Fleische zu Zwei in einem Geiste, dem Geiste Christi, erhebt. In der Behandlung der She hat die christliche Sittlichkeit die Probe auf ihren Goldgehalt bestanden. Auch sie verkündet den geschlechtse verschiedenen Menschen: Liebet euch, aber liebet euch, wie Christus liebt seine Gemeinde!

Und wie wundervoll schildert die Schrift das sonstige Verhältniß der Eheleute untereinander; die Stellung des Mannes und die der Frau! Da ist Hochachtung, Ehrfurcht vor dem weiblichen Geschlechte. Das Weib steht in der christlichen Sittlichkeit da als Gefährtin des Mannes, als voller und ganzer Mensch, der seinem männlichen Mitmenschen das Leid des Lebens, die Last der Wanderschaft ehrlich und redlich, tren und beständig tragen hilft.

Wenden wir uns vom Sonderverhältniß ber Che zu den all= gemein menschlichen Berhältniffen, so finden wir auch hier die Sittlichkeit des Chriftenthums auf der Bohe ihres Berufes. Daß die Liebe alle Berhältnisse läutern und tragen soll, ist schon oft hervorgehoben worden; als Begleiterinnen hat sie diejenigen Tugenben, die vor allen anderen ben Berkehr ber Menschen, damit er ein sittlicher sei, beherrschen muffen: Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit. Rurz ist hier die Schrift, aber erschöpfend (oben S. 23). Das Gleiche ift zu fagen von ihrer Ausbrucksweise über ben Menichen als Bürger, als Glied ber politischen Gemeinschaften. Staat, die Rechte und Befugniffe, die er hat und haben muß, erkennt die driftliche Sittlichkeit in Ginfachheit, ohne Dreben und Deuteln an. Die Beziehungen jum Staate sind für bie Schrift nicht Zwangsverhältniffe, benen man auf allerlei Art Abbruch thut, sondern es find für fie natürlich stitliche Pflichten, emporgehoben aus der Sphäre bloßer Natürlichkeit in den Höhenkreis driftlichreligiösen Gehorsams. Aehnlich ist ihre Auffassung vom Berrschaftsund Dienstbotenverhaltniß (oben G. 23 ff.).

Von der dristlichen Sittlichkeit machen wir nunmehr den Schritt zur ultramontanen Moral.

# Zweites Buch.

#### Die ultramontane Moral.

#### I. Einseitendes.

Wie im ersten Bande über die Stellung des Papstthums zur Inquisition, zu Hexenwahn, Teuselspuk und Aberglaube fast ausschließlich die Quellen zu Worte gekommen sind, so werde ich auch hier die ultramontane Moral sich selbst zeichnen lassen. Nur daburch ist es möglich, einen unmittelbaren Eindruck von dieser Moral zu gewinnen, und die Unterlage zu schaffen für ihre sachsgemäße Beurtheilung.

Der Ultramontanismus — die große Gefahr für uns fer gesamtes Kulturleben — muß aus sich selbst heraus erkannt werden.

Da ich über diese wichtige Wahrheit mich eingehend im Vorwort geäußert habe, kann ich es hier bei diesen wenigen Worten bewenden lassen.

#### 1. Geschichte ber Moraltheologie.

Nach ultramontan-katholischer Auffassung läßt sich die Geschichte der Moraltheologie in drei Theile theilen: 1. Die Zeit der "Bäter", von den ersten Anfängen des Christenthums bis zum 11. Jahrhundert. Die Moral ist noch nicht in ein einheitliches System gebracht, sondern ihre Grundsähe und Lehren werden von den "Kirchenvätern" je nach Bedürsniß und Gelegenheit ohne innern Zusammenhang behandelt. 2. Die Zeit der Alt-Scholastik, vom 11. Jahrhundert bis zum Konzil von Trient. Dogmatik und Moral werden systematisirt; die spekulative Behandlung der Glau-

bens- und Moralfragen fest ein, und ihr Ergebniß find die "Summae" ber großen Scholaftiter. Die hervorragenoften Namen biefer Beit sind: Betrus Lombardus ("Magister sententiarum"), Alerander von Sales ("Doctor irrefragabilis"), Thomas von Aquin ("Doctor angelicus"), Bonaventura ("Doctor seraphicus"), Dung Scotus ("Doctor subtilis"), Raymund von Bennaforte, Antonin, Gabriel Biel ("ber lette Scholaftiker"). 3. Die Zeit ber Reu-Scholaftifer, vom Rongil von Trient bis zum Ende des 18. Jahrhunderts. Shstematisirung und Schablonisirung erreichen ihren Söhepunkt; die Rasuistik überwuchert die Theorie. Mis thätigster Fattor tritt ber Jesuitenorden auf: Suarez, Alloza, Lugo, Tolet, Bellarmin, Becanus, Alvarez, Sa, Sanchez, Basquez, Amicus, Lahmann, Eskobar, Arriaga, Azor, Rastropalao, Baldelli, Molina, Fillucius, Lessius, Reuter, Burghaber, Busenbaum, Bauny, Gobat, Tamburini, Biva, Cardenas, Lacroix, Platel, Segneri, Mazzota. Neben diesen und ungählbaren anderen Jefuiten bearbeitete eine große Zahl von Welt- und Ordensgeistlichen bie Moral. Wie Pilze schoffen moraltheologische "Sand- und Lehr= bucher" in die Sohe. Das Endergebniß dieser Fruchtbarkeit ift die "Moraltheologie" des Alfons von Lignori, die sich auch schon äußerlich — sie stütt sich, wie Liguori selbst sagt, auf 850 Moraltheologen — als ein Sammelwerk barftellt. 4. Die Zeit nach Liguori bis heute. Das Ende des 18. und der Anfang des 19. Jahrhunderts brachte einen Stillstand hervor in der Produktion moraltheologischer Lehrbücher. Zweifellos ift diefer Stillftand veranlaßt durch die Aufhebung des Jesuitenordens. Mit der Wiederherstellung des Ordens beginnt die Produttion auf's neue. Bersuche, die Moral in gesundere Bahnen zu lenken, die besonders in Deutschland gemacht wurden (Sailer, Birfder) bleiben vereinzelt und werden durch das Wiederaufleben der liguorisch-jesuitischen Moral rasch erstidt. Bu nennen sind: Scavini, Gouffet, Linsenman, Müller, Marc, Aertnys, Simar, Schwane, Bruner, Bouquillon; dann die Jesuiten: Güry, Ballerini, Balmieri, Sabetti und vor Allem Lehmkuhl, deffen "Moraltheologie" das gegenwärtig verbreitetste und angesehenste Lehrbuch ist.

# 2. Umfang ber Moral.

Die ultramontane Moral ist buchstäblich allumfassend. Um ein sachgetreues Bild ihres Umfanges zu geben, lasse ich das Inhaltsverzeichniß der "Woraltheologie" des Jesuiten Lehmkuhl folgen:

"Bon den menschlichen Handlungen und ihrer moralischen Beschaffenheit. Bon den freiwilligen Handlungen. Bon der Richtschurr des Handelns oder vom Gewissen. Bom wahren und falschen, vom gewissen und zweiselhaften Gewissen. Bom ängstlichen [strupelosen] Gewissen. Bom weiten Gewissen. Bom Gesehe. Bom Urheber des Gesehes. Bom Objekt und Subjekt des Gesehes. Bom den Geistlichen und ihrer Unterwerfung unter das bürgerliche Gesehe. Bon der gesehlichen Berpstlichtung. Bom Aufhören des Gesehes. Bon den Privilegien. Bon der Sünde. Bom Unterschiede zwischen Todsünde und läßlicher Sünde. Bon der Unterschiedung der Sünden in Bezug auf Art und Zahl. Bom menschlichen Berbienste.

"Bon den theologischen Tugenden: Glaube, Hoffnung und Liebe. Bon der Tugend der Religion. Bon der Anbetung und vom Opfer. Bom Gebet. Bom Aberglauben. Bom Spiritismus und Magnetismus. Bon der Gotteslästerung. Bon der Bersuchung Gottes. Bom Gottesraub. Bon der Simonie. Bom Eid. Bom Gelübde. Bom Ordensstande. Bon der Sonntagsruhe.

"Bon der Nächstenliebe. Bon der Sorge für das eigene Leben und den eigenen Leib. Bom Almosengeben. Bon der Feindesliebe. Bom Aergernißgeben. Bon der Mitwirkung zur Sünde Anderer.

"Von der Gerechtigkeit. Vom Verhältniß zwischen Eltern und Kindern. Vom Verhältniß zwischen Fürst und Unterthan. Von der Rechtsprechung. Vom Richter. Vom Kläger. Vom Beklagten. Vom Geständniß. Vom Schuldbeweise. Von der Umgehung der Strafe. Vom Zeugen. Vom Rechtsanwalt. Vom Notar. Vom Gerichtsvollzieher. Von den Feld- und Waldhütern. Vom Arzte und seinen Pslichten.

"Bon der Selbstvertheidigung. Bon der Tödtung und der Fehlsgeburt. Bom Zweikampfe. Bom Ariege.

"Bon ben Unzuchtsfünden. Sodomie. Bestialität.

"Vom Eigenthum und Besit. Vom ehelichen Güterrecht. Vom Güterrecht der Kinder. Vom Eigenthum der Geistlichen. Vom Eigenthum der Geistlichen. Vom Eigenthum der Schriftsteller. Von den verschiedenen Eigenthumserwerbsarten. Besitzergreifung wilder Thiere. Eigenthumserwerd an Schätzen und gesundenen Sachen. Von der Verjährung. Rechtseverlehungen an Gütern dritter Personen. Diebstahlsreie Wegnahme fremden Eigenthums. Von der heimlichen Schadloshaltung.

"Von der Schabensersappflicht. Vom gutgläubigen Besitzer (possessor bonae fidei). Vom schlechtgläubigen Besitzer (malae fidei). Vom zweifelnden Besitzer (dubiae fidei). Bedingungen für die Schadensersappflicht. Von der Hinterziehung der Steuern und Bölle. Von der Vermeidung der Militärpslicht.

"Von den Verträgen. Von den Verträgen Minderjähriger, Ehefrauen, Entmündigter. Vom Zins und Wucher. Vom Kaufvertrag. Vom Mieths- und Pachtvertrag. Vom Hypothekenwesen. Von den Aktien- und Versicherungsgesellschaften. Vom Lotteriewesen. Vom Spiel. Vom Erbrecht. Von Testamenten und Les gaten."

Das sind nur die Ueberschriften der Hauptsauptsapitel und Hauptsabtheilungen des ersten Bandes der genannten "Moraltheologie" (der zweite Band behandelt die Lehre von den Sakramenten und von der Strafgewalt der Kirche).

Diese Inhaltsangabe ist in allen Lehrbüchern der Moraltheologie wiederzusinden. In ihrer Ausführung enthält sie Alles, was im menschlichen Leben vorkommen, berührt jedes Verhältniß, in das der Mensch eintreten kann: Tanzen, Kinder-Stillen (an der Brust oder mit der Flasche), chirurgische Operationen, Gynäkologie, Ballskeider der Damen (ob und wie weit sie ausgeschnitten sein dürsen), Chlorosormiren, Abgeordnetenwahlen und Abgeordnetenpslichten, Wilddieberei und Holzstrevel, physische und moralische Beschaffenheit der Ammen, Beamten- und Fahneneid, Abtreiben der Leibesfrucht, Schwangerschaft, Kaiserschnitt, Fener- und Unfallversicherungen, Aktienzesellschaften, das Geschlechtsleben in- und außerhalb der Ehe, Zins, Wucher, Grundsähe für die Geschichtsschreibung, Verhaltungsmaßeregeln für Universitätsprofessoren, Staatsmänner, Abgeordnete, Vorschriften für Kaussente, Regeln sür Buchhändler, Buchdrucker, Seher, Gastwirte u. s. w. u. s. w.

Zweck aller moraltheologischen Ausführungen und Abhandlungen ist: den Beichtvater in den Stand zu setzen, den Menschen, in seinen verschiedenen Lagen und Berufen richtig, d. h. im Sinne ultramontan-katholischer Lehre, zu leiten.

# 3. Die Kasuistik.

"Aufgabe ber Rafuistif ift, die allgemeinen Sittengesete, beren Begründung vorausgesett wird, auf fonkrete Falle anzuwenden und die in folden Fällen sich ergebenden Gemiffensfragen zu löfen. Das Wort Kasuistik stammt vom lateinischen casus = Fall, casus conscientiae = Gemiffensfall (Freiburger Kirchenlegikon 2, 2035). "Während 3. B. die Moraltheologie im allgemeinen zeigt, daß und wie der Sonntag zu heiligen ift, und die Pflichten ber Unterlaffung der Arbeit, der Theilnahme am Gottesdienst u. f. w. begründet. finden sich bei den Rasuisten nur gang kurze allgemeine Bemerkungen über das, was der Katholik an Sonn- und Festtagen zu thun und zu unterlaffen hat, dann aber ausführliche, in's einzelne gebende Erörterungen über bas, was erforderlich ift, um bie Meffe pflicht= mäßig zu hören, und über die Gründe, welche die Nicht-Erfüllung biefer Pflicht entschuldigen, und über bie Arbeiten, bie an Sonnund Festtagen verboten find, und über die Gründe, wegen beren fie mitunter als erlaubt anzusehen sind" (Döllinger-Reusch, I, 6 ff.).

Ansähe von "Kasuistik" zeigen sich schon in den Schriften der alten Kirchenväter. Angustins Abhandlungen De mendacio und Contra mendacium ad Consentium sind entschieden kasuistisch gestärbt. Mit der Ausbildung des Buswesens hielt die Entwickelung der Kasuistik gleichen Schritt. Die "kanonischen Briese" einiger morgenländischer Bischöse (Gregor der Wunderthäter, Gregor von Ahssa, Basilius von Caesarea) und besonders die Busund Beichtbücher der abendländischen Kirche sind die Vorläuser der scholastischen und modernen "Gewissensssälle".

Vorbildlich wurde die Summa des von Klemens VIII. "heilig" gesprochenen spanischen Dominikaners Rahmund von Pennaforte († 1295). "Als Zweck seines Werkes giebt er selbst an: die Beichts väter bezüglich des Urtheils über die Seelen in dem Bußforum zu unterstützen und sie in den Stand zu setzen, im Beichtstuhl rathend

und urtheilend die vielen schwierigen und verwickelten Fälle und Fragen zu entscheiden" (Döllinger-Reusch, I, 10). Den Anstoß zur Absassung seiner Summa hat Naymund von Pennasorte zweisellos durch das 4. Laterankonzil (1215) erhalten, das in seinem 21. Kanon, der die Verpslichtung zur jährlichen Beichte ausspricht, dem Beichtvater eine neue Rolle zutheilt, die des Arztes und Richters, die, ihrem Amte entsprechend, die Bunden und das Vergehen (die Sünden) genau kennen müssen, um heilen und Recht sprechen zu können. Seit dieser Zeit wurde die Moraltheologie eine Jurisprudentia divina und eine Ars medicinalis mit allen Anifslichkeiten und Tifteleien dieser Wissenschaften (volch. Stinzing, Gsch. der populären Literatur des römisch-kanonischen Rechts, 1847, S. 487). In den einfachen, große und geradlinig angelegten Bau des christlichen Sittengesetzes wurde die winkelige, entstellende ultras montane Rasuistik hineingezwängt.

Statt in den Geift, der jede Tugend gur Tugend macht und alles Gute in der Gotteswelt trägt, einzudringen, ftatt ihre Darftellung mit bem einen untheilbaren Befen alles Guten zu beginnen, beginnt die Rasuistik mit der Zerlegung der einzelnen Gebote und Berbote, unbekümmert, woher fie fommen, auf welchem fittlichen Grunde sie ruben, von welchem Grundsatz fie Leben empfangen. Statt die Gebote und Berbote aus bem einen untheilbaren Besen bes Guten abzuleiten und dadurch das Urtheil der Lefer oder Borer auf sichern, ethisch-driftlichen Grund zu stellen, reiht sie mechanisch Soll an Soll, Muß an Muß; häuft ungahlige Bestimmungen und Maufeln und verwirrt und erdrückt das Gemüth mit einer Unsumme von Pflichten, Salbpflichten, Nichtpflichten; von probabeln, probabelern und probabelften Unfichten. Statt fich einer Lehrart zu befleißen, wodurch das Gute als solches in den Berzen gepflanzt und gepflegt wird, ist diese Moral fast einzig darum beforgt, ihr Pflichtenverzeichniß alphabetisch zu ordnen und zu vervollständigen und dem Berstand und Gedächtniß eine bis in's kleinste gegliederte Pflichtenlast aufzulegen. Nicht das Chriftenthum, sondern der talmudische Mosaismus ist der Taufpathe der ultramontanen Rasuistik.

"Ist man einmal bei ber Kasuistik angelangt", sagt Bischof von Linsemann, "so ist die nächste Folge, daß die Entscheidung

in Gewiffensfällen dem Einzelgewiffen abgenommen und auf die Autorität der Fachgelehrten übertragen wird. Die Gelehrten aber. die sich fachgemäß mit diesem Studium befassen, werfen ftets neue Fragen auf, rufen fünstliche Zweifel hervor, fapriziren fich auf Meinungen, und die getheilten Meinungen erzeugen den Widerstreit einer strengern und einer milbern Auffassung, und während vorber die Schule sich nach dem Leben gerichtet und aus dem Leben heraus ihre Renntniffe geschöpft hatte, muß sich fortan das Leben nach ber Schule richten. Die nachtridentinische Zeit hat einige Nehnlichkeit mit der nachezilischen Periode des Judenthums; an die Stelle der Gesetzgebung trat die Gesetzesauslegung durch die Wissenschaft; gleiche wie nach dem Abschluß der vorherrschend dogmatifirenden Beriode ber Rirchengeschichte die Scholaftik aufblühte, fo bemächtigte fich nun das Schriftgelehrtenthum ber firchlichen Sitten- und Rechtsgesehe und schuf die Kasuistif" (Theologische Quartalschrift, 1871, S. 242). Ungleich schärfer noch lauten die Worte Mabillons: "Gine ber ichlimmsten Unwendungen, die man von der Scholastik gemacht hat, ift die Ausbildung der Rasuistik. Man hat in die Moral so viele Subtilitäten hineingebracht, daß man vor lauter Bernünfteln unvernünftig geworben ift, und man hat leider geseben, wie die Moral ber Beiden die einiger Rasuisten beschämt. Seitdem man sich gestattet hat, über die Sünden der Menschen nach seinem Belieben zu vernünfteln, sind so viele lage Meinungen aufgekommen, daß es fast kein Verbrechen mehr giebt, für das man nicht Entschuldigungen gefunden hat. Weit entfernt bavon, daß bas Studium ber Rafuiften ein gutes Mittel ift, um die driftliche Sittenlehre in fich aufzunehmen, giebt es fast nichts Gefährlicheres, als sie alle ohne Unterschied zu lefen, und man läuft Gefahr, Geift und Berg zu verderben, wenn man nicht die guten von den schlechten zu unterscheiden weiß. E3 ift viel nütlicher Ciceros Bücher de officies zu lesen, als gewisse Rasuisten zu ftudiren, die abgesehen davon, daß sie unendlich ausführlich sind, sehr oft nur dazu dienen, den Lefer in der schlimmsten Weise zu verwirren, und bann schlechte Regeln geben, um sich aus ber Berwirrung herauszuhelfen. Ich barf nicht unterlassen, bier anzuführen, was ber fromme und gelehrte Bischof von Bence feinen Gläubigen fagt. Er wünscht, daß das göttliche Buch bes Neuen Testaments ihnen als Kasuistik biene, um barnach ihr Leben zu

regeln. Die Christen, sagt er, haben mehrere Jahrhunderte keine andere Kasuistik gehabt, und sie haben sich dabei so wohl befunden, daß ihre Sitten ebenso rein waren wie ihr Glaube. Jett sind die Christen unendlich weit von dieser Reinheit entsernt. Die Kasuisten sind zahlreich geworden, aber die gute Lehre ist sast ganz verschwunden. Man hat die Gewissensfälle aussührlich behandelt, man hat Alles untersucht und geregelt, aber das Gewissen verloren" (Traité des études monastiques, Paris 1691, S. 2.).

Ihre größte Entfaltung ersuhr die Kasuistik in der nachtridenstinischen Zeit, durch die Richtung, welche die katholische Frömmigskeit im allgemeinen nahm. Es kamen die überhäufigen Beichten auf und damit — weil man doch nicht immer Todsünden, die den eigentlichen Gegenstand der Beichte bilden, zu beichten hatte — die Sitte, dem Beichtvater alle Fragen des sittlichen Lebens vorzulegen. Hauptförderer dieser Frömmigkeit, die den Menschen in allen seinen religiösen und ethischen Beziehungen dem Geistlichen ausliesert und ihn von der lebendigen Beziehung zu Gott trennt, waren die Zesuiten.

Wie weit der Fesuitismus es in dieser Richtung gebracht hat, geht mit erschreckender Deutlichkeit aus den Worten des Alphons von Liguori hervor, der, ein Fesuitenschüler durch und durch, zugleich der kanonisirte "Fürst der Moraltheologie" ist: "Wer auf dem Wege Gottes fortschreiten will, der unterwerfe sich einem gelehrten Beichtvater und gehorche diesem wie Gott. Wer das thut, der braucht Gott von seinen Handlungen keine Rechenschaft abzulegen. Dem Beichtvater soll man glauben, denn Gott wird nicht zulassen, daß er irrt" (Theolog. mor. I. 1, n. 12).

<sup>1</sup> Auch unter den protestantischen Theologen sinden sich eizrige Kasuisten. Der bedeutendste ist der Wittenberger Professor Friedrich Balduin, der von 1621—1627 Vorlesungen über "Gewissensfälle" hielt. Die theologische Fakultät in Wittenberg gab diese Vorlesungen 1628 heraus und bezeichnete in dem Vorwort die Kasuistik als ebenso nöthig wie die Erörterungen über Glaubensartikel! Neben Valduin sind von protestantischen Kasuisten noch zu nennen: Wilhelm Amesius (1623), J. F. Buddeus (1712) und Abam Rechenberg (1706).

## II. Der Probabilismus.

Da die ultramontane Moral ganz und gar auf probabilistischer Grundlage ruht, ist eine Darlegung des Probabilismus, gleichsam als Eingangsthor zu dieser Moral, unerläßlich.

Bei der wichtigen Frage, welche Sicherheit über Dasein und Ausdehnung eines Gesetzes vorhanden sein muß, damit die Gewissenspslicht entsteht, das Gesetz zu befolgen, unterscheidet die katholische Moraltheologie fünf Systeme:

- 1. den absoluten Tutiorismus (tutiorismus absolutus): Im Zweifel über Bestehen und Ausdehnung eines Gesetzes muß angenommen werben, das Gesetz bestehe und sei auf den vorliegenden Fall auzuwenden;
- 2. den gemäßigten Tutiorismus (tutiorismus mitigatus): Im Zweisel über Bestehen und Ausdehnung eines Gesetzes darf man nur dann das Gesetz außer acht lassen, wenn die Berechtigung zum Zweisel sehr wahrscheinlich (probabilissime) ist;
- 3. den Probabiliorismus (probabiliorismus): Im Zweifel über Bestehen und Ausdehnung eines Gesetzes darf man das Gesetz außer acht lassen, wenn die Berechtigung zum Zweifel wahrsschilder (probabilius) ist, als das Bestehen des Gesetzes;
- 4. den Gleichgewichtsprobabilismus (Aequiprobabilismus): Im Zweifel über Bestehen und Ausdehnung eines Gesetzes, darf man das Gesetz außer acht lassen, wenn die Berechtigung zum Zweisel ebenso wahrscheinlich (aeque probabile) ist, als das Bestehen des Gesetzes;
- 5. den Probabilismus (probabilismus): Im Zweifel über Bestehen und Ausdehnung eines Gesetzes, darf man das Gesetz außer acht lassen, wenn die Berechtigung zum Zweifel wirklich wahrscheinslich (vere probabile) ist, d. h. wenn für den Zweisel ein triftiger Grund spricht.

Der absolute Tutiorismus ist von Alexander VIII. im Jahre 1690 verurtheilt worden; der gemäßigte Tutiorismus besitt praktisch kaum Anhänger. Es kommen somit nur drei Systeme in Betracht: der Probabiliorismus, der Aequiprobabilismus und der Probabilismus, von denen das lette, der Probabilismus, thats fächlich die Alleinherrschaft besitzt.

Den Probabilismus kann man das Moralsystem der katholischen Kirche nennen. Unter den heftigsten Kämpfen hat er sich, seit der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, den Sieg erstritten. Da ich keine Geschichte der Moraltheologie schreibe, übergehe ich diese Kämpse, und gebe eine Darlegung des Systems, wie es in den Handbüchern der Moraltheologie gelehrt wird (vylch. besonders Lehmkuhl S. J., I, 59—90).

Probabel nennt man, was für einen ernsten und klugen Mann auf gutem Grunde zu beruhen scheint, und ihm deshalb die Zustimmung nahe legt, ohne aber die Besorgniß, das Gegentheil könnte wahr sein, zu beseitigen. Die probabele Ansicht schließt also die Gewißheit aus und läßt die mehr oder weniger begründete Furcht, zu irren, zu.

Man unterscheibet verschiedene Arten der Probabilität:

- 1. die auf ein Recht oder die auf eine Thatsache sich beziehende Probabilität (probabilitas juris vel facti), jenachdem es sich darum handelt, ob das Bestehen einer Einzelthatsache oder eines Gesetzes probabel ist;
- 2. die spekulative und die praktische Probabilität (probabilitas speculativa vel practica), jenachdem die Probabilität sich auf rein theoretische oder auf praktisch wirksame Dinge erstreckt;
- 3. die innere und die äußere Probabilität (probabilitas interna vel externa), jenachdem die Probabilität sich stützt auf innere Gründe, oder auf äußere Autoritäten, auf die Ansichten gewichtiger Männer.
- 4. die absolute und die relative Probabilität (probabilitas absoluta vel relativa), jenachdem eine Ansicht probabel erscheint ohne Bergleich mit der ihr entgegengesetzten oder trog dieses

<sup>1</sup> Der Jesuit Lehmkuhl, bessen "Handbuch ber Moraltheologie" sast allen geistlichen Bildungsanstalten Deutschlands, Frankreichs, Italiens, Engslands n. s. w. zu Grunde liegt, bemerkt, daß die äußere Probabilität, die sich auf eine kirchliche Entscheidung stützt, eine weit größere Sicherheit gewährt, als die auf dem Gewichte innerer Gründe ruhende Probabilität (I, 63). Das heißt mit anderen Worten: der Leichenstein des blinden Autoritätssglaubens decht die menschliche Bernunft zu.

Bergleiches. In letterm Falle, d. h. wenn man eine Ansicht mit der ihr entgegengesetzten vergleicht, unterscheidet man wiederum: eine gleich wahrscheinliche (aeque probabilis), eine weniger wahrscheinliche (minus probabilis), eine wahrscheinlichee (probabilior), eine verhältenismäßig sehr wahrscheinliche (relative probabilissima) und eine verhältnismäßig wenig wahrscheinliche (parum probabilis) Ansicht.

Inhaltlich das Gleiche befagt die von Rardinal Gouffet gegebene Darlegung des Probabilismus: "Man unterscheidet die wenig wahrscheinliche, die wahrscheinliche, die wahrscheinlichere, die sehr wahrscheinliche und die moralisch gewisse Meinung. Die wenig wahrscheinliche Meinung (opinio tenuiter probabilis) ist diejenige, welche sich auf Grunde stütt, welche nicht hinreichen, um bie Bustimmung eines verständigen Menschen zu gewinnen. Die wahrscheinliche Meinung (opinio probabilis) ist diejenige, welche Grunde für fich hat, die ftart genug, oder Antoritäten, die gewichtig genug find, um bas Urtheil eines verftändigen Mannes ju Die wahrscheinlichere Meinung (opinio probabilior) ift diejenige, welche auf einem gewichtigern Grunde beruht, als die entgegenstehende. Die fehr wahrscheinliche Meinung (opinio probabilissima) ist diejenige, welche zur Grundlage so starke und fo triftige Grunde hat, daß die entgegenstehende Meinung nur noch in geringem Grade wahrscheinlich ift. Die moralisch gewisse Meinung ift biejenige, welche jeden gegründeten Zweifel ausschließt, jo daß die entgegenstehende Meinung gang unwahrscheinlich ist" (I, 38).

Das Grundgesetz des Probabilismus lautet: Ueberall, wo Erlaubtheit ober Unerlaubtheit zweiselhaft sind, darf man der Ansicht, die betreffende Handlung oder Unterlassung seien erlaubt, folgen, wenn diese Ansicht wirklich probabel ist, obwohl die entgegengesetzte Ansicht (die Handlung oder Unterlassung seien nicht erlaubt) auch probabel oder gar probabeler ist.

Dieses Grundgeset stütt sich auf folgenden Beweis:

Die Kirche kann nicht eine das tägliche Leben betreffende Lehre dulden und billigen, welche die gute Sitte verletzt und unerlaubten Handlungen Borschub leistet. Run aber hat die Kirche durch mehrere Jahrhunderte hindurch den Probabilismus geduldet und ihn vor kurzem im heiligen Alphons von Lignori ausdrücklich gebilligt, also ist der Probabilismus erlaubt und sein Grundgesetz gerechtfertigt.

Der Obersatz ergiebt sich als dogmatisch gewiß aus der Unsehlsbarkeit und Jrrthumslosigkeit der Kirche. Als unsehlbare Lehrerin der Wahrheit in Glaubens- und Sittensachen kann die Kirche nicht irren; somit kann sie nicht eine Lehre billigen, welche die Sitten verdirbt. Aus dem gleichen Grund kann sie eine solche Lehre auch nicht dulden; denn eine weitverbreitete, verderbliche Gewohnheit nicht tadeln, ist gleichbedeutend mit ihrer Billigung, und eine solche Billigung widerstreitet einer wesentlichen Eigenschaft der Kirche, nämlich ihrer Fehlerlosigkeit.

Der Untersatz wird bewiesen 1. aus der stillschweigenden Billigung des Probabilismus durch die Kirche vor den Zeiten des hl. Alsphons von Liguori, und 2. aus der amtlichen Gutheißung der Lehre des hl. Alphons von Liguori. Diesen Autoritätsbeweis hier vorzusegen, bietet kein Interesse.

Von den inneren Beweisen für den Probabilismus sind die beiden hauptsächlichsten:

- 1. Ein nicht genügend promulgiertes Gesetz verpslichtet nicht, b. h. es ist überhaupt kein Gesetz. Wenn nun ein wirklich pros babeler Grund vorliegt, zu sagen, daß in einem bestimmten Falle eine Verpslichtung nicht besteht, so ist für diesen Fall und für diese Verpslichtung das Gesetz nicht genügend promulgiert, also besteht für diesen Fall keine wirkliche Verpslichtung und kein Gesetz.
- 2. Eine Verpstichtung, deren Bestehen nicht erkannt wird, bindet nicht. Wenn nun nach probabeler Ansicht in einem bestimmten Falle eine Verpstichtung nicht zu bestehen scheint, so wird ihr Bestehen nicht gekannt, also bindet sie auch nicht.

lleber äußere und innere Probabilität schreibt zusammenfassend der Redemptorist Aertuys: "Das Urtheil über die innere Probabilität steht allein gelehrten Männern zu, die in der Moralstheologie sehr bewandert sind; über äußere Probabilität können auch mittelmäßig gelehrte Männer urtheilen. Ungelehrte Leute sollen sich nach dem Urtheile ihrer Beichtväter richten. Wann besitzt eine Ansicht äußere Probabilität? 1. wenn sie, unter Billigung der Kirche, von den meisten Theologen für probabel gehalten wird;

2. wenn fünf oder sechs hervorragende Theologen sie für wahr halten; 3. wenn ein Nirchenlehrer, wie z. B. Thomas von Aquin oder Alfons von Liguori, sie vertreten oder ein besonders hervorragender Theologe sie für probabel erklärt. Als solche besonders hervorragende Theologen gelten u. A. die Jesuiten Lugo, Suarez, Lessius und Sanchez. Auch ein einziger Theologe kann durch sein Ansehen, trotz der entgegenstehenden Meinung vieler anderer Theologen, eine Ansicht probabel machen, wenn er sehr gelehrt, rechtschaffen und klug ist" (I, 32 ss.).

Diese änßere Probabilität gipfelt in der Lehre des Bischofs Caramuel: "Es wird allgemein anerkannt, daß eine Meinung, für die sich vier Theologen aussprechen, probabel ist; nun lehren aber nicht bloß vier, sondern zwanzig und mehr Theologen, daß ein einziger Theologe genüge, um eine Ansicht probabel zu machen, also ist dieses probabel" (a. a. D., S. 137).

Aussprüche bedeutender Theologen und Stellen aus Lehrbüchern der "Moraltheologie" gewähren einen weitern Einblick in den Probabilismus:

Der Jesuit Sanchez: "Das Ansehen eines gelehrten und rechtschaffenen Theologen macht eine Ansicht probabel; denn eine Ansicht ist probabel, die sich auf eine nicht leichte Grundlage stützt; das Ansehen eines frommen und gelehrten Mannes ist aber keine leichte Grundlage. Ein Richter kann für die Urtheilsfällung zwischen zwei probabeln entgegengesetzten Ansichten wählen; er kann auch — wenn dadurch kein Aergerniß entsteht — heute nach der einen und morgen nach der andern Ansicht das Urtheil fällen. Probabel ist es auch, daß er seinem Urtheil eine weniger probabele Ansicht zu Grunde legen darf, aber probabeler ist es, daß der Richter stets der probabelern Ansicht folgen muß" (I, 31. 37).

Der Jesuit de Sarasa: "Man darf der Meinung eines einzigen gelehrten und verständigen Mannes solgen; auch einer fremden Meinung, die der eigenen widerspicht; auch einer probabeln Meis

<sup>1</sup> Der äußern Probabilität hulbigte auch Papft Alexander VII., als er, auf Borhaltungen wegen seines Nepotismus, einem Kardinale antwortete: "Wir haben Theologen, die uns zustimmen und lehren, unser Verhalten sei gerechtfertigt" (Heidegger, a. a. D., S. 450).

nung mit Außerachtlassung ber sichern ober sicherern (bei Döllingers Reusch, Moralstreitigkeiten I, 47).

Der Jesuit Terillus, Professor im Englischen Rolleg ju Lüttich: "Ich darf allerdings nicht ohne weiteres einer Ansicht folgen, die ich für weniger probabel halte als meine eigene, aber ich fann folgende Reflexion anftellen: mir icheinen gwar die Grunde für die Ansicht, daß ich dies nicht thun darf gewichtiger; aber ich sehe, daß Andere, die doch auch die Frage gewissenhaft erwogen haben, die entgegengesette Unsicht für richtig halten. Deshalb barf ich annehmen, daß hier tein flares, jur Befolgung verpflichtendes Gebot vorliegt. Auf Grund dieser Reflexion darf ich mich entschließen, von meiner Freiheit Gebrauch zu machen und bas zu thun, was ich vor dieser Reslexion für unerlaubt gehalten habe" (bei Döllinger-Reusch, a. a. D. I, 48). Mit dieser Resterionstheorie ift Terillus ber Bater bes "reflegen Probabilismus" geworden, der felbstverständlich zu den unglaublichsten Folgen und Folgerungen führte. Ginige fehr bezeichnende Beispiele finden fich beim Jefuiten Estrir (Balch. Döllinger-Reusch, a. a. D. I, 50ff.).

Der Zesuit Viva: "Es ist erlaubt, die Schriften verschiedener Theologen zu durchsuchen, bis man einen sindet, nach dessen Lehre man von einer Verpslichtung, z. B. Schadensersatz zu leisten, frei ist. Denn jeder hat das Recht, ein erlaubtes Mittel anzuwenden, um sich von einer Verpslichtung zu besreien; ein solches Mittel ist aber die Durchsorschung verschiedener Theologen, bis man eine sür sich günstige Ansicht sindet. Wie groß muß das Ansehen der Theologen sein, damit ihre Ansicht prodabel genannt werden kann? Caramuel lehrt, eine Ansicht sei improdabel, wenn für die entgegengesete Ansicht achtmal so viel Theologen ausgezählt werden können. Z. B.: die Ansicht A. wird von 4, die Ansicht B. von 33 Theologen vertreten; dann ist die Ansicht A. nicht prodabel, außer es steht auf der A. Seite ein Theologe so großen Ansehens, daß er für 5 andere Theologen gilt" (I, 149).

Der Jesuit Laymann, der bedeutendste Moraltheologe des 17. Fahrhunderts und einer der bedeutendsten Theologen des Jesuitensordens überhaupt, von dem der Jesuit Lehmkuhl heute noch rühmt, daß er in der Moraltheologie kaum seines Gleichen habe (II, 808), nennt diejenige Ansicht "probabel" und in der Prazis zu

befolgen, die wenigstens einen gelehrten Theologen für sich hat  $(I,\ 5)$ . Als Leitsätze für den Gebrauch des Probabilismus stellt er auf:

"1. Bon zwei sich widersprechenden probabeln Meinungen darf man für das eigene Handeln auswählen, welche man will, auch wenn die gewählte weniger probabel erscheint, als die andere. 2. Man darf der so gewählten Ansicht auch dann folgen, wenn sie weniger sicher, d. h. weniger weit von Sünde entfernt zu sein scheint als die andere."

Aus diesen Leitsätzen zieht er Folgerungen: "Ein Theologe, der um Rath gefragt wird, braucht seinen Rath nicht zu geben nach seiner eigenen Ansicht, sondern darf ihn geben nach der entgegensgesetzen prodabeln Ansicht Anderer, wenn vielleicht diese Ansicht dem um Rath Fragenden günstiger und erwünschter ist. Ja er darf dies sogar, auch wenn er selbst diese Ansicht für sicher falsch hält. Und so darf ein Theologe verschiedenen Personen in der gleichen Sache entgegengesetze Rathschläge ertheilen, entsprechend entgegengesetzen prodabelen Ansichten. Ein Untergebener muß dem nach prodabeler Ansicht erlaubten Besehle seines Obern gehorchen, auch wenn seine eigene entgegengesetze Ansicht prodabeler und von der Sünde weiter entsernt ist" (I, 5 ss.).

Der Jesuit Tamburini: "Es genügt, daß die Probabilität einer Aussicht probabel ist (sententia probabiliter probabilis), um ihr solgen zu können". Er sührt dann eine Reihe von Fällen auf, in denen man sowohl der bejahenden, wie der verneinenden Aussicht solgen darf, weil beide probabel sind. Auch gestattet er ein und derselben Persönlichkeit, je nachdem es ihr Vortheil ist, heute der bejahenden, morgen der verneinenden Ansicht zu solgen. 3. B.: "Es ist probabel, daß eine Stener gerecht ist, es ist aber auch probabel, daß sie ungerecht ist. Darf ich nun heute, in meiner Eigenschaft als königlicher Stenerempfänger die Stener bei Anderen ersheben, indem ich mich auf die Ansicht stütze, daß die Stener nach probabeler Weinung gerecht ist, und darf ich morgen, oder auch heute, in meiner Eigenschaft als Stenerzahler, die Stener umgehen, weil es probabel ist, daß sie ungerecht ist? Ja, denn wir dürsen jeder probabeln Weinung solgen" (I, 13. 17).

Der Jefnit Castropalao: "Man muß sich hüten zu glauben,

daß eine probabele Ansicht, gegen die ein überzeugender Grund (ratio in contrarium convincens) spricht, ihre Probabilität verliert. Denn man barf annehmen, daß ber Grund, ben man vielleicht felbit gu entfraften nicht im Stande ift, von Anderen entfraftet werben fann. Ift bas Unsehen eines einzigen Theologen genügend, um eine Ansicht probabel zu machen? Mit vielen Theologen barf man daran festhalten, daß das Ansehen eines gewichtigen Theologen zur Probabilität genügt. Man soll also nicht vorschnell eine Ansicht für improbabel erklären, weil sie ber bisher üblichen allgemeinen Unsicht widerspricht und nur von einem Theologen vertreten wird. Man barf ber weniger probabeln Ansicht folgen, unter Preisgabe ber probabelern. Das ist jett die allgemeine Ansicht. Darf ein Beichtvater seine eigene probabelere Ansicht aufgeben und bem Beichtfind eine fremde nur probabele Unficht anrathen? Ja. Das barf auch in Fragen der Juftig Diebstahl, Schadensersatz u. f. w.] geichehen. Gin Beichttind befragt bich über feine Berpflichtung Schadensersat zu leisten; du selbst haltst die Ausicht, es sei nicht zum Schabensersatz verpflichtet, für improbabel. Darfft bu bas Beichtfind an einen andern Beichtvater verweisen, von dem du weißt, daß er die Ansicht, die du für improbabel hältst, für probabel hält? Sanches [Jefuit] erlaubt es. Jedenfalls barf ein Beichtfind fo lange von einem Beichtvater jum andern gehen, bis es einen findet, beffen Entscheidung ihm [bem Beichtkinde] gefällt. Auch fann und muß ein Beichtvater ein Beichtfind lossprechen, das eine ber eigenen Ansicht des Beichtvaters entgegengesetzte probabele Ansicht vertritt" I, 6 f.).

Der Bischof Caramuel: "Was heißt: eine Sache ist erlaubt? Eine Sache ist erlaubt, heißt, eine Sache ist probabel. Mit gutem Gewissen kann ein Orbensmann seinem Vorgesetzten gehorchen, auch wenn es sich um Etwas handelt, was nach probabeler Ansicht sündhaft ist; denn was nach probabeler Ansicht sündhaft ist, ist auch nach probabeler Ansicht nicht sündhaft, und Jeder kann unter mehreren probabeln Ansichten wählen" (S. 154, 359).

Der Fesuit Eskobar: "Es ist probabel, daß ich eine Sünde begangen habe, es ist aber auch probabel, daß ich sie nicht begangen habe. Muß ich die Sünde beichten? Nein, denn ich darf die probabele verneinende Ansicht besolgen. Auch wenn es probabeler ist, daß ich die Sünde begangen, als daß ich fie nicht begangen habe, brauche ich fie aus demfelben Grunde nicht zu beichten" (S. 1012).

Der Jesuit Tanner: "Jeder kann einer in sich falschen Anssicht praktisch solgen, allein wegen der Autorität dessen, der diese Ansicht lehrt" (bei Guimenius, S. 21). Zur Bertheidigung dieses Sates führt Guimenius (S. 21) folgende Theologen an: Basquez, Lessius, Egidius, Navarrus, Sotus, Suarez, Azor, Becanus, Laymann, Reginaldus, Sanchez; die meisten unter ihnen sind Jesuiten.

Der Jesuit Viva: "Es ist probabel, daß man sich zur Gewinnung von Ablässen [b. h. zur Erfüllung der für die Ablaßsgewinnung sestigesetzen Bedingungen, die meistens in Verrichtung gewisser Gebete, gewisser guter Werke, im Besuche bestimmter Kirchen und im Empsang des Bußs und Altarsakraments bestehen] nach probabeln Ansichten richten kann. Es ist sehr probabel, daß man die Jubiläumsablässe gewinnen kann, indem man sich nach einer probabeln Ansicht richtet, auch wenn diese Ansicht in sich falsch ist" (De Jubilaeo, Francos. 1711, S. 16. 17).

Der Jesuit Arsbekin: "Wer nach einer probabeln Anssicht handelt, kann auf dem Wege der Reslexion dahin gelangen, daß er im Gewissen sicher ist, so handeln zu dürsen. Nämlich: Er ist gewiß, daß die Ansicht, die er befolgt, probabel ist, d. h. daß kluge Männer ihr entsprechend zu handeln pflegen; wer aber klug handelt, kann nicht sündigen, also ist er gewiß, nicht zu sündigen, wenn er der probabeln Ansicht solgt. Denn wenn er auch nicht sicher ist über die materielle Ehrbarkeit des Gegenstandes, auf den sich sein Handeln erstreckt, so ist er doch sicher über die formale Ehrbarkeit seiner Handlung" (II, 83). Auf die gleiche Art deweist Arsdekin, man dürse jeder, auch weniger prodabeln Ansicht folgen, wenn sie nur noch eben probabel ist (II, 91 ff.)

Die Jesuiten Palmieri-Ballerini: "Gin Beichtvater barf

¹ Guimenins ist das Pseudonym des Jesuiten Moya, der unter diesem Namen sehr giftige Schriften veröffentlicht hat. Anonymität und Pseudonymität sind überhaupt für das Schriftthum des Jesuitens ordens charakteristisch. Anonym und pseudonym spielt der schriftstellernde Jesuit die verschiedensten Rollen; bald ist er "Protestant", bald "Ungläubiger", bald "Gegner des Jesuitenordens, Alles in majorem Dei gloriam.

eine Entscheidung geben nach der probabeln Ansicht Anderer, wenn sie dem um Rath Fragenden günstiger ist, obwohl seine eigene entsgegengesetzte Ansicht probabeler und sicherer ist. Sin Beichtvater muß ein Beichtfind, das einer probabeln Ansicht folgen will, absolviren, obwohl er selbst die Ansicht für falsch hält. Diesenigen handeln nicht unrecht, die so lange bei verschiedenen Beichtvätern herumsuchen, dis sie endlich einen sinden, der die ihnen günstige Ansicht vertritt" (I, 225 ff.).

Der Fesuit Moullet: "Scheint es nach genauer Untersuchung probabeler, daß ein wirkliches Gelübde nicht abgelegt worden ist, so liegt keine Berpstichtung vor; ist es aber merklich probabeler, daß das Gelübde abgelegt wurde, so liegt die Berpstichtung vor. Ist es, nach moralischer Schähung, gleichmäßig probabel, daß ein Gelübde abgelegt wurde und daß es nicht abgelegt wurde, so liegt keine Berpstichtung vor" (1, 202).

Die Fesuiten Güry Ballerini: "Darf man unter mehreren probabeln Ansichten, die sich einander widersprechen, bald die eine, bald die andere wählen? Ja, denn unter probabelen Ansichten ist keine sicherer als die andere; alle sind gleich sicher" (I, 76).

Mit zu ben eigenthümlichsten Erscheinungen auf dem gesammten religions-philosophischen und moraltheologischen Gebiete, gehört die von den Jesuiten besürwortete Anwendung des Probabilismus auf das Dogma. Es war eine That, über deren Folgen die Thäter selbst sich wohl nicht klar waren. Sie stellten den dogmatischen Felsen auf den schwankenden Grund der Probabilität; sie nahmen

<sup>1</sup> Obwohl die meisten der hier angeführten Stellen jesuitischen Ursprunges sind, so ist es doch irrig, die Zesuiten als Ersinder des Probabilismus zu bezeichnen. Der Probabilismus ist älter als der Zesuitenorden. Sein erster literarischer Bertheidiger war der spanische Dominikaner Bartholomäus de Medina (15. Jahrh.). Wohl aber ist der Zesuitenorden das stärkste Vollwerk und die sruchtbarste Pslanzschule des Probabilismus geworden. Die wenigen Zesuiten, die als seine Gegner auftraten, kommen nicht in Betracht, obwohl sich unter ihnen ein General des Ordens, Thyrsus Gonzalez, besindet. Gerade seine Geschichte zeigt, wie eins Zesuitismus und Probadisismus sind; denn sein Widerstand gegen den Probadissmus rief innerhald des Jesuitenordens eine an Empörung grenzende Aufregung hervor, die sast Aur Absehng des "entarteten" Generals geführt hätte (vylch. Döllinger-Reusch, Moralstreitigkeiten I, 140 ff.).

ihm badurch die unerschütterliche Festigkeit, in der allein der Erfolg der katholischen Glaubenslehre liegt. Rom erkannte sofort die seinem rocher de bronze drohende Gesahr: Innozens XI. ließ die betreffenden Schriften auf den Inder sehen und verdammte obendrein im Jahre 1679 die bösesten ihrer Sätze. Begründer dieser theoslogischen Sonderbarkeit war der Jesuit Estrix; ihm solgten seine Ordensgenossen L'Honore, Thomas San'chez und Terillus.

Eine Probe des dogmatischen Probabilismus: Der Glaube an die geoffenbarten Wahrheiten kann sich auf die Ueberzengung stühen, es sei prodabel, daß Gott sich geoffenbart habe; eine Ueberzengung, welche die Befürchtung nicht ausschließt, Gott habe sich vielleicht nicht geoffenbart. Die katholische Religion ist zwar offenbar glaubwürdig (evidenter eredibilis), aber nicht offensbar wahr (evidenter vera); es ist nur probabel, daß es eine wahre Religion giebt, und die christliche Religion ist nur die wahrscheinslichste unter allen. Ein nicht-Ratholik, der den Glauben seiner Sette für probabel hält, den katholischen Glauben aber für probasbeler, kann bei seinem probabelen Glauben bleiben (Estrix S. J., Diatriba theologica, Antw. 1672, S. 4; Recueil des actes du Clergé I, 720; Hexaples 4, 239. 293, bei Döllinger-Reusch, I, 109 st.).

Gründliche Einsicht in den Betrieb des Probabilismus innerhalb des Jesuitenordens gewähren die von Döllingers Reusch (a. a. D., I, 57 ff. und II, 1 ff.) aus dem Batikanischen Archiv veröffentlichten Briefe eines Jesuiten aus Südfrankreich, La Duintinhe, an seinen Ordensgeneral Paul Oliva.

La Duintinye klagt dem General, folgende Lehren nähmen im Orden überhand: 1. Was bona side geschieht, ist niemals Sünde; wenn Jemand etwas Böses thut, ohne im Augenblicke der That ihre Sündhaftigkeit zu erkennen, so sündigt er nicht. Es werde z. B. offen gelehrt, eine Mutter, die häusig mit ihrem eigenen Sohne geschlechtlich verkehrt, sündigt nicht, wenn sie sest glaubt, daß die geschlechtliche Vermischung zwischen Mutter und Sohn nicht sündshaft ist. 2. Wenn man einer Meinung folgt, die von einigen, oder auch nur von einem einzigen Theologen für richtig erklärt wird, so handelt man klug 3. Wird die Frage, ob Etwas Sünde ist, von einigen Theologen bejaht, von anderen verneint, so kann man wählen.

4. Der Beichtvater hat nicht nach seiner eigenen Ueberzeugung, sondern nach der des Beichtkindes zu entscheiden, wenn sie prodabel ist, d. h. wenn sie sich auf die Ansicht eines oder mehrerer Theologen stügen kann, oder wenn das Beichtkind sich in Unwissenheit befindet, die auszuklären nicht rathsam erscheint. So habe ein Jesuit einem vornehmen Herrn, der ihm in der Beichte bekannte, er werde, zu Gunsten eines Freundes, vorGericht salsches Zeugniß ablegen, und den er von der Sündhaftigkeit dieser Handlung nicht überzeugen konnte, dennoch die Lossprechung ertheilt. Ein anderer Jesuit habe eine Dame, die, ohne Wissen ihrer Estern, eine kirchlich gültige Ehe geschlossen, dann aber, zu Ledzeiten ihres ersten Mannes, einen zweiten geheirathet hatte, über diese zweite Ehe (Bigamie) damit beruhigt: es sei in Frankreich eine sehr verbreitete und deshalb prodabele Ansicht, eine ohne Einwilligung der Estern geschlossen Ehe sei ungültig.

Die Klagen bes Jesuiten, bem sein eigener Ordensgeneral das Zeugniß eines frommen und sittenreinen Ordensmannes ausstellt, hatten keinen Ersolg. Oliva geht mit allgemeinen Redensarten über sie hinweg, läßt aber deutlich durchblicken, La Quintinhe möge sich den herrschenden Lehren auschließen. Darauf wendet sich La Quintinhe unmittelbar an Papst Junozens XI. und stellt ihm Folgendes vor: 1. Die im Jesuitenorden herrschende Sittenslehre erheische ein päpstliches Eingreisen. 2. Die auf dieser Lehre ruhende Beichtstuhlpraxis sei verderblich. 3. Die Oberen des Jesuitenordens wendeten allerlei Kunstgriffe an, damit die gegen die lage Moral gerichteten päpstlichen Defrete im Orden nicht bekannt würden. Ueber das Schicksal der Eingabe ist nichts bekannt; Virfung hat sie jedenfalls nicht gehabt.

Einige kasuistische Anwendungen des Probabilismus:

"In der Nacht von Fastnacht-Dienstag auf Aschermittwoch nimmst du an einem Gastmahl im Hause des Herrn A. Theil. Plöhlich hörst du die Hausuhr 12 schlagen, allein aus dem Tone des Schlagens erkennst du, daß die Uhr halb 12 geschlagen hat. Beruhigt überlässest du dich also wieder den Freuden der Tafel, denn erst um Mitternacht beginnt für dich die Verpflichtung des Fastens und der Enthaltung von Fleischspeisen. Bald darauf dröhnen vom benachbarten Thurm die 12 Schläge der Mitternacht, und dich erfaßt jeht der Zweisel, ob du weiter' essen darsst, da du nicht sicher bist, welche Uhr richtig geht, ob die Hausuhr bei Herrn A., die kurz vorher halb 12 geschlagen hat, oder die Thurmuhr, nach der es schon 12 Uhr ist. Doch da beide Uhren in Bezug auf Genanigkeit gleich guten Ruf genießen, so stehen sich zwei prodabele Meinungen gegensiber: die Meinung, es sei noch nicht 12 Uhr (Hausuhr des Herrn A.) und die Meinung, es sei 12 Uhr (Thurmuhr). Nach beiden Meinungen darsst du dein Handeln einrichten" (Bouquisson, a. a. D., S. 280).

"Betrus hört, während er ift, Mitternacht ichlagen, er ift weiter. Als er fertig ist, hört er eine andere Uhr Mitternacht schlagen. Darauf fagt er sich: Jede Uhr hat die probabele Bermuthung für sich, daß sie richtig geht, also kann ich mich nach ber zweiten Uhr richten, also ist es probabel, daß es noch nicht Mitternacht war, als ich aufhörte zu effen, alfo bin ich in firchlichem Ginn noch nüchtern, d. h. ich habe nach 12 Uhr nichts mehr gegessen, also darf ich heute die Rommunion empfangen. Der Graf Aurelius besitt ein Schloß und Ländereien. Er übergiebt Beides dem Isidor, der schwören muß, daß er Schloß und Ländereien mit allen Rräften gegen Feinde vertheidigen will. Mit weit überlegener Macht zeigt sich ber Feind unter Führung bes Theopompus. Theopompus verlangt von Isidor zum mindesten die Ländereien und zugleich den Schwur, daß Ifidor keinen Berfuch macht, die Ländereien gurudzuerobern. Darf Jsidor, trotz seines frühern Schwurs, Schloß und Ländereien nach Rräften zu vertheidigen, die Ländereien preisgeben und den zweiten Schwur dem Theopompus leiften? Ja. Der Theil bes ersten Eides, der sich auf die Ländereien bezieht, ist wegen der überlegenen Macht bes Theopompus unmöglich geworden, also bleibt nur mehr der Theil, der sich auf das Schloß bezieht, und gerade fraft dieses Gibes muß Ssidor die Ländereien ausliefern und muß ben neuen Gid schwören, die Ländereien nicht wiedererobern gu wollen. Ffidor hat seinem Berrn geschworen, alles thun zu wollen, um bas Schloß zu erhalten, also ift es ficher, bag er biesen Gib halten muß. Da nun aber der zweite Eid bas nothwendige Mittel zur Erhaltung ber Burg geworden ift, fo ist es sicher, daß Isidor mit gutem Bemiffen ben zweiten Gib leiften fann. Denn daß bies erlaubt ift, ift entweder ficher oder probabel; in beiden

Fällen ist es aber sicher, daß es erlaubtist; benn es ist sicher, daß man auch einer probabeln Unsicht folgen darf" (Caramuel a. a. D., S. 155. 157).

"Der Priester Paulus unternimmt eine Seereise und nimmt auf's Schiff nur die sogenannten "kleinen Tageszeiten" [ein Theil des Breviers] mit, indem er sich auf die prodabele Ansicht stütt, daß, wer die kleinen Tageszeiten bete, der Pflicht des Breviersgebetes genüge. Nach der Absahrt des Schiffes ändert er aber seine Ansicht, indem er der auch prodabeln Meinung solgt, die Absetung der "Tageszeiten" genüge nicht zur Erfüllung der Pflicht des Breviersgebetes, und da er wegen des Mangels eines Breviergebetes das Brevier nicht beten kann, so unterläßt er jeht auch das Abbeten der "Tageszeiten". Paulus hat in keinem Falle gesündigt; denn zuerst solgte er erlaubter Weise einer prodabeln Ansicht, dann machte er von einem allgemeinen Menschenrechte Gebrauch, seine Meinung zu ändern, und solgte wiederum einer prodabeln Ansicht" (Thomas und Johannes Sanchez bei Caramuel, a. a. D., S. 156. 164).

"Leofridus beichtet, er habe an einem Donnerstag in einem Gaftshaus noch spät in der Nacht Fleisch gegessen und sei zweiselhaft, ob es nicht, als er den letten Bissen aß, schon Mitternacht und der Freitag san welchem Tage der Natholik kein Fleisch essen dars nicht schon angedrochen gewesen sei; mit der thatsächlichen Verschiedenheit der Uhren habe er aber sein Gewissen beruhigt. Leosfridus hat nicht gesündigt, da die Verschiedenheit der Uhren es probabel machte, daß es noch nicht Mitternacht war. Der Beichtvater Aquilinus will das Beichtkind Lukanus verpflichten, einen nach seiner sdes Beichtvaters Unsicht wucherischen Vertrag aufzulösen. Lukanus entgegnet, andere Theologen hielten den Vertrag für erslaubt. Aquilinus verweigert ihm darauf die Losssprechung. Der Beichtvater hat durchaus Unrecht gethan; denn ein Beichtsind hat das Recht, jeder wirklich probabeln Ansicht zu solgen" (Gürh S. J., I, 26 ss.).

In scharfer Hervorhebung seines innersten Wesens, faßt der Jesuit Bolgeni ben Probabilismus in die bundigen Worte:

"Die menschliche Freiheit ist im Besitze und wird aus ihm nur verdrängt durch solche Gesetze, deren Existenz, Gültigkeit und

Anwendbarkeit nachgewiesen sind; ungewisse, zweiselhafte Gesehe verpflichten also nicht. Durch diese Regel wird die Moraltheoslogie sehr kompendiös und leicht und auch für mittels mäßig begabte Menschen verständlich. Man braucht bloß einen oder zwei Theologen zu Rathe zu ziehen, um die Thatsache sestzustellen, daß es über ein und denselben Punkt zwei entgegengesetzt Ansichten giedt. Diese Thatsache beweist sicher, daß weder auf der einen noch auf der andern Seite Gewißheit besteht, es liegt also kein bindens des Geseh vor, und der Mensch ist im Handeln frei" (bei Döllinger-Reusch, I, 345).

Welche Folgen mußte ein solches System hervorrufen? Sie werden uns geschildert in den Aussprüchen von Männern, die zwar gläubige, fromme Katholiken waren, aber christliche sittlichen Ernst nicht verloren hatten.

Rardinal Agnirre gesteht von sich: Lange Zeit habe er auf bem Probabilismus wie auf einem weichen Riffen geruht und fich mehr mit der Frage beschäftigt, ob etwas probabel, als ob etwas wahr fei. "In unserer Zeit giebt es fast tein göttliches ober menschliches, fein natürliches ober positives Geset, bem nicht sehr Viele unter bem hohlen Schein des Probabilismus durch allerlei Ausflüchte ausweichen" (bei Döllinger-Reusch, a. a. D. I, 121. 122). In seiner Theologia mentis et cordis (Colon. 1722, 2, 750. 845. 846. 867) schreibt ber Dominifaner Bingeng Cotenson: "Es giebt für fitt= lich schlechte Menschen kein gunftigeres, erwunschteres System als ben Probabilismus. Aus ihm fliegen täglich unzählige Frrthumer und Schandthaten. Nichts in der Sittenlehre fteht noch fest, für jede mögliche Sandlung werben zwei entgegengesette Ansichten, beide als probabel, angeführt." Gine ber gewichtigften Stimmen gegen den Probabilismus ist die des Stifters des Trappistenordens, des Abbe de Rance: "Die Moral der meiften Moliniften [Jesuiten] ift jo verderbt, ihre Grundfage fteben jo im Widerfpruch mit ber Beiligkeit bes Evangeliums und mit allen Regeln und Erweisungen, die Chriftus durch sein Wort ober durch seine Beiligen uns gegeben hat, daß mir nichts peinlicher ist, als zu sehen, wie man sich meines Namens bedient, um Ansichten zu autorisiren, die ich von gangem Bergen verabschene. Bas mich in meinem Schmerze verwundert,

ift, daß in Bezug auf diesen Buntt alle Welt stumm ift, und daß felbst biejenigen, bie sich für eifrig und fromm halten, tiefes Schweigen beobachten, als wenn es etwas Wichtigeres in der Kirche gabe, als die Reinheit der Sitten in der Leitung der Seelen zu bewahren. Wenn Gotf sich nicht der Welt erbarmt und den Gifer zu nichte macht, mit dem man daran arbeitet, die wahren Grundfage zu gerftoren und dafür andere zu fegen, die nicht wahr find, fo wird bas Nebel immer mehr zunehmen und bald eine fast allgemeine Berwüftung wahrzunehmen fein. . . Was meine Unsichten über die driftliche Moral betrifft, so bekenne ich offen, daß ich mich ausschließlich an das halte, was uns Christus in seinem Evangelium gelehrt hat und wie es uns die beiligen Bater erklart haben. Ich glaube, bas find bie rechten Quellen, aus benen bie Chriften bie Regeln ihres Berhaltens zu schöpfen haben. Ich fann es weber billigen noch begreifen, daß man heilige Wahrheiten abschwächt, um die Neigungen der Natur zu ftarken und ihre Gelufte zu begünftigen" (Lettres de A. J. de Bouthillier de Rancé, Ed. Gonod, Paris 1846, S. 358. 365).

Der später zum Kardinal gemachte Kapuziner Antonio Casini ruft auß: "Darauf lausen die verschiedenen in der Moral vorgestragenen Meinungen hinauß: den Vergehungen des gewöhnlichen Volkes gegenüber Ernst und Strenge, den Verbrechen der Großen gegenüber Milde und Nachsicht. Für jede ihrer Schandthaten sindet sich eine milde Meinung und ein Prophet, der Nachsicht übt. Alle Welt wendet sich an den biegsamen Richter, an den nachsichtigen Theologen, an den gefälligen Beichtvater und hofft durch sie einen Vorwand zu sinden, um sagen zu können: Wir wissen, daß es eine Meinung giebt, die uns gestattet, dieses zu thun" (bei J. Leone, Roma empia, Milano 1862, S. 303).

Auf der Assemblee du Clergé de France vom Jahre 1700 überreichte Bossuck eine Denkschrift, in der es über den Probabilismus heißt: "Die lage Moral tritt offen hervor in den Schriften
einer Anzahl moderner Kasuisten, die nicht aushören, einander zu
überbieten unter Berufung auf eine angebliche Probabilität, die, im
vorigen Jahrhundert erfunden, so furchtbare Fortschritte macht, daß
sie die Kirche mit völligem Untergange bedroht. Dieses lebel ist
um so gefährlicher, als es zu Urhebern Priester und Ordensleute hat,

welche, da sie die zunehmende Unordnung nicht ausrotten konnten, das schlechte Mittel gewählt haben, sie zu entschuldigen und zu vershüllen, und die sich einbilden, sie leisteten Gott einen Dienst, indem sie die Seelen durch eine falsche Milbe gewinnen" (Recueil des Actes, 1, 713; Bossuet, Oeuvres, Versailles 1815, 7, 357).

Einer der besten belgischen Bischöse des 17. Jahrhunderts, Gilbert de Chonseul, Bischof von Tournay schreibt in einem Innozens XI. erstatteten Rechenschaftsbericht über seine Diözesans verwaltung vom Jahre 1678: "Ew. Heiligkeit werden nicht verstennen, wie gefährlich es ist, daß die Kirche mit so vielen dicken Bänden theologischen oder, richtiger gesagt, pseudotheologischen Inhaltes überschüttet wird. Ihre Versassen, pseudotheologischen Inhaltes überschüttet wird. Ihre Versassen, pseuds zu sagellos, und da sie meist eine Ehre darin sehen, etwas Neues zu sagen, so verschmähen sie keinen Irrthum, den ihnen ihre Unvernunst als einigers maßen plausibel eingiebt. Wenn aber ihre ungeheuerlichen Lehrssähe einmal gedruckt sind, sind sie nach dem Urtheil der neueren Kasuisten prodabel, und indem allmählig ihre Prodabilität zunimmt oder, wie ein Neuerer sagt, reist, werden sie zulezt sicher und unzweiselhaste Gewissenseeln" (Analectes pour servir à l'histoire ecclésiastique, 1867, 4, 49).

Mit das Schärffte gegen den Probabilismus hat der Dominifaner Concina geschrieben in seinem großen Werke: Theologia christiana dogmatico-moralis (Romae 1749-1751, awölf Quartbande): "Seit mehr als anderthalb Jahrhunderten hat die chriftliche Sittenlehre ben Anfturm schlechter Lehren zu ertragen. . . . Diese Methode durchströmt den ganzen Leib der kasuistischen Theologie, und es giebt fast kein Glied, dem sie nicht tödtliche Wunden beibringt. Nicht nur das geschriebene Recht verkehrt sie, selbst das von der Natur dem Monschen in's Herz gegrabene Gesetz hat fie größtentheils verwischt. . . . Es giebt nichts so Lares, Unrechtes, Schändliches, um nicht zu fagen Gottlofes, was fie nicht mit dem wunderbaren Binsel einer schrankenlosen Probabilität als fromm, anständig, heilig hinzustellen wüßte. Das ist das schlimmste aller lebel, die pestbringende Quelle, die den Seelen Verderben bringt. . . . Man hat einen Mittelweg gefunden, ber nicht gang breit ift, so daß fein unwillfürlicher Schauder hervorgerufen, aber auch nicht schmal und eng, so daß den bosen Neigungen der Menschen Rechnung getragen,

Welt und Evangelium versöhnt und das Rauhe in ebene Straßen umgewandelt wird. Dieser Mittelweg hat vielleicht mehr Seelen der Hölle zugeführt als der breite" (A. a. D., Widmung an Papst Benedift XIV.).

Neun spanische Bischöfe Klagen in einer Eingabe an Benebift XIV: "Die Billfur in ber Aufstellung von Meinungen ist fo groß, daß ber Lagismus Alles durchdringt und Alles übersteigt und die gefunde Lehre in der Moral kaum noch zu finden ift. Es genügt, daß ein angesehener Schriftsteller irgend eine, wenn auch gang neue Lehre vorträgt, um sie unbedenklich als Sittenlehre anzusehen. Der Probabilismus ift unftreitig die Quelle großer lebel. Wer sieht nicht, daß Biele schaarenweise unter Berufung auf den Probabilismus ein ungebundenes Leben führen? Wir sehen, daß unter bem Schutze bes heutzutage herrschenden Probabilismus die bürgerlichen Gesetze für nichts geachtet werden, wie fich Biele ber Entrichtung auch gerechter Abgaben ohne Gewiffensbiffe auf Grund probabeler Meinungen entziehen, wie bei Kontrakten und Handels= geschäften, bei Räufen und Verkäufen mit probabelen Meinungen jede Unehrlichkeit entschuldigt und die Ersappflicht weggedeutet wird. Die bürgerlichen und firchlichen Oberen flagen mit Recht, daß, folange ber Probabilismus in Geltung fei, die Bolfer burch feine Besethe mehr regiert werden können. Das sind die reichlichen, aber schlimmen Früchte, die der Baum des Probabilismus trägt" (bei Concina, Theolog. christ., App. 1, I).

Bischof Turchi von Parma klagt in einem Hirtenbriese aus dem Jahre 1789: "Man wendet und dreht das Evangelium, bis man es unseren Leidenschaften entsprechend gemacht hat; man findet Gründe, um an der Berpflichtung aller Gebote zu zweiseln; man ermüdet sich mit unaushörlichen Berathungen, und man erreicht nichts Anderes als Berwirrung. Die Beichtväter haben das Berslangen zu gesallen und die Furcht zu mißsallen; alle tressen sich darin, daß sie täuschen und getäuscht werden wollen" (Lettera pastorale, Roma 1789, S. 19).

Der Fesuit Camargo, ein in Bolksmissionen sehr thätiger Mann, äußert sich aus seinen Ersahrungen heraus: "Die Sittenslehre ist so lar geworden, daß kaum Etwas in der Praxis als unserlaubt angesehen wird. Und das ist nicht zu verwundern. Es

giebt fast gar keine Bücher über die Sittensehre, in denen nicht saze Meinungen vorgetragen werden. Außerdem erscheinen täglich kasuistische Kompendien in der Volkssprache, deren Verfasser, oft wenig unterrichtete Menschen, außer den Meinungen, die sie aus den erwähnten Büchern zusammenschreiben, noch neue von derselben Sorte vortragen, die sie alle mit der größten Zuversicht als probabel, ja als in praxi sicher bezeichnen auf Grund der als Grundsah an die Spihe gestellten und oft wiederholten Regel der Probabilisten, daß man jeder auch minder probabeln Meinung solgen dürse, ohne sich um ihre Richtigkeit zu bekümmern, ja auch wenn man sie als falsch erkenne. Und da diese allgemeine Regel aus den in der Volkssprache verfaßten Büchern selbst unwissende Weiberkennen sernen, so versteht man seicht, wie schwer die Sittlichkeit seidet" (bei Concina, Dif. 2, 60).

Auch die Worte des Jesuiten-Kardinal Bellarmin sind ein Beweiß für die schlechten Wirkungen des Probabilismus: "Es würde heutzutage nicht so viel gesündigt, wenn nicht die Lossprechung von Sünden so leicht gemacht würde" (Concio 8. de Dominica 4. Adventus).

Sier in der Anwendung des Probabilismus auf die Beichte, liegt das Schwergewicht seiner sittlichen Schädlichkeit. Durch die ungezählten Möglichkeiten, die er bietet, sich an der Sünde vorbeizustehlen, entnervt er nicht nur überhaupt das sittlich-religiöse Verantwortungsbewußtsein, sondern er verdirbt insbesondere das, was an sittlicher Gesundheit und Heilfraft im katholischen Beichtsakrament liegt. Beichtvater und Beichtfind stehen in gleicher Beije unter diesem schädlichen Ginfluffe. Leicht, weil verfürzt, wird das Sündenbekenntniß; leicht, weil unter erheblich verminderter Berantwortlichkeit, geschieht die Sündenlossprechung. Gerazu verheerend traten diese Wirkungen des Probabilismus im 17. und 18. Jahrhundert zu Tage. Aus der übergroßen Leichtigfeit, mit der von Sünden loggesprochen wurde, entstand das bezeichnende spanische Sprüchwort, das man dem sich selbst geißelnden Sünder in den Mund legte: Estó es por la vaca que hurté, y esto por la vaca que voy á hurtar: dieser Sieb ist für die Ruh, die ich gestohlen habe, und dieser für die Ruh, die ich stehlen werde. Es ift kaum zu glauben, wenn man liest, wie ber Jefuit

Tamburini die Lehre vorträgt: die Boraussicht der leicht erhältlichen Losssprechung sei für den Sünder, der daraushin sündigt, nicht etwa ein erschwerender, sondern ein die Schwere der Sünde milbernder Umstand (Method. Consess., l. 2, c, § 3, n. 9). Sein Ordenssgenosse Benzi steigerte diese eigenthümliche Auffassung bis zur gotteslästerlichen Behauptung: da die Beichte von Gott eingesetztei, so gehörten auch solche mit ihr verbundene Mängel, wie die Leichtigkeit zu sündigen, zum göttlichen Sakrament (Praxis tribunalis conscientiae, disp. 1, qu. 3, a. 2, § 3).

Solche Auffassungen mußten Platz greifen; die Frage, ob Sünde, oder Nicht-Sünde war keine Gewissensfrage mehr, sondern mußte zum Fragespiel hin und her streitender Theologen werden, zwischen denen der sündigende Christ so lange suchte, bis er unter den hunderten den einen gesunden hatte, der die begangene Sünde für Nicht-Sünde erklärte. "In hundert Fällen", sagt der Jesnit Gobat, ist kaum einer, bei dessen Entscheidung nicht ebensoviele Theologen für die Bejahung (Schuld) wie für die Berneinung (Nicht-Schuld) angeführt werden können" (Alphab. Confess., n. 269).

Doch trot Allem und Allem: ber Probabilismus machte feinen Beg. Reine warnenden Stimmen, kein sittlich-religiöser Niedergang veranlaßten die "Statthalter Chrifti" dem unsittlichen Susteme entgegenzutreten. Mehr als je beherrscht heute der Probabilismus die ultramontane Moral; ausführlich werden die taufende von Beichtvätern der römischen Kirche über die Art seiner Anwendung im Beichtstuhle belehrt: "Der Beichtvater, schreibt ber Jefuit Lehmkuhl, muß mit dem Beichtkind eher milbe als streng verfahren. Betreffen die milberen Ansichten Dinge und Verhältniffe, welche die formale Gefahr ber Gunde und ber nächften Gelegenheit zu ihr enthalten, so ist allerdings eher streng als mild zu verfahren, vorausgesett, daß durch die Befolgung der strengern Ansicht die Gefahr zur Sünde wirklich weiter gerückt und eine Berpflichtung nur da auferlegt wird, wo fie wirklich besteht. Mildere Ansichten, deren Befolgung anzurathen ift, find folche, welche eine Berpflichtung nicht betonen, solange eine wirklich probabele Ansicht ber Berpflichtung entgegensteht. Nichts fteht aber im Bege, dem Beichtkind die Befolgung weniger milber Ansichten anzurathen. Man darf dabei aber nicht unterschiedlos vorgeben, sondern mit Alugheit und Abwägung in jedem einzelnen Falle [man fieht, wie jeder hinweis auf die Befolgung einer "ftrengen" Ansicht fofort burch eine Ginschränkung wieder aufgehoben wird]. Schlecht und ungerecht hanbelt ein Beichtvater, ber, durch Versagung ber Lossprechung, bas Beichtfind zwingen will, die eigene probabele Ansicht fallen zu laffen und der Ansicht des Beichtvaters zu folgen. Ja, auch wenn bas Beichtlind feine eigene Unsicht hat, handelt ber Beichtvater verkehrt, ber, entgegen einer dem Beichtfind gunftigen Ansicht, ihm eine Berpflichtung auferlegt. Wo wirkliche Probabilität vorhanden ift, foll biefe Probabilität ftets jum Bortheile bes Beichtfindes angewandt werben, auch wenn die entgegengesette Ansicht größere Bahricheinlichkeit besitt. Gine Ansicht, Die ber Beichtvater als falich erkennt, barf er nicht anrathen; aber er muß sich hüten, leicht zu glauben, eine Ansicht sei falsch, besonders, wenn es sich um Ansichten hanbelt, die von bedeutenden Theologen vertreten werden. Dann muß ber Beichtvater im allgemeinen seiner eigenen Ansicht mißtrauen, und er foll, was ihm selbst als falsch erscheint, boch nicht mit Sicherheit für falsch halten: "quod sibi falsum esse videatur, nihilominus pro certo falso non habeat" (I, 88 ff.).

Laktantius vergleicht die klaren und bestimmten Vorschriften Christi mit den schwankenden Meinungen der heidnischen Weltweisen und schreibt: "Nichts ist bei ihnen sicher, nichts was aus wirklichem Wissen sließt, und da alles von Vernuthungen voll ist, so kommt auch nur von einander Abweichendes und Verschiedenes zum Vorschein" (De divin. Instit. 3, 27). Der Christ der Urzeit ahnte nicht, daß seine Worte einst anwendbar sein würden auf das christliche Sittengeset, wie es sich unter der Obhut der "Statthalter Christi" im Probabilismus ausgebildet hatte.

## III. Alssons Maria von Lignori und seine Moraltheologie. (Balch. Band 14, S. 222—228.)

## 1. Allgemeines.

Was Thomas von Aquin in der katholischen Dogmatik, das ist Alfons Maria von Liguori in der katholischen Moral. Beide

sind kanonisirte "Heilige", beibe sind "Kirchenlehrer", beibe sind, auch abgesehen von diesen Ausnahmestellungen, in ihrer Gigenschaft als theologische Schriftsteller vom römischen Stuhl mit dem höchsten Ansehen umkleidet worden.

Der Nicht-Katholik hat keine Uhnung von der theoretischen und praktischen Bedeutung, die Liguori für die katholische Welt — und diese Welt zählt 180 Millionen Menschen — besitzt.

Daß er ein Heiliger ist, b. h. daß er auf höchster Stufe kultischer Berehrung steht, will verhältnißmäßig wenig besagen. Diesen Rang theilt er mit anderen "Heiligen". Auch seine Erhebung zum "Airchen-lehrer", Doctor ecclesiae, wodurch seinen Schriften das gleiche Anssehen verliehen worden ist, wie denen eines Athanasius, Augustin, Chrhsostomus, Gregors von Nazianz, Spiphanius, Amsbrosius u. s. w., giebt ihm nicht jenes überwältigende Gewicht, das sein Name in die Wagschaale katholischen Denkens und Fühlens thatsächlich wirst. Gar mancher "Airchenlehrer" hat für katholisches Wesen und Leben gar keine Bedeutung.

Lignori's ungeheurer, in seinen Folgen geradezu unausdentsbarer Ginsluß liegt darin, daß er den Beichtstuhl beherrscht. Die Moraltheologie der katholischen Kirche, wie sie gegenswärtig in den Priesterseminarien der ganzen Welt theoretisch gelehrt und in den unzähligen Beichtstühlen und von ihnen aus im gesammten religiösen, bürgerlichen und politischen Leben der Katholiken beider Geschlechter, aller Altersstufen, aller Stände, aller Beruse praktisch geübt wird, ist Lignorianisch.

Nicht ber innere Werth seiner Schriften — anch in der katholischen Moraltheologie giebt es innerlich werthvolle Schriften —,
nicht die Ehrwürdigkeit hohen Alters — Lignori, dem 18. Jahrhundert angehörig, ist ein sehr junger "Kirchenlehrer" — haben
dem Stifter der Redemptoristen diesen überragenden Einfluß innerhalb der katholischen Kirche der Gegenwart verliehen. Bon einem
"Werthe" der Lignorischen Schriften kann überhaupt nicht die Rede
sein. Sie stellen einen unglaublichen Tiefstand moraltheologischer
und asketischer Anschauung dar; ihre Unselbständigkeit und Berworrenheit ist hors de concours. Was Lignori zu dem gemacht
hat, was er ist, "Fürst der katholischen Moraltheologie", ist ledig-

lich das päpstliche sie volo, sie jubeo. Von Benedikt XIV., dem Zeitgenossen Liguori's an, bis zu Leo XIII. zieht sich die Kette römischer Entscheidungen, Breven und Bullen durch die Kirchenund Zeitgeschichte hin, welche die ultramontane Welt an die liguorische "Moral" fesselt.

Die hauptsächlichsten dieser amtlich-firchlichen Kundgebungen lasse ich folgen 1:

1. Nach sechsjähriger Prüfung ber Schriften Liguori's erließ am 14. Mai 1803 "die heilige Kongregation der Riten" ein Defret, wonach "in den Schriften Lignori's sich nichts Tadeluswerthes (nihil censura dignum) findet". Dieses Dekret wurde von Papft Pius VII. am 18. Mai besselben Jahres bestätigt. Das in dem Defret gebrauchte Wort "Censura" hat einen gang beftimmten, theologisch-technischen Sinn. Die Nicht-Anwendung biefes Wortes auf die Lignori'ichen Schriften bedeutet nach dem theologifden Sprachgebrauch: "in ihnen ift nichts enthalten, was irrthumlich ware, was gegen ben Glauben ober die guten Sitten verftieße, oder die Ohren frommer Glänbigen beleidigen könnte." 2. Am 5. Juli 1831 gab "die heilige Ponitentiarie" eine amtliche Antwort auf zwei Fragen, die der Erzbischof von Reims, Rarbinal Rohan = Chabot an die "Bonitentiarie" gerichtet hatte: "Darf ein Theologieprofessor die Ansichten, die der hl. Alphons von Liguori in seiner "Moraltheologie" vorträgt, mit gutem Gewissen (tuto) befolgen und lehren? Darf ein Beichtvater alle Ansichten des hl. Alphons von Lignori befolgen, allein aus dem Grunde, weil ber hl. apostolische Stuhl erfart hat, in ben Schriften Liguori's fande sich nichts Tadeluswerthes; und darf der Beichtvater es auch dann, wenn er nicht die inneren Gründe der verschiebenen Ansichten Liguori's geprüft hat, sondern sich nur darauf verläßt, daß Lignori's Lehre tadellos erklärt, gefund, sicher und ber Beiligkeit des Evangeliums nicht widersprechend ift?" Beide Fragen beantwortete die Bönitentiarie mit Ja, mit dem Zusat, diejenigen seien nicht zu tadeln, welche auch die Ansichten anderer bewährter

¹ Eine breite Ausstührung über das theologische Ansehen Liguoris sindet sich in der Borrede zu dem redemptoristischen Werke Vindiciae Alphonsianae (LXXIII—CXVIII).

Theologen befolgen. Auch dieser Erlaß wurde vom Papste, Gregor XVI., bestätigt. 3. Am 26. Mai 1839 erließ Gregor XVI. die "Beiligsprechungsbulle", in welcher es von den Schriften Liguori's heißt: "Vor Allem ist hervorzuheben, daß, obwohl Liguori sehr viel geschrieben hat, bennoch seine Schriften von den Gläubigen ohne jeden Anftoß gelesen werden fonnen." Um die ganze Tragweite dieser Worte zu erfassen, beachte man, daß sie in einer "Beiligfprechungsbulle" fteben, b. h. in einem Schrifftude, bas nach katholijder Lehre einen Ausfluß papftlicher Unfehlbarkeit barftellt. 4. Gin Breve Bius IX. vom Jahre 1847 an den Theologieprofeffor Scavini, ber bem Papfte bie Neuauflage feiner "Moraltheologie" gewidmet hatte. "Lebhaft beglückwünsche ich dich dazu", schreibt der Papft, "daß dir bei Abfassung deiner Moraltheologie nichts mehr am Herzen lag, als die heilbringenden Lehren des gelehrteften und heiligsten Mannes (doctissimi ac sanctissimi), Alphons von Liguori, mehr und mehr zu verbreiten und sie gang besonders ben Gemüthern der Jugend einzuprägen." 5. Am 7. Juli 1871 erklärte Bius IX. Liguori zum "Kirchenlehrer", b. h. er verlieh feinen Schriften bas benkbar höchste Unsehen und Gewicht. Der Papft erklärt mit besonderer Bezugnahme auf die moraltheologi= schen Schriften Liguori's, daß die Seelenhirten der Gläubigen ben Ansichten Liquori's wie einem sichern Führer folgen können. Er schließt seinen amtlichen Erlaß mit den Worten: "Wir wollen und verordnen, daß alle feine (Liguori's) Bucher, Kommentare, Abhandlungen und alle anderen Schriften, gleich benen anderer Rirchenlehrer, nicht nur privatim, sondern auch öffentlich an den Ihmnasien, Akademien, Schulen, Kollegien, bei Vorlesungen, Disputationen, Auslegungen, Predigten, Reden und allen anderen firchlich-wissenichaftlichen Studien und frommen llebungen, wie es die Umftande wünschen, zitiert, angeführt und verwendet werden." 6. Im Jahre 1879 richtete Leo XIII. an die Redemptoristen Dujardin und Jaques, die eine französische Ausgabe ber Werke Liguori's beforgten, ein Breve, worin er die "Moraltheologie" Lignori's als "eine für Beichtväter durchaus sichere Richtschnur" bezeichnet.

¹ Aus ben papftlichen Erklärungen ben Schluß ziehen: jeder Priefter und Beichtvater muffe Liguori ftubiren und muffe feinen Ansichten folgen,

Bu klarem Ausdruck kommt das unbestrittene und unbestreitbare Ansehen des "Kirchenlehrers" Lignori in einer Erörterung, die Kardinal Gouffet in seiner "Moraltheologie" anstellt. Nach Aufführung verschiedener Meinungen heißt es dort: "Man darf sicher diese zweite Meinung annehmen. Denn abgesehen von jedem andern Beweggrunde reicht es für uns hin zu wissen, daß sie von Alfons von Lignori besolgt und behauptet worden, von jenem heiligen und gelehrten Manne, dessen in seiner Moraltheologie ansgestellte Meinungen anzunehmen und aufzustellen erlaubt ist, dessen Schriften nichts enthalten, was die Zensur verdient, und ohne alle Gefahr von den Gläubigen gelesen werden dürsen. Und weil man mit Sicherheit des Gewissens der Lehre dieses frommen Bischofs folgen darf, so wollen wir ihr insbesondere in dem folgen, was auf das zweiselhafte Gewissen und auf die Wahrscheinlichkeit der Meinungen Bezug hat" (I. 32).

Rom hat das ganze ungeheure Gewicht seiner amtlichen Stimme für die moraltheologischen Schriften Liguoris eingesetzt. Die Wirkung dieses päpstlichen Eintretens ist seinem Gewichte entsprechend gewesen: die gesamte katholische Moraltheologie der Gegenwart fußt auf Liguori. Alle die zahlreichen "Handbücher der Moral", nach denen der moraltheologische Unterricht in den katholischen Priestersseminarien aller Länder erteilt wird, sind von Liguorischem Geiste erfüllt. Ihre Verfasser bekennen sich ausnahmslos ausdrücklich zur Liguorischen Moral, und von dieser "Moral" sehlen in diesen Handbüchern auch die anstößigsten Partien nicht. Zum Belege verweise ich nur auf die gegenwärtig verbreitetste und einflußreichste "Moralsteologie", auf die des "deutschen" Tesuiten A. Lehmkuhl, die in vielen Aussahre und in vielen tausenden von Exemplaren — in der 4. Ausslage aus dem Jahre 1887 sagt der Verfasser, sein Wert sei

ist salsch. Diese vom katholischerlogischen Standpunkt aus irrige Folgerung ist überdies durch den Wortlaut des Dekretes der Ritenkongregation vom 5. Juli 1831 ausdrücklich ausgeschlossen. Es ist sehr bedauerlich, daß gerade diese falsche Folgerung in den landläufigen Angriffen auf Liguori's Woral eine so große Rolle spielt. Alle falschen Behauptungen über den Ultramontanismus sind nur Wasser auf seine Mühle, indem sie ihm die willkommene Gelegenheit dieten, sich als den Verleumdeten hinzustellen und die Ausmerksamkeit des Publikums von der richtigen Hauptsache auf das unsrichtige Nebensächliche abzulenken.

schon in 4000 Exemplaren verbreitet, und seitdem sind mindestens fünf neue Auslagen erschienen — die ganze Liguorische Lehre mit sich sührt. Es ist also entweder Unwissenheit oder gröbliche Entstellung der Thatsachen, zu sagen, Liguori habe nur für frühere Jahrhunderte und nur für romanische Völker geschrieben. Nein, dank der Kürssorge der Päpste, schreibt Liguori fort und fort für die Gegenwart und auch für unser deutsches Volk. Für alle Länder und auch für Deutschland gilt das stolze Wort aus den Akten über Liguoris Ernennung zum "Airchenlehrer" (Acta Doctoratus, Litterae supplices, n. 2): "Ueberall ist Liguoris Unsehen in der Moraltheologie so groß, daß in Gewissensssämeiseln und Gewissenszweiseln Alle nur Liguori im Munde haben. Ein Lehrer der Moraltheologie, der einen andern als den Liguorischen Weg wandelt, ärntet dasür nicht Ehre, sondern Schande."

Und mit Liquori's Moral, in ihr verförpert — bas ift eine viel zu wenig beachtete, oft kaum gekannte Thatsache - wandert die Refuitenmoral durch die Welt. Das achtbändige Werk Liquori's ift nämlich nichts Anderes, als eine Erläuterung und Erweiterung bes Moralwerkes bes Jesuiten Busenbaum. "Die Lehre Lignori's, fagt Cretineau-Joln", der lobrednerische Geschichtsschreiber des Jesuitenordens, "ist identisch mit der der Theologen ber Gefellichaft Jefu. Seine Ranonisation war die Rechtfertigung ber Rasuisten ber Gesellschaft Jesu und namentlich Busenbaum's, bessen Medulla er vollständig aufgenommen hat" (Histoire des Jésuites 6, 231). Die stolzen Worte bes Jesuiten Montegon entsprechen burchaus ber Wirklichkeit: "bie Lehre ber Jesuiten ift bei einer feierlichen Gelegenheit als gegen jeden Tadel geschützt anerkannt worden durch das Urtheil, das über die Moraltheologie Liguori's bei feiner Seligsprechung gefällt worden ift. Denn wenn babei die Jesuiten auch nicht ausdrücklich genannt werden, so betrifft das Urtheil doch unmittelbar ihre Theologie, die der ehrwürdige Bischof zu der seinigen gemacht hat" (bei Sainte-Beuve, Port-Royal, 1, 526).

Von den äußeren Lebensumständen Liguori's sei angeführt: 1696 wurde er zu Marianella bei Neapel geboren; als Beruf wählte er die Anwaltschaft, legte aber im Jahre 1723 in Folge eines von ihm unglücklich geführten Rechtsstreites sein Amt nieder und wandte sich dem geistlichen Stande zu. 1726 zum Priester geweiht, widmete er sich vorzugsweise der Predigt und der Nateschistung des Volkes. Veranlaßt durch eine "Vision" eines seiner Beichtkinder, der Nonne Maria Celeste Crostarosa, gründete er im Jahre 1732 "die Rongregation des allerheiligsten Erlösers" (Congregatios. s. Redemptoris), gewöhnlich Redempstoristen genannt. Nemens XIII. machte ihn im Jahre 1762 zum Vischof von Santa Agata de' Goti, einer kleinen Stadt zwischen Capua und Benevent. 1775 legte Liguori sein Vischosse amt nieder und zog sich in das Redemptoristen-Rloster zu Nocera zurück, wo er am 1. August 1787 starb.

Lehrreich ist Lignoris innerer Entwickelungsgang. Die bezeichnendsten Merkmale ultramontans, dristlicher" Frömmigkeit und Askese treten bei ihm zu Tage. Für die psychologischspathoslogische Beurtheilung Lignori's ist diese Seite seines inneren Lebens weitaus die wichtigste; von ihr aus erhält die "Moral", die er als Schriftsteller verbreitete, Licht und Verständniß. Mit den Worten seiner zuverlässigsten Lebensbeschreiber erschließe ich die religiössethische Gemüthsverfassung dieses merkwürdigen Mannes; merkwürdig nicht so sehr als Einzelperson betrachtet, sondern merkwürdig, vershängnißvoll merkwürdig, als päpstlich ausgerichteter Wegweiser sür die katholische Moral.

Die subjektive Frömmigkeit und noch weniger die bona fides Lignori's taste ich dabei in keiner Weise an. Bielmehr bin ich überzeugt, daß Lignori sein verzerrtes Christenthum und seine widerschristliche Askese mit Selbstverleugnung und in der ehrlichen Absicht, Gott zu dienen, außübte. Aber wie sahen seine "Religion" und seine "Askese" auß?

Ich folge dem Redemptoristen Dilgskron in seinem vom Orbensgeneral der Redemptoristen und vom Bischof von Regenseburg mit großen Lobsprüchen versehenen "Leben des hl. Alfonssus Maria de Liguori" (II, 472 ff.):

"Die dichtesten Finsternisse lagerten sich um seinen Geist und ließen ihn nicht nur nicht die Reinheit seines Gewissens sehen, sondern bewirkten auch, daß er sich in ein Meer von Sünden und Fehlern versenkt erblickte. Überall gewahrte er Sünde, bei jedem Schritte fürchtete er zu stürzen, die namenloseste Angst, in der Uns

gnade Gottes zu sein, verfolgte ihn auf allen Wegen. Er, der taussende und tausende Seelen geleitet, schien unfähig, auch nur eine seiner Handlungen zu beurtheilen; er, der der Welt den Maßstad der Sitten in die Hand gegeben, war in eine Perplezität gerathen, die schwer bei dem schenesten Anfänger im geistlichen Leben zu finden wäre."

"Es machte einen betrübenden Eindruck, wenn man den Beiligen fah, in Thränen aufgelöft, in unerhörter Gewiffensangst; wenn man ihn seufzen hörte: "Wer weiß, wer weiß, ob ich in der Gnade Gottes bin und ob ich mich rette?' wenn man ihn vor seinem großen Rreuze in flebender Stellung erblicte und ihn beten hörte: "Mein Jesus, lag' mich nicht verdammt werden,' ober: "Berftoge mich nicht in die Bolle, denn in der Bolle liebt man nicht.' Oft tam es ihm vor, in der Solle zu fein. Gin Pfarrer, der ihn besuchte, fand ihn ernst; er sagte: ,Monsignor, ich sehe sie melancholisch, sie muffen doch fröhlich sein!' "Fröhlich?' erwiderte Alfonsus, ,ich leide Höllenqualen.' Bon besonderer Bitterkeit wurde dieses Leiden, wenn es ihn, was häufig geschah, gerade dann überfiel, wenn er den göttlichen Seiland genießen sollte. Er brannte von dem heißesten Verlangen nach der Communion, auf der anderen Seite hielt ihn der Gedanke seiner Unwürdigkeit, die Furcht, seine Communion könnte zu einem Sacrileg werden, mit marternder Gewalt zurud. Oft konnten ihn nur lange Bufpruche troften; ein paar Male war alles Zureden umsonst. Und wie schmerzlich war es ihm nicht, wenn er dann bei Aufheiterung der Seele den erlittenen Verluft bedachte? Gines Morgens vermochte er bis gur letten Stunde die Furcht vor der Communion nicht zu überwinden, erst gegen Mittag wurde es lichter im Gemüthe. Dann rief er weinend: "Gebt mir Jesus!' Da Alle icon die Meffe gelesen hatten, mußte man ihn in die Kirche tragen, wo man ihm die Communion reichte."

"Mehrmals steigerten sich seine Aengsten berart, daß man fürchtete, er könnte den Verstand verlieren, so trostlos, so gepreßt war er, und so erschütternde Klagen ließ er hören."

"Mit den Scrupeln quälten seine Seele mancherlei und heftige Bersuchungen. Bald sach er sich zur Eitelkeit, bald zur Anmaßung, bald zum Mißtrauen versucht; oft kamen ihm die lebhaftesten Regungen des Unglaubens; es war kein Laster, das ihn nicht irgendwie gereizt hätte, selbst Sinnlichkeit und Fleischeslust übersielen ihn, obwohl er welk und abgestorben eher einer Leiche, als einem Menschen glich. "Ich bin achtundachtzig Jahre alt," klagte er eines Tages, "und das Feuer meiner Ingend ist noch nicht erloschen"."

"Um Trost in den Scrupeln und Widerstandskraft in den Berssuchungen zu sinden, wandte er sich zur Buße und zum Gebete. Oft half dies schnell; manches Mal brachte ihm ein einziges Wort der hl. Schrift den Frieden. So war einmal seine Angst in einem Augenblicke dahin, als man ihm das Wort bei Ezechiel vorhielt: "Ich will nicht den Tod des Sünders, sondern, daß er sich bekehre und lebe." "D," sagte Alsonsus, indem er heiter wurde, wie viele hundert Male habe ich diese Stelle bei der Predigt angesührt, um die Sünder zu trösten, und für mich konnte ich sie nicht sinden?"

"Zuweisen war auch das Gebet nicht im Stande, die Wolken, die seinen Geist umdüsterten, zu zerstreuen; es wurde selbst zur Duelle neuer Besorgniß. "Ich spreche zu Gott, bekannte er einmal P. Villani, "und mir scheint, als schleudere er mir jedes Wort zurück, das ich spreche . Ich sage: Mein Jesus! ich liebe Dich, und ich glaube zu hören: Es ist nicht wahr'. Jammernd weilte er bann vor seinem Crucisize und dem Bilde Mariä und seufzte: "Ich soll also Dich ewig nicht lieben, mein Jesus; o mein Mütterlein, warum soll ich mich nicht Deiner freuen in Ewigkeit?"

"Den vollen Ausdruck dieser Hingebung fand er im Gehorsame gegen seine geistlichen Führer P. Villani und P. Mazzini, die denn auch, wenn sich an teinem Punkte der Faden seiner Hoffnung mehr anknüpsen ließ, als allerletztes Mittel zu Hisse gerusen wurden. Zu P. Villani schleppte er sich öfters, solange er noch gehen konnte, in den Stunden ärgster Bedrängniß, zuweilen sogar des Nachts, vom obern Stockwerke hinunter, um ein Wort des Gehorsams zu vernehmen, in welches er sich vor seinen Feinden wie ein gehetztes Wild in eine sichere Höhle schlichten konnte. Nicht selten aber kostete ihm der Gehorsam einen neuen Kamps. Geübt in den Dingen der Moral, boten sich ihm nur allzuschnell Zweisel und Schwierigkeiten, und die Gründe P. Villani's wollten ihm nicht immer zur Widerlegung derselben genügen, doch unterwarf er sich schließlich dem Ausspruche des geistlichen Führers und that sich alle Gewalt an,

dem Verstande, der widerstrebte, Halt zu gebieten. "Mein Jesus," hörte man ihn einmal beten, "mache, daß ich mich überzeugen lasse und unterwerse. Ich will für mich nicht denken, ich will weder widersprechen noch sündigen; doch der Verstand sagt mir das Gegenstheil"."

"Die Scrupel und Versuchungen verursachten große Reizbarkeit und Empfindsamkeit der Nerven und der Phantasie, die der Satan benützte, um den heiligen Greis auch noch durch äußere Gaukeleien zu verfolgen und so die Kraft der inneren Versuchungen zu versschärfen."

"Eines Tages betrat das Zimmer des Heiligen ein neapolitanischer Missionär, welcher von den Werken Alsonsens zu sprechen
ansing und die größten Lobsprüche darüber vordrachte. "Die ganze
Welt," sagte er, "hört nicht auf, den Verfasser dieser Werke zu
preisen, die Gottes Ehre so sehr befördern, und Jedermann spricht
nur mit Verwunderung von diesen Schriften." Alsonsus war bei
diesem Lobe sehr beschämt und suchte sich den weiteren Verherrlichungen durch die Vemerkung zu entziehen, daß er nur soviel gethan, als er konnte, und dies mit der Hilfe Gottes. Doch der
Missionär suhr sort: "Das ist richtig, immerhin sind es Ihre Werke,
und als Urheber so großen Gutes wird man immer Sie ansehen."
Bei diesen Worten sühlte sich, der Heilige geängstigt; sie wirkten
versuchend; er demüthigte sich, und im Gefühle der Gesahr machte
er das Zeichen des Arenzes. In demselben Augenblicke war der
Lobsprecher verschwunden."

"Eines andern Tages erschien ihm der böse Feind unter der Gestalt eines bekannten Priesters, um ihn zum Mißtrauen zu versuchen. Der scheinbare Priester sprach von der Verbreitung, welche die Bücher des Heiligen gesunden, dann fuhr er fort: "Und nun, was haben Sie von allen Mühen bei Abfassung so vieler und verschiedener Werse? Was können Sie davon erhoffen? Alles, was Sie gesprochen und geschrieben, ist für Sie selbst ganz nuylos; trot alledem gehen Sie dem Verderben entgegen und giebt es für Sie keine Rettung; dazu brauchte es ganz andere Dinge, als Bücher und Missionen." "Ich," antwortete Alsonsus, habe nichts Gutes gethan, noch könnte ich solches thun, ich habe bei Gott kein ans beres Verdienst, als die Verdienste Jesu Christi und der seligsten

Jungfrau.' Diese wenigen Worte wirkten beschämend auf ben Teufel; die Gestalt des Priesters verlor sich rasch vor den Angen bes Heiligen."

"In den Aengsten schien indeß der Heilige ein zu reizendes Object für die Pseile des Mißtrauens und der Berzweislung zu sein. Er hatte großes Bertrauen zu einem gewissen frommen, angesehenen Manne und schätzte denselben als einen redlichen Christen. In Gestalt dieses Mannes stellte sich denn auf ein Neues der Teusel dem Heiligen vor, um ihn zur Berzweislung zu bringen. Die demützige Rede Alsonsens, der seine Mißverdienste und sein Bertrauen auf die Berdienste Jesu Christi bekannte, bot ihm den nähern Anlaß hiezu. "Ah," sagte er, "was können Sie und was kann ich hoffen, wenn wir zur Schaar der Berworsenen gehören?" "Was mich betrifft," meinte Alsonsus, "so will ich auch in der Hölle Jesum Christum lieben, meine Hoffnung ruht nicht auf meinen Berdiensten, sondern allein auf den Berdiensten des Leidens unseres Herrn." Diese Antwort vertrieb den bösen Geist."

"Bon einem andern Trug bes Satans ergählt P. Corrado: Eines Tages war Alfonsus außerordentlich gegen ben Glauben angefochten. Er ließ mich in Gile holen und fagte gang entzündet und erschreckt: ,Es ist eine Person dagewesen, die mir feindlich gefinnt ift, und hat mir einen berben Berweis gegeben, indem fie behauptete: ich glaube nicht und fei verdammt.' ,Aber Sie glauben ja,' erwiderte ich, ,Alles was Gott geoffenbart hat, und was die Rirche lehrt.' ,Allerdings und ich gebe hiefür mein Leben,' antwortete Monfignor. ,Und Sie hoffen,' fuhr ich fort ,durch die Berdienste Jesu Chrifti das ewige Beil?' Ich hoffe es, entgegnete er mit Nachdruck. ,Alles hoffe ich durch das Blut Jesu Christi, der für mich gestorben ist. Nachdem er so gesprochen, war er ruhig, boch plötslich gerieth er in neue Unruhe und die Stirne rungelnd, fragte er mich, wer ich wäre, und als ich ihm gesagt, daß ich P. Corrado wäre, wurde er wieder heiter. ,Ich habe nichts von bem geglaubt,' fagte er, ,was Zener mir fagte, und ließ mich nicht in Zweifel bringen. Ich glaube, mas die Kirche lehrt und hoffe mich zu retten durch die Berdienste Jesu Chrifti und der feligsten Jungfran Maria'."

"Noch fühner, frecher und schändlicher zeigte sich der bose Feind

ein anderes Mal. Er erschien ihm in der Gestalt eines Paters, mit dem der Heilige in aller Vertraulichkeit zu reden pslegte, in einer Stunde, in welcher die heftigsten Versuchungen unlauterer Natur den Greis bedrängten. Alfonsus, der nicht ahnte, wer der Besucher wäre, theilte demselben seine Versuchung mit, theils um sich zu verdemüthigen, theils um Rath zu bekommen. Wie staunte er, als ihm der salsche Freund die Antwort gab, er solle sich nur keinen Scrupel machen und dem erregten Begehren einsach entsprechen, das sei das sicherste Mittel, der lästigen Versuchung los zu werden. Alsonsus erschauderte über diese Rede, argwohnte den Spuk und die heiligsten Namen Jesu und Maria ausrusend, sprang er sast von seinem Sessel auf. Doch in demselben Augenblicke schon hatte der Satan die Flucht ergriffen."

"Ms Bischof gab er Frauen nur in Gegenwart seines Dieners Aubienz; einer ganz alten Frau einmal in der Weise, daß sie auf dem einen Ende einer langen Bank saß, er, ihr den Rücken kehrend, auf dem andern Ende. Bei der Firmung von Frauen berührte er, wenn er den kirchlich vorgeschriebenen Backenstreich geben mußte, nie die bloße Wange, sondern nur die Kopsbekleidung der Firmslinge."

Die Akten bes Selig- und Beiligsprechungsprozesses berichten: "Er beichtete mehrmals im Tage. . . Um Lobsprüchen auszuweichen, stellte er sich bornirt, stumpffinnig und dumm (bardum, imbecillem ac sensibus hebetem se simulabat). . . . Er tranf keinen Tropfen Baffer, ohne vorher den Beichtvater um Erlaubniß zu bitten. Un drei Tagen in der Woche af er nur Waffer und Brod, fo daß er vor hunger kaum aufrecht stehen konnte; von den Fischen ag er nur den Ropf. Säufig nahm er feine Mahlzeiten einen schweren Stein um ben Sals, auf bem Boben figend und von Raben umgeben. Als ihm an einem Freitag wegen seiner Arantlichkeit ein Suhn vorgesetzt wurde sam Freitag darf der Ratholik keine Fleischspeisen essen] verwandelte er es durch das Kreuzzeichen in einen Seefisch. Er geißelte sich so fürchterlich, daß er Blut vergoß wie ein geschlachtetes Ralb und einen Mustel der Sufte fo verlette, daß er hinkte. Dazu trug er einen Buggurtel mit fpigen Stacheln und eine Rette mit Sakchen um die Lenden. Gine Rifte voll von Geißeln und Marterwerkzeugen stand unter seinem Bette"

(Summarium super virtutibus n. n. 32, 72, 73, 143, 144, 164, 165, 430, 515, 518).

Lignoris Thätigkeit während seines einundneunzigjährigen Lebens war eine zweisache: die seelsorgliche — als Priester und Bischof —, und die schriftstellerische. Nur die letztere interessirt uns hier; in ihr, und in ihr allein liegt Lignoris Bedeutung.

Spät im Leben, erst im 49. Jahre griff Lignori zur Feber; bann aber ruhte sie nicht mehr, und als der Tod sie ihm aus der Hand nahm, hatte sie 42 Bände angefüllt. Proben seiner "Erbauungs schriften" sinden sich im I¹ Band (S. 224 ss.) dieses Werkes. An dieser Stelle beschäftigt uns Lignori als Moraltheologe, als Versfasser seiner beiden Hamptwerke moraltheologischen Inhaltes: Theologia moralis und Homo apostolicus.

Einen guten Einblick in die Entstehung der Werke und zugleich ein gutes Berständniß von Liguori's Standpunkt zur Alles beherrschenden Frage des Probabilismus bietet Liguori's Lebensbeschreiber und Ordensgenosse Dilgskron, dessen Darstellung, in so schlechtem Dentsch sie auch geschrieben ist, ich ungekürzt ausenehme; denn ich will Liguori's Gestalt hervortreten lassen, wie sie in katholischer Beleuchtung erscheint:

"Bas unsern Seiligen betrifft, so war er keineswegs für die mildere Ansicht gebildet worden. Das Moralwerk, das ihm zuerst in die hand gegeben wurde, war das Buch François Genet's, eines Autors der strengen Ansicht; länger zählte er auch, wie er selbst öfter und ausdrücklich bemerkt, zu benen, welche für diese Ansicht mit allem Eifer kämpften. Doch das Studium der Autoren ber probabiliftischen Bartei, das Ansehen von Männern, deren Gewissenhaftigkeit wie Gelehrsamkeit ihm nicht zweifelhaft sein konnten, die Bemerkung, daß für die milbere Unficht die weitaus größere Unzahl der Theologen wäre, sowie und namentlich die lebung der Missionen brachten ihn von der eingelernten Strenge ab. Er wog Grunde gegen Grunde, berüchfichtigte insbesondere die Bedeutung beider Ansichten für die Rettung ber Scelen und tam gur ficheren Ueberzeugung, daß sich im Lager des Probabiliorismus die Wahrheit unmöglich finden laffe, und daß der Probabilismus, wenigstens insoweit er die entgegengesetzte milbere Ansicht vertrete, die richtigere Fährte wandeln muffe."

"Indeß ging die Umwandlung ber Ansicht bei unserem Seiligen nicht ohne inneren Rampf vor sich. Die Zartheit seines Gewissens und bas Berlangen, in bem Mindeften ben Willen Gottes erfüllt ju feben, zogen ihn gewaltig zur strengeren Auffassung bin, andererseits machten ihn die Ausschreitungen im probabilistischen Lager, der ba häufig zu Tage tretende Larismus, nicht wenig stutig und die von den Probabilisten aufgeführten Beweise nicht vollkommen sicher. Die Spuren dieses innern Rampfes finden wir mehrfach in seinen Privataufzeichnungen. So heißt es ba am 24. October 1739, daß ihm sein Seelenführer Falcoja gesagt habe, ,daß ich mich ber probabilis (des probabiliftischen Suftems) bedienen folle, wie dies foviele Andere thun.' Neun Jahre fpater lefen wir unter bem Datum 13. Ruli 1748: Don Baolo (Cafaro) hat mir den Befehl gegeben, über die probabilis nicht mehr scrupelshalber nachzusinnen (di non pensarci piu . . alla probabile scrupolizando. Ich habe das Gelübbe gemacht, diesen Befehl auszuführen, heute 13. Juli 1748.

"Dieser innere Kampf hatte jedoch das Gute, daß unser Heiliger nach der gewonnenen Ueberzeugung von der Schädlichkeit des Probabiliorismus sich nicht einfachhin dem Probabilismus in die Arme warf, sondern die rechte Mitte zu suchen beschloß und sich nur insesern dem letzteren Lager anschloß, als er da die Elemente zur Gewinnung eines richtigen Systems mit größerer Sicherheit zu sinden hoffte, als in dem Lager der Rigoristen."

"In weiterer Folge treffen wir denn auch in seiner Lehre eine stete Fortbildung des probabilistischen Systems, eine Entwicklung seiner Anschauung: von der Prüfung der allgemeinen probabilistischen Lehre an dis zur Feststellung und energischen Vertheidigung dessen, was er später "sein System", dem landläusigen Probabilismus gegensüber zu nennen pslegte. Wohl war sein moralistisches Virken stetz und mit Vorzug der Abwehr rigoristischer Strömungen gewidmet; doch während er in der ersten Periode desselben einsach die milde Ansicht der strengeren gegenüber vertheidigt, und die Ausbildung des Probabilismus selbst nicht unternimmt, verbindet er in der zweiten Periode beides, und stellt zur völligen Besiegung der strengen Lehre die milde in jener Fassung dar, in welcher sie als eine wahre, versöhnende und sichere Mitte den gerechten Forderungen beider Parteien entsprechen konnte".

"Als Alfonsus sein erstes Moralwerk, die glossirte Medulla Busenbaums, von der schon gesprochen wurde, herausgab, war er bereits auf probabilistischer Seite, nahm aber von einer Behandslung der Frage, welche den Kern des Probabilismus bildet, Umsgang, indem er auf andere Autoren, die hierüber aussührlich gesschrieben haben, verwies."

"Im Jahre 1749 erschien seine erste "Dissertatio scolasticomoralis pro usu moderato opinionis probabilis in concursu probabilioris (Scholastisch-moralische Abhandlung über den rechten Gebrauch einer wahrscheinlichen Meinung beim Zusammenstoß mit einer wahrscheinlicheren". Sie war eine offene Erklärung gegen den Rigorismus und eine eruste Bertheidigung der "milden" Ansicht. Indem der Heilige nur dies intendirte, bediente er sich der Beweise, die von Seite der Probabilisten angeführt zu werden pslegten und anch des üblichen, später von ihm als ganz ungenügend angesehenen Prinzips: Qui probabiliter agit, prudenter agit (Wer mit Wahrsscheinlichkeit handelt, handelt klug)."

"Diese Dissertation, so wie eine im Jahre 1751 erschienene, welche einen andern schwierigen Gegenstand der Moral behandelt (De absolutione neganda elerico habituato in vitio turpi, cupienti initiari in sacris), fand bei den Bischösen und auch in Rom alle Anerkennung und bezüglich letzterer konnte Sanseverino dem Heiligen schreiben, daß sie der Pabst selbst gelesen und ihr seinen Beisall gegeben habe."

"Im Jahre 1753 hatte Alfonsus eine zweite Auflage seines großen Moralwerkes vorbereitet. Der Charakter eines einsachen Kommentares Busenbaums war nun verschwunden; der Text deszselben wohl beibehalten, aber die Ausführungen des Heiligen stark erweitert. Das Buch erhielt den Titel: Theologia moralis concinnata a. R. P. D. Alfonso de Ligorio . . . per appendices in Medullam R. P. Hermanni Busenbaum S. J. ed. 2 und erschien in 2 Bänden, der erste in dem genannten Jahre, der zweite zwei Jahre später 1755."

"Alfonsus widmete das Werk dem hl. Bater Papst Benedikt XIV. Er that dies aus Dankbarkeit und konnte es mit um so besserer Zuversicht thun, als er wußte, daß der Papst die erste Auflage bereits mit Wohlgefallen gesehen habe. Sanseverino hatte ihm hier-

über geschrieben und ein anderer seiner Freunde in Neapel, Don Guiseppe Forio, bemerkte ihm gleichfalls in einem Briese: "Es ist gewiß, daß der Papst Ihre Theologie gelesen hat, denn er eitirt den Ort, wo dieser Fall zu sinden ist, und bedient sich hierbei des Ausdruckes: Euer Liguori il vostro Ligorio"."

"Der heilige Vater nahm in ber That bas Geschenk mit Freude an und beehrte den Heiligen durch ein eigenes Dankschreiben, das den spätern Ausgaben der Moral vorgesetzt erscheint".

"Außer der bedeutenden Erweiterung und der Bugabe einiger werthvoller Differtationen und der im Jahre 1748 separat erschienenen Pratica del Confessore hat diese zweite Auflage vor der ersten auch eine größere Korrektheit der Meinungen voraus. Durch das fortgefette Studium hatte sich nämlich ber Beilige von ber Unhalt= barkeit mancher in ber erften Auflage aufgestellten Sentenzen überzeugt. Er schämte sich nicht, dieselben zu widerrufen und fügte zu bem Ende bem Buche einen "Elenchus 99 quaestionum reformatarum' (Berzeichniß 99 veränderter Fragen bei. Richt allen seinen Freunden wollte dieser Widerruf gefallen. Sie hätten gewünscht, daß die Aenderung der Ansicht weniger auffallend gemacht worden wäre; diefer Elenchus, meinten sie, sei nicht bazu angethan, ihm Ehre zu verschaffen. Doch Alfonsus fühlte keine Reue über seinen Widerruf: ,Man mag von mir sagen, was man will', bekannte er, ,ich suche ja nicht meine Chre, sondern das Beil der Seelen und die Ehre Gottes'."

"Bezüglich des Moral-Systems blieb der Heilige in dieser zweisten Ausgabe seiner Moral noch in der angedenteten Zurückhaltung. Ausdrücklich erklärt er, daß er die kitzlichere Frage des Prodabilissmus, ob es nämlich erlaubt sei, beim Zusammenstoße zweier Wahrscheinlichkeiten bezüglich der Freiheit und des Gesetzes, sich sür die Wahrscheinlichkeit, die der Freiheit günstig ist, zu erklären, auch wenn sie minder gut begründet ist (minus prodabilis) als diesenige, welche sür das Gesetz spricht, nicht entscheiden wolle. Er bekennt sich nur den strengeren Meinungen gegenüber zu dem Satze: "daß es erlaubt sei, sich einer absolut prodabeln oder wenigstens einer mehr prodabeln Meinung (für die Freiheit) zu bedienen, auch wenn die für das Gesetz sprechende prodabel ist. Sein Werk hatte eben mit Vorzug die Bekämpfung des Rigorismus zum Zwecke und war,

wie er gegen seinen Berleger in Benedig äußert, gegen bie Schule Concina's gerichtet."

"Dieselbe Tendenz spricht aus einer neuen Differtation über den Gebrauch der Meinungen, welche er dem zweiten Bande der 2. Auflage auf dem Juße folgen ließ (1755), obwohl man in derfelben icon Andeutungen findet, daß der Autor von feiner Buruchaltung bezüglich der Benrtheilung des Probabilismus abzugehen und diesen selbst zu untersuchen und zu bearbeiten gesonnen sei. Der Beilige vertheidigt wieder den Probabilioristen gegenüber die milbere und allgemeine (communissimam) Ansicht, daß es gestattet sei, sich einer probabeln Meinung zu bedienen, wenn auch die entgegenstehende für das Gesetz sprechende probabler sein sollte; nur dürfe die erstere einer sicheren und gewichtigen Begründung nicht entbehren, er bemerkt aber ausdrücklich, daß, wenn er von einer weniger wahrscheinliden Meinung rede, ber man folgen könne, dies nur von einer gewiß mahrscheinlichen Meinung gelte und nur fo lange, als bie Meinung, welche bem Gesetze günftig ift, sich nicht als merkbar wahrscheinlicher herausstellt (si excessus non sit notabilis). Rubem verwirft er bas übliche Pringip: Qui probabiliter agit, prudenter agit, von bem er fagt, daß es ihn niemals habe zufrieden ftellen können. Im lebrigen bedient er sich auch in dieser Differtation, wie in der vom Jahre 1749 noch der Beweise der gewöhnlichen Probabiliften und nimmt im Lager berfelben feine gesonderte Stelle ein."

"Die Meinung, daß die richtige Mitte nur aus einer Modisfizierung und Richtigstellung der probabilistischen Auffassung zu finden wäre, hatte sich in ihm nicht gemindert. Wiederholt erhebt er die Vertreter derselben mit Lob und findet unter ihnen die Meister in der Moral. Auf der andern Seite wichen aber auch nicht seine Zweisel bezüglich der gemeinen Lehre und zuweilen machte ihm seine eingenommene Stellung die äußerste Angst. So erzählt P. Guiseppe Melchionna, der im Jahre 1756 in Nocera war, daß Alfonsus damals die bittersten Strupel aus dem genannten Grunde zu ersleiden gehabt habe. Der Heisige war in diesem Jahre, wie oben erzählt wurde, Ende der Passionswoche (am 10. April) schwer krank und in Todesgefahr gewesen, hatte sich aber bald wieder erholt. Im Laufe dieser Arankheit äußerte er sich über den bevorstehenden

Tob und sagte unter Anderem zu den Patres: "Es wäre eine gute Sache, in dieser heiligen Woche zu sterben, und er wiederholte es dreimal: o wie schön, in der Charwoche sterben! Ich habe keine Angst, nur eines beängstigt mich, daß ich der Prodabilis folgte, doch ich habe den Besehl meines Seelensührers und das Gelübde demsselben nachzuhandeln. Ich mag mich irren in dieser Sache, aber um eine Sünde zu begehen, muß man auch wollen, ich will es nicht; dieses halte ich für moralisch gewiß. Und wiederholt sagte er: "Ich stürbe in großer Furcht wegen dieser Sache, nämlich wegen der Prodabilis."

"Die Patres trösteten ihn und er selbst wurde Herr seiner Angst und verblieb auf dem eingenommenen Posten suchend und forschend, wägend und messend, bis er das Richtige gefunden hatte".

"War die erste Auflage seiner Moral mit allseitigem Lobe aufsgenommen worden, so sand die zweite und deren Nachläuser die Dissertation vom Jahre 1755 eine nicht minder gute Beurtheilung. Namentlich im Lager der Probabilisten war die Freude über die Arbeiten des Heiligen groß."

"Die Fesuiten in Neapel", schreibt Alsonsus am 15. Februar 1756 an Remondini, "haben meinem Buche söffentlich Lob ertheilt. Nur einige haben gesagt, daß ich in gewissen Dingen zu streng wäre. Doch wie gesagt, mir gesiel die Mittelstraße."

"Unter den Gelehrten der Gesellschaft Jesu war es besonders P. Zaccaria, der an den Früchten des Studiums unseres Heiligen Wohlgefallen sand, sich angelegentlichst um ihn interessirte und als eine dritte Auflage der Theologia moralis in Benedig vorbereitet wurde, dabei sogar, wie wir gleich hören werden, thätigen Antheil nehmen wollte."

"Die dritte Auflage der Moral, die schon geplant wurde, als kaum der zweite Band der früheren in Neapel erschienen war, wollte Alsonsius dei Remondini in Venedig verlegen, welcher ein ausgedehntes, angesehenes Geschäft hatte, um diese Zeit auch die Berke anderer Theologen, wie Zaccaria's, Berti's, Mansi's und anderer druckte und für die kirchliche Wissenschaft außerordentlich thätig war."

"Im Allgemeinen sollte die neue Auflage ein Abdruck der zweisten sein, einige kleinere Zugaben und mehrere nicht gerade unbe-

beutende Aenderungen abgerechnet. Die Abhandlung über das Morals System sollte sich wie in der zweiten Auflage bezüglich der Kernstrage des lausenden Probabilismus in Reserve halten, doch wurde sie erweitert und zu dem Ende die Dissertation vom Jahre 1755 modificirt und eingefügt."

"P. Zaccaria hatte gegen Remondini geänßert, einige Meinungen des Heiligen schienen ihm zu lax. Er hatte wahrscheinlich eine oder die andere in der ersten Anslage vorgetragene, aber bereits in der zweiten verbesserte im Sinne. Sobald Alfonsus von dieser Aeußerung Kenntniß erhalten hatte, bestürmte er Remondini in mehreren Briesen, ihm doch näher zu sagen, von welchen Meinungen P. Zaccaria diese Ansicht ausgesprochen habe. Er hatte keine Ruhe, dis er hierüber im Reinen war und wußte, daß es sich um bereits geänderte Ansichen handle."

"Große Sorge machte ihm ber venetianische Revisor; er fürchtete einen, der zu wenig Verständniß der Sache habe, noch mehr aber einen, welcher der probabilioristischen Partei angehörend dem Buche mit dem Griffel des Gegners an den Leib gehen könnte, und stellte in dieser Hinsicht die ernstlichsten Bitten an Remondini."

"Ich bitte Sie", schreibt er am 15. Februar 1756, "das Buch nicht von einem Theologen der rigoristischen Seite (della sentenza rigida) revidiren lassen . . . denn ich gehöre nicht zu dieser Seite, sondern gehe die Mittelstraße."

"Einige Wochen barnach brückt er ben Wunsch aus, es möchte P. Zaccaria einen Blick in das Werk werfen, da er diesen Theoslogen für einen sehr gelehrten und bezüglich der Meinungen billigen, weder lagen noch rigoristischen Mann halte."

"P. Zaccaria scheint diesem Wunsche entsprochen zu haben. Er zeigte überdieß sein Interesse an dem Werke dadurch, daß er Alsonsus bat, ihm ein einleitendes Wort zu gestatten. Als der Heilige der Bitte entsprach, schrieb P. Zaccaria gelehrte Prolegomena über Casuistik und einen äußerst schmeichelhaften Brief an jenen, welche dem Werke vorgedruckt wurden."

"Im April 1757 war der Druck der dritten Auflage fertig, und dieselbe erschien nun in drei Foliobänden. Im Juli war sie in den Händen des heiligen Lehrers. "Das Moral-Werk," schreibt er, "ift

angekommen, recht schön, gutes Papier und schöner Druck, und wie ich höre, wurde es bereits stark abgenommen . . . Die Prolegomena des P. Zaccaria sind namentlich sehr schön, und gelehrt und nützlich, und mit dem Briefe, den er im Buche an mich richtet, hat er mich über die Maßen ausgezeichnet'."

"Mittlerweile hatte Alfonsus an einem fürzeren Werke ber gleichen Art gearbeitet, das für weitere Kreise berechnet war, als seine große Moral, welche immerhin nur Sache der Gelehrten bleiben konnte und sich für eine große Anzahl von Seelsorgern weniger eignete. Gerade diefen lettern follte das neuere fürzere Werk zu Gute kommen, ihnen die gesammte Sittenlehre bieten und gur Berwaltung bes Buffacraments die nöthige Unweisung geben. Bur größeren Bequemlichkeit der Beichtväter schrieb er dieses Compendium der Moral in ber Landessprache und arbeitete in ber Aberzeugung bes Mugens dieser Arbeit mit allem Gifer baran. Im Laufe des Winters 1756 - 1757 ift er vollauf damit beschäftigt und verspricht sie Remondini zu senden, sobald sie beendet sein würde. "Diese Pratica" (bas Buch follte nämlich den Titel erhalten: "Istruzione e Pratica per li Confessori") schreibt er Anfang 1757, wird etwas Tüchtiges werden, (una bella cosa), das sage nicht blos ich, auch die Andern sagen es, die darin schon gelesen haben'."

"Einige flößten ihm wegen des Gebrauches der Landessprache Furcht ein, und auch Remondi schrieb ihm, daß dies Compendium absolut latein geschrieben sein muffe. Allfonsus schrieb deghalb eigens an die Inder-Congregation, um zu erfahren, ob die Landessprache einen Auftand bilden könnte, erhielt aber die Antwort, daß der Abfassung des Werkes in der Bolkssprache nichts im Wege stehe, nur mußten einige Tractate nach Ueblichkeit in der lateinischen Sprache gegeben werden. Gleichwohl entschloß er sich, dem Andringen seines Benediger Berleger nachzugeben und bas ganze Werk ins Lateinische zu übertragen, ließ es aber auf eigene Roften in Reapel auch nach bem erften Plane italienisch bruden. Sier erschien es unter dem oben angegebenen Titel Anfangs 1758 oder Ende 1757 und fand einen reißenden Absatz (a furia); was Remondini bewogen haben mochte, trot feiner anfänglichen Bedenken auch von ber italienischen Auflage einen Abdruck mit einigen neuen Bugaben Alfonsens schon ein Jahr barnach in Benedig erscheinen zu lassen.

Später wurde diese Pratica noch vielmals in italienischer, so wie in anderen Sprachen wieder aufgelegt."

"Bie gesagt ist das Werk ein Compendium der großen Moral (3 Bände in Octav) mit einigen für die Seelsorger besonders bezechneten Beilagen, welche die Leitung frömmerer Seelen, den Beisstand der Sterbenden, das Examen der Ordinanden und das innersliche Gebet zum Gegenstande haben."

"Die lateinische llebersetzung besselben, welche ben Titel: "Homo apostolicus' erhielt und eine noch weit größere Berbreitung als bas Original erfahren follte, war aus ben Banben bes Beiligen Ende 1758 nach Benedig abgegangen, wo fie Ende 1759 zum erften Male erschien, aber so voll Fehler, daß Alfonsus des Werkes nicht froh sein konnte. Remondini versprach zwar einen Neudruck, gu bem der Beilige manche Zugaben schickte, doch die Sache ging so langfam, daß Alfonfus ichon Bifchof war, als er zu hören bekam, daß das Buch unter der Presse wäre. Aber noch Monate lang hörte er die gleiche Nachricht, fo daß er klagt: "Diese Presse ift aber recht langfam, fie breht fich im Jahre nur einmal herum. Ende 1763 endlich war der Homo apostolicus zur Freude des Beiligen in zweiter, correcter Ausgabe fertig. Alfonsus bruckt biese Freude in seinem Briefe vom 2. December 1763 an Remondini aus und bittet ihn, das Buch fogleich durch recht viele Theile der chriftlichen Welt zu schicken, benn, wenn ich nicht irre,' fagt er, wurde es allerorts, wie ich hörte, auch in Deutschland mit Beifall aufgenommen . . Ich weiß', fährt er fort, ,daß sich die Zesuiten behufs bes Beichtvätereramens bes alten Homo apostolicus (ber 1. lateinischen Auflage) bedienen, tropdem er so voll Fehler ift, daß es einem den Magen umbreht, wenn man barin lieft'."

"Da Alsonsus im Homo apostolicus nur ein Compendium der größeren Moral geben wollte, ist es begreislich, daß er auch in ihm, wie in dieser, der heiklen Frage über die nähere Markirung des Probabilismus nicht näher rückt und sich nur bemüht, hinsichtlich der einzelnen Meinungen zwischen zu streng und zu lag die Mitte zu suchen und dem Probabiliorismus entgegenzutreten."

"In einer im Jahre 1756 erschienenen Antwort an einen Tabler bes Moralwerkes" (Risposta ad un Autore, che ha censurato . . . 1'opera morale), in welcher er sein großes Moralwerk

vertheidigt, zeigt er die gleiche reservirte Stellung. Indessen hatte er in seinem Junern die Frage, deren entschiedene Bejahung das Charakteristikum des gemeinen Probabilismus war, nämlich: ob es erlaubt wäre, einer probabeln Meinung für die Freiheit zu folgen, auch wenn sie gewiß weniger begründet ist, als die für das Gesetz sprechende, reislich erwogen und durchstudirt und war immer mehr und mehr zu einer bestimmten Ansicht in dieser Sache vorgedrungen."

"Aurze Zeit nach dem Erscheinen der dritten Auflage seiner großen Moral traten Ereignisse ein, die ihn zweiselsohne nicht wenig drängten, damit auch allmälig hervorzutreten, und nicht nur gegen die Probabilioristen zu kämpfen, sondern auch im Lager der Probabilisten selbst eine besondere Stellung zu nehmen."

"Der gemeine Probabilismus, wie er in den Jesuitenschusen gelehrt wurde, war als Achillesferse der gefürchteten Gesellschaft Jesu entdeckt worden, und als in der Mitte des 18. Jahrhunderts der Sturm, dem sie unterliegen sollte, losging, wies die seindlich gesinnte jansenistische Partei auf ihn als die Quelle aller Verbrechen der Gesellschaft hin. Die Jesuiten sind Prodabilisten, hieß es; das sei des Pudels Kern, durch den Prodabilismus werden sie zur Pest der Sitten. Die Verurtheilungen, die sich mehrere prodabilistische Sentenzen von Seiten des hl. Stuhles zugezogen, und das hinabssinken mehrerer Prodabilisten in unleugbaren Laxismus gaben der Anklage auch in den Augen der gutgesinnteren Gesellschaft einen Schein der Berechtigung. So sammelte das Feldgeschrei: Auf gegen den Prodabilismus! — ein gewaltiges Heer gegen die Gesellschaft zesu, welches dieser nachsetze, theils unter dem Vorwande, theils im guten Glauben: dadurch Gott einen Dienst zu thun."

"In Frankreich, wo die Quellen des ganzen Sturmes, Jansenissmus und Enchklopädismus, frisch sprudelten, ergriff die Bewegung die höchsten Kreise, den Hof und die Parlamente. Schon Aufangs 1758 hatte das Henkersener Werke verzehrt, denen man vor Kurzem noch Achtung zollte; Portugal folgte bald dem Beispiele."

"Ich höre," schreibt Alsonsus im März 1758 an Nemondini, daß in Frankreich La Croix mit den Noten Zaccaria's und alle Ausgaben Busenbaum's verbrannt worden sind wegen einer Proposition, die Busenbaum hat. . . einer Proposition, die gar nicht verwerslich ist. Wegen dieser Proposition höre ich, haben sie La

Croix verbrannt, und sie werden (also) auch unser Buch verbrennen'."

"Alfonsus, dessen Zusammenhang mit der probabilistischen Schule allgemein behauptet wurde, mußte nun nothwendig daran denken, seine Stellung im Lager der Probabilisten, in dem er schon längst die schwachen Punkte erkannt hatte, genau zu sixiren, um nicht auch von dem Verdammungsurtheile getroffen zu werden, welches gegen Probabilismus und Probabilisten der Schwächen des Systemes wegen, an welchen sein Probabilismus keinen Theil hatte, geschlendert wurde."

"Bor Allem lag ihm daran, den "verbrannten" Lehren auszuweichen. Er schrieb daher an Remondini, als dieser die vierte Ausgabe der Moral vorschlug, daß er hierbei die nöthige "Correctur
der Propositionen Frankreich's" wünsche. Er [Alsonsus] werde neue
Zugaben schicken, sowie die Aenderungen der Sentenzen, sobald ihm
diese vollinhaltlich bekannt sein würden. "Wie ich vernehme," fügt
er bei, "sind es zwei, aber in sich ganz gesunde Propositionen, doch
man muß sie entsernen, denn Frankreich will es so!"

"Die Kenntniß dieser Propositionen, es waren drei, erhielt er aus dem Munde P. Zaccaria's, mit dem er im Frühlinge 1759 in Reapel persönliche Bekanntschaft machte und eine lange Unterredung hatte."

"Die 4. Auflage der Moral erschien im Jahre 1760. Obwohl schon überzeugt von der Nothwendigkeit, das probabilistische System, wie es im Schwunge war, aufgeben zu müssen, wollte er diese seine lleberzeugung doch noch nicht aussprechen, und seine Ansicht über die nothwendige Modisication des Probabilismus noch nicht klar darlegen. Bieder erklärt er die Frage, welche unter den Probabisisten selbst verhandelt wurde, ob der minus probabilis gesolgt werden dürse oder nicht, nicht behandeln zu wollen und begnügt sich, die Dissertation von 1755 wie in der dritten Auflage zu geben. Obwohl Probabilist zeigt er sich jedoch in Allem als einen 'der strengsten unter Ihnen'."

"Das Urtheil über seine Stellung zum Probabilismus faßt er zur Zeit dieser vierten Auflage in die Worte zusammen, die eine Antwort auf gewisse Befürchtungen seitens Remondini's sind: "Betresss der Meinungen, von denen Sie schreiben, mögen Sie wissen, daß ich von den Probabilisten in vielen Meinungen als rigoristisch angesehen und so bezeichnet werde, da ich in Wahrheit nicht wage, diese Meinungen zu billigen und viele Meinungen der Jesuiten-(Schule) als lax verurtheilt habe. Uebrigens wage ich mich auch nicht im Gegentheile der äußersten Strenge gewisser Neuerer (moderni) in die Arme zu wersen, welche die Seelen in die Verzweislung führen wollen. Im Uebrigen: wer über Moral schreibt, er mag noch so sehr den Mittelweg suchen, er wird nothwendig Gegner haben'."

"Das gewissenhafte, mit Gebet und ernstem Studium verbundene Suchen des Mittelweges führte endlich zu einem sicheren Resultate, das der hl. Lehrer im Jahre 1762 in einer Abhandlung niederslegen konnte. Er betitelte dieselbe: "Breve dissertazione dell' uso moderato dell' opinione probabile (Kurze Abhandlung über den geregelten Gebrauch der wahrscheinlichen Meinung)". Mit derselben sagte er der disherigen Zurüchaltung hinsichtlich der Kernsrage des Probabilismus Lebewohl und nahm im Lager der Probabilisten eine bestimmtere Stellung, eine Stellung, die ihn von der großen Mehrzahl derselben entschieden trennte."

"Behufs Darlegung seines neuen Probabilismus stellt er sich in der berührten Dissertation zwei Fragen: 1) ob es erlaubt sei, der minder wahrscheinlichen Meinung zu folgen, und 2) ob es erslaubt sei, der minder sicheren zu folgen, sobald die sich entgegenstehenden Meinungen von gleicher oder fast gleicher Wahrscheinlichsteit (egualmente o quasi egualmente probabili) wären."

"Auf die erste Frage antwortet er verneinend, auf die zweite bejahend... "Wir behaupten, daß es nicht erlaubt sei, einer minder wahrscheinlichen Meinung zu folgen, sobald die Meinung, welche das Gesetz sür sich hat, bedeutend und gewiß wahrscheinlicher (notalbilmente e certamente più probabile) ist ... hinsichtlich der zweiten Frage .. sagen wir, daß es erlaubt sei, der minder sicheren Meinung zu solgen, sobald sie von gleicher Wahrscheinlicheit ist (egualmente probabile)"."

"Bei dieser Beantwortung der gestellten Fragen leitete den heisligen Lehrer die Ansicht, welche er über die Anwendbarkeit des Principes vom zweiselhaften Gesetze nen gewonnen hatte, und die sich kurz in dem folgenden Gedankengange ausspricht:

"Nichts ist sicherer, als daß ein zweifelhaftes Gesetz nicht verbinden könne, und somit die Freiheit unbeirrt bleibe, solange ber Ameifel über bas Vorhandensein bes Gesetzes besteht. Diefer Grundfat hat jedoch nur dann Anwendung, wenn ber Zweifel ein Zweifel im strengen Sinne ift, b. h. wenn er eine Dunkelheit begründet, in der auf feiner ber entgegengesetten Seiten ein ficherer Schein der Wahrheit hervortritt; wird aber unanwendbar, wenn der Zweifel nur ein leichter, ein Zweifel im weiteren Ginne bes Wortes ift, b. h. wenn zwar auf keiner Seite bas Licht ber Wahrheit leuchtet. auf Seite des Gesetzes jedoch aller sicherer Schein der Wahrheit vorhanden ift. In dem letteren Falle nämlich würde das Gefet vor dem Forum des theoretischen Berftandes freilich immer nur wahrscheinlich und feineswegs gewiß werden, vor dem Forum bes practischen Berstandes aber den Werth eines gemissen Gesetzes gewinnen, ce würde moralisch gewiß sein; es würde nicht verbinden, weil seine Existenz einleuchten, wohl aber, weil es gegen die Klugheit verstoßen würde und somit unerlandt ware: ihm, für deffen Rraft zu verbinden, alle sichere Wahrscheinlichkeit vorhanden ift, wäre die Freiheit vorzuziehen, für die keine sichere Wahrscheinlichkeit spricht. Ein Zweisel im strengen Sinne macht fich geltend, solange fich bie Wahrscheinlichkeitsgründe für und wider das Gefet die Stange halten, d. h. jo lange sie von gleichem ober fast gleichem Werthe find. In diesem Falle bleibt also die Freiheit in vollem Rechte. Sobald jedoch die Wahrscheinlichkeitsgründe nicht mehr gleichen oder fast gleichen Werthes und diejenigen, welche für das Geset fprechen, weit und augenscheinlich besser find, hört der Zweifel, der vorhanden ift, auf, ein Zweifel im ftrengen Ginne zu fein; aller ficherer Schein ber Wahrheit ift für das Geset, für die Freiheit bleibt höchstens eine unsichere, zweiselhafte Wahrscheinlichkeit übrig; bas Gefetz erscheint practisch genügend promulgirt und ist somit nerbindend."

"Den in solcher Art modifizirten Probabilismus, ber auch Aequiprobabilismus genannt wird, und ben ber heilige in den folgenden Schriften nur noch nach allen Seiten ausgestaltete, vertheidigte er fürderhin als "sein System" und mit um so entschiedener Betonung des Gegensatzes desselben zum landläufigen Probabilismus, als letzterer von den Feinden der Jesuiten heftiger angegriffen wurde." "Die Dissertation wurde mit großer Befriedigung von den Geslehrten ausgenommen, wie Alsonsus selbst an Remondini schreibt: "Die neue Dissertation, welche ich über die Probabilis geschrieben, und die etwas Neues ist (una cosa nuova), wurde von den Geslehrten mit. Applaus ausgenommen"."

"Schließlich stellte sich die Sittenregel, die Alfonsus als die richtige ansah, in folgender Form dar: Um sittlich gut zu handeln, ist unumgänglich nothwendig, daß man von der Güte der Handlung moralische Gewißheit habe. Wo dieselbe nicht von vorne= herein vorhanden ist, wo der Zweifel herrscht, ob man bezüglich ber fraglichen Sandlung frei oder burch ein Gefetz gebunden fei, da muß nach der Wahrheit gefucht werden. Bleibt dennoch ber Ameifel, fo find die Gründe, welche für Freiheit und für Gefet fprechen und den Zweifel ichaffen, zu erwägen und abzuwägen, auf daß die Natur des Zweifels erkannt werde. Erhellt, daß derfelbe ein Zweifel im ftrengen Ginne fei, was ber Fall ift, wenn die Grunde für Freiheit und Gesetz gleich oder fast gleich mahr= Scheinlich find, so tommen die Axiome: , Gin zweifelhaftes Gefet verbindet nicht' und ,im Zweifel ift der vorzuziehen, der besittt, in Anwendung, und man wird sich also für das Gefet zu entscheiden haben, wenn der Zweifel auf bas Aufhören ber Berpflichtung gerichtet ift, oder für die Freiheit, wenn sich der Zweifel auf das Borhandensein einer nicht schon dagewesenen Verpflichtung bezieht. Wird aus Abwägung der Meinungen flar, daß der Zweifel ein Zweifel in uneigentlichem Ginne ift, was ber Fall ift, wenn für eine ber entgegenstehenden Seiten eine evident größere Wahrscheinlichkeit spricht, so kömmt das Axiom: "In Unficherheit mähle bas Wahrscheinlichere' in Anwendung und man wird sich für das Gesetz zu entscheiden haben, wenn diesem die evident größere Wahrscheinlichkeit zu Gute kommt, oder sich der Freiheit bedienen können, wenn das Gegentheil gutrifft" (a. a. D., II, 473-487).

Der Redemptorist Dilgskron macht also — nicht ohne spike Bemerkungen über den "landläufigen" Probabilismus der Jesuiten — Liguori zum Bater eines neuen Systems, des Aequiprobas bilismus. Allein thatsächlich unterscheiden sich Probabilismus und Aequiprobabilismus nicht, so daß der Jesuit Lehmkuhl durchaus

im Recht ist, das vom Papstthum, d. h. von der Kirche gedeckte moraltheologische Ansehen Liguoris in seiner ganzen Schwere für den jesuitischen Probabilismus in Anspruch zu nehmen (a. a. D., I, 66—72; vglch. auch oben S. 53).

Welche Ansichten Lignori im Einzelnen gehabt hat, ist schwer festzustellen. Es giebt unter ben ultramontanen Theologen wenige. die so verworren, so widerspruchvoll geschrieben haben wie dieser "Rirchenlehrer". Seine geistigen Sohne und Nachkommen, Die Rebemptoristen, haben biese Berworrenheit stillschweigend anerkannt, indem sie zu den Schriften ihres Meisters und Vaters einen "Schlüssel" herausgegeben haben, "um seine eigentlichen Ansichten erkennen zu lehren". Butreffend ichreiben Döllinger=Reusch (Moralstreitigkeiten, I, 441 ff.): "Liguori hat nicht selten Ansichten, die er in der zweiten Auflage der Moral vorgetragen hat, in seinen fleineren Werken modifizirt, verfäumt es aber, die betreffenden Stellen in der zweiten Auflage der Moral zu ändern. Auch läßt er manche Fragen in der großen Moral unentschieden, über die er in ben fleineren Schriften eine bestimmte Unsicht vorträgt. Saringer hat seiner Ausgabe ber Moral zahlreiche Noten beigefügt, worin er die nöthigen Berichtigungen und Ergänzungen angiebt." Diefe "Ergänzungen" sind für die schriftstellerische Unzuverlässigkeit Liguori's sehr charakteristisch. Zu Liguori's Moral L. 4, n. 381 muß Haringer (2, 587) auf eine von Innozens XI. "verdammte These" himweisen mit dem Zusat: "Diese These hat Liguori hinzufügen wollen, hat e3 aber vergeffen." L. 4, n. 430 nennt Liguori eine Ansicht "sehr probabel"; Haringer nuß hinzufügen (3, 16), daß Liguori in feinem Homo apostolicus (tr. 9, n. 6) bie entgegengesette Unsicht als die sicherere anrathe. Lignori's Schriften wimmeln geradezu von ichriftstellerischen Liederlichkeiten. Gin Beispiel für hunderte: I. 4, n. 281 seiner "Moraltheologie" schreibt er: bas Stiden (acu pingere) sei an Sonn- und Festtagen für Mädchen erlaubt; 25 Zeilen weiter wiederholt er wörtlich den gleichen Sat.

Ein Beispiel ganz besonderer Konfusion findet sich L. 6, n. 597. Dort hatte Liguori in der ersten Auflage die bejahende, in der zweiten die verneinende Antwort als die "probabelere" bezeichnet. In der sechsten Auflage heißt es, er könne die bejahende Antwort nicht verwersen. Zu ihren Gunsten hatte er im Manuskript einige

neue Autoritäten genannt; sie geriethen aber beim Druck unter die Autoritäten für die verneinende Antwort, und dieses Wirrsal ist in den solgenden Ausgaden, die noch zu seinen Ledzeiten erschienen, nicht richtig gestellt worden. Aus einer andern Stelle (L. 4, n. 604) geht hervor, daß Liguori die Autoritäten, die er ansührt, entweder nicht gelesen oder nicht verstanden hat. Haringer (3, 167) ist geswungen, dies zart anzudeuten: forte quia in sontidus non observavit. Ueberhaupt sind Liguori's Zitate voll von groben Fehlern; anerkannte Fälschungen, apokryphe Schristen werden von ihm unterschiedslos als echt verwerthet.

Döllinger-Reusch (a. a. D. I, 403 ff.) haben sich das große Berdienst erworben, die Zitate Liguori's einer genauen Prüfung zu unterwersen; ihr Ergebniß ist für den "Kirchenlehrer" geradezu vernichtend. Ich muß mich mit dem Hinweise auf das Werk der beiden altkatholischen Gelehrten begnügen.

## 2. Der Inhalt der Liguori'ichen Moraltheologie.

Die Stellung Liguori's innerhalb ber katholischen Moraltheoslogie erheischt eine gründliche Durchsorschung seiner moraltheolosgischen Hauptwerke. Der Leser möge sich deshalb den Gang durch die Theologia moralis und durch den Homo apostolicus nicht verstrießen lassen.

Die Ausgabe des Redemptoristen Michael Haringer, und zwar die erste Auflage dieser Ausgabe (Regensburg 1846) lege ich meinen Anführungen zu Grunde. Ich bemerke dies ausdrücklich, weil sich diese Ausgabe von anderen Ausgaben der Liguori'schen "Moraltheologie" in der Eintheilung unterscheidet. Der Wortlaut des Inhaltes ist selbstverständlich in allen Ausgaben der gleiche. Die hinter den angeführten Stellen eingeklammerten Zahlen beziehen sich auf Buch (L. — liber) und Nummer (n.) der Liguori'schen "Moraltheologie" oder auf die Traktate (Tr. — tractus) des Homo apostolicus.

Eine für Liguori selbst wie für den von ihm kommentirten Jesuiten Busenbaum höchst bezeichnende Episode schiede ich der Inhaltsangabe seiner Moraltheologie noch voraus. Am 12. Juni 1763 schreibt Liquori an seinen Verleger Remondini in Venedig:

"Fast auf der ganzen Welt ist jetzt der Name Busenbaum vershaßt geworden ses war die Zeit, wo der allgemeine Unsturm auf die Jesuitenmoral schließlich zur Aushebung des Jesuitenordens sührte]; und ich habe unglücklicher Weise diesen leidigen Autor geswählt, um dazu Kommentare zu schreiben, diesen Autor, sage ich, dessen Name schon Schrecken einslößt, als würde man einen Luther nennen. Unter diesen Umständen sind meine Mitbrüder in der Kongregation [die Redemptoristen] auf den Gedanken gekommen, ich solle den Text des Busenbanm aus meiner Moral ausmerzen und sie so umzgestalten, daß sie ganz mein Werk sei. Man lobt das Werk, aber reißt mich selbst darob in Stücke, daß ich mir beikommen ließ, den Busenbaum zu kommentiren. O wie reut es mich doch, den Busenbaum kommentirt zu haben!" (Briese III, 199 st.).

Offenbar fürchtete Liguori für den Absatz seiner "Moraltheologie", benn als diese Gefahr noch nicht vorhanden war, schrieb er von den Jesuiten, sie seien "in Wahrheit die Meister der Moral" Briefe III, 22, beide Zitate bei Meffert, a. a. D., S. 38 f.).

Die "Ginleitung" gur "Moraltheologie" handelt in fünf

Also auch für die Schriftsellerei von "Seiligen" und "Kirchenlehrern" spielt der buchhändlerischessinazielle Erfolg eine große Kolle; um ihn zu sichern, wersen sie die "Hauptknochen" ihrer Werke mit Frenden über Bord.

<sup>1</sup> Daß diese Schmerzen über Busenbaum buchhandlerisch-finanzielle waren, geht beutlich hervor aus den weiteren Verhandlungen mit Remon= dini und aus den Bersuchen Liguoris, sein Werk von Busenbaum zu "purgiren": "Remondini", ichreibt Meffert a. a. D., 39 f.), "war mit dem Plane vollständig einverstanden; lag doch eine solche Umarbeitung in seinem eigensten finanziellen Interesse, da für Bücher, die Beziehungen zu den Jesuiten gleich an der Stirne verriethen, wenig Absat zu erhoffen war. Der Beilige [Liguori] suchte denn auch das Projekt durchzuführen mit hilfe einiger Gefährten und war im Jahre 1763 ernstlich damit beschäftigt. Roch im Juni 1772 beschäftigte ihn dieser Plan: denn Busenbaum ift in der Gegenwart viel zu odios geworden, und Biele wollen sich mein Werk nur beshalb nicht anschaffen, weil es den Text Busenbaums enthält' (Briefe III, 489). Aber schon 4 Wochen später meldet er seinem Verleger: ,ich habe es zwar weiß Gott wie oft bereut, Bufenbaum nicht von Anfang an bei Seite gelaffen gu haben, aber ohne Busenbaums Text wird mein Werk einem Körper gleichen, welchem hier eine Rippe, dort ein Theil der Leber, an einem andern Orte ein Sauptknochen fehlt. Es fame alfo nur ein verstummeltes und ordnungs= loses Werk zu Tage. Im Uebrigen wird ja, seit auf dem Titelblatt der Name Bufenbaums weggelassen, das Werk viel gekauft" (Briefe III, 495).

"Artikeln" von den menschlichen Handlungen im Allgemeinen; von ihrer Freiwilligkeit und Unfreiwilligkeit; von dem Einflusse, den Furcht und Begehrlichkeit auf sie haben; von der Freiheit des Willens und von der moralischen Güte oder Schlechtigkeit der mensch-lichen Handlungen.

Das "Erste Buch" umfaßt zwei Abhandlungen: eine "über bas Gewissen", die andere "über die Gesetze" und schließt mit einem Anhang "über die Privilegien".

In der Abhandlung "über das Gewissen" stellt Liguori seinen Probabilismus (= Nequiprobabilismus) auf und begründet ihn. Da er nichts theoretisch Unterscheidendes vom gewöhnlichen Probabilismus enthält, den ich oben (S. 50 ff.) dargelegt habe, und überdies die Art des Liguori'schen Probabilismus aus den oben mitgetheilten Ausführungen des Lebensbeschreibers Liguori's, Dilgsstron, ersichtlich ist, so verweise ich auf diese Ausführungen. Nur einige praktische Anwendungen der Liguori'schen Lehre vom Gewissen und vom Probabilismus verzeichne ich:

"Wer zweiselt, ob er ein Gelübde abgelegt hat, oder ob ein gewisser Punkt in dem abgelegten Gelübde enthalten sei, ist weder an das Gelübde noch an diesen Punkt gebunden. Ein Untersgebener, der im Zweisel ist, ob ein Befehl seines Vorgesetzten Sünde ist oder nicht, ist zum Gehorchen verpslichtet. Wer zweiselt, ob er schon 21 Jahre alt ist, ist an das Fastengebot sas sür den Katholiken mit dem 21. Jahre beginnts nicht gebunden; wer aber zweiselt, ob er schon 60 Jahre alt ist, zu welcher Zeit nach probabeler Unsicht das Fastengebot aushört, bleibt an das Gebot gebunden, weil das Gebot im Besitzstande ist. Nach probabeler Unssicht darf der Verleumdete sich heimlich schadlos halten am Gelde des Verleumders, wenn es probabel ist, daß der Verleumder die Verleumdung durch Geld wieder gut machen muß, es aber nicht kann oder will" (L. 1, n. n. 28. 31. 32. 35).

Weiteren Anwendungen des Probabilismus in der Liguorisschen Moral werden wir im Folgenden auf Schritt und Tritt bezegenen. Ausführlich sei aber noch dargelegt, wie Liguori die Theorie des Probabilismus praktisch-technisch handhabte; seine Art ist thpisch für alle Moraltheologen.

Selten bezeichnet er eine Ansicht als "ficher probabel" ober

"sicher probabeler", und oft geschieht es in einer unbestimmten Beise wie L. 4, n. 173: "die erste Ansicht ist sehr probabel (valde probabilis), die zweite nicht weniger probabel, ja vielleicht probabeler (non minus probabilis imo forte probabilior)."1 L. 4, n. 520, qu. 3: "Die erste Unsicht verneint die Frage; sie wird vertreten von Lacroir und Concina, und Sporer nennt fie probabel; die zweite Ansicht, die wahrer (verior!) ift, verneint die Frage und Lacroix halt fie für praftisch probabel." L. 4, n. 520, qu. 4: "Die erfte Ansicht verneint; fie wird vertreten von Caftro-Palao und Sporer nennt fie probabel, Leffius und Tamburini nennen fie genügend probabel (sufficienter probabilis); die zweite Ansicht, die wohl begründet und die gewöhnlichere ift, bejaht." L. 4, n. 520, qu. 5: "Hier giebt es brei Unsichten. Die erfte bejaht; sie wird vertreten von Toletus, Navarrus, auch Lugo hält sie für probabel; die zweite verneint; sie wird vertreten von Azor, Soto, Sancheg, und dieser behauptet, fie fei die gewöhnliche Unsicht. Die britte, welche die gewöhnlichere und wahrere ift, unterscheidet; fie wird vertreten von Balao, Balencia, ber fie ficher nennt, und Banneg, ber die erfte für gang falich halt." L. 4, n. 700, qu. 2: "Die erste Ansicht verneint mit Sanches, bie zweite bejaht; fie wird vertreten von Carbenas, und Diana halt sie für probabel, indem er die erste Unsicht zurücknimmt. Die erste Ansicht ist die gewöhnlichere und sehr probabel, aber auch die zweite entbehrt nicht der Probabilität." Homo apostolicus, tr. 10, n. 19: "Brobabel und gewöhnlicher ist die bejahende Auficht von Leffius und Anderen, aber die entgegengesette Unficht wage ich nicht als improbabel zu verwerfen." H. A., tr. 10, n. 120: "Sanches verneint, aber Carbenas bejaht und feine Ansicht ist genügend probabel." "Bier giebt es drei Ansichten: die erfte bejaht, die zweite verneint; sie ist probabel, aber nicht weniger probabel ist die dritte Ansicht" (L. 2, n. 41). "Die erste bejahende Ansicht ist probabel, die zweite verneinende Ansicht ist probabeler" (L. 2, n. 76). "Das ist die gewöhnliche und probabelere Ansicht,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Selbstverständlich handelt es sich bei diesen "ersten" und "zweiten", "probabelen" und "probabeleren" Ansichten um ein und denselben Gegenstand.

aber die entgegengesetzte ist auch probabel" (L. 3, n. 61). "Die erste Ansicht verneint, die zweite probabelere Ansicht bejaht. Wit Recht nennen aber die Salmanticenser [Theologen aus dem Karmeliterorden, Prosessoren der Universität von Salamanca] die erste Ansicht probabel" (L. 4, n. 39). "Die erste Ansicht erklärt es [eine gewisse Arbeit am Sonntag] für Todsünde; die zweite für läßliche Sünde; die dritte für gar keine Sünde" (L. 4, n. 292). "Die erste Ansicht, welche die gewöhnlichere und sehr probabel ist, verneint es; die zweite bejahende Ansicht entbehrt aber auch nicht der Probabilität" (L. 4, n. 700). "Die erste sehr probabele Ansicht bejaht, die zweite probabelere und gewöhnliche Ansicht verneint" (L. 4, n. 890).

Aus der Abhandlung "über die Gefete": "Berpflichten die Staatsgesete im Bewissen? Sier ist einiges fehr Wissenswerthe vorauszuschiden: Einige Staatsgesete find vom fanonischen Recht ausdrücklich gebilligt, andere find ausbrücklich verworfen, andere find weder gebilligt, noch verworfen. Die vom kanonischen Recht gebilligten Staatsgesete find ohne Zweifel im Gewissen verpflichtend; die von ihm verworfenen verpflichten nicht im Gewissen; bei den weder gebilligten noch verworfenen ift anzunehmen, daß fie vom tanonischen Recht ftillschweigend gebilligt find. Wer aus Citelkeit faftet, oder wer ber Sonntagsmeffe beiwohnt, um zu stehlen, genügt durch diesen fündhaften Alt dem Gebote bes Fastens ober ber Sonntagsmeffe. Auch wer durch einen fündhaften Att ein Gelübde ober einen Gid erfüllt, hat dem Gelübde ober dem Gide genüge gethan. Auch wer mit der ausgesprochenen Abficht, bem Gebote ber Sonntagsmeffe nicht genügen zu wollen, am Sonntag eine Meffe bort, genügt bem Gebote. Wer aus irgend einem Grunde verpflichtet ift, zwei oder drei Meffen zu hören, genügt diefer Berpflichtung, wenn er brei Meffen zu gleicher Beit hört, die an verschiedenen Altären gleichzeitig gelesen werden" (L. 1, n.n. 106. 162. 164. 166).

Das "Zweite Buch" über "die Sünde im Allgemeinen und im Besondern" und über die sieben "Hauptsünden": "Zur Unterdrückung unkeuscher Versuchungen ist es zur Bezähnung der geschlechtlichen Regungen sehr nühlich, die erregten Körpertheile mit den Kleidern zu bedecken und zusammen-

zudrücken (partes commotas vestibus tegere ac comprimere). Ift es erlaubt, fich über ein ichlechtes Bert gu freuen wegen der baraus entstandenen guten Wirkung? Ift bie That ohne formelle Sünde begangen worben, so gestatten Leffius, Basques und Bufenbaum [Jefuiten], fich megen ber guten Wirkung barüber zu freuen. Richtiger aber ift bie gegentheilige Ansicht. An und für sich ift es aber immer erlaubt, sich nicht über die Ursache, wohl aber über die Wirkung zu freuen, 3. B. über eine Selbstbefledung als Erleichterung ber Natur, ober über eine durch Todtschlag erlangte Erbschaft, wenn nur die Urfache verabichent wird. Ift es erlaubt, fich megen eines guten Zwedes über bas Unglud bes Nächsten zu freuen? Es ist erlaubt, sich über bas llebel bes Nächsten zu freuen wegen eines größeren Gutes, bas ihm baraus erwächst, 3. B. wenn ich mich über die Krankheit oder über den Tod des Nächsten freue, weil er dadurch gehindert wird, zu sündigen oder Aergerniß zu geben. So halten auch Einige bafür, ein Bater könne ben Tob feines Sohnes münschen, wenn er fürchtet, ber Sohn bringe Schande über die Familie. Ift es Cheleuten erlaubt, fich im Gebanken an ben Beifchlaf zu ergöten? Ich halte bie Unficht Bufenbaums, daß dies erlaubt ift, wenn die Gefahr ber Selbstbefledung ausgeschlossen ift, für probabel."

"Berührungen, Küsse, Worte, die dem beabsichtigten unsehelichen Geschlechtsverkehr vorausgehen, sind in der Beichte nicht als besondere Sünden anzugeben, sondern es genügt, den vollzogenen Geschlechtsverkehr (copula) zu bekennen. Sind aber Berührungen und Küsse, die dem Geschlechtsverkehr folgen, als besondere Sünden zu beichten? Es giebt darüber drei Ansichten. Die erste Ansicht bejaht ohne Einschränkung. Die zweite verneint, wenn diese Berührungen gleichsam eine Ergänzung (complementum) des aus dem Geschlechtsverkehr geschöpften Bergnügens darstellen. Werden sie aber als Quellen neuer Lust unternommen, so sind sie zu beichten. Diese Ansicht ist probabel, nicht weniger probabel ist aber die dritte Ansicht, die lehrt: solche Berührungen, wie auch das Wohlgefallen an dem vollzogenen Geschlechtsverkehr, seien keine neuen Sünden, wenn sie unmittelbar nach dem Geschlechtsverkehr stattsänden und nicht mit der Absicht geschähen, einen neuen Ges

schlechtsverkehr zu vollziehen; benn fie seien nur als Bervollstänbigung bes vollzogenen Geschlechtsverkehrs zu betrachten. viele Gunben begeht, wer mit einer Schmähung bie zwölf Apostel läftert? Es ist nicht improbabel, daß er nur eine snicht awölf] Sunde begeht. Man fündigt schwer, wenn man an bemfelben Fafttage öfter ein wenig ift, ober an bemfelben Sonntag öfter ein wenig arbeitet; man sündigt nicht schwer, wenn man an verschiedenen Fasttagen ein wenig ift oder an verschiedenen Sonntagen ein wenig arbeitet. Man fündigt nicht schwer, wenn man an verschiedenen Tagen bas Gelübbe verlett, täglich etwas zu beten ober ein kleines Almosen zu geben, wenn dies Gelübde an jedem Tage haftet. Denn, ba bie jedem Tage anhaftende Berpflichtung täglich erlischt, so häufen sich die Verfehlungen nicht zur ichweren Sunde. Auch wer hundert Gelübde über verschiedene unter sich nicht zusammenhängende Dinge, die er für einen Tag gelobt hat, nicht erfüllt, sündigt nicht schwer. Ift es erlaubt, Semand jum Sich Betrinken zu verleiten, um ihn von einer größern Sünde, z. B. von einem Sakrileg ober von einem Morde abzuhalten? Ich halte für hinreichend probabel, daß es erlaubt ift, da es erlaubt ift, einen Undern zu einer geringern Gunde zu verleiten, damit er an einer schwerern gehindert werde. Wer trot bes Trinkens noch unterscheiden fann zwischen gut und bos, obwohl er sich erbrechen muß und seine Bunge lallt, seine Fuge ben Dienft verfagen, seine Augen doppelt seben und die Säuser zu tangen icheinen, ift noch nicht eigentlich betrunken, fündigt also nur läßlich" (L. 2, n. n. 8. 20. 21. 25. 41. 47. 57. 77. 78).

Das "Dritte Buch" handelt über die drei "theologischen Tugenden": Glaube, Hoffnung und Liebe:

"Hinreichend probabel ist die Ansicht, man sei wenigstens eine mal im Jahre verpflichtet, einen Akt des Glaubens an Gott zu erwecken. Sind wir verpflichtet, den Glaubensakt formell zu erwecken? Es genügt dazu, die Messe zu hören, das Kreuzzeichen zu machen oder zu beten. Ist man verpflichtet, in der Beichte den Umstand anzugeben, daß man bei einer Unzuchtssünde der Bersührer war? Hinreichend probabel ist die verneinende Ansicht."

"Begehen Frauen eine Tobsünde, die, um ihre Schönheit mehr hervorzuheben, ihre Brüfte zeigen (ubera ostendentes)? Ich leugne nicht, daß Frauen, die diesen Gebrauch irgendwo einführen, schwer sündigen. Ich leugne auch nicht, daß ein übermäßiges Entblößen der Brust kaum ohne schweres Aergerniß geschehen kann; aber ich behaupte, daß wenn die Entblößung nicht übermäßig ist und diese Sitte schon besteht, sie allerdings zu tadeln ist, aber nicht schwer sündhaft genannt werden kann" (L. 3, n. 55).

"Ift Jemand icon entichloffen, eine größere Gunde zu begeben, fo barf man ihm bafur bie Begehung einer tleinern Sunbe anrathen, weil man dann nicht etwas Bofes, fonbern etwas Gutes, nämlich die Entscheidung für eine geringere Sunde, aurath. So barf man Jemand, ber entschlossen ift, einen Andern zu tödten, rathen, ihn zu bestehlen oder Unzucht zu treiben. Solche Rathichläge find auch Beichtvätern und Eltern erlaubt, benen bie Pflicht obliegt, Sünden ihrer Untergebenen zu verhindern. Es ist also einem Bater ober einem Berrn erlaubt, Göhnen ober Dienftboten, von benen er weiß, daß fie jum Stehlen geneigt find, die Belegenheit jum Diebstahl zu belaffen, damit fie, ertappt, gebeffert werden. So läßt er vernünftiger Beife einen Diebstahl gu, bamit viele Diebstähle verhindert werden. Es ist probabel, daß man folche Belegenheiten nicht absichtlich berbeiführen barf; indeß ift auch bas Gegentheil probabel. Denn, wenn 3. B. ein Chemann ober ein Berr die Gelegenheit jum Chebruch ober jum Diebstahl für feine Frau oder für seinen Diener absichtlich herbeiführt, so verleitet er nicht zur Gunde, was unerlaubt ift, sondern er läßt, aus gerechter Urfache, die Gunde gu. Dhne ju fündigen durfen Dienftboten, mit Rüchsicht auf bas Dienstverhälniß, ihrem herrn gewiffe Dienste leiften, welche fie, ohne großen nachtheil, nicht berweigern tonnen. Go burfen fie ihren Berrn jum Borbell begleiten, seiner Maitresse Geschenke bringen, ihr, wenn sie kommt, die Thure öffnen, benn Mu bies hat nur entfernte Beziehungen gur Gunde, und die Sunde geschähe auch ohne diese Dienstleistungen. Wirthe burfen ihren Gaften, obwohl fie voraussehen, daß fie fich be-

¹ Dieser Frage, wie tief der Aleiderausschnitt (Dekolletirung) der Frau sein dürse, widmet Liguori vier Seiten (Haringer 2, 154—158). Noch heute wird in ultramontanen Familien den Beichtvätern, am liebsten Ordensseuten, die Entscheidung darüber anheim gegeben, wie weit die Töchter dekolletirt sein dürsen, wie weit nicht.

trinken werden, Wein vorsetzen, wenn sie, falls sie es nicht thun, in ihrem Geschäfte erheblich geschädigt werden; sie dürsen aber nicht, außer sie würden mit dem Tode bedroht, Wein an Solche verkausen, die ihn, mit Wasser verdünnt, weiter verkausen. Nach sehr probabeler Ansicht darf man Jemand, von dem man weiß, daß er einen Meineid leisten wird, zum Eide auffordern, wenn eine gerechte Ursache dazu vorliegt; so darf dies ein Richter in Ausübung seines Amtes, oder Jemand, dem viel daran liegt, durch einen Meineid die Betrügereien eines Andern aufzubeden und so zu seinem Rechte zu kommen. Auch ist es erlaubt, wegen eines Vortheils, einen bei falschen Göttern geschworenen Eid zu erbitten" (L. 3, n. n. 7. 46. 55. 57. 58. 63. 69. 77).

MS "Anhang ist biesem "dritten Buche" eine weitläufige Abhandlung "über das Berbot und die Bernichtung schäds licher Bücher" beigegeben (Haringer 2, 175—227). Für die Kenntniß Liguori'scher Anschauungen ist einiges aus ihr lehrreich:

"Damit ein Buch von dem firchlichen Berbot betroffen werbe, muß es über Religion handeln oder eine Regerei enthalten. Wenn es über Religion handelt, braucht aber kein Jrrthum in ihm zu fein, andererseits genügt es, wenn es auch nur eine Reperei enthält, auch wenn es im übrigen von gang anderen Dingen handelt. Wie viel darf man in einem folchen Buche lesen, ehe man das Berbot übertritt? Einige sagen, eine Seite, wenn es sich um ein bides Buch handelt; doch wird diese Ansicht mit Recht verworfen. Andere gestatten drei oder vier Beilen, wieder Andere gehn Beilen. Beffer ift es, gu unterscheiden, inbem man ben Zweck bes Berbotes im Auge behalt. Stößt du beim Deffnen bes Buches auf eine Stelle bie gegen ben Glauben ift, und liest du fie, und wären es auch nur wenige Reilen, so entgehst bu ber Exkommunikation nicht. Anders ist es, wenn das von einem Reger verfaßte Buch von gleichgültigen Dingen handelt; dann begehst du vielleicht noch keine Todsunde, auch wenn du eine ganze Seite liest, auch wenn auf ihr tein Glaubensirrthum sich findet. Uebrigens tann die firchliche Strafe auch ben treffen, ber nur die Borrede oder das Inhaltsverzeichniß eines solchen Buches liest. Ber eine keberische Predigt ober ein keberisches Sendschreiben liest, die gesondert herausgegeben worden find, verfällt, nach probabeler Unsicht, der Exkommunikation nicht, da eine solche Predigt oder

ein solcher Brief nicht wohl ein "Buch" genannt werden kann [nur das Bücherlesen ist verboten]. Ob auch das Lesen von Manusstripten, die von Kehern geschrieben sind, unter das Berbot fällt, ist streitig. Dafür spricht, daß früher alle "Bücher" nur Manusstripte waren; dagegen, daß heute Manuskripte nicht zu den Büchern gerechnet werden. Wer sich ein keherisches Buch vorlesen läßt, verfällt nach sehr prodabeler Ansicht der Exkommunikation nicht. Auch diezienigen, die keherische Bücher besitzen, ohne sie zu lesen, verfallen der Kirchenstrase, wenn sie die Bücher nicht sofort ausliesern. Das geht auch Solche an, die ein keherisches Buch für einen Andern ausbewahren, z. B. als Depositum oder als Pfand" (Haringer 2, 224—227).

Das "Bierte Buch" behandelt die zehn Gebote in sechs "Ubhandlungen".

Im "erften Gebote" entwickelt Liguori feine Ansichten über Bauberei, Bertehr und Bertrage mit bem Teufel u. f. w. L. 4, n.n. 1-32. Da ich im ersten Bande (S. 222 ff.) Liguori's Stellung zu diesen Dingen gekennzeichnet habe, übergebe ich fie hier und beginne seine Darstellung des erften Gebotes mit den Ausführungen über das Safrileg (ben Gottesraub): "Db ein Diebstahl nicht firchlicher Dinge in der Rirche verübt, ein Safrileg fei, ift streitig; beide Ansichten darüber, die bejahende wie die verneinende, sind probabel. Durch rein innerliche Atte wird die Beiligfeit eines Ortes nicht verlett; wer also in der Kirche den Borsat faßt, Jemand außerhalb ber Kirche zu tödten, begeht fein Sakrileg, wohl aber, wer außerhalb der Rirche den gleichen Borfat faßt, und ihn innerhalb ber Rirche ausführt. Gin ichweres Safrileg ift der Diebstahl einer auch noch so kleinen Reliquie. Ift es Simonie 1, Messen zu lesen, Sakramente zu fpenden hauptsächlich wegen des daraus entstehenden zeitlichen Bortheils? Nach der probabeleren Unsicht ift bies nur bann Simonie, wenn ber Entgelt als Preis für das geiftliche Gut angenommen wird, nicht aber wenn das zeitliche Gut betrachtet wird als Mittel des Unterhaltes für

<sup>1</sup> Das Wort "Simonie" ist mit Bezug auf den biblischen Simon Magus gebildet, der für Geld geistliche Güter kaufen wollte. Es bedeutet den Erwerb geistlicher Güter durch zeitliche Güter, wobei das geistliche Gut dem zeitlichen gleichwerthig gegenübergestellt wird.

den Priester, der die geistlichen Güter spendet. Wie Jemand nicht simonistisch handelt, der ein Stipendium giebt hauptsächlich wegen der Messe, die doch gewiß eine geistliche Sache ist, so handelt Jemand auch nicht simonistisch, wer die Messe liest hauptsächlich wegen des Stipendiums. Denn es ist nicht unerlaubt, eine geistliche Sache auf einen ehrbaren zeitlichen Zweck hinzuorden, auch wenn diese Hindradung die Hauptabsicht dabei ist" (L. 4, 39, 43, 45, 55).

Im "zweiten Gebot" findet sich Liguori's Lehre über Gotteslästerung, Eid und Gelübde: "Berstorbene zu verfluchen, ist keine Todsünde, denn eine solche Verwünschung enthält in keiner Beise eine Beleidigung gegen die Seelen im Fegseuer, weil das Bort "Verstorbene" an und für sich nichts Anderes bedeutet, als die Leichname oder höchstens die verstorbenen Menschen, die allerdings selig sein können, wahrscheinlicher aber verdammt sind, nach der gewöhnlicheren Ansicht, daß der größere Theil der Christen verdammt wird" (L. 4, n. 130).

Ueber ben Gebrauch von Zweibeutigkeiten beim Eide heißt es: "Man nuß unterscheiden zwischen Amphibologie ober aequivocatio und restrictio mentalis. Eine Amphibologie liegt vor: 1. wenn ein Wort eine doppelte Bedeutung hat, wie z. B. das lateinische Wort volo "ich will" und "ich sliege" bedeuten kann; 2. wenn ein Satz einen doppelten Hauptsinn hat, wie die liber est Petri, was bedeuten kann: das Buch gehört dem Petrus, und: es ist von Petrus versaßt; 3. wenn ein Satz neben dem gewöhnlichen Sinn einen minder gewöhnlichen, neben dem Wortsinn einen geistlichen (sensus spiritualis) hat. So können fromme Leute sagen: kostdare Speisen seien ihnen schädlich, nämlich in Bezug auf die Abtödtung, und von Schmerzen geplagte Leute können sagen, sie befänden sich wohl, nämlich seelisch. So kann auch Jemand, der nach etwas gefragt wird, was geheim zu halten ist, antworten: Dico non, d. h. ich spreche das Wort "nein" (non) aus."

"In bieser Weise darf man aus gerechter Ursache Zweibeutigteiten gebrauchen und mit einem Eide bekräftigen. Denn in solchen Fällen täuschen wir den Nächsten nicht, sondern lassen nur zu, daß er getäuscht wird. Auch sind wir, wenn wir einen gerechten Grund haben, nicht verpflichtet, im Sinne Anderer zu sprechen. Sin solcher gerechter Grund ist aber jeder erlaubte Zweck, sobald es sich um Bewahrung der für Geift oder Leib nütlichen Güter handelt. Dhne gerechten Grund mit einer Zweidentigkeit ober mit einem nicht rein innerlichen Vorbehalt (restrictio non pure mentalis) schwören, ist nicht eine Tobfunde, sondern nur eine lägliche Gunde. Darum ift für einen folden Gib, außer vor Gericht und bei Berträgen, fein wichtiger Grund erforderlich, sondern es genügt jeder vernünftige Grund, 3. B. der Bunsch, zudringliche Fragen abzulehnen. Gin rein innerlicher Borbehalt, ber auf feine Beise von bem Undern erkannt werden tann, ift nie erlaubt. Bohl aber ift ber nicht rein innerliche Vorbehalt, b. h. ein solcher, ber aus ben Umftanden erfannt werden fann, aus gerechtem Grunde beim Gide erlaubt. So barf ein Angeklagter ober ein Beuge, ber von bem Richter nicht nach dem Rechte (non legitime) gefragt wird, schwören, er wiffe nichts von dem Berbrechen, von dem er in Wirklichkeit wohl weiß, indem er hinzudentt: er wisse nichts, worüber er rechtmäßig gefragt werden könne, oder was er auszusagen verpflichtet sei. 1 Daffelbe gilt von einem Zeugen, der überzeugt ift, daß ber Ungeklagte bei dem, was er begangen hat, ohne Schuld, b. h. ohne Sünde gewesen sei. Wer etwas geliehen hat, es aber schon wieder zurückgegeben hat, darf fagen, er habe nichts geliehen bekommen, indem er hingubentt: fo, daß ich es gurudgeben mußte. Wer die Che versprochen hat, zur Erfüllung des Bersprechens aber nicht verpflichtet ift, tann fagen, er habe fein Berfprechen gegeben, namlich keines, wodurch er gebunden wäre. Wer nicht verpflichtet ist, Bolle zu bezahlen, darf fagen, er habe nichts Bollpflichtiges bei fich. Wer aus einem Orte kommt, von dem man irrthumlich meint, es herrsche bort die Best, darf sagen, er tomme nicht aus jenem Orte, nämlich als aus einem von der Beft verseuchten. Gine Chebrecherin fann dem Manne gegenüber den Chebruch leugnen, indem fie dabei benkt: ich habe ihn nicht so begangen, daß ich ihn gestehen müßte.

<sup>1</sup> Unter "nicht nach dem Rechte (non legitime) gefragt werden" versteht Liguori nicht etwa unrechtmäßige Fragen oder Fragen eines unrechtmäßigen Richters, sondern rechtmäßige Fragen eines rechtmäßigen Richters, die gestellt werden, solange der halbvollständige Beweis (semiplena prodatio) für das Vergehen noch nicht erbracht ist, d. h. solange noch kein Augenzeuge oder noch keine ganz offenbaren Anzeichen sür die That vorhanden sind (L. 5, n. 266).

Sie kann auch sagen, sie habe die Ehe nicht gebrochen, da sie fortsbesteht; und wenn sie den Ehebruch gebeichtet hat, kann sie sagen: ich bin unschuldig" (L. 4, n. 151 ff.).

Im Homo apostolicus (tr. 11, n. 18) knüpft Liguori an den Sah, daß der Ehrabschneider, auch wenn er die Wahrheit gesagt habe, doch die Sache wieder gut machen müsse, die Bemerkung: "er muß sich helsen, so gut es geht; er kann z. B. sagen, ich habe mich geirrt, mich getäuscht, gelogen, denn nach dem Apostel Johannes ist jede Sünde Lüge. Ich pslege in solchen Fällen zu rathen, man solle die Zweideutigkeit gebrauchen: me l'ho cavato dal capo (ich habe es mir aus dem Kopf genommen), was verstanden werden kann: ich habe es ersunden, aber insofern immer richtig ist, als alle Worte aus dem Kopfe (Geiste) kommen."

"Darf ein Angeschuldigter, der vom Richter rechtmäßig befragt wird, unter seinem Eid das Berbrechen [bas er begangen hat] absleugnen? Die probabelere Ansicht antwortet mit Nein; aber eine genügend probabele Ansicht gestattet dem Angeklagten, das [begangene] Berbrechen eidlich abzuleugnen, indem er hinzudenkt: er habe es nicht so begangen, daß er es gestehen müsse. Diese zweite Ansicht, obswohl weniger probabel [als die erste], ist den Angeschuldigten und den Beichtvätern anzurathen."

"Ein Beichtkind, das von seinem Beichtvater nach einer Sünde gefragt wird, die es [zwar begangen, aber] schon gebeichtet hat, kann schwören. es habe sie nicht begangen, indem es hinzudenkt: die Sünde, die ich nicht gebeichtet habe. Der Erbe, der aus der Erbschaft Güter verbirgt, die er zur Befriedigung seiner Gläubiger nicht herzugeben braucht, kann vor Gericht versichern, er habe nichts verborgen, indem er hinzudenkt: von den Gütern, die er seinen Gläubigern schuldig ist."

"Ein Gläubiger, dem ein Theil einer bestimmten Schuld besahlt ist, kann schwören, es sei ihm nichts bezahlt, wenn er noch eine andere Forderung besitzt, die er nicht beweisen kann."

"Ift es erlaubt, etwas Falsches zu schwören, indem man mit leiser Stimme etwas hinzusett, was das Falsche wahr macht? Es ist erlaubt, wenn die Anderen irgendwie wahrnehmen können, daß etwas leise hinzugesett wird, obwohl sie den Sinn des Hinzusesetten."

"Dürsen Solche, die das Doktorexamen machen, schwören, eine nothwendige Boraussehung, z. B. daß sie so und so viele Jahre studirt hätten, sei von ihnen ersült, obschon diese Boraussehung thatsäcklich nicht ersült ist? Tamburini (Jesuit) gestattet es, wenn die Betressenden zur Doktorwürde überhaupt befähigt sind. Ich halte sür prodadel, daß ein Doktorand zu Neapel die hersgebrachte Formel: Ich erkläre unter meinem Eide, daß ich im ersten Jahre Istinista sein wissenschaltlicher Grad bin, obschon er es nicht ist, ohne Meineid schriftlich abgeben kann, denn der Ausdruck "ich schwöre" oder "ich erkläre unter meinem Eide" (giuro, dico con giuramento), ist kein Eid, wenn er nicht vorher als solcher geskennzeichnet wird, und in Neapel bezieht er sich nur auf die mates rielle Niederschrift der Erklärung" (L. 4, n. 155 ss.).

lleber eidliche Versprechungen sehrt Liguori: "Schwört Jesmand ohne die Absicht zu schwören, so ist das zwar eine Sünde, aber nur dann eine Todsünde, wenn er ohne die Absicht, das Versprechen zu erfüllen, schwört, sonst ist es nur eine läßliche Sünde, außer, es handle sich um einen Eid bei Verträgen oder vor Gericht. Wenn Jemand, ohne die Absicht, sich zu verpslichten, aber mit der Absicht, das Versprechen zu erfüllen, schwört, so ist das nach der gewöhnlichen Ansicht eine Todsünde, nach sehr probabeler Ansicht Anderer aber nur eine läßliche Sünde. Die Frage, ob derzenige, welcher mit der Absicht zu schwören, aber ohne die Absicht sich zu verpslichten, schwört, verpslichtet sei, den Sid zu halten, wird von Einigen verneint, von Anderen bejaht." Beide Ansichten sind nach Liguori probabel; die erste ist aber probabeler (L. 4, n. 172 fs.).

Bu der Frage: ob, wer ein Mädchen verführt, nachdem er ihm zum Scheine die Ehe versprochen hatte, verpflichtet sei, das Versprechen zu erfüllen, wenn er bedeutend vornehmer oder reicher sei als die Versührte, schreibt Liguori: "Viele antworten sehr probabel: nein, dan der große Standes- oder Vermögensunterschied ist ein genügender Grund zur Bezweiselung der Aufrichtigkeit des Versprechens, und wenn das Mädchen trozdem nicht an dem Eheversprechen gezweiselt hat, so ist das seine Schuld. Der Mann ist in diesem Falle auch dann nicht verpslichtet, wenn er es beschworen hat; denn ein Eid verpflichtet nur nach der Absicht des Schwörenden. Wie

groß muß der Unterschied sein, um den Mann von der Verpstichtung, das Mädchen zu heirathen, zu entbinden? Lessius [Fesuit] verslangt, daß der Mann viel vornehmer sei, z. B. wenn er der Sohn eines Grasen, sie die Tochter eines Handwerkers ist. Andere sagen, schon ein viel geringerer Unterschied genüge, z. B. wenn er ein Adliger, sie die Tochter eines Bauern ist. Die Fragen, ob der Bersührer zur Heirath verpstichtet sei, wenn dem Mädchen der Standes- oder Vermögensunterschied unbekannt gewesen ist, und ob der Verführer, wenn das Mädchen die Aufrichtigkeit des Eheverssprechens erkennen konnte, zum Schadenersah verpslichtet sei, werden von Einigen bejaht, von Anderen probabeler verneint" (L. 4, n. 642 ff.).

Beim "Dritten Gebot" werden Sonntagsruhe und Sonnstagsheiligung behandelt:

"Ift es erlaubt, an Sonns und Festtagen zu mahlen? Wird das Mühlwerk durch Wasser oder Wind getrieben, so ist es erlaubt; nicht aber, wenn Thiere die Mühle treiben, die viele Aussicht ersordern."

"Ueber die Erlaubtheit des Malens sind die Ansichten verschieden. Die erste Ansicht bejaht, weil Malen feine knechtliche Arbeit sei. Die zweite und gewöhnlichere Ansicht rechnet das Malen aber zu den knechtlichen Arbeiten, da es nicht dazu dient, den Beift auszubilden, wie das Schreiben, sondern nur die Nachahmung von Gegenständen bezweckt. Dennoch bezeichnen mehrere Theologen bie erfte Unficht als probabel, was nicht geleugnet werden fann. Denn auch wenn es nicht feststeht, daß das Malen eine freie Kunft ist (ars liberalis), so steht es auch nicht fest, daß es knechtliche Arbeit ist, was feststehen müßte, um es als verboten zu bezeichnen. Probabeler scheint das Malen als Mittelding zwischen freier Kunft und knechtlicher Arbeit bezeichnet werden zu muffen, ein Mittelbing, das von Freien und Knechten ausgeübt wird: benn man sieht häufig, daß vornehme Männer fich nicht schämen, die Thätigkeit des Malens (operationem pingendi) zu lernen und auszuüben. Die Bild= hauerei wird aber gewöhnlich zu ben mechanischen Runften gerechnet."

Bei biesen bezeichnenden Aeußerungen über Malen und Bildhauerei ist nicht zu vergessen, daß Liguori im 18. Jahrhundert in Italien lebte, daß er also von den großartigsten Schöpfungen der Mal- und Bilbhauerkunst umgeben war.

"Nach der probabelern und jeht gewöhnlichern Ansicht ist es keine Todsünde, am Sonntag etwas über zwei Stunden, vielleicht  $2^{1}/_{2}$  Stunden zu arbeiten. Begeht ein Herr eine Todsünde, der am Sonntag sechs Diener je eine Stunde lang arbeiten läßt? Alle Theologen stimmen darin überein, daß, wenn die Diener gleich zeitig arbeiten, der Hern Todsünde begeht; aber auch wenn sie hintereinander arbeiten, ist es nach der probabelern und gewöhnlichern Ansicht keine Todsünde" (L. 4, n. n. 277. 280. 281. 306).

"Welches Verfäumnig beim Anhören der gebotenen Sonntagsmeffe1 ift eine Todfünde? Darüber herrscht Meinungsverschiedenheit. Die erste Ausicht sagt, es sei eine Todsunde, ben Anfang der Messe bis ausschließlich der Epistel zu versäumen; die zweite Ansicht fagt, es sei eine Todfünde, Alles von der Messe bis einschließlich ber Epistel zu versäumen; die dritte Ansicht fagt, es sei feine Todfünde, Alles von der Messe zu versäumen bis einschließlich des Evangeliums, wenn man nur von da an den übrigen Theil der Messe bis ausschließlich des letten Evangeliums hore. Mir scheint die zweite Ansicht probabeler. Aber wer wollte wagen, die dritte Ansicht für nicht probabel zu erklären, die von so vielen theologischen Autoritäten [Liguori führt 14 "Autoritäten" an] vertheidigt wird? Wer alle Theile der Messe von nach der Rommunion an verfäumt, sündigt nicht schwer; ebenso nicht, wer Alles vor der Epistel und Alles nach der Kommunion verfäumt. Wie aber, wenn er auch die Spistel versäumt hat? Ginige halten es nicht für eine Tobsünde: die gewöhnlichere Ansicht bezeichnet es aber als Todfünde. In Bezug auf ben Kanon ist icon eine geringere Berfäumniß schwer fündhaft. Gine Todfünde ift also die Berfäumniß der Wandelung und der Rommunion, ebenso die Verfäumniß von der Wandelung bis ausschließlich des Baterunfer. Zweifelhaft ift, ob die Verfäumniß der Wandelung oder der Kommunion eine

¹ Zur Bermittelung des richtigen Verständnisses des Folgenden vom religiös=katholischen Standpunkte aus, verweise ich auf die Ausführungen unten S. 171).

Todsünde ist. Viele Theologen bejahen es, ja bezeichnen es sogar als Todsünde, auch nur eine Wandelung ses giebt deren nämlich zwei: die Wandelung des Brodes und die des Weines zu verstäumen. Andere Theologen gehen nicht so weit. Die erste Ansicht scheint probabeler; aber auch die zweite Ansicht erscheint nicht improbabel. Ist Jemand, der erst vor der Wandelung in die Messe kommt und eine andere Messe nicht mehr hören kann, verpflichtet, diese Messe zu Ende zu hören? Ja. Käme er aber nach der Wandelung, so ist er nicht verpflichtet, sie zu Ende zu hören, weil das Wesen der Messe in der Wandelung besteht. Tournelh sein Theologe, dem Liguori gerne folgt behauptet allerdings, er sei verpflichtet. Diese Ansicht ist sehr probabel und in der Prazis zu besfolgen" [unmittelbar vorher hatte Liguori die entgegengesetzte Ansicht für richtig erklärt!].

"Wird die Verpflichtung zur Sonntagsmeffe badurch erfüllt, daß Jemand zwei Balften von zwei verschiedenen hintereinander gelefenen Meffen hört? Die Schwierigkeit liegt barin, daß Innozens XI. den Satz verdammt hat: ,Dem Gebote der Sonntags= meffe genügt, wer zwei ober fogar vier Theile verschiedener Meffen gleichzeitig hört.' Im angenommenen Fall handelt es sich aber nicht um gleichzeitiges Soren verschiedener Theile, sondern darum, daß die Theile hintereinander gehört werden, weshalb, trot bes verdammten Sates, der Zweifel über das Ausreichende dieser Art von Messehören bestehen bleibt. Die erste Ansicht Siguori nennt 17 Theologen als ihre Verfechter] bejaht die Frage, selbst für den Fall, daß die beiden Theile in umgefehrter Ordnung (bas Ende ber Meffe zuerst, ben Anfang zulett) gehört werden. Die Gründe find: weil fo boch eine gange Meffe gehört wird famei Hälften machen ein Ganzes], und weil, da bei der Meffe der eigentlich Opfernde Christus ist, durch ihn die beiden Theile vereinigt werden. Wir halten biefe Unficht nicht für genügend probabel. Benn aber Jemand eine Meffe bis ausschließlich zur Bandelung und die andere Meffe von der eingeschlossenen Wandelung an bis zu Ende hört, so genügt er seiner Berpflichtung. Sört Jemand aber eine Meffe von Anfang bis einschließlich ber Wandelung und bie andere Meffe von der Wandelung bis zu Ende, fo halte ich die zweite Ansicht, die besagt, daß er fo feiner Berpflichtung nicht

genügt, für probabeler. Genügt man bem Gebote ber Conntag& messe, wenn man ihr ohne innere Aufmerksamkeit beiwohnt? Nach der ersten bejahenden Ansicht genügt die Aufmerksamkeit, mit ber man über ben äußern Vorgang Zeugniß ablegen fann. Die zweite probabelere Ansicht verneint die Frage; jedoch kann nicht geleugnet werden, daß auch die erste Ansicht hinreichend probabel ift. Wer sich mährend ber Sonntagsmesse die Aleider oder Stiefel anzieht, genügt nach probabeler Unficht dem Gebot. Entschuldigt von der Erfüllung des Gebotes find Mädchen, die ihre heimliche Schwangerschaft nicht offenbar machen wollen, außer, sie könnten unbemerkt die Meffe in irgend einem Binkel ber Rirche hören. Eine große Frage ift, ob ein Mädchen, das fich unrein von Jemand geliebt weiß, die Sonntagsmesse versäumen darf, damit ihr Anblick dem Andern nicht Gelegenheit zur Sünde bereite. Darüber giebt es drei Ansichten. Nach der ersten darf, ja muß sie zwei- ober dreimal die Meffe deshalb verfäumen; nach der zweiten ift fie zur Messe verpflichtet, trot ber Gunde bes Andern; nach der dritten darf sie die Messe versäumen, braucht es aber nicht. Alle bre-Unsichten sind probabel, die erste ist aber probabeler. Auch der drohende Verlust beträchtlichen Gewinnes entschuldigt nach hinreichend probabeler Ansicht von der Beiwohnung der Sonntagsmeffe" (L. 4, n.n. 310. 311. 313. 317. 330. 331. 332).

An diese Erörterungen über die Messe als Kernpunkt der psichts mäßigen Sonntagsheiligung schließe ich einige der Liguori'schen Aussührungen über die Messe als Opfer, d. h. über die Messe inspern in ihr die Wandelung — Konsekration — des Brodes und Weines in den Leib und in das Blut Christi durch den Priester vollzogen wird, und über die Eucharistie als Kommunion (= Abendmahl) der Gläubigen.

Nach katholischer Lehre bleiben nach der Konsekration von Brod und Wein nur mehr die äußern Gestalten von Brod und Wein (Farbe, Geruch, Geschmack, Form); unter ihnen verborgen ist der Leib und das Blut Christi, die an Stelle des Wesens des Brodes und des Wesens des Weines getreten sind. Anknüpsend hieran schreibt Liguori:

"Eine große Streitfrage unter ben Theologen ist, worin bas Besen ber Eucharistie [= bas verwandelte Brod und ber ver-

wandelte Wein — das Sakrament des Altars] besteht. Die erste Ansicht lehrt, daß ihr Wesen, d. h. das Wesen des Sakraments direkt (in recto) in den Gestalten von Brod und Wein besteht, und daß der Leib und das Blut Christi nur indirekt (in obliquo) zum Sakrament gehören, gleichsam als äußerlich Hinzuerwähntes (tamquam quid extrinsece connotatum). Die zweite Ansicht lehrt, das Wesen der Eucharistie bestehe gleichmäßig in den Gestalten von Brod und Wein und in dem Leibe und Blute Christi. Beide Anssichten sind probabel."

"Rann gefrorener Bein tonsekrirt werden? Die erste Unsicht verneint, die zweite bejaht, die dritte läßt es dahingestellt. Dem zu konfekrirenden Beine muß eine geringe Menge Baffer beigemischt werden; die Wassermenge darf nicht ein Drittel der Weinmenge bilben. Ohne diese Beimischung ift die Ronsekration zwar gultig [b. h. ber Wein wird in das Blut Christi verwandelt], aber fie ift unerlaubt und schwer fundhaft. Wird dies beigemischte Baffer auch in das Blut Christi verwandelt wie der Wein? Nach ber gewöhnlichen Unsicht wird das Wasser zuerst in Wein und dann in das Blut Chrifti verwandelt. Damit das Brod und ber Wein wirklich in den Leib und das Blut Christi verwandelt werden, muffen sie, mahrend der Priefter die Konsekrationsworte spricht, moralisch gegenwärtig sein; das geht aus den Konfekrations worten hervor, in benen das hinweisende Fürwort: hoc, hie gebraucht wird; deshalb wird gultig konsekrirt Wein in bedecktem Relch oder Hostien im Ciborium feSpeisegefäß, das zum Aufbewahren ber zur Austheilung bestimmten Hoftien bient|. Aus demfelben Grund muffen Brod und Wein bestimmt fein; beshalb hat die Ronfekration keine Wirkung, wenn der Priester aus vielen vorhandenen Hostien 20 konsekriren will, ohne aber die 20 genau zu bestimmen. Wohl aber findet die Ronsekration statt, wenn der Priefter beabsichtigt, aus mehreren vor ihm liegenden Softien nur fünf bestimmte oder nur die oberste und unterste, oder - wenn er sie bezeichnet hat — nur die mit graben Bahlen: Die zweite, vierte, fechfte u. f. w. zu konsekriren. Diese Art des Ronsekrirens ift aber eine Todfünde. Db die Tropfen Bein, die vielleicht am Relche hängen, mit konfekrirt werden, auch wenn ber konfekrirende Priester sie nicht bemerkt, ist strittig. Reine Ronsekration findet

statt, wenn beim Aussprechen der Konsekrationsworte: Hoc est enim corpus meum, denn das ist mein Leib statt hoc die im Sinne von "hier' gesagt wird; gebraucht aber der Priester das Wort die in der Bedeutung des männlichen Zeitwortes "dieser", so ist die Konsekration gültig, obwohl sie nicht der Grammatik gemäß stattgefunden hat: consecratio valet, etsi non secundum grammaticam. Zweiselhaft ist eine Konsekration mit den Worten: illud est corpus meum, ille est sanguis meus" (L. 6, n.n. 189, 190, 207—209, 211, 216, 221).

Nach bem Dogma ber katholischen Kirche bleibt Christus im konsekrirten Brod und im konsekrirten Wein so lange gegenwärtig, als Brod und Wein äußerlich als solche erscheinen (donec species panis vel vini corrumpantur). Diese Lehre haben die folgenden Ausführungen Liguori's zur Voraussetzung: "Es ist gewiß, daß wenigstens innerhalb einer Stunde Brod und Wein im Magen eines jeden Menschen so verändert werden, daß es kein Brod und kein Wein mehr ist [und daß in Folge dessen die Gegenwart Christi aushört]. Es ist aber wohl zu beachten, daß der Zersetzungsvorgang sich je nach der Beschaffenheit eines Magens vollzieht. Der Jesuit Lugo berichtet, mehrere Aerzte in Rom hätten ihm versichert, daß das genossen konsekrirte Brod bei Laien innerhalb einer Minute, bei Priestern innerhalb einer halben Viertelstunde zersetzt sein."

Mit Bernfung auf das Schriftwort, daß, wer dem Altare dient, auch vom Altare leben soll, sind in der katholischen Kirche die sogenannten Meßstipendien eingeführt worden, d. h. Bezahlungen durch die Gläubigen, die sich an das Lesen bestimmter von ihnen "bestellter" Messen — wie der Ausdruck lautet — knüpsen (vylch. unten S. 182 ss.). Liguori giebt zunächst unumwunden zu, daß in Folge der Meßstipendien "die Habsucht der Priester so sehr zusgenommen habe (erupit avaritia sacordotum), daß manche des Geldes wegen mehrmals an einem Tage Messe lesen. Dagegen trat schon Innozens III. aus; jedoch wußten die Priester das päpstliche Berbot dadurch zu umgehen, daß sie in einer Messe mehrere Hostien konsekrirten und für jede konsekrirte Hostie Geld annahmen" (L. 6, n. 316). In dieser geschichtlichen Beleuchtung treten Liguori's Ausführungen besonders grell hervor. "Dürsen auch reiche Priester Meßstipendien nehmen? Ja. Nach der

probabelern Ansicht ift es feine Simonie (vglch. unten S. 186), wenn ein Briefter die Meffe lieft hauptfächlich wegen bes Stipenbiums [b. h. wegen bes Geldes]. Nach probabeler Ansicht darf ein Priefter, der ein Stipendium bekommen hat, damit er eine Meffe lieft, das Lefen der Meffe zwei Monate hinausschieben. es eine ichwere Gunde, wenn ein Priester eine Messe gang unterläßt, für die er nur ein geringes Stipendium bekommen hat? Die erfte Unficht verneint. Denn die Schwere ber Unterlassung ift bier nicht nach dem geistlichen Werthe der Messe zu schätzen, sondern nach bem zugefügten Schaben, ber hier nach ber Geringheit bes Stipendiums zu bemessen ist. Auch ift, nach ber Ansicht ber Menschen, die Unterlassung einer Messe fein schwerer Nachtheil. Die zweite probabelere Unsicht bejaht. Sündigt ein Priefter schwer, der eine verfprochene Messe, für die er aber kein Stipendium bekommen hat, unterläßt? Nach probabeler Ansicht, nein. Die Taxe (taxa) für die Megstipendien wird vom Bischof festgesett. In unserm Königreich Reapel beträgt die Tare einen Rarolinenthaler. Nach probabeler Anficht barf ber Briefter mit bem Gläubigen einen Bertrag abschließen über das Megstipendium. Ein Priester, der ein höheres Stipendium, als die Tare beträgt, erhalten hat, darf die dafür zu lesende Messe einem andern Priester, der sie für die Tare lesen will, übertragen, und den Ueberschuß für sich behalten. Er muß aber bafür forgen, daß er die Messe einem guten, nicht einem ichlechten Briefter überträgt, weil bei einem ichlechten Briefter ein Theil der Megfrüchte, die durch die Bürdigkeit des Meffelesenden entstehen, verloren geht. Darf ein Priefter, der Megitipendien bei ben Gläubigen sammelt für Meffen, die nicht er lieft, sondern andere Priester lesen, etwas von den Stipendien zurückbehalten als Entgelt für die Mühe des Ginsammelns? Nach nicht improbabeler Ansicht, ja" (L. 6, n.n. 316-324).

Mit dem würdigen Genusse des konsekrirten Brodes ist eine Bermehrung "der heiligmachenden Gnade" im Genießenden verbunden. Ueber die Art und den Zeitpunkt des Eintrittes dieser Gnadenvermehrung schreibt Liguori: "Die Gnade wird verliehen beim Essen auch nur eines Theiles der konsekrirten Hostie. Unter "Essen" versteht man hier den Uebergang des schossekrirten Bissens vom Mund in den Magen. Einige sagen zwar, die Gnade werde

erst verliehen, wenn der Bissen im Magen angelangt sei. Die konsekrirte Hostie darf nicht so lange im Munde behalten werden, bis sie durch den Speichel zersetzt ist, denn dann würde Christus nicht gegessen und die Gnadenvermehrung nicht eintreten. Bricht Jemand die konsekrirte Hostie oder den konsekrirten Wein wieder aus und werden die ausgebrochenen Theile wiederum genossen, so bewirken sie wiederum eine Gnadenvermehrung" (L. 6, n. 226—228).

"Chriftus bleibt in bem fonsekrirten Wein gegenwärtig, auch wenn ber fonsekrirte Bein mit anderm nicht fonsekrirten Bein berselben Art vermischt wird. Fällt also ein Tropfen tonfefrirten Beines in ein ganges Sag nicht tonfekrirten Beines, fo barf ber gange Inhalt dieses Fasses nur als Megwein benutt werden, obwohl Einige sagen, er konne auch von Laien getrunken werden. Christus hört aber auf gegenwärtig zu sein, wenn ein Tropfen konfefrirten Weines in nicht-fonsekrirten Wein fällt, ber ftarter ift, als der konsekrirte Bein. Berwandeln die konsekrirten Gestalten (species) eine ihnen beigemischte nicht-weinige Fluffigkeit in ähnlichen Bein wie der konsekrirte ift, fo bleiben die ursprünglichen Geftalten konfekrirt, die in Bein verwandelte beigemischte Flüssigkeit wird aber nicht konsekrirt. Es ist dem Priester nicht erlaubt, die konsekrirte Softie mit andern Fingern zu reichen, als mit Beigefinger und Daumen. Ift es Priestern, die an Sandgicht leiden, gestattet, die Softie mit andern Fingern zu reichen, als mit Daumen und Beigefinger? Einige Theologen bejahen es, weil die ganze Sand des Priesters und nicht bloß die beiden ersten Finger [bei der Priefterweihe] geweiht worden seien. Nach der probabelern Ansicht aber ift es nicht gestattet, benn Zeigefinger und Daumen sind, nach bem Ritus ber Rirche, für das Austheilen der Eucharistie besonders bestimmt."

"Ein Priester, der einem Laien statt einer kleinen Hostie eine große giebt, sündigt. Im Nothfalle oder im Falle großer Andacht (!) ist es aber erlaubt, aus einer großen Hostie ein Stück herauszubrechen und es als Rommunion zu reichen. [Es giebt große und kleine Hostien; die großen sind zum Gebrauche der Priester während der Messe, die kleinen zur Speisung der Laien bei der Rommunion bestimmt]. Nach der allgemeinen Unsicht der Theologen ist es eine läßliche Sünde zur Rommunion zu gehen, wenn man in der Nacht den ehelichen Beischlaf aus Wollust ausgeübt hat; geschah

aber ber Beischlaf ber Rinbererzeugung wegen, fo ift es nur gerathen, sich an diesem Tage ber Kommunion zu enthalten. Auch für eine Gattin, die auf Verlangen des Mannes die eheliche Pflicht leiftet, ift die Enthaltung von der Kommunion nur räthlich, nicht Pflicht. Bas foll aber ber Beichtvater antworten, wenn er von der Chefrau gefragt wird, ob sie in ber Nacht vor Kommuniontagen bie eheliche Pflicht leiften foll? Lanmann, Sanchez und Suarez [Jesuiten lehren weise, wenn sie häufig zu kommuniziren pflegt, soll fie die eheliche Pflicht leiften, damit fie sich nicht etwa sourch Nichtleiftung] gegen die Gerechtigkeit ober gegen die Liebe verfehle; wenn fie felten kommunizirt, foll fie ben Gatten bitten, fich zu Ehren ber Rommunion zu enthalten, außer sie ziehe sich badurch seinen Unwillen zu. Nütt die Bitte nichts, fo kann fie kommuniziren. Nach ber Rommunion, wenn auch am gleichen Tage, die eheliche Pflicht gu leiften, ift feine Sünde, fie zu erbitten halten Ginige für läglich fündhaft. Nach der probabelern Unsicht dürfen Frauen zur Zeit ber Menstruation ohne Sünde zur Kommunion gehen" (L. 5, n.n. 229. 244. 245, 273. 274. 275).

Die katholische Rirche verlangt (vgld. unten S. 167), daß jeder, ber die Kommunion empfängt, an dem betreffenden Tage von Nachts 12 Uhr an bis zum Empfange ber Rommunion "nüchtern" bleibe, d. h. weder Speise noch Trank zu sich nehme. leber dies "Rüchternfein" liest man bei Liguori: "Diese Müchternheit wird nur verlegt durch etwas, was von außen genommen wird. Es entsteht beshalb ber Zweifel, ob das Herunterschlucken ber Speisereste zwischen ben gahnen die vorgeschriebene Rüchternheit verlett. Die erfte nicht improbabele Ansicht barüber lehrt, bas Rüchternsein werde badurch nicht verlett, weil die Speifereste zwischen den Bahnen zu der Mahlzeit bes vorigen Tages gehören und nicht von außen fommend fbenn fie hängen ja zwischen ben Bahnen heruntergeschluckt werden; die meite probabelere Ansicht lehrt, daß, wenn diese Speisereste mit Absicht hinunter geschluckt werden, die Nüchternheit verlett wird, nicht aber, wenn dies ohne Absicht geschieht. Dasselbe gilt von Wassertropfen, die mit dem Speichel vernischt heruntergeschluckt werben. Wer seine eignen Thränen schludt ober Blut aus seinem Finger saugt, verlett die Nüchternheit: schluckt man aber Blut aus bem Zahnfleisch ober Giter aus einer Mundwunde, so wird bie

Nüchternheit nicht verlet, weil in beiden Fällen das Seruntergeschluckte nicht von außen gekommen ift. Es ist auch nöthig, daß das heruntergeschluckte als Speise ober Trank genommen wird, des= halb entsteht der Zweifel, ob Schnupftabat, ber burch die Rafe in ben Magen gelangt, bas Nüchternsein verlett. Ginige behaupten es, nach der gewöhnlichern Ansicht wird es aber verneint, ba ber Tabak, obwohl er Nährstoff enthält, nicht als Speise genoffen wird. sondern durch Aufschnaufen. Wer aber mit Absicht Tabak burch die Nase einathmet, damit er in den Magen gelange, wurde bas Nüchternsein verlegen, weil dann dies Aufschnaufen moralisch dem Effen gleichkäme. Dasselbe gilt, wenn Jemand mit Absicht Staub. Regentropfen, Schneeflocken, einen Floh oder eine Fliege verschluckt. Nach der wahrscheinlichern Ansicht verlet Tabakrauch das Nüchternfein nicht. Tabakkauen, wenn man ben Saft ausspuckt, verlet nach probabeler Ansicht das Nüchternsein nicht. Db das Herunterschlucken von Saren, Fingernägeln, Solz, Steinen, Papier bas Nüchternsein verlett, ift strittig. Die gewöhnliche Ansicht lehrt, gang unverdauliche Dinge wie Sare, Fingernägel, Metall, Glas, Obstkerne, Woll- oder Seidenfäden verleten das Nüchternsein nicht, wohl aber Papier, Stroh, Leinenfaben, Wachs, Rreibe, weil in ihnen sich Nährstoff befindet. Ift es erlaubt, um den Beginn des Nüchternseins festzuseben, unter mehreren Mitternacht ichlagenben Uhren, die zulett schlagende zu wählen? Einige verneinen es, die gewöhnlichere Ansicht bejaht es aber, außer es stehe fest, daß diese Uhr gewöhnlich falich geht. Darf man fommuniziren, wenn man nach dem ersten aber noch vor dem letten Schlage der Mitternacht Speise zu sich genommen hat? Nach ber richtigern Unsicht, nein, benn, wie mir ein sehr guter Urmacher versichert hat, ist es schon beim ersten Schlage ber Uhr Mitternacht. Ausspuden unmittelbar nach dem Empfang der Rommunion ift feine Gunde, wenn sich feine Theilden der Hoftie im Speichel befinden. Effen und Trinken nach ber Rommunion, mahrend die fonsekrirten Spezies Sbie Gestalten von Brod und Wein] noch im Magen find, ift eine lägliche Gunde" (L. 6, n.n. 279, 280, 281, 282, 283).

Beim "Bierten Gebote" handelt Lignori u. A. auch von der geheimen Schabloshaltung (occulta compensatio) der Dienstboten am Geld und Gut ihrer Herrschaften: "Ein Diener darf sich heimlich schadlos halten, wenn er keinen Lohn ershalten hat und solange dies Bersäumniß des Herrn nicht gesetzmäßig verjährt ist. Darf ein Diener sich heimlich schadlos halten, sür dessen Dienste kein Lohn ausbedungen worden ist? Er darf es, wenn diese Art der Dienstboten-Miethe bei dem betreffenden Herrn gebräuchlich ist, sonst nicht. Diener, denen der gerechte Lohn verweigert wird, sündigen nicht, wenn sie sich heimlich schadlos halten, wenn keine andere Möglichkeit vorliegt, und wenn sie nicht mehr nehmen, als ihnen gebührt" (L. 4, n.n. 347—349). Ueber denselben Gegenstand schreibt Liguori in seiner Abhandlung vom Diebstahle: "Dienstboten, die durch Noth gezwungen, sich zur Annahme eines zu geringen Lohnes verstanden haben, können ihrer Herrschaft heimlich Etwas wegnehmen; ebenso, wenn sie gezwungen werden, mehr als die vertragsmäßige Arbeit zu leisten" (L. 4, n.n. 522. 523).

"Sind Dienstboten, die, obwohl sie es können, das Bestehlen ihrer Herrschaft nicht hindern, zum Schadensersatz verspslichtet? Die gewöhnlichere und probabelere Ansicht unterscheidet. Geschehen die Diebstähle von Hausgenossen, und waren die gestohlenen Sachen der Obhut der Dienstboten nicht besonders anverstraut, so sind sie zum Schadensersatz nicht verpslichtet; sie sind das zu verpslichtet, wenn die Diebstähle von Fremden begangen werden" (L. 4, n. 344).

Aus dem "Fünften Gebot": "Muß eine Jungfrau eher den Tod erleiden, als sich vergewaltigen lassen? Die erste Ansicht lehrt, sie könne es, brauche es aber nicht, wenn sie sich während des Beischlases passiv verhalte, und innerlich widerstrebe, denn dann ist ihre Mitwirtung zum Akt nur eine materielle. Die zweite Ansicht bestreitet dies, da eine solche Mitwirtung freiwillig sei und das Stillhalten während des Beischlases dei einer Frau als Thätigseit aufzusassen sei. Die erste Ansicht ist, theoretisch betrachtet, probabel, die zweite aber ist für die Praxis anzurathen, wegen der Gesahr der Zustimmung, die in dem Stillhalten liegt" (L. 4, n. 368).

"Nach sehr probabeler und gewöhnlicher Ansicht ist es erlaubt, den Dieb einer sehr kostbaren Sache zu tödten. Wie groß der Werth der gestohlenen Sache sein müsse, ist strittig, die Meinungen schwanken zwischen 10 und 40 Goldstücken. Nach probabeler Uns

sicht darf man den Dieb auch tödten, wenn er die Sache schon in Sicherheit gebracht hat und sie nicht heransgeben will. Auch Geistliche und Ordensleute dürfen in diesem Falle den Dieb tödten. Ist es erlaubt, einem Angreifer zuvorzukommen, z. B. einer Frau, ihren Mann zu tödten, von dem sie weiß, er wolle sie tödten? Weiß man es sicher, so ist die Tödtung erlaubt, sonst nicht. Wegen der leicht vorhandenen Selbstäuschung ist aber für die Praxis das von abzurathen" (L. 4, n.n. 383. 387).

"Wann ist die Berbeiführung einer Fehlgeburt erlaubt? Darf eine Mutter in äußerster Lebensgefahr ein Mittel nehmen, um ben unbeseelten Embryo auszutreiben? Die birekte Austreibung bes Embryo, auch des unbeseelten, ift immer fündhaft. Die Frage ift, ob das Ginnehmen eines solchen Mittels eine direkte Austreibung ift? Die erste Unsicht, die von den angesehendsten Theologen vertheidigt wird, gestattet das Einnehmen eines folden Mittels; die zweite gewöhnlichere Ansicht gestattet ber Mutter ein Beilmittel zu nehmen, das direkt die Krankheit beseitigen will, wenn auch indirekt Dadurch der Embryo ausgetrieben wird. Beide Ansichten find probabel; die zweite ist aber die sicherere. Sanchez und Biva [Fesuiten] lehren, es sei einer vergewaltigten Frau erlaubt, ben männlichen Samen sofort wieder auszutreiben, um ihre Schande Schwangerschaft zu vermeiden. Ich kann dieser Meinung nicht beistimmen; auch der Grund, den Sanches angiebt: wenn die Austreibung sofort erfolge, jo fei ber Same noch nicht im friedlichen Besitz bes mütterlichen Schofies, ist nicht stichhaltig, benn sobald ber Mann feinen Samen ergoffen hat, nimmt ihn die Gebarmutter auf und schließt sich über ihm" (L. 4, n. 394).

"Darf ein König Krieg anfangen, wenn er sich für die Gerechtigkeit des Krieges nur auf eine probabele Ansicht stützen kann? Die erste Ansicht bejaht; nach der zweiten Ansicht muß die für den Krieg sprechende Meinung die probabelere sein; die dritte Ansicht, die mir bei weitem die probabelere zu sein scheint, lehrt, Krieg dürfe nur geführt werden, wenn für seine Gerechtigkeit Ge-

Die katholische Dogmatik lehrt, nach der Empfängniß bleibe der Embrho eine zeitlang unbeseelt. Wie lange?, darüber sind die Ansichten verschieden; beim männlichen Embrho tritt die Beseelung 40 Tage früher ein, als beim weiblichen.

wißheit vorhanden ift. Ift es einem katholischen Rönig erlaubt in einem gerechten Rrieg ein Bundnig mit einem feberischen Fürsten zu schließen? Theoretisch gesprochen ist es, nach probabeler Ansicht, erlaubt, aber für die Pragis ift die Frage entschieden zu verneinen, benn es ift moralisch unmöglich, daß durch ein Bundnig mit ben Feinden des wahren Glaubens nicht für die Religion Schaden entstehe. Dürfen Soldaten in den Krieg ziehen im Zweifel über die Gerechtigkeit bes Rrieges? Sind die Solbaten Unterthanen bes Ronias. fo durfen fie es nur dann nicht, wenn fie von der Ungerechtigkeit des Rrieges überzeugt sind; sind sie keine Unterthanen bes Rönigs, fo burfen sie, auch mit dem blogen Zweifel über seine Berechtigkeit, nicht in ben Rrieg ziehen. Gin Solbat, ber gur Erkenntniß fommt, der Krieg sei ungerecht, kann in der Beichte nicht losgesprochen werden, wenn er nicht sobald als möglich seinen Abschied nehmen und sich inzwischen jeder feindlichen Sandlung enthalten will" (L. 4, n.n. 404-408).

Das Sechste und Nennte Gebot leitet Liguori mit den Worten ein: "Jest beginne ich jenen Gegenstand zu behandeln, dessen Namen allein schon die Gemüther der Menschen beschmust. Der Leser verzeihe, daß ich verschiedene Fragen und Umstände, die Pater Busenbaum [Liguori's Moraltheologie ist, wie schon gesagt, die Erläuterung der Moraltheologie des Jesuiten Busenbaum übergangen hat, behandele. Hätte ich nur fürzer und dunkeler sein können! Aber da gerade dieser Gegenstand am häusigsten und ausgiedigsten in der Beichte vorkommt, da der größte Theil der Seelen seinetwegen zur Hölle fährt — ja, ich stehe nicht an zu behaupten, daß alle, die verdammt sind, wegen der Unkeuschheit oder doch nicht ohne sie verdammt worden sind —, so war es mit Rüdsicht auf die Schüler der Moraltheoslogie nöthig, klar zu sprechen und viele Einzelheiten zu erwähnen" (L. 4, n. 413).

"In Bezug auf das sechste Gebot giebt es keine Geringfügigkeit der Versehlung [d. h. keine Versehlung, die nur läßlich sündhaft ist], denn jede sleischliche Ergötzung, d. h. jede Erregung der der Zeugung dienenden Triebe ist eine gewissermaßen begonnene Selbstebesleckung oder doch ein Schritt zu ihr hin. Ist es aber nicht bloß läßlich sündhaft, wenn Jemand sich an der Berührung einer

Frauenhand, als an einer weichen Sache ergött, wie man fich an der Berührung einer Rose, eines seibenen Tuches ergött? Die erste Ansicht bejaht diese Frage Siguori führt dafür 14 Theologen an]. Die zweite Ansicht verneint. Der Grund ift: weil Berührungen eines Mädchens ober Anaben, insofern fie angenehm für den Taftfinn find, der Selstbefledung bienen. Ich halte deshalb diese Ansicht für die richtige und die erfte Unsicht praktisch für nicht probabel. Denn wegen ber Berberbtheit unserer Natur ist es moralisch unmöglich, eine natürliche Ergönung zu empfinden, ohne daß fie zugleich fleischlich und ungüchtig fei, besonders bei Personen, die gum Beischlaf fähig find. Anr in dem Falle, daß für den Berührenden bie Gefahr der Zustimmung [in Unguchtiges] ausgeschloffen ift, gebe ich zu, daß eine folche Berührung nicht schwer fündhaft ift. Aber wann und bei wem wird diefer Fall eintreten? Ruffe, auch wenn sie der Landessitte entsprechen salso wohl Russe unter naben Bermandten], die aber lange und mit Inbrunft (cum ardore) gegeben werden, find gewöhnlich Todfünden. Dasfelbe gilt von Ruffen auf ben Mund soben handelte es fich alfo um Ruffe auf Stirn oder Wange oder von folden Ruffen, bei benen man die Bunge bes Andern in feinen Mund nimmt. Die Geschlechtstheile anderer Bersonen über den Aleidern zu berühren, ist gewöhnlich schwer fündhaft. Wenn Rindermädchen die Geschlechtstheile von Rindern, während des Anziehens, berühren, so ist das wahrscheinlich keine Todfunde, wenn fie bei diefer Berührung nicht verweilen ober fleischliche Lust dabei empfinden."

"Geschlechtstheile der Thiere berühren ist für gewöhnlich nur läßlich sündhaft, außer es werde durch die Berührung Samenserguß bei den Thieren hervorgerusen. Die Geschlechtstheile einer Person gleichen Geschlechts ansehen, ist, unter Ausschluß der Gesahr sleischlicher Zustimmung, nicht schwer sündhaft, außer man sei sehr geneigt zur Sodomie, oder, wie ich hinzusetze, der so Angeschaute sei ein schöner, nackter Jüngling. Ist der Anblick der Geschlechtstheile einer Person andern Geschlechts oder der Anblick des menschlichen Beischlafs eine Todsünde? Ginige leugnen es; aber die besahende Ansicht ist entschieden sestzuhalten, außer das Zusehen geschähe aus weiter Entsernung und nur kurze Zeit. Die

Salmanticenser [Theologieprofessoren ber Universität von Salasmanka aus dem Karmeliterorden, die ein sehr geschätztes sechssbändiges moraltheologisches Werk herausgegeben haben] sagen, ein Mann, der die Geschlechtstheile eines Jünglings ansehe, begehe keine Todsünde, außer er sei sehr zur Sodomie geneigt. Aber ich kann mich nur schwer dazu verstehen, Jemand, der mit Bewußtsein einen schönen nachten Jüngling ansieht, von einer Todsünde zu entschuldigen" (L. 4, n.n. 415. 416. 420. 421).

"Ehrbare Theile einer schönen Frau ansehen, geschieht selten ohne läßliche Sünde, und mit Recht wird der Anblick einer schönen Frau sür sehr gefährlich gehalten, besonders wenn Jemand sie ungeordnet liedt. Dasselbe gilt von unnühen, langen Gesprächen mit einem Mädchen, das unordentlich geliebt wird. Brust, Arme, Beine einer Frau ansehen, ist, wenn es nicht zu lange geschieht, an sich nicht schwer sündhaft. Sinen Mann, der längere Zeit das Bild einer nackten Frau betrachtet, kann ich nur schwer von der Todsünde entschuldigen, außer das Ansehen geschähe für sehr kurze Zeit und aus größer Entsernung" (L. 4, n.n. 422—424).

"Sind öffentliche Dirnen zu bulben? Nach probabeler Ansicht, ja; nach probabelerer Ansicht, nein. Muß ein Beichtvater, ber sich mit seinem Beichtkinde unzüchtig vergangen hat, den Umstand, daß es sein Beichtkind war, in der Beichte angeben? Nach probabeler Ansicht, ja; nach probabelerer Ansicht, nein, denn diese Sünde ist weder Blutschande, da keine [geistige] Berwandtschaft zwischen Beiden besteht, noch ist sie ein Sakrileg, da dem Bußsfakramente badurch keine Unehre zugefügt wird" (L. 4, n.n. 434. 451).

"Ein Ordensmann, der mit seinen Händen bei einem Andern einen Samenserguß hervorruft, begeht ein Sakrileg, auch wenn er dies ohne eigene Ergöhung thut. Ehelicher Beischlaf in der Kirche ist nach probabelerer Ansicht ein Sakrileg, außer die Thesleute seien in Gefahr der Unenthaltsamkeit oder sie seien längere

<sup>1</sup> Aus solchen Anschauungen heraus sind die ultramontanen Lex HeinzesBestrebungen zu erklären. Die Herren Roeren und Genossen sind — Liguorianer.

Zeit, 10 ober 20 Tage, in der Kirche eingeschlossen" (L. 4, n.n. 457. 458).

"Es ift eine große Streitfrage, worin die Sodomie eigentlich besteht. Ginige fagen, sie bestehe im unnatürlichen Beischlaf (concubitus ad indebitum vas) zwischen zwei Personen verschiebenen, Undere zwischen zwei Personen gleichen Geschlechts. Beide Ansichten find probabel, und bei beiden Ansichten kommt das befondere Mißverhältniß jum Ausdrud, das die Sodomie gur Natur hat, die für ben Beugungsatt ein Doppeltes verlangt: die Berichiedenheit ber Geschlechter und die richtige Urt des Beischlafs. Die zweite Unficht, welche bas Befen ber Sobomie in ber fleischlichen Bereinigung zweier Berfonen gleichen Geschlechts bestehen läßt, ift probabeler. Wahre Sodomie ift also ber Beischlaf zwischen zwei Frauen, obwohl einige Theologen diesen Beischlaf, auch wenn er im After vollzogen wird, unechte Sodomie nennen, da ein wirklicher Beischlaf zwischen Frauen nicht ftattfinden fann. Wahre Codomie ift ferner jede fleischliche Bermischung zwischen zwei Personen bes gleichen Geschlechts, fei es, daß sie im After (in vase praepostero) oder sonst wo stattfindet."

"Der Beischlaf, den ein Mann im After der Frau vollzieht, ift unechte Sodomic. Geschicht der Beischlaf zwischen ben Beinen, Armen ober anderen Körpertheilen ber Frau, fo kann man es einen gewissermaßen angefangenen Beischlaf nennen. Gin Mann alfo, ber mit einer Jungfrau den Beischlaf in unnatürlicher Weise vollzieht, begeht zwei Sunden: eine Unguchtsfunde, und eine Sunde wider die Natur. Erkennt der Beichtvater, daß bei einer Frau der Beischlaf in unnatürlicher Beise vollzogen worden ift, so braucht er nicht zu fragen, an welchem Körpertheil bies geschah. Ift ber im Mund vollzogene Beischlaf eine befondere Urt von Beischlaf? Ginige fagen es; probabeler scheint es aber, zu fagen: wenn ein Mann ben Beischlaf im Munde einer Frau vollzieht, so ift das ein begonnener Beischlaf (copula inchoata), wenn im Munde eines Mannes, so ift es Sodomie. Was für eine Sünde ift der Beischlaf mit der Leiche einer Frau? Es ist weber eigentlicher Beischlaf noch Bestialität, fondern Selbstbefledung mit dem Bang jum Beischlaf" (L. 4, n. 466).

"Ist eine Selbstbefleckung, die dadurch entsteht, daß man einen schlafenden Anaben, ein schlafendes Weib oder die Geschlechtstheile eines Thieres berührt, verschieden von der gewöhnlichen Selbst-

befleckung? Nach der wahrscheinlichern Meinung: nein. Muß bei der Sodomie angegeben werden [in der Beichte], ob man der thätige ober leidende Theil war? Ginige fagen nein; richtiger scheint es aber zu sein, diesen Unterschied anzugeben, da beim thätigen Theil leichter Selbstbefledung eintritt, als beim leidenden" (L. 4, n. 467, 468).

Drei Ansichten führt Liquori an über die Frage, ob Sodomie zwischen Verwandten zugleich Blutschande sei. Er entscheidet fich für die "probabelere", daß innerhalb der 4 ersten Bermandtschaftsgrade Sodomie immer auch Blutschande sei (L. 4, n. 469.

Sodomie wird von ber Kirche bestraft, indem der Sodomit "dem weltlichen Arm übergeben", d. h. getöbtet wird. "Damit die festgesetzten Strafen eintreten, schreibt Liguori, ist erforderlich, daß der sodomitische Aft vollendet wurde, d. h. daß ein Samenserguß innerhalb bes widernatürlichen Gefäßes wirklich ftattgefunden hat, und daß der Alt zwischen Männern vor sich ging; denn der sodomitische Beischlaf zwischen Mann und Frau ist feine echte Sodomie" (L. 4, n. 470).

"Bur Bestialität wird auch der Beischlaf mit dem als Mann ober Weib erscheinenden Tenfel gerechnet, der außerbem auch ein Alt des Aberglaubens ift. Begeht derjenige, der sich mit dem Teufel in Gestalt einer verheiratheten Frau, einer Nonne oder einer Berwandten fleischlich vermischt, zugleich Chebruch, Sakrileg oder Blutschande? Nach sehr probabeler Ausicht nein, wenn sich nämlich der Betreffende an dem Weib-Teufel nicht ergött, weil er Ronne u. f. w., sondern nur weil er schön ift" (L. 4, n. 475).

"Die Selbstbefleckung bei Entmannten und Anaben unterscheidet sich, obwohl sie keinen eigentlichen Samen haben, nicht von der Selbstbefleckung Erwachsener. Das Durchsickern (distillatio) ift die Absonderung einer Fluffigkeit, Die zwischen Urin und Camen fteht (mit dem sie die Farbe und Alebrigkeit gemein hat), und die ohne bas ungeheure Luftgefühl (ingens delectatio) bes Samensergusses vor sich geht. Sie ift feine eigentliche Selbstbefleckung. Die Frage ift, ob eine freiwillig hervorgerufene Distillatio eine Tobsünde ist? Man muß unterscheiden: geschieht sie mit bemerkenswerther Erregung des sinnlichen Triebes, so ist sie ohne Zweifel eine Todsünde; ebenso wenn die Absonderung sehr reichlich war, weil eine reichliche Absonderung kaum ohne Erregung der sinnlichen Triebe vor sich geht. Ist Beides nicht der Fall, so ist die Distillation keine Todsünde" (L. 4, n. 476. 477). "Ist, nach dem Urtheil von Nerzten, der Samen verdorben, so ist es ohne Sünde erlaubt, ihn durch Heilmittel zu entsernen, auch wenn zu gleicher Zeit guter Samen mit abgehen sollte. Wird aber durch diese Heilmittel ein Lustgefühl erregt, so ist die Abtreibung des schlecht gewordenen Samens nicht erlaubt. Niemals ist diese Entsernung des Samens durch Berührungen mit den Händen erlaubt, denn solche Berührung richtet sich immer auf Erregung des Lustgefühls" (L. 4, n. 478).

"Wenn eine Selbstbesleckung im Schlafe anfängt und die Samensergießung im halbwachen Zustand sich vollzieht und dabei ein nicht ganz bewußtes Lustgefühl sich einstellt, so sündigt man nicht schwer. Beginnt die Samensergießung im Schlaf und vollendet sie sich im wachen Zustand, so ist man, vorausgesetzt, daß die Gefahr der Einwilligung in das Lustgefühl ausgeschlossen ist, nicht verspslichtet, die Samensergießung zu verhindern. Man soll sich aber bekreuzen und die heiligsten Namen Jesus und Maria anrusen, damit man nicht sündige" (L. 4, n. 479).

"Der Gesundheit oder eines andern ehrbaren Zweckes wegen ist es erlaubt, den Eintritt einer natürlichen Samensergießung zu wünschen, wenn nur der Wunsch nicht die Wirkursache der Selbstsbesleckung wird. Wer voraussieht, daß bei Verrichtung einer erslaubten Handlung Selbstbesleckung oder Distillation bei ihm eintreten wird, die aber nicht beabsichtigt ist, braucht deshalb diese Handlung nicht zu unterlassen, vorausgesetz, daß die Gefahr der Einwilligung in das Lustgesühl ausgeschlossen ist. So darf ein Priester trotz der Gefahr der Selbstbesleckung die Beichte von Frauen hören und dem Studium der Moraltheologie obliegen" (L. 4, n. 480. 481).

Rigel an den Geschlechtstheilen gestattet Liguori durch Kraten und Berührungen zu milbern, auch wenn möglicherweise badurch Selbstbefledung entsteht. Besser und tugendhafter sei es

<sup>1</sup> Es ist beachtenswerth, welche Folgen Liguori dem Beichthören und dem Studium der Moral zuschreibt.

allerdings, diesen Kipel zu ertragen (L. 4, n. 483). Im Homo apostolicus (Tr. 9, n. 34) macht Liguori zu diesem Gegenstand die Bemerkung: "Jungen Mädchen, die sich unter dem Vorwande der Milderung eines Kipels an den Geschlechtstheilen durch Berührungen selbstzubesleden pflegen, schenke man sin der Beichtel nicht Glauben sin Bezug auf die Milderung dieses Kipels. Denn, wenn man sie genau ausfragt (si diligenter examinentur), stellt sich heraus, daß dieser Kipel sehr häusig durch unzüchtige Gebanken oder Berührungen hervorgerusen worden ist."

"Sind Aerzte, die in eine, bei Behandlung von Frauen entstandene Selbstbesleckung einige Male eingewilligt haben, verpflichtet, ihren Beruf aufzugeben? Nach probabeler Ansicht sind sie nicht dazu verpflichtet, wenn sie sich mit geeigneten Schuhmitteln verssehen. Das Gleiche gilt von den Pfarrern, die beim Beichthören von Frauen derselben Schwäche unterlegen sind. Unterliegen solche Personen [Aerzte, Pfarrer] aber fast immer, so müssen sie unter allen Umständen ihren Beruf aufgeben" (L. 4, n. 483).

Um diesen widerwärtigen Gegenstand nicht an einer andern Stelle abermals berühren zu mussen, lasse ich gleich hier folgen, was Liguori über die Ehe aussührt. In der Haringer'schen Ausgabe umfaßt die Abhandlung 322 Seiten (6, 136—458).

Liguori beginnt mit der Verlobung: "Die Verlobung verpflichtet unter Todfünde zur Eingehung der Ehe, und zwar so bald als möglich; wer die Verlobung ohne genügenden Grund aufhebt, kann vom kirchlichen Richter durch kirchliche Strafen gezwungen werden, die versprochene Ehe einzugehen" (L. 6, n.n. 845. 846).

"Gelten Küfse und keusche Berührungen unter Brautleuten für Todsünden?" Die erste Ansicht sagt, es seien nur läßliche Sünden, auch wenn dabei eine fleischliche Ergözung beabsichtigt sei und eine Erregung der geschlechtlichen Triebe ersolge, vorausgesetzt, daß die Gesahr der Selbstbesteckung und der Bereitwilligkeit zum Beischlaf ausgeschlossen sei. Die zweite bei weitem probabelere und zu besolgende Ansicht lehrt, solche Dinge seien den Brautleuten so gut wie allen Anderen verboten. Küsse und Umarmungen, die der Landessitte entsprechen, sind Brautleuten zuweilen gestatet, nur

bürfen solche Handlungen nicht heftig sein und nicht lange anshalten" (L. 6, n. 854).

"Dürsen Brautleute sich auf ben zukünftigen Beischlaf freuen? Nein. Anders verhält es sich mit dem Verlangen, womit der Bräutigam nach dem zukünftigen Beischlaf begehrt. Das ist erlaubt. Weil der Wille auf einen zukünftigen Gegenstand gerichtet ist, kann er ihn verlangen unter den Umständen, die den Gegenstand für ihn erlaubt machen. Aber weil bei einem solchen Verlangen stets die Gefahr der Ergöhung vorhanden ist, so sind Verlobte sehr zu ermahnen, daß sie solches Verlangen meiden" (L. 2, n. 24).

"Läßt sich eine Braut von einem Andern unkeusch berühren durch Umarmungen oder Küsse, so kann der Bräutigam von der Berlobung zurücktreten; aber nicht umgekehrt, denn, wenn auch der Bräutigam so etwas thut, so ist das für die Braut keine Unehre und keine Aenderung der Berhältnisse von Belang. Bergeht sich die Braut vor oder nach der Berlobung mit einem Andern sleischslich, so kann der Bräutigam zurücktreten, nicht aber umgekehrt, wenn sich der Bräutigam so vergangen hat" (L. 6, n.n. 860. 861).

"Sind Braut ober Bräutigam verpflichtet, heimliche Fehler, die für den Rücktritt genügen, zu offenbaren? Sind die Fehler berartig, daß sie die Berbindung verberblich machen murben, wie Infamie, Aussatz, Syphilis, so ist ihre Offenbarmachung Pflicht. Machen die Fehler die Verbindung nicht verderblich, sondern nur weniger begehrenswerth, so liegt die Pflicht fie zu offenbaren nicht vor. So braucht eine Braut, die für reich, adelig, schön und jungfräulich gilt, nicht zu fagen, daß sie in Wirklichkeit arm, burgerlich, häßlich und verführt ift. Sie fann, von ihrem Bräutigam darüber befragt, zweibeutig antworten. Diana fügt bingu, eine Braut könne ohne Sünde, oder doch ohne Todfünde, Runftmittel anwenden, um zu verhindern, daß ihr Bräutigam bemerkt, sie sei nicht mehr Jungfrau" (L. 6, n.n. 864. 865). "Bietet sich nach Abschluß ber Berlobung eine Gelegenheit für den Bräutigam mit einer andern, viel reicheren Braut sich zu verloben, so würde ich nicht wagen, ihn zu verurtheilen, wenn er mit der zweiten sich verlobt, da er zur Aufrechthaltung bes erften Berlöbniffes nicht unter großem Schaben verpflichtet ift" (L. 6, n. 876).

"Die Che ist bas Sakrament, wodurch ein Mann und ein Weib

fich gegenseitig ihre Leiber rechtmäßig übergeben zum gemeinschaftlichen Leben, zur Kindererzeugung und als Heilmittel gegen die Begehrlichkeit. Die Materie dieses Sakraments sind die Leiber der beiden Eheschließenden, die Form sind die Worte oder die Zeichen wodurch, die Einwilligung in die Uebergabe ausgedrückt wird"! (L. 6, n.n. 879. 880).

"Drei Arten von Zwecken lassen sich bei der Ehe unterscheiden: innere wesentliche Zwecke, innere zufällige Zwecke und äußere zufällige Zwecke. Es giebt zwei innere wesentliche Zwecke: die gegenseitige Uebergabe mit der Verpflichtung zur Leistung der ehelichen Pflicht und das unlösliche Eheband; ebenso giebt es zwei äußere zufällige Zwecke: die Kindererzeugung und das Heilmittel gegen die Begehrlichkeit. Die äußeren unwesentlichen Zwecke sind zahlreich, z. B. Herbeisührung des Friedens zwischen Familien, Genuß der Wollust u. s. w." (L. 6, n.n. 882).

"Ift es erlaubt, die Leiftung der ehelichen Pflicht gu berlangen, wenn man an Aussatz, Schwindsucht, Spphilis ober an einer andern ansteckenden Krankheit leidet? An und für sich ist es nicht erlaubt; doch ist die Ansicht probabel, daß, wenn die Rrankheit langewährend ift, es nicht unerlaubt ift, die Leiftung ber ehelichen Pflicht zu erbitten, wenn eine begründete Urfache vorliegt, 3. B. Vermeidung der Unenthaltsamkeit. Wer aber mit der Suphilis ober mit einer ähnlichen Krankheit behaftet diese Leistung erbittet, muß vorher den andern Theil von seiner Rrankheit in Renntniß feten" (L. 6, n. 909). "Gine Frau, die an Beißfluß leidet, darf die eheliche Pflicht von ihrem Manne nicht erbitten, obwohl mir ein Arzt versichert hat, daß der Beischlaf in diesem Buftand weber ber Frau noch dem Manne schade. Ginige Theologen fagen auch, die Leiftung der ehelichen Pflicht nach dem Mittageffen fei unerlaubt, weil es wegen der Berdanung Schaden bringen könne. Der heilige Antonin berichtet sogar, daß Jemand aus biefem Grunde schwindfüchtig geworden fei. Aber wenn bas

¹ Die katholische Theologie unterscheibet bei jedem Sakrament zwei wesentliche Bestandtheile: die "Materie" (materia) und die "Form" sorma bes Sakramentes; vglch. unten S. 158. Die Ese ist das einzige unter den 7 Sakramenten, das nicht vom Priester gespendet wird, sondern das sich die Eseschenden gegenseitig spenden.

wahr ware, waren fast alle Cheleute schwindsüchtig. Die Merzte, die ich gefragt habe, bestreiten, dat irgendwelcher Schaben damit verbunden sei. Deshalb mage ich einen Chegatten nicht zu tadeln, der nach dem Mittageffen die Leiftung der ehelichen Pflicht fordert; denn gewöhnlich üben die Cheleute nach dem Mittag= ober Abendessen den Beischlaf aus. Zweifelhaft ift, ob der Mann die eheliche Pflicht von seiner Frau fordern kann zur Zeit, da sie stillt. Einige verbieten es; gewöhnlich aber wird es erlaubt. Den Beischlaf aus bloger Wolluft ausüben, ift unerlaubt; aber es ift feine Tod- fondern nur eine lägliche Gunde. Es ift aber gar feine Sünde, wenn die Chegatten hauptfächlich die Rindererzeugung beabsichtigen und das Wollustgefühl nur benuten, um sich für ben Beischlaf mehr anzuregen. Sanches [Jefuit] hält es nicht für eine Todfünde, wenn ein Chegatte fich dadurch jum Beischlaf anregt, daß er, ohne schändliche Begierde an die Schönheit einer fremden Person denkt. Aber weil dies sehr gefährlich ift, ift es nicht zu erlauben. Ich halte es auch nicht für erlaubt, sich durch Anschauen von Bildern von Personen andern Geschlechts zum Beischlaf anguregen, besonders wenn es Heiligenbilder sind, was mit Recht für schwer sündhaft gilt" (L. 6, n.n. 910. 911. 913).

"Ist es einem Chemann erlaubt, sich in Gedanken an dem Beischlaf anderer Cheleute zu ergößen, um sich selbst anzuregen zum Beischlaf mit seiner Frau?" Nach Anführung der Gründe für und gegen — erstere sind in größerer Zahl — sagt Liguori: "Da ich diese Frage sonst von Niemand erörtert sehe, so überlasse ich die Entscheidung Weiseren" (L. 6. n. 914).

"Sündigt ein Shemann schwer, der den Beischlaf im After beginnt, mit der Absicht, ihn an dem natürlichen Orte (in vasse debito) zu vollenden? Einige verneinen es, die gewöhnlichere und wahrere (!) Ansicht bejaht es aber. Ift es eine Todsünde, wenn der Mann sein Glied am After der Frau reibt (perfricare virilia eirca vas praeposterum uxoris)? Sanchez [Jesuit] und Andere verneinen es, weil eine Berührung des Afters nicht den sodomitischen Beischlaf bezweckt; richtiger ist es, die Frage zu bejahen, da eine solche Berührung nicht ohne sodomitische Neigung geschehen kann" (L. 6, n. 916).

Mehr als zwei Seiten widmet Liguori der Frage, welche Körper-

haltung während des Beischlases erlaubt sei: ob stehend, sitzend, liegend, von der Seite, von hinten. Er kommt zu der Entsicheidung, daß keine noch so unnatürliche Körperhaltung schwer sündhaft sei. Die Hauptsache dabei sei, daß der Samen nicht versloren gehe, das geschehe aber nur selten, auch bei ganz unnatürslichen Stellungen. "Das haben mir Viele gestanden, die sich bei mir in der Beichte anklagten, daß sie den Beischlaf von rückwärts vollzogen hätten" (L. 6, n. 917).

"Ift es für Chegatten eine Tobsünde, die Samensergießung nach schon begonnenem Beischlaf zu verhindern"? Liquori unterscheidet: geschieht es mit llebereinstimmung ber Ghegatten und ohne Gefahr, daß Samen vergeudet werde, so ist es feine Todsunde; geschieht es nur von einem Chegatten, gegen den Willen des anbern, so ift es eine schwere Gunde. "Ift die Samensergiegung bei der Frau schon erfolgt, so darf sich der Mann ohne Todsünde nicht zurudziehen. Db die Frau eine Tobsunde begeht, wenn fie fich nach erfolgter Samensergießung bes Mannes gurudgieht, ift zweifelhaft. Die erste Unsicht bejaht, benn auch ber weibliche Samen sei zur Zeugung nöthig. Die zweite gewöhnlichere Ansicht verneint, weil der Samen des Weibes zur Zeugung nicht nöthig fei. Rach dieser Ansicht braucht also ber Mann nach ber eigenen Samensergießung nicht auf die Samensergießung der Frau zu warten; er tann aber den Beischlaf so lange fortseten, bis auch die Samensergießung der Frau erfolgt ift, denn sie gehört gur Bollständigkeit bes Beischlafes. Obwohl aber die zweite Ansicht die gewöhnlichere und probabelere ift, halte ich doch dafür, daß die erste Ansicht acnügend probabel und beshalb (!) in der Pragis zu befolgen fei" (L. 6, n. 918).

"Darf die Frau sich selbst durch Berührungen zur Samensersgießung bringen, wenn der Mann sich vor ihrer Samensergießung schon zurückgezogen hat? Nach der gewöhnlichern Ansicht, ja. Alle Theologen gestatten auch Ehefrauen, die weniger leidenschaftlich sind (quae frigidioris sunt naturae), sich durch Berührungen vor dem Beischlaf aufzuregen, damit sie im nachfolgenden Beischlaf den Samen ergießen können" (L. 6, n. 919).

Lange Untersuchungen — in ber Haringer'schen Ausgabe füllen sie 10 Seiten — stellt Liguori darüber an, zu welcher Zeit der

Beischlaf erlaubt sei: ob an Sonn- Fest- oder Fasttagen, ob während der Schwangerschaft und während der Menstruation, ob unmittelbar nach der Entbindung (L. 6, n. 921—827).

"Ift ber Chemann verpflichtet, zuweilen die eheliche Pflicht gu erbitten? Un und für sich, nein; wenn aber die Frau ftillichweigend zu erkennen giebt, daß sie die Leistung der ehelichen Pflicht wünscht, so ift ber Mann gur Bitte verpflichtet. Wegen bes größern weiblichen Schamgefühls find solche stillschweigend kundgegebene Buniche als wirkliche Bitten anzusehen. Da die Manner sich nicht schämen, ausdrücklich um die Leiftung ber ehelichen Pflicht zu bitten, so braucht die Frau die eheliche Pflicht nicht zu leisten, so lange nicht der Mann ausdrücklich darum bittet. Es giebt aber hier auch Ausnahmen, wenn 3. B. die Frau sehr großes Ansehen besitt oder unbändigen Charafters (ferae conditionis), und ber Mann gaghaft und voll Schen ist" (L. 6, n. 928). "Darf ein Chetheil, ber wegen eines Gelübdes oder wegen Berwandtschaft verhindert ift, die ebeliche Pflicht zu fordern, sie doch fordern nach Schließung ber Che? Die gewöhnliche Ansicht bejaht die Frage, wenn für diesen Chetheil die Gefahr der Unenthaltsamkeit vorliegt. Auch kann er sich, wenn der andere Chetheil zur Erbittung der ehelichen Pflicht ju schüchtern ift, selbst bagu anbieten. Wie oft barf er bas thun? Sanches gestattet es viermal im Monat; richtiger wird man sich aber babei nach ben Umständen richten, nämlich nach ber größern ober geringern Neigung des Andern gur Wolluft" (L. 6, n. 930).

Unzüchtige Berührungen und Blicke unter Shegatten sind "nach der gewöhnlichen und wahreren (!) Ansicht" nicht schwer sündhaft. "Wie aber, wenn die Shegatten voraussehen, daß aus solchen Berührungen Selbstbesleckungen folgen werden? Darüber sind die Ansichten verschieden. Die erste Ansicht hält solche Berührungen für gänzlich schuldloß, wenn die Selbstbesleckung nicht beabsüchtigt wird und die Berührung nicht berartig ist, daß sie als Beginn der Selbstbesleckung betrachtet werden muß, wie z. B. den Finger längere Zeit (morose) innerhalb des weiblichen Gesäßes hin und herzubewegen. Die zweite Ansicht unterscheidet: solche Berührungen sind schwer sündhaft, wenn die Selbstbesleckung vorausgesehen wird, sonst nicht. Die dritte Ansicht erklärt alle solche Berührungen, ob sie

nun mit ber Gefahr ber Besleckung verbunden sind ober nicht, für Tobfünden" (L. 6, n.n. 933. 934).

"Ist es stets eine Tobsünde, wenn der Mann sein Glied in den Mund der Frau steckt? Sanchez [Jesuit] und Andere verneinen es. Richtiger ist aber die bejahende Ansicht, da wegen der Wärme des Mundes die nächste Gesahr zur Selbstbesteckung vorliegt und weil diese Handlung eine neue Art widernatürlicher Unzucht zu sein scheint. Geschieht es nur oberstächlich, oder thut es der Mann nur, um sich für den natürlichen Beischlaf zu erregen, so entschuldigen es Einige. Ich halte aber dafür, daß diese Entschuldigungen nicht gelten. Sanchez erklärt es auch für Todsünde, wenn der Mann während des Beischlases seinen Finger in den After der Frau steckt, weil das sodomitische Begier sei. Ich glaube aber, daß an und für sich diese Begier in der Handlung nicht liegt. Uebrigens sind Eheleute, die so etwas Häsliches thun, stets hestig sin der Beichtel zu tadeln" (L. 6, n. 937).

"Ist es eine Tobsünde, wenn Gheseute sich in Gedanken an einem vergangenen oder zukünstigen Beischlaf ergöhen, während sie im Augenblick den Beischlaf nicht ausüben können? Die erste Anssicht bejaht; die zweite gewöhnlichere verneint; die dritte unterscheidet: geschieht die Ergöhung ohne Erregung der Geschlechtstriebe, so ist sie keine Todsünde, geschieht sie mit dieser Erregung und unter Rihel der Geschlechtstheile, so ist sie Todsünde. Mein eignes Urtheil sautet: geschieht die Ergöhung mit geschlechtstheile, so ist sie Tregung, aber ohne den wollüstigen Liel der Geschlechtstheile, so ist sie keine Todsünde. Eheleute sind aber eindringlich zu ermahnen, dieser Ergöhung sich nicht zu überlassen" (L. 6, n. 937).

"Darf der Mann die Frau aus dem Hause jagen (expellere a domo), wenn sie die versprochene Mitgist nicht eingebracht hat? Einige Theologen bejahen es; nach der probabeleren Ansicht darf er es aber nicht. Ist der Mann aber verpslichtet, die Frau zu ernähren, wenn sie ihre Mitgist nicht eingebracht hat? Gewöhnslich verneinen die Theologen diese Frage" (L. 6, n. 939).

"Begeht die Frau eine Tobsünde, wenn sie ein oder das andre Mal dem Mann die Leistung der ehelichen Pflicht abschlägt? Die erste Ansicht [ber sich Liguori selbst zuneigt] verneint, besonders wenn der Mann gütig oder zaghaft (benevole aut remisse) bittet, oder wenn er unbescheiben ist, 3. B. wenn er nach dreimaligem Beisschlafe in einer Nacht, noch ein viertes Mal bittet. Einige sagen sogar, es sei keine Todsünde, wenn die Frau dem Manne, der im Monat fünsmal um den Beischlaf bittet, ihn einmal abschlage. Dieser Ansicht kann ich aber nicht zustimmen, da es sehr bescheiden vom Manne ist, im Monat nur fünsmal darum zu bitten. Auch scheint es nicht sündhaft, wenn die Frau die Erfüllung der Bitte des Mannes für kurze Zeit hinausschiedt, z. B. bis zur Nacht, oder in der Nacht bis zum Morgen. Hat die Frau aber am Tage die eheliche Pflicht geleistet, so darf sie sie in der Nacht nicht verweigern" (L. 6, n. 940).

Aehnliche Erörterungen über den Beischlaf setzt Lignori noch seitenlang fort (L. 6, n. 941—955); ich muß der Kürze wegen auf sie verweisen (Haringer, 6, 279—293).

"Darf ein vergewaltigtes Mädchen, um die Empfängniß zu verhindern, den männlichen Samen entfernen? Einige besiahen est; richtiger wird es aber verneint; denn der einmal im Mutterschoos befindliche Samen ist im friedlichen Besitz des Mutterschoos [beati possidentes]; entfernt ihn ein Beib, so fügt sie dem menschlichen Geschlecht ein Unrecht zu, indem sie seine Fortpslanzung hindert. Bohl aber darf — ja ich süge hinzu, muß ein vergewaltigtes Mädchen sich umdrehen, um den Beischlaf zu unterdrechen, auch wenn der männliche Samen dabei verloren geht" (L. 6, n. 954).

Ehebruch ist nach kanonischem Recht ein Grund, sich vom schuldigen Theil "in Bezug auf Tisch und Bett" — wie der Ausstund lautet, zu trennen. Liguori stellt nun die Frage, ob auch der ohne Samensergießung erfolgte ehebrecherische Beischlaf diesen Grund abgebe? "Die erste Ansicht bejaht, die zweite probabelere Ansicht verneint, denn vollendeter Beischlaf (fornicatio in suo genere perfecta) ist nur bei Samensergießung vorhanden" (L. n. 962).

"Geschlechtliches Unverwögen macht nach kanonischem Recht eine She nichtig. Dies Unverwögen entsteht: durch Bergauberung (ex malesicio), durch geschlechtliche Unlust (ex frigiditate), durch Mißverhältniß der Geschlechtstheile (ex improportione). Das durch Bergauberung entstandene Unverwögen ist daran erkenntlich, daß die Shegatten zum Beischlaf mit Andern erregt sind, aber vor dem Beischlaf untereinander zurüchschrecken. Kann die Bergauberung

nicht innerhalb von brei Jahren durch menschliche Mittel, durch Gebete, Exorgismen u. f. w. gehoben werden, fo ift die Che nichtig. Die geschlechtliche Unluft besteht barin, daß die Ghegatten für den Beischlaf mit einander nicht erregt werden; auch in diesem Falle ist eine dreijährige Versuchszeit gestattet (vglch. unten S. 377); bleibt dieser Versuch ohne Erfolg, so ist die Che nichtig. felbe Wirkung [Nichtigkeit ber Ghe] kann auch eintreten, wenn beim Manne wegen zu großer Site bie Samensergiegung ftets zu früh eintritt. Nach probabeler Ansicht sollen aber solche Cheleute, falls fie jung find, nicht getrennt werden, ba biefe Site im Laufe ber Zeit fich abfühlt und bann konnen fie ben Beischlaf vollziehen. Auch der Etel vor der häflichkeit der Frau, die beim Manne die zum Beischlaf nöthige Erregung verhindert, während fich diefe Erregung einem schönen Beibe gegenüber einftellt, kann Grund fein für die Nichtigkeit der Che. Migverhaltnig der Geschlechtstheile ift vorhanden, wenn die Frau so eng gebaut ift, daß der Mann nicht eindringen kann. Muß die Frau, trot der vor bem firchlichen Richter erfolgten Chescheidung, zu ihrem erften Manne zurückfehren, wenn ihre Geschlechtstheile durch häufigen Beischlaf mit bem zweiten Manne für ben erften paffend geworden find? Mehrere Theologen bejahen die Frage mit Rücksicht auf das kanonische Recht (C. Fraternitas & Similiter de frigid.), andre verneinen fie" (L. 6, n. 1096-4099).

"Fft eine zu eng gebaute Chefrau verpflichtet, sich, unter Gefahr einer schweren Krankheit, operiren zu lassen, bamit sie zum Beischlaf fähig wird? Die erste Ansicht bejaht, die zweite vereneint, die dritte stellt die Berpflichtung für den Fall auf, daß der Eingriff zwar mit Beschwerden und Schmerzen, aber nicht mit Todesgefahr und schwerer Krankheit verbunden sei" (L. 6, n. 1099).

"Jst eine Chefrau verpflichtet, sich mit einem Werkzeug einen Schnitt machen zu lassen, wenn der Shemann wegen ihrer Jungfernshaut (claustrum virginale) den Beischlaf mit ihr nicht vollziehen kann? Alle Theologen sind darüber einig, daß sie es darf. Muß sie es aber? Einige verneinen es, weil die Schwierigkeit nicht auf ihrer Seite, sondern auf Seite des Mannes liegt; es genügt also, wenn sie ihren Leib zur Erschließung auf die natürliche Weise dars bietet, zu einer außergewöhnlichen Art ist sie nicht verpflichtet.

Nach probabelerer Ansicht ist sie aber bazu verpslichtet. Denn, ein solcher Schnitt kann leicht und ohne bas Schamgefühl zu verletzen, von der Braut selbst oder von dem Manne gemacht werden; die Beschwerde, die dabei empfunden wird, ist nicht außergewöhnlich, sie ist allen Bräuten gemein. Hat also eine Frau durch die Ehesschließung das Recht auf den Beischlaf eingeräumt, so ist sie auch verpslichtet, sich dazu geeignet zu machen, wenn der Mann wegen Schwächlichkeit den Beischlaf sonst nicht aussühren kann" (L. 6, n. 1100).

Die gewaltsame Entsührung (raptus) ist nach kanonischem Recht ein trennendes Ehehinderniß: "Damit dies Ehehinderniß einstrete, ist ersorderlich: daß die Frau von Ort zu Ort, oder doch von einem Haus in ein anderes entsührt werde; es genügt also nicht, daß sie von einem Zimmer in's andere geschleppt werde; auch wenn sie dort vergewaltigt wird. Ferner muß die Entsührung der Ehe wegen geschehen, nicht aus einer andern Ursache, z. B., um die Wollust zu befriedigen" (L. 6, n. 1107).

Aus der Abhandlung über das "Siebente Gebot": "If ein Geistlicher verpflichtet, von seinem Ueberfluß den Armen zu Hülfe zu kommen? Einige leugnen es und sagen, ein Geistlicher könne seinen Uebersluß nach Belieben verwenden entweder für die Armen oder für andere fromme Zwecke, denn es genüge, wenn er ihn zum Gottesdienst verwendet und ihn nicht verschleudert. Ausgenommen scheint mir aber, wenn sehr bedürstige Arme vorhanden sind; dann darf ein Geistlicher seinen Uebersluß nicht für andere fromme Zwecke verwenden, sondern muß ihn den Armen austheilen. Bischöfe und Pfarrer sind verpflichtet, nach solchen Armen zu forschen, nicht aber andere geistliche Pfründenbesitzer" (L. 4, n. 491).

An Busenbaums Sat, daß berjenige, der sich in äußerster Noth befindet, so viel von fremden Eigenthum nehmen darf, als er zur Bewahrung vor dem Hungertode nöthig hat, schließt Liguori die Frage an, ob auch ein vornehmer Mann, der sich schäme, zu betteln oder zu arbeiten, von fremden Eigenthum sich aneignen dürfe? Er bejaht sie, wenn die Scham so groß ist, daß der vornehme Mann lieber sterben will, als betteln oder arbeiten (L. 4, n. 520).

Beitläufig erörtert Liguori, wie hoch der Betrag sein musse,

bamit das Stehlen zur Todsünde werde (L. 4, n. 526-532)': "Es ift eine Tobfunde, einem Bettler einige Pfennige ju ftehlen, nach Einigen 50, nach Andern 25 Pf.; einem Arbeiter 1 M.; einem mäßig bemittelten Manne 1 M. 80; einem wohlhabenden 2,60 M.; einem fehr reichen Raufmann 5 M.; einer fehr reichen Genoffenschaft 7,60 M.; einem König 10 M. Wenn es eine Todsünde ist 2 M. auf einmal zu stehlen, so begeht berjenige, welcher berselben Berson zu verschiedenen Zeiten oder mehreren Personen zur selben Beit kleinere Beträge ftiehlt, erft bann eine Tobfunde, wenn bie Beträge 3 M. ausmachen; und wenn er mehrere Personen zu verschiedenen Zeiten bestiehlt, erft bann, wenn die Beträge 4 M. ausmachen Wenn zwischen ben einzelnen kleinern Diebstählen, von benen feiner 2 M. beträgt, ein Beitraum von zwei Monaten liegt, so sind fie nicht zusammenzurechnen. Es ist teine Todsunde, Semand eine beliebig große Summe zu stehlen, wenn man beabsichtigt, in furzer Beit, z. B. in einer Biertelftunde (!), Die gange Summe, oder doch soviel von ihr zurudzugeben, daß das Uebrigbleibende nicht mehr eine genügende Materie für eine Tobsünde ausmacht".

"Ist es erlaubt, Trauben, Aepfel, Birnen in fremden Weinund Obstgärten zu essen? Liguori erklärt die bejahende Ansicht für "genügend probabel" (L. 4, n. 529), nur müßten die Früchte an Ort und Stelle verzehrt werden; sie aus den Obstgärten hinaustragen und dann essen, sei nicht erlaubt. Diese Erlaubniß ertheilt Liguori auf Grund des Alten Testaments: "Im Weinberg deines Nächsten verzehre so viele Trauben als du willst; nimm aber keine mit hinaus" (Deuter. 23. 24)!

"Bei wiederholten kleinern Diebstählen wird, nach der Ansicht Vieler, das Stehlen erst dann zur Todsünde, wenn die gestohlenen Beträge zusammengerechnet das Doppelte von dem ausmachen, was, wenn auf einmal gestohlen, ein schwer sündhafter Diebstahl wäre. Mir scheint es aber richtiger, zu unterscheiden: werden die kleinern Diebstähle zu verschiedenen Zeiten an ein und berselben Berson begangen, oder zur gleichen Zeit an verschiedenen Personen, so genügt zur Todsünde, wenn die gestohlenen Summen zusammengerechnet das Anderthalbsache von dem ausmachen, was, wenn auf einmal gestohlen, ein schwer sündhafter Diebstahl wäre; werden aber die kleinern Diebstähle zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen

Personen verübt, so ist zur Todsünde das Doppelte ersorderlich" (L. 4, n. 530).

"Rleine Stüde von Reliquien stehlen, ist keine Todsünde, außer innerhalb des römischen Gebietes, wo Klemens VIII. und Baul V. auf das Stehlen auch kleinster Theilchen von Reliquien die Exkommunikation gesetzt haben. Handelt es sich aber um eine Reliquie von besonders großem Werthe, 3. B. um Haare der Jungsfrau Maria, so ist das Entwenden auch kleinster Theile eine Todsünde" (L. 4, n. 532).

Un einer andern Stelle wird zunächst ber Sat Busenbaums angeführt: "Ein Sohn sündigt schwer, der seinen Eltern eine bebeutende Summe stiehlt. Rach Leffius ift es aber nicht immer eine Tobfünde, wenn ber Sohn einem fehr reichen Bater 2 ober 3, ober nach Sanches 5 ober 6 Golbstücke (aurei) ftiehlt. Er ift in Diesem Fall auch nicht zum Schabensersat verpflichtet, wenn er nicht etwa den Miterben einen bedeutenden Schaden gufügt." Dann fährt Liguori fort: "Salas bei Lacroir fagt, es sei kein schwerer Diebstahl, wenn ein Sohn dem Bater, der 1500 Goldstücke Gintommen hat, 20-30 Goldstücke ftiehlt; auch Leffing migbilligt dies nicht, falls der Sohn erwachsen ift und das Geld für erlaubte Zwecke verwenden will. Andere fagen, ein Sohn fündige nicht schwer, wenn er seinem reichen Vater 2-3 Goldstücke ftiehlt. Banneg fagt, ju einem ichwer fündhaften Diebstahl eines Sohnes gegenüber einem fehr reichen Bater feien minbeftens 50 Golbftude erforderlich; aber Lugo und Lacroix verwerfen dies, falls es sich nicht um den Cohn eines Fürsten handle, und Solzmann stimmt bem zu und fagt, es sei keine schwere Sunde, einem fehr reichen Vater 10 Goldstücke zu stehlen" (L. 4, n. 543).

Die Frage, ob Steuerhinterzieher sündigen und zum Schadensersat verpslichtet seien, bejaht Liguori "nach der probabelern Ansicht."
Er entwickelt aber die Gründe für die verneinende Antwort viel aussührlicher, als für die bejahende und überläßt es "dem Urtheile Weiserer", zu entscheiden, ob wegen dieser Gründe, "die nicht zu verachten sind", die verneinende Ansicht nicht doch genügend probabel zu nennen sei.

Seine Ausführungen über biefen wichtigen Gegenstand beschließt Liguori mit ben Rathschlägen ber beiben Jesuiten Lugo und

Molina: das Bolk sei zwar zum Steuerzahlen zu ermahnen; nach geschehener Steuerhinterziehung sei es aber von den Beicht- vätern zum Schadensersatz nicht anzuhalten, wenn es probabeler Beise glaube, es habe bei so vielen Steuern schon einmal ungerecht bezahlen müssen, oder es habe für die allgemeinen Bedürsnisse ge- nügend beigetragen (L. 4, n. 616).

"Ift das Bolk verpslichtet, eine Steuer zu bezahlen, über beren Gerechtigkeit Zweifel bestehen"? Mit den Jesuiten Molina und Lugo stellt Liguori den Satz auf: es gäbe überhaupt nur wenige Steuern, die gerecht seien. Bon dieser Boraussehung aus scheint Liguori sich für die Ansicht zu entscheiden: "da das Steuerzahlen eine gehässige Sache ist (res odiosa), so brauche man im Zweisel über die Gerechtigkeit der Steuer nicht zu zahlen." Ganz entschieden spricht er sich für diese verneinende Ansicht aus, wenn die Unsgerechtigkeit der Steuer "probabel" ist (L. 4, n. 617).

"Ist es Christen erlaubt, Türken ober Juden zu bestehlen? Mit Berusung auf ein Dekret der römischen Inquisition vom 23. August 1630 bejaht Liguori die Frage für den Fall, daß die betreffenden Christen sich in türkischer oder jüdischer Gesangenschaft besinden. Dann fährt er fort: "Darf überhaupt jeder Christ das Besithum der Türken entwenden"? Zwei Theologen werden angeführt, die diese Frage verneinen, dagegen aber zehn Theologen, welche die bejahende Antwort "probabel" nennen. Liguori selbst tritt der Besahung bei, "denn mit Grund darf voraußgesetzt werden, daß die christlichen Fürsten, die das Recht haben, die Türken jegslichen Besithumes und aller eroberten Länder zu berauben, den Christen gestatten, die Türken zu bestehlen" (L. 4, n. 525).

L. 4, n. 628. 629 stellt Liguori die Frage, ob, wer den Titus tödten wollte, durch ein Versehen aber den Cajus getödtet hat, oder wer das Haus des Titus in Brand steden wollte, irrthümslich das Haus des Cajus in Brand gesteckt hat, zum Schadenssersatz versschichtet ist? "Busendaum mit der gewöhnlichen Ansicht (eum communi) bejaht die Frage; andere große Theologen versneinen sie. Denn die Pslicht des Schadensersatzes erwächst nur aus einem formellen Unrecht, nicht aus einem bloß materiellen, wie es hier gegen Cajus begangen worden ist."

"Bist du zum Schadensersat verpflichtet, wenn ein Totschlag,

den du begangen hast, einem Andern zugeschrieben wird? Lessius antwortet, daß du zu nichts verpslichtet bist, wenn du den Schaden, der dem Andern erwächst, nicht vorausgesehen hast. Probabeler aber ist die Ansicht, daß du auch in diesem Falle nicht zum Schadensersat verpslichtet bist; denn der Schaden entsteht dem Andern nicht aus deiner Handlung an sich, sondern aus dem irrigen Urtheil der Andern. Selbst wenn du beabsichtigt haben solltest, daß der Todschlag dem Andern zur Last gelegt werde, so bist du nach der probabelern Ansicht nicht ersatzssichtig" (L. 4, n. 635. 636).

Wer in plötslichem Zorn einen Andern getödtet hat, ist zu keinem Schadensersat verpslichtet, weil solch ein Todschlag keine Tods sons dern nur eine läßliche Sünde ist; läßliche Sünden ziehen aber die Schadensersatpslicht nicht nach sich (L. 4, n. 552. 696). Wer einen andern gefordert und ihn im Duell getödtet hat, ist den hinterbliebenen gegenüber zu nichts verpslichtet. Diese Entscheidung stellt Liguori an einer Stelle als die "probabelere" (L. 4, n. 638), an einer andern als "probabel" hin (Homo apostolicus, tr. 10, n. 89).

"Sind reiche Leute, die ihre unehelichen Kinder in Findelshäuser gebracht haben, verpstichtet, die Kosten für den Unterhalt der Kinder den Findelhäusern zu ersetzen? Die erste probabele Ansicht bejaht, weil solche Häuser ausschließlich für Arme gegründet sind." Ueber die zweite Ansicht, welche die Verpstichtung verneint, schreibt Liguori: "Im allgemeinen halte ich diese zweite Ansicht für die probabelere. Denn die Findelhäuser sind nicht bloß für die Armen gegründet worden, sondern auch für die Reichen, die in Gesahr sind, [durch die unehelichen Kinder] ihren guten Kus zu verlieren, und die in dieser Gesahr gewöhnlich eine Fehlgeburt herbeisühren oder das Kind tödten. Diesem Uebel suchen die Findelshäuser zu steuern" (L. 4, n. 656).

"Ist es erlaubt, eine fremde Sache sich anzueignen oder zu behalten, unter der Boraussetzung, der Eigenthümer würde sie, darum gebeten, schenken? Nach der hinreichend gewöhnlichen Ansicht, ja. Genügt ein Schuldner seiner Ersatpflicht, wenn er, seiner Schuld uneingedenk, seinem Gläubiger ein Geschenk macht? Die erste Ansicht, welche die gewöhnlichere und sehr probabel ist, verneint es; die zweite bejahende Ansicht entbehrt auch nicht der Probabilität"

(L. 4, n. 700). "Wer einen Vertrag abschließt unter ben äußeren Reichen bes Bertrages, aber mit bem innerlichen Willen, nicht abzuschließen, ift im Gewissen nicht an ben Vertrag gebunden, außer ber andere Theil hätte seine Berpflichtung icon erfüllt. Jemand schließt einen Vertrag ab unter Kenntnig ber aus bem Bertrage entstehenden Verpflichtung, aber ohne den Willen, die Berpflichtung zu übernehmen. Ist er im Gewissen an die Bertragsverpflichtung gebunden? Die erste Ansicht bejaht; die zweite probabelere verneint die Verpflichtung" (L. 4, n.n. 709. 710).

"Berpflichten Verträge über unerlaubte Dinge, z. B. zur Begehung eines Mordes, eines Chebruchs, eines Diebstahls, einer Unzuchtsfünde? Solange die unerlaubte Sache nicht geleistet ift, ift kein Bertrag und keine Berpflichtung vorhanden. Die Frage ift, ob nach Bollbringung der That eine Berpflichtung gur Gegenleiftung vorliegt? In Bezug auf Freudenmadchen fteht es unter ben Theologen fest, daß sie den Lohn für die Unzucht behalten burfen. So lehrt icon Thomas von Aquin (S. Th. 2. 24e qu. 32, a. 7 ad 2; qu. 62, a. 5 ad 2). Was andere Unthaten angeht, fo find barüber zwei probabele Unsichten. Die erfte berneint die Verpflichtung zur Auszahlung des bedungenen Lohnes. Die zweite probabelere und gewöhnliche Ansicht lehrt, ber für die Unthat ausbedungene Lohn sei auszuzahlen, und der Empfänger burfe ihn behalten. Denn die Unthat ift zwar, insofern fie Unthat ift, keines Lohnes werth, wohl aber insofern fie bem Undern nütlich oder angenehm ist, oder besser, insofern ihre Vollbringung mit Gefahr und Mühe verbunden war. Darf eine Frau behalten, was ein Mann ihr geschenkt hat, damit sie geschlechtlich mit ihm verkehre, auch wenn der Verkehr nachher nicht stattgefunden hat? Lag ein wirklicher Bertrag über ben Geschlechtsverkehr vor, so muß sie das Geschenk zurückgeben, sonft darf fie es behalten" (L. 4, n. 712).

"Ift man verpflichtet, einem Diener, ber mehrere Monate im Jahr krank war, Lohn auszuzahlen? Nach ber wahreren und gewöhnlichen Ansicht, nein; auch ist ber Berr nicht verpflichtet, ben Lebensunterhalt und die nöthigen Rurkoften gu bezahlen, außer vielleicht in einem Ginzelfalle aus Nächstenliebe, wenn ber Kranke in großer Noth ist" (L. 4, n. 864).

"Ein Ordensmann hat von seinem Obern die Erlaubniß erhalten, eine gewisse Summe auszugeben; er verthut sie in versotenem Spiel und mit Freudenmädchen. Hat er durch diese Ausgaben gegen das Gelübbe der Armuth gesündigt und sind er und die Andern verpslichtet, dem Kloster Ersatz zu leisten? Nach der ersten Ansicht, ja; nach der zweiten, die von mehreren gewichtigen Theologen vertreten wird, nein. Ich halte aber die erste Ansicht für die probabelere." Hieran knüpst Liguori die Erörterung weiterer interessanter Fragen: "Ist ein Ordensmann, der beim Spiel eine größere Summe außsetzt, als er dars, verpslichtet, dem Berslierer so viel von dem gewonnenen Betrage wiederzugeben, als dieser Betrag die Summe übersteigt, die er verlieren konnte?" (L. 4, n.n. 873—875).

"Darf Jemand, der einen Andern unbilliger Beise jum Spiel gezwungen hat, seinen Spielgewinn behalten? Die erste Anficht verneint; die zweite, die mir probabeler scheint, bejaht, außer, berjenige, ber jum Spiele gezwungen hat, übertreffe ben Berlierer an Spielkenntniß. In diesem Falle muß, wie ich glaube, der Gewinner soviel herausgeben, als seine größere Spielkenntniß werth ist. Ift es erlaubt, um Gebete ju fpielen, bie ber Berlierer für ben Gewinner verrichten muß? Mit Recht wird die Frage bejaht. Muß der in einem verbotenen Spiel erworbene Gewinn vor dem gerichtlichen Urtheil zurüchgezahlt werden? Nein. Wie aber, wenn ber Gewinner ein richterliches Urtheil verhindert? Verhindert er es burch Bewalt ober Betrug, fo muß er ben Gewinn guruderftatten, fonft nicht. Darf Jemand ben Bewinn aus verbotenem Spiel behalten, wenn er die Absicht hat, seinen eventuellen Berluft gerichtlich zurückzuverlangen? Nach probabelerer Ansicht, ja. Muß, wer in verbotenem Spiele verliert, bezahlen? Die erfte fehr probabele Ansicht bejaht, die zweite probabelere verneint. Darf der Verlierer, der verstellter Beise droht, er wolle das Berlorene gerichtlich gurudfordern, vom Gewinner Etwas annehmen auf dem Bege des Bergleichs? Nach probabelerer Ansicht, ja" (L. 4, n.n. 880—894.

"Ist ein Testament gültig, dem die gesetzlichen Förmlichkeiten fehlen? Die für fromme Zwecke gemachten testamentarischen Bestimmungen sind im Gewissen bindend auch beim Fehlen dieser Förmlichkeiten. In Bezug auf den übrigen Inhalt solcher Testa-

mente giebt es drei Ansichten: die erste erklärt solche Testamente für bindend im Gemissen; die zweite lehrt das Gegentheil, die dritte lehrt, es komme dabei auf den Antritt des Besitzes an. Die erste und zweite Ansicht halte ich für probabel, aber die dritte für probabeler und in der Prazis zu befolgen. Deshalb braucht der Erbe, der die Erbschaft schon angetreten hat, sich nicht nach dem Testament zu richten, und die gutgläubigen Empfänger von Legaten brauchen sie nicht herauszugeben. Liegt aber ein richterliches Urtheil vor über das Testament, so muß man sich nach ihm richten" (L. 4, n.n. 922-927). "Rann ein Legat, das für Mädchen ausgesett ift, damit sie heirathen, ihnen ausgezahlt werden, wenn sie in einen Orben treten? Ift das Legat für bestimmte Madchen ausgesett. so ist es sicher, daß es ihnen ausgezahlt werden kann, außer der ausdrückliche Wille des Erblaffers stehe entgegen. Wie aber, wenn das Legat für unbestimmte Personen ausgesett ist? Nach der ersten Ansicht ist es ihnen nicht auszuzahlen, nach der zweiten aber wohl. Ich mage nicht, diese zweite Ansicht zu verwerfen; aber die erste scheint mir probabeler. Darf ein Legat, das als Mitgift für eine Jungfrau ausgesett worden ist, einer Berführten ausgezahlt werden? Ist fie öffentlich als Verführte bekannt, fo darf es ihr nicht ausgezahlt werden, wohl aber, wenn die Verführung geheim geblieben ift, benn bann ift fie in ber öffentlichen Meinung noch Jungfrau" (L. 4, n. 930).

Aus der Abhandlung über das achte und zehnte Gebot (das neunte vglch. oben S. 123) ist nichts Besonderes hervorzuheben. Es folgt die Erörterung über die Kirchengebote:

"Ift es erlaubt, während der Fastenzeit in beliebiger Wenge Eierbretzel (panes discoctos ovis confectos) zu essen? Einige besiahen es; allein die verneinende Ansicht ist durchaus sestzuhalten. Zwei Eierbretzel zu essen, ist aber keine Todsünde. Darf, wer Milchspeisen während der Fastenzeit genießen darf, auch Fett gesnießen? Einige gestatten es, weil Fett kein wahres Fleisch sei; allein es ist an der gewöhnlichen Ansicht sestzuhalten, daß man es nicht darf, außer die Gewohnheit habe es gestattet". Bei der Entscheidung, welche Thiere an Fasttagen gegessen werden dürfen, muß man sich nach dem Urtheile der Aerzte und nach der allgemeinen Ansicht richten, ob und welches Thier als "Fleisch"

gilt [an Fast- und Abstinenztagen ist nämlich das Fleisch-Essen verboten]. Mit 20 Theologen erklärt Liguori folgende für eßbar, b. h. ihr Fleisch ist kein "Fleisch" im moral-kanonistischen Sinne: Schnecken, Schildkröten, Frösche, Heuschrecken. "Diese Thiere gelten als Fische, da sie kaum Blut, oder doch nur kaltes Blut haben, sich von Fischen nähren und im Wasser, wie Fische, leben. Andere Theologen rechnen noch hinzu: Schlangen, die wie Aale aussehen, Fischotter, Biber und eine gewisse Entenart" (L. 4, n.n. 1009—1011).

Die Enthaltung von Fleischspeisen an gewissen Tagen berpflichtet alle Ratholiken, die zum Gebrauche der Bernunft gelangt find. Darauf bezieht sich das Folgende: "Db Kinder unter sieben Jahren, die aber ichon den Bernunftgebrauch haben, an das Abftinenzgebot gebunden find, ist zweifelhaft. Rach der probabelern Ansicht, ja" (L. 4, n. 1012). Auf mehreren Seiten erörtert Liguori die Frage, ob Jemand, dem aus Gefundheitsrüchsichten die Erlaubniß jum Fleischeffen an Abstinenztagen gegeben worden ift, Fleisch und Fifch zusammen effen burfe. Unter Anführung verschiedener päpstlicher Erlasse wird die Frage verneint (L. 4, n. 1013-1016). "Dürfen Solche, benen bas Fleischeffen an Abstinenztagen geftattet ift, auch weniger gesundes Fleisch, 3. B. Schweinefleisch effen?" Nach zwei Seiten langem Für und Wider und abermaliger Berufung auf papstliche Entscheide bejaht Liguori die Frage (L. 4. n. 1015). "An Fast= und Abstinenztagen ist eine einmalige Sättigung und zwar um die Mittagszeit gestattet. Ift es eine Todfünde, die Mittagsmahlzeit bedeutend zu verschieben? Gine einstündige Berschiebung ift gewiß feine Tobsunde; in Bezug auf mehrstündige Verschiebungen giebt es entgegengesetzte probabele Ansichten. Nach der probabelern ist eine solche Verschiebung nicht schwer sündhaft; wohl aber ist sie eine lägliche Sünde" (L. 4, n. 1016). In seinen "Retraktationen" (Nr. 13) und im Homo apost. (Tr. 12, n. 21) giebt aber Liquori diese "probabelere" Anficht auf und erklärt die mehrstündige Berschiebung für schwer fündhaft. Buder und Aehnliches, aus Lederei genommen, bricht bas Fasten (L. 4, n. 1019). Die Mittagsmahlzeit barf zwei Stunden lang bauern. Ginige gestatten fogar brei ober vier Stunden, "wenigftens für die Deutschen. Dann aber sollen von der zweiten Stunde an nur Gugigfeiten und leichtere Speifen aufgetragen werben, mas

ich weber billige noch migbillige" (L. 4, n. 1020). Der Genuß von Wein bricht "nach probabeler Ansicht" das Fasten, "nach probabelerer" aber bricht er es nicht. Bier und stark gewässerte Limonade brechen das Fasten nicht (L. 4, n. 1022). Db Chokolabe das Fasten breche, erörtert Liguori auf drei Seiten; ihm scheint "bie probabelere Ansicht, daß sie das Fasten nicht breche, wenn eine Unge Chokolade mit fünf Ungen Wasser gemischt wird" (L. 4, n. 1023). Um Abend barf an Fasttagen ein klein Wenig (collatiuncula) genoffen werden. Wie viel ift dies Wenige? Beantwortung bieser Frage füllt 10 Seiten: 8 Ungen Speise werden schließlich erlaubt (L. 4, n. 1024—1027). Sind Fische am Abend gestattet? "Nach probabeler Ansicht" dürfen 2 bis 3 Unzen Fisch gegeffen werden (L. 4, n. 1028). Unter ben Entschuldigungs= gründen führt Liguori an: "Entschuldigt vom Fasten sind die Männer, die sonst die eheliche Pflicht ihren Frauen nicht leisten können; fie follen aber vorher ihre Frauen bitten, daß fie von dem Verlangen nach Leistung der ehelichen Pflicht abstehen. Wird aber der Mann durch das Fasten nur weniger tauglich, nicht gang untauglich für die eheliche Pflicht, so ist er vom Fasten nicht entschuldigt" (L. 4, n. 1034). Für gewöhnlich find 60 jährige Greise des Fastens enthoben. Wie aber, wenn sie noch fräftig find? "Nach ber ersten probabelen Ansicht muffen solche Greife fasten, nach ber entgegengesetten nicht minder probabelen Ansicht brauchen sie nicht gu fasten. Sind 50 jährige Frauen noch gum Fasten verpflichtet? Nach der ersten Ansicht, nein, nach der zweiten, ja. Ich wage nicht, die erste Ansicht zu tadeln, aber auch nicht, sie für probabel zu erflären" (L. 4, n. 1036. 1037).

Das Fünfte Buch der "Moraltheologie" handelt von den "Pflichten der einzelnen Stände" und beginnt mit dem Ordensstand:

"Welche Summe, ohne Erlaubniß seines Obern ausgegeben, wird für einen Ordensmann zur Todsünde? Die Ansichten schwanken zwischen 4 und 9 Silberstücken. Begeht ein Ordensmann eine Todsünde, der vor und nach Kleinigkeiten stiehlt, die zusammensgerechnet eine große Summe ausmachen, und ist er zum Ersat verspslichtet? Die erste Ansicht verneint; richtiger ist aber die bejahende Ansicht, doch muß die aufgelausene Summe bedeutender sein, als

bei anderen Diehstählen. Liegt zwischen den einzelnen Diehstählen ein Zwischenraum von mindestens einem Monat, so werden sie nicht zusammengerechnet" (L. 5, n. 24. 25). "If ein Ordensmann zum Gehorsam verpstichtet, wenn er zweiselt, ob das Besohlene sittlich erlaubt ist? Mit dem Zweisel darf er nicht gehorchen, aber er ist verpstichtet, den Zweisel aufzugeben und dann zu gehorchen" (L. 5, n. 47). "Ein Ordensmann, dessen und dann zu gehorchen" (L. 5, n. 47). "Ein Ordensmann, dessen Eltern in große Noth gerathen sind, ist nicht verpstichtet, zu ihnen zurückzusehren, um ihnen aus der Noth zu helsen, denn, wie Thomas von Aquin sehrt (2, 2. qu. 101, a. 4 ad 4), wer Ordensmann geworden ist, ist für die Welt gestorben und braucht nicht, um seine Eltern zu unterhalten, das Kloster zu verlassen. Er soll aber, die Erlaubniß seines Obern vorausgesetzt, Mittel anwenden, um seinen Eltern zu helsen" (L. 5, n. 67).

Eingehend entwickelt Liguori, daß Kinder ihren Eltern nicht zu gehorchen brauchen, wenn biese fie nicht in bas Kloster gehen lassen wollen. Nicht einmal den Rath der Eltern brauchen Rinder barüber einzuholen; fie handelten fogar sehr verkehrt, wenn sie ihre Eltern, von der Absicht in's Kloster zu gehen, in Renntniß setten, weil Eltern nur zu geneigt seien, ihre Kinder davon abzubringen (L. 5, n. 68). "Darf Jemand, ber Schulben hat, in einen Orden treten swodurch er ber Schulben ledig wird? Die erste Ansicht verneint; die zweite unterscheidet: tann der Betreffende in turger Zeit und ohne allzu große Schwierigfeit seine Schulben abtragen, so foll er folange mit bem Gintritt in ben Orden warten; mußte er febr lange warten und fonnte er die Schulden nur mit großer Schwierigkeit bezahlen, so barf er gleich eintreten. Nach der britten Ansicht kann er sofort eintreten, auch dann, wenn er die Bezahlung ber Schulden eidlich gelobt hat. Alle drei Ansichten sind probabel, mir scheint aber die zweite die probabelere. Diese Grundsätze entsprechen dem natürlichen (!) Recht. Sigtus V. und Rlemens VIII. haben aber ben Gintritt von Solchen, die Schulden haben, verboten. Dies Berbot gilt aber nicht für diejenigen, die ohne schwere Schuld in Schulben gerathen find. Ift aber einmal Jemand mit Schulden in ben Orden getreten, so bleibt der Eintritt gultig, und das Rloster ift nicht rechtlich verpflichtet, bem Betreffenden die Erlaubnig zu geben, zur Abtragung seiner Schulben zu arbeiten" (L. 5, n. 71). "Eltern, bie burch Bitten ihre Kinder vom Eintritt in einen Orden abhalten, begehen eine Todsünde" (L. 5, n. 77).

Die Hauptpslicht ber Geistlichen ist das tägliche Breviersgebet; darüber schreibt Liguori u. A.: "Die Berpflichtung zum Breviergebet beginnt mit dem Augenblick der Nebernahme des Subsdiakonats und zwar setzt die Berpflichtung bei dem Theile des Breviers ein, welcher in der Stunde zu beten ist, in welcher der Betreffende die Subdiakonatsweihe empfängt" (L. 5, n. 140).

"Ber das ganze Breviergebet unterläßt, begeht nach Einigen sieben Todsünden [das Breviergebet besteht nämlich aus 7 Theilen], nach der richtigern Ansicht aber nur eine Todsünde" (L. 5, n. 148). "Wie viele Sünden begeht, wer das Brevier, um es nicht beten zu müssen, in's Meer wirst? Die erste Ansicht sagt, er begehe nur eine Sünde, nach der richtigern Ansicht begeht er aber so viele Sünden, als Unterlassungen des Breviergebetes durch das Wegwersen des Breviers voraussichtlich entstehen" (L. 5, n. 149). "Muß man sich beim Breviergebet selbst hören können? Nach genügend prodabeler Ansicht, nein; doch müssen die Worte des Breviergebetes mit den Lippen gesormt werden" (L. 5, n. 163).

Ueber die Pslichten ber Richter, Abvokaten, Zeugen und Angeklagten:

"Dürsen Richter von den Parteien Geschenke annehmen? Größere Geschenke nicht, wohl aber kleinere Geschenke, die in Trinksoder Eßwaren bestehen" (L. 5, n. 211). "Berpslichtet das ungerechte Urtheil eines Richters? Ein wirklich ungerechtes Urtheil verspslichtet im Gewissen nicht; also kann sich ein ungerechte Berurtheilter heimlich schadlos halten" (L. 5, n. 215). "Ein Abvokat, der eine ungerechte Sache vertritt, begeht eine Todsünde. Darf ein Advokat eine nicht hinreichend probabele Sache vertreten? Nach der gewöhnslichen Unsicht, ja. Ein Advokat, der gewillt ist, jede Sache zu vertreten, kann vom Beichtvater nicht losgesprochen werden" (L. 5, n. 220—227).

"Wegen Retherei müssen Rinder ihre Eltern und Eltern ihre Kinder anzeigen" (L. 5, n. 250). "Es ist gewiß, daß ein Zeuge, der vom Richter nicht rechtmäßig (non legitime) befragt wirb 1,

<sup>1</sup> Ueber die Bedeutung von non legitime oben S. 108.

nicht gehalten ift, die Wahrheit zu fagen. In diefem Falle fann er, auch unter feinem Gibe, verfichern, er miffe von bem Berbrechen nichts sobwohl er es doch weiß]. Ift ein Zeuge, ber vom Ankläger als einziger Zeuge beigebracht wird, verpflichtet, die Wahrheit Bu fagen? Rach ber probabelern Unficht, nein. Auch ber rechtmäßig vom Richter befragte Beuge ift nicht verpflichtet, Die Bahrheit gu fagen, wenn nach probabeler Ansicht der Angeschulbigte bei der That nicht gefündigt hat; benn die Absicht bes Richters ift, nach ber Schuld zu fragen, [wo aber feine Gunde ift, ba ift auch feine Schuld]" (L. 5, n. 265-269). "Ift ein Zeuge, ber rechtmäßig vom Richter befragt, die Wahrheit verheimlicht hat, zum Ersat bes durch seine Berheimlichung entstehenden Schabens verpflichtet? Sat er positiv Falsches über ein Borkommnig ausgesagt, so ist er zum Schabensersat verpflichtet. Sat er aber nur gesagt, er wiffe von ber That nichts, obwohl er sie doch weiß, so ist er nach probabeler Unsicht jum Schabensersat nicht verpflichtet" (L. 5, n. 270).

"Darf der Angeklagte, wenn sein Vergehen geheim ist, so daß es nicht bewiesen werden kann, sagen, der Ankläger lüge; oder darf er, um die Anklage zu entkräften, ein geheimes Verbrechen des Anklägers bekannt machen? Nach probabeler Ansicht, ja" (L. 5, n. 277). Der Verurtheilte darf aus dem Kerker entsliehen, er darf die Wächter täuschen, sie betrunken machen; Andere dürsen ihm zum Ausbrechen helsen (L. 5, n. 281. 282).

Die Lehre "von ben Sakramenten" behandelt Liguori im "Sechsten Buche".

"Aufmerksamkeit auf Seiten bes Priesters ist bei ber Spendung eines Sakraments nicht erforderlich" (L. 6, n. 14). "Was die nöthige Abssicht, zu thun, was die Kirche thut, angeht, so ist die Abssicht, zu thun, was die römische Kirche thut, oder die Abssicht, ein Sakrament zu spenden, nicht nöthig. Es genügt die Abssicht, zu thun, was die wahre Kirche thut, und das zu thun, was die Kirche für ein Sakrament hält" (L. 6, n. 22). "Schlasenden, Trunkenen und Wahnsinnigen können die Sakramente gespendet werden, wenn sie vorher die Abssicht hatten, sie zu empfangen. Denn zum gültigen Empfang eines Sakraments ist nicht ersorderlich, daß der Empfänger sich dabei in menschlicher Weise (modo humano) bethätige, sondern es genügt, daß er für den Empfang [d. h. für

bie Wirkung] ein taugliches Subjekt (subjectum capax) sei" (L. 6, n. 81). "In einem Ausnahmefall ist es erlaubt, ein Sakrament im Zustande der Todsünde zu empfangen. Wenn es sich nämlich darum handelt, eine konsekrirte Hostie vor Verunehrungen durch Keter zu schützen, so darf ein Todsünder die Hostie genießen. Denn dann genießt er sie nicht als Sakrament, sondern er verdirgt sie in sich sin seinem Magen] gleichsam wie in einem Wandschrank (sieut in pariete). Dasselbe gilt nach probabeler Ansicht, wenn Jemand, der schon an der Kommuniondank kniet sie Kommunion wird an einer das Chor der Kirche vom Schiff trennenden Holz-, Stein- oder Eisenschranke, die sogenannte "Kommuniondank", ausgetheilt] und sich einer noch ungebeichteten Todsünde bewußt wird, die er, wegen Kürze der Zeit, nicht mehr bereuen kann" (L. 6, n. 86).

Welches Waffer zur Taufe geeignet fei, beschäftigt Liguori auf mehreren Seiten: Nach "probabeler Ansicht" ist Baffer, das auf demischen Wege aus Pflanzen, Blumen und Burgeln gewonnen wird, zur Taufe geeignet. Zweifelhaft ist, ob Speichel als Taufwasser benutt werden darf; "nach der wahreren Ansicht", nein. Umgekehrt ift "nach ber mahreren Ansicht" die aus Beinstöcken und Bäumen fließende Flüssigkeit gültiges Taufwasser, wohingegen Eis und Schnee zweifelhaftes Taufwasser sind (L. 6, n. 104). "Ift es eine gultige Taufe, wenn Jemand ein Rind in einen Brunnen oder Fluß wirft und dabei die Taufformel spricht? Die erste Ansicht verneint, die zweite bejaht; beide sind probabel. Sicher gultig ift die Taufe, wenn Jemand ein Rind unter die Dachtraufe halt und dabei die Taufworte fpricht" (L. 6, n. 106). "Rann ein Rind im Mutterleib gültig getauft werden? Die erste Ansicht verneint, benn Niemand kann wiedergeboren genannt werden, der nicht zuvor geboren ift. Die zweite genügend probabele Ansicht bejaht, benn auch, wer noch im Mutterleibe ist, kann "geboren" genannt werden, nach dem Schriftwort: "Was in dir geboren ift, ist vom h. Geiste" (L. 6, n. 107). "Es ist probabel, daß eine Taufe, wodurch nur die Sare des Täuflings benett werden, gultig ift; benn die Hare find ein Theil des Menschen. Auch die äußere Saut, die bei der Taufe benett wird, ift nicht von der menschlichen Seele belebt, sondern nur die innere" (L. 6, n. 107). "Dürfen Beibenkinder, gegen ben Willen ihrer Eltern,

getauft werden? Sind die Eltern vom wahren Glauben zum Heidenthum abgefallen, so dürfen ihre Kinder, gegen ihren Willen, getauft werden, denn die Kirche hat die Macht, ihnen ihre Kinder wegzunehmen" (L. 6, n. 127).

In der Frage, ob zur Vergebung der Günden im Buffakrament die vollkommene Reue (contritio), d. h. die aus Liebe zu Gott fliegende Reue über die Gunden erforderlich fei, oder ob die unvollkommene Rene (attritio) genüge, die aus Furcht vor den ewigen Sündenstrafen entsteht, ohne die Liebe zu Gott, ftellt fich Liquori, und nach ihm die gesammte ultramontane Moral, auf die Seite ber sogenannten Attritionisten. Liguori beruft sich für seine Lehre mit Recht auf das Konzil von Trient (sess. 14, c. 4) und auf das Defret Alexander VII. vom 5. Mai 1667, welches verbietet, sowohl die Ansicht: in der Attrition sei Liebe zu Gott erforderlich, als auch die Ansicht: in der Attrition sei Liebe zu Gott nicht erforderlich, mit irgend welcher theologischen Zensur (Tabel) zu belegen. Diefes Defret in seiner Schaufelstellung amischen zwei entgegengesetten Unsichten über eine ber wichtigften Fragen bes ethisch-religiösen Lebens, ift eine ber bezeichnendsten Rundgebungen bes Papstthums im Gebiete "ber ihm von Gott zur Sut anvertrauten driftlichen Sittenlehre."

In seitenlanger Ausstührung (L. 6, n. n. 440ff.) beweist Liguori ben Attritionismus, dessen ethisch-religiöse Minderwerthigkeit er noch steigert durch Bejahung der Frage, ob zur Beichte auch die Rene wegen der von Gott verhängten zeitlichen Sündenstrasen (Schande, Krankheit, Armuth, Zuchthaus) genüge. Don seinem grundsätzlichen haltlosen Schwanken kann sich aber auch hier Liguori nicht losmachen. Obwohl er nämlich die bejahende Ansicht die "probabelere nennt, räth er doch die verneinende nur "probabele" Ansicht als die "sichere" und in der Praxis zu befolgende an (L. 6, n. 443).

"Bie lange bauert die Wirkung der Reue an, damit sie für den gültigen Empfang des Bußsakraments ausreicht? Ist die Reue erweckt worden mit Rücksicht auf eine abzulegende Beichte, so kann ein Zwischenraum von einem oder zwei Tagen zwischen ihr und der Beichte liegen" (L. 6, n. 446; Homo apost., tr. 16, n. 20).

<sup>1</sup> Ueber den Attritionismus vgld. unten S. 538f.

"Ift zum würdigen Empfang des Buffakraments ein ausbrudlicher Vorsat der Besserung erforderlich, oder genügt der stillichweigende, in ber Reue enthaltene Borfat? Die erfte Unficht verlangt ben ausdrücklichen Vorsat, die zweite halt ihn nicht für nöthig, die dritte hält ihn nur dann für nöthig, wenn der Betreffende an sein ferneres Leben benkt; benkt er nicht baran, so ist der ausdrückliche Vorsatz unnöthig. Die zwei letten Ansichten sind zwar die probabeleren, aber weil auch die erste der Probabilität nicht ermangelt, so ist sie in der Pragis zu befolgen" (L. 6, n. 450). "Ift man verpflichtet, zweifelhafte Tobfünden zu beichten, b. h. Todfünden, von denen man im Zweifel ift, ob man sie wirklich begangen, ober ob man sie nicht schon gebeichtet hat? Die erste Unsicht bejaht, die zweite sehr verbreitete Unsicht verneint, wenn ein positiver Zweifel vorliegt. Wie aber, wenn nur negative Zweifel vorliegen? Die erste gewöhnlichere Ansicht bejaht, die zweite verneint. Obwohl die erste Ansicht sehr probabel ift und durch sehr gewichtige Theologen gestütt wird, so scheint doch die zweite Ansicht der Probabilität nicht zu ermangeln" (L. 6, n. 474). "Darf man die Lossprechung an Jemand ertheilen, ber während ber Begehung ber Sünde, 3. B. im Atte des Ehebruches, das Bewußtsein verliert und in Todesgefahr geräth? Nach genügend probabeler Ansicht, ja" (L. 6, n. 483). "Darf der Beichtvater ein Beichtfind lossprechen, das eine der Unsicht des Beichtvaters entgegengesette Unsicht befolgen will? Ja; ber Beichtvater barf nicht nur ein Beichtkind lossprechen, das einer probabeln Unsicht folgen will, wenn ihm — bem Beichtvater — auch seine eigene entgegengesetzte Ansicht probabeler erscheint, er muß es sogar" (L. 6, n. 604). "Benn kein Erfolg zu erwarten ist, foll der Beichtvater es unterlassen, bas Beichtfind an seine Schabensersappflicht zu mahnen" (L. 6, n. 614). "Ift ein Beichtvater, der durch die Unterlaffung der Mahnung jum Schadensersat gefehlt hat, verpflichtet, felbst ben Schaden gu ersetzen? Rein, denn der Beichtvater hat nur für die geistlichen Schäben seiner Beichtkinder, nicht aber für bie zeitlichen Schäben Andrer einzustehen" (L. 6, n. 621).

\* \*

Um einen in seinen Folgen für das tägliche Leben besonders wichtigen Theil der Liguorischen Moral mehr hervortreten zu lassen, veranschauliche ich diese "Moral" an einem Beispiele und beschließe damit den Gang durch das von den Päpsten als Muster und Vorbild ausgestellte Lehrbuch des "heiligen Kirchenlehrers" Liguori, des Stifters und Vaters der in Deutschland wirkenden Redemptoristen.

## 3. Gine Gerichtsverhandlung unter den Auspicien des heiligen Alfons von Liguori.

In den Lehrförper einer satungsmäßig evangelischen Hochschule sind eine Anzahl von Lehrern aufgenommen worden unter der ausdrücklichen Bedingung, daß sie gegen die evangelische Lehre weder in Wort noch in That etwas unternehmen. Die Einhaltung dieser ihrer Aufnahmebedingung haben sie beschworen; allein trotz ihres Sides beginnen sie alsbald die evangelische Lehre und Kirche in Wort und in That anzugreifen. Sie werden wegen Verletzung ihres Amtseides zur Rechenschaft gezogen. Vor der Untersuchungsbehörde spielt sich nun folgende Scene ab:

Borsitzender: Meine Herren, Sie sind des Eidbruches ansgeklagt und die Strafe wird Sie dafür treffen, wenn Sie Ihr Berbalten nicht aus der Lehre des heiligen Kirchenlehrers Alsons von Liguori rechtfertigen können, dessen Ansichten bekanntlich von der höchsten, mit göttlicher Irrthumslosigkeit ausgestatteten Autorität, vom Statthalter Christi, als sittlich mangels und sehlerfrei erklärt worden sind. Bringen Sie also der Reihe nach Ihre Rechtsertigsung vor.

- 1. Angeklagter: Ich habe beim Eide Worte gebraucht, die einen doppelten Sinn zulassen. Bon einer Eidbrüchigkeit kann also keine Rede sein (L. 4, n. 151. Die eingeklammerten Citate beziehen sich auf die "Moraltheologie" Liguori's in der Haringer'schen Ausgabe).
- 2. Angeklagter: Ich habe die Versicherung abgegeben und sie eidlich beschworen, die evangelische Lehre und Kirche nicht anzugreisen, aber ich wollte dabei nur beschwören, daß ich die Worte "Nein" und "Nicht" ausspräche (L. 4, n. 151).

3. Angeklagter: Ich bediente mich beim Eid eines nicht rein innerlichen Vorbehaltes.

Vorsitzender: Sind Sie sicher, daß Ihr Vorbehalt nicht doch rein innerlich war, was auch nach der Lehre des heiligen Alsons von Liguori unerlaubt ist? Angeklagter: Ich bin darüber vollkommen sicher, denn meine seit langem und überall bekannte Abeneigung und Gegnerschaft gegen die evangelische Kirche und Lehre war hinreichend, daß ein kluger und besonnener Mann — und diese Eigenschaften durste ich doch beim Herrn Minister, der mir den Eid abnahm, voraußsehen — annehmen mußte, mein Eid sei nicht sogemeint gewesen, wie ich ihn schwur. Um aber ganz sicher zu gehen und ja nichts Unwahres zu beschwören, setzte ich mit leiser Stimme meinem Eide etwas hinzu, wodurch das mit lauter Stimme Gesagte in seiner Bedeutung verändert wurde (L. 4, n. 643, 168).

- 4. Angeklagter: Ich muß energisch bitten, die ganze Unterssuchung über Eidbrüchigkeit gegen mich schleunigst einzustellen. Denn ich habe überhaupt nicht die Absicht gehabt, zu schwören, sondern ich habe die Eidesformel nur rein äußerlich nachgesprochen, wie etwa ein Papagei einen vorgesagten Spruch nachspricht (L. 4, n. 171). Wie kann ich also wegen Eidbrüchigkeit belangt werden?
- 5. Angeklagter: Ich schließe mich der Antwort meines Kolslegen an, denn meiner Ansicht nach handelte es sich nicht um einen eigentlichen Eid, sondern es wurden nur die Worte "Eid" und "Schwur" gebraucht (L. 4, n. 166).
- 6. Angeklagter: Ich habe allerdings einen Falscheid abgelegt, aber da ich mich für die Stelle eines Hochschullehrers durchaus besähigt weiß, sie aber ohne den Eid nicht erlangt hätte, so hatte ich einen durchaus gerechten Grund für den Falscheid. Ich erhebe Einspruch dagegen, daß man diesen berechtigten Falscheid einen Meineid nennt. Diese Begriffsverwirrung ist unerhört und für mich schwer beleidigend (L. 4, n. 166).
- 7. Angeklagter: Ich habe geschworen, aber ohne die Absicht, mich eidlich zu binden; deshalb bin ich auch nicht verpflichtet, das Geschworene zu halten (L. 4, n. 172).
- 8. Angeklagter: Der Eid betraf eine in sich verbotene und unerlaubte Sache, benn den evangelischen Irrthum nicht angreifen

wollen, ist durchaus unerlaubt. Also bin ich auch nicht an meinen Eid gebunden (L. 4, n. 176).

- 9. Angeklagter: Meiner ganzen religiössethischen Auffassung nach halte ich den Eidschwur, irgend ein religiöses Shstem nicht angreisen zu wollen, für eine höchst überstüssige, unnütze Sache. Also brauche ich mich an diesen Eid auch nicht zu halten (L. 4, n. 176).
- 10. Angeklagter: Zur Zeit, als ich den Eid leistete, hielt ich seinen Inhalt für richtig und gut, jest aber nicht mehr, wes-halb ich die eidliche Verpflichtung nicht mehr anerkennen kann (L. 4, n. 187).
- 11. Angeklagter: Ich habe diesen Eid in ein anderes, Gott viel wohlgefälligeres Werk umgewandelt. Der Eid besteht also nicht mehr für mich (L. 4, n. 187).
- 12. Angeklagter: Wesentlich für die Erlandtheit und Giltigsteit eines Eides ist, daß durch ihn das Recht eines Vorgesetzen nicht verletzt werde. Ein Eid wie der vorliegende verletzt aber das Recht meines obersten Vorgesetzten, des Papstes; das Recht nämslich, die evangelische Kirche anzugreisen. Mein Eid war also von vorneherein unerlaubt und ungiltig (L. 4, n, 187).
- 13. Angeklagter: Der Inhalt des Eides ist offenbar gegen das öffentliche Wohl. Ich brauche ihn also nicht zu halten (L. 4, n. 192).
- 14. Angeklagter: Ich bin vom Papste von der Verflichtung, ben Eid zu halten, entbunden worden, da der Eid gegen das Wohl der Kirche verstößt (L. 4, n. 192).

Vorsitzender: Meine Herren, Sie haben sich vollkommen gerechtsertigt. Ich kann nicht umhin, mein lebhaftes Bedauern darsüber auszusprechen, daß die Unkenntniß des Staatsanwaltes über die Lehren des heiligen Alfons von Liguori Ursache war, daß Sie einer solchen Anklage überhaupt ausgesetzt worden sind. Ich werde an der geeigneten Stelle beantragen, daß das Studium der Moralstheologie Liguoris für alle Staatssund richterlichen Beamten als unerläßlich erklärt wird, damit derartige kaux pas der Staatsgewalt nicht mehr vorkommen und damit endlich die richtige Auffassung vom Eid in unserem Staate herrschend wird.

\*

Da Liguori's Moral die rechte und echte ultramontane Moral ist, da er nur wiedergiebt, was die ultramontanen Moralisten vor ihm gelehrt haben, und da die ultramontanen Moralisten nach ihm nur wiedergeben, was Liguori gelehrt hat, so könnte ich hier, das Wort anwendend: ex und disce omnes, die Feder niederlegen. Gewiß! Dennoch führe ich den Leser weiter. Er soll, so weit dies möglich ist, die ganze ultramontane Moral, qualitativ und quantitativ, kennen Iernen, er soll das Riesengebiet in seiner gesamten Ausdehnung durchqueren; seine eigenen Augen sollen die hunderte von Abgründen schauen, die es birgt, seine eigenen Füße die hunderte von Frrwegen nachwandeln, die es durchziehen.

Einen Unterschied in der Behandlung lasse ich aber von hier an eintreten. Liguori, als dem Moraltheologen, mußte ein eigner Abschnitt gewidmet, er mußte gleichsam persönlich behandelt werden. Das ist, bei der großen Menge der übrigen Moraltheologen nicht möglich, und auch nicht nöthig. In den einzelnen, nach sachlichen Gestickspunkten gegliederten Theilen werden die namhastesten Bertreter der ultramontanen Moral in der Weise zu Worte kommen, daß aus ihren Aussprüchen nicht selten der ganze Abschnitt sich zusammensetzt. So ist sachliche Behandlungsweise mit persönlicher verbunden.

# IV. Formalismus.

Mit diesem Worte — ein entsprechendes deutsches steht nicht zu Gebote — ist ein großer Theil der ultramontanen Moral gekennzeichnet.

Die Proben, die ich vorlege, werden besser als Erklärungen zeigen, was ich unter Formalismus verstehe. Lon vornherein sei darauf besonders hingewiesen, daß der ultramontane Formalismus gerade auf den Höhepunkten des als Religion gesaßten Kathoslizismus herrschend hervortritt: dort, wo der religiöse, fromme Katholik die tiesste Innerlichkeit, die innigste Gottverbundenheit sucht und empsindet.

#### 1. Die Sakramente.

Nach katholischer Lehre ist ein Sakrament ein von Christus eingesetztes sichtbares Zeichen, das die innere Gnade zusgleich bedeutet und bewirkt.

Man unterscheibet zwei Wesensbestandtheile des Sakraments: seine "Materie" und seine "Form". Die "Materie" des Sakraments ist die äußere, sichtbare Sache, das äußere Zeichen der innern Gnade; die "Form" des Sakraments ist die Beziehung dieser äußern Sache zur innern Gnade. Diese Beziehung wird gewöhnlich durch die bei Ertheilung eines Sakraments gesprochenen Worte ausgedrückt, so daß diese Worte die "Form" des Sakraments sind. Bei der Tause z. B. ist das Wasser die "Materie", die Worte: Ich tause dich u. s. w., sind die "Form" des Sakraments. Bei der Ehe sind die Leiber der Cheschließenden die "Materie", die lebergabe der Leiber ist die "Form" des Shesakraments.

Schwierig ist die Frage, wie und wann die Wirkung des Sakraments, d. h. die Ertheilung der heiligmachenden Gnade eintritt. Die Schwierigkeit liegt darin, daß die beiden Wesensbestandtheile des Sakraments, "Materie und "Form", phhsisch verschiedene und getrennte Dinge sind, die oft nicht gleichzeitig, sondern nur hintereinander bestehen. Im Bußsakrament z. B. sind die Sünden des Beichtlindes die "Materie" des Sakraments, die lossprechenden Worte des Beichtvaters sind seine "Form". Wie ist es nun mögslich, daß diese zu verschiedenen Zeiten existirenden Wesenstheile — denn das Sündenbekenntniß muß vor der Lossprechung erfolgen — die einheitliche Wirkung — die Mittheilung der heiligmachenden Gnade — hervordringen? Der Beantwortung dieser Frage sind in den dogmatischen und moraltheologischen Lehrbüchern lange Ab-handlungen gewidmet, deren Wiedergabe zu weit führen würde.

Die Gnaden, welche durch die Sakramente verliehen werden, sind "die heiligmachende Gnade" (gratia sanctisicans), wodurch der Mensch aus dem Zustande der Todsünde, d. h. der Feindschaft Gottes in den Zustand der Freundschaft Gottes versetzt wird, und "die aktuelle Gnade" (gratia actualis), die den die "heiligmachende Gnade" schon besitzenden Menschen zur Ausübung bestimmter Tugens den besonders befähigt.

Je nach ihrer Hauptwirkung unterscheibet man: "Sakramente der Lebendigen" und "Sakramente der Todten." Die "Sakramente der Lebendigen" sehen im Empfänger die "heiligmachende Gnade", das übernatürliche Leben, voraus und bewirken eine Bermehrung dieses "Lebens"; die "Sakramente der Todten" sollen die "heiligmachende Gnade", das übernatürliche Leben, beim Empfänger, der bis dahin im Zustande der Todsünde übernatürlich todt war, erst hervorrusen.

Es giebt sieben Sakramente: Taufe, Firmung, Euchariftie, Buße (Beichte), letzte Delung, Priesterweihe, Ehe, davon sind Taufe, Buße und letzte Delung "Sakramente der Todten" (letzte Delung allerdings nur im beschränkten Sinne), Firmung, Eucharistie, Priesterweihe und Che "Sakramente der Lebendigen."

Man unterscheidet den Spender und den Empfänger des Sakraments. Spender ist bei allen Sakramenten, mit Ausuahme der Tause und Ehe, nothwendiger Weise ein Geistlicher: Bischof, Priester oder Diakon. Bei der Tause kann jeder Laie Spender sein; bei der Ehe spenden sich das Sakrament die Eheleute selbst, nicht der Priester. Dei allen Sakramenten — mit selbstverständslicher Ausnahme der Tause, die erst zum Christen macht — muß der Sakramentsempfänger Christ, bei der Priesterweihe muß er männslichen Geschlechtes sein.

Die Ausspendung eines Sakraments ist entweder "gültig" (valide) und "erlaubt" (lieite), oder nur "gültig" aber unerlaubt, oder zugleich ungültig und unerlaubt. Die unerlaubte, wenn auch gültige Ausspendung eines Sakramentes, ist für den Spender jedesmal eine Todsünde; sie ist vorhanden, wenn bei der Spendung gewisse nothwendige Boraussetzungen sehlen. Auch der Empfänger kann ein Sakrament zwar "gültig" aber unerlaubt, d. h. unter Begehung einer Todsünde, empfangen, wenn er gewisse Bedingungen, die zum erlaubten Empfange des betreffenden Sakraments nothewendig sind, nicht erfüllt hat.

Berfonliche Bürdigkeit ift beim Ausspender des Saframents

<sup>1</sup> Das ist wenigstens — nach langen und heftigen theologischen Kämpsen — die gegenwärtig in der katholischen Dogmatik und Moral herrschende Anssicht. "Definirt", d. h. zum "Glaubenssat" (Dogma) erhoben ist aber darüber von der Kirche noch nichts.

(minister sacramenti) zur Gültigkeit eines Sakraments nicht ersforderlich; auch ein ungläubiger Priester, ein Priester, der im Zusstande der Todsünde ist, kann "gültig" die Sakramente spenden. Erforderlich ist aber, daß er bei der Ausspendung die Absicht hat, "daß zu thun, was die Kirche thut: intentio faciendi, quod facit ecclesia."

#### a. Die Taufe.

Die Taufe ist gültig, wenn die Taufformel: "Ich taufe dich im Namen des Baters und des Sohnes und des heiligen Geistes" gesprochen wird. Gültig ist sie auch, wenn die Taufformel so gesprochen wird: "Ich taufe dich (zu schwähenden Kindern sich wendend: Schweigt!) im Namen des Baters u. s. w. Zweiselhaft ist aber die Gültigkeit der Taufe, wenn die Taufformel gesprochen wird: Ich tau (zu schwähenden Kindern sich wendend: Schweigt!) fe dich im Namen des Baters u. s. w. (Lehmkuhl S. J., II, 12).

Eingehende Untersuchungen werden von den Theologen darüber angestellt, ob folgende Flüssigkeiten als gültig verwendbare Materie (Wasser) bei der Taufe gelten können: Fleischbrühe, Bier, Thee, Kaffee, Lauge, Pflanzensaft, Rosenwasser, Tinte, Blut, Wein; selbst Speichel und Urin werden in den Kreis dieser Erwägungen gezogen.

Wird der Täufling nur mit einem Tropfen Wasser getauft und bleibt dieser Tropsen unausgebreitet stehen, so ist die Tause zweiselshaft; wird dieser Tropsen aber durch den Finger des Tausenden zerrieben, oder sließt er in irgend einer, wenn auch noch so geringen Weise, so ist die Tause gültig. Ungültig ist die Tause, bei der nur die Haare, nicht aber die Haut des Täuslings beneht werden. Wird ein Kind unter eine Dachtrause gehalten und spricht der es Haltende zugleich die Taussormel, so ist das Kind gültig getaust; nicht aber, wenn Einer aus einer Gießkanne oder Pumpe Wasser über den Täussing sließen läßt, und ein Anderer zugleich die Taussormel spricht. Eine gültige Tause ist es, ein Kind in einen Fluß zu wersen, während man zugleich die Taussormel ausspricht (Lehmkuhl S. J., a. a. D. II, 46. 47).

#### b. Das Altarfatrament (Euchariftie).

Nach katholischem Glauben ist das Altarsakrament dasjenige Sakrament, das unter den "Gestalten" (species) des Brodes und Weines den Leib und das Blut Christi enthält, so daß der ganze lebendige Christus als Gott und als Mensch wirklich, wahrhaftig und wesenhaft in den Brod- und Weingestalten gegenwärtig ist und bei der Kommunion (Abendmahl) als Speise genossen wird, wodurch dem Genießenden eine Vermehrung der heiligmachenden Gnade und eine Stärkung des Gnadenlebens überhaupt zu Theil wird (Conc. Trid., sess. 13, c. 1. 2).

Das Altarsakrament ist unter ben sieben Sakramenten das vornehmste, weil es den leibhaftigen Gott und Menschen Jesus Christus
enthält. Sowohl im Brod (Hostie) wie im Wein, als auch in jedem
einzelnen, noch so kleinen Theilchen des Brodes und des Weines
ist der ganze Christus mit Fleisch und Blut und mit seinem ganzen
Körper gegenwärtig.

Diese Gegenwart Christi wird bewirkt durch die vom Priester gesprochenen Konsekrationsworte (unten S. 164). Nach dem Aussprechen dieser Worte ist kein Brod und kein Wein mehr vorhanden, sondern nur die äußeren "Gestalten" von Brod und Wein (accidentia panis et vini): Farbe, Geschmack, Geruch, Ausdehnung; an Stelle der Wesenheit (substantia) von Brod und Wein ist durch die Priesterworte Christus getreten, der so lange unter den Brod und Weingestalten (sub speciedus panis et vini) gegenwärtig bleibt, als diese "Gestalten" das bleiben, was sie zu sein scheinen: Brod und Wein (donec species corrumpantur). Sobald die Zersehung von Brod und Wein beginnt, hört die Gegenwart Christi aus, und wie die Zersehung schritt- und theilweise ersolgt, so auch das Aushören der Gegenwart Christi. Ist also z. B. der linke Theil einer konsekrirten Hostie zerseht, der rechte noch nicht, so ist Christus aus dem linken Theile verschwunden, im rechten ist er noch gegenwärtig.

Für gewöhnlich geschieht die Konsekration, die Berwandlung (transsubstantiatio) von Brod und Wein nur während der Messe. In Ausnahmefällen kann sie erlaubter Weise auch außerhalb der Messe vorgenommen werden. Abgesehen von den bestimmt vorgesehenen Ausnahmefällen ist es für den Priester eine der schwersten

Sünden, Brod und Wein zu konsekriren außerhalb der Messe. Die unweräußerliche und unnehmbare Macht zur Konsekration hat aber jeder Priester, auch der exkommunizirte und apostasirte Priester, immer und überall. Jeder Priester kann also in jedem Augenblicke jedes Stück Brod, jeden Laib Brod, ja den ganzen Inhalt eines Bäckerladens in den Leib Christi, und jeden Tropsen Bein, jede Flasche Bein und jedes Faß Bein in das Blut Christi verwandeln. Alles dieses ist katholische Glaubenswahrheit (Dogma).

Das zur Konsekration (zur Verwandelung in den Leib Christi) nöthige Brod muß mit Wasser und am Feuer gebacken sein. Brod aus Kartossels, Bohnens, Hafers oder Gerstenmehl kann nicht konssekrirt werden. Db Brod aus Spelt bereitet oder bunt gefärbte BriefsDblaten konsekrirt werden können, ist zweiselhaft.

Der in das Blut Christi zu verwandelnde Wein nuß Traubenwein sein. Auch Most kann konsekrirt werden, jedoch ist seine Konsekration ohne zwingende Nothwendigkeit unerlaubt. Eine Entscheidung der "heiligen Kongregation der Juquisition" vom 22. Juli 1706 gestattet auch die Konsekration von Kosinen-Wein (Collectio Conciliorum Lacensis II, 505).

Dem Wein, der durch die Konsekrationsworte des Priesters in das Blut Christi verwandelt wird, muß eine geringe Menge Wasser beigemischt sein. Ob diese Vorschrift von Christus stammt, oder der Kirche ihren Ursprung verdankt, ist eine theologische Streitsage. Streitig ist auch, wie groß, oder besser wie klein die beizumischende Menge Wassers sein muß; mehr als ein Drittel Wasser darf nicht beigemischt werden. Streitig ist endlich, ob dies beigemischte Wasser durch die Konsekrationsworte auch in das Blut Christi verwandelt wird. Es stehen sich in dieser Frage die größten Theologen als Gegner gegenüber. Eine "sehr probabele" Lösung der Frage lautet: hat sich das Wasser schon vor der Konsekration von selbst in Wein ungesetzt, so wird es auch mit verwandelt, sonst nicht (vylch. Castropalao S. J., IV, 58 ss.).

"Die Theologen, sagt Kardinal Gousset, sind unter sich nicht einig, ob gefrorener Wein eine taugliche Materie zur Konsekration sei. Manche glauben, die Konsekration würde nicht gültig sein; Andere, und ihrer sind Viele, haben die entgegengesetzte Meinung.

Bei dieser widerstrebenden Meinung würde es nicht erlaubt sein, gefrorenen Wein zu konsekriren. Man müßte andern Wein nehmen oder das Eis des erstern durch Erwärmung des Kelches schmelzen, wie man es schmelzen muß, wenn die Gestalten nach der Wandslung gestoren sind. Wenn aber ein Priester gestorenen Wein konsekriren sollte, so müßte man ihn, sagt der heilige Alsons von Liguori, als wirklich konsekrirt ansehen, weil die erstere Weinung nicht hinreichend begründet ist" (II, 96).

Während der Priester die vorgeschriebenen Konsekrationsworte spricht, müssen Brod und Wein "gegenwärtig" sein, d. h. sie müssen sich auf dem Altar und zwar auf dem "Korporale" sein kleines Tuch, das während der Messe über den Altarstein ausgebreitet wird] und auf dem Altarstein befinden, und die Gefäße, in denen sie [Brod und Wein] sich besinden, müssen offen stehen.

Ist der Altarstein so klein, daß der Kelch mit dem Wein und das Gefäß für die Hostien [Ciborium] nicht auf ihm Plat haben, so genügt, um die Konsekration zu bewirken, wenn während des Aussprechens der Konsekrationsworte der größere Theil jedes einzelnen der genannten Gefäße auf dem Altarstein steht.

Hält ber Priester, während er die Konsekrationsworte spricht: ["das ist mein Leib"] zusällig und ohne daß er es weiß, zwei Hossien, statt einer in der Hand, so werden doch beide Hostien verwandelt. Ist es aber seine Absicht von zwei Hostien nur eine zu konsekriren, so wird auch nur diese eine verwandelt. Einzelne Tropfen Bein, die am Rande des Kelches hängen, scheinen beim Aussprechen der Konsekrationsworte [: "das ist mein Blut"] nicht konsekrirt zu werden, außer der Priester beabsichtige es ausdrücklich. Auch die seinen Brodständchen, die von den Hostien sich ablösen, scheinen nicht mit konsekrirt zu werden, wenn sie vor der Konsekration schon loßgelöst waren; haben sie sich erst nach der Konsekration gelöst, so gelten sie als konsekrirt.

Einen häufig eintretenden Fall bespricht der Jesuit Tamburini: "Ein Kufter legt, wie er glaubt, 10 Hostien auf den Altar,

¹ In jedem Altar, der zum Messelsen dient, muß ein Altarstein ein= gelassen sei, d. h. ein vom Bischof geweihter Stein, der Heiligenreliquien ent= hält. Ohne einen solchen Stein darf keine Messe gelesen werden.

bamit der Priester sie konsekrire, und der Priester hat dem ent= sprechend die Absicht, nicht mehr und nicht weniger als 10 Softien zu konsekriren. Rach der Konsekration stellt sich heraus, daß es 11 ober 9 Hoftien waren. Sind nun alle konsekrirt, ift keine konsekirt, sind nur 10 konsekrirt? Nach ber gewöhnlichen Ansicht ift feine konsekrirt, benn die Absicht bes Priefters muß übereinftimmen mit den von ihm gesprochenen Ronsekrationsworten; Diefe Worte aber sind demonstrativ: dies (hoc) ist mein Leib, und beshalb muß die zu konsekrirende Materie, auf die sich das hinweisende Fürwort bezieht, bestimmt, nicht unbestimmt sein. Weist also ein Briefter mit diesen Worten auf, wie er glaubt, 10 Softien bin, während es 11 oder 9 sind, so liegt darin eine Nicht-llebereinstimmung zwischen seiner Absicht und den von ihm gebrauchten Worten und eine Ronsekration findet somit nicht ftatt. Das Gleiche ift zu fagen für den Fall, daß ein Priefter nur die Balfte einer Softie konsekriren will, ohne anzugeben, ob es die linke oder die rechte Balfte sein soll; bezeichnet er aber die Balfte, so wird fie konsekrirt" (Tamburini S. J., a. a. D. III, 458).

Die Konsekrationsworte, wodurch Brod und Wein in den Leib und in das Blut Christi verwandelt werden, sind: "Denn das ist mein Leib: hoc est enim corpus meum" und: "denn das ist der Kelch meines Blutes, des neuen und ewigen Bundes, ein Geheimniß des Glaubens, der für euch und für Viele vergossen wird zur Vergebung der Sünden: hic est enim calix sanguinis mei, novi et aeterni testamenti, mysterium sidei, qui pro vodis et pro multis essundetur in remissionem peccatorum."

Bei den Konsekrationsworten für das Brod ist Alles wesentlich mit Ausnahme des Wörtchens: "denn" (enim), dessen Auslassung nur eine läßliche Sünde ausmacht. Wird das Wörtchen: "das" (hoc) ausgelassen und dafür das Wörtchen: "jenes" (illud) gesetzt, so ist die Konsekration zweiselhaft; ebenso wenn das Wörtchen "ist" (est) wegsällt. Wenn durch Nachlässigskeit in der Aussprache statt "est" "es", statt "corpus" "copus", statt "meum" "meu", statt "calix" "calis", statt "sanguinis" "sanguis" gesprochen wird, so ist die Konsekration dennoch gültig; nicht aber, wenn die Verstümmelungen mit Absicht geschehen (Lehmkuhl S. J. II, 85 ff.).

Bei der Austheilung der Rommunion muß der Priester

für gewöhnlich, unter schwerer Sünde, die heiligen Gewänder anziehen; die Vorschrift Kerzen dabei anzuzünden und bestimmte Gestete zu sprechen, verpslichtet nur unter läßlicher Sünde. Die Stola sein geweihter Tuchstreisen, der über die Schultern dis zur Mitte des Leibes herabhängend, das Abzeichen des Priesters ist, und in verschiedenen Farben, weiß, roth, violett, schwarz, bei allen priesterslichen Verrichtungen getragen werden muß dei der Austheilung der Kommunion weglassen, ist nur eine läßliche Sünde. Werden die konsekrirten Hostien von einem Altar zum andern gebracht, so ist das Auslassen jeglicher heiliger Gewandung nur eine läßliche Sünde. Der heilige Stuhl hat gestattet, daß in Ländern mit keherischer oder heidnischer Bevölkerung die Kommunion zu Kranken ohne heilige Gewänder getragen werden darf; dann soll aber der Priester unter seinen gewöhnlichen Kleidern zum mindesten die Stola tragen.

Fällt beim Austheilen der Kommunion eine Hostie zu Boben, so muß die Stelle abgewaschen und das benutzte Wasser in einen dafür bestimmten Behälter gegossen werden. Fällt die Hostie in den Bart eines Mannes oder auf den Busen einer Frau, so ist die Waschung besser zu unterlassen. Die Frau ist in die Sakristei zu sühren, dort muß sie felbst die Hostie aus ihrem Busen heraus-holen, sie dem Priester geben und die Hände, mit denen sie die Hostie berührt hat, abwaschen (Lehmkuhl S. J., II, 100ff.).

Der Fesuit Tamburini: "Ein Priester, ber gerade die Konssekrationsworte sprach: hoe est corpus, wurde von einem starken Husten befallen, so daß er das Wort meum erst nach geraumer Beit, etwa nach 7 Minuten, hinzufügen konnte. Hat er konsekrirt und war dieses Aussprechen der Konsekrationsformel erlaubt? Nein, denn die Unterbrechung beim Aussprechen war zu groß. Ein nur einmaliges, kurzes Aushusten hindert die sakramentale Wirkung der Worte nicht."

"Die zu konsekrirende Hostie muß, während der Priester die Konsekrationsworte spricht, gegenwärtig sein, denn das Demonskrativfürwort: "dies" (ist mein Leib), womit die Formel beginnt, setzt die Gegenwart der Hostie voraus. Ob die Hostie gegenwärtig ist, wenn sie im geschlossenen Tabernakel sich befindet, ist zweiselschaft. In 10 Schritte Entfernung vom konsekrirenden Priester

kann sie noch konsekrirt werden, nicht aber in 30 Schritte Entfernung."

"Dieser Tage geschah es, daß ein Priester, im Glauben, er habe eine Hostie vor sich, die Worte über zwei Hostien sprach, die auseinander lagen. Welche Hostie ist nun konsekrirt? Einige sagen, keine von Beiden; Andere, nur diesenige, die der Priester sah; ich halte dafür, daß beide verwandelt wurden" (II, 1. 2. 20).

Die Eucharistie wird als Sakrament empfangen in der Kommunion (Abendmahl). Die Priester empfangen das Sakrament während der Messe unter beiden Gestalten: Brod und Bein; die Laien nur unter einer Gestalt: der Brodgestalt. Die mit dem würdigen Empfang der Eucharistie verbundene Guadenvermehrung tritt erst und nur dann ein, wenn die konsekrirte Hostie oder der konsekrirte Wein in den Magen des Empfängers gelangt ist. Bird die Hostie der Bein sollange im Munde behalten, dis dort durch den Speichel die Zersehung der "Gestalten" von Brod und Wein beginnt und damit die Gegenwart Christi aushört, so tritt die Wirkung des Sakraments, die Gnadenvermehrung überhaupt nicht ein, weil Hossie und Wein nicht in den Magen gelangt sind.

Diese dogmatische Lehre, Die sich auf die Worte Christi stütt, daß fein Fleisch gegeffen, und sein Blut getrunken werden muffe, führt zu der Frage: Wann gilt die genoffene konfekrirte Softie als verdaut, b. h. wann hort die Gegenwart Chrifti unter den Gestalten von Brod und Wein auf? Die Ansichten der Theologen darüber sind sehr verschieden. Es genüge den Jesuiten Tambu= rini anzuführen: "Ich halte bafur, daß bie heiligen Spezies für gewöhnlich nach einer Stunde verdaut find; fo lehrt auch Sanches. In einem ganz gesunden Magen geht die Verdauung rascher vor sich, während ein franker Magen längere Zeit braucht. Ich habe einen Rranken gekannt, ber noch nach einer halben Stunde die genossene Hostie vollständig unversehrt wieder ausbrach. Nach Berlauf einer Stunde nach Empfang ber Rommunion darf man also, wenn es nöthig ift, ein Erbrechen veranlassen; jedoch ift das nicht gang sicher, ba, wie gefagt, bie Berbauung von verschiebenen Umftänden abhängt. Stellt sich heraus, daß die konsekrirte und genoffene Hoftie vergiftet war sobwohl nach der Konfekration (Wanbelung) nichts mehr von Brod in der Hostie vorhanden ift, sondern

nur die "Gestalt" von Brod übrig geblieben ist, so beweist die katholische Dogmatik doch, daß eine Vergistung der konsekrirten Hostie möglich ist], so ist es erlaubt, sie sofort wieder auszubrechen" (III, 426; vglch. auch Lehmkuhl S. J. II, 81).

Unter schwerer Sünde ist vorgeschrieben, daß, wer die Romsmunion empfängt, nüchtern sein muß, d. h. er darf von Mitternacht an dis zum Augenblick der Kommunion nichts von Speise oder Trank zu sich genommen haben.

"Mitternacht" bestimmt sich nach den öffentlichen Uhren der betreffenden Gegend, auch wenn sie mit der astronomischen Zeit nicht übereinstimmen. Gehen die Uhren verschieden, so kann man sich, entsprechend den Grundsätzen des Probabilismus, richten nach welcher man will. So hat "die heilige Poenitentiarie" am 18. Juni 1873 und am 29. November 1882 entschieden.

Was hat zu geschehen, wenn jemand während bes Essens ober Trinkens den ersten Schlag der Mitternacht schlagen hört? Gewiß ist, daß er nicht weiter essen oder trinken darf. Muß er aber auch das, was er gerade im Munde hat, wieder ausspucken? Nein, denn er kann mit gutem Grunde annehmen, daß es andere Uhren giebt, die noch nicht begonnen haben, 12 Uhr zu schlagen (vylch. oben S. 61 ff.; 120).

Wer Blut, das aus dem Zahnfleisch oder aus einer Bunde im Munde fließt, herunterschluckt, verletzt das Gebot, nüchtern zu sein, nicht, da die Kirche verbietet, etwas von außen (ab extrinseco) Kommendes herunterzuschlucken, Blut aus dem Munde ist aber nicht "von außen". Wohl aber wird das Gebot verletzt, wenn

<sup>1</sup> Wie diese Vorschriften gehandhabt werden, möge ein persönliches Vorkommiß veranschaulichen: Als ich als Zögling in der bekannten Zesuitenanstalt zu Feldkirch (Vorarlberg) war, war es Sitte, daß die Zöglinge in der Mitternachtsmesse der Weihnacht die Kommunion empfingen, für deren Empfang Nüchternheit von Mitternacht an vorgeschrieben ist. Einige von uns, darunter auch ich, gehörten zum Sängerchor, der während der Messe, innerhalb welcher die Kommunionaustheilung stattsand, Lieder vortrug. Damit wir nun für das Singen besser vorbereitet wären, dursten wir dis die Uhr zwölf schlug essen und trinken, und empfingen dann die Kommuniou. Das Kirchengeset war eingehalten worden, denn es schreibt als Vorbereitung auf den Empfang der Kommunion vor: Nüchternheit, d. h. Enthaltung von Speise und Trank von Mitternacht an.

man Blut aus einer Fingerwunde herunterschluckt. Ob bas Herunterschlucken von Speiseresten, die zwischen den Zähnen hängen geblieben sind, das Gebot verletzt, ist zweiselhaft.

Die Verlehung bes Kirchengebotes bedingt, daß das Heruntergeschluckte als Speise oder Trank heruntergeschluckt werde
(per modum cidi vel potus). Wenn also beim Mundausspülen
einige Tropsen des Wassers sich mit dem Speichel vermischen und
zusällig heruntergeschluckt werden, so wird dadurch das Gebot nicht
verleht; ebenso nicht, wenn ein kleiner Blutstropsen von der äußern
Lippe sich mit dem Speichel vermischt; geschieht aber das Herunterschlucken absichtlich, so liegt eine Verlehung des Gebotes vor.
Das zufällige Verschlucken einer Mücke, Fliege oder von Staub
u. s. w. beim Einathmen oder von Schnupstabak auf dem Wege
durch die Nase, bricht das für den Empfang der Kommunion vorgeschriebene Fasten nicht. Ganz unverdauliche Dinge, wie Haare,
Nägel, Glas, Metall brechen das Fasten nicht; was aber irgendwie
verdaulich ist, wie Papier, Stroh, Leinwand, Kreide, Wachs bricht
das Fasten" (Lehmfuhl S. J. II, 114).

Der Jesuit Tamburini: "Auch die kleinste Menge Speife, 3. B. ein Körnchen Anis, mit Absicht heruntergeschluckt, verlett die für den Empfang der Kommunion vorgeschriebene Nüchternheit. Aber bas Genoffene muß, um die vorgeschriebene Nüchternheit zu verlegen, , Speife' fein; Holz, Bindfaden, Gold, Silber, Wolle haben diefe Wirkung also nicht, auch wenn sie in noch so großen Mengen genoffen werden. Der deutliche Beweis, daß diefe Stoffe keine Speife find, ift, bag fie, auch bei gefundem Magen, unverdaut durch den After wieder abgehen. Tabak oder Arzneien hingegen verlegen die Nüchternheit, da sie immer Etwas beigemischt enthalten, was verdaut werden fann. Auch Papier und Leinen sind hierzu zu rechnen, da fie einen pflanglichen Ursprung haben und Pflangenfasern enthalten, die verdaut werden fonnen. Das Gleiche gilt von Fliegen, Flöhen und Würmern, weil fie verdaulich find. Ebenfo Rreide, die oft von Frauen gegessen wird, um ihre Site abzukühlen. Dag die genoffenen Speisen icon verdaut find, ift für die vorgeschriebene Nüchternheit nicht nöthig, da die Borschrift nur besagt, daß fie nicht nach Mitternacht genoffen werden dürfen. Mitternacht beginnt mit dem ersten Schlage ber Uhr; Ginige sagen allerdings,

es beginne mit dem letzten Schlage. Schlagen mehrere Uhren, so kann man sich richten nach welcher Uhr man will."

"Es ist erlaubt, unmittelbar nach Empfang der Kommunion zu essen. Auch Ausspucken ist erlaubt, da nicht nur die Aerzte, sondern auch der heilige Gregorius lehren, daß der Speichel aus dem obern Theil des Kopfes in den Mund sließt und nicht aus dem Magen kommt, wo die noch etwa unverdaut gebliebenen Keste der konsekriten Hostie sich besinden" (III, 422 f.; 426).

Da das Dogma lehrt, der ganze Chriftus, mit allen seinen Gliedern, werde in der Kommunion genossen, so erörtern die Theologen auch die Frage: ob, weil Christus, als Jude, besichnitten wurde, er in der konsekrirten Hostie die Vorhaut besitze oder nicht. Ich verweise für diese Entartung auf den 1. Band (4. Ausse.).

#### c. Die Beichte.1

Die Lossprechungsworte lauten: "Unser Herr Jesus Christus spreche dich los, und ich in seiner Kraft löse dich von aller Fessel der Exkommunikation, der Suspension und des Interdikts in soweit ich es kann und du dessen bedarsst. Dann spreche ich dich los von deinen Sünden im Namen des Vaters + und des Sohnes + und des hl. Geistes. + Amen." Nach probabeler Ansicht sind bei dieser Formel nur die Worte: "Ich spreche dich los von deinen Sünden" wesentlich, doch dürsen die übrigen Worte nicht nach Belieben und nicht ohne Sünde, theils schwere, theils leichte, ausgelassen werden.

Sagt der Priester statt: "ich spreche dich los", "Gott möge dich losssprechen", so ist die Losssprechungssormel zwar gültig, aber er begeht, wenn die Kirche diese Worte nicht ausdrücklich gestattet hat, eine schwere Sünde. Die Auslassung der Schlußworte: im Namen des Vaters u. s. w. ist stets eine läßliche Sünde; dasselbe gilt von der Auslassung der Anfangsworte. Ist ein Beichtkind mit kirchlichen Zensuren (Exfommunikation, Interdikt) belegt, so ist es schwer sündhaft, wenn der Priester es zuerst von seinen Sünden

<sup>1</sup> Hier behandele ich die Beichte nur in sosern sich in ihr Formalismus zeigt. Als Mittelpunkt der ultramontanen Moraltheologie ist ihr unten (S. 512 ff.) ein eigener Abschnitt gewidmet.

und dann erft von den Zensuren losspricht; Die Lossprechung muß in umgekehrter Reihenfolge geschehen.

Unterläßt es der Priester, während des Aussprechens der Lossprechungsformel, die Hand aufzuheben [es ist dies Vorschrift], so begeht er eine läßliche Sünde.

Das Beichtkind muß während der Lossprechung gegenwärtig sein. Wie ist das "Gegenwärtigsein" zu verstehen? Zwischen Beichtvater und Beichtkind darf höchstens ein Zwischenraum von 20 Schritten
sein. Da aber die Möglichkeit vorliegt, daß die Lossprechung auch noch
auf große Entsernungen wirkt, so soll ein Priester, der Jemand von
weitem ins Wasser oder vom Dache fallen sieht, die Lossprechungsformel sprechen.

Die Lossprechung kann auch bedingungsweise ertheilt werden, hauptsächlich wenn Zweisel besteht, ob der Betreffende noch lebt, ob er bei gesunder Vernunft ist, ob er "gegenwärtig" ist, ob er alle seine Sünden bekannt und genügende Reue hat (Lehmkuhl S. J., II, 200 ff.).

Nach der Bestimmung des 4. Laterankonzils ist jeder Katholik unter Todsünde verpslichtet, wenigstens einmal im Jahre zu beichten. Diese Bestimmung wird von den Theologen in solgender Weise erstäutert: "Es kann also Jemand am Ansang eines Jahres beichten und dann erst wieder am Ende des solgenden Jahres, so daß zwischen den beiden Beichten thatsächlich zwei Jahre liegen. Muß Jemand, der ein Jahr ohne Beichte hat vergehen lassen, gleich beim Beginne des nächsten Jahres beichten? Viele Theologen bejahen die Frage, andere verneinen sie nach probabeler Ansicht. Denn hat der Betressende das eine Jahr ohne Beichte verstreichen lassen, so hat er zwar gesündigt, aber sür das verstrichene Jahr besteht das Beichtgebot nicht mehr, und für das nächste Jahr ist das ganze Jahr sür die Erfüllung des Gebotes frei gegeben" (vylch. Tamsburini S. J. III, 429).

"Muß man gleich nach dem Begehen einer Tobsünde Reue erwecken? Hurtado sagt, nein; auch nicht an Festtagen oder zu Zeiten großen Unglückz, selbst dann nicht, wenn man in Gesahr ist die Sünde zu vergessen. Wann also ist man zur Reue verpflichtet? Suarez sagt, vor Eintritt der Todesgefahr, ohne aber eine bestimmte Zeit anzugeben. Vasquez glaubt, man müsse es in der

Todesgefahr, oder wenn man verhindert ift, die Bergebung der Sünde durch das Buffakrament zu erlangen. Jemand beichtet in der Todesftunde nur mit der Attritionsreue (vgld. unten S. 538 f.) über feine Sünden. Ift er verpflichtet, vollkommene Reue (contritio) zu erweden? Nein, denn das Konzil von Trient lehrt, die Attritionsreue, verbunden mit dem Buffaframent, genüge jum Seelenheil. Jemand, ber um zu beichten niederkniet, wird vom Schlage gerührt; ein Priefter beginnt die Meffe und wird gleichfalls vom Schlage gerührt, als er zu den Worten kommt: Ich befenne Gott u. f. w. Darf man Beiden sobwohl fie bewußtlos sind die priefterliche Losfprechung geben? Dem Erften, ja; benn bas Niederknien gur Beichte ift ein Zeichen der Reue; dem Zweiten nicht; denn die Worte: "Ich bekenne Gott" enthalten nicht den Ausdruck der Reue. Andere lehren aber, nach probabeler Unsicht burfe man Beibe lossprechen. Um nicht bei feinem gewöhnlichen Beichtvater in übeln Ruf zu kommen, beichtet Jemand die läglichen Gunden bei dem gewöhnlichen, die Todfünden bei einem andern Beichtvater. Kehlt er badurch? Suarez fagt, nein, ba bie Beichte vollständig fei und feine eigentliche Heuchelei vorliege" (Eskobar S. J. S. S. 1007. 1011. 1018).

Die Behandlung der übrigen Sakramente ist ebenso formalistisch. Der Kürze wegen übergehe ich sie.

## 2. Die Messe.

Damit der Nicht-Katholik das Folgende über die Messe richtig versteht und vor Allem ihren religiösen Werth richtig würdigt, ist über die Bedeutung der Messe in katholischer Auffassung und über ihre formal-technische Seite Einiges vorauszuschicken (vylch. oben S. 112).

Die Messe, b. h. die unblutige Wiederholung des blutigen Opferstodes Christi am Kreuze, ist der Mittels und Höhepunkt des katholischen Kultus. (Conc. Trid. sess. 22, op. 2). Sie besteht aus mehreren Theilen. Die Theile heißen (die "Haupttheile" sind gesperrt gedruckt): Eingang, Kollekte, Khrie eleison, Epistel, Gloria, Evangesium, Opferung (des zu konsekrirenden Brodes und Weines), Kanon, Wandelung (Konsekration von Brod und Wein in den Leib und das Blut Christi), Fortsetung des Kanon,

Bater Unser, Agnus Dei, Kommunion (Genuß bes konsekrirten Brodes und Weines durch den Priester), Postkommunio, Segensertheilung durch den Priester, Schlußevangelium, sogenanntes letztes Evangelium (immer der Anfang des Johannesevangeliums). Jeder Katholik ist unter schwerer Sünde verpslichtet, an den Sonne und Festtagen eine Messe zu hören. Darin besteht das Wesen der für den Katholiken gebotenen Sonntagsheiligung.

"Die Messe", sagt Gihr, Regens am Priesterseminar zu Freisburg (Baden), "kann als goldene Brücke betrachtet werden, die Himmel und Erde verbindet. Das Meßopfer ist und bleibt der Mittelpunkt der christlichen Religion, die Sonne der geistlichen Uebungen, das Herz der Andacht und die Seele der Frömmigkeit" (S. 115. 183).

In der Messe, bei der "Wandelung", d. h. durch die über Brod und Wein gesprochenen Konsekrationsworte, wodurch Brod und Wein in den Leib und in das Blut Christi gewandelt — "transsubstanstiirt" — werden, entsteht das Altarsakrament (Eucharistie). Desshalb auch sein Name, weil es auf dem Altare, an dem der Priester die Messe liest, hervorgebracht wird.

Bur Feier der Meffe gehören heilige Gefäße und heilige Gewänder.

Heilige Gefäße: Ein Kelch mit Patene [runde, flache Schüssel, die den Kelch bedeckt]; ein Korporale [ein in bestimmte Falten gefaltetes Tuch] aus Leinen oder Hanf; eine Palla [ein viereckiges durch eingelegte Pappe gesteistes Tuch zum Bedecken des Kelches] aus Leinen oder Hanf; ein Belum [eine aus Seidenstoff gefertigte Kelchhülle]; zwei Wasser- und Wein-Kännchen. Das Weglassen von Kelch, Patene und Korporale bei der Feier der Messe ist schwer sündhaft.

Heilige Gewänder: der Priester muß bekleidet sein mit dem Schultertuch, der Albe, dem Gürtel, der Manipel sein am linken Handgelenk zu tragendes, in der Farbe des Meßgewandes zu haltendes Tuch], der Stola, dem Meßgewand. Albe, Meßzewand, Stola und Manipel dürfen ohne schwere Versündigung nicht fortgelassen werden.

Bur Ausrüstung des Altars gehören: drei den Altar bes bedende Tücher; ein Megbuch mit Kissen oder Bult; eine in der Mitte des Altars aufzustellende Tasel, auf der die Gebete des "Kanon" aufgedruckt sind; Leuchter mit Wachskerzen; ein Kruzifix in der Mitte des Altars; eine Schelle.

Ueber die heiligen Gefäße und Gewänder und über die Ausrüftungsgegenstände des Altars bestehen zahlreiche Vorschriften, von denen ich einige anführe:

Die Batene und die Ruppe des Relches muffen von Gold ober wenigstens gut vergoldet sein. Pius IX. hat gestattet, daß die heiligen Gefäße aus Aluminium und Kupfer (10 % Aluminium, 90 % Rupfer) hergestellt werden. Sie muffen dann von außen verfilbert (3 Gramm Silber auf je 1 De Dezimeter) und von innen vergoldet (0,25 Gold auf je 1 = Dezimeter) sein (Acta Sanctae Sedis, II, p. 232; VI, p. 589). Werben Relch und Patene neu vergoldet, so mussen sie auch neu konsekrirt werden (Dekret der Ritenkongregation vom 14. Juni 1845). Schwer fündhaft ift es, ein Rorporale zu benuten, das aus einem andern Stoff als aus Leinen ober Sanf hergestellt ift; auch die Albe muß aus Leinen (nicht aus Baumwolle) sein (Defret ber Ritenkongregation vom 18. Mai 1819). Mehgewand, Stola und Manipel sollen aus feinen Seidenstoffen gemacht sein (Dekret ber Ritenkongregation vom 28. Juli 1881). Solange die heiligen Gefäße die konsekrirten Hoftien ober den konsekrirten Bein enthalten, durfen sie nicht von Laien berührt werden; eine Berfehlung gegen diese Borschrift ift eine Todfunde. Enthalten fie die konsekrirte Hoftie nicht mehr, fo ist ihre Berührung nur eine lägliche Sünde. Tonsurirte Aleriker, Rufter und Nonnen haben das Vorrecht, die heiligen Gefäße berühren zu dürfen (Lehmkuhl S. J. II, 169ff.).

Ein Gebet aus dem Kanon seiner der Haupttheile der Messelassulassen, oder es zu verstümmeln, ist eine Todsünde. Ob die Austassung des "Agnus Dei" [dreimal hintereinander wiederholt der Priester im zweiten Theile der Messe die Worte: Agnus dei, qui tollis peccata mundi, miserere nodis] oder eines Gebetes von ähnlicher Länge, eine Todsünde ist, scheint nicht festzustehen. Zehn Heiligennamen im Kanon auszulassen ses kommen ungefähr 20 dort vor], ist nach dem heiligen Alfons von Liguori eine Todsünde. Ferner ist es eine Todsünde: den "Eingang" der Messe, die Epistel, das Evangelium — nicht aber das Schlußevangelium — auszus

lassen. Eine läßliche Sünde ist die Auslassung des "Kredo" und des "Gloria." Wer Meßgebete, die nach der Borschrift laut gesprochen werden sollen, leise spricht, begeht eine läßliche Sünde; wer umgekehrt die Gebete des "Kanon", die leise zu sprechen sind, so laut spricht, daß sie auf eine Entsernung von 40 Schritt zu hören sind, begeht eine Todsünde. Im allgemeinen aber gilt die Regel, daß der Priester leichter sündigt durch zu leises als durch zu lautes Aussprechen der Gebete. Auch Theologen mit milden Ansichten, halten es für schwer sündhaft, während eines geraumen Zeitraumes, besonders beim "Kanon", freiwillig zerstreut zu sein. Freiwillige Berstreuung außerhalb des "Kanon" ist eine läßliche Sünde, aber eine von den schwereren läßlichen Sünden.

Wer, außer im Nothfall, ohne Meßbiener oder mit einer Frau als Dienerin Messe liest, begeht eine Todsünde. Nonnen dürsen aber, in gewisser Entsernung vom Altar, die Antwort-Gebete sprechen. Unter schwerer Sünde ist es verboten, die ganze Messe bedeckten Hauptes zu lesen. Innozens XI. hat sogar unter Strafe der Suspension verboten, während des Messelsense eine Perrücke auszubehalten; gegenwärtig ist dies Verbot aus Gesund-heitsrücksichten gemildert worden.

Die Borschrift außer Acht laffen, bem zu tonfekrirenden Bein etwas Waffer beizumischen, ift eine Tobfunde. Nur in Lebensgefahr barf der Priefter die Meffe unvollendet laffen. Bird ein Priefter während der Konsekration ohnmächtig, so soll zunächst gewartet werben, bis er wieder zu sich kommt und dann foll er selbst die Messe fortsetzen. Kommt er nicht mehr zu sich, so muß irgend ein anderer Priefter, selbst ein erkommunizirter, wenn kein anderer ba ift, herbeigeholt werden, um die Meffe zu vollenden. Diefer darf fich nicht damit entschuldigen, daß er im Stande ber Todfunde ift, und durch das Lefen der Messe eine neue Todsünde begehen würde; benn mit Bulfe ber göttlichen Gnade und burch Erwedung ber vollkommenen Reue kann er sich jederzeit von der Todsünde befreien. Ift aber der Zwischenraum zwischen der Unterbrechung der Meffe und ihrer Wiederaufnahme langer als eine Stunde, fo besteht eine Berpflichtung zur Fortsetzung der Messe nicht; wohl aber barf fie noch fortgesetzt werden, auch wenn sieben Stunden seit der Unterbrechung vergangen sind (Lehmkuhl S. J., II, 179 ff.).

Wie schon gesagt, muffen während ber Feier ber Meffe Bachsferzen auf dem Altare stehen, von denen wenigstens eine Rerze bis nach der Wandelung (Konsekration) brennen muß. Erlischt sie vorher und ift keine Möglichkeit mehr, sie anzugunden, so darf der Priefter unter keinen Umständen die Messe fortsetzen, auch nicht, wenn es fich barum handelt, einem Sterbenden die lette Wegzehrung (bie Rommunion) zu spenden. Dag die Rerzen aus Wachs sein muffen, ift nicht so sicher. Gine probabele Unsicht gestattet im Nothfall auch Talg- und Stearinkerzen. Was unter einem solchen "Nothfall" zu verstehen sei, steht bei den Theologen nicht fest (vglch. Tamburini S. J., III, 451). Zwei Stellen bes Jesuiten Eskobar gehören hierher: "Ift es erlaubt während der Messe, statt der Bachskerzen, Dellampen ober Talglichter zu brennen? Benriquez verneint es, weil der Gebrauch der Wachsterzen bei der Messe schon zur Zeit der Apostel in Uebung war; Suarez und Laymann gestatten es. Darf ein Priester sich ber Stola als Leibgürtel und bes Manipels als Stola während der Messe bedienen? Suarez bejaht es; Azor gestattet sogar, daß aus einer Stola ober aus einem Meggewand von doppeltem Tuch zwei Stolen und zwei Meggewänder gemacht werden, ohne daß sie neu geweiht zu werden brauchen" (S. 235. 245).

Nach ben von Bius V. festgesetten "Rubriken", d. h. nach den im Missale Romanum enthaltenen bindenden Vorschriften über die äußeren Formlichkeiten bei ber Messe, durfen Messen nur gelesen werden von der Morgenröthe an bis zum Mittag (ab aurora ad meridiem). Was versteht man unter "Morgenröthe"? Der Begriff Morgenröthe ist, so lautet die Antwort, nicht physisch. sondern moralisch zu nehmen, also die Zeit 11/2 Stunde vor Sonnenaufgang. Ja nach probabeler Unficht genügt es, wenn wenigftens ber Schluß ber Meffe noch in die Morgenröthe fällt, fo daß die Meffe auch zwei Stunden vor Sonnenaufgang begonnen werben barf. Die Bettelorden und die Gesellschaft Jesu haben das Privileg. die Meffe icon drei Stunden vor Sonnenaufgang zu lefen. Auch der Begriff "Mittag" ist moralisch zu nehmen, d. h. die Messe darf nach Mittag beendet werden, wenn sie nur vor Mittag angefangen wurde. Wird eine Messe eine viertel ober auch eine halbe Stunde nach Mittag begonnen, so ist diese hinausschiebung nach probabeler Ansicht nur eine läßliche Sünde; liegt ein vernünstiger Grund für die Verzögerung vor, so ist es gar keine Sünde (vglch. Tamburini S. J. III, 454). In himmelsstrichen, in denen es keine Morgenröthe giebt, gilt, nach einem päpstlichen Entscheid vom 6. Feberuar 1858, als Beginn der Meßzeit die Stunde, in der die Leute aufzustehen pslegen.

Der Priester muß während der Messe die Absicht haben, zu konsekriren. Diese Absicht kann hier, wie überhaupt bei Ausspendung der Sakramente, eine viersache sein: eine aktuelle, eine habituelle, eine virtuelle, eine interpretative (intentio actualis, habitualis, virtualis, interpretativa). Die aktuelle Absicht liegt vor, wenn Jemand aktuell Etwas zu thun beabsichtigt; die habituelle Absicht ist die früher gehabte und noch nicht widerrusene aktuelle Absicht; die virtuelle Absicht ist die habituelle, aber mit dem Jusah, daß zur Aussührung der Absicht schon Schritte geschehen, wenn auch vielleicht ohne daß man dei diesen Schritten an die Aussührung der Absicht denkt; dei der interpretativen Absicht will man Etwas nicht direkt, sondern indirekt, d. h. in seiner Ursache. Zur gültigen Feier der Messe, d. h. vor Allem zur Konsektation, ist die aktuelle oder virtuelle Absicht erforderlich, die habituelle oder interpretative Absicht genügen nicht.

Der Fesuit Tamburini sucht die Lehre von der nöthigen "Absücht" zu mildern, um, wie er sagt, "den Priestern das Geswissen zu weiten" (dilatare conscientiam sacerdotis). Wer einmal im Leben, unmittelbar nach seiner Weihe zum Priester die Absücht gehabt hat, konsekriren zu wollen, so oft er sich mit den priesterlichen Gewändern bekleidet und zum Altare geht, genügt den Ersfordernissen der "Lehre von der Absücht." Ja, selbst wenn Jemand diese Absücht niemals ausdrücklich ausgesprochen hat, aber die Priesterweihe empfangen wollte und empfangen hat, so liegt doch die zur gültigen und erlaubten Konsekration genügende virtuelle Absücht vor (vylch. Tamburini S. J. III, 457 f.).

Ein Theil des täglichen Breviergebetes (Matutin und Laudes) soll der Priester vor der Messe verrichten; wer es ohne genügenden Grund unterläßt, begeht zum mindesten eine läßliche Sünde; der Jesuit Lehmkuhl schließt dies daraus, daß die offiziellen Borschriften (rubricae) im Missale Romanum dieses Versäumniß "mehrs

mals" als "Fehler" bezeichnen, und daß der heilige Antonin es sogar unter die schweren Sünden rechnet, also muß es doch zum mindesten eine leichte Sünde sein.

Schwer sündhaft ist es, zum Lesen der Messe weniger als eine Viertelstunde zu gebrauchen; wer weniger als eine halbe Stunde dazu gebraucht, begeht nach der Ansicht der meisten Theologen eine läßliche, oder vielmehr mehrere läßliche Sünden (Lehmkuhl S. J. II, 162).

"Für gewöhnlich foll die Messe nur an einem heiligen, b. h. an besonders geweihtem Orte gelesen werden. Gine geweihte Rirche oder Rapelle verliert die Weihe, und es darf nicht mehr in ihr Messe gelesen werden, wenn ber größere Theil bes inneren Bewurfes - Berput - gleichzeitig abfällt; die Weihe geht aber nicht verloren, wenn der Verput allmählich erneuert wird. Weitere Entweihungsgründe einer Kirche sind: Blutvergießen, Todtschlag, Bergiegung menschlichen Samens, Beerdigung eines Ungetauften ober eines Erkommunizirten. Dabei ift zu beachten: ber Blutverluft muß ein nicht unerheblicher fein, einige Tropfen Blutes genügen nicht; auch muß er veranlaßt sein durch eine schwere, thatliche Beleidigung. Nasenbluten, das durch Schlägereien unter Schulkindern veranlaßt ift, entweiht eine Rirche nicht. Dag das Blut in der Rirche fließe, ift nicht nöthig, wenn nur die Berwundung innerhalb der Rirche beigebracht wurde; anderseits wird eine Rirche nicht entweiht, wenn das Blut zwar innerhalb der Kirche fließt, die Wunde aber außerhalb der Kirche beigebracht wurde. Das Gleiche ist von der Tödtung gu fagen: wird Jemand burch einen Schuß von außen innerhalb ber Rirche getöbtet, so ist die Kirche entweiht, nicht aber, wenn Jemand vom Innern der Rirche aus einen außer der Rirche Stehenden ericbiekt."

"Große Meinungsverschiedenheit herrscht unter den Theologen über die Frage, welche Unzuchtshandlung eine Entweihung der Kirche herbeiführe. Für die Pragis scheint es hinreichend zu sagen, daß jede Unzuchtssünde, die offenbar den Charakter einer schweren Versehlung an sich trägt, die Entweihung verursacht. Die Volziehung des ehelichen Beischlafes in der Kirche entweiht sie; wird aber der Beischlaf vollzogen von Eheleuten, die in der Kirche eingeschlossen sind, so sindet durch ihn keine Entweihung statt, wenn

er geschieht, um die drängende Gefahr der Unenthaltsamkeit abzuswenden, oder wenn die Einschließung länger als einen Monat dauert."

"Ein in der Sakristei oder auf dem Dache der Kirche begangenes Berbrechen entweiht die Kirche nicht. Am 27. Februar 1847 entsichied die Kitenkongregation, daß eine Kirche als "entweiht" zu betrachten sei, wenn in ihr Soldaten mindestens zwei Tage lang kampirt haben" (Lehmkuhl S. J. II, 164 ff.).

Außer der Entweihung der ganzen Kirche giebt es auch noch eine Entweihung des Altars, die das Messelesen auf ihm unmögelich macht.

Man unterscheidet zwei Arten von Altären: den tragbaren und den sesten Altar. "Fest" nennt man einen Altar (altare sixum), entweder, wenn er sich, seiner Bauart nach, schwer von einem Ort zum andern bewegen läßt, oder wenn seine ganze Tischplatte [nicht nur der Altarstein in ihr] geweiht ist und diese Tischplatte mit dem Altarunterdau sest verbunden ist. "Tragbar" ist ein Altar (altare portatile), der seiner Bauart nach leicht fortbewegt werden kann, oder dessen ganze Tischplatte nicht konsekrirt ist, sondern nur den geweihten Altarstein einschließt, durch dessen Fortnahme der ganze Altar seinen Charakter als Altar verlöre.

Jeber Altar wird entweiht 1) durch Wegnahme der in ihm aufbewahrten Reliquien, oder durch Bruch der sie einschließenden Siegel, 2) durch eine große Verletzung (fractura enormis). Die Meinungen der Theologen gehen aber außeinander in der Begriffsbestimmung einer "großen Verletzung". Einige bezeichnen es als "große Versletzung", wenn eines der Seitenkreuze [mit denen jeder geweihte Altarstein bezeichnet sein muß] durch Bruch von dem übrigen Stein losgelöst wird; andere lassen diesen Bruch nur dann als "große Verletzung" gelten, wenn dadurch zugleich ein größerer Theil des übrigen Altars verletzt wird; noch andere nennen erst die Beschädigung des Altarsteines groß, die ihn so verkleinert, daß weder die Hostie noch der Kelch auf ihm noch Platz haben.

Eine Entscheidung der Ritenkongregation vom 31. August 1867 erklärt einen Altarstein und damit den ganzen Altar für entweiht, wenn sich durch den Stein ein wenn auch noch so feiner Sprung

ganz hindurchzieht; geht der Sprung nur durch einen Theil des Steines, so ist er nicht entweiht (Lehmkuhl S. J., II, 167 ff.).

"In Folge der Beihe", ichreibt Gihr, "bilben Altartisch und Unterbau, sowie Reliquiengrab und Schlufftein ein festverbundenes. geheiligtes Ganzes. Wird biefe heilige Berbindung gelöft ober einer biefer Beftandtheile des Altares wesentlich verlett, dann ift ber Altar entweiht. Gegen die Ansicht älterer Autoren ift der Ginfolug und das Vorhandensein von Reliquien als wesentliches Erforderniß zur Giltigkeit der Altarweihe zu betrachten. Der etwa gelockerte Schlugstein [ber die Reliquien bectt] foll mit geweihtem Mörtel neu befestigt werden, und zwar vom Bischof ober von einem subbelegirten Priester (Dekrete ber Ritenkongregation vom 25. Sept. 1875, vom 3. Sept. 1879, vom 18. Mai 1883). Jede noch fo geringe und auch nur augenblickliche Trennung des Altartisches vom Mtarkörper bewirkt die Entweihung des Altares, weil so die beim firen Altar durch Weihe hergestellte Verbindung zerstört wird (Dekret ber Ritenkongregation vom 23. Febr. 1884). Dagegen barf ber ganze fire Altar von einem Orte der Kirche an einen andern derart hingebracht werden, daß beide Theile ununterbrochen verbunden bleiben" (S. 216 f.).

Ift ber Werth ber Meffe unendlich in Bezug auf feine Ausbehnung, fo daß eine Messe, auf unendlich Biele vertheilt, jedem Einzelnen gleich viel nütt? Dag Alle gleichmäßig theilnehmen an den genugthuenden, verföhnenden und fürbittenden Wirkungen der Messe, ist zweifellos. Die Ausbehnung bieser Wirkungen kann verglichen werden mit der in der griechische fatholischen Rirche nicht felten vorkommenden Darbringung eines und besfelben Megopfers durch mehrere Priefter. Dort werden die Früchte der Meffe fo oft vervielfältigt (multiplicantur) als konsekrirende Priester da sind, was baraus hervorgeht, daß die Kirche gestattet, daß jeder einzelne dieser Priefter ein besonderes Stipendium für die gemeinsam bargebrachte Messe annehmen darf. Also werden die Früchte der Messe auch durch die Bahl der Theilnehmer vervielfältigt. Zweifelhaft ist, ob bie Frucht ber Messe, die aus ihrer Darbringung durch den Priester für eine ober mehrere bestimmte Personen entsteht, der Ausdehnung nach unendlich ift, so daß sie in gleich großer Beise einer Berson ober taufend ober hunderttaufend Berfonen zu gute fommt.

Viele Theologen bejahen diese extensive Unendlichkeit; andere verneinen sie. Letztere Ansicht scheint die richtigere zu sein (Lehmkuhl S. J. II, 135 ff.).

Ift eine im voraus hinein in's Ungewisse gemachte Zuwens bung der Messe gültig und erlaubt? Z. B.: ein Priester liest heute eine Messe für den, der ihm zuerst ein Messtipendium [Entzelt für das Lesen einer Messe) bringen wird, oder sür denjenigen seiner Berwandten, der zuerst sterben wird. Eine solche "antizipirte" Zuwendung (applicatio anticipata) ist gültig, denn Gott weiß, wer dieser "Erste" ist und kann also die Früchte der Messe ihm zu gute kommen lassen. Ein päpstliches Dekret, über dessen Echtheit aber Zweisel bestehen, hat jedoch diese Art der Zuwendung der Messe wegen des möglichen Mißbrauches verboten (vglch. Tamburini S. J. III, 463).

Wann muß der Priester die Zuwendung formuliren, damit sie dem oder den Betreffenden wirklich zu theil wird? Es kann Jahre vorher geschehen; geschieht es während der Messe, so muß es spätestens vor der Konsekration des Weines geschehen [der Wein wird
stets nach dem Brode konsekrirt].

"Gin Priefter fagt heute ben Borfat, morgen die Meffe bem Betrus juguwenden, von bem er bafür ein Stipendium erhalten hat; am andern Tage jedoch, unmittelbar vor der Meffe, beschließt er, sie bem Untonius zuzuwenden. Beldem von Beiben fommt die Messe nun wirklich zu Gute? Die Antwort richtet sich nach einer vierfachen Möglichkeit. Erstens: ber Priefter widerruft die geftrige Absicht, die Messe bem Betrus zuzuwenden und wendet sie ausdrücklich heute dem Antonius zu. In diesem Falle fällt die Frucht der Messe einzig dem Antonius gu. Zweitens: der Priefter ift sich zwar seiner gestrigen Absicht, die Messe dem Betrus zuzuwenden vollkommen bewußt, faßt aber heute, ohne jedoch seine frühere Abficht ausdrudlich zu widerrufen, ben gleich ftarten Borfat, die Meffe bem Antonius zuzuwenden. In diesem Falle nütt die Messe Reinem von Beiben. Sat jedoch ber Briefter die Früchte ber Meffe getheilt, so nehmen Betrus und Antonius an den Früchten Theil je nach der Größe des ihnen zugewendeten Theiles. Drittens: der Priester wendet die Messe heute dem Antonius zu, ohne baran zu benten, daß er geftern beabsichtigte, fie bem Betrus zuzuwenden.

In diesem Falle fällt die Frucht der Messe dem Antonius zu, weil die [zeitlich] letzte Absicht auf Antonius gerichtet war. Viertens: der Priester hat bei der auf Petrus gerichteten gestrigen Zuwendung den Zusat gemacht, diese Zuwendung solle in jedem Falle bestehen bleiben, auch wenn er aus Vergeßlichkeit nachträglich noch eine ans dere Zuwendung machen werde. In diesem Falle bleibt die Frucht der Messe dem Petrus gesichert" (Tamburini S. J., III, 465).

Wem nütt die Meffe mehr, dem der fie hort, oder dem, dem sie durch den Priester zugewandt wird? Was ift vortheilhafter: mehrere Meffen an einem Tage ober je eine Meffe an verschiebenen Tagen lesen zu lassen? Der Jesuit Tamburini beantwortet die Fragen an der Sand eines von ihm erlebten praktischen Falles: "Gine arme Witwe fragte mich, ob es besser sei, für ihren verftorbenen Mann Meffe zu hören ober fie lefen zu laffen? Da es fich um Genugthuung für eine im Fegfeuer befindliche Seele handelte, so rieth ich ihr, Messen lesen zu lassen, weil durch den Priefter zugewandte Meffen größere Guhnkraft haben, als nur geborte Meffen. Auch rieth ich ihr, die mehreren Meffen an einem Tage lefen zu laffen. Denn obwohl es für die Berehrung Gottes beffer ift, mehrere Meffen an verschiedenen Tagen lefen zu lassen, weil die Gottesverehrung auf diese Weise ausgedehnter wird (magis extenditur), so ift es boch für einen Berftorbenen beffer, wenn ihm an einem Tage mehrere Messen zugewendet werden, weil so die Sühnkraft der Meffen zusammenkommt, während fie sonst nur hintereinander eintritt" (III, 467).

Interessant ist, daß Tamburini hier die Frage anreiht: Was ist für diese Witwe, die wegen ihrer geringen Mittel nicht Beides thun kann [Beides kostet nämlich Geld], rathsamer, Messen lesen zu lassen oder sich für den Verstorbenen eine "Areuzzugsbulle" (unten S. 271 ff.) anzuschaffen? Er antwortet: "Ich würde die Anschaffung, d. h. den Kauf der "Areuzzugsbulle" empsehlen, da durch sie dem Verstorbenen ein vollkommener Ablaß zugewandt werden kann" (a. a. D.).

### 3. Das Megstipendium.

Unzertrennlich — thatsächlich, nicht rechtlich ober begrifflich — von der Messe ist das Meßstipendium. Hauptsächlich aus diesem Grunde lege ich die katholische Lehre und Praxis in Bezug auf das Meßstipendium hier, im Anschlusse an die Lehre von der Messe, vor. Uebrigens enthält auch sie an Formalismus übergenug, um ihre Einreihung in diesen Abschnitt zu rechtsertigen.

Es ist den Priestern erlaubt, für die Darbringung der Messe ein durch Gewohnheit, Kirchengesetz oder bischöfliche Bestimmung sizirtes oder nach dem Belieben des die Messe erbittenden Gläubigen bemessenes Stipendium, d. h. einen materiellen Entgelt anzunehmen und zu fordern. Nach Annahme des Stipendiums ist der Priester rechtlich verpslichtet, die Messe in der vom Geber bestimmten Meinung (für sich, für einen Verstorbenen, für einen Lebenden, für irgend ein Anliegen u. s. w.) darzubringen.

Wenn der Briefter um eine Messe angegangen wird, so kann er die Gemährung der Messe an die Auszahlung des Stipendiums fnüpfen. In Deutschland bilbet die unterfte Stipendium-Grenze meistens 1 Mark. Der Bischof tann verbieten, dag ein Geist= licher unter die feststehende Stipendium-Bobe geht, damit nicht andere Beiftliche badurch Schaben leiden. Go haben mehrere Provinzialfonzilien entschieden (Coll. Lac. III, 489. 835; V. 465). Der Priefter fann ein höheres Stipendium verlangen, wenn die Lefung der Meffe wegen der Dertlichkeit, des Wetters oder anderer Umftände mit besonderen Unannehmlichkeiten für ihn verbunden ift. Simonistisch wäre es, wenn der Priester das Stipendium als Preis für die Messe entgegennähme. Wer aber mit Rücksicht auf bas Stipendium Messe lieft, mahrend er ohne Stipendium sie nicht gelesen hätte, handelt zwar nicht besonders lobenswerth, fündigt aber nicht; benn er benütt die Aussicht auf das Stipendium nur als Mittel seine geiftliche Trägheit [bas Nicht: Messelesen] zu vertreiben, geht aber nicht ein Tauschgeschäft über die Messe ein.

Obwohl das Andieten und Annehmen des Meßstipendiums in feiner Weise ein Tausch oder Geldgeschäft enthält, so wird dadurch doch ein Rechtsverhältniß geschaffen, mag man den entstehenden Bertrag nun einen do ut facias-Bertrag oder ein verpslichtendes

Bersprechen nennen. Die Verletzung eines solchen Vertrages, d. h. das Nicht-Lesen einer Messe, für die ein Stipendium gegeben worden ist, ist eine schwere Sünde [Todsünde], deren Schwere nicht bemessen wird nach der Höhe des Stipendiums, sondern nach dem Werthe der versprochenen Messe, der ungeheuer ist.

Anch die ungebührliche und unbegründete Berzögerung des Lesens einer durch Stipendium ausbedungenen Messe ist schwer sündhaft. Zwei Monate gelten als eine solche Berzögerung, besonders wenn es sich um Messen für jüngst Berstorbene handelt. Der Papst kann allerdings, kraft seiner höchsten Machtvollkommenheit, eine solche Berzögerung gestatten, oder auch die Berpslichtung zum Messelsen ganz ausheben. Den Schaben, der denjenigen trifft, für den die Messe gelesen werden sollte, ersetzt der Papst dann "aus dem Schat der Kirche". So erklärt ausdrücklich Benedikt XIV. (De synod. dioeces. l. 13, c. 25, n. 15) und Leo XIII. hat am 16. Juli 1883 in einem Schreiben an den Bischof von Angouleme diese Lehre bestätigt (Nouvelle Revue théolog., t. 18, S. 240; über die Lehre vom Messstipendium vglch. Lehmkuhl S. J. II, 145 ss.).

Rann ein Priester für eine an einem Fest- ober Sonntage zu lesende Messe ein höheres Stipendium verlangen, als für eine an einem Berktage zu lesende Messe? Der Jesuit Tamburini antwortet: Rom habe allerdings verboten, daß für ein und diefelbe Messe mehrere Stipendien genommen werden; aber wer sich ein höheres Stipendium ausbedingt für eine Messe, nehme nicht mehrere Stipendien. Wird die Bohe des Stipendiums gefordert für die Zuwendung der Messe, so ift das unerlaubt, denn der Werth der Zuwendung ift bei allen Meffen, seien es Sonntags= oder Werktagsmeffen, der gleiche; erlaubt ist die Erhöhung aber für die größere Mühewaltung (officiatura) bei der Sonntagsmesse. Aus demfelben Grund ist für eine gesungene Meffe ein höheres Stipendium geftattet, als für eine "ftille" Meffe feine Meffe, Die der Priefter lieft, nicht fingt]; benn bei der gesungenen Deffe [Bochamt] ift die Mühe des Priefters größer, und für biefe Mühe, nicht für den innern Werth der Messe, kann er gerechter Beise einen höhern Entgelt fordern (III, 488).

Ist das für eine Messe angebotene Stipendium kleiner, als durch Gewohnheit oder Kirchengesetz sestgesetzt ist, so darf der Priester

eine Ergänzung des Stipendiums bis zur üblichen Höhe von anderen Bersonen annehmen und durch das Lesen der einen Messe entspricht er dann seinen Verpflichtungen gegen Alle. Denn der Priester ist nicht seines gerechten Lohnes zu berauben, und durch die Annahme des unzureichenden Stipendiums verzichtet er nicht auf sein Recht, das volle Stipendium zu erhalten (vglch. Tamburini S. J. III, 489).

Die fatholische Theologie unterscheidet als Gnadenwirkungen der Meffe drei Arten von Früchten: eine allgemeine, eine besondere und eine ganz besondere Frucht. Die allgemeine Frucht jeder Messe kommt der gangen Rirche und jedem einzelnen ihrer Glieder zu Gute. Die besondere Frucht ift nur fur den, für den die Messe dargebracht wird, d. h. für den, der das Stipendium für die Darbringung der Meffe gablt. Diese besondere Frucht ift in ihrem Werthe bestimmt begrengt, fo bag, wenn wir biefen Werth 3. B. mit 10 bezeichnen, von 10 Personen, benen die Frucht zugewandt wird, jede einzelne nur eine Gnadenwirkung = 1 erhält. Die gang besondere Frucht endlich wird bem die Meffe lefenden Briefter zu theil. Es entsteht nun die Frage: darf ein Priefter, außer dem Stipendium, das er erhalt für die Zuwendung der "befondern" Frucht, auch noch bafür Gelb annehmen, bag er bie auf ihn perfonlich fallende "gang besondere" Frucht von sich ab und einem Andern - bem Geldgeber - zuwendet? Gine Reihe von Theologen bejaht die Frage, da diese "ganz besondere" Frucht (fructus specialissimus) ebenfogut einem Andern zuwendbar ift, wie die beiden andern Früchte zuwendbar find. Ift aber die Frucht zuwendbar, fo darf der zuwendende Priefter auch einen Entgelt für fie beanspruchen. Gie führen noch an, die "ganz besondere Frucht" von drei Meffen komme ungefähr der "besondern" Frucht von einer Meffe gleich. Nach biefem Werthverhaltniß ift bann auch ber Entgelt zu bemeffen, ben ber Priefter für bie Buwendung ber "ganz besondern Frucht" beauspruchen darf (volch. Tamburini S. J. III, 482. 490).

Darf der Priester für verschiedene Früchte ein und derselben Messe verschiedene Stipendien annehmen? Ja, wenn die Früchte trennbar sind, wie das z. B. der Fall ist bei der Sühn- und Bittsfrucht der Messe. Man kann also von Petrus ein Stipendium annehmen, wenn man ihm die Bittsfrucht (fructus impetratorius), und

von Paulus ein Stipenbium, wenn man ihm die Sühnfrucht (fructus satisfactorius) berselben Messe zuwendet. Biele Theologen, z. B. Paludanus, Sylvester, Comitolus S. J., Bordoni, gestatten, daß ein Priester deshalb ein höheres Stipenbium verslangt, weil er verspricht, er wolle die Messe mit größerer Andacht als an und für sich nöthig ist lesen, oder er wolle sie an einem mit Ablässen ausgezeichneten Altare oder in einer besonders gesteierten Ballsahrtskirche lesen (vglch. Tamburini S. J. III, 489).

Lehrreich find auch folgende Erörterungen: "Welches einklagbare Recht auf volles Stipendium steht der Rirche in der Person des Bischofs ober Priesters zu gegen die Erben eines Testamentslassers, ber die Lefung von Meffen verfügt hat? Bier Falle find gu unterscheiden: 1. Sat der Erblaffer nur über so und so viele Meffen verfügt, über die Stipendien aber nichts gesagt, so steht der Rirche das Recht zu, das ortsübliche Stipendium einzuklagen, und die Erben find verpflichtet, es zu gablen. Sollte dazu bie Erbichaft nicht ausreichen, so ist die Angelegenheit dem Papste zu unterbreiten. 2. Sat der Erblaffer eine bestimmte Summe für Mefftipendien ausgesett, 3. B. 100 Goldstücke, und bestimmt, daß dafür nur wenige Meffen gelefen werden, fo daß, nach Abzug ber ortsüblichen Stipendien, noch Geld übrigbleibt, so fallt dieser Ueberschuß ber Rirche zu, weil anzunehmen ist, daß der Erblasser durch Aussehung der höhern Summe fich ber Rirche gegenüber freigebig zeigen wollte. 3. Ift vom Erblaffer die zu verwendende Summe, aber nicht die Bahl der zu lesenden Messen bezeichnet worden, so ist die Bahl der Messen vom Bischof zu bestimmen. — 4. Sat der Erblasser die Bahl ber Meffen bestimmt, aber eine für sie unzureichende Gelbfumme ausgesett, so muffen die Erben, falls aus dem Testament erkennbar ift, daß es dem Erblaffer auf die festgesette Anzahl von Meffen angekommen ift, das an der Gelbsumme Fehlende ergangen (vgld). Tamburini S. J. III, 491).

Eine Reihe bebeutender Theologen tritt dafür ein, daß die Höhe bes Meßstipendiums sich danach richtet, wie viel der betreffende Priester zum Tagesunterhalt bedarf. Denn da die Darbringung des Meßopsers die Hauptpslicht des Priesters sei, so sei auch sein Unterhalt aus diesem Opser zu bestreiten (vglch. Castropalao S. J., IV, 110).

Noch einige Aussprüche bekannter Theologen: Der Jesuit Lanmann: "Genügt ein Briefter feiner Berpflichtung burch Darbringung einer einzigen Meffe, wenn er von mehreren Berfonen ein Stipenbium erhalten und ihnen bafür eine Meffe versprochen hat? Biele bedeutende Theologen bejahen die Frage, weil der Werth einer einzigen Meffe unendlich fei und also für Biele ausreiche. Die verbreitetere Ansicht verneint aber die Frage, jedoch mit einer Unterscheidung: war bas von den Mehreren dem Briefter gegebene Stipendium ausreichend, d. h. ber Tare ober ber Ortsgewohnheit entfprechend, so genügt ber Priefter seiner Berpflichtung nicht, wenn er für die Geber zusammen nur eine Messe lieft; mar bas Stipendium nicht ausreichend (non integrum stipendium justum), so ist der Priester berechtigt, für die Geber nur eine Messe zu lesen; benn die Geber können in diesem Falle nicht ungehalten barüber fein, daß der Priefter nicht für jeden Gingelnen, sondern für alle zusammen eine Messe aufopfert, je nach bem Betrage, ben ber einzelne zum Stipendinm beigetragen hat" (II, 352).

Der Jefuit Sa: "Gin Priefter, der eine bestimmte Gelbsumme empfangen hat, um Meffen zu lefen, barf andere Priefter für einen geringern Preis miethen (conducere), damit sie die Messen lesen und ben lleberschuß für sich behalten" (S. 459). Der Jesuit Eskobar: "Darf ein Priefter, ber für bas Lefen einer Meffe ein Stipendium bekommen hat, einen Theil derfelben Messe einem Andern zuwenden und für diesen Theil wieder ein Stipendium annehmen? Fillucius [Jesuit] gestattet es" (S. 247). Der Dominikaner Montagnoli: "Ift kein aus ber Sabsucht ber Briefter entstehendes Aergerniß unter ben Laien zu befürchten, fo fann ein Priefter fur eine Meffe mehrere Stipendien nehmen" (bei Guimenius, S. 91). Der Jesuit Biva: "Snarez [ber bedeutenoste Theologe des Jesuitenordens] lehrt, ein Briefter, der durch Dürftigkeit gezwungen worden ift, ein geringeres Mefftipendium anzunehmen, als üblich ift, barf fich fan bem Geber bes Stipenbiums heimlich schadlos halten, b. h. er barf ihm bis zur Sobe bes üblichen Stipendiums Sachen heimlich entwenden" (II, 156). Der Jefuit Arsbetin: "Das Mefftipendium wird nicht für die Meffe selbst genommen; das ist unerlaubt; denn die Messe ist eine heilige Sandlung, und Geld für fie nehmen, heißt Simonie treiben; fonbern bas Stipenbium wird genommen für bie Muhe, bie ber Briefter beim Lefen der Meffe verwendet. Benn ein Priefter von einem Freunde, aus Freundschaft, ein größeres Stipendium erhält als üblich ist, so darf er die zu lesende Messe für das übliche Stipendium einem andern Priefter übertragen, und den Ueberschuß bes Stipendiums für sich zurückbehalten. Denn dann behält er für sich nur das zurück, was ihm aus Freundschaft, aber nicht das, was ihm als Stipendium gegeben wurde" (II, 189). Zum bessern Berftandniß biefer Entscheidung ift zu beachten, daß Arsbekin durch sie eine Entscheidung Roms umgehen will, wodurch verboten wurde, eine Meffe einem andern Priefter zu übertragen und einen Theil des für die Meffe gegebenen Stipendiums für fich gu behalten. In echt moraltheologischer Beise erklärt nun Arsbefin, in dem von ihm erwähnten Falle werde nichts vom Stipendium, fondern nur die klingende Freundschaftsbezeugung gurudbehalten, alfo fei diefer Fall auch nicht durch das Berbot betroffen: solam amici gratiam, nihil de stipendio sibi reservat.

Die neueste Lehre über das Meßstipendium sindet man in der alten Form bei den Theologen des 20. Jahrhunderts: beim Jestuiten Lehmkuhl (II, 145ff.) und beim Redemptoristen Aertsuns (I, 176ff.).

# 4. Die Sonntagsmesse.

Das Anhören einer Messe an allen Sonn- und Festtagen if für jeden Katholiken schwere, unter Todsünde gebietende Pflicht, von der nur ganz bestimmte und wenige Entschuldigungsgründe ents binden.

Die Sonntagsmesse ist ber Hauptpunkt ber religiösen Sonntagsheiligung.

Für das Anhören der Messe ist "moralische Anwesenheit" ersorderlich. Als "moralisch" anwesend gilt, wer mit den übrigen Anwesenden, auch wenn sie außerhalb der Kirche stehen, verbunden ist. Sine Entsernung von 30 Schritt von den Kirchenmauern (außershalb) hebt die "moralische" Anwesenheit auf. Innerhalb dieser Entsernung kann man auch über die Straße hinüber auß dem Fenster die Messe hören, außer die Straße sei sehr belebt, wodurch die ersorders

liche "Anwesenheit" wieder zerstört würde. Auch in der Sakristei, bei geschlossener Thüre, kann man der Messe gültig beiwohnen, wenn nur die Stimme des messelsenden Priesters vernehmbar ist.

Die nöthige Aufmerksamkeit ist dann vorhanden, wenn mit der Absicht, Gott zu verehren, eine solche äußere Haltung während der Messe verbunden ist, die mit innerer Ausmerksamkeit verbunden sein kann. Dies "kann" ist in den Moralbüchern gesperrt gedruckt. Sich während der Messe mit anderen Gedanken beschäftigen, ist zwar eine von den schwerern läßlichen Sünden, doch begeht der Betreffende dadurch keine Todsünde, wenn er im allgemeinen noch weiß, was um ihn vorgeht; das Gebot des Anhörens der Messe hat er im wesentlichen erfüllt. Auch hat Jemand das Gebot des Anhörens der Messe nicht deshalb nicht erfüllt, weil er einem schwer sündshaften Gedanken nachgehangen hat.

Ablegung einer Beichte, auch wenn sie länger dauern sollte, hindert das pslichtmäßige Anhören der Messe nicht, wenn der Beichetende auf die Haupttheile der Messe Acht giebt.

Auf die Theile — wesentliche und unwesentliche — der Messe, die oben (S. 171 ff.) aufgezählt worden find, bezieht sich bas Folgende:

Schwer sündhaft ift es, alle Theile der Messe zu versäumen bis einschließlich der Opferung, oder alle Theile bis zum Evangelium und die Theile nach der Kommunion. Auch die Versäumniß der Wandlung und Kommunion ist schwer fündhaft. Ob die Versäumniß der Wandlung allein eine Todsünde ist, steht nicht fest; für die Prazis kann also die mildere Ansicht befolgt werden, daß es keine Todsünde sei. Schwer sündhaft ist auch die Versäumniß der Theile zwischen Wandlung und "Vater Unser". Keine Todsünde ist es also: Alles zu versäumen vom Ansang der Messe bis zur Opserung ausschließlich, oder Alles vom Ansang bis zur Epistel ausschließlich und Alles von der Kommunion an bis zum Ende.

Wer die Theile von zwei verschiedenen Messen hintereinander so hört, daß in ein und dieselbe Messe Wandlung und Kommunion fallen, sündigt nicht (Lehmkuhl S. J., I, 335 ff.; Aertnys, I, 209).

Der Jesuit Laymann: "Wer am Sonntag eine Messe hört, aber dabei den ausdrücklichen Vorsatz hat, dem Kirchengebote nicht zu genügen, genügt ihm doch und ist nicht zum Hören einer andern Messe verpslichtet. Nicht improbabel ist die Ansicht, daß man dem

Gebote der Sonntagsmesse genügt, wenn man in äußerlich anständiger Haltung der Messe beiwohnt, ohne innerlich an Gott oder fromme Dinge zu denken" (I, 46; II, 160).

Der Jesuit Eskobar: "Die Absicht, in die Sonntagsmesse zu gehen, um gleichzeitig Frauen begehrlich betrachten zu können, vershindert nicht, daß Jemand seiner religiösen Pssicht, die Wesse zu hören, erfüllt, wenn nur so viel Aufmerksamkeit vorhanden ist, daß er weiß, was vorgeht" (S. 231).

Bisch of Caramuel: "Diana lehrt, man genüge dem Gebote der Sonntagsmesse, wenn man hinter einander eine halbe Messe von einem und eine halbe Messe von einem andern Priester höre. Der gleichen Ansicht sind die Theologen Navarrus, Sa S. J., Soto, Henriquez und Bartholomäus ab Angelo. Leander erklärt solgende Ansichten für probabel: Wer vier verschiedene Theile der Messe von vier verschiedenen Priestern hört, genügt dem Gebote der Sonntagsmesse; wer von zwei verschiedenen Priestern die zweite Hälften der Messe in umgekehrter Reihensolge — die zweite Hälfte an erster und die erste Hälfte an zweiter Stelle — hört, genügt der Verpslichtung" (III, 277).

Die Fesuiten Ballerinis Palmieri: "Nach hinreichend prosbabeler Ansicht genügt man der Verpslichtung, die Sonntagsmesse zu hören, wenn man vom Fenster der Wohnung aus, über die Straße hinüber, auf den Altar in der Kirche, an dem eine Messe gelesen wird, sehen kann. Lugo [Jesuit] sagt aber, die Entsernung zwischen Fenster und Altar dürse nicht mehr als 30 Schritte bestragen" (II, 554.)

Der Fesuit Lehmkuhl: "Wer von seinem Wohnort aus an einem Festtage, der dort das Anhören der Messe zur Pflicht macht, an einen andern Ort verreist, wo dieser Festtag und deshalb auch die Verpflichtung zur Messe nicht besteht, braucht auch in seinem Orte die Messe nicht zu hören, wenn er den Heimathsbezirk, wo die Verpflichtung zur Messe besteht, verläßt vor dem, daß dort die Letzte Messe gelesen wird" (I, 102).

### 5. Das Breviergebet.

Jeder Priester muß täglich das Brevier beten, d. h. eine aus Theilen der heiligen Schrift und Abschnitten aus den Schriften der Kirchenväter bestehende Zusammenstellung. Dies tägliche Brevier besteht aus: der Matutin, den Laudes, den kleinen Tagzeiten, der Besper und der Komplet. Das Breviergebet gilt als der zur Ehre Gottes ununterbrochen ertönende Lobgesang der Priestersschaft.

Matutin und Laubes darf man schon am Abend des vorhergehenden Tages beten. Bon wann an aber der "Abend" zu rechnen ist, steht nicht sest. Einige lassen ihn beginnen, sobald die Sonne die Mittagshöhe überschritten hat; und da dies zu verschiedenen Beiten und in verschiedenen Gegenden verschieden ist, sind darüber genaue Zeittabellen aufgestellt worden. Andere sehen für alle Gegenden und für alle Zeiten 4 Uhr als Ansang sest; Andere ½4 Uhr; beide Aufstellungen gelten als probabel. Wenig probabel ist die Ansicht derer, die den "Abend" schon um 2 Uhr ansangen lassen. Da aber gewichtige Theologen diese Ansicht vertreten, so ist sie nicht ganz und gar improbabel. Soviel vom Breviergebet auszulassen, als die "kleinen Tagezeiten" seine bestimmte Anzahl Psalmen] ausmachen, ist schwer fündhaft.

Die Breviergebete müssen gesprochen, b. h. die Lippen müssen dabei bewegt werden, wenn auch der Betende nicht einmal sich selbst hört. Eine bedeutende Verstümmelung der Worte, so daß der Sinn erheblich darunter leidet, ist eine Todsünde. Unterbrechungen im Breviergebet, wenn sie nicht über drei Stunden währen, sind nur läßlich sündhaft.

Da die Lesung des Breviers ein Gebet sein soll, so muß man dabei die Absicht haben, Gott zu verehren, zu beten. Es ist also ein gewisser Grad von Aufmerksamkeit erforderlich. Genügende Aufmerksamkeit ist vorhanden, wenn man die einzelnen Worte richtig auszusprechen sucht, ohne auf den Sinn zu achten. Diese Aufmerksamkeit genügt für ein wahres Gebet. Denn der Brevierbetende betet als Vertreter der Kirche; es genügt also, wenn er ausmerksam das liest, was die Kirche Gott vorträgt. Selbst freiswillige Zerstreutheit nimmt dieser Art von Lesung den Charakter

bes Gebetes nicht; ebenso nicht gewisse Beschäftigungen, die der Betende mährend des Breviergebetes verrichtet; z. B. sich an- oder ausziehen, die Gegend betrachten, die Hände waschen, Blumen pflücken (Lehmkuhl S. J. II, 435 ff.).

Für jeden Tag des Jahres ift — mit Ausnahme gewisser unveränderlicher Theile des Breviers — ein anderes Breviergebet
(officium) vorgeschrieben. Die Theologen haben nun die Frage aufgeworsen, ob es und welche Sünde es für den Priester sei, nicht
das für den betreffenden Tag vorgeschriebene Brevier, sondern ein
anderes zu beten. Die Frage hat eine sehr praktische Bedeutung,
da das Breviergebet in Bezug auf Länge und deshalb auf Dauer
sehr verschieden ist. Das kürzeste Brevier des Jahres ist das Brevier des Charsamstags, das "Auserstehungsofsizium" (Officium de
Resurrectione). Dies zum Verständniß der solgenden Ausführungen
des Bischof Caramuel:

"Gin Offizium [Brevier] tann für ein anderes gebetet werden, solange nicht dadurch das Wesen, sondern nur eine Art des Breviergebetes geändert wird. Nimmt man nun statt irgendeines andern [längern] Offizium das [fürzeste] Offizium von der Auferstehung, so bleibt das Wesen des Breviergebetes unverändert, denn auch das Offizium von der Auferstehung ist ein wirkliches Offizium; also kann man dies für ein anderes beten." vier Folioseiten führt Caramuel diesen spllogistischen Beweis weiter aus, wobei er auch die Rechenkunft in's Feld führt, indem er durch Abditionen und Subtraktionen die Länge und Rurze verschiedener Breviergebete unter einander vergleicht. Die gange Erörterung beschließt er durch Vorlegung eines "Falles": Ein Priefter hat die Gewohnheit, täglich das fehr kurze Auferstehungsoffizium statt des Tagesoffiziums zu beten. Sündigt dieser Priester, und wenn ja, ist die Sünde eine Tod- ober eine lägliche Sünde? Bunächst erinnert Caramuel an ben allgemein anerkannten Grundfat, baß noch so viele lägliche Sünden niemals eine Tobsünde ausmachen. Dann entscheibet er ben "Fall": "Liegen auch nur mäßige Gründe vor, so begeht der Priefter gar keine Gunde; ohne jeden Grund begeht er nur eine lägliche Sunde, und, wie schon gesagt, noch so viele läßliche Sünden machen keine Tobfunde aus" (III, 318).

Beim Jesuiten Lehmhuhl lefen wir darüber: "Es ift nur

cine läßliche Sünde, mit Absicht ein Offizium mit einem andern vertauschen, außer es sei bedeutend fürzer. Andere [Theologen] urtheilen darüber allerdings strenger, Andere lager. Liegt ein geringsfügiger Grund für die Vertauschung vor und geschieht sie nicht häufig, so ist sie gar keine Sünde" (II, 439).

Caramuel (a. a. D.) schließt noch eine ganze Reihe von Fragen an, beren Wortlaut die formalistisch kasuistische Behandlung des Breviergebetes, d. h. des Gebetes, das die Kirche durch ihre Priester Gott täglich darbringt, erkennen läßt. Einige dieser Fragen lauten: "Genügt ein Weltgeistlicher dem Gebote des Breviergebetes, der das Brevier eines Karmelitermönchs benutt? Sündigt der Diener eines Bischofs oder Kardinals, der mit seinem Herrn das Brevier zu beten pslegt, wenn er bemerkt, daß sein Herr ein falsches Ofsizium betet, den Frethum aber geschehen läßt. Ist es eine läßliche Sünde, die Tageszeiten sein Theil des Breviers nicht zu den vorgeschriebenen, sondern zu anderen Stunden zu beten? Wie muß die Stimme gebildet sein, damit man dem Gebote des Breviergebetes genüge"?

Der Jesuit Tamburini: "Der Priester genügt dem Kirchengebot, das Brevier zu beten, auch wenn er es betet mit der Abssicht, dem Gebote nicht zu genügen. Wer beim Breviergebet nur den Ansang und das Ende der einzelnen Psalmenverse deutlich außsspricht, das dazwischen Liegende verschluckt, sündigt nicht schwer, wenn er dies nicht bei einer großen Anzahl von Versen thut. Silben verschlucken ist nicht schwer sündhaft" (I, 60 f.).

Der Fesuit Castropalao: "Nach probabeler Ansicht ist es keine Tobsünde, die Reihenfolge bei den einzelnen Abschnitten des Breviersgebetes [Matutin, Laudes, Besper, Komplet] nicht einzuhalten. Ob es eine Tobsünde ist, die Messe zu lesen, ohne vorher die Matutin [der erste Theil des Breviers] gebetet zu haben, ist zweiselhaft. Die bejahende und die verneinende Ansicht sind probabel" (II, 22).

Der Jesuit Estobar: "Nach probabeler Ansicht ist die innere Ausmerksamkeit beim Breviergebet nicht ersorderlich; denn die Kirche kann keine inneren Akte vorschreiben; nach probabelerer Ansicht aber ist die innere Ausmerksamkeit nöthig. Sich waschen, ankleiden u. s. w. hindert das Breviergebet nicht. Wer nur der Bezieher eines geringen kirchlichen Benefiziums ist, 3. B. im Werthe von 16 Golbstücken, ist nach Ansicht bedeutender Theologen jum Breviergebet nicht verpflichtet" (S. 819. 830).

Bischof Caramuel: "Ber die Borte des Breviergebetes, wenn auch verstümmelt, doch so wiedergiebt, daß sie noch ihre Bedeutung erkennen lassen, erfüllt das Gebot des Breviergebetes. Denn ein Schreibsehler macht einen Bertrag nicht ungültig, also macht auch ein Sprechsehler das Breviergebet nicht ungültig" (III, 754).

Der Jesuit Azor: "Ein Priester, ber bas Brevier freiwillig zerstreut betet, genügt bem Kirchengebot" (bei Guimenins, S. 81).

### 6. Sonntagsheiligung.

Zur Sonntagsheiligung gehört neben dem Anhören der Sonnstagsmesse (oben S. 112. 187), auch die Enthaltung von aller knechtlichen Arbeit (opera servilia).

Endlos sind die Untersuchungen, welche Arbeiten "tnechtlich", also unerlaubt, welche erlaubt seien. Nur Beniges suhre ich an:

Erlaubt am Sonntag ist: Schreiben, Abschreiben, Korresturzlesen, auch wenn man Zettel einkleben muß, Zeichnen, Notenschreiben; Linienziehen, ohne Noten ober Buchstaben barauf zu schreiben, ist unerlaubt; mit Noten ober Buchstaben ist es erlaubt. Malen ist erlaubt, außer es sei viel Farbenreiben bazu ersorderlich; auch sogenanntes Malen mit der Nadel ist erlaubt; Stricken und Häfeln ist verboten. Setzerarbeit ist erlaubt, nicht aber Drucken. Jagen und Fischen, ohne großen Lärm und ohne viele Umstände, ist erlaubt. Bettmachen, Kleider ausbürsten, Kehren ist erlaubt. Köchen und Köchinnen ist es erlaubt, kleinere Thiere zu schlachten, wenn sie es am Abend vorher nicht thun konnten. Auch wenn burch Unterlassung des Schlachtens am Sonnabend eine läßliche Sünde begangen wurde, darf das Schlachten kleinerer Thiere am Sonntag doch geschehen. Da Selbstrasiren nicht unerlaubt ist, so ist auch den Barbieren das Rasiren Anderer gestattet.

Ist die verrichtete Arbeit eine wirklich knechtliche, so muß sie wenigstens  $2^{1}/_{2}$  Stunden gewährt haben, um schwer sündhaft geworden zu sein; bei leichteren knechtlichen Arbeiten entsteht eine schwere Sünde erst nach mindestens 3 Stunden. Ein Meister, der seine sechs Gesellen eine Stunde lang arbeiten läßt, sündigt nur

läßlich, da auf jeden einzelnen nur je eine Stunde Arbeit entfällt (vglch. Lehmkuhl S. J. I, 332 ff.).

Die Jesuiten Gürn-Ballerini: "Viele Theologen gestatten, daß Nonnen an Sonn- und Festtagen Rosenkränze, Skapuliere, Wachsbilder, künstliche Blumen machen, weil diese Arbeiten leicht sind und weder den Geist noch den Körper besonders ansstrengen. Auch gestatten diese Theologen, daß Dienstmädchen Blumen pflücken, Aepfel schälen, auch wenn keine dringende Nothwendigkeit vorliegt. Ist Bildhauerei und Malen erlaubt? Weil Bildhauerei zu den mechanischen Künsten gehört, so ist sie enicht erlaubt. In Bezug auf das Malen stehen sich zwei entgegengesetzte Ansichten gegenüber, die beide probabel sind" (I, 349 f.).

Der Jesuit Castropalao: "Nach der richtigen Ansicht gehört das Malen zu den knechtlichen Arbeiten, die am Sonntag verboten sind" (II, 66).

Als Kuriosum sei noch angesührt, was, im Gegensatz zu solcher Sonntagsheiligung, ein Moraltheologe unter Sonntagsentheiligung versteht, und wie er sie sich bestraft denkt. Der Augustinermönch und Prosessor der Theologie Heinrich de Trimaria erzählt in seinem Praeceptorium (Kölner Stadtbibliothek B. II. 1, Kr. 140): "In der Nacht vom Sonnabend auf den Sonntag vollziehen ein Shemann und eine Ehefran den ehelichen Akt; am Sonntag Morgen nimmt die Frau Theil an einer kirchlichen Prozession, wird aber dabei, wegen dieser ehelichen Handlung swodurch der Sonntag entheiligt wurdes vom Teusel besessen und stark von ihm gequält."

## 7. Das Fasten.

Das Wesen des kirchlichen Fastens besteht darin, daß man nur einmal am Tage eine vollständige Mahlzeit, daneben eine kleine "Erfrischung" (collatio) am Abend und des Morgens einen kleinen "Bissen" (frustulum) zu sich nimmt. Dieser "Bissen" darf bestehen, entweder aus nahrhaften Getränken, wie Schokolade, Kassee mit Zucker, oder aus einer geringen Menge Brod; dabei ist aber darauf zu achten, daß die Menge des Kährstoffes, den man einsnimmt, 60 Gramm nicht übersteigt. Da aber das Fastengebot mehr die Speise als den Trank verbietet, so ist es als lag zu bezeichnen,

wenn man die erlaubten 60 Gramm Nährstoffe nur in Gestalt von Brod genießt.

Von ber "Erfrischung" (collatio), die am Abend gestattet ist, gilt nach Lehmkuhl S. J. Folgendes:

Ueber ihre Quantität sind die Meinungen verschieden; die Ginen fagen, sie konne in 1/5 oder 1/4 der gewöhnlichen Abendmablzeit bestehen; ber bl. Alphons von Lignori gestattet 240 bis 250 Gramm (8 Ungen) leichterer Nahrungsmittel; wer aber für gewöhnlich bei der Hauptmahlzeit erheblich mehr als 2 Pfund verzehrt, darf auch bei der abendlichen "Erfrischung" 30-50 Gramm mehr nehmen. Gin volles Drittel der gewöhnlichen Mahlzeit zu sich zu nehmen, ist aber wohl niemals erlaubt. Wird aus festen Speisen mit Wasser ober Del ein Brei bereitet, so muß in das Höchstmaß von 2450 Gramm die betreffende Flüssigkeit (Wasser, Del) mit eingeschlossen sein. Und in der That — so schreibt der Jesuit Lehmkuhl -, nicht der bloge Rährwerth der Speisen entscheidet, sondern auch das Sättigungsgefühl, das durch sie hervorgerufen wird, ift zu beachten. Denn obwohl die Kirche durch ihr Fastengebot hauptsächlich eine Entziehung ber Nahrung beabsichtigt, jo ift nicht nur auf diese Sauptabsicht, sondern auch darauf Rudsicht zu nehmen, ob die Menge der Speise, die genossen wird, sich mit dem landläufigen Begriff des Fastens verträgt. Mit Recht ist es also verboten, daß ein solcher Brei aus mehr als 4-5 Ungen Mehl, Bohnen, Brod oder Mais besteht.

Bas die Qualität der Speisen angeht, so hängt dabei viel von der Gewohnheit ab. Eier und Milch sind an und für sich ausgeschlossen; auch die größeren Fischarten dürsen, als sehr nahrshaft, nicht den einzigen Bestandtheil der Fastenmahlzeiten bilden. Uebrigens ist es jetzt vieler Orten gestattet, etwas Käse, Butter und selbst Milch zu genießen; ebenso Fett statt des Oeles, doch bezieht sich die Erlaubniß für Fett meistens nur auf Schweinesett.

Die erlaubte Hauptmahlzeit darf, mährend der Fastenzeit, nicht über 2 Stunden ausgebehnt werden.

Wie groß die Menge der unerlaubt an Fasttagen genossenen Speisen sein muß, um durch sie eine Todsünde zu begehen, ist nicht ausgemacht. Der unerlaubte Genuß von 60 Gramm gilt wohl bei allen Theologen nur als leichte Sünde; viele halten erst 120 Gramm

für schwer sündhaft. Der Jesuit Güry hatte in frühern Ausgaben seiner "Moraltheologie" sogar 240 Gramm gestattet; neuerdings ist er aber auf 120 heruntergegangen. "Ich glaube aber — es ist der Jesuit Lehmkuhl, der spricht — daß sich beide Ansichten, die, welche 120, und die, welche 240 Gramm gestattet, vereinigen lassen. Wer nämlich 240 Gramm gestattet, schließt darin die Menge des "Bissens" am Morgen ein, wer nur 120 Gramm gestattet, schließt biese Menge aus."

Der mehrsach am Tage wiederholte unerlaubte Genuß kleinerer Mengen von Speise, die einzeln für sich genommen nicht genügen, um den Gegenstand einer schweren Sünde zu bilden, müssen zussammengerechnet werden, und je nach ihrer Summe ist ihr Genuß ein leicht oder schwer sündhafter (Lehmkuhl S. J. I, 772 ff.).

Es ist nach diesen Ausführungen nicht zu verwundern, daß in vielen katholischen Familien — ich berichte eine Thatsache — an Fasttagen die Dezimalwage auf dem Frühstückse, Mittagse und Abendtisch einen ständigen Platz hat.

Wer durch sehr ausgesuchte Fastenspeisen [Austern, Kaviar, Hummer] seiner Gammenlust fröhnt, erfüllt dennoch das Abstinenzsgebot, d. h. das Verbot sich der Fleischspeisen zu enthalten" (Lehmstuhl S. J. I, 102. 107). Der Jesuit Lahmann: "Wer sich an Fasttagen des Fleischssssense enthält, nur weil er eine Vorliebe für Fische hat und Fleisch effen würde, wenn ihm so gute Fische nicht zur Verfügung ständen, hat doch der Vorschrift der Kirche genügt" (I, 46. 47).

### 8. Das Bücherverbot.

Das Lesen verbotener Bücher (Index librorum prohibitorum) ist unter Todsünde und unter Strafe der Exkommunikation untersagt. Für den katholischen Christen handelt es sich also dabei um den Berlust der ewigen Seligkeit, um himmel oder hölle.

Der Jesuit Tamburini: "Da es sich um Bücher' (libri) handelt, so sind Manustripte und Broschüren nicht einbegriffen. Es kann sich also Jemand ein verbotenes Buch abschreiben lassen und die Abschrift lesen, ohne der Strafe zu verfallen, da diese Abschrift kein Buch ist. Ebenso darf sich Jemand ein verbotenes Buch

burch seinen Diener vorlesen lassen, denn im Verbot ist das "Lesen' solcher Bücher untersagt; wer sich vorlesen läßt, "liest' aber nicht, sondern hört nur zu" (I, 45 ff.).

Die Moraltheologie bes 20. Jahrhunderts wandelt dieselben Bahnen, wie aus den Aeußerungen des bischöflichen Seminarsprofessors Hollweck hervorgeht.

Welche Menge des Gelesenen nothwendig ist, um eine Todsünde zu begehen und dadurch der kirchlichen Strase zu versallen, steht nicht fest. "Die Ansichten schwanken zwischen einer Zeile und mehreren Seiten" (Hollweck, S. 13). Sicher genügen aber sechs Seiten, um der Todsünde schuldig zu werden. Db auf den gelesenen Seiten einer von den "Frrthümern", wegen deren das Buch verboten wurde, enthalten ist oder nicht, ist gleichgültig. Ziemlich allgemein wird angenommen, daß schon die Lektüre der Borrede, der Dedikations-Epistel oder des Inhaltsverzeichnisses zur schweren Sünde genüge, demnach auch zur Inkurrirung der Zensur" (Hollweck S. 14).

Ist es auch verboten, einem Andern zuzuhören, der aus einem verbotenen Buche vorliest? Alfons von Liguori entscheidet die Frage: (Theol. mor. VII, n. 292): "Sporer und Eroig lehren, der Zuhörer versalle nicht der Exkommunikation, außer er habe den Andern zum Borlesen veranlaßt, und diese Ansicht ist die wahrscheinlichere (probabilius). Sanchez und Palaus erklären den Zuhörer auch dann für straffrei, wenn er die Beranlassung zum Borlesen gegeben hat. Und diese Ansicht halten mit Recht (merito) Eroig und Biva für wahrscheinlich" (probabile).

Die Folge dieser "probabeln" Ansicht ist, daß der Borleser eine Todsünde begeht und der Kirchenstrase verfällt, der Zuhörer, der das Borlesen veranlaßt, frei ausgeht! Also Leute, die Geld genng haben, sich einen Borleser halten zu können, oder die wegen Augenschwäche sich vorlesen lassen müssen, dürfen ungestrast die "seelenmörderische" Wirkung der verbotenen Bücher über sich ergehen lassen.

Das Manustript eines verbotenen Buches vor ober nach bem Druck zu lesen, ist nicht straffällig. Was aber durch Lithosgraphie, Schapirographie u. s. w. vervielfältigt worden ist, gilt nicht mehr als Manustript, sondern als Buch, wirkt deshalb

"seelenmörderisch" — bevor es lithographirt war, wirkte es nicht so — und fällt unter das Leseverbot.

Solange Zeitungen nicht zusammengebunden sind, sind sie teine "Bücher", fallen also auch nicht unter das Bücherverbot. Sobald sie aber zusammengebunden werden, gelten nach einem "Dekret des h. Offizium" vom 21. April 1888 auch für sie die gleichen Bestimmungen, wie sür Bücher. Es ist also durchaus "probabele" Ansicht, daß, wer einen eingebundenen Jahrgang einer Zeitung in die einzelnen Nummern außeinandertrennt und sie dann liest, dadurch dem Bücherverbot und seinen Strasen entgeht. Folgerichtig hat nach dieser Theorie nicht der Inhalt der Zeitungen die "seelenmörderische" Wirkung, wegen deren sie unter Strase verboten werden, sondern — Leim und Binsaden des Buchbinders. Werden diese entsernt, so weicht auch die Exkommunisation.

Berbotene Bücher aufzubewahren ist ebenso unerlaubt und straswürdig, wie sie zu lesen, dabei ist es gleichgültig, ob das Buch Eigenthum des Ausbewahrenden ist oder nicht, ob er die Absicht hat, es zu lesen oder nicht. Auch hier wird die kasusstische Frage erörtert, wie lange man ein verbotenes Buch im Bücherschrank ausbewahren dürse, ehe daraus eine Todsünde wird. Alsons von Liguvori entscheidet sich für einen oder zwei Tage (a. a. D. n. 295). "Man darf demnach wohl sagen, daß der sicher schwer sündigt, der ein solches Buch über drei Tage ausbewahrt" (Hollsweck, S. 15). Hat aber der Ausbewahrende die Absicht, das Buch der Inder-Kongregation, dem Bischof oder Generalvikar auszuliesern, so schaet ihm eine auch über drei Tage währende Ausbewahrung nichts. Ueber einen Monat darf aber auch in diesem Falle die Ausbewahrung nichts dauern.

# V. Die Sünde.

### 1. Unterscheidung von Günden.

Die katholische Moral unterscheibet — hauptsächlich mit Rückssicht auf bas für die Beichte unerläßliche Sündenbekenntniß — die Sünden nach Art und Zahl: specie et numero.

Ueber diese "spezifische" und "numerische" Unterscheidung der Sünden enthalten die Handbücher der Moraltheologie ausführliche Abhandlungen, aus denen ich, dem Jesuiten Lehmkuhl folgend (I, 153 ff.), das Hauptsächlichste mittheile.

Für die Unterscheidung der Sünden der Art nach (distinctio specifica) gelten folgende Regeln, die von drei der größten Theologen: Thomas von Aquin, dem Dominikaner Dominikus Soto und dem Fesuiten Gabriel Basquez ausgestellt sind: 1. Die Sünden sind der Art nach verschieden, wenn der Gegenstand, worauf sie sich erstrecken, verschieden ist (Thomas v. Aquin), 2. Die Sünden sind der Art nach verschieden, wenn die Tugenden, die durch die Sünden verletzt werden, verschieden sind (Soto).

3. Die Sünden sind der Art nach verschieden, wenn die Gesebe, die durch die Sünden übertreten werden, verschieden sind (Basquez).

Die Bahlung ber Gunben - fei es ber Art nach verichiebener ober ber Art nach gleicher Gunben -, die in jeder Beichte vorzunehmen ift, foll nach folgenden Grundfäten geschehen: 1. Innere Sünden (z. B. unzüchtige Ergötungen durch Gedanken oder Buniche) gelten fo oft als wiederholt und der Bahl nach vermehrt, als der Menich ben betreffenden Gebanken ober Bunich erneuert, nachdem ber Bunfch und ber Gedanke aufgehört hatten. Gine gang kurze unfreiwillige Unterbrechung des Buniches ober Gedankens bewirkt nicht, daß dadurch eine neue Sünde entsteht. Wer aber den ganzen Tag in folden inneren Gunden fortlebt, hat tropbem wenigstens einigemale eine neu zu zählende Sünde begangen, da es unmöglich erscheint, dieselbe Sünde — der Zahl nach — über 2—3 Stunden auszudehnen. Für ben Beichtstuhl genügt es aber anzugeben, wie viele Tage ober Wochen man in unzüchtigen Gedanken fortgelebt hat, woraus der Beichtvater die wahrscheinliche Bahl ber Gunden berechnen fann. 2. Innere Sunden, die aber durch den Borfat, fie zu vollbringen, eine Beziehung zur äußern That haben, gelten so oft als erneuert, als ber Borsatz zur That erneuert wird. 3. Aeußere Thatsünden sind jo oft der Zahl nach verschieden, als sie sich auf einen in sich abgeschlossenen Gegenstand beziehen. Die Mittel zur Ausführung ber That gelten nicht als verschiedene Sünden, wenn fie in sich selbst nicht fündhaft sind, aber wenn sie, obwohl in sich fündhaft, der Art nach bieselben sind wie die burch sie beabsichtigte Thatfunde.

200

Wer also unerlaubten Beischlaf beabsichtigt, ist nicht verpslichtet, in der Beichte die vorhergegangenen Worte und Berührungen anzugeben, weil diese sich, der Natur der beabsichtigten Thatsünde nach, von selbst verstehen. Auch die nach vollzogenem Beischlaf erfolgten Berührungen brauchen nicht angegeben zu werden, weil sie als zu ein und derselben Wollustbefriedigung gehörend, eine Fortsetzung und Ergänzung der Hauptsünde bilden. Solche Berührungen müssen aber angegeben werden, wenn sie durch einen Zeitraum von der Hauptsünde getrennt sind und wenn die anfängliche Absicht des Sündigenden nicht auf den Beischlaf sondern nur auf Berührungen gerichtet war, denn dann sind die Berührungen nicht Mittel sondern Endziel.

Für die Unterscheidung innerer Sünden der Art nach ist Berschiedenes zu beachten: Als innere Sünden gelten: Freude über vergangene Sünden, Berlangen nach zu begehenden Sünden, Ergöhung an sündhaften Gedanken oder Phantasievorstellungen. Damit diese Ergöhung sündhast sei, muß sie noch fortgeseht werden, nachdem man sich ihrer bewußt geworden ist. Das Berlangen unterscheidet sich in ein wirkliches Berlangen, das zum eigentlichen Borsah wird, und in ein nicht wirkliches Berlangen, das mehr eine Belleität bedeutet. Das Berlangen umfaßt die ganze sittliche Bosschiet der Sünde selbst und ihrer Umstände.

Eine bebeutende Rolle spielt die Unterscheidung in Todennd läßliche Sünden. Gerade in ihr zeigt sich der pharissäische, widerchristliche Geist. Gewiß giebt es Uebertretungen, die den seelischen Tod, d. h. den Abbruch der gnadenvollen Verbindung zwischen Gott und Mensch zur Folge haben, so lange die Reue die Vergehen nicht tilgt. Aber eine lediglich auf dem materiellen Unterschied der Gebote und Verbote sußende Scheidung in Todund läßliche Sünden, wird die Quelle quälender Nengstlichkeit und das Grab christlicher Sittlichkeit und sittlicher Freiheit. Dann nimmt nämlich der Mensch, nicht vom eignen Gewissen, sondern vom äußern Geset Rath und Anweisung, und in tausend Fällen

<sup>1</sup> Es ist eine Eigenthümlichkeit der katholischen Moraltheologie, daß sie ihre Beispiele und Anwendungen vorzugsweise dem Gebiete des Geschlechtse verkehrs und der Unzucht überhaupt entnimmt.

schwankt er angstvoll hin und her, ob ein schweres oder ein leichtes Gebot vor ihm stehe, ob er durch sein Thun und Lassen dem seelischen Tode verfallen sei. Die zarte Gewissenhaftigkeit, die, auf dem Geiste wahrer Gottesliebe ruhend, mit reger Sorgsalt und aus innerm Triebe heraus, auch die kleinste moralische Bersehlung meidet, ist in den Hintergrund gedrängt, an ihre Stelle tritt die Besangenheit, die ängstlich ausschaut nach den Grenzlinien, die das äußere Geset gezogen hat, um das Leichte vom Schweren in seinen verschiednen Abstusungen zu schweiden.

Noch einige Aussprüche von Moralisten über Sündenuntersscheidung: Der Fesuit Azor: "Wer durch ein und dieselbe Handslung mehrere Personen, z. B. zehn getöbtet hat, hat bloß eine Sünde begangen" (bei Guimenius a. a. D., S. 142).

Der Dominikaner Zanardus: "Wer unter ein und bemfelben Wollustantrieb mit mehreren Frauen ober mit derselben Frau mehr= mals fündigt, begeht nur eine Günde" (bei Caramuel, a. a. D., S. 264). "Was ift aber, fragt Caramuel (a. a. D.) ein und berselbe Wollustantrieb (unus luxuriae impetus)? Es scheint, daß, wer eine ganze Nacht mit seiner Geliebten geschlafen hat, durch ein und benfelben Wollustantrieb geleitet worden ist. Ein Solcher braucht also in der Beichte nicht zu sagen, ich habe so und so oft ben Beischlaf vollzogen, sondern es genügt, wenn er beichtet: ich habe gethan, was ich konnte (feci, quod potui). Diana widerfpricht dieser Lehre des Zanardus. Aber ob mit Recht? Ich habe die Frage einem Theologieprofessor ber Wiener und Prager Universität vorgelegt und folgende Antwort erhalten: Wer ohne Unterbrechung (uno itinere) mehrmals ben Beischlaf vollzieht, hat nur eine Gunde begangen, liegt aber zwischen den einzelnen Aften eine Unterbrechung, so sind es mehrere Sünden. Gine Frau also, die, bevor ber Mann einmal feinen Camen ergoffen hat, ihn mehrmals ergießt, hat nur einmal gefündigt. Dasselbe gilt vom Diebstahl: Wer mit ein und berselben Stehlbegierbe Berschiedenes ober zu verschiedenen Malen derfelben Person stiehlt, fündigt nur einmal."

Der Jesuit Eskobar: "Kann man burch eine Handlung mehrere Sünden begehen, die in der Beichte als der Zahl nach verschiedene Sünden zu bekennen sind? Ja; Basquez lehrt, wer z. B. während der ganzen Fastenzeit nicht gefastet hat, begehe so

viele Sünden, als die Fastenzeit Tage (40) enthält; wer durch ein Wort drei Personen verleumdet, begehe drei Sünden; wer mit einem Wort zehn Personen zum Sündigen veranlaßt, begehe zehn Sünden. Wer drei Geistliche mit einem Schlage trifft, fällt in drei Exfommunikationen [auf die körperliche Mißhandlung von Geistelichen steht die Exfommunikation], wer aber dreimal denselben Geistelichen schlägt, fällt nur in eine Exfommunikation" (S. 1017 f.).

Der Jesuit Tamburini: "Begeht, wer an einem Fasttage öfter Fleisch ift, mehrere ober nur eine Gunde? Wer in genügend großen Zwischenräumen die Fleischspeisen ißt, begeht jedesmal eine nene Sünde. Die Schwierigkeit liegt aber barin, zu bestimmen, wie groß die Zwischenräume sein muffen. Wer am Anfange einer Mahlzeit Fleisch ift, dann Fisch und am Ende wieder Fleisch, begeht nur eine Sünde, da der Fleischgenuß obwohl physisch ein zweifacher, doch moralisch, weil während derselben Mahlzeit erfolgt, nur als einmaliger gilt. Wird aber die Mahlzeit etwa für eine Stunde unterbrochen, so wird, bei erneutem Fleischgenuß nach ber Unterbrechung, auch eine neue Sünde begangen; mährte die Unterbrechung nur eine Biertelstunde, so ift der Fleischgenuß nicht als neue Gunde zu betrachten" (IV, 87). Der Redemptorift Aertnys: "Nach fehr probabeler Unficht find unzüchtige Sandlungen, die dem außerehelichen Beischlafe unmittelbar folgen, nicht neue, vom Beiichlaf felbst verschiedene Sünden, benn sie find gewissermaßen nur eine Ergänzung zu ihm" (I, 91).

Der Jesuit Moullet: "Wer ein Mädchen unchrbar berührt, füßt u. s. w., ohne die Absicht zu haben, mit ihr den Beischlaf zu vollziehen, begeht mehrere Sünden; wer aber diese Berührungen vornimmt, als Vorbereitungsmittel zum Beischlaf, begeht nur eine Sünde, auch wenn zufällig der Beischlaf nicht erfolgt" (I, 124).

## 2. Ergögung und Freude an Sünden.

Ergötzung und sündhafte Gedanken werden häusig miteinander verwechselt. Zwischen beiden bestehen aber genau zu beachtende Unterschiede: man unterscheidet die Ergötzung an dem Denkakt, der sich auf eine schlechte Sache bezieht, und die Ergötzung an der ges bachten schlechten Sache (delectatio de cogitatione rei malae —

delectatio de re mala cogitata). Erstere ist in sich nicht sündhaft, benn fie ift nur die Ergötung des theoretischen Wiffens. Gie kann sogar sittlich gut sein, wenn sie aus vernünftiger Ursache veranlaßt ift. Sat sie bloße Neugierde zur Ursache, so ift fie läglich fündhaft; ift mit ihr die Gefahr verbunden, die gedachte schlechte Sache billigen, so ift fie eine Tobfunde. Die Zuftimmung zu einer unzüchtigen Ergöhung ober in eine unzüchtige Geschlechtsregung ift immer fcwer fündhaft. Gine Tobfünde ift es auch, einen auf etwas Unzüchtiges gerichteten Gedanken festzuhalten, nachdem man sich feiner bewußt geworben ift, wenn biefer Gedante eine Beziehung auf den Denkenden felbst enthält, außer der ihn Denkende bemühe sich energifch, diese Beziehung auf sich auszuscheiben. Wer nothwendiger Beije an unzüchtige Dinge benten muß, aber fich bemuht, die Bebanken nur theoretisch (speculative) zu benken und die Zustimmung zu biesen Gedanken vermeidet, braucht sich wegen eines ober bes andern Gedanken, der eine Beziehung auf ihn felbit enthält, nicht au beunruhigen.

Ein Unterschied besteht auch zwischen der Ergötzung an einer sündhaften Sache und der Ergötzung an der witzigen oder schlauen Beise, mit der die Sache ausgeführt wurde. Lettere Ergötzung ist, wenn die Aussührungsart nicht in sich selbst sündhaft ist, nicht sündhaft oder höchstens läßlich sündhaft.

Etwas Anderes ist es, sich über eine sündhafte Sache oder Handlung zu freuen, und etwas Anderes, über die aus der Sache oder Handlung ersolgte Wirkung. Die Freude über die Wirkung einer Sünde, solange die Wirkung nicht in sich selbst sündhaft ist, ist stets erlaubt.

So ist es nicht erlaubt, sich über eine im Schlase erfolgte uns natürliche Selbstbesleckung zu freuen, wohl aber über ihre Wirkung. Auch über eine natürliche Selbstbesleckung darf man sich nicht freuen wegen des mit ihr verbundenen wollüstigen Gesühls, wohl aber wegen der mit ihr verbundenen Herabminderung unreiner Bersuchungen. Ueber die aus Versehen erfolgte Verletzung des Fastensgedotes darf man sich freuen, nicht weil ein Kirchengesetz verletzt worden ist, sondern weil die Körperkräfte gestärkt worden sind; doch wird diese Freude wegen der Eslust leicht zur läßlichen Sünde.

Das Berlangen, unerlaubten Beischlaf auszuüben, wenn er

erlaubt wäre, oder: an einem Feinde Rache zu nehmen, wenn Gott es nicht verboten hätte, ist nach dem hl. Alphons von Liguori nicht schwer sündhaft, wenn der Betreffende nicht wahrhaft verlangt, diese Handlungen möchten erlaubt sein, sondern durch dies bedingte Berlangen nur seine unfreiwillige Neigung für solche Handlungen ausdrückt. Die Freude einer Witwe an dem frühern ehelichen Umgang mit ihrem Mann ist an und für sich nicht sündhaft; sie wird aber leicht sündhaft wegen der mit ihr verbundenen Gesahr. Die Ergöhung an früherm Wollustgesühl ist aber auch für eine Witwe sündhaft (Lehmkuhl S. J. I, 153—163).

Rardinal Gouffet, Erzbifchof von Reims und "geborener Legat bes heiligen Stuhls": "Die Gunde fann man begehen durch Gedanken, Begierden, Worte, Berke und Unterlaffungen. Sinsichtlich ber Gedankenfunden unterscheidet man die verweilende Luft (delectatio morosa), die Begierde und die Freude oder bas Wohlgefallen. Die Lust geht nur auf die Gegenwart; sie findet statt, wenn sich Jemand die wirkliche Bollbringung der Sünde vorstellt und sich ergött, als wenn er sie ausführte. Durch Begierde fündigt man, wenn man die Sandlung, welche der Gegenstand eines bofen Bedankens ift, zu vollbringen municht. Die Freude oder das Wohlgefallen betrifft die Bergangenheit; eine Gunde des Wohlgefallens findet von Seiten besienigen statt, der an der Erinnerung bes Bosen, welches er gethan hat, Gefallen findet. Das Bergnügen oder die Lust, die man bei den bosen Gedanken empfindet, ist nicht immer eine Sünde. Man muß nämlich die Luft, welche aus ber bojen Sandlung, und diejenige, welche aus bem Gedanken an biefe Handlung selbst hervorgeht, unterscheiden. Die erstere ist schuldbar; die zweite dagegen fann eine Sunde nur bann fein, wenn nahe Gefahr der Einwilligung vorhanden ift. 3. B. ein Arzt, ein Beichtvater, ein Anwalt, der in Folge feines Standes verpflichtet ift, fich über die bedenklichsten Dinge zu belehren, darf Alles lesen, mas ihm zu diesem Zwecke nothwendig ift. Das Vergnügen, die Luft, die er in diesem Studium empfindet, ist nicht bose, wofern bem Bosen, welches in seinem Geiste auftaucht, ber Wille widersteht. Ebenso fann es geschehen, daß man Bergnügen an ber besondern Art findet, wie eine Sache vor sich geht, ohne daß man sich irgend einer Gunde ichuldig macht. Man hört von einem Diebstahl; die

Art, wie er ausgeführt worden, ist fo fein und geschickt, daß man ihn mit Bergnügen ergählen hört und wiederergählt, ohne jedoch bas bem Nächsten zugefügte Unrecht ober bie Gott zugefügte Beleidigung zu billigen. Rehmen bie Gunden, die burch Gebanken, Begierben und Wohlgefallen geschehen, Die verschiedenen in bem Gegenstande enthaltenen Arten der Boshaftigkeit an? Unzweifelhaft ift dies der Fall bei den Sünden der Begierde und des Wohlgefallens. Berhält es fich ebenfo mit der einfachen Luft? Mehrere sagen Ja, mehrere Andere Nein. Wer sich also freut an dem Beischlaf mit einer Berheiratheten, nicht weil sie verheirathet, sondern weil sie ein schönes Beib ift, macht fich nicht der Bosheit des Chebruchs ichuldig. Denn ber Ilmstand, daß die Betreffende verheirathet ift, fließt nicht ein in die Ergögung über ben Beischlaf; und so wird durch die Ergöhung nicht die Gerechtigfeit, sondern nur die Reuschheit verlett. Der heilige Alfons von Liquori betrachtet biese Ansicht als fehr mahrscheinlich. Beil die Begierde bedingt sein kann, so muß man unterscheiden. In den nur durch positives Gesetz verbotenen Dingen ift es erlaubt, eine bofe Sache zu begehren unter der Bedingung, daß fie nicht verboten mare. Ebenso verhalt es sich mit den durch bas natürliche Gefet verbotenen Dingen, wenn bie Bedingung bie Boshaftigkeit der Sache aufhebt. Derjenige 3. B., welcher fagte: Wenn Gott es mir erlaubte, wurde ich das Pferd des Titius nehmen, würde feine Sünde, wenigstens feine Todfunde begehen. Es ift nicht erlaubt, sich über eine wesentlich bose Sache wegen ber Bortheile, die aus ihr erwachsen sind, ju freuen, gleichviel ob in der Sandlung eine Gunde begangen worden, ober nicht. Inzwischen ift es aber, im Ganzen genommen, erlaubt, sich nicht über die bose That, wohl aber über ihre Folgen zu freuen, wie z. B. über die Erlangung einer Erbichaft in Folge eines Morbes. Wenn ber Nächste ftirbt, so wird es uns erlaubt sein, uns über die Erbschaft, bie uns zufällt, zu freuen, wofern wir uns nur nicht über feinen Tob freuen. Es ift erlaubt, Jemanden entweder um feiner großen Bohlfahrt willen oder zum Beften des Unschuldigen oder wegen bes allgemeinen Wohles ber Rirche ober bes Staates, ein zeitliches Uebel zu wünschen" (I, 84-88). Dennoch schreibt Gouffet an anderer Stelle: "Es ist erlaubt, sich über die Folgen einer bosen That zu freuen, wie z. B. über die Erlangung einer Erbschaft in Folge eines Mordes" (I, 87).

Der Jefuit Sa: "Man darf fich über den Tod eines Andern freuen, wegen eines Vortheils der damit verbunden ift" (S. 60). Der Jesuit Tamburini: "Man unterscheidet bie Thätigkeit des Berstandes, des Willens, der Phantasie und des sinnlichen Begehrungsvermögens. Diese vier Thätigkeiten können in verschiedener Weise sich auf ein und benselben Gegenstand beziehen. Nehmen wir als Beispiel den außerehelichen Beischlaf; vier Möglichkeiten find vorhanden: 1. der Berstand benkt an den Beischlaf; 2. ber Wille will den Beischlaf, oder er will, daß der Berftand fich mit dem Beischlaf beschäftige, und zwar entweder in guter oder in bofer Absicht. Will der Wille den Beischlaf, so ift das felbstverftandlich Sunde. Will der Wille, daß ber Berftand an den Beischlaf bente, so ift, da in diesem Denken sowohl der Akt des Denkens, d. h. die Thätigkeit des Berftandes, als auch der Gegenstand des Denkens, d. h. der Beischlaf enthalten ift, ein Doppeltes möglich: der Wille fann wollen, daß der Berftand fich mit dem Beifchlaf beschäftige wegen der Ergöhung, die mit der Denkthätigkeit verbunden ift, ober er kann wollen, daß der Berftand sich mit dem Beischlaf beschäftige wegen der Ergöhung, die mit dem Beischlaf verbunden ift; 3. die Phantasie beschäftigt sich mit dem Beischlaf, wenn sie ihn sich gegenwärtig vorstellt; 4. das sinnliche Begehrungsvermögen äußert sich in der fleischlichen Erregung. Sind diese vier Thätigkeiten, wenn fie fich auf etwas sittlich Schlechtes beziehen, immer fündhaft? An sich ist ber Gedanke an ben Beischlaf nicht bose. Er ift sogar lobenswerth, 3. B. bei einem Theologen, der über einen Gemiffensfall nachdenkt und sich an diefem Nachdenken ergött. Wille die Thätigkeit des Verstandes in Bezug auf den Beischlaf aus guter Absicht, so ift es feine Sunde; aus bofer Absicht ift es Sunde. So lange die Phantasievorstellung unfreiwillig ift, ift sie nicht fündhaft. Wie kann man von bofen Gedanken bie Bosheit trennen, fo daß es erlaubt ift, sich an dem Gedanken zu ergößen? Durch Wegnehmen oder durch Singufügen. 3. B. beim Gedanken an ben am Samftag verbotenen Fleischgenuß tann ich von dem Umftande des Samftags absehen und mich am Gedanken bes Fleischgenuffes erfreuen, ober, wenn dieser Gebante mir an einem Fasttage aufsteigt, tann

ich fagen: ich ergöhe mich am Gedanken des Fleischgenusses und würde Rleisch effen, wenn es beute nicht verboten ware. Als Regel gilt: ber Chrift darf fich an Allem, was durch positives Geset verboten ift, erfreuen, wenn er von dem Umftand des Berbotes abfieht. Jemand, ber einen Andern in einer Rirche getobtet und fich über diesen Mord gefreut hatte, fragte mich, ob er durch diese Freude ein Sakrileg begangen habe [b. h. eine Handlung, wodurch eine Rirche im fanonistischen Sinn "entweiht" wird]? Ich antwortete ihm, daß, wenn er bei diefer Freude von dem Umstand, daß der Mord in einer Kirche verübt wurde, absehe, diese Freude nicht safrilegisch sei. Gelbst bei einigen bosen Sandlungen, die durch das Naturrecht verboten find, tann man von ihrer Bosheit absehen und sich bann über fie freuen, 3. B. bei Tödtung, Diebstahl, Ehrabschneibung. Auch über eine Samensergießung tann man fich als über eine Entlastung ber Natur freuen und fie wünschen. Selbst ber Bunich und das Verlangen, daß Cheleute den Beischlaf vollziehen, ift nicht unerlaubt, benn bann bezieht sich die Freude nicht auf den Beifchlaf, fondern auf die eheliche Pflichterfüllung; und darin liegt gewiß nichts Unreines" (I, 297. 300ff.).

Der Jesuit Castropalao: "Ist die Freude an unerlaubten Sandlungen (Tödten, Lügen, Rache, Gögendienst) erlaubt, wenn man die Bedingung bingufest: wenn es erlaubt mare? Sandelt es sich um Dinge, die nur durch positives Geset verboten sind, so ift, nach der allgemeinen Ansicht der Theologen, eine solche Freude gestattet. Handelt es sich um Dinge, die durch das Naturrecht verboten sind, so muß man unterscheiden: bei einigen kann man nämlich durch hinzufügung einer folden Bedingung die moralische Bosheit von ihnen trennen, bei andern nicht. Bur ersten Rlaffe gehören: Beischlaf, Tödtung, Diebstahl, Chrabschneidung; zur zweiten Rlaffe gehören: Lüge, Unzucht, Rache, Götendienft. Dennoch halte ich es es mit vielen andern Theologen (Basquez, Salas, Sa, Sanrus, Bonacina) für probabel, daß auch die Freude an den Sandlungen der zweiten Klasse unter Zusat der genannten Bedingung, keine Tobfünde ift; benn burch biese Bedingung zeigt ber Wille an, daß er den Gegenstand nicht eigentlich und wirklich will. Wer 3. B. fagt, er wolle lugen, wenn es erlaubt fei, weiß zu gleicher Beit, daß es niemals erlaubt ift, zu lügen. Er hat also nicht eigentlich ben Willen zu lügen, sondern mit seinem bedingten Willen ist sehr gut der gleichzeitige Wille, nicht zu lügen, vereindar. Ist eine Ersgögung, verbunden mit geschlechtlicher, körperlicher Erregung eine Todsünde, wenn der Wille dieser Erregung nicht ausdrücklich zustimmt, sondern sich dabei mehr passiv verhält? Nach probabeler Ansicht ist es keine Todsünde" (I, 69 f. 71).

Weitlänsig erörtert Castropalao auch die Frage, ob es Bersheiratheten oder Witwen erlaubt sei, sich in Gedanken an dem Beisschlaf zu ersreuen, oder auch Unverheiratheten, wenn sie bei ihrem Ergöhen die Bedingung machen: wenn der Beischlaf mir erlaubt wäre (I, 66 ss.).

Der Jesuit Moullet: "Es ist erlaubt, unter Abschen über bie Selbstbestedung in sich, sich zu freuen an ihrer guten Wirkung" (I, 316).

Der Jesuit Biva: "Wir können uns über das Unglück unseres Rächsten freuen, nicht insosern es für ihn ein Uebel ist, sondern insosern es die Ursache eines höhern Gutes ist. So freuen sich die Seligen des Himmels über die Leiden der Verdammten insosern sie die Gerechtigteit Gottes offenbaren. So gestattet auch der heilige Thosmas von Aquin, daß man aus drei Gründen zeitliches Uebel dem Nächsten wünscht: erstens zu seiner Besserung, zweitens insosern sein Glück zum Schaden der Allgemeinheit ist, drittens zur Anserechterhaltung der göttlichen Gerechtigkeit. Deshalb dürsen wir den Türken, Kehern und anderen Kirchens oder Staatsseinden den Tod wünschen, auch wenn wir voraussehen müssen, daß die Türken und Keher durch den zeitlichen Tod in die ewige Verdammniß gerathen" (II, 70).

Der Jesuit Laymann: "Etwas Anderes ist es, sich an der Sünde selbst, und etwas Anderes, sich an der Art ihrer Begehung zu ergöhen. So kann man sich ohne Sünde an der schlauen Art eines Diebstahls oder an der schlauen Art der Entführung eines Mädchens ergöhen" (I, 37).

Der Jesuit Fagundez: "Es ist einem Sohne erlaubt, sich über den in der Trunkenheit verübten Batermord zu freuen, wegen der reichen Erbschaft, die ihm dadurch zufällt" (L. 9. in Decalog., c. 4, n. 22). Der Jesuit Gobat (Quinar., S. 459) billigt diese

Entscheidung seines Ordensgenoffen, wenn er sie auch für die Pragis "gefährlich" nennt.

# 3. Beihülfe zur Sünde, Sünde des Aergerniffes und Anrathen der Sünde.

Die Beihülfe zur Sünde scheibet sich in eine formale und eine materiale. Die formale Beihülfe besteht in der Mitwirkung zur sündhaften That, insofern sie sündhaft ist. Materiale Beihülfe ist die Mitwirkung zu einer That, die sündhaft ist, aber nicht insofern sie sündhaft ist.

Die formale Beihülfe zur Sünde ist niemals erlaubt. Man beachte aber: handelt es sich um die thatsächliche Mitwirkung zu einer fremden Sünde, die nicht aus ihrer innern Natur, sondern nur durch die Umstände sündhaft ist, so kann aus der formalen eine materiale und unter Umständen also eine erlaubte Beihülfe werden; z. B. bei Mitwirkung zum Baue von Kirchen und Schulen der Nicht-Katholiken.

Die materiale Beihülse ist erlaubt, wenn sie nicht in sich schlecht ist, und wenn ein verhältnißmäßig triftiger Grund vorliegt, diese Beihülse zu leisten.

Der Jesuit Lehmkuhl (I, 389 ff.) wendet diese Grundsätze auf verschiedene Einzelfälle an:

"Darf eine Magd ihre Herrin in einen nicht-katholischen Gottesbienst begleiten? Nimmt die Magd wirklich am Gottesbienst theil, so liegt sündhafte sormale Beihülse vor. Ist feine wirkliche Theilsnahme vorhanden, so entschuldigt das Dienstverhältniß, besonders wenn die Magd den Dienst nicht ausgeben kann ohne schweren Nachtheil. Da aber die häusige Theilnahme am nicht-katholischen Gottesdienst und das Anhören der Predigt die Gesahr in sich birgt, salsche Lehren in sich auszunehmen, so ist die Handlungsweise der Magd doch nur in seltenen Fällen erlaubt."

¹ Ueberall sindet die ultramontane Moral Hinterpsorten, wodurch man den als "Grundsäßen" ausgestellten Verpslichtungen und den als "unerlaubt" bezeichneten Sünden entschlüpfen kann. Was der Vordersatz verbietet, erlaubt der Nachsatz.

v. Soensbroech, Papftthum. II.

"Ift es erlaubt, einen tegerischen Beiftlichen berbeigurufen, damit er einem fterbenden Religionsgenoffen die Tröftungen feiner Sette spendet? Wir haben barüber einen Entscheid bes heiligen Offizium (Inquisitions-Kongregation) vom 15. März 1848, bas, auf die Frage, ob dies Rrantenschwestern in Rrantenhäufern erlaubt sei, geantwortet hat: nein, sie sollten sich dabei passiv verhalten. Un Diefer Antwort ift burchaus festzuhalten; benn einen feberischen Geiftlichen berbeirufen, bamit er seine Rultusbandlungen vornehme, heißt nichts Underes, als etwas von ihm verlangen, was er ohne Sünde (wenigstens objektiv) nicht thun barf. Die bloße Benachrichtigung aber, es liege bort ein fterbender Nicht-Ratholit, ber seine Gegenwart muniche, auch wenn man voraussieht, daß ber Beiftliche seinen keberischen Ritus vornehmen werbe, ift nur eine materielle Mitwirkung faur Gunde des Geiftlichen]. Diese Mitwirkung ist an sich eine ziemlich entfernte, aber unter biesen Umftänden boch eine nothwendige, damit bie Vornahme bes Ritus überhaupt zu Stande fomme, überdies handelt es sich um eine für ben Sterbenden fehr wichtige Sache. Deshalb halte ich bafür, baß nur beim Borhandensein eines burchaus gewichtigen Grundes ein solches Herbeirufen erlaubt ift. Die Gewichtigkeit des Grundes ift aber nicht bloß aus einem etwa entstehenden Privatnachtheil zu entnehmen, sondern hauptfächlich mit Rücksicht auf das allgemeine Wohl, das großen Schaben litte, wenn durch die Weigerung ber Schwestern, einen fegerischen Beiftlichen herbeizurufen, ber öffentliche Saß gegen die fatholische Religion erregt und den Rranten= schwestern die Gelegenheit genommen wurde, viel Gutes zu thun. Dennoch ift nach Möglichkeit bafur ju forgen, daß bem Sterbenden, ben ich als gutgläubig voraussete, auf andere Beise beigestanden wird, nämlich durch Erwedung vollkommener Reue. Das Dekret vom Jahre 1848 ift am 14. Dezember 1898 erneuert worden."

"Ift es erlaubt, die Glocken in einer nicht-katholischen Kirche zu läuten, wodurch die Mitglieder der Sekte zur Predigt gerufen werden? Geschicht dies freiwillig, so leugne ich nicht, daß darin eine sormelle salso unersaubtes Beihülse zum ketzerischen Gottesdienst liegt. Wenn aber derjenige, der die Glocken läutet, zeigt, er thue es nur gezwungen, und er selbst verabschene den nicht-katholischen Gottesdienst, so glaube ich nicht, daß man in dieser Handlung noth-

wendiger Beise eine Billigung des nicht-katholischen Gottesbienstes von Seiten des die Glocken Läutenden erblicken muß. Glockenläuten aber fehr leicht als Ginladung gum Gottesbienft ericheint und fo mit ber formellen Beihülfe zu ihm eng gufammenhängt, so glaube ich, daß es nur erlaubt ift aus fehr wichtigem Grunde, 3. B. zur Vermeidung äußerster Noth, und auch bann nur unter Protest. Ift es Ratholiken erlaubt, mit Nicht-Ratholiken ein Abkommen zu treffen, zu gleicher Zeit die Glocken zu läuten, damit die Ratholiken und Nicht-Ratholiken der gangen Stadt das Belaute beffer hören und rechtzeitig zum Gottesdienst erscheinen? Obwohl die Katholiken sich der Glocken der Reger bedienen dürfen, um jum katholischen Gottesdienst zu rufen, so glaube ich doch, daß es unerlaubt ift, über das Läuten mit den Regern ein Uebereinkommen zu treffen, weil darin eine Billigung des Herbeirufens der Reger zu ihrem Gottesbienfte liegt. Ift es erlaubt, in einer keterifchen Rirche die Orgel zu fpielen ober ben Gefang zu leiten? Geschieht bergleichen freiwillig und um Geld, so liegt barin eine Billigung und Förderung des nicht-katholischen Gottesdienstes, die als formale Beihülfe in sich schlecht ift. Sandelt es sich nicht um eine religiose, sondern um eine weltliche Feier, so ist dabei die Absingung nicht-tatholischer Lieber nur eine materielle Mitwirkung, weshalb fie durch einen sehr wichtigen Grund entschuldigt wird. Wirklich keterischen Gesang zu leiten, ift kaum ohne Sünde möglich. Auch wenn das Lied nicht in sich formell keterisch ist, sondern nur einem ketzerischen Gesangbuch entnommen, so ist das doch durch Rirchengeset unter Todfünde verboten."

"Ist es Katholiken erlaubt, Geld zu geben für keherische Kirchen, Schulen, Anstalten? Für kirchliche Anstalten ber Keher freiwillig Geld geben, ist unerlaubt. Werden aber aus den öffentlichen Geldern Beiträge gegeben für die kirchlichen Zwecke der verschies denen Keligionsgemeinschaften, so sind katholische Abgeordnete, die solche Gelder bewilligen, zu entschuldigen, wenn sie dabei auf irgend eine Weise erklären, sie bewilligten diese Gelder den Richts Katholiken nicht als Anhängern einer Sekte, sondern als Mitbürgern, die das bewilligte Geld nach Gutdünken verwenden können. Mit diesem Borbehalt wird die Mitwirkung nur eine materielle, die aus wichtiger Ursache ohne Sünde geschehen kann."

Der Redemptorift Mertnys: "Welche Bilder und Statuen find obscon? Erftens folde, die ichwer unguchtige Sandlungen barftellen; zweitens nadte Statuen und Bilber, bei benen Die Geschlechtstheile gang sichtbar ober nur durch einen durchsichtigen Schleier verhüllt find. Ausgenommen find Bilber nachter Rinber, weil sie nur wenig zur Unzucht anreizen. Nachte Statuen, die mit Fleischfarbe bemalt sind, reizen weit mehr zur Unzucht, als nicht bemalte. Schwer fündhaft ift es alfo, folche obscone Bilber und Statuen zu malen, anzufertigen, photographisch zu vervielfältigen, offen feil zu halten, in Säufern ober Garten aufzustellen. Ift es aus Runftrudfichten erlaubt, nadte Statuen und Bilber nachter Menschen in Museen auszustellen? Da burch bie 7. Regel bes Inder über das Berbot unguchtiger Bücher die altheidnischen Bücher wegen ber Schönheit ihres Stiles von bem Berbote ausgenommen find, wenn fie nur nicht Rindern in die Sande gegeben werben, fo scheint gefolgert werben zu können, daß auch unzüchtige Bilber und Statuen von bebeutenben Runftlern fruherer Zeiten, in einem befondern Sale aufgestellt werden dürfen, aber nur unter ber Bebingung, daß nur Solchen ber Zutritt geftattet wird, die funfterfahren und gesetzten Alters find. Allgemein gesprochen ift es also nicht erlaubt, unzüchtige Runftwerke ber neuern Runft auszustellen, sowohl weil sie unguchtiger sind, als die ber alten Runft, als auch weil sie nicht so viel Kunstwerth haben. Auf diese Beise burch die Berhinderung der Ausstellung] werden Rünftler abgehalten, folche Bilder anzufertigen" (I, 147 f.).

"Neber die Frage, ob es erlaubt sei, etwas minder Böses anzurathen, um etwas mehr Böses, welches der Nächste zu begehen, entschlossen ist, zu verhindern, sind, wie Gousset schreibt, die Theologen nicht einerlei Meinung. Die einen glauben, es sei dies nicht erlaubt; die andern dagegen glauben, es sei erslaubt, etwas minder Böses anzurathen, um der Aussührung des gefaßten Borsahes, etwas Böseres zu begehen, Einhalt zu thun. Der heilige Alsons von Liguori hält diese Meinung für wahrscheinlicher, als die erste. Erlaubt ist es also einem Kinde, Dienstedeinlicher, damit man sie, nachdem sie auf frischer That ergriffen worden, bessern könne. Wehrere Autoren, deren Meinung dem

heiligen Liguori ziemtlich wahrscheintlich bunkt, erlauben es sogar, ihnen die Gelegenheit zu einem Diebstahl an die Hand zu geben, um den Bergehen, welche sie in der Folge ausführen möchten, vorsbeugen zu können" (I, 160f.).

Beitaus die meisten Theologen erklären das Anrathen des geringern Bösen zur Berhinderung des größern für erlaubt.

Der Jefuit Lehmkuhl: "Schlechthin gur Gunde rathen, ift nie erlaubt. Ift aber Jemand durchaus entschlossen, zu fündigen, so darf man ihm rathen, statt der beabsichtigten schwerern, eine andere leichtere Gunde zu begeben. Gin folder Rath enthält nicht ben Bunich, daß gefündigt, sondern, daß eine Gunde vermindert werde. Go barf man bem, ber ein Andern tödten will, rathen, daß er ihn nur verwunde; oder dem, der Chebruch begehen will, daß er sich nur mit einer Unverheiratheten vergehe. Da Mord eine schwerere Sunde ift, als Chebruch, fo darf man Ginem, ber morben will, rathen, lieber einen Chebruch zu begehen; Ginem, der stehlen will, darf ich sagen: wenn du stehlen willst, stehle lieber bei einem Reichen, als bei einem Armen, oder: wenn du Unzucht treiben willst, thue es lieber mit einer ichon Bescholtenen, als mit einer Unbescholtenen. Biele bedeutende Theologen halten es auch für erlaubt, Ginem, der entschloffen ift, g. B. den Betrus gu bestehlen, zu rathen, statt bes Petrus, ben Paulus zu bestehlen, ber es beffer als Petrus vertragen kann" (I, 382 ff.). Der Jesuit Laymann: "Man barf einem Andern, ber eine größere Gunde begehen will, die Gelegenheit gur Begehung einer kleinern bieten. Auch barf man einem Andern, der entschlossen ift eine größere Sunde gu begeben, rathen, eine kleinere gu begeben, wenn die kleinere in ber größern enthalten ift. Denn dann verleitet man nicht gur Sünde, sondern man bringt ben Andern wenigstens von einem Theil der Sunde ab und man rath fo das Bofe nicht an als Bofes, sondern als Berminderung bes Bosen, und biese Berminderung ift etwas Gutes. 3. B. wenn Jemand einen Chebruch begehen will, so darf ich ihm rathen, lieber eine Unzuchtssünde mit einer Unverheiratheten zu begeben, denn in jedem Chebruch ist eine Unzuchtsfünde formell enthalten" (II, 231 f.). Der Jesuit Tamburini: "Wer bei einem Andern eine Gunde, die er verhindern konnte, zuläßt mit der Absicht, daß der Andere fündigt, begeht offenbar

eine Gunde. Die Frage ift aber, ob die Bulaffung einer Gunde erlaubt ift, wenn ein guter Zweck babei beabsichtigt wird?" Rlar und deutlich wirft also der Jesuit die Frage auf: Ift die Anwendung eines schlechten Mittels - einer Gunbe - erlaubt, b. h. wird bas schlechte Mittel "geheiligt", wenn ein guter Zweck beabsichtigt ift? Was antwortet Tamburini? "Wird die Gunde zugelaffen, in der fichern ober doch probabeln hoffnung, daß der Andere bei der Sünde ertappt und bann gebeffert wird, fo ift die Bulaffung ber Gunde erlaubt. Go darf ein Bater ben Diebstahl eines Sohnes gulaffen, obwohl er ihn verhindern könnte, wenn er ihn in der Absicht zuläßt, den beim Stehlen ertappten Sohn zu beffern; fo barf ein Chemann den Chebruch seiner Frau zulassen, obwohl er ihn verhindern kann, wenn er es in der Absicht thut, sich für einen Scheidungsgrund ficherzustellen. Dabei ift Voraussehung, daß feine anderen Wege vorhanden find, biefe guten Zwede zu erlangen. Es entsteht nun die weitere Frage: Wenn es erlaubt ift, eines guten Zweckes wegen eine Sünde zuzulassen, ist es bann auch erlaubt, eine Sünde herbeizuführen? 3. B. darf ein Bater den Schlüffel im Geldspind steden laffen, damit ber Cohn, beim Diebstahl ertappt, gebessert werde? Darf der Chemann eine Zusammenkunft zwischen seiner Frau und ihrem Liebhaber veranlaffen? Die verneinende Ansicht ist sicher probabel; die bejahende ist aber auch irgendwie probabel, und ich überlasse die Entscheidung dem Urtheil andrer Theologen. Darf man einem andern, der eine größere Sünde, 3. B. einen Mord, beabsichtigt, rathen, statt beffen eine kleinere Sünde, 3. B. eine Unzuchtsfünde, zu begeben? Rach probabeler Ansicht ist es erlaubt. Denn obwohl die kleinere Sünde, zu der man rath, in sich betrachtet stets etwas Boses ift, so erlangt fie doch, verglichen mit der größeren Gunde, die der andere begeben wollte, eine gewisse Gutheit, die darin besteht, daß ihr eine größere Bosheit fehlt. Wenn wir also unter solchen Umftanden unsern Nächsten zu einer kleinern Sunde, als diejenige ift, die er begehen wollte, auffordern, so fordern wir ihn zu etwas Gutem auf" (I, 151f.).

Der Jesuit Castropalao: "Es ist erlaubt, die Sünde eines Andern zuzulassen, in der Absicht, ihn, in der Sünde ertappt, zu bessern. So kann ein Chemann den Chebruch seiner Frau zulassen,

um durch ihn einen Grund zur Ehescheidung zu erlangen. Ist es aber auch erlaubt, aus demselben Grund, Gelegenheiten zur Sünde zu schaffen? Nach probabeler Ansicht ja; denn man kann die Gelegenheit schaffen durch Mittel, die in sich nicht sündhaft sind" (I, 476). Ganz das Gleiche lehrt der Jesuit Eskobar (S. 801).

Auch die allerneuesten Moraltheologen des Jesuitenordens, Ballerini Palmieri, bejahen unbedenklich die Erlaubtheit des Anrathens einer geringern, als der beabsichtigten Sünde. Sie begründen die Lehre mit der alttestamentlichen Erzählung von Loth, der erlaubter Weise, als die Sodomiter die größere Sünde: die Schändung seiner Gastsreunde, verüben wollten, die Begehung der kleinern Sünde: die Schändung seiner eigenen Töchter, anrieth (II, 194).

In all diesen Aussprüchen ist klar und deutlich der vielberufene Grundsatz enthalten: Der Zweck heiligt das Mittel. Schlechte Mittel: Diebstahl, Chebruch, sind erlaubt, d. h. werden geheiligt mit Rücksicht auf den guten Zweck: Besserung, Erlangung eines kanonischen Ehescheidungsgrundes.

## VI. Berhalten zu Gott.

### 1. Die jogen. theologischen Tugenben.

Um einen Begriff davon zu geben, wie die Grundlagen des christlichen Tugendlebens behandelt werden, lasse ich eine kurze Darstellung über die "göttlichen Tugenden" (Glaube, Hoffnung, Liebe) folgen, wie sie in den Handbüchern der Moraltheologie sich findet.

Der übernatürliche Glaubensakt besteht darin, daß der Mensch dem, was die Kirche als geoffenbart ihm vorstellt, mit einer über Alles gehenden Festigkeit anhängt wegen der höchsten Wahrhaftigkeit Gottes, der die Offenbarung gegeben hat. Das "Formalobjekt" des Glaubens ist die Wahrhaftigkeit des offenbarenden Gottes; sein "Materialobjekt" der Inhalt der einzelnen geoffenbarten Wahrheiten.

Unumgänglich nothwendig zur Erlangung bes ewigen Beiles ift

ber ausdrückliche Glaube an den einigen Gott als Belohner des Guten und Bestraser des Bösen. Obwohl es also ganz pros babel ist, daß es genügt, nur an diese Wahrheiten ausdrücklich zu glauben, so ist es doch nicht sicher, daß nicht noch außerdem der ausdrückliche Glaube an die göttliche Dreifaltigkeit und an die Menschwerdung und Erlösung nöthig ist zur Erlangung des ewigen Heiles (Lehmkuhl S. J. I, 178 f.).

Es besteht die schwere Verpslichtung [b. h. ihre Außerachtlassung ist schwer sündhaft], den Inhalt des apostolischen Glaubenss bekenntnisses zu kennen. Das Glaubensbekenntniß auswendig zu wissen, ist keine schwere Verpslichtung. Dasselbe gilt vom "Vater Unser" und von den zehn Geboten. Aus den sieben Sakrasmenten muß der Mensch unter schwerer Sünde die Sakramente der Taufe, der Buße und des Abendmahls kennen.

Die Verpflichtung, einen Glaubensakt zu erwecken, ist vorhanden entweder an und für sich oder zufällig (per se — per accidens). Benn die Verpslichtung alle Menschen betrifft, ohne Rücksicht auf die besonderen Verhältnisse der einzelnen, so nennt man sie Verpslichtung an und für sich; ninmt sie Bezug auf die Sonderverhältnisse, so ist die Verpslichtung eine zufällige. Beide Arten von Verpslichtungen werden wieder eingetheilt in eine solche, die des Glaubens selbst wegen besteht, und in eine solche, welche die Erweckung eines Glaubensaktes aus einer andern Veranlassung nöthig macht.

Die Verpstichtung, den Glaubensakt seiner selbst wegen zu erwecken, ist einige Male im Leben (aliquoties in vita) vorhanden, besonders beim Erwachen der Vernunft, wenn die Kirche eine neue Glaubenswahrheit als solche verkündet, und in Todesgefahr.

Muß man immer seinen Glauben durch Wort und That betennen? Wird man gestragt, ob man ein Christ sei, und bedeutet
das Wort "Christ" im Sinne der Fragenden eine politische oder
nationale Zugehörigkeit, so kann man leugnen, ein Christ zu sein.
Bestehen in gewissen Gegenden Unterschiede in der Kleidung zwischen
Christen und Richt-Christen, so ist dei ihrem Gebrauch oder RichtGebrauch zu unterscheiden: Tragen die Richt-Christen eine bestimmte
Kleidung, so liegt in dem Gebrauch dieser Kleidung für einen Christen
keine Glaubensverseugnung, wenn ein tristiger Grund vorhanden

ift. Ift aber eine bestimmte Tracht ausdrücklich zur Unterscheidung von Christen und Nicht-Christen eingeführt, wie z. B. der gelbe Hut für die Juden des Kirchenstaates, so muß, um diese Unterscheidung außer Acht lassen zu dürsen, ein besonders schwerer Grund vorsiegen. Eine Tracht zu tragen, die ausdrücklich das Bekenntniß des Irrglaubens einschließt, wie z. B. die Freimaurerabzeichen, oder die Gewandung sektirerischer oder heidnischer Priester, ist stets unerlaubt; es kann nur entschuldigt werden, wenn man nichts Anderes hat, um seine Blöße zu bedecken (Lehmkuhl S. J. I, 173 ff.).

Der Fesuit Laymann S. J.: "Der ausdrückliche Glaube an die Geheimnisse der Menschwerdung und Dreifaltigkeit ist für das ewige Heil kein nothwendiges Mittel" (bei Guimenius, S. 24).

Der Rebemptorist Aertnys: "Wie oft im Leben muß der Mensch einen Glaubensakt erwecken? Die Antwort ist schwierig; viele Meinungen giebt es über diesen Punkt. Genügend prodabel ist die Ansicht, der Glaubensakt sei wenigstens einmal im Jahr nöthig" (I, 111). Aertnys schließt daran eine nicht uninteressante Frage: "Sündigt man gegen den Glauben, wenn man, gefragt, ob man ein Ultramontaner oder Alerikaler, ein Priester oder Ordensmann sei, die Wahrheit leugnet? Ja, wenn man leugnet ein Ultramontaner oder Alerikaler zu sein, weil katholisch und ultramontan oder klerikale zu sein, weil katholisch und ultramontan oder flerikal heute ein und dasselbe ist. Nein, wenn man leugnet, Priester oder Ordensmann zu sein, odwohl man es ist; denn man verleugnet dann nicht seinen Glauben, sondern nur seinen Beruf, was nur eine Lüge ist" (I, 112).

Der Fesuit Antoine Sirmond: "Das Gebot, Gott zu lieben, verpslichtet als negatives Gebot allezeit: wir dürfen Gott nicht hassen, weder sormell, was teuselisch wäre, noch materiell durch Uebertretung seines Gesehes. Als positives Gebot verpslichtet es uns, Gott effektiv, d. h. opere et veritate zu lieben, seinen Willen zu thun, die zehn Gebote zu halten. Man kann aber nicht behaupten, daß wir unter einer Todsünde verpslichtet seien, Gott auch afsektiv zu lieben, d. h. außer den zehn Geboten auch noch die Gebote der Liebe Gottes und des Nächsten als von jenen unterschiedene Gebote zu ersüllen (La desense de la vertu, S. 27, bei Döllinger-Reusch, I, 78). Noch weiter gingen die Ordensgenossen Sirmonds, Moha und Tresse: "Nicht unbedeutende Theologen

vertheidigen die Meinung, das Gebot der Liebe verpflichte an sich nur im Augenblicke des Todes. Das affirmative Gebot der Liebe Gottes und des Nächsten ist kein spezielles, sondern ein allgemeines Gebot, dem man durch Erfüllung der anderen Gebote genügt. Weder im Ansange noch im Verlause unseres sittlichen Lebens ist der Mensch verpflichtet, Gott zu lieben" (Sergardi, S. 312. 335. 353).

Allerdings wurden diese Sätze in Kom schließlich verdammt. Mabillon, der ihre Verdammung haupsächlich betrieb, macht bei der Mittheilung über die Verdammung die Bemerkung: sie seien ein Aussluß der jesuitischen Moral, die mit ihrem tödlichen Gift die guten Sitten schon lange verderbe (Sergardi, a. a. D.).

Der Rebemptorist Aertnys: "Wie oft im Leben müssen wir einen Akt der Liebe Gottes erwecken? Die Antwort darauf ist schwierig. Einige sagen, einmal im Jahr, also ebenso oft, wie Akte des Glaubens und der Hoffnung; Andere sagen, an allen Sonn- und Festtagen; wieder Andere, denen sich der heilige Liguori anschließt, sagen, wer nicht wenigstens einmal im Monat Liebe zu Gott erweckt, sündige schwer. Die meisten Menschen sind aber entschuldigt wegen ihrer Unkenntniß über das Gebot der Liebe" (I, 126).

Der Jesuit Basquez: "Tas Gebot der Liebe Gottes verpflichtet, wie das der vollkommenen Reue (contritio), nur im äußersten Nothfall, und zwar nicht jeden, sondern nur denjenigen, der eine Todsünde begangen hat und das Bußsakrament nicht empfangen kann." Ebenso die Jesuiten Tamburini und Uzor: "Das Gebot der Liebe sei nur um der Rechtsertigung des Sünders gegeben worden und verpflichte also nur dann, wenn der Sünder, weil er das Bußsakrament nicht empfangen könne, kein anderes Mittel habe, sich zu rechtsertigen, als indem er einen Akt der vollkommenen Keue erwecke, der in irgendwelcher Weise einen Akt der Liebe Gottes einschließe" (bei Döllinger-Keusch I, 79. 80).

Der Jesuit Le Roux: "Einige meinen, aus unserer Lehre folge, daß ein Mensch, der 40 Jahre gottloß gelebt hat, dann mit bloßer Attrition [Rene über die Sünden wegen der ewigen Strafen] die sakramentale Loßsprechung empfangen habe und gleich darauf durch eine tödliche Krankheit den Gebrauch der Vernunft verliere, ein

Recht auf die ewige Seligkeit besitze, obschon er niemals, nicht eins mal am Ende seines Lebens, Gott geliebt habe. Das geben wir unbedenklich zu" (bei Döllinger-Reusch I, 80).

Der Fesuit Slaughter: "Es kann vorkommen, daß ein Mensch selig wird, der sehr oft alle Gebote Gottes übertreten und das erste Gebot, der Liebe Gottes, nie erfüllt hat, wenn er nämlich "mit bloßer Attrition das Bußsakrament empfängt und gleich darauf stirbt" (bei Döllinger-Reusch I. 80).

Der Theologe Joh. Sanchez: "Das Gebot, Gott zu lieben, verpflichtet nur in der Todesgefahr" (bei Guimenius, S. 45). Der Jefuit Sa: "Gott aus ganzem Herzen zu lieben ist zwar zur Seligkeit nothwendig; wann ein solcher Liebesakt aber erweckt werden muß, darüber sind die Theologen nicht einig. Es scheint aber nicht geleugnet werden zu können, daß der Liebesakt wenigstens dann erweckt werden muß, wenn die Pslicht vorliegt Rene zu erwecken, so z. B. bei der Aussspendung der Sakramente" (S. 58).

Der Fesuit Castropalao: "Die Theologen streiten viel darüber, wie ost und wann der Mensch einen Akt der Liebe Gottes erwecken müsse. Bannez, Navarrus, Toletus S. J. lehren, die Liebe Gottes sei zu erwecken, sobald der Mensch zum Gebrauche der Bernunst gekommen sei; Basquez S. J. und Sanchez S. J. bezeichnen die Todesstunde als den richtigen Zeitpunkt; wieder Andere, die der Dominikaner Soto ansührt, lassen die Zeit dahingestellt und verlangen nur, daß dieser Akt einmal im Leben geschehe" (I, 417).

Die Jesuiten Güry Ballerini: "Wann verpslichtet das Gebot der Liebe Gottes? Der hl. Alfons von Liguori neigt der Ansicht zu, wir seien wenigstens einmal im Monat verpslichtet, einen Akt der Liebe Gottes zu erwecken; aber für diese Ansicht giebt eskeine solide Grundlage." Eine bestimmte Antwort geben sie nicht, sie scheinen aber der Meinung zuzustimmen, ein Akt der Liebe Gottes, alle fünf Jahre erweckt, genüge für den Christen (I, 1785).

# 2. Ordensstand und Gelübde.

Der Ordensstand ist, nach katholischer Lehre, die Blüthe der christlichen Vollkommenheit. Er ist Gottesdienst in vollendetem

Sinne. Orbensgelübbe und andere Gelübbe find die Mittel, diese Bolltommenheit zu erlangen, diesen Gottesdienst auszuüben.

Bon bieser religiösen Auffassung aus sind die folgenden moraltheologischen Ausführungen zu beurtheilen.

Der Jesuit Lehmkuhl: "Wer begründeter Weise für sein Seelenheil fürchtet, wenn er in der Welt bleibt, kann in einen Orden treten und dadurch aller Schulden ledig werden, auch wenn die Schulden durch Leichtsinn oder Verbrechen entstanden sind und wenn durch ihr Nicht-Bezahlen den Gläubigern schwerer Schaden entsteht."

"Wenn ein Kind, das in einen Orden getreten ist, genöthigt wäre, um seine nothleidenden Eltern zu unterstützen, den Orden verlassen zu müssen, so ist es dazu (zum Verlassen des Ordens) nicht verpflichtet. Keinesfalls dürste es ohne Erlaubniß der Ordenssoberen den Orden verlassen, um seinen Eltern Hülfe zu bringen; und die Ordensoberen sind nicht verpflichtet, diese Erlaubniß zu geben" (I, 311. 312).

Der Jesuit Tamburini: "Trot seiner Schulben darf Jemand in einen Orden treten. Denn, wie der hl. Thomas von Aquin lehrt (2ª 2ª, qu. ult. a. 6, ad 3), keine Verpslichtung, auch nicht wenn sie durch einen Eid bestärtt ist, Geld wiederzugeben, ist so bindend, daß sie einen Christen hindern kann, Güter höherer Ordnung, wie der Ordensstand eines ist, zu erwerben. Auch wenn dem Betressenden nach seinem Eintritt in den Orden Güter, Reichthümer zusallen, ist er nicht verpslichtet, seine früheren Schulden aus ihnen zu bezahlen, da, was der Ordensmann erwirdt, nicht ihm, sondern dem Kloster gehört. Angemessen (conveniens) wäre es aber, aus diesen Gütern die Schulden zu bezahlen. Auch mit dem, was ein Ordensmann etwa erarbeitet, braucht er seine früheren Schulden nicht zu bezahlen, denn auch hier gilt der Sat, daß der Arbeitslohn nicht ihm, sondern dem Kloster gehört; Schulden muß man aber aus eigenem, nicht aus fremdem Gelde bezahlen."

"Hat Jemand nach seinem Eintritt, als Ordensmann, z. B. durch Diebstahl, Schulden auf sich geladen, so ist er oder das Aloster zum Ersatz verpflichtet, wenn die gestohlene Sache noch vorhanden ist. Ist sie nicht mehr vorhanden, so ist das Aloster nicht zum Ersatz verpflichtet, da das Vergehen eines Ordensmannes nicht dem

Kloster zum Schaben gereichen dars. Der Ordensmann selbst ist allerdings zum Ersat verpflichtet, aus dem, was ihm etwa zusfällt. Allein da Alles, was einem Ordensmann zusällt, dem Kloster zufällt, so kann der Obere des Klosters die Ersatzleistung des Ordensmannes ohne Ungerechtigkeit verbieten. Das gilt aber nur, wenn die Ersatpflicht sich auf einen Weltlichen (homo saecularis) bezieht; hat nämlich ein Ordensmann seinem Kloster Schaden zusgefügt, so kann der Ordensobere die Ersatzleistung nicht hindern."

"Bat ein Orbensmann einen Bertrag geschlossen, aus bem für ihn eine Verpflichtung entstanden ift, so ist zu unterscheiden: murde ber Vertrag im Namen bes Rlosters geschlossen, so ist bas Rloster haftpflichtig; war bas nicht ber Fall, und hatte ber Ordensmann jur Schließung bes Bertrages feine Erlaubnig von feinem Obern, so ift das Rlofter zu nichts verpflichtet. Auch wenn die Erlaubniß gegeben war, ift das Rlofter ju nichts verpflichtet, denn diefe Erlaubniß enthielt nicht die Berechtigung im Namen bes Rlofters ben Bertrag abzuschließen, sondern sie war nur gegeben, damit der betreffende Orbensmann für seine Person nicht unerlaubt handelte. Bielleicht wendet man ein: der durch ein Thier oder durch einen Diener zugefügte Schaben fällt bem Berrn zur Laft, alfo muß auch bas Rlofter ben durch ben Orbensmann verursachten Schaben tragen. Rein, benn ein Ordensmann fann nur insofern mit einem Diener verglichen werden, als er dem Aloster nüplich, nicht aber wenn er ihm schädlich ist" (I, 271 ff.).

Solche Grundsätze hatten natürlich die verderblichsten Folgen. Rom sah sich genöthigt einzuschreiten. Sixtus V. erließ eine "Ronstitution", wodurch er Verschwender und Schulbenmacher sür unfähig erklärte, Ordensgelübde abzulegen und die von ihnen abgelegten Gelübde annullirte. Allein schon Klemens VIII. hob am 2. April 1602 diese Bestimmungen wieder auf, und ließ für Schulbenmacher nur das Verbot bestehen, Gelübde abzulegen; legten sie trozdem Gelübde ab, so waren die Gelübde gültig und hatten die bekannten Wirkungen.

Wie die neuzeikliche Moraltheologie in echt kasuistischerabulistisscher Weise auch diese päpstliche Verfügung umgeht, lese man bei Lehmkuhl S. J. (I, 311) nach.

Der Jefuit Lehmkuhl: "Wer gelobt hat, in einen Orden

zu treten, die Erfüllung des Gelübdes aber sechs Monate hinaussichiebt, sündigt schwer nach der Ansicht des hl. Alfons von Liguori. Andere Theologen wollen den Zeitraum abhängig machen vom Alter des Gelobenden; ein Jüngling von 15 Jahren sündigt 3. B. nicht schwer, der den Eintritt in den Orden bis zum 20. Jahre verschiebt."

"Wer den Eintritt in einen Orden gelobt hat, unter der Bedingung, daß der Bater zustimme', sündigt nicht, wenn er durch Bitten den Bater bewegt, nicht zuzustimmen; wendet er bei den Bitten Lügen an, so sündigt er. Bleibt bei einer durch Betrug verhinderten Zustimmung des Baters die Verpslichtung zum Eintritt in den Orden bestehen? Zunächst muß der Betrug eingestanden und abgewartet werden, was der Vater dann bestimmen wird. Ist der Bater schon todt, so frägt es sich, ob der Gelobende wirklich die ausdrückliche Zustimmung des Vaters im Auge hatte. Ist dies der Fall, so ist er von der Erfüllung besreit, da die Zustimmung nicht mehr eingeholt werden kann. Sollte aber die Bedingung, wenn der Vater zustimmt', nur ausdrücken: "wenn der Vater nicht widerspricht', so besteht die Verpslichtung fort, da der Widersspruch des Vaters im Betrug des gelobenden Sohnes seine Urssache hatte."

"Hat Jemand Etwas gelobt unter der Bedingung: "wenn Gott mich während eines Jahres vor der oder der Sünde bewahrt", so verletzt er das Gelübde nicht, wenn er aus Gebrechlichkeit die betreffende Sünde begeht. Ist die Sünde in der Absicht begangen worden, vom Gelübde frei zu werden, so liegt zwar eine mittelbare Versehlung gegen das Gelübde vor, aber die Verpflichtung des Gelübdes ist aufgehoben, denn Gott konnte durch seine Gnade auch diese Vosheit verhindern" (I, 276 f.).

Der Fesuit Gobat legt mehrere Fälle vor: "Jemand hat geslobt, zu Ehren der heiligsten Treisaltigkeit täglich drei Berse auß dem Dvid zu lesen oder drei Sprünge zu machen. Wenn durch die drei Berse oder durch die drei Sprünge die Erinnerung an die drei göttlichen Personen in ihm lebendiger wird, so sind die Verse oder die Sprünge durchaus geeignet, die Ehre der heiligsten Dreissaltigkeit zu fördern und können somit Gegenstand eines Gelübdes sein" (S. 46).

"Ein Augsburger Bürger gelobt eine Wallfahrt nach Altsoetting und zum Berg Andechs. Erfüllt er sein Gelübde, wenn er auf derselben Wallfahrt beide Orte besucht, oder muß er zuerst wieder nach Augsburg zurück, um von dort aus die zweite Wallfahrt anzutreten? Wenn er nicht gelobt hat, jede Wallfahrt gesondert zu machen, so genügt zur Erfüllung des Gelübdes der Besuch beider Orte auf einer Wallfahrt" (S. 192).

"Jemand hat gelobt, gar keinen Wein zu trinken. Wie groß muß die Menge Wein sein, durch deren Genuß er in schwer sündshafter Weise gegen sein Gelübde verstößt? Einige sagen, erst dann werde in solchem Falle der Weingenuß zur Todsünde, wenn man so viel Wein trinkt, als mäßige Leute bei einer Mahlzeit zu trinken pslegen. Für Deutschland kann ich aber diese Regel nicht gelten lassen, da selbst der mäßige deutsche Trinker leicht 26 Unzen Wein bei einer Mahlzeit trinkt. Niemand wird aber behaupten wollen, daß eine solche Menge Wein nicht ein schwer sündhafter Bruch des Gelübdes sei, keinen Wein zu trinken" (S. 77).

# VII. Berhalten zum Rächsten.

### 1. Wahrhaftigkeit.

a. Zweideutigkeit. Lüge. Mentalrestriktion (Eid).

Der Jesuit Lessius: "So oft Jemand Grund hat, die Wahrsheit zu verbergen durch zweidentige Redeweise oder durch Mentalsrestriktion, sündigt er nicht, auch wenn er dies beim Eide thut. Das ist die allgemeine Ansicht der Theologen. Der Mensch ist nämlich nicht verpslichtet, Alles über eine Sache zu sagen, was er im Sinne hat, also ist er auch nicht verpslichtet, alle Worte von sich zu geben, durch die sein ganzer Sinn offenkundig würde. Dem steht nicht entgegen, daß das, was er ausspricht, an und für sich salsch ist; denn, seiner Absicht nach, soll das Ausgesprochene in Berbindung mit dem Verschwiegenen stehen, und durch diese Berschindung wird es wahr. Das Ausgesprochene ist nämlich nur ein Theil des Ganzen, das aus dem Ausgesprochenen und dem Verschwiegenen besteht. Wer, um ein Ant zu erlangen, seinen Wählern Etwas versprochen hat, darf, nach Erlangung des Amtes, schwören,

er habe nichts versprochen, wenn er die lleberzeugung hat, daß die Wähler ihn nicht seines Versprechens wegen, sondern mit Rücksicht auf das öffentliche Wohl gewählt haben; denn dann enthält sein Sid die stillschweigende Beschränkung: ich habe nichts versprochen, was von Erfolg gewesen ist."

"Wer schwört, ohne die Absicht zu haben, zu schwören, geht keine eidliche Verpflichtung ein. Wer mit der Absicht zu schwören schwirt, aber ohne die Absicht, sich durch den Schwur zu verpflichten, ist nach sehr probabeler Ansicht, kraft des Eides, zu nichts verspflichtet" (S. 625 ff.; 623).

Der Jesuit Sancheg: "Wenn die in der Gidesformel gebrauchten Worte einen doppelten Ginn haben, fo ift es keine Luge [alfo auch fein Meineid] fie in bem Sinne gu gebrauchen, in welchem fie ber Schwörende gebrauchen will, auch wenn die Buborer oder berjenige, bem ber Gib geleistet wird, sie in einem andern Sinne versteben. Much wenn die Worte aus fich nicht zweideutig find, wenn fie aber aus den Umständen ber Person, der Zeit, des Ortes, der Frage einen andern Sinn gulaffen, fo durfen fie in diesem Sinne vom Schwörenden angewendet werben; fo 3. B. barf ein Beichtkind, befragt, ob es eine Unzuchtsfünde begangen hat, mit Bahrheit antworten: nein, obwohl es die Gunde doch begangen hat, wenn die Sunde von ihm ichon fruber gebeichtet worden war; auch barf ich. befragt, ob ich Jemand gesehen habe, antworten: nein, obwohl ich ihn doch gesehen habe, wenn es schon länger her ist, daß ich ihn fah. Denn die Frage hatte ben Ginn, ob ich ben Betreffenden fo fürzlich gesehen habe, daß der Fragende ihn durch mich auffinden fann. Ohne Lüge burfen bie Worte in einem Sinne gebraucht werden, der weder aus den Worten felbit, noch aus den Umftanden hervorgeht, sondern, der nur dadurch mahr wird, daß man inner= lich Etwas hinzudenft. Go darf Jemand schwören, er habe Etwas nicht gethan, was er in Wahrheit boch gethan hat, wenn er einen Tag hinzubenkt, an bem er es nicht gethan hat, ober irgend etwas Anderes, was feine Berneinung wahr macht. Gine, folche Ausfage ift weder eine Luge, noch ein Meineib. Denn Lugen heißt Ctwas fagen, was der innern Auffassung widerspricht (contra mentem ire), Die außeren Worte stehen jum Lugen in rein materieller Beziehung, und es ist gang gleichgültig, ob sie in sich und als materielle Laute

betrachtet, mahr oder falich find; für die Beurtheilung, ob Etwas Lüge ober Meineid ift, kommt es einzig barauf an, wie die gebrauchten Worte fich zu ber inneren Auffassung bes Sprechenden verhalten. In unserm Falle beabsichtigt aber ber Sprechende nicht, sich mit seinen Worten in Widerspruch zu seben zu seiner innern Auffassung, also lügt er auch nicht. Solche Zweibeutigfeiten find erlaubt, so oft fie nühlich ober nothwendig find für die Bewahrung ber Gesundheit, ber Ehre, bes Bermögens. Liegt gar fein Grund für den Gebrauch solcher Zweideutigkeiten vor, so ift ihre Anwendung nach probabelerer Ansicht nur eine lägliche Gunde. So oft eine That zwar äußerlich gesetwidrig ist, ihre Begehung aber mit keiner Gunde verbunden war, darf man fie, darüber befragt, auch vor Gericht ableugnen, indem man die Fragestellung von der fündhaften That versteht. Also: wer einen Menschen getödtet hat, im Glauben es sei ein Thier gewesen, oder wer sich eine fremde Sache als Schadloshaltung für eine Schuldforberung angeeignet hat, darf, vor Gericht darüber befragt, schwören, er habe teine Menichen getobtet, er habe fich feine fremde Sache angeeignet; ift der Boll auf irgend eine Ware ungerecht hoch, fo darf ein Raufmann, um die ungerechte Belaftung auszugleichen, beim Berfauf der Ware falsches Mag und Gewicht anwenden, und vor Gericht schwören, er wende ein rechtes Mag und Gewicht an, indem er da= bei denkt: er fündige durch sein Thun nicht und sage die Wahrheit. Damit Jemand so handeln barf, genügt es, bag es probabel ift, ber Boll sei ungerecht."

"Alle Theologen stimmen darin überein, daß keine eidliche Berpflichtung vorliegt, wenn der Schwörende nicht die Absicht hatte zu schwören. Denn die innere Absicht giebt den Worten ihre Bebeutung. Wer beim Schwören zwar die Absicht hat, zu schwören, aber nicht die Absicht, sich zu verpslichten, ist zur Leistung des durch den Eid Versprochenen nicht verpflichtet. Diese Ansicht halte ich für die probabelere" (II, 25. 29. 50 s.).

Der Jesuit Carbenas: "Die Anwendung von Mentalrestriktionen war so üblich, daß, sobald ihre Verurtheilung erfolgt war, die Gläubigen, von Aengsten und Zweiseln geplagt, zu gelehrten Männern eilten, um sich Rath zu holen, wie sie künftig das, was sie nicht offenbaren wollten, geheim halten tonnten. Sie waren nämlich baran gewöhnt, folche Dinge burch Mentalrestriktionen zu verheimlichen." Dann geht Carbenas auf die verurtheilten Gate seines Ordensgenoffen Sanches ein: "Sanchez giebt zwei Urten von Doppelfinnigkeiten an, bie er beide für vollkommen erlaubt erklart. Erftens, wenn ich beim Gebrauch von in sich boppelfinnigen Worten, fie in einem Sinne anwende, mahrend mein Buhörer glaubt, ich wende fie im andern Sinne an. Ift fein genügender Grund vorhanden, die Wahrheit ju verbergen, so ist der Gebrauch einer solchen Doppelfinnigkeit zwar unerlaubt, aber keine Lüge. So 3. B., wenn jemand einen Franzosen (hominem natione gallum) getöbtet hat, so kann er, ohne zu lügen, sagen, er habe keinen Sahn (gallum) getöbtet, indem er daffelbe Wort in ber Bedeutung von "Sahn" nimmt. Dahin ist auch die Doppelsinnigkeit zu rechnen; non est hie, b. h. je nachbem man es auffaßt: er ift nicht hier und er ift nicht hier. Daß Innoceng XI. diesen Gebrauch ber Doppelfinnigkeit nicht verdammt hat, ift gewiß (unten S. 450). Denn er verurtheilt nur die mit Mentalrestrittionen verbundene Doppelsinnigkeit, die badurch entsteht, daß man innerlich etwas hinzufügt; bei ben aufgeführten Doppelfinnigkeiten wird aber innerlich nichts hinzugefügt, denn die verschiedenen Bedeutungen (gallus, est) liegen in den Worten felbft. Die zweite Art der erlaubten Doppelfinnigkeit besteht darin, daß zwar die Worte aus sich einen Doppelfinn nicht haben, daß fie aber durch die Umftande des Ortes, der Zeit, der Personen eine andere Bedeutung erhalten. So wird vom hl. Franziskus erzählt, daß, als einst Räuber, die an ihm vorübergekommen waren, von ben Saschern gesucht murben, er ihnen auf die Frage, ob sie vorbeigegangen seien, geantwortet habe, fie feien hier nicht hergekommen, indem er dabei seine Sande in die Aermel stedte. Und bas war gang ber Wahrheit gemäß geantwortet, benn durch die Aermel waren die Räuber nicht gegangen. Go hätte er auch seinen Fuß auf einen Stein stellend, sagen durfen: hier find fie nicht durchgekommen, benn burch ben Stein sind sie nicht gegangen. Gine Mentalrestriktion liegt in diesem Fall nicht vor, benn baburch, daß der Fuß auf dem Stein steht, wird das betreffende Wort ("burchkommen", "burchgeben") auf den Stein bezogen. Bierhin gehören auch jene Borte, die aus fich nur eine Bedeutung haben,

die aber durch die verschiedene Art, sie zu gebrauchen, doppelfinnig sind, ohne Mentalrestrittion. Go 3. B. bas Wort "Wiffen", weldes eigentlich die unfehlbare Renntnig bedeutet, oft aber auch für fehlerhafte Renntniß angewandt wird. Umgekehrt bedeutet "Richt-Wiffen" ben Mangel unfehlbarer Renntniß, wird aber haufig gebraucht für das Fehlen jedweder Kenntniß. Sat also Jemand von Anderen gehört, Betrus habe einen Diebstahl begangen und antwortet er, darüber befragt, ich weiß nicht, d. h. ich habe feine unfehlbare Renntniß davon, so lügt er nicht. Suarez und Lugo [bie bedeutenoften Theologen bes Jesuitenordens] führen auch folgendes Beifpiel an: Wer nur ein Brod befigt, das zu feinem Lebensunterhalt nothwendig ift, antwortet der Wahrheit gemäß demjenigen, der ein Brod von ihm begehrt, ich habe feines, denn er hat wirklich keines, das er geben konnte, und in diesem Sinn ift er gefragt worden. Caramuel lehrt, ein Dieb, über den Diebstahl befragt, durfe antworten: Ich fage, ich habe es nicht gethan, weil er dadurch nichts Anderes behauptet, als daß er die Worte: Ich sage u. s. w. ausspreche. Ich selbst aber billige diesen Bebrauch der Doppelsinnigkeit nicht, weil ich finde, daß er von den römischen Zensoren nicht gebilligt wird. Deshalb muß, scheint mir, die hl. Kongregation darüber um Rath gefragt werden."

"Aus diesen verschiedenen Arten, sich ber Doppelfinnigkeit gu bedienen, die wir als erlaubt vorgeführt haben, laffen fich alle Bemiffensängste und Zweifel beseitigen. Go tann ein ehebrecherisches Weib, wenn sie von ihrem Mann, unter Androhung des Todes über den Chebruch befragt wird, ohne Lüge und ohne Mentalrestriktion antworten: Ich habe Deine Ehre nicht verlett, benn "verlegen" bedeutet eine materielle Berwundung, die der Chre nicht beigebracht werden fann. Auch fann fie ihren Chebruch leugnen, indem sie dies Wort in bem Sinne nimmt, in welchem es häufig in der hl. Schrift gebraucht wird, nämlich als Gögendienst. Wer von der Polizei über den Berbleib eines Berbrechers gefragt wird, tann die Antwort des hl. Franziskus geben, die wir oben mitgetheilt haben. Wer vom Richter eidlich befragt wird, wie viel er von einer bestimmten Waare, die ungerecht hoch verzollt ist, besite, kann ichwören, er besite einen erheblich geringeren Theil davon, als er wirklich hat; und auf vielfache Beise läßt sich zeigen, daß

bas kein Meineid ift. Erstens, wenn er schwört, er habe z. B. zwanzig Krüge Del, so leugnet er dadurch nicht, daß er noch mehrere habe, zugleich sagt er die Wahrheit, da er ja zwanzig Krüge besitzt. Zweitens kann er schwören, daß er nicht mehr als zwanzig besitze, benn dem Richter gegenüber, der nur nach der Menge Del fragt, die verzollt werden muß, sagt er damit die Wahrheit. Da nämlich nach der Voraussetzung der Zoll ungerecht hoch ist, so ist es wahr zu sagen, man habe nicht mehr, nämlich als verzollt werden muß" (IV, 120 st.).

Der Jesuit Eskobar: "Ist es eine Sünde, sich beim Eide ber Amphibologie zu bedienen, b. h. Worte in einem andern Sinne zu gebrauchen, als der Andere [dem man den Eid schwört] sie verssteht? Innerlich schlecht ist das nicht; es kann aber häusig eine Sünde sein. Liegt ein genügender Grund vor, so kann man einen solchen Eid nicht einen Meineid nennen. Liegt die Zweideutigkeit nur in den Gedanken und wird sie durch die Worte nicht ausgedrückt, so ist es nach probabeler Ansicht nicht erlaubt, so zu schwören; nach probabelerer Ansicht ist es aber nicht unerlaubt, so zu schwören."

"Ist es erlaubt, Jemand zu verleiten, etwas Unwahres zu beschwören, was aber der Schwörende für wahr halt? Ja, benn der Betreffende wird nicht zu einer formell bosen Sandlung verleitet, da er felbst ja den Falscheid in gutem Glauben leiftet; auch materiell ift seine Handlung gut, nicht bose, ba ein Eid immer ein Alt der Tugend, der Religion ist und somit zur Ehre Gottes gereicht. Darf ber Schwörende aus gerechter Urfache fich ber 3meibeutigkeit bedienen, indem er ju den Worten des Gides Etwas bingubentt, bas ben gewöhnlichen Sinn ber Borte veranbert? Sanches gestattet es. Ich bestätige diese Lehre durch praktische Beispiele: Du wirst vom Richter gefragt, ob du ben Franz getöbtet haft. Saft du ihn in Selbstvertheidigung getödtet, so darfft du leugnen, ihn getöbtet zu haben, indem du hinzudentst: verbrecherischer Beife. Ift es probabel, daß eine Steuer ungerecht ist, und sucht ein Raufmann durch Anwendung von falschem Mag und Gewicht sich bafür schadloß zu halten, so darf er, vom Richter darüber befragt, unter einem Eide versichern, er benute kein falsches Mag und falsches Bewicht, indem er hingubentt: auf ungerechte Beife. Begeht berjenige eine Tobsunde, der aus bofer Gewohnheit unachtsamer Beije Meineide schwört? Nach probabeler Ansicht, nein. Muß ein einem Scheinversprechen hinzugefügter Eid gehalten werden? Nach probabeler Ansicht, nein, denn der Eid richtet sich nach der Natur des Versprechens, dem er hinzugefügt wird." (S. 86—90).

Der Jesuit Burghaber: "Die Chefran Anthusa merkt, daß ihr Mann mehr Schulden macht, als er bezahlen kann. Sie bringt beshalb nach seinem unvermutheten Tode schnell so viel von dem Besitzthume auf die Seite, als sie zum schicklichen Lebensunterhalt für sich und die Kinder nothwendig erachtet. Sie erregt dadurch den Verdacht der Gläubiger, schwört aber vor dem Richter, daß sie nichts von dem Besitzthum ihres Mannes auf die Seite geschafft habe, indem sie darunter versteht, was zu einem anständigen Lebensunterhalt nicht nöthig sei. Es fragt sich, ob sie das thun durfte? — Antwort: Anthusa durfte es thun."

"Ursicius ist eines ehrbaren Geschäftes wegen in ein verdächtiges Haus gegangen und hat dort über dies und jenes mit einem verdächtigen Weibe gesprochen. Wegen dieses Eintrittes in das Haus bei dem Borgesetzten verklagt und unter einem Eidschwure befragt, ob er in jenes Haus gegangen und dort mit dem Weibe gesprochen habe, schwört er, er habe dieses nicht gethan, indem er stillschweigend darunter versteht, einer unehrbaren Sache wegen. Es fragt sich, ob sich Ursicius dieser Zweideutigkeit bedienen durste? — Ich antworte, daß Ursicius in guter und erlaubter Weise diese Zweideutigkeit gebraucht hat." (S. 16. 155).

Der Jesuit Sa: "Es ist keine Todsünde, einen Eid zu schwören, der falsch ist, insofern die gesprochenen Worte in Betracht gezogen werden, wenn nur der Sinn des Schwures der Wahrheit entspricht. So kann man vor dem Richter schwören, man habe Etwas nicht gethan, odwohl man es gethan hat, indem man hinzudenkt: nicht so, wie der Richter es annimmt. Es ist keine Todsünde, eine geringfügige Sache, deren Leistung man unter einem Eide versprochen hat, nicht zu leisten" (S. 366 f.).

Bischof Caramuel will von Mentalrestriktionen nichts wissen, er erklärt sie für "lügnerisch" (mendaces) und dem achten Gebote entgegengeseht. Berurtheilt er aber deshalb auch das, was mit den Mentalrestriktionen erreicht und bezweckt wird: Unwahrheit und Täuschung? Reineswegs. Er hat nur einen andern Weg entdeckt,

ber zum gleichen Biele führt: "Betrus hat einen Morb begangen. aber ihn gebeichtet und ift bavon loggesprochen worden. Bei ber nächsten Jahresbeichte fragt ihn ber Priester, ob er Jemand getödtet habe, und Betrus antwortet: nein. Sat er die Unwahrheit gesagt? Reineswegs. Aber es ift doch mahr, daß er Jemand getödtet hat; seine Antwort kann also nur auf einer Mentalrestriktion beruhen? Rein, die Sache verhält fich fo: Frage und Antwort muffen im Berhaltniß zu einander stehen; die Frage des beicht= hörenden Priesters hat also nur den Sinn: bist du einer Sünde gegen das 5. Gebot schuldig, die du noch nicht gebeichtet haft? Auf diese Frage tann Betrus der Wahrheit gemäß mit Rein ant-An manchen Orten, 3. B. in Belgien, muffen bie Anwärter amtlicher Stellen und Burben ichwören: fie hatten weber mittelbar noch unmittelbar versucht, Ginfluß auszunben, um die Stelle zu erhalten. Dürfen fie ben Schwur leiften, obwohl fie boch Ginfluß ausgeübt haben? Da es bei ber ganzen Sache barauf ankommt, daß keine Unwürdigen die Stellen erhalten, fo foll fich ber Betreffende prufen, ob er etwa unerlaubte oder unwürdige Mittel angewandt hat, und ob er selbst würdig ist. Sat er keine unwürdigen Mittel angewandt, fo tann er auf bas heilige Evangelium schwören, er habe gar keine Beeinfluffungen versucht, obwohl er viele verfucht hat. Gin unichuldig Angeklagter kann von einem falichen Zeugen ein Berbrechen ausfagen, wodurch beffen Zeugniß unwirksam wird, obwohl er weiß, daß der Zeuge das Verbrechen nicht begangen hat" (S. 160. 722. 921).

Der Jesuit Viva: "Nach ber gewöhnlichern Lehre ist es keine Tobsünde zu schwören, ohne die innerliche Absicht zu haben, zu schwören, nur muß der Inhalt des äußern Schwures wahr sein. Denn eine solche Lüge — und eine Lüge ist solch ein Schwur zweisellos — ist weder für Gott noch für die Menschen verlegend (injuriosum); nicht für Gott, denn er wird ja äußerlich zur Bestätigung von etwas Wahrem angerusen; nicht für die Menschen, denn Boraussehung für einen solchen Eid ist, daß er weder bei einem Vertrage, noch vor Gericht, noch bei einer Gelegenheit gesleistet wird, wo für einen Andern Schaden entsteht" (II, 106).

Der Jesuit Gobat: "Eine Zweideutigkeit oder eine Aussage mit einer Mentalrestriktion ist keine Lüge; denn, wer sich der Zweibeutigkeit bedient, dessen Worte sagen wirklich das, was er im Sinn hat. Z. B. wenn Jemand, gefragt, ob er den Kaiser gesehen hat, antwortet: Ja, obwohl er nur das Bild des Kaisers gesehen hat, so antwortet er der Wahrheit gemäß."

Diefem Grundfat entsprechend geftattet Gobat folgende 3weideutigkeiten: "Gin Ratholik, der von einem Ralvinisten gefragt wird, ob er zur reformirten Rirche gehöre, barf mit Ja antworten, benn die katholische Rirche ift, in Bezug auf Gebräuche und Sitten, häufig reformirt worden, besonders durch das Kongil von Trient, was viele Rapitel mit der Aufschrift: de reformatione enthält" (S. 424). "Juius schwort, daß er nicht betrunken gewefen sei. Als man ihn durch Zeugen überführt, rechtfertigt er fich bamit, daß er fagt, er habe beim Schwören leife hinzugesett: in Milch, denn in Milch habe er sich nicht betrunken. Ich halte baran fest, daß Mlius keineswegs gelogen hat. Rann ein Beib, bas burch einen Blutsverwandten im erften Grade geschwängert worden ift, um der Schande zu entgehen, den wirklichen Bater zu nennen, zweideutig einen Andern nennen? Ja. Sie kann fogar einen Andern mit Geld bestechen, daß er sich zweideutig für ben Bater ausgebe. Terentia hat für ihre Tochter viel ausgegeben. Da fie zugleich ihre Vormunderin ift, so halt fie fich am Bermögen ihrer Tochter für die Ausgaben schadlos. Darf fie, bei der Rechenschaftsablage unter Gid versichern, daß fie Nichts von dem Bermogen ihrer Tochter besitt und daß fie ihr nichts schuldig ift? Navarrus gestattet es, wenn sie die Ausgaben gemacht hat mit der Abficht, fich dafür schadlos zu halten. Damit fie aber bei einem folchen Eide nicht lüge, foll fie ihren Gid innerlich fo verstehen: Ich habe von meiner Tochter nichts empfangen und besitze nichts von ihr, was ich bir als Richter eingestehen müßte. Ich hoffe, lieber Lefer, daß du diese Zweidentigkeit des fehr weisen und fehr gottesfürchtigen Navarrus billigft" (S. 419. 427. 441f.). Der Jefuit Mafenius: "So oft bir, wenn du im Sinne Jemandes antwortest, ber fein Recht hat, dich zu fragen, ein lebel bevorfteht, welches du durch die gedachte Schlauheit abwenden kannst, so darfit du dich in beiner Rede des stillschweigenden innerlichen Vorbehaltes bedienen" (S. 440). Es ist zu beachten, daß dieser Rath in einem Buche ertheilt wird, bas für die "ftudierende Jugend" bestimmt ift.

Der Jesuit Tamburini: "Ift es erlaubt, beim Gibe bie Worte in einem andern als dem gewöhnlichen Sinn zu gebrauchen? 3. B. barf man ichwören, man habe biefe Racht nicht geschlafen. indem man hinzudenkt: bekleidet; man habe keinen Chebruch begangen, indem man hinzudenkt: öffentlich? Ja, benn Gott wird in diefen und ähnlichen Fällen zum Zeugen ber Wahrheit angerufen. Ift es erlaubt, beim Schwören ben Worten einen gang andern Sinn zu geben, ben sie auch mit Mentalrestriktion nicht haben fönnen? 3. B. ich schwöre: ich habe nicht geschlafen, indem ich barunter verstehe: ich habe nicht gegessen. Es ist probabel, daß dies erlaubt ift; benn obwohl das nicht bei mir steht, den Worten eine gang andere Bedeutung zu geben, und obwohl dies zu thun, thöricht ift, so ist diese Rinderei (inoptia) doch feine Sunde, außer es betreffe ben Schaben eines Dritten. Ift es erlaubt, zur Erlangung bes Doftorgrades auf einer Universität zu schwören, man habe bie vorgeschriebenen Bedingungen erfüllt, obwohl man fie nicht erfüllt hat? Ja, fold ein Schwur ift erlaubt, wenn man die für den Doktorgrad nöthigen Renntnisse besitht. Denn erstens für einen folden Gid liegt eine gerechte Urfache vor, nämlich die Erlangung bes Doktorgrades durch einen Bürdigen, und zweitens durch einen solchen Gid wird nicht nur Niemand geschäbigt, sondern ber Staat erlangt sogar einen Bortheil, indem er so einen würdigen Doktor mehr besitt. Auch diejenigen, die einen folden Falscheid wiffentlich entgegennehmen, verfündigen sich nicht gegen ihre beschworenen Pflichten. Auch ist es nicht unerlaubt, für die Entgegennahme eines solchen Gibes eine mäßige Summe Gelbes anzunehmen, ba bann bas Gelb als Entschädigung für bie Bemühungen bei ber Entgegennahme des Gides betrachtet werden fann. Betrus schulbet bem Titius 100 Goldstüde. Darf Titius vor Gericht schwören, er habe die Summe von Betrus erhalten, obwohl er fie nicht erhalten hat, sondern nur willens ift, fie als erhalten zu betrachten? Ja. Saft du nur äußerlich Etwas mit einem Eide versprochen, ohne innerlich zuzustimmen, so kannst bu ohne Sunde handeln, als ob bu gar nicht geschworen und gar nichts versprochen hättest. Gin Beuge, ber vom Richter über ein noch geheimes Berbrechen bes Ungeklagten befragt wird, tann ichwören, er miffe nichts von biefem

Berbrechen, obwohl er es boch weiß, indem er hinzubenkt: so, daß ich es bir sagen mußte."

"Ein Geistlicher, ober auch Andere, die gegen ihn als Zeugen vernommen werden, können vor dem weltlichen Richter schwören, er habe ein bestimmtes Verbrechen nicht begangen, obwohl er es doch begangen hat, indem sie hinzudenken: so, daß ich es dir gestehen müßte. Denn ein weltlicher Richter ist für einen Geistlichen immer unzuständig. Wer vor dem Fiskus Güter verdirgt, die ihm zum Lebensunterhalt nöthig sind, kann schwören, er besitze diese Güter nicht" (I, 77—93).

Der Jesuit Laymann: "Zweideutigkeiten sind keine Lugen. Ameideutigkeiten sind Redemeisen mit doppeltem Ginn, von benen ber Sprechende ben einen, ber die Wahrheit enthält, beabsichtigt, und so nicht lügt, auch wenn ber Angeredete die Worte im andern falichen Sinne verfteht. Denn bann bewirkt ber Sprechende bie Täufdung bes Angeredeten nicht, sondern läßt fie nur gu. Dbwohl die Ansicht probabel ift, daß jeder promissorische Meineid eine Tobfünde ift, so ift die entgegengesetzte Unsicht doch probabeler. Obwohl ein doppelsinniger Gid, wenn eine gerechte Ursache vorliegt, bie Wahrheit zu verbergen, fein Meineid ift, ja fogar jeder moralischen Verschuldung entbehrt, so ist er boch, ohne gerechte Urfache, gewiffermagen ein Meineid und unerlaubt. Drei Behauptungen find in diesem Leitsate enthalten: 1. Gin doppelfinniger Eid ift kein Meineid, benn ber eine Sinn bes doppelfinnigen Ausbrudes ift richtig; wer alfo biefen Sinn mit einem Gibe befraftigt, begeht keinen Meineid. Ja sogar, wenn ein Ausdruck nicht wirklich doppelsinnig ift, sondern wenn er aus sich oder aus den Umftanden nur einen Ginn und zwar ben falfchen hat, fo liegt boch tein Meineid vor, wenn der Schwörende nicht die Absicht hat, biefen falichen Sinn zu erharten, sondern ben andern, ber aber ben von ihm beschworenen Worten nicht entspricht. Denn Meineid liegt nur dann vor, wenn Gott als Zeuge für etwas Falsches angerufen wird: wer aber in der eben angegebenen Beife ichwört, ruft Gott nicht für das Falsche an, was er äußerlich ausspricht, sondern für bas Wahre, mas er in feinem Innern zurnichbehält. 2. Ein folcher Gid entbehrt, wenn eine gerechte Ursache vorliegt, jeder moralischen Schuld; benn ber eine Sinn bes boppelfinnigen Ausbruckes ift ja

wahr, also barf man ihn auch eidlich erhärten. 3. Ohne gerechte Urfache ift ein folder Gib gewiffermagen ein Meineib. Aus Sat 2 ergiebt fich: Wer ein Darlehn gurudgegeben hat, barf vor Bericht, wenn er feine anderen Beweise für die Rudgabe bes Darlehns besitht, schwören, er habe überhaupt keinen Darlehnsvertrag abgeschlossen, indem er babei bentt: mit ber Berpflichtung, bas Darlehn zweimal zu erstatten. Wer gefragt wird, ob er aus einem Orte kommt, ber fälfchlich als pestverseucht gilt, barf schwören, er komme nicht daber, indem er hinzubenkt: als aus einem verseuchten Orte. Ja, wenn er überzeugt ift, bag er felbst nicht angesteckt worden ift, darf er diesen Gid auch leisten, obwohl der Ort, woher er kommt, wirklich pestverseucht ift. Wer vom Richter befragt wird, ob er eine bestimmte That begangen hat, die er wirklich begangen hat, darf, wenn die Begehung theologisch schulbfrei war, schwören, er habe die That nicht begangen. Go 3. B., wer in ichulblosem Jrrthum einen Menschen ftatt eines Thieres getöbtet, ober wer in gerechter Schadloshaltung sich heimlich eine frembe Sache angeeignet hat, barf ichwören, er habe ben Menschen nicht getöbtet, er habe bie fremde Sache sich nicht angeeignet" (II, 84 ff.).

Der Redemptorist Aertnys: "Obwohl es niemals erlaubt ist zu lügen, so ist es boch zuweilen erlaubt, die Wahrheit zu verbergen. Es entsteht deshalb die Frage, ob der Gebrauch der Mentalrestriktion ober der Zweidentigkeit erlaubt ift. Gine Zweibeutigkeit nennt man eine Redemeise mit doppeltem Sinn. Der Sprechende meint ben Ginn, ben ber Borer nicht kennt. Gine Mentalrestriktion liegt vor, wenn die Worte durch einen innern Borbehalt ihrer äußern Bedeutung entfleidet werden. Riemals ift es erlaubt, einen rein innerlichen Borbehalt zu machen. Es ift aber erlaubt, sich aus gerechter Urfache ber Zweideutigkeit und bes nicht rein innerlichen Vorbehaltes zu bedienen. Beugen, über ein Berbrechen befragt, von dem fie miffen, daß feine Begehung ohne theologische Schuld [b. h. ohne Sünde] geschah, dürfen schwören, sie wüßten nichts von diesem Verbrechen. Wer einen Andern schuldlos getödtet hat, und vom Richter über die Tödtung befragt wird, darf schwören, er habe nicht getöbtet, indem er hinzubenkt: so baß ich schuldig wäre" (I, 383 ff.). Aertung führt die uns schon bekannten Fälle der erlaubten Mentalrestriktion und Ameideutigkeit an und

fährt dann fort: "Ift ein Eid mit nicht rein innerlicher Mentalrestriktion ohne gerechten Grund eine Todsünde? Nach probabelerer Ansicht, nein. Also ist auch für einen solchen Eid kein gewichtiger Grund ersorderlich, sondern es genügt ein vernünstiger Grund, z. B. um sich einer inopportunen Fragestellung zu entziehen. Es ist auch erlaubt, mit lauter Stimme etwas Falsches zu sagen, indem man leise einen Zusah macht, durch den das Falsche wahr wird, wenn der Andere, zu dem man spricht, auf irgend eine Weise bemerken kann, daß ein Zusah gemacht wird, obwohl er den Sinn des Zusahes nicht versteht. So z. B. darf man laut sagen: ich habe es nicht gethan, nnd leise hinzusügen: heute" (I, 385).

"Verpflichtet ein Scheineid? Fest steht hierüber: Der Scheineib perpflichtet nicht, wenn die Absicht zu schwören sehlte, da in diesem Falle überhaupt kein Sid vorliegt; er verpflichtet, wenn nur die Absicht sehlte, das eidlich Versprochene auszuführen, oder die Absicht, zu versprechen, weil auch ohne diese beiden Absichten ein wirklicher Sid geleistet wurde. Wie aber, wenn der Schwörende die Absicht hatte, sich trotz seines Sides nicht zu binden? Die probabele Ansicht bejaht die Verpflichtung; die probabelere aber leugnet sie; denn zum Wesen eines Sides gehört die religiöse Verpflichtung, sich binden zu wollen; wer also diese Verpflichtung in seinem Innern ausschließt, leistet überhaupt keinen Sid" (I, 186).

Der Fesuit Moullet: "Liegt für denjenigen, der zum Schein und trügerisch geschworen hat, eine Verpslichtung vor? Kraft der Tugend der Religion [wodurch der Sid zum Side wird] ist er zu nichts verpslichtet, da er keinen wirklichen Sid geleistet hat. Er ist aber aus Gerechtigkeit verpslichtet, das Beschworene zu halten" (I, 221).

Der Fesuit Lehmkuhl: "Bon ber Lüge, die immer unerlaubt ist, unterscheidet sich die Mentalrestriktion, die zuweilen erlaubt, zuweilen nothwendig, zuweilen unerlaubt ist. Unter Mentalrestriktion versteht man den innerlich bei sich gedachten Bortsinn, der von dem gewöhnlichen Sinn der äußerlich gesprochenen Worte verschieden ist. Die Restriktio ist auf verschiedene Art möglich: 1. wenn die gesbrauchten Borte in sich zweidentig sind, so daß es vom Sprechenden abhängt, in welchem Sinn er sie gebrauchen will; 2. wenn die Worte zwar in sich nicht zweideutig sind, aber doch durch die

äußeren Umstände, unter denen sie gesprochen werden, einen vom gewöhnlichen abweichenden Sinn zulassen; 3. wenn die Worte weder in sich noch durch die äußeren Umstände mehrdeutig sind, sondern nur dadurch zweideutig werden, daß der Sprechende Etwas hinzu benkt. Diese letzte Art der Mentalrestiktion ist niemals, die beiden anderen Arten sind unter Umständen erlaubt. Sie enthalten nämslich keine falsche Ausdrucksweise, denn die Worte, wie sie gesprochen werden, drücken unter den bestimmten Umständen den Sinn, den der Sprechende mit ihnen verbindet, auch wirklich aus, wenn auch nicht klar und deutlich. Auch ist die Absicht des Sprechenden, daß seine Worte vom Hörer nicht richtig und nicht ganz verstanden werden, unter der Voraussehung triftiger Gründe, durchaus gerechtsertigt. Daß die Worte geradezu salsch und irreleitend verstanden werden, läßt der Sprechende nur zu."

"Wenn die Mentalrestriktion irgendwie erkennbar ist, und wenn der den Eid Abnehmende nicht das Recht hat, unter Eid zu fragen, so ist ihr Gebrauch beim Eide nur eine läßliche Sünde, auch wenn kein triftiger Grund für ihren Gebrauch vorliegt. Liegt ein irgendwie triftiger Grund vor, so ist die Mentalrestriktion beim Side erlaubt, auch vor dem Richter, jedoch unter der Voraussehung, daß er nicht rechtmäßig (legitime) verhört."

"In Staaten mit Militärzwang ist zu erwägen, ob durch diesen Zwang der Soldateneid nicht ungültig ist, und ob nicht ein tristiger Grund vorliegt, sich beim Eide der Mentalrestriktion zu bedienen."

"Jeder Eid kann durch den Papst oder durch einen vom Papst Bevollmächtigten gelöst werden" (I, 453 und I, 251 ff.).

Das "Kirchenlexikon" (herausgegeben von Kardinal Hersgenröther und Professor Kaulen): "Die einzig richtige Ansicht ist diesenige, welche behauptet, daß Fälle eintreten können, in welchen eine restrictio late mentalis, d. h. der sogenannte äußere Vorbehalt, oder eine doppelsinnige Aussage gebraucht werden dürse, daß also in solchen Fällen der Vorbehalt weder eine Lüge sei, noch einer Lüge gleichwerthig erachtet werden könne. Dies ist die Lehre der gesammten Theologen. . . . Es ist nicht so sehr der Redende [dersjenige, der die Restriktio anwendet], welcher den Angeredeten täuscht, als vielmehr der Angeredete, welcher, wenn er getäuscht wird, d. h.

zu einem positiv falschen Urtheil kommt, sich selber täuscht. . . . In den Fällen, wo eine restrictio oder ein äußerer Vorbehalt erlaubt ist, darf auch, bei genügender Wichtigkeit der Sache, die Ausssage eidlich erhärtet werden. Dadurch wird weder ein Meineid begangen, noch die Gott schuldige Ehrsurcht verletzt" (10, 1082 ff.).

Die Fesuiten Ballerini-Palmieri: "Die allgemeine Lehre ber Theologen ist, daß man aus gerechter Ursache sich auch beim Side der Doppelsinnigkeit und Zweideutigkeit bedienen darf. Und in der That, der Doppelsinn, der äußerlich kund gegeben wird, entspricht der inneren Auffassung des Schwörenden, und somit ist die für den Sid nöthige Wahrhaftigkeit vorhanden. Der Hörende wird zwar getäuscht, aber wir täuschen ihn nicht, sondern wir lassen zu, daß er sich selbst in Irrthum führt" (II, 415 ss.). Ballerini-Palmieri sühren als erlaubt alle die Fälle an, die wir aus Liguori (oben S. 108) und aus den Werken anderer Moralteologen schon kennen, wobei auch der Sah nicht sehlt: "es ist erlaubt, etwas Falsches laut zu beschwören, wenn man leise einen Zusah macht, wodurch das Falsche wahr wird, wenn nur irgendwie wahrgenommen werden kann, daß ein Zusah gemacht wird, obewohl der Sinn des Zusahses nicht verstanden wird" (a. a. D.).

Der Jesuit Güry: "Anna, die einen Shebruch begangen hat, antwortet ihrem Manne, der dies vermuthet und sie darüber bestragt, das erste Mal: sie habe die She nicht gebrochen; das zweite Mal, nachdem sie von der Sünde losgesprochen worden ist, antwortet sie: "eines solchen Vergehens bin ich nicht schuldig". Endlich, das dritte Mal, da ihr Mann in sie dringt, leugnet sie den Shebruch ganz und gar und sagt: "Ich habe ihn nicht begangen", indem sie dabei denkt einen Shebruch, den ich offenbaren müßte; oder: "Ich habe keinen Shebruch begangen, den ich Dir offenbaren müßte".

"Hat Anna in einem dieser Fälle Unrecht gehandelt?"

"In allen biesen Fällen ist Anna von der Beschuldisgung der Lüge frei zu sprechen. Denn: das erste Mal konnte sie sagen, sie habe die Ehe nicht gebrochen, da die Ehe ja noch bestand. Das zweite Mal konnte sie sagen, sie sei des Ehebruchs nicht schuldig, da ja nach geschehener Beichte und erhaltener Lossprechung ihr Gewissen durch den begangenen Ehebruch nicht mehr

beschwert wurde, indem sie die moralische Gewißheit hatte, daß ihr derselbe verziehen sei. Fa, sie konnte diese Antwort mit einem Eidschwur bekräftigen. Auch das dritte Mal durste sie, nach probabeler Meinung, leugnen, daß sie einen Ehebruch besgangen habe, bei sich denkend: einen solchen, den sie ihrem Manne hätte gestehen müssen" (I, 182).

Entscheidende Wirkung kommt der Mentalrestriktion bei der Cheschließung zu. Nach katholischer Moral ist die Eheschließung nichtig, wenn Jemand den Willen zur Che zwar änßerlich kundthut, aber ihn innerlich nicht hat. Eine besonders interessante Anwendung der mit Mentalrestriktion geschlossenen Che tritt uns in einer in's kanonische Recht übergegangenen Entscheidung Innozens III. entgegen (c. 26 X, IV—1): "Ein Mann sucht eine Frau sleischlich zu erkennen; er kann aber nur dazu gelangen, indem er ihr vorher die Che verspricht. Da er aber keine Che eingehen will, legt er das Versprechen nur äußerlich ab. So erreichte er sein Ziel und wohnte der Frau bei. Die Sache wurde vor den Papst gebracht; Innozens ließ die Versicherung des rathsragenden Bischofs, daß Mentalrestriktion vorliege, gelten und erkannte auf Nichtigkeit der Che."

Aus den Schähen der "Bodleian Library" zu Oxford wurde im Jahre 1851 eine Schrift neu herausgegeben, welche gur Beit ber Rönigin Elisabeth eine große Rolle in England gespielt hatte. Die Schrift mit der Aufschrift: "Gine Abhandlung über Zweideutigkeit", A Treatise on Equivocation diente den damaligen Ratholiken und besonders ihren Priestern als eine Art Sandbuch, in dem sie sich bei schwierigen Lagen, in die sie häufig geriethen. Rath holten. Der Verfasser der Abhandlung, die das lobende Imprimatur des katholischen Erze Priesters Bladwell trägt, tann nicht mit Sicherheit angegeben werben. Bieles fpricht fur ben Sefuitenprovingial Garnett als Berfaffer, von beffen Sand es eine Sandichrift der Abhandlung giebt; jedenfalls ift fie von fatholisch autoritativer Seite ausgegangen. Bladwell's Gutheißung der Abhandlung lautet: "Diese Abhandlung ift fehr gelehrt, fehr fromm und fatholisch. Durch Aussprüche ber Schrift, ber Bater, ber Doktoren, der Scholaftiker und der Ranonisten beweist sie die Erlaubtheit der Zweideutigkeit. Sie ift deshalb fehr werth durch den Druck verbreitet zu werden zur Belehrung aller frommen Ratholiken."

Zweck der Schrift ist ein doppelter. Zunächst soll sie den Eid eines katholischen Zeugen rechtsertigen, der eidlich vor Gericht außzgesagt hatte, er habe eine bestimmte Person in einem bestimmten Hause nicht gesehen, obwohl er dort täglich mit ihr zusammen kam. Der Zeuge hatte geschworen: ich habe ihn nicht gesehen, indem er in Gedanken hinzugesetzt hatte: so daß ich es sagen müßte. Aus diesem Einzelsall heraus entsteht der eigentliche Hauptzweck der Abshandlung, ein System aufzubauen, mit Hülse bessen man die Wahrzheit verbergen kann, ohne (im Sinne der römischen Moral) eine Lüge auszusprechen.

Inhaltlich lehrt die Schrift ganz das Gleiche, was wir schon kennen. Interessant ist, daß der Bersasser von seinem Systeme rühmt, "es sei immer unbeanstandet in llebung gewesen, dis seine gegenwärtigen Ankläger und ihr Oberhaupt Luther ausgestanden seien." Für den Kenner der englischen Sprache setze ich noch ein besonders bezeichnendes Beispiel erlaubter "Wahrhaftigkeit" her: "If one should de asked whether such a stranger lodgeth in my house, and I should answer, He lyeth not at my house, meaning, that he doth not tell a lye there, although he lodge there" (Meyrick, S. 31 ss.).

Mit einem zu Kom am 11. März 1901 verhandelten "Fall" schließt dieser Abschnitt passend ab: "Titius stellt an seine Braut Caja, die, ohne daß er es weiß, von einem Andern entjungsert worden ist, häusig die Frage, ob sie Jungsrau sei. Da sie in der Beichte von ihrer Sünde losgesprochen worden ist, versichert sie, unter einem Eide, sie sei von aller Schuld der Unzuchtssünde frei. Am Hochzeitsmorgen sagt Titius der Caja, er willige in die Heirath nur ein, wenn sie noch jungsräulich sei. Schön, antwortet Caja. Die Hochzeit wird geseiert. Caja wendet Kunstgrifse an, so daß sie dem Titius als Jungsrau erscheint. Er sagt erfreut: jest bist du meine Gattin und ich erneuere meine vor dem Pfarrer schon gegebene Zustimmung, die ich damals nur unter der Bedingung gab, daß du wirklich Jungsrau wärest. Auch ich, antwortet Caja, erneuere meine Zustimmung, da ich kaum noch weiß, was ich vor dem Pfarrer gesagt habe. In großer Eins

tracht leben sie eine Zeit lang zusammen. Da verräth ein schlechter Freund des Titius diesem das Vergehen der Caja. Darauf hin verläßt Titius sie und will eine andere Ehe eingehen. Es fragt sich nun: 1) ist eine, unter einer möglichen und ehrbaren Bedingung eingegangene Ehe gültig; 2) hat Caja richtig gehandelt; 3) was ist von der Gültigkeit der Ehe zwischen Titius und Caja zu halten? Zu 1) . . . . Zu 2) Beim Verhalten der Caja ist zu unterscheiden: Im Anfang hat sie richtig gehandelt. Da sie von der Sünde losgesprochen war, konnte sie die Frage mit einer Mentalzrestriktion umgehen" u. s. w. (Analecta ecclesiastica, Junihest 1901, S. 216).

Ueber die niederträchtigen Lügen und Listen, die im Inquissitions: und Hexenprozeß den Angeklagten gegenüber erlaubt waren, habe ich im 1. Bande (4. Auflg., S. 41 ff.; 181 f.; 414 f.; 419 f.; 452) ausstührliche Mittheilungen gemacht.

#### b. Berleumdung.

Der Jesuit Eskobar: "Fälschlich erzähle ich, daß ein Ketzer ein Kruzisig durchbohrt hat. Sündige ich durch diese Verleumdung schwer? Keineswegs, denn ich verleumde ihn nur in einer Beziehung, in der er schon anrüchig ist" (S. 223).

Bischof Caramuel: "In sich ist die Verleundung eine Todfünde. Ich sage in sich, denn nach probabeler Ansicht ist es durchaus keine Todsünde, zu verleumden, um die eigene Ehre zu retten. Diese Ansicht wird von mehr als 20 gewichtigen Theologen vertreten, so daß, wenn diese Ansicht nicht probabel ist, es kaum eine Ansicht in der ganzen Moraltheologie giebt, die probabel ist" (I, 550).

Der Redemptorist Aertuns: "Gewöhnlich ist es keine Todsünde, von Anderen schwere Sünden zu erzählen, die wegen des Standes der Betreffenden den Ruf nicht erheblich schädigen; z. B. wenn man von einem Ofsizier erzählt, er habe eine Maitresse, er duellire sich; von einem weltlichen jungen Manne, er betrinke sich, er sei der Liebe ergeben. Nach genügend prodabeler Ansicht ist es keine Todsünde, dem einen oder andern zuverlässigen Manne, auch ohne Grund, schwere Vergehungen Anderer zu erzählen. Steht Jemand schon im schlechten Ruf, so ist es keine Sünde, wenigstens keine schwere Sünde, von ihm eine schwere Vergehung zu erzählen, die

ihrer Art nach eng verbunden ist mit den Vergehungen, wegen welcher er in schlechtem Ruse steht. Wann gilt ein Vergehen für notorisch, so daß seine Weiterverbreitung nicht mehr sündhaft ist? Wenn es 4 Personen wissen in einer Genossenschaft von 8, 15 in einer von 100, 20 in einer von 1000; wenn es in einer Stadt von 5000 Einwohnern 40 wissen. Ist es erlaubt, den eigenen Rususschier Weise geschädigt worden, und nützt die Verleumdung des Verleumders? Ist dein Rusungerechter Weise geschädigt worden, und nützt die Verleumdung des Verleumders, um ihn unglaubwürdig zu machen, so ist es erlaubt. Vor Gericht ist es aber nicht erlaubt, wenn man das Vergehen, das man dem Andern nachsagt, nicht beweisen kann; denn dann nützt einem die Anschwärzung nichts" (I, 386 ff.).

Der Jesuit Tamburini: "Schwierig ift die Frage, ob es, um sich von einem falschen Zeugen zu befreien, erlaubt ift, ihm Berbrechen anzudichten. Daß dies erlaubt ist, scheint mir probabel zu fein; wenigstens liegt feine Gunde gegen die Gerechtigkeit vor. Unficher ift aber, ob folch eine Sandlung ohne jede Schuld ift, ba fie boch eine Luge ober ein Meineid ist. Bediene ich mich bei diefer falfchen Aussage einer erlaubten Zweideutigkeit ober Mentalrestrittion, so fällt die Schuld weg. Dennoch bleibe ich über diesen Bunkt unsicher" (I, 288). "Wer einen Andern durch Offenbarmachung eines geheimen Vergebens in der Ehre geschädigt hat, kann fich, um dies wieder gut zu machen, der Mentalreftriktion bedienen, indem er fagt: ber Betreffende habe bas Bergeben nicht begangen und hinzudenkt: nicht öffentlich oder etwas Achnliches. Wer über einen Andern fälschlich Boses ausgesagt hat, muß seine Aussage als unwahre bezeichnen, außer er fei ein fehr angesehener Mann. 3. B. ein Pralat. Diefer ift nicht verpflichtet, von fich zu fagen, er habe gelogen, da das für ihn eine ju große Schande wäre. Er fann sich auf die eben angegebene Weise [Mentalrestriktion] belfen" (I, 294).

Der Fesuit Lehmkuhl: "Einen frommen Priester ober Ordenssmann als Lügner zu bezeichnen ist eine Todsünde, während es nur eine läßliche Sünde ist, von einem Militär, der ein freies Leben führt, erzählen, daß er viele Liebesabenteuer hat, oder auf Rache sinnt und Aehnliches. Schwer sündhaft ist es nicht, über Jemand, der schon in übelm Ruse steht, Etwas zu verbreiten, was in ders

felben Richtung liegt, z. B. von einem Trinker zu erzählen, er schlage seine Frau, ober von einem Räuber, er sluche. Wer wollte es als schwere Verleumdung bezeichnen, von einem Atheisten auszusagen, man halte ihn jedes Verbrechens für fähig?" (I, 751).

#### e. Fälschung.

Der Jesnit Arsbekin: "Wer ein Testament oder eine andere öffentliche Urkunde verloren hat und sie nachmacht, sündigt nicht schwer. Einige Theologen lehren auch, es sei keine Fälschung, eine öffentliche Urkunde durch einen Zusatz zu verändern, wenn nur der Zusatz wahr sei. Die Nachmachung einer öffentlichen Urkunde, die verloren gegangen ist, schadet Niemand, nüht aber dem Nachahmer. Hinzuzussügen ist, daß Jemand, der eine verloren gegangene Urkunde nachahmt, von den Gerichten zwar bestraft wird; hier handeln wir aber nur vom Gewissensssorum (Beichte), und nach diesem liegt in der Nachahmung, wenn Aergerniß und sonstiger Nachtheil nicht vorhanden ist, keine schädigende Handlung" II, 106).

Der Jesuit Sa: "Es ist keine Fälschung und beshalb anch keine Todsünde, ein verloren gegangenes echtes Testament, oder einen verloren gegangenen echten Abelsbrief nachzumachen, da dadurch Niemand Unrecht geschieht" (bei Guimenius, S. 78).

"Der Jesuit Tamburini: "Wie, wenn, um ein falsches Verbrechen glaubhaft zu machen, es nöthig sein sollte, öffentliche Urkunden zu fälschen? Dürfte man dazu einen Notar versanlassen? Warum nicht, entgegnest du; denn das heißt doch, dem öffentlichen Wohle nützen, da der Staat die Unschuldigen schützen soll. Wie sollen aber, wenn solche Machenschaften erlaubt sind, die Gerichte bestehen bleiben? Du antwortest: man sorge sür glaubwürdige Zeugen, und: wenn man falsche Zeugen auf jede Art entsernt, so wird das Anschen der Gerichte eher gestärkt als geschwächt. Wohl höre ich diese Antwort, aber da mir die Nede hart scheint, verschiebe ich die Lösung des Anotens gerne auf eine andere Zeit" (I, 288).

#### d. Beriprechen.

Ueber die Verbindlichkeit eines gegebenen Versprechens lehrt mit vielen andern Theologen (Azor, Sanchez, Balentia, Leffins, Castropalao, Bonacina) der Zesuit Tamburini: "Ein wirkliches Versprechen liegt vor, wenn Jemand, unter ber einem Andern gegenüber eingegangenen Berpflichtung, Etwas zu thun beabsichtigt. Ein Schein-Bersprechen liegt in folgenden Fällen vor: 1. wenn Jemand bei Abgabe bes Bersprechens nicht innerlich die Absicht hatte, Etwas zu versprechen; 2. wenn Jemand zwar die Absicht hatte, ein Bersprechen abzugeben, b. h. die versprochene Sache zu leisten, aber ausbrücklich bie Berbindlichkeit bes Bersprechens ablehnt: 3. wenn Jemand das Versprochene zwar leisten will, aber von einer Berbindlichkeit der Leiftung absieht; 4. wenn Jemand zwar ein bindendes Versprechen abgeben will, aber zugleich ben Willen hat, die versprochene Sache nicht zu leisten. Bei den Theologen fteht es fest, daß im ersten und zweiten Fall feine Berpflichtung vorliegt, die versprochene Sache zu leiften. Wer auf Diefe Beise ein Schein-Bersprechen, wenn auch in wichtiger Sache ablegt, fündigt nicht schwer; denn es liegt dann nur eine Lüge vor, die nicht zur schweren Unehre Gottes gereicht. Im vierten Fall entsteht eine mahre Berbindlichkeit, die allerdings auch in diesem Falle Balentia seiner der bedeutendsten Theologen des Jesuitenordens] leugnet. Im britten Fall muß man unterscheiden: hat Jemand bei Abgabe des Versprechens weder die stillschweigende noch die ausdrückliche Absicht, sich zu binden, so entsteht für ihn auch keine Berbindlichkeit; hat er aber wenigstens stillschweigend die Absicht, sich zu binden, indem er das Versprechen abgiebt, wie es auch Andere abgeben, so entsteht eine Verbindlichkeit. Diese Unterscheidungen gelten auch für den Gib" (I, 101).

An anderer Stelle (II, 253) erläutert Tamburini seine Lehre burch Beispiele: "Titius verspricht dem Cajus ein Landgut, unter der Bedingung, daß es nach dem Tode des Cajus auf den Sejus übergehe. Cajus nimmt an; aber dann reut den Titius die zu Gunsten des Sejus gemachte Bedingung und er zieht sie zurück, ehe Sejus sie angenommen hat. Darf er daß? Ja, auch wenn das Ganze durch einen Eid bekräftigt worden wäre. Ich verspreche

bem nicht anwesenden Petrus 100 Goldstücke und davon 10 dir, ber du anwesend bist. Darf ich nun, nachdem du das Versprechen über die 10 Goldstücke angenommen hast, das dem Petrus gegebene Versprechen wieder zurücknehmen, weil es noch nicht von Petrus angenommen worden ist? Ja" (I, 101; II, 253).

## 2. Almosen.

Der Jesuit Sa: "Da die Theologen nicht darüber einig sind, wann Jemand, der keine Almosen giebt, dadurch eine Todsünde begeht, so sind die Reichen, die keine Almosen geben, nicht leicht zu verurtheilen, wohl aber zu ermahnen, daß sie Almosen geben" (S. 183).

Der Jesuit Laymann: "Ein Beichtvater soll einem Reichen nicht leicht die Lossprechung verweigern, weil der Reiche sich weigert, Almosen an Arme zu geben. Denn die Theologen sind nicht einig über die Verpslichtung der Reichen, Almosen zu geben; auch wird es kaum jemals eintreten, daß ein Reicher keinen, wenigstens scheins baren Grund hat, Almosen nicht zu geben" (II, 313).

## 3. Dulbsamkeit (Tolerang).

Geschichte und Thaten der päpstlichen Inquisition geben beredtes Zeugniß von ultramontan-katholischer Duldung. Die von diesem päpstlichen Berfolgungssystem verübten blutigen Greuel geshören zur ultramontanen Moral in ihrer weitern Auffassung, und ich verweise beshalb auf ihre Darstellung im ersten Bande (S. 14 bis 206). Hier vervollständige ich das Bild römischer Dulbsamkeit durch einige Züge, die der Moral in ihrer engern, fachtechnischen Bedeutung entnommen sind.

Die Kirche verbietet die Messe darzubringen: 1. für die namentlich Exkommunizirten, 2. für alle diejenigen, die ohne äußeres Zeichen der Vereinigung mit der Kirche gestorben sind (vglch. die Breven Gregor XVI. vom 16. Februar und 19. Juli 1842 an den Vischof von Augsburg und den Abt von Schehern). Für Türken und Heiden ist die Varbringung der Messe eher erlaubt, als für Reher und Schismatiker (zwei Vekrete "der heiligen Kongregation

der Juquisition" vom 19. April 1837 und vom 12. Juli 1865, bei Lehmkuhl S. J., II, 132).

Stipendien darf aber der Priester auch für solche Messen ansnehmen, deren Darbringung, für den Zweck des Gebers, ihm untersfagt ist. Wird ihm nämlich ein Stipendium gegeben, damit er für einen namentlich Exfommunizirten oder für einen ohne Zeichen äußerer Wiedervereinigung mit der Kirche Verstorbenen eine Messe lese, so kann er das Stipendium behalten, wenn er erklärt, er wolle die Messe für alle Verstorbenen lesen, damit die Messe, wenn es Gott so gefalle, auch dem Betressenden zu gute komme Lehmkuhl S. J., II, 131).

Ueber den Eid, der auf protestantische Bibeln abgelegt wird, hat die Kongregation de Propaganda Fide am 8. Dezember 1869 entschieden: "Können die Bischöfe es von der Regierung nicht erlangen, daß der gerichtliche Eid von Katholiken auf eine katholische Bibel geleistet wird, so mögen sie einstweilen klug schweigen, wenn sie bemerken, daß Katholiken solche Eide leisten."

Der Jesuit Lehmkuhl (I, 252) giebt bazu die Erläuterung: "Es scheint mir baraus zu solgen: 1. wenn ein solcher Eid nicht gesehlich vorgeschrieben ist, sondern im Belieben des Einzelnen steht, so enthält die Leistung eines solchen Eides eine elende Gemeinschaft mit einer falschen Religion (misera falsae religionis communicatio); 2. enthält die vorgelegte keherische Bibel Jrrthümer und Entstellungen, so ist es nicht erlaubt, einen solchen Eid ohne Protest abzulegen; 3. kann der Eid ohne großen Schaden nicht vermieden werden, und ist die Bibel nicht aus haß gegen den wahren Glauben vorgelegt worden, so scheint der Eid erlaubt zu sein, wenn der Betreffende erklärt, er schwöre auf diese Bibel nur insoweit, als sie das Wort Gottes enthält; weiß der Schwörende, daß die Bibel Irrthümer enthält, so darf der Schwur nur auf diesenigen Theile geleistet werden, die frei sind von Irrthümern."

Im Jahre 1897 wurde von der Generaloberin der Nonnenstongregation "zur schmerzhaften Gottesmutter" folgender Fall der römischen Inquisitions-Kongregation vorgelegt: "In den Krankenhäusern der genannten Konnenkongregation in Nordsamerika werden wöchentlich amputirte Glieder der Kranken von

ben Schwestern theils in ungeweihter Erbe begraben, theils versbraunt. Darf dieser Gebrauch sortgesetzt werden, sei es, daß es sich um Glieder katholischer oder nicht-katholischer Kranken handelt? Am 3. August 1897 entschied die Inquisitions-Rongregation: "In Bezug auf die amputirten Glieder der Nicht-Katholiken können die Krankenschwestern ihre Praxis mit gutem Gewissen sortsetzen; in Bezug auf amputirte Glieder der Katholiken sollen die Schwestern nach Kräften bemüht sein, daß sie an geweihter Stätte beerdigt werden" (Analecta ecclesiastica VI, 142; Acta s. Sedis 30. 630).

Wenn auch angenblicklich nicht mehr in llebung, so gehören boch als kennzeichnend die folgenden Bestimmungen hierher, die Alfons von Liguori mittheilt:

"Welcher Verkehr mit Juden ist den Christen verboten? Antwort: 1. sie dürfen nicht mit ihnen zusammen wohnen, 2. nicht mit ihnen essen, 3. nicht eine gemeinschaftliche Vadeaustalt mit ihnen benutzen, 4. nicht jüdische Aerzte befragen, 5. keine Arzneimittel von ihnen kausen, 6. keine Judenkinder bei sich aufziehen, 7. keine Dienste bei Juden nehmen, 8. Juden dürfen keine öffentlichen Uemter vekleiden."

"Verfehlungen gegen diese Punkte sind im Allgemeinen als Todfünden zu betrachten; sie ziehen für den Laien die Exkommunikation, für den Geistlichen die Entfernung aus dem Amte nach sich. Wegen besonderer Umstände sind die Verfehlungen häufig bloß läßliche Sünden" (L. 3, n. 18).

Weitere Grundsätze von Intoleranz und ihre praktische Besthätigung sind schon früher zur Sprache gekommen (oben S. 209 ff.).

# 4. Diebstahl.

Ueber wiederholten Diebstahl kleinerer Sachen stellt ber Jesuit Tamburini folgende Grundsätze auf: "Wer wiederholt kleinere Diebstähle begeht mit der Absicht, allmählig eine große Summe zussammen zu stehlen, sündigt schwer. Die schwere Pflicht zum Schabensersatz tritt aber erst ein, wenn die große Summe zusammens gestohlen ist. Damit aber solche wiederholte kleinere Diebstähle zur Todsünde werden, muß der Zwischennann zwischen den einzelnen nicht zu groß sein. Wie groß er sein muß, darüber sind die Aus

sichten verschieden: Einige verlangen 4 Jahre, Andere ein Jahr, Andere sechs Monate, Andere 14 Tage. Damit aus den wiedersholten Diebstählen eine Todsünde werde, muß die gestohlene Menge um die Hälfte größer sein, als die Menge bei einmaligem Diebstahl."

"Bei Chefrauen, Die ihre Männer bestehlen, muß, damit eine Tobfünde vorliegt, das Geftohlene erheblich bedeutender fein, als bei Anderen. Einige Theologen halten erft die Wegnahme bes 20. Theiles bes Ginkommens bes Chemanns für ichwer fündhaft. Um besten ift es, das Urtheil darüber einem klugen Beichtvater ju überlaffen. Dasfelbe ift zu fagen bei Diebstählen von Kindern. Die Ansichten, wann ein folder Diebstahl schwer sündhaft fei, find barüber zu verschieden. Navarrus, Fagundez, Rebellus lehren, ein Sohn fündige nicht ichwer, der einem mäßig wohlhabenden Bater 4-5 Goldstücke ftehle, um fie zu ehrbaren Bergnügungen zu verwenden. Cenedo lehrt, wenn ein Sohn zweimal im Sahre 8 oder 9 Goldstücke stehle, so fündige er nicht schwer. Bannez und Lugo laffen bei einem fehr reichen Bater erft 50 Golbftude als schweren Diebstahl gelten" (A. a. D., S. 218ff.). Aehnlich lauten Tamburinis Ausführungen über Diebstähle von Ordens= leuten an Klosteraut begangen.

Der Jesuit Fagundez: "Es entsteht die nicht unnühe Frage, ob ein Sohn, der auswärts die Geschäfte seines Baters besorgt, oder dem Vater, der ein Geschäftsmann ist, daheim beständig seine Baaren verkausen hilft, für Mühe und Fleiß von dem väterlichen Bermögen soviel stehlen dars, wie der Vater einem fremden Diener für Arbeit und Bemühung geben würde, abgesehen von den Ausgaben, die der Vater zum Unterhalt desselben macht? Hierauf muß mit Ja geantwortet werden" (bei Knocke, S. 163).

Der Jesuit Estobar: "Was die für eine Todsünde ersordersliche Höhe des Diebstahls angeht, so bestehen darüber folgende Unssichen: Navarrus erklärt sich für einen halben Real, Salonius für ein Silberstück, Medina für zwei, Bega für vier Silberstücke; Marchantius erklärt sich für den Werth des täglichen Unterhaltes des Bestohlenen, Rodriguez für zwei, Banez für mehrere Goldsstücke. Bonacina unterscheidet vier Arten von Bestohlenen: erstens die sehr reichen, zweitens die in gewöhnlichen Verhältnissen Lebens

ben, drittens die Arbeiter, viertens die Bettler. Für die gur erften Alaffe Gehörigen fest er den fdweren Diebstahl auf ein Golbftud fest, für die zweite Rlaffe auf 4 Realen, für die dritte Rlaffe auf zwei Realen und für die vierte Rlaffe auf 1 Real. Balentia läßt den schweren Diebstahl bei drei Drachmen anfangen. Molina: die Entwendung des Tagelohnes eines Erdarbeiters genüge für eine Todfünde. Undere ichagen anders. Bei Rindern und Ordensleuten ift zum schweren Diebstahl eine größere Summe erforderlich. Soto fest die Sohe bei Ordensleuten, die ihr Alofter bestehlen, auf zwei Goldstücke fest. Lebesma auf wenigstens acht Reale, Sanches auf vier Silberstücke. Stiehlt ein Dieb mehrmals hintereinander, fo daß das Bange zusammengerechnet einen schweren Diebstahl ausmacht, hat er aber beim Entwenden des letten Gelbstückes die Absicht, dies gleich wiederzugeben, so begeht er keine Todsünde. Wird aus den wiederholten fleinen Diebstählen von Egwaren ber Dienstboten ein schwerer Diebstahl? Reineswegs, wenn die Egwaren gleich aufgegessen werden" (S. 207 ff.).

Der Jesuit Lanmann: "Wer zu wiederholten Malen Rleinigkeiten ftiehlt, fündigt schließlich schwer, 3. B. wer einem kleinen Raufmann einen Monat lang täglich einen Kreuzer stiehlt, hat am letten Tage des Monats eine Todfunde begangen, weil der zulett gestohlene Kreuzer die schwere Sünde ausmacht, nicht für sich allein genommen, sondern in Berbindung mit den früher gestohlenen Rrengern. Werden diese kleinen Diebstähle an verschiedenen Berfonen verübt, so ift, damit aus ihnen eine Todfunde wird, eine größere Angahl erforderlich, als wenn fie an derfelben Berfon verübt werden. Wer also 3. B. dreißig Kaufleute in Kleinigkeiten beftiehlt, begeht mahrscheinlich teine Todfunde. Auch wenn zwischen ben einzelnen Diebstählen größere Zwischenraume liegen, fo ift, bamit die Diebstähle zusammengerechnet eine Todsunde bilden, eine größere Endsumme erforderlich, als wenn sie rasch hintereinander geschehen. Wenn also ein Diener innerhalb vier Jahren durch Stehlen von Kreuzern allmählig ben Werth eines Dukaten zusammengeftohlen hat, so glaube ich nicht, daß er eine Todfunde begangen hat. Geichehen die Diebstähle bei verschiedenen Berfonen, fo ift, bamit aus ihnen eine Tobfunde wird, eine noch größere Summe erforderlich" (I, 301).

Der Jesuit Arsbekin: "Es ist kein Diebstahl, in äußerster oder sehr großer eigener oder fremder Noth so viel von fremdem Eigenthum zu nehmen, als zur Hebung dieser Noth ersorderlich ist. Auch ist man in diesem Falle zur spätern Wiedererstattung nicht verpslichtet" (II, 229).

Papst Benedikt XIV. gestattet einem Sohne, dem Bater Geld zu entwenden, um es zu verspielen, wenn die entwendete Summe mäßig und den Bermögensverhältnissen der Familie angemessen ist (Casus conscientiae, Octob. 1744, Casus 1).

Der Jesuit Sa: "Wer mehrere Male einer bestimmten Person etwas stiehlt, ist zum Ersatz verpslichtet, wenn die verschiedenen Diebstähle zusammen eine bedeutende Summe ausmachen. Nach prosbabeler Ansicht leugnen aber Einige diese Verpslichtung, wenn die verschiedenen Diebstähle nicht in der Absicht verübt sind, eine besbeutende Summe zu stehlen" (S. 263).

Kardinal Gouffet: "Damit mehrere, nach einander verübte kleine Diebstähle eine Todsünde bilden, ist eine bedeutendere Summe ersorderlich, als wenn sie auf einmal entwandt worden wäre. Ebenso muß eine einer gewissen Anzahl von Personen gestohlene Summe größer sein, um zur Todsünde zu werden, als wenn sie einer einzigen Person genommen worden ist. Aber wie viel ist mehr ersorderlich? Einige verlangen das Doppelte, Andere mehr, Andere weniger. Damit ein Dieb von der Verpslichtung Ersatz zu leisten, befreit werde, genügt es, daß er den Inhalt des letzten Diebstahles, der, zu dem Betrage der vorhergehenden Diebstähle hinzutretend, die Todsünde ausmacht, zurückerstattet. Von dem Augenblicke an, wo er nur noch eine zu einer schweren Ungerechtigkeit ungenügende Sache zurückbehält, wird seine Verpslichtug sub levi" (I, 488 f.).

Der Redemptorist Aertnys: "Wie groß muß ein Tiebstahl sein, damit er eine Todsünde bildet? Mit Berücksichtigung der verschiedenen Gegenden Europas kann man diese Frage folgendermaßen beantworten: Bei einem Armen, der von Almosen lebt, reicht 1 Mark oder noch weniger auß; bei einem Handwerker 2 oder 3 Mark; beim Mittelstand 4 oder 5 Mark; bei einem Reichen 6 oder 7 Mark; bei sehr reichen Leuten 10 oder 12 Mark; bei Königen 20 Mark. Ist es erlaubt, in fremden Wäldern Holz zu sammeln? Gehört der Wald einer Gemeinde, so sündigen die Einwohner dieser Ges

250

meinde durch das Holzsammeln nicht, außer sie beschädigen den Wald fehr ftark. Nach einer Berurtheilung find fie aber gur Rahlung ber Strafe verpflichtet. Es fündigt also nicht, wer zum häuslichen Gebrauch täglich einen Sad voll Solg ichneibet, ober wöchentlich zwei Sade voll zum Berkauf. Gehört ber Bald einem Einzelnen, so begeht der Waldfrevler Diebstahl. Jedoch gilt das nur für Frevler an grünem Holz; trodenes Holz gilt aber als für die Urmen bestimmt, ebenso auch kleines Gesträuch. - Rleine Diebftähle werden zur Tobsünde entweder dadurch, daß man die Absicht hat, das Stehlen fortzuseten, bis man eine große Menge gusammengeftohlen hat, oder dadurch, daß die einzelnen Diebstähle zusammengerechnet eine große Summe ausmachen, ober baburch, bag Mehrere nach gemeinsamem Plane gleichzeitig fleine Diebstähle begeben, beren Gesammtsumme groß ist. Das Zusammenrechnen ber einzelnen kleinen Diebstähle geschieht entweder dadurch, daß das Gestohlene, aufbewahrt, physisch allmählig zu einer großen Masse wird, oder dadurch, daß das Gestohlene zwar im Einzelnen nicht mehr vorhanden ift, aber moralisch zusammenwächft, indem zwischen ben einzelnen Diebstählen nur ein kleiner Zwischenraum liegt. Unter den Theologen ist die Frage strittig, wie groß der Zeitraum fein muß, um bas Bufammenwachsen ber einzelnen kleinen Diebstähle zu einem großen zu verhindern. Mir gefällt die Ansicht, nach ber zwischen größeren Diebstählen minbestens zwei Monate liegen muffen, zwischen kleineren mindestens ein Monat und zwischen gang kleinen mindestens 14 Tage. Bei kleinen gelegentlichen Diebftählen, die ohne die Absicht begangen werden, allmählig eine große Summe zusammenzustehlen, muß, damit die Diebstähle ichwer fündhaft sind, die Endsumme größer sein, als bei einem Diebstahl, bei bem Alles auf einmal gestohlen wird. Wie groß muß bei kleinen wiederholten Diebstählen die Summe fein, damit die Diebstähle, zusammengerechnet, eine Todsünde bilden? Die Ansichten sind verschieden. Annehmbar scheint die Ansicht, nach der bei Diebstählen an einer Person, aber zu verschiedenen Zeiten, ober an verschiedenen Personen, aber zu gleicher Zeit, die Gesammtsumme um die Balfte größer fein muß, als die oben sin bem Tarif angegebene. Werben die Diebstähle aber an verschiedenen Berren zu verschiedenen Zeiten begangen, fo niuß die Gesammtsumme doppelt so groß fein. Mehrere

fügen ein und berfelben Perfon, aber ohne gemeinsamen Plan, durch kleine Diebstähle schweren Schaden zu. Begeben die Ginzelnen badurch eine Tobfünde? Nach fehr probabeler Ansicht, nein, auch wenn sie wissen, daß dadurch dem Betreffenden ein großer Schaden entsteht, ja, auch wenn sie die Diebstähle zu gleicher Zeit ausführen. Denn jeder Einzelne für sich fügt nur geringen Schaden zu, auch ift Reiner für ben Undern Beranlaffung bes Diebstahls. Wie aber, wenn Giner burch bas Beispiel bes Andern zum Stehlen verleitet wird? Was auch Andere sagen mögen, ich halte dafür, daß auch in diesem Falle keine schwere Sunde gegen die Gerechtigkeit [b. h. fein schwerer Diebstahl vorliegt; benn bas Beispiel fließt nicht wirksam ein auf ben angerichteten Schaben. Rleine, von Dienftboten begangene Diebstähle an Eg- und Trinkwaren, werden, wenn das Geftohlene sogleich verzehrt wird und zu den gewöhnlichen Haushaltungsvorräthen gehörte, niemals zu einem schwer fündhaften Diebstahl, auch wenn die gestohlenen Egwaren allmählig zu bedeutender Menge angewachsen sind. Damit Diebstähle von Rindern und Chegatten zur schweren Gunde werben, muß die geftohlene Summe viel bedeutender fein, als bei Diebstählen von anderen Personen begangen. Denn stehlende Rinder besigen doch ichon die Hoffnung auf das gestohlene Geld der Eltern. Wie groß bie Summe fein muß, damit ein Diebstahl, begangen von Rindern am Bermögen der Eltern, schwer fündhaft werde, ift nicht leicht zu fagen. Es hängt das von vielen Umftanden ab: nämlich vom Stand und Bermögen ber Eltern, von der Zahl ber Rinder, von ber freigebigen ober sparsamen Art bes Baters, von feiner größern ober geringern Liebe zu ben Kindern. Alle diefe Umftande muß der Beichtvater sorgfältig erwägen, damit er weder unnöthige Unruhe über einen schwer sundhaften Diebstahl einflößt, noch bas Stehlen erleichtert. Unter Berüchsichtigung bes heutigen Geldwerthes kann man nach probabeler Ansicht fagen: Es liegt kein schwer fündhafter Diebstahl vor, wenn die von Kindern gestohlene Summe bei wohlhabenden Eltern 12-15 Mark, bei reichen Eltern 30 Mark und bei sehr reichen Eltern 60 Mark nicht übersteigt. Im allgemeinen ist zu sagen, daß Kinder häufiger durch Mißbrauch des Geldes als burch Stehlen schwer fündigen. Im außerften Nothstand giebt es keinen Diebstahl; jeder darf sich dann von fremdem But so viel

aneignen, als nöthig ist, um sich aus diesem Nothstand zu befreien. Dasselbe gilt für den Fall, daß der Nothstand ungefähr ein äußerster ist. Was man sür sich selbst im äußersten Nothsall thun darf, darf man auch für einen Andern thun, wenn man selbst ihm nicht helsen kann. Befindet sich ein vornehmer Mann, der aus Scham sich scheut zu betteln oder zu arbeiten, im Nothstand? Einige verneinen es. Nach prodabelerer Ansicht ist es aber zu besiahen, wenn nämlich die Scheu, zu betteln so groß ist, daß er lieber sterben will, als betteln. Darf Jemand im äußersten Nothstand sich eine bestimmte Sache aneignen, um sein Leben zu ershalten, auch wenn diese bestimmte Sache von ungeheuerm Werthe ist? Die richtigere Ansicht bejaht" (I, 276—279).

Die Jefniten Gury-Ballerini: "Bei allen Theologen fteht es fest, daß bei Diebstählen von Chefrauen ober Rinbern eine größere Summe zu einer Tobfünde erforderlich ift, als bei Diebstählen anderer Personen; weil der Gatte und Bater vernünftiger Beise weniger ungehalten sind bei folden Diebstählen. Nach fehr probabeler Unficht nuß die von Chefrauen oder Rindern gestohlene Summe, damit sie zur Todsünde werde, doppelt so groß fein, als die von Anderen gestohlene. Diebstähle, zwischen beren Begehung mindeftens ein Zeitraum von einem ober zwei Monaten liegt, wachsen nach sehr probabeler Ansicht nicht zusammen zu einem schweren Diebstahl, außer ber Dieb hat von vorneherein die Absicht gehabt, durch wiederholte kleinere Diebstähle allmählig einen großen Diebstahl zu begehen. Rleine zu verschiedenen Zeiten, aber an berjelben Berjon begangene Diebstähle werden dann zur ichweren Sünde, wenn ihre Gesammtsumme um die Balfte größer ift als Die für einen auf einmal begangenen schweren Diebstahl benöthigte Summe. Sind die wiederholten Diebstähle an verschiedenen Berfonen begangen, fo muß bie Gefammtfumme boppelt fo groß fein wie die für einen auf einmal begangenen schweren Diebstahl be= nöthigte Summe. Verhindert ber innere Widerruf, daß die nach dem Widerruf noch fortgesetten Diebstähle mit den vor dem Widerruf begangenen Diebstählen zusammenwachsen? Ja, wenn ber Widerruf wirksam war, d. h. wenn das vorher Gestohlene zurückerstattet worden ift. Gleichfalls Ja, wenn der nach dem Widerruf begangene Diebstahl aus einem besondern Beweggrunde begangen worden ift, benn dann scheint er den vorher gefaßten Entschluß der Rückerstattung nicht aufzuheben; ebenso, wenn der Dieb ernsthaft und wiederholt sich vornimmt, die vor dem innern Widerruf gestohlenen Sachen zurückzuerstatten, was allerdings kaum eintreten wird, denn, wer sich ernstlich die Wiedererstattung vornimmt, stiehlt nicht zu gleicher Zeit auf's neue. Nach der probabesern Ansicht ist es keine Todsünde, wenn Jemand, nachdem er die für einen schwer sündshaften Diebstahl ersorderliche Summe zusammengestohlen hat, noch eine Kleinigkeit hinzustiehlt. Man darf nicht nur zur Hebung eigener, sondern auch zur Hebung äußerster Noth des Nächsten sich fremdes Gut aneignen" (I, 529).

Die Fesuiten Ballerinis Palmieri: "Wer nur gelegentlich, sei es Einem oder Mehreren, etwas Weniges stiehlt und dabei nicht die Absicht hat, den Betreffenden schweren Schaden zuzusügen, sündigt durch die einzelnen Tiebstähle nicht schwer und diese kleinen Diebstähle machen, auch wenn sie zusammengerechnet werden, keine Todsünde aus. Ist aber die Wenge des Gestohlenen groß geworden und behält sie der Dieb zurück, so kann er dadurch eine Todsünde begehen. Aber auch in diesem Falle vermeidet er die Todsünde, wenn er entweder nicht erstatten kann, oder doch die Absicht hat, das, was er zusest gestohlen hat, wiederzugeben. Bedarf Jemand zur Erhaltung seines Lebens einer großen Summe, z. B. 3—4000 Goldstücke, so darf er sie einem Reichen stehlen. Er ist zur Rückerstattung nicht verpslichtet" (III, 252 f.; 275).

#### 5. Wilddieberei. Holzfrevel.

Interessant sind die Ausführungen der katholischen Moralisten über Jagd, Jagd- und Holzfrevel.

Der Jesuit Laymann, bessen großes Ansehen unbestritten ist, unterscheidet zunächst zwischen zahmen und wilden Thieren. "Erstere bleiben im Eigenthum ihrer Herren, auch wenn sie vom Herrn getrennt sind. Ungefähr dasselbe ist zu sagen von den wilden gezähmten Thieren, die nur dann vom ersten Besten mit Beschlag belegt werden können, wenn sie die anerzogene Gewohnheit, zu ihren Herren zurückzukehren, verloren haben. Die ganz wilden, nicht gezähmten Thiere gehören Einem nur so lange, als man sie gleichsam

in der Sand oder in Zwingern (Thierparks) eingeschlossen halt. haben fie ihre Freiheit wieder erlangt, fo kann fie Jeder mit Beschlag belegen. Auch wenn die Zwinger (Thierparks) fehr groß ober mehr durch Natur als durch Menschenhände gebildet sind, bleiben die Thiere in ihrer natürlichen Freiheit, und wer sie sich aneignet, macht sich gegen ben Gigenthumer bes Grund und Bodens ober gegen ben Jagdpachter keines Diebstahls, sondern nur einer Sachbeschädigung schuldig. Er ift also im Gewissen nicht verpflichtet, por dem Urtheile des Richters das erlegte Wild zurückzugeben. Das ist die allgemeine Ansicht der Theologen. Bum Schabensersat ift er aber verpflichtet. Hat also ber Wilberer (iniquus venator) keinen andern Schaben verursacht, als daß er z. B. einen Birich geichoffen hat, jo ift er im Gewiffen nicht verpflichtet, ben gangen Sirsch oder seinen gangen Werth zu ersetzen, da es sehr unbestimmt ift, ob der Jagdeigenthümer Daymann fpricht von einem "Fürften", selbstverständlich versteht er aber unter biefer Bezeichnung alle Jagdeigenthümer] den Hirsch jemals erlegt hätte; er muß also nur so viel erseben, als die Hoffnung bes Jagbeigenthumers, ben Birfc selbst zu erlegen, werth war. Dasfelbe gilt beim Jagdfrevel an Fischen in Fluffen ober Teichen."

Für Jagdinhaber stellt Lanmann ben Grundsatz auf: "Es ist sehr glaublich, daß innerhalb des [alten] deutschen Reiches die Fürsten und Herrn den Wildschaden nicht zu ersetzen brauchen, außer er sei übermäßig" (I, 256ff.).

Der Redemptorist Aertnys: "Ist es sündhaft, entgegen den Gesehen zu jagen oder zu sischen? An und für sich nein, denn solche Gesetze sind nur Strafgesehe. Zusällig sündigen aber Jagdstrevler, wenn sie die Feldfrüchte beschädigen, oder entschlossen sind, die Jagdausseher zu verwunden, oder sich, zum Schaden ihrer Fasmilien, der Gesahr aussehen, verhaftet zu werden. Ist Jemand zum Schadensersah verpstichtet, der in einem von einem Andern gepachteten Jagdgebiet, jagt oder fischt? Nein, denn der Jagdspächter erwirdt nur das Necht, zu sischen wilden Thiere des von ihm gepachteten Jagdgebietes. Die von einem Andern dort erlegten Thiere brauchen also dem Jagdpächter nicht erseht zu werden. Darf der Jagdeigenthümer, die von einem Wilderer auf seinem Jagds

grund erlegten Thiere für sich beschlagnahmen und verhindern, daß der Wilderer sie beschlagnahmt? Nein; denn wenn der Jagdeigensthümer auch das Recht besitzt, zu verhindern, daß ein Anderer in seiner Jagd jagt, so gehört doch das erlegte Wild dem, der es erslegt hat. Der Jagdeigenthümer hat nur ein Recht auf Schadensersatz, wenn der Wilderer beim Jagen Flurschäben verursacht hat.

Für die Pragis [des Beichtstuhls] gilt als Grundsaty: wer ein jagdbares Thier in Besitz genommen hat, darf es behalten" (I, 266f.).

Die Fesuiten Ballerinis Palmieri: "Der Wildbieb erwirbt das Eigenthum an dem von ihm erlegten Wilde; er ist also auch nicht zur Herausgabe des erlegten Stückes verpflichtet. Niemand ist zum Ersat verpflichtet, weil er zur Schonzeit oder mit unerlaubten Fangmitteln Wild erlegt hat" (III, 92ff.)!.

Der Fesuit Burghaber: "Ter Landmann Sylvius geht oftsmals in Waldungen, die Privatbesitzern oder einer fremden Gemeinde gehören, deren Mitglied er nicht ist, fällt Holz, fährt es ab und verkauft es, um mit dem dadurch erwordenen Gelde seine häuslichen Bedürsnisse zu bestreiten. Es fragt sich, ob Sylvius sündigt und zur Wiedererstattung verpslichtet ist? — Ich antworte, es ist probabel, daß Sylvius nicht sündigt, wenigstens nicht schwer, und daß er zu keinerlei Ersatz verpslichtet ist, wenn er in fremden, nicht eingefriedigten Waldungen Holz fällt und abfährt; nur darf er keine Verwüstung im Holzbestande anrichten" (S. 586).

## 6. Die geheime Schadloshaltung.

Der Jesuit Lehmkuhl: "Eine geheime Schabloshaltung ist erlaubt, wenn die Schuld, wegen deren man sich schablos hält, gewiß und wenn die Anrusung des Gerichts schwierig und in Bezug auf den Erfolg unsicher ist. Auch soll, wenn möglich, die Schablos-haltung in der gleichen Art Sachen geschehen, wie die Schädigung.

<sup>1</sup> Aus meiner Jugend erinnere ich mich dentlich, daß die Jesuiten Roh und Anderledy — Roh war berühmter Bolksmissionar, Anderledy wurde später General des Jesuitenordens —, als sie auf Besuch in meinem elterslichen Hause waren, im Gespräche mit meinem Bater und anderen Herren ganz die gleichen Anschauungen vertraten.

Schon eine geringe (modiocris) Schwierigkeit bei Anrusung des Gerichts genügt, um von ihr abzustehen und sich heimlich schadslos zu halten. Die "Gewißheit" der Schuld ist so zu verstehen, daß die Thatsache, worauf sich die Schuldsorderung stützt, gewißsein muß, das Recht aber, aus dieser Thatsache einen Schadensersat fordern zu können, nur wahrscheinlich zu sein braucht" (I, 577).

Als allgemeine Regel für die geheime Schadloshaltung gelten nach dem Jesuiten Tamburini die Sätze: "Wer sich für eine ihm gebührende Schuld schadlos hält, sündigt nicht und kann vor Gericht eidlich versichern, er habe nichts an sich genommen, indem er hinzudenkt, was ihm nicht gebühre. Das gilt auch, wenn die Sache, an der er sich schadlos hält, ihm von seinem Schuldner als Depositum anvertraut war. Man darf sich schon heute schadlos halten für eine Schuld, die erst später z. B. in einem Monat sälig wird, wenn Gesahr vorhanden ist, daß der Schuldner dann nicht bezahlen kann oder wird" (I, 220).

Der Jesuit Arsbetin: "Wenn auch felten, so ift bie geheime Schadloshaltung boch zuweilen geftattet; fo, wenn die Schuld gewiß ist, ihre Bezahlung aber nicht, ober nur unter großen Schwierigkeiten erlangt werden kann. Es ist kein Diebstahl, wenn ein Dienstbote sich in mäßiger Beise am Gigenthum seines Berrn schablos hält, wenn er ben ihm gebührenden und ihm versprochenen Lohn nicht anders erlangen kann. Diese Lehre ist in dem von Innogens XI. verurtheilten Sate nicht mit enthalten. Diefer Sat lautet: Dienstboten burfen sich am Gigenthume ihrer Berren heimlich schadlos halten für geleistete Arbeit, die, nach ihrem Urtheile, durch ihren Lohn nicht entsprechend vergütet wird'. In unserer Lehre wird die Schadloshaltung nicht abhängig gemacht, wie in dem verurtheilten Sage, von dem Urtheile des Dienftboten, fondern Boraussehung ist, daß ein bestimmter Lohn ihm versprochen war und daß er ihn nicht anders erlangen kann" (II, 51, 230; vglch. unten S. 444 f. den Abschnitt über die Umgehung verurtheilter Sate).

Bei der Frage, ob es erlaubt sei, für eine nicht eintreibbare probabele, nicht gewisse Schuld sich am Vermögen des Schuldners heimlich schadlos zu halten, kommt, nach langen Erörterungen, der Jesuit und Kardinal Lugo zu der Entscheidung: So oft die Probabilität sich auf die Schadloshaltung selbst bezieht, darf ich

mich für eine ausstehende Schuld heimlich schablos halten, indem ich der probabeln Ansicht folge, daß die Sache mir gehört und daß es mir erlaubt sei, mich heimlich schablos zu halten" (bei Arsbekin S. J., II, 240).

Der Jesuit Comitolus: "Es ist erlaubt, sich der geheimen Schadloshaltung zu bedienen, selbst zum Nachtheil der übrigen Gtäubiger, d. h. wenn ein Gläubiger Vermögensgegenstände eines Schuldners in seinem Besit hat, so kann er sich, obwohl andere vorberechtigte Gläubiger vorhanden sind, an diesen Gegenständen heimlich schadlos halten" (bei Guimenius, S. 76).

Der Jesuit Eskobar: "Dienstboten, die sich für einen unsgerecht niedrigen Lohn vermiethet haben, können sich heimlich schadelos halten" (S. 552).

Der Jesuit Moullet: "Ist ein Schneider des Diebstahles schuldig, der Tuchreste als Ergänzung des geringen Lohnes für seine Arbeit zurückehält? Wenn er es thut, weil sein Lohn wirklich zu gering ist, und weil, wenn er entsprechende Bezahlung fordern würde, die Leute sich an andere Schneider wenden würden, die zwar geringe Bezahlung fordern, aber sich heimlich schadlos halten, so stiehlt er nicht und ist nicht ersatzslichtig" (I, 521).

Der Fesuit Taberna: "Kann sich berjenige der heimlichen Schadlosigkeit bedienen, welcher glaubt, zu wenig an Zahlung zu erhalten? Antwort: Ja, wenn es gewiß ist, daß ihm von Rechts-wegen mehr zusteht" (bei Knocke, S. 99).

Der Jesuit Viva: "Ein Diener, ber aus Furcht einen ungerecht niedrigen Lohn angenommen hat, darf sich heimlich schadlos halten, und zwar nicht nur bis zur untersten gerechten Lohngrenze, sondern bis zur mittleren Grenze" (U, 156).

Der Redemptorist Aertnys: "Dienstboten, die ohne außebedungenen Lohn dienen, dürfen sich für ihre Dienste geheim schadloß halten, wenn Dienste, wie sie sie leisten, gewöhnlich bezahlt werden" (I, 222). Weitere Außführungen über die geheime Schadloßhaltung bringt Aertnys I, 280 f.; sie decken sich mit den schon angeführten.

Die Jesuiten GürnsBallerini: "Darf Jemand sich heimlich schablos halten, der vom Richter zur Zahlung einer Schuld ver-

urtheilt worden ist, die er schon beglichen hat oder die niemals zu Recht bestand? Ja, benn das Urtheil des Richters ist ungerecht, indem es sich auf faliche Boraussehung ftutt; es kann beshalb nicht im Gemissen verbindlich sein. Sündigt Jemand schwer und gegen die Gerechtigkeit, der sich heimlich schadlos hält, ohne zuvor die Bulfe bes Richters anzurufen? Gegen die Gerechtigkeit fündigt er nicht, nur darf er nicht mehr nehmen, als ihm gebührt; auch ist er nicht zur Wiedererstattung verpflichtet, benn eben burch bie geheime Schadloshaltung ist zwischen ihm und feinem Schuldner die Gleichheit wieder hergestellt worden. Auch sündigt er nicht ichwer, benn für gewöhnlich folgt aus biefer Umtehr ber Ordnung [bie geheime Schabloshaltung] fein großes Aergerniß und auch feine Störung des Bemeinwohles. Er fündigt gang und gar nicht, wenn es für ihn schwierig ift, ben Richter anzugehen, wenn badurch Aergerniß entsteht oder die Gerichtskosten außergewöhnlich hoch sind" (I, 541).

Die Jesuiten Ballerini-Palmieri: "Die geheime Schadloshaltung ist kein Diebstahl. In drei Fällen gestatten die Theologen die geheime Schadloshaltung, auch wenn ihre Berechtigung nur probabel ift: 1. der Verleumdete darf sich am Geld und Gut des Berleumders heimlich schadlos halten, da es probabel ift, daß der Berleumder die Berleumdung durch Geld begleichen muß; 2. wer von Jemand verleumdet worden ift, den er felbst verleumdet hat, darf fich nach probabeler Ansicht heimlich schadlos halten; 3. wenn in einem rechtsungultigen Teftamente ein Legat ausgesett ift [bas wegen der Rechtsungultigkeit nicht ausgezahlt wird], darf fich ber Legator an ber Erbichaftsmaffe heimlich ichablos halten. Die heimliche Schadloshaltung ist gestattet, wenn man, um zu seinem Rechte zu kommen, koftspielige Prozesse führen mußte, mit benen Berftörung von Freundschaft ober Gunft verbunden wäre. Ginige Theologen glauben, die geheime Schadloshaltung, ohne diese zulett genannte Voraussetzung, sei eine Tobsünde; andern erscheint diese Ansicht aber zu streng, da für gewöhnlich, auch ohne diese Boraussetzung weber ein Aergerniß, noch eine Schädigung bes öffentlichen Wohles durch die geheime Schadloshaltung eintritt. Dienstboten durfen sich heimlich schadlos halten, wenn ihr Lohn nicht wenigstens die unterste Grenze eines gerechten Lohnes erreicht. Auch wenn ber Dienftbote

zwar in einen offenbar zu geringen Lohn eingewilligt hat, aber diese Einwilligung aus Noth geschah, so darf er sich nach der geswöhnlichen und sichern Ansicht der Theologen heimlich schadlos halten. Wird ein Dienstbote zu andern Diensten als zu den vereinbarten verwendet, so darf er sich heimlich schadlos halten. Ob ein Lohn zu gering sei, kann der Dienstbote selbst entscheiden, jedoch ist es rathsam, daß er in zweiselhaften Fällen seinen Beichtvater um Rath fragt. Was über die geheime Schadloshaltung der Dienstboten gesagt worden ist, gilt auch von allen Arbeitern und Handwerkern" (III, 258 ss.).

#### 7. Schabenserfat.

Der Jesuit Lehmkuhl: "Die unter schwerer Sünde gebietende Ersappslicht bezieht sich auf den Ersay, soweit die zu ersehende Sache den Gegenstand einer schweren Versehlung ausmacht; sie hört also auf, wenn so viel erseht worden ist, als nöthig war, um der Ersappslicht den unter schwerer Sünde verpslichtenden Charakter zu nehmen. Vildete also z. B. die Vegnahme von  $2^{1/2}$  Mark den Gegenstand einer schweren Sünde, so besteht, nach Ersay von 50 Pfennigen, keine schwere Ersappslicht mehr. Wie es keine schwere Sünde gewesen wäre, nur 2 Mark wegzunehmen, so ist es auch keine schwere Sünde, 2 Mark zu behalten, (vorausgesetzt daß die 50 Pfennige zurückgegeben worden sind); sie wieder zu erstatten ist also zwar eine Verpslichtung, aber nur unter läßlicher Sünde bindend."

"Sind viele Personen in der Weise geschädigt worden, daß die Schädigung des Einzelnen für sich genommen nicht schwer sündhaft war, sondern nur durch Zusammenzählung der einzelnen Schäden ein schwer sündhafter Schaden entstanden ist, so besteht teine unter schwerer Sünde bindende Ersahpflicht den Einzelnen, sondern der menschlichen Gesellschaft im allgemeinen gegenüber. Die Verpflichtung zum Schadensersah wird also erfüllt, wenn z. B. irgend einem Armen eine entsprechende Vergütung zu theil wird."

"Wie verhält es sich mit der Schadensersappslicht bei dem, der durch Zufügung des Schadens nur eine läßliche Sünde begangen hat? Ist der Schaden gering, so besteht offenbar nur eine leichte

Verpslichtung, den Schaden zu ersetzen. Aber auch wenn der zusgefügte Schaden groß ist, so sündigt der Schädigende, unter der Voraussetzung, daß er selbst nur eine leichte Sünde bei der Schäsdigung begangen hat, nicht schwer, wenn er den Schaden nicht ersetzt. Das ist allgemeine Ansicht der Theologen ses werden angestührt die Jesuiten Lessius, Lugo, Tamburini, Basquez, Lahmann]. Schadensersatz ist nämlich eine Strase für die voraussgegangene Sünde; war nun diese Sünde nicht schwer, so darf auch die Strase für sie nicht schwer sein; sie wäre aber schwer und deschalb unverhältnißmäßig, wenn der aus einer leichten Sünde entstandene schwere Schaden ersetzt werden müßte."

"Petrus hat das Haus des Paulus in Brand gesteckt, im Glauben, es sei das Haus des Wilhelm, den er, als seinen Feind, durch die Brandstiftung schädigen wollte. Ist Petrus dem Paulus zum Ersat des Schadens verpslichtet? Die bedeutendsten Moraltheologen, wie die Jesuiten Lugo, Lacroix und Alsons von Liguori verneinen die Berpslichtung, weil Petrus den Schaden, den er zussägen wollte, nicht zugefügt hat, und den zugefügten nicht zufügen wollte. Das durch die Päpste dem Alphons von Liguori verliehene Ansehen genügt, daß diese Lehre, die auch auf Mord und jede andere Schädigung anzuwenden ist, in der täglichen Praxis des Beichtstuhls bethätigt werden kann."

"Biele Theologen verneinen eine Schabensersatypflicht auch in folgendem Falle: Mehrere schießen gleichzeitig auf den Petrus; eine Rugel verwundet ihn töblich. Es kann nicht sestgestellt werden, wessen Kugel es war, also ist Niemand zum Schadensersatz verspflichtet" (I, 579 ff. 595. 605).

Auch wer auf unerlaubte Weise die Jagd ausübt, und dabei, ohne die nöthigen Vorsichtsmaßregeln außer Acht zu lassen, Jemanben töbtet, ist nicht zum Schabensersat verpflichtet.

Wer ein Verbrechen begeht, von dem er voraussieht, oder von dem er sogar wünscht, daß es einem Andern zugeschrieben werde und ihm eine harte Strase zuziehe, ist diesem Andern, wenn die Strase ihn wirklich trifft, zu keinem Schadensersatz verpslichtet, außer er habe etwas gethan, das aus sich den Verdacht auf den Andern lenken mußte. Selbst wenn er durch List und Betrug auf den Andern Verdacht gelenkt hat, so ist zu unterscheiden, ob dieser Be-

trug vernünftiger Beise die Richter bestimmen konnte, den Verdacht für begründet zu halten, oder ob sie leichtfertig den Verdacht anerkannten. Im ersten Fall hat der den Verdacht Erregende Schadensersat zu leisten, im zweiten Falle nicht.

Einige Beispiele: Titus stiehlt eine große Summe. Um ben Berbacht von sich abzulenken, wirst er einige Gelbstücke vor die Thüre des Cajus, der sie aushebt und verdirgt. Die Polizei findet sie, und Cajus wird daraushin wegen Diebstahls der ganzen Summe verurtheilt. Titus ist nicht zum Schabensersatz verpslichtet, weil das hinwersen und Auffinden der Geldstücke kein genügender Grund und keine genügende Unterlage für die Berdächtigung und Berurtheilung des Cajus waren.

Petrus öffnet und liest widerrechtlich einen Brief, worin Paulus sich um eine frei gewordene Stelle, von deren Freiwerden Petrus nichts wußte, bewirdt. Petrus läßt zwar den Brief, nachdem er ihn gelesen, ohne weiteres an seine Adresse weiter gehen, bewirdt sich aber jett gleichzeitig um die Stelle, und erhält sie, die ohne seine Werbung, die nur durch das widerrechtliche Deffnen des Briefes möglich wurde, Paulus erhalten haben würde. Petrus ist zu keinem Schadensersat dem Paulus gegenüber verpslichtet.

Albert streut ein falsches Gerücht aus, wodurch Andreas im Berkauf von Waren großen Schaden erleidet. War das Gerücht so beschaffen, daß es für vernünftig denkende Leute wahrscheinlich erschien, so ist es wirklich die Ursache des Schadens für Andreas geworden, und Albert ist zum Schadensersatz verpslichtet. War das nicht der Fall, so ist das Gerücht nur der Anlaß des Schadens gewesen und eine Ersatzpslicht liegt nicht vor (vglch. Lehmkuhl S. J., 606 ff.).

In seinen "Gewissensfällen" lehrt Papst Benedikt XIV.: "Ein Dieb ist dem Bestohlenen gegenüber nicht zum Schadensersatz verspslichtet, wenn die gestohlene Sache im Besitze des Eigenthümers zu Grunde gegangen, z. B. wenn sie zusammen mit dem Hause des Eigenthümers verbrannt wäre (Nov. 1741, casus 2). Ein Kartenspieler, der gewinnt, weil sein Mitspieler durch eigene Nachslässigkeit sich in die Karten sehen läßt, oder weil er die Karten seines Gegners an der Kückseite erkennt, ohne aber sie gekennzeichnet zu haben, ist nicht verpslichtet, den so erlangten Spielgewinnst zurücks

zugeben, da er zur Erlangung des Gewinnes keinen Betrug ansgewandt hat, sondern sich nur der unter Spielern üblichen Gebräuche bedient hat. Wer von einem Diebe bestochen worden ist, damit er keinen Lärm schlage und so der Diebstahl ausgeführt werden kann, kann das Schweigegeld behalten und braucht den Schaden, der durch sein Schweigen dem Bestohlenen entstanden ist, nicht zu ersehen" (Decemb. 1736, casus 3).

Der Fesuit Sa: "Es ist keine Todsünde, demjenigen heimlich etwas zu entwenden, der geben würde, wenn man ihn darum bäte, auch wenn er die heimliche Entwendung nicht billigen würde. In diesem Falle liegt auch keine Ersappslicht vor" (S. 263).

Bedingung für das Dasein einer Ersappsticht ist, daß dem angerichteten Schaden eine schwere, theologische Schuld (culpa theologica) zu Grunde liegt, d. h. eine Schuld, die für den Betreffens den eine Todsünde ist. Wo immer also, auch bei Anrichtung eines noch so schweren Schadens, keine schwere Sünde vorliegt, besteht auch keine Verpstichtung, den Schaden zu ersehen (vylch. Tamburini S. J., S. 228; Lehmkuhl S. J., I, 579 ff.).

Für das Verhalten der Beichtväter der Ersatpflicht eines Beichtfindes gegenüber stellt der Jesuit Tamburini folgende Regeln auf: "Ein Schuldner, der den ganzen Schaden ersetzen kann, aber es nur theilweise will, kann in der Beichte nicht losgesprochen werden. Navarrus und einige andere Theologen lehren aber, er könne losgesprochen werden, wenn der Beichtvater sieht, daß er später Ersatzleisten will, und wenn der Gläubiger durch das Hinausschieben der Ersatzleistung nicht geschädigt wird. Mir scheint diese Ansicht probabel, wenn außerdem der Schuldner in probabeler Unwissenheit über seine Verpstlichtung ist. Dann läßt ihn der Beichtvater am besten in dieser Unwissenheit. Daraus scheint aber zu folgen, daß der Beichtvater verpslichtet ist, einen solchen Schuldner über seine Verpslichtung nicht aufzuklären, sondern ihn loszusprechen" (S. 285).

Die Jesuiten Basquez und Lessius: "Ist ein Dieb zum Schabensersat verpflichtet, wenn die bei ihm zu Grunde gegangene gestohlene Sache auch zu Grunde gegangen wäre, wenn sie im Besitze des rechtmäßigen Eigenthümers geblieben wäre? Nein; so ist die allgemeine Ansicht der Theologen. Auch dann ist ein Dieb

zum Ersah nicht verpflichtet, wenn er absichtlich die gestohlene Sache vernichtet oder verzehrt, wenn dies nur an der Stelle geschieht, wo die gestohlene Sache, auch wenn sie im Besitz ihres Herrn geblieben wäre, zu Grunde gegangen wäre. So ist Titius, der heute ein Schaf aus der Herde des Tajus stiehlt und es an Ort und Stelle verzehrt, nicht verpflichtet, dem Tajus den Schaden zu ersehen, wenn morgen die ganze Schafherde des Tajus durch den Blitz verznichtet wird. Ebenso, wer eine Feuersbrunst im Hause des Titius vorausssehend, die Alles vernichten würde, ein Faß Wein, das er leicht retten könnte, mit Andern zusammen austrinkt, ist zu keinem Ersah verpflichtet."

Der Jesuit Lanmann, der diese Lehren seiner Ordensgenoffen mittheilt (I, 280ff.), billigt die erste durchaus; bei der zweiten fordert er als Bedingung für ihre Anwendung, daß cs öffentlich bekannt sei (publice seiatur), daß die Bernichtungsgefahr für die geftohlene Sache vorhanden ift. Lanmann felbst legt bann noch folgenden Fall vor: "Titius, der auf einem Frachtschiffe fährt, stiehlt bem Gigenthumer Getreide und verzehrt es fogleich. Um folgenden Tage geht das Schiff mit Allem unter, nur die Menschen werden gerettet. Ift der Dieb verpflichtet, dem Eigenthümer das gestohlene Getreide zu ersegen? Nach probabeler Ansicht, nein; nach probabelerer Ansicht, ja." Bon den Ursachen handelnd, die von der Erfagpflicht befreien, lehrt Lanmann: "Der dritte Grund, ber in ausgiebigster Beise (plenissime) von der Ersappflicht befreit, ist die Schabloshaltung. 3. B., Jemand ichulbet mir aus einem Raufvertrag drei Schafe, und ich schulde ihm aus ähnlicher Urfache auch drei oder mehrere Schafe, so kann ich mich im Werthe von brei Schafen schadlos halten. Wer in großer Roth eine gestohlene Sache für fich verwendet, ift, auch wenn er in beffere Berhältniffe gekommen ist, zum Ersatz nicht verpflichtet" (I, 283. 291. 302).

Lahmann legt auch folgenden interessanten Fall vor: "Ein armes Mädchen geht zu ihrem Berwandten Cajus und bittet ihn um ein Darlehn (mutuum) von 100 Goldstücken. Sie erhält es, geht damit zu Titus, dem Bruder des Cajus, zeigt ihm die 100 Goldstücke und sagt: Dein Bruder Cajus hat mir versprochen diese Summe zu schenken (donatio), wenn du mir ebensoviel schenkst, damit ich mich anständig verheirathen kann. Titus giebt ihr daraus

hin als Mitgift 100 Golbstücke. Ift bas Mäbchen im Gewissen verpflichtet, bem Titus bas Geld wiederzugeben? Treten bei Titus keine anderen Beweggründe für sein Geschenk hervor, so ist bas Mädchen zum Ersat nicht verpflichtet" (I, 368).

Der Jesuit Eskobar: "Durch Betrug und Lügen verhindere ich, daß Jemand zu einer dem Fiskus zu zahlenden Geldstrase verurtheilt wird. Bin ich dem Fiskus ersappslichtig? Nein, denn die Geldstrase war nicht fällig vor dem Urtheil; wer also die Fällung des Urtheils verhindert, bewirkt zwar, daß der Fiskus kein Recht aus die Geldsumme erhält, er verletzt aber nicht ein schon erlangtes Recht. Auch wo es sich um Konventionalstrasen handelt gilt das Gleiche. Ist Petrus, der den Anton unsreiwillig getödtet hat zum Schadensersat verpslichtet? Nein. Ist ein Mörder ersappslichtig, der durch den Ersat in große Noth geräth? Nein. Ein Mörder sieht voraus, daß der Mord einem Unschuldigen zur Last gelegt wird. Ist er diesem ersappslichtig? Nein, denn dieser Schaden ist mit dem Morde nur zufällig verbunden" (S. 450 ff.).

Der Fesuit Viva: "Ber einen Richter verleitet, eine gerechte Geldstrase nicht zu verhängen, oder wer öffentliche Wächter verleitet, Sachbeschäbiger nicht zur Anzeige zu bringen, sündigt zwar, ist aber nach probabeler Ansicht nicht verpslichtet, Schadensersatz zu leisten. Denn die Geschädigten haben auf die Geldstrasen erst ein Recht nach dem richterlichen Urtheil; wer also die Fällung des Urtheils verhindert, verletzt die Gerechtigkeit nicht. Ist Jemand zum Schadensersatz verpslichtet, der einen Andern veranlaßt, einen geringern Schaden zuzusügen, als er beabsichtigte? Z. B. Zemand veranlaßt den Petrus, der seinen Feind tödten will, ihn nur zu verwunden? Mit den meisten Theologen ist zu antworten, daß hier weder eine Sünde noch eine Schadensersatzspslicht vorliegt. Es ist erlaubt, Jemand zur Verursachung eines geringern Schadens zu veranlassen, indem man dabei nur das lebel insofern es geringer, nicht insofern es ein lebel ist beabsichtigt" (II, 164).

Der Jesuit Gobat: "Prosessoren oder Prediger, die für Entgelt ihre Vorlesungen und ihre Predigten halten, sind nicht zum Ersatz verpslichtet, wenn sie Vorlesungen oder Predigten ausfallen lassen, weil sie in Folge von übermäßigem Trinken krank

sind. Diese Ausfälle bürfen nur nicht zu häufig und zu lange vorkommen" (S. 469).

Der Fesuit Tamburini: "Wer einen Andern im Duell getöbtet hat, ist zu keinem Schadensersatz verpflichtet, da angenommen werden kann, daß beide Duellanten den Ersatz des entstehenden Schadens sich gegenseitig nachgelassen haben. Du hast den Petrus getödtet in der sichern Voraussicht und Erwartung, der Mord werde dem Paulus zur Last gelegt und du werdest strassos bleiben, ohne diese Voraussicht und Erwartung hättest du den Mord überhaupt nicht begangen. Welche Sünde hast du gegen Paulus begangen? Du hast gegen die Liebe, aber nicht gegen die Gerechtigkeit gesündigt; Schadensersatz brauchst du deshalb nicht zu leisten. Ich habe einem Feinde einen Gifttrank bereitet, um ihn zu tödten. Jufällig kommt mein Freund, trinkt in meiner Gegenwart, ohne daß ich es hindere, das Gift und stirbt. Vin ich zum Schadensersatz verpslichtet? Nein, denn ich war unter diesen Umständen nicht verpslichtet, mich selbst durch Warnung des Freundes zu verrathen" (S. 179—181).

Der Jesuit La Croix: "Es ist probabel, daß es, um eine Todssünde zu vermeiden, genügt, so viel zu erstatten, daß der Rest, der nicht erstattet wird, nur eine kleine Sache ist; wenn z. B. 30 Stüber rücksichtlich des Bestohlenen eine große, und 29 noch eine kleine Sache sind, so hast du allem Anscheine nach, wenn du 30 gestohlen und nur einen zurückerstattet hast, obgleich du 29 sür dich behältst, nur läßlich gesündigt. So Sanchez, Lessius, Resbellus, Vasquez und viele Andere" (bei Knocke, S. 44).

Der Jesuit Castropalao: "Ist man zum Schabensersatz verspslichtet, wenn man zwar einen Mord ober einen Diebstahl ansgerathen hat, und das Verbrechen auch wirklich geschehen ist, aber wenn es zweiselhaft ist, ob nicht der Thäter das Verbrechen auch ohne den Rath begangen hätte? Man ist in diesem Falle nicht zum Schadensersatz verpslichtet. Auch der Depositar ist, im Zweisel, ob das Depositum durch seine Schuld verloren gegangen ist, nicht zum Schadensersatz verpslichtet" (I. 19).

Der Jesuit Lessius: "Wenn ein Ermordeter vor dem Tode seinem Mörder Alles nachgelassen hat, so ist der Mörder den Kindern des Ermordeten gegenüber zu nichts verpslichtet. Denn die Kinder werden nur insofern am Bermögen geschädigt, als ihr Bater gegen seinen Willen geschädigt wird; wie sie also nur durch ihren Bater das Recht auf Bermögen erlangen, so verlieren sie es auch durch ihn" (bei Ballerini-Palmieri III, 383).

Der Jesuit Lugo, Rarbinal und eine ber theologischen Leuchten bes Jesuitenordens, beweift, daß ein Diebstahl, den man an Sachen des Petrus verüben wollte, aus Frrthum aber an Sachen bes Johannes verübt hat, den Dieb zu feinerlei Schadensersat verpflichtet: "Ein Diebstahl - und baffelbe gilt von jeder andern Schädigung — ist als Diebstahl nicht freiwillig und sverpflichtet deshalb nicht zum Schabensersatz, solange er nicht auch als Schäbigung freiwillig ift. Eine Schädigung ift aber als Schädigung nicht freiwillig, fo lange fie nicht mit freiem Willen Ginem zugefügt wird; benn jede Schädigung drudt ihrem Wefen nach eine Beziehung gu bem Geschädigten aus. In unserm Falle [Petrus-Johannes] ift bie Schädigung, insofern sie bem Berrn ber gestohlenen Sache gugefügt wird nicht, freiwillig. Denn welchem Berrn wird fie zugefügt? Nicht bem Petrus, bem fie nicht gehört, weshalb ihm nicht eine wirkliche, sondern nur eine gewollte Schädigung gugefügt wird; nicht bem Johannes, bem fie gehört, benn bag bie Schäbigung bem Johannes zugefügt wird, weiß der Dieb, wegen feines Jrrthums, nicht" (bei Ballerini-Palmieri S. J., III, 373).

Der Redemptorist Aertnys: "Sind die Besitzer kirchlicher Pfründen, die den Uebersluß ihres Einkommens snicht für
fromme, sondern für profane Zwecke verwenden, zum Ersatz verpflichtet? Es giebt darüber zwei entgegengesetze Ansichten: die
eine sagt, ja, die andere, nein; beide sind probabel" (II, 263).
Bei dieser Antwort ist zu beachten, daß die kirchlichen Pfründen
Stiftungen frommer Gläubigen sind, ausschließlich zu dem Zwecke
gemacht, die Erträgnisse zu milben Zwecken zu verwenden, wie
Aertnys selbst eingesteht.

"Ift Jemand, der in äußerster Noth fremdes Eigenthum entwendet hat, zum Ersat verpflichtet, wenn er in eine bessere Wersmögenslage kommt? Wenn die entwendete Sache noch vorhanden und die äußerste Noth vorüber ist, so ist er zum Ersat verpslichtet. Ist die Sache nicht mehr vorhanden, so sind die Meinungen über die Ersatpflicht getheilt. Nach der richtigern Ansicht ist der Entwender zum Schadensersat nicht verpflichtet, wenn er wirklich arm

war, benn dann wurde die entwendete Sache wirklich sein eigen; war er aber nur in gewissem Sinne arm, d. h. besaß er anderswo Gigenthum oder die Hossens auf solches, so ist er zum Ersah verpstichtet. Gilt das Gesagte auch für den Dieb, der, ohne in äußerster Noth gewesen zu sein, eine Sache gestohlen hatte und nachher, in äußerste Noth gerathen, die gestohlene Sache verbraucht hat? Die Frage ist unter den Theologen strittig. Die gewöhnliche Ansicht hält die Ersahpslicht des Diebes aufrecht. Eine andere Ansicht, die der hl. Alfons von Liguori für nicht improdabel erklärt, leugnet die Ersahpslicht, wenn der Dieb die gestohlene Sache absolut nöthig hatte und sich nicht anders helsen konnte."

"Fit ein Dieb, der eine große Geldsumme gestohlen hat, verpstächtet, die ganze Summe zu erstatten? Nach sehr probabeler Ansicht, nein; sondern um die Todsünde zu vermeiden, genügt es, nur einen solchen Betrag von der gestohlenen Summe zu erstatten, durch dessen Wegsall die übrige nicht erstattete Summe nicht mehr so groß ist, daß ihre Entwendung eine Todsünde ausmacht. Gilt also z. B. die Entwendung von 10 Mark als eine Todsünde, so kommt der Dieb an der schweren Ersappslicht, d. h. an der Todsünde, die mit ihrer Nicht-Ersüllung verbunden ist, dadurch vorbei, daß er 1 Mark oder auch nur 50 Pfennige wiedergiebt, denn dann bleiben, als von ihm gestohlen, nur 9 Mark oder 9 Mark 50 Pfennige übrig, und da erst die Entwendung von 10 Mark eine Todsünde ist, so wird durch den Abzug der 1 Mark oder der 50 Pfennige die Todsünde vermieden."

"Ift man zum Ersat verpslichtet, wenn man den angerichteten Schaden nicht in der gleichen Art wieder gut machen kann? Ist man also verpslichtet, für einen Todschlag oder für eine Berleumdung durch Geld Schadensersatz zu leisten? Es giebt darüber zwei Anssichten: die eine bejaht die Ersatysslicht; die andere probabelere und gewöhnlichere verneint sie; denn durch noch so viel Geld werden weder Leben noch Ehre ersett."

"Wird ein von dir verursachter Schaben irrthümlich einem Andern zur Last gelegt, und dieser zu Gefängniß verurtheilt, so bist du nicht verpslichtet, ihm die erlittenen Schäden zu ersetzen, außer was er für den von dir angerichteten Schaden an Geld hat ersetzen müssen. Denn deine That war für ihn nicht fränkend,

sondern der ihm erwachsene Schaben ist ohne beine Schuld aus einem Frrthum entstanden."

"Jemand will das Haus des Titus anzünden oder ihn tödten, steckt aber irrthümlich das Haus des Cajus an und tödtet den Cajus. Ist er dem Cajus zum Schadensersatz verpslichtet? Die erste Ansicht bejaht; die zweite Ansicht, welcher der heilige Alfons von Liguori beitritt, verneint, wenn der Irrthum unüberwindlich war, und wenn der Schadenstifter willens war, den Schaden nicht zuzusügen, wenn er den Irrthum erkannt hätte. Ein Berbrecher, der voraussieht, oder auch beabsichtigt, daß sein Verbrechen einem Andern zur Last gelegt werde, ist diesem zum Ersatz der sür ihn entstehenden Schäden (Gesängniß, Chrversust u. s. w.) nicht verspslichtet."

"Bleibt die Vergewaltigung eines Mädchens geheim, so ist der Vergewaltiger zu keinerlei Schadensersatz verpflichtet, weil der Vergewaltigten kein realer Nachtheil erwachsen ist."

"Reiche Chebrecher, die ihre unehelichen Kinder Findelhäusern übergeben, brauchen nach probabelerer Ansicht, der auch der hl. Alsons von Liguori beitritt, diesen Häusern nichts zu erstatten."

"Solange es zweifelhaft ist, ob ein Kind vom rechtmäßigen Bater ober vom Chebrecher gezeugt ist, braucht der Chebrecher nichts zu erschen. Haben zwei Männer mit derselben Frau Ehebruch getrieben und ist es zweifelhaft, von welchem von beiden das Kind stammt, so ist keiner von beiden zu irgend Etwas verpslichtet."

"Sind Dienstboten, die das Stehlen von Sachen ihres Herrn nicht hindern, zum Schadensersatz verpflichtet? Nach der probabelern Ansicht ist zu unterscheiden: waren die gestohlenen Sachen ihnen auf besondere Weise anvertraut, und ist der Diebstahl von Auswärtigen begangen worden, so sind sie zum Ersatz verpflichtet. Wurden die Diebstähle von Hausgenossen begangen und waren die Sachen den Dienstboten nicht auf besondere Weise anvertraut, so sind sie zum Ersatz nicht verpflichtet. Denn dann sündigen sie durch das Geschehenlassen der Diebstähle nicht gegen die Gerechtigkeit, da sie aus Gerechtigkeit nicht verpflichtet sind, die Sachen ihres Herrn vor den Hausgenossen zu schähen" (Nertnys I, 222; 280 ff.; 294 f.; 318 ff.).

Der Jesuit Moullet: "Wer mit Gewalt ober List ein Mädchen geschändet hat, ist im Gewissen zu keinerlei Schabensersatz verpflichtet, wenn die Schändung gebeim bleibt" (I, 406).

Die Jesuiten Gürn Ballerini: "Ift ein Dieb, ber verschiedenen Gigenthumern Rleinigkeiten gestohlen hat, die aber zusammen gerechnet eine große Summe ausmachen, unter Tobfünde verpflichtet, Ersat zu leisten und zwar den verschiedenen Eigenthumern? Nach probabelerer Ansicht, nein, ba keiner ber Gigenthumer ichwer geschädigt worden ift. Ift ein Dieb, ber eine große Summe geftohlen hat, unter schwerer Sunde verpflichtet, Die gange Summe zu erstatten? Rein, er ift unter schwerer Gunde nur verpflichtet, ben Betrag zu erstatten, burch ben die gange Summe Gegenstand eines schweren Diebstahls geworden ist: nach Zurückerstattung biefes Betrages ift die von ihm behaltene Summe nicht mehr Gegenstand eines ichweren Diebstahls. Die Verpflichtung zur Rückerstattung sett eine theologische Schuld voraus, d. h. es muß eine formelle Sunde vorliegen. Liegt eine folche Schuld nicht vor, fo entsteht auch keine im Gewissen verbindliche Pflicht zur Rückerstattung. Diemand ift verpflichtet, einen Schaben zu erseten, ben er zufällig zugefügt, auch wenn ber Schaben entstanden ift burch eine in sich unerlaubte Sandlung; fo braucht Betrus, ber ben Cajus erschießen wollte, aber zufällig, ohne es zu wollen, ben Titus erschoffen hat, teinen Schabensersatz zu leisten. Bu mas ist man verpflichtet, wenn man einen schweren Schaden angerichtet hat, aber unter geringer Berschuldung, 3. B. aus geringfügiger Nachlässigkeit? Nach probabelerer Ansicht ift man zu gar nichts verpflichtet. Denn, erftens tann feine schwere Berpflichtung vorliegen, weil eine schwere Berpflichtung in keinem Verhältniß steht zu einer leichten Berschuldung; zweitens kann auch keine leichte Verpflichtung vorliegen, da eine leichte Verpflichtung in keinem Verhaltniß steht zu einem schweren Ist man zum Schabensersatz verpflichtet, wenn ein Schaden, den man felbst verursacht hat, ber Thätigkeit eines Anderen zugeschrieben wird; z. B. man hat gestohlen und ein Anderer wird des Diebstahls beschuldigt? Nach probabelerer Ansicht, nein; und zwar selbst dann nicht, wenn man es absichtlich so eingerichtet hat, daß bie Schuld auf einen Andern fällt. Beispiele: Quirinus will Tuch stehlen; er schleicht sich Rachts mit einem Licht in einen Laden. Der Sprung einer Kate bringt das Licht zum Umfallen, Feuer entsteht, und der ganze Laden verbrennt. Duirinus ist zu gar keinem Schadensersatz verpflichtet, denn er hat dies Unglück nicht vorausgesehen. Pomponius will aus Rache die Ziege des Maurus erschießen; er sehlt aber die Ziege und erschießt die hinter einer Hecke weidende Kuh des Maurus. Nach probabelerer Ansicht ist er zu nichts verpslichtet. Babinus, aus Haß gegen Paulus, überredet durch Bitten und Schmeicheleien den sterbenden Rogerius, sein zu Gunsten des Paulus gemachtes Testament zu zerreißen und ihn [den Babinus] als Erben einzusehen. Hat sich Babinus einer Ungerechtigkeit gegen Paulus schuldig gemacht? Keineswegs."

"Ist ein Mörder zum Schadensersatz gegenüber der Frau und den Kindern des Ermordeten verpslichtet, wenn sie gut für sich selbst sorgen können? Nach hinreichend probabeler Ansicht, nein" (I, 544 bis 602).

Die Jesuiten Ballerini-Palmieri: "Auch wenn Jemand ben Schaben eines Andern beabsichtigt, wenn aber die auf ben Schaben gerichtete Sandlung mit ihren Begleitumftanden berartig war, daß für gewöhnlich ber beabsichtigte Schaden aus ihr nicht entsteht, fo liegt in bem Schaben fein Bergeben gegen die Gerechtigfeit und somit keine Ersappflicht vor, benn die Absicht bewirkt nur bann, bag eine Sandlung ungerecht ift, wenn fie in fich und mit ihren Begleitumftanben ungerechten Schaben zu verursachen im Stande ift. Ber in der Trunkenheit einen Andern getödtet hat, ift zu feinem Erfat verpflichtet, wenn die Trunkenheit unfreiwillig war, oder, wenn der Trunkene bei freiwilliger Trunkenheit die Tödtung nicht vorausgeschen oder doch den nöthigen Fleiß, sie zu vermeiden, angewendet hat. Wenn Jemand irrthumlich ftatt bes Titius, ben er töbten wollte, ben Cajus getöbtet hat, so kann man nicht fagen, daß er, weder stillschweigend noch ausdrücklich, ben Schaden gewollt hat, der aus der Tödtung des Cajus entstanden ist. Also ist er im Gewissen nicht zum Ersatz bieses Schabens verpflichtet, es sei benn, er sei an dem Frrthum, durch ben er ben Cajus ftatt des Titus getödtet hat, schuld, weil er z. B. nicht achtsam genug war. Wenn er aber gar feine Nachläffigkeit [bei ber Töbtung begangen hat, so ift er, nach bem heiligen Alfons

von Liguori, zu gar nichts verpssichtet. Bleibt die Vergewalstigung eines Mädchens geheim, so daß die Betreffende dadurch an einer guten Heirath nicht gehindert wird, so ist der Vergewaltiger ihr gegenüber zu nichts verpslichtet" (III, 293 ff.; 394).

#### 8. Die Bulla de la Santa Cruzada (Rrengugsbulle).

Gine ber merkwürdigsten Anwendungen der Lehre vom Schadensersatz enthält die sogenannte "Kreuzzugsbulle" (Bulla de la Santa Cruzada), durch deren klingenden Erwerd der Besitzer aller Ablässe und Borrechte theilhaftig wurde, die an eine Fahrt in's gelobte Land geknüpst waren. Diese Bulle führt bis zur heutigen Stunde ihr unrühmliches Leben fort; ist aber von Alters her auf Spanien und seine Besitzungen beschränkt.

Neben ihrer Hauptwirkung, der Gewinnung der Areuzzugsablässe, dient die Bulle dazu, den Besit unrechtmäßig erworbenen,
d. h. gestohlenen Gutes wieder wett zu machen, und zwar geschieht
dies durch Zahlung einer bestimmten Summe, die einen Prozentsat
der entwendeten Summe darstellt. Hatte man z. B. 150 Realen
entwendet, und wollte man der Unannehmlichkeit der Ersatpssicht
dem Bestohlenen gegenüber ledig sein, so bezahlte man für die
Bulle zwei Realen, und Alles war in Ordnung. So ging es
weiter: bei 300 gestohlenen Realen kostete die Bulle 4 Reale, bei
600 acht Reale u. s. w. Ueberstieg die gestohlene Summe 3000
Reale oder 280 Dukaten, so mußten für die Erwerbung der Bulle
besondere Preise vereindart werden.

Der Generalbevollmächtigte für den Vertrieb der Bulle veröffentlichte jedes Jahr eine Einladung, sich der Gnaden der Bulle
zu bedienen. In diesem amtlichen Erlaß heißt es: "da, wie der
heilige Augustin sagt, Niemand den himmel erlangen kann, ohne
unrechtmäßig erworbenes Gut zurückzuerstatten, und da diese Rückerstattung nicht selten schwierig ist und durch sie der gute Ruf aus's
Spiel gesett wird, so hat der Papst in seiner väterlichen Liebe für
seine Kinder in dieser Bulle einen Weg eröffnet, diese Rückerstattung
zugleich leicht und nuthringend zu machen. Wer die entsprechende
Summe für die Bulle zahlt und badurch die Untosten tilgen hilft, die dem
katholischen König durch den Kampf gegen die Ungläubigen erwachsen,

befreit seine Seele von der Verdammniß, in die sie durch Erswerbung gestohlenen Gutes gerathen ist" (Rodriguez, S. 165—167).

Hentzutage kostet die Bulle 1 Peseta und 15 Centimes = 82 Psennige, welche Summe den Ersat darstellt für 14 gestohlene Pesetas. Hat Jemand größere Summen zu "ersehen", so muß er mehrere Bullen auf einmal kausen; mehr als 50 Bullen werden aber nicht in einem Jahr an dieselbe Person verkauft, und da mit dem Preis dieser 50 Bullen nur etwas mehr als 735 gestohlene Pesetas "erseht" werden, so muß derzenige, der, um seiner "Ersatzpsslicht" zu genügen, mehr als 50 Bullen bedarf, entweder dis zum solgenden Jahr warten, wann der Erwerb weiterer Bullen ihm wieder offen steht, oder er muß für die einzelnen Bullen besondere Preise vereindaren, die bereitwillig gewährt werden.

Das Bullenformular enthält eine freie Linie für den Namen des Besitzers; ein wohlgemeinter Rath widerräth aber die Einfügung des Namens, da man sich so gleichsam selbst als "ersatzsslichtig", d. h. als Dieb hinstellt. Sehr kluge Erklärer der Bulle rathen sogar, die Bulle sofort nach Erwerd zu verbrennen (Salces, S. 6). Im Augenblick des Erwerdes der Bulle wird man, entsprechend dem für die Bulle gezahlten Preis, der Ersatzsslicht los und ledig. Die Bulle gilt zunächst nur für Spanien und seine Kolonien, aber auch Nicht-Spanier können ihrer Wohlthaten theilhaftig werden. Es ist ihnen gestattet, die Bulle in Spanien zu kaufen und mit ihr in ihre Heimath zurückzukehren. "So wird Spanien, wie Learichtig sagt, ein gesuchter Wallsahrtsort für "gewissenhafte" Spitzbuben" (Auricular Confession II, 68).

Welchen Einstluß der Vertrieb dieser Bulle auf die öffentliche Sittlichkeit Spaniens ausübte, geht aus der naiven Erzählung eines ihrer Hauptvertheidiger, Rodriguez, hervor. Er berichtet, ein hochstehender Mann habe ihm zum Vorwurf gemacht, durch die aussührliche Erörterung aller in der Bulle vorgesehenen Fälle, befördere er start die Unehrlichkeit und das Stehlen. Rodriguez weiß keine andere Antwort, als daß er seine Erörterungen in höherm geistlichen Austrage veröffentlicht habe.

Um einen Begriff zu geben, in welcher Ausbehnung die Bulle angewandt wurde, führe ich einige Fälle an, in denen der Erwerb der Bulle die Ersappflicht ablöste: nicht ausgezahlte Vermächtnisse, Richterbestechung, Spielgewinne, Verfälschung von Nahrungsmitteln, Anwendung falscher Maße und Gewichte, Holzdiebstähle, Hinterziehung von Meßstipendien, Unzuchtspreise, und zwar wird hier genau unterschieden, ob die Preise gezahlt sind an öffentliche Dirnen oder an "ehrbare" Mädchen, ob an verheirathete Frauen oder an Nonnen, ob verheirathete Männer, Priester oder Mönche die Unzuchtspreise zahlen.

Wegen ihrer Wirkungen, die einen Ausgleich zwischen Recht und Unrecht zur Folge haben, heißt die Bulle auch Bulla Compositionis.

Der Jesuit Tamburini geht auf die Frage ein, ob die durch ben Erwerb der Bulle entstehende Tilgung der Ersatpflicht auch dann eintrete, wenn die Aneignung fremden Gutes geschehen sei mit Rücksicht auf den spätern Kauf der Bulle. Er antwortet in seiner Unterscheidung: "wer fremdes Gut gestohlen hat im Bertrauen (ex considentia) auf die Wirkungen der Bulle, wird dieser Wirkungen nicht theilhaftig, wohl aber, wer fremdes Gut gestohlen hat mit Vertrauen (eum considentia) auf die Bulle" (II, 347).

Gine Bedingung für die Wirksamkeit der Bulle ift allerdings, daß man, vor dem Erwerb der Bulle, versucht, den Eigenthümer bes gestohlenen Gutes ausfindig zu machen, um es ihm wiederzuerstatten. Allein es wird damit so streng nicht genommen, was aus zwei Entscheidungen hervorgeht, die der Jefuit Tamburini mittheilt: Sat Jemand die Bulle und damit die Lösung von der Ersappflicht erworben, und es meldet sich nachträglich der Eigenthumer der geftohlenen Sache, so ift, nach der Lehre vieler Theologen, ber Besitzer der Bulle und der gestohlenen Sache nicht mehr verpflichtet, dem Bestohlenen das Gestohlene zurückzugeben. Lehrreich ist ber Grund, ben Tamburini bafür angiebt: "Die Bergünstigungen, die mit dem Antauf der Bulle in Bezug auf Ersappflicht erworben werden, find vom Papfte gewährt, der Papft aber als oberfter Bermalter (administrator) ber zeitlichen Güter aller Gläubigen, tann über bie Berwendung biefer Guter bestimmen, also kann er auch die Berpflichtung, Ersatz für entwendetes Gut zu leiften, aufheben." Die zweite von Tamburini angeführte Entscheidung lautet: "Beftiehlt Jemand eine beftimmte Person in ber hoffnung, daß er sie, die ihm jest bekannt ift, nach einiger Zeit vergessen werbe, und sich dann, wegen der eingetretenen Unsewischeit über die Person des Bestohlenen, der Vortheile der Bulle bedienen könne, so hebt diese von vornherein gehegte Hoffnung die Wirkungen der Bulle nicht auf" (II, 346 f.).

Auch Verstorbene können sich die Vortheile der Bulle sichern, wenn sie unmittelbar vor dem Tode den Auftrag geben, daß so viele Bullen für sie gekaust werden, als nöthig sind, um den Werth des von ihnen zu Lebzeiten gestohlenen Gutes auszugleichen. Ist ein solcher Auftrag nicht ertheilt worden, so nützt dem Verstorbenen ein nachträglicher Erwerd der Bullen durch Verwandte oder Erben nichts. Wenn aber die Erben in eigenem Namen die Bullen erwerden, so erlangt zwar nicht der Verstorbene, wohl aber erlangen sie Befreiung von der Ersappslicht (II, 347; vglch. Castropalao S. J., IV, 244 ss.).

"Wie können Frauen, welche die Unzucht nicht öffentlich betreiben, der Bulle sich bedienen, um ihren schimpflichen Gewinn zu heilen? Eine öffentliche Hure braucht ihren schimpflichen Gewinn nicht herauszugeben. Frauen, die heimlich der Unzucht fröhnen, dürfen aber nach Ansicht der meisten Theologen ihren Gewinn nicht behalten; diese können sich also der Bulle bedienen, wenn sie nicht bestimmt wissen, wem sie ihren Gewinn wiedergeben sollen. Das gilt auch von verheiratheten Frauen" (Estobar S. J., S. 345 f.).

"Wirthe, Bäcker, Fleischer u. s. w., die durch falsche Maße und Gewichte Andere betrogen haben, aber die Betrogenen nicht kennen, können durch Erwerd der Bulle Genugthuung leisten, wenn sie ihren Betrug nicht mit Rücksicht auf die Bulle ausgeführt haben" (Diana, IV, 105).

## 9. Tödtung und den Tod münschen.

Der Jesuit Tamburini: "Hat ein Shegatte einen Dolch unter seinem Kopfkissen verborgen, und weiß die Fran bestimmt, daß er sie erdolchen will, so darf sie ihm zuvorkommen und ihn tödten. Wenn Jemand für mich einen Gifttrank bereitet hat, und wenn ich der Gesahr nicht anders entgehen kann, als indem ich auf irgend eine Weise veranlasse, daß er selbst den Gifttrank nimmt, so darf ich dies thun. Ein Feind sucht mir fälschlich ein Verbrechen ans

zuhängen, auf welches die Todesstrase gesetzt ist. Darf ich, wenn kein anderer Rettungsweg übrig bleibt, diesen Feind, die salschen Beugen und den ungerechten Richter tödten? Bannez, Dikastillo, Sanchez, Navarrus [Theologen größten Ansehens] gestatten es; ich sage: theoretisch genommen ist diese Ansicht probabel; in der Praxis darf so Etwas aber nicht geschehen."

"Es ist sicher erlaubt, benjenigen, der irgendwie bebeutenbere Besithümer mir stehlen will, zu töbten, wenn man kein anderes Mittel hat, die Besithümer zu schüßen. Wie werthvoll der Gegenstand sein muß, hängt von den Umständen ab."

"Ein vornehmer Mann, darf, um sich vor einer Ohrfeige zu schiehen, einen Andern tödten, wenn er der Ohrseige sonst nicht entzgehen kann" (I, 169 ff.).

Der Jesuit de Lugo: "Bas ift zu sagen, wenn du weißt, daß dir Jemand nach dem Leben trachtet und mit Andern übereingekommen ift, bich aus bem Sinterhalt zu töbten, bem bu nicht anders entgehen kannst, als daß du ihn selbst, der dich durch Meuchelmörder umbringen will, tödten läffest? . . . Richt alle sind heilig wie David, der, als ihn Saul mit Unrecht auf den Tod verfolgte, lieber vom Morde beffelben abstehen wollte, ba er ihn ungegeftraft umbringen konnte . . . und Molina lehrt überhaupt, daß es Recht sei, den zu tödten, der uns zu tödten beschlossen hat, wenn es kein anderes Mittel giebt, der Todesgefahr zu entgehen, die uns durch jenen Beschluß brobet. Ob du benjenigen, der bich durch Verleumdungen und falsche Zeugen mit Hilfe des Richters tödten will, umbringen darfst? Probabel genug ist die Meinung, welche behauptet, daß man jenen Verleumder umbringen darf, wenn es kein anderes Mittel giebt aus der Sache zu kommen, und dieses wirksam ift, der Gefahr zu entgehen. Denn wenn bir Jemand ungerechter Beife beine Glücksgüter nehmen will, und um fo mehr, wenn er dir Ehre und guten Namen rauben will und bu es auf andere Weise nicht hindern kannst, so kannst du mit Gewalt und Waffen Widerstand leisten und ihn todten, wenn der zu befürchtende Schaden mit einem folden Widerstand im Berhältniß fteht" (bei Anode, S. 3).

Der Jesuit Airault: "Wenn bu durch falsche Anschuldigungen bei Fürsten, Richtern oder angesehenen Männern meinen guten

Namen heradzusehen trachtest, und ich diese Schädigung des guten Ruses nicht anders abwenden kann, als indem ich dich heimlich ums bringe, — darf ich das thun? Bannez sagt Ja, und fügt bei, dasselbe gelte, auch wenn das Verbrechen wahr, wenn es nur vers borgen geblieben sei, so daß es der gesetzlichen Rechtspflege nicht kund gemacht werden kann. Denn das Recht der Vertheidigung erstreckt sich auf Alles, was nothwendig ist, um sich von aller Unsbilde frei zu halten. Der Verleumder muß aber vorher ermahnt werden, sein Vorhaben auszugeben. Wenn er es nicht will, soll man ihn, um Anstoß zu vermeiden, nicht öffentlich, sondern heims lich umbringen" (bei Knocke, S. 204).

Die Jefuiten Bufenbaum-Lacroig: "Gin Geächteter fann nur in dem Gebiete des Fürsten getobtet werden, der ihn geächtet hat, nicht in einem fremden Gebiete. Der vom Bapft Geachtete bagegen fann überall getödtet werden, weil der Papft in der ganzen Welt eine wenigstens indirekte Jurisdiktion auch in weltlichen Dingen hat. Bei ber Bertheibigung bes Lebens und ber Leibesglieder barf ein Sohn, Ordensmann und Unterthan, wenn es nöthig ist, so weit geben, daß er seinen Bater, Abt und Fürsten tödtet. Es ist auch erlaubt, benjenigen zu töbten, von bem es gewiß ift, bag er ihm Nachstellungen bereitet, um ihn zu töbten. Eine Frau z. B., die weiß, daß ihr Mann fie in der Nacht tödten will, darf, falls fie nicht flieben fann, ihm zuvor kommen. Ginige fagen fogar, man dürfe denjenigen tödten, der darauf ausgeht, durch faliche Ausfage ober durch faliche Zeugniffe vor Gericht die Sinrichtung, Verftummelung oder, was jedoch Anderen bedenklich erscheint, den Berluft des Bermögens oder der Ehre herbeizuführen. Benn Jemand in den angegebenen Fällen das Recht hat, einen Undern zu tödten, fo fann dies auch ftatt seiner ein Dritter thun, wenn ihn die Nächstenliebe dazu treibt" (bei Döllinger-Reusch, I, 335).

Der Jesuit Lessins: "Es ift erlaubt, ben Dieb werthvoller Güter zu tödten, wenn man sie nicht auf andere Weise schützen kann. Ist es für Jemand eine Schande, sich eine geringfügige Sache stehlen zu lassen, so darf er den Dieb tödten, weil er dann nicht sein Eigenthum, sondern seine Ehre vertheidigt. Darf man den Dieb auch tödten, wenn er flieht oder wenn man das Gestohlene durch das Gericht wiedererlangen kann? Ja; im ersten

Falle ift die Tödtung allerdings eine Sünde gegen die Liebe; im zweiten Falle ist es erlaubt, wenn das Prozeßführen sehr lästig ist. Es ist einem vornehmen Mann erlaubt, einen Andern, der ihm eine Ohrseige geben, oder ihm sonst eine Schmach zusügen will, zu tödten, wenn der Schimpf auf andere Weise nicht abgewendet werden kann. Viele Theologen [Lessius nennt zwei aus dem Dominikanerorden] erklären es sür erlaubt, Jemand heimlich zu tödten, der Einen beim Landessfürsten oder vor Gericht verleumdet. Ich kann aber diese Ansicht für die Praxis nicht billigen" (S. 97 ss.).

Der Jesuit Hurtado: "Einem Bater ist es erlaubt, die eigene verheirathete Tochter und ihren Buhlen zu töbten, wenn er sie auf frischer That entweder in seinem oder in dem Hause seines Schwiegers sohnes ertappt" (bei Guimenius, S. 69).

Der Jesuit Eskobar: "Ist es einem Orbensmann erlaubt, Jemand zu tödten, der über den Orden schwere Unthaten verleumberisch erzählt? Pater Amicus [Jesuit] wagt nicht, es zu bejahen, aber er stütt die bejahende Ansicht auf solgende Weise: wenn es einem Laien erlaubt ist, so ist es auch einem Ordensmann erlaubt, denn die Bestandtheile der Ehre eines Ordensmannes (Gelübde, Weisheit, Tugend) sind weit werthvoller als die Geschicklichkeit in den Wassen, woraus die Ehre eines Laien entsteht. Ist es einem vornehmen Manne, der eine Ohrseige erhält, erlaubt, den Schlagenden zu tödten? Lessius [Iesuit] gestattet es, weil eine Ohrseige oder Stockschläge höchst schimpslich sind. Das gilt aber nur für den vornehmen Mann; sür Plebejer sind Ohrseigen und Stockschläge wenig schimpslich. Auch darf man nach probabeler Ansicht noch nachträglich den Schlagenden versolgen und ihn tödten" (S. 150).

Der Jesuit Fagundez: "Wenn ein Richter ungerecht wäre und den Prozeß ohne Beobachtung der Rechtsordnung führte, dann fönnte sich allerdings der Angeklagte zur Wehre setzen, und den Richter verwunden, ja sogar tödten, denn dieser ist dann kein Richter mehr, sondern ein ungerechter Angreiser und ein Thrann."

"Die gerechte Vertheidigung des Lebens, der Ehre, des guten Namens, werthvoller Glücksgüter ift so sehr erlaubt, daß man dabei das Leben eines anderen vorgeschobenen Unschuldigen auf's Spiel sehen darf. Deshalb dürfen wir Jemand tödten, wenn ein Dritter uns tödten würde, wenn wir Jenen nicht tödteten" (bei Anocke, S. 163. 164).

Der Jesuit Moullet: "Es ist gewiß, daß man einen Dieb töden darf, der Güter, die zur Erhaltung des eigenen Lebens nöthig sind, stehlen will, denn in diesem Falle vergreift sich der Dieb nicht nur am Besithum, sondern mittelbar auch am Leben des Eigenthümers. Nach probabelerer Ansicht ist es auch erlaubt, einen Dieb zu tödten, der sehr kostbare, aber nicht zum Lebens- unterhalt nöthige Güter, stehlen will. Denn die Nächstenliebe erheischt nicht, daß man sehr kostbare Güter preisgebe, um das Leben des Nächsten zu erhalten" [1, 269).

Die Jesuiten Ballerinis Palmieri: "Wer im Glauben, er habe ein Thier vor sich, einen Menschen erschießt, der zufällig sein Feind ist, ist der Menschentödtung nicht schuldig und zum Schadenssersatz nicht verpslichtet. Wer den Petrus tödten will, zufällig aber und entgegen seiner Absicht den vorübergehenden Paulus tödtet, ist der Menschentödtung nicht schuldig und zum Schadensersatz nicht verpslichtet" (III, 376 f.). Das Gleiche sehrt wörtlich der Fesuit Tamburini (S. 181 ff.).

Der Jesuit Lehmkuhl: "Um eine sehr schimpsliche thätliche Beleidigung (Ohrseige, Schläge) abzuwenden, ist, nach Ansicht einiger Theologen, einem hochstehenden Manne, wenn es kein anderes Mittel der Abwehr giebt, die blutige Abwehr erlaubt" (I, 496).

Der Jesuit Arsbekin: "Nach probabeler Ansicht ist es erslaubt, den Tod eines Andern zu wünschen oder von Gott zu erbitten, wenn ein Schaben, den der Andere mir zusügen will, nicht anders vermieden werden kann. Zwei Boraussetzungen sind aber dabei zu machen: erstens, der Wunsch darf nicht aus Feindschaft entspringen, indem man dem Andern Böses wünscht, sondern der Wunsch darf nur auf das eigene Wohl gerichtet sein; zweitens, der abzuwendende Schaden muß so groß sein, daß er mit dem Tode des Andern verglichen werden kann. Es ziehmt sich aber, den Menschen von solchen Wünschen abzurathen, damit sie nicht Regungen des Hasses und der Rachsucht nachgeben. Die Mächtigen dieser Erde mögen aber aus dieser Lehre heilsame Furcht schöpfen und nicht durch ungerechte Bedrückung die zu Gott emporgesandten gerechten Bitten der Armen erregen, denn die Seufzer der Armen

erhört Gott" (II, 102. Bglch. unten S. 452 f., wo Arsbekin beweist, daß diese Ansicht durch Rom nicht verurtheilt ist).

Der Fesuit Laymann: "Wenn ein König schlecht regiert, so darf man, um des öffentlichen Wohles willen, wünschen, daß er stirbt, oder sich freuen, wenn er gestorben ist, während es unserlaubt ist, seinen Tod herbeizusühren. Denn nicht selten darf man, wegen eines guten Zweckes, eine durch natürliche Ursachen eintretende Wirkung wünschen und über ihren Eintritt sich freuen, deren Herbeissührung aber gänzlich unerlaubt ist" (Laymann S. J., I, 246).

Der Jesuit Hurtado: "Es ist erlaubt, Gott um ben Tob eines Feindes zu bitten, wenn man seinen Schäbigungen auf andere Weise nicht entgeben kann" bei Guimenius, S. 61).

Der Fesuit Castropalao: "Ich glaube, daß man mit geziehmender Maßhaltung sich ohne Todsünde über das Leben eines Andern betrüben und über seinen Tod sich freuen, ja sogar den Tod herbeiwünschen darf, nicht zwar aus llebelwollen gegen die Person, sondern weil damit ein zeitlicher Vortheil für einen selbst verbunden ist" (I, 455).

#### 10. Berträge.

#### a. Sündhafte Berträge.

Der Jesuit Lehmkuhl: "Jit für eine in sich unerlaubte und fündshafte Leistung, die vertragsmäßig sestgesett war, der ausbedungene Lohn zu zahlen? Ja, denn die Mühe oder die Gesahr, denen sich der Leistende unterziehen muß, enthält einen abschähderen Werth, und so wird nicht die Leistung als sündhafte, sondern als mühsame oder gefährliche bezahlt. Sobald also die ausbedungene That [Mord, Diebstahl, Chebruch, u. s. w.] geschehen, und die Mühe und Gesahr bei ihrer Vollbringung übernommen ist, ist der Realkontrakt facio ut des zu Stande gekommen und zu erfüllen."

"Handelt es sich also bei solchen Verträgen um Verbrechen, die nicht durch das Strafgesethuch bestraft werden, so ist die Auszahlung des bedungenen Lohnes Gewissenspflicht" (I, 658).

Echt pharifäisch ist ber Schlußsat, ben Lehmkuhl seinen Borschriften anhängt: "Bei ber Entgegennahme ober Eintreibung bes Lohnes für eine verbrecherische That soll man sich aber hüten, nicht zu sündigen durch Aeußerung der Freude oder Billigung über die geschehene Sünde" (I, 659).

Der Jesuit Lahmann: "Wer einem Meuchelmörder zehn Goldstücke verspricht, damit er einen bestimmten Menschen tödte, ist zur Ersüllung des Versprechens verpslichtet, wenn der Mord aussgesührt ist, wegen der mit dem Morde verbunden gewesenen Mühe und Gesahr. Vor Aussährung des Mordes bestand keine Verpslichtung zur Zahlung des Geldes. Auch wer einem Nichter Geld verspricht, damit er ein ungerechtes Urtheil fälle, ist nach probabeler Ansicht nach Fällung des ungerechten Urtheiles zur Zahlung verpslichtet und der Richter ist nicht verpslichtet, das Geld zurückzugeben. Haft du Jemand Geld dasür versprochen, dich wegen eines zu begehenden Verbrechens nicht anzuzeigen, obwohl er dich rechtmäßiger Weise anzeigen könnte, so entsteht, nach Begehung des Verbrechens, eine wechselseitige Verpslichtung" (I, 365).

Der Jesuit Tamburini: "Darf eine Jungfrau für die erstmalige Ueberlassung ihres Körpers einen höhern Preis fordern als eine icon entjungferte? Wie hoch darf der Preis bemeffen werden, damit er gerecht fei? Diese Fragen muffen beantwortet werben gemäß ber allgemeinen Frage, ob für jebe ichimpfliche Dienstleistung ein Lohn genommen werden darf. So oft die Auszahlung des Lohnes, sei es wegen des Empfängers, sei es wegen bes Gebers, sei es wegen Beider in sich gegen die Gerechtigkeit verstößt, so oft ist diese Auszahlung unerlaubt und so oft liegt die Pflicht der Rückerstattung vor. So oft der ausbedungene Lohn nicht gegen die Gerechtigkeit verstößt, wenn auch gegen andere Tugenden, kann er, nach Bollbringung der That, behalten werden. Berftößt also die Entgegennahme des Lohnes nicht in sich gegen die Gerechtigkeit, sondern stammt die Berletung der Gerechtigkeit anders woher, so liegt die Pflicht der Erstattung nicht vor. Nimmt z. B. ein Steuerempfänger Gelb an, um eine Steuerhinterziehung zuzulassen, so fündigt er selbst zwar gegen die Gerechtigkeit und ist bem Staate zur Erstattung ber binterzogenen Steuer verpflichtet, er ift aber nicht zur Erstattung bes Bestechungsgelbes verpflichtet; benn die Annahme dieses Geldes war gerechtfertigt, da es wegen des Bortheiles gegeben murde, den der Steuerempfänger dem Steuerhinterzieher gemährte. Ebenso verhält es sich mit einem gedungenen

Meuchelmörder, der, nach dem Morde, den ausbedungenen Lohn behalten kann, wegen der mit dem Morde verbunden gewesenen Gefahr und Arbeit. Cbenfo verhält es sich mit einem Richter, ber Gelb angenommen hat, damit er einen ungerechten Urtheilsfpruch fälle. Denn obwohl dieser Richter gegen die Gerechtigkeit fehlt, indem er die eine Partei ungerecht verurtheilt, so fündigt er durch Annahme des Lohnes für das ungerechte Urtheil doch nicht gegen die Gerechtigkeit. Das gilt aber nur beim ausbedungenen Lohn für ein ungerechtes Urtheil; benn für die Fällung eines gerechten Urtheils darf er den Lohn nicht behalten. Ift nämlich das Urtheil gerecht, so ist er verpflichtet, es für die betreffende Partei zu fällen, also barf bies Urtheil nicht erkauft werden. Gbenso kann eine öffentliche Dirne, nach ber Unguchtsfünde, ben ausbedungenen Preis behalten. Denn sie verfauft badurch nicht bie Gunde als folche - benn die Sunde als solche ift als ein Nichts unverkäuflich - sondern sie verkauft die Annehmlichkeit des Gebrauches ihres Rörpers, die boch sicher abschätzbar ift. Gine öffentliche Dirne kann ben ausbedungenen Lohn auch vor Gericht einklagen, nicht aber eine ehrbare Frau, die sich preisgegeben hat; eine folche kann den Preis nur fordern vor ihrem und ihres Liebhabers Bemiffen. Alfo fordern darf man ben ausbedungenen Lohn für eine unerlaubte Sandlung. Ift man aber verpflichtet, die Forderung zu erfüllen, d. h. ben Lohn auszuzahlen? 3. B. du haft einem Meuchelmörder, einer Sure, einem anftändigen Mädchen, einem Richter 100 Dukaten versprochen für einen Mord, eine Unzuchtssünde, ein ungerechtes Urtheil; sie haben die That begangen und verlangen jest, erlaubter Beise, ihren Lohn. Darfft bu ben Lohn verweigern? Nach der gewöhnlichern Ansicht barfit bu es nicht; es giebt aber angesehene Theologen, welche die Berweigerung des Lohnes gestatten; denn das Versprechen des Lohnes war sündhaft, also braucht es nicht erfüllt zu werden."

"Eine Jungfrau ist also im Gewissen berechtigt, ben Preis für ihre Entjungferung zu fordern und zu behalten."

"Einige Theologen beunruhigen das Gewissen (injiciunt scrupulum) von Chefrauen, die Geld für einen Chebruch genommen haben, dadurch, daß sie die Chefrauen verpflichten, dies Geld heimlich — damit ihr Vergehen nicht bekannt wird — ihren Männern zu geben,

da nur der Chemann Herr ihres Leibes ist. Mit angesehenen Theologen bin ich anderer Ansicht. Denn der Chemann ist nicht der absolute Herr des Leibes seiner Frau, sondern nur insosern, als er, unter Ausschluß Anderer, ihren Körper für den ehelichen Akt benutzen kann. Dadurch wird aber der Frau nicht die Fähigkeit entzogen, mit ihrem Körper, wenn auch auf sündhafte Weise, Geld zu verdienen. Denn das Weib ist nicht ein des Eigenthumserwerbs unfähiger Stlave, von dem es heißt: was er erwirbt, erwirdt er seinem Herrn."

"Die Höhe bes Preises, den ein Beib für die Ueberstasssung ihres Körpers fordern kann, richtet sich nach ihrer Vornehmheit, Schönheit, nach Alter und Ehrbarkeit (!); denn offensbar kann ein ehrbares Beib, das schwer zugänglich ist, mehr fordern, als eine, die für Jedermann zu haben ist. Doch diese Punkte sind ausführlicher zu erörtern. Entweder handelt es sich um eine öffentsliche Dirne, oder um ein ehrbares Beib. Eine öffentliche Dirne darf nur den üblichen Preis fordern. Ein ehrbares Beib darf aber so viel fordern, als sie will. Nach probabeler Ansicht einiger beseutender Jesuiten: Balentia, Toletus, Sa, darf aber auch die öffentliche Dirne so viel fordern wie sie will" (I, 195 ff.).

Die gleichen Ansichten werden in ähnlicher Form von allen Moraltheologen, bis in die Gegenwart hinein, vertreten (vglch. Aertsnys I, 326 ff.).

Etwas Abwechselung in die Eintönigkeit bringt ber Jesuit Burghaber:

"Die Ehefrau Elfrida empfängt für den Gebrauch ihres Körpers von Rabo, einem edlen Jünglinge, einen nicht geringen Preis. Da sie sich nun bekehrt, ängstigt sie sich über diesen Preis, am meisten, weil sie denselben erpresst hat durch Schmeicheleien und Lügen, als wenn sie in so großer Liebe zu ihm entbrannt wäre u. dergl. Es fragt sich, ob Elfrida den so erhaltenen und erpreßten Lohn des Ehebruchs behalten darf? — Ich antworte, daß Elfrida den von Rabo für den Gebrauch ihres Körpers erhaltenen Preis behalten kann" (bei Knocke, S. 32).

#### b. Gesetlich nichtige Verträge.

Weitläufig behandeln die Moraltheologen die Frage, ob Bersträge, die vom bürgerlichen Gesetz für nichtig erklärt worden sind, dadurch auch vor dem Gewissen ihre Gültigkeit verloren haben, oder ob ihre Berbindlichkeit im Gewissen weiter besteht.

Es werden die verschiedensten Ansichten zur Auswahl vorgelegt. Da jede "gute" Gründe und "gewichtige" Autoren für sich hat, so ist jede "probabel", d. h. jede, so widersprechend sie unter sich auch sind, darf mit gutem Gewissen befolgt werden.

Erste Ansicht: Der Vertrag ist durchaus bindend im Gewissen, nur kann seine Ersüllung, weil er vom Gesetz für nichtig erklärt ist, nicht eingeklagt werden. Versechter dieser Ansicht sind die Theoslogen: Sylvester, Navarrus, Antonin, Filluci S. J., Resginald S. J.

Zweite Ansicht: Der Bertrag hat in Folge der Nichtigkeitserklärung durch das Gesetz seine Berbindlichkeit im Gewissen versloren. Versechter dieser Ansicht sind die Theologen Covaruvias, Castro, Sanchez, Becanus S. J., Vasquez S. J., Lessius S. J., Molina S. J., Lugo S. J.

Dritte Ansicht: Wer aus einem berartigen Vertrage Etwas besitzt, braucht sich dieser Sache nicht zu entäußern, kann aber auf Herausgabe verklagt werden und ist nach dem Urtheil zur Ausslieferung verpflichtet. Versechter dieser Ansicht sind die Theologen Soto, Lopez, Henriquez, Sanchez S. J. (vylch. Lehmkuhl S. J., I, 670).

#### c. Spiel. Wette.

Der Fesuit Sa: "Nach einigen Theologen braucht man bei verbotenen Spielen den Verlust nicht zu bezahlen und kann den bezahlten Verlust heimlich wieder fortnehmen. Hat Jemand geschworen, er werde den Verlust nicht zurückfordern, so kann er sich vom Eide entbinden lassen und ihn zurückfordern; hat er nur versprochen, er werde bezahlen, so ist er zur Ersüllung des Versprechens nicht verpslichtet" (S. 397).

Der Jesuit Eskobar: "Falschspieler, die gewonnen haben, indem sie entgegen den Spielgesetzen betrügen, mussen ben Gewinnst

erstatten. War ber Betrug nicht gegen die Spielgesete, so brauchen sie nicht zu erstatten. Nach sehr probabeler Ansicht ist man zur Auszahlung von Spielgewinnsten im Gewissen nicht verpflichtet. Ist Jemand verpflichtet einen Spielgewinn gurudzuerstatten, beffen Rückerstattung zu fordern der Andere das Recht hat? Rein. Auch wer einem Minderjährigen gegenüber im Spiel gewonnen hat, braucht nach der Ansicht Tanners [Jefuit] den Gewinn nicht herausfordern. Ich spiele mit der Absicht, den Spielverlust nicht auszugahlen oder ihn, bei einem verbotenen Spiel, zurudzugeben. Darf ich tropbem bas, mas ich vielleicht gewinne, behalten? Ja. Ueber ben Ausgang einer Bette bin ich sicher. Darf ich tropbem mit einem Andern, ber von Dieser Gewißheit nichts weiß, wetten? Ja. Bei einem verbotenen Spiele habe ich gewonnen. Bin ich zur Erstattung bes Gewinnes verpflichtet, wenn ich den Richter verhindert habe, mich zur Erstattung zu verurtheilen? Rein, denn ich habe mich nur meines Rechtes bedient, indem ich 3. B. ableugnete, irgend Etwas gewonnen zu haben, was ich barf, folange bas Spiel geheim war, und der Gewinn mir durch keinen Beugen nachgewiesen werden tann. Ich bemerke, daß mein Spielgegner sich weniger Stiche anrechnet, als er gemacht hat; dadurch gewinne ich. Bin ich zur Rückerstattung bes Gewinnes verpflichtet? Rein; Andere fagen aber, ja. Wer durch die Nachlässigkeit des Spielgegners in dessen Rarten sieht und in Folge beffen gewinnt, braucht nicht gurudguerstatten. Wenn die Rarten fo kenntlich find, daß beide Spieler fie erkennen tönnen, braucht der Gewinner nicht zu erstatten. Gin gewohnheitsmäßiger Falschspieler zweifelt in einem bestimmten Fall, ob er auch diesmal falich gespielt hat. Ift er zur Erstattung seines Bewinnes verpflichtet? Rein, wenn er ben Gewinn in gutem Glauben ichon eingezogen hat; ja, wenn ber Zweifel mahrend bes Gewinnes ent= stand. Nach vielen Verluften zwinge (cogo) ich meinen Gegner weiter zu spielen und gewinne Alles wieder und noch darüber hinaus. Muß ich bas über meinen Verlust hinaus Gewonnene wiedergeben? Rein, benn der Andere befaß [trot des Zwanges] genügende Freiheit des Sandelns" (S. 566-576).

Der Rebemptorist Aertnys: "Welche Listen sind beim Glücksspiel erlaubt? Erlaubt ist: in die Karten bes Gegners zu sehen, wenn er aus Nachlässigsteit mir Gelegenheit dazu giebt; die Karten sich an zufälligen Kennzeichen zu merken; ben Gegner über Frethümer, die er begeht, nicht aufzuklären. Darf der Gewinner den Gewinnst aus einem verbotenen Glücksspiel behalten? Ja, bis ihn der Richter zur Herausgabe zwingt" (I, 377 f.).

#### d. Rauf. Bertauf.

Darf man Wein, der mit Wasser stark gemischt ist, als reinen Wein für den Preis reinen Weines verkaufen? Der Jesuit Tams burini widmet der Beantwortung dieser Frage zwei Folioseiten. Er selbst hält solche Handlungsweise für unerlaubt, führt aber sehr bedeutende Theologen, darunter die Jesuiten Lugo und Lessius, an, die den Verkauf für erlaubt erklären, so daß, nach den Grundsähen des Prodabilismus, die bejahende Ansicht prodabel, d. h. erstaubt ist (II, 225 f.).

Der Jesuit Eskobar: "Ich weiß, daß in einem Acker ein Schatz verborgen liegt; der Besitzer weiß es nicht. Darf ich den Acker für den gewöhnlichen Preis kausen? Ja. Dasselbe gilt für die Erwerbung von kostbaren Gegenständen an Orten, wo ihre Kostbarkeit nicht bekannt ist und von kostbaren Steinen, deren Werth der Händler nicht kennt. Dürsen Beamtenstellen verkauft werden? Lessius und Azor [Jesuiten] gestatten es, wenn sie an hinreichend Würdige und zu mäßigem Preise verkauft werden" (Eskobar S. J., S. 526. 531).

Der Redemptorist Aertnys: "Sündigt man gegen die Gerechtigkeit oder gegen die Liebe, wenn man alle Erzeugnisse eines Landes zusammenkauft, um sie später zu den höchsten Preisen wieder zu verkausen? Handelt es sich um Erzeugnisse, die nur dem Luxus dienen, so sündigt man sicher nicht; da dadurch das Staatswohl nicht geschädigt wird. Handelt es sich um allgemein nothwendige Erzeugnisse, so sündigt man nach probabeler Ansicht nicht gegen die Gerechtigkeit, weil jeder das Recht hat seine Ware zum höchsten Preise zu verkausen. Ob man gegen die Liebe sündigt, ist strittig; Einige bejahen es, Andere verneinen es. Kausseute, die unter sich übereinkommen [Kingbildung], nur zum niedrigsten Preise einzukausen und nur zum höchsten Preise zu verkausen, süns digen nach probabelerer Ansicht nicht gegen die Gerechtigkeit, wohl aber gegen die Liebe. Also z. B. Schlächter, die einen King bilden,

um den Fleischpreis nicht sinken zu lassen, obwohl der Marktpreis der Schlachtthiere bedeutend gesunken ist, sündigen nicht gegen die Gerechtigkeit" (I, 365).

# 11. Teftamente, Legate.

Rardinal Gouffet: "Sind Berfügungen burch Teftament vor bem Gewissen nichtig, wenn sie nicht mit ben unter Strafe ber Nichtigkeit durch das bürgerliche Gesetz vorgeschriebenen Förmlichkeiten versehen sind? Die Theologen sind über diese Frage nicht einig. Ginige, in guter Bahl, halten bafur, daß fie vor bem Gewiffen gultig feien. Diese Meinung ift sicher probabel. Andere behaupten, die Nichtigkeit der bürgerlichen Berpflichtung ziehe die Nichtigkeit ber natürlichen Verpflichtung nach fich. Auch diefe Meinung entbehrt nicht der Probabilität. Zwischen beide Meinungen stellt sich nun eine britte, die will, daß man in der aus diesem Ronflitte hervorgehenden Ungewißheit dem Befiger den Vorzug gebe. Es ist das die Ansicht mehrerer Theologen, unter denen wir Billuart und den heiligen Alfons von Liguori anführen. Nach dieser Ansicht darf ber Legatar, ber im Besite ber Gegenstände ift, die man ihm ohne Beobachtung ber vom Gesetze vorgeschriebenen Förmlichkeiten vermacht hat, sie mit ruhigem Gewissen behalten. Aber auch die Erben des Teftators durfen in gleicher Beise mit gutem Gewiffen die Bollziehung ber Berfügung verweigern, indem fie nöthigen Falls das Testament für ungültig erklären laffen. Woran foll man fich bei biesem Stande ber Dinge halten? Gin Beichtvater, von dem Legatar befragt, ob er mit gutem Gemiffen ein durch einen Formfehler nichtiges Legat von den Erben des Testators annehmen oder behalten darf, wird antworten, daß er es sicherlich barf; von den Erben befragt, ob sie in ihrem Gewissen gebunden find, den Willen des Teftators zu erfüllen, wird er ihnen rathen, ihn zu erfüllen, ober sich mit bem Legatar freundschaftlich zu verständigen. Aber, um nicht zu weit zu geben, wird er es vermeiben, ihnen eine Berpflichtung baraus zu machen, es fei benn, daß es fich um ein frommes Bermächtniß handelt" (I, 371 ff.).

Der Jesuit Sa: "Ein Legat, das Jemand vermacht ist unter

der falschen Boraussetzung, er sei der Sohn des Erblassers, darf behalten werden" (S. 378).

# VIII. Berhalten zum Staat.

# 1. Geistliche und Zivilgesetze.

Ueber bas Berhältniß, in bem die Geiftlichen ber römischen Rirche zu ben Staatsgesetzen stehen, gelten in ber ultramontanen Moral folgende Grundfäte: 1) Die Geiftlichen sind keinem Gefet unterworfen, bas ihrem Stande, ben kanonischen Bestimmungen ober ber kirchlichen Immunität widerspricht. 2) Gin Zweifel über Die Berpflichtung ber Geiftlichkeit, fich ben burgerlichen Gefeben gu unterwerfen, kann überhaupt nur bei folden Gefeten entstehen, die fich auf Dinge beziehen, benen gegenüber Geiftliche und Laien gleichsam auf einer Stufe stehen, also 3. B. bei Gesehen über Berträge, Boll u. f. w. Solchen Gesetzen sind die Geiftlichen nicht unterworfen, weil die staatliche Gewalt ihnen irgend etwas zu befehlen hat, sondern nur, weil die Rirche die Unterwerfung ihrer Geiftlichen unter folche Gesetze gestattet, und weil es ber Billigkeit entspricht, daß alle Angehörigen ein und besselben Staates jene Gesetze befolgen, die dem Wohle des Staates dienen. Es ift aber zu beachten, daß, wenn die Geiftlichen fich gegen folche Gefete verfehlen, ihre Bestrafung nicht durch die bürgerlichen, sondern nur durch die tirchlichen Gerichte geschehen barf, ba ber staatliche Richter an und für sich gar keine Gewalt über die Geistlichen hat, sondern von Gewalt über fie nur so viel besitzt, als die Kirche ihm verleiht (man vald.: Syllabus, Propos. 30. 31. 32; Bouquillon, S. 153).

Drastisch erläutert die Freiheit der Geistlichen von den staatslichen Gesetzen der Jesuit Gobat in solgendem Fall: "Lucilinsschwängert ein Mädchen und tritt dann in einen Orden ein. Bor der seierlichen Gelübdeablegung gesteht er sein Vergehen, und weil dort, wo er es begangen hat, das Gesetz besteht, daß die Versührer eine schwere Geldstrafe zu zahlen oder eine Körperstrase zu erdulden haben, so entsteht die Frage, ob der Staat über Lucilius diese Strasen verhängen darf? War Lucilius, als er das Mädchen versührte schon Aleriker, so hat der Staat kein Recht auf ihn. War

er damals noch Laie, so ist zu unterscheiden: entweder ist er in den Orten eingetreten mit der Absicht, der staatlichen Jurisdiktion zu entgehen, oder ohne diese Absicht. Trat er in dieser Absicht ein, so ist er nach der gewöhnlichen Ansicht den staatlichen Strafen unterworsen; leitete ihn beim Eintritt diese Absicht nicht, so hat, nach dem Eintritt, der Staat keine Gewalt mehr über ihn" (a. a. O., S. 223 f.).

Nach einer Entscheidung der Inquisitions Rongregation vom 23. Januar 1886 müffen die weltlichen Richter an allen Orten, wo die Päpste die Immunität der Geistlichen nicht aufgehoben haben, von den Bischösen die Erlaubniß einholen, gegen Geistliche gerichts lich vorzugehen. Wird ein Geistlicher ohne diese Erlaubniß vor Gericht gezogen, so sollen die kirchlichen Strasmittel gegen die Versleher der Kirchengesetze angewandt werden (volch. Aertnys, I, 473).

### 2. Steuer. Zoll. Schmuggel.

Da bei einer Steuerhinterziehung nicht der Fiskus Schaben erleidet, sondern die Gemeinschaft, so ist der Ersatz nicht dem Fiskus, sondern vorzugsweise den Armen zu leisten.

Nicht jede Steuer begründet eine auf der ausgleichenden Gerechtigkeit beruhende Berpflichtung, sondern die Steuergesetze sind häusig nur Strafgesetze, so daß für ihre Besolgung keine Gewissenspslicht besteht. In diesem Falle ist der Steuerhinterzieher, wenn die Hinterziehung nicht bemerkt wird, zum Ersatz nicht verpflichtet; ebenso nicht, wenn die Steuern in sich zu hoch oder für den, der sie zahlen soll, unverhältnißmäßig hoch sind. Ist es durchaus wahrscheinlich (omnino prodabile), daß die Steuern ungerecht sind, so brauchen sie, nach der allgemeinen Ansicht der Theologen und der des hl. Alsons von Liguori, nicht entrichtet zu werden. Diese Lehre widerspricht nicht dem allgemeinen Grundsatz, daß man im Zweisel den Besehlen der Obrigkeit gehorchen müsse.

Die indirekten Steuern erzeugen meistens keine Gewissense verpslichtung; beziehen sie sich auf nothwendige Lebensmittel, so kann man sie mit Grund als ungerecht betrachten.

Wer bei der Selbsteinschätzung und bei der Angabe des Werthes seiner Grundstücke die Angaben weit unter dem wirklichen

Werthe, vielleicht nur bis zu einem Drittel ober einem Viertel bes wirklichen Werthes macht, begeht deshalb nicht ohne weiteres eine Ungerechtigkeit und ist nicht zum Ersah verpflichtet, besonders nicht, wenn die Aufstellung solcher falscher Angaben allgemein üblich ist. Denn dann bleibt das Verhältniß in der Steuerbelastung gewahrt, und der Staat verliert nicht die nothwendigen Steuererträge. Auch sind die Steuerlasten so groß, daß es ein offenes Geheimniß ist, daß die Steuerpslichtigen durch allerlei Listen die Steuergesetze zu umgehen trachten.

So oft es bei zollpflichtigen Sachen erlaubt ift, den Zoll zu hinterziehen, ist es, zu diesem Zwecke, auch erlaubt, die Aufmerksamkeit der Zollbeamten abzulenken, und auf die Frage, ob man zollpflichtige Ware habe, zu antworten: man habe nichts (vglch. Lehmkuhl S. J., I, 607 ff.).

Der Redemptorist Aertnys: "Seutzutage erheben die liberalen Regierungen immer größere Steuern zum Unterhalt ungeheuerer Beere, zur Zahlung großer Gehälter an unverdiente und überfluffige Beamte; auch verschleubern fie die öffentlichen Gelber nicht felten für unnütze und schädliche Dinge, 3. B. für Theater und kostbare Bauten; außerdem begeben sie Ungerechtigkeiten bei Bertheilung der öffentlichen Gelber besonders gegenüber den Ratholiken, bie vielfach ihre Schulen felbst unterhalten muffen, mahrend sie gum Unterhalt der Schulen der Andersgläubigen herangezogen werden. Auf diese Beise sind heute viele Steuern ungerecht. Gundigen diejenigen und find diejenigen jum Ersatz verpflichtet, welche die indirekten Steuern hinterziehen? Die Frage ift ftrittig. Die gewöhnlichere und probabelere Ansicht bejaht sie; eine andere Ansicht verneint sie. Der beilige Alfons von Liguori überläßt es Beiseren, zu entscheiden, ob die verneinende Ansicht genügend probabel ift. Gine Ersappslicht besteht nicht. Für die Steuern gilt die Mahnung der Jesuiten Lugo und Molina: das Bolk sei zu ermahnen, die Steuern zu entrichten; nach geschehener Sinterziehung sei es aber nicht zum Ersat anzuhalten, wenn es probabeler Beife die Ueberzeugung habe, unter fo vielen Steuern feien einige ungerecht und übertrieben. Diese Ermahnung trifft besonders bei den heutigen Steuern zu. Ift das Bolk zur Steuerzahlung verpflichtet im Zweifel über die Gerechtigkeit der Steuer? Einige bejahen es; die gewöhnliche Ansicht verneint es aber. Darf ein Raufmann für eine zollpflichtige Ware ben gleichen Preis forbern, obwohl er den Boll umgangen hat? Ja, er darf seine Ware gum festgesetten Preis vertaufen, obwohl diefer Preis mit Rudficht auf den die Ware belaftenden Boll festgesett ift. Ift die hinterziehung ber Erbschaftssteuer ungerecht? Für gewöhnlich scheint die Frage bejaht werden zu muffen. Ich fage: für gewöhnlich; benn in folgenden Fällen icheint die Sinterziehung nicht ungerecht zu fein: 1. wenn die Erbschaftssteuer auch für die gerade Erbfolge eingesett ift (Enkel, Rinder); 2. wenn die Erbschaftssteuer auch von bedürftigen Erben erhoben wird; 3. wenn die Erbschaftsstener Rirchengut belaftet. Ift es, bei übermäßigem Boll, erlaubt, ben Werth der Waren falsch anzugeben? Die Frage scheint zu bejahen; man benkt dann bei ber Bollerklärung bingu: fo weit die Ware gerechtem Boll unterworfen ift. Auf Diese Beise widerstehen Die Staatsbürger bem Uebermaß von Bollen und Steuern" (I, 321 ff.).

Der Jesuit Moullet: "Benn man wahrscheinliche Gründe hat gegen die Rechtmäßigkeit einer Steuer, so scheint es wahrscheinlicher, daß man im Gewissen zur Zahlung nicht verpslichtet ist; mithin dürsen vor richterlichem Urtheile zur Restitution nicht angehalten werden, welche die Steuer unterschlagen haben. Die Beichtwäter mögen sich hüten, solche Leute gleich einer schweren Sünde zu beschuldigen und zum Ersah zu verpslichten, einestheils weil viele Bedingungen erforderlich sind zur Rechtmäßigkeit solcher Lasten und Auflagen, anderntheils weil man Niemand zum Ersah anhalten darf, ohne von seiner Verpslichtung hinreichend überzeugt zu sein. Nach der gewöhnlichen Unsicht der Theologen sündigen diejenigen nicht und sind nicht zum Schadensersah verpslichtet, die zollpslichtige Waren einschmunggeln" (bei Knocke, S. 279 f.).

### 3. Krieg und Militärpflicht.

Gewöhnliche Soldaten und niedere Offiziere sind nicht verpflichtet, zu untersuchen, ob ein Krieg, in den sie ziehen, gerecht ist; nur wenn sehr starke Vermuthungen gegen die Gerechtigkeit des Krieges sprechen, sind sie verpflichtet, sich Gewißheit zu verschaffen.

In einem ungerechten Rriege find die Führer ohne Zweifel ver-

pflichtet, den ganzen entstehenden Schaden zu ersehen. Die einzelnen Soldaten haben das zu ersehen, was sie selbst zerstören.

In einem ungerechten Kriege bürfen Solbaten, auch wenn sie gezwungen dienen, niemand tödten, sondern sie müssen in die Luft schießen. Auch dürfen sie sich gegen die andringenden Feinde nicht vertheidigen (Lehmkuhl S. J., a. a. D. I, 511).

Wer im Soldatenstand schweren Gefahren für sein Seelenheil außgesetzt ist, darf fahnenflüchtig werden (vglch. Lehmkuhl S. J., I, 611).

"Bei begründetem Zweifel über die Gerechtigkeit eines Krieges dürfen die Soldaten solange keinen Dienst thun, dis sie den Zweifel geprüft haben" (Castropalao S. J., I, 29).

Die Jesuiten Güry-Ballerini: "Dürsen Soldaten in den Krieg ziehen, die über die Gerechtigkeit des Krieges im Zweisel sind? Handelt es sich um Soldaten, die zugleich Unterthanen sind, so dürsen sie es, wenn nicht der Krieg evident ungerecht ist. Handelt es sich um Söldner, die schon vor der Kriegserklärung geworden sind, so dürsen sie in den Krieg ziehen; werden sie erst nach der Kriegserklärung geworden, so müssen sie vor Abschluß der Berbung sich über die Gerechtigkeit des Krieges vergewissern. Ist es kathoslischen Königen erlaubt, in einem gerechten Kriege sich mit Ketzern und Ungläubigen zu verdinden? An und für sich und rein theorestisch gesprochen, ja; meistens aber ist es unerlaubt wegen der für die Keligion dadurch entstehenden Gesahren. In einem ungerechten Kriege dürsen Soldaten nicht einmal zur Selbstvertheidigung die Feinde tödten; können sie [die Soldaten] nicht stiehen, so müssen sie Sorge tragen, daß ihre Schässe nicht treffen" (I, 391).

Der Redemptorist Aertnys: "Die erzwungene Dienstepflicht ist die Sklaverei unseres der Freiheit sich rühemenden Zeitalters. Ist die allgemeine Wehrpslicht gerecht? Wenn sie alle Bürger verpslichtet, mit Ausnahme derer, die einen genügenden Entschuldigungsgrund haben, so ist die allgemeine Wehrepslicht sicher ungerecht, weil sie für das allgemeine Wohl unnöthig und für das Einzelwohl schädlich ist. Geschieht die Aushebung durch das Los, dis zu einer bestimmten Anzahl von Soldaten, so ist ihre Rechtmäßigkeit zweiselhaft. Weil Geistliche und Ordenselente durch göttliches Recht vom Soldatendienst besteit sind, so

handeln sie nur gerecht, wenn sie sich der Dienstpslicht entziehen. Was die Nicht-Geistlichen betrifft, so bejaht eine Ansicht die Gerechtigkeit der Dienstpslicht; die andere verneint sie. Da also über die Rechtmäßigkeit der Dienstpslicht Zweisel herrscht, so ist sie im Gewissen nicht verpslichtend. Sind diejenigen, die Aerzte oder Obrigkeiten bestechen oder täuschen, damit sie nicht ausgehoben werden, zum Schadensersat verpslichtet an diejenigen, die an ihrer Stelle ausgehoben werden? Wer Aerzte oder Obrigkeiten durch Geld besticht, ist ersatpslichtig. Geschieht aber das sich der Dienstspslicht Entziehen durch Täuschung und Lügen, ist die Ersatpsslicht zweiselhaft; denn zwei Ansichten, die beide probabel sind, eine bejahende und eine verneinende, stehen sich hier gegenüber. Für die Praxis gilt aber sür alle Fälle, daß die Ersatpsslicht nicht zu bestonen ist; denn die Verpsslichtung ist ja zweiselhaft" (I, 324 f.).

Der Jesuit Lehmkuhl (I, 261): "Wird einem Soldaten etwas besohlen, was höchst wahrscheinlich ungerecht ist, oder was ihn Gesahren für die Seele aussetzt, die für ihn zur nächsten Gelegenheit zur Sünde werden, so hindert ihn sein Fahneneid nicht, den Dienst zu verlassen. Bei der allgemeinen Wehrpslicht muß auch erwogen werden, ob der Zwang ein gerechter ist, ob nicht der uns gerechte Zwang den Fahneneid nichtig macht, ob nicht genügender Grund vorliegt, den Fahneneid als Scheineid oder als Eid mit Mentalrestriktion abzulegen."

# IX. Berschiedenes.

# 1. Beugeneib. Richterbeftechung.

Ein Zeuge ist zur Zeugnisabgabe nur verpslichtet, wenn er rechtmäßig befragt wird. Ist also die Fragestellung unrechtmäßig (illegitime), so darf er eidlich unter Anwendung eines nicht rein innerlichen Vorbehaltes (adhibita restrictione non pure mentali) versichern, er wisse von der Sache nichts.

Es giebt mehrere Gründe, weshalb ein Zeuge entschuldigt ist, die Wahrheit auszusagen: 1. wenn der Richter überhaupt nicht rechtmäßig, oder für die vorliegende Sache nicht rechtmäßig ist. [Man halte dabei im Auge, in wie vielen Fällen der Ultramonta-

nismus und das kanonische Recht die "Rechtmäßigkeit" des staatslichen Richters leugnen.] 2. Wenn der Zeuge weiß, daß der Ansgeklagte die That, über die er [der Zeuge] befragt wird, zwar gethan, aber dabei nicht gesündigt hat. In diesem Falle darf der Zeuge sogar nicht die Umstände angeben, die zur Entdeckung der That führen könnten, sondern er muß mit Restriktion (Vorbehalt) sagen, er wisse davon nichts, oder auch, der Angeklagte habe es nicht gethan. Das gilt aber nur für Zeugen in Strafs, nicht in Zivissachen (vglich. Lehmkuhl S. J., I, 487f.).

Der Fesuit Arsbekin: "Nicht improbabel ist die Ansicht, daß ein Zeuge nicht verpslichtet ist, nach der Meinung des fragenden Richters zu antworten, wenn er darüber im Zweisel ist, ob der Richter legitim fragt" (II, 101. leber die "Legitimität" der Fragen eines Richters, nach Ansicht der Moraltheologen vglch. oben S. 108).

Der Jesuit Fragosus: "Nach Naturrecht ist es für einen Richter erlaubt, von einer der streitenden Parteien Geld anzusnehmen, damit er für sie entscheide, wenn für das Recht beider Parteien zwei gleich probabele Ansichten sprechen" (bei Guimenius, S. 79).

### 2. Flucht aus dem Gefängniß.

Der Fesuit Lehmkuhl: "Es ist erlaubt aus dem Gefängniß zu entsliehen: 1. solange das Urtheil noch nicht gesprochen ist, also solange die Untersuchunsghaft dauert; 2. wenn das Gefängniß sehr hart ist; zu dieser Härte rechnet auch, wenn für Seelsorge nicht gesorgt ist. Ist die Flucht erlaubt, so ist auch erlaubt, die Kerkerthüren und Kerkermauern zu durchbrechen, die Gefängnißwärter zu täuschen und sie durch Wein oder andere Mittel zu betäuben" (I, 486).

Der Jesuit Tamburini: "Auch der gerecht Berurtheilte darf aus dem Gefängniß fliehen, wenn die ihn erwartende Strafe eine schwere ist. Er darf auch die zur Flucht nöthigen Mittel answenden: Thüren u. s. w. durchbrechen" (I, 288).

## 3. Trunkenheit.

Der Jesuit Gobat: "Silarius, ein vornehmer Mann, wettet mit Bonifazius, bag er in einem Buge ein ungeheueres Gefäß mit Wein austrinken werbe. Er thut es, stürzt aber unmittelbar barauf zu Boben bes Bewußtseins und fast bes Lebens beraubt. Beichtet er richtig, wenn er sich anklagt: ich habe mich einmal betrunken? An und für sich hat Hilarius nicht theologisch richtig gebeichtet, da er die entstandene Lebensgefahr nicht angegeben hat . . . Dennoch braucht fich Silarius und fein Beichtvater über die Beichte nicht zu beunruhigen, benn ber Günder braucht nicht die spezifische Bogheit anzugeben, die in einer Sache enthalten ift, als vielmehr die, die er erkennt. . . Wer ein Bulver besitt, deffen Genug ben durch Trunkenheit verlorenen Bernunftgebrauch rasch wiederherstellt, fündigt nicht schwer, wenn er sich betrinkt. . . . Wer sich betrinkt, dabei aber keine Gefahr für das Schwinden des Vernunftsgebrauches bemerkt, wohl aber, daß er seinen Magen mehr beschwere, als recht ift, sündigt nicht gegen die Mäßigfeit, sondern gegen die Enthaltsamkeit im strengen Sinne bes Wortes. . . . Wer so viel trinkt, bag er, wenn er an die Luft ginge, ben Gebrauch ber Bernunft verlore, fündigt nicht schwer, wenn er vor bem Trinken ben Borsat gefaßt hat, im Zimmer zu bleiben, auch wenn er nachträglich, aus einem vernünftigen Grunde an die Luft geht und dabei ben Bernunftgebrauch verliert. . . . Wer beim Trinken, ehe er den Gebrauch der Bernunft verliert, um dies zu vermeiben, das Getrunkene wieder ausbricht, sündigt nicht schwer. . . . Sind die in der Trunkenheit begangenen Sünden leichter, als die in nüchternem Buftande verübten? Es handelt sich bier nur um folche Gunden, beren Begehung in der Trunkenheit klar vorausgesehen wird. Solche Sünden find weniger schwer, weil sie nur mittelbar freiwillig sind" (S. 432. 439. 448f. 461).

Gobat erzählt, (S. 464), um, wie er sagt, den Lesern seiner Abhandlung über die Trunkenheit, die Langweile zu vertreiben, "ein wahres und sehr heiteres Geschichtchen": "Ein Priester, der sich noch niemals betrunken hat, und der in der Beichte oft die Anklage versnimmt: ich habe mich betrunken, will aus eigener Kenntniß wissen, was das heißt: sich betrinken. Er läßt sich einen großen Krug

schweren Weines kommen, trinkt ihn mit vieler Mühe aus, wird sinnlos betrunken und erwacht am folgenden Tage mit starkem Kapenjammer und mit so starkem Kopfschwerz, daß er von nun an Allen, die ihm beichten, daß sie sich betrunken haben, zur Buße aufgiebt, sich noch einmal zu betrinken, weil er dafür hält, der darauf folgende Kapenjammer sei eine genügende Strafe". Gobat mißbilligt allerdings die "beschämende" Unwissenheit dieses Priesters.

# 4. Findelhäuser.

Der Jefuit Lanmann: "Es ift zuweilen erlaubt, uneheliche Rinder auszusegen, um die Schande für die Eltern zu vermeiden. Man foll aber dabei acht geben, daß die Rinder nicht durch Ralte u. f. w. umkommen. Auch ist es gerathen, vorher die Kinder zu taufen und ihnen einen Zettel mitzugeben, auf bem die Taufe bezeugt ift. Ift bas "Findelhaus arm, fo follen reiche Eltern der unehelichen Rinder, so weit sie es ohne Gefahr für ihren Ruf können, etwas Schabensersat (aliquam compensationem) leiften. Ift das Findelhaus reich, fo kann man voraussetzen, es sei ohne Ersappflicht für die Eltern für alle ausgesetten Rinder gegründet worden. Ift es ohne Gefahr für ihren guten Ruf möglich, fo find bie Eltern ausgesetzter Rinder zu einer gemissen Sorge (aliqua cura) für sie verpflichtet, und muffen ihnen, wenn sie aus dem Rindesalter heraus find, Lebensunterhalt gemähren, wie fie es mußten, wenn sie die Rinder nicht ausgesetzt hätten, obwohl sie, damit sie nicht in den Verdacht gerathen uneheliche Kinder zu haben, von biesen Verpflichtungen entschuldigt zu werden pflegen" (I, 358).

#### 5. Tänze. Theater.

Die Jesuiten Güry-Ballerini: "Tänze, wie sie gewöhnlich vor sich gehen, sind voll von Gefahr und Aergerniß und verstricken unzählige Seelen in die Fallschlingen des Teufels. Unehrbare

<sup>1</sup> Bor seine Abhandlung über die Trunkenheit set Bischof Caramuel die Worte: "Ich schreibe das Folgende in Deutschland, wo Trunkenbolbe mit größerer Nachsicht behandelt werden, als in Spanien oder Italien" (a. a. D., S. 843).

Tänze können wegen der dabei vorkommenden Entblößung, wegen der Art des Tanzens u. s. w. schwer sündhaft sein. Zu dieser Art Tänze rechnen viele [Theologen] Walzer, Polka und Galopp. Es ist Sache des Beichtvaters in den einzelnen Fällen zu entscheiden. Für gewöhnlich sollen alle Tänze nach Möglichkeit verhindert werden; deshalb sollen Pfarrer und Beichtväter ihre Andesohlenen vom Tanzen abhalten. Es sinden sich aber zuweilen Männer und nicht selten auch Frauen, denen das Tanzen keine oder doch nur geringe Gesahr zur Sünde ist. Maskenbälle sind, im allgemeinen gesprochen, unerlaubt. Ist es eine Sünde, beim Tanzen die Hand einer Frauensperson zu ergreisen? Geschieht das Ansassen wur leicht und während eines ehrbaren Tanzes [Walzer, Polka, Galopp sind unehrbare Tänze], so ist es an und für sich keine oder höchstens eine läßliche Sünde, weil für gewöhnlich keine oder nur eine geringe Gesahr der Wollust damit verbunden ist" (I, 212fs.).

Der Redemptorist Aertnys: "Die Gesahren, die mit dem Tanzen verbunden sind, sind: Händedrücke aus unreiner Absicht; die gewöhnliche Handverschlingung beim Tanzen ist nicht sündhaft oder höchstens eine läßliche Sünde; das gegenseitige An-Sich-Drücken, worüber Jakobi seine läßliche Sünde; das gegenseitige An-Sich-Drücken, worüber Jakobi seine läßliche Sünde; das gegenseitige An-Sich-Drücken, worüber Jakobi sein nir unbekannter Schriftsteller] schreibt: "Niemals sollten wir erlauben, daß unsere Gattinnen und Töchter von den Armen der Männer an sich gedrückt und Brust an Brust herzumgewirbelt werden". Zu solchen unzüchtigen Umarmungen geben die Tänze, die am meisten in llebung sind: Walzer, Polka, Mazurka, Schottisch, Gelegenheit. Der Beichtvater beachte aber, daß solche Sünden bei Tänzen in anständiger Gesellschaft weniger oft vorkommen und sich bei Männern häusiger als bei Frauen sinden. Der Beichtvater soll seine Beichtkinder fragen, ob sie beim Tanzen sündigen oder doch heftigen Versuchungen ausgesetzt sind" (II, 205 ss.).

Kardinal Gousset: "Da das Theater nicht seiner Natur nach schlecht ist, so darf das Geschäft der Schauspieler und Schauspielerinnen, obwohl im allgemeinen für das Seelenheil gefährlich, doch nicht als ein unbedingt schlechtes Geschäft angesehen werden. Wenn sich ein Schauspieler in Todesgesahr befindet, so muß ihm der Pfarrer seinen Beistand anbieten. Zeigt sich der Kranke nicht geneigt, sein Gewerbe auszugeben, so ist es nach unserer Meinung

flug, nur bie einfache Erklärung ju verlangen, daß er es, wenn er wieber gefund wird, auf die Entscheidung des Bischofs ankommen laffen wolle. Geschieht diese Erklärung, so gewähre man ihm den Beistand der Religion. Falls er aber die von ihm verlangte Erflarung hartnädig verweigern follte, wurde er offenbar der Saframente und ber Segnungen ber Kirche unwürdig fein. Wenn fich bie Schauspielerin nach erlangter Wiederherstellung an den Bischof um eine Entscheidung wendet, so wird dieser in seiner Beisheit mit Berückfichtigung ber Umftande feben, ob er unbedingt verlangen foll, daß fie sobald als möglich das Theater verlasse, oder ob es flug fei zu bulben, baß sie noch längere ober fürzere Beit am Theater bleibe, wobei er ihr jedoch die zu ergreifenden Mittel angiebt, um sich gegen die von ihrem Gewerbe unzertrennlichen Gefahren fräftig zu ichüten. Unter fonft gleichen Umftanden wird man gegen eine Schauspielerin, die unter ber Berrichaft ihres Batten fteht, nachsichtiger sein, als gegen einen Schauspieler, ber Herr über seine Handlungen ist" (I, 285. 287).

#### 6. Frauenfleidung.

Alfons von Liguori: "Wenn eine Frau Männerkleidung, oder ein Mann Frauenkleidung anlegt, so ist das, wenn es aus Leichtsinn und ohne böse Absicht oder Aergerniß geschieht, nur eine läßliche Sünde; sonst aber eine Todsünde" (Liguori, Theolog. mor. l. 3, n. 52, Ed. Haringer 1846).

Der Redemptorist Aertuns: "Verheirathete Frauen, oder solche, die zu heirathen wünschen, dürfen bei ihrer Kleidung Schmuck und Schönheit beabsichtigen. Die Ehesrauen dürsen dies, damit sie von ihren Männern geliebt werden und sie von andern Frauen abziehen, auch um ihre Männer durch ihren Anblick zur Vollziehung des ehelichen Aktes anzulocken. Für diesen Zweck hat die Ratur die Frauen mit Schönheit ausgestattet. Auch die unverheiratheten Frauen, die zu heirathen wünschen, dürsen in ihrer Kleidung der Schönheit Rechnung tragen, um den Augen der Männer zu gesallen und passende Ehen einzugehen. Ist der Kleiderausschnitt sehr stark, so daß die Brüste sichtbar sind, so ist das eine Todsünde. Wird durch den Kleiderausschnitt nur der obere Theil der Brust

sichtbar, wenn auch ziemlich tief herunter, so ist die Einführung einer solchen Mode schwer sündhaft, nicht aber das Mitmachen der schon bestehenden Mode, denn der odere Theil der Frauenbrust gehört nicht zu den unehrbaren Theilen und ein Andlick, an den man gewöhnt ist, reizt die Leidenschaften weniger. Eine geringe Entblößung der Brust, ebenso wie die Entblößung der Arme ist nur läßlich sündhaft. llebrigens sollen Prediger und Beichtväter, so viel an ihnen liegt, dafür sorgen, daß solche Moden abgeschafft werden, um so mehr, weil die Frauen, die dieser Mode solgen, es nicht selten thun, um von Männern unzüchtig begehrt zu werden" (I, 147).

Nach diesen Regeln entscheiden in vielen katholischen Familien bie Beichtväter, wie weit bei Festlichkeiten und Bällen der Rleiderausschnitt der Töchter gehen darf.

## 7. Geschäftsprattiten.

Der Rebemptorist Aertnys: "Mehrere, die sich um den Zusschlag eines öffentlich ausgeschriebenen Unternehmens bewerben, kommen überein, daß jeder seinen Kostenanschlag um eine gewisse Summe erhöhe, die, nach Vergebung des Unternehmens an einen von ihnen, unter die übrigen Mitbewerber vertheilt wird. Was ist über diese Praxis zu sagen? Ich glaube nicht, daß sie verurtheilt werden kann" (I, 373).

### 8. Freudenmädchen.

Der Jesuit Lahmann: "In Städten, wo öffentliche Dirnen, um größeres Uebel zu vermeiden, geduldet werden, ist es erlaubt, ihnen Häuser zu vermiethen und ihnen zu gestatten, ihr Gewerbe darin auszuüben. Hat eine Dirne den Gebrauch ihres Leibes für einen gewissen ausbedungenen Preis gestattet, so darf sie das Geld nicht nur behalten, sondern sie kann es mit allen Rechtsmitteln fordern" (I, 229. 365).

# X. Das sechste Gebot.

Das sechste Gebot nimmt in der katholischen Moraltheologie breitesten Raum ein; seine Behandlung ist die eingehendste. Es kann also in einer Darstellung der ultramontanen Moral nicht umsgangen werden, und, um sachlich zu sein, bleibt nichts Anderes übrig, als auch die moraltheologischen Aussührungen über das 6. Gebot wortgetreu, wenn auch nur in Ausschnitten, wiederzugeben.

## 1. Unzucht im Allgemeinen.

Der Jesuit Lehmkuhl: "Unzucht ist der ungeordnete Geschlechtstrieb. Ihr vollendeter Akt besteht in der Samensergießung, verbunden mit dem daraus entstehenden Wollustgefühl. Ihr uns vollendeter Akt besteht in der Erregung jener Triebe, die der Zeuzgung dienen und an den Geschlechtstheilen wahrgenommen werden."

"Bei der Frau findet zwar eine Absonderung wirklichen Samens nicht statt, aber auch bei ihr äußert sich die geschlechtliche Lust unter Absonderung einer Flüssigkeit in den Zeugungsorganen, die unvollendete in einer unreinen Erregung."

"Bon der Samensergießung ist die Distillation zu unterscheisden. Sie ist die Absonderung einer anders gearteten Flüssigkeit und geht nicht so reichlich, sondern mehr tropsenweise vor sich. Diese Distillation geschieht entweder mit Erregung der Geschlechtstheile und einem Lustgefühl oder ohne Lustgefühl. Ist das erstere der Fall, so ist sie verbunden mit Samensergießung oder doch mit der Gesahr dazu, und dann ist über ihre moralische Qualität dasselbe zu sagen wie über die eigentliche Samensergießung oder Pollustion; geschieht sie aber ohne Lustgefühl, wenn auch unter einer gewissen natürlichen Erregung, so kann man sie undeachtet lassen wie irgend eine andere Flüssigkeitsabsonderung, und man ist nicht geshalten, die Ursachen einer solchen Distillation zu vermeiden. Das ist zu beachten bei der Frage über die moralische Berkehrtheit der Unzucht, deren Ursachen gewollt waren."

"Bon der Geschlechtsluft ift das einfache sinnliche Wohlgefühl zu unterscheiden. Daß dieses Wohlgefühl, das aus einer ganz ans

bern Ursache als die Geschlechtslust entsteht, ihr an moralischer Schuld — wenn es überhaupt schuldbar ist — nicht gleichsteht, liegt auf der Hand. Ein solches Wohlgefühl entsteht z. B. aus dem Anhören von Musik, dem Anblick von Blumen, dem Berühren weicher Stoffe. Wenn man jedoch von der Verkehrtheit dieses Wohlgefühls im Vergleich zur Geschlechtslust spricht, so wird darunter jenes Wohlgefühl verstanden — es äußert sich durch eine gewisse Erregung des Blutes in der Brust — das aus einer Ursache entsteht (am häusigsten ist es der Gesühls, oft aber auch der Gesichtssinn), die, wenn auch in sich nicht obscön, doch geeignet ist, die geschlechtzliche Erregung hervorzurussen."

"Ein solches Wohlgefühl zulassen, ober es nicht sogleich unterbrücken, ist aus sich also keine Todsünde; es aber absichtlich herbeizussühren, ist in den meisten Fällen mit einer Todsünde verbunden, da es die Gesahr mit sich bringt, in eine geschlechtliche Erregung einzuwilligen. Ja, wenn Jemand behauptete, er empfände in Folge einer schwer sündhaften obscönen Berührung nur ein sinnliches Wohlzgefühl, so kann das nicht zugegeben werden, da dieses Wohlgefühl entweder in sich schon geschlechtliche Lust ist, oder doch von dieser unzertrennlich ist."

"Nach diesen Vorbemerkungen lassen sich die folgenden Prinzipien aufstellen:

"Bei der unmittelbar freiwilligen Wollust, sei sie nun gesucht oder nur zugelassen, giebt es keine materielle Geringsügigkeit (parvitas materiae). Es ist deshalb immer eine Todsünde, eine Handslung vorzunehmen mit der Absicht, eine unzüchtige Erregung oder ein Lustgefühl zu haben, sei diese Handlung nun leicht oder schwer unehrbar oder auch in sich von aller Unehrbarkeit frei. Jede Wollust ist nämlich gewissermaßen der Beginn der Erregung und Ergießung des menschlichen Samens, oder ist doch mit der Gefahr einer solchen Ergießung verbunden. Denn, nach geschehener Erregung ist es nicht mehr ganz in der Gewalt des Menschen, den weitern Fortgang einzuhalten und zu unterdrücken; deshalb participirt jede solche Erregung an der moralischen Verkehrtheit der Samensergießung. Eine Samensergießung aber, d. h. den vollendeten Wollustgenuß suchen außerhalb des ehelichen Beischlass, nuß unter Todsünde verboten sein; denn wenn dies ohne schwere Schuld erlaubt wäre, so würden

bie Menschen sich weigern, die Lasten der Ehe auf sich zu nehmen, zum schweren Schaden des Menschengeschlechts. Also ist auch jede freiwillige wollüstige Erregung schwer sündhast. Diese Aufsassung ist heutzutage unter den Theologen so allgemein und so übereinsstimmend mit der Lehre des Apostolischen Stuhles, daß jene äußere Prodabilität, die einst für die Annahme einer materiellen Geringsfügigkeit auf dem Gebiete des 6. Gebotes sprach, nicht mehr besteht."

"Eine nur wegen ihrer freiwillig gesetzten Ursache freiwillige Wolluft, d. h. eine Handlung, die eine wahrscheinlich oder sicher vorausgesehene wollüstige Wirkung im Gesolge hat, die aber nicht wegen dieser wollüstigen Wirkung vorgenommen wird, ist an und für sich nur insoweit sündhaft, als sie den sündhaften Charakter in sich trägt, sie kann aber schwerer sündhaft werden durch die Gesahr, in das entstehende Wollustgesühl einzuwilligen.

"Deshalb wird, abgesehen von der Gesahr der Einwilligung, eine schwere Sünde gegen das 6. Gebot nur dann und zwar indirekt begangen, wenn die vorgenommene Handlung selbst arg unehrbar ist, d. h. wenn eine wollüstige Erregung oder Pollution aus einer Handlung entsteht, die ihrer Art nach wollüstig ist und bedeutend zu der genannten Wirkung beiträgt, ohne daß ein wichtiger Entschuldigungsgrund zur Vornahme dieser Handlung vorhanden ist."

"Da aber nicht alle Menschen burch dieselbe Sandlung gleichmäßig finnlich erregt werden, fo ift der Ginfluß einer Sandlung auf finnliche (geschlechtliche) Erregung meistens nach objektiven Grundfäten zu beurtheilen, jedoch mit Wahrung subjektiver Momente. Also: Das, was unter gleichen Berhältniffen die Menschen gewöhnlich geschlechtlich erregt, darf ohne schwere Schuld von Niemand vorgenommen werden, ausgenommen, wenn es dem Betreffenden bekannt ift, daß er, wegen feiner eigenthumlichen Beschaffenheit, nicht erregt wird. Das, was die Menschen zwar gewöhnlich aber leicht erregt, braucht — wenn die Gefahr der Einwilligung beseitigt ift — von Niemandem unter schwerer Sünde vermieden zu werben, wenn auch ein Einzelner wegen seiner eigenthümlichen Beschaffenheit leichter erregbar ift. Das, mas seiner Natur nach zwar nicht ganz gering aber auch nicht absolut schwer in die geschlechtliche Erregung einfließt, muß unter ichwerer Sunde von denen gemieden werben, die wissen, daß sie start und fast immer durch solche

Handlungen erregt werden, für die Anderen besteht diese schwere Berpslichtung nicht. Bei den Dingen also, die gewissermaßen die Mitte halten zwischen schwerem und leichtem Einfluß, ist höchste Klugheit nöthig, damit nicht zu nachgiebig Manches erslaubt werde, aber auch, damit nicht in zu großer Strenge schwere Sünden angedichtet werden."

"Mit andern Worten: Es ist eine Tobsunde, aus wolluftiger Absicht Etwas vornehmen, bas, wenn auch nur geringfügig, eine wolluftige Erregung und Wirkung verursacht. Es ift eine leichte Sünde, aus leichtfertiger Neugierbe ober bergleichen Etwas vornehmen, bas nur gering in die geschlechtliche Erregung einfließt, wenn lettere unterbrückt wird. Sehr gefährlich ift es aber und führt leicht zur Tobsünde, diese Sandlung, zumal wenn fie nicht gang geringfügig ift, mit Absicht und ohne Grund fortseten, nachbem die Erregung icon entstanden ift. Nicht fofort diese Sandlung abbrechen, fann aber noch nicht als Todfünde erklärt werden. Eine Sandlung vornehmen, die zwar nicht gang geringfügig, aber auch nicht bei allen Menschen schwer auf geschlechtliche Erregung einfließt, ist für diejenigen, die aus ihr fast immer eine unzuchtige Wirkung verspuren, eine Todsunde, auch allein schon mit Ruchsicht auf diese Wirkung. Um so mehr ist dies der Fall, je unzüchtiger die Wirkung ift. Ohne hinreichenden Grund eine Sandlung vornehmen, die ihrer Natur nach arg unzüchtig ift und deshalb schwer auf die wolluftige Wirtung einfließt, ist eine Todfunde; nicht nur weil sie schon als Urfache in sich schwer fündhaft ist, sondern weil auch ihre bofe Wirfung bem Betreffenden gur Laft gu legen ift, es sei denn - was aber gewiß eine seltene Ausnahme bilbet - daß er weiß, daß eine solche Sandlung ihn nicht ftark sinnlich erregt."

Bur näheren Erklärung ist noch zu sagen, welche Ursachen als schwer, welche als leicht einfließende und welche als in der Mitte sich haltende zu betrachten sind:

"Schwer einfließende Ursachen: Lebhaftes Denken an eine unzüchtige Handlung; Berührung obscöner Körpertheile einer Person andern Geschlechts; außer sie finde ganz oberflächlich und ohne unzüchtige Begierde bei einer Person bes gleichen Geschlechts statt; der freiwillig sortgesetzte Anblick einer ganz nackten Person andern Geschlechts; der Anblick einer nackten weiblichen Brust für einen

Mann; der Anblick eines obscönen Bildes, wenigstens wenn er andauert, und eine Erregung schon entstanden ist. Diesem fügt der hl. Alfons von Liguori noch hinzu: längere zärtliche Gespräcke mit einer unerlaubt geliebten Person, oder auch das längere Ansichauen derselben. Unerlaubt geliebt ist aber diesenige Person, auf die sich Leidenschaft oder sinnliche Zuneigung richtet (sensualis sympathia). Wenn also Jemand, ohne Entschuldigungsgrund, aus reiner Sinnlickeit, mit einer solchen Person eine Unterredung oder auch nur ihre bloße Gegenwart sucht, so wird es, je nach dem Grade der sinnlichen Zuneigung, die er für sie spürt, leicht geschehen, daß er zur Unzucht erregt wird und der Gesahr der Einwilligung sich außsett."

"Leicht einfließende Ursachen: Leichtes Berühren oder obersstächliches Anschauen obscöner Theile des eigenen Körpers; obersstächliches Berühren einer Frauensperson, Ergreifen ihrer Hand, ein leichter Kuß aus ehrbarem Grund; unnüges Gespräch mit einer Frau, oberflächliches Anschauen ihrer Brust. Als leicht einfließend müssen auch genannt werden: Unenthaltsamkeit in Speise und Trank; Reiten; ein bequemer Sig."

"Ursachen, die in der Mitte zwischen schweren und leichten stehen: Rengieriges Lesen unzüchtiger Schriften; Unsichauen schlechter Theaterstücke aus Leichtfertigkeit; das Unschauen der thierischen Begattung bei größeren Thierarten; der bewußt fortsgesete Anblick einer nachten Person des gleichen Geschlechts; das länger andauernde unzüchtige Berühren von Thieren; das wiedersholte Berühren des eigenen Körpers."

Bei allen Vergehen, beren das Beichtfind sich anklagt, muß ber Beichtvater achten:

"auf die Absicht; war sie schlecht und wollüstig, so ist auch die That, wenn sie auch in sich nicht obscön war, doch schwer sündshaft, weil mit Bewußtsein gewollt";

"auf die Schwere der Sache in sich betrachtet, ob nämlich die Handlung in sich arg obscön und stark zur Wollust anregend ist. Ist dies der Fall, so ist, ohne ausreichenden Grund, die Handlung schwer sündhaft, auch wenn die Absicht dabei nicht unmittelbar wollüstig war. Wenn ferner diese Handlung mit einem Andern vorgenommen wurde, so kommt zur Einwilligungsgesahr in die empfundene Lust noch das schwere Aergerniß der andern Person hinzu, so daß, auch abgesehen von der eigenen Lustempfindung, allein schon dies Aergerniß die Handlung zu einer Todsünde macht; rechnet man aber die eigene Lustempfindung hinzu, so ergiebt sich eine zweisache Schuld."

"Der Beichtvater muß auch barauf achten – und bas aus anderen Umftänden herauszubekommen ist seine Sache —, ob dersjenige, der eine in sich nicht oder doch nicht arg obscöne Handlung, aus der aber eine obscöne Wirkung entstanden ist, vorgenommen hat, Gefahr läuft in die unreine Lust einzuwilligen. Ist dies der Fall, so ist die Handlung wenn auch nicht aus sich, so doch wegen der zusällig damit verbundenen Einwilligungsgefahr schwer sündhaft."

"Unzucht des Herzens wird die freiwillige, ohne berechtigten Grund vorgenommene geistige Beschäftigung mit obscönen Gegenständen genannt: durch Gedanken, Erlustigung und Begierden."

"Spekulatives und abstraktes Denken und Vorstellen obscöner Dinge, aus leichtfertiger Neugierde freiwillig unternommen, wird, bei arg obscönen Gegenständen, obwohl es in sich nicht schwer sündehaft ist, dennoch praktisch genommen zur schweren Sünde, wegen der bestehenden Einwilligungsgefahr in die unreine Lust. Fedoch muß das Bewußtsein dieser Gesahr vorhanden sein. Ja, wenn ausnahmsweise diese Gesahr nicht bestände, so würde der, der das von sich wüßte, durch ein solch spekulatives Denken nicht schwer sündigen, wenn er aber eine auch nur spekulativ gedachte Unzuchtsssünde billigte, so wäre das schwer sündhaft."

"Die längere, freiwillige Erluftigung besteht in dem Wohlsgefallen an eine geschlechtliche, aus Gedanken und Borstellung entstandene Erregung ohne die Absicht, die betreffende Sünde in's Werk zu sehen.

"Die Begierden endlich richten sich auf die obscöne Handlung selbst."

"Zur Unzucht des Mundes gehört: Unzüchtiges sprechen, singen, lesen. Es sind Todsünden, falls es geschieht: um unreine Lust hervorzurusen; wegen der Freude an dem Gesprochenen oder Gelesenen selbst; trot der erkannten Gesahr, in die entstehende unsreine Ergötzung einzuwilligen."

"Geschieht es aus bloßer Leichtfertigkeit, Neugierde ober aus

Bergnügen an der damit verbundenen Geschicklichkeit oder Runst, so ist es leichte Sünde, es sei denn, daß ein entstehendes Aergerniß es zu einer schweren macht."

"Praktisch genommen, werden also nur selten von Todsünde frei sein, die über arg oscöne Sachen Gespräche führen oder obscöne Schriften lesen. Unter Verheiratheten können allerdings die Gespräche etwas freier sein, ohne daß sie schwer sündhaft wären; sind sie aber sehr obscön, so liegt eine Aergernißsünde schwererer Art, weil mit der Bosheit der Ehebruchsfünde behaftet, vor."

"Etwas anderes ist es, wenn aus Eitelseit und Scherz einige nicht gerade arg obscöne Wițe gemacht werden; das gilt nicht als Todsünde."

"Das Unhören von Obscönem geschieht noch leichter ohne Tobfünde; auch darüber lachen ist an sich noch nicht schwer fündhaft. Es ift es aber, wenn man fich an bem Obscönen in fich ergött; wenn der Hörer durch Anregung und Aufmunterung Ursache wird, daß ichmer fündhafte Gespräche geführt ober fortgesett merden; wenn er trot seines Ansehens, burch welches er biese Gespräche jum Schweigen bringen konnte und follte, nichts fagt; wenn er wegen feiner perfönlichen Stellung als Anhörer folcher Gefpräche für Andere jum Aergerniß würde; 3. B. wenn ein Briefter Buhörer wäre, oder wenn er durch Schweigen bei unzüchtigen Reden diefelben zu billigen ichiene. So ift folgende Stelle bei Tamburini (Jefuit) zu verstehen: "Wenn bas unzüchtige Gespräch ober Lied Underer Dir miffällt ober doch nicht gefällt, Du aber tropbem nicht weggehst und aus Schen die Betreffenden nicht tadelst, ja selbst wenn Du bagu lachen ober etwas Aehnliches thun folltest, fo klage Dich nicht der Todfunde an, denn diese Scheu ist ein nicht gu verachtender Entschuldigungsgrund'."

"Ein unzüchtiger Blick kann aus dreifachem Grund schwer sündhaft sein: wegen des Gegenstandes selbst, wegen der Absicht und wegen der damit verbundenen Gefahr."

"Wegen des Gegenstandes selbst ist es schwer sündhaft, Dinge ohne Noth anzuschauen, deren Andlick stark zur Wollust reizt und geschlechtliche Erregungen hervorrust. Also: das bewußte Anschauen des menschlichen Beischlafs; der Andlick der obscönen Körpertheile einer Person andern Geschlechts: das beabsichtigte Anschauen einer

ganz nackten Person bes andern Geschlechts; mit Ausmerksamkeit die nackte Brust eines Weibes ober ein sehr obscönes Bild ansschauen; längere Zeit und ohne Noth seine eigenen Geschlechtstheile ansehen."

"Wegen der vorausgesehenen oder jetzt eintretenden Gesahr können schon Blicke auf weniger obscöne Gegenstände schwer sündhaft sein; besonders, wenn der Betreffende eine geschlechte liche Erregung und die Versuchung zur Einwilligung fühlt und dennoch die Augen nicht abwendet, obwohl kein Entschuldigungsegrund vorhanden ist."

"In gewissem Sinne läßt sich hier bas Gleiche sagen, wie vom Lesen unzüchtiger Schriften und dem Anhören eines unzüchtigen Theaterstücks. Dem hl. Alfons von Liguori entnehme ich das Folgende: Unzüchtige Bücher aus Neugierde lesen, ohne unreine Lust und ohne die Gesahr dazu wahrgenommen zu haben, ist aus sich nur eine leichte Sünde. Weil aber häusig diese Gesahr vorhanden ist, so wird es meistens thatsächlich zur Todsünde. Das Borhandensein dieser Gesahr muß auch bei dem angenommen werden, sür den das Lesen unzüchtiger Schriften gewöhnlich mit Pollution oder mit heftigen Versuchungen verbunden ist. Wer durch Geld, Beisal u. s. w. unzüchtige Theaterstücke besördert, mehr noch, wer bei solchen mitwirkt, begeht gewöhnlich eine Todsünde, weil er Vielen Anlaß zum Nergerniß wird, auch dann, wenn diese selbst nicht geschlechtlich erregt würden. Erlaubt in dieser Beziehung ist, unter Voraussehung eines triftigen Grundes, das Folgende:

"Durch Gefang und Darstellung bei unzüchtigen Theaterstücken mitwirken, ist ohne Zweisel eine sehr innige Betheiligung an einer Viele zur Sünde reizenden Sache. Nichtsdestoweniger sind die Mitwirkenden zu entschuldigen, wenn sie dies thun, um großer Noth zu entgehen. So sagt der hl. Alfons von Liguori, daß es keine schwere Sünde sei, solche Theaterstücke aus bloßer Neugierde anzubören und deshalb haben diesenigen, die mit unreiner Absicht solche Stücke ansehen, nicht sowohl den Darsteller, als vielmehr sich selbst anzuklagen, da der Darsteller aus einem sehr tristigen Grund das etwa für die Zuschauer entstehende Aergerniß nur zusläßt. — Das Bild einer Geliebten für den Liebhaber zu malen, ist ohne den zwingenden Grund der Noth nicht erlaubt, wenn der

Maler weiß, daß ber Besteller der Liebhaber der betreffenden Berson ist."

"Ueber die Un zucht des Gefühls gelten folgende Grundfähe:

"Nicht schwer sündhaft ist es, einen Andern des gleichen Gesichlechts an obscönen Körpertheilen oberflächlich zu berühren, d. h., nicht mit Absicht und nicht für längere Zeit', wie der hl. Alfons von Liguori sagt. Noch weniger sündhaft sind solche Handlungen am eigenen Körper, außer, sie geschähen andauernd und öfter."

"Kindermädchen, die auf diese Weise oberstächlich kleine Knaben berühren, begehen keine Todsünde, da wegen des kindlichen Alters die Gesahr (zur Einwilligung in unreine Lust) gering ist. Sie müssen sich aber sehr hüten, dies nicht absichtlich und länger, noch auch bei Kindern zu thun, die schon anfangen, darauf zu achten. Sehr leicht ist es deshalb eine Todsünde, Kinder an den Geschlechtsteilen zu kigeln."

"Das Berühren von Thieren ist nach dem h. Alfons von Liguori gewöhnlich nur eine leichte Sünde, ch sei denn, daß ek fortgesetzt werde dis zur Pollution des Thieres; geschieht dies freiwillig, so ist dies im allgemeinen, wegen der damit verbundenen Gefahr der Einwilligung, eine Todsünde."

"Noch weniger ist es an und für sich eine Todsünde, eine Person andern Geschlechts leichthin an ehrbaren Körpertheilen zu berühren, die Hand einer Frau ansassen, mit ihrem Finger spielen (digitum intorquere), sie leichthin füssen, kleine Kinder küssen, auch wenn ein gewisses sinnliches, aber nicht geschlechtliches Wohlgefühl dabei entsteht."

"Wenn aber solche Handlungen andauernd oder heimlich und verstohlen vorgenommen werden, so ist entweder die schwere Gesahr der Einwilligung in eine geschlechtliche Erregung, oder eine schlechte Absicht vorhanden: beides aber ist schwer sündhaft. Im allgemeinen sind also als Todsünden zu betrachten: Küsse, die zwischen Personen verschiedenen Geschlechts auf ungewöhnliche Weise ausgetauscht werden, die länger andauern oder mit Inbrunst gegeben werden. Dasselbe ist von Umarmungen zu sagen. Auch die Handeiner Frau drücken, mit ihren Fingern spielen, kann mit böser Abssicht geschehen oder aus ihr hervorgehen und dadurch zur Todsünde

werden. In gewisser Weise trifft bies auch bei Berührungen am eigenen Leibe ober an Personen gleichen Geschlechts zu."

"Als Todsünde muß es also gelten: unehrbare Körpertheile einer Person andern Geschlechts zu berühren, wenn auch nur oberssächlich oder über den Kleidern, sobald dies mit Absicht und ohne rechtsertigenden Grund geschieht; eine Person gleichen Geschlechts absichtlich und andauernd so berühren. Todsünde ist auch, wenn eine Frau die Brust einer andern Frau länger berührt, oder wenn dies ein Mann thut, besonders wenn die weibliche Brust entblößt ist; ebenso die dauernde und wiederholte Berührung unehrbarer Theile des eigenen Körpers trotz der schon beginnenden sinnlichen Erregung."

"Wer ohne Widerstand zu leiften solche Berührungen an fich zuläßt, begeht für gewöhnlich eine Todfünde, und zwar nicht nur wenn er dabei felbst bose Absicht hegt ober einwilligt, sondern auch icon gang allein vom Gesichtspunkt ber Mitwirkung aus, und zwar wenn diese Berührung in sich unehrbar ift, sei es wegen des Körpertheils, der berührt wird, oder wegen der Art und Beise ber Berührung; wenn auch die Berührung an sich nicht unzweifelhaft unehrbar ift, wenn aber die unzüchtige Absicht des Berührenden feststeht oder er diese Berührungen heimlich vorzunehmen fucht. Reine Sunde ober boch feine fcmere Sunde ift vorhanden: wenn die Berührung nur wegen der unzüchtigen Absicht bes Berührenden unzüchtig ift und in Gegenwart Anderer geschieht. Die eigene Schen und die Furcht einen Andern bloffzustellen ift nämlich ein ausreichender Entschuldigungsgrund; wenn weder die Berührung an sich unehrbar ist, noch die unzüchtige Absicht des Berührenden feststeht."

"Die Sünden der vollendeten Unzucht zerfallen in nastürliche und unnatürliche. Natürliche, d. h. der Natur gemäß sind solche Handlungen, die den von der Natur vorgeschriebenen Gebrauch der Geschlechtstheile und damit die Möglichkeit der Kindererzeugung wahren. Ihre Sündhaftigkeit liegt darin, daß sie außerhalb der rechtmäßigen Ehe geschehen. Widernatürlich sind jene Sünden, bei welchen wegen des Aktes selbst die Kindererzeugung ansgeschlossen ist und somit der menschliche Samen gegen seine Bestimmung vergeudet wird. Die natürliche Unzuchtssünde ist streng

genommen nur eine, unnatürliche Unzuchtssünden giebt es bagegen viele."

"Die vollendete Unzuchtssünde besteht in der freiwilligen sleischlichen Berbindung lediger Personen verschiedenen Geschlechts."

"Sie ist, obwohl ihrer Natur nach schwer sündhaft, dennoch in Bezug auf ihre specifische Verkehrtheit ihres Unzuchtscharakters geringer als die übrigen vollendeten Unzuchtssünden. Ich sage, in Bezug auf die Verkehrtheit ihres Unzuchtscharakters; denn was bei der vom Einzelnen allein begangenen Unzuchtssünde fehlt, kommt hier hinzu, nämlich das gegenseitige Aergerniß; serner sage ich, in Bezug auf die specifische Verkehrtheit ihres Unzuchtscharakters; denn die subjektive Verkehrtheit ist dabei meistens viel größer als bei der Pollution. Denn hier wird die Schamhaftigkeit viel ärger verletzt, und der freie Wille hat größern Antheil an der Handlung. Deshalb legen auch die kanonischen Bußvorschriften für die Unzuchtsssünde eine härtere Strafe auf als für die Pollution."

"Zu dieser Art von Unzuchtsstünde gehört: das Konkubinat, d. h. der andauernde eheliche Berkehr ohne die rechtmäßige Form der Ehe. Der Beichtvater muß also in der Beichte diesen Umstand wissen; nicht wegen der specifischen Verschiedenheit der Sünden, sondern wegen der andauernden nächsten Gelegenheit zur Sünde. Die Prostitution, wenn nämlich ein Weib sich irgendeinem Manne hingiebt."

"Beil vom Onanismus — wie ihn wenigstens die Theologen verstehen — später bei der Ehe die Rede sein wird, so genügt es hier zu bemerken, daß seine Verkehrtheit bei ledigen Personen sich zusammensetzt aus der Verkehrtheit des unerlaubten Beischlafs und der Pollution; es sei denn, daß Jemand während des Aktes Reue empsindend, sich zurüczieht und die nicht mehr zu verhindernde Pollution nur erduldet, ohne sich an ihr zu ergöhen."

"Hier bleibt die Bosheit die gleiche, ob sich der Mann während des Aktes zurückzieht, oder ob der männliche Samen auf irgend eine Weise aufgesangen wird, so daß eine Begattung nicht stattsinden kann. Bei der ersteren Art ist also der Mann der Schuldige und die Schuld des Weibes, wenn überhaupt eine vorhanden ist, besteht im Zureden und Verführen. Es kann aber auch ebenso gut die Hauptschuld beim Weibe liegen."

"Eine widernatürliche Sünde ist auch die Sodomie; sie ist, was den Unzuchtscharakter angeht, verkehrter als die Pollution und wegen des mit ihr verbundenen Nergernisses eine schwerere Sünde. Sie unterscheidet sich in vollkommene und unvollkommene. Die vollskommene Sodomie besteht in der fleischlichen Berbindung zweier Personen des gleichen Geschlechts; die unvollkommene ist vorhanden, wenn sie zwar unter Personen verschiedenen Geschlechts stattsindet, die sleischliche Berbindung aber durch Körperorgane bewerkstelligt wird, die dazu nicht bestimmt sind."

"Nach dem h. Alfons von Liguori unterscheidet sich die vollkommene Sodomie von der unvollkommenen specifisch."

"Es ist aber probabel, daß die specisische Bosheit dieser Sünde sich herleite entweder aus der Begierde nach dem unnatürlichen (gleichen) Geschlecht oder nach dem unnatürlichen Körperorgan. Wenn also zwei Menschen gleichen Geschlechts miteinander gesündigt haben, so genügt es zu wissen, ob die Sünde der Samenergießung oder Pollution nach Art des Beischlass vor sich gegangen, oder nur durch die Hände bewirkt worden ist; eine weitere Erklärung der wollüstigen Art und Weise des Akts ist nicht nöthig; es sei denn, daß wegen der Reservation der Sünde es ersorderlich ist zu wissen, ob eine wirkliche körperliche Bermischung stattgefunden hat."

"Der vollendete Akt der Sodomie kann specifisch vollkommen und und unvollkommen vor sich gehen. Gehört aber die Sodomie zu den reservirten Sünden [d. h. zu solchen, von denen nur höhere kirche liche Obere lossprechen können], so ist diese Reservation nur von der vollendeten, vollkommenen Sodomie zu verstehen. Diese kommt leichter zwischen Männern vor, kann aber auch zwischen Frauen vorskommen."

"Nach dem h. Alfons von Liguori ist es probabel, daß die Sünde des bei der Sodomie Thätigen sich nicht specifisch von der Sünde des den sodomitischen Aft an sich Zulassenden unterscheide; nur muß die Thatsache der Pollution seststeen, die allerdings leichter bei dem thätigen Theil eintreten wird."

"Wenn ein Mann sich mit einem Weibe außerhalb der von der Natur dazu bestimmten Geschlechtstheile versündigt, so lehrt der h. Alfons von Liguori, daß erst dann unvollsommene Sodomie vorhanden sei, wenn der Beischlaf durch den After stattfindet; sonst sei die Sünde gewollter unerlaubter Beischlaf und ins Werk gesetzte Pollution. Bleibt nämlich der Geschlechtsunterschied gewahrt, so muß die Widernatürlichkeit der Sünde so niedrig demessen werden, als die Natur des Aktes es zuläßt. Die Begierde nach dem zum Beischlaf nicht bestimmten Körpertheil darf also nicht vorausgesetzt, sondern muß bewiesen werden. Ganz anders verhält sich die Sache, wenn der Geschlechtsunterschied nicht eingehalten wird; denn dann ist bei jeder mit Samensergießung verbundenen Körpervermischung die ganze substantielle Bosheit der sodomitischen Sünde vorhanden, und die verschiedenen Arten der Aussührung statuiren keinen specissischen Unterschied."

"Der sodomitische Akt ist vollendet, wenn die Samensergießung auf irgend eine Weise stattgefunden hat in einen dazu nicht von Natur bestimmten Körpertheil einer andern Person; er ist unvollendet, wenn zwei Personen des gleichen Geschlechts sich körperlich vermischt haben, aber die Samenergießung des Einen nicht in einen Körpertheil des Andern stattgefunden hat."

"Selbst die unvollendete Sodomie ist auch dann nicht vorhanden, wenn zwei Menschen gleichen Geschlechts durch gegenseitiges Berühren Pollution erzeugen; das gilt wenigstens im Algemeinen; denn gewöhnlich begnügen sich Solche mit dem Lustgefühl der Pollution. Wenn aber die unzüchtige Lust des Einen sich der Art auf den Andern richtet, daß er dessen Person begehrt, so ist Sodomie der Begierde nach vorhanden. Wenn also Jemand an sich Pollution erzeugt dadurch, daß er an einem Andern gleichen Geschlechts eine Handlung begeht, die der Sodomie sehr ähnlich, aber nicht vollendete Sodomie ist, und wenn er wirklich nicht mit unreiner Lust nach der Person des Andern begehrt, so ist seine Sünde, was ihn selbst angeht, die Sünde der Pollution, wozu meistens wegen des Aergernisses für den Andern die Sünde der Sodomie hinzukommt."

"Der hl. Alfons von Lignori sagt, praktisch genommen musse das Beichtkind erklären, ob es bei der Sünde der thätige oder leis dende Theil gewesen; daß beim thätigen Theil Pollution stattsgesunden habe, werde nämlich vorausgesetzt, wenn das Gegentheil nicht ausdrücklich gesagt werde; der leidende Theil musse aber selbst

erklären, oder sich darüber befragen lassen, ob auch bei ihm Bollution stattgefunden habe."

"Die schwerste aller Unzuchtssünden ist die Bestialität; unter ihr versteht man das unzüchtige Vergehen des Menschen mit dem Thier."

"Es ist keine Bestialität, wenn Jemand durch unzüchtige Berührung eines Thieres die Pollution bei sich erzeugt. Diese Sünde ist von der Pollution nicht verschieden."

"Richtet sich aber die unzüchtige Begierde auf das Thier selbst, so ist Bestialität, wenigstens der Begierde nach, vorhanden. That-sächliche Bestialität ist dann vorhanden, wenn die Sünde mit dem Thier sich, unter Samensergießung, nach Art des Beischlafs — auf welche Weise auch immer — vollzieht; sonst ist wenigstens die versuchte Bestialität vorhanden."

"In Bezug auf die moralische Berkehrtheit diefer Gunde ift es nach dem hl Alfons von Lignori gleichgültig, zu welcher Species und zu welchem Geschlecht das betreffende Thier gehört. Diese Ansicht halte auch ich für wahr, wenn es wahr ift, was heute die Aerzte und Physiologen glauben, daß durch den Beischlaf zwischen Menschen und Thieren eine Begattung nicht stattfinden kann. Ift dies aber nicht ausgemacht, so glaube ich, muß man die Lehre des hl. Alfons von Lignori verlassen; und es scheint mir, daß dann die durch den Beischlaf mit einem Thier verschiedenen Gefchlechts begangene Sunde weit schwerer und eine ganz andere ift als dieselbe Gunde mit einem Thier gleichen Geschlechts; b. h. wenn die Gunde auf eine in sich jur Begattung geeignete Art vor fich gegangen ift. Denn die Gefahr herbeiführen, ein Monstrum zu erzeugen, unterscheidet sich ohne Zweifel von der moralischen Berkehrtheit, die in jeder unnatürlichen Unguchtsfünde liegt, nicht nur durch den Grad, sondern auch durch ihre spezifische Art."

"Zur Bestialität rechnen die theologischen Schriftsteller auch den Beischlaf mit dem unter menschlicher oder thierischer Gestalt erscheinenden Teusel. Diese Sünde ist stets mit einer Sünde gegen die Religion verbunden; auch kann mit ihr verbunden sein die Besgierde nach anderen Unzuchtssünden, je nach den Erscheinungssormen, die der Teusel wählt. Das ist auch die Lehre des hl. Alfons von Lignori. Diese ungeheure Sünde geschieht nicht nur, wenn

die Teufelserscheinung wirklich vorhanden ist, sondern auch wenn Jemand durch Wahnvorstellungen verleitet, glaubt, der Teufel sei gegenwärtig. So selten Solches auch geschieht, so ist es doch nicht unmöglich."

Das große moraltheologische Werk des Redemptoristen Aertnys unterscheidet sich in seinen Aussührungen über die Unzucht (I, 239—257) in nichts von dem des Jesuiten Lehmkuhl. Einige Sonderfragen behandelt es aber noch ausführlicher.

MIS Schüler seines Meisters Liquori stellt Aertnys felbstverständlich den geschlechtlichen Umgang zwischen Mensch und Teufel als Thatsache bin; er rechnet biesen Umgang gur "Bestialität" (I, 243). Ueber ben Rigel an Geschlechtstheilen schreibt Aertnys: "Das Sich-Juden an den Geschlechtstheilen ist erlaubt, auch wenn es zweifelhaft ift, ob ber Reiz aus ber Scharfe bes Blutes oder aus unzüchtiger Luft entsteht, benn jeder Mensch darf durch Berührungen einen forperlichen Reig vertreiben, fo lange es nicht sicher ist, daß der Reis aus unzüchtiger Regung entstanden ift. Man foll sich aber wohl hüten, gewissen jungen Mädchen hierin leicht Glauben zu schenken, die, unter dem Vorwande eines folden Rigels, fich burch Berührung felbstzubefleden pflegen. Denn, wenn man fie [in ber Beichte] genau ausfragt, zeigt fich, bag dieser Ripel sehr häufig von ihnen erregt worden ist entweder durch unzüchtige Gedanken ober durch die Gewohnheit, sich selbst unzüchtig zu berühren. Bei Frauen unterscheidet sich der naturliche Rigel von dem durch unguchtige Luft erregten dadurch, daß ersterer durch Reiben gemildert wird, letterer durch die eintretende Samensergiegung fofort aufhört."

"Ehrbare Rüffe, Umarmungen und Händedrücke find läßliche Sünden, wenn sie aus Leichtfertigkeit oder Scherz geschehen. Auch das Rüffen ganz kleiner Kinder ist für gewöhnlich

<sup>1</sup> Die moraltheologischen Abhandlungen aller Jahrhunderte sind auch ansgefüllt mit langen Erörterungen über den geschlechtlichen Verkehr zwisschen Mensch und Teusel. Was dort von den angesehensten Theologen der römischen Kirche an schnutzigem Blödsinn zusammengehäuft ist und noch heute sein verpestendes Dasein fristet, spottet jeder Beschreibung. Da ich im I. Vand (4. Aust.) Beispiele dieses Widerchristenthums angesührt habe (S. 220—223. 250 384 ff. 389. 446. 466. 478 f.), verweise ich auf diese Stellen.

nur läßlich fündhaft, weil die damit verbundene angenehme Emspfindung eine rein natürliche ist."

"Wer ein Mäbchen auf seinen Schoß nimmt und es an sich brückt, begeht gewöhnlich eine Tobsünde."

"Es ist keine Tobsünde, wenn gänzlich nackte Personen gleichen Geschlechts zusammen baden; aber es ist nicht rathsam, weil dabei meistens unzüchtige Handlungen vorkommen" (I, 248 bis 254).

Der Dominikaner Riber: "Unter einfacher Unzucht (fornicatio simplex) versteht man den Beischlaf zwischen zwei ledigen Personen. Die unnatürliche Ungucht besteht barin, daß die natürliche Art bes Beischlafes zwischen Mann und Weib verkehrt wird, so daß eine Beugung nicht stattfinden kann. Diese Unzucht geschieht auf fünf verichiedene Weisen: Erstens, wenn des Wolluftgefühles wegen die Samensergiegung hervorgerufen wird ohne Beifchlaf; zweitens, wenn zwar das männliche Blied in das weibliche Befaß eingeführt wird, aber dabei die natürliche Art des Beischlafes nicht gewahrt wird, so, wenn ber Beischlaf von der Seite ober im Sigen ober stehend oder, wie bei den Thieren, von hinten ausgeführt wird, oder wenn die Frau über dem Manne liegt; drittens, wenn die für ben Beischlaf bestimmten Glieder nicht benutt werden, sondern andere; viertens, wenn der Beifchlaf unter Berfonen gleichen Geschlechtes ausgeführt wird: Mann und Mann, Beib und Beib; fünftens, der Beischlaf zwischen Mensch und Thier" (Tractatus de morali lepra: Hain 11818).

Bischof Caramuel beginnt seine Untersuchung über die Unzuchtssünden mit der Bemerkung: Großer Dank gebühre dem Jesuiten Sanchez, der diesen Gegenstand ex professo dargelegt habe. Einige
seiner eigenen Aussührungen lasse ich solgen: "Was menschlicher Same sei, bleibe dahingestellt. Es giebt aber einen Unterschied
zwischen wirklichem Samen und einer Art von Samen. Ist auch
die Ergießung dieses uneigentlichen Samens Sünde? Wenn man
einen Finger abschneidet, so verspürt man Schmerz, ergießt man
Samen, so verspürt man Lust. Schmerz wird aber auch schon bei
der bloßen Quetschung eines Fingers empfunden; so stellt sich das
Lustgefühl auch schon ein ohne Ergießung des Samens. Was das
Dasein des uneigentlichen Samens angeht, so ist es sicher, wie der

Theologe Marchantins in seinem "Garten ber geistlichen hirten" lehrt, daß aus den Geschlechtstheilen außer Urin und Samen eine dritte Art von Flüssigkeit hervorkommt, aber nicht ein so heftiges Bolustgefühl (impetus delectationis) erregt wie die Ergießung eigentlichen Samens. Diese Flüssigkeit tritt aus bei geringer Erregung, z. B. bei einem Kuß oder bei Berührung einer Frauenhand. Nach der Ansicht der Fesuiten Laymann und Sanchez ist der freiwillig veranlaßte Austritt dieses uneigentlichen Samens [Caramuel nennt ihn seminalitas, der Fesuit Lehmkuhl und die meisten anderen Theologen distillatio] feine Todsünde. Wie viel Samen muß ergossen werden, damit eine Todsünde vorliegt? Jede auch noch so kleine Menge wirklichen Samens genügt zur Todsünde" (S. 832 ff.).

Auch feine Abhandlung über die unnatürlichen Unzuchtsfünden leitet Caramuel mit den Worten ein: "Diese Scheußlichkeiten find sehr schmutig, aber sie muffen genau untersucht werden, sonst nütt man ben Beichtvätern nichts. Die feuschen Augen und Ohren ber Lefer mögen also verzeihen, aber die Theologen mögen sich würdigen, mit größter Aufmerksamkeit zu lesen, was mit größter Aufmerksamkeit geschrieben worben ift" (S. 838). "Richt immer ift eine längere Ergötzung an unzüchtigen Gebanken ober eine längere unguchtige Berührung mit Samenserguß verbunden, häufig fondert sich dabei nur eine wachsartige Flussigkeit ab, die, nach der Lehre ber Theologen, fein Samenserguß ift; bennoch erklären viele von ihnen dies für eine Todfünde. Warum ift jeder auch noch so fleine Samenserguß außerhalb ber Ghe eine Tobfünde? Weil er ber natürlichen Bestimmung bes Samens entgegen ist. Warum ift ber eheliche Beischlaf mit einem alten Beib, bas nicht mehr empfangen fann, feine Gunde? Beil der Berheirathete ein Recht auf Erguß bes eigenen Samens hat. Nehmen wir an, Ardolfinus habe ben Beischlaf mit einer Schwangern vollzogen, sei bann mährend einer Arankheit entmannt worden und habe nach feiner Beilung den Beischlaf mit einer andern Frau vollzogen. Er hat also zweimal den Beischlaf vollzogen, ohne daß die Möglichkeit der Empfängniß vorlag. Wie muß er sich in der Beichte anklagen? Muß er fagen: ich habe zweimal ben Beischlaf vollzogen, einmal war ich felbst fähig zum Zeugen, aber die Frau unfähig zum Empfangen, das

andere Mal war die Frau fähig zum Empfangen, aber ich war unfähig zum Zeugen, oder genügt es, zu sagen: Zweimal habe ich den Beischlaf vollzogen, ohne daß die Möglichkeit einer Empfängniß vorlag? Die Antwort hängt zusammen mit der Ansicht über den Beischlaf geschlechtlich Unvermögender." Diese Frage wird dann eingehend erörtert. "Ist es erlaubt, die Geschlechtstheile zu reiben, um einen Ripel zu stillen? Es giebt zwei Arten von Ripel, einen gewöhnlichen, wie er auch an der Hand oder am Kopf vorkommt, und einen unzüchtigen, der durch die Thätigkeit des Samens entsteht; den ersten Kipel darf man stillen, nicht den zweiten" (S. 838 ff.).

"Johannes und Antonia ergößen sich an wechselseitigen unzuchtigen Berührungen und kommen schließlich zum Beischlaf, ben Johannes in der Beise vollzieht, daß er sein Glied zwar in das natürliche weibliche Gefäß einführt, aber mit der Absicht, es vor bem Samenserguß wieder herauszuziehen; Antonia stimmt zu. Gin anderes Mal vollziehen sie den Beischlaf unter solchen Borsichtsmagregeln, daß eine Empfängniß unmöglich ist; ein brittes Mal endlich verhindern sie zwar die Empfängniß nicht, sind aber entschlossen, eine Fehlgeburt herbeizuführen. Wie haben fie gefündigt?" (A. a. D., S. 845). Bei der Antwort auf diese Frage ergeht sich Caramuel in weitläufige Untersuchungen darüber, ob der im After begonnene und im natürlichen Gefäß vollzogene Beischlaf fündhaft fei; ebenso erläutert er Sodomie, Bestialität und geschlechtliche Unzucht mit bem Teufel. Diese Erörterungen umfassen 11 Folioseiten; die bedeutenoften Theologen, wie Thomas von Aguin, Do= minitus Coto, Johannes Niber, Navarrus, Johann Gerson, Antonin, die Jesuiten Lanmann, Agor, Tamburini, werden mit ihren Ansichten in's Feld geführt (S. 860).

Aus Guimenius (= Mona S. J.): "Es ist erlaubt, um einen Kițel an den Schamtheilen zu beseitigen, die Schamtheile zu reiben, auch wenn die Gesahr der Selbstbefleckung damit verbunden ist, wenn nur keine Zustimmung vorhanden ist, so lehren die Jesuiten Sanchez, Fillucius, Reginaldus. Es ist keine schwere Sünde, die Geschlechtstheile von Haaren oder von Menstruationsblut zu säubern, auch wenn Selbstbesleckung dabei vorausgesehen wird, wenn nur die Gesahr der Einwilligung nicht vorhanden ist. Wer, auf Frund seiner kalten Natur, lehrt der Jesuit Granado, keine

starke geschlechtliche Regung zu befürchten hat, sündigt nicht schwer, wenn er dem Beischlafe Anderer zuschaut." Moha vertheidigt diesen Sat in breiter Ausführlichkeit. Ein Weid küssen, wenn es geschieht nicht wegen geschlechtlicher Ergöhung, sondern wegen des angenehmen Gefühles, das mit einem Auß, wie mit der Berührung einer weichen Sache verdunden ist, ist keine schwere Sünde. Der Jesuit Moha fügt hinzu: "Andere sehr gesehrte Theologen lehren, Küsse und Umarmungen eines Weides durch einen Mann, auch wenn sie aus geschlechtlicher Lust geschehen, jedoch ohne andere schlechte Absicht, wie z. B. Vollziehung des Beischlafes, sind keine schwere Sünden." Sine große Anzahl dieser "gelehrten Theologen" nennt er, darunter Thomas von Aquin, den hl. Antonin und Andere. Er beschließt aber seine Ausführungen mit dem Eingeständniß, die Ansicht könne nicht mehr aufrecht erhalten werden (S. 10—18).

Die Jesuiten Ballerinis Palmieri unterscheiden eine dreis sache sinnliche Ergöhung: die einfachssinnliche, die geistigssinnliche, die sleischlichssinnliche. "Die erste entsteht durch die Angemessenheit des vom betreffenden Sinn wahrgenommenen Gegenstandes; die zweite ist innerlich und entsteht durch eine ehrbare Hinneigung, z. B. zur Mutter, oder auch zu Gott; sie ist verbunden mit einer gewissen Erregung des Blutes und der Lebensgeister in der Nähe des Herzens; die dritte ist mit der gleichen Erregung verbunden, aber entstanden aus einer leicht unehrbaren, aber noch nicht geschlechtlichen Hinneigung, meistens wegen der Schönheit eines Menschen, die man durch Taste oder Gesichtssinn wahrnimmt" (II, 680).

Als Grundlage ihrer Erörterungen über geschlechtliche Beziehe ungen unterscheiden Ballerinis Palmieri ferner: ehrbare, wes niger ehrbare und unehrbare Körpertheile; die ehrbaren sind: Augen, Hände, Küden, Kopf, Füße; die weniger ehrbaren: Brust, Arme, Beine; die unehrbaren: die Geschlechtstheile und ihre Umgebung. "Diese Unterscheidung, sagen sie, ist wichtig wegen der Beurtheilung von Berührungen und Küssen; denn Berührungen darf man zuweilen auch an unehrbaren Theilen vornehmen; küssen darf man sie nie. Kleine Kinder küssen, wegen der mit der Berührung ihres zarten Fleisches (carnes molles) verbundenen sinnslichen Annehmlichkeit, ist keine Todsünde. Das Anschauen der eigenen Geschlechtstheile, wenn es eingehend geschieht und länger

dauert, ist eine Tobsünde. Wenn ein Mann längere Zeit die Brust einer Frau betrachtet, oder auch eine Frau längere Zeit die Brust einer andern Frau berührt, so ist das, wegen der damit verbundenen Gesahr der sinnlichen Ergötzung, eine Todsünde" (II, 691 ff.). Weitläusig handeln sie dann noch von der Berührung der Geschlechtsteile oberhalb der Aleider, von den Berührungen kleiner Kinder durch ihre Kindersrauen, von der Berührung thierischer Geschlechtsteile, von dem Anschauen des menschlichen Beischlases, was nur dann nicht schwer sündhaft ist, wenn es aus weiter Entsernung und nur sehr kurz geschieht. Auch Entmannte können sich durch all dieses schwer versündigen.

#### 2. Die Selbstbefleckung.

Der Dominikaner Nider: "Die nächtliche Selbstbeflekfung, ift, obwohl nicht felbst Gunde, doch das Zeichen einer vorausgegangenen Sunde, allerdings nicht immer; 3. B. wenn fie geschieht aus einer natürlichen lleberfülle bes Samens ohne vorherige lleberladung von Speise und Trank; oder durch eine natürliche Wärmeerzeugung; oder in Folge einer mahrend des Tages angestellten rein spekulativen Erwägung [über geschlechtliche Dinge]; ober durch unmittelbar teufelische Ginwirkung. Die Selbstbefledung ist das Zeichen einer vorausgegangenen Sünde erstens, wenn man es vernachlässig hat, sich tagüber gegen die Angriffe des Teufels zu wappnen; zweitens, wenn man übermäßig Speise ober Trank zu sich genommen hat; brittens, wenn man an einem unkeuschen Gedanken ein gewisses Wohlgefallen gehabt hat, ohne doch ganz in ihn einzuwilligen; viertens, wenn man Wohlgefallen an früheren Unzuchtsfünden oder ben Bunich nach ihnen hat; fünftens, wenn man Wohlgefallen hat an frühereren unteufchen Berührungen, Ruffen u. f. w.; fechstens, wenn man Wohlgefallen an einem frühern Beischlaf hat. In den drei erften Fällen ift die nächtliche Selbstbefledung bas Beiden einer vorausgegangenen läglichen Gunbe; in den drei letten Fällen das einer Todfünde" (Tractatus de morali lepra: Hain 11818).

Thomas von Aquin widmet in einem Büchlein "Beichtpraxis" ein eigenes Rapitel "dem Ausssuß des Samens ohne Lustgefühl", "ben Biele nur dadurch bemerken, daß sie ihre Bettiücher burchnäßt finden" (Confessionale seu libellus peroptimus de modo consitendi, Ed. Paris. 1502).

Aus Guimenius (= Mona S. J.): "Eine nicht beabsichtigte nächtliche Selbstbesteckung, die aber wegen vorhergehender unzüchtiger Gedanken und Berührungen vorausgesehen war, ist keine schwere Sünde. Wer das Lustgefühl der nächtlichen Selbstbesteckung wünscht und an ihm sich freut, aber so, daß er ohne Sünde sich freuen möchte, und sie nicht wünschen würde, wenn sie Sünde wäre, scheint mir keine schwere, sondern nur eine läßliche Sünde zu besgehen" (S. 5 f.).

Der Jesuit Laymann legt genau den Unterschied dar zwischen Selbstbesleckung und Distillatio. Es sei, erklärt er bei dieser Geslegenheit, für Eheleute nicht schwer sündhaft, wenn sie, ohne Bollziehung des Beischlasses, die Distillatio hervorrusen, wohl aber, wenn sie die Selbstbesleckung verursachen, weil bei der Distillatio, im Unterschiede zur Selbstbesleckung, kein Samen vergossen werde (I, 247).

Der Jesuit Tamburini: "Ist die Selbstbessedung erlaubt, wenn der Samen verdorben ist, so daß er Krankheiten in dem Betreffenden erzeugen würde? Darf man in diesem Falle eine Samensergießung herbeiführen? Dürsen in diesem Falle Frauen durch Reiben ihrer Geschlechtstheile oder dadurch, daß sie den Finger bis zur Deffnung der Gebärmutter einführen, eine Samensergießung veranlassen? Liegt das Fehlerhafte des Samens nur in seiner geringern Menge, so ist es nicht erlaubt; liegt aber das Fehlerhafte des Samens in seiner Beschaffenheit, so ist es nach probabeler Anssicht erlaubt, und eine probabele Ansicht darf jeder besolgen."

"Ein frommer Priester erzählte mir kürzlich: bei jeder Samense ergießung im Schlase werde er sosort wach und sei sich des Borsganges klar bewußt. In keiner Beise willige er in das Lustgefühl ein, aber es ereigne sich dabei etwas Anderes, was ihm Unruhe bereite. Er empfinde nämlich, daß am Ende der Selbstbesleckung durch einen gewissen innern Antrieb der Geschlechtstheile noch eine bedeutende Menge Samen von ihm ausgestoßen werde, gerade so wie es beim Wasserlassen geschehe, wenn am Schluß noch ein Theil des Wassers durch eine heftige Bewegung ausgestoßen wird. Er

fragte mich, ob er diesen Samenserguß unterstützen könne, um, wie er sich ausdrückte, seine Geschlechtstheile zu entlasten. Ich habe viele Theologen darüber nachgelesen, da ich aber nichts Deutliches darüber fand, so sagte ich ihm, ich hielte eine positive Mitwirkung dabei für nicht erlaubt. Ich fügte aber hinzu: ich ersuche dich, frommer Priester, zu erwägen, ob du dich nicht deshalb von einer Todsünde entschuldigen kannst, weil die Theologen lehren, daß die sleischliche Ergözung den Sinn des Menschen wunderbar verdunkelt und ihn im Augenblick des Samensergusses gleichsam thierisch macht. Du bist also wohl nicht ganz deiner Sinne mächtig und sündigst deshalb wenigstens nicht schwer" (I, 201. 202).

lleber Selbstbessedung fand ein Briefwechsel statt zwischen dem Jesuiten Tamburini und dem Bischof Caramuel. Der briefliche Meinungsanstausch war dadurch hervorgerusen worden, daß Caramuel dem Tamburini vorgeworsen hatte, er lehre, Jemand, der durch Berührungen eines Priesters zum Samenserzuß gebracht worden sei, brauche in der Beichte nicht anzugeben, wer diese Unzuchtsstünde bei ihm veranlaßt habe.

Tamburini sucht seine Lehre theils zu rechtfertigen, theils als von Caramuel irrig aufgefaßt hinzustellen. Ginige Stellen bes Briefwechsels: (Tamburini). "Caramuel unterscheidet zwei Arten, wie ber Priefter ben Samenserguß bei einem Andern hervorrufen tann: entweder giebt er fich bei diefer Sandlung felbst der molluftigen Ergötung bin, was meistens der Fall fein wird, ober er giebt sich ihr nicht hin, was taum bentbar ift, außer vielleicht, wenn er diese Sandlung vornimmt bei einer durch vieles Gebären ganz erschöpften Frau, beren Abgestumpftheit er aus Erfahrung tennt. Im ersten Fall, sagt Caramuel, braucht ber Gemigbrauchte die priefterliche Eigenschaft seines Migbrauchers nicht anzugeben, wohl aber im zweiten Falle. Rehmen wir Beispiele: Gine Nonne ober ein Priefter geben sich bagu ber, die sodomitischen Gelüfte eines Andern an sich befriedigen zu laffen. Wird Jemand behaupten wollen, die Ronne oder der Priefter versündigten fich nicht gegen ihr Reuschheitsgelübbe, auch wenn fie felbst mahrend bes sodomitischen Aktes keine Wollust empfinden? Oder versündigt sich etwa ein Anabe nicht gegen die Reuschheit, der für Gelb und ohne selbst Wolluft babei zu empfinden, guläßt, daß er sodomitisch im

After mißbraucht wird? Das Keuschheitsgelübde verlangt doch auch gewiß, daß Jemand nicht mit seinen Händen oder mit seinen Hüsten unzüchtige Handlungen begeht .... Wenn Caramuel sagt: eine Nonne kann, ohne ihr Keuschheitsgelübde zu verlegen, dazu mitwirken, daß Johannes mit seiner Frau den Beischlaf vollzieht, so antworte ich: sie kann diese Mitwirkung durch Rath leisten, nicht aber durch die That, indem sie z. B. mit ihren Händen den Johannes bei Vollziehung des ehelichen Aktes unterstützt" (IV, 41 ss.).

Der Theologe und Orbensmann (Trappist) Debrenne füllt in seinem in vielen Auflagen erschienenen Essai sur la Théologie morale mehr als 120 Seiten mit Erörterungen über die Selbstbefleckung bei Männern und Frauen. Dieser von der bischöslichen Behörde von Mecheln gutgeheißene und den Beichtvätern gewidmete Essai ist mit das Ekelhasteste, was die katholische Moraltheologie der neuern Zeit hervorgebracht hat.

Debrenne leitet feine Untersuchungen über Selbstbefledung, Mafturbation und Onanismus mit allgemeinen Erörterungen über die Ursachen der weiten Berbreitung dieser Lafter ein: "Gine fehr häufige Urfache biefer Berirrungen find die von verbrecherischen Banden leidenschaftlicher Wefen vorgenommenen Berührungen, woburch unschuldige Rinder dem Unglück überantwortet werden. Diese Rinderverderber sind meistens Rinderfräulein, junge Dienstboten oder Ammen, die den kleinen Rindern beiderlei Gefchlechts das traurige Geheimniß des Onanismus enthüllen, nicht selten in der Absicht, ihr Schreien zu verhindern. Achtzehn Monate alte Rinder sind schon mit diesem Laster behaftet" (S. 69 f.). Es folgen die widerwärtigsten Beispiele. Debrenne unterscheidet die Selbstbefleckung bei Tage, mährend der Nacht, die aktive und die passive Selbstbefleckung. Bon der passiven Selbstbefleckung bei Tage ichreibt er (bie Worte find zu ekelhaft, um fie beutsch wiederzugeben): "La pollution diurne, que nous avons qualifiée passive, est celle qui survient ordinairement pendant le jour au moment de la défécation ou même immédiatement après l'acte de la miction. Elle a lieu sans éréthisme ni sensation, et même très souvent d'une manière inaperçue ou à l'insu des personnes. Les pollutions diurnes peuvent être produites par d'autres causes que

celles déjà énoncées. Ces causes peuvent être la présence des ascarides dans le rectum, la constipation opiniâtre et persévérante, les hémorrhoïdes, les fissures à l'anus, la matière sebacée amassée sous le prépuce, un prurigo, une dartre prurigineuse intense fixée aux organes génitaux. Ich bebauere lebhaft, der Deffentsichfeit nicht ein neues, sehr einsaches Mittel gegen den Samenserguß mittheilen zu können; seit ich es, seit 5 oder 6 Jahren, anwende, hat es mir sehr gute Dienste geseistet. Aber Gründe der Schicklichkeit und Klugheit verhindern mich, das Mittel zu versöffentlichen, auß Furcht, das in sich unschuldige Mittel möchte mißbraucht werden. Ich mache mir aber ein Bergnügen daraus, es Geistlichen und anderen vertrauenswerthen Personen mitzutheilen, aber nur mündlich" (S. 121. 122. 125).

Ueber die Masturbation bei Frauen schreibt Debrenne: "Obwohl die Frau keinen eigentlichen Samen absondert, so ist doch die Masturbation bei der Frau ebenso verhängnifvoll wie beim Manne. Während ich bies schreibe wird mir eine Thatsache über ein fünfjähriges Mädchen mitgetheilt, die man nicht ohne Schauber lesen wird: Ein heiligmäßiger Priester fah vor kurzer Zeit in einem Nonnenklofter u.f.w. u.f.w. [es folgt eine unglaubliche Schweinerei]. In Maddenpenfionaten ichlafen Freundinnen oft im gleichen Bett, und in einem unerhörten Raffinement gerbeißen fich die jungen Mädchen die Lippen, um sich leidenschaftliche und blutige Ruffe geben zu können. Ich habe Briefe von 10 und 11 jährigen Mädchen gelesen, beren leidenschaftliche Ausbrucksweise mich zittern machte. Die Geschlechtstheile ber jungen Mädchen find von Natur mit einem vorherrichenden Drang nach Bethätigung verseben, ber alle Reigungen beherrscht und sie dahin führt, denjenigen Theil dieser Organe beständig zu kipeln (à titillier sans cesse), welcher ber Sit ber größten Reizbarkeit ist. Nous admettons trois espèces de masturbation dans le sexe féminin: la première, la masturbation clitoridienne; la deuxième, la vaginale, et la troisième, l'utérine. La première espèce ou le clitorisme est la manière ordinaire. Cette souillure manuelle se pratique spécialement au moyen du clitoris. Il se présente sous la forme d'un tubercule allongé et imperforé, lequel, soit par l'éréthisme frequent ou presque habituel qu'y entretient quelquefois la masturbation, soit par une

disposition native, peut acquérir un développement extraordinaire et propre à simuler en quelque sorte le pénis viril." Nachdem Debrenne in ähnlicher Beife auch die übrigen Arten ber weiblichen Masturbation beschrieben hat, ruft er aus: "Doch beden wir rafch einen Schleier über diese Schändlichkeiten. Aus Rücksicht auf meine Lefer und auf mich felbst enthalte ich mich, scheußliche Gingelheiten vorzuführen." Dann fährt er fort: "Gin anderes Mittel, sich bei Frauen zu vergewissern, ob ein gewisser Reig an den Beschlechtstheilen frankhaft ober wolluftig ift, ift die Anwendung einer medizinischen Waschung, Die meistens Erleichterung verschafft. Das Rezept für diese Waschung ift: 5 Gramm Quedfilber aufgelöst in 50 Gramm Alfohol; man vermischt einen Raffeelöffel voll diefer Lösung mit einem halben Liter heißen Wassers und mascht bamit die betreffenden Theile mehrmals am Tage. Während ich dies fchreibe, erhalte ich folgende Anfrage eines Raplans einer Landgemeinde: Gin 25 jähriges Mädchen leidet seit 4 Jahren an einem Rigel an ben Geschlechtstheilen, der fie veranlagt, ben Reig burch unzüchtige Berührungen zu ftillen. Gewöhnlich macht fich ber Ripel ein- ober zweimal täglich bemerkbar; in letter Zeit ift er weniger häufig. Der Reiz, aber nicht das Luftgefühl dauert jedesmal ungefähr 3 Minuten. Die Frage, woher biefer Rigel entfteht, erregt große Gemissensbeängstigung. Ihr früherer Beichtvater, ber wohl weniger unterrichtet war, glaubte, die Sache fame von der Leidenschaft bes Madchens; ein anderer Beichtvater halt bafur, es fei ein frankhafter Buftand, obwohl das Mädchen fagt, es fei feine Flechte; benn 1. diefer Rigel fing an nach einem geschlechtlichen Bertehr mit einem Manne, von dem man glaubt, daß er mit franken Weibern ben Beischlaf vollzogen hat; 2. dieser Rigel hat seinen Sit in ber weiblichen Scheide; 3. dieser Rigel tritt nicht ein, wenn bas Mädchen an unzüchtige Dinge bentt, sondern meistens, wenn fie folche Bedanken nicht hat. Ich bitte Sie also, anzugeben, aus welcher Urfache biefer Ripel entstanden ift, ob der oben erwähnte einmalige Beischlaf ihn hervorrufen konnte, und welches Mittel es giebt, ihn zu beseitigen. Ich antwortete: Herr Kaplan! Ich habe Grund zu glauben, daß bas Mädchen, über bas zu befragen Sie mir die Ehre anthun, mit einem Rigel behaftet ift, den man einen vulvo-vaginalen nennt, und den sie sich bei der erwähnten Gelegenheit zugezogen hat. Um

ihn zu beseitigen, rathe ich Waschungen an, für beren Zubereitung ich ein Rezept beilege" (S. 129. 134. 142. 159 ff.).

Die Jefuiten Gürn-Ballerini: "Es ist von Wichtigkeit, genau zu wissen, worin die Bosheit der Selbstbefledung liegt, bamit ber Beichtvater burch eine feste Regel beim Ausfragen ber Beichtfinder über diefen Puntt fich felbft bor läftigen Zweifeln ichuten fann .... Da die der Selbstbefledung eigenthumliche Bosheit in der Samensvergeudung liegt, so wird klar, warum die Theologen verschiedener Ansicht sind über die Bosheit dieser Sünde bei Solchen, die entweder keinen ober keinen wirklichen Samen ergießen können. So sagt der Franziskanertheologe Sporer: ,Wenn Anaben ober junge Mädchen, die noch keinen Samen ergießen können, sich unkeusch berühren, so ist bas gewiß eine Todfünde, aber sie scheint von eigentlicher Selbstbefleckung, woburch Samen ergossen wird, spezifisch verschieden zu sein.' Ebenso äußern sich ber Theologe Solzmann und ber Benediktinertheologe Babenftuber. Aus diesen Gründen erhellt, dag Beichtväter in ihren Fragen über diefen Punkt fehr vorsichtig fein muffen. Wie immer die Theologen über den weiblichen Samen urtheilen, etwas Gemisses stellen sie barüber nicht auf. Als Beispiel mag ber Bisch of Bonacina bienen: , Nach sehr mahrscheinlicher Ansicht trägt der weibliche Samen weder aktiv noch passiv etwas zur Zeugung bei;' ebenfo ber Jesuit Sanchez. Da nach bem Beugnisse der Aerzte und Physiologen das, was man weiblichen Samen nennt, von wirklichem Samen burchaus verschieden ift, und biefe Absonderung keinen andern Zweck hat, als ben ehelichen Akt zu erleichtern, so liegt Grund vor, daß ber Beichtvater in seinen Fragen über weibliche Selbstbefledung fehr vorsichtig fei" (I, 417ff.).

Johannes Gerson, der berühmte Theologe der Pariser Universität, behandelt in einer eigenen Abhandlung die Frage, "ob eine nächtliche Selbstbefleckung einen Priester verhindere, am folgenden Morgen die Messe zu lesen?"

Gerson beginnt seine Auseinandersetzung mit bem Geständniß, er und viele Andere litten unter bem Zweifel über diese wichtige Sache.

Bei einigen Männern zeige sich ein Samenserguß ähnlich ber Menstruation bei ben Frauen; Dieser Samenserguß sei mit keinem

oder nur fehr geringem Luftgefühl verbunden. Auch gebe es Männer und Frauen, bei benen der Samenserguß so leicht eintrete, daß der Anblid einer Berson andern Geschlechtes ober ein Gespräch mit ihr icon bagu genüge. Solche begingen alfo gewiß keine Tobfunde burch eine nächtliche Selbstbefledung, wenn fie ihr widerständen. Die Beranlagung ber Menfchen fei eben fehr verschieden. [Gerson spricht] habe einen ber Böllerei ergebenen 70 jährigen Mann gekannt, ber niemals im Schlafe fich felbft beflecte, mahrend ich einen Ordensmann fannte, ber ein Jahrzehnt hindurch täglich unter Selbstbefleckung litt." Dann werden verschiedene Ursachen der Selbstbefleckung aufgeführt: zu ftrenges Faften, Beichten, die Jemand unter Tags gehört und beren Erinnerung im Traume wiederkehrt, unmittelbare Ginwirkungen des Tenfels, der die Feier der Meffe verhindern wolle. Das Ergebnig der Gerson'ichen Untersuchung ift: feine äußere Unreinheit ist Todfünde, hindert also auch nicht die Feier der Messe, wenn sie nicht mit innerer Unreinheit verbunden ift. Diesen vernünftigen Schluffolgerungen geben ekelhafte Erörterungen über die geschlechtlichen Thätigkeiten des menschlichen Rörpers voraus (Kölner Stadtbibliothef B. II. 1, ohne Druckort).

Der Jesuit Lehmkuhl: "Theologisch ist das Wort "Pollution" nicht scharf umgrenzt. Es bezeichnet nämlich sowohl die schuldbare wie die schuldlose Samensergießung, auf welche Beise auch immer sie verursacht ist. Wenn wir deshalb von der Sünde der Pollution sprechen, so ist darunter natürlich die schuldbare verstanden. Dies erwähne ich deshalb, weil die Aerzte gewöhnlich auch die natürliche und schuldlose Samensergießung Pollution nennen, während sie sür die schuldbare, je nach ihrer Entstehungsart, verschiedene Bezeichnungen haben. Hält man diesen Unterschied nicht vor Augen, so kann große Verwirrung und beim Beichthören großer Schaden entstehen. Man hat sich aber nichtsdestoweniger zu hüten, das, was die Aerzte Pollution nennen stets für schuldlos zu halten; denn auch diese kann wegen des beabsichtigten Wollustgefühls schwer sündhaft werden."

"Jebe unmittelbar freiwillige Pollution, d. h. Samensergießung, an deren Lustgefühl man freiwillig und bewußt Wohlgefallen hat, ist eine Todsünde; sei sie nun absichtlich hervorgerusen oder natürlich entstanden."

"Jede indirekt, d. h. nur in ihrer Entstehungsursache freiwillige Pollution, die nicht in sich beabsichtigt war und in deren Lustgefühl man auch nachträglich nicht einwilligt, ist schuldbar, soweit ihre Entstehungsursache eine schuldbare Unzucht enthält, wenn nicht durch die Einwilligungsgefahr in das Wollustgefühl diese Schuld noch vermehrt wird. Das ist die Ansicht des hl. Alfons von Liguori."

"Darum ist auch die nur indirekt freiwillige Pollution schwer sündhaft, wenn sie aus einer Handlung entstanden ist, die ohne schwerwiegenden Grund vorgenommen, auf die Entstehung der Pollution stark eingewirkt hat. Auch wenn die thatsächlich erfolgte Pollution in sich keine schwere Sünde ist, so ist sie doch von einer Todsünde begleitet, wenn sie entstanden ist aus einer leichtsertig vorgenommenen Handlung bei großer Gefahr der Einwilligung; selbst dann, wenn später diese Einwilligung in das Wollustgefühl nicht gegeben worden ist. Sie ist eine leichte Sünde, wenn sie aus einer Handlung entsteht, die zwar ohne hinreichenden Grund vorgenommen wurde, die aber weder stark auf die Entstehung der Pollution einwirkte, noch die Gefahr der nachträglichen Einwilligung enthielt."

"Die Pollution ist gar keine Sünde, wenn ein hinreichender Grund für die Bornahme jener Handlung, aus welcher die Pollution voraussichtlich entstehen wird, vorhanden ist. Jedoch gilt hier als Boraussehung, daß die Gesahr der Einwilligung ausgeschlossen ist; sei es, daß sie vernünftiger Beise als überhaupt nicht bestehend angesehen werden darf, sei es, daß die entsprechenden Gegenmittel angewandt werden. Dieser hinreichende Grund muß ein wichtiger sein, wenn die vorzunehmende Handlung stark auf die Entstehung der Pollution einsließt oder die schwere Gesahr der Einwilligung mit sich bringt; je weniger stark der genannte Einsluß vorhanden und je geringer die Gesahr der Einwilligung ist, um so leichter kann auch der Grund der betressenden Handlung sein; es genügt, daß er wenigstens vernünftig ist."

"Die nächtliche Pollution kann Sünde sein wegen der nachträglichen Einwilligung, d. h. wenn der freie Wille später an dem empfundenen Lustgefühl Wohlgefallen findet, gleichviel ob dies Wohlgefallen sich richtet auf das augenblickliche Lustgefühl — weun nämlich der Betreffende während der Pollution erwacht ist —, oder auf das erst später wahrgenommene; beshalb, weil man vor dem Schlaf den Entstehungsgrund der Pollution herbeigeführt hat; endlich wegen der Absücht, die man dei Bornahme einer Hand-lung hatte, die an und für sich die Entstehung der Pollution nicht stark beeinflußte. In allen anderen Fällen ist die nächtliche Pollution, d. h. jene, die während des Schlafes vor sich geht, keine Sünde."

"Aussührlichere Erläuterung: Eine direkt veranlaßte Pollution ist objektiv schwer sündhaft; die natürlich entstehende Pollution ist zwar objektiv nicht schwer sündhaft, allein wenn man sich freiwillig ihrem Lustgefühl hingiebt, so ist dadurch die Willenszichtung eine schwer sündhafte geworden. Dies ist in der Beichte zu unterscheiden; in beiden Fällen ist nämlich die specissische Verzkehrtheit dieselbe, aber der Sündenakt ist verschieden, es sei denn, daß die schon im Entstehen begriffene Wirkung durch die innere Zustimmung gefördert werde."

"Was hier von ber Pollution gesagt ist, sei sie nun birekt veranlaßt ober später gutgeheißen, gilt auch von ber Distillation."

"In Bezug auf die Frauen steht es fest, daß die Schlechtigkeit ber Pollution bei ihnen nicht die gleiche ift wie bei den Männern; benn da bei der Frau keine zur Zeugung nothwendige Samensergießung vor sich geht, so ist auch die moralische Verkehrtheit derselben nicht vorhanden, und es bleibt nur die Verkehrtheit der gewöhnlichen Unzuchtsfünde. Diese kann aber eine zweifache fein, je nachdem bas vollkommene Wolluftgefühl burch ben vollendeten Akt, oder nur das unvollkommene durch bloge Erregung oder unzüchtige Berührung erregt worden ift. Bei ledigen Personen, Männern oder Frauen, ift das unvollkommene Wollustgefühl deshalb schwer fündhaft, weil es gewissermaßen der Weg jum vollkommenen ist, das an sich unter Todsunde verboten ift. Ueberdies fügt eine Frau, die häufiger die Pollution bei sich erregt, sich selbst schweren Schaden zu, indem sie sich zur Impotenz bisponirt ober eine große und krankhafte Nervosität hervorruft. Da bei der Frau die Flüssigkeitsabsonderung häufig nur innerlich ift, so muß der Beichtvater in ber Fragestellung vorsichtig fein."

"Daffelbe gilt von Anaben, Eunuchen u. f. w., die eine mit Bolluftgefühl verbundene Fluffigkeitsergiegung — nicht wirklichen

Samen, den sie nicht besitzen — bei sich veranlassen. Wenn diese nicht vielleicht die Verkehrtheit der eigentlichen Pollution kennen und das Verlangen darnach haben, so läßt sich bei ihnen leichter sagen, daß ihre durch die genannte Flüssigkeitsergießung begangene Sünde sich specifisch nicht unterscheidet von jeder andern durch Berührungen erzeugten unreinen Lust. Die schlimmsten Folgen für die Gesundheit begleiten aber zweisellos auch solche Sünden. — Berührungen, welche das Wollustgefühl beabsichtigen, sind auch bei Knaben schwer sündhaft."

"Für die Vollständigkeit der Beichte ist es gleichgültig, durch welches Mittel die Pollution erregt worden ist, es sei denn, daß das Mittel selbst eine eigenartige und für sich bestehende Bosheit enthalte. Deshalb ist es, um das richtige Heilmittel anzugeben, für den Beichtvater oft sehr nühlich zu wissen, ob das Beichtkind durch Gedanken, Lektüre, Berührungen u. s. w. das Wollustgefühl sich versch afft hat."

"Häufig hat der durch Pollution Sündigende dem Verlangen nach auch andere Unzuchtsfünden begangen, deshalb bleibt es der Klugheit des Beichtvaters überlassen danach zu fragen, z. B. nach der Begierde zum Beischlaf u. s. w."

"Je geringer die sinnlichen Erregungen sind, um so leichter ist auch ein Entschuldigungsgrund vorhanden, Handlungen vorzunehmen, die solche unzüchtige Regungen voraussichtlich im Gesolge haben; besonders wenn die Handlung in sich nicht geeignet ist, stark auf die geschlechtliche Wirkung einzusließen."

"Eine indirekt freiwillige, durch schwer sündhafte Unmäßigkeit hervorgerufene Pollution, ist nichtsbestoweniger nur eine leichte Unszuchtssünde, z. B. die wegen Trunkenheit, Völlerei, Bruch des Fastens vorausgesehene Pollution."

"Aerzte, die bei Ausübung ihres Berufs, Beichtväter, die beim Beichthören oder durch unfreiwillige Erinnerung an gehörte Sünden, Theologen, die bei Berufsstudien eine Pollution erleiden, sündigen nicht, wenn sie nicht einwilligen. Denn sonst würde das für die Menschheit Nothwendige oder Nühliche verhindert."

"Leftüre, Blide, Berührungen, die nicht leichtfertig geschen und mit ehrbarer Absicht, sei es aus Noth oder eines Rugens und bes Herkommens wegen, braucht man im Allgemeinen nicht zu unterlassen wegen ber baraus entstehenben sinnlichen Regungen, selbst nicht wegen vorausgesehener Pollution, wenn nur keine Ein-willigungsgesahr vorhanden ist. Dahin gehören Krankendienst, die herkömmlichen Begrüßungssormen, Umarmen, Handgeben, Reinigung bes eigenen Körpers, Waschen u. s. w."

"Speciell wird von theologischen Schriftstellern die Frage aufsgeworfen, ob es erlaubt sei, einen gewissen Reiz und Entzündung an den Geschlechtstheilen durch Berühren und Reiben zu beseitigen, auch bei Voraussicht einer daraus entstehenden Pollution."

"Der hl. Alfons von Liguori erlaubt eine mit voraussichtlicher Pollution verbundene Berührung nicht, wenn der Reiz nur gering und erträglich ist, wohl aber wenn er start ist. Praktisch genommen ist also, unter Ausschluß der Einwilligungsgefahr, ein solches Berühren oder Reiben keine Sünde, wenn dadurch ein lästiger Reiz vertrieben wird. Allerdings scheint es gerathen, der Tugend wegen eine solche Unannehmlichkeit zu ertragen und die Berührung lieber mit einem Tuch als mit der bloßen Hand vorzunehmen. Ja dies halte ich für durchaus geboten, wenn dadurch eine sonst entstehende Pollution verhindert wird."

"Nebrigens nuß, wie der hl. Alfons von Lignori sagt, der Beichtvater vorsichtig sein beim Erlauben solcher Berührungen und nicht das gestatten, was der Wollust wegen geschieht."

"Schwieriger ist die Frage, ob diese Erlanbnisse auch gelten für Männer und Franen, die an ihren Geschlechtstheilen einen ganz unerträglichen Nervenreiz verspüren, der sie gleichsam zwingt zu Berührungen und Bewegungen, durch die eine Pollution herbeisgesührt wird. Ist jener Reiz nicht ein derartiger, daß er nur durch Pollution gemildert werden kann, so sind solche Berührungen, wie schon eben gesagt, statthaft. Denn aus dieser Berührung entsteht eine doppelte Wirkung: Die eine (daß Stillen deß Reizes) ist gut, die andere (die Pollution) ist schlecht; nur die erstere wird besabsichtigt, die andere wird zwar zugelassen, aber zu gleicher Zeit, durch den Abschen des Willens gegen sie ausgeschlossen. Kann aber der Reiz nur durch Pollution beseitigt werden, so ist es allerdings nicht erlaubt, irgend eine Handlung vorzunehmen, die aus sich diese Wirkung hat, wie etwa Berühren oder Reiben. Dennoch glaube ich nicht, daß in einem solch beklagenswerthen Zustand der

Mensch gezwungen ift, jede forperliche Bewegung, die in sich nicht die Wirkursache einer Pollution ist, zu unterlassen, wie etwa: Aenderung der Lage im Bett, Uebereinanderschlagen der Beine u. f. w. Nur darf die Pollution nicht beabsichtigt und die Gefahr der Ginwilligung nicht vorhanden sein. Gine Pollution nicht bloß zulassen, sondern herbeiführen und beabsichtigen, wird, wie der hl. Alfons von Ligouri fagt, von Allen als Tobfunde betrachtet, auch wenn es sich um Gesundheit ober Leben handelte. Deshalb läßt sich die Bollution nicht unterscheiben in eine physiologische und moralische; als ob nur lettere, die des Wollustagefühls wegen geschieht, unerlaubt, erftere aber erlaubt fei, wenn bas Wollustgefühl weber beabsichtigt noch gebilligt wird. Wenn nämlich eine indifferente Sandlung Bollution hervorruft, so entsteht diese nicht aus der Sandlung felbft, als vielmehr aus der eigenthümlichen Beschaffenheit des Sandelnden. Meiner Ansicht nach ist es aber zu viel verlangt, daß ein Mensch, unter ber angegebenen beklagenswerthen Boraussetzung, eine solche Handlung als schwer sündhaft unterlassen soll, die doch an sich nur wenig und nur wegen der eigenartigen Beschaffenheit bes Sandelnden auf die Erzeugung einer Pollution einwirkt. Auf jede Beise muß aber der Betreffende trachten, bas Vorkommnig zu verabicheuen und Gott anrufen, damit er nicht Auch soll er von einem gottesfürchtigen Arzt Beilmittel fündige. verlangen."

"Wer eine ihrer Natur nach stark auf die Pollution einsstießende Handlung vornimmt, ohne hinreichenden Entschuldigungszund, der sündigt durch die Pollution, auch wenn sie im Schlafe ersolgt."

"Wenn aber die Handlung, die muthmaßlich Pollution zur Folge hat, nicht stark auf Erregung derselben einsließt, so ist die im Schlaf geschehene Pollution weniger streng zu beurtheilen, als die im wachen Zustande ersolgende, so daß der eine solche Hand-lung Vornehmende weniger leicht eine Todsünde begeht — Außzschließung der bösen Absicht und Einwilligung immer voraußgesetzt — auch wenn darauf hin im Schlaf eine Pollution eintritt."

"Wer eine Pollution durch seine Handlung beabsichtigt, wenn auch nur während des Schlases, macht sich der mit der eingetretenen Wirkung verbundenen Sünde schuldig." "Wer ohne Schuld während der Nacht eine Pollution erleidet, und dann im halbwachen Zustand an dem Wollustgefühl Wohlgefallen empfindet, begeht keine Todsünde, da die völlig bewußte Zustimmung fehlt; wer aber bei vollem Bewußtsein in diesem Wollustgefühl sich gefällt, begeht eine Todsünde."

"Etwas anderes ist es aber in dem Wollustgefühl sich gefallen, und etwas anderes sich darüber freuen, daß durch die Pollution die Natur sich Erleichterung verschafft und schwere Versuchungen viel-leicht vermindert worden sind. Ersteres ist verboten, letzteres ist erlaubt."

"Etwas anderes ift es eine Pollution hervorrufen, und etwas anderes, eine icon auf natürliche Beise begonnene nicht unterbruden. Bu letterem ist man nicht verpflichtet. Sat beshalb eine Pollution im Schlafe icon begonnen, fo ift es zwar rathfam, falls bies ohne größere Schwierigfeit geschehen kann, die Samensergiegung beim Erwachen zu unterdrücken seminis effusionem e lumbis jam decisi cohibere): eine wirkliche Verpflichtung bazu scheint mir aber nicht zu bestehen, außer die Ginwilligungsgefahr bestehe; benn bier verhält sich ber Mensch nicht handelnd, sondern leidend, d. h. er läßt etwas geschehen. Damit aber die Einwilligungsgefahr vertrieben werde, soll man so schnell wie möglich sich an Gott ober die hl. Jungfrau Maria wenden und den Beist von dem natürlichen Borgang abwenden. Auch im wachen Zustand scheint keine Berpflichtung zu bestehen, die auf natürliche Art schon begonnene Bollution mit Bewalt zu unterdrücken, ba auch hier bas Bleiche gilt, wie für die Pollution im Schlaf. Beil aber kaum jemals die Einwilligungsgefahr gang entfernt fein wird, fo mogen die Berehrer ber Reuschheit ben Bersuch, Die Pollution zu unterbrücken, machen, jedoch ohne Unruhe und Angst, damit sie nicht durch den Gedanken an eine Berpflichtung gequält werben, die in Wahrheit nicht besteht" (I, 520-524).

Nicht uninteressant ist, daß die Theologen Rousselot-Saettler ihre moraltheologische Abhandlung über die Selbstbesleckung mit dem Zitat aus Martial schließen (L. 9, Epigr. 42): "Horaz zeugte in einem Akt mit seiner Frau drei Kinder, Mars zeugte mit Rhea Sylvia Zwillinge; Beide hätten das nicht vermocht, wenn sie sich selbst besleckt hätten. Stelle dir vor, Ponticus, das, was du verlierst, wäre ein Mensch geworden" (S. 29).

## 3. Außereheliche Entjungferung.

Der Jefuit Laymann: "Die außereheliche Entjungferung geschieht entweder mit Gewalt oder ohne Gewalt. Rach probabeler Ansicht ist die Entjungferung nicht spezifisch verschieden von dem gewöhnlichen außerehelichen Geschlechtsverkehr, folange fie nicht unter Lift, Gewalt ober Furcht geschah. Es ift beshalb nicht nöthig. in der Beichte anzugeben, das Mädchen, mit dem man geschlechtlich verkehrt hat, sei Jungfrau gewesen. Auch enthält die nicht gewaltsame Entjungferung teine Ilngerechtigkeit, weder gegen bas Mädchen felbst, noch gegen seine Eltern. Richt gegen bas Mädchen, benn sie hat eingewilligt; nicht gegen die Eltern, benn ihre Tochter hat bas Berfügungsrecht über ihre Glieder und über ihren Leib, sie fann ihn gebrauchen zum ehelichen ober außerehelichen Geschlechtsverkehr. Wenn sie badurch auch gegen die Tugend ber Mäßigkeit fündigt, so doch nicht gegen die Gerechtigkeit; benn sie macht Gebrauch von ihrem Rechte, geradeso, wie wenn sie unmäßig aus einem Garten igt, oder unmäßig aus einem Faffe trinkt, die ihr zu freier Verfügung stehen. Also fügt auch berjenige, ber sie entjungfert, ihren Eltern fein Unrecht zu; also ist er ben Eltern auch zu keinem Schabensersat verpflichtet. Wer ein Madchen mit Gewalt entjungfert hat, ift zum Schabensersat verpflichtet; ift aber die Bergewaltigung geheim geblieben, fo daß die Betreffende noch eine gleich gute Beirath machen tann, als wenn fie noch Jungfrau mare, fo ist ber Bergewaltiger zu feinem Schabensersat verpflichtet, außer er würde dazu vom Richter verurtheilt" (I, 356f.).

# 4. Erbauliche Thatsachen aus dem Gebiete des 6. Gebotes. Bestrafungen von Unzuchtssünden.

Eine sehr merkwürdige "Moral" offenbart sich auch vielfach in ben "Thatsachen" und "Geschichten", die theils in Erbausungsbüchern, theils in moraltheologischen Abhandlungen mitgetheilt werden, um die theoretischen Zehren über die Unzucht eindringlicher einzuprägen. Eine besonders auffällige "Thatsache" theilt der seiner Zeit sehr geschätzte Augustinermönch und Professor der Theoslogie, Gotschalk Hollen, in seinem Preceptorium novum (Co-

loniae 1489, fol. 168) mit: "In einem gewissen Nonnenkloster lebte eine Nonne mit Namen Beatrig; sie war schön und fromm und gang besonders ergeben der Jungfrau Maria. Gin Geiftlicher besuchte sie häufig und fing an, sie zu begehren. Auch die Ronne fonnte ichließlich ben Flammen ber Liebe nicht mehr widersteben. Sie ging zum Altar ber feligsten Jungfrau und sprach dort: Herrin, so eifrig ich konnte, habe ich dir gedient; hier hast du die Schluffel - sie war nämlich Kirchenpförtnerin -, länger kann ich die fleischlichen Bersuchungen nicht aushalten. Seimlich folgte fie bem Geift-Nachdem dieser Elende sie migbraucht hatte, jagte er sie nach wenigen Tagen fort, und da fie nichts befaß, wovon fie hatte leben können und jum Rlofter jurudzutehren fich ichamte, fo murbe fie eine öffentliche Dirne. Fünfzehn Jahre lang blieb fie fo. Dann fam fie eines Tages an die Thure ihres frühern Klofters und fragte ben Pförtner: Sast du die Rirchenhüterin Beatrig gekannt? Er antwortete: Sehr aut kenne ich sie, sie ist eine heilige Frau, die noch heute ihres Amtes waltet. Die Nonne verstand die Worte nicht, und als fie geben wollte, erschien ihr Maria und sprach: Fünfzehn Sahre habe ich ftatt beiner bein Amt verseben; trete jest wieder ein in dein Amt, thue Buße, und Niemand wird beinen Fehltritt bemerken. Die Jungfrau Maria hatte alfo in der äußern Geftalt und Gewandung der Beatrix das Amt einer Kirchenhüterin verfehen."

Diese Geschichte ist an sich bezeichnend genug; allein noch bezeichnender wird sie dadurch, daß sie schon lange vor Gotschalk Hollen ihre Rollte spielte und diese Rolle bis zur gegenwärtigen Stunde fortsett. Seit Caesarius von Heisterbach, der sie im 13. Jahrhundert als der Erste, auftischt, ist sie stehend geworden in unzähligen Erbauungsbüchern. Auch die "Herrlichkeiten Mariä" des Alfons von Liguori, die fort und fort in allen Kultursprachen erscheinen, halten diesen "religiösen" Blödsinn noch immer aufrecht (vglch. Bd. 14, 224 ff.).

Nicht minder lehrreich sind die "Thatsachen" über Bestrafungen von Unzucht.

In einer Abhandlung über die zehn Gebote erzählt der Augustinermönch und Professor der Theologie, Heinrich de Trimaria: "Ein Soldat hatte geschlechtlichen Umgang mit einem Mädchen. Er starb, und als einst das Mädchen für ihn betete, erschien er ihr in sichtbarer Gestalt und redete sie mit ganz heiserer Stimme an. Auf ihre Frage, weshalb er so heiser spreche, antwortete er, weil er zu seinen Lebzeiten Liebeslieder gesungen habe. Die Beine des Soldaten waren schwarz und mit Eiterbeulen bedeckt, was er damit erklärte, daß er früher, als Soldat, auf seine gut gewachsenen Beine besonders stolz war. Als er den Mantel zurückschlug, sah das Mädchen seinen Hals, seine Brust und seine Geschlechtstheile mit scheußlichen Kröten bedeckt. Dies war die Strase sür unkeusche Küsse. Das Mädchen trat in ein Kloster" (Köln. Stadtbibliothek, B II. 1. n. 140).

### 5. Entmannung (Kastrirung).

Beranlassung sich mit der Frage der Entmannung zu beschäftigen, gab der Moraltheologie die Thatsache, daß der Sängerchor der "Statthalter Christi" (die sogen. Capella Sixtina) Jahrhunderte lang Entmannte unter seinen Mitgliedern zählte, und zwar mit Wissen und Billigung der Päpste. Durch die Kastrirung blieb nämlich bei den kastrirten Knaben "die schöne Stimme", d. h. der hohe Sopran erhalten.

Der Jesuit Tamburini: "Für die Erlaubtheit der Entmannung spricht der hinreichende Grund, die schönen Stimmen in der Kirche zu erhalten, damit sie das Lob Gottes singen" (I, 175).

Bischof Caramuel behandelt die Frage der Entmannung auf sechs Folioseiten, wobei er eingehend untersucht, ob es wahr sei, daß Entmannte unkeuschen Regungen besonders stark ausgesetzt seien (A. a. D., S. 818ss.). Die Aeußerungen Liguori's über die Entmannung lauten: "Ift es erlaubt, Anaben zu kastriren, um ihre Stimmen zu erhalten?" Die erste probabelere Ansicht verneint es mit Busenbaum, Bonacina, Diana, Sporer, den Salmaticensern, Lugo und Villar. Denn, sagen sie, wenn die Rastrirung unersaubt ist zur Erlangung eines geistigen Vortheils, um wie viel weniger ist sie ersaubt wegen eines zeitlichen Vortheils. Doch die zweite Ansicht, welche Tamburini, Trullenchus, Saslonius, Pasqualigio vertheidigen, und die Mazzota für pros

babel hält, bejaht es. Elbel, ber diese bejahende Ansicht für ans zurathen hält, weil sie in der Praxis der Kirche geduldet wird, stimmt zu, wenn keine Lebensgesahr durch die Kastrirung eintritt, und wenn die Kastrirung nicht gegen den Willen der Bertreffenden geschieht. Die Gründe dieser Theologen sind: die Eunuchen sind für das allgemeine Wohl nühlich, um das göttliche Lob in den Kirchen mit süßer Stimme zu singen; die Erhaltung der Stimmen ist für die Kastrirten kein geringes Gut, da sie dadurch ihre Verhältnisse bedeutend verbessern, indem sie sich auf Lebenszeit ein erhebliches Einkommen (als Sänger) sichern. Deshalb scheint dieser Vortheil ein gerechter Grund zu sein, um mit ihm den körperlichen Schaden (der Kastrirung) auszugleichen, um so mehr, als, wie Elbel sagt, dies täglich geschieht, und von der Kirche geduldet wird" (L. 4, n. 374; sast gleich= lautend ist die Stelle: Homo apost. I, S. 255).

Aehnlich drückt sich der Fesuit Lehmkuhl aus: "Einige Theoslogen erklären die Kastrirung von Knaben zur Erhaltung der Stimmen für erlaubt, vorausgeset, daß die Knaben ihre Einswilligung geben, und daß keine schwere Lebensgesahr vorliegt. Denn die Erhaltung der Stimme, um süßer (suavius) in der Kirche zu singen, gehört zum öffentlichen Wohle. Biel Gewicht erhält diese Ansicht aus der Duldung der Kirche, die sich solcher Sänger zu bedienen pflegte" (I, 348).

#### XI. Das Saframent der Ehe.

Nach katholischer Lehre ist die Ehe ein Sakrament (vglc). oben S. 158 f.). Diese religiöse Auffassung von der Ehe ist bei der moraltheologischen Behandlung, die sie durch die Theologen erfährt, im Auge zu behalten.

"Die mittelalterliche Kirche, schreibt zutreffend Hansen, hat die Ehe zwar theoretisch und allegorisirend als ein Sinnbild der Bersbindung zwischen Christus und der Kirche, aber in der Prazis nur als remedium incontinentiae [Wittel gegen die Unenthaltsamkeit] aufgefaßt, ihren sittlichen Werth stets nur unter dem Gesichtspunkt des geschlechtlichen Berkehrs, des reddere und exigere debitum

[Leisten und Fordern der ehelichen Pflicht] und der Garantie der Fortpslanzung betrachtet, ohne sich mit den edlern durch sie entwickelten Empfindungen, mit den idealen Momenten des Gemüthselebens zu befassen, welche eine höhere Kultur in das eheliche Berbältniß hineinträgt. In diesem Geschlechtsverkehr sah sie aber auch unter dem Schut der zwar als Sakrament erklärten, aber doch nur als eine Art von unvermeiblichem Uebel betrachteten Ehe, stets das Werk der Unkeuscheit" (Duellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hegenwahns, Bonn 1901, S. 420). Mit dieser Aufsassung der mittelalterlichen Kirche deckt sich vollständig die Aufsassung der Kirche der Gegenwart.

### 1. Cheversprechen. Berlobung.

Der Jefuit Tamburini: "Wer ein Madchen unter Unwendung von Gewalt ober Lift [Cheversprechen] entjungfert hat, muß fie entweder heirathen ober durch Geld ben Schaben erfeten. Bur Beirath ist er nicht verpflichtet, wenn der Standesunterschied fehr groß ift. Ginft kamen zwei Berführer zu mir, von benen ber eine die Verführte heirathen wollte, sie wollte aber nicht; der andere weigerte sich, sie zu beirathen - so verschieden sind die Reigungen der Menschen -, mahrend sie die Beirath munschte. Sie fragten, zu was fie im Gewiffen verpflichtet feien? Ginen Stanbesunterschied zwischen Verführern und Verführten gab es nicht, beide Theile waren vornehm und reich. Ich entschied, daß in beiden Fällen eine Gelbentschädigung zu gahlen sei. Gin anderes Mal tam ein Jungling, der ein Mädchen verführt hatte, zu mir, und behauptete, das Mädchen sei nicht mehr Jungfrau gewesen, während das Mädchen feine Jungfernschaft behauptete. Ich entschied für bas Mädchen, außer es sei gang gewiß, daß sie nicht mehr Jungfrau gewesen sei; in diesem Fall sei der Jüngling, wenn außerdem noch der Beischlaf geheim geblieben sei, zu nichts verpflichtet. Denn nicht er, sondern ein Anderer habe die Entjungferung vorgenommen, und, weil ber Beischlaf geheim geblieben sei, sei kein weiterer Schaben fur bas Mädchen entstanden" (I, 195-197).

Der Jesuit Eskobar: "Gin sehr vornehmer Mann, der unter einem Eheversprechen von einem armen Mädchen den Beischlaf er-

langt hat, ist an sein Versprechen nicht gebunden, auch wenn das Mädchen nicht wußte, daß er sehr vornehm sei. Ein geheucheltes Scheversprechen, auch wenn der geschlechtliche Verkehr stattgefunden hat, erzeugt keine Verbindlichkeit zur Ehe, da die Sache durch Geld gut gemacht werden kann. Ein Franziskanermönch versührt unter dem ernst gemeinten Versprechen der Ehe ein Mädchen. Was hat er zu thun: seinem Stande treu bleiben oder heirathen? Lessius [Fesuit] sagt, er müsse heirathen, denn die Verpslichtung aus dem Eheversprechen sei eine rechtliche, die der Verpslichtung aus dem Gelübden vorgehe. Lahmann [Fesuit] sagt, er müsse Ordensmann bleiben, da ein Eheversprechen nach Ablegung der Gelübde keine Gültigkeit habe, da durch das Gelübde Gott das Eigenthum auf seinen Leib erlangt habe" (S. 188 f.).

Kardinal Gouffet: "Jede bedeutende Beränderung [Verminderung] in dem Vermögen eines der Verlobten reicht hin, um ein Eheversprechen ausheben zu lassen. Verhält es sich ebenso in dem umgekehrten Falle, d. h. wenn nach der Verlodung einem der Verlobten ein Vermögen zufällt, das zu dem der andern Partei außer Verhältniß steht? Die Theologen sind hierüber nicht einig; mehrere von ihnen halten dafür, daß der fragliche Verlobte das Recht erwerbe, sein Versprechen zurückzunehmen. Diese Meinung kommt uns wahrscheinlicher vor, als die entgegenstehende" (II, 505).

Die Jesuiten Ballerini-Palmieri: "Wer die Ehe nur zum Scheine versprochen hat und in Folge dieses Scheinversprechens den geschlichtlichen Verkehr erlangt hat, ist zur Ehe nicht verpslichtet, wenn seine Lebensstellung die des Mädchens bedeutend übertrifft" (III, 401).

### 2. Jungfernschaft.

In der Abhandlung über die Ehe fehlt bei den Moraltheologen, da sie die Ehe ausschließlich von der geschlechtlichen Seite auffassen, selten eine Erörterung über das physiologische Wesen der Jungsternschaft.

"Borin besteht bas äußere Zeichen ber Jungfernschaft, ist es irgend ein Säutchen?" fragt ber Jesuit Sanchez. "Die Beantwortung", fährt er fort, "ift sehr schwierig. Besalius sagt,

bas Beichen bestehe in einem sleischigen Häutchen, das Hymen genannt wird, den Jungfrauen eigenthümlich ist und durch den Beischlaf zerrissen wird. Fragoso sagt aber, daß unter tausend Frauen
kaum eine dieses Häutchen habe, und so ist die richtige Ansicht, daß
das Zeichen der Jungfernschaft nicht in einem Häutchen, sondern
in einer gewissen Berfassung des Einganges des weiblichen Gefäßes
besteht, der durch die Annäherung des Mannes erweitert und gleichsam geöffnet wird" (II, 56).

Einer der angesehensten Theologen des 13. und 14. Jahrhunderts ist der Dominikaner Petrus de Palude, der 1343 als Batriarch von Jerusalem zu Paris starb. Durch seine Werke hat er Jahrhunderte hindurch großen Einfluß ausgeübt und sein Ansehen ist auch heute noch, innerhalb der katholischetheologischen Kreise, ein hervorragendes. Diefer Mönch und Bischof hat sich besonders eingehend mit geschlechtlichen Dingen beschäftigt, so eingehend, daß ein deutscher Theologe des 18. Jahrhunderts seinen Namen nicht unzutreffend verdeutscht hat in: "Beter aus der Pfüte". Aus feiner Abhandlung in librum quartum sententiarum (Parisiis 1514) ift das Folgende: "Ein Weib verliert seine Jungfernschaft dadurch, daß fie geistig und forperlich verlett wird; das geschieht auf dreifache Beise. Erstens, wenn ihr Jungfernhäutchen zerftort wird, obwohl fie weder felbst Samen läßt noch empfängt. Denn auch ber Entmannte kann ein Mädchen entjungfern (devirginare); obwohl er nicht Samen lassen kann, so kann er doch das Jungfernhäutchen zerstören. Zweitens, wenn sie Samen empfängt, ohne Berletung des Jungfernhäutchens. Drittens, wenn durch eigene heftige Samensergießung das Jungfernhäutchen zerstört wird, auch ohne ben Empfang männlichen Samens. Ginige fagen allerdings, daß die bloße Samensergießung ein Weib nicht entjungfert, sondern nur die Samensaufnahme. Aber weil die Samensaufnahme weniger dem Wollustgefühl bient, als die Samensergießung, und weil die Wollust der Jungfräulichkeit unmittelbar entgegengesett ift, so entspricht es mehr ber Wahrheit zu sagen, die Jungfernschaft werde auf die angegebene dreifache Art verloren" (fol. 166 ff.).

Der Redemptorist Aertnys (I, 256 f.): "Es giebt eine boppelte Jungfräulichkeit: die des Leibes und die des Geistes. Die Jungfräulichkeit des Leibes, oder die Unversehrtheit der Geschlechts-

heile wird bei beiden Geschlechtern durch Beischlaf und Selbstbefleckung zerstört; denn hierdurch wird das jungfräuliche Siegel oder die Reinheit der Geschlechtstheile verletzt. Einige bezeichnen als jungfräuliches Siegel ein gewisses häutchen der weiblichen Geschlechtstheile, das durch den Beischlaf zerrissen wird; nach probabelerer Unsicht besteht es aber in einer gewissen Enge der Geschlechtstheile, die bei beiden Geschlechtern durch den Beischlaf erweitert wird."

Der Jesuit Tamburini: "Ein Weib verliert seine Jungfernschaft durch freiwillige Samensergießung, auch wenn sie nicht durch äußern Anreiz ersolgt. Diese Art des Verlustes gilt aber nur vor Gott, denn nach dem Urtheil der Menschen wird die Jungsernschaft verloren nur durch die Durchbrechung des Jungsernhäutchens. Daraus solgt, daß ein Mädchen, das zwar schon freiwillig seinen Samen ersgossen, aber sein Jungsernhäutchen unverletzt bewahrt hat, einem Orden sich anschließen kann, der statutenmäßig nur "Jungsrauen" aufnimmt, denn obwohl sie die Tugend der Jungsräulichkeit versloren hat, ist sie doch noch "Jungsrau" (I, 195).

Der Jesuit Lanmann: "Gin Mädchen, die bem Fleische nach jungfräulich, dem Geiste nach ihre Jungfräulichkeit verlett hat, verliert vor Gott die Zierde und das Berdienst der Jungfräulichkeit. Sie hat aber zwei Vortheile: 1) die nur dem Beiste nach, nicht durch fleischliche Vermischung verlorene Jungfräulichkeit wird durch . Buße vollständig wieder hergestellt; 2) weil sie die Jungfräulichkeit dem Fleische nach nicht verloren hat, gilt sie vor der Kirche als Jungfrau und kann ben Schleier gottgeweihter Jungfrauen [Monnen] erhalten. Es frägt fich aber, ob ein Mädchen auch dann die Jungfräulichkeit verloren hat, wenn sie nicht burch Bermischung mit einem Manne, sondern durch Selbstbefledung sich beschmutt hat? Ja, auch durch freiwillige Selbstbefledung geht die Jungfräulichkeit verloren. Nach probabeler Ansicht kann ein Weib, das sich selbst befledt hat, unter die gottgeweihten Jungfrauen aufgenommen werben. Denn obschon sie vor Gott nicht mehr Jungfrau ift, so gilt fie boch vor den Menschen noch als Jungfrau, weil sie ihre Jungfernhaut (claustrum virginitatis) unverlett bewahrt hat" (II, 243).

Thomas von Aquin ftellt allen Ernstes bei der Abhandlung von der Allmacht Gottes die Frage, ob Gott eine geschändete Jung-

frau wieder geistig und körperlich zur Jungfrau machen könne? Er erwägt das Für und Wider und kommt zum Schlusse: Gott könne wohl die geistige Reinheit durch seine Gnade und die körpersliche Unversehrtheit durch ein Wunder wieder herstellen, nicht aber könne er den einmal stattgehabten geschlechtlichen Verkehr mit einem Manne ungeschehen machen. An einer andern Stelle schreibt er: "Auch ohne Wunder kann es geschehen, daß ein Weib, ohne Verlust ihrer Jungsernschaft, [d. h. ohne Durchbrechung der Jungsernhaut] empfängt. So soll es einem jungen Mädchen ergangen sein. Um ihre Tugend zu beschüßen, ließ sie ihr Vater bei sich im Vette schlasen; als bei ihm einst im Schlase eine Samensergießung ersfolgte, sloß der Same an ihre Gebärmutter und das Mädchen wurde schwanger" (Quodlib. V, 3; VI, 10).

Der Theologe Rouffelot: "Unter den Theologen ist es eine Streitfrage, ob, wer eine Jungfrau im After mißbraucht hat, in der Beichte angeben muß, daß die Mißbrauchte Jungfrau gewesen ist? Einige sagen, ja; Andere, nach probabelerer Ansicht, nein, weil zur Entjungserung die Zerstörung des Jungsernhäutchens geshört, die nur durch Eindringen in das natürliche weibliche Gefäß vor sich geht" (S. 17).

#### 3. Von dem in der Che Erlaubten und Unerlaubten.

So lautet die ständige Aufschrift, unter ber die Moraltheologen ben ehelichen Beischlaf behandeln.

Was beim 6. Gebot gesagt wurde, gilt auch hier: breiten Raum nimmt dieser Gegenstand in den Lehrbüchern der Moraltheologie ein.

Der Jesuit Lehmkuhl: "Der eheliche Beischlaf, auch wenn die Befruchtung zufällig nicht erfolgt, ist erlaubt. Erlaubt sind auch die Handlungen, wie Berührungen, Blicke, die den Beischlaf vorbereiten und dazu anregen, wenn entweder die Absicht vorhanden ist, den Beischlaf zu vollziehen, oder wenigstens die Möglichkeit dazu; und in diesem Fall muß auch der Wille da sein, den Beischlaf zu vollziehen, wenn durch diese Handlungen die Gesahr der Selbstbesleckung entstände."

"Nicht verboten, oder wenigstens nicht unter schwerer Sünde verboten sind venerische Handlungen auch ohne Absicht oder Mög-

lichkeit bes Beischlafs, wenn keine Gefahr ber Selbstbefleckung vor-

"Schwer sündhaft sind Handlungen, die aus sich die Gefahr der Selbstbesleckung mit sich führen, noch bevor die Ehegatten den Beischlaf vollziehen können oder wollen. Schwer sündhaft ist auch die beabsichtigte Samensergießung ohne Beischlaf."

"Erläuterung: Gewöhnlich wird von den Theologen zur Erlaubtheit des Beischlafs gefordert, daß die männliche Samensergießung beim Eindringen in die weibliche Scheide geschehe; und das ist, wenn es überhaupt möglich ist, auch nothwendig, denn sonst ist Gesahr vorhanden, daß bei nur theilweiser Ergießung des Samens, dieser gänzlich nuglos vergendet wird. Allein es steht jett bei Aerzten und Physiologen sest, daß eine Zeugung möglich ist, wenn der männliche Samen die weibliche Scheide so berührt, daß er auf irgend eine Weise in sie aufgenommen und nach innen eingesogen wird. Sollte es aber bei einer gültigen Ehe unmöglich oder für die Frau gefährlich sein, den Beischlaf anders zu vollziehen, so scheide Urt des Beischlafs nicht schwer sündhaft zu sein."

"Mit dem hl. Alfons von Lignori lehrt die allgemeine Anssicht, daß die oben erwähnten venerischen Handlungen nur leicht sündhaft sind, auch wenn sie nur aus geschlechtlicher Lust vorzenommen werden; sie aus ehrbarer Absicht vornehmen, um 3. B. die gegenseitige Liebe zu fördern oder dem andern Ehegatten zu Willen zu sein, ist gar keine Sünde."

"Obwohl die Samensergießung außerhalb des ehelichen Beischlafs unerlaubt ist und deshalb dazu geeignete Handlungen wegen der Gefahr der Einwilligung auch für Eheleute unstatthaft und objektiv schwer sündhaft sind, so halte ich es dennoch nicht für rathsam, Eheleute darüber aufzuklären, denn selten halten sie so etwas für Sünde, und eine Belehrung hätte die Gefahr einer formalen Sünde zur Folge."

"Benige Handlungen lassen sich finden, die absolut und für alle Cheleute wegen der Gefahr der Selbstbesteckung verboten sind. Es giebt aber deren, die so obscön sind, daß es kaum jemals erstaubt ist, sie zu versuchen, und die nur für diejenigen nicht schwer sündhaft sind, die aus Erfahrung wissen, daß für sie die Einwillisgungsgefahr in die Pollution nicht besteht."

"Dahin gehört, den Beischlaf anzusangen, sich aber dann vor der Samensergießung zurückzuziehen. Nach dem hl. Alfons von Liguori erlauben das einige Autoren, wenn es, ohne Gesahr der Pollution, zur Linderung der Begierlichkeit von solchen Gheleuten geschieht, die mit Grund eine zahlreiche Nachkommenschaft befürchten müssen; in der That aber wird auf diese Beise die Begierlichkeit angeregt, so daß die Pollution nur unter großer Anstrengung vershindert werden kann. Wenn man also theoretisch mit dem hl. Alsons von Liguori diesen Autoren zustimmen kann, so ist damit für die Praxis sehr wenig gewonnen. Entsteht übrigens während des Beischlass eine größere Gesahr, so kann und muß derselbe absgebrochen werden, auch wenn Pollution solgen sollte; diese zu besördern ist aber auch dann nicht erlaubt."

"Dasselbe gilt für jene Handlung, die Niemand als ganz schuldlos, Viele sogar als schwer sündhaft bezeichnen; wenn nämlich der Mann seine Geschlechtstheile in den Mund des Weibes steckt. Der hl. Alsons von Liguori hält dies immer für eine Todsünde; Sporer, Sanchez und Andere halten es für eine läßliche Sünde, wenn es nur oberstächlich, unmittelbar vor dem ehelichen Beischlaf und ohne Gesahr vorheriger Pollution geschieht. Hierüber in der Beichte Fragen zu stellen, halte ich für sehr unklug und ärgernißgebend. Sollte aber ein Beichtsind dieses Abscheuliche aus sich nicht herausbringen und doch, ohne es gesagt zu haben, keine Gewissensche sinden, so soll der Beichtvater, wenn er moralisch gewiß ist, daß es sich hierum handelt, möglichst keusch fragen; z. B. eine Frau, ob sie ihren Mund mißbraucht habe."

"Einige Schriftsteller glauben, daß ein Mann nicht schwer sündigt, der den Beischlaf im After beginnt, aber mit der Absicht, ihn naturgemäß zu vollenden. Obwohl diese Ansicht vom hl. Alsons von Liguori nicht gebilligt wird und auch objektiv zu verwerfen ist, so kann doch diese Ansicht einiger Schriftsteller den Grund abgeben dafür, daß eine Frau, die Solches widerwillig an sich dulbet, nicht immer dadurch schwer sündigt."

"Hierhin gehört auch der Onanismus, sei es nun, daß der Mann sich zurückzieht, oder auf andere verabschenenswerthe Weise verhindert, daß der Samen in die weibliche Scheide gelangt."

"Das Weib fündigt schwer, wenn es nach dem Beischlaf den

männlichen Samen durch Waschung ober andere Beise zu entfernen sucht."

"Es ist nüglich, hier einige Handlungen des Weibes zu erwähnen, die wegen der Absicht, aus der sie hervorgehen, schwer sündhaft werden können, objektiv aber fast zweckloß sind. Während des Beischlases die Natur so bezähmen, daß die Samenßergießung des Weibes nicht ersolgt. Das hindert allerdings die Besruchtung nicht, obwohl dadurch eine gewisse natürliche Vervollständigung des Aktes verloren geht. Gleich nach dem Beischlaf ausstehen, um die Besruchtung zu verhindern. Thatsächlich ist aber dies Mittel, wenn nicht eine andere gewaltsame Handlung hinzutritt, kaum wirksam, da gleich nach dem Beischlaf und der Samensaufnahme die Gebärmutter sich schließt und dadurch so viel Samen zurückbehält, als zur Besruchtung genügt."

"Bon der sodomitischen Sünde nuß der Beichtvater wohl eine Handlung unterscheiden, deren sich Eheleute zuweilen anklagen mit Worten, die auch Sodomie ausdrücken könnten; nämlich, daß sie den Beischlaf von hinten vollzogen hätten. Deshalb nuß er fragen, ob trohdem eine Zeugung möglich war; erhält er eine bejahende Antwort, so liegt eine bloße Unordnung in Bezug auf die Körpershaltung beim Beischlaf vor, die an sich nur leicht sündhaft ist. War aber der Akt wirklich sodomitisch und die Samensergießung unnatürslich, so handelt es sich offendar um eine Todsünde."

"Wollüstige Handlungen, die von einem der Ehegatten am eigenen Leibe vorgenommen werden, und keinen Bezug auf den andern Ehegatten haben, sind schwer sündhaft, wenn die Gefahr der Pollution vorhanden ist; ist diese nicht vorhanden, so steht ihr Charakter als Todsünde nicht fest."

"Bon solchen Aften ist wohl zu unterscheiden jene geschlechtliche Erregung, die nach dem Beischlaf das Weib, die ihrerseits den Aft noch nicht vollendet hat, an sich selbst durch Berührungen hervorzust, damit sie das vollständige Wollustgesühl habe und die natürliche Bervollständigung des Aktes eintrete. Dies halte ich für ganzerlaubt. Denn wenn diese Vervollständigung auch nicht zur Bestuchtung nothwendig ist, so halte ich doch dasür, daß, da die Natur nichts vergebens einrichtet, die Samensergießung des Weibes zur Empfängniß und besseren Ausbildung des Fötus wenigstens

etwas beiträgt; und bas genügt, um es für die Frau erlaubt zu machen, diese Bervollständigung sich zu verschaffen."

"Obwohl beim Beibe keine eigentliche Samensergießung stattsindet, so ist die außerhalb des ehelichen Beischlafs erregte Wollustzempfindung, die von einer Flüssigkeitsabsonderung in den weiblichen Geschlechtstheilen begleitet ist, ebenso schwer sündhaft als die unserlaubte Samensergießung. Da diese Flüssigkeitsabsonderung nicht immer äußerlich hervortritt, so wird sie nicht immer mit Sicherheit erkannt. Deshald genügt es gewöhnlich für den Beichtvater zu erfahren, ob große Erregung, oder vollständige geschlechtliche Befriedigung eingetreten war."

"Ist eine She sicher ungültig und kann diese Ungültigkeit nicht gehoben werden, so ist die Erfüllung der ehelichen Pflicht — auch wenn nur ein Ehegatte diese Ungültigkeit kennt — unerlaubt, welcher Schaden auch immer durch die Weigerung der ehelichen Pflicht entsteht; es sei denn, die Ungültigkeit sei nur aus der Beichte bekannt."

"Sind beide Ehegatten über die Gültigkeit der Ehe im Zweifel, so ist die eheliche Pslicht nur nach vorausgegangener Untersuchung über diesen Zweisel gestattet. Bleibt nach dieser Untersuchung der Zweisel bestehen, so können die Eheleute das eheliche Leben fortsehen."

"Wenn einer der Ehegatten an der Gültigkeit der Ehe zweifelt, so nuß derselbe sich der ehelichen Pflicht enthalten oder kann sie leisten, jenachdem er die erwähnte Untersuchung angestellt hat oder nicht. Er ist aber nicht gehalten, den andern im guten Glauben besindlichen Ehegatten über die Ungültigkeit aufzuklären; auch kann er dem andern Ehegatten in Bezug auf die eheliche Pflicht zu Willen sein, da dieser unter dem Zweisel des andern nicht zu leiden braucht und es besser ist, eine materielle Sünde der Unzucht, als eine formelle Ungerechtigkeit zu begehen."

"Wer im Zweisel über eine noch bestehende frühere Ehe eine neue Ehe geschlossen hat, hat sich so lange der Ausübung seines ehelichen Rechts zu enthalten, bis er Gewißheit über das Nichtbestehen der ersten Ehe erlangt hat. Hat er aber in gutem Glauben die neue Ehe geschlossen, und ist der Zweisel trotz angestellter Untersuchung nicht zu lösen, so kann er sein eheliches Recht ausüben und bessen Gewährung auch vom andern Ehegatten verlangen."

"Die Entziehung des ehelichen Rechts als (kirchliche) Strafe ist so zu verstehen, daß nur der Beischlaf, nicht aber andere unvollendete Handlungen verboten sind."

"Wer Chebruch begangen hat, der vom andern Gatten noch nicht vergeben, oder dadurch, daß auch dieser die Ehe gebrochen hat, aufgehoben worden ist, darf um die Leistung der ehelichen Pflicht bitten, ob er sie auch fordern darf, wird bestritten. Viele verneinen es."

"Wer wegen Blutschande oder eines Gelübdes die Leistung der ehelichen Pflicht vom andern Spegatten nicht verlangen darf, darf dies dennoch, wenn für den andern Spegatten die Gesahr der Unenthaltsamkeit besteht, oder es ihm unangenehm ist, daß der erst genannte Ehegatte um die Leistung der ehelichen Pflicht nicht bittet; denn dann bittet dieser nicht, sondern gewährt vielmehr eine Bitte."

"An Festtagen oder Fasttagen, die vorzugsweise dem göttlichen Dienst und der Buße gewidmet sind, ist es rathsam, die Bitte um Leistung der ehelichen Pflicht zu unterlassen; eine Verpflichtung dazu besteht aber nicht."

"Nach dem hl. Alfons von Liguori ist es probabel, daß zur Zeit der Schwangerschaft der eheliche Beischlaf keine Sünde ist, zumal wenn irgend ein genügender Grund hinzukommt. Nur die Gefahr der Herbeisührung einer Fehlgeburt steht dem entgegen. Allein eine schwere Gefahr hierzu besteht nicht, es sei denn, daß die eigenthümliche Beschaffenheit des Weibes diese Gesahr bewirke."

"Um ein Urtheil zu fällen über die Erlaubtheit des Beischlases während des Wochenbettes, zur Zeit der monatlichen Menstruation, muß der Schaden erwogen werden, der dem Beibe daraus entstehen kann. Meistens halten die Schriftsteller den Beischlaf, der unter diesen Umständen ohne gewichtigern Grund vorgenommen wird, zwar für sündhaft, aber nur für eine leichte Sünde."

"Neber die Körperhaltung beim Beischlaf ist zu sagen, daß, wenn auch die Nichteinhaltung der von der Natur vorgezeicheneten Körperhaltung leicht sündhaft ist, eine schwere Sünde aber durch keinerlei Aenderung dieser Haltung entsteht, es sei denn, daß diese Aenderung derartig ist, daß sie die Befruchtung unmöglich

macht. Nach dem hl. Alfons von Liguori ist selbst eine gewisse Bergeudung des Samens keine schwere Sünde, wenn nur die Befruchtung möglich war. Sie ist, nach ihm, gar keine Sünde, wenn, trot einer nicht geringen Samensvergendung, diese Art des Beischlass die einzig mögliche ist."

"llebrigens sind die Ehegatten in der Beichte über diesen Punkt nicht auszufragen; denn liegt hier eine schwere Sünde vor, so wird sich das schon sonst kundgeben. Nur gelegentlich wird es vorkommen, daß über die Körperhaltung beim Beischlaf zu fragen ist."

"Zuweilen müffen aber die Ehegatten die Körperhaltung ändern, so zur Zeit der Schwangerschaft, damit das Kind im Mutterschooß keinen Schaden leide."

"Obwohl es als läßliche Sünde gilt, aus bloßer Wollust von dem ehelichen Recht Gebrauch zu machen, so muß doch praktisch unterschieden werden zwischen dem, was man aus Wollust und dem, was man mit Wollust thut, wenn es sich überhaupt um etwas in sich Erlaubtes handelt."

"Ghegatten, die eine zahlreiche Nachkommenschaft befürchten, kann, wenn sie sonst vielleicht durch Unenthaltsamkeit sündigen würden, gerathen werden, diesenige Zeit sür ihr eheliches Recht zu benutzen, während welcher die geringste Aussicht für Befruchtung besteht, und während der übrigen Zeit enthaltsam zu sein, d. h. von einigen Tagen vor Beginn der monatlichen Menstruation an dis volle vierzehn Tage nach Beginn derselben. So bleiben ihnen für den Gebrauch des chelichen Rechts noch die dazwischenliegenden vollen 10 Tage und zwar — wie sie es wünschen — ohne große Gesahr der Besruchtung. Diese Praxis hat die hl. Kömische Poenitentiarie unter dem 16. Juni 1880 für nicht unerlaubt erklärt und gestattet, sie Ehegatten, die sonst vom Onanismus nicht abzubringen sind, vorsichtig beizubringen" (caute insinuari).

"Wer die Leistung der ehesichen Pflicht dem andern Theil, der um sie dittet, verweigert, sündigt, falls es ihm probabel erscheint, daß teine Gefahr der Unenthaltsamkeit vorliegt, gar nicht, oder doch nicht schwer, in folgenden Fällen: wenn die Bitte nicht ernsthaft gestellt wurde; wenn die Bitte allzu häusig sich wiederholt. Eine allzu häusige Wiederholung liegt aber nicht leicht vor. Der hl. Alsfons von Liguori wagt selbst dann nicht eine Fran der schweren

Sünde zu beschuldigen, wenn sie in einer und derselben Nacht, nach breimaliger Erfüllung bes Ansuchens bes Mannes, zum vierten Mal bies Ansuchen zurückweist, außer es liege für ben Mann eine besondere Gefahr zur Unenthaltsamkeit vor. Uebrigens scheint dieser Fall ein ganz außergewöhnlicher; benn ein so häufiger Gebrauch ber Che ift eher für ben Mann als für bie Frau schädlich. Aber auch die Kräfte der Frau muffen, wenn sie schwächlich ist, berücksichtigt werden. Im Zweifel frage man den Arzt. Der Beichtvater hat aber zu beachten, daß nicht jeder, sondern nur ein schwerer Schaben, ber nach bem Urtheil eines verständigen Arztes zu befürchten ift, als Entschuldigung gilt für die Berweigerung der ehelichen Pflicht überhaupt, oder ihre zu häufige Leistung. Ermüdung oder nicht zu heftige Ropfschmerzen gelten beshalb für eine Frau nicht als Entschuldigung, fich noch Monate lang nach ber Entbindung der ehelichen Pflicht zu entziehen. Für entschuldigt gilt also im Allgemeinen eine Frau, die begründetermaßen aus der Leiftung der ehelichen Pflicht einen erheblichen Schaben für fich befürchtet. Auch bie Erfüllung ber Bitte auf furze Zeit zu verschieben, ist erlaubt; immer natürlich unter Ausschluß ber Unenthaltsamkeitsgefahr. Unter ber gleichen Ginschränkung ift es auch nur eine läßliche Sunde, zuweilen die Bitte abzuschlagen, wenn fie fonft häufig erfüllt wird; fo 3. B. wie der hl. Alfons von Liguori fagt, wenn eine Fran, die häufig in der Woche die eheliche Pflicht leistet, ihre Erfüllun einmal im Monat ausschlägt."

"Eine wichtige Frage ist es, ob die Frau die eheliche Pflicht leisten muß einem völlig betrunkenen oder völlig irrsinnigen Manne, wenn die Gesahr besteht, daß der Mann sonst Pollution begeht. Biele Schriftsteller, auch der hl. Alfons von Liguori bejahen dies, weil so eine wenigstens materiell sündhafte Handlung verhindert werde."

"Für beibe Ghegatten besteht die schwere Pflicht der Gerechtigkeit, sich nicht freiwillig zur Leistung der ehelichen Pflicht unfähig zu machen, sei es durch lasterhaftes Leben, sei es durch übermäßige Arbeit und Ermüdung."

"Hierher gehört die Untersuchung, in wie weit es einer Frau gestattet ist, sich die Eierstöcke oder die Gebärmutter außschneiden zu lassen. Für die unverheirathete Frau ist dies erlaubt, wenn sonst Lebensgesahr eintritt, oder die begründete Bestürchtung besteht, daß später eine lebensgesährliche chirurgische Operation nöthig wird. Bei der verheiratheten Frau sind beide Operationen gestattet, wenn wirkliche Lebensgesahr vorhanden ist, mag der Ehemann zustimmen oder nicht. Ist diese Gesahr nur eine entserntere, so ist die Zustimmung des Mannes ersorderlich."

"Ift ber Mann Onanist, so soll die Frau trachten, ihn durch Ermahnungen und Bitten von diesem Lafter abzubringen. Gelingt das ihr nicht, und ist es ihr hart, sich dem Manne gang zu entziehen und so die Gefahr der eigenen Unenthaltsamkeit heraufzubeschwören, so sündigt die Frau nicht, wenn nichts anderes geschieht, als daß ber Mann sich zurückzieht, ba sie ihrerseits nur etwas Erlaubtes thut. Auch ist sie, ohne Aussicht auf Erfolg, nicht gehalten, die Ermahnungen und Zeichen bes Miffallens jedesmal zu widerholen, auch wenn sie aus Erfahrung weiß, daß der Mann sein eheliches Recht nur migbrauchen will; sie muß aber bem Manne, ber erklärt, er wolle die Ghe migbrauchen, widerstehen, und nur unter Protest und der Bersicherung, fie wolle nur den richtigen Gebrauch der Che, ihm zu Willen fein. Wenn alfo eine Frau er= laubter Beise die Leistung der ehelichen Pflicht von ihrem onanistischen Mann erbittet, ober sie ihm gewährt, so barf sie ohne Sünde in das Wollustgefühl innerlich einwilligen und sich selbst vor Vollziehung des Aftes erregen. Nach dem vom Manne vollzogenen Beischlaf barf sie aber, auch wenn ihrerseits ber Att unvollständig geblieben ift, die Vervollständigung durch Berührungen nicht herbeiführen. In wie weit darüber eine Frau, die dies in gutem Glauben thut, vom Beichtvater aufzuklären ift, muß ben allgemeinen Regeln entnommen werden, die für Ermahnungen und Belehrungen burch den Beichtvater bestehen."

"Die onanistische Sünde des Mannes dars die Frau natürlich nicht billigen; aber mit dem wirklichen Abscheu über die Sünde kann ein gewisses Wohlgefallen und eine gewisse Freude über die Wirskungen der Sünde verbunden sein; so z. B. wenn die Frau des onanistischen Mannes darüber Freude empfindet, daß sie nicht schwanger wird und so von der Last und Mühe des Gebärens und der Kindererziehung befreit bleibt. Doch soll die Frau sich mit dieser Freude nicht zu sehr beschäftigen, denn sonst könnte es leicht

geschen, daß aus dem Wohlgefallen an den Wirkungen ein Wohlsgefallen an deren Ursachen, d. h. an der Sünde selbst würde. Es ist ihr also zu rathen, daß sie, beim Empfinden solcher Freude, die Sünde des Mannes positiv verabscheue und sich vor Gott bereit erstlärt, niemals diesen Mißbrauch zuzulassen, wenn es in ihrer Macht stände, ihn zu verhindern" (II, 465—613).

Der Priefter und Ordensmann (Trappift Debrenne: Siebenundzwanzig Seiten (S. 162-189) widmet er ber Frage, ob eine Fran ben ehelichen Aft einem Manne leisten barf, von bem fie weiß, baß er vor Bollendung bes Aftes fich gurudziehen und feinen Samen vergeuden wird. Im Aufwerfen biefer Frage begegnet fich Debrenne mit ben meisten andern Moraltheologen, wie zahlreiche von mir angeführte Beispiele beweisen; aber er erörtert weitläufiger, als Andere, Die, wie er fagt, "in gewisser Beise nüpliche und wichtige" Unterfrage, ob Frauen, die mahrend bes ehelichen Aftes die Berrschaft über sich selbst behalten, verpflichtet find, "fich apathisch und gefühllos zu machen und ben bem Beifchlafe eigenthumlichen Empfindungen nicht nachzugeben". Seine Antwort geht bavon aus, daß im allgemeinen diese "Gefühllosigkeit" unmöglich ift und daß fie nur bei wenigen "privilegirten" ober beffer "mit Ibiosynkrasien behafteten Frauen" vorkommt. Rach Anführung von zwei fehr braftischen Beispielen solcher "Ibiosputrasien" entscheidet er sich dafür, daß man der Frau, die sich dem ehelichen Akte hingiebt de toute la plénitude de sa volonté und die versucht, d'entraîner son mari physiquement et érotiquement dans le commun orgasme, feinen Vorwurf machen fann (S. 184-186).

Der Jesuit Eskobar: "Darf ein Chegatte Mittel einnehmen, um sich zum ehelichen Akt unfähig zu machen? Nein; Fasten darf er aber, auch wenn er dadurch etwas geschwächt wird. Der eheliche Akt ist gut, wenn er geschieht, um Nachkommenschaft zu erhalten oder um der ehelichen Pslicht zu genügen; geschieht er aus andern Gründen, z. B. der Lust oder der Gesundheit wegen, so ist er nur läßlich sündhaft. Un Festtagen darf der eheliche Akt ausgeübt werden, an Kommuniontagen ist es rathsamer, ihn nicht auszuüben. Die Art, wie er ausgeübt wird, ist nicht leicht schwer sündhaft, wenn nur das natürliche Gesäß benütt wird. Müssen die Ehegatten den Beischlaf zu gleicher Zeit vollenden? Besser ist es, wenn die

Bollendung zu gleicher Zeit geschieht, und Giner auf ben Undern wartet; nöthig ist es aber nicht. Hat die Frau ihren Akt vollendet, fo barf ber Mann sich nicht ohne Grund vor Bollendung seines Altes zurudziehen. Darf die Frau während des ehelichen Aftes gleichgültig [frigida = falt] bleiben und ihr Mitwirken versagen? Ja. Nach probabeler Ansicht ist es keine Sünde, ben Beischlaf gur Beit der Menstruation und der Schwangerschaft zu vollziehen. Den ehelichen Aft unterbrechen, wenn es ohne Samensverluft gefchehen fann, ift keine Sunde. Der eheliche Alt an geweihtem Ort (Rirche) ift nicht fündhaft, wenn die Chelcute dort lange Beit bleiben muffen. Die lange? Sanches meint, einen Monat; Leffius, einen halben Monat; Fagundez, zehn Tage; Suarez, vier ober fünf Tage. Wird der eheliche Alt an geweihtem Ort heimlich ausgenbt, fo ift er nach probabeler Ansicht nicht fündhaft, auch wenn die Cheleute nicht gezwungen sind, an diesem Ort zu verweilen. Aus reiner Wolluft, also in läßlich fündhafter Beise, verlangt ber Mann die Bollziehung des Beischlafes unter Beränderung der natürlichen Körperlage. Begeht auch die Frau eine läßliche Sünde, wenn sie biefem Berlangen nachgiebt, ober muß fie es gurudweifen? Mit Sanchez bin ich ber Ansicht, daß fie bem Berlangen nachgeben muß; denn wenn auch unmäßige Wolluft den Mann zu diesem fündhaften Berlangen antreibt, fo barf bie Frau boch annehmen, daß die erhöhte Wollust eine innigere eheliche Liebe hervorruft: femina debet praesumere, illam majorem voluptatem conjugis strictiorem dilectionem conjugii conciliare!! [Man beachte, die deutliche Berkundigung des Grundsates: ber Zweck heiligt bas Mittel; man beachte vor Allem die unaussprechlich niedrige Auffassung von der ehelichen Liebe.] Die Che gilt nicht als vollzogen, wenn nur ber Mann, nicht auch die Frau, ben Samen ergoffen hat" (S. 1116f.; 1140f.; 1148).

Auf zwei Folioseiten erörtert der Jesuit Cardenas die Frage über die Erlaubtheit des ehelichen Aktes (IV, 86 f.). Seinem Orsbensgenossen Sanchez folgend, zählt er zunächst sieden Zwecke auf, die man bei Ausübung des ehelichen Aktes haben darf. Als dritter Zweck wird genannt: "Die Darstellung der Vereinigung Christi mit der Kirche;" wer aber, fügt Cardenas hinzu, den Akt in dieser Absicht ausübt, begeht eine läßliche Sünde. Bei der Frage, ob

es sündhaft sei, den ehelichen Akt auszuüben aus Gesundheitsrückssichten, werden drei Ansichten angeführt: eine bejahende, eine versneinende und eine mittlere, die den Akt in dieser Absicht nur dann für nicht sündhaft erklärt, wenn kein anderer Weg vorhanden ist, die Gesundheit wieder zu erlangen. Alle drei Ansichten sind "prosbabel".

Der Redemptorift Aertnys, ber im übrigen alle Gingelbeschreibungen der anderen Moraltheologen wiedergiebt, weist einige Eigenthümlichkeiten auf. Besonders ausgedehnt sind seine Ausführungen über die Erlaubtheit oder Unerlaubtheit des ehe= lichen Aktes in Bezug auf Zeit und Art: "Die Ausübung des ehelichen Aftes zur Zeit der Menstruation ist nach der probabelern Unficht eine lägliche Sunde, weil darin eine gewisse Unschicklichkeit liegt, und weil es ben Geschlechtstheilen ber Frau schaben kann; auch verräth es Unenthaltsamkeit, daß man die geeignete Zeit, die boch bald wieder eintritt, nicht abwartet. Bur Zeit ber Schwangerschaft besteht eine durch den ehelichen Alt hervorgerufene Gefahr der Fehlgeburt nur innerhalb der zwei ersten Monate, und auch dann nur, wenn der Akt allzu häufig und allzu stürmisch (impetuosius) ausgeübt wird. Wie mir ein fehr erfahrener Arzt versichert hat, besteht zwei Tage und länger nach der Entbindung eine fcmere Gefahr für die Mutter durch ben ehelichen Aft. Sechs Wochen nach der Entbindung ist die Gebärmutter wieder in ihrem gewöhnlichen Zustand. Zu den unnatürlichen Arten der Ausübung bes ehelichen Aftes gehört auch ber Gebrauch gewisser Instrumente: ber Mann überzieht sein Glied mit einer leichten Sulle, Die verhindert, daß der männliche Same in das weibliche Gefäß eintritt. Diese Bulle heißt auf Frangosisch capotte anglaise, auf Englisch condom preservative. Eine andere Art ist die Einführung eines fleinen Instruments in die weibliche Scheide, wodurch der Eintritt des männlichen Samens verhindert wird. Die dritte Art besteht in der Anwendung eines Schwämmchens."

"Zuthaten zum ehelichen Aft nennt man Alles, was auf ihn hinzielt, wie Küffe, Umarmungen, Berührungen, Blicke, unzüchtige Reden. All dieses bereitet den Menschen zum Beischlaf vor. Berührungen sind von jeder Schuld frei, wenn sie, unter Ausschluß der Gefahr des Samensergusses, auf den gleich hinterher auszus

übenden Beischlaf bezogen werden. Das gilt auch, wenn eine Selbstbesleckung zufällig vorher erfolgt; die Ehegatten sollen aber nach Kräften diese Wirkung verhindern, indem sie die Berührungen nicht zu lange fortsetzen. Geschehen die Berührungen unter der Vorausssicht der Selbstbesleckung, so sind sie schwer sündhaft. Die Todsünde wird aber dadurch vermieden, daß die Ehegatten, wenn die Gesahr der Selbstbesleckung naht, den Beischlaf vollziehen, dazu ist aber nöthig, daß sie sich an einem Orte besinden, wo sie das können. Der Ehestand giebt das Recht nicht nur auf die Erbittung des Beischlases, sondern auch auf die Erbittung solcher Berührungen, außer sie seien so schändlich, daß sie den Beginn der Selbstbesleckung darstellen, wie z. B. wenn der Mann seinen Finger in das weibliche Gefäß stecht und darin läßt."

"Sündigt ein Mann, der zwar in das weibliche Gefäß eindringt, aber nur wenig und an seinem Eingang den Samen vergießt? Wenn er dadurch die Empfängniß verhindern will, ja, sonst, nein. Hat er einen genügenden Grund für sein Verhalten, z. B. wegen der kurz vorhergegangenen Niederkunst der Frau oder weil ihre schwächlichen Geschlechtstheile den vollkommenen Beischlaf nicht zuslassen, so sündigt er gar nicht."

"Scharf zu tadeln [vom Beichtvater], soweit die Klugheit es zuläßt, sind einige Berührungen, die von jungen Eheleuten kaum ausgeführt werden können, ohne Gesahr der Selbstbesleckung, z. B. das Küssen und Lecken der Geschlechtstheile. Obwohl es in sich nicht schwer sündhaft ist, so ist es doch mit der christlichen Scham-haftigkeit unvereindar, wenn der Mann von der Fran verlangt, daß sie sich ihm völlig nackt zeigt, oder wenn sie sich gegenseitig völlig nackt ansehen. Sind ehrbare Zärtlichkeiten schwer sündhaft, zwischen Ehegatten, bei denen sehr leicht eine Samensergießung einstritt? Nein" (II, 278ss.; 283. 290s.).

Ein unter dem Namen Abbas antiquus bekannter geistlicher Glossator des 13. Jahrhunderts schreibt bei Gelegenheit der Ersörterung, worin das Wesen der Ehe bestehe, ob in der Willensertärung von Mann und Frau oder im Beischlas: "Wie nun, wenn Jemand in unzüchtiger oder auch in ehelicher Gesinnung die Pforten (seras) der weiblichen Jungfräulichkeit durchbricht, aber dabei keinen Samen ergießt? Hat er die Ehe vollzogen? Ich antworte, nein.

Mein Lehrer für die Berwaltung des Buffakraments erzählte mir: Ein Geiftlicher brachte 20 Rächte mit einem Beibe zu und entjungferte fie; aber obwohl er die Jungfernschranken des Weibes durchbrochen hatte, so hatte er doch niemals seinen Garten bewäffert, da er niemals Samen ergoß (nunquam irrogaverat hortum suum nec seminaverat). Es geschah nun, daß dieses Mädchen mit dem Bruder des Geiftlichen eine Che schloß, und sie zweifelte jest, ob fie bei ihrem Manne bleiben konne, wegen bes frühern Berhältniffes mit feinem Bruder. Mein Lehrer entschied für ben Beichtstuhl: ja; aber als firchlicher Richter würde er sich für nein entscheiben, ba ein Bollzug der Che bei Entjungferung immer angenommen wird. Gilt die Che als vollzogen, wenn ber Mann zwar Samen in bas weibliche Befäß ergießt, aber nicht in das Befäß eingedrungen ift? Ja. Darüber habe ich von meinem Lehrer folgende Geschichte aus Frankreich gehört: Gin Mann heirathete ein Beib, das ein fo winziges Fensterlein hatte (tam modicam fenestram habentem), b. h. die so eng gebaut war, daß er während neunjähriger Ghe uicht in sie eindringen konnte. Er versuchte sie zu entjungfern, aber es gelang ihm nicht, wohl aber gelang es ihm Samen in fie zu ergießen, so daß sie schwanger wurde. So kann also eine Ghe vollzogen werden ohne Durchbrechung ber jungfräulichen Schranken. Die Rirche aber, die nicht über das Berborgene urtheilt, hatte diefe Frau, bem äußern Augenscheine nach, für jungfräulich erklärt, wenn nicht die Schwangerschaft das Gegentheil bewiesen hätte" (bei Freis fen, S. 216).

Bei diesen Ausführungen ift ber Ton zu beachten, in bem bie Geiftlichen unter sich über diese Dinge sprechen.

Der Jesuit Laymann: "Berlangt ein Ehegatte vom andern die Bollziehung des ehelichen Attes ohne Bewahrung der gewöhnslichen Körperhaltung, aber unter Beibehaltung des natürlichen Gesfäßes, so kann diesem Berlangen ohne jede Schuld statt gegeben werden, wenn ein vernünftiger Grund vorliegt. Liegt kein versnünftiger Grund vor, so darf dennoch dem Bunsche willsahrt werden, wenn, troß Bitte und Ermahnung, der heischende Ehegatte von seinem Bunsche nicht abgebracht werden kann. Benn der Mann durch häusige Selbstbessekung, die Frau durch übermäßiges Fasten sich zum ehelichen Atte unfähig machen, so sündigen sie schwer gegen

bie Gerechtigkeit. Bon mäßigem Fasten und mäßigen Nachtwachen braucht sich die Frau aber nicht zu enthalten, auch wenn sie das durch geschwächt wird. Hauptzweck des ehelichen Aktes ist die Kindererzeugung. Die Frage ist, ob der eheliche Akt auch ausgeübt werden darf wegen der Unenthaltsamkeit, wegen der Gesundheit und aus Wollust? Die Ausübung des ehelichen Aktes wegen Unenthaltsamkeit ist erlaubt; geschieht sie der Gesundheit wegen, so ist sie eine läßliche Sünde. Denn es ist die Ueberzeugung heiliger Männer, daß die sleischliche Bermischung nicht ohne Schuld und sittliche Mißgestalt ist, außer sie geschehe der Kindererzeugung und der drohenden Unenthaltsamkeit wegen. Auch die Begattung aus Wolstust list läßlich sündhaft" (II, 473 s., 480).

Beinrich von Trimaria, Augustinermond und Professor der Theologie: "Der eheliche Aft wird auf fechs Arten vollzogen: 1. der Kindererzeugung wegen, um Diener Gottes hervorzubringen, und dann ift er nicht nur erlaubt, sondern verdienstlich; 2. weil eine der beiden Chehalften ihn fordert, und dann ift er ein Aft der Gerechtigkeit und verdienstlich; 3. um die Ungucht gu vermeiden, auch dann ift er erlaubt, wenn auch nicht verdienstlich; 4. wegen bes mit ihm verbundenen Luftgefühles, und dann muß man unterscheiden: entweder giebt man sich diesem Lustgefühl bin in ehelicher ober in unteuscher Gefinnung; in ersterm Falle ift ber eheliche Aft eine läßliche Sünde, in letterm Falle eine Todfünde; 5. in ungeftumer (impetuose) Art und unter Beihülfe aufreizender Mittel, und dann halte ich ihn für schwer sündhaft; 6. in widernatürlicher Weise, und dann ist er eine sehr schwere Sunde. Bu fünf Zeiten foll man sich bes ehelichen Aftes enthalten: während ber großen Fasten vor Oftern, an den Quattember- und Bitttagen, an den Festtagen, während der Menstruation der Frau, während ihrer Schwangerschaft. Es fündigt aber zu biefen Beiten nur ber ben ehelichen Att fordernde, nicht ber ihn gewährende Theil. Scharf sind also jene zu tabeln sin ber Beichte], welche zu diesen Zeiten den ehelichen Alt fordern."

Der Augustinermönch und Professor der Theologie Gotschalt Hollen: "Viele Männer und Frauen sind in Gegenwart Anderer sehr enthaltsam und sagen: kaum einmal im Jahre vollziehen wir den Beischlaf; aber in Abwesenheit Anderer sind sie sehr wollüstig. Gegen das 6. Gebot versündigen sich, die den ehelichen Akt an Festtagen oder an Kommuniontagen vollziehen. Schwer versündigen sich Eheleute, die den Beischlaf unnatürlich, sodomitisch oder bestialisch vollziehen. Die natürliche Art des Beischlases ist, daß das Weib auf dem Rücken liegt und der Mann auf ihrem Bauche; so empfangen die Frauen auch leichter; weniger natürlich ist der Beischlaf von der Seite, noch weniger natürlich im Sizen, noch weniger natürlich im Sizen, noch weniger natürlich im Sehen, am unatürlichsten von hinten. Ich glaube aber, daß die Veränderung der natürlichen Lage, wenn sie geschieht wegen Leibesdicke oder wegen eines andern Fehlers, nicht schwer sündhaft ist." Aussiührelich wird dann noch behandelt, daß und warum der Beischlaf schwer sündhaft ist zur Zeit der Menstruation, der Schwangerschaft und des Rährens (Preceptorium novum, Coloniae 1489, fol. 157 ff.).

Die folgenden Stellen finden sich bei Guimenius (= Moha S. J.): Der Jesuit Gambacurta: "Ein Chemann kann, ohne schwere Sünde, den Beischlaf mit seiner Frau auf sodomitische Weise anfangen, wenn er willens ist, ihn auf natürliche Weise zu vollenden." Die Jesuiten Sanchez und Fagundez: "Für Berscheirathete ist es nicht schwer sündhaft, die Geschlechtstheile am After des andern Ehegatten zu reiben, wenn die Gesahr der Selbstbessedung nicht vorliegt." Der Jesuit Fillucius: "Ehegatten sus

<sup>1</sup> hollen, aus Körbede bei Soest gebürtig, mar in der zweiten Balfte bes 15. Jahrhunderts als Prediger in Weftphalen fehr geschätt (vglch. Landmann, das Predigtwesen in Westphalen in den letten Zeiten des Mittelalters, S. 31 ff.). Er giebt (a. a. D.) auch die Mittel an, wie man sich von fündhafter Liebe zu einem Weibe befreien könne: "Endlich follen wir uns an alte Weiber wenden, damit fie die Geliebte nach Rräften anschwärzen und entehren. In dieser Beziehung sind sie nämlich gewandter als Männer. Man suche also ein schändliches altes Weib auf, mit großen Bahnen, Barthaaren und schlechter Rleidung, die in ihrem Schoß ein von Menftruation beflectes Tuch trägt. Bei dem Berliebten angelangt, beginne fie feine Geliebte zu entehren, indem fie fagt, fie fei schwanger, trunksüchtig, fie mache ins Bett, sie sei voll Ungezieser, habe die Fallsucht und sei unkeusch, ihr Körper sei voll von Geschwüren mit üblem Geruch. Will er aber, trot dieser Zureden, sich noch nicht von ihr trennen, so ziehe sie plöglich das von Menstruation beflecte Tuch hervor, halte es vor fein Gesicht und sage: So ift deine Geliebte. Läßt er auch dann noch nicht bon ihr, so ift er kein Menich, sondern ein eingefleischter Teufel."

bigen nicht schwer, wenn sie, der Lust wegen, sich gegenseitig die Geschlechtstheile küssen." Der Fesuit Sanchez: "Ein Ehegatte, der unter Ausschluß der Gesahr der Selbstbesleckung, sein Glied in den Mund seiner Frau steckt, sündigt nicht schwer." Die Fesuiten Hurtado, Sanchez, Praepositus: "Ein Ehemann, der in Abwesenheit seiner Frau, sich aus Lust an den Geschlechtstheilen berührt, sündigt nicht schwer, wenn die Gesahr der Selbstbesleckung nicht vorhanden ist." Wehrere Theologen, die Guimenius anführt, gestatten den Eheleuten sich gegenseitig an den Geschlechtstheilen zu berühren, auch wenn dadurch eine gewisse Flüssigsteitsabsonderung erfolgt: "Denn bei dieser Art Flüssigskeitsabsonderung (distillatio) wird kein wirklicher Same vergossen; für Eheleute ist aber nur die Samensergießung ohne Beischlaf schwer sündhaft."

Die Jesuiten Sanchez, Lessius, Fagundez: "Wenn bei einem Ehemann während des Beischlases die Samensergießung erfolgt ist, und er sich zurückzieht, bevor die Samensergießung bei der Frau erfolgt, so kann diese sich nachträglich durch Berührungen zur Samensergießung bringen" (S. 175—184).

Der Dominikaner Niber schreibt in seiner für Pfarrer, Beichtväter und Prediger bestimmten Abhandlung: "vom moraslischen Aussah" über die Ghe: 2 "Napitel 16. Wann ist der ehesliche Akt verdienstlich, wann ist er eine schwere, wann eine läßliche Sünde? An letzter Stelle ist zu handeln von der Unenthaltsamkeit der Gheleute. Obwohl es Einem, der die Heiligkeit der Keuschheit

¹ Wie unwahr es ist, wenn die Vertheidiger des Ultramontanismus sagen, solche Dinge würden nur lateinisch behandelt, läßt sich auch hier wieder nachweisen. In der spanisch geschriebenen Moraltheologie eines bekannten spanischen Theologen, des Karmelitermönchs Martin vom hl. Joseph, heißt es: "Es sentencia muy prodadle, que puede la muger tambien tener su acto consumado provocandose con tactos, porque esta no es pollucion, si no acadar la copula, y moralamente es un mismo acto" (bei Guimenius, S. 185).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß Niber die Ehe unter dem Gesamttitel: "vom moralischen Aussah" behandelt, ist für die mönchische Aussahing von der Ehe bezeichnend. Auch einzelne Ausdrücke in der Abhandlung verrathen, wie verächtlich das Mönchthum oder besser gesagt, die römische Theologie von der christlichen Ehe dachte und — denkt. Man vylch. gleich im Eingang: "Laster der Benus" (Veneris vicium) — Ehe!

gelobt hat, mehr geziehmt, vom Zoelibat als vom Lafter ber Benus zu sprechen .... so werde ich doch dazu gezwungen. Ich bitte aber den Leser, nicht Aergerniß zu nehmen am Folgenden, wenn ber Schmut ber fleischlichen Sunden mehr als ihm lieb ift aufgebedt wird, benn biefe Wunden können nicht geheilt werden, wenn fie nicht enthüllt werden. Ich werde aber barüber nichts Anderes fagen, als was die Theologen in ihren Werken niedergelegt haben 1 . . . . In vier Fällen ift der eheliche Aft verdienftlich für das ewige Leben. Erstens, wenn Jemand im Stande der Gnade die eheliche Pflicht leiftet zu passender Zeit und unter paffenden Umftanden, bann ist es ein Akt ber Gerechtigkeit. Zweitens, wenn Jemand den ehelichen Akt erbittet der Rindererzeugung wegen, dann ift es ein Aft der Gottesverehrung [latriae; wohl weil die Kinder als Diener Gottes erzeugt gedacht werden. Drittens, wenn der eheliche Aft geschieht, um den anderen Chetheil vor Unzucht zu bewahren, und bann ift es ein Aft ber Liebe. Biertens, wie Biele glauben, wenn er geschieht, um die Unzucht für sich selbst zu vermeiden; wenn Jemand 3. B. an einem verbächtigen beimlichen Orte lange mit einem Weibe fprechen muß, und die Erfahrung gemacht hat, dadurch in Versuchung zu gerathen, aber wenn er den ehelichen Aft vollzogen hat, er für viele Tage abgefühlt ist und dann nicht mehr versucht wird. Der eheliche Aft ift für bas ewige Beil gleichgültig (actus indifferens), wenn er ohne die heiligmachende Gnade vollzogen wird. In zehn Fällen ist der eheliche Aft eine Todfünde Mider beruft fich hier auf Betrus be Palube, f. S. 338]: Erftens, wenn er mit übermäßiger Luft geschieht. Zweitens, wenn er geschieht zur Zeit ber Schwangerschaft. Nicht einmal ber Elephant nähert sich einer Schwangern. Bäufig öffnet sich nämlich, wegen bes Luftgefühls, die Gebärmutter und ber noch nicht fertige Embryo fließt heraus. Drittens, zur Beit der Menftruation; bann werden nämlich blinde, lahme, ausfätige Rinder erzeugt. Solchen, die den ehelichen Aft zu bieser Beit verlangen, foll ber Beichtvater Schrecken einjagen Miber führt biefen Bunkt weitläufig aus und giebt ben Frauen Berhaltungs-

¹ Dieser Sat Niders beweist, daß seine Ausführungen über Geschlechtliches nichts ihm Eigenthümliches, sondern Gemeinbesit der Theologie sind.

magregeln, wie sie sich ben Männern gegenüber, die ben ehelichen Alt zu biefer Beit verlangen, verhalten follen]. Biertens, wenn ber eheliche Aft an heiligem Orte vollzogen wird, obwohl ein anderer Drt zur Berfügung ftand. Steht aber fein anderer Drt zur Berfügung, so ift es keine Todsünde, wenn der den Akt Fordernde ihn unter Seufzen forbert, daß er nicht enthaltsam fein konne. Bunftens, wenn ber Aft auf unnatürliche Art vollzogen wird. Bas ift von jenen Männern zu fagen, die eine schwächliche Site (caliditatem debilem) haben? [Mit Albert bem Großen, einem ber bedeutenoften Scholaftiker und Lehrer bes Thomas von Aquin, antwortet Nider:] Diese Site genügt zwar bas Glied zum Begehren anzureizen, aber ichnell geht fie vorüber und läßt das Glied fclaff zurud; folch eines Mannes Beib bleibt alfo Jungfrau. Denn da er nur den ersten Antrieb hat, tann er sie nicht entjungfern; er würde aber wohl den Akt vollziehen können mit einer Entjungferten. Bas foll ein Solcher thun? Denn, wenn er fie burch einen Andern entjungfern läßt, fo veranlagt er einen Chebruch. was nicht erlaubt ift; entjungfert er sie aber felbst mit feiner hand, fo ift bas eine Art von Sobomie, weil die Entjungferung nicht mit bem geeigneten Werkzeug geschieht. Man scheint sagen zu muffen, daß er fich mit der Sand den Weg bahnen darf. Und gegen ben erhobenen Einwand [ber Sodomie] ift zu fagen, daß es ein Unterschied ift, die Sand als eine heilende ober als eine befleckende zu gebrauchen. So sagen wir auch den Frauen, denen die Gebärmutter in die Deffnung ber Scheide gleitet, daß fie die Gebarmutter mit dem Finger zurückstoßen sollen, ohne daß sie sich dadurch mit ihrer Sand beflecken. Wer die Lage beim ehelichen Akt verändert, fündigt nicht schwer, wenn er es thut, wegen der Beschaffenheit feines Leibes. Sch folgt bann die Beschreibung ber Lage burch Petrus de Palude S. 338.] Sechstens, wenn ein Chegatte die Wollust hervorruft durch Reiben mit den Sänden oder durch Reizmittel. Das kann auf dreifache Weise geschehen: erstens ohne alle Sünde, wenn Jemand, der fonft geschlechtlich unvermögend ift, sich auf biefe Beife jum ehelichen Aft anreigt, um Rinder zu erzeugen, wie auch die Thiere thun, 3. B. die Baren und die Tauben; zweitens, um wegen bes Luftgefühls seine Gattin zu erkennen, nicht aber eine fremde: brittens, wenn aus biefen vorbereitenden Berührungen ber

Geschlechtstheile Samensergießung folgt, so ist es eine Todsünde. [Es folgt bann noch eine lange Beschreibung über ben unnaturlichen ehelichen Aft, ber aber im natürlichen weiblichen Gefäß vollzogen wird.] Siebentens, wenn ber eheliche Aft vor der firchlichen Trauung vollzogen wird. Achtens, wenn der eheliche Aft von Jemand vollzogen wird, der das einfache Gelübde der Reufchheit abgelegt hat. Neuntens, wenn er vollzogen wird nach ber Berlobung unter einer Bufunftsbedingung. [Es folgt ein langer Abschnitt über die Frage, wann die Bollziehung des ehelichen Aftes eine läßliche Sünde sei.] Rapitel 17. Ueber die Leistung ber ebe lichen Pflicht. Rach Thomas von Aquin, Betrus de Palude und allen Theologen gilt als Regel, daß die eheliche Pflicht zu leisten sei, wenn der andere Chegatte auf irgend eine Weise darum bittet; befonders ift hier dem ichwächern Geschlecht entgegenzukommen, weil das Weib bei dieser Bitte ichamhafter ift. Das heißt nicht, einem Büthenden ein Schwert geben, sondern fie vor Berderben bewahren. Wie es der Frau eines Soldaten ging, die am Borabend von Oftern von ihrem Manne abgewiesen wurde, bann gu feinem Bruder ging, von diefem auch abgewiesen, ihn erwürgte, dann zu ihrem Manne zurückfehrte und fagte: du haft es gethan, benn du haft mich bazu gezwungen. Eine andere abgewiesene Frau gab sich einem Thiere hin. Es folgt ein Abschnitt über die Gründe, die Jemand entschuldigen vom Bollzuge des ehelichen Aftes; unter diesen Gründen werden besonders ausführlich behandelt der Aussatz und das zu häufige Berlangen nach dem ehelichen Aft, weil dadurch der Mensch rascher alt und hinfällig werde.] Dem Chemann sind nicht solche Bugen aufzuerlegen, wie Fasten und Nachtwachen, die ihn unfähig machen, die eheliche Pflicht seiner jungen und heißblütigen Frau zu leisten; ebenso soll man nicht der Frau Bugen auflegen, die sie für ihren Mann entftellen."

In einer Predigt über die She (Aurei sermones nr. 13) sagt Nider: "Die She ist ein kurzes Vergnügen und ein langes Elend... In der Brautnacht verlieren sie den unersetzlichen Schatz der Jungfräulichkeit ... Die sleischliche Ergötzung, die im ehelichen Akte liegt, dauert kurz und kreuziget lange vor der Geburt, in der Geburt, und in der Reinigung." Unter den "guten Wirkungen" der Ehe zählt Niber in seiner Predigt auf: "sie zügeln die Wollust durch die sakramentale Gnade und durch die Beschränkung auf eine Verson."

Während bes Bafeler Kongils, etwa um bas Sahr 1435, hielt Nieder, der auf diesem Konzil eine große Rolle spielte, mehrere Predigten, felbstverftandlich auf deutsch, über die Che. Sie enthalten alle die monchische Berachtung der Che: "Etlich mainent, pe me man kind in der e habe, pe hailiger die ee sepe. Das is nit wol. De fünscher man in der e lebt, pe hailiger die ee ift. Es ware beffer, wenn man zwai find überkam, bas man benfuro fünsch lebte ... Es ist bryerlai staffel in bes guten in ber ee, und it pe ainer hocher, benn ber ander. Der erst ist, die find bringent in der ee, das ift gut. Bem andern ift es noch beffer, git bom luft laun. Zem dritten mal ift es noch beffer, fünsch zement koment und fünsch bis in das grab belibent. Das ist der nächst weg, es ift ber stieg gem bimel, fünsch sin, aber in ber ee fin ift ain umweg durch bas fegfür" (Diese Predigten find in einer Sandschrift aus bem Jahre 1474 im Besit bes herrn Bauraths M. hafat Berlin; Banfen, Quellen u. f. w., S. 437ff., hat fie abgedruckt).

Die Jesuiten Gürn-Ballerini (II, 880—921) und die Resbemptoristentheologen, die das Werk Vindiciae Alphonsianae herausgegeben haben, behandeln die Ehe nach ihrer geschlechtlichen Seite in der gleichen Weise und Aussührlichkeit wie die übrigen Theologen (II, 488—507).

"Ist es, fragt Bischof Caramuel, Eheleuten gestattet, ben Beischlaf durch Berührungen mit der Hand zu vollenden? Ich theile zunächst einen interessanten Fall mit: "Ein Ehemann zieht, unmittelbar nach Ergießung des Samens in das weibliche Gefäß, sein Glied zurück, während die Frau noch sehr erregt ist; sie bewirkt nachher durch Berührung mit der Hand ihre eigene Samensergießung und fragt ihren Beichtvater, ob sie dadurch eine Todsünde begangen habe. Sanchez und Bonacina verneinen die Todsünde und die Jesuiten Lessius und Villucius halten diese Ansicht für probabel. Aus dieser Ansicht solgt: 1) daß auch bei Unverheiratheten das Weib nicht eine neue Sünde begeht, wenn sie auf diese Weise den Beischlaf bei sich vollendet; 2) daß ein Jüngs

Ling, ber von einem andern durch Berührungen sehr erregt worden ist, nicht eine neue Sünde begeht, wenn er durch Berührungen mit der eigenen Hand die Samensergießung shervorruft" (a. a. D., S. 837).

Neber die Art, wie Sheleute den Beischlaf vollziehen dürfen, handelt Caramuel wie die übrigen Theologen. Ort, Zeit, Körpersstellung oder Körperlage werden genau besprochen; überall wird die Frage gestellt und beantwortet, ob Etwas Tods oder läßliche Sünde sei (a. a. D., S. 873 ff.).

Der Jesuit Castropalao und mit ihm viele andere Theologen erörtern die Frage, ob Sheleute verpflichtet sind, den angesangenen Beischlaf zu vollenden? Sie sind nicht dazu verpflichtet, wenn nicht durch Abbrechen des Beischlases Same vergeudet wird. Castropalao sügt hinzu: in diesem Falle sei der Beischlaf nichts Anderes, als eine gegenseitige Berührung an den Geschlechtstheilen, die zwischen Sheleuten immer erlaubt sei (V, 93).

Folgende Bunkte behandelt Caftropalao besonders eingehend: Muß ein Chegatte bem andern auf beffen Bitte bin ben Beischlaf gewähren? Muß eine folche Bitte in Worte gefagt fein ober tann fie auch durch Zeichen ausgedrückt werden? Welche Berührungen, abgesehen vom Beischlaf, find unter Cheleuten erlaubt? Müffen die Chelente die Lollziehung des Beischlafes so einrichten, daß die Samensergießung gleichzeitig erfolgt, ober tann ber eine Theil vor bem andern den Samen ergießen? Darf die Frau durch Berührung mit ben Banden ihren Samenserguß herbeiführen, nachdem ber Mann sein Glied ichon gurudgezogen hat? Darf die Frau gleich nach bem Beischlaf ben männlichen Samen wieder zu entfernen fuchen? Ift ber Beischlaf an öffentlichen Orten gestattet? Dürfen Cheleute zur Zeit der Schwangerschaft, der Menstruation, an Festund Fasttagen ehelich mit einander verkehren? Dürfen verrückte Cheleute ben Beischlaf ausüben? Wie, wenn nur ein Chegatte verrudt ift? Wann barf ein Chegatte bem andern ben Beifchlaf verweigern? Wie oft darf der Beischlaf ohne Unterbrechung (in continuo) hintereinander ausgeübt werden? Wie oft in einer Nacht? Belche Körperlage muß beim Beischlaf eingenommen werden? Darf er sitzend, stehend, von hinten ausgeübt werden (a. a. D.)?

Der Jesuit Sanchez widmet das ganze "neunte Buch" -

148 Folioseiten - bes 3. Bandes seines Wertes "Von ber Che" "ber ehelichen Pflicht" (III, 171-319). Ich übergehe die Ausführungen dieses Alassikers der moraltheologischen Bornographie. Alle Moraltheologen nach Sanchez schöpfen aus dem von ihm geschaffenen Sumpfe. Wie Sanchez innerhalb bes Jesuitenordens geschätzt wird, erhellt aus ber Borrede ber vom Jesuitenkolleg ju Granada beforgten Ausgabe feiner Berte: "Sein Ruhm halt fich nicht in engen Grenzen, sondern durch die der Nachwelt überlieferten berühmten Werke erfüllt er ben Erdfreis. Jeder, ber nur lefen fann, tennt boch, wenigstens von Boren-Sagen, fein hervorragendes Werk über die Che. Und wer murde nicht, wenn er auch nur einen einzelnen Bunkt in diesem Werke sich ansieht, Beifall klatichen. Als in Rom eine Frage verhandelt wurde, die Sanchez weitläufig behandelt hat, wurde dem Bapfte Alemens VIII. bas Wert bes Sanchez überreicht; er ftubirte in ihm die Frage und bewunderte den scharfen Beift, das klare Urtheil. Er foll gefagt haben: es gabe feinen Schriftsteller, ber Streitfragen über die Ghe ausgiebiger und genauer behandelt habe, als Sanchez. . . . Wohl konnte uns der Tod einen fo heiligen und gelehrten Mann rauben, seinen Namen konnte er aber nicht ber Bergeffenheit überantworten. Unfterblich ift, was fein Fleiß, feine Wissenschaft, seine Frömmigkeit uns hinterlassen hat, unsterblich sind Die Wohlthaten, Die seine Schriften austheilen" (bei Cardenas S. J., I, 89).

Der Fesuit Tamburini: "Die Frau darf ihrem Manne zu Willen sein, auch wenn sie voraussieht, daß er sich vor dem Ende des ehelichen Aktes zurückzieht und den Samen außerhalb ergießt. Ist die Samensergießung nicht freiwillig, sondern durch die Heftigkeit der Natur vorzeitig herbeigeführt, so ist sie nicht sündhaft. Das kommt häusig in der ersten Zeit der Ehe vor, wenn die Frau noch eng ist. Wer aus bloßer Lust den ehelichen Beischlaf vollzieht oder erbittet, sündigt höchstens läßlich. Johannes Sanchez lehrt, er sündige gar nicht; ebensowenig wie Jemand, der aus bloßem Verzensigen eine schöne Landschaft betrachtet, an einer dustenden Rose riecht oder schöne Musik anhört. Wenn die Frau, gleich nach dem Beischlaf, um die Empfängniß zu verhindern, sich aufrichtet oder Wasser läßt, so sündigt sie schwer. Darf eine Frau, die ihren

Samen noch nicht ergoffen hat, mit ihren Banben bie Samensergiegung herbeiführen, nachdem ber Mann feinen Samen ergoffen und sein Glied icon gurudgezogen hat (benn eine Pflicht für ben Mann, mit seiner Samensergießung so lange zu warten, bis auch bie Frau den Samen ergoffen hat, liegt nicht vor)? Ja, benn es ware zu hart, die erregte Natur bezähmen zu muffen. Caftro = palao hält zwar entgegen: es sei bies nicht erlaubt, benn nur ber Beischlaf sei erlaubt, bei bem Mann und Beib ein Fleisch werden; hier würden sie aber nicht ein Fleisch, da sie schon von einander getrennt seien. Allein nach ber richtigen Ansicht werden Cheleute ein Fleisch nicht durch die äußere Bereinigung der Leiber, sondern durch die Bermischung ihres Samens; diese Bermischung findet aber hier statt. Einige Theologen erlauben jogar, daß in diesem Falle ber Mann die nachträgliche Samensergiegung ber Frau baburch herbeiführen barf, bag er ihre Geschlechtstheile mit feinen Banden reibt. Db diese Ansicht probabel sei, mogen Andere enticheiben. Wenn aber ber Mann fein Glied vor ber eigenen Samensergiegung zurudzieht, so daß sein Same sich außerhalb ergießt, so barf die Fran ihre Samensergießung nicht herbeiführen, weil in biefem Falle teine Samensvermischung stattfindet, alfo auch keine Empfängniß möglich ift. Darf ein Chegatte ben Beischlaf bem andern verweigern, weil biefer andere aus bem Munde riecht?" Nach langen Ausführungen kommt Tamburini zu dem Ergebniß: die Berweigerung sei erlaubt, wenn ber Geruch aus dem Munde fehr unangenehm und nicht zu beseitigen sei (I, 188 ff.).

Die Theologen Rousselot-Saettler: "Es sind Todsünden, wenn der Mann sein Glied in den Mund der Frau steckt, ihre Geschlechtstheile füßt, oder seine Geschlechtstheile am After der Frau reibt. Aber, wie Bouvier sein französischer Theologes mit Recht bemerkt, Cheleute begehen dadurch keine Todsünde, wenn sie erklären, daß sie dadurch nicht aufgeregt und nicht zur Selbstbesleckung versanlaßt werden. Nach der probabelern Ansicht darf sich der Mann, nachdem er seinen Samen ergossen hat, zurückziehen, ohne die Samensergießung der Frau abzuwarten, denn diese ist zur Zengung nicht nöthig. Die Frau aber sündigt, wenn sie, vor der Samensergießung des Mannes, den Beischlaf unterbricht. Hat die Frau, nachdem der Mann sich zurückzezogen hat, noch nicht ihren Samen

ergossen, so darf sie sich, wenn sie es sofort thut, ohne Sünde zur Samensergießung anreizen, denn dann ist ihre Samensergießung bie Vervollständigung des ehelichen Aktes" (S. 123. 134).

Die Fesuiten BallerinisPalmieri: "In der Hochzeitsnacht legen sich die beiden Gatten zwar in dasselbe Bett, aber sie entshalten sich freiwillig des Aktes. Der Mann erleidet im Schlase eine Samensergießung, und der Same wird zusällig von der Gebärmutter der gleichfalls schlasenden Gattin aufgesogen, ohne daß ihr Jungsernhäutchen verletzt wird. Die Frage entsteht nun, gilt hierdurch die She als vollzogen? Grund zur Verneinung ist, daß kein Beischlas stattgesunden hat; Grund zur Bejahung ist die erfolgende Schwangerschaft." Mit ihrem Ordensgenossen Sanchez entscheiden BallerinisPalmieri, daß trotz sehlenden Beischlases die She als vollzogen zu gelten habe (VI, 673).

Auch auf Sanches fich stütend, tommt ber o. ö. Professor an ber Universität München, Joseph Schniger, zu einem andern Ergebniß in ber gleichen Frage: "Wenn auf Grund medizinischer Untersuchungen angenommen wird, zur Befruchtung genüge eine äußerliche Samensentleerung am Scheibeeingang, fo daß eine Frau, bei der wegen ihrer Enge eine immissio penis nicht möglich sei, nicht unvermögend genannt werden könne, da der Same von Natur aus der Gebarmutter guftrebe, fo ift mit Sancheg, der fich bierburch allerdings mit seiner 1. 2, disp. 21, n. 2 vorgetragenen Ansicht in Widerspruch setzt, zu entgegnen: "Ift die Frau in der That so eng, daß der Mann seinen Samen nicht in das weibliche Befäß ergießen kann, sondern ihn außerhalb ergießt, so halte ich die Ehe für nichtig, obwohl vielleicht durch irgend ein fünstliches Sulfsmittel oder durch die Unziehungsfähigkeit der Gebarmutter der Same bennoch, ohne Gindringen bes Mannes, in bas weibliche Gefäß gelangt ift. Denn die Gultigkeit ber Che kann nicht von einem feltenen Bufalle abhängen.' Sobann kann man in biefem Falle boch unmöglich fagen, die Gatten feien ,ein Fleisch' geworden. Und wenn endlich in den seltensten Fällen eine seminatio extra vas zur Befruchtung genügen follte, fo genügt fie boch weber auf Seiten bes Mannes noch der Frau zur Stillung der Begierlichkeit, die eine immissio penis in vas verlangt" (a. a. D., S. 354).

Im Jahre 1823 wurde der Römischen Poenitentiarie

folgender Fall zur Entscheidung vorgelegt: "Bertha ift mit einem Manne verheirathet, ben sie aus langer Erfahrung als Onanist tennt. Bergebens hat fie Alles versucht, ihn von diefer Scheußlichkeit abzubringen. Jest droben ihr wahrscheinlich schwerste oder wenigstens schwere Uebel, benen sie nur durch Flucht aus dem Saufe entgeben fann, wenn sie nicht wenigstens zuweilen biefen Migbrauch der Ehe gestattet. Bas hat sie zu thun?" Die Antwort der "heiligen Poenitentiarie" lautet: "Da Bertha von sich aus nichts gegen die Natur thut, sondern sich einer erlaubten Sache [bem ehelichen Atte] hingiebt, und da die ganze Berkehrtheit auf Seiten bes Mannes fich findet, ber, ftatt ben ehelichen Aft zu voll= enden, fich zurudzieht und seinen Samen außerhalb bes weiblichen Befäßes ergießt, so darf Bertha, wie gewichtige Theologen lehren, es an sich geschehen lassen, weil ihr sonst Schläge, Tod oder andere fehr schwere Uebel droben. Denn die Nächstenliebe, die fie gur Berhinderung der schweren Gunde ihres Mannes antreiben follte, verpflichtet fie bagu nicht unter fo großem Nachtheil für fie" (bie Entscheidung ift abgedruckt bei Moullet, I, 517).

#### 4. Die fünftliche Befruchtung.

Der künstlichen Befruchtung widmen die Jesuiten Ballerini=Palmieri einen eigenen Abschnitt: "Ist sie erlaubt? Bei
einer ledigen Frau ist sie nicht erlaubt, da sie männlichen Samen
nicht in sich aufnehmen darf. Bei einer verheiratheten Frau ist sie,
sei es durch den Mann selbst, sei es durch einen Dritten, nicht
unerlaubt; ehrbare Eheleute werden allerdings solche Hülse eines
Dritten nicht zulassen. Gewinnt der Mann den künstlich bei seiner
Frau einzusührenden Samen durch eine nicht beim Beischlaf erfolgende Samensergießung, so ist diese Samensgewinnung, weil der
Samen nicht vergeudet, sondern seiner Bestimmung — der Befruchtung des Weibes — zugeführt wird, keine unerlaubte Selbstbesteckung" (VI, 688 f.).

Selbstverständlich sind die beiden genannten Jesuiten nicht die einzigen Theologen, welche die künftliche Befruchtung besprechen. Sie ist stehender Gegenstand in den neueren Lehrbüchern der Moraltheologie. So schreibt 3. B. der Theologe Schnitzer, o. ö. Professor an der Universität München:

"Wenn auch durch neuere Untersuchungen sestgestellt ist, daß eine Befruchtung ohne alle und jede geschlechtliche Vereinigung, durch Einsprißen von männlicher Samenmasse in die weiblichen Genitalien, also geradezu auf instrumentalem Wege ersolgen kann, so genügt doch eine solche künstliche, des Menschen durchaus unswürdige und wohl in den meisten Fällen unsittliche Befruchtung zur Behebung des Unvermögens nicht, da man doch von einer solchen commixtio seminum nicht wird behaupten wollen, daß durch sie die Gatten ,ein Fleisch' werden" (a. a. D., S. 353). Schnißer ist also anderer Ansicht wie die Jesuiten Ballerinis Palmieri.

Den Streit über Erlaubtheit oder Unerlaubtheit der künstlichen Befruchtung hat die Inquisitionskongregation endgültig entschieden, indem sie am 24. März 1879 diese Befruchtungsart für unerlaubt erklärte (volch. die ultramontane in Deutschland erscheinende Zeitschrift Pastor bonus, Jahrgang 1879, S. 336).

# 5. Che zwischen Zwittern.

lleber die Ehe zwischen Zwittern handelt der Jesuit Tamburini und bespricht verschiedene "Fälle" der Zwei-Geschlechtlichkeit.

3. B.: "Ein weiblicher Zwitter wird nach mehrzähriger Ehe zum Mann, oder bei einem männlichen Zwitter verschwindet nach mehrziähriger Ehe das männliche Glied. Bleibt trotz dieser Veränderungen die Ehe bestehen? Nein, denn in diesen Fällen war von Anfang an kein wirkliches Eheband vorhanden, indem das schließelich zum Durchbruch gekommene Geschlecht die Schließung einer Ehe, wenn auch für die Betheiligten unbewußt, von Anfang an verhinderte."

An diese Untersuchung knüpsen Tamburini und andere Moralstheologen die "interessante" Frage, ob eine Nonne, die plöglich zum Mann geworden, oder ein Mönch, der plöglich zum Weib geworden, im Frauens oder Manneskloster bleiben müsse. Die Frage wird verneint. Daran schließt sich dann die "noch interessantere" Frage, ob Jemand, der als Mann zum Priester geweiht, dann plöglich Weib wurde, den Charakter als Priester behält.

Der Jesuit Lugo, einer der bedeutendsten Theologen des Jesuitens ordens, bejaht die Frage und beweist seine Ansicht dadurch, daß er auf das Haften des priesterlichen Charakters auch an der durch den Tod vom Leibe geschiedenen Seele eines Priesters verweist (II, 103 f.).

#### 6. Chebruch.

Der Jesuit Gobat: "Welche Anzeichen erregen die starke Bermuthung eines geschehenen Ehebruches? Wenn ein Mann mit einer Frau in demselben Bett gesunden wird, besonders wenn er die Stiesel ausgezogen hat (so!) und die Frau die Thüre nicht aufmachen will; wenn ein Mann mit einer Frau an verborgenem Orte getroffen wird. Küsse und Umarmungen sind eher Zeichen des versuchten als des verübten Ehebruches. Denn ich glaube nicht, daß, wer seiner Lust im Beischlaf gesröhnt hat, noch länger an verdecktem Orte bleibt und sich, mit Gesahr der Entdeckung, Handlungen hingiebt, die weit geringeres Wollustgefühl hervorrusen" (S. 626).

Der Jesuit Tamburini: "In folgenden Fällen ist eine Gattin und Mutter nicht verpflichtet, ben Chebruch und bas aus ihm geborene Rind ihrem Gatten und ihren rechtmäßigen Rindern einzugestehen: wenn fie nicht sicher ift, daß das Rind aus dem Chebruch entstanden ist, wenn 3. B. der ehebrecherische und der eheliche Beischlaf sehr rasch auf einander folgen; wenn sie nicht sicher ift, daß das im Chebruch gezeugte Rind ihr seine Unehelichkeit glaube wird; wenn ihr Mann und ihre Kinder den Chebruch verzeihen diese Berzeihung kann nicht vorausgesetzt werden. Denn mit Recht nimmt man an, daß ein Gatte lieber einen Bermogensnachtheil durch ein uneheliches Rind erdulden, als durch die Offenbarmachung bes Chebruches Schande über seine Familie herabziehen will. Dasselbe ift von den Kindern zu sagen, wenn durch das Eingestehen bes Chebruches ihr öffentlicher Ruf leiden würde. Man fieht alfo, daß die Pflicht, ben Chebruch einzugestehen, felten vorliegt" (I, 187 f.).

Der Jesuit Lanmann: "Ift eine Chebrecherin verpflichtet, die Unehelichkeit eines ihrer Kinder, das für ehelich gilt, zu gestehen, um Schaden abzuwenden für den Gatten und die übrigen ehelichen Kinder? Für gewöhnlich, nein. Sie soll aber, so viel sie kann, ben entstehenden Schaden wieder gut machen. Kann sie es nicht, so soll sie ihr uneheliches Kind zu überreden suchen auf die Erbschaft zu verzichten, Priester ober Ordensmann zu werden, wenn es dazu tauglich ist. Ich glaube aber, daß eine solche Berspssichtung in der Pragis selten aufzuerlegen ist" (I, 357).

Kardinal Gonffet: "Für die ehebrecherische Gattin ist es Pflicht, das im Ehebruch erzeugte Kind, wenn es nicht damit umzgeht, in den Ordensstand einzutreten, zur Bewahrung des Zölibates anzuhalten, damit das Vermögen, welches dasselbe ohne Berechtigung schon empfangen hat oder noch empfangen soll, einst wieder an die Erben des vermeintlichen Baters zurüchfallen könne. Ist in dem Falle, daß der Ehebrecher den Schaden nicht ersetzt hat, die Frau verpstichtet, ihr Verbrechen ihrem Manne oder ihrem unrechtmäßigen Kinde oder ihren anderen Kindern zu offenbaren? Nie darf man ihr den Rath geben, diese Erklärung zu thun. Die Mutter thue Buße, daß genügt" (I, 509 f.).

Die Fesuiten Ballerini-Palmieri: "Für gewöhnlich ift eine ehebrecherische Gattin nicht verpflichtet mitzutheilen, welches ihrer Kinder illegitim ist; sie soll aber suchen, den Bermögens-schaden, den ihre rechtmäßigen Kinder durch das unrechtmäßige ersleiden, auf andere Beise zu ersehen, auch, indem sie das unrechtmäßige Kind veranlaßt, unter Berzicht auf die Erbschaft Geistlicher oder Ordensmann zu werden" (III, 406).

# 7. Chehindernisse.

Die Moraltheologie unterscheidet zwei Arten von Chehindernissen: hindernde Ehehindernisse, die, so lange sie bestehen, das Einzgehen einer Ehe unerlaubt, die tropdem eingegangene Ehe aber nicht ungültig machen, und: trennende Chehindernisse, die, so lange sie bestehen, das Eingehen einer Ehe unmöglich machen.

## a. Das Chehinderniß des Verbrechens.

Die Verbrechen, die das Eingehen einer She zwischen den am Berbrechen Betheiligten unmöglich machen sind: Chebruch, Gattensmord, Entführung.

#### a. Der Chebruch.

Damit ein Chebruch trennendes Chehinderniß fei, muß er erfolgen unter dem gegenseitigen Bersprechen, sich beirathen zu wollen nach dem Tode der noch im Wege stehenden Chehalften. Der Chebruch muß ferner auf beiden Seiten ein formaler fein, b. h. jeder Theil muß vom andern gewußt haben, daß er verheirathet sei. Endlich muß der Chebruch auf beiden Seiten ein vollendeter fein, b. h. es muß bei Beiden die Samensergießung stattgefunden haben; jo zwar, daß, wenn die Frau mährend des Aftes ihre Samensergießung zurückgehalten hat (cohibuerit), nach der Ansicht Liguoris bas Chehinderniß nicht vorliegt. Der Zefuit Lehmkuhl macht bazu die für das Ansehen Liguoris und für die Macht der Kirche fehr charakteristische Bemerkung: auf das alleinige Ansehen Liguoris hin könne man diefer Unficht folgen, und wenn fie falfch ware, so würde die Kirche den Schaden ersetzen (a. a. D., II, 549). Schließt aber nach dem Chebruch und nach dem abgegebenen Versprechen einer der Schuldigen erst noch eine zweite Che, und wird diese zweite Che dann durch den Tod gelöft, fo liegt das Chehinderniß des Verbrechens für die Schuldigen nicht mehr vor, d. h. sie können fich heirathen, "benn - fo lautet die theologische Begründung bas Bersprechen und die Hoffnung der Schuldigen auf die einzugehende Che sind durch die zweite Che ausgelöscht worden." Ja fogar, wenn der Chebruch während einer frühern Che ftattfand, das Beirathsversprechen aber mahrend einer spätern Che abgegeben wurde, tritt das Chehinderniß nicht ein, da es in den kirchlichen Bestimmungen heißt: Chebruch und Beirathsversprechen muffen gu Lebzeiten ein und beffelben Chegatten gefchehen fein.

#### 3. Der mit Chebruch verbundene Gattenmord.

Was den Chebruch betrifft, so sind, damit er trennend wirke, auch hier die gleichen Boraussehungen erforderlich, wie eben ansgegeben, mit Ausnahme des Cheversprechens. An seine Stelle tritt der entweder physisch herbeigeführte oder moralisch veranlaßte Gattensmord, der mit Rücksicht auf eine mit dem andern ehebrecherischen Theile einzugehende She vollbracht sein muß. Diese Absicht der spätern Cheschließung muß irgendwie äußerlich hervortreten; doch

genügt auch die Thatsache der nachfolgenden Cheschließung zwischen ben beiden Schuldigen, aus der die ursprüngliche Absicht der Chefcliegung, wie Liguori lehrt, leicht gefolgert werben fann. Der Tod des Chegatten muß wirklich erfolgt sein; durch den bloß versuchten Gattenmord, wenn auch mit noch so schlimmen gefundheitlichen Folgen für das Opfer, tritt das Chehinderniß also nicht ein. Ebenso tritt es nicht ein, wenn ber ohne Wiffen eines ber ebebrecherischen Theile geschehene Gattenmord erst nachträglich von ihm gutgeheißen wird. Der Jesuit Lanmann nimmt auch folgenden "Fall" aus: Titus hat auf Anrathen ber Caja feine Gattin getöbtet, um eine andere, und besonders die Sempronia heirathen gu tonnen, die aber von dem Berbrechen des Titus nichts weiß. Sat Titus vor bem Morbe feiner Frau weber mit ber Sempronia noch mit der Caja Chebruch begangen, so darf er sowohl die Sempronia als auch die Caja heirathen, obwohl die Caja ihn zum Morde seiner Frau angestiftet hat.

Ist der Gattenmord unter Mitwirkung — moralischer oder physischer — beider Mitschuldigen verübt worden, so tritt das Ehebinderniß ein, auch wenn ein Ehebruch nicht stattgesunden hat (vglch. Laymann S. J., II, 505 ff.; Lehmkuhl S. J., II, 548 ff.).

Im Anschluß an dies "Chehinderniß des Verbrechens" erörtern die Moraltheologen eine Streitfrage. Nämlich: muß es den Schuldigen bei Begehung der Berbrechen (Chebruch, Gattenmord) bekannt gewesen sein, daß ein trennendes Chehinderniß zwischen ihnen entfteht, damit das Hinderniß wirklich eintritt, oder läßt die Unwiffenheit über die eherechtlichen Folgen der Verbrechen diese Folgen für die Schuldigen nicht eintreten? Da die Art wie diese Frage von der katholischen Moraltheologie behandelt wird, ein Schlaglicht auf fie wirft, so lege ich die Streitfrage vor in den Worten bes Je= fuiten Lehmkuhl: "Gürh (II, 788) antwortet, die Unwissenheit über das Chehinderniß verhindere sein Gintreten nicht; das sei die allgemeine Unficht. Denn die Chehinderniffe hatten in erfter Linie ben Charakter von Hindernissen und erft in zweiter Linie den von Strafen. Diese Antwort bedarf jedoch der genauern Erwägung. Soll fie nämlich besagen, die Rirche habe bei Festsetzung dieses Chehindernisses mehr das natürlich Ungeziehmende einer ehelichen Verbindung zwischen solchen Schuldigen im Auge gehabt und nicht so fehr ben

für die Schuldigen entstehenden Nachtheil, den sie als Strafe eintreten läßt, fo icheint biefe Auffaffung nicht gang richtig. Will Burn aber nur fagen, jedes irritirende Gefet (lex irritans) fei wesentlich und aus seiner innern Natur Behinderung (vinculum) und nicht Strafe, so ist bas felbstverständlich. Rardinal Lugo [Fesuit] bezeugt aber, daß ber Zweck gerade bieses Gesetzes bie Strafe für bas begangene Berbrechen sei. Aber auch hierdurch ift bie Frage noch nicht gelöft. Denn auch diejenigen Theologen, die bei diesen hindernissen ben Strafcharakter als das Wesentliche bezeichnen, theilen sich bei Beantwortung unserer Frage in zwei Theile: bie einen fagen, auch bie vom Gefet nichts Wiffenden wurden von seiner Wirkung betroffen, die anderen verneinen es. Die Lösung ber Streitfrage hängt alfo nicht von ber Entscheidung barüber ab, ob Unwissenheit von jeder Strafe befreie - benn bas ift falfch -, fondern von der Entscheidung darüber, ob Unwissenheit das Gintreten gewiffer Strafen verhindere. Der hl. Alfons von Liguori lehrt, nach fehr probabeler Unsicht treten für die Richtwiffenden diejenigen Kirchenftrafen nicht ein, die als außergewöhnliche, exorbitante gelten können, die man also auch nicht einmal im Augemeinen voraussehen konnte. Es fragt sich also, ob ein eine Che irritirendes Rirchengeset als außerordentliche und exorbitante Strafe zu gelten habe? Und in ber That, für biejenigen, Die mit ben Berbrechen des Chebruches und des Gattenmordes behaftet, in Unkenntniß der kirchlichen Bestimmungen, eine Ghe schlossen, ift es wirklich eine außergewöhnliche Strafe, wenn die eingegangene Ghe für nichtig erklärt wird, und fie fich unter öffentlichem Standal wieder trennen muffen. Es ist also durchaus probabel, daß wenigftens nach erfolgter Chefcliegung bie Strafe ber Chetrennung biejenigen nicht trifft, die bei Begehung ber Berbrechen von diefer Strafe nichts wußten. Wenn also auch biese Strafe vor Eingehung ber Ehe nicht als außerordentliche zu gelten hat, so bin ich boch ber Ansicht, daß wegen der Folgen, die für eine in Unkenntniß über diese Strafe geschlossene Che entstehen, die Unkenntniß dieser Folgen ihren Gintritt nicht zuläßt, wenn beide Chegatten in dieser Unkenntniß lebten" (II, 550ff.).

#### y. Die Entführung.

Unter "Entführung" (raptus) versteht die Moraltheologie die ungerechte und gewaltsame Wegführung einer Berson weiblichen Geschlechts - ob ledig, ob verheirathet, ob verwitwet ift gleichgultig — zum Zwecke ber Unzucht ober ber Cheschließung. So lange die Entführte in der Gewalt des Entführers bleibt, besteht zwischen beiben ein eine Ehe verhinderndes und die versuchte Cheschließung nichtig machendes hinderniß. Nur wenn ein Mann ein Weib, nicht wenn ein Beib einen Mann entführt, tritt bies Chebinderniß ein. Die Entführung muß minbeftens von einem Saus in ein anderes Saus geschehen; die Wegführung von einem Zimmer in ein anberes Zimmer beffelben Saufes läßt bas Chehinderniß nicht eintreten. Bei fehr großen Gebäuden, Schlöffern u. f. w. ift alfo ein ziemlich weiter Spielraum gegeben. Bestand zwischen Entführer und Entführten vor der Entführung eine Berlobung, fo liegt eine Entführung im moraltheologischen Sinne nicht vor (vglch. Laymann S. J., II, 508f.; Lehmfuhl S. J., II, 552).

## b. Das Chehinderniß der Affinität.

Der Dominikaner Johann Nider: "Das hinderniß der Affinität entsteht auf zweisache Weise: durch Cheschließung, auch wenn der sleischliche Volzug der Ehe nicht folgte; dann durch Beischlaf, erlaubten oder unerlaubten, natürlichen oder unnatürlichen, wenn nur der männliche Same in das weibliche Gefäß gelangt ist. Eine Samensergießung, wobei der Same nicht in das weibliche Gefäß gelangt, bewirkt die Affinität nicht, außer sie geschehe mit ehelicher Neigung (affectu maritali). Denn so sehr auch immer das männliche Glied in das weibliche Gefäß eindringt, wenn der Same dort nicht ergossen wird, ist das Ehehinderniß der Affinität nicht vorhanden" (Tractatus de morali lepra: Hain 11818).

## c. Das Chehinderniß der Impotenz.

Der Jesuit Lehmkuhl: "Man unterscheibet folgende Arten ber Impotenz: vorausgehende und nachfolgende, bauernde und vorübergehende, je nachdem sie schon vor Eingehung der She bestand oder erst nachher sich einstellte; je nachdem sie heilbar

ober unheilbar ift; absolute und relative, je nachdem Jemand für den ehelichen Beischlaf und zur Zeugung überhaupt unfähig ift, oder diese Unfähigkeit nur zwischen gewissen Personen besteht; aus verschiedenen Ursachen entstehende; solche Ursachen sind: Behezung, Krankheit, natürliches Gebrechen, körperliches Miß-verhältniß zwischen Mann und Weib."

"Bon der Impotenz, sofern sie ein Ehehinderniß bildet, unterscheidet sich die bloße Unfruchtbarkeit. Die Unfruchtbarkeit setzt nämlich die Möglichkeit des ehelichen Beischlases voraus, und eine Zeugung findet nur deshalb nicht statt, weil entweder im männtichen Samen oder in der Körperbildung der Frau der Grund liegt, daß der männliche Same das weibliche Ei nicht erreicht und bestruchtet."

"Die der Cheschließung vorausgehende, dauernde Impotenz, sei sie nun absolut oder relativ, macht die Che ungültig."

"Weber die zeitweilige, noch die nach der Cheschließung dauernd sich einstellende Impotenz macht die Ehe ungültig; letztere Impotenz macht aber den Gebrauch der She unter gewisser Beschränkung unerlaubt."

"Bei Zweifel über das Vorhandensein von Impotenz ist eine dreijährige Versuchszeit gestattet, wenn nicht schon früher die Impotenz sich als gewiß heransstellt."

"Benn ber Beichtvater in ber Beichte erfährt, daß die Ehegatten an Impotenz leiden, aber in gutem Glauben sind, so muß er vorsichtig sein, und häufig ist es rathsam, sie im guten Glauben zu belassen; andernfalls soll er sie belehren und zum Bisschof schicken. Dieser wird nur selten gestatten können, daß die Betreffenden, unter Enthaltung vom Beischlaf, wie Bruder und Schwester mit einander leben."

"Die absolute dauernde Impotenz ist beim Manne leichter als bei der Frau erkenntlich. Beim Manne ist sie vorhanden: wenn ihm beide Hoden sehlen oder wenn er vollkommener Eunuche ist; wenn die Hoden ihre Funktion nicht vollziehen können; oder wenn der Mann durch Mißgestalt seines Zeugungsgliedes für den Zeugungsakt unfähig ist. Ob mit äußerlich nicht sichtbaren Hoden die Zeugungsfähigkeit ganz sehlt, hat im einzelnen Fall der Arzt zu entscheiden."

"Beim Weib ist Impotenz vorhanden, wenn die Scheide derartig geschlossen ist, daß der Beischlaf auf keine Weise vom Mann vollzogen werden kann. Nach meiner Meinung ist auch in solgensden Fällen absolute Impotenz vorhanden: wenn die Geschlossenheit der Scheide verhindert, daß der männliche Same aufgenommen werden oder durchdringen kann; wenn beide Eierstöcke, oder der Uterus sehlen. Andere sassen diese Desekte als bloße Unsruchtbarkeit auf. Man muß also vorkommenden Falles die Betreffenden an die Aerzte und die kirchlichen Richter weisen. In der That habe ich ersahren, daß das hl. Römische Ossizium in einem solchen Fall am 3. Febr. 1887 solgende Entscheidung gegeben hat: "Frage: Kann ein Weib, das durch den Verlust beider Eierstöcke unsruchtbar geworden ist, zur gültigen und erlaubten Eheschließung zugelassen werden? Antwort: Dieser Ehe steht kein Hinderniß im Weg"."

"Die älteren Schriftsteller rechnen ihren Kenntnissen entsprechend zur absoluten Impotenz, wenn die weibliche Scheide so eng ist, daß kein männliches Glied sie durchdringen kann und, wenn beim Weib die Quasisamensergießung unmöglich ist. Allein dieser letztere Desekt benimmt, wie die Physiologen lehren, die Begattungsmöglichkeit nicht. In Bezug auf die allzu große Enge gilt das über die relative Impotenz zu Sagende."

"Diese relative Impotenz besteht also entweder in dem körperslichen Mißverhältniß zwischen dem betreffenden Mann und der betreffenden Frau, oder in einer solchen natürlichen Abneigung, daß der Mann der Frau gegenüber niemals geschlechtlich erregt wird. Ob das körperliche Mißverhältniß, das den vollendeten Beischlaf unsmöglich macht, wirklich als Impotenz zu gelten hat, muß dem kirchslichen Nichter überlassen bleiben. Es kann nämlich auch ohne Durchdringung der weiblichen Scheide, durch bloße Aufsaugung (attractione) des Samens, eine Empfängniß zu stande kommen. Allerdings wird dabei das Weib kein vollendetes Lustgefühl haben."

"Angenommen, daß körperliches Migverhältniß wirkliche Impotenz sei, so entsteht die weitere schwierige Frage, ob dies auch dann der Fall sei, wenn das Migverhältniß beseitigt werden kann. Mit dem hl. Alfons von Liguori ist zu sagen, daß in einem solchen Fall unheilbare und dauernde Impotenz anzunehmen ist,

wenn das Migverhältniß nur auf fündhafte ober lebensgefährliche Beise beseitigt werden kann."

"Bei relativer Impotenz wegen natürlicher Abneigung ist das Folgende zu beachten."

"Waren die Ehegatten vor der Cheschließung zum Zeugungsakt befähigt, so wird, was auch immer nachträglich sich ereignet, die She nicht gelöst. Ist aber keine Aussicht mehr vorhanden, den ehelichen Akt zu vollziehen, so müssen die Betreffenden sich jener Handlungen enthalten, die die Gefahr der beiderseitigen Pollution mit sich bringen. Sonstige Handlungen, die diese Gesahr nicht mit sich führen, sind ihnen gestattet."

"Besteht aber von Anfang an ein Zweifel, ob die Impotenz bauernd sei ober zeitweilig, so ift, so lange diefer Zweifel befteht, eine dreijährige Bersuchszeit gewährt, und zwar auch dann, wenn beim Bersuch bes Beischlafs ber mannliche Same nicht in bie weibliche Scheide fließt, nur muß irgendwelche Aussicht (spes aliqua) bestehen, daß der Beischlaf doch noch vollzogen werde. Wenn aber diese dreijährige Bersuchszeit und die Anwendung von Beilmitteln erfolglos geblieben ift, fo muß bie Trennung und Nichtigkeitserklärung stattfinden. Der hl. Alfons von Liguori wendet biefe Grundfäte an auf folgende Fälle: bei Impotenz burch Behexung, wenn sie nicht innerhalb von drei Sahren durch Exorcismen, Gebete und andere erlaubte Mittel gehoben ift; bei Impotenz aus natürlicher Abneigung; bei Impotenz aus zu großer Erregung, ober vielmehr Schwäche; wenn nämlich die Samens= ergießung beim Manne erfolgt vor dem Bollzug des Beischlafs; bei Impotenz wegen zu großer Enge des Weibes, die durch öftern Bebrauch vielleicht beseitigt werden kann" (II, 529ff.).

Der Stadtpfarrer von Ludwigsburg, J. Weber: "Unter dem geschlechtlichen Unverwögen versteht man nicht die Unfähigkeit, Kinder zu erzeugen oder zu empfangen, sondern die Unfähigkeit, die Ehe zu konsummiren, oder die Kopula zu pflegen. Wo die Fähigskeit zur Vollziehung des Beischlafs vorhanden ist, kann nicht von dem geschlechtlichen Unverwögen oder von dem impedimentum impotentiae die Rede sein. Die Impotenz, welche nicht blos bei männslichen, sondern auch bei weiblichen Individuen vorkommen kann, ist entweder eine natürliche oder innere geschlechtliche Unfähigkeit, oder

į

eine zufällige ober äußere Impotenz. Erstere hat ihren Grund in einem natürlichen Defekt, entspringt aus einem zu falten ober gu heißen Temperament, lettere rührt von einer außern Urfache ber. 3. B. von Krankheit (Benerie), einer Operation, ober von ber Rastration u. s. w. Die Impotenz ist entweder eine beständige oder unheilbare Jinpotenz, welche burch natürliche Mittel entweder gar nicht, ober doch nur durch eine lebensgefährliche Operation, ober eine unmoralische Sandlung gehoben werben fann; ober eine vorübergehende oder heilbare Impotenz, welche durch natürliche und erlaubte Mittel beseitigt werden fann. Die Impoteng ift entweder eine absoluta, welche die Geschlechtsvereinigung mit jeder Berson unmöglich macht, si vir ita sit impotens, ut ejusdem membrum (virgula, hasta virilis) erectionis omnino non sit capax; ober eine relativa, welche die Ropula nur mit einer bestimmten Berson verhindert, si membrum erectionem quidem habeat aliquantulam, simul tamen ita flaccidum remaneat, ut vas virginis penetrare nequeat, bene tamen vas viduae. Die Impotenz ist entweder eine vorhergehende Impotenz, welche icon vor Abichliegung ber Che vorhanden ift, ober eine nachfolgende Impotenz, die erst fpater nach eingegangener Che eintritt. Das geschlechtliche Unvermögen begründet ein trennenbes Chehinderniß des öffentlichen Rechts, wenn daffelbe notorisch ift. Ift aber bas physische Unvermögen geheim im firchenrechtlichen Sinn, fo bilbet es ein privatrechtliches Cheimpediment, bei bem ber geistliche Richter erst auf erhobene Beschwerde der Chegatten einzuschreiten hat."

"Die in einer wegen Impotenz nichtigen Ehe lebenden Personen sind nicht berechtigt, die eheliche Gemeinschaft eigenmächtig aufzuheben; aber es ist ihnen gestattet, den kirchlichen Richter um die Auslitätserklärung ihrer eingegangenen Verdindung anzugehen. Die Eigenthümlichkeit dieses Eheimpediments bringt es mit sich, daß bei dessen Konstatirung ein sehr vorsichtiges Versahren eingehalten werde, weshalb außer den allgemein vorgeschriebenen Prozessormen noch folgende Eigenthümlichkeiten zur Anwendung kommen:

"Der kirchliche Richter [ein Geistlicher] hat eine ganz genaue körperliche Untersuchung durch gerichtlich bestellte, vereidigte Sachverständige, bei Männern durch approbirte Aerzte, bei Frauen durch geprüfte Hebammen, nöthigenfalls auch durch Aerzte, vornehmen zu lassen. Der Untersuchung haben sich im Falle der restativen Impotenz beide Theile zu unterziehen, im Falle der absossuten physischen Unfähigkeit aber trifft dieselbe in der Regel nur den angeblich impotenten Theil."

"Geht das Gutachten der Sachverständigen einstimmig dahin, daß eine vorhergehende, beständige und unheildare Impotenz vorsliege, welche äußerlich als solche zu erkennen sei, so ist hiermit für das Borhandensein des Hindernisses der volle Beweis geliefert, und der Richter kann, wenn der für impotent erklärte Gatte das Gutachten nicht angreift, die Nichtigkeit fraglicher Ehe sofort außsprechen. Greist derselbe aber dieses Gutachten als ein irrthümliches und falsches an, so hat der kirchliche Richter eine zweite Untersuchung durch andere Experten anzuordnen. Stimmen diese mit der Ansicht der ersteren überein, so wird sosort die Nullitätssentenz außgesprochen, auch wenn der impotente Theil gegen dieses zweite Gutachten Einsprache erhebt."

"Lautet das Urtheil fämmtlicher Experten dahin, daß für das Borhandensein des geschlechtlichen Unvernögens zwar sichere, jedoch nicht äußere, sondern nur innere Gründe vorliegen, so kann die Nichtigkeit fraglicher Ehe nur dann ausgesprochen werden, wenn beide Ehekontrahenten beschwören, daß sie die Kopula (Beischlaf) versucht, aber nicht vermocht hätten."

"Stimmen die Sachverständigen nicht mit einander überein, oder geht ihr Gutachten dahin, daß die Impotenz zweiselhaft oder unsgewiß sei, so hat der kirchliche Richter auf die Triennalprobe zu erkennen. Das Triennium besteht darin, daß die Ehegatten drei Jahre lang, vom Tage des richterlichen Dekrets an, ehelich zusammen wohnen und die Vollziehung der Kopula (Beischlas) versuchen."

"Ift diese Probezeit verstrichen und durch eine neue Okularinspektion festgestellt, daß in dem Thatbestand keine Beränderung vorgegangen sei, so kann den Eheleuten gestattet werden, das Borhandensein des Unvermögens durch einen Eid zu betheuern. Auf diesen Eid der Parteien hin, welcher die Bedeutung eines vollen Beweises hat, kann der kirchliche Richter die Nullitätssentenz über die fragliche Ehe aussprechen."

"Dem absolut impotenten Gatten ist die Abschließung einer

neuen Ehe untersagt; würde er trothem eine solche attentiren, so müßte der kirchliche Richter sofort von Amtswegen dagegen einsschreiten. Dem relativ impotenten Chetheile dagegen ist es gestattet, eine andere, seinem individuellen Zustand entsprechende Verbindung einzugehen."

"Da eine gültig eingegangene She unauflöslich ist, in dem richterlichen Urtheil über Nichtigkeit der She auf Grund eines trennenden Shehindernisses aber ein Irrthum unterlausen kann, so ist es ein Grundsah der kirchlichen Shegesetzgebung, daß eine richterliche Sentenz in Shesachen nie Rechtskraft erlangt. Hieraus ergiebt sich mit Nothwendigkeit, daß eine She, welche durch richterliches Dekret ex titulo impotentiae irrthümlicherweise für null und nichtig erklärt wurde, nach entdecktem Irrthum sofort wiederhergestellt werden muß, und daß die anderweitig von einem der geschiedenen Shegatten eingegangene Verbindung ungültig ist."

"Eine nur scheinbare Ausnahme bilbet ber Fall, wenn nach ber wegen unheilbarer Impotenz geschehenen Annullation ber Ehe ber impotente Theil sich später einer lebensgefährlichen Operation unterwirft, sie glücklich übersteht und dadurch nun potent oder ehefähig geworden ist. In diesem Falle muß die frühere Ehe nicht wiedershergestellt werden; denn gerade der Umstand, daß der für impotent erklärte Theil sich einer lebensgefährlichen Operation zu seiner Heilung unterziehen mußte, liesert den besten Beweis dafür, daß das Gutachten der Sachverständigen, welches auf unheilbare, nur durch Lebensgefahr zu hebende Impotenz lautete, durchaus richtig, und die darauf basirte Nichtigkeitserklärung dieser Ehe unansechtbar ist. Der nun potent gewordene Theil kann eine neue Ehe einzgehen, und der andere Gatte, wenn er inzwischen sich wiederversheirathet hat, muß in seiner jetigen Ehe verharren."

"Ebenso verhält es sich in dem andern Fall, wenn nach der wegen relativer Impotenz erfolgten Nichtigkeitserklärung der Ehe der relativ impotente Gatte sich mit einem seinen Umständen entsprechenden Gatten verehelicht, und dadurch zur Kopula (Beischlaf) mit dem ersten Gatten fähig geworden ist. Diese nun potent gewordene Gattin muß in dieser zweiten, weil gültigen Ehe, verharren" (S. 347—368).

Der Theologe Schniger, o. ö. Professor an der Universität

München: "Die S. C. Off. [bie heilige Inquisitionskongregation] entschied am 3. Februar 1887 und am 30. Juli 1890, eine Frau fei nicht [geschlechtlich] unvermögend, auch wenn ihr beide Ovarien ausgeschnitten find, und baffelbe nehmen andere [Theologen] an, wenn fie ber Gebarmutter ermangelt; benn es konne hier die immissio penis et seminatio intra vas erfolgen, es liege alfo nicht Unvermögen, sondern nur Unfruchtbarkeit vor, ba es auf daffelbe hinauskomme, ob die Gebärmutter gang fehle ober verschlossen fei, in welch letterm Falle nach allgemeiner Unnahme nur Unfruchtbarkeit, nicht Unvermögen des Weibes vorhanden fei. Wie diese Lehre mit der Entscheidung Sixtus V., daß Rastrirte, obwohl fie ben, wenn auch nicht zur Befruchtung, fo boch zur Stillung ber Begierlichkeit nothwendigen Alt leiften konnen, eheunfähig feien, in Ginklang zu bringen ift, erscheint unbegreiflich. Denn ber Berftorung der Boden beim Manne entspricht beim Beibe bie Ent= fernung der Ovarien oder der Mangel der Gebärmutter; Mann wie Frau werden durch Rastration befruchtungs- aber nicht begattungsunfähig, und es ist schlechterbings nicht einzusehen, wie gleichwohl zwar der Mann, nicht aber die Frau eheunfähig werden foll, da ja boch zur Chefähigkeit, wie Sixtus V. ausdrücklich bervorhebt, nicht irgendwelche, sondern nur eine ad prolis generationem apta copula genügt. Wie beim Manne, so wird man auch bei ber Frau ben Befit ber zur Befruchtung unerläßlichen Organe verlangen muffen. Trifft bies zu, so ift bei ber Frau Cheunfähigkeit auch bann anzunehmen, wenn etwa infolge irgendwelcher Migbilbung ihrer Geschlechtsorgane zwar bie Zeugung per accidens verhindert, aber die Begattung möglich ift, mit Rudficht barauf, daß ja auch Frauen in vorgerückten Sahren noch heirathen können, obwohl boch infolge ihres hohen Alters die Ovarien nebst ber Gebärmutter bereits mehr= oder weniger verkümmert find" (S. 355).

Auch im Uebrigen stellt Schnitzer in seinem beutsch geschriebenen Werke ganz die gleichen Erörterungen über Impotenz an, wie die anderen Theologen (S. 347-368).

Thomas von Aquin: "Kann Zauberei die She [ben geschlechtlichen Bollzug] verhindern? Es scheint, nein; denn das Werk Gottes ist stärker als das Werk des Teufels. Die She ist das Werk Gottes, die Zauberei das Werk des Teufels, also ist die She stärker als die Zauberei und kann nicht durch sie verhindert werden. Dem steht entgegen: Größer ift die Macht des Teufels, als die bes Menschen; ber Mensch aber kann die Ghe verhindern, also auch der Teufel. Ich antworte: Die Ghe ift eine Art von Bertrag, benn durch die Che übergiebt der Gine dem Andern die Gewalt über seinen Leib zum Bollzuge des Beischlafes. Gin Bertrag über Unmögliches ift aber nichtig; wenn also Jemand sich burch die Che jum Beifchlaf verpflichtet, während ber Beischlaf für ihn unmöglich ift, so ift die Che nichtig. Es ist zu beachten, daß die Unmöglichfeit des Beischlafes eine doppelte sein kann: eine solche, welche der Che vorhergeht, oder welche der ichon geschlossenen Che erft folgt. Folgt die geschlechtliche Unfähigkeit der icon geschlossenen Che, fo löst sie die Che niemals auf; geht sie aber dem Abschluß der Che schon voraus, so löst sie die noch nicht fleischlich vollzogene Ghe auf. Es ist hier zu bemerken, daß Ginige lehren, folche Bauberei gebe es nicht und daß die Teufel und ihre Einwirkungen auf die Menschen nur in der Einbildung ihr Dasein haben. Dagegen will ber katholische Glaube, daß die Teufel wirklich find und daß fie ichädigend auf die Menichen einwirken und ben Beischlaf verhindern fönnen."

"Kann geschlechtliche Kälte (frigiditas) die Ehe verhindern. Es scheint, nein, da ja auch Greise eine Ehe eingehen können. Dennoch gilt für geschlechtliche Kälte ganz das Gleiche wie für Zauberei, da bei beiben der Bollzug der Ehe unmöglich ist. Dennoch giebt es einen Unterschied zwischen dem geschlechtlich Kalten und dem Berzauberten. Denn der geschlechtlich Kalte ist unfähig zur Ehe in Bezug auf Alle, der Berzauberte aber nur in Bezug auf Bestimmte" (Quodlibet. XI, a. 10; vglch. Bb. I4, 222).

Der Erzbischof Petrus de Palude: "Es giebt zwei Arten geschlechtlicher Impotenz: eine von Geburt an, wie geschlechtliche Kälte im Manne oder zu große Enge beim Weibe; eine andere zufällige, wie Entmannung oder Berzauberung. Richtet sich bei den Kastrirten das männliche Glied auf und giebt es Samen von sich, wenn auch ungeeigneten, so ist eine vom Kastrirten geschlossene Ehe gültig. Richtet sich das Glied zwar auf, aber ohne Samen von sich zu geben, so kann der Kastrirte zwar ein Mädchen entjungsern, aber nicht eine Ehe schließen. Auch wer nicht an der gehörigen

Stelle (in loco debito) ben Samen ergießen fann, fann gwar entjungfern, aber nicht heirathen. Auch wer all feine Fluffigkeit, einfclieglich bes Waffers, burch ben After von fich giebt, konnte zwar burch die Steifheit seines Gliedes entjungfern, aber nicht heirathen. Ift der Mann nicht einfachhin geschlechtlich unvermögend, sondern nur in Bezug auf eine noch nicht Entjungferte, fann er aber mit einer Entjungferten ben Beischlaf vollziehen, fo kann er auch eine Che schließen. Giner ift aber geschlechtlich unvermögend nicht nur wenn er keinen Samen ergießen kann, sondern auch wenn er ihn nicht am gehörigen Ort ergießen fann. Ueber die Enge bes Beibes als Scheidungsgrund ift ju fagen: fann bie Enge burch Ginfcnitte ober durch regelmäßigen Verkehr mit dem Manne beseitigt werden, fo hindert sie die Cheschließung nicht. Ift sie zu eng in Bezug auf ihren eigenen Mann, nicht aber in Bezug auf einen andern, und würde sie für ihren eigenen Mann geeignet burch ben Bertehr mit bem andern, so darf bas boch nicht geschehen, weil bies Sülfsmittel Chebruch und Ungucht ware. Ift bie Enge fo, bag bas Beib zwar nicht mit einem Greife, wohl aber mit einem Jungling ben Beischlaf vollziehen kann, so kann sie mit einem folchen die Ghe fcliegen. Sie ift unfähig gur Ghe, wenn ber Same in fie nicht auf natürliche Beise ergossen werden tann, sondern sie nur außernatürlich beflect wird. Denn es fei fern, daß wegen folcher Schändlichkeiten die Cheschließung gestattet werde. Ist eine Frau von dem Ersten geschieden und hat sie mit dem Zweiten inzwischen bie Ehe vollzogen und stellt sich heraus, daß der Zweite von der gleichen körperlichen Beschaffenheit ist wie der Erste, so ist sie dem Ersten zurudzugeben, ba in Bezug auf ihn bie Rirche getäuscht worden ist, indem auch mit ihm bei längerm Berkehr die Frau die Che hätte vollziehen können. Sind aber der Erste und der Zweite von verschiedener körperlicher Beschaffenheit, war der Erfte ein geschlechtlich talter Greis, ber Zweite jung und hitig, so ift die Frau bem Ersten nicht wieder zurückzugeben. Auch durch Bauberei des Teufels kann geschlechtliches Unvermögen hervorgerufen werden. Er kann sich zwischen die zwei Menschen stellen; er kann verhindern, daß das männliche Glied sich aufrichtet; er kann die Geschlechtstheile der Frau verschließen. Wenn solche Berzauberungen geschehen durch Unwendung von Bohnen und Teftifeln von Sähnen, so liegt die Zauberkraft nicht in diesen Dingen, sondern in dem sie vorschiedenden Teufel. Gott gestattet Solches dei diesem Akt, der die erste Sünde unter den Menschen ausgebreitet hat. Allen solchen geschlechtlich Unverwögenden ist eine dreizährige Probezeit zu gewähren, nach deren Absauf der Mann schwören nuß, daß er sich ernste Mühe gegeben hat, den Beischlaf zu vollziehen, und die Frau, daß sie keinen Betrug angewendet hat, den Bollzug zu verhindern" (In librum quartum Sententiarum, Parisiis 1514, fol. 170 ss.).

Nach dem Jesuiten Tamburini sehlt beim Chehinderniß des geschlechtlichen Unverwögens "entweder die Fähigkeit, in das weibliche Gefäß einzudringen, oder die Fähigkeit, überhaupt wirklichen Samen zu ergießen, oder die Fähigkeit, den Samen in das weibliche Gefäß zu ergießen, denn es genügt nicht, ihn außerhalb, wenn
anch an der Deffnung des weiblichen Gefäßes zu ergießen. Ueber
den Mangel dieser Fähigkeiten muß Gewißheit bestehen. Diese Gewißheit besteht entweder, wenn dem Manne die Geschlechtstheile
abgeschnitten, oder wenn sie gänzlich verdorrt (arida) sind, oder
wenn die Frau so eng gedaut ist, daß sie auch durch Einschnitte
nicht zum Beischlaf fähig gemacht werden kann" (II, 101. 102).

lleber die Art, wie die Impotenz bewiesen wird, heißt es bei Tamburini S. J.: "Da es fehr häufig ungewiß ift, ob geschlechtliches Unvermögen vorliegt, so muß diese Ungewißheit sowohl für das forum internum (Gewissen, Beichtstuhl), als auch für das forum externum (Chegericht) beseitigt werden. Es wird deshalb den Cheleuten eine breijährige Versuchszeit gestattet, innerhalb welcher sie versuchen sollen, den Beischlaf zu vollziehen. Wenn bei diesen Bersuchen Same vergeudet wird, so schadet das in diesem Falle nicht und ift nicht fündhaft. Gine breijährige Bersuchszeit genügt, wie das kanonische Recht weise bestimmt hat. Der kirchliche Richter, ber über die Chescheidung zu entscheiden hat, muß die Cheleute barüber ausforschen, ob fie mahrend der drei Sahre häufig die Bollziehung des Beischlafes versucht haben. Ift noch hoffnung auf Vollzug des Beischlafes vorhanden, so kann nach der Ansicht bes Sanches die Bersuchszeit von brei auf fechs Sahre verlängert werben" (II, 104),

Die Jesuiten Ballerini= Palmieri handeln über bas ge-

schlechtliche Unvermögen: a. a. D., VI, 662—688. Es erübrigt, ihre, mit den angeführten Stellen sich inhaltlich deckenden Aussführungen abzudrucken.

Die Erörterungen des Fesuiten Sanchez über das Ehehinderniß des geschlechtlichen Unverwögens füllen 71 Folioseiten (II, 333—404). Sie sind ein ekelerregender Abgrund von Schmutz. Man lese beispielsweise nach, was Sanchez ausstührt über Eunuschen (S. 336 f.); über Greise und Greisinnen (S. 337); über die außerordentliche Größe der Geschlechtstheile einiger Männer (S. 339) f.; über den zu engen Körperbau einiger Frauen (S. 341 sf.).

## 8. Auflösung der Che.

Die katholische Kirche stellt sich hin als Hort der Unauflöslichkeit der Ehe. Wie so Bieles in der katholischen Lehre ist auch dieses weit mehr Schein als Wahrheit. Gine ganze Reihe von Gründen kennen Dogmatik und Moral, weshalb gültig geschlossene aber noch nicht sleischlich vollzogene Ehen (matrimonium ratum non consummatum) vom Papste gelöst werden können. Einer dieser Gründe, die Ablegung der seierlichen Ordensgelübde, ist besonders erwähnenswerth.

Bunächst die Beweise für diese papstliche Machtvollkommenheit:

1. Biele Päpste haben häusig solche Ehen gelöst; so hat Gregor XIII. dreizehn Ehen an einem Tage gelöst. Wer wollte aber die Behauptung wagen, die Päpste hätten unrecht gehandelt? 2. Obwohl die Unlöslichkeit der gültig geschlossenen Ehe feststeht, so kann doch nicht geleugnet werden, daß Gott die Lösegewalt auch dei solchen Ehen besitzt. Da nun viele Päpste solche Ehen lösen, so ist durche aus festzuhalten, daß Christus die göttliche Lösegewalt auch den Päpsten verliehen hat. Auch wenn einer der Ehegatten der Lösung der Ehe widerstrebt, kann der Papst sie tropdem lösen. Diese Lösegewalt des Papstes ist so souverän, daß er sie gültiger, wenn auch nicht erlaubter Weise, ohne jeden Grund ausüben kann (Die näheren

<sup>1</sup> Dieser Schluß vom Handeln der Päpste auf die Erlaubtheit der Handlung ist in der ultramontanen Dogmatik und Moral sehr gebräuchlich. Seine Folgerichtigkeit ergiedt sich aus der "Göttlichkeit" des Papstthums, die ein ungöttliches, d. h. unsittliches oder unreligiöses Handeln ausschließt.

Ausführungen darüber bei Tamburini S. J., II, 153 und überhaupt bei allen Moraltheologen an den betreffenden Stellen).

Das Konzil von Trient hat "befinirt", d. h. als göttlich gesoffenbarte Glaubenswahrheit ausgesprochen: "So Jemand sagt, die gültig geschlossene aber noch nicht sleischlich vollzogene She werde durch die feierliche Gelübdeablegung nicht aufgelöst, der sei im Banne" (Sess. 24, can. 6). Diese Konzilsdefinition erstreckt sich auf alle Shen, also auch auf die Shen der Ungläubigen, die sich zum Christenthum besehren, also auch auf Shen, bei denen der eine Theil der Auflösung der She widerstredt, also auch auf Shen, die schon Jahre und Jahrzehnte bestehen, vorausgesetzt, daß sie noch nicht sleischlich vollzogen wurden.

Der in der Welt zurückleibende Theil kann, nach der seierlichen Gelübdeablegung (prosessio religiosa) des andern Theiles, sich wieder verheirathen. Löst später der Papst die Gelübde, so kann auch dieser Theil sich wieder verheirathen. Auch wenn beide Chegatten in einen Orden getreten sind, und der Papst die Gelübde Beider gelöst hat, so können sich Beide wieder mit Anderen verheirathen. Ausdrücklich sügen die katholischen Theologen dieser Lehre hinzu, sie skamme von Christus.

Die Priesterweihe hat diese die Ghe auslösende Wirkung nicht. Ist es erlaubt, eine Ghe zu schließen mit der heimlichen Abssicht, die Ghe nicht zu vollziehen, sondern sie durch den Eintitt in einen Orden auszulösen. Auf diese merkwürdige Frage, die ein bezeichnendes Licht wirft, nicht nur auf die kasuistische Behandelung des Sakramentes der Ehe, sondern auch auf die bei Einzgehung einer She gestattete "Bahrhaftigkeit", antwortet der Jesuit Tamburini: "Für gewöhnlich ist dies nicht erlaubt; in Ausnahmessällen aber ist es erlaubt, z. B. wenn du auf keine andere Beise zum Eintritt in einen Orden gelangen könntest; z. B. du wärest eingekerkert, wolltest in einen Orden treten, der Kerker würde dir aber nur geöffnet unter der Bedingung, daß du eine She eingingest, dann könntest du, um die Freiheit zum Eintritt in den Orden zu erlangen, die She eingehen mit der heimlichen Absicht, sie durch die Gelübdeablegung aufzulösen" (II, 154).

Auch für den Fall, daß ein Ehemann sich von einer ihm mißliebigen Gattin trennen möchte, gestattet der Jesuit Tamburini (a. a. D.) und mit ihm viele andere Theologen, die Anwendung diefes Mittels: des Eintrittes in einen Orden, wobei Boraussehung ift, daß die She nicht vollzogen war.

Die Kirche hat diesem Chescheidungsgrund — Eintritt in einen Orden - große Bedeutung beigelegt, die sich barin besonders kundgiebt, daß sie allen Eheleuten eine zweimonatliche (60 Tage) Bebentzeit gewährt - vom Augenblid ber Cheschließung an gerechnet -. innerhalb welcher sie jeder Zeit die gultig geschlossene Che auch gegen ben Willen bes andern Theiles, burch Gintritt in einen Orden löfen können. Während ber Bedenkzeit burfen die Cheleute aber keinen Gebrauch von der Che machen. Die Theologen werfen nun die Frage auf: Wie aber, wenn einer der Chegatten von vornherein entschlossen ift, nicht mehr in einen Orden treten zu wollen und beshalb ben andern Theil mahrend ber zweimonatlichen Bedentzeit zum Beifchlaf zwingt? Sat bann ber gezwungene Chegatte trot bes Vollzuges der Che doch noch das Recht, in einen Orden zu treten und dadurch die Che aufzulösen? Die Antwort lautet: fowohl die bejahende wie die verneinende Ansicht seien probabel (vglch. Tamburini S. J. II, 155).

Da es fich bei dieser Frage um den fleischlichen Bollzug der Che handelt, so untersuchen die Theologen, wie der Beischlaf stattgefunden haben muffe, damit die Ehe als "vollzogen" (consummatum) zu betrachten fei. Der Jesuit Tamburini fagt die gangbarften Ansichten zusammen: "Der Bollzug der Che findet ftatt burch Aufnahme des männlichen Samens in das natürliche Gefäß bes Weibes. Ift also bas männliche Glied ohne Samensergiegung in das weibliche Gefäß eingedrungen, fo gilt die Che nicht als vollzogen, und umgekehrt: ist männlicher Same in das weibliche Gefäß eingedrungen, auch ohne daß bas weibliche Gefäß vom männlichen Glied durchbohrt worden ift, fo gilt die Ehe als vollzogen. Db jum Bollzug der Ehe auch der Samenserguß bei der Frau nöthig sei, ist strittig. Nach der wahrscheinlichern Ansicht probabilius) ist der weibliche Samenserguß nicht nöthig. Kommt es über den Bollzug oder Nicht-Bollzug der Che zur gerichtlichen Auseinandersetzung, fo genügt ein Gidschwur der Cheleute nicht, ebenso nicht die vorgefundene Unverlettheit des Jungfernhäutchens, denn

mittels verschiedener Kunftgriffe können die Weiber Jungfernschaft vortäuschen" (II, 155). Leider giebt der Jesuit nicht an, worin diese "Kunstgriffe" (artes) bestehen.

# 9. Cheprozesse vor den Römischen Rongregationen.

Aus den Analecta ecclesiastica, einer römischen Monatsschrift, geleitet vom Hausprälaten Leo XIII., Felix Cadene, und
aus den Analecta juris Pontificii, einer päpstlich-amtlichen Beröffentlichung, theile ich eine Anzahl von in Rom anhängig gemachten und entschiedenen Cheprozessen mit. Sie geben ein naturwahres Bild von der beständigen Wirksamkeit Roms auf dem Chegebiete und von seiner Moral in dieser Hinsicht.

Um 10. Juli 1889 erklärt die bischöfliche Rurie von Bourges bie am 18. November 1876 geschlossene Ghe zwischen bem Sauptmann Lesbre und Cacilie Sannonet be la Grange für nichtig, weil nach der Behauptung bes Mannes beim Eingehen ber Ghe die Bedingung hinzugefügt wurde, die Kindererzeugung zu verhindern. Gine Appellation nach Rom bewirkt die Berweifung der Sache an die erzbischöfliche Aurie von Rheims und schließlich ein Dekret vom 17. Juli 1891: Die Nichtigkeit der Che stehe nicht fest (»An constet de matrimonii nullitate in casu?, rescriptum fuit: negative«). Aus dem Zeugenverhör ist hervorzuheben: ein Arzt glaubte im Jahre 1877, Frau de la Grange sei schwanger; die Baronin Evain sagte aus, Frau de la Grange sei über diese ärztliche Ansicht zufrieden gewesen: j'avais en ce moment l'impression, qu'elle en était contente; der Ortspfarrer bekundet: Frau de la Grange habe ihm auf feinen Bunich, die Bochzeitsreise möge mit Glück (prosperité) verlaufen, geantwortet: dites plutôt de posterité (1893, S. 14).

Am 7. Juli 1891 richtete ber bischöfliche Generalvikar von Aix (Provence) folgendes Schreiben an die "heilige Kongregation des Konzils": "Marie Lambert verehelichte sich im Jahre 1881 mit großer Freude mit Stephan Goudin aus Avignon. Im Jahre 1888 wurde Marie von ihrem Manne verlassen; ihr Bater versanlaßte sie, sich gerichtlich scheiden zu lassen. Die Scheidung wurde am 13. November 1889 ausgesprochen. Ihr Mann hatte nichts

Anderes über sie ausgesagt als: Je n'ai rien à reprocher à ma femme que je considère comme très honnète; mais je n'ai jamais pu avoir de rapports sexuels avec elle. Balb barauf ging Marie eine Bivilehe ein mit einem altern Manne, mit dem fie den ehelichen Aft vollziehen konnte. Jest will sie reuig Alles wieder gut machen; sie ist zu ihrem Pfarrer gekommen und hat ihm auseinandergefett, daß, weil fie felbst zu enge, ihr Mann Goubin zu große Geschlechtstheile habe, bei ihr das trennende Chehindernig bes geschlechtlichen Unvermögens vorliege; unzählige Male hätten fie verfucht — benn sie liebten sich gegenseitig — ben ehelichen Att zu vollziehen, aber vergebens. Mir scheint, Guere Eminenzen können fich über diesen Thatbestand Sicherheit verschaffen aus verschiedenen Beugenaussagen: junachft bie Aussage ber Marie felbst; bann bie ihres Mannes; bann bie einiger Freudenmädchen, mit benen ber Mann Geschlechtsumgang hatte; endlich die Aussage einer Pariser Bebamme, von welcher Marie bei einer zufällig sich bietenden Gelegenheit körperlich untersucht worden ist. Da die gerichtlichen Berhandlungen über dieses Chehinderniß nicht ohne großen Standal verlaufen würden, so erbitte ich von Gueren Eminenzen eine befondere Anweisung und vom heiligen Stuhle die Dispens."

"Als unserm heiligsten Herrn [bem Papst] bieser Brief vorgetragen war, erging ein Restript, wodurch dem Erzbischof von Aig die Erlaubniß ertheilt wurde, den Prozeß zu führen mit der beisgesügten Bestimmung: durch zwei ersahrene und fromme Aerzte die Körper des Stephan Goudin und der Marie Lambert untersuchen zu lassen. Sosort setzte der Erzbischof einen Gerichtshof ein, und Zeugen wurden vernommen. Die körperliche Untersuchung der Marie und des Stephan geschah durch die vom Bischof bestellten Aerzte Cassin und Latil. Die Entscheidung Koms lautete auf Trennung der Ehe."

Einiges aus dem theologischen Gutachten des Konsultors Alfons Eschbach, Rektor des französischen Seminars: "Erlauchte und hochs würdigkte Fürsten [Unrede an die Kardinäle, die Mitglieder der Konsgregation]! Durch die Gnade unseres heiligkten Herrn Leo XIII. kaum unter die Konsultoren dieser heiligen Kongregation aufgenommen, wurde mir der Auftrag, über die Ehe zwischen Stephan Goudin und Marie Lambert das theologische Gutachten abzugeben.

Ende 1881 ichloffen ber einunddreißigjährige Stephan Goudin und die dreißigjährige Marie Lambert eine Che. Sich gegenseitig liebend. hofften fie ein friedliches und glückliches Bufammenleben; boch biefe Hoffnung wurde ichon in der Brautnacht gestört, indem sie trot mehrfacher Versuche den ehelichen Alt wegen Migverhältniffes ihrer Geschlechtstheile nicht vollziehen kounten. Während der folgenden Nächte wiederholten fie die Berfuche, allein wiederum vergebens; wegen heftiger Schmerzen erdulbete die Frau die Annäherungen ihres Mannes nur widerwillig. Daraus entstanden bann Uneinigkeiten und Zerwürfnisse; bennoch benutten sie sieben Jahre lang daffelbe Zimmer und daffelbe Bett und versuchten immer wieder die Che zu vollziehen. Endlich im Jahre 1888 verließ der Mann feine Frau. Um 7. Februar 1891 erfolgte die gerichtliche Scheidung, und beide Theile gingen eine Zivilehe ein, und Beide konnten mit ihren unrechtmäßigen Gatten (conjux mentita) den ehelichen Akt vollziehen. . . . Es leuchtet ein, daß es sich hier um ein relatives geschlechtliches Unvermögen handelt, da Marie und Stephan nur unter sich, nicht aber mit Anderen sich unvermögend erwiesen haben. Dies geschlechtliche Unvermögen ergiebt sich theils aus den wiederholten vergeblichen Versuchen der Genannten, theils aus dem Zeugniß der Aerzte, die unter ihrem Gide erklärten, daß die Geschlechtstheile Beider im Migverhältniß zu einander ständen, indem die Geschlechtstheile bes Mannes zu groß, die der Frau zu klein seien. Die Nichtvollziehung bes ehelichen Altes kann zwei Urfachen haben: entweder das natürliche Migverhältnig ber Geschlechtstheile oder die Schuld [Ungeschicklichkeit] der Betheiligten; im ersten Falle ift bie Che nichtig, im zweiten nicht; in unserm Falle scheint Schuld der Cheleute vorzuliegen. Geschlechtliches Unvermögen kann durch ärztliche Kunst gehoben werden, hier hat man aber keine ärztlichen Mittel angewandt. Auch hat der Mann nicht das beobachtet, was, damit der eheliche Aft gut vollzogen wird, zu beobachten ift; denn die Frau bezeugt: "Mein Mann fällt über mich her wie ein wildes Thier, er peinigt mich, um den ehelichen Akt zu vollziehen. . . . Am Abend unseres Hochzeitstages gingen wir nach Avignon; wir legten uns bort zu Bett, um unsere eheliche Pflicht zu erfüllen. Ungeachtet aller Berfuche meines Mannes und bes guten Billens, ben ich ihm entgegenbrachte, gelang es uns nicht. Am folgenden

Morgen war ich ganz blutig." Der Papft erklärte die Ehe nicht für nichtig, sondern löste sie kraft seiner Gewalt, eine gültig gesichlossene aber nicht sleischlich vollzogene Ehe lösen zu können (1893, S. 14 ff., 58 ff.).

Im Jahre 1890 wird eine neunjährige Ghe in Cambrai gesichieden, weil die Frau ein Zwitter (Hermaphrodit) sei. (Analecta 1893, S. 111).

Am 29. April 1892 wird eine zehnjährige Ehe zu Borbeaux geschieden wegen geschlechtlichen Unvermögens. Der Generalvikar von Borbeaux erbittet von der "heiligen Kongregation in Rom" die Erlaubniß, die körperliche Untersuchung der Frau durch zwei Aerzte statt durch Hebammen vornehmen zu lassen.

Im Jahre 1890 verhandelt "die heilige Kongregation" über eine Ehe, von der die Frau behauptete, sie sei niemals sleischlich vollzogen worden. Da aber die Hebamme, welche die Geschlechtstheile der Frau untersucht hatte, erklärte, von dem Jungfernhäutchen der Frau sei nur noch ein kleines Stücken übrig, so daß geschlossen werden müsse, der eheliche Akt habe doch stattgefunden, so wird die Ehe nicht geschieden (1893, S. 112).

Am 27. Mai 1893 trennt "bie heilige Kongregation" eine She nach 19 jährigem Bestand wegen geschlechtlichen Unvermögens des Mannes, "bessen Geschlechtstheile, wie die Sachverständigen verssichern, schon durch ihre äußere Gestalt die Impotenz bekunden" (1893, S. 270).

Am 21. Mai 1892 und am 29. April 1893 verhandelt "die heilige Kongregation" über eine im Jahre 1886 geschlossene Ehe. Weil die Nicht-Vollziehung der Ehe nicht genügend erwiesen ist, wird die Ehe nicht geschieden. Erwähnenswerth ist, daß die Akten dieses Falles mit folgendem Sahe beginnen: "Nachdem Graf Michael P... und Henriette L... am 22. Juli 1886 die kirchliche Ehe geschlossen hatten, beginnen sie sofort ihre wollüstige Reise [voluptuarium iter! So bezeichnet also ein Geistlicher die Hochzeitsreise] durch Desterreich und Frankreich" (1893, S. 271).

Am 9. September 1893 trennt "die heilige Kongregation" wegen Nicht-Vollziehung des ehelichen Aktes eine Ehe, die am 21. April 1891 geschlossen worden war. Der Mann sei wegen einer Geschlechtskrankheit unfähig gewesen, die Ehe zu vollziehen.

Am gleichen Tage wird eine andere am 7. Februar 1889 gesichlossene Ehe getrennt, weil der Ehemann die Ehe nur eingegangen sei unter der Bedingung, daß seine Braut nicht von einem Andern schwanger sei. Schon in der Brautnacht, "in der — wie die Akten der hl. Kongregation berichten — die Eheleute sich der Ersüllung der ehelichen Pflicht hingaben," habe sich die Schwangerschaft der Braut heraußgestellt (1893, S. 447). Das theologische Gutachten über diesen "Fall" füllt 11 Quart-Spalten.

Im Jahre 1894 wird wegen geschlechtlichen Unvermögens der Frau eine am 10. August 1889 geschlossene Ehe durch "die hl. Kongregation" getrennt.

Am 12. März 1894 wird wegen Nicht-Vollziehung des ehelichen Aftes eine im Jahre 1892 geschlossene She durch "die hl. Kongregation" geschieden. Auf Verlangen "der hl. Kongregation" wird die Frau körperlich untersucht (1894, S. 209).

Um 23. Februar 1895 erörtert und entscheidet "die hl. Kongregation" folgenden Fall: "Am 20. Mai 1882 schlossen in der Pfarrkirche zu R. Sebastian M. und Magdalena J. die Che; aber fie wurde nicht glücklich. Denn wie Magdalena aussagte, Sebastian gab gar keine Liebeszeichen und wollte den ehelichen Akt nicht vollziehen, und als M. dies verlangte, erwiderte er sogar, wenn sie bas wolle, möchte sie sich einen andern Mann suchen. Als nun bald barauf ein Argt ben S. für geschlechtlich impotent erklärte, beantragte Magdalena bei ber bischöflichen Rurie die Richtigkeitserklärung der Che. Es wurde die förperliche Untersuchung beider Chegatten angeordnet, und als der Mann für dauernd geschlechtlich impotent erklärt wurde, schied der firchliche Richter am 6. November 1883 die Ehe, verbot aber zugleich dem Manne, eine andere She einzugehen. Magdalena ging bald barauf mit Michael A. eine neue Che ein, von dem sie mehrere Kinder empfing. Im Jahre 1890 tam auch Sebastian zur bischöflichen Rurie und verlangte bie Erlaubniß: das hl. Sakrament ber Che auf's neue zu empfangen. Um diese Erlaubniß zu erlangen führte er an, er habe mit einem gewiffen Beibe ben ehelichen Alt vollzogen. Der Bifchof ordnete eine neue Untersuchung ber Geschlechtstheile bes S. an. Sie ergab, daß S. jest im ftande sei den ehelichen Aft zu vollziehen, und daß Die Aerzte früher fich geirrt hatten. Go erging benn am 12. November 1891 das Urtheil, das frühere Urtheil über die Nichtigkeit ber Che sei aufzuheben und die Che zwischen Sebastian und Magbalena Sie inzwischen einen andern Mann geheirathet und ihm Rinder geboren hatte] bestehe noch. Da aber Magdalena sich weigerte, ihren jegigen Mann und Rinder zu verlaffen und zu Gebaftian gurudgutehren, fo richtete der Bischof an unsern heiligsten Geren [den Bapft die Bitte, "daß er die geschlossene aber nicht vollzogene Che [zwischen Magdalena und Sebastian] durch Dispens löse". In der Sigung "ber hl. Rongregation" wurde lange bin und ber bebattirt über die geschlechtliche Fähigkeit ober Unfähigkeit des S., über die frühere und jetige Beschaffenheit seiner Geschlechtstheile. Bervorzuheben aus diefen Debatten ift, daß die Beigerung der Magda-Iena, sich über Bollzug oder Nicht-Bollzug der Che körperlich unterfuchen zu laffen, von ben "bochwürdigften Eminengen" dabin gebeutet wurde, M. fürchte, es konne fich burch die Untersuchung berausstellen, daß die Che mit S. doch vollzogen worden sei; denn, fo heißt es in den Atten: "einen andern Grund fur die Beigerung gabe es nicht". Dag bie weibliche Scham vor einer folchen Untersuchung ein Beigerungsgrund sein fonne, fam alfo ben romiichen Geistlichen nicht einmal in den Ginn. "Nachdem dies Alles weitläufig erörtert war (hisce fusis disputatis), entschieden die erlauchten Bäter [Die Kardinäle , dem heiligsten herrn [dem Papst sei anzurathen, die gewünschte Dispens zu ertheilen" (1895, S. 110).

Am 27. April 1895 entscheiden die "erlauchten Kardinäle", dem heiligsten Herrn [dem Papst] sei anzurathen, durch Dispenseine am 21. April 1890 zu Paris geschlossene, aber nicht vollzogene Ehe zu trennen. In der Sihung, die diesem Entscheid vorzusseht, wird weitläusig über den "Baginismus" der Frau gehanzbelt, der ihre geschlechtliche Impotenz verursachte: "Le vaginisme n'est à proprement parler qu'un symptôme. Sous cette dénomination on comprend une excitabilité morbide du vagin, se traduisant par l'hyperesthésie de la vulve et du vagin, et par des contractions spasmodiques du constricteur de la vulve et parsois aussi des muscles du petit bassin et de l'organisme. Les causes du vaginisme sont l'étroitesse de l'entrée du vagin, la dureté de l'hymen, certaines particularités dans la situation des organes génitaux externes etc. Cet état spasmodique entraîne la gêne

ou l'impossibilité des rapprochements sexuels, et de l'exploration digitale" (1895, S. 159).

Am gleichen Tage trennt "die hl. Kongregation" eine am 24. November 1892 geschlossene Ehe wegen geschlechtlicher Impostenz des Mannes (1895, S. 160).

Wie ein Roman, der wegen seiner Pikanterie eine Gyp gur Berfasserin haben könnte, lesen sich die Akten eines vor "ber beiligen Rongregation" am 28. Mai 1896 verhandelten Chescheidungsprozesses: Bunachst wird beschrieben, wie im Jahre 1873 eine junge Gräfin M. in Paris burch ihre Schönheit bas Berg bes Grafen R. bezauberte. Aber erst am 16. Oktober 1879 fand die Trauung des jungen Paares durch den bekannten Dominikanerpater Didon in der Rirche St. Pierre du groß Caillon zu Paris ftatt1. Die Liebe bes Grafen hatte nämlich bis dahin feine Gegenliebe bei der jungen Gräfin gefunden, die, wie die Alften fagen, vor der Erfüllung der ehelichen Pflicht zurüchschreckte. Und in der That, in der Brautnacht verweigerte die Gattin ihrem Manne diese Pflicht jo nachdrücklich und unhöflich (adeo inurbane), daß er für die folgenden Rächte ein anderes Schlafzimmer, und sogar am 1. Januar 1880 eine andere Wohnung bezog. Eine Berföhnung wurde durch die Gräfin N. herbeigeführt; allein schon bald darauf floh die junge Frau mit ihrer Mutter nach Bruffel, wohin Gatte und Bater ihr folgten. Der Dominikanerpater Didon stiftet Frieden, und die Gräfin M. versteht sich bazu, ihrem Gatten - wie der schone Ausdruck der Akten lautet - "den Gebrauch ihres Körpers zu gestatten, aber nur felten und nur fo, daß eine Schwangerschaft burch ge= eignete Mittel ausgeschlossen war". Inzwischen beging Graf R. einen Chebruch, und seine Gattin benutte die Gelegenheit, sich durch die weltlichen Gerichte am 6. Dezember 1882 von ihm icheiden zu lassen. Graf R. unternahm nun eine lange Reise; nach der Rückkehr bat er die erzbischöfliche Behörde um Nichtigkeitserklärung der

<sup>1</sup> Man beachte auch hier, mit welcher Schamlosigkeit in einer öffentlichen, Jedermann zugänglichen Zeitschrift die intimsten ehelichen Dinge preiszegeben werden, und zwar so, daß Jeder mit leichtester Mühe aussindig machen kann, wer die betreffenden Personen sind. Uebrigens wird an einer Stelle der veröffentlichten Akten sogar der volle Name der jungen Frau genannt: Mlle. Marie de Goulaine (a. a. D. S. 117)!

Ehe wegen der fehlenden Einwilligung seiner Frau bei Eingehung ber Che. Der Erzbischof entschied gegen ihn. Graf R. appellirt nach Rom, und ber Bapft gestattet ihm, neue Grunde für die Nichtigkeit ber Che anzuführen. Unter biesen neuen Gründen nimmt bie ber Cheschließung beigefügte Bedingung, die Schwangerichaft zu verhindern, den breitesten Raum ein. Das Bestehen dieser Bebingung wird durch die Aussagen der Cheleute und der Schwiegermutter bewiesen: "En me donnant sa fille, Madame N. me fit promettre de ne pas avoir d'enfants avant deux ou trois ans au moins, elle me le fit même jurer . . . Ce fut Monsieur N. qui proposa lui-même à ma mère, qu'il vivrait avec moi, comme un frère, aussi longtemps que je le voudrais, et qu'en tout cas la maternité serait evitée aussi longtemps qu'il me plairait." Diesen Aussagen steht allerdings die Aussage der Mutter entgegen: "Que dans ses droits, sans les abandonner, il userait de la plus grande douceur", eine andere Aussage bes Mannes: "Le soir du marriage nous nous sommes mis au lit ensemble", und Aussagen seines Brubers und seiner Schwester: "Mon frère m'a dit qu'enfin il avait obtenu ce qu'il désirait. Son attitude indiquait qu'il avait obtenu ce qu'il désirait." Nach langen Berhandlungen bestätigte "die hl. Kongregation" das Urtheil des Erzbischofs (1896, S. 114 ff.).

Am 2. Mai 1895 wird burch "die hl. Kongregation" eine in Madrid am 18. Dezember 1882 geschlossene, aber nicht vollzogene Ehe geschieden (Analeeta eccles. 1896, S. 215 ff.). Mit deutlicher Bezeichnung der Personen wird hervorgehoben, daß die Frau Abeneigung vor Männern, aber widernatürliche geschlechtliche Hinneigung zu Weibern gehabt habe.

Am 13. Juni 1895 trennt "die hl. Kongregation" wegen Nichtvollzugs die im Jahre 1892 zu Wien geschlossene She des Grafen Michael S. und der Gräfin Henriette L. Als Zeugin sagt die Kammerjungser Anna auß: sie habe den Grafen und die Gräfin nie zusammen in einem Bette geschen (1896, S. 264).

Am 5. Juni 1897 wird vor "ber hl. Kongregation" ein Chesscheidungsprozeß verhandelt, der Furcht und Zwang (impedimentum vis et metus) bei Gingehung der Che zur kanonistischen Vorausssetzung hatte. Auch hier werden über die geschlechtlichen Beziehunsgen der Chegatten zu einander aussührliche Mittheilungen gemacht.

Die junge Frau sagt auß: "La première nuit, je m'opposais à tout, évitant même de me mettre au lit. Le surlendemain il y eut la nuit une scène violente: je courrais dans la chambre pour echapper aux pressions de mon mari. Ce fut au point, que la maitresse de l'hôtel vint nous enjoindre de rester tranquilles. En un mot, en quatre ans, je n'ai pas eu plus de vingt fois des rapports conjugaux avec mon mari, et c'est toujours à contre-coeur que j'ai eu ces rapports." Der Bericht, der diese und ähnliche Angaben enthält, ist vom Kapuzinerpater Langonio versaßt; er beginnt mit den Borten: "Erlauchte und hochwürdigste Bäter", und schließt: "Anieend küsse ich den Saum eneres geheiligten Purpurgewandes" (1897, S. 242 st.).

Eine sehr ausgebehnte Verhandlung über eine Chescheidung fand in der Sitzung "der heiligen Kongregation" vom 31. Juli 1897 statt. Als amtlich bestellter Kanonist gab der Jesuit Djetti, als amtlich bestellter Theologe gab der Dominikaner Salvati sein Gutachten ab. Den Inhalt der Verhandlungen spiegelt der Schlußsatz des Gutachtens des genannten Dominikaners wieder: "Meine Ansicht geht dahin, den Erzbischof von Gran sin dessen Dözese die Scheleute lebten aufzusordern, die heilige Kongregation darüber zu unterrichten, wie groß das männliche Glied des Chemanns ist, und wenn seine Größe die Größe eines Zeigesingers übertrifft, unsern heiligsten Herrn [den Papst] inständig zu bitten, die geschlossene aber nicht vollzogene She zu lösen." Wirklich löste der Papst diese She (1897, S. 342 ss.).

Am gleichen Tage löste der Papst auf Antrag "der heiligen Kongretion" eine am 30. November 1889 zu Cambrai geschlössene She. Das theologische Gutachten des Fesuiten de Luca, das den Beweis des Nichtvollzuges der She erbringt, enthält die Angaben: "La conformation des organes génitaux rendait la copulation impossible. Les signes que le marriage n'avait pas été consommé étaient outre l'excessive sensibilité au moindre toucher, l'état de la membrane hymen qui ne présentait pas des déchirures assez profondes pour attester l'introduction du membre virile" (1897, S. 348 st.).

Am 29. Januar 1898 treunt "die hl. Kongregation" eine am 17. März 1892 zu Nanch geschlossene, aber nicht vollzogene She

(matrimonium ratum non consummatum). Das "ben erlauchten und hochwürdiasten Bätern" vorgetragene fanonistische Gutachten ift abgefaßt von der erften jest lebenden fanoniftischen Autorität bes Jefuitenordens, F. X. Werng, einem Mitglied ber beutschen Orbensproving. Es handelt fich in diesem Gutachten um den Beweis bes Nichtvollzuges ber firchlich burchaus richtig geschlossenen Che. Ginige Stellen mögen bie "theologisch-kanonistische" Behandlungsart solcher Bunkte veranschaulichen: "Wenn ber Rapitelsvikar [von Nanch] die Bitte ftellt, wegen ber Schwierigkeit ber Ausführung möge die körperliche Untersuchung ber Frau nicht durch brei, sondern nur durch zwei Bebammen geschehen, so fann ihr in diesem Falle entsprochen werden, um fo mehr als die Unweisung ber hl. Kongregation ber Inquisition aus bem Jahr 1858 nur zwei Sebammen für nöthig erklärt, und die vom Rongil von Baltimor empfohlene Unweisung bes Rarbinals Raufcher von Sebammen gänglich absieht und nur Aerzte erwähnt. Die von der hl. Kongregation vorgeschriebene neue förperliche Untersuchung hat aber nicht stattgefunden. Un ihrer Stelle besiten wir nur bas Bengnig zweier Aerzte, welche ausfagen, das Jungfernhäutchen der Anna sei unverlett gewesen, und fie hatten es, um den ehelichen Alt zu erleichtern, durchbohrt. Der wichtigste Beweis für die noch vorhandene Jungfräulichkeit der Unna ist ihre körperliche Untersuchung, wie sie vorgeschrieben ist in der Anweisung der hl. Kongregation vom 22. August 1840." Dem entgegen heißt es aber in den Aften: "Darauf wird Anna wieder vorgeführt, und ber [firchliche] Richter ermahnt fie, sich gemäß bem Befehle ber hl. Kongregation ber körperlichen Untersuchung zu unterwersen. Alles war dafür bereit: zwei Aerzte, zwei Bebammen standen zur Berfügung Trot aller Ermahnungen weigerte sich aber Anna aus natürlicher Schamhaftigkeit, und weil sie schon früher einmal mahrend einer Rrantheit untersucht worden sei, so daß eine neue Untersuchung unnüt ware." Diese beiden Grunde haben aber kein Gewicht. Denn gegen ben rechtmäßigen Befehl bes firchlichen Obern fann die natürliche Schamhaftigfeit nicht geltend gemacht werden; und eine Untersuchung, die früher einmal, ohne Beobachtung der kanonischen Form, stattgefunden hat, kann die kanonisch vorgeschriebene Untersuchung nicht ersetzen. Ginen britten gu

ihren Gunften sprechenden Grund anzuführen hat Anna unterlassen, nämlich die Thatfache, daß ihr Jungfernhäutchen burchbohrt worden ift. Der Bericht ber Aerzte Abeille und Poiffon fagt barüber: »La membrane hymen disparut sous les éfforts du chirugien, le passage était libre et tout au plus pouvaiton prévoir qu'il y aurait lieu d'éxcurer les caroncules. « Die Durchbohrung des Jungfernhäutchens macht aber eine körperliche Untersuchung zwecklos. So heißt es dann auch in der Anweisung der hl. Kongregation vom 20. Juni 1883: "Die forperliche Untersuchung bes Beibes unterbleibt, wenn sie Witme ift, ober wenn es feststeht, daß sie mit einem andern Manne geschlechtlichen Berkehr gehabt hat. Das trifft in unferm Falle zu. Sauptzwed der förperlichen Untersuchung ist nämlich festzustellen, ob das Jungfernhäutchen unverlett ift oder nicht; in unserm Falle war aber das Jungfernhäutchen durch einen chirurgischen Eingriff gerftort. Sollte Jemand einwenden, durch die förperliche Untersuchung könne wenigstens festgestellt werden, ob das Jungfernhäutchen durch den dirurgischen Gingriff wirklich entfernt worden sei, so ift das in unserm Falle gegenstandslos. Denn nach ber Durchbohrung der Jungfernhaut tann ber eheliche Att ftattfinden, der aber felbst feine Spuren hinterläßt . . . Allerdings ift die förperliche Untersuchung nicht geschehen gemäß der Anweisung der hl. Kongregation vom 22. August 1840, denn das dort vorgeschriebene Bad ist unterlassen worden . . . Allein die Anweisung der hl. Kongregation vom Jahre 1858 nennt das Bad nur bedingungsweise nothwendig; die Anweisung der hl. Rongregation vom 22. Juli 1883 fagt aber nichts von einem Bade" (1898, S. 14 ff.).

Am 16. Juli 1898 scheibet "die hl. Rongregation" eine am 2. Juli 1894 zu Labruguiere in Frankreich geschlossene aber nicht vollzogene Ehe. Der Beweiß des Nichtvollzuges zeitigt folgende Aussagen: »Mon mari m'ayant declaré qu'en raison de son état de souffrance, nous ne pouvions pas avoir ensemble les rapports conjugaux, je me suis abstenue de les lui demander. Lui de son côté, ne me les a jamais demandés, me disant, que son médecin les lui avait désendu. Non seulement l'acte conjugal n'a pas été consommé, mais il n'a même pas été essayé, à cause de la maladie de mon mari. L'examen des sages-semmes a été fait selon toutes les règles de l'art, permettant de se saire une opinion

éxacte sur le résultat de cet examen. J'en conclus, que Marie n'a pas été deflorée (1898, S. 341).

Am 10. September 1898 trennt "die hl. Kongregation" eine am 10. Februar 1877 zu Warschau geschlossene Ehe. Trennungsgrund: geschlechtliches Unverwögen des Mannes (1898, S. 451).

Am 29. April 1899 trennt "die hl. Kongregation" eine am 26. November 1892 zu Forli in Italien geschlossene Ehe wegen geschlechtlicher Unfähigkeit der Frau (1899, S. 147).

Am 27. Mai 1899 trennt "die hl. Kongregation" eine im November 1886 geschlossene, aber nicht vollzogene Che. Trennungs= grund: die Frau sei ein Zwitter. Zeugenaussagen, auf benen die Entscheidung beruht: »Cambrai le 24. Janvier 1896. Je soussigné Arthur Henseval, docteur en médicine ... j'ai procédé à l'examen de la nommée Marie. Marie est de petite taille, mais elle est fortement musclée. Son système pileux est anormalement dévelopé, les joues, les lèvres, le menton sont garnis de poils fraîchement rosés. Les glandes mammaires sont normales. Le mont de Venus est couvert de poils. Le clitoris a l'aspect, le volume et les dimensions d'un membre viril. A la racine de ce membre et sur la face inférieure, il existe une ouverture, un orifice, c'est le méat urinaire. Les grandes et les petites lèvres ne sont pas développées. Sur le raphé médian du permée et à deux centimètres environ en avant de l'orifice anal, je constate une ouverture petite, permettant l'introduction d'une sonde de femme. Je pénètre par cette ouverture dans un canal étroit qui est le vagin. Par le toucher rectal et à travers la paroi du rectum, je trouve l'uterus normalement developpé. Les règles s'écoulent par cette ouverture dont les dimensions sont celles du méat urinaire. En resumé, Marie présente une malformation des organs génitaux externes constituée par l'absence des grandes et petites lèvres et de l'ouverture du vagin et par le développement du clitoris [weibliche Ruthe, Rigeler] en membre viril d'une hypospade. Marie est une hermaphrodite du sexe féminin« (1899, S. 240).

Am 8. Juni 1889 trennt "bie hl. Kongregation" bie am 29. November 1879 zu Krakau geschlossene Ghe zwischen Maria Hebwig Komierowska und Stanislaus Bojarski. Hier wie in anderen Fällen ist bemerkenswerth, daß die schmutzigen Ginzels

heiten bes Falles mit voller Namensnennung der Betheiligten in einer öffentlichen Zeitschrift veröffentlicht werden. Der Trennungs-grund ist das geschlechtliche Unvermögen des Mannes. Dies Unsvermögen wird weitläufig bewiesen aus den Aussagen des Bojarski selbst, verschiedener Aerzte und Zeugen. Da heißt es z. B. (Bosjarski): "Meine Geschlechtstheile sind den meiner Frau nicht ansgepaßt; das männliche Glied richtet sich bei mir nicht auf; achts dis neunmal in einer Nacht habe ich mit meiner Frau den Beischlaf versucht, aber ich konnte in die Scheide nicht eindringen." (Die Nerzte Drecki, Wojcickowski, Bienicki): "Die Geschlechtstheile des Bojarski sind verbraucht durch Selbstbessechung und andere Laster u. s. w."

Am 19. Januar 1889 trennt "die hl. Kongregation" die am 29. Mai 1886 zwischen Gerhard Bartok und Eva Loboda zu Koloczsa geschlossene Che. Außer den Gegatten selbst werden eine Reihe von Zeugen darüber verhört, ob die Che sleischlich vollzogen worden sei. Die Chelente bekennen von sich, daß sie zwar viel mit anderen Personen geschlechtlichen Umgang gehabt haben — Eva Loboda gesteht, daß sie sechs uneheliche Kinder habe — aber niemals unter einander. Alle diese Einzelheiten werden wiederum unter voller Namensnennung der Betheiligten preisgegeben (Ser. 29, S. 208).

Am 7. September 1889 verweigert "die hl. Kongregation" eine Chescheidung zwischen Julian Gavinzel und Karoline d'Olisveira zu Paris. "Die hl. Kongregation" hatte aber vorher eine genaue körperliche Untersuchung der beiden Chegatten angeordnet und mit Führung dieser Untersuchung den Erzbischof von Paris beaustragt, der die bedeutendsten Pariser Aerzte dazu heranziehen sollte. Das Zeugniß der Aerzte Bücquog und Bailly lautet: Que la persistence de l'hymen n'est pas une preuve suffissante de la virginité; que l'état des organes génitaux ne permet pas d'affirmer, qu'il n'y a pas eu consommation de mariage . . . Physiquement Mademoiselle d'Oliveira, épouse Gavinzel, est déflorée; cette défloration et l'agrandissement de l'orifice vaginal qui en est la conséquence, sont tels qu'ils ont pu être produits par l'introduction d'une

<sup>1</sup> Die folgenden Entscheidungen sind aus den Analecta juris Pontificii.

verge en érection d'un développement modéré; par conséquent la consommation du mariage a pu avoir lieu, au cas de non-impuissance du mari, consommation que je ne puis d'ailleurs aucunement affirmer, la science ne fournissant aucun moyen de distinguer la défloration dûe à l'introduction d'un membre viril en érection, de celle, que produit tout autre corps étranger d'un volume équivalent. . . . Je me suis fait une idée extrêmement nette de la défloration par la très grande facilité avec laquelle j'ai pu introduire mon doigt indicateur à travers l'orifice de l'hymen dilaté." Die Kammerjungfer bezeugte, sie habe im Bett ber Reuvermählten niemals, auch nicht nach der Brautnacht, Zeichen der fleischlichen Bollziehung der Che wahrzgenommen. Aehnliche Zeugnisse obscönen Inhaltes süllen fünf eng bedruckte Quartspalten (Ser. 29, ©. 227).

Um 21. Februar 1891 trennt "die hl. Kongregation" die am 1. Dezember 1885 ju Bruffel geschloffene Che zwischen Lucien Bermitte und Margarethe Coppin. Trennungsgrund: geschlechtliches Unvermögen der Frau. Auf Befehl des Erzbischofs von Mecheln wird Margarethe von den Nerzten Hubert, Lebreffeur, Charon und Rufferath untersucht; fie erklären: "Marguerite Coppin ne possède aucun des organes de la génération, et qui charactérisent le sexe auquel elle dit appartenir." Die Abstimmung des römischen Kanonisten über den "außergewöhnlichen Fall" enthält außer Anderm die Mittheilung, daß trot wiederholter Versuche während ber Brautnacht und später, Lucien fein einziges Mal mit seinem männlichen Glied in die Scheibe ber Margarethe habe eindringen können. An diese Mittheilung schließen sich ärztliche Zeugnisse, aufgenommen auf Veranlassung bes Erzbischofs. Gines biefer Zeugnisse lautet: "Jo soussigne declare avoir examiné le premier Juillet 1890 Madame Lucien Hermitte, née Coppin, et avoir fait les constatations suivantes: 1. Les organes génitaux externes présentent l'aspect normal; 2. à l'endroit où devrait se trouver l'entrée du vagin, entre deux petites surfaces érodées, un peu au dessus du méat urinaire, se trouve un petit pertuits juste assez large pour admettre une sonde de femme qui y pénètre à 5 ou 6 millimètres de profondeur; 3. la sonde étant introduite dans la vessie et l'indicateur

dans le rectum, je ne parviens à reconnaître entre mon doigt et l'instrument aucune trace de matrice. Conclusions: 1. absence congénitale de matrice et de vagin; 2. l'organe de la copulation ou le vagin faisant défaut, le cort physiologique n'a pas pu être accompli." Der Name des römischen Geistlichen, der dies Gutsachten, das noch viele solcher Einzelseiten enthält, abgegeben hat, ist: P. Sostenus Fassini, aus dem Orden der Diener Mariens (Ser. 29, S. 491).

Der Professor der Theologie an der Universität München, Joseph Schniger, theilt folgenden "Rechtsfall" mit: 24. Januar 1875 wurden der 28 jährige Johann und die 20 jährige Maria ehelich verbunden. Noch waren keine drei Wochen nach der Hochzeit vorüber, als auch schon Maria ihrer Mutter weinend eröffnete, es fei mit ihrem Manne nicht recht bestellt; und ba fie bas Rureden ihrer Mutter nicht zu beschwichtigen vermochte, so erschloß fie dem Pfarrer ihre Lage: Befter geiftlicher Bater, ich bitte Sie, helfen Sie mir, fo fann ich nicht fortleben. Meine Che mit Johann fann nicht gultig fein, ich finde feine Rube. Der Pfarrer ließ den jungen Chemann tommen und fragte ibn, woher benn bie Alagen seiner Gattin famen. Diefer gestand sein Unvermogen mit ben Worten ein: Er wisse nicht, was mannlicher Samen fei; er habe nie fo etwas beseffen. Der Pfarrer schickte ihn gum Arzte, doch die angewandten Mittel halfen nichts. Schließlich verließ die Frau das haus ihres Mannes Ende 1875 und war nahe daran, ben Berftand zu verlieren. Rur das eine hielt fie noch aufrecht, daß ihr nämlich der Pfarrer die Nichtigkeitserklärung ihrer Che in Aussicht stellte, die vom bischöflichen Chegerichte im August 1876 wirklich gefällt wurde. In zweiter Inftang tam die Sache vor den hl. Stuhl. Die von der Frau vorgeführten Siebenhänder befräftigten zwar aus einem Munde die Glaubwürdigkeit der Aussagen beiber Gatten, ber Bertheibiger bes Chebandes wieß jedoch barauf bin, daß das bischöfliche Gericht die Inftruktion ber beiligen Rongregation des Konzils vom Jahre 1840 ganz außer acht gelaffen habe, und daß aus dem ärztlichen Bericht erhelle, daß Johann in Bezug auf seine Geschlechtstheile vollständig normal gebaut und ein organisches Gebrechen an ihm nicht zu entbeden sei, während Die Jungfräulichkeit der Frau nicht sicher, sondern nur wahrscheinlich sei" (a. a. D., S. 367). Durch Dekrete vom 26. Januar und 20. Juli 1878 anullirte ber Papst die Che.

Kardinal Mansella beschreibt in ausführlichster Breite (a. a. D., S. 302-338) einen "Fall" aus dem Jahre 1864:

"Am 31. Januar 1864 schlossen Cajus, 22 Jahre, und Julia, 18 Jahre, nach den Vorschriften der hl. Tridentinischen Synode die Che. Bas sich zwischen ihnen heimlich und öffentlich gutrug, läßt sich nicht besser erzählen als mit ben Worten ber Julia. Julia wurde gefragt: Wann sie nach Abschluß der Ehe Wohnung und Bett mit ihrem Gatten getheilt habe? Wie lange sie mit ihrem Manne zusammengewohnt und geschlafen habe? Db ihr Zusammenwohnen und Zusammenschlafen unterbrochen worden fei? Wie oft, wann und warum? Julia antwortete: Gleich nach Abschluß ber Che in der Pfarrkirche des hl. Augustin zog sich Cajus in sein Haus und ich in das meinige zurück. Die Che follte erft am folgenden Tage in Neapel fleischlich vollzogen werden. Um folgenden Morgen fuhren wir mit dem zweiten Gisenbahnzug dorthin: ich, er, seine Mutter, meine Eltern und eine Dienerin von mir. Während ber langen Fahrt wunderte ich mich fehr, daß mein Gatte voreingenommen ichien, ohne Anzeichen von Bartlichkeit, von Berlangen oder von verliedter Unruhe, wie es doch in solchen Fällen sein follte. In Neapel stiegen wir in einem Gafthaus ber St. Josephftrage ab. Wir blieben bann allein in einem Schlafzimmer. Er brudte mich nicht an sich (Mansella bemerkt bagu: ein Zeichen von Ralte), und ich, mude von dem verlebten Tage, legte mich auf's Bett zur Ruhe. Die ferneren Aussagen der Julia öffentlich anauführen, verbietet die Ehrbarkeit. Es genüge zu wissen, daß Cajus mehrsach versuchte die Ehe zu vollziehen. Julia fährt fort: Ich kann meinen Geisteszustand nicht beschreiben. Ich glaubte mich von ihm gehaßt. Wir blieben 14 Tage in Neapel. Trot aller Medizinen und Reibungen und allen meinen Unftrengungen, die ich auf sein Anrathen unternahm, gelang es ihm nicht, auch nur ein einziges Zeichen ber Männlichkeit hervorzurufen. Cajus versicherte, auch der Nacktheit gegenüber werde er nicht in die Lage

<sup>1</sup> Die Aussage der Julia ist in dem Mansella'schen Buch auf italies nisch wiedergegeben.

v. Soensbroech, Papfithum. II.

versetzt, den ehelichen Akt zu vollziehen. Darauf kehrten wir nach Saufe zurud, wo die Berfuche, die Che zu vollziehen, fortgefett wurden [Julia beschreibt dann noch, wie magische Runfte versucht wurden; ferner den Berlauf einer häglichen Rrantheit ihres Mannes. während welcher sie nicht mehr mit ihm zusammen schlief]. feiner Beilung begannen die Berfuche, die Ghe zu vollziehen, auf's neue, aber immer vergebens, weil die Erregung bes Gliedes nicht erfolgte. Julia bestätigt bann noch, bag mährend ihres Busammenwohnens mit Cajus diefer niemals die Che vollziehen konnte, wegen feines völligen Unvermögens fein Glied aufzurichten und ben Beischlaf auszuführen; wegen ber Schlaffheit seiner Geschlechtstheile; wegen seines Mangels an männlichen Samen und wegen feiner großen eisigen Ralte. Befragt, ob sie bei ben Bersuchen ihres Mannes, die Che zu vollziehen, in ihm ein Uebermaß von Site ober Ralte bemerkt habe, antwortete fie: ich habe keine Sige, sonbern Giseskälte bei ihm bemerkt. [Am 25. Februar 1869 erging bas Detret, daß die Che zwischen Julia und Cajus nichtig sei. Dagegen wurde Berufung beim hl. Stuhl eingelegt. Im Berlaufe der Berhandlungen wurde dann "erwiesen", daß Cajus an absolutem geschlechtlichem Unvermögen leide. Julia wurde auf's neue verhört, auf's neue mußte fie ihre gange Chegeschichte mit allen Einzelheiten erzählen. Achtundzwanzig Beugen murden über bas geschlechtliche Unvermögen des Cajus vernommen. Einige ihrer Ausfagen laffe ich folgen: Michael erzählt, er fei in ein fehr schönes Mädchen verliebt gewesen; er habe sie aber nicht besitzen wollen, so lange sie noch Jungfrau wäre. Da habe er von ihrer Mutter erfahren, sie sei jest nicht mehr Jungfrau, jest konne auch er sie besitzen. Auch das Mädchen selbst habe ihm gesagt, sie habe mit Cajus zusammen geschlafen, und da habe auch er, was er begehrte, erreicht. Als er aber dabei aus untrüglichen Zeichen bemertte, daß sie doch noch Jungfrau sei, habe er sie gefragt, wie es benn gekommen sei, daß nicht schon Cajus sie entjungfert habe. Sie habe ihm gestanden, Cajus habe brei ganze Tage lang vergebens und mit allen möglichen Schändlichkeiten versucht, fie gu entjungfern; er habe sie sogar gebissen. Dann habe sie ihn verlaffen. Sofeph berichtet eine Mittheilung bes herrn Silvio über Cajus: Ginst sei er (Silvio) mit Cajus in ein Borbell gegangen,

wo viele Freudenmädchen gewesen seien; Cajus sei ganzlich gleichgultig geblieben und theilnahmlos. Gine gleiche Ausfage macht Bingentius über einen vergeblichen Bersuch, ben Cajus mit einem andern Mädchen in einem Bordell gemacht habe, wobei ein Freund von ihm zugegen gewesen sei. Alopfins bezeugt, daß ein schönes Mädchen mit Namen Teresina, mit der er Umgang hatte, ihm erzählt habe, daß sie ohne ihre Jungfernschaft zu verlieren drei Nächte lang fich bem Cajus hingegeben habe. Alle feine Berfuche seien vergeblich gewesen und nicht ein einziges Mal habe er sich fähig erwiesen zum Beischlaf. Der Arzt Joseph bezeugt: Cajus habe ihm gefagt, fein mannliches Bermögen ftebe bei feinen Unnäherungen an Frauen in umgekehrtem Berhältniffe zu feiner Begierde. Und in der That, sein Glied war schlaff. [Dazu bemerkt Manfella: Das stimmt genau überein mit bem, was Julia ausgefagt hat, die doch die Geschlechtstheile ihres Mannes kennen mußte. Außer bem, was wir icon von ihr wiffen, hat fie noch ausgesagt: daß, wenn einmal ein Anzeichen von Erregung bes männlichen Gliedes eintrat, sie bald wieder nachließ, oder nur wenig Samen ausfloß. Karl bezeugt gleichfalls bas Unvermögen bes Cajus; er erhartet es aus einem Borkommnig in einem Bordell, wohin Cajus und ein Freund zusammen gegangen waren. Dort fei das betreffende Mädchen gegen Cajus fehr aufgebracht gewesen, weil er fie mehr als drei Stunden mit Bersuchen bei fich behalten habe, ohne Erfolg, und ihr nur fünf Franken gegeben habe. Aus all diesen Zeugnissen geht hervor, daß Cajus absolut unvermögend war und zwar wegen andauernder organischer Kälte (ex causa frigiditatis organicae perpetuae). Ein Zeichen ber natürlichen Ralte ift die unnatürliche Bildung der Geschlechtstheile, 3. B. ein zu kleines Glied; ebenso die Schlaffheit und Unfähigkeit des Gliedes sich aufzurichten, wie es bei Berlebten vorkommt, von denen Juvenal in der 10. Sathre erzählt; ober auch, wenn das Glied ein wenig sich aufrichtet, aber sogleich wieder schlaff wird" [biese Beschreibung "ber natürlichen Rälte" wird bann noch weitläufig fortgesett].

Der Direktor bes Priefterseminars zu Münfter, Bangen, giebt für ben Gheprozeß wegen Impotenz folgende Anweisung, und erläutert sie an einem thatsächlichen Fall: "So oft das geschlecht-

liche Unvermögen unheilbar erscheint, veranlasse ber Pfarrer ober Beichtvater den einen der Chegatten, daß er vor dem firchlichen Richter die Nichtigkeit der Che beantrage . . . Da aber das Geständniß desjenigen Chegatten, ber am geschlechtlichen Unvermögen leibet, zum Beweise nicht genügt, so bleibt tein anderes Beweisverfahren übrig, als die Untersuchung des Körpers, beziehungsweise der Körper. Bur Untersuchung des weiblichen Körpers werden Frauen benutt, die in Chefachen erfahren find, und zwar meiftens Sebammen. Nach der Praxis der römischen Kurie wird das zu untersuchende Weib unmittelbar vor der Untersuchung in ein laues Bad ge= schickt, benn die Erfahrung lehrt, daß die Weiber Mittel kennen, wodurch sie ihr natürliches Gefäß zusammenziehen können, so daß es enger erscheint. Bei uns (in Münfter) werben für die Untersuchung bes weiblichen Körpers gewöhnlich Aerzte verwendet. Bur Untersuchung des männlichen Körpers werden immer Aerzte benutt. Es ist Sorge zu tragen, daß die Aerzte katholisch sind. Dreierlei Beichen bes geschlechtlichen Unvermögens giebt es: Beichen, beren Vorhandensein das Unvermögen mit Sicherheit einschließt, z. B. wenn eine Erregung bes männlichen Gliedes unmöglich ift; Beichen, Die das Unvermögen moralisch gewiß machen, 3. B. wenn das männliche Glied durch die fünftlichen Mittel, die bei der Untersuchung angewandt werden, nur wenig aufgerichtet wird, und wenn zugleich aus der Untersuchung des weiblichen Gefäßes hervorgeht, daß das Weib nicht begattet worden ift. Diese Anzeichen geben aber nur moralische Gewißheit. Denn, wenn auch bas männliche Glied bei ber Körperuntersuchung durch die angewandten fünstlichen Mittel - ihre Anwendung muß wegen der Gefahr der Samensergiegung vorsichtig geschehen - nicht genügend anschwillt und sich aufrichtet, so ist diese künstliche Erregung doch etwas anderes, als die durch die Berührung eines Weibes erfolgende. Wenn bei der förperlichen Untersuchung nur zweifelhafte Anzeichen bes Unvermögens sich herausftellen, wie es meistens bei kalten Naturen ober bei ben unter bamonischen Ginflüssen Stehenden der Fall ift, so wird den Betreffenben ein breijähriger Zeitraum bewilligt, bamit sie Bersuche anstellen, den Beischlaf zu vollziehen. Nach Ablauf der drei Jahre fann bann bie Che für ungultig erflart werben, wenn beibe ichworen, daß ihnen ber Beifchlaf nie vollkommen gelungen fei und dies von

sieben ihnen nahestehenden wahrhaftigen Personen eidlich bestätigt wird. Der Pfarrer, der sich mit diesen Sachen zu besassen hat, handele sehr vorsichtig. Er achte darauf, daß die körperliche Untersschung des Weibes an einem ehrbaren Orte geschehe, und in Gegenwart einer ehrbaren Frau; Aerzte sind in solchen Dingen ost roh. Diese Auseinandersetzungen genügen für die praktische Seelssorge. Damit die Seelsorger aber besser unterrichtet werden, als dies durch theoretische Auseinandersetzungen möglich ist, lasse ich die Alten eines Prozesses solgen, der in Rom vor dem Generalvikar verhandelt worden ist, während ich dort Mitglied der heiligen Konzgregation des Konzils war:

"Die Römerin Mouffia Q. heirathete im November 1848 ben Ungelo M. Während neunmonatlichem Zujammenwohnen und Zusammenschlafen wurde die Ghe nie fleischlich vollzogen wegen bes innern und ursprünglichen geschlechtlichen Unvermögens bes Mannes. [E3 wird ein Besuch beim Nardinalvifar eingereicht zur Ginleitung ber Nichtigkeitserklärung der Che. Der Rardinalvikar bestimmt Richter, Aerzte und Hebammen zur Untersuchung. Der Monfia werden folgende Fragen vorgelegt: Gie fage aus, ob fie gleich nach Abschluß der Che sich mit dem Manne vereinigt habe, ob fie ftets mit ihm im felben Saufe gewohnt und im felben Bett gefchlafen habe. Sie fage ans, worin ber 3med ber Ghe besteht und. da dieser Zweck durch die fleischliche Beitvohnung erreicht wird, worin die fleischliche Beiwohnung besteht. Ferner berichte fie, ob fie beim Busammenschlafen mit ihrem Mann sich auch immer ihm gutwillig und in der gehörigen Körperlage hingegeben habe, um den ehe= lichen Aft zu vollziehen; sie gebe genau (praecise) an, wie ihre Rörperlage war (!). Sie berichte, ob fie gewiß sei, daß sie die Che mit ihrem Manne niemals fleischlich vollzogen habe. Ift fie darüber sicher, so berichte sie, warum die Bollziehung nicht ftattfand, indem fie erklärt, ob ihr Mann beim Berfuch der Bollziehung Samen von sich gegeben habe, und ob der Same in ihre Scheide gekommen fei ober außerhalb geblieben fei. Gie berichte, ob ihr Mann bemerkt habe, daß er die Ghe nicht vollziehe, und was er bazu gesagt habe. Sie berichte, ob ihr Mann, als er bemerkte, daß er die Ehe nicht vollziehen konnte, weil er sein Blied nicht in ihre Scheibe einführen konnte, sie gebeten habe, ihm zu helfen;

ferner, ob er jemals versucht habe, ihr Gefäß auf andere Beise ju durchbohren, um fo fich leichter Gingang zu verschaffen; und ob fie folche Sandlungen erlaubt habe. Gie berichte, ob fie Anderen vertrauliche Mittheilungen über den Nicht-Lollzug ihrer Che gemacht habe, und wem. Sie berichte, ob ihr Mann sich jemals ihr gegenüber beklagt habe, daß er sein Glied nicht in ihr Gefäß einführen fonne. Sie berichte, ob sie mit ihrem Mann in gutem Ginbernehmen gelebt habe, wann sie Abneigung gegen ihn empfunden habe. Alonfia antwortete Folgendes: Nach Abschluß ber Ghe gingen wir sofort in mein Saus; bort nahmen wir eine Mahlzeit und fuhren bann gegen Abend nach Arfoli. Bahrend ber Racht ichliefen wir in bemfelben Bett. Auch fpater habe ich immer mit meinem Mann daffelbe Bett benutt, bis ich nach Rom zurückkehrte. Ich weiß. daß der Zweck der Che ist, Rinder zu erzeugen, ich weiß auch, daß der Vollzug der Che darin besteht, daß der Mann sich fleischlich mit dem Weibe verbindet (fie erklart dann ausreichend diese Berbindung). Ich habe stets gutwillig jede Körperlage angenommen, welche mein Mann wünschte, um die Che vollziehen zu können. Ich bin gang gewiß, daß er nie die Che vollzogen hat, daß nie ein vollkommener Beischlaf stattfand. Er konnte nicht stattfinden, weil das Glied meines Mannes sich nicht aufrichten konnte. Ich kann aber versichern, daß mein Mann zuweilen durch verschiedene Reizungen Samenserguß bewirkt hat, und dann fühlte ich, daß meine Geschlechtstheile äußerlich feucht wurden. Ich kann nur sagen, daß mein Mann nicht wußte, ob sein Glied genügend eindrang ober nicht; auf seinen Borfchlag bin habe ich sein Glied unterftutt, um ben Chevollzug zu erreichen. Wie ich schon fagte, unterstütte ich, jo viel ich konnte, das Glied meines Mannes, um es gerade auf meine Geschlechtstheile zu richten; aber vergebens, benn, wie ich glaube, befaß es nicht die nöthige feste Ausdehnung. Defter durchbohrte mein Mann meine Scheide auf andere Beife, und bann fühlte ich dort, wo der harn ausfließt, einen gemiffen Reiz, niemals aber Schmerz. Ich gestattete meinem Manne, daß er so mit mir umging, da ich mich für verpflichtet hielt, ihm in Allem zu Willen zu sein. Sechs Monate nach meiner Rückfehr nach Rom, als ich frank zu Bette lag, besuchte mich mein Better n. und ergählte mir, man spreche von dem Unvermögen meines Mannes.

Ich frug ihn, was das bedeute? Er antwortete, Niemand wisse bas beffer, als ich. Ich fagte, ich wiffe nichts bavon. Da frug er mich, ob benn mein Mann wirklich mein Gefäß burchbohrt habe, ob ich Schmerz empfunden und geblutet habe? Ich verneinte. Da fagte er, meine Che fei nicht vollzogen; ich mußte es meinem Beichtvater fagen. Ich frug meinen Beichtvater bann um Rath und strengte ben Prozeß an. [Dem Manne Angelo M. werden bann im Auftrage des Kardinalvitars ähnliche Fragen vorgelegt; er giebt ähnlich obscöne Antworten: | Ohne allen Zweifel richtete fich mein Glied auf, wenn ich den Beischlaf mit meiner Frau vollziehen wollte. Das aufrechtstehende Blied führte ich in die Scheide meiner Frau ein, dabei ergoß sich in sie mein Same. Ich frug bei diesen Sandlungen meine Frau, ob sie zufrieden sei; nicht nur beklagte fie fich nicht, sondern äußerte fich sehr zufriedengestellt. [Es folgen bann mit ber Ueberschrift "im Namen bes höchsten Gottes" fünf ärztliche Butachten über den Gefundheitsguftand und die Gefchlechtsverhältnisse des Angelo M. Alle fünf Aerzte haben einzeln untersucht; fie berichten, daß es ihnen "durch Berührungen gelungen sei, bas Glied des Angelo zur halben Erregung zu bringen." Es wird das Entstehen und der Berlauf der fünstlich bewirkten Erregung auf das eingehendste beschrieben. Gin Defret ordnet dann die Untersuchung der Alousia an.] In Ausführung des Dekretes begab sich am 1. Juli 1852 um 9 Uhr Vormittags der erlauchte und hochwürdigste Herr Angelo Duaglia, Sekretär der heiligen Kongregation bes Konzils mit dem erlauchten und hochwürdigften Herrn Alonfins Jannoni in das Saus Magdalenenstraße 27, um die forperliche Untersuchung der Alohsia vorzunehmen. Dort waren die Aerzte und Hebammen ichon versammelt. Der erlauchte und hochwürdigste Berr Quaglia befahl dann der Frau Alopfia, daß fie das bereitete Bad nehme, bessen Wasser er vorher selbst untersucht hatte, und daß sie dreiviertel Stunden in dem Bade bleiben solle. 21m 93/4 begab sich die Frau Alousia mit den Hebammen in's Badezimmer, bessen Thure geschloffen wurde. Nach Berlauf einer halben Stunde und fünf Minuten tam eine Matrone heraus und bat, die Dauer bes Bades möchte abgefürzt werden wegen ber garten Gesundheit ber Alonfia. Der Richter gestattete es; Sarauf untersuchen die drei Bebammen, jede einzeln, die Alohfia. Bom "erlauchten und hoch-

würdigsten Berrn Jannoni" werden ihnen folgende Fragen vorgelegt: Welcher Unterschied besteht zwischen den Geschlechtstheilen eines Beibes in jungfräulichem Buftande und einer Nicht-Jungfrau? Sie fage aus, ob bei Alohfia diefer Unterschied bemerkbar ift? ob ein Beib, das längere Zeit hindurch feinen geschlechtlichen Umgang gehabt habe, durch Anwendung gewisser Mittel als Jungfrau erscheinen könne? Sie sage aus, was in dieser Beziehung bei Alopfia geschehen sein könne? Sie sage aus, ob sie die Alopsia für jungfräulich halte ober nicht? [Bon ben im Namen Gottes abgegebenen Antworten, die 12 Druckseiten füllen, theile ich eine mit; die übrigen find von gleicher Obscönität:] Die Geschlechtstheile ber Monfia fand ich in gang natürlichem Buftand; die Schamlippen maren geschloffen, von röthlicher Farbe. Der Eingang jur Scheibe mar fehr eng; bas häutchen unberührt. Bei einer Entjungferten ift ber Gingang der Scheide fehr erweitert." [Am 11. August 1852 wurden noch drei Aerzte über die Aussagen der Bebammen und den Zustand der Alopsia vernommen. Fragen und Antworten bewegen sich dabei im gleichen Geleise. Im September murbe die Nichtigkeit der Ghe ausgesprochen. Nur den allergeringsten Theil der von Bangen aus den Prozegatten mitgetheilten Obscönitäten habe ich hier wiedergegeben. Bei Bangen felbst (III, S. 178-232) find 54 Seiten mit ihnen angefüllt.]

Allen Cheprozessen wegen geschlechtlichen Unvermögens liegt, für ihren äußern Verlauf, eine "Instruktion der Kongregation des hl. Offiziums" [Inquisitionskongregation] zu Grunde. Diese "Instruktion" der "Statthalter Christi" lautet:

"Der Richter halte vor Augen," daß alle Untersuchungen unter Sid zu geschehen haben und der Kanzler der bischöflichen Kurie oder ein anderer Delegirter muß die Fragen und Antworten schristzlich aufzeichnen. Die Zeugen sind einzeln zu verhören und sollen mit ihrem Namen oder, wenn sie des Schreibens unkundig sind, mit einem Kreuz (+) unterzeichnen. Zuerst soll der Ehegatte vernommen werden, der den Prozeß anstrengt. Die zu stellenden Fragen sind der Willfür, Klugheit und dem Scharssinn des Richters überlassen; für seine Bequemlichkeit sollen aber die solgenden dienen, denen noch andere hinzugesügt werden können, je nachdem es im Herrn

(in Domino!) gut erscheint, um die thatsächliche Wahrheit mehr und mehr zu ersahren:

"Seit wie langer Zeit bie Brautleute fich vor ber Che gekannt haben; ob sie bie Che mit Zustimmung der Eltern freiwillig geichlossen haben; ob sie in der folgenden Nacht in demselben Hause, in demfelben Zimmer, in demfelben Bett gefchlafen haben, und den ehelichen Pflichten willig und gern sich unterzogen haben; ob der klagende Theil weiß ober vermuthet, warum sie den Beischlaf nicht vollziehen können, obwohl sie auch in den folgenden Nächten es versucht haben; ob bies wegen ju großer Enge des Beibes, oder wegen übermäßiger Größe bes männlichen Gliedes nicht möglich sei, oder wegen Schwäche, jo daß feine ober nur eine ungenugende Erregung ftattfindet; ob und welche Heilmittel sie angewandt haben und mit welchem Erfolg; wie lange fie zusammen gelebt und geschlafen haben. Darauf find die Zeugen gesondert zu vernehmen. Ges folgen für fie die gleichen Fragen.] Rach ber Zeugenvernehmung werden wenigstens zwei ber geschickteren Aerzte bes Ortes beauftragt, ben Körper bes Mannes zu untersuchen, ob er fähig ift, mit einem noch unberührten Beibe ben Beischlaf zu vollziehen; besonders ift der Argt hingugugieben, der vielleicht früher ichon Gebrechen bes Mannes geheilt hat. Es ift aber barauf zu achten, daß die Aerzte fich erlaubter und ehrbarer Mittel bedienen, und vor allem haben sie zu unterfuchen, ob die Geschlechtstheile des Mannes normal find, d. h. ob bas männliche Glied die natürliche Größe habe und ob es in einer für den Beischlaf genügenden Beise erregt werden kann; ob es an einer Rrankheit leidet und feit wann; ob feine Muskulatur ftraff und fest oder schlaff und schwächlich ift; ob die Hoden gefund und von natürlicher Größe ober ob sie frank gewesen sind und noch find; in diesem Fall sollen die Aerzte nach der Ratur der Rrankheit forschen. Dies Alles muffen fie eidlich und schriftlich bekunden."

"Auch der Körper der Frau und vor allem ihre Geschlechtstheile sollen von zwei erfahrenen und gut beleumundeten Hebammen untersucht werden, und wenn die Aerzte und die Hebammen es für gut halten, soll die zu untersuchende Frau vorher baden. Sie sollen genau die Merkzeichen der weiblichen Unversehrtheit untersuchen, ob der Hymen ganz oder theilweise verletzt, oder aber unberührt ist.

Bleibt nichtsbestoweniger das Urtheil über den körperlichen Zustand des Weibes ungewiß, so soll ihr Körper von den Aerzten selbst untersucht werden, in Anwesenheit einer Matrone von hervorragender Tugend, die vom Bischof dazu bestimmt wird. Sind all diese Ausstagen vom Bischof gesammelt, so hat er sie schleunig der hl. Kongregation einzuschiefen und ihrem Entscheidungsurtheil zu unterbreiten" (Analocta juris Pontisiei, Januar 1887, S. 58 ss.).

## XII. Fehlgeburt, Frühgeburt, Raiserschnitt.

Auch über diese medizinischen Dinge enthalten die Handbücher der Moraltheologie ausführliche Belehrung.

Der Jesuit Lehmfuhl: "Eine Fehlgeburt unmittelbar herbeisühren ist, als wirkliche Tödtung eines Menschen, niemals erslaubt. Auch wenn man mit Thomas von Aquin und vielen andern Theologen annimmt, daß der menschliche Embryo erst nach mehreren Tagen oder Bochen die unsterbliche Seele erhält, so ist die Herbeisührung der Fehlgeburt doch als antizipirter Todschlag (homicidium antieipatum) zu betrachten. Inwiesern eine mittelbare Herbeisührung der Fehlgeburt erlaubt ist, und was unter mittelbarer und unmittelbarer Herbeisührung zu verstehen sei, dars über herrscht bei den Theologen keine Uebereinstimmung."

"Unter Fehlgeburt versteht man die Entfernung der unreisen Leibesfrucht aus dem Mutterschooße, die entweder mit Absicht und künstlich, oder in Folge von Krankheit der Mutter ohne Absicht natürlich geschieht."

"Die Fehlgeburt ist zu unterscheiden von der Frühgeburt, die darin besteht, daß die Leibesfrucht zu früh, aber doch lebensfähig den Mutterschooß verläßt. Lebensfähig ist die Leibesfrucht nach 7 Monaten oder 30 Wochen von der Empfängniß an gerechnet."

"Aus wichtiger Ursache ist es ersaubt, eine Frühgeburt herbeis zuführen, wenn die Leibesfrucht lebensfähig ist. So ist es ersaubt, wenn die Mutter so eng gebaut ist, daß sie die vollständig entwickelte Leibesfrucht nicht gebären kann. Die nicht lebensfähige Leibesfrucht (Fehlgeburt) abzutreiben ist, wenn es nur mittelbar ge-

schieht und nothwendig erscheint zur Beseitigung einer schweren Arankheit der Mutter, nicht unerlaubt. Wenn nämlich die Beilung ber Krankheit einige Mittel verlangt, beren Anwendung, die unmittelbar (directe) der Krankheit wegen erfolgt, mittelbar (indirecte) eine Fehlgeburt herbeiführt. Wenn die Mutter fich in augenblicklicher Lebensgefahr befindet, die nur durch gewollte und unmittelbar veranlaßte Fehlgeburt beseitigt werden kann, so scheint dies erlaubt zu fein. Niemals aber dürfen Aerzte Die Operation vornehmen, die man Kraniotomie oder Rephalotripfie nennt, woburch das Kind im Mutterleibe getödtet wird. Will ein Arzt im auten Glauben, die Operation sei erlaubt, sie vornehmen, so ift es für den Priefter Sache der Alugheit, zu erwägen, ob er den Arzt auf die Unerlaubtheit aufmerksam machen, ober schweigend die Operation geschehen laffen foll. Unter allen Umftanden nuß aber ber Urzt bafür forgen, daß das Rind vor der Tödtung mittels eines paffenden Inftrumentes im Mutterleibe getauft wird."

"Die hl. Kongregation ber Juquisition" hat in zwei vom Karsbinal Monaco de la Valetta unterzeichneten Erlassen vom 31. Mai 1884 und vom 19. August 1889 die Kraniotomie für unerlaubt erklärt. Die gleiche Entscheidung hat schon früher das 10. Provinzialkonzil von Valtimore in Kordamerika gegeben.

"Daß die Mutter aufhören darf, die Leibesfrucht zu erhalten, wenn sie ohne eigene Lebensgefahr nicht mehr im Mutterschoß behalten werben tann, icheint sicher zu fein. Die Schwierigkeit für die Anwendung dieses Grundsates liegt barin, daß die Nicht-Erhaltung ber Leibesfrucht einen vorhergehenden Gingriff erfordert, nämlich die Durchstechung ber Membran, wodurch das Fruchtwasser zum Abfliegen und die Leibesfrucht burch die Entziehung seiner Lebensbedingungen jum Absterben und Ausscheiden gebracht wird. Dennoch scheint dies erlaubt zu fein, wenn es fich um das Leben der Mutter handelt. Allerdings hat die Leibesfrucht ein natürliches Recht auf Fortbestehen im Mutterleibe. Aber könnte dies Recht nicht durch ein früheres und gewichtigeres Recht, nämlich bas Recht der Mutter aufgehoben werden, ober könnte man nicht fagen, bie Leibesfrucht verzichte unter biefen Umftanden auf ihr Recht? Ohne Zweifel. Denn wenn es angeht, bas Berbleiben ber Leibesfrucht im Mutterleibe als eine ihr nothwendige äußere Lebensbedingung zu

bezeichnen, fo kann gefagt werden, daß die Leibesfrucht 1. auf diefe äußere Lebensbedingung ju Gunften ber Mutter verzichten fann, geradeso, wie in einem Schiffbruch Giner dem Andern eine Planke überlaffen kann, obwohl er dadurch felbst zu Grunde geht; 2. daß fie auf diese Lebensbedingung verzichtet hat, weniastens bann, wenn für sie die Gefahr, ohne Taufe zu sterben, durch die eingeleitete Fehlgeburt nicht vermehrt, sondern eher vermindert wird. Denn da die Voraussehung ift, daß die Leibesfrucht, auch ohne Fehlgeburt, mit der Mutter zusammen sterben wird, so hat das Recht, im Mutterschoße zu verbleiben, für sie keine Bedeutung mehr. Betrachtet man aber den Berbleib der Leibesfrucht im Mutterschooße als eine für die Leibesfrucht innerlich nöthige Lebensbedingung, fo ift boch mit Recht zu fagen, daß bei dem Ablassen des Fruchtwassers nicht bie Leibesfrucht felbst unmittelbar angegriffen wird, sondern daß dadurch Etwas entferut wird, worauf ebenfogut die Mutter, wie die Leibesfrucht ein Recht hat, und daß das Recht der Leibesfrucht, im Widerstreit mit dem der Mntter, weicht. Alehnlich, wie wenn die Luft in einem Raume für mich und einen Andern nicht ausreicht, ich kein Unrecht thue, wenn ich die Luft ihm wegnehme."

"Gilt dies aber auch für den Fall, daß die Mutter so eng gebaut ist, daß sie weder die vollkommen entwickelte, noch eine irgendwie lebensfähige Leibesfrucht gebären kann? Die eben aufgestellten Grundssäte auch hier anzuwenden erscheint nämlich deshalb schwierig, weil statt der Fehlgeburt der Kaiserschnitt angewendet werden kann, weil noch keine augenblickliche Lebensgefahr für die Mutter vorliegt, und weil es nicht selten vorkommt, daß eine Mutter, trotz größter Enge, doch ihr Kind lebend zur Welt bringt."

"Meine Ansicht ses spricht der Jesuit Lehmkuhl] ist: 1. die Mutter kann nicht gezwungen werden, den Kaiserschnitt sich machen zu lassen; 2. sobald fromme Aerzte erklären, ein längeres Verbleiben der Leibesfrucht im Mutterleibe sei für die Mutter lebensgefährlich, darf die Fehlgeburt eingeleitet werden."

"Zuweilen, nicht immer, sind aus unerlaubtem Umgange schwangere Mädchen vom Beichtvater zu fragen, ob sie durch Baden, starke Bewegungen ober auf andere Weise die Gefahr einer Fehlgeburt absichtlich herbeiführen."

"Berwandt mit der Frage über die Fehlgeburt ist die andere

Frage, ob es einem vergewaltigten Weibe erlaubt sei, den männlichen Samen, sofort nach dem Beischlaf, zu entsernen, oder ihn durch Einsprißen von Wasser unfruchtbar zu machen? Ich ser Jesuit Lehmkuhl] halte es für wahrscheinlich (probabile) erlaubt, da ein ungerechter Gewaltakt des Mannes gegen die Frau vorliegt, dessen Wirkungen von ihr verhindert werden dürsen" (I, 499—506).

"Die Taufe eines Rindes im Mutterleibe mittels eines Inftrumentes scheint gultig ju fein, obwohl eine Entscheidung "ber beiligen Konzilskongregation" vom 12. Juli 1794 sie als zweifelhaft hinftellt. Jede Fehlgeburt ift zu taufen. Die Pfarrer find ftreng verpflichtet, Mütter, Hebammen und Aerzte darüber zu belehren. Die geeignetste Zeit, die Mütter zu belehren ift, wenn sie bald nach ber Empfängniß zur Beichte tommen. Coll eine fruhzeitige Fehlgeburt mit dem Ei getauft werden, oder foll das Ei zuerst geöffnet und dann die Fehlgeburt getauft werden? Sicherer icheint es ju fein, bas Ei zu öffnen und bann erft bie Fehlgeburt zu taufen, ba die äußere Hulle, die den menschlichen Embryo umgiebt, nicht zu ihm gehört. Um beften geschieht die Taufe folcher Fehlgeburten, indem man das Bange in laues Wasser taucht, und, die Taufworte sprechend, unter bem Wasser die Saute auseinandertheilt. Man fasse also mit dem Daumen und Zeigefinger beider Sände die Fehlgeburt an der umhüllenden Saut an, tauche fie in laues Wasser, zerreiße die Säute, spreche die Taufformel und ziehe die Fehlgeburt wieder aus dem Wasser."

"Stirbt die Mutter vor der Geburt, ohne daß der Kaisersschnitt gemacht worden ist, oder ohne daß das Kind getaust werden konnte, so muß, um das Kind tausen zu können, der Kaiserschnitt an der todten Mutter gemacht werden; bis das geschieht, ist der Unterseib des Leichnams möglichst warm und der Mund der Leiche möglichst geschlossen zu halten. Ist kein Arzt zur Stelle, so soll jeder Andere den Kaiserschnitt machen. Ob auch der Priester selbst? Nach einem Dekret "der heiligen Kongregation vom 15. Fesbruar 1870 an die Missionare in China" scheint dies zweiselhast" (II, 56 ff.).

Ungefähr wörtlich die gleichen Ausführungen finden sich bei dem Redemptoristen Aertunß (I, 233 ff.); sie ergänzen aber die Lehmkuhlsche Darstellung in einem Punkte, der für Beurtheilung

ber wiffenschaftlichen Seite bes Ultramontanismus von Bedeutung ift: "Wann wird ber menichliche Embryo befeelt, b. h. wann erhält er die unsterbliche Seele? Gewiß scheint, daß die menschliche Seele zwischen bem 30. und 40. Tage nach ber Empfängniß bem Embryo eingegoffen wird; nach fehr mahrscheinlicher Anficht fogar ichon im Augenblicke ber Empfängniß, und diese Anficht erhält eine Bestätigung durch das Dogma von der unbeflecten Empfängniß Maria. Noch heute folgt das kanonische Recht in Bezug auf die für Berbeiführung einer Fehlgeburt zu verhängenden Strafen ber Lehre des Aristoteles, nach welcher der männliche Embryo am 40., der weibliche am 80. Tage die Seele erhalt." Aertnus fieht sich allerdings genöthigt hinzuguseten, daß diese Lehre ohne hinreichende Grundlage sei. Tropdem schreibt er auf der folgenden Seite: "die Abtreibung eines unbelebten Embryo, von bem es zweifelhaft ift, ob er männlichen ober weiblichen Geschlechtes ift, zieht vor dem 80. Tage die Rirchenftrafen nicht nach fich" (I, 236).

Auf die Frage, ob auch die Mütter, die bei sich selbst eine Fehlsgeburt herbeisühren, den Kirchenstrafen verfallen, giebt Aertnyszwei entgegengesetzte Antworten, Ja und Nein; beide sind "probabel" (I. 235).

Die ausführlichften Unterweifungen über das Berhalten "ber Landgeistlichen" (curés des campagnes) bei Fehlgeburten giebt ber Priefter und Ordensmann Debrenne in bem ichon genannten Essai sur la Théologie morale unter dem Untertitel De l'embryologie sacrée! (S. 187-273). Nach einer alle Einzelheiten berührenden Beschreibung ber Größe und Form bes Embryo am 30., 45. und 60. Tage, im 3., 4., 6., 8. und 9. Monat nach der Empfängniß (S. 210), handelt Debrenne "von ber Taufe des Embryo"; im Besentlichen fagt er das Gleiche wie der Jefuit Lehmkuhl und der Redemptorift Mertnys, er geht aber noch mehr in's Einzelne: "Niemals soll man ohne genaue Untersuchung wegwerfen, mas eine Frau, bei ber man eine Früh- oder Fehlgeburt voraussetzen darf, von sich giebt; man soll fich vergemiffern, ob nicht die Blutklumpen ben Embryo enthalten. Wie viele Fehlgeburten werden in die Aborte geworfen, deren unsterbliche Seelen Gott schauen murben, wenn fie getauft worden maren! Es ift Sache ber Pfarrer, die Bebammen über

biesen Punkt zu unterrichten" (S. 212 f.). Im Anschlusse hieran giebt Debrenne eine genaue Unterweisung, wie der Priester am Leichnam einer schwangern Frau den Kaiserschnitt vornehmen soll, um die Leibesfrucht zu tausen. Die Unterweisung beginnt: "Mit einem Rasirmesser mache man einen Einschnitt auf der Mitte des Leibes vom Nabel abwärts dis zum Schambein" u. s. w. Debrenne unterläßt auch nicht, den operirenden Priester darauf ausmersam zu machen, daß er je nach der Zeit der Schwangerschaft, "die Gebärmutter entweder gleich vorne sinden wird, oder sie aus der Tiese des kleinen Hohlraumes hinter der Blase, die er zuwor mit der Hand ausdrücken soll, hervorholen muß" (S. 250 f.).

Der Jefuit Gury (I, 385) erklart es für unerlaubt, bag ein burch einen Fehltritt schwanger gewordenes Mädchen ein Mittel einnimmt zur Abtreibung ihrer Leibesfrucht, damit ihr Ruf nicht leide, oder fie nicht von ihrem Bater getödtet werde. Dazu macht Gurys Orbensgenoffe Ballerini folgende Bemerkung: "Um erlaubter Beise die Ursache eines Todes, ober eines andern Schadens ju fegen, darf die Tödtung weder als Zwed noch als Mittel zu einem andern Zwede beabsichtigt fein, denn in beiden Fällen wäre fie direkt gewollt; man darf die Tödtung nur indirekt herbeiführen, indem man ihre Urfache nicht fest wegen der Berbindung, die sie mit dem eintretenden Tode des Unschuldigen hat, sondern nur wegen der Verbindung, die sie mit einer andern Wirkung hat, wenn auch auf gleich unmittelbare Beife, wie mit der Todeswirkung. Denn bann setzt man die Urfache mit Rücksicht auf ben erlaubten Zwed, nicht aber infofern fie zufällig mit einer andern Wirkung verbunden ift, die man zwar nicht beabsichtigen, wohl aber aus gerechter Urfache zulaffen barf" (a. a. D.)1

¹ Nach diesem Grundsat ist es leicht, fast jede Schädigung des Nächsten nur zu einer "indirekten" und somit, wegen gleichzeitiger Verfolgung einer erlaubten Absicht, zu einer erlaubten zu machen.

## XIII. "Gemissensfälle" (Casus conscientiae).

Damit der junge Priester für den Beichtstuhl hinreichend vorbereitet sei, genügt die theoretische Kenntniß der Moraltheologie nicht; sie muß ihm praktisch nahe gebracht werden. Dazu dienen die "Gewissenststle", d. h. angenommene Borkommnisse des täglichen Lebens, in denen die moraltheologischen Lehren zur Anwendung kommen. Die "Gewissensfälle" (casus conscientiae) sind die Blüthe der Kasuissti, die von ihnen ihren Namen trägt; sie spielen im moraltheologischen Unterricht die größte Rolle, und nicht nur dort. Auch später, währeste seiner ganzen Wirksamkeit, betheiligt sich der eifrige Seelsorger an regelmäßigen Zusammenstünsten benachbarter Berussgenossen, die den Zweck haben, solche "Fälle" aufzustellen, zu besprechen und zu lösen.

Aus dem verbreitetsten Buche über solche "Fälle", dem des Jesuiten Güry (Casus conscientiae, 8. Aussg., Paris 1891, 2. Bd.), theile ich eine Reihe von Fällen mit; sie enthalten die eindringlichste praktische Handhabung der bisher vorgelegten theorestischen Moral:

"Blasius beabsichtigt aus Feindschaft den Gfel des Cajus todt zu schießen. Doch ihm passiert dabei ein doppeltes Mißgeschick. Denn er trifft den Gfel nicht, wohl aber die Ruh des Titius, die hinter einer Bede verborgen mar. Es fragt fich: ift Blafius verpflichtet, für den nicht getödteten Gfel oder für die getödtete Ruh Schadensersatz zu leisten? Antwort: Blafius ift zu keinerlei Schadensersat verpflichtet. Gang gewiß nicht für den Cfel, den er ja nicht beschädigt hat, aber auch nicht für die Ruh, die er nicht schädigen wollte. Auch wenn die Ruh dem Cajus gehörte, wäre Blafius nicht zum Schabensersat verpflichtet, denn ihre Todtung war unbeabsichtigt" (I, 2). — "Abalbert beichtet: ich wollte meinen Feind Titius todten, habe aber ftatt deffen meinen Freund Cajus getöbtet. Auf der Jagd habe ich zufällig mit derselben Rugel einen Sirsch und einen Feind erschoffen, den ich zu morden beabsichtigte. Frage: Sat Adalbert gefündigt? Antwort: Im erften Falle hat Abalbert gewiß nicht gefündigt, da er den Cajus nicht tödten wollte und da er sich, wie vorausgesett wird, sorgsam verge-

wissert hatte, daß bei dem Mordversuch auf Titius Niemand Anderer Gefahr lief. Auch im zweiten Fall hat er, unter der gleichen Boraussehung, nicht gefündigt. Denn obwohl er ben Titius morben wollte, so wollte er ihn boch nicht auf ber Jagd morden" (I, 6). -"Bertina, ein frommes Dienstmädchen, wird von ihrem Dienftherrn häufig zur Unzucht versucht, aber fie widersteht ihm jedesmal. Als der Beichtvater ihr rath, ben Dienst zu verlaffen, bittet fie bleiben zu dürfen, weil sie von ihrem jetigen Herrn einen hoben Lohn erhalte und ichmer eine andere gute Stelle finden könne. Bald barauf vergewaltigt fie aber ihr Berr. Bas foll fie thun? Buerft magt fie nicht zu ichreien, um nicht ihren Dienstherrn und fich felbst in Berruf zu bringen; als fie bann aber boch schreien will, droht ber Berr, sie zu tödten. In dieser außerften Moth läßt Bertina Alles mit sich geschehen und verhält sich äußerlich rein paffiv, innerlich aber verabscheut fie die Gunde, die an ihr vollzogen wird. Bas ist über dies Alles zu sagen? Antwort: Allerdings ift der Bertina der Rath ju ertheilen die Stelle, als Gelegenheit zur Sünde, zu verlaffen, aber weil fie nicht gut eine andere Stelle finden kann, und die Gelegenheit gur Gunde doch nur eine entferntere ift, fo ift fie gum Berlaffen ber Stelle nicht verpflichtet. Nach einigen Theologen bat Berting ichwer gefündigt, weil sie nicht um hülfe schrie. Nach anderen Theologen aber, deren Bahl größer ift, brauchte fie nicht zu ichreien, weil fie fürchten konnte, ihren Ruf zu verlieren. Auch was die Todesdrohung angeht, sind die Theologen uneinig. Lacroix und viele Andere lehren aber, die Todesfurcht sei genügender Entschuldigungsgrund, besonders weil Bertina bei der Sünde sich passib verhielt" (I, 9). — "Andronicus hatte in Ersahrung gebracht, daß durch ein Gesetz eine gewisse Gelbsorte bedeutend entwerthet, dafür eine andere Geldsorte im Werthe bedeutend gehoben werden foll. Da er von der erstern Gelbsorte eine große Summe besaß, so gablte er mit ihr gunächst feine Schulben und ben erübrigenden Rest wechselte er bei einem Juden in die bald zu erhöhende Geldsorte um. Was hat der Beichtvater ihm zu fagen? Andronicus hat nicht gefündigt und ist nicht zum Ersat verpflichtet. Daß ber Jude bedeutend geschädigt worden ift, ift reiner Zufall; er moge das gleichmüthig hinnehmen als Entgeld für die vielen Betrügereien, wodurch er Undere ge-

schädigt hat" (I, 37). - "Tytirus wird Nachts ein Esel gestohlen, ber bem Diebe entläuft und auf fremben Grundftuden Schaben anrichtet. Als Eigenthümer bes Efels wird Thtirus jum Schabensersatz verurtheilt. Da Thtirus das Urtheil für ungerecht hält, entschädigt er sich heimlich durch Wegnahme von Sachen, die theils Privatleuten, theils dem Fiskus gehören. Frage: Muß man sich einem Gesetz oder einem Urtheilsspruch unterwerfen, die auf einer falschen Boraussehung beruhen? Durfte Tytirus sich in der angegebenen Beise entschädigen? Ruht bas Gesetz ober ber Urtheilsibruch auf der falichen Voraussehung einer bestimmten Schuld. fo braucht man sich ihnen nicht zu unterwerfen. Tytirus durfte sich also in der angegebenen Beise schadlos halten" (I, 44). - "Sapricins handelt mit Getreide, Bein u. f. w., die zollpflichtig find. So oft er es ungeftraft thun kann, täuscht er die Bollbeamten. Hat Sapricius gefündigt und ist er jum Schabensersat verpflichtet? Die Theologen sind uneinig über diese Frage. Nach ber Ansicht bes Sanchez und Anderer ist Sapricius wegen biefer Sache weiter nicht zu beunruhigen" (I, 54). — "Blafins freut sich über den Tob seines Bruders, weil er bann alleiniger Erbe bleibt. Blasius darf sich nicht über den Tod des Bruders freuen, wohl aber über die dem Todesfall folgende Wirkung, b. h. über die Erbschaft" (I, 70). — "Calpurnia, Mutter vieler Kinder, wünscht, daß ihr jüngstgeborener, ferner ein fünf- und neunjähriger Sohn fterben, damit sie ein besseres Leben im himmel haben; ebenso wünscht sie ihrer erwachsenen Tochter den Tod, damit sie von Gelegenheiten zur Sünde befreit werde. Sat Calpurnia hierdurch gefündigt? Nein, denn sie hat ihren Kindern etwas Besseres gewünscht und die rechte Ordnung in der Liebe nicht verlett" (I, 91). - "Damianus vermiethet sein Saus der Ratharina, die er für ehrbar hält, die aber eine Rupplerin ift. Als er davon Renntniß erhält, zweifelt er, ob er sie fernerhin in seinem Sause bulben barf. Zunächst kann Damianus die Ratharina in seinem Sause lassen bis zum Ende ber Miethszeit, ba er bei ber Bermiethung in gutem Glauben war, und da Ratharina ein Recht auf die Wohnung erlangt hat. Gereicht das Treiben der Katharina den Nachbarn nicht zum Aergerniß und ist bas vermiethete Saus nicht sonderlich geeignet die Männerwelt anzugiehen, fo kann Damianus

sein haus der Katharina auch noch weiter vermiethen, besonders wenn er keinen andern Miether findet" (I, 98). - "Renatus geht am Sonntag in die Rirche, nicht um Gott gu verehren, fondern um seine Braut zu seben. Während ber ganzen Messe ergött er seine Augen in unzüchtiger Beise am Anblick seiner Braut, berührt fich felbst unehrbar und begeht Gelbstbefledung. Nach ber Meffe veranlaßt er seine Braut burch Zeichen, an einen andern Ort mit ihm zu gehen, um ben Beischlaf mit ihr auszuüben. Renatus hat weber burch die unzüchtigen Gebanken, noch burch die unzüchtigen Blicke auf seine Braut ein Sakrileg [d. h. eine Handlung, wodurch eine Kirche entweiht wird] begangen; benn, mas die Gedanken angeht, so verlegen sie als innere Gunden die Beiligkeit des Ortes überhaupt nicht, und was die Blide betrifft, so sind sie zwar äußere Handlungen, aber als solche nicht schwer fündhaft. Auch durch die mit Zeichen kundgegebene Aufforderung, später mit ihm gu fündigen, hat Renatus nach probabeler Ansicht kein Sakrileg begangen; und durch die Selbstbefleckung ist die Rirche nicht entweiht worden, da die Selbstbefleckung geheim war" (I, 122). - "Bernhard, ein reicher Mann, ohne Kinder, gelobt, eine Kirche zu bauen, wenn er männliche Nachtommen erhielte. Der gute Mann wurde fo fehr erhört, daß er bei fich überlegte, ob er nicht ein anderes Gelöbnig machen folle, damit der Kindersegen ihn nicht zu fehr beschwere" u. f. w. (I, 138. Man beachte hier die Frivolität. - "Der Advokat Triphonius stedt gang in seinen Geschäften. Er hört zwar Sonntags die Meffe, übt aber fonft weder innerliche noch äußerliche Gottesverehrung. Auch während der Messe ist er faft mahrend ber gangen Beit mit feinen Gedanken bei ben Geichaften und giebt nur im Allgemeinen auf die Saupttheile ber Messe Acht. Auch unterhält er sich während der Messe mit einem Alienten, ohne aber die Saupttheile der Meffe unbeachtet zu laffen. Frage: Belche Urt von Ausmerksamkeit ist zum Anhören der Messe erforderlich, die innere oder nur die äußere? Was ist von Triphonius zu sagen? Antwort: Die Theologen sind uneinig. Beide Ansichten sind probabel. Deshalb fann Niemand einer ichweren Sünde beschuldigt werden, der mährend eines bedeutenden Theiles der Messe oder während der ganzen Messe sich freiwilligen Berstreuungen hingiebt, wenn er äußerlich nichts thut, wodurch die

Aufmerksamkeit auf die Saupttheile der Messe unmöglich wird. Triphonius hat nicht schwer gefündigt" (I, 149). — "Der Apotheker Lucianus wohnt häufig nicht ber ganzen Sonntagsmeffe bei. Er kommt zuweilen erst bei ber Epistel, beim Evangelium oder beim Aredo Sepistel, Evangelium und Aredo sind Theile der Messe]; zuweilen auch geht er schon wieder aus der Messe, sobald die Kommunion des Priesters [auch ein Theil der Messe] vorüber ist. An einem Festtag, als er in der Messe war, bat ihn ein Freund um die Fertigstellung einer Arznei. Um diesen Bunsch zu erfüllen ging er vor der Wandelung [Theil der Meffe] aus der Messe und kam erst zurück, als die Messe vorbei war und schon ein anderer Priefter in einer andern Meffe bis zur Wandelung getommen war, so daß Lucianus an diesem Tage zwei Theile der Meffe, von zwei verschiedenen Prieftern in zwei verschiedenen Meffen gelesen, hörte. Frage: Muß man, um dem Gebot der Kirche zu genügen, eine ganze Meffe hören? Welchen Theil der Meffe fann man verfäumen, ohne schwer zu fündigen? Bas ist über Lucianus zu sagen? Antwort: Man muß an und für sich die ganze Messe hören. Die Verfäumniß eines beträchtlichen Theiles der Meffe gilt als schwere Sunde. Welcher Theil beträchtlich ift, läßt sich nicht leicht feststellen; ein Drittel der Messe ist sicher beträchtlich. Die Beträchtlichkeit ift aber nicht fo fehr nach ber Zeithauer, als vielmehr nach dem Werth der Theile zu bemessen. Deshalb ift die Berfäumniß beider Wandelungen sicher schwer sündhaft. [Wandelung nennt man die durch die Worte des Priesters bewirkte Berwandelung des Brodes in den Leib und des Weines in das Blut Chrifti; fie besteht also aus zwei Theilen]. Lucianus hat nicht schwer gefündigt, als er erst nach der Epistel, nach dem Evangelium zur Meffe kam, wenn er nur vor der Opferung kam" (I, 150; valch. oben 171f.

"Wie viel Zeit auf die Sonntagsarbeit verwendet, genügt, um eine Todsünde auszumachen? Die Frage ist strittig; nach der gewöhnlichen und wahrscheinlichern Ansicht ist es keine Todsünde, wenn die Arbeit nicht viel über zwei Stunden ausgedehnt wird. Nach dem hl. Alsons von Liguori und vielen Anderen kann die Sonntagsarbeit bis zu  $2^{1}/_{2}$  Stunden ausgedehnt werden. Der Schneider Daniel läßt seine sechs Gesellen am Sonntag eine Stunde

arbeiten. Sündigt er dadurch schwer? Die Ansichten gehen auseinander. Biese bejahen es, weil es dasselbe ist, ob er selbst sechs Stunden lang arbeitet oder sechs seiner Gesellen je eine Stunde auf seinen Befehl arbeiten. Wahrscheinlicher aber sündigt Daniel nur leicht. Denn die Arbeiten der Einzelnen machen nicht ein Ganzes aus, und jeder Einzelne für sich begeht nur eine läßliche Sünde, also sündigt auch der Herr nur leicht, der sie nur zu einer leichten Sünde veransaßt" (I, 154).

"Theofried, ber eine Erbschaft gemacht hat, verheimlicht Summen, aus benen er Schulben bes Erblaffers nicht zu bezahlen brauchte und antwortet, über den Berbleib diefer Summen befragt, er habe ganz und gar nichts (nihil prorsus) verborgen. Ein anderes Mal, als er ein erhaltenes Darlehn ichon wieder erstattet hatte, vom Richter befragt, ob er ein folches Darlehn jemals erhalten habe, leugnet er, es erhalten zu haben. Gin drittes Mal vom Bollbeamten befragt, ob er zollpflichtige Sachen bei fich habe, antwortet er nein sobwohl er folche Sachen bei fich trug. Sat Theofried gelogen? Theofried hat nicht gelogen. Richt im ersten Fall, benn im berechtigten Ginn ber gestellten Frage verheimlichte er nichts. Seine Antwort: ich verheimliche nichts, hieß nur, ich begehe keine Ungerechtigkeit gegen die Gläubiger, denn Richter ober Gläubiger waren nur berechtigt, barüber zu fragen. Auch im zweiten Fall fundigte er nicht, benn die Frage hatte nur ben Sinn, ob er das Darlehn wieder erstattet habe. Auch im britten Fall hat Theofried, wenigstens nach probabeler Ansicht, nicht gefündigt. Denn solche Gesetze find nur Poenalgesetze. Die Antwort: ich trage nichts bei mir, bedeutet alfo: nichts, was ich felbst angeben mußte; beine [bes Bollbeamten] Sache ift es, nachzusuchen, nicht aber gu fragen. Geistlichen Berfonen ift aber anzurathen, die Bahrheit zu gestehen, damit aus ber Entdedung nicht etwa Aergerniß entsteht" (I, 180).

"Anna, die einen Ehebruch begangen hat, antwortet ihrem, sie befragenden Ehemann, das erste Mal: sie habe die Ehe nicht gebrochen; das zweite Mal, nachdem sie gebeichtet hat und loszgesprochen worden ist, antwortet sie: eines solchen Vergehens bin ich nicht schuldig; das dritte Mal antwortet sie ihrem in sie dringenzben Mann: ich habe den Chebruch nicht begangen, indem sie hinzus

benkt: einen Ehebruch, ben ich dir gestehen müßte. In diesen drei Fällen hat Anna nicht gelogen; denn im ersten Fall konnte sie sagen, sie habe die She nicht gebrochen, da die She ja noch besteht; im zweiten Fall konnte sie sagen, sie sei eines solchen Bergehens unschuldig, da nach der Beichte und Losssprechung ihr Gewissen durch den Chebruch nicht mehr beschwert war. Auch im dritten Fall konnte sie nach probabeler Ansicht den Shebruch leugnen; wie ja auch ein Angeschuldigter dem Richter, der ihn nicht rechtmäßig befragt, antworten dars: ich habe das Berbrechen nicht begangen" (I, 182. 183).

"Während einer Verfolgung hält Naroline einen Geistlichen in ihrem Hause verborgen, und antwortet den Verfolgern, die fragen, ob sich hier ein Geistlicher verberge: Nein, ich habe keinen gesehen, oder: Er war hier, aber er ist wieder fort. Naroline hat nicht gelogen; denn der Sinn ihrer Antwort war: Was fragt ihr mich; hier ist kein Priester, den ich euch zu verrathen brauchte" (I, 183. 184).

"Romaricus entwendet seinem wohlhabenden Vater 8 Mark auf einmal, und nach längerer Zeit noch 10 Mark, aber nicht auf einmal, sondern nach und nach. Das gestohlene Geld verthut er in Spiel und Trank. Hat er schwer gesündigt? Es läßt sich nicht mit Bestimmtheit sagen, daß Romaricus schwer gesündigt hat, weder das erste noch das zweite Mal. Nicht das erste Mal, denn nach der gewöhnlichen Ansicht der Theologen muß für Kinder anständiger Familien die gestohlene Summe mindestens 10 Mark bestragen, um Gegenstand einer schweren Sünde zu sein; nicht das zweite Mal, denn wenn 10 Mark auf einmal gestohlen erst eine schwere Sünde ausmachen, so muß die Summe bei wiederholten Diebstählen mindestens 15 Mark betragen" (I, 241).

"Audifax stiehlt dem Rudolf 300 Goldstücke. Andolf glaubt, sein Diener Titius habe es gethan. Es kommen verschiedene Berdachtsgründe gegen Titius hinzu; er wird angeklagt und zu lebenslänglicher Galeere verurtheilt. Audifax geht zu seinem Beichtvater
und fragt, ob er sich als den Thäter angeben, und ob er dem unschuldigen Diener den erlittenen Schaden ersehen muß? Keineswegs; es genügt, daß er den bestohlenen Kudolf heimlich entschädigt und die für seinen Diebstahl auserlegte Buße verrichtet.

Denn Audisat war nicht die Wirkursache der Verurtheilung des Dieners, sondern höchstens der Anlaß zu dieser Verurtheilung, die einzig und allein im Jrrthum des Richters ihren Grund hatte. Also braucht er den unschuldig verurtheilten Diener auch nicht zu entschädigen, denn die Ursache dieser Schäden war wiederum einzig und allein der Richter" (I, 245).

"Augustinus wird vom Richter verurtheilt, dem Antonius eine Schuld zu bezahlen, die er schon bezahlt hat. Gezwungen unterwirft er sich dem Urtheil, aber bei gegebener Gelegenheit hält er sich dem Antonius gegenüber heimlich schadlos. Durfte er das? Nach natürlichem Recht durfte er es. Auch der Urtheilsspruch des Richters steht dem nicht entgegen. Der Richter hat nämlich nicht das Recht, einem etwas zuzusprechen, worauf er kein Recht hat." — "Der Diener Markus zerbricht aus Unachtsamkeit ein kostdares Glasgefäß. Sein erzürnter Herr zieht ihm dafür den entsprechenden Theil des Lohnes ab. Markus hält sich dafür am Gute des Herrn heimlich schadlos. Markus scheint nicht getadelt werden zu können, wenn er ohne jede Schuld das Glasgefäß zersbrochen hat" (I, 248, 249).

"Ferdinand schuldet dem Aurelius 100 Dukaten. Rurz vor ber Erfüllungszeit macht Ferdinand dem Aurelius einen freundschaftlichen Besuch und verspricht, am folgenden Tage die 100 Dufaten burch einen Diener zu schicken. Aurelius, im Bertrauen auf die Chrlichkeit des Ferdinand, giebt diesem daraufhin schon jest eine Empfangsbescheinigung. Ferdinand freut sich, auf diese Beise eine Schuld von gleichfalls 100 Dukaten ausgleichen zu können, die der Bater des Aurelius seinem Bater schuldete, aber nie bezahlen wollte. Als nun Aurelius feine 100 Dukaten verlangt, verweigert Ferdinand die Zahlung, und als Aurelius ihn vor Gericht fordert, zeigt Ferdinand die Empfangsbescheinigung des Aurelius. So wird Aurelius abgewiesen und muß obendrein noch die Berichtskoften bezahlen. Durfte Ferdinand fo handeln? Durfte er ichwören, die 100 Dutaten erftattet zu haben? Muß er bem Aurelius wenigstens die Gerichtskoften ersetzen? Sa, Ferdinand burfte fo handeln. Auch durfte Ferdinand schwören, er habe die 100 Dukaten bezahlt. Denn er schwört ber Wahrheit gemäß, daß er nichts schuldig sei. Die Gerichtskoften braucht er nicht zu erstatten, benn ber Prozeß gegen ihn war ungerecht" (I, 249. 250).

"Thyrsus hat aus Haß gegen Gabinus bessen Haus in Brand gesteckt. Biele gutherzige Leute halten aber den Gabinus schadslos und bauen ihm ein besseres Haus als das alte wieder auf. Ist Thyrsus dem Gabinus gegenüber zum Schadensersatz verspslichtet? Thyrsus braucht dem Gabinus keinen Schadensersatz zu leisten, da er durch Andere schon entschädigt ist" (I, 255).

"Als Monika beim Bäcker Brot gekauft hatte, bemerkte sie zu Hause, daß das Brot schlecht und zu klein sei. Sie zeigt den Bäcker bei der Polizei an. Der Polizist nimmt sie mit zum Bäcker, dieser aber will die Monika nie gesehen haben. Was, du kennst mich nicht? Ich bin dir doch noch 80 Mark schuldig, hier ist doch beine Rechnung. Aber der Bäcker leugnet Alles. Gut, sagt der Polizist, wenn er dich gar nicht kennt, so schuld dem Bäcker gegensüber frei? Fa" (I, 256).

"Pankratius kauft in gutem Glauben eine Stute für 300 Mark, die nach wenigen Tagen ein schönes Füllen wirft. Er beshält das Füllen und verkauft die Stute mit einem Gewinn von 30 Mark. Da erfährt er, daß das Pferd gestohlen sei und dem Bernhard gehöre. Pankratius fragt seinen Beichtvater um Rath. Dieser sagt ihm, er müsse das Kaufgeld und das Füllen herausgeben und den Gigenthümer benachrichtigen. Da die Antwort ihm mißfällt, geht er zu einem andern Beichtvater, der ihm folgende richtige Antwort giebt: Sei unbesorgt; du hast mit dem Gigensthümer nichts zu thun; behalte die 300 Mark und den Gewinn von 30 Mark, behalte auch das Füllen" (I, 264).

"Jovianus hat in gutem Glauben einen gestohlenen Esel für 80 Mark gekauft; er verkauft ihn wieder für 100 Mark dem Bolybins. Bald darauf krepiert der Esel. Da stellt sich heraus, daß der wirkliche Eigenthümer des Esels Pomponius ist. Dieser verlangt nun von Jovianus den Kauspreis für den Esel zurück. Jovianus weigert sich. Auch Polybins will den Kauspreis wieder haben, da der Verkauf ungültig gewesen sei, da der Esel gestohlen war. Ist Jovianus zu irgendwelchem Schadensersatz verpslichtet?

Nach ber wahrscheinlichern Ansicht braucht Jovianus gar keinen Schabensersat zu leiften" (I, 266).

"Agathon kauft vom Diebe ein Pferd, wissend, daß es gesttohlen ist. Als der Eigenthümer sich meldet, löst er den Kaufwertrag mit dem Diebe auf und giebt diesem das Pferd zurück. Darf er das? Die Meinungen sind verschieden. Biele verneinen es nach der wahrscheinlichern Meinung; Andere bejahen es nicht unwahrscheinlich" (I, 266).

"Eligius ertappt den Cajus bei einem Diebstahl und droht ihm, er werde ihn anzeigen, wenn er ihm nicht ein 20 Markstückgebe. Cajus thut es. Darf Eligius die 20 Mark behalten, gleichwiel ob er den Cajus wirklich anzeigen wollte, oder nur so gethan hatte? Ganz gewiß, wenn er wirklich die Absicht zur Anzeige hatte, denn jeder Bürger hat das Recht, zum allgemeinen Nutzen llebelthäter anzuzeigen und solglich für den Berzicht auf dieses Recht ein Entgeld anzunehmen. Auch wenn Eligius nur vorzegegeben hat, den Cajus anzuzeigen, so darf er nach der wahrscheinzlichern Meinung (prodabilius) das Geld behalten. Denn er hatte das Recht zur Anzeige; dieses Rechtes, das einen abschätzen Geldwerth besitzt, hat er sich begeben" I, 274).

"Curtius reicht dem Didnuns, mit der Absicht ihn zu tödten, einen Gifttrank. Der anwesende Julius entreißt im Scherz den Becher dem Didnuns, trinkt ihn und stirdt. Ist Curtius verpslichtet, der Familie des Julius irgendwelchen Schaden zu ersehen, Curtius braucht nichts zu ersehen, wenn er den Julius vom Trinken nicht abhalten konnte, ohne sich selbst zu verrathen. Denn er wollte ja den Tod des Julius nicht, der also rein zufällig eingetreten ist. Julius hat sich selbst getödtet, indem er das nicht für ihn bestimmte Gift trank" (I, 281).

"Lupianus will seinem Feinde Shlvanus Schaben zufügen; er sieht das Kalb des Shlvanus und seuert auf dasselbe einen Schuß; aber statt des Kalbes trisst er den Ochsen des Martialis, der hinter einer Hede lag. Lupianus braucht für den getödteten Ochsen nichts zu ersetzen, weil er ihn nicht tödten wollte, sondern das Kalb des Shlvanus. Auch wenn der Ochse dem Sylvanus gehört hätte, so hätte er den Schaden nicht zu ersetzen brauchen:

denn es wäre immer wahr geblieben, daß er diese Beschädigung nicht gewollt und nicht vorausgesehen hatte" (I, 282).

"Caftor befiehlt seinem Diener, eine bestimmte Summe bem Jakob zu stehlen. Der Diener stiehlt aber eine größere Summe und behält den lleberschuß für sich. Castor braucht für den dem Jakob zugefügten größern Schaden nicht aufzukommen. Ein anderes Mal besiehlt Castor seinem Diener den Garten des Paulus zu verwüsten. Aus Versehen verwüstet der Diener den benachbarten Garten des Johannes. Auch in diesem Falle braucht Castor nichts zu ersießen" (I, 286).

"Linus hat den Titus beauftragt, auf dem Landgute des Balduin Früchte zu stehlen. Titius wird aber von den Dienern des Balduin beim Stehlen überrascht, durchgeprügelt, seines Geldes beraubt und fällt auf der Flucht in eine Grube, wobei er sich einen Urm bricht. Linus braucht dem Titus diese erlittenen Schäden nicht zu ersetzen" (I, 287).

"Als Rifax den Laden des Basilius offen und ohne Aussicht sah, sagte er dem Lucius: Wenn du jest Etwas aus dem Laden stehlen würdest, sähe es Niemand. Lucius stiehlt darauf. Ist Rifax dem Basilius zum Schadensersah verpflichtet, wenn Lucius den Schaden nicht ersest? Nach der wahrscheinlichern Meinung nicht, weil er nicht die Ursache, sondern nur die Veranlassum Schaden war" (I, 289).

"In einem Rechtsstreit zwischen Philetus und Rusus entscheiden die Richter, fünf an der Zahl, von Philetus bestochen, unsgerechter Beise gegen Rusus. Sind die Richter zum Schadenserschen Besenschen Besenschen Besenschen Besenschen Besenschen Besenschen so sind sie alle zum Schadensersatz verpflichtet; denn dann stellt ihre Handlung ein einheitliches Ganzes dar, und es läßt sich zwischen denen, die zuerst und denen, die zuletzt abstimmen, kein Unterschied machen. Haben sie ihre Bota aber öffentelich abgegeben, so sind die zwei Richter, die an setzer Stelle ihr Botum abgegeben haben, nach der wahrscheinlichen Meinung (probabiliter) zu keinem Schadensersatz verpflichtet, weil, als sie ihre Stimmen abgaben, das Unrecht gegen Ausus durch die drei früher abgegebenen Bota ihrer Kollegen schon geschehen war" (I, 290).

"Patricius sieht nach bem Verlust seines Vermögens keinen

andern Weg, seine großen Schulben loszuwerben, als Rapuziner zu werden, das Armuthsgelübde abzulegen und durch Gebet feine Schulden abzugahlen. Rann ein mit Schulden Belafteter erlaubter und gültiger Beife (licite et valide) in einen Orben treten und bort Profeg ablegen? Wird er burch ben Gintritt in den Orden bon feinen Schulden befreit? Rann und muß der Orbensmann, wenn er im Orbensstand Etwas erwirbt, dies zur Tilgung feiner Schulben verwenden? Rann und muß er, wenn er im Orben ein Legat erbt, damit seine Schulden bezahlen? Antwort: Jemand, ber burch Berschwendung eine fehr große Schuldenlaft hat, barf unter ichwerer Sunde nicht in einen Orden treten. Thut er es aber, so ift seine Profegablegung (Gelübdeablegung) bennoch gultig. Dies Rirchengesetz bezieht sich aber nicht auf biejenigen, bie, ohne ichwere Sünde, Schulben machten, benn es fpricht nur von Berichwendern und folden, die gerichtliche Rechenschaft abzulegen haben. Auch in anderen Fällen, wenn 3. B. ber Schuldner, falls er in ber Welt bliebe, in fürzerer Beit, g. B. innerhalb eines ober zweier Jahre, feine Schulden tilgen könnte, darf er erlaubter Weise nicht in einen Orben treten. Boge fich aber bie Schuldentilgung noch lange bin, und wäre sie mit großen Schwierigkeiten verbunden, so burfte er in einen Orben treten. Der Gintritt in einen Orben befreit nicht an und für sich und unmittelbar von den Schulden, aber mittelbar, indem er nämlich dem Gintretenden die Mittel benimmt, die Schulben zu tilgen. Denn mit Ausnahme ber eben erwähnten vom tanonischen Recht ausgenommenen Fälle ift es dem Schuldner erlaubt, in einen Orben ju treten, wenigstens bann, wenn er nicht leicht und ichnell feine Schulden tilgen fann; burch ben Gintritt in ben Orden wird er alfo von ber Pflicht, die Schulben ju bezahlen, befreit. Denn bas Naturgeset fbag Jemand feine Schulden bezahlen muß gilt nicht mehr, wenn ber Schuldner es nur erfüllen kann unter Aufgabe seiner Freiheit sin einen Orben einzutreten] und unter Gefahr [wegen bes Micht-Gintretens in ben Orben] sein ewiges Seelenheil zu verlieren. Der Schuldner braucht unter folden Nachtheilen auf die Bollkommenheit bes Orbenftandes nicht zu verzichten. Der in ben Orben eingetretene Schuldner foll, wenn er es leicht kann, und wenn ber Ordensobere es erlaubt,

seinen Arbeitsverdienst zur Abtragung seiner Schulden verwenden. Der Ordensobere ist aber keines wegs verpflichtet, ihm diese Erlaubniß zu geben. Fließt das Legat ihm zu, nachdem er die Proseß (die Gelübde) abgelegt hat, so kann der Schuldner seine Schulden nicht damit bezahlen, weil er nach der Proseß-ablegung unfähig geworden ist, Eigenthum zu erwerben, und weil nach dem Erundsat: was der Mönch erwirdt, erwirdt das Kloster, das Kloster Eigenthümer des Legats geworden ist" (1, 312).

"Jakob ermordet den Markus, der seine Familie durch Berschwendung und Trunk an den Bettelstab bringt. Sein Beichtvater verpslichtet ihn, der Familie des Markus Schadensersatz zu leisten. Jakob antwortet, er habe durch die Ermordung des Markus dessen Familie keineswegs geschädigt, vielmehr ihr eine Wohlthat erwiesen. Ist Jakob der Familie des Markus gegenüber wirklich zu Schadensersatz verpslichtet? Nein, denn Jakob hat durch die Ermordung des Markus dessen Familie keinen Schaden zugefügt, vielmehr die weitere Verschlenderung des Familienvermögens verhindert" (I, 317).

"Ubaldus ohrfeigt den Sabianus; dieser fordert den Ubaldus. Ubaldus fällt im Duell und hinterläßt Weib und Kinder in der Noth. Muß Sabianus der Familie des getödteten Ubaldus Schadensersatz leisten? Nein, denn wer ein Duell veranlaßt oder annimmt, giebt dem Gegner die Bollmacht, Alles gegen ihn zu thun, und erläßt ihm somit auch die Schadensersatzpflicht im Falle des Todes" (I, 318).

"Silvia ift von Lupinus vergewaltigt worden. Nach einigen Monaten geht sie zu Lupinus, behauptet fälschlich, sie sei schwanger und fordert von Lupinus für den Verlust der Jungsernschaft 2000 Mark; sonst werde sie ihn verklagen und seine Schandthat offenbar machen. Lupinus giebt ihr das Geld. Darf Silvia das Geld behalten? Wegen des Verlustes der Jungsernschaft darf Silvia nichts von dem Gelde behalten, denn dieser Verlust ist nicht einschäftdar; auch wegen der fälschlich behaupteten Schwangerschaft kann sie nichts behalten. Wohl aber kann sie einen Theil des Geldes behalten wegen des Verzichtes auf ihr Recht, den Lupinus anzuseigen. Silvia hatte nämlich das Recht, den Lupinus anzuschwärzen (diffamare), also konnte sie von ihm für den Verzicht auf dieses Recht etwas sordern. Auch wenn Silvia gar nicht die

Absicht gehabt hätte, den Lupinus wirklich anzuschwärzen, sondern durch die Drohung nur Geld erlangen wollte, kann sie von dem Gelde behalten. Denn solche List ist nicht ungerecht, da sie gerechter Weise drohen konnte, ob sie nun die Absicht hatte, die Drohung auszussühren oder nicht. Denn nicht jede List ist schlecht. Es gibt auch eine gute List, die eher Geschicklichkeit als Betrug genannt zu werden verdient, nämlich wenn man eines erlaubten Ruzens wegen etwas Anderes thut und etwas Anderes beabsichtigt" (I, 318).

"Rosalia, seit fünf Jahren verheirathet, kinderlos, glaubt, daß es kaum mehr möglich sei, daß sie von ihrem Manne Crispinus Rinder bekomme. So giebt fie fich, fast zu gleicher Zeit, zwei Liebhabern hin. Sie wird schwanger und weiß nicht von wem. Bald darauf bekommt fie auch noch zwei Sohne von ihrem Manne. Diefer ftirbt bann, und fein Bermögen fällt feinen Sohnen und bem illegitimen Rinde zu. Ift ber Chebrecher zum Schabensersat verpflichtet, im Zweifel, ob das Kind von ihm oder von dem rechtmäßigen Gatten ist? Nach der wahrscheinlichern Ansicht (probabilius) ist der Chebrecher zu nichts verpflichtet, da es ja nicht feststeht, ob das Rind von ihm ift. Nach der gewöhnlichen Unsicht find die beiden Ehebrecher jum Schadensersatz verpflichtet, weil der von ihnen zugefügte Schaden gewiß, und nur ungewiß ift, wer von ihnen ihn zugefügt hat. Nach dem heiligen Alfons von Liguori aber [beffen Ansichten man, nach ber Entscheidung Roms, in allen Punkten ruhigen Gewissens befolgen kann] kann auch in diesem Fall keine Berpflichtung auferlegt werden. Da übrigens Crispinus zwei Sohne gezeugt hat, so fann auch der erste von ihm fein" (I, 321).

"Drusilla gebiert aus ihrem ehebrecherischen Umgang mit Drusus ein Kind, das Drusus heimlich in's Findelhaus bringen läßt. Obwohl er vermögend ist, will Drusus dem Findelhaus für die Auferziehung des Kindes doch keinen Schadensersatz gewähren. Sind diesenigen, die uneheliche Kinder aussetzen, damit sie im Findelshaus auferzogen werden, diesem zu etwas verpflichtet? Die wahrscheinlichere Ansicht (prodabilius) bejaht diese Frage. Der hl. Alfons von Liguori aber hält die entgegengesetzte Ansicht nicht nurs für wahrscheinlich, sondern für wahrscheinlicher" (I, 323).

"Forbinus verkauft dem Gibertus ein Grundstück für 30000

Mark. Um aber die hohe Verkaufssteuer zu mindern, beschließen sie, nur 20000 Mark als Raufpreis in dem Kausvertrage anzugeben. Der Notax, der den Kausvertrag aussertigt, weiß von der Sache, läßt sie aber geschehen. Haben die Beiden schwer gegen die Gerechtigkeit gesündigt? Es giebt darüber drei Ansichten: die erste bejaht die Frage, denn es sei stets Betrug und Lüge, den wirklichen Kauspreis zu verheimlichen. Die zweite Ansicht stellt die Verpslichtung auf, nicht sowohl den gezahlten Kauspreis, als vielmehr den innern Werth der Sache anzugeben. Die dritte und wahrscheinlichere Ansicht befreit die Vertragschließenden von jeder Verpslichtung, den wahren Werth der Sache anzugeben. War der Notar, der den Betrug kannte und dazu schwieg, zum Schadensersatz gegen den Staat verpslichtet? Nein. Was aber, wenn der Notar den Verstragschließenden dies Mittel angerathen hätte? Eine Ansicht hält ihn zum Schadensersatz sür verpslichtet, eine andere nicht" (I, 326).

"Marius fagt zum Antonius: Ich will bich von beinem Keinde Titius befreien, wenn du mir 100 Mark versprichst; 50 giebst du mir jest und die übrigen, wenn ich den Titius getodtet habe. Antonius stimmt zu, und Marius tödtet, nach Empfang der 50 Mark den Titius. Darf Marius das erhaltene Geld behalten und das übrige einfordern? Muß Antonius dem Marius das versprochene Geld auszahlen? Nach der wahrscheinlichen Meinung (probabiliter) kann Marius behalten, mas ihm, auf Grund bes Bertrages, versprochen worden ift. Denn, obwohl der ursprüngliche Bertrag wegen seines unsittlichen Inhaltes ungültig und innerlich schlecht war, so ift nach der Erfüllung [nach dem Mord] ein neuer Bertrag ftillschweigend entstanden, beffen Natur erfordert, bag, fo oft der eine Theil das Seinige erfüllt hat, auch der andere verpflichtet ist, das Seinige zu erfüllen, wenn er es erlaubter Weise fann. Denn wenn auch eine an sich schlechte Sandlung keiner Belohnung werth ist, so verdient sie doch eine Belohnung, insofern sie für den, der sie vollbringt, mit Arbeit, Gefahr und Schimpf verbunden ift. Nach Vollendung der schlechten That ift es also keine Sünde mehr, wenn der Theil, der eine Belohnung für fie verfprochen hat, dies Versprechen erfüllt. Alfo kann Marius mahrscheinlich (probabiliter) das schon empfangene Geld behalten und den versprochenen Rest einfordern. Antonius aber braucht den versprochenen Rest nicht auszuzahlen, denn da Marius auf diesen Rest nur ein wahrscheinliches Recht hat, so steht für Antonius die Berpflichtung der Auszahlung dieses Restes nicht sest. So kann jeder von Beiden auf die für ihn sprechende Wahrscheinlichkeit pochen: Marius bei der Forderung, Antonius bei der Weigerung" (I, 329).

"Armelina, von Loelius mit Geld beschenkt und zur Sünde versucht, weigert ihre Zustimmung, behält aber das Geld. Darf sie das? Sie darf es; sie ist aber dahin zu bringen, das Geld zum Ausschmücken von Kirchen oder für die Armen zu verwenden." (I, 330).

"Narcissus seiht von Gordianus Geld zu 5 % jählich. Nach einem Jahre sagt Narcissus: Von jett an gebe ich dir nur 4 %; bist du nicht damit zusrieden, so zahle ich das ganze Darlehn zusück. Er hatte aber in Wirklichkeit gar nicht die Absicht, es zurückzuzahlen, da er das Geld brauchte. Gordianus, der die List nicht bemerkte, willigt ein. Ist Narcissus verpslichtet 5 % zu zahlen, wie ursprünglich ausbedungen war? Wenn Narcissus in der Lage ist, das Darlehn zurückzuzahlen, so thut er dem Gordianus kein Unrecht [durch die List und braucht die 5 % nicht weiter zu zahlen, denn er cedirt ja sein Necht, das Ganze zurückzuerstatten, und nach der Zurückerstattung empfängt Gordianus vielleicht nicht mehr so viel [an Zinsen]. Die angewandte List ist also nicht ungerecht, da Narcissus das Necht hat, den Vertrag zu lösen" (I, 336).

"Friedrich bestimmt für Rosa ein Legat von 1000 Mark, wenn sie heiratet. Rosa wird aber nach dem Tode des Friedrich Nonne. Darf sie das Legat annehmen? Ja, denn der Erblasser hatte offensbar die Absicht, ihr die Möglichkeit zu verschaffen, in einen ehrzbaren Stand zu treten, damit sie den Gesahren für Leib und Seese entzogen werde. Außerdem ist der Ordensstand thatsächlich ein Stand geistlicher Ehe, und wenn der Erblasser ihn hätte ausschließen wollen, so wäre das gleichbedeutend mit der Stipulirung einer unssittlichen Bedingung, die als nicht gemacht zu betrachten wäre" (I, 339).

"Der sterbende Privatus sagt seiner Dienerin Belina, sie fönne sich nach seinem Tobe eine bestimmte Dose mit 100 Golbstücken nehmen. Die Erben lassen aber, sobald Brivatus gestorben ist, und

noch ehe Belina die Dose nehmen kann, alle Sachen gerichtlich verssiegeln. Belina erhebt vergeblich Einspruch, und so hält sie sich heimlicher Weise an der Erbschaft schadlos. Durfte sie das? Fa" (I, 350),

"Golbinus giebt auf bem Sterbebett seiner Frau Monika 100 Golbstücke und verspricht ihr für den Fall seines Todes noch 300. Nach dem Tode ihres Mannes handelt Monika diesem Versprechen gemäß. Der Universalerbe Pontius läßt sie aber vor den Richter sordern, damit sie schwöre, daß sie vom Vermögen des Verstorbenen, nichts bekommen habe. Kann sie diesen Schwur leisten? Ja, denn mit dem Tode des Mannes gehörte das ihr versprochene Geld nicht mehr zu den Sachen des Verstorbenen, sondern war ihr Eigenthum; also hat sie nichts vom Vermögen des Verstorbenen erhalten, sondern von ihrem eigenen, also kann sie auch den Eid leisten" (I, 351).

"Gennadius hat seinem Bruder Heinrich 1000 Mark für zwei Jahre geliehen. Nach einem Jahr wird Gennadius schwer krank, und Heinrich bittet ihn, ihm die Schuld zu erlassen. Gennadius willigt ein. Nach dem Tode des Gennadius findet sein Sohn den Brief, worin Heinrich dem Gennadius für die auf zwei Jahre geliehenen 1000 Mark dankt, und er fordert auf diesen Brief hin nach Ablauf der zwei Jahre die 1000 Mark zurück. Heinrich weigert sich zu zahlen, auf Grund des Nachlasses der Schuld durch Gennadius, weil er aber diesen Nachlass nicht beweisen kann, wird er vom Richter zur Zahlung verurtheilt. Ist Heinrich zur Zahlung verpflichtet, und kann er, zur Zahlung verurtheilt, sich heimlich schadlos halten? Vor dem Urtheilsspruch des Richters ist Heinrich zur Zahlung nicht verpflichtet; nach dem Urtheilsspruch nunß er sich ihm unterwersen, kann sich aber heimlich schadlos halten" (I, 353).

"Sabas setzt, mit Umgehung seines Bruders Potamius, den Placidus als Erben ein, stirbt aber, ehe das Testament sertig ist, und so wird Potamius Intestaterbe. Der enttäuschte Placidus behält, um sich schadlos zu halten, ein ihm von Sabas einst gegebenes Darlehn in der Höhe von 1000 Mark. Darf er das? Ja" (I, 358).

"Bulpinus hat zwei Töchter, die er gerne gut versorgen möchte.

Was thut er? In ber Nähe wohnt die reiche, unverheirathete Euphemia. Bulpinus macht durch unheimlichen, nächtlichen Lärm, den er selbst erregt, die alte Dame glauben, ihr Haus sei von Gespenstern heimgesucht. Als Euphemia ganz und gar verängstigt ist, besucht er sie und erreicht leicht von ihr, daß sie ihr behertes Haus verläßt und zu ihm zieht. Er behandelt sie gut, und zum Dant dafür hinterläßt sie seinen Töchtern ihr Vermögen. Müssen Bulpinus oder seine Töchter die Erbschaft herausgeben? Nein, auch dann nicht, wenn statt der Töchter Vulpinus selbst zum Erben einzgesett worden wäre; denn Bulpinus mit der von ihm erregten Gespenstersucht war nicht die Ursache des Testaments, sondern nur der Anlaß" (I, 360).

"Calepodius bestimmt ein Legat von 1000 Mark als Aussteuer für ein Waisenmädchen, das vom Pfarrer bestimmt werden soll. Der Pfarrer aber wählt ein Mädchen aus, das noch beide Eltern hat, die aber arm und alt sind. Ist das erlaubt? Der Pfarrer scheint nicht getadelt werden zu können, denn obwohl das Mädchen nicht sormell Waise ist, so ist sie doch in einem gleichwerthigen Zustande" (I, 370).

"Hektor, der Testamentserbe des Matthäus, weiß durch glaubwürdige Zeugen oder auch aus einer schriftlichen Aufzeichnung des Matthäus, daß er einige profane Legate auszahlen soll. Er thut es nicht. Ist er dazu verpsichtet? Wahrscheinlich (probabiliter) ist er zur Auszahlung von profanen Legaten, deren Festsehung der gesetzlichen Formen entbehrt, nicht verpslichtet; er kann sie als nicht existirend betrachten" (I, 372).

"Barberinus ift von seinem Onkel Gordianus zum Universalerben eingesetzt worden unter der Bedingung, daß er sich noch im lausenden Jahre verheirathe, aber nicht mit Julia, die er liedt. Was thut Barberinus, um sowohl die Erbschaft zu erlangen, als auch Julia heirathen zu können? Er heirathet rasch eine 70 jährige, schwer kranke Frau und nach ihrem baldigen Tode vermählt er sich mit der jungen Julia. Die natürlichen Erben des Gordianus sechten nun die Erbschaft an, weil die Erbantrittsbedingung nicht innegehalten worden sei. Darf Barberinus die Erbschaft behalten? Mit gutem Gewissen (eum bona pace) darf sich Barberinus am

Besitz seiner geliebten Gattin und ber nicht minder geliebten Erbsichaft ersreuen" (I, 375).

"Gertrud, ein frommes Weib, muß wegen Schulben ihre Sachen versteigern lassen. Es kommt die Reihe an ein ganz minderwerthiges Muttergottesbild. Gertrud bittet, das Bild nicht zu verfteigern, fie verehre es besonders, es bewirke Bunder u. s. w. Es hilft ihr nichts. Da verfällt der Priefter Laurianus auf ein Auskunftsmittel. Er ftellt sich vor das Bild, betrachtet es aufmerksam, reinigt es, bewundert es u. f. w. Dadurch veranlagt er die Räufer, den Preis bes Bilbes zu steigern, im Glauben, es handle sich um ein kostbares Bild. Das Bild bringt schließlich mehr ein, als alle übrigen Sachen zusammen. Jest hört ber Priefter Laurianus auf mit seinen Runftgriffen und ruft aus: die seligste Jungfrau habe ein neues Bunder gethan und ihre Berächter mit einer schweren Geldbuffe gestraft; durch ein geringwerthiges Abbild von ihr habe sie alle Schulben einer frommen Berehrerin getilgt. Sat der Priefter Laurianus unrecht gehandelt, und muß er die Räufer ichadlos halten? Er ift von aller Ungerechtigkeit frei zu sprechen" (I, 416).

"Bertulf liegt mit Paulinus im Streit über den Besitz einer Wiese; sie einigen sich schließlich dahin, daß Bertulf die Wiese haben und dafür dem Paulinus 1000 Mark zahlen soll. Da sindet Bertulf, als er das Geld schon erhalten hat, ein Schriftstück, aus dem hervorgeht, daß die Wiese von seinem Großvater an den Bater des Paulinus vertauft worden sei, daß sie mithin dem Paulinus gehöre. Bertulf vernichtet das Schriftstück und behält das Geld. Darf er das? Ja" [1, 420).

"Zwei Brüber, Peter und Paul, besitzen ein streitiges Recht auf das Haus des Markus. Petrus geht einen Bertrag mit Markus ein, wonach er für 500 Mark sich aller Rechte auf das Haus des Markus begiebt. Da stirbt Paulus, und Petrus, als seine Bruder, beerbt ihn. Sosort beginnt nun Petrus gegen Markus einen Prozeß über das Haus des Markus und gewinnt ihn. Darf Petrus das Haus behalten? Ja, denn durch den Bertrag hatte Petrus nur Berzicht geleistet auf das Recht, was er selbst damals an das Haus hatte, aber nicht auf ein Recht, das er später als Erbe seines Bruders etwa erlangen würde" (I, 420).

"Lukas und Sylvius treiben das Würfelspiel, theils um

Gebete, die der Verlierer für den Gewinner verrichten muß, theils um Geld. Durch große Unachtsamkeit verrechnet sich Sylvius beim Zusammenrechnen der Punkte und verliert dadurch viel Geld an Lukas. Lukas hat die Rechensehler des Sylvius wohl bemerkt, aber dazu geschwiegen. Ist es erlaubt, um Gebete zu spielen? Hat Lukas unrecht gehandelt, und nuß er dem Sylvius das Geld zurückzeben? Um Gebete zu spielen ift gewiß erlaubt. Lukas hat keineszwegs unrecht gehandelt und kann das Geld ruhig behalten, dessen Verlusk Sylvius sich selbst zuzuschen Perlusk Sylvius sich selbst zuzuschen hat" (I, 450).

"Der Bauer Martin spielt mit Bernhard Karten um seinen Esel. Martin hält seine Karten unvorsichtig, und Bernhard schaut ihm verstohlener Weise in die Karten. So verliert Martin seinen Esel. It Bernhard verpflichtet, den Esel zurückzugeben? Nein, wenn er durch die Unvorsichtigkeit des Gegners dessen Karten sehen konnte, und nicht etwa die Karten absichtlich äußerlich kenntlich gemacht hatte. Auch wenn der Spieler die Karten des Gegners aus zufälligen Zeichen, die aber nicht von ihm gemacht sind, kennt, ist er nicht zur Herausgabe des Gewinnes verpflichtet. So lehrt auch der heilige Alfons von Lignori" (1, 451).

"Albinus wird zum Spielen aufgesorbert, hört aber zufällig, daß seine Mitspieler unter sich verabreden, ihn zuerst 100 Goldstücke gewinnen zu lassen, um ihm dann um so mehr Geld abzusehmen. Er macht sich diesen Plan zu Nugen, läßt sich den Gewinn von 100 Goldstücken gefallen und, sobald er sie hat, geht er fort. Hat er unrecht gehandelt? Keineswegs, und mit Bergnügen ergreise ich ses spricht der Jesuit Gürn Partei für diesen schlauen jungen Mann" (I, 452).

"Ein Notar räth zwei Klienten, die Kaufsumme für ein Grundstück geringer anzugeben, als sie in Wirklichkeit ist, um an der Stempelsteuer zu sparen; er sündigt dadurch nicht" (II, 11).

"Ein Ordensmann kann auch vor der Profegablegung (Gestübbeablegung) über ihm später zufallende Güter nicht bestimmen zu Gunsten einer weltlichen Person, wohl aber zu Gunsten eines Klosters. Auch nach der Profession kann er eine Erbschaft ansnehmen und sie seinem Kloster zuwenden" (II, 50).

"Die weltlichen Gesetze sind für Ordensleute gleichgültig; es kommt also wenig darauf an, ob die weltlichen Gesetze den Ordens-

stand [in seiner kirchenrechtlichen Stellung] anerkennen ober nicht. Die Verpflichtungen des Kirchenrechts bestehen unabhängig von dem weltlichen Geset, d. h. wenn das weltliche Gesetz dem kanv-nischen Recht im Wege steht, so hat das weltliche Gesetz zu weichen" (II, 51).

"Der Priester Titian erhält von einer frommen Dame ein Goldstück, damit er am nächsten Sonnabend am Altar der Jungfrau Maria eine Messe für sie lese; er nuß aber am gleichen Tage auch eine Messe für einen kürzlich Verstorbenen lesen. Er geht deshalb zu dem Priester Tiburtius und bittet diesen, nach seiner Meinung gratis am Sonnabend eine Messe zu lesen, er wolle ihm gelegentlich denselben Dienst erweisen. Tidurtius verspricht es; so erfüllt Titian die zwei Verpslichtungen und kann zugleich das Goldstück behalten. Hat er recht gehandelt? Nach der wahrscheinlicheren Ansicht, ja" (II, 157).

"Dorothea wird in der Beichte vom Beichtvater gefragt, ob fie, wie gewöhnlich, zur Kommunion [Abendmahl] gegangen sei; sie bejaht, obwohl sie nicht gegangen ist; auf die Frage, ob sie wieder eine beftimmte lägliche Sünde begangen habe, antwortet fie mit Mein, obwohl sie sie begangen hat; endlich, bei Gelegenheit einer Generalbeichte feine Generalbeichte nennt man eine Beichte, in ber mehrere frühere Beichten nochmals wiederholt werden fragt sie der Beichtvater, ob sie eine gewisse Unzuchtsfünde begangen habe; weil fie diese Sunde ichon in einer früheren Beichte bekannt hatte, verneint sie jetzt rundweg, sie begangen zu haben. Hat Dorothea burch diese Unwahrheiten unwürdig gebeichtet? Rein; die beiden Unwahrheiten über den Nicht-Empfang der Kommunion und das Nicht-Begehen der läglichen Gunde waren nur lägliche Sunden; das Berneinen der begangenen Unzuchtsfünde war aber überhaupt feine Gunde, da fie biefe Gunde ichon gebeichtet hatte und beshalb sagen durfte: ich habe diese Sünde nicht begangen, indem sie dabei dachte: so daß ich sie beichten müßte" (II, 193).

"Beronika beichtet zuweilen gegen den Willen ihres Beichtvaters bei anderen Beichtvätern, verheimlicht dies aber sorgfältig, indem sie fagt, sie sei seit 14 Tagen nicht mehr zur Beichte gekommen, obwohl sie in der Zwischenzeit bei einem andern Beichtvater gebeichtet hat. Ja, als ihr Beichtvater, der etwas von der Sache wittert, sie fragt, ob sie bei einem andern gebeichtet habe, verneint sie es unter Mentalrestriktion. Hat Veronika gelogen, oder durch Verstellung schwer gesündigt? Sie hat weder gelogen noch überhaupt gesündigt" (II, 194).

"Als Aegidius wahrnimmt, daß seine unverheirathete Schwester schwanger ist, schlägt er sie so, daß sie eine Fehlgeburt macht. Was soll er in der Beichte sagen? Da der Beichtvater seine Schwester gut kennt, und so ihre Schande erführe, kann Aegidius die Sünden getrennt bekennen: er habe seine Schwester geschlagen, und er habe die Fehlgeburt eines Weibes veranlaßt. Denn nach einer wahrscheinlichen Meinung (probabiliter) hat Aegidius durch den Tod des Kindes seiner Schwester, das nur im dritten Seitengrade mit ihm verwandt ist, nicht in besonders hervorzuhebender Weise die Tugend der Pietät verleht: infans oceisus, sou filius sororis, est in tertio gradu consanguinitatis lineae collateralis, et proinde erga eum non specisice laeditur virtus pietatis" [II, 203).

"Dem Priester Lälins beichtet ein Weib, sie habe sich mit einem Priester geschlechtlich versündigt. Da Lälins selbst kürzlich sich in dieser Weise versündigt hat, und da die Stimme der Beichtenden ihm die Stimme seiner Mitschuldigen zu sein scheint, so weiß er nicht, was er thun soll sein Beichtvater darf nämlich seine Mitschuldige in einer Unzuchtssünde nicht lossprechen, außer in Todesgesahr]. Schließlich entschließt er sich doch, die Beichtende zu absolviren. Durste er es? Ja, da er den Zweisel über die Identität der Persönlichseit nur durch Ausbecken seiner eigenen Schande hätte lösen können" (II, 265).

"Der Priester Narcissus hört die Beichte der Leonie, an der er seine Begierde ausgelassen hatte, während sie äußerlich Widerstand leistete, innerlich aber zustimmte. Nach einiger Zeit beichtet Leonie ihm diese innere Sünde. Narcissus ist ungewiß, ob er Leonie absolviren dars, thut es aber schließlich doch. Durste er es? Ja, denn Leonie war nicht seine Mitschuldige im eigentlichen Sinne. Damit nämlich ein Beichtvater sein Beichtsind nicht absolviren kann, genügt es nicht, daß Beichtvater und Beichtsind in der geschlechtlichen Bersehlung übereingestimmt haben, sondern sie müssen die innere Uebereinstimmung durch ein äußeres Zeichen sich gegensgeiti zu erkennen gegeben haben. Nun hat aber Leonie äußerlich

nicht zugestimmt, sondern vielmehr standhaft und tapfer (constanter et fortiter) Widerstand geleistet, also sehlt die für den Begriff der Mitschuld nothwendige Uebereinstimmung. So darf ein Priester auch ein Beichtsind absolviren, das er im Schlaf oder in der Trunkenheit mißbraucht hat. Auch wenn der Geistliche einem Weibe einredet, es sei keine Sünde, wenn sie sich von ihm unzüchtig berühren lasse, und sie glaubt ihm, so wird sie nicht Mitschuldige im eigentlichen Sinn, und sie kann von diesem Priester losgesprochen werden" (II, 265. 266).

"Cornelia hat ihren Beichtvater zu Unzuchtsfünden versführt. Muß sie ihn beim Bischof anzeigen? Nein; benn die Pflicht der Anzeige verpflichtet das Beichtkind nur, wenn der Beichtvater es verführt hat, nicht aber im umgekehrten Fall" (II, 278).

"Muß das Beichtfind den Beichtvater anzeigen, wenn er es zu unehrbaren Handlungen verleitet hat, die nur leicht fündhaft sind? Nach der wahrscheinlichern Meinung, nein" (II, 281).

"Leopold verlobt sich mit Domitissa unter einem Eide. Im Bertrauen auf diese Berlobung schlägt Domitissa einen vortheils haften Antrag aus. Leopold aber wird andern Sinnes, wendet sich der Theologie zu, nimmt die niederen Weihen, gelobt Keuschscheit und läßt Domitissa sitzen. Was ist darüber zu sagen? Leopolds Gelübde war erlaubt und gültig; denn man muß annehmen, daß er sich verlobt hat nur unter der stillschweigenden Bedingung, daß er nicht einen vollkommnern Stand ergreisen werde. Domitissa möge also ihr Mißgeschick geduldig tragen und warten, bis ihr ein neuer vortheilhafter Antrag gemacht wird" (II, 358).

"Ift einer von den Verlobten arm geworden, so kann der andere Theil von der Verlobung zurücktreten; auch wenn einer viel reicher geworden ift, kann er die Verlobung auflösen" (II, 360).

"Libiana, die allgemein als tugendhaft gilt, verlobt sich. In der Beichte gesteht sie dem Beichtvater: sie sei nicht mehr jung sträulich und habe schon ein Kind, das in einem Findelhause ersogen werde. Muß sie dies auch ihrem Bräutigam bekennen? Nein, denn was den Berlust der Jungsernschaft angeht, so ist er für den Bräutigam nicht nachtheilig. Auch die Existenz ihres unehelichen Kindes braucht sie nicht anzugeben, vorausgesest,

daß sie das Kind geheim halten und aus eigenem Bermögen für es forgen kann" (II, 361).

"Die Witwe Ludmilla ist in ihren eigenen Sohn Julius verliebt. Da sie bemerkt, daß Julius das Dienstmädchen nächtlicher Weile besucht, so ersinnt sie einen Plan, ihrer Leidenschaft für den eigenen Sohn zu fröhnen: sie schiet das Dienstmädchen eines Abends fort und legt sich selbst in ihr Bett. Julius kommt wie gewöhnlich zum Bett des Dienstmädchens, und vermischt sich, ohne daß er es weiß, mit der eigenen Mutter. Die Mutter wird durch ihn schwanger. Inzwischen geht Julius über See, bleibt 15 Jahre fort und sindet bei seiner Rücksuhr seine eigene Schwester heirathsefähig, ohne daß er weiß, daß sie seine Schwester ist. Die Mutter erzählt ihm, sie sei ein angenommenes Kind. Julius verliedt sich in sie, und heirathet sie trot des Widerstrebens der Mutter; so ist er nun Gatte, Bater, Bruder seiner eigenen Schwester und Tochter. Die Mutter war nicht verpslichtet, um diese Ehe zu vershindern, ihre Schande zu gestehen" (II, 395).

"Romana klagt ihrem Beichtvater, daß ihr Mann bei Bollziehung der ehelichen Pflicht Onanismus begehe; sie fragt,
ob sie unter diesen Umständen die eheliche Pflicht leisten dürse.
Sie darf es, wenn sie innerlich das Vergehen ihres Mannes versabschent und den Abschen äußerlich durch Zeichen und Worte kund
giedt. Denn der eheliche Akt, der an sich erlaubt ist, bleibt auch
beim Onanisten erlaubt, und wird bei ihm nur am Ende unerlaubt,
wenn der Mann sich zurückzieht. Bei diesem Zurückziehen des Mannes
ist aber die Frau ganz unthätig. Auch darf die Frau beim Atte
der ehelichen Pflicht dem sinnlichen Ergögen nachgeben, obwohl ihr
Mann dabei Onanismus begeht; es genügt, daß sie die Sünde des
Mannes verabschent" (II, 446. 451).

"Der Bischof Kaspar hat, unter Strafe der Exfommunikation, das Kartenspiel für die Geistlichen seines Sprengels verboten. Albinus und Chrislus, zwei Priester seines Sprengels, kommen auf einer Reise in einen andern Sprengel, und spielen dort Karten. Sind sie dadurch der Cykommunikation verfallen? Nein, denn die Berordnung des Bischofs war ein Territorialgeseh" (II, 452).

"Prosper, ein gelehrter Mann, der nicht die firchliche Erlaubeniß zum Lefen verbotener Bücher besitzt, geht, um ein ver-

botenes Buch kennen zu lernen, zu einem Freund, ber biefe Erlaubnig besitt, und läßt sich von ihm das verbotene Buch vorlefen. Ein anderes Mal liest er felbst vier oder fünf Seiten in Diesem Buch, auf benen aber nichts gegen ben katholischen Glauben steht. Endlich kauft er sich bas Buch, liest einige Zeilen, legt es dann aber aus Gemissensbissen bei Seite. Sat Prosper schwer gefündigt, und ift er der für das Lefen verbotener Bucher feftgesetzten Extommunikation verfallen? Nach ber wahrscheinlichern Meinung (probabilius) ist Prosper der Erkommunikation nicht verfallen, als er sich das verbotene Buch vorlesen ließ, auch wenn er den Andern zum Vorlesen veranlaßt hat. Auch hat er nach der Ansicht vieler Theologen nicht schwer gefündigt, wenn für ihn aus dem Vorlesen (Hören) nicht die Gefahr des Abfalles erwuchs. Dadurch aber, daß er felbst vier ober fünf Seiten aus dem verbotenen Buch las, obwohl auf diesen Seiten nichts Regerisches stand, ist er der Erkommunikation verfallen. Schwer gefündigt hat er auch durch den Rauf des Buches, ist aber dabei nicht der Exkommunikation verfallen" (II, 458).

"Lukas hat mehrere von einem Reger geschriebene Manufkripte gelesen, glaubt aber, nicht in die Exfommunikation gefallen zu fein, weil Manuftripte feine gedruckten Bücher find. Gin anderes Mal liest er in einem Buchladen einen gegen die katholische Rirche gedruckten und veröffentlichten Brief eines Regers. Ferner liest er von einem feterischen Buche bas auf einer einzigen Kleinen Seite enthaltene Borwort; bann aber beschließt er, nicht weiter gu lesen, sondern bas Buch zur Bervollständigung seiner Bibliothek aufzubewahren. Alls ihn aber ein Freund daran erinnert, daß folche Bücher weder gelesen noch behalten werden dürfen, behält er es noch einige Tage und verbrennt es bann. Lukas scheint im ersten Fall der Exkommunation verfallen zu fein, obwohl einige Theologen es verneinen, indem sie sagen, die Erkommunikation träfe nur die Lefer keterischer Bücher, nicht keterischer Sandichriften. Durch die Lesung bes keterischen Briefes ist Lukas nicht ber Erkommunikation verfallen, da ein Brief kein Buch ist. Durch das Lefen des Borwortes konnte er aber sehr leicht der Exkommunikation verfallen, weil in den Vorworten zu keberischen Büchern viel keberisches Gift zu sein pflegt. Auch durch das Behalten des keterischen Buches ift Lukas nicht ber Exkommunikation versallen, wenn er es nur einen ober zwei Tage, wohl aber, wenn er es mehrere Tage beshalten hat. Besteht an dem Wohnort des Lukas die Inquisition nicht, so ist er durch das eigenmächtige Verbrennen des Buches der Exkommunikation nicht versallen; kannte er aber das Gebot Juslius III. [die keherischen Bücher der Inquisition auszuliesern], so ist er der Exkommunikation versallen" (II, 459).

[Zum Verständniß bes Folgenden sei vorausgeschickt: in vielen Alöstern, welche strenge Klausur haben, ist im Sprechzimmer, um den Verkehr mit der Außenwelt, das Hereinschaffen von Sachen, Lebensmitteln u. s. w. zu vermitteln, eine große Drehscheibe angebracht, auf der Dinge und selbst Personen aus dem von der Klausur umzäunten Theile des Klosters in den klausurfreien hinausgedreht werden können und umgekehrt.]

"Die Nonne Justina läßt sich aus Leichtsinn auf der Drehsscheibe des Sprechzimmers in den klausurfreien Theil und dann, ohne die Drehscheibe zu verlassen, wieder in das Kloster hinein drehen. Ist sie der auf Verletzung der Klausur sestgesten Exkommunikation versallen? Ja, denn sie hat thatsächlich die Grenzen der Klausur überschritten" (II, 460).

"Eine andere Nonne streckt, auf der Schwelle des Alosters stehend, ein Bein über die Thürschwelle hinaus. Hat sie die Alausur gebrochen und dadurch die Exfommunikation sich zugezogen? Wie mir scheint, nein; denn zum Bruche der Klausur gehört das Hinaustreten aus dem Aloster; das Hinausstrecken eines Beines ist aber kein Hinaustreten" (II, 461).

"Genebaldus, im Handgemenge mit Quirin, haut ihm den halben Daumen und den ganzen Zeigefinger ab, und beraubt ihn durch einen Schlag auf die Augen des Augenlichtes. Ift Genebaldus dadurch irregulär geworden? Nein, denn er hat seinen Gegner nicht verstümmelt. Eine Verstümmelung liegt nämlich nur dann vor, wenn ein Glied abgehauen ist, das eine selbständige Thätigkeitsäußerung hat; ein halber oder auch ein ganzer Finger ist kein Glied. Es verschlägt auch nichts, daß Genebaldus seinen Gegner blind gemacht hat; denn er hat ihm ja nicht die Augen ausgeschlagen, sondern das Erblinden durch den Schlag nur mittelbar herbeigeführt" (II, 475).

"Cajus räth der Anna, mit der er gefündigt hat, eine Fehlsgeburt herbeizuführen. Es geschieht, aber es ist zweiselhaft, ob die Fehlgeburt belebt war. Ist Cajus irregulär? Nein, da es nicht sicher ist, daß er Urheber einer Tödtung ist" (II, 477).

"Sempronius giebt einem Andern Mittel und Wege an, durch Tödtung oder Verstümmelung an seinem Feinde sich zu rächen. Es ist aber zweiselhaft, ob die Tödtung oder Verstümmelung wirklich erfolgt ist. Ist Sempronius irregulär geworden? Nein, denn Tod oder Verstümmelung müßten sicher sein" (II, 476).

"Leokadia, die ihrem Beichtvater als fromme Frau bekannt ist, sucht, wenn sie eine Todsünde begangen hat, einen andern Beichtvater auf, dem sie die Todsünde beichtet, während sie ihrem gewöhnlichen Beichtvater nur die läßlichen Sünden beichtet, damit sie bei ihm nicht ihren guten Ruf verliert durch Eingestehen von Todsünden. Ist ihre Beichte gültig? Ja, denn sie hat alle Todsünden gebeichtet. Allerdings muß man Solchen, die so handeln, in der Praxis mit Mißtranen begegnen" (II, 188).

"Bauline, eine fluge Frau, beichtet eine Unzuchtsfünde, die fie begangen hat, untermischt mit anderen schon gebeichteten Gunden, indem fie eine sogenannte Generalbeichte ablegt [b. h. eine Beichte, in ber die Gunden aus früheren Beichten, von denen man ichon losgesprochen ift, wiederholt werden]. Sie thut dies, um für sich bie Beschämung zu milbern, die im Gingestehen ber jest begangenen neuen Unzuchtsfünde liegen würde. hat sie es dadurch an der für die Gultigkeit nöthigen Vollständigkeit der Beichte fehlen laffen? Nein, benn eine Sunde, infofern fie begangen ift, bleibt unverändert, ob fie ichon gebeichtet worden ift ober noch nicht; der Zeitunterschied, wann sie begangen wurde, andert an ihr nichts. Nach probabeler Ansicht darf man ohne weitere Erklärung alte sichon gebeichtete] Sünden mit neuen [noch nicht gebeichteten] Sünden vermischen, auch wenn man es in der Absicht thut, den Zeitpunkt der Sünde zu verheimlichen. Es macht auch nichts, daß, weil die frisch begangene Sunde in einer Generalbeichte mit alten Sunden untermischt gebeichtet wird, der Beichtvater dadurch zu dem Glauben tommt, die betreffende Gunde sei auch eine alte ichon gebeichtete Sünde, benn bas Beichtfind hat bas nicht gefagt und läßt somit ben Frrthum des Beichtvaters nur gu" (II, 489ff.).

"Die abelige Dame Rosaura wagt nicht, weil sie bei allen Beichtvätern der Stadt bekannt ist, eine bestimmte Sünde zu beichten. Sie gebraucht deshalb eine List: sie zieht Männerskleider an und beichtet im Dunkeln mit verstellter Stimme und klagt sich auch der Sünden mit dem andern Geschlecht an. Bar diese Beichte gültig und vollständig? Fa" (II, 192).

"Die fromme Dorothea wird von ihrem Beichtvater während der Beichte gefragt, ob sie wie gewöhnlich zur Kommunion gegangen sei; obwohl sie nicht gegangen war, sagt sie boch, ja. Ein anderes Mal wird sie gefragt, ob sie eine gewisse lägliche Sunde, die fie früher öfter beging, wieder begangen habe; obwohl fie fie begangen hat, fagt sie boch, nein. Gin brittes Mal, als sie aus Andacht eine Generalbeichte ablegt, wird sie gefragt, ob sie eine gewisse Unzuchtssünde begangen habe; sie verneint, dieser Sunde schuldig zu fein, weil fie die Gunde in einer fruhern Beichte schon gebeichtet hat. Hat Dorothea wegen dieser Lügen unwürdig gebeichtet? Rein, trop des breimaligen Ableugnens ber Wahrheit waren die Beichten nicht unwürdig (sacrilege). Durch die erften beiben Lugen hat fie nur eine lägliche Gunde begangen; im britten Kall hat sie nicht einmal läßlich gefündigt. Denn ba fie die Sunde, als in einer frühern Beichte ichon vergeben, nicht mehr auf bem Gewissen hatte, durfte sie fagen: ich bin ber Sünde nicht schuldig. Ja, sie durfte fogar sagen, ich habe die Gunde nicht begangen, indem sie hinzudachte: so daß ich sie jett beichten müßte" (II, 193f.).

"Beronika beichtet öfter entgegen dem Willen ihres gewöhnlichen Beichtvaters bei anderen Priestern, denen sie unbekannt ist,
und verheimlicht sorgfältig diese Beichten ihrem Beichtvater, theils
indem sie darüber schweigt, theils indem sie sagt, seit vierzehn
Tagen sei sie nicht mehr zur Beichte gegangen, odwohl sie vielleicht
am vorhergehenden Tage bei einem Andern gebeichtet hat. Ja,
von ihrem gewöhnlichen Beichtvater, der so Etwas vermuthet, gefragt, ob sie einem Andern gebeichtet und von ihm die Losssprechung
erhalten habe, antwortet sie anfänglich mit zweideutigen Worten,
dann, in die Enge getrieben, leugnet sie, indem sie sich einer Mentalrestriktion bedient; denn sie weiß, daß ihr Beichtvater es übel vermerken würde, wenn eines seiner Schäflein anderswohin ginge.

Hat nicht gelogen, als sie sagte, seit 14 Tagen sei sie nicht mehr zur Beichte gekommen, denn zu diesem Beichtvater ist sie ja auch wirklich nicht gekommen. Der Sinn ihrer Worte läßt den Hörer nicht mit Nothwendigkeit schließen, sie habe überhaupt nicht gesbeichtet. Auch hat sie nicht gelogen, als sie leugnete, bei einem andern Beichtvater gebeichtet zu haben, da sie in diesem Falle berechtigt war, sich der verständlichen Mentalrestriktion zu bedienen" (II, 194ff.).

## XIV. Umgehung der päpstlichen Verurtheilung moraltheologischer Lehren.

Was an moraltheologischen Lehren unter dem Schutze und unter der Aufsicht der "Statthalter Christi" empor gewuchert ist, ist ungeheuerlich; ungeheuerlich nach Menge und nach Art.

Wer die in diesem Bande aus den Quellen geschöpfte und vorgelegte "Moral" auch nur oberslächlich prüft, nuß zu diesem Urstheile kommen. Fa so ungeheuerlich wurden allmählig die moraltheologischen Lehren, so verderblich ihre Anwendung auf's tägliche Leben, daß die Päpste zur Berurtheilung einzelner Säße schreiten mußten. Es sind wahre Monstra sittlicher Berirrung, die der "Statthalter Christi" nach langem Zögern als "ärgernißgebend" (scandalosa), als "fromme Ohren verletzend" (piis auribus offensiva) bezeichnet. Hauptsächlich sind es Alexander VII, und Insnozens XI, die solche Berurtheilungen aussprachen.

Was haben aber die Verurtheilungen genutt? Für die Hebung der "Moral" nichts. Nach wie vor ist sie im Sumpse stecken geblieben. Wer aber offenen und unbefangenen Anges die Verurtheilungen und ihre Begleiterscheinungen betrachtet, der wird allerdings Nutzen ziehen aus den päpstlichen Verdammungsurtheilen. Freilich Nutzen anderer Art, als man erwarten sollte. Denn klar wird durch sie erkennbar, wie verderbt die päpstlich-ultramontane Moral ist, wie unlösdar verstrickt sie ist in Lüge und Unwahrhaftigkeit, in Wortklauberei und Hinterlist, jene Gistpflanzen, die, weit üppiger und weit schädlicher noch als Schmut und Gemeinheit,

fie von einem Ende bis zum andern durchwuchern und zu dem machen, was bas eigentliche Befen ihrer absoluten Berwerflichkeit bilbet: ihr Gegensat jum Chriftenthum.

Es ift faum glaublich aber mahr: die Lehren, die Rom verdammt hat, find bis auf ben heutigen Tag theoretisch und praktisch in der ultramontan römischen Welt in Uebung geblieben und römisch-katholische Theologen der Gegenwart ziehen aus diefen Lehren, gang ebenfo wie ihre "berurtheilten" Urheber fort und fort die unheil= vollsten Folgerungen. Der äußern Form nach wurde "die höchste Lehrentscheidung" ehrfurchtsvoll aufgenommen, weitläufig wurde bewiesen, daß Roms Sprüche "im Gewissen bindend" und "unfehlbar" feien, in Wahrheit und Wirklichkeit aber blieb Alles beim Alten. Go viel und fo lange brehte und beutelte man an ben papstlichen Worten herum, bis nichts mehr von ihnen übrig blieb.

Und Rom? Das herrschfüchtige und herrschgewohnte Rom? Ließ es fich die Widerseplichkeit gefallen? Zerschmetterte es nicht die Verwegenen?

Roms Verhalten in diesem Luntt enthält das schärfste Verbammungsurtheil über sein eigenes Wesen und Thun. Es schwieg und schweigt zu diesem Treiben. Und warum? Weil dies Treiben schließlich und endlich doch nichts Anderes ift, als die Bertheidigung feiner eigenen Moral. Die moraltheologischen Scheuflichfeiten, die es hie und da verurtheilen zu muffen glaubte, find und bleiben nun einmal der natürliche Ausfluß des von ihm felbst großgezogenen Systems. Der "Statthalter Christi" trat gegen sie auf, als sie allzu breist und in allzu abschreckenber Form ihr Antlit zeigten, aber ihr eigentliches Sein und Wefen durfte und konnte er nicht gertreten, denn auf das eigene Saupt hätte er den Juß gesetzt. Und so mußte er, was er in einer Form auszurotten ichien, in einer andern Form wieder emporschießen laffen, seine untrennbare Verbindung mit dieser Unmoral dadurch beweisend.

Wir sind bei unserm Gange durch die ultramontane Moral manchem fehr Bösartigen, fehr Schlimmen begegnet. Widerwärtigeres aber, als sich bier, bei ben Umgehungen ber papstlichen Berurtheilungen und bei dem Schweigen der Päpste zu diesen Umgehungen zeigt, bieten auch die dunkelsten Theile des durchwanderten Gebietes kaum.

Welcher Art die verurtheilten Sätze sind, geht am besten aus der Aufzählung einiger von ihnen hervor. Die meisten der aufgezählten sind jesuitischen Ursprunges, ihre Väter sind die Jesuiten Amicus, Sanchez, Eskobar, Mona, Tamburini, Gobat u. s. w.

1. "Für gewöhnlich handeln wir klug, wenn wir einer Unsicht folgen, die eine, wenn auch noch so schwache Probabilität besitht." 2. "Der Mensch ift zu feiner Zeit seines Lebens verpflichtet, Atte bes Glaubens, der Hoffnung, der Liebe zu erwecken." 3. "Gin Beichtvater, ber bei Ausspendung des Buffaframents seinem Beichtfinde einen später zu lesenden Brief giebt, in welchem er es gur Unzucht anreizt, hat sich nicht der burch papstliche Bullen mit schweren Strafen belegten | Sollizitation schuldig gemacht und braucht beshalb auch nicht angezeigt zu werden." 4. Gine Art, Die Berpflichtung, eine Solliziation anzuzeigen, zu vermeiden, ift, wenn bas folligitirte Beichtfind beim folligitirenden Beichtvater beichtet; Diefer fann es lossprechen ohne Anzeigepflicht." 5. "Gin Priefter barf für ein und dieselbe Messe ein boppeltes Stipendinm annehmen, indem er die ihm selbst zukommende gang besondere Frucht der Messe dem Stipendiumgeber zuwendet. Das darf auch noch nach dem fes verbietenden Dekrete Urbans VIII. geschehen." 6. "Auch nach bem Defrete Urbans VIII. barf ein Priefter, bem Meffen zu lefen aufgegeben wird, diese für ein geringeres Stipendium, als er selbst empfangen hat, einem andern Priester übertragen, und ben Ueberschuß des Stipendiums für sich behalten" (vglch. oben S. 182 ff. über Mefftipendien). 7. "Ginem Ordensmann oder Geiftlichen ift es erlaubt, Jemand, ber schwere Bergeben verleumderischer Beise über ben Orden erzählen will, zu töbten, wenn kein anderes Mittel da ist, sich zu vertheidigen; ein anderes Mittel ist nicht vorhanden, wenn der Verleumder entschlossen ift, dem Ordensmann oder dem Orden öffentlich und vor angesehenen Leuten solche Berbrechen vorzuwerfen." 8. "Rann ein Unschuldiger brobenden Schaden auf andere Beise nicht abwenden, als indem er den falfchen Unkläger, falfche Zeugen oder auch den

Richter, von dem das ungerechte Urtheil zu befürchten ist, tödtet, jo ift die Tödtung erlaubt." 9. "Ein Gatte fündigt nicht, ber die im Chebruch ertappte Gattin aus eigener Machtvollkommenheit tödtet." 10. "Wenn zwei streitende Parteien sich beide auf Anfichten von gleich ftarker Probabilität ftugen, so ift es für den Richter erlaubt, Gelb anzunehmen, um zu Gunsten einer Partei bas Urtheil zu fällen." 11. "Ein Konkubinarier ist nicht verpflichtet, seine Konkubine zu entfernen, wenn fie ihm fehr nütlich ift, oder wenn er ihre Entfernung fehr schwer empfinden murde und eine andere Dienerin schwer aufzutreiben wäre." 12. "Mit der gebührenden Mäßigung darf man über das Leben eines Andern trauern und über seinen Tod sich freuen und ihn in unwirksamer Beife [b. h. ohne Anwendung von Mitteln] wünfchen und herbeifehnen, nicht zwar aus Migfallen an der betreffenden Berfon, fonbern um eines zeitlichen Bortheils willen." 13. "Es ift erlaubt, den Tod bes Baters herbeizuwünschen, nicht zwar als llebel für ben Bater fonbern als Gut für den Wünschenden, der durch den Tod eine fette Erbschaft erhält." 14. "Gin Sohn barf sich über ben in ber Trunkenheit verübten Batermord freuen, weil ihm dadurch große Reichthumer zugefallen find." 15. "Liegt ein Grund vor, fo barf man schwören, ohne innerlich die Absicht zu haben, schwören zu wollen, mag es fich nun um eine leichte ober um eine schwere Sache handeln." 16. "Wenn Jemand schwört, er habe Etwas nicht gethan, was er doch gethan hat, indem er bei sich an etwas Anderes beuft, was er nicht gethan hat, ober an einen andern Ort beuft, wo er es nicht gethan hat, oder indem er irgend etwas Wahres hinzudenkt, fo lügt er nicht und ist nicht meineidig." 17. "Gin gerechter Grund, fich Zweideutigkeiten zu bedienen, liegt vor, fo oft es nöthig ober nüglich ist für die Gefundheit, für die Ehre, für das Bermögen oder für irgend einen andern Tugendaft, fo daß die Berheimlichung der Wahrheit angemessen erscheint." 18. "Einem vornehmen Manne ist es erlaubt, Jemand zu tödten, der ihn verleumden will, wenn die Schande anders nicht vermieben werden tann. Daffelbe ift bem vornehmen Manne erlaubt, wenn Jemand ihm eine Ohrfeige giebt ober ihn schlägt." 19. "Für gewöhnlich barf ich einen Dieb töbten für bie Erhaltung eines Golbstückes." 20. "Die Dienstboten burfen sich heimlich schablos halten, wenn

fie glauben, daß sie für ihre Arbeit einen zu geringen Lohn erhalten." 21. "Eine Ersappflicht liegt nicht vor, wenn ein großer Diebstahl durch viele kleine Diebstähle entstanden ift." 22. "Wer einen andern veranlaßt, einem Dritten einen schweren Schaben guzufügen, ift zum Schabensersatz nicht verpflichtet." 23. "Nach probabeler Ansicht ift es feine Todfunde, einem Andern fälschlich ein Berbrechen nachzusagen, um die eigene Chre zu vertheidigen. Wenn das nicht probabel ist, so giebt es überhaupt kaum irgend eine probabele Ansicht." 24. "Die Ausübung des ehelichen Aktes aus reiner Wollust ift ohne jeden moralischen Defekt." 25. "Man findet unter den Beltleuten, auch unter den Ronigen faum einen, der überflüffigen Besit hat. Deshalb giebt es kaum Jemand, der zum Almosengeben verpflichtet ift, insofern das Almosen aus dem Ueberfluß gegeben werden muß." 26. "Daß Unzucht an sich nichts Bofes ift und nur bofe wird, weil fie verboten ift, ift fo klar, bag die Behauptung des Gegentheils vernunftwidrig ist." 27. "Die Selbstbefledung ift durch das Naturgeset nicht verboten; hätte Gott sie nicht verboten, so wäre fie gut und zuweilen fogar unter ichwerer Sünde geboten." 28. "Bei Zustimmung bes Mannes ift ber Beischlaf mit seiner Chefrau fein Chebruch; es genügt alfo in ber Beichte gu fagen, man habe Ungucht getrieben." 29. "Dem Gebote, am Sonntag eine Meffe gu hören, wird Genüge geleiftet, wenn man zwei ober auch vier Theile verschiedener Messen zugleich hört." 30. "Es ist erlaubt, um eines geiftlichen ober zeitlichen Bortheiles willen, eine nächste Gelegenheit zur Sünde aufzusuchen."

Das sind einige wenige Beispiele "verurtheilter" moraltheologischer Lehrsähe, die — ich wiederhole es — zumeist hervorragenden Jesuiten ihren Ursprung verdanken, die also, was nicht genug beachtet werden kann, nach genauer Prüfung von der Ordenszensur gebilligt worden sind.

Ist es da zu verwundern, wenn auch Jesuiten es vorzugsweise sind, welche die vom "Statthalter Christi" für illegitim erklärten Kinder ihrer Ordensgenossen wieder zu legitimiren suchen unter stülschweigender Gutheißung der verurtheilenden Päpste?

Handlich die Jesuiten Biva, Eskobar, Cardenas und Arsdekin haben sich dieser Legitimirungsarbeit unterzogen.

Cardenas (a. a. D., IV, 1 ff.) beginnt seine Mohrenwäsche

mit einer weitläufigen Untersuchung über die Frage: "Rann der Bapft, wenn er ex cathedra über Fragen der Moral spricht, irren?" Unter Berufung auf "bie meisten Theologen" verneint er bie Frage. Dann geht er dazu über, das die Berurtheilung der eben mitgetheilten Lehrsätze aussprechende Defret Innozens XI. auf feine "Unfehlbarkeit" zu untersuchen, und kommt zu dem Schlusse: Die Berurtheilung durch Innozens XI. ift irrthumslos, jeder Ratholik hat sich ihr äußerlich und innerlich zu unterwerfen.

In Worten ichrankenloser Singabe an den "apostolischen Stuhl" und an "die höchste Lehrautorität des Papstes" ift diese "Ginleitung" zur eigentlichen Sauptarbeit Carbenas', ber "Erläuterung der verurtheilten Gate", geschrieben. Diesen Sintergrund muß man beim Folgenden im Auge behalten.

Bunächst beweift nun Cardenas, daß das Ansehen jener Theologen, aus beren Schriften die verurtheilten Sage (bie vor ber Berurtheilung "probabel" waren) entnommen sind, keineswegs gelitten hat durch die papstliche Verurtheilung. Dadurch hat er das bei Manchen vielleicht erschütterte Ansehen seiner Ordensgenoffen: Sanchez, Tamburini, Gobat, Eskobar u. f. w. wieder hergestellt. Nach dieser restitutio in integrum geht Cardenas auf die einzelnen Säte ein.

Selbstverständlich ift bem Jejuiten, als Berfechter eines fast schrankenlosen Probabilismus, die Verurtheilung von Sat (1)1 fehr unangenehm. Auf fünf Folioseiten "erläutert" er die Verurtheilung, und feine Erläuterung zeitigt bas Ergebniß, bag erstens bie Befolgung einer nach probabeler Ansicht probabelen Meinung (sententia probabiliter probabilis) durch die Verurtheilung nicht berührt wird (vgld. oben S. 56), und daß zweitens die Befolgung einer Ansicht, deren Probabilität auch noch so gering ist, trot papstlicher Berurtheilung, "in Nothfällen" erlaubt ift: benn — bie Begründung ift einleuchtend — im Dekret heißt es, "für gewöhnlich" (generatim) fei es unerlaubt, wer aber "im Nothfalle" handelt, handelt nicht "für gewöhnlich" (IV, 70, 72).

Die eingeklammerten Zahlen beziehen sich auf die oben gewählte Reihen= folge ber mitgetheilten verurtheilten Gage.

v. Soen &broed, Papfithum. II.

Befonders lehrreich find Carbenas' "Erläuterungen" zu ben Sähen (15) (16) (17): "Aus ber Verurtheilung folgert gewiß Mancher. es sei stets eine Todfunde, in dieser Beise gu schwören, auch wenn bas Beschworene mahr ift. Einige lehren bies auch. Gine andere Meinung aber geht bahin, es sei nur eine lägliche Gunde, Wahres ju schwören, ohne die Absicht gu haben, einen Schwur zu leiften, außer es geschehe bei einem Bertrage ober vor Gericht. Der Grund ift, daß ein folder Schwur zwar eine Lüge, aber weber für die Menschen noch für Gott schädlich ift. Nicht für die Menschen, weil er nur geschieht im Falle, daß der Nächste keinen Schaden leidet; nicht für Gott, benn, wenn auch fein Zeugniß angerufen wird, fo wird es boch nur angerufen zur Bestätigung von etwas Wahrem. Ich behaupte also, daß diese Ansicht in keiner Beise durch die Berurtheilung getroffen wird, was ich folgendermaßen beweise: Der Papft verurtheilt den Sat, der aufstellt, es fei erlaubt zu ichwören ohne die Absicht zu schwören; die von mir verfochtene Meinung lehrt aber nicht, es sei erlaubt, so zu schwören, also wird sie auch nicht vom Papft verurtheilt. Der Oberfat erhellt aus bem Wortlaute der Verurtheilung; die Wahrheit des Untersates ist offenbar, denn eine lägliche Sünde ist nicht erlaubt, eine Ansicht also, die lehrt, irgend Etwas sei eine läfliche Sünde, lehrt nicht, es sei erlaubt.1 Ich werde verschiedene Fälle vorführen, damit klarer ersichtlich wird, welche Pragis siett nach ber Berurtheilung zu befolgen ift" (IV, 120 ff.). Es folgen bann bie oben (S. 226f.) mitgetheilten Beispiele von Mentalreftriktionen und Zweideutigkeiten, bie Carbenas als nicht von ber papstlichen Berurtheilung getroffen und als erlaubt bezeichnet.

Zu den Sätzen (18) und (19) schreibt Cardenas, nachdem er lebhaft der Verurtheilung zugestimmt hat: "Die Anslicht, nach der es erlaubt ist, eine nicht durch Worte, sondern durch Handlungen erfolgende Ehrverletzung durch den Tod des Verletzers zu bestrafen, wird von der Verurtheilung weder sormell noch virtuell getroffen. Nicht formell; denn eine Lehre wird formell von einer Verurtheilung getroffen, wenn sie ausdrücklich in dem verurtheilten Satze enthalten ist; die Lehre aber, daß man sich durch Tödtung des Beleidigers

<sup>1</sup> Man beachte diesen Musterbeweis von Sophistik.

gegen beleidigende Stockschläge vertheidigen darf, ift nicht ausdrucklich in dem vom Papfte verurtheilten Sate enthalten. Nicht virtuell; benn nur bann ift eine Lehre virtuell von ber Berurtheilung getroffen, wenn aus ihr die verurtheilte Lehre mit Sicherheit gefolgert wird. Das ist aber hier nicht ber Fall. Ich fage also: wenn die Ehre durch beleidigende Sandlungen angegriffen wird. so ist es erlaubt, sie mit Waffen und Gifen zu vertheidigen. . . . Nicht verurtheilt ift die Ansicht, daß es einem vornehmen Manne erlaubt ift, ein Goldstück, bas er in feiner Sand trägt, burch Tödtung bes Diebes zu vertheidigen, wenn die Wegnahme bes Goldstückes für den vornehmen Mann schimpflich ift. Beweis: die Berurtheilung muß sich auf das Gleiche beziehen, auf das sich der verurtheilte Sat bezieht. In bem verurtheilten Sate ift aber nicht Die Rede von einem Diebe, der Etwas mit schimpflicher Gewalt ftiehlt, also bezieht sich hierauf auch nicht die Berurtheilung" (IV, 133 ff. .

"Bei dieser Verurtheilung — Sat (20) — spricht der Papst nicht von dem Falle, wo es sonnenklar ist, daß der Herr eine Unsgerechtigkeit begeht, indem er dem Diener entweder den gerechten Lohn vermindert, oder den ausbedungenen Lohn nicht zahlt. In diesem Falle dürsen die Dienstboten, wenn sie aus irgendwelchem Grunde ihr Recht vor Gericht nicht sinden, sich heimlich schadlos halten" [IV, 147].

"Die Theologen, welche lehren, man genüge dem Gebote der Sonntagsmesse — Sat (29) —, indem man zwei halbe Messen hintereinander hört, theilen sich in zwei Klassen: die der ersten Klasse gestatten, daß man den Schlußtheil der Messe zuerst und ihren Anfang zulet höre; die der zweiten Klasse hingegen wollen, daß der erste Theil der Messe zuerst und der zweite zuletzt gehört werde. Daß keine dieser beiden Ansichten durch den Papst versurtheilt wird, ist gewiß. Die Ansicht also, man genüge dem Gebote der Sonntagsmesse, wenn man zwei halbe Messen hinterseinander hört, bleibt für die Praxis probabel" (IV, 196 f.).

Seine "Erläuterungen" zu den Sätzen (12) (13) (14) leitet Cardenas mit den Worten ein: "Der Verstand kann den Tod des Vaters trennen von der zufallenden Erbschaft, und deshalb ist es erlaubt und wird nicht von der papstlichen Verurtheilung be-

troffen, wenn der Sohn sich frent über die Erbschaft, die er aus dem Tode des Baters erlangt, ohne daß er sich über diesen Tod selbst freut. Denn dem Unterschiede, den der Verstand macht, kann der Wille folgen. . . Richtet sich die Freude des Sohnes unmittelbar und sormell auf die Erlangung der Reichthümer und nicht auf das Unglück des Vaters, so ist diese Freude keine Sünde gegen die Kindesliebe, sondern der Sohn sündigte nur durch allzu große Liebe zum Reichthum" (IV, 92 f.).

"Zum richtigen Verständniß dieser Verurtheilung — Sat (24) — schicke ich voraus, daß es in keiner Weise einen moralischen Desekt enthält, wenn man den ehelichen Akt zwar aus Wollust aussübt, wenn aber die Wollust dabei untergeordneter Zweck ist; z. B.: Jemand will den ehelichen Akt ausüben, um Kinder zu erzeugen, aber so, daß die Vestiedigung der Wollust ihn dahin führt. Der verurtheilte Satz erlaubt nämlich die Ausübung des ehelichen Aktes aus "reiner" Wollust (propter solam voluptatem); wird aber die Wollust dei Ausübung des Aktes einem andern Zwecke untergeordnet, so geschieht der Akt nicht aus "reiner" Wollust, also ist diese Art der Ausübung auch nicht verurtheilt" (IV, 86 f.).

Ein klassisches Beispiel der Umgehung päpstlicher Verurtheilungen liefert auch der Jesuit Eskobar, der zugleich im Namen von zwei anderen berühmten Jesuiten spricht:

"Ift die gegen Sodomie treibende Geistliche gerichtete Bulle Pius V. im Gewissen verpflichtend? Henriquez [Jesuit] hält dafür, sie sei nicht rezipirt und deshalb nicht im Gewissen bindend. Auch wenn sie rezipirt sei, so begehe ein Geistlicher, der eine Frau im After mißbraucht, keine eigentliche Sodomie, denn obwohl er sich nicht an das natürliche Gefäß hält, so hält er sich doch an das natürliche Geschlecht. So lange er keinen Samen in das Gestäß eines Mannes ergießt, tressen ihn nach der Lehre des Suarez [Jesuit] die Strasen der Bulle nicht, da ohne Samenserguß die Sodomie nicht vollendet ist. Auch wer nur zweis oder dreimal Sodomie treibt, wird durch die Bulle nicht getrossen, weil der Papst nur die Geistlichen strasen will, die Sodomie "treiben" (exercere), zweis oder dreimal sich in einer bestimmten Sache vergehen, heißt aber nicht, diese Sache "betreiben" (a. a. D., S. 101).

Der Jesuit Arsbekin schreibt zu Sat (12): "Diese Lehre

scheint durch Innozens XI. verurtheilt zu sein. Ich antworte, nein. Denn unsere Lehre lautet nicht so unbestimmt, wie die in bem verurtheilten Sate, auch spricht sie nicht von zeitlichem Bortheil'. Unfere Lehre enthält Beschränfungen, die der Beachtung fehr werth find, und die in dem verurtheilten Sate weder ausbrudlich noch ftillschweigend enthalten find. Nicht ausbrudlich, benn bort heißt es nur: es foll nicht ,aus Migfallen an ber betreffenden Person' geschehen; nicht stillschweigend, etwa durch die Worte: wenn es mit gebührender Mäßigung geschieht', denn es wird ausdrücklich hinzugefügt — was die Verfechter unserer Unsicht nicht zugeben —: diese ,Mäßigung' könne vorhanden sein durch die Anstrebung ,irgend eines zeitlichen Bortheiles'; auch wird die Art dieses "Bortheiles" nicht weiter angegeben, was doch nothwendig gewesen ware, und zwar weit mehr als die Regung des "Mißfallens" auszunehmen. Denn dag eine folde Regung schlecht ift, kann nicht bezweifelt werden; wie weit aber die Berfolgung bes eigenen Rutens gestattet ist, ift nicht so klar. Wenn also ber Urheber jenes verurtheilten Sates ihn im Sinne der Verfechter unferer Lehre hätte verstehen wollen, so hätte er sich auch derjenigen abändernden Ausdrucksweise bedient, deren sich diese bedient haben. Da er das nicht gethan hat, so ist das ein Beweis, daß die Worte: wenn es mit gebührender Mäßigung geschieht', nur verhindern follten, daß der Bunich, der Andere möchte sterben, nicht mit zu großer Leidenschaft gehegt werde, oder daß nicht die Gefahr entstehe, vom Buniche zur That überzugehen; und so verdient der Sat gewiß verurtheilt zu werden" (II, 102).

Die Jesuiten Ballerinis Palmieri stellen die Frage: "Ist die geheime Schadloshaltung auch den Dienstboten gegenüber ihrer Herrschaft erlaubt?" Sie antworten: "Innozens XI. hat allersdings den Sat verurtheilt (20): Dienstboten dürsen sich am Gute ihrer Herrschaft heimlich schadlos halten, wenn sie ihren Lohn ihrer Arbeit nicht entsprechend halten; aber ich glaube, daß das vom Papste verurtheilte Fehlerhafte dieses Sates in seiner Allgemeinheit liegt, als ob Dienstboten heimlich wegnehmen dürsten, was auch immer sie als gebührende Ergänzung ihres Lohnes betrachten. Aber das hat, wie ich glaube, noch Niemand gelehrt. Da nun aber die geheime Schadloshaltung überhaupt erlaubt ist, so scheint es thös

richt, anzunehmen, der Papst habe allein die Dienstboten, entgegen der Gerechtigkeit, binden wollen, und so dürfen denn auch die Dienstboten, was die Anderen dürfen, d. h. sie dürfen sich heimlich schadlos halten, wenn die Boraussehungen dazu gegeben sind" (III, 262).

Der Napnziner Torrecilla führt Sat (7) an und fährt bann fort: "Danach ift es, so viel ich sehe, nicht verboten, den Verleumder in dem Augenblicke, wo er wirklich die Anschuls digungen vordringt, zu tödten, falls ein so großes Uebel auf andere Weise nicht verhindert werden kann. Jedenfalls ist es nicht versboten, zu behaupten, den Verleumder zu tödten sei nur eine läßeliche Sünde" (bei Döllinger-Reusch, I, 320).

Weit interessanter, und vor Allem weit bedeutsamer, als die Wiedereinschmuggelung verurtheilter jesuitischer Lehrsätze in die Moraltheologie durch Jesuiten, ist die Thatsache, daß auch Alfons von Liguori die gleichen Schleichwege rabulistischer Sophisterei wandelt. Diese Thatsache erhärtet das oben Gesagte über den, trot päpstlicher Berurtheilung, bestehenden innern und innigen Zusammenhang zwischen dem Inhalt der verurtheilten Sätze und den "Statthaltern Christi." Denn Liguoris Morallehre ist ja von den Päpsten als irrthumssrei, als schlerlose Richtschurr für sittliches Handeln erklärt worden (oben S. 72 ff.). Wenn also Liguori die Bedeutung einer päpstlichen Berurtheilung auf das Mindestmaß beschränkt, so trägt die Beschränkung, d. h. die quasi Aushebung der Berurtheilung die päpstliche Genehmigung.

Innozens XI. hat den Sat verurtheilt: "Ein Diener, der seinem Herrn die Schultern darbietet, damit er durch das Fenster steigen kann, um ein Mädchen zu vergewaltigen, der ihm oft die Leiter hält, die Thüre öffnet (aperiendo januam), sündigt nicht schwer, wenn er es thut wegen eines ihm sonst drohenden Nachstheiles, z. B. weil ihn sein Herr sonst schlecht behandeln, ihn böse ansehen, ihn wegiagen würde." In diesem Sat, lehrt Liguori, sei das Thür-Deffnen nur vom gewaltsamen Deffnen zu verstehen; das nicht gewaltsame Thür-Deffnen durch einen Diener, das mit sein Herr ein Mädchen schünden könne, salle aso nicht unter die Verurtheilung (L. 3, n. 66). Ein anderer verurtheilter Sat lautet: "Es ist seine Simonie etwas Zeitliches für etwas Geistliches

zu geben, wenn das Zeitliche nicht als Preis des Geiftlichen gegeben wird, fondern als Antrieb (motivum), das Geiftliche Ginem jugu= wenden. Das trifft auch bann zu, wenn die Erlangung bes Beitlichen ber Sauptantrieb für die Buwendung bes Geiftlichen ift, ja fogar, wenn die Erlangung bes Zeitlichen ber Zwed bei Zuwendung des Beiftlichen ift, fo daß das Zeitliche höher geschätt wird als das Geiftliche." Trot der Verurtheilung dieses Sates erklärt Liquori es für "bie probabelere Ansicht", daß es keine Simonie fei, wenn ein Briefter Meffe lieft, Saframente fpendet, predigt u. f. w. hauptsächlich (principaliter) wegen bes zu erwartenden zeitlichen Bortheils (vglch. oben S. 182f.). "Dem stehen nicht entgegen, schreibt er, die Worte des verurtheilten Sages: ,auch wenn die Erlangung bes Reitlichen ben Sauptantrieb principale motivum) für die Zuwendung des Geiftlichen bilbet'. "Hauptantrieb', motivum principale, bedeutet nämlich hier so viel als , Preis' (pretium) der geistlichen Sache. Ju unserm Falle aber ist das Zeitliche nicht der Entgelt für die geistliche Sache, fondern für die im Dienste eines Andern thätige Berson" (L. 4, n. 55).

Sixtus V. und Gregor XIV. hatten durch die Bullen: Effraenatam vom Jahre 1588 und Sedes apostolica vom Jahre 1591 Kirchenstrafen festgesett für diejenigen, "die eine Fehlgeburt herbeiführen " (procurantes abortum). Liguori ftellt nun die Frage, ob diefe Rirchenstrafen Extommunifation auch die Mütter selbst treffen, die bei sich selbst eine Fehlgeburt herbeiführen? "Die erste sehr allgemeine Ansicht bejaht die Frage; die zweite sehr probabele und innerlich probabelere Ansicht verneint sie. Die gange Entscheidung hängt von der Erklärung der Bulle Sirtus V. Effraenatam ab. Der Papst sagt bort nämlich: "Und auch die schwangeren Frauen felbst, welche das Genannte Sbie Berbeiführung der Fehlgeburt] wiffentlich thun und die seine Fehlgeburt herbeiführenden] Tränke freiwillig und wissentlich zu sich nehmen'. Richtig wird aber entgegnet, der Papft spreche an diefer Stelle nur von den weltlichen Strafen, die mit diesem Berbrechen verbunden find. Denn, wo er von ben geiftlichen Strafen spricht, heißt es: "Ueberdies, damit dies unmenschliche Verbrechen nicht nur durch zeitliche, sondern auch durch geiftliche Strafen geahndet werde, beftrafen wir mit der Extommunikation Alle, die als Sauptthäter ober als Gehilsen bei Begehung dieses Verbrechens Huse, Rath, Unterstützung gewährt und Mittel gereicht haben'. Hier nennt also der Papst die schwangeren Weiber selbst nicht" (L. 4, n. 395).

Bu ber Bulle Pius V. gegen Sodomie der Geistlichen schreibt Liguori: "Damit Geistliche von den Strafen dieser Bulle getroffen werden, müssen sie die Sodomie oft und als Gewohnheit ausüben, das liegt in dem von der Bulle gebrauchten Ausdruck: "Sodomie treiben" (exercentes). Ein Geistlicher, der eins oder zweimal Sodomie treibt, wird also nicht von den Strasen betroffen. Auch Geistliche, die den sodomitischen Att an sich geschehen lassen (patientes), werden von der Strase nicht betroffen; denn das Wort "treiben" (exercere) drückt eine Thätigkeit aus, nicht ein Geschehen-Lassen" (L. 4, n. 471).

Am 5. Mai 1667 hatte Alexander VII. ein Dekret erlassen, das unter Strase der Exkommunikation verbietet: Niemand dürse mit einer theologischen Zensur oder mit einer andern beleidigenden Benennung eine oder die andere von zwei sich entgegenstehenden Ansichten belegen, von denen die eine erklärt, daß in der auß Furcht vor den Höllenstrassen empfundenen Reue über die Sünden eine Beziehung auf die Liebe zu Gott enthalten sein müsse, die andere die Nothwendigkeit dieser Beziehung bestreitet. "Dieses Dekret, schreibt Lignori, hindert nicht, daß die Versechter der einen oder der andern Ansicht die entgegengesetzte Ansicht improbabel oder falsch nennen, denn Improbabilität und Falscheit sind keine "theologische Zensuren" (L. 6, n. 440).

Wie Lignori die päpstlichen Bullen "erläutert", die sich gegen Beichtväter richten, welche ihre geistlichen Kinder zur Unzucht reizen ("sollizitiren"), siehe unten S. 558 f.

## XV. Pastoralmedizin.

Ein eigenthümliche Frucht der Moraltheologie ist die Pastoralsmedizin. Als solche Frucht muß sie in einer Darstellung der ultrasmontanen Moral Plat sinden.

Die Pastoralmedizin ist jung; erst das 19. Jahrhundert hat sie in ihrer gegenwärtigen Gestalt gezeitigt. Gerade diese That-

sache beweist, wie lebenskräftig und nach allen Richtungen ausgreifend wirksam die Moraltheologie bis in die Gegenwart hinein ist.

Ich kann mich bei diesem Gegenstande verhältnismäßig kurz sassen. Medizinischen Erörterungen, die sich vorzugsweise auf das Geschlechtsseben, auf She, auf Schwangerschaft u. s. w. beziehen, sind, wie wir kennen gelernt haben, in der Moraltheologie sehr gewöhnlich und sehr aussührlich. Der Theologe, der Priester hat dem Arzt die Wege gewiesen und der Pastovalmediziner hat nichts Anderes gethan, als den vom Priester vorgezeichneten Weg zu betreten. Nicht so sehr der aus der Moraltheologie schon hinreichend bekannte Inhalt der Pastoralmedizin interessiert uns also, als vielmehr die Art seiner Behandlung, d. h. die Thatsache, daß die Medizin mit all ihren Einzelsorschungen sich in den Dieust der "Religion" stellt, und daß sie umgekehrt von der "Religion" Richtung und Norm erhält.

Das verbreitetste Handbuch der Pastoralmedizin ist: "Die Pastoralmedizin von Dr. E. Capellmann, Königlich Preussischem Sanitätsrath und Ritter des päpstlichen Gregosiusorden" (Nachen 1898). Das Buch, 265 Seiten stark, liegt in 12. Auflage vor. Auf der letten Seite als Schluß des Ganzen, steht das jesuitische Zeichen: O. A. M. D. G. — Omnia ad majorem Dei Gloriam, Alles zur größern Ehre Gottes. Mit sehr starkem Rechte steht dies Zeichen dort; denn Capellmann ist vorzugsweise jesuitischen Theologen gesolgt.

Eine sachliche Beurtheilung der Pastoralmedizin wird badurch am besten ermöglicht, daß ich Dr. Capellmann selbst sprechen lasse:

"Seit Jahren haben befreundete Secksorger mich zur Absaisung einer neuen Pastoralmedizin gedrängt und für ihr Berlangen als Grund angegeben, daß die vorhandenen Schriften über diese Disziplin dem praktischen Bedürfnisse nicht genügten . . . Ich habe beabsichtigt, überall mit den Lehren der römisch-katholischen Nirche in

¹ Der Versasser ist derselbe Dr. Capeltmann, der in dem bekannten Mariaberger Skandalprozesse wegen Mißhandlung von Geisteskrauken durch "Barmherzige Brüder" wissenschaftlich und human eine so unsrühmliche Rolle gespielt hat. Er war Hausarzt der bei Nachen gelegenen Mariaberger Anstalt der "Barmherzigen Brüder."

Einklang zu bleiben. Ich hoffe, daß ich von dieser Lehre nirgendwo abgewichen bin, erkläre aber überdies, daß ich Alles. was etwain biefem Buche mit ber Rirchenlehre in Widerfpruch fteben follte, fofort und unbedingt gurudnehme. .... Das aus der feelforglichen Baris herausgewachsene Bedürfnis nach einem Sandbuche ber Baftoralmedigin ift fo allgemein gefühlt und anerkannt, daß über die Berechtigung einer folden Arbeit wohl nicht geftritten werden kann. Paftoralmedizin ift die Summe derjenigen anatomifchephyfiologischen und pathologischerapeutischen Erörterungen, beren Renntnig bem Seelforger zur Ausübung feines Amtes nöthig ift. Auch foll die Baftoralmedizin auf die Bedürfnisse des Arztes Rücksicht nehmen und folgerecht dem Arzte diejenigen dogmatischen und moralischen Grundsätze mittheilen, welche er kennen muß, damit sein Sandeln überall die rechte Sicherheit und Sittlichkeit erhalte" (III, 1).1

Den wesentlichen Theil bes Capellmann'schen Buches bilben bie Abschnitte: Das fünfte Gebot (S. 11—77), das sechste Gebot (S. 77—102), die Kirchengebote (S. 102—117), die Sakrasmente (S. 117—193), und unter den Sakramenten nimmt die geschlechtliche Seite der Ehe allein 39 Seiten ein (S. 154 bis 193).

Beim fünften Gebot begegnen wir die in der Moraltheologie (oben S. 410 ff.) unvermeidlichen Gegenstände: Fehlgeburt, Frühgeburt, Kaiserschnitt. Capellmann behandelt sie selbstverständlich durchaus moraltheologisch. Die uns schon bekannten Entscheidungen Roms oben S. 411) vom 21. Mai 1884 und vom 24. Juli 1895 über die Unerlaubtheit der "Kraniatomie" und der "Umputation des graviden Uterus wegen Myom" sind für den "Königlich Preußischen Sanitätsrath" maßgebend: "Für den Katholiken sind die Fragen antoritativ als entschieden zu betrachten durch die Dekrete des hl. Offizium. Somit kann selbst in dem Falle, für welchen so ziemlich alle Geburtshelser die Verkleine-

¹ Wir haben hier wieder ein Beispiel der Voraussetzungslosigkeit der katholischen "Wissenschaft": Ein K. Preußischer Sanitätsrath unterwirft die medizinische Wissenschaft von vorneherein den Lehren Roms.

rung des lebenden Kindes für indizirt erachten, dem Arzte die Tödtung des Kindes nicht erlaubt sein. Es bleibt ihm absolut nichts Anderes übrig, als den Tod des Kindes oder selbst den Tod der Mutter, den er mit erlaubten Mitteln ja nicht abzuwenden im Stande ist, abzuwarten und dann für das noch vorhandene Leben zu thun, was die Kunst vermag" (S. 20.26).

Beim "Naiserschnitt" geht Capellmann auf die Frage ein, ob der Priester ihn an der todten Frau vornehmen soll? Wir haben gesehen, daß der Theologe und Ordensmann Debrenne (oben S. 415 die Frage entschieden bejaht; Capellmann steht zwar auf anderm Standpunkt, er schließt aber seine Aussührung mit den einschränkenden Worten: "Nirchlich verboten ist dem Priester die incisio nicht; eine Verpslichtung aber kann nicht vorhanden sein" (S. 37).

Ein eigenes Kapitel widmet Capellmann dem "Ammenwesen" (S. 55—61), und es ist nicht ohne Reiz zu sehen, wie der Pastoralsmediziner über diesen Punkt mit dem Moraltheologen in Streit geräth. Capellmann bekämpft lebhast die Ansicht des Jesuiten Gürh, daß es für Mütter keine schwere Verpslichtung sei, ihre Kinder selbst zu nähren und daß verschiedene und häusig vorliegende Gründe sie dieser Verpslichtung entheben.

Die Abhandlung über das 6. Gebot theilt fich in die Abschnitte: Selbstbefledung, Masturbation, Pollution, unfeusche Berührungen und Blide. Die technisch-medizinischen Erörterungen find fehr eingebend. Das ift bei einem Arzte weiter nicht zu verwundern, nur muß man, um bas richtige Verständniß für solche Behandlungsweise zu behalten, nicht aus bem Auge verlieren, daß dieser Urgt für ben Seelforger ichreibt, daß fein Buch eine Paftoralmedizin ift. Capellmann forgt übrigens felbst bafür, daß dem Leser bieser Gesichtspunkt nicht entschwindet; er zeigt in beutlichster Weise, wie ber Beichtvater in ber Beichte mit biefen Dingen sich beschäftigen soll. "Gine Systerika, übrigens in gutem moralischem Zustande, klagt sich [in ber Beichte] an, daß sie zu gewiffen Zeiten Berührungen ihrer Geschlechtstheile vornehme. Sie erzählt [bem Beichtvater], daß sie beim Beginn jeder Menstruation brei Tage lang heftige Schmerzen zu erleiden habe und gezwungen fei, das Bett zu hüten. Sie habe gefunden, daß fie

durch Drücken und Manipuliren an der Clitoris, welches mit einem Wolluftgefühl verbunden fei, die Schmerzen zu lindern vermoge, und habe beshalb diese Manipulationen vorgenommen. Sind biefer Berfon diefe Manipulationen feitens des Beichtvaters zu erlauben ober als Selbstbefleckung zu verbieten?" (S. 83). In seitenlanger Ausführung kommt Capellmann zu verneinender Antwort, wobei er sich, ähnlich wie bei der Ammenfrage, wider in Gegenfat zu einem Theologen, einem französischen Abbe, sett, doch aber die Genugthung hat, einen andern bedeutenden frangösischen Theologen, den Borfteber des frangösis ichen Seminars in Rom, A. Efchbach, auf feiner Seite zu haben. Die aus einer Abhandlung dieses priesterlichen Jugendbildners entnommene Stelle lautet: "An erster Stelle ift die Pollution Sünde wegen ber mit ihr verbundenen unerlaubten Luft, fo daß, wenn Gott die Beugungsorgane fo eingerichtet hatte, daß, wie beim Beibe die Gier, fo auch beim Manne ber Samen ohne Luftgefühl hervorflöffe, es erlaubt wäre, den Samenserguß hervorzurufen, zur Bewahrung des Lebens ober ber Gesundheit" (S. 87.

Bei ben "Pollutionen im Wadsen" liegt, wie Capellmann lehrt, "irgend ein erotischer Sinneseindruck vor", und als solche Eindrücke bezeichnet der Pastoralmediziner: "Theater, Ball und Beichte" (S. 93).

Im ausgebehnten Ravitel von der Che (S. 154-190) nimmt die Erörterung breiten Raum ein: ob es beim ehelichen Aft ber Frau erlaubt sei, durch Berührung mit ihren händen den Samenserguß bei sich hervorzurufen, nachdem er beim Manne schon erfolgt ift (S. 159 ff.). "Ohne mich in den Streit der berufenen Theologen einzumischen, neige ich zu der Auffassung des Fesuiten Bury", fagt Capellmann nach langem Für und Wider (S. 161). Die weiteren Ausführungen Capellmanns über den ehelichen Aft und die verschiedenen Arten seines Vollzuges stehen auf der gleichen Böhe wie die entsprechenden Schilderungen der Moraltheologen. Auch hier zeigt sich Capellmann als gut römisch, indem er die Frage, ob es einer Frau gestattet sei, das eheliche Geschlechtsleben fortzuseten, wenn ihr Uterus erstirpirt ift, burch ein Defret "bes heiligen Offizium" vom 3. Februar 1887 entscheidet; das Dekret lautet: "Nach reiflicher Brufung der Sache ist der Che der betreffenden Frau kein Hinderniß in den Weg zu legen" (S. 189).

## XVI. Das Bürgerliche Gefetzbuch und die ultramontane Moral.

Raum war die große und großartige Kodisitation deutschen Rechtes, das Bürgerliche Gesethuch, vollendet, als der Jesuit Lehmkuhl, der während der Berhandlungen über das B. G. dem Bentrum als ständiger Berather zur Seite gestanden hatte, einen Kommentar zum Bürgerlichen Gesethuch erscheinen ließ mit der ausgesprochenen Absicht, die neue Schöpfung am Maßstade der ultramontanen Moral zu messen und deutsche katholische Seelsorger und deutsche katholische Juristen auf ihre Pslichten ausmerksam zu machen, die sie dieser Moral gegenüber haben, troh Bürgerlichen Gesethuches und ihm entgegen.

Der dicke Lemkuhlsche Band — 737 Seiten — liegt schon in 5. Auflage vor (Freiburg 1900); ein Beweis, wie sehr der jesuitische Kommentar in seelsorglichen und juristischen Kreisen verbreitet ist.

Nur einige wenige Stellen theile ich mit:

"Weil das bürgerliche Recht und das natürliche und firchliche Recht in mehreren Bunkten auseinander geben, fo kann ber Ratholik im Bewiffen nicht all ber "Rechte" fich bedienen, welche das Bürgerliche Gesethuch den Staatsbürgern beilegt; der Seelforger und Beichtvater muß unter gegebenen Umftanden eine Pflicht auflegen, welche bas burgerliche Recht nicht aufstellt. Die vielfache Berührung, in welche die Gemissensfragen mit den positiven Rechtsbestimmungen kommen, zwingen ben Priefter in feinem Amt als Seelforger und Beichtvater bagu, sich mit dem herrschenden positiven Rechte vertraut zu machen und besonders sich genaue Rechenschaft zu geben über jene Fälle nicht nur, wo die Gewissenspflichten mit den positiven Rechtsnormen sich beden, sondern auch wo fie sich freugen. Um ihm diese Arbeit zu erleichtern, hat der Berfasser auf Anregung aus den Rreisen der Seelsorgsgeiftlichkeit sich entschlossen, bas neue Bürgerliche Gesethuch mit Bemerkungen und Erklärungen über die einschlägigen Fragen zu begleiten" (S. VII.).

Sehr bald ichon tommt ber Gegensatz zwischen burgerlichem

und firchlichem Rechte zu scharfem Ausbruck. Dem Abschnitte "von den juriftischen Bersonen" schickt ber Jesuit Deb mauhl eine "Borbemerfung" voraus: "Ohne Zweifel kann man auch im Gewiffensforum für alle vernünftigen und ehrbaren Zwecke ber Rechte und Bortheile fich bedienen, welche hier im B.G.B. verliehen werden. Allein für das Bewissensforum ift außerdem zu beachten, daß für fromme und tirchliche Zwede die Rirche die zuständige Autorität ift, der es fraft göttlichen Rechtes zusteht, die erforderlichen Ginrichtungen zu treffen, gegebenen Falls juriftische Personen zu schaffen und Rechtsbefugniffe ihnen beizulegen (vgld), hiernber die Thesen des Syllabus 19, 24, 26). Falls nun fraft ber burgerlichen Gefete folden frommen und firchlichen Zweden Rechtsvortheile geboten werden, so nimmt die Kirche diese unbedenklich an und bedient sich jener Gefetesbestimmungen auch zu ihrem Gunften. Allein es muß ihr unbenommen bleiben, den firchlichen Zweden aus eigener Machtvollkommenheit auch da Rechtsvortheile zu gewähren oder größere zu gewähren, wo das bürgerliche Gesetz solche versagt. Auch in folden Fällen liegt für die Betroffenen die Gewissenspflicht vor, an firchliche ober fromme Bereine und Stiftungen u. f. w. Leiftungen auszuführen, welche die Kirche als rechtverbindlich aufrecht hält, auch wenn nach burgerlichem Gesetze die Berpflichtung zur Leiftung unwirksam ober nichtig fein follte" (S. 8).

"Zu §§ 45 bis 47 ist zu bemerken, daß bei der faktischen Auflösung tirchlischer Vereine das Vereinsvermögen nach kirchlichem Recht und nach dem Willen der kirchlichen Organe zu verwenden ift.

Nach katholischen Grundsätzen würde sich also derjenige schwer versündigt haben, der im Austurkampse nach staatsicher Auflösung kirchlicher Bereine oder Anstalten das betreffende Bermögen dem Fiskus ausgeliesert hätte. Wenn also muthige Männer derartiges Bermögen zu verbergen suchten, selbst auf die Gefahr schwerer Strafe hin, so konnte der Natholik darin kein Verdrechen, sondern nur heroische Pflichterfüllung erkennen" (S. 14).

Bu § 61: "Es ist zu bedauern, daß für Bereine religiösen Zweckes die Bereinsfreiheit beschränkt ist. Das kirchliche Recht kann diese Bestimmung betreffs der katholischen Kirche nicht anerkennen und muß unter Umständen es als Ge-wissenspflicht betonen, die Folgerungen dieses Para-

graphen zu vernachlässigen. A. z. B. schulbet einem kirchlichen Bereine 1000 Mark, die staatliche Behörde hebt aus Kulturkampfgelüsten den Berein auf; A. bleibt tropdem im Gewissen gehalten, dem Bereine oder nach dessen Anweisung die 1000 Mark zu zahlen" (S. 17).

Bu § 81: "Für kirchliche Stiftungen muß die katholische Kirche die Gewissenspslicht festhalten, sobald den Anordnungen des kirchelichen Rechtes genügt ist. Also die Erben dürsen nicht widerrusen, sobald der lette Wille des Erblassers unzweiselhaft erwiesen ist. Trot eines etwaigen Widerruss, den ihnen das bürgerliche Recht in ausgedehnterer Weise gestattet, wären sie im Gewissen verpflichtet, das bestimmte Stiftungsvermögen zu verabsolgen" (S. 21).

Zu § 307 und 308: "Diese Vorschriften entsprechen so ziemlich der natürlichen Gerechtigkeitspflicht und sind ungefähr in gleicher Beise auch im Gewissensforum bindend" (S. 89).

Bu § 310, ber die Nichtigkeit von Verträgen ausspricht, woburch Jemand sein künftiges Vermögen überträgt oder belastet: "Würde ein derartiger Vertrag oder ein derartiges Versprechen kirchliche Zwecke berühren, so müßte trot der bürgerlichen Nichtigkeit die Verpslichtung im Gewissen aufrecht erhalten bleiben. Dieser Fall würde z. B. eintreten, wenn eine Ordensperson über ihr gegenwärtiges und künstiges Vermögen eine kirchlicherseits gültige Verfügung träse" (S. 91).

Bu §§ 1348—1351: "Nach katholischer Lehre sind obige Paragraphen absolut unannehmbar. Sobald der für todt gehaltene Chegatte sich noch am Leben zeigt, ist die zweite Ehe als nichtig anzusehen, und das Recht des ersten Chegatten lebt wieder auf. Auflösen kann diese Ehe keine menschliche Macht dem Bande nach. — Hinnehmen kann der Katholik nur, daß die vermögensrechtlichen Verhältnisse so geordnet werden, als ob die zweite Ehe dem Bande nach bestände, die erste nicht mehr."

"Der § 1350 ist auch nur verstänblich unter der protestantischen Unnahme der Lösbarkeit der Ehe. — Werthvoll ist auch für den Katholiken, der in gutem Glauben eine zweite She würde versucht haben, daß diese staatlich ansechtbar ist; er ist im Gewissen verspflichtet, dieses Recht zu gebrauchen. Schlimm aber ist für einen solchen, der pslichtvergessen mit der Kenntniß der Frethümlichkeit

ber Tobeserklärung eine zweite Ehe einzugehen ober zu bestätigen versucht hätte, daß ihm gerade für diesen Fall der Rücktritt von einer für ihn frevelhaften Verbindung staatlich untersagt wird."

"Daß die Unterhaltspflicht bei Ansechtung der zweiten Ehe ausgesprochen wird, kann auch vom katholischen Standpunkt aus gerechtsertigt werden, obgleich die Ansechtung schwer gebotene Pflicht ist. Daß aber derjenige, der vom lleberleben des ersten Ehegatten beim zweiten Eheversuche Kenntniß hatte, kein Recht auf Unterhalt besitze, ist dem Katholiken klar, weil er sonst eine Belohnung des Shebruchs vorfände, verständlich jedoch auch bei protestantischer Auffassung, weil jener, der mit diesem Bewußtsein die zweite Ehe versuchte, deren Ansechtbarkeit von vornherein kannte" (S. 362 f.).

Bu § 1564: Scheidung der Ehe durch richterliches Urtheil: "Hier nehmen wir Anlaß, speciell die Stellung des katholischen Richters zu besprechen für den Fall, daß vor ihn eine Scheidungssklage gebracht wird. Nach dem oben Gesagten kann und darf er nicht eine Lösung des vor Gott und dem Gewissen geltenden Bandes beabsichtigen; seine Absicht kann nur gehen auf die Lösung der bürgerlichen Rechtsfolgen im Gegensaße zu den Folgen vor Gott und dem Gewissen und vor der Kirche."

"Aber wir glauben, es eröffnet sich ein Weg, um zu seinem Gunsten die weitere Frage zu entscheiden, die recht dringlich wird: Darf er in jener eingeschränkten Weise das Scheidungsurtheil nach dem Gesehe, welches er kraft seines Amtes zu fällen gezwungen ist, ohne Gewissensbedenken fällen?"

"Als etwas in sich Unerlanbtes und als formale Mitwirfung zu berartig Unerlanbtem muß der Katholik ein Chescheidungsurtheil ansehen, welches beabsichtigt oder äußerlich die Absicht ausspricht, das vor Gott und dem Gewissen bestehende Band aufzulösen und eine zweite Che, die der Katholik für ehebrecherisch halten muß, förmlich zu gestatten. Als bloß materielle Mitwirkung zu einer solchen ehebrecherischen zweiten Che wäre ein Richterspruch anzussehen, der nichts anderes beabsichtigte und keine andere Absicht außebrückte, als die bürgerlichen Rechtssolgen der bestehenden (ersten) She zu lösen und Straflosigkeit für das Eingehen jener zweiten She zu ertheilen, auch wenn man voraussehen sollte, daß daraufhin der Abschluß einer solchen She thatsächlich versucht würde."

"Daß dies nichts absolut Unerlaubtes sei, ist leicht einzusehen. Es handelt sich um zwei Dinge: um Straflosigkeit einer Handlung, welche der betreffende katholische Richter bei sich mißbilligen muß, und um Lösung gewisser bürgerlicher Rechte. Diese zwei Dinge bilden den ganzen Inhalt der Scheidung einer bürgerlichen Ehe; zum Inbegriff dessen, was die Aushebung der ehelichen Gemeinschaft mit sich bringt, fügt sie nur mehr jene Straflosigkeit einer etwaigen zweiten Ehe hinzu."

"Straflosigkeit zugestehen ift nur dann unerlaubt, wenn ich strafen kann und muß. Run muß aber nicht einmal die höchste Obrigkeit jedes Verbrechen strafen, viel weniger ber einzelne Richter; in unserem Falle kann bieser es gar nicht. Mag also bas Geset, welches Straflosigkeit zusichert, unberechtigt sein: falls das Gesetz befteht, kann ber Richter nicht anders, als biefe Straflosigkeit im Einzelfalle durch Spruch beftätigen. Die Lösung ober Annullirung der andern bürgerlichen Rechte der Che aber, welche mit der Scheidung ber bürgerlichen Che vollzogen wird, ift nicht mehr und nicht weniger als die Aufhebung jener bürgerlichen Rechte, welche durch die Aufhebung der ehelichen Gemeinschaft' bewirkt wird. Diese Aufhebung ift aus wichtigen Gründen, b. h. wegen schweren Vergehens gegen die ehelichen Pflichten des einen Theiles ber Cheleute, gerechtfertigt. Sie ist, wenn auch nach tatholischem Cherechte dem firchlichen Gerichte vorbehalten oder von ihm abhängig, doch nicht etwas in sich Unerlaubtes; der katholische Richter fann, wenn genügende Gründe für Aufhebung der ehelichen Bemeinschaft (für Trennung von Tisch und Bett) vorliegen, wenigstens mit Gutheißung der kirchlichen Obern, den Richterspruch erlassen."

"Nach diesen Erörterungen würde also auch ein katholischer Richter nicht zu etwas gezwungen, was für ihn unerlaubt wäre. Die gegebene Erörterung sußt allerdings darauf, daß "bürgerliche Ehe" nichts weiter besage als den Inbegriff der bürgerlichen Rechte, welche aus einer Ehe folgen, und daß "Scheidung der bürgerlichen Ehe" nichts weiter besage als die Annullirung jener bürgerlichen Rechtssolgen mit Zusah der Strassosiateit einer neuen Ehe."

"Sache bes Richters wird es nur sein, für die Fälle, wo er ein Scheidungsurtheil fällen muß, es beutlich und klar erkennen zu lassen, daß er in das Gewissensgebiet der Ehe gar nicht eingreifen 466

wolle und könne, daß also das Band vor Gott und dem Gewissen unberührt bleibe und die weitere Benutung des Spruches dem Gewissen der Betreffenden anheimgestellt werden müsse; er kann dies, zumal wenn pslichtvergessene Katholiken eine Scheidungsklage anstrengen sollten, den Parteien förmlich erklären; mindestens aber kann und soll er durch sein sonstiges Verhalten es implicite klarslegen, wie er denke und wie er überhaupt eine Ehescheidung ausschieße."

"Die beutschen Richter find hier in einer minder ungunftigen Lage als die französischen Richter. Absolut genommen gilt für beide dasselbe; allein die lettern sind weit mehr als die deutschen veranlaßt, es offen auszusprechen, in welch' beschränktem Sinne fie die Scheidung verstehen, welche sie durch Urtheil vollziehen. Die beutschen Richter können sich auf den Gesetzellausdruck ,burgerliche Che' beziehen, die ausgesprochenermaßen bie firchlichen Berpflichtungen in Ansehung der Che' unberührt laffen will; denn diese ausdrückliche Rusicherung ber Wahrung firchlicher Chevorschriften enthielte ben handgreiflichsten Widerspruch, wenn man unter ,burgerlicher Che' auch der Ratholiken mehr verstehen wollte als die burgerlichen Rechtsfolgen, unter ,Scheidung' mehr als die Aufhebung biefer bürgerlichen Rechtsfolgen mit Ginschluß ber Straflofigkeit einer etwaigen andern Che. Das frangösische Recht hingegen bringt ben Sinn bes Gesetzes von Che und Chescheidung nicht in bieser Weise jum Ausdrucke; deshalb muß der Richter bei Anwendung bes frangösischen Rechtes viel mehr felbsteigens ben Ginn von Che und Chescheidung in der angegebenen Beise beschränken, um nicht etwas in sich Unerlaubtes zu vollziehen."

"Die Antwort der römischen Congregationen auf diesfalsige Fragen über Erlaubtheit oder Nicht-Erlaubtheit richterlichen Borgehens ist nicht in allen Fällen gleichlautend gewesen. Das erklärt sich aus der Verschiedenheit der praktischen Umstände: diese können unerlaubt machen, was sonst nicht unerlaubt ist, und umgekehrt. Eine Entscheidung jedoch, welche unter allen Umständen den Richtern verböte, in irgend welchem Sinne wie immer ein Scheidungsurtheil auszusprechen betreffs solcher Ehen, deren Band vor Gott und dem Gewissen nicht getrennt werden kann, liegt nicht vor." "Die nächsten Paragraphen des Gesehbuchs handeln von den Scheidungsklagegründen. Gine zu Recht bestehende Ehe kann nämlich auch bürgerlich nur auf Alage der Ehegatten selber oder des einen derselben geschieden werden."

"Bevor wir die einzelnen im B.G.B. aufgestellten Gründe in Betracht ziehen, fordert eine weitere wichtige Frage ihre Erledigung, nämlich wie sich ein katholischer Ehegatte diesen Scheidungsgründen und dieser durch das Geset eingeräumten Besugniß gegenüber zu verhalten habe bezw. verhalten dürse. Betreffs dieser Frage ist zu antworten:

- "1. Der Katholik darf Sheklagen vor dem weltlichen Gerichte nur führen in Abhängigkeit von der Kirche und den kirchlichen Obern. Der katholische Glaube nämlich lehrt, daß die Shesachen, soweit sie irgendwie das Sheband und die daraus sich ergebenden Gewissenspslichten berühren, vor das kirchliche Gericht gehören: so das Trienter Concil Sig. 25, Can. 12. Zuerst muß daher der katholische Shegatte, wenn er glaubt, daß ein Scheidungsgrund (von Tisch und Bett) vorliege, die Sache seitens der Kirche klarsstellen lassen, und erst nachdem er die kirchliche Grlaubniß zur Trennung hat, kann er die Civilklage anstrengen, um die vermögenserechtliche ober sonst dürgerlicherechtliche Seite der Trennung zu bereinigen."
- "2. Die "Scheidungsklage" im Sinne bes B.G.B. barf er nur dann stellen, wenn die Ehe kirchlicherseits als nichtig anerskannt oder erklärt worden ist. Dies kann allerdings vorkommen in solchen Fällen und auf solche Gründe hin, aus denen das B.G.B. Nichtigkeit oder Ansechtbarkeit nicht herleitet. Wäre z. B. eine She eingegangen, sei es auch in kirchlicher Form, betreffs welcher es sich herausstellte, daß ein kanonisch trennendes Chehinderniß einer entserntern Verwandtschaft oder Verschwägerung vorläge, die das B.G.B. als hinderniß nicht mehr anerkennt, so kann entweder durch nachträgliche kirchliche Dispensation die She geheilt, oder sie muß, weil nichtig, getrennt werden. Wollen also die vermeintslichen Sheleute in solchem Falle die Trennung, so können sie, falls irgend ein anderer bürgerlicher Scheidungsgrund vorsliegt, diesen benuhen, um die Scheidungsklage im Sinne des

B.G.B. zu erheben, nachdem kirchlicherseits das trennende Hinderniß festaestellt ist."

"Ebenso könnte und müßte auf Scheidung geklagt werden beim bürgerlichen Gerichte, wenn eine nur bürgerliche Ehe geschlossen wäre mit Vernachlässigung der kirchlichen Form (es sei denn, daß in der betreffenden Gegend die formlose Ehe kirchlicherseits als giltig anerkannt wäre; in einem solchen Falle bedürfte es vorher genauer Untersuchung, ob die betreffenden Eheschließenden eine wahre Ehe vor Gott und dem Gewissen beabsichtigt haben oder bloß die bürgerliche Ceremonie). Würden nämlich im Falle einer solchen zwar dürgerlich geschlossenen, aber kirchlich ungiltig gebliebenen Ehe die Betreffenden oder der eine von ihnen sich zur kirchlich giltigen Trauung nicht verstehen wollen, dann könnte und müßte ohne weiteres der andere Theil, falls er nur einen bürgerslich zulässissen Scheidungsgrund sindet, die Scheidungstlage sofort einreichen."

"Bei einer einmal kirchlich giltig geschlossenen Ehe kann von Scheidung im eigentlichen Sinne nur die Rede sein, solange die Ehe noch eine bräutliche Ehe geblieben ist; diese und nur diese kann aus wichtigen Gründen vom Papste gelöst werden. Würde also eine solche Lösung stattgefunden haben, dann dürsten die kirchlich Geschiedenen auch nach einem bürgerlichen Scheidungsgrund suchen und zur Ordnung der vermögensrechtlichen Verhältnisse und der sonstigen bürgerlichen Folgen die "Scheidungsflage" einreichen.

"3. In andern Fällen, in welchen einer der Chegatten die ehelichen Rechte verwirkt oder, wenn cs nicht aus sich klar ist, die Kirche einen diesbezüglichen Entscheid gethan hat, kann der unschuldige Theil die bürgerliche Klage zwar einreichen, muß sich aber auf die Klage des § 1575 "auf Aushebung der ehelichen Gemeinschaft beschränken. Da er nämlich diese Klage nach dem B.G.B. stellen kann und mit ihr alles erreicht, was er überhaupt zu erreichen beabsichtigen darf, so ist es für ihn unerlaubt, eine weiterlantende Klage zu stellen, eine solche nämlich, welche die Lösung des Bandes wenigstens als folgerichtig unterstellt."

"Es wurde vorhin zwar mehrmals hervorgehoben, daß ,bürgerliche Che' und "Scheidung der bürgerlichen Che' formell nichts weiter besage als die bürgerlichen Rechtsverhältnisse mit Einschluß ber Straffreiheit bezüglich einer zweiten Ehe, und daß dieses nicht etwas absolut Unerlaubtes enthalte. Daraus könnte man den Schluß ziehen, als ob es für die Ehegatten nicht unerlaubt wäre, dies zum Gegenstande ihrer Alage zu machen. So würde es in der That sein, wenn nur die Scheidungsklage gesehlich zulässig wäre; alsdann könnten die Eheleute berechtigt sein, in dieser Form die Alage zu stellen, vorausgesetzt, daß ihre Absicht nur dashin ginge und als solche sich kundgäbe, die Scheidung bloß in der angegebenen Weise, d. h. im Sinne der bürgerlichen Rechtssolgen, zu erreichen."

"Allein wenn auch Scheidung der bürgerlichen Ehe formell zwar nichts mehr als das Angegebene besagt, so unterstellt sie doch, wie bemerkt, etwas Mehreres, was der Katholik für unerlaubt halten muß: sie unterstellt die Lösung des Bandes im Gewissen und wird auch von manchen Richtern subjectiv so verstanden und gewollt. Das könnte nun der Katholik zulassen, wenn er nicht auf andere Beise zu seinem Rechte kommen könnte; kann er aber anders zu seinem Rechte kommen — und dies kann er in der That nach § 1575 —, so ist es unsittlich und unerlaubt für ihn, zu jenem Mittel zu greisen, welchem nach seiner religiösen Ueberzeugung sittliche Mängel wenigstens ankleden." (S. 416—421.)

## XVII. Frauenverachtung in der fatholischen Theologic.

Das Priester- und Mönchsthum ist allmählig in einen theoretischen und praktischen Gegensatz zum weiblichen Geschlechte gerathen, der Biderchristenthum und Unnatur an der Stirne trägt.

Der ebele und harmlosvertraute Verkehr mit dem Weibe, wie die Evangelien und die Apostelbriese ihn von Christus und seinen Jüngern berichten, ist beseitigt. Aus der Stellung als Geshilfin des Mannes — auch wenn kein eheliches Band zwischen ihnen bestand — ist das Weib verdrängt worden. Das Weib ist sür die ultramontane Moral nicht mehr der gleichberechtigte, zu allen Werken der Menschlichkeit und der Christlichkeit besähigte und berusene Mensch, sondern fast lediglich das Geschlechtswesen, dessen geschlechtliche Verschiedenheit vom Manne für diesen das zus

gleich Anreizende und Gefährliche ist. Deshalb die aus den theoslogischen und asketischen Schriften sort und fort ertönende Warmung vor dem Weibe: Cave mulierem, Hüte dich vor dem Weibe; deshalb die in diesen Schriften zum Ausdruck kommende, oft brutale Verunglimpfung des weiblichen Geschlechtes; deshalb die verzerrte Askese, die den Verkehr zwischen Mann und Weib mit taussend Schuhmitteln glaubt versehen zu müssen, die in jeder Verührung mit dem Weibe Laster und Unzucht wittert. Wer die Erbanungsschriften des Ultramontanismus, seine "Anweisungen zur christlichen Volkommenheit," seine "Leben der Heiligen" durchblättert, sindet hierfür hunderte von Belegen.

Ms klassisches und zugleich typisches Beispiel kann angesehen werden, was das Brevier, das offizielle Gebet- und Erbanungs- buch des katholischen Priesters, vom heiligen Alonsins von Gon-zaga (Jesuit) rühmend hervorhebt: um unreine Bersuchungen zu verhindern, vermied er sorgfältig, seine eigene Mutter anzusehen!

Von anderen Heiligen wird als "erbaulicher" Zug erzählt, ihre Kenschheit sei so groß gewesen, daß sie schon als Säuglinge sich weigerten, die Brust ihrer Mütter oder Ammen zu nehmen, weil sie eine nackte Francubrust nicht berühren wollten.

Muß nicht der gesunde, unverdorbene Sinn derartige Askese und "Erbauung" auf's schärsste verurtheilen und sie als geradezu schmähliche Entartung des richtigen Berhältnisses zwischen Mann und Beib, als widerliche Unnatur bezeichnen?

Solche Dinge, mit denen die im katholischen Volke massenhaft verbreiteten Lebensbeschreibungen der "Heiligen" angefüllt sind, erweisen sich — und hierin liegt ihre Bedeutung — als praktische Folgen aus der ultramontanen Theorie über das Weib. Auch über diesen Punkt muß die ultramontane Moral in einigen ihrer Hauptwertreter zu Worte kommen.

Alexander von Hales († 1245), eine Leuchte der Scholastik, Lehrer des Thomas von Aquin, erklärt, weshalb das Weib tiefer steht, und weshalb es teufelischen Einflüssen zugänglicher ist als der Mann: "Der Gang, wie sich die göttliche Lehre verbreitete, ist folgender: sie stieg von Gott in Christus, von Christus in den Mann und vom Mann in das Weib herab. In umgekehrter Weise

verbreitete sich die teufelische Lehre: sie kam zuerst in's Weib, das ja weniger Unterscheidungsvermögen besitht, und vom Weibe in ben Mann. Wie ber Teufel also seine Lehre von ber Gunde querft bem Beibe einflößte, fo flößt er seine Lehre ber Bauberei häufiger ben Beibern als den Männern ein" (Summa II, qu. 167, de sortilegiis). Thomas von Aquin, "ber Fürst ber Scholaftik" († 1274), beffen Schriften Leo XIII. neben ber Bibel auf ben Altar gu seben wünscht, ist ber gleichen Anschauung. Das Weib ist für ihn weit mehr bem Bofen ausgesett, als ber Mann: "Benn eine Seele heftig zur Bosheit erregt wird, wie es zumeist bei alten Weibern geschieht, so wird ihr Anblick giftig und schädlich, besonders für Anaben, beren Rörper gart und für Gindrude leicht empfänglich ift. Es ift auch möglich, daß dabei, nach Gottes Zulaffung, und burch einen geheimen Vertrag, die Bosheit der Teufel mitwirft, mit denen Rauberinnen im Bündniß stehen" (Summ. theolog. 1, qu. 117, a. 3).

Bang besondere Erwähnung verdienen die Austaffungen des heiligen Angelm, Erzbischofs von Canterbury. Anselm ist eine ber mächtigsten Gestalten bes 11. und 12. Sahrhunderts, gleich hoch im Ansehen stehend durch Heiligkeit wie durch Gelehrsamkeit. In der "Wissenschaft" der Scholastik hat er sich einen bleibenden Plat erworben durch seinen "ontologischen" Gottesbeweis. Bon ihm ift das Gedicht De vanitate mundi: von der Gitelfeit der Welt. In barbarischen Versen bringt es eine barbarische, aber echt monchische Auffassung vom Beibe jum Ausbrud: "Das Beib ift ein füßes Uebel (dulce malum); es zerbricht die männliche Rraft burch seine ränkevollen Liebkosungen. Als teufelische Hefe (faex Satanae) geht es einher mit schönen Aleidern geschmudt, das haar gefämmt, um zu verderben, mit Schminke gefärbt feine Aeuglein. Nichts Schädlicheres giebt es, als das Weib, durch nichts richtet der bofe Feind mehr Menschen zu Grunde, als durch das Weib. tausenderlei Art greift das Weib uns an und Viele zu verberben gilt ihm als großer Gewinn. Fliehe, heiliger Mann, die Unterhaltung mit Frauen. Alle Feuer der Leidenschaft entzündet das Weib. Rönntest du in sie hineinsehen, du würdest sehen, welchen Schmut ihre weiße haut bedeckt. D hirten, haltet die Wölfinnen von eueren Beerden fern! Das Beib ift ber Tod ber Seele. Glaube mir,

Bruder, jeder Verheirathete ist unglücklich; hat er ein häßliches Weib, so haßt er sie; hat er ein schönes Weib, so fürchtet er die Ehebrecher; wird sie schwanger, so fürchtet er, daß das Kind nicht sein Kind ist. Das Weib scheut vor nichts zurück, sie wagt, was immer die Sinnenlust ihr eingiebt. Verurtheile ich also die Bündnisse des Ehebettes [maritalis foedera lecti: diese Benennung der Ehe ist echt mönchisch]? Nein, aber für die vollkommenen Männer sind sie nichts" (Migne, P. P. L. L. 158, 696 ff.).

Um dieselbe Zeit verfündet eine gleich niedrige Auffassung von der Frau der Erzbischof Hildebert von Tours. Hildebert war ein eifriger Förderer des Zoelibates; unermüdlich belehrte er seine Beiftlichen über die Nothwendigkeit der Chelosigkeit, wobei für seine sittliche Anschauung der Sat bezeichnend ift: "Für uns Geiftliche giebt es kein Mittelbing: entweder stehen wir auf der höchsten Spite der Enthaltsamkeit oder wir stehen Mitten in Sodoma" (Sermo 76 de continentia: Hildebert, Opp., Ed. Ant. Beaugendre, Paris 1708, S. 615). Bon folchem Standpunkt aus find feine Auslassungen weniger unverftändlich: "Das Weib ift treulos, ift schmutig, ift werth der Fesseln; sein Geist hat geringes Bewußtfein, ist unftat, gottlos und voll von Gift. Das Beib ift eine bose Schlange, eine lebensgefährliche Grube, ein beweglicher Abgrund; Alles nimmt es in sich auf, Alle täuscht es, für Alle ist es zu haben (omnibus una'; das Weib ift ein schrecklicher Nachtvogel (horrida noctua), eine offene Thure, ein häufig begangener Weg. Fressender als Feuer, grausamer als die Natter ift bein Leben, o Weib. Wer dir vertraut, für den sind viele Uebel bereit. D Elende, o Unerfättliche und Unerfättigte. Eher bitte ich die höchste Gewalt [Gott], daß fie all das Meinige von Grund auf zerftore, als daß auch nur Etwas vom Meinigen mit der in Berührung fomme" (A.o.D., S. 1353). Gin Zeitgenosse Hilbeberts, der Abt Gottfried von Bendome schreibt: "Das weibliche Geschlecht ift an Täuschung gewöhnt. Durch lleberredung hat es ben ersten Menschen getäuscht und durch Fragen den Apostel Betrus umgarnt: jenen hat es zum Ungehorsam, diesen zur Verleugnung verleitet. Wie die Thurhüterin schließt das Weib (femineus sexus) Alle, die es verlockt, entweder vom Leben aus, wie den Betrus von Chriftus, oder es stürzt sie in den Tod, wie den Adam im Paradies" (Goffridi

Alb. Vindocin. Epp. III, 21: Sirmondi Opp., Paris 1696, III, 497).

In ein vollständiges System ift die Frauenverachtung im berühmten und berüchtigten "Begenhammer" gebracht (vglch. Band 14, S. 387-425). Seine Berfaffer, Die Dominikanermonche und papstlichen Inquisitoren, Beinrich Institoris und Sakob Sprenger (15. Sahrh.), sind geradezu erfinderisch in Berunglimpfung des Weibes. "Die Verfasser des Malleus, schreibt richtig ber Archivdirektor des Kölner Stadtarchivs, Joseph Sanfen, konstatiren als sichern Erfahrungssat ihrer Beit, daß die Riedertracht des fleischlichen Umgangs mit dem Teufel mehr bei Weibern als bei Männern gefunden wird; ja als Männer preisen sie Gott, ber bas männliche Geschlecht vor so großer Sünde bewahre, offenbar auf Grund eines besondern Privilegiums diefes Geschlechts, da Chriftus in diesem seine Menschwerdung vollzogen habe. Demgemäß nennen fie benn auch ihr Werk Malleus maleficarum, nicht maleficorum. Reiner ihrer literarischen Vorgänger hat sich in dieser Weise grundfäklich gegen das weibliche Geschlecht gewandt. . . . Aus dem Schake ihrer Belesenheit tragen die Berfasser in längerer Darlegung emfig alles zusammen, was sich irgend zu Ungunften der Frauen sagen läßt. Neben bem nach diefer Richtung besonders ergiebigen Alten Testament dienen ihnen dabei als Arsenal die Sauptvertreter der Boelibatiliteratur ber urchriftlichen Beit, Laktantius, Sieronymus, Chrysostomus; daneben greifen sie aber auf Cato, Cicero und Seneca, auf Sokrates und Theophrast zurück. Selbst die homerische Helena und die Sirenen mussen gegen ihr Geschlecht zeugen: Forschen wir nach, so werden wir finden, daß fast alle Reiche der Welt um der Frauen willen zu Grunde gegangen find.' Als Beweiß bienen helena, Jezabel und Kleopatra. ,Wäre nicht die Schlechtigkeit der Weiber, so wäre die Welt von unzähligen Gefahren befreit.' Das Weib ist bitterer als ber Tod, entnehmen sie bem Buche Jefus Sirach. Und bem bl. Chryfostomus schreiben fie nach: ,Was ift das Weib anders, als eine Feindin der Freundschaft, eine Strafe, ber man nicht entrinnen fann, ein nothwendiges Uebel, eine natürliche Versuchung, ein Unglück, das das Verlangen reizt, eine häusliche Gefahr, ein füß schmeckender Schaden, ein lebel ber Natur mit schöner Farbe übertuncht.' Das Weib ift dem Manne über-

legen an Aberglauben, Rachsucht, Gitelkeit, Lügenhaftigkeit, Leidenschaft und unerfättlicher Sinnlichkeit. Da ihnen bie förperliche Rraft fehlt, so suchen die Frauen im Teufel ihren Selfer und im Berenwesen die Silfsquellen für ihren Rachedurft; da fie an allen Rräften ber Seele und bes Leibes ichwächer find als ber Mann, fo ist es nicht wunderbar, daß sie um so mehr dafür forgen, durch Bauberei gegen die Manner, auf die sie neidisch sind, zu wirken. Da das Weib von Natur ichlecht, ichneller am Glauben zweifelt, fo schwört es auch leichtfertiger den Glauben ab, und das ift das Fundament des Serenwesens. Die vornehmste Urfache für bie Bermehrung der Begen bildet der schmerzvolle Rampf zwischen verheiratheten und unverheiratheten Frauen und Männern. Die unerfättliche Fleischesluft der Weiber führt sie endlich dahin, daß sie, um ihren Begierden zu fröhnen, sogar den Umgang mit den Teufeln suchen. . . In dieser grundsätlichen Tendenz des Malleus gegen das Weib liegt also eine Weiterführung gegenüber der ältern Unschauung. Was aber die Verfasser des Malleus veranlaft, das weibliche Geschlecht so hart zu behandeln, geben sie von vornherein zu erkennen, indem sie die angeblich weibliche Reigung zu geschlechtlichen Ausschweifungen zum Ausgangspunkt ihres Raisonnements nehmen. Es ift die alte asketische Richtung ber chriftlichen [katholisch-ultramontanen Theologie, die hier ihre Auferstehung feierte und jest zu einer unmittelbaren Befahr für bas weibliche Befchlecht wurde, da ihre Bertreter in der Inquisitionsgerichtsbarkeit eine furchtbare Waffe besagen, um ihr Werthurtheil über die Frauen in ber Praris zur Geltung zu bringen. In ber Erörterung bes Malleus fehlt nicht die Ginschränkung, daß die Verfaffer das weibliche Beschlecht als solches teineswegs verachten. Das konnten fie schon nicht als Angehörige eines Ordens, der sich seit jeher dem Marienkultus mit besonderer Singabe gewidmet hatte. Beweist aber ichon ihre Ethymologie des Wortes femina fie leiten es von dem geringern Glauben bes Weibes ab: fe = fides und minus], wie wenig ernst diese Reservation zu nehmen ist, so ergiebt sich weiter, daß sich ihre gunftigen Urtheile stets auf das jungfräulich bleibende, alfo fein Geschlechtsleben führende Beib beziehen. Die Berfaffer gehören einer eben damals in der Ordens- und Alofterreform die Dberhand gewinnenden astetischen Richtung an. Den Führern diefer

Reformbewegung galt bas Weib wie den von orientalischen Ideen beftimmten Asketen der früh-chriftlichen Zeit vor allem als Berführerin, als ein Mittel zur Gunde in der hand bes Teufels; alle Argumente wurden zusammengesucht, um feine Schlechtigkeit zu erweisen; es murde besonders betont, daß nach der Bibel der Teufel im Paradies zunächst Eva verführt hatte, daß sie von Gott aus einer frummen Rippe Adams hervorgebracht wurde, während Adam schon durch seine Erschaffung Gott näher ftand. In Bezug auf die geschlechtlichen Beziehungen trat eine Neigung zu immer abfälligerer Beurtheilung zu Tage. In sittlichen Dingen galt bas Weib als beliebtes Wertzeug des Teufels durchaus als ein Mensch zweiter Alaffe" (Zauberwahn, Inquisition und Herenprozeß im Mittelalter, München 1900, S. 481 ff.). Und an anderer Stelle: "In Italien fprach eben um diese Beit bie Beit bes Begenhammers] ber humanismus den Gedanken aus, daß das Weib dem Manne von Natur aus nicht nachstehe und daß es bemnach die gleiche Achtung verdiene wie ber Mann; die italienische Renaissance bilbete auf dieser Grundlage ein neues weibliches Ideal aus. Die vorläufig noch andauernde theologische Führung ber Welt unterbrach diese gesunde Entwickelung und führte für mehrere Sahrhunderte wieder eine geringschätigere Anschauung vom Beibe herauf, welche in der vom Berenhammer entwickelten Vorstellung kulminirte, daß das Weib besonders dem neuen Serenwesen ergeben sei, und daß auf gehn Weiber nur etwa ein Mann tomme, der diesem schändlichsten aller Berbrechen verfallen fei" ("Duellen und Untersuchungen gur Geschichte bes Berenwahns", Bonn 1901, S. 419).

Von dieser Anschauung ist auch die spätere Theologie ersüllt. Der Prosessor der Theologie, Gotschalk Hollen, schreibt in seinem Preceptorium novum (Coloniae 1489, sol. 156 f.): "Durch Ehebruch sündigt der Mann schwerer als die Frau wegen seiner dreisachen Erhabenheit über das Weib: erstens steht der Mann Gott näher als die Frau, zweitens ist er stärker als die Frau, drittens hat er mehr Wissen und Verstand als die Frau. Der Mann ist nämlich unmittelbar durch Gott geschaffen worden, die Frau nur mittelbar durch den Mann. Fleischliche Begierde ist die der Frau eigenthümliche Leidenschaft; die Ursache davon liegt in ihrer schwächlichen Körperbeschaffenheit. Die Frau kann nämlich nicht so leicht

wie der Mann diese Leidenschaft besiegen. Bon der Fußsohle bis zum Scheitel ift keine Stelle am Weibe, die nicht ein Strick des Teufels ist, um die Seelen zu fangen."

Der Augustinermönch Antonius Rampigollis (16. Jahrh.): "Die Weiber sind stets begierig nach verbotenen Sachen. So lesen wir ichon vom ersten Weibe, nicht, daß sie die erlaubten Früchte gegessen und fie begehrt habe, sondern die verbotenen. Die Weiber find nach Kindern begehrlich, um den Schimpf ber Unfruchtbarfeit zu vermeiden. Die Weiber sind begehrlich barnach, daß ihre Rinder irdisch glücklich werden. Die Beiber sind begehrlich nach Besithvermehrung. Die Beiber sind begehrlich nach ben Geheimnissen ihrer Männer, und jemehr diefe sie verbergen, um so mehr wollen die Weiber fie wiffen. Aber fein Geheimniß konnen fie bewahren. Die Weiber sind begehrlich nach Rache. Die Weiber sind begehrlich barnach, ihre Bergensfreuden zu offenbaren. Die Weiber find voll Trug und verleiten die Männer zu allen Laftern, und weil die Böllerei zu allen anderen Laftern führt, so verleiten die Beiber die Männer zuerft dazu, um fie dann zum geiftigen Untergang zu bringen. Trügerisch sind die Weiber, indem sie durch Lügen täuschen. Biele Rünfte wenden die Beiber an, um die Männer zur Ungucht zu bringen. Die Beiber erfinden Runfte, um ber Sabfucht und Begehrlichkeit zu fröhnen. Oft reden die Beiber thöricht bei Berathungen, sie wollen von weisen Männern nicht lernen. Die Weiber fleiden sich schön, um die Männer zu verderben" (Compendium figurarum Bibliae: Rölner Stadtbibliothef B. II., 1. 127).

Der Jesuit Elizalde (17. Jahrh.): "Früher glaubte auch ich, daß mehr Frauen als Männer zur ewigen Seligkeit gelangten. Nachsbem ich aber die Eitelkeit, Gefallsucht und den Hochmuth der Weiber kennen gelernt habe, bin ich zweiselhaft geworden. Was wird aus den Frauen werden, deren fast einziges Geschäft es ist, die Männer anzulocken?" (L. 8, p. 5, § 9, bei Concina, a. a. D., S. 19).

Der Jesuit Sarasa (17. Jahrh.): "Das weibliche Geschlecht ist bei weitem minderwerthiger (longe deterius) als das männliche; es ist weichlicher, unbeständiger; der weibliche Verstand ist schwächer. Wenn die Männer dies bedächten wären sie den weiblichen Lastern gegenüber nachsichtiger" (Ars semper gaudendi, S. 105 f.).

Der Jesuit Laymann (17. Jahrh.): "Warum schließen mehr

Frauen als Männer mit dem Teufel Verträge ab? Ich antworte, weil die Weiber wegen ihrer geringen Urtheilsfähigkeit leichtgläubiger sind als die Männer. Die Weiber sind vorwihig, neugierig; sie sind zur Unzucht und zur Verschwendung geneigt; sie sind klein-müthig und schwach" (I, 499).

Der Dominikanermönd Concina (18. Jahrh.): "Bon Natur find die Frauen hochmuthig. Da ihnen fein Schriftstellerruhm, keine solbatische Tapferkeit, keine Staatsgewalt zur Befriedigung ihrer Ruhmsucht zu Gebote stehen, so verlegen sie sich darauf, die Männer in ihre Nete zu ziehen und sie sich zu unterjochen. Weil fie ferner in Bethörung ber Männer fehr gerieben find, und aus Erfahrung miffen, daß die Entblößung der Brufte und noch mehr beren Berührung fehr geeignet ift, die Manner willfährig zu machen, jo geben sie auch mitten im kalten Winter ihre Bruft ben Bliden ber Männer preis. Und weil fie, aus elender Begierbe getrieben, bem Berderben zueilen, und das Berlangen haben, luftern begehrt zu werden, so verachten sie die Ralte, überschreiten die Grenzen ber Scham und Scheu und schnüren ihre Seiten ein, bamit bie Bruft mehr hervortrete, um durch folche schändliche Rünfte bie Männer zu bezaubern" (Epistolae theologico-morales ad Episcopum N. N., Venetiis 1744, S. 19).

Die praktisch bethätigte Verachtung des heiligen Alfons von Liguori gegenüber dem Weibe, seine in widerlicher Weise sich äußernde Furcht vor ihm als Geschlechtswesen, haben wir schon kennen gelernt (oben S. 81). Auch theorethisch kommt diese ekse Weiberschen bei dem "Kirchenlehrer" häusig zum Ausdruck. So wenn er wieder und wieder vor Gesprächen mit Frauen als vor Anlässen zu Unzuchtssünden warnt, oder wenn er die Verührung einer Frauenhand als "gesährlich" hinstellt.

¹ Von welcher Seite der Jesuitenorden überhaupt das Weib betrachtet, zeigt sich an verschiedenen Stellen seiner Ordenssaungen: Besuche bei Frauen dürsen nie ohne Begleiter gemacht werden; der Begleiter nuß stets in Hörs, mindestens in Sehweite sein; selbst der Beichtsuhl muß so ausgestellt sein, daß der Beichtvater und das weibliche Beichtfind gesehen werden können. Solche Bestimmungen sind übrigens Gemeingut aller katholischen Orden. Sie lassen die Abwege erkennen, auf die ultramontane Frömmigkeit Denken und Empsinden des natürlichen, sittlich gesunden Menschen geführt hat.

Der Briefter und Ordensmann Debrenne (19. Sahrh.) leitet den Abschnitt "über den Onanismus beim weiblichen Beich lechte" mit folgenden Worten ein: "Rennft du das herrliche Beschöpf Gottes und zugleich bas Verberben ber Natur? Rennst bu bas Weib, das strahlende, das herrliche, das so stolz ift auf seine gebrechlichen Reize? Sie hatte sich selbst bewundert und an der Macht ihrer Schönheit Gefallen gefunden, und seitdem brach bas gerechte uud ichreckliche Strafgericht über ihren Stolz herein. Das Licht ihrer Bernunft verdunkelte sich, ihr Beift wurde gefeffelt burch Nichtigkeiten, ihr Berg gefangen genommen durch das Laster, beffen verpesteter Sauch den Glang der flüchtigen Schönheit des Beibes verdunkelt hat. Die Thörichte! Sie hat ben Becher verbrecherischer Freuden getrunken, aber ftatt Soffnung und Leben aus ihm gu trinken trank sie die bitteren Früchte des Todes. Das Weib, diefer garte Organismus, gusammengesett aus Nerven und Gefühl, ist das beeindruckbarfte Wefen der gesamten Natur. Aber biefe leichte Empfänglichkeit ift allauhäufig nur bemerkenswerth burch ihre Berirrung und Entartung" (S. 126).

An diese Aeußerungen der Moraltheologen müßten sich die Lehren der ultramontanen Asketen über das Weib anschließen, denn die asketische Literatur, die sogenannte Erbauungsliteratur, nimmt in der katholischen Welt bedeutenden Raum ein und übt großen Einsluß aus vylch. Band I<sup>4</sup>, S. 222 — 231. 250ff.; 291—312). Gerade wegen des Umsanges dieser Literatur muß ich mir aber das Eingehen auf sie hier versagen. Wie in allem, so sußt sie auch in der Werthung des Weibes auf den Anschaufungen der Moraltheologie, nur sind ihre Aeußerungen, dem Zwecke der Askese entsprechend, weniger roh.

<sup>1</sup> Vielleicht ist Mancher versucht, diesem ganzen Abschnitte über ultrasmontan-katholische Frauenverachtung als Gegenbeweis den Marienkultus gegenüber zu stellen. Die Frauenverehrung auf der höchsten Spize! Nein, der Marienkultus ist nicht Frauenverehrung, sondern die Verehrung eines mythischen und mystischen Wesens, das mit der biblischen Maria nichts mehr zu thun hat. Die mit dem Kult der Hyperdoulie — so lautet der dogmastische Ausdruck — in der katholischen Kirche verehrte "Mutter Gottes", "Braut des hl. Geistes" u. s. w. ist der menschlichen Sphäre längst und für immer entrückt.

## XVIII. Der Zoelibat.

"In frühester Rindheit aus dem Elternhaus geriffen, ledig jedes Bandes, das sie mit der übrigen Welt verknüpfte, die Bergangenheit ein Nichts, die Zukunft abhängig von ihrem Herrn; ber Umgang beschränkt auf ihre Schicksalsgenoffen, unter benen fie steigen, beren Rreis sie aber niemals verlaffen konnten: so waren bie Janitscharen, die das Banner des Propheten bis vor die Thore Wiens trugen. Nachdem sie die Welt gemeistert hatten, meisterten sie endlich auch ihren eigenen Herrn und erzwangen von ihm die Freiheit zur Che. Damit schwand nach und nach die Unbefiegbarkeit diefer Phalanx: menfchliche Soffnungen und menfchliche Befürchtungen, unvereinbar mit dem beherrschenden Leitmotiv ihres Dienstes, gewannen Ginfluß. Dies geschichtliche Beispiel ift lehrreich; es läßt vermuthen, daß das Bejet, das alle Diener ber Rirche zur Chelofigkeit zwang, und fo zwischen ihnen und ber übrigen Belt eine unübersteigliche Schranke aufrichtete, ein fehr wirksames Mittel war, die geistliche und weltliche Macht der römischen Hierarchie zu befestigen" (Lea, Sacerdotal Celibacy, Philadelphia, 1867, S. 19. 20).

Diese Worte bes bekannten amerikanischen Forschers enthalten viel Wahres. Die Ghelosigkeit bes römischen Geistlichen (Subdiakon, Diakon und Orbensmann sind in diesem Worte eingeschlossen) ist ber stärkste Kückhalt für die römische Macht. Würde der Zoelibat aus dem Römerthurm herausgebrochen, seine Festigkeit wäre dahin, er verlöre seine Eigenthümlichkeit als geistliche Zwingburg, und erslangte den Charakter eines religiösen Gebäudes, wie es viele andere neben ihm auch giebt.

Wenn ich als Einleitung zu diesem Abschnitte den Sat aufstelle: die priesterliche Ehelosigkeit ist eine der am meisten unmoralischen Bestimmungen, die das Papstthum in die Welt gesetzt und dem Christenthum als "christlich" aufsgezwungen hat, so werde ich bei katholischen Lesern sofort die Empsindung hervorrusen: ich lästerte Heiliges, Ehrwürdiges, Vollskommenes. Dem ist nicht so.

Aus eigener, langjähriger Erfahrung heraus, und zwar aus

Erfahrung, für die mein eigenes Innere und meine eigene priesterliche Vergangenheit zeugen, weiß ich, daß die Ehelosigkeit des einzelnen Priesters vielsach lauterm, von religiösen Kräften getragenem Idealismus entspringt, daß sie beschützt und gehütet wird durch hochgemuthen Opfersinn, daß zu ihren Früchten echte, zarte Keuschsheit und reiner Sinn gehören. Aber als Gesetz für alle Priester ist und bleibt der Zoelibat ein Angriff auf die von Gott gesetzte und von Christus nicht geänderte Naturordnung. Der Angriff ist um so verwerslicher, als der Zoelibat für das ihn festsetzende Papstethum nicht eine ethischereligiöse Forderung, sondern ein weltlichspolitisches Machtmittel bedeutet.

Gine ausführliche Darstellung der ultramontanen Moral kann ben Zoelibat nicht umgehen.

Wer das neue Teftament kennt, weiß, daß in ihm von nothwendiger Chelosigkeit weder für die Christen im Allgemeinen, noch für die Briefter (Pregbyter) und Bischöfe (Episkopen) irgendwo die Rebe ift. Chrifti Stellung gur Che ift die ber vollständigen Billigung und Butheißung. Seine eigene heitere Antheilnahme an einer Sochzeitsfeier (Joh. 2), die zahlreichen Gleichniffe, in denen er das "Simmelreich" durch Sochzeitsfestlichkeiten veranschaulicht, zeigen, daß er an der von Gott seinem "Bater" grundgelegten menschlichenatürlichen Beziehung ber Geschlechter weder etwas ändern, noch diese Beziehung als unvollkommen ober gar unsittlich hinstellen wollte. Im Gegentheile, Jesu Auffassung von der Ghe muß erhaben gewesen fein, benn ber tieffte Renner von Chrifti Chriftenthum, Baulus, findet für das Berhaltniß Chrifti zu feiner Gemeinde keinen passendern Bergleich, als die Che, als das Gemeinschaftsverhältniß zwischen Mann und Weib (Eph. 5, 23-33). Wenn Chriftus felbst ehelos blieb, so hatte bas nicht feinen Grund in einer von ihm empfundenen Minderwerthigkeit der Ghe, sondern einzig barin, daß sein Amt als wandernder Lehrer, verbunden mit perfonlicher Armuth, ihm die Sorge für den Unterhalt einer Familie verbot. Wohl verkündet Chriftus, daß "in der Auferstehung die Menschen weder heirathen, noch verheirathet werden, fondern sie werden sein wie Engel im himmel" (Matth. 22, 30). Aber badurch ift nur ausgesprochen, daß im Reiche ber "Bollendung", benn bas ift bie "Auferstehung", bie Menfcheit ber Ehe als ihres Fortpflanzungsmittels nicht mehr bedarf: mit dem Zwed der Che hört ihr Dasein auf.

Chriftus als ber tieffte Bergenskenner hatte ben umfassenden Blid für alle Verhältniffe und für alle Menschen. Sowie er Reichthum und Wohlleben. Geld und Gut unter Umftanden als Sinderniffe für die lebendige, rückhaltlose Ergreifung des "Reiches Gottes" erkannte und bemgemäß bezeichnete, fo that er es auch mit ber Anhänglichkeit an Weib und Kind, mit der Che. Wenn er also von den "Berschnittenen" spricht, "Die sich selbst verschnitten haben um des himmelreiches willen", so liegt darin nicht eine Erhebung der Chelosigkeit in sich, sondern die energische Betonung, daß ber einzelne Mensch durch gewisse innere und äußere, bleibende oder vorübergehende Umftände in die Lage gebracht werden könne zwischen Ebe und "Reich Gottes" wählen zu muffen. Rurz und aut faßt ein neuerer Theologe Christi Stellung gur Ghe zusammen: "Chriftus hat nirgends durch Wort ober handlung angedeutet, daß die Che an sich weniger rein, gut, göttlich, menschenwürdig sei als die Chelofigkeit und nirgends von einem bestimmten Stande die Chelofigkeit gefordert; auch unter feinen erwählten Aposteln waren verheirathete Männer (Matth. 8, 14; 1 Kor. 9, 5). Und hat er einerseits um feines Berufes willen die Ansprüche und Bande bes Familienlebens überall da verleugnet, wo dieselben in unberechtigter Beife feiner geschichtlichen Aufgabe fich hemmend in den Weg stellten (Matth. 12, 47-50; Joh. 2, 3ff.), so hat er andererseits boch auch wieder in gartester Beise für seine Mutter gesorgt (Joh. 19, 26 ff.), und im Gegensat zu aller felbstermählten, zeremonialgesehlichen Frommigkeit die Pflichten gegen die Eltern als bie grundlegenden, höheren und vor Gott wichtigeren hingestellt (Matth. 15, 3-9). Man kann ihn also weder zum Propheten ber Chelofigkeit noch gar jum Urheber eines gezwungenen Standes-Roelibats machen. Seine Stellung ist in dieser Frage ebenfo göttlich, frei und über alle Parteien und statutarischen Sahungen erhaben, wie in allen anderen" (Bornemann, S. 211f.).

Und wie Christus, so seine Jünger. Kein Einziger aus ihnen hat auch nur ein Wort gegen die She geschrieben, keiner die Shelosigkeit als den in sich vollkommenern Zustand hingestellt. Und doch waren die Apostel zweifellos christliche "Asketen", sogar noch etwas bessere, als die mittelalterlichen Mönche.

Wenn Christus und seine unmittelbaren Jünger so von der She dachten; wenn sich in ihren Aussprüchen und Schriften auch nicht die Spur einer Andeutung dafür sindet, daß Ehelosigkeit für den Christen nothwendig sei, geschweige denn, daß ein ganzer Stand innerhalb des Christenthums sie der christlichen Vollkommenheit wegen üben müsse, so ist es an und für sich ziemlich gleichgültig, was die solgenden christlichen Jahrhunderte darüber aufstellten. Denn nie genug kann betont werden, daß der Inhalt des Christenthums bescholsen ist in Christus, seinen Thaten und seiner Lehre. Alles Andere ist an diesem Maßstade zu messen.

<sup>1</sup> Der Ultramontanismus beruft sich zur Vertheibigung des Zoelibats auf Paulus: 1 Kor. 7, 25—40. Aber diese Berufung ist eine der schlimmsten Schriftverderhungen der an Schriftvergewaltigungen überreichen ultramontanen Dogmatik. Nur deshalb stellt dort Paulus die Ehelosigkeit als das "Besser" sin, weil er in der auch sonst bei ihm hervortretenden irrigen Anschauung besangen war, das Ende der Welt stände unmittelbar bevor: "Dies nun sage ich, Brüder, die Zeit ist kurz"! Daraus zieht er die praktische Folgerung: Wer ohne Weib und Kind in die kommenden "lehten" schweren Zeiten eintritt, fährt besser als der Verheirathete.

Wie hatte auch ein Baulus, ber, wie icon erwähnt, für die erhabenfte aller Bereinigungen, die Bereinigung zwischen Chriftus und der Menschenfeele, kein besseres und edleres Bild zu finden vermochte, als das Bild ber Che, wie hatte er die Che als unvollkommen und minderwerthig hinftellen können? Nebenbei ist der Epheserbrief, in dem Paulus die Erhabenheit der Che preist, mehrere Jahre fpater geschrieben als der Rorintherbrief, der bie Gingehung ber Ghe aus irrig verstandenen praktischen Rudfichten geitweilig widerrath. Satte Paulus also gur Beit seines Korintherbriefes (57 n. Chr.) wirklich gering von der Che gedacht und die Chelofigkeit als das Bollkommenere hinstellt - was aber nicht der Fall ift - so mar zur Reit des Ephejerbriefes (62 n. Chr.) seine Ansicht eine andere geworden. Bu all diesem kommt, daß Laulus in demselben Korintherbrief, der ein Zeugniß gegen die Che enthalten foll, fich und andere Mitapoftel als verheirathet zu nennen scheint. Denn in diesem Ginn kann ber viel berufene Bers 5 bes 9. Rapitels fehr wohl verstanden werden: "Ift es uns nicht gestattet, gleichwie den übrigen Aposteln und den Brudern des herrn und dem Betrus, eine Schwester, eine Frau mit uns zu führen"? Man mag aus bem 1. Korinther= briefe über die paulinische Werthung von Che und Jungfräulichkeit heraus= lesen, was man will, fest steht - und darauf fommt es einzig und allein an -: von erzwungener Chelofigkeit eines gangen Standes (Briefterzoelibat) ift weder an diefer Stelle, noch fonft irgend. wo in der ganzen Schrift auch nur andeutungsweise die Rede.

Doch wie fehr wir forschen in den nicht gerade reichlich erhaltenen lleberresten alt-driftlicher Literatur, nirgends tritt uns eine Berpflichtung zur Ghelosigkeit weder für Laien noch für "Priefter" entgegen; überall finden wir im Gegentheil Sinweise barauf, baß "Priefter" und "Bischöfe" in der Che lebten. So bei Jgnatius von Antiochien, bei Tertullian, bei Chprian, bei Rlemens von Alexandrien, bei Justin, bei Polykarp von Smyrna, bei Athenagoras, bei Minucius Felix, in den sogenannten "Ranones" und "Ronstitutionen der Apostel" u. s. w. u. s. w. So sicher find biefe alt-driftlichen Beugniffe, daß felbst Manner wie Gratian, der Begründer des kanonischen Rechts, und Thomas von Aquin, der "Fürst ber Scholaftit" vglch. Bd. 1, 4. Auflg., S. 220 ff.), die Beide unter bem Roelibatszwange standen, gefteben muffen, die alte Kirche fenne keine erzwungene Chelosigkeit ihrer Diener (Decret. Grat. I, D. 56, c. 13; Summ. Theol. II. IIae, qu. 186, a. 4).

Nebrigens ist der nähere Nachweis dieser Wahrheit überstüssig, da die katholisch-römische Kirche ihre schon zur Zeit Papst Stephan X. (11. Jahrh.) seierlich ausgesprochene Anerkennung der Priesterehe in der katholisch-vorientalischen Kirche (Decret. Grat. I, D. 31, c. 14) bis zur heutigen Stunde aufrecht erhält. Auch kann nicht der mindeste Zweisel darüber bestehen, daß der Zoelibat mit dem Wesen des katholischen Sakraments der Priesterweihe (sacramentum Ordinis) in keinem innern Zusammenhange steht. Nach römischstatholischer Lehre sind alle das Wesen eines Sakraments betreffenden Dinge von Christus sestigeset worden, und die Kirche ist nicht besugt, irgendwelche Bestimmungen zu treffen, die das sakramentale Wesen berühren. Es wird aber selbst dem fanatischsten römischen Theologen nicht einfallen, den Zoelibat als von Christus stamsmend zu bezeichnen.

Ich übergehe die das Geschlechtsleben berührenden asketischen Aussichreitungen, die in der Selbstverstümmelung (Drigenes, Sextus der Philosoph, die Balesianer) ihren Ausdruck und sittlichen Tiespunkt fanden; sie haben mit der gesunden Entwickelung des Christenthums nichts zu thun. Auch das schon früh auftretende Gelübde der Kenschheit beweist nichts für den Zoelibat, da die ältesten Nachrichten über dies Gelübde die Freiwilligkeit sowohl

bei seiner Ablegung wie in seiner Beobachtung beutlich hervorheben (Cyprian, De habitu virginum: Migne P. P. L. L. 4, 451 ff.).

Das erste große Konzil der wachsenden christlichen Kirche war das von Nicäa (325 n. Chr.). Es bildet den Abschluß der demostratisch-republikanischen und den Beginn der aristokratisch-monarchischen Kirchenversassung. Der vereinte Herrschergeist Konstantins und Koms, des bischöslichen Koms, trieben auf dieser Kirchenversammlung die "Kirche" in neue Bahnen, die durch den Caesaropapismus hindurch schon bald zum Papacaesarismus, d. h. zum ultramontanen Papstthum sühren sollten.

Der Versuch, auf diesem Konzil die Ghelosigkeit der Priester zum allgemeinen Gesetz zu erheben, scheiterte. Der Bekenner-Bischoff Pasphnutius aus der Oberthebais, obwohl selbst unverheirathet, trat mit Entschiedenheit für die bisher bestehende Priesterehe ein, "und das Konzil lobte seine Ansicht und setze nichts sest in dieser Beziehung, sondern überließ Ghe oder Chelosigkeit dem Willen des Einzelnen" [Decret. Grat. I, D. 31, c. 12).

In den aus der gleichen Zeit stammenden "Apostolischen Kanones" heißt es (c. 6): "Wer lehrt, ein Priester solle mit Rücssicht auf seinen geistlichen Stand die eigene Gattin verachten [d. h. entlassen], der sei im Banne", und das Konzil von Gangra (J. 350) bedroht mit Ausschluß aus der Kirche den, der die Gemeinschaft eines Priesters und sein Meßopfer meidet, weil der Priester verheirathet ist. Beide Kundgebungen haben Aufnahme in's Kanonische Recht gefunden (Decret. Grat. I, D. 28, c. 14. 15). So blieb es, wie schon gesagt, in der katholischer verheirathete katholische Priester.

In der katholischer ömischen Kirche bezeichnen die ersten Marksteine auf dem Wege zum erzwungenen allgemeinen Priesterzoelibat die Bestimmungen der Konzilien von Elvira (F. 306), Arles (F. 309), Valencia (F. 374), Rom (F. 384) und Turin (F. 401), wobei jedoch zu beachten ist, daß diese Konzilien Provinzialkonzilien waren, ihre Bestimmungen also kein allgemeines Ansehen besaßen, und daß wenigstens die beiden ersten durch das allgemeine Konzil von Nicäa thatsächlich als unwirksam erklärt worden sind.

Ein energischer Borkämpfer für den Zoelibat war Papst Siri-

eius am Ende des 4. Jahrhunderts, aber auch er spricht gerade dort, wo die priesterliche Chelosigkeit auf's schärfste von ihm betont wird, in seinem Briefe an Himerius, Erzbischof von Tarragona, von den "rechtmäßigen Gattinnen der Priester und Leviten" (Migne, P. P. L. L. 13, 1133 ff.).

Durch das ganze 5. und 6. Jahrhundert zeigt sich in der römischen Hälfte der katholischen Kirche ein ununterbrochenes Schwanken zwischen Cheverbot und Ehegestattung für die Geistlichen; ja, die alte, christliche Anschauung über die Erlaubtheit der Priesterehe kommt fort und sort in sehr bezeichnender Weise zum Durchbruch.

Papft Leo der Große verlangt von den verheiratheten Beiftlichen nicht Trennung der Che, sondern nur Enthaltung vom geschlechtlichen Verkehr mit ihren Franen (Decret. Grat. I, D. 31, c. 10). Das Konzil von Angerre (J. 585) spricht, als von etwas Selbstverständlichem, von der Chefrau des Priefters als von der "Priefterin" (presbytera): "Dem Priefter ift es nicht erlaubt, in einem Bette mit seiner Priesterin zu schlafen: »non liceat presbytero in uno lecto cum sua presbytera dormire« bei Freisen, S. 729). Und diefe, religios wie kulturhistorisch so interessante Redeweise findet fich fogar noch im Munde feines Geringern, als des Bapftes Gregor bes Großen, der einen verheiratheten Priefter lobt, weil er mit seiner "Prieste.in" lebe wie mit einer Schwester (Decret. Grat. I, D. 32, c. 18). Papft Pelagius I. (555-560) bestätigt einen verheiratheten Priester als Bischof von Sprakus. Lange hatte der Papst mit Dieser Bestätigung gezögert, aber nicht, weil der Priefter verheirathet war, sondern, wie Belagius selbst angiebt, weil das Kirchengut verschleudert zu werden pflegt durch Weib und Kinder verheiratheter Priester und Bischöfe. Deshalb verlangt Pelagius von ben Bestätigten auch nichts Underes, als das Versprechen, das Kirchengut seiner Frau und seinen Nindern nicht zuzuwenden. Gratian, ber die Bestimmung des Papstes in's kanonische Recht aufgenommen (Decret. I, D. 28, c. 13) hat, macht bazu die lehrreiche Bemerkung: "Siehe, dem zum Bischof Erwählten wird nicht verboten Frau und Kinder zu haben" (a. a. D.). 1

<sup>1</sup> Die Lesart prohibetur statt non prohibetur ist sicher falsch, wie aus ben folgenden Worten Gratians hervorgeht: "sei es nun, daß ein Priester,

So sehen wir die bemerkenswerthe Thatsache: Das Zoelibatsgesetz war verkündet, von den hierarchischen Höhepunkten aus wurde
es eingeschärft, aber die menschliche Natur, gestützt durch die christliche Ueberlieferung, ließ sich nicht so leicht und nicht so rasch unter
das zugleich unnatürliche und widerchristliche Joch beugen.

Die gothische, dann die merovingische und die karolingische Zeit ist für das Zoelibats-Geseh, ebenso wie die vorhergegangenen Jahr-hunderte, sehr wechselvoll. Die Wechsel zu schildern liegt nicht in meiner Absicht; jedes kirchengeschichtliche Lehrbuch giebt darüber Ausschlüßt. Gewiß trug die allgemeine damalige Sittenverderbnißschwere Schuld an den surchtbaren Aergernissen, die von Klöstern, Pfarrhäusern — man gestatte diesen neuzeitlichen Ausdruck — und Bischosssihen in's Land sich ergossen, aber die Aergernisse müssen zum größten Theil angesehen werden als die unausdleibliche Gegen-wirkung gegen die mit dem Messer theils falscher Askese, theils brutaler Herrschlicht vorgenommene Verschneidung. Die unnatürslich niedergehaltene Natur suchte sich unnatürliche Wege.

Die Konzilsakten bes 6. 7. 8. und 9. Jahrhunderts entrollen ein fürchterliches Bild priesterlicher und mönchischer Ehelosigkeit. Um tiessten sank die Ehelosigkeit im 10. Jahrhundert. In ihm ging das sittliche Verderben vorzugsweise von dort aus, wo das Geseh der "priesterlichen Askese" seinen Ursprung genommen hatte: von Rom. Die Namen Theodora, Marozzia, Sergius III., Johann XI. und XII. und wenig später Benedikt IX. verkörpern so ziemlich Alles, was es an Zügellosigkeit in jeder Hinsicht gab, und diese Zügellosigkeit war eine tiaragekrönte, es war die Zügellosigkeit der ehelosen "Statthalter Christi". Der Lateran wurde zum Bordell, das den orientalischen Harem noch übertraf, indem Vergewaltigung und Blutschande von den Mauern des "apostolischen" Palastes umschlossen wurden.

Gegenüber ben Greueln, die im Mittelpunkt des päpstlichen Machtbereiches sich abspielten, kann man das, was an seinem Umkreise geschah, nur als Sittlichkeit, als gesunde Auslehnung gegen das römische Gebot der Unsittlichkeit bezeichnen: Im weitesten Um-

ein Diakon oder Subbiakon gemählt wird: sie dürfen von ihrer Ehe Gebrauch machen" (a. a. D.).

fang lebte die Priesterehe wieder auf. Geistliche Stellen und Pfründen wurden erblich. Ein Brief Leo VII. aus dem Jahr 938 an seinen Legaten für Deutschland, Gerard, beweist, daß selbst Rom, durch die Allgemeinheit des ungesetzlichen Zustandes seiner Priester gezwungen, in vielen Punkten nachgeben mußte; ähnlich wie es heutzutage in weiten Gebieten Südamerikas den thatsächlichen Berhältnissen gegenüber nachgiebt.

In der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts wurden fräftige Versuche gemacht, die Kirchenzucht zu straffen. Während noch im Jahre 925 ein Konzil von Spalatro die Priesterehe duldet, sprach ein Konzil von Augsburg vom Jahr 952 die schwersten Strafen aus gegen Bischöfe, Priester, Diakone, Subdiakone und sonstige Kleriker, die in der Ehe lebten.

Als Stimmung ber Zeit ist hier ber vielgenannte Brief eines ungenannten Bischofs an Bapft Nikolaus II. zu erwähnen. Lange galt als Berfaffer der heilige Ulrich, Bischof von Augsburg, jedoch ohne Grund. Denn ift ber Abreffat bes Schreibens -Papft Nifolaus II. — richtig angegeben, fo fann es nicht von Ulrich stammen; es muß in die Mitte des 11. Jahrhunderts verlegt werden, zu welcher Zeit Nifolaus II. lebte und ein Roelibatsgeset erließ. Das Schreiben abgedruckt bei Martene, Amplissima collectio, S. 449-454) beginnt mit der Erklärung, daß das Defret bes Papftes über die Chelosigkeit der Geiftlichen den Briefschreiber in Trauer versett habe. Gott habe auch im Alten Bund ben Prieftern die Ghe erlaubt und habe im Neuen Bunde baran nichts geandert. Chriftus habe die ftrenge Enthaltsamkeit für weniger rathsam gehalten, und Paulus habe jedem, nicht bloß ben Laien, empfohlen sein Beib zu haben. Bom Bischof verlangt Paulus, daß er eines Weibes Mann sei, und bis in's 4. Jahrhundert hat es kein entgegenstehendes Verbot gegeben. Gregor I. habe freilich den Geiftlichen die Che untersagt, aber als er in einem der papftlichen Teiche taufende von Kinderköpfen fand, habe er gesagt: es ist besser zu heirathen, als Gelegenheit zum Morde zu geben. Chriftus fagt: wer es fassen tann, ber fasse es; ber Bapft fagt: wer es nicht fassen kann, der soll vom Bannfluche getroffen werden. Schändlich ift es, daß Bischöfe vor der abscheulichsten Wolluft

keinen Abscheu empfinden, aber bie Beiftlichen zwingen, ihre kenschen Eben zu lösen.

Dieser Brief an einen Papst, 1000 Jahre nach Christus, ist ein kräftiges Zeugniß für die Unausrottbarkeit der menschlichenatürslichen Anschauungen, die Christus billigte, die aber seine "Statthalter" in Unnatur zu verkehren trachteten. In einem schönen und unsgemein treffenden Bilde veranschaulicht der Brief das auch in Bezug auf den Zoelibat angewandte päpstlicheultramontane Versahren, widerchristliche Neuerungen, durch Mißbrauch der Schrift, in religiöse Gewandung zu hüllen: "So gewaltsam wird die zarte Brust der Schrift gepreßt, daß sie statt Milch Blut von sich giebt: cujus mamillam qui durius presserint, sanguinem pro lacte biberunt."

Ein gleiches Zeugniß legt in magvoller und würdiger Sprache ber Anonymus Rotomagensis aus dem 12. Jahrhundert ab: "Ich möchte wissen, wer es verordnet hat, daß die Priefter feine Ghe eingehen sollen, ob Gott oder die Menschen? Sat Gott es gethan, fo muß man ihm mit tieffter Ehrfurcht gehorchen; haben es nur Menschen gethan, so erwirkt man kein Seelenheil, wenn man ihnen gehorcht, noch verliert man es, wenn man ihnen nicht gehorcht. Im Alten Testament, im Evangelium und in ben Briefen ber Apostel, worin Gottes Befehle enthalten sind, lieft man kein Berbot der Priefterebe. Der Apostel fagt, der Bischof sei eines Weibes Mann. Er hatte dies nicht gefagt, wenn es ein Chebruch ware, daß ein Bischof eine Frau und eine Kirche, also gleichsam zwei Frauen, wie einige behaupten, habe. Die Rirche ist nach ber hl. Schrift nicht die Frau des Priesters, auch nicht die Braut, sonbern fie gehört Chrifto. Der Apostel fagt: Jeder habe fein Beib, nicht alle haben die Gabe ber Enthaltsamkeit. Auch die Priefter haben nur zum Theil die Gabe der Enthaltsamkeit; viele haben fie nicht. . . . Wer die Che verbietet, vernichtet die natürliche Ordnung, handelt gegen die ewige Wahrheit und fündigt. Db Jemand ein eheloses oder ein eheliches Leben führen foll, lehrt jeden das göttliche Wort im eigenen Herzen, das ihm hierüber den göttlichen Willen fund thut."

Am Ende des ersten christlichen Jahrtausend war also der Zoelibat keineswegs eine feste, gesicherte Errungenschaft des herrschbegierigen Papstthums. Die priesterliche Chelosigkeit war damals durchaus noch nicht, wie ultramontane Schriftsteller so gerne glauben machen, "die zarte, von der Kirche gezeitigte Blüthe christlicher Bolltommenheit." Feste Errungenschaft des Ultramontanismus wurde der Zoelibat erst im zweiten Jahrtausend und damit fand auch der. Freglaube Eingang, die erzwungene Ehelosigkeit eines ganzen Standes sei ein Gott besonders wohlgefälliger Akt christslicher Askese.

Mit Hilbebrands, bes nachmaligen Gregor VII. aufschießenbem Einflusse, ben er schon als Diakon ber römischen Kirche ausübte, geht die Durchsetzung bes Zoelibats gleichen Schritt.

Schon Nikolaus II., durchaus ein Geschöpf Hilbebrands, griff zu äußersten, bisher unerhörten Magregeln. Durch ein römisches Ronzil ließ er im Jahre 1059 bestimmen, daß kein Laie die Messe eines Priesters hören durfe, von dem er wiffe, daß er mit einem Beibe verkehre (Mansi, 19, 898, 907)2. Hart streifte diese Verordnung, die - welch' Wechsel ber Zeiten - bas Rongil von Gangra (oben S 484) mit dem Bannfluche belegt hatte, an die donatistische Frelehre, daß die Wirkung der firchlichen Gnadenmittel abhänge von der Bürdigkeit des ausspendenden Priefters. Aber fie hatte Erfolg, nicht am wenigsten durch ihren demokratischen Charafter, indem die Laien als Aufgeher über die Lebensführung ihrer Priester bestellt wurden. Aehnlich scharfe Konzilsbeschlüsse wurden auf Beranlaffung Nikolaus II. in Süditalien und Frankreich verkündet (Mansi, 19, 919. 927. 928). Der Nachfolger Mikolaus II., Alexander II. verharrte in der einmal eingeschlagenen Richtung, unterstützt durch einen der bedeutenosten Männer seiner Zeit, Petrus Damiani, Kardinalerzbischof von Ditia.

In der Frühe des 21. April 1073 starb Bapft Alexander II.

¹ Eine eigenthümliche und kulturhistorisch interessante Bestimmung spricht eine unter dem Borsitze Papst Leo IX. abgehaltene römische Synode vom Jahre 1049 aus. Sie schärft den Zoelibat ein; dann heißt es weiter: "Alle schlechten Beiber, die, von Priestern geschändet, innerhalb der römischen Stadtmauern angetroffen werden, sollen dem papstischen Lateran-Palast als Mägde zugesprochen werden" (bei Freisen, S. 738).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die beutsche Antwort auf diese Bestimmung ist der oben (S. 487) besprochene Brief eines Bischofs an Nikolaus II.

und schon am folgenden Tage war der allmächtige Erzdiakon Hildebrand als Gregor VII. sein Nachfolger. Mit ihm und in ihm bestieg das Zoelibats-Gesetz den "Stuhl Petri", desselben Petrus— nach katholischem Glauben—, den Christus als verheisratheten Mann in seine Gesolgschaft aufgenommen hatte und der als Ehemann "der erste Papst" gewesen war.

Die Heftigkeit, mit der Gregor VII. gleich von Anfang an gegen die Priesterehe einschritt, hatte übrigens seinen naheliegenden Grund. Es galt ein Nergerniß in der Erinnerung der Christensheit auszutilgen, das kurz zuvor der päpstliche Stuhl selbst der Welt in Bezug auf Enthaltsamkeit bereitet hatte. Ich meine nicht so sehr die Alles übersteigende Sittenlosigkeit der Päpste des 10. Jahrhunderts, sondern die für den erstarkenden Ultramontanismus ungeheuerliche Thatsache, daß ein unmittelbarer Vorgänger Gresgor VII., Benedikt IX. (1033—1044) den Entschluß kund gegeben hatte, ohne Aufgabe der päpstlichen Würde, seine eigene Nichte regelrecht zu heirathen (Bonithon. lib. ad amicum: Monum. Gregor. ed. Jassé S. 625 f.). Das mußte ausgestampst werden aus der Geschichte der "Statthalter Christi".

Schon im Jahre 1074 berief Gregor eine Rirchenversammlung nach Rom, an der auch seine Freundin, die Markgräfin Mathilde, theilnahm. Hauptgegenstand ber Berathungen waren Simonie und Priesterehe. Die Aften des Kongils haben sich nicht erhalten. Das Dekret gegen die Priesterehe findet sich aber an verschiedenen Stellen der mittelalterlichen Literatur: "Brieftern, Diakonen, Subdiakonen, die im Berbrechen ber Unzucht sfornicatio, gemeint ist die Che] verstrickt liegen, untersagen wir von Seiten bes allmächtigen Gottes und in der Machtbefugniß des heiligen Petrus den Gintritt in die Rirche, bis fie Buge gethan und fich gebeffert haben. Wer aus ihnen aber in seiner Gunde verharren will, deffen Amtshandlungen beizuwohnen, foll keiner aus euch magen, benn ihr Segensspruch wandelt sich in Fluch und ihr Gebet in Sünde, wie der Berr durch den Propheten bezeugt: eueren Segenssprüchen werde ich fluchen (Maleach. 2, 2). Wer diesem heilsamen Gebot nicht gehorcht, macht sich ber Sunde des Gögendienstes schuldig, wie Samuel bezeugt, und der heilige Gregor lehrt: Nicht gehorchen ift die Sunde der Abgötterei, und nicht willfährig fein die Sunde des

Gögendienstes. Also wer immer, während er sich Christ nennt, bem apostolischen Stuhl ungehorsam ist, begeht die Sünde bes Heidenthums" (Decret. Grat. I, D. 81, c. 15).

Gregor wiederholt hier den gleichen donatistischen Frrthum — nur in stärkerer Form —, den 15 Jahre früher sein Geschöpf, Nikolaus II., schon ausgesprochen hatte: von der persönlichen Würdigkeit des Priesters sei die Wirkung seiner Amtshandlungen abhängig. Jede, auch die das Dogma verlehende Uebertreibung war ihm recht, wenn sie als Schreckmittel gegen die Priesterehe Erfolg hatte. Offen wurde sein dogmatischer Jrrthum ihm vorgeworfen, und noch einmal — zum letten Mal — versuchte der Klerus sein menschlich-natürliches und christlich-religiöses Recht gegen die päpstliche Vergewaltigung zu vertheidigen:

"Papft Gregor belegte auf der Synode von Rom die Simoniften mit bem Banne, entfernte die verehelichten Priefter aus ihrem göttlichen Umte und untersagte ben Laien, ihre Meffe zu hören. Gin neuer Brauch und, wie es Vielen erscheint, ein unüberlegtes Verwerfungsurtheil gegen die Ansicht der heiligen Bater, bie schreiben, daß die Saframente der Rirche, nämlich die Taufe, die Firmung, der Leib und das Blut des Herrn, durch den gebeimen Ginfluß bes beiligen Geiftes ihre Wirkung erlangen, fei es, daß fie durch Gute, fei es, daß fie durch Bofe ausgespendet werden" (Sigebert Gemblac. ad a. 1074: M. G. S. S. 6, 362ff.). "Gegen bieses Gefet emporte fich fogleich die gange Schaar ber Beiftlichen. Nur ein teberischer und einem unfinnigen Dogma huldigender Mensch, der den Ausspruch des herrn vergessen hat: nicht Alle fassen dieses Wort, wer es fassen kann, fasse es, und des Apostels: wer nicht enthaltsam ift, heirathe; benn es ist besser zu heirathen, als zu brennen, kann burch gewaltsamen Zwang die Menschen zwingen, wie die Engel zu leben, und mährend er die von der Natur vorgezeichnete Ordnung bestreitet, die Bügel der Ungucht und Unreinigkeit schießen läßt" (Lambert, Hersfeld.: M. G. S. S. 5, 218).

Diesen Worten der Auflehnung gegen die römische Gewaltmaßregel entsprachen die Thaten. Zahlreiche Bischöfe widersetzten sich
der Einführung des Zoelibates, so Liemar von Bremen, Otto
von Konstanz, Heinrich von Toul; andere, die dem Papste sich
fügen wollten, wie Altmann von Passau, Udo von Trier,

Johann von Rouen, wurden von ihren empörten Diözesanen mit dem Tode bedroht. Ein solcher Wirrwar und ein solches Aergerniß entstand in der Christenheit, wie sie größer kaum jemals durch eine Negerei hervorgerusen worden waren.

Auch großes soziales Elend rief Gregor's Drakonismus hervor. Die Frauen und Kinder der verheiratheten Priester wurden schwer getroffen und in die schlimmste Lage versett. Biele unter ihnen endigten, an Gott und den Menschen verzweiselnd, durch Selbstmord, andere ließen sich zu Berbrechen und Schandthaten hinreißen (Pauli Bernried. Vit. Gregor. VII., n. 81. 107). Aber undeirrt wandelte das Papstthum den Weg "christlicher Vollkommenheit" weiter über Menschenelend hinweg, und der Weg führte es zum Siege, der vollständig wurde, als auch der letzte, in England und in der Normandie sich festsehende Widerstand gebrochen war.

Um ein getrenes Bild von den Dingen und Anschauungen der Zeit zu geben, da Gregor mit eiserner Strenge den Zoelibat erzwang, einer Zeit, in der die Entscheidung schwankte zwischen der altchristlichen Auffassung über die Erlaubtheit der Priesterehe und der neu-päpstlichen über die Nothwendigkeit des Zoelibats, muß ich wenigstens zwei der bedeutendsten und wegen der Lauterkeit ihrer Verfasser unansechtbaren zeitgenössischen Schriften erwähnen, die sich mit der Frage der Priesterehe beschäftigen.

Da ist zunächst das berühmte Schreiben des Trierer Scholastikus Wenrich (Guenrich), des spätern Bischofs von Vercelli, an Gregor VII. Das Schreiben ging aus unter dem Namen des Bischofs Dietrich von Verdun, doch steht die Verfasserschaft Wenrich's sest.

Benrich, der in freimüthiger, aber durchaus edeler Sprache an den Papst sich wendet, scheint selbst Anhänger des Zoelibats zu sein. Um so gewichtiger ist sein Zeugniß dafür, daß erstens die gewaltsame Durchführung des Zoelibats sehr verderblich wirkte, und daß zweitens der Zoelibat trot mancher Borzüge mit dem alten katholischen Glauben, d. h. mit der Schrift und den Zeugnissen der Bäter, nicht zu vereinbaren sei.

"So oft ich, schreibt Wenrich, die von deinem apostolischen Stuhl ausgegangenen Erlasse süber die Priesterehe] verkünde, so oft ich sie als nothwendig, und nach meinem Urtheil, zur Verbesserung ber

Sitten geeignet, hinstelle, verlangen sie bie Beiftlichen], daß auch fie gehört werden. Wenn ich Grunde und maggebende Urtheile fuche, um das zu widerlegen, mas der gesunden Lehre widerspricht, so fagen sie, auch sie wollten durch maggebende Urtheile mich qufrieden stellen. Sauptsächlich beschämen sie mich durch den Bor wurf, daß ich es unternommen habe, ein Geset einzuführen, das die Unenthaltsamkeit der Geistlichen zu bezähmen beabsichtigt durch die thörichte Buth ber Laien [Wenrich fpielt hier barauf an, baß Gregor die Laien gegen die verheiratheten Priefter aufzubringen fuchtel. Sie nennen es zu große Ginfalt und Läffigkeit, daß ich auch nur für einen Augenblick dies Gesetz gebilligt habe; ich hatte im Sonig nicht das Gift und in der Milch nicht die Fliege gesehen. Dies Gefet fei, um Aergerniß in die Rirche zu bringen, von der Bolle ausgespieen worden; die Rachlässigkeit habe es verkundet, die Thorheit es ausgebreitet, und der Wahnsinn suche es zu befestigen. Durch dies Gesetz sei der Friede der Kirche und die Rube des Bolfes Gottes gestört, die herrliche Gliederung ber firchlichen Ordnung vernichtet und der Glaube erschüttert worden. Glaube nicht, daß fie, welche fo fprechen, in ihrem Gewiffen erschreckt nach Entfculbigungen für ihre Sünde suchend, Solches gur Bertheibigung ber Unenthaltsamkeit vorbringen. Glaube mir vielmehr, daß sie einen ehrbaren Wandel wünschen, und daß fie auf geziehmende Beife bie Berletung ber firchlichen Bucht ahnden wollen. Aber fie fagen, man durfe einen Rig in der Wand nicht so ausbessern, daß dabei die Grundlagen bes ganzen Saufes in's Wanken gerathen. Sie fügen bei, die heiligen Bater hatten nicht wenige Magregeln ber Rirchenzucht gegen die Verleter ihrer Berufspflichten gerecht und heilsam erlassen, große Bischöfe, die Gott wohlgefielen, hätten abnliche Berfehlungen bemerkt und bestraft, aber keiner aus ihnen habe jemals durch solchen Verband die Wunden zu heilen versucht, da badurch nur neue Berschlimmerung entstanden wäre. Bas fie an Gegengrunden vorbringen, kann ich nicht wiederlegen, und wenn bu mich nicht unterrichtest, weiß ich mir nicht zu helfen, benn viele Beugnisse aus ben kanonischen Schriften halten sie mir entgegen. Weber wage ich zu sagen, daß sie lügen, noch bin ich scharffinnig genug, um fo klare und offenkundige Zeugnisse anders auslegen zu tonnen" (Martene, Thesaurus novus anecd., Paris 1717, I, 214 ff.).

Neben Benrich steht an Bebeutung Sigebert von Gembloux. "Sigebert, sagt Battenbach (Deutsche Geschichtsquellen im Mittelalter II, 141 st.), hat sowohl als Lehrer, wie durch das große Gewicht, welches seine Meinungen und Ansichten auch bei den Häuptern der Lütticher Kirche hatten, eine bedeutende Birksamkeit ausgeübt. . . . Auch Sigebert war ein echter Mönch, er erfüllte mit der größten Gewissenhaftigkeit alle Pflichten seines Beruses. . . . aber er war der übertriebenen Askese abgeneigt, und sein ganzes Wesen war erfüllt von Wohlwollen und milder Freundslichseit."

Von Sigebert ift die Schrift: Epistola cujusdam adversus laïcorum in presbyteros conjugatos calumniam. "Welcher Ratholik, heißt es da, follte nicht Schmerz empfinden bei fo großen Wirren in der Rirche unserer Mutter? Welcher Christ follte nicht von Mitleid bewegt werden bei so unwürdiger Berwüftung der Christenheit?" Dann folgt eine lebendige Schilderung ber durch bes Papftes Auftreten gegen die verheiratheten Priefter hervorgerufenen großen Migftanbe, die in den Gagen gipfelt: "Die Beerde bes Berrn wird von Wölfen zerfleischt, die die Birten felbst herbeigerufen haben. Das Bolk muthet unter dem Bormand bes Gehorfams sagen ben Papft] gegen die Geiftlichen." Nachdem Sigebert in icharfen Worten erklärt hat, daß zwar die Enthaltsamkeit und Reuschheit ein hohes But fei, daß es aber weit beffer fei, fie fehle, als daß man sie durch solche Mittel anstrebe, schließt er: "Das Recht hört auf, wenn man bei bem Guten, bas man anftrebt, ben Weg ber Gerechtigteit verläßt."

Wie sich das Zoelibatsgeset weiterhin durchgeset hat, soll hier nicht dargestellt werden. Es gelangte zur allgemeinen Herrschaft; freilich unter Anwendung von Mitteln, die dem Christenthum ebenso sehr in's Antlit schlugen wie das Gesetz selbst. So bestimmte im Jahre 1089 eine Synode zu Melsi in Unteritalien unter dem Borsit Papst Urban II, die Frauen von Subdiakonen, Diaskonen, Priestern und Bischöfen sollten von den christlichen Fürsten zu Sklavinnen gemacht werden, wenn sie, trot des Zoelibatsgesetzs, fortsühren mit ihren Männern zu leben (Mansi 20, 723 ff.). Diese Bestimmung veranlaßte wahre Hetze und Treibjagden auf die unglücklichen Kleriker-Frauen. Ihre Versolgung

wurde so arg, daß selbst Anhänger des Zoelibatsgesetzs, wie Erzbischof Manasses von Reims, der "das Einsangen" dieser Frauen auf dem Konzil von St. Omer (1099) lebhaft befürwortet datte, sich genöthigt sah, wegen der zum Himmel schreienden Greuel solcher Menschenjagden, den Grasen Robert von Flandern ernst zu ermahnen, in der Verfolgung der Frauen nicht zu weit zu gehen (Mansi 20, 971). Was muß nicht Alles geschehen sein, und zwar von Kom aus, wenn ein so gemäßigter Mann wie Sigebert von Gembloux, über die Unthaten empört, an Papst Paschazlis II. schreiben konnte: "Die Legaten, die vom römischen Bischof gesandt werden und umherrennen, um ihre Gelbsäcke zu füllen, weisen wir zurück. Aus den Früchten laßt sie uns erkennen. Nicht Verbessferung der Sitten, nicht Anderung des Lebens, sondern Menschennorde und Ausplünderung der Kirchen kommen von ihnen" (Mansi 20, 987 ss.).

Eines ist in der geschichtlichen Entwickelung des Zoelibats noch zu erwähnen: die Bestimmung des ersten Lateran-Konzils (1123) unter Kalixt II., daß die Subdiakonats-, Diakonats- und Priesterweihe ein trennendes Ehehinderniß sei (impedimentum dirrimens), d. h. Subdiakone, Diakone und Priester sind zur Schließung einer Ehe unfähig. Damit war der Schlußstein in den "Thurm christlicher Bollkommenheit" eingefügt: die päpstliche Gewalt verbot nicht nur den Geistlichen die Che, sondern tausende von Menschen wurden eines anerschaffenen und angeborenen, von Christus seierlich anerkannten Menschenzechtes, mit einem Federstrich entkleidet.

Welche Folgen zeitigte der Zoelibatszwang? Die Antwort bildet ein troftloses Kapitel der christlichen Kultur- und Sittengeschichte.

Wie schon im Eingang zu diesem Abschnitt erwähnt wurde, hat die priesterliche Ehelosigkeit eine Lichtseite, nämlich das subjektiv — objektiv ist und bleibt der erzwungene Zoelibat Unnatur und Widerchristenthum — Gute, Sdele, ja vielsach Erhabene, was in der Ehelosigkeit eines gottgeweihten Standes liegt. Die freiwillig übernommene und durchgeführte Jungfräulichkeit, die Hinopserung von Jugend und Schönheit, der Verzicht auf irdische Liebe und auf die süßen Freuden des Familienlebens, veranlaßt und getragen durch die Gottesliebe, ist ein mit so viel Heroismus und Selbst-

entäußerung gepaarter reiner und lauterer Willensentschluß bes höhern, vergeistigten Menschen, daß man seine freiwillige Durchführung nur mit hoher Achtung, ja mit Bewunderung betrachten kann. Auch christlich ist die freiwillige Ehelosigkeit, ja sie ist eine erhabene Stuse der Christlichkeit; das bezeugt das energische Wort Christi: "Denn es giebt Verschnittene, die sich selbst verschnitten haben um des Himmelreiches willen. Wer es sassen kann, sasse es" (Matth. 19, 12).

Wenn also hier einige Folgen des Zwangs-Zoelibats dargestellt werden, so liegt darin weder eine beabsichtigte, noch eine thatsächliche Berunglimpfung ber freiwilligen vom Geiste Christi erfüllten Chelosigkeit und Keuschheit.

Eine der schlimmsten Folgen ist die in der ultramontanen Theologie und Askese sich breit machende Geringschähung, ja geradezu Verachtung des Weibes. Ich verweise dafür auf den Abschnitt "Frauenverachtung", oben S. 469—478.

Haben wir in der Verachtung des Weibes eine mehr die Theorie betreffende Folge des Zoelibatsgesetz, so ist die Sittens losigkeit des Alexus und Ordensstandes eine seiner schlimmsten Folgen für die Praxis.

Die Sittenlosigfeit der Bapfte laffe ich unberührt, ein fo furchtbares Bild ber Berberbniß fie auch entrollt. Die Sitten ber ehelosen "Statthalter Chrifti", ber ungeheure Ginfluß bieser Sitten auf die driftliche Welt im allgemeinen und auf die Beiftlichkeit im besondern, warten noch auf einen Darsteller. Neben leuchtenden Vorbildern von Tugend und - falich verftandener - Frömmigfeit fagen auf dem "Stuhle Petri" mahre Scheusale. Gangen Sahrhunderten ift der Stempel papftlicher Gesittung aufgeprägt worden, und diese Gesittung - ich erinnere nur an die Bapfte bes 10. und 15. Jahrhunderts - erinnerte oft weit mehr an die schlimmsten Zeiten Athens und bes heidnisch kaiserlichen Roms, als an Bethlehem und Jerufalem. Das Buhlerinnenwefen war gerade in Rom, unter ben Augen ber "Statthalter Chrifti" fehr ausgedehnt. Infessura giebt die Rahl ber öffentlichen Dirnen in Rom für bas Jahr 1490 auf 6800 an. Man hatte für fie ben Namen "Cortegiane" erfunden, ein Wort, bas, wie der papftliche Ceremonienmeister Johannes Burchard nicht ohne beißende Fronie

bemerkt, eine "ehrbare Buhle" (meretrix honesta) bedeutet (Diarium II, 442. 444). Und Jahrhunderte vor Insessura nennt nicht nur Liudprand den päpstlichen Palast des Lateran ein "Bordell" (prostibulum meretricum), sondern beweist die Richtigkeit dieser Bezeichnung (M. G. S. S. 3, 340 ff.).

Auch von ber, um mich so auszubrücken, intellektuellen Sittenlosigkeit bes Priester= und Ordensstandes, die sich kund giebt in den theoretischen Erörterungen der ehelosen Theologen über das Geschlechtsleben, spreche ich hier nicht, weil lange Abschnitte bes vorliegenden Bandes diese Sittenlosigkeit behandeln. Nur einiges Benige von dem, was die Geschichte über das Leben der Zoeslibatäre beiderlei Geschlechtes berichtet, sei angesührt.

Im Jahre 1125 hatte Honorius II. den Kardinal Johann von Crema als seinen Legaten nach England gesandt, damit er bort ben Zoelibat durchsete. Auf einem Konzil zu London in ber Westminsterabtei (1126) ließ ber papstliche Legat eine scharfe Beftimmung gegen ben Berkehr zwischen Geiftlichen und Weibern ergehen, und wenige Tage darauf fand man ihn in fehr unzweibeutiger Beschäftigung mit einer öffentlichen Dirne (Matthaous Paris. Histor. major, Ed. Wats, London 1686, S. 58). Seine Thätigfeit als papstlicher Bevollmächtigter und Sachwalter der Chelofigfeit wurde aber badurch nicht gehindert. Im Gegentheile. Bon London wandte er sich nach Durham, um den dortigen Bischof Ranulf megen feines ausschweifenden Lebenswandels scharf zu züchtigen. An der Tafel dieses "Rachfolgers der Apostel" dienten freche, leichtfertig getleibete Madchen mit aufgelöftem Saar, und - wie die Zeitgenoffen berichten - felten fam ein Gaft ohne Schiffbruch an der Ehrbarkeit bavon (Annal. Eccles. Winton, ad a. 1092, ap. Wharton, Anglia sacra, I, 295, bei Theiner, a. a. D., II, 193). Diefer Ranulf schätte den Stellvertreter des Papftes richtig ein; er veranstaltete ein üppiges Gelage, während beffen feine Richte, eine willfährige Schöne, den Kardinal mit ihren Reigen bestrickte. Der papstliche Apostel der Chelosigkeit nahm sie mit in fein Schlafgemach. Als er mit ihr im Bette lag, trat plöglich ber Bischof ein, begleitet von Alerikern und Chorknaben, die sich, mit Lichtern in der Sand, um das Bett aufstellten und Beil, Beil (benedicite, benedicite) riefen. Der Bischof trank bem Kardinal

zu, und der Kardinal (nudatus usque ad inguen) that ihm Bescheid (s. die Belege bei Theiner, a. a. D., II, 194). Bald darauf hielt der Kardinal noch eine Shnode zu Roxburgh ab, als sei nichts geschehen.

In diesen Berfehlungen bes Einzelnen spiegeln sich die Sitten einer ganzen Zeit.

Sehr werthvolle, weil zuverläffige Mittheilungen, verdanken wir bem "heiligen" Bischof Ivo von Chartres (Carnotensis). Er entwirft eine Schilberung von zwei Bischöfen seiner Beit, Stephan von Beauvais und Gerard von Angouleme, die an Deutlichfeit nichts zu munichen übrig läßt. Beibe find Spieler, Weiber= freunde und Chebrecher. Bom Angoulemer Seelenhirten wird überdies noch ein bezeichnendes Witwort berichtet. Als man von ihm die Bestrafung eines seiner Priefter forderte, der eine Nonne geschwängert hatte, erwiderte er lachend: daß ein Weib von einem Manne empfange, verstieße nicht wider die Natur, sei also auch nicht straffällig, naturwidrig wurde nur der umgekehrte Fall fein (Ivonis ep. 55 ad Paschal.; ep. 61 ad Cler. Bellovac.: Migne P. P. L. L. 162, 15 ff.). Gin Ronnenkloster zu Evreur nennt 3vo: "ein Bordell teufelischer Weiber" (Epp. 42. 62). Aehnliche Neußerungen über die "gottgeweihten" Personen jener Beit besiten wir von Marbod von Rennes und den beiden berühmten Theologen Rupert von Deut und Sugo von St. Biftor, von Bernhard von Clairvaux, Bernhard von Moorland, Beter bem Chrwürdigen, Gerhoh von Reichersberg, Botho von Prüm u. f. w., Männer, die wegen ihrer bekannten firchlichen Richtung vom Verdachte der Verleumdung bes geiftlichen Standes frei sind.

Amtliche Kundgebungen von Päpsten und Kirchenversammlungen sind gleichfalls Zeugen für die allgemeine Sittenverderbniß der Geistlichkeit. Besonders ift es Papst Alexander III. (1159—1181), der gegen die Hurerei der Priester eisert, aber gerade durch seinen Sifer die weite Verbreitung des Lasters bezeugt. Seine Schreiben an die Bischöse von Laon, Canterbury, Oxford, London, Binchester, Lincoln, Spala, Salerno, Reims, Ersurt reden ungewollt gegen den Zoelibat eine deutliche Sprache (Mansi 21, 371 ff.; 1075 ff.; 22, 348 ff.). Inhaltlich das Gleiche besagen

bie Konzilsbeschlüsse von Tours (1163), Westminster (1173), Salzburg (1178), Dublin (1186), Rouen (1189), York (1195), Paris (1199), Trier (1227).

Wie es in Deutschland aussah, veranschaulicht der Salzburger Erzdiakon Heinrich in seiner Historia calamitatum Saliburgensis ecclosiao: "Durch öffentliche Bußen bezähmen die Geistlichen die Hurerei und den Chebruch der Laien; der Geistliche wird aber durch keine Furcht gezügelt. Keiner zeigt den Andern an, da alle dassellbe thun. Diese sind die Schuppen des Leviathan, die so zussammenhängen, daß kein Pfeil in den verpesteten Körper eindringen kann. Es wird noch soweit kommen, daß der Priester, der sich nur ein Weib hält und das fremde Chebett nicht verletzt, als Gottessfürchtiger und Heiliger gepriesen wird" (Migne P. P. Lat. 196, 1551).

Sehr anschauliche Bilber von den Unsitten der Geistlichkeit entwirft ein 110 Strophen umfassendes Gedicht des Walter Mah, Hoffaplan König Heinrich II. von England. Alle Rangordnungen des Klerus werden mit ihren Sonderlastern, unter denen die Unzucht den breitesten Raum einnimmt, vorgeführt. Da heißt es z. B.: "Nach der Messe legt der Priester seine heilige Gewandung ab und begiebt sich zur Buhlerin; so that auch Jupiter, der aus dem Himmel stieg und einer Kuh nachlies. Seiner Gesiebten sehrt der Priester: Kein Weib könne in den Himmel kommen, das nicht den Zehnten von ihrem Körper der Kirche gebe. So gräbt der Fuchs die Gruben: nicht der Wollust wegen erzeugt er Kinder, sondern um selbst Wesen hervorzubringen, denen er entgelten kann, was er an anderen verdorben hat."

Wilhelm, Erzbischof von Paris († 1249) klagt: "Nicht Tugend sondern alle Arten von Schmutz und Laster sindet man bei der Geistlichkeit; sie sind nicht Sünder, sondern Berbrecher, so daß die Airche Gottes als Babylon, Aegypten und Sodoma zussammen erscheint" (De collat. et pluralit. eccles. benef., Ed. Jac. Viumphelingius, Argent. 1507, S. 3). Robert Größhead, Bischof von Lincoln, ein sittenstrenger Mann, griff, um die Unsittslichkeit in den Nonnenklöstern zu bekämpfen, in bester Absicht zu dem barbarischen Mittel, die Brüste der Nonnen untersuchen zu lassen, um auf diese Weise festzustellen, welche aus ihnen lasterhaft

jei: "fecit exprimi mammillas earumdem, ut sic physice experiretur, si esset inter eas corruptela" (Matth. Paris, Histor. Angl. ad. a. 1251, S. 704 ff.).

Mit das härteste Urtheil über den zeitgenössischen Alerus hat der berühmte Dominikanermönch und Kardinal Hugo de Sancto Caro (St. Chers, Vorstadt von Vienne) gefällt. In einer Abschiedsrede bei Schließung des ökumenischen Konzils von Lhon (1245) ruft er auß: "Freunde! eine große Wohlthat haben wir dieser Stadt erwiesen. Als wir [Konzilsväter] hierher kamen, fanden wir drei Hurenhäuser vor. Jetzt, da wir wegziehen, lassen wir nur eines zurück. Aber dies eine reicht von einem Ende der Stadt bis zum andern". Auch in seinen Erläuterungen zur heiligen Schrift bricht sort und sort der Unwille Hugo's über die Sittenlosigkeit des Klerus hervor: Die Geistlichen übertreffen in schändlicher Geilheit die Laien; sie sind die Fahnenträger zur Burg der Laster: sie treiben Blutschande; in der Ausschweifung kennen sie kein Maß (die Belege bei Theiner, a. a. D., II, 282).

Kaum zu verwundern ist es, wenn um die gleiche Zeit der Magister Heinrich von Straßburg, ein Bettelmönch, öffentlich lehrte: eine Nonne, die Unzucht treibe, verdiene mehr Nachsicht, wenn sie einem Geistlichen, als wenn sie einem Laien sich hingebe. Selbstverständlich wurde diese Lehre verboten, aber ihr ungescheutes Vorkommen zeigt, wohin durch die Praxis die Theorie geführt worden war. (Mansi 23, 1106).

Der Dominikanermönch und Professor ber Theologie zu Oxford, Robert Holkot († 1349), vergleicht die Geistlichen wegen ihrer Laster mit den Sathrn und Faunen: "die heutigen Geistlichen sind wegen ihrer Wollust zu weiberversührenden Engeln geworden, was man im alten Rom Faune nannte. Wie diese Riesen erzeugt haben, so erzeugen auch die Priester aus der Gewalt ihrer Begierde heraus Große und Starke" (Lect. 182 in libr. Sap., Opp., Ed. Basil 1489). Zur selben Zeit giebt Francesco Petrarca († 1374) eine Schilderung des päpstlichen Hoses zu Avignon, die auf das Verssailles Ludwig XV. anwendbar ist: "Lachend freut sich über dies Treiben der Teusel; zwischen den Greisen und jungen Mädchen siehend staunt er, daß sie über sein Anreizen hinaus Unthaten treiben. Die Vergewaltigungen, die Ehebrüche, die Blutschande übers

gehe ich, isie sind Kinderspiele für die papstliche Geilheit" (Opp., Ed. Basil. 1581, Ep. 16, Libri sine titulo, S. 729-731).

Das Urtheil bes sittenstrengen Johann Wicklif († 1384) lautet: "So groß ist die Berderbniß unserer Zeit, daß die Priester und Mönche Mädchen, die sich ihnen nicht ergeben wollen, tödten. Ihre Sodomie übergehe ich, sie hat alles Maß überschritten. Den Beibern reden sie vor, die Unzuchtssünden mit Geistlichen seien viel geringer als die mit Laien; dadurch daß sie den Frauen die Berssicherung geben, sie könnten sie von allen Sünden lossprechen, vershärten sie sie in der Sünde. Unter Mönchsgewandung führen sie junge Mädchen mit sich herum. Sie scheuen sich nicht zu sehren, es sei den Ehefrauen bei längerer Abwesenheit ihrer Männer heilssam für manche körperliche Mißstände, sich mit ihnen [den Mönchen] zu vergehen" (De hypocrisi, bei Flacius, a. a. D., S. 1814).

Der "Reger" Wiklif begegnet sich mit dem gut katholischen Bischof von Angers, Wilhelm le Maire, der auf dem Konzil zu Vienne (1312) ein düsteres Bild der damaligen Geistlichkeit entwirft: "Unzählige verächtliche und elende Menschen, gleich und würdig durch ihr Leben, ihre Unwissenheit und ihre Sitten, werden zu den heiligen Beihen und zum Priesterthum zugelassen. Dadurch wird der ganze geistliche Stand entehrt, die kirchliche Lehrgewalt in schlechten Auf gebracht, der Kirche Aergerniß gegeben, und die Laienwelt sieht in der Kirche eine zügellose Menge unwürdiger Priester, so daß in den meisten Ländern die Priester von den Laien noch mehr verachtet werden, als die Juden. . . Die Priester sühren ein so abscheuliches und regelloses Leben, daß darüber die Kirche zu Grunde geht" (Mélanges historiques II, 478. 481).

Allgemein war die Ansicht verbreitet, daß das Zoelibatsgeset Sodomie und Hurerei in der Nirche ausgebreitet und besestigt habe. Als Beweis dafür kann angeführt werden, was der Augustinermönch und Prosessor der Theologie Gotschalk Hollen in seinem (Preceptorium novum, Coloniae 1489, fol. 166) schreibt: "Es ist kein Aergerniß mehr, wenn heutzutage die Ordensleute häusiger sich sleischlich vergehen, wegen ihres häusigen Umganges mit Frauen".

Gerabezu grauenhafte Zustände über das Alosterleben enthüllt Dietrich von Niem († 1417) in seiner Historia sui temporis (Ed. Straßburg 1609). Aus einem Schreiben Gregor XII. an

bie Bischöfe von Friesland, Bremen, Utrecht und Münster, das Dietrich mittheilt, geht hervor, daß die Mönche sich ungeschent Konkubinen hielten, daß die Alöster Hurenhäusern glichen, in denen die Kinder der Nonnen von diesen selbst getödtet wurden (A. a. D., l. 4, c. 34). Bon Schweden und Norwegen berichtet Dietrich, die Bischöfe nähmen auf ihren kirchlichen Bischtationsreisen ihre Konkubinen mit; Priester, die sich keine Konkubinen hielten, würden verlacht (A. a. D., l. 4, c. 35), Gleiche Zustände herrschten nach dem Zeugnisse des Matthäus von Krakau, spätern Bischofs von Worms, in Polen und Böhmen (Theiner, a. a. D., III, 31).

Den Söhepunkt hatte das sittliche Berderben erreicht zur Reit bes großen Schismas, als brei Papste sich um die "Statthalterschaft Chrifti" ftritten: Johann XXIII., Gregor XII., Benebikt XIII. Unter biesen Seelenhirten war die Verwilderung bes Alerus jo furchtbar geworden, daß Matthias Röder, Theologieprofessor zu Paris in öffentlicher Rede auf dem Ronzil von Ronftang erklärte: die Geistlichkeit sei versunken in viehische Sinnlichkeit und sinnliche Biehischkeit (bestialis sensualitas et sensualis bestialitas, bei Theiner, a. a. D. III, 37). Wie konnte es auch anders fein? Bom "Statthalter Chrifti" Johann XXIII. mußte bie gange Belt, daß er zu Bologna Chefrauen und Jungfrauen geschändet habe, und über ben "Statthalter Chrifti" Benedift XIII. äußerte sich der Pariser Rangelredner Urbain Talvande: "qu'il aimerait mieux baisser le derrière d'une vieille maquerelle qui aurait les hémorroïdes, que la bouche de ce Pape" (Duvernet, Histoire de la Sorbonne, Paris 1790, I, 121).

Man muß die Schriften der damaligen Zeit selbst lesen, um eine Borstellung zu erhalten vom Leben und Treiben der Geistlichskeit. Das Buch des Pariser Theologen Nikolaus von Clesmangis "Bom verderbten Zustand der Kirche" ist eine einzige furchtbare Anklage, deren Bucht in dem Sate gipfelt: "die Laien wollen keine andern Priester mehr, als solche, die sich Konskubinen halten; nur dann glauben sie ihre Ehefrauen gesichert gegen die priesterlichen Nachstellungen" (bei Theiner, III, 63). Sin vernichtenderes Urtheil über das Zoelibatsgesetz nach mehrshundertjährigem Bestehen — Clemangis schrieb um 1430 — läßt sich nicht aussprechen.

Unter solchen Umständen ist es begreiflich, daß auf dem Konzil von Basel (1431—1448) gewichtige Stimmen streng kirchlich gestinnter Männer laut wurden, welche die Abschaffung der priesterzlichen Chelosigkeit als Rettungsmittel aus der allgemeinen Verzberbniß forderten.

Der Abt Nifolaus Tudefchi, fpater Erzbischof von Balermo, erklärte offen: um bes Beiles ber Seelen willen folle man die Ehe für die Priefter frei geben. Noch bedeutungsvoller ift, daß Aeneas Sylvius Piccolomini, ber nachmalige Papft Pius II. die gleiche Ansicht theilte. Als Berzog Amadans VIII. von Savonen vom Konzil zum Papft gewählt murbe, und fich Bebenken gegen diese Wahl erhoben, weil Amadaus verheirathet gewesen sei, trat Aeneas Sylvius für die Wahl ein: "Was wegen seiner Gattin eingewendet wird, achte ich für nichts; denn nicht nur ein Witwer, sondern auch ein thatsächlich Berheiratheter kann gewählt werden. Warum streitet man sich darüber, ob ein Berheiratheter, zum Papste gewählt, seiner Frau die eheliche Pflicht leisten könne, als weil man zugiebt, daß die Wahl eines Verheiratheten gültig ist. Wie ihr wißt, gab es verheirathete Bäpfte und auch Petrus hatte eine Gattin. Bielleicht mare es überhaupt gut, wenn fehr viele Priefter wieder heiratheten, weil viele im ehelichen Priefterstande gerettet murben, die jest im ehelosen Priefterftand zu Grunde geben" (bei Ad. Fr. Kollar, Analecta Vindobon., II, 780, Vindobon. 1762). 1

<sup>1</sup> Aeneas Shlvius besaß über "Gelossisteit" und "Enthaltsamkeit" sehr ausgebehnte eigene Ersahrungen. Seine literarijche Thätigkeit und bessonders sein Brieswechsel läßt diesen nachmaligen "Statthalter Christi" (Pius II.) in sehr eigenthümlichem Lichte erscheinen. Einige Proben: "Wer nie das Feuer der Liebe gefühlt hat, ist ein Stein oder eine Bestie. Wer hat, bei dreißig Jahren, der Liebe wegen noch kein Berdrechen begangen? Ich schließe das von mir, den die Liebe in tausend Gesahren gedracht hat." "Ich habe mehrere Weiber gesehen und geliebt, gegen die ich, nachdem ich mich ihrer bemächtigt hatte, großen Ueberdruß empfand." Seinem Later zu Siena empsiehlt er einen unehelichen Sohn, den er zu Straßburg mit einer Engländerin gezeugt hatte: "... Aber du sagst vielleicht, mein Verzgehen betrübe dich, weil ich den Sohn in Sünde gezeugt habe. Ich weiß nicht, was du dir von mir für eine Meinung gemacht hast. Wahrlich, du hast keinen Sohn von Stein oder Eisen gezeugt, da du selbst des Fleisches warst. Fast wörtlich abgeschrieben aus der 4. Novelle des 1. Tages in

Mein es blieb beim Alten: das Konzil erließ, wie unzählige andere Synoden vor ihm, strenge Bestimmungen gegen die unenthaltsamen Priester; Bestimmungen, die wirkungslos blieben, aber

Boccaccio's Dekamerone. Du weißt, was du felbst für ein Sahn gewesen bist. Ich bin auch kein Verschnittener und gehöre nicht zu den Kalten. Auch bin ich fein Seuchler, der beffer scheinen als sein will. Ich bekenne frei mein Bergehen und bin nicht heiliger als König David, noch weiser als Salomo. Es ist dies [ber außereheliche Geschlechtsverkehr] ein altes und hergebrachtes Bergehen, und ich mußte nicht, wer davon frei ware. Diese Rrankheit ist weit verbreitet, wenn anders es eine Krankheit ift, dem Naturtriebe zu folgen, benn ich sehe nicht ein, warum man den Beischlaf jo fehr verdammen foll, da doch die Natur, die nichts Faliches thut, diesen Trieb allen Thieren eingepflanzt hat. Das Menschengeschlecht will auch fortgepflanzt werben. Aber du sagit vielleicht, es gebe gewisse Grenzen, innerhalb deren dies erlaubt fei; diese Begierde durfe nicht außerhalb der Ehe freien Lauf haben. Gewiß, fo ift es, und bennoch wird das Verbrechen oft innerhalb ber Schranken ber Che begangen. Auch Trinken, Effen und Sprechen haben gewiffe Grenzen, aber wer achtet ihrer? Wer ift so gerecht, daß er nicht täglich siebenmal fiele." "Fromm" beschließt der fünftige Papit diesen leichtfertigen Erguß: "Mag der Heuchler schwagen, als sei er sich keiner Schuld bewußt, ich weiß fein Verdienst in mir und nur allein die göttliche Gnade macht mir hoffnung auf Erbarmen; fie weiß, daß wir schwankend find und geneigt zum Frrweg, fie wird auch mir den Quell der Berzeihung nicht verschließen." Wie wenig echt solche "Frömmigkeit" war, beweist die Thatsache, daß Aeneas an ein und demselben Tage einen ähnlich "frommen" Brief und eine — Bordell= fomodie ichrieb! In einem Briefe an einen Biener Laftergenoffen, Sans Freund, lesen wir: "Doch was soll zwischen dir und mir dieser Ernft? [der "Ernft" bestand in frivolen Meußerungen über Beibehalten oder Aufgeben einer Buhle]. Ich weiß, daß ich vergebens rede, da du mir mißtraust. Du meinst, ich empfehle mit vollem Magen das Kasten. Ich gestehe es dir zu, liebster Bruder, ich bin voll, ich hab's satt, ich habe von der Benus den Etel weg. Ich tann feinem Beibe mehr gur Bolluft dienen, und mir tann kein Weib mehr Wollust bringen. So will ich denn mehr dem Bacchus als ber Benus folgen. Der Bein nährt, erfreut, ergött, beglückt mich. Der Trank wird mir ein suger sein bis an den Tod. An der Reuschheit habe ich beim Herkules wenig Verbienft. Denn um die Wahrheit zu gefteben, Benus flieht mich mehr, als daß ich sie verabscheute. Aber ich danke Gott, daß meine Begierde nicht größer ift als mein Ronnen" (die Belege für das Einzelne bei Voigt, Enea Silvio de Piccolomini, Berlin 1856-1863, 3. Bb. I. 286 ff., 438 ff.). Dieser Briefschreiber mar wenige Jahre später "Statthalter Christi."

Nichts ift bezeichnender für die Art wie der Ultramontanismus "Gesichichte" schreibt, als die Verwerthung dieses Brieses durch den ultramontanen Prosessor Pastor in seiner "Geschichte der Päpste" (2. Aufig., II, 276): "Eine

beshalb besonders interessant sind, weil aus ihrem Wortlaut hervorzeht, daß die Geistlichen nicht nur Konkubinen sich hielten, sondern daß sie von ihren Konkubinen ausgehalten wurden.

Ununterbrochen tönen die Alagen über die Zuchtlosigkeit der Geistlichen fort. Der berühmte und "heilige" Patriarch von Benedig, Laurentius Giustiniani († 1456, "heilig" gesprochen 1690) ruft Gott und die Menschen zu Zeugen auf über den allgemeinen Berfall des Alerus: nur bei ganz wenigen findet man Keuschheit; die meisten wälzen sich in thierischen Lüsten (Opp., Venetiis, II, 6 ff.). Gleichzeitig mit ihm entrüstet sich ein anderer "Heiliger", der Florenzer Erzbischof Antonin über das fressende llebel in der Christenheit (Summa consessionalis, Venet. 1572, c. 10—16).

Mit ben Schilderungen ber berufenen Süter firchlicher Bucht ftimmen überein die Aussagen weltlicher Schriftsteller. Die Erzählungen des humanisten Poggio Bracciolini enthalten das Unglaublichste an priefterlichen Schändlichfeiten. Gin Pfarrer gu Brescia belehrte seine weiblichen Beichtfinder, daß fie ihm auch ben Behnten von ber ehelichen Beiwohnung entrichten müßten. Gin Franziskanermond, ber einer bettlägerigen Fran Beichte hören follte, hatte diese Gelegenheit zu gang anderen Dingen benutt. Bom Chemann überrascht, flieht er und läßt seine Sosen im Stich. Der emporte Gatte stürmt in das Aloster, deffen Prior ihn aber zu überzeugen weiß, er thate bem frommen Monde Unrecht: Die gurudgelaffenen Beinkleiber seien nicht die des Monches, sondern bes heiligen Franziskus, die der Monch mitgenommen habe, um mit ihnen die Rrankheit der Frau zu heilen; in feierlichem Buge, mit Arenz und Fahne, werde man die kostbare Reliquie wieder abholen. So geschah es. Ein Beichtvater heilt auf folgende Beise eine Frau von ihrer Unfruchtbarkeit. Er redet ihr vor, er besite Zaubermittel, welche die merkwürdigften Borftellungen und Empfindungen hervorriefen, aber sicher gur Fruchtbarkeit führten, sie folle Alles nur ruhig über sich ergeben lassen. Die "Zaubermittel" bestanden darin, daß er die Frau mehrere Nächte hintereinander in sein Bett

große Sinnesänderung und eine ernstere Lebensaussassisung trat bei ihm [Meneas] ein." Und als Beweis für diese "ernste Lebensaussassisung" sührt Bastor gerade diesen Brief an, von dem er aber die eben wiedersgegebenen entscheidenden Stellen unterdrückt!

nahm (Opp., Basil. 1538, S. 462. 475. 480). Viele andere, ähnliche und noch schlimmere Dinge weiß Poggio zu erzählen. Manches wird von dem wizigen und bissigen Manne zugestutt sein, aber was jene Zeit ihrer Geistlichkeit zutraute, kommt zu klarem Ausdruck.

Das gleiche unsaubere Spiegelbild der Zeit sinden wir in den Novellen Massuccios, die ein so hervorragender Kenner wie J. Bur khardt als verlässige Quelle anerkennt: "Die Nonnen gehören ausschließlich den Mönchen, sobald sie sich mit Laien abgeben, werden sie eingekerkert und verfolgt, die anderen aber halten förmliche Hochzeit, wobei sogar Messen gesungen, Kontrakte aufgesetzt und Speise und Trank reichlich genossen werden". "Ich selber, sagt der Versfasser [Massuccio], din nicht ein, sondern mehrere Male dabei gewesen, habe es gesehen und mit Händen gegriffen. Solche Nonnen gebären dann entweder niedliche Mönchlein oder sie treiben die Frucht ab. Und wenn Jemand behaupten möchte, dies sei eine Lüge, so untersuche er die Kloaken der Nonnenklöster, und er wird darin einen Vorrath von zarten Knöchlein sinden, nicht viel anders, als in Bethlehem zu Herodes' Zeiten" (Burchardt, Die Kultur der Kenaissance in Italien, 4. Aussg., Leipzig 1885, II, 204).

Die Verhältnisse in Deutschland, besonders in den Sprengeln von Hildesheim und Magdeburg, schildert der Propst der Augustinerchorherren von Sülte bei Hildesheim, Johann Busch, der zugleich Visitator des Erzstiftes Magdeburg war. Die wildeste Unzucht herrschte unter Mönchen und Nonnen; zu Aebten wurden nur Solche gewählt, deren eigene Verworfenheit Gewähr dafür bot, daß sie dem Laster seinen Lauf ließen (De reformatione Monasteriorum Libri duo, abgedruckt in: "Geschichtsquellen der Provinz Sachsen" 19. Bd., Halle 1886). Der Karthäusermönch Dionhsius von Reickel berichtet Gleiches über die Niederlande (bei Theiner, a. a. D. III, 109).

Wie Poggio Bracciolini in scherzhaften Erzählungen die Sittenverderbniß des italienischen Alerus geißelt, so Heinrich Bebel († 1516) die des deutschen. Sein Facetiae (Frankfurt 1590) geben der wenig erbaulichen Aleinmalerei des satyrischen Südländers nichts nach. Ueberhaupt ist die Spottliteratur über priesterliches und mönchisches Lasterleben sehr umfangreich. Die

sogenannte "Zimmer'sche Chronik" (hrsg. von Barak, Freiburg 1881—82), die mit dem Jahre 1566 abschließt, enthält zahlreiche Spottlieder auf Priester, Mönche und Nonnen: "Welcher sein Haus will sauber und rain behalten, der meidt Pfaffen, münch und tauben, und laß den lieben Gott walten", oder: "Alt affen, jung pfaffen und wilde bern, soll niemand in sein Haus begern."

Auch medizinische Schriften, besonders solche, die über die gerade damals aus dem neu entdeckten Amerika eingeschleppte Lustfeuche (Lues venerea) handeln, beleuchten grell das ehelose Leben ber Beiftlichkeit. Raspar Torella, Bifchof von St. Jufta, und Leibarzt bes Papstes Alexander VI., giebt den Kirchenfürsten Berhaltungsmaßregeln, wann und wie fie ben Beifchlaf vollziehen sollten, um nicht ihre Gefundheit zu schädigen. Der Württembergische Arzt Bendelin Sod fordert den Bergog von Bürttemberg ernftlich auf, dem ausschweifenden Leben der Geiftlichen, wodurch die Lustfeuche sich immer mehr verbreite, zu steuern (Theiner, a. a. D. III, 147). "Rardinal Albrecht von Mainz [ber im Tegel'schen Ablaghandel die große Rolle spielte] verkehrte gang frei und öffentlich mit seinen beiden Ronkubinen Rathe Stolzenfels und Erneftine Mehandel. Die Räthe malte Grünwald als heilige Ratharina in ber muftischen Che; bas Bilb ward in bie Schloftapelle gu Mainz gestiftet. Lukas Aranach malte die Ernestine als heilige Ursula und dazu den Kardinal-Erzbischof als heiligen Martin" (Behse, Die deutsch. geistl. Höfe I, 121).

Auch über die unnatürliche Befriedigung des Geschlechtstriedes unter der Geistlichkeit, über Sodomiterei, Päderastie u. s. w. liegen zahlreiche Berichte vor, mit dem naivebezeichnenden Zusat: Solches geschehe nicht eigentlich aus Wollust, sondern es solle als Entlastungsmittel zur Gesundheit dienen: Venerabiles [sacerdotes] hoc non faciunt delectationis causa, sed ut superfluitates emittantur (die Belege bei Theiner, a. a. D. III, 147).

In unserer Stizzirung ber sittlichen Zustände unter bem ehelosen Alerus sind wir beim Zeitalter ber Reformation und beim Konzil von Trient angelangt. Durch Luthers Auftreten und seine Schriften wurde die Aufmerksamkeit der christlichen Welt auf's neue auf den Zoelibat gelenkt; auf's neue ertönte, angesichts der zum himmel schreienden Uebel, die ernste Forderung: fort mit der erzwungenen Chelosigkeit. Dem allgemein gewordenen Drängen nach Erneuerung konnte die Kirche nicht mehr widerstehen; in Trient sollte die Berjüngung vor sich gehen.

Um die spätere Stellungnahme des Konzils zum Zoelibat richtig zu verstehen, dient ein Gutachten, das, nach einem Berichte Paolo Sarpis, der Kardinal von Carpi, Kudolf Pio, über die priesterliche Ehelosigkeit abgab. Die sittliche Verkommenheit der Geistlichkeit erkennt er an, aber: "Bürde man den Priestern gestatten, sich zu verheirathen, so würde das Interesse ihrer Familien, ihrer Weiber und Kinder sie von der Abhängigkeit des Papstes losreißen" (Geschichte des Konzils von Trient, deutsch von F. E. Rambach, Halle 1764, S. 168). Hier haben wir den eigentlichen Grund für Koms Widerstand gegen die Priesterehe.

Benn man mit diesem offenherzigen Ausspruch die Zustände vergleicht, die gerade damals in der Christenheit und besonders in seiner Geistlichkeit herrschten, so empfindet man das maßlose Geslüste nach Herrschaft, das sich in den Worten des Kardinals ausspricht, mit verdoppelter Schärfe. Nichts, nicht die surchtbarste Berwilderung, nicht die Lockerung aller Bande der Zucht, nicht die beständige lebertretung der göttlichen und menschlichen Gebote, hielten Kom ab, sein Gesetz der Ehelosigkeit, entgegen den klaren Aussprüchen der Schrift, aufrecht zu erhalten.

Auf dem Konzile selbst wurden auch von gut katholischer Seite, von Desterreich und Baiern, Anstrengungen gemacht, den Zoelibat auszuheben. Der Gesandte des Herzogs Albrecht von Baiern, Augustin Baumgärtner, erstattete in öffentlicher Sitzung seinen berühmt gewordenen Bericht über das Lasterleben der Geistlichkeit; die Visitations-Protokolle aus den Klöstern Süd- und Norddeutschlands redeten über die Unsittlichkeit der Klosterbewohner beiderlei Geschlechts eine erschütternde Sprache: vergebens, "die heilige Kirchenversammlung, geleitet vom heiligen Geist" bestimmte: "So Jemand sagt, daß die Kleriker der höheren Weihen, oder die nach einer Ordensregel Lebenden, die seierlich die Keuschheit gelobt haben, eine Ehe eingehen können und die eingegangene gültig sei, troh des Kirchengesetzes oder des Gelübdes, und das Gegentheil hiervon sei nichts Anderes, als die Ehe verdammen, und daß Alle in die Ehe

treten können, die fühlen, daß sie die Gabe der Keuschheit, obwohl sie sie gelobt haben, nicht besitzen, der sei verslucht, da Gott sie benen, die ihn auf die rechte Art bitten, nicht verweigert, und uns über unser Vermögen nicht versucht werden läßt" (Soss. 24, c. 9). "So hatte man dieses reine Disziplinargesetz in eine dogmatische Formel gebracht" (v. Schulte, Der Zoelibatszwang und dessen Aufshebung, Bonn 1876, S. 17).

Ein ungeheurer Schritt war hiermit geschehen. Rom hatte wieder einmal gezeigt, daß es seine Wege bis zum Ende zu gehen weiß. Es war den eisernen Schritt des Welteroberers gegangen, der nichts kennt von Einlenken, nichts von Rücksichtnahme. Hätte es nachgegeben in der Zoelibatsfrage, seine Macht wäre nie das geworden, was sie ist. Mehr wie irgend ein anderes Stück seiner Rüstkammer war der Priesterzoelibat Lebens: und Machtsrage für das ultramontane Papsithum: das unfruchtbare Priesterthum gebar ihm die weltbeherrschende Macht; und um diesen Jungsbrunnen seiner Stärke ein für allemal gegen Verschüttung zu seihen, suchte Rom die priesterliche Ehelosigkeit in das heilige und unanstastbare Gebiet des Glaubens zu heben.

Nun konnte das Konzil die vielsachen Verletzungen des Zoelibats — wenn auch ungern — zugeben. Jetzt konnte es strenge Maßzregeln gegen die Verletzer erlassen (Sess. 25, cp. 14 de reform.). Der Zoelibat selbst war gerettet. Mochte er hunderttausendmal verletzt, mochte er thatsächlich nie beodachtet werden: der römische Priester bleibt ehelos. Konkubinen und Vastarde kann er haben, Frau, Kinder und Familie hat er nicht, und deshalb ist er auch als Konkubinarius Koms Leibeigner. Zutreffend sind die Worte eines der drei kaiserlichen Konzilslegaten, des Vischofs Dudith: "Der verehelichte Priester wird aus der Kirche hinausgeworfen, der hurende Priester wird in ihr geduldet, und man lehrt öffentlich, der hurende Priester sündige weniger, als der verehelichte" (bei Theiner III, 235).

Damit bin ich an den Schluß der geschichtlichen Darstellung des Zoelibats gelangt. Biele werden fragen: Und wie steht es heute mit dem Zoelibat?

Theorie und Praxis sind zu unterscheiden. In der Zoelibatstheorie hat sich selbstredend nichts geändert. Nach wie vor wird die Zwangs-

ehelosigkeit als "gottgewollt" gelehrt, und nach wie vor trägt diese Lehre in den Anschauungen des zoelibatären Priesters über das Weib und die Ehe ihre schlechten Früchte (vglch. den vorhergehenden Abschnitt: "Frauenverachtung"). Als Beweis dafür können die Worte dienen, deren ein katholischer Priester sich in einer in Defterreich weit verbreiteten Schrift bedient: "Es ist gang richtig, daß die Kirche ihren Priestern die Che verbietet. So oft der katholische Priester in der Allerheiligen-Litanei betet: "Bon allem Uebel erlose uns, o herr' - ba gedenkt er jedesmal mit bankbarem Bergen der großen Wohlthat, daß ihn Gott vor einer befferen Chehälfte bewahrt hat, mit ber er in feinem Born so manchen Diener am Wort zusammengekoppelt hat, und er kann bas Ding nicht los werden. So mancher von diesen Berren Bastoren hat den Tag und die Stunde verwünscht, wo er in den Cheftand getreten ift, und er hat es bitter erfahren muffen, daß der Cheftand eben nicht ift wie ein Stiefel, ben man wieber ausziehen fann, wenn er brudt. Es ift purer Deid, wenn die protestantischen Baftoren den katholischen Prieftern den Zoelibat zum Vorwurf machen." (Zitat aus Roseggers "Beimgarten", Januar, 1902 S. 307). Das ist, in volksthümlicher Ausdrucksweise, die auch heute noch gang und gabe gebliebene Theorie über den Zoelibat.

Die Pragis, die in früheren Jahrhunderten so unerfreulich war, hat aber ein erfreulicheres Ansehen gewonnen.

Was ich über die freiwillig übernommene Ghelosigkeit und Reuschheit denke, habe ich schon wiederholt ausgesprochen. Sie ist eine Hinkelsblume, deren Schönheit und Lieblichkeit zu dem Köstlichsten geshört, was die Erde in ethischereligiöser Beziehung ausweist. An vielen Orten innerhalb des katholischen Priesterthums und Ordensstandes, in vielen Herzen von Männern und Frauen blüht sie in bezaudernder Frische zur Freude Gottes und der Menschen. Aber sie hat nichts mit dem römischestischlichen Zoelidat zu thun. Die Wundersblume der christlichen Jungfräulichkeit wächst in vielen Herzen, mögen sie nun katholisch oder evangelisch sein. Was aber der römische kirchliche Zoelidat züchtet, ist eine Entartung dieser Gottesblume, ist ein Mißgewächs.

Wohl ist es, wie schon gesagt, äußerlich besser geworden und besonders in Deutschland stehen die kirchlich-römischen Zoelibatäre

im allgemeinen lauter da, verglichen mit ihren Borgängern aus früheren Jahrhunderten und mit ihren Berufsgenossen in anderen Ländern. Dennoch muß gesagt werden: der Zwangszoelibat birgt auch heute noch großes sittliches Elend, und man braucht nicht in die südamerikanischen Republiken zu reisen, um dies Elend mit Augen zu sehen, mit Händen zu greifen. Meine frühere Stellung verbietet mir, auf diesen Punkt näher einzugehen.

Eine Frage aber, die sich von selbst aufdrängt, kann auch ich, ohne Indiskretion, beantworten: Wie kommt es, daß verhältniß-mäßig wenig Skandale aus der katholischen Geistlichkeit und aus den katholischen Alöstern in die Deffentlichkeit dringen? Auch hier zeigt der Ultramontanismus seine Meisterschaft. Das Vertuschungs-system ist vollendet ausgebildet, die pharisäische Rechtsfertigung: nur kein Aergerniß! ist eisernes Geseh.

3mei Belege aus verschiedenen Zeiten:

Im September 1707 entschied die Sorbonne und die theologische Fakultät von Douan: "La sainte Ecriture, les Conciles, les Loix et grand nombre d'habiles et de sages Théologiens sont d'avis qu'il est plus àpropos dans ces circonstances de tolérer le mal que de scandaliser et perdre un Ecclésiastique ou Réligieux dans l'esprit des Fideles, et ne point éxposer à la risée des libertins un Ministre du Seigneur qui est en réputation d'honnête homme" (Lochon, S. 277). In gleicher Beise drückt sich im 19. Jahrhundert ber Redemptorist Müller aus: "Bas foll der Bischof thun? Die Maste bem Beuchler herunter reißen? Ihn vom Altar wegtreiben, ben er entehrt hat, aus der Pfarrei, der er vorstand? Wenige fennen seine [bes sittenlosen Priesters] Schandthaten. Soll ber Bischof sie der Welt bekannt machen? Welches Aergerniß für die Schwachen, welcher Triumph für die Reger und die Ungläubigen! Der gute Bifchof betet, wacht und hofft" (A. a. D., S. 139).

## XIX. Die Beichte.

## 1. Ginleitenbes.

Die ganze ultramontane Moral brängt auf einen Bunkt hin: auf die Beichte.

Von der Beichte aus, wird die Theorie der Moral zu lebendigem Fleisch und Blut, denn im Beichtstuhle sindet sie ihre Anwendung auf die verschiedenen Verhältnisse des Lebens; dort werden die moraltheologischen Rathschläge ertheilt; dort die moraltheologischen Grundsätze und Lehren verdreitet. Der Beichtstuhl ist der große, geheimnisvolle Mittelpunkt, von dem aus die katholische Welt aller Stände und Alter in Bezug auf ihr Verhalten im täglichen Leben gelenkt und geleitet wird.

Wegen dieser ihrer beherrschenden Stellung setze ich das Kapitel von der Beichte an das Ende meiner Darstellung der ultramontanen Moral. Die Beichte ist thatsächlich der Schlußstein des moraltheologischen Lehrgebäudes. Ohne die Beichte wäre dies System ein Torso. Für die Beichte ist der ganze moraltheologische Bau errichtet worden, und allein von der Beichte aus gewinnt man den richtigen Maßstab zur Beurtheilung der ultramontanen Moral nach Ursprung, nach Ziel und nach Birksamkeit.

Zweck aller moraltheologischen Ausführungen und Abhandlungen ist: den Beichtvater in den Stand zu setzen, den Menschen in seinen verschiedenen Lagen und Bezusen richtig, d. h. im Sinne ultramontans katholischer Lehre zu leiten. In der Angabe dieses Zweckes stimmen alle ultramontanen Moralisten überein (vglch. oben S. 46. 49, und Lehmstuhl S. J. II, 187).

Das 4. Laterankonzil unter Innozens III. (1215) bestimmte: "Feber Gläubige beiberlei Geschlechts soll, nachdem er zu den Fahren der Unterscheidung gelangt ist, alle seine Sünden einmal im Fahre gewissenhaft seinem zuständigen Priester (Pfarrer) beichten und soll trachten, die auferlegte Buße nach Kräften zu erstüllen . . . Sonst soll er zu Lebzeiten vom Betreten der Kirche absgehalten werden und nach dem Tode des christlichen Begrähnisses entbehren. Deshalb soll dies heilsame Geset häusig in den Kirchen

verkündet werden, damit Niemand Blindheit der Unkenntniß vorschützen kann. Wer aber aus gerechter Ursache einem fremden Priester seine Sünden beichten will, soll zuvor vom zuständigen Priester die Erlaubniß dazu erbitten und erhalten, da der andere Priester ihn sonst weder binden noch lösen kann. Der Priester aber sei der Beichte verschwiegen und vorsichtig, damit er wie ein ersahrener Arzt Wein und Del über die Wunden des Bersetzten gießen kann, sorgsam ersorsche er die Umstände des Sünders und der Sünde, aus denen er ersieht, welchen Rath er ihm geben muß und welches Heilmittel er, durch verschiedene Ersahrungen belehrt, dem Kranken gegenüber anwenden muß" (Cone. Lateran. IV. c. 21).

In der gesamten Kirchengeschichte giebt es keinen zweiten gesetzgeberischen Akt, der sich an Wichtigkeit und Folgenschwere mit diesem auch nur entsernt vergleichen ließe. Vor diesem Kapitel 21 verschwinden die großen konziliaren Entscheidungen von Nicäa, von Ephesus, von Chalcedon, von Konstantinopel, von Lyon. Selbst die Entscheidungen über den römischen Primat, die das Florenzer Konzil traf, selbst die ganze gewaltige Arbeit der Konzilsväter zu Trient treten gegenüber diesen paar Sähen aus dem Beginne des 13. Jahrhunderts vollständig in den Hinterzgrund.

Dort war es das Dogma, das festgelegt wurde; das Dogma, leidenschaftlich und heiß umstritten, gewiß, aber immerhin doch nur abstrakte Theorie, die nur mittelbaren Einsluß ausübte auf den Organismus der Kirche und auf das Handeln der Gläubigen, hier, in der Einsehung der nothwendigen Beichte schuf Kom sich den gewaltigen Hebel, mit dem es das gesamte Leben seiner Anhänger in allen seinen Beziehungen, religiös, politisch, bürgerlich, wirthschaftlich, aus ihm mißliedigen Bahnen heraus und in ihm genehme Bahnen hinein heben konnte, und im Lause der Jahrhunderte

<sup>1</sup> Das Trienter Konzil fand in Bezug auf die Beichte alles Nöthige schon festgesetzt durch das Laterankonzil. Es begnügte sich also damit, die Bestimmung seines Borgängers zu dogmatisiren: "So Jemand sagt, nicht alle Gläubigen beiderlei Geschlechts seien jährlich zur Beichte verpslichtet, gemäß der Bestimmung des großen Laterankonzils, der sei im Banne" (Sess. 14, de Poenit. can. 8).

v. hoensbroed, Bapftthum, II.

immer mehr und mehr hineingehoben hat. Erst von jest an wurde ber Priester innerhalb der Kirche so recht eigentlich der Herrscher, dessen allmächtiges Wort einschneidend und entscheidend, in Wahrsheit "bindend" und "lösend", in innere und äußere Angelegensheiten des Christen drang. Von jest an kommt in der Stille und Unnahbarkeit des Beichtstuhles der ungeheuere Einsluß zur Geltung, den der Beichtvater auf die katholische Welt ausübt, ein Einsluß, dem Könige wie Bettler, Staatsmänner wie Kaussente, Soldaten wie Gelehrte, Handwerker wie Künstler, Mann, Frau und Kind gleichmäßig unterstehen. Erst von jest an wird die "Moral" zur Wissenschaft aller Wissenschaften, die den ganzen Menschen nach seiner körperlichen und geistigen Seite umfaßt und ihn vom Muttersleibe dis ins Grab, auf allen Lebenspsaden und in allen Lebensslagen beherrscht, regelnd seine Gedanken, seine Handlungen, seine Worte und Empfindungen.

Raum war das strenge Gebot der jährlichen Beichte ergangen, als auch sosort der Kamps um seine Durchführung begann; denn ein Kamps war nöthig, da das Bolk gegen das neue Joch sich sträubte. Doch der endliche Sieg der Hierarchie war nicht zweiselschaft. Gerade das 13. Jahrhundert mit der machtvoll aufblühenden Scholastik, die von Klosterschulen und Universitäten aus das das malige christliche Denken vollständig beherrschte, war das im ganzen Mittelalter geeignetste, um die Beichte als "göttlich eingesetzes Sakrament" zu beweisen und sie in das tägliche Leben des Christen einzusühren. Das scholastische Dreigestirn Alexander von Hales, Thomas von Aquin und Bonaventura waren die Erbauer des gewaltigen Bauwerkes, des römisch-katholischen Beichtinstituts, das wie kein zweites zur Zwingburg und Frohnseste der katholischen Welt geworden ist.

Wesentlich zu diesem Ersolge trug auch bei der bis heute einschißreichste Erbauungsschriftsteller des Katholizismus, Caesarius von Heisterbach wylch. Bb. I<sup>4</sup>, 228 ff.), der ebenfalls dem 13. Jahrhundert angehört. Sein Dialogus miraculorum ist voll wunderbarer Geschichten über die Beichte und ihre Wirkungen; selbst den Teufel läßt er als Lobredner der Beichte auftreten (vylch. Lea, A History of auricular Consession I, 234. 235). Aus dem Wunderbuche des Heisterbacher Mönchs schöpften dann gleichzeitige und nachs

folgende Erbanungsschriftseller, so daß in der Erbanungsliteratur der Gegenwart nicht nur die Spuren des Caesarius noch deutlich erkennbar sind, sondern seine Worte und seine Erzählungen sich wiedersinden.

Endlich sehlte auch nicht das Kom so geläusige Mittel der Fälschung. Kein geringerer Name als der des großen Augustin wurde der Fälschung aufgeprägt, die als Liber de vera et falsa Poenitentia großen Einsluß auf Theorie und Prazis der Beichte erlangte. Bahnbrecher in der Theologie, wie Petrus Lombardus — der berühmte Magister sententiarum — stützten sich auf diese Schrift "Augustin's", die noch in der Mitte des 19. Jahrhunderts vom Generalvikar von Bien, Bischof Zenner, als echt verwerthet wurde (Instructio pract. Consessarii § 73 ad 4).

# 2. Die Beichte als Saframent.

Was die katholische Lehre unter einem Sakrament versteht ist oben (S. 158 ff.), soweit es der Zweck dieses Werkes erfordert, auseinandergesetzt worden.

Das katholische Dogma lehrt (Conc. Trid. sess. 14): die Einssehung der Beichte als Sakrament durch Christus sei erfolgt in den Worten: "Wahrhaftig ich sage euch, was immer ihr gebunden haben werdet auf der Erde, wird gebunden sein in dem Himmel; und was immer ihr gelöst haben werdet auf der Erde, wird gelöst sein in dem Himmel" (Matth. 18, 18; vylch. auch Matth. 16, 19); und: "Empfanget heiligen Geist; welchen ihr die Sünden erlassen werdet, denen sind sie erlassen, und denen ihr sie behalten werdet, sind sie behalten" (Joh. 20, 22).

Aus diesen Sätzen folgert die römische Theologie:

1) Christus hat der katholischen Kirche und ihr allein die Bollmacht verliehen, Sünden nachzulassen; 2) Christus hat es dem Sünder zur Pflicht gemacht, seine Sünden dem Priester zu bekennen (zu beichten), wenn er Bergebung erlangen will; 3) Christus hat die Beichte als ein Gericht eingesetzt — der Richterstuhl der Beichte —, in dem der Beichtvater Richter, das Beichtkind Ankläger, Zeuge und Schuldiger ist. 1

<sup>1</sup> Nur einige kurze Andeutungen über die Schriftwidrigkeit und über-

Die wenigsten Katholiken begnügen sich mit der gebotenen Jahresbeichte. Die meisten beichten 7—8 Mal jährlich; Millionen beichten monatlich, Millionen wöchentlich, Tausende und Tausende noch öfter, Tausende täglich. Die Beichtstühle der katholischen Kirchen werden nie leer; zu gewissen Zeiten und an gewissen Orten sind sie Tag und Nacht von Menschenmassen umlagert. Bei Bolksmissionen und an berühmten Ballsahrtzorten (Loreto, Lourdes, Einsiedeln, Kevelaer) zählen die täglichen Beichten nach Tausenden. Die Häusigkeit der Beichte fällt für den Einsluß der ultramontanen Moral auf die Massen selbstwerständlich schwer in's Gewicht.

haupt über die Unchristlichkeit der ultramontan-katholischen Lehre vom Sakrament der Beichte:

Geradezu vernichtend für die ultramontane Lehre von der Sündenversgebung durch die Beichte, d. h. nur durch die Apostel und ihre "Nachsolger" sind die Worte, die "der erste Kapst", Petrus, zu Simon Magus spricht: "Bekehre dich denn von dieser deiner Bosheit und bitte Gott, so dir etwa vergeben werden möchte dieser Gedanke deines Herzens" (Apostelsgescht. 8, 22). Hätte Petrus nicht, nach ultramontaner Auffassung sagen müssen: Beichte bei mir? Das Gleiche gilt von allen neutestamentsichen Stellen, die sich auf Sündenvergebung beziehen.

Wo steht in den Schriftworten über Sündenvergebung, auch angenommen Christus habe seinen Aposteln eine besondere Gewalt der Sündenvergebung verliehen, daß man zu den Aposteln gehen müsse, um Bergebung zu sinden? Wo ist der unmittelbare Weg zu Gott durch die Reue des Sünders als sortan ungangbar bezeichnet worden? Es übersteigt alles Maß erlaubter und vernünstiger Schristauslegung, wenn z. B. der Jesuit Palmieri schristus habe durch die Worte bei Matthäus und Johannes gesagt: "Ich will nicht, daß irgendeine Sünde unabhängig vom apostolischen Amt vergeben werde." Für eine so einschneidende, die alte Ordnung umstoßende Maßregel, hätte Christus doch wohl geeignete und deutliche Worte gesunden.

Die ältesten driftlichen Schriftfeller und Schriftwerke: Klemens von Rom, die Zwölfapostel-Lehre, Fgnatius von Antiochien, der Hirte des Hermas, Frenäus, Polykarp, wissen nichts von der "apostolischen Schlüsselgewalt." Bei Tertullian (De Pudic. cc. 1. 21) sindet sich sogar die entschiedene Bestreitung dieser "Schlüsselgewalt" mit Bezug auf den "Bischof" von Kom. Wenn aber nicht einmal dieser sie hatte, wer denn sonst? Wir überspringen ein Jahrtausend und schlagen Gratians autoritative Gestessammlung auf (C. 11, qu. 3, c. 44. 45. 60. 62; C. 33, qu. 3, dist. 1, c. 89). Ift es nicht bezeichnend, daß auch er noch eine durchaus zweiselnde Anschaung über die sündenvergebende "Schlüsselgewalt" einnimmt?

Zum würdigen Empfange bes Bußsakraments sind erforderlich: das vollständige Bekenntniß aller seit der letten gültigen Beichte begangenen Todsünden (läßliche Sünden zu beichten ist nicht nothwendig, es geschieht aber wohl allgemein); übernatürliche Reue über die Sünden und der Borsat der Besserung. Sind diese drei Bedingungen durch das Beichtkind erfüllt, so bewirkt die durch den Priester gesprochene Lossprechungsformel (oben S. 169) die Bergebung der Sünden und den Erlaß der durch die Todsünden, und durch jede einzelne von ihnen verwirkten ewigen Höllenstrasen.

### a. Das Günbenbekenntniß.

Die Haupteigenschaft bes für die Beichte unerläßlichen Sündenbekenntnisses ist, daß es vollständig (confessio integra) sei.

Die Nothwendigkeit des vollständigen Sündenbekenntnisses solgert die katholische Theologie aus dem von Christus der Beichte gezgebenen richterlichen Charakter: "Die Priester, lehrt das Konzil von Trient (Sess. 14, c. 5), können ihr Richteramt nicht auszüben ohne Kenntniß des Thatbestandes; auch können sie bei Aufzerlegung von Strafen für die Sünden die Grundsätze der Billigkeit nicht wahren, wenn ihnen die Beichtkinder die Sünden nur im Allgemeinen und nicht auch im Besondern und im Einzelnen beichten. Es müssen also in der Beichte auch die Begleitzumstände der Sünden, so weit sie die Art der Sünde beeinssussen. angegeben werden, denn ohne diese Begleitumstände ist weder das Bekenntniß des Beichtkindes vollständig, noch sind dem priesterlichen Richter die Sünden des Beichtkindes genügend bekannt."

Auch die Zahl der Sünden, d. h. wie oft jede einzelne Sünde begangen worden ist, ist genau anzugeben. Wer die ganz genaue Zahl nicht mehr weiß muß "die wahrscheinlichste" Zahl angeben, mit dem Zusah: "ungefähr" so und so ost. Dies "ungefähr" schließt ein mehr und ein weniger ein, so daß, wenn das Beichtkind sich später der genauen Zahl erinnert, es nur dann die genaue Zahl noch nachträglich angeben muß, wenn sie die im Worte "ungefähr" enthaltene Zahl erheblich überschreitet. Die durch

das "ungefähr" enthaltenen Zahlen sind von den Moraltheologen in Stufenfolgen festgesetzt worden: "Ungefähr 5 Mal gilt für 4—6 Mal; ungefähr 10 Mal gilt für 8—12 Mal; ungefähr dreißig, vierzig Mal gilt für 25—35 oder für 35—45 Mal; ungefähr 100 Mal gilt höchstens für 90—110 Mal" (Lehmkuhl S. J. II, 228).

Ist man verpslichtet zweifelhafte Sünden zu beichten? Man unterscheibet den positiven und den negativen Zweisel. Der positive Zweisel ist vorhanden, wenn Jemand sowohl probabele Gründe dafür hat, daß er gesündigt, als auch probabele Gründe dafür, daß er nicht gesündigt hat. Beim positiven Zweisel braucht man die Sünden, über deren Begehung man zweiselhaft ist, nicht zu beichten, auch wenn die Gründe für die Ansicht, daß man die Sünden begangen hat, probabeler sind als die der gegentheiligen Ansicht. Wer zwar gewiß ist, daß er eine Todsünde begangen hat und zugleich nach sehr probabeln Gründen urtheilen muß, daß er diese Sünde noch nicht gebeichtet hat, braucht sie dennoch nicht zu beichten, wenn es wenigstens probabel ist, daß er sie schon gebeichtet hat.

Negativer Zweisel ist vorhanden, wenn weder probabele Gründe für noch gegen die Meinung vorliegen: man habe gefündigt. Die Theologen sind getheilter Ansicht, ob man in diesem Falle die zweiselhaften Sünden beichten muß; man kann sich also für jede der beiden sich gegenüberstehenden Ansichten entscheiden (vglch. Tamburini S. J., a. a. D., III, 376 f.).

<sup>1</sup> Bei dieser Frage tritt anschaulich hervor, ein wie großes Gewicht innerhalb der Moraltheologie der äußeren Probabilität zugeschrieben wird (oben G. 50 ff. : "Aus ber öfterreichischen Ordensproving", ichreibt ber Sefuit Tamburini, "wurden fürglich einige Lehrfate nach Rom an unfern fehr ehrwürdigen Pater General geschickt, damit er sie vor dem Drucke durch die Benjoren prufen laffe. Der neunte Lehrjat lautete: Zweifelhafte Gunden seien sie nun positiv ober negativ zweiselhaft, braucht man nicht zu beichten. Das einstimmige Urtheil ber Zensoren über biefen Sat ging babin, baß man die positiv zweifelhaften Gunden nicht zu beichten brauche, ba alle Theologen hierin übereinstimmen. Was die negativ zweifelhaften Gunden betrifft, so waren wir früher ber Ansicht, man muffe fie beichten, ba kanm ein Theologe gefunden werden fonnte, ber die gegentheilige Meinung offen vertrat; heute aber, da mehrere Theologen [feches werden genannt] biefe Meinung vertreten, halten wir fie für probabel und urtheilen, daß fie in den Schulen der Gesellschaft Jesu gelehrt werden tann" (III, 377). Zugleich geht aus dieser Thatsache hervor, wie streng innerhalb des Jesuitenordens die Benfur gehandhabt wird.

Die moraltheologischen Erörterungen über bas Sündenbekenntniß, wie weit es gehen, welche Begleitumstände der Sünde man beichten, und wie man sie beichten muß, sind von großem Interesse. Einige Proben lasse ich folgen:

Die Frage, ob, wer mit einem Thier sich geschlechtlich versundigt hat, in der Beichte anzugeben habe, was für ein Thier es gewesen sei, ob z. B. ein Esel oder Maulesel, ist eine häufig wiederkehrende.

Der Jesuit Moha behandelt sie eingehend; von ihm ersahren wir, daß Jesuiten-Theologen in Palermo über diese interessante Frage öffentlich hin und her stritten.

Der Jesuit Lugo: "Wer ein minderjähriges Mädchen mit ihrer Zustimmung entjungsert hat, braucht in der Beichte den Umstand, daß das Mädchen noch Jungsrau war, nicht anzugeben, sondern es genügt, wenn er sich über einsache Unzucht anklagt." Der Jesuit Turrianus hält es sur probabel, daß, wer mit einer Ledigen den Beischlaf vollzogen hat, in der Beichte nur anzugeben braucht, er habe mit einer ledigen Frauensperson schwer gegen die Renschheit gesündigt, ohne den Beischlaf zu erwähnen.

Der Jesuit Vasquez: "Wer tausend Goldstücke gestohlen hat, braucht in der Beichte nur zu sagen, er habe einen schweren Diebsstahl begangen."

Der Fesuit Hurtado: "Ein Verheiratheter, der sich in Gestanken ergöht am Beischlaf mit einer Unverheiratheten, braucht in der Beichte nicht anzugeben, daß er verheirathet ist." Der Fesuit Moha (— Guimenius) nennt noch mehrere andere Theologen, die das Gleiche lehren, "weil die eheliche Treue sich nicht darauf erstreckt, die einfachen Ergöhungen in Bezug auf einen Andern zu unterstrücken." Noch weiter gehen die Theologen Garzia und der Magister sacri Palatii — d. h. einer der höchsten päpstlichen Beamten — Candidus; sie gestatten die Ergöhung an der Schönheit eines fremden Weides, wenn der Chemann sich dadurch zum Beischlaf mit der eigenen Frau anreizen will.

Der Jesuit Sa: "Ein Chemann, ber mit einer Verheiratheten ben Beischlaf vollzogen hat, braucht in der Beichte nur zu sagen, er habe einen Ehebruch begangen, ohne anzugeben, daß auch der andere Theil verheirathet war" (alle Zitate bei Guimenius, S. 146 bis 148. 153. 158. 179. 183).

Der Jesuit Tamburini: "Ein Priester, ein Bischof, ein Ordensmann, die Unzucht getrieben haben, brauchen in der Beichte diese ihre Eigenschaften nicht anzugeben, sondern es genügt für sie zu sagen, daß sie trot eines Keuschheitsgelübdes Unzucht getrieben haben. Sbenso braucht ein Mädchen, die mit den Genannten, oder mit einem Jesuiten, der die einsachen Gelübde abgelegt hat, sich vergangen hat, diese Eigenschaften ihrer Mitschuldigen nicht anzugeben, sondern es genügt, wenn sie sagt, sie habe sich mit Jemand, der das Keuschheitsgelübde abgelegt hat, vergangen. Ein Priester, der zwei andre Personen angestiftet hat, daß sie unter einander Unzucht treiben, braucht, wenn er diese Anstistung beichtet, nicht anzugeben, weder daß er Priester sei, noch daß er das Keuschheitsgelübde abgelegt hat".

"Wer zur Selbstbefledung fich eines leblosen Inftrumentes bebient, braucht biefen Umftand, ba er bie Bosheit ber Gunbe nicht wesentlich ändert, nicht anzugeben. Wer aber die Selbstbefleckung an den Schenkeln oder im Munde einer andern Berfon vollzieht, muß, da dies gewöhnlich mit dem Verlangen nach Beischlaf verbunden ift, diesen Umstand angeben. Ich glaube aber nicht, daß er den betreffenden Körpertheil nennen muß, außer es fei der After gewesen, weil dies sodomitische Neigungen tundgiebt. Denn die verschiedenen Rörpertheile verhalten fich jum Alte ber Gelbstbefledung rein materiell, und die größere Ergötzung, die vielleicht bei einem Körpertheil mehr als beim andern vorhanden ift, ift, wie Fillucius [Jefuit] fagt, nicht wesentlich verschieden von der Ergöpung, die bei Gebrauch der andern Rörpertheile vorhanden ift. Wer fich felbstbefleden läßt durch die Bande eines Undern muß dies angeben. Wenn du felbst mit beinen Sanden bei einem Berheiratheten oder bei einem Priefter die Selbstbefleckung hervorgerufen haft mußt bu es angeben. Wenn aber ein Mann oder ein Beib, ein Priefter oder ein Verheiratheter bei dir die Selbstbefleckung mit den Banden hervorgerufen hat, fo find die Sande nur als Werkzeuge zu betrachten und die Eigenschaft der betreffenden Bersonen [Weib, Mann, Priefter, Berheiratheter] braucht nicht angegeben ju werben. Reulich wurde mir folgender Fall vorgelegt: Durch den Anblick einer

nackten Bilbsäule, die, ich weiß nicht welche Nymphe darstellte, wurde bei Jemand Selbstbesleckung hervorgerusen. Genügt es nun, in der Beichte zu sagen: ich habe mich durch Gedanken an ein Weib selbstbesleckt? Einige Theologen sagen, es genüge. Wie aber, wenn der Betressende versuchte die Bildsäule Nachts zu umarmen und bei dem Versuche, den Beischlaf mit ihr zu vollziehen, sich selbstbesleckt; würde es für die Beichte genügen zu sagen: ich habe mich selbstbesleckt, indem ich ein Weib widernatürlich umarmt habe? Ich habe geantwortet, es genüge nicht. Denn der Betressende hätte gelogen in wichtiger Sache, da eine Bildsäule kein wirkliches Weib ist" (I, 183. 185. 200. 201).

Der Jesuit Eskobar: "Ein Vormund bestiehlt sein Mündel. Muß er in der Beichte angeben, daß er den Diebstahl als Bormund begangen hat? Nein, denn dieser Umstand erschwert die Sünde nicht erheblich . . . . Wer mit seinem Täufling Sodomie getrieben hat, braucht diesen Umstand [daß es sein Täufling gewesen] nicht anzugeben. Ein Beichtvater, der mit einem Beichtsinde Unzucht getrieben hat, braucht in der Beichte den Umstand, daß die Person mit der er sich vergangen hat, sein Beichtsind war, nicht anzugeben" (S. 9 ff.).

Der Theologe und papstliche Inquisitor Diana: "Ein Beichtvater, der sich fleischlich mit seiner geistlichen Tochter versgangen hat, braucht in seiner eigenen Beichte, wenn er diese Unzuchtsstünde bekennt, nicht anzugeben, daß seine Mitschuldige sein eigenes Beichtkind war, ebenso nicht den Umstand unkeuscher Berührungen oder der Selbstbesleckung zwischen den Schenkeln seines Beichtkindes" (I, 269).

Das Beichtkind kann jüngst begangene Sünden mit alten, schon vergebenen im Bekenntniß vermischen; auch mit der Absicht, den Beichtvater über den Zeitpunkt, wann die Sünden begangen worden sind, zu täuschen. Einige Theologen erlauben, daß das Beichtkind den Beichtvater belügt, indem es, über den Zeitpunkt einer gewissen Sünde befragt, sie als alte Sünde angiebt, während sie thatsächlich erst jüngst begangen wurde. Denn eine solche Lüge wäre nur eine unbedeutende Lüge. Der Jesuit Arriaga gestattet sogar, daß Jemand, der den Paulus ermordet hat, in der Beichte sagen kann, er habe den Petrus getödtet; denn auch das sei nur eine unbedeutende

522

Lüge, welche die nothwendige Bollständigkeit des Bekenntnisses nicht beeinträchtige (vglch. Tamburini S. J. III, 376).

## b. Die Gemiffenserforichung.

Das für die Beichte vorgeschriebene genaue und vollständige Sündenbekenntniß ist selbstverständlich nicht möglich ohne vorhersgehende sorgfältige Gewissensorschung.

Im Mechanismus der Beichte nimmt daher die Gewissenserforschung einen hervorragenden Plat ein. Die Moraltheologen haben sogenannte "Beichtspiegel" verfaßt, die aus aneinandersgereihten Fragen über die verschiedenen Arten von Sünden bestehen. Diese Beichtspiegel sind in die verbreitetsten Bolksgebetbücher aufzgenommen, damit die Beichtkinder, mit Hülse der Fragen, ihr Gewissen leicht ersorschen, d. h. Zahl und Art der begangenen Sünden feststellen können.

Die Beichtspiegel find icon febr lange in lebung. Aus bem Unfange des 16. Jahrhunderts liegt ein von einem Monch, Jakob Philipp, verfaßtes "Fragebuch für ben Beichtstuhl" (Confessionale Interrogatorium' vor, das nur Fragen des Beichtvaters an das Beichtfind enthält. Der Beichtvater foll biefe Fragen ftellen "in Liebe und mit freundlicher Miene." Auf jeder Seite fteben ungefähr 16 Fragen, was, ba bas Buch 80 Seiten enthält. 1280 Fragen ausmacht. Die Fragen über bas 6. Gebot nehmen großen Raum in Auspruch: "Db Jemand feine Chefrau fo brennend liebe, daß er, auch wenn sie nicht seine Frau wäre, mit ihr den Beischlaf ausüben wolle? Ob eine Frau mit ihrem ober einem andern Manne sodomitisch verkehrt habe? Db Frauen unter sich Unzucht getrieben haben? Db eine Frau mit Sulfe eines Inftruments Unzucht treibe, ober ob sie zu unzüchtigen 3weden hunde mit sich in's Bett nehme? Db eine Frau sich ihrem Manne nacht gezeigt hat? Db eine Chefrau sich von anderen Männern unzüchtig berühren läßt?"

Der Fesuit Eskobar giebt für das sechste Gebot solgendes Anklage-Schema: "In sieben Punkten habe ich gesündigt: Erstens: ich habe mich in unzüchtigen Gedanken ergangen über ledige, versheirathete, blutsverwandte, verschwägerte Frauenspersonen, über Nonnen, über Sodomie, Bestialität; ich habe mich an unzüchtigen

523

Gedanken ergött; ich habe mich durch unzüchtige Worte, Blide, Berührungen mit diesem, mit jener verfehlt; so und so oft. 3meitens: ich habe mich mit einer Ledigen, mit einer Widerstand leistenden Jungfrau, mit einer Berheiratheten, mit einer Blutsverwandten, mit einer Nonne geschlechtlich versündigt; innerhalb bes natürlichen Gefäßes ober außerhalb; so und so oft. Drittens: ich habe widernatürlich gefündigt durch Sodomie, durch Bestialität, durch Selbstbefledung. Viertens: ich habe unzüchtige Ruffe und Umarmungen geduldet; so und so oft. Fünftens: ich habe eine Frau verfolgt, ich habe Liebesworte und Liebesbriefe mit ihr gewechselt, ich habe aus bofer Absicht ihr Geschenke gegeben, ich habe fie unguchtig berührt; fo und fo oft. Sechstens: ich habe unzüchtige Bücher gelesen; ich habe den Wunsch gehabt, in Anderen bose Begierden zu erregen; ich habe mich begangener Unzuchtsfünden gerühmt; so und so oft. Siebentens: ich habe von meiner Chegattin trop entgegenstehender Chehindernisse oder Gelübde den Beischlaf begehrt, unter Gefahr der Fehlgeburt, der Samensergießung außerhalb bes Gefäßes; so und so oft" (S. 391 f.). Für Cheleute hat Eskobar noch eine besondere Anklageliste: "Ich habe ben Beischlaf widernatürlich ausgenbt, entweder indem ich das unnatürliche Gefäß benutte ober ben Samen außerhalb bes Gefäßes ergoß; ich habe beim Beischlaf die Körperlage verändert mit äußerster Befahr, ben Samen zu vergeuden; ich habe ben Beischlaf mit meiner Battin ausgeübt unter Bedanken an meine Geliebte; ich habe ben Beischlaf an geweihtem Ort ausgeübt; ich habe ohne Rücksicht auf die Absicht meiner Gattin, die Kommunion zu empfangen, in der Nacht vorher ihr beigewohnt; ich habe unzüchtige Berührungen vorgenommen mit Gefahr bes Samensergusses; so und so oft" (S. 427). Der gange "Beichtspiegel" Estobars umfaßt 40 Drudfeiten; alle Stände und Berufe, vom König bis zum Arbeiter, haben ihren besondern "Beichtspiegel."

Beim Jesuiten Lehmkuhl nehmen die Fragen über Unzuchtsfünden sast die Hälfte des ganzen "Beichtspiegels" ein: "Bist du schon früh versührt worden? Wie alt warst du? Berührungen oder noch Schlimmeres? Mit Mädchen oder mit Knaben? Mit dir selbst? Sind Folgen entstanden? Selbstbesleckung? Bei Frauen genügt es, zu fragen: Haben Sie sich sehr aufgeregt? Ist später noch Schlimmeres vorgekommen? Mit dem andern Geschlecht? Die vollständige Sünde? Ist sie schwanger geworden? Weshalb nicht? War euere Sünde so, daß Schwangerschaft solgen konnte? Onanismus? Abtreiben der Leibesfrucht? Wie oft hast du sonst durch unzüchtige Berührungen gesündigt? Geschahen die Berührungen auf oder unter den Neidern? Mit Wollustgefühl? Umarmungen, Küsse? Lange andauernde, mit brennender Begierde (cum mora et ardore)? Mit derselben Person? Ist sie verwandt, verheirathet, Gott geweicht? Lebt sie mit dir in einem Hause? Hast du mit dir selbst etwas getrieben?" (II, 255 ff.).

Es giebt gesonderte "Beichtspiegel" für Fürsten und Regierungsbeamte, Juristen, Aerzte, Hossente, Bürger, Abelige, Kauflente, Bankiers, Handwerker, Künstler, Bauern, Steuerbeamte. Lea (Auricular Confession I, 371) zählt eine Reihe von Theologen auf, die solche Berufsbeichtspiegel versaßt haben.

Für die gegenwärtige Gestalt der Beichtspiegel, die sich übrigens von der frühern in nichts unterscheidet, ist der Beichtspiegel des vom Jesuiten Devis versaßten "Gebets und Ersbauungsbuches für katholische Christen" typisch. Mir liegt die 28. vom Jesuiten Diel besorgte Auflage dieses Volksbuches aus dem Jahre 1891 vor:

"I. Gebot. Untersuche ob und wie du gesündigt hast

1. gegen den Glauben, durch freiwilliges Zweiseln an einer Glaubenslehre? — vorwitiges Grübeln über Geheimnisse? — abersglänbische Traumdeutungen, Fieberbesprechen, Kartenschlagen, Aufsuchen von Glücks oder Unglückszeichen, Wahrsagerei u. s. w.? — durch Lesen, Leihen, Kausen, Verkausen u. s. w. solcher Bücher, welche den Glauben, die Kirche, den Staat, die guten Sitten mit seinen oder groben Wassen angreisen? — durch Abschließung oder Zuslassung verbotener oder glaubensgefährlicher Chebündnisse? — unsnöthige Vertraulichseit mit Ungläubigen, oder Menschen von schlechten Grundsähen? — durch Scherz oder Tadel über Lehren, Vorschriften, Ceremonien der Kirche, fromme Handlungen u. s. w. — Hast du stets Alles sest geglaubt, was Gott geoffenbaret hat und durch die hl. katholische Kirche zu glauben vorstellt? — niemals aus Eigennut, Menschenfurcht u. s. w. Spötteleien oder falschen Grundsähen (z. B. daß es gleichviel sei, zu welcher Religion oder christs

lichen Confession man sich bekenne, - daß eine jede Religion uns zur Seligkeit führen könne, - bag ein Jeber in ber Religion, in welcher er erzogen worden, bleiben muffe oder durfe, gleichviel ob fie mahr ober falfch fei, - bag ein ehrlicher Mann nie feinen Glauben ändere u. f. w.) äußerlich Beifall gegeben, ober fie felbit ausgesprochen? - Sast du den Uebertritt in die mahre Rirche Resu nicht getadelt, oder Andere von demselben abgehalten? -Saft bu ben mahren Glauben, wo bu konntest und follteft, gegen Läfterer und Zweifler in Schutz genommen? — ihn aufrichtig geliebt, und durch Gebet, liebreiche Belehrung und sittlichen Lebenswandel zu verbreiten, und andere, befonders die Deinigen, darin zu bestärken gesucht? - Saft bu beinen Glauben nicht verleugnet? - bich beffelben nicht geschämt, und beshalb eine wichtige Pflicht (als: Fasten, Meghören u. f. w.) übertreten? - ber erkannten driftlichen Wahrheit nicht widerstrebt, d. h. bas göttliche Licht ber Gnade, das dir, als Un- oder Freglänbigem leuchtete, und zum Aufsuchen und Annehmen bes mahren Glaubens bich anspornte, nicht unterdrückt und vernachläffigt? — Haft du, wegen zeitlicher Drangfale nie bedauert, ein Mitglied ber mahren Kirche zu fein? u.f. w.

2. Wegen die Liebe, burch freiwillige Bergweiflung an Gottes Barmherzigfeit (als konnte ober wollte Er unserer Reue und aufrichtigen Buße keine Begnabigung zu Theil werden laffen, ober als wollte Er uns bei unserer Beharrlichkeit im Guten die ewige Seligkeit verweigern)? — durch freiwilligen Kleinmuth, Mißmuth bei innneren Brufungen und außeren Bedrägniffen? - burch allzu ängstliche Sorgen wegen bes Zeitlichen? — burch Unzufriedenbeit mit den Fügungen Gottes? — Murren und Alagen gegen die göttliche Vorsehung? — Bezweifeln ober Leugnen berselben u. f. w.? - Ober hingegen: burch vermeffentliches Bertrauen auf die Barmherzigkeit Gottes benken, Gott werde uns, ungeachtet unserer Unbuffertigkeit, doch nicht verdammen; ober eben darum, weil Gott barmbergig ift. Bofes thun und in ber Sünde fortleben? - burch hochmuthiges Selbstvertrauen? - eigenfinnige Unterlaffung bes Gebetes in Nöthen und Bersuchungen? — Suchtest du ein reges Verlangen nach ber ewigen Seligkeit in bir zu erhalten? - Hättest du nicht aus Liebe gur Welt u. f. w. auf den himmel verzichten mögen?

- 3. Gegen die Hoffnung, durch freiwilligen Widerwillen oder Haß gegen Gott, wünschend, daß kein Gott wäre u. s. w.? durch hartnädige Widersetlichkeit gegen die Einsprechungen Gotteß? Berachtung heilsamer Ermahnungen oder Warnungen beiner Beichtwäter, Eltern u. s. w.? Beneidung der Tugend und göttlichen Gnadengaben in dem Nächsten? Haft du keine irdische Sache, z. B. dein Amt, deine Güter, deine Ehre, dein Leben, den Beisall der Menschen u. s. w. Gott und seiner Freundschaft vorgezogen? Warst du nicht bereit, lieber eine Todsünde zu begehen, als einem Geschöpfe zu mißfallen, oder einen zeitlichen Berlust zu erleiden? u. s. w. Warst du nicht saumselig in der Erweckung der drei göttlichen Tugenden, Glaube, Hoffnung und Liebe?
- 4. Gegen die Religion, oder die Gott schuldige Verehrung, Dankbarkeit u. s. w. durch seltene Erinnerung an Gott, an seine Wohlthaten u. s. w. Unterlassung oder mangelhafte Verrichtung der schuldigen Morgens, Tischs und Abendgebete? Nachlässigkeit in Erlernung und Vervollkommnung deiner Religionskenntnisse u. s. w.? durch strasbare Vernachlässigung der hl. Sakramente und ans derer frommen Uebungen, wozu du Zeit und Gelegenheit hattest? Hast du stets in Allem und durch Alles Gott zu dienen gesucht, und daher jeden Morgen durch eine gute Meinung Gott alle deine Gedanken, Wünsche, Worte, Werke, Leiden und Mühseligkeiten u. s. w. aufgeopsert? oder hast du hingegen nur aus Gewohnheit, Zwang, Eigenliebe, Eigennut oder anderen sündhaften oder irdischen Bewegsgründen deine täglichen Werke verrichtet?

Das II. Gebot: Erforsche bich, ob und wie du gegen dieses Gebot gesündigt hast:

1. burch Gotteslästerung: Hast du nie Gott eine Bollsommensheit, als: Güte, Weisheit, Gerechtigkeit u. s. w. abgesprochen? — oder Ihm eine entgegengesette Unvollkommenheit zugeschrieben? — über Ihn, über die Heisigen, ihre Bildnisse, oder ähnliche Dinge gespottet? — oder das hl. Kreuz, den Himmel, die hh. Sakramente oder andere hh. Sachen im Jorne zu Fluchwörtern gebraucht? — Hast du nicht gesündigt durch unchrerbietiges Aussprechen des hl. Namens Jesus? — Anwendung abergläubischer Genesungsmittel mit Anrusung des göttlichen Namens, Sympathie u. s. w.? — scherzhafte Anwendung der Worte der hl. Schrift? — Unehrers

bietigkeit gegen gottgeweihte Derter, Berfonen ober Sachen, namentlich in der Kirche gegen das hochwürdigste Gut, oder beim Gottesdienste, durch Schwäßen, Lachen, Berumschauen, Müßigsigen u. f. w.? - Saft du keinen Gottesraub begangen durch den unwürdigen Empfang eines hl. Saframentes? b. h. Haft bu bich gur Beichte und hl. Communion allzeit gut vorbereitet? - bein Gewissen treu erforscht? — War beine Reue aufrichtig? — bein Vorfat ber Befferung ernftlich und fraftig? haft bu nämlich Mittel gur Befferung angewendet? - Die Gefahren und nächsten Gelegenheiten zur Sünde gemieden? — das ungerechte Gut wiedergegeben? bich mit beinen Beleibigern ausgeföhnt u. f. w.? - Saft bu nicht absichtlich eine schwere Sunde ober einen merklichen Umstand in ber Beichte verschwiegen? - ober beine schweren Gunben so bemantelt, daß sie dem Beichtvater nur als Rleinigkeit erschienen? - ober dich bei allgemeinen Ausdrücken gehalten, ohne beine schweren Sünden bestimmt und namhaft, nach der Zahl u. f. w. anzugeben? — Hast du nicht die Andacht Anderer lächerlich ober verdächtig zu machen gesucht, von Predigten und Gottesdienft nachtheilig gesprochen? - Saft bu nicht geweihete Sachen, wegen ber Beihe, über ihren sonstigen Werth gekauft ober verkauft? - ober durch ein grobes Laster die Kirche entheiligt?

- 2. Haft du nicht leichtfertig, d. h. ohne Noth, oder falsch, d. h. über eine erkannte Unwahrheit, oder zweiselhaste Sache, geschworen? nicht geschworen, etwas Böses zu thun, oder etwas Gutes zu unterlassen? (diese zwei letten Sidschwüre sind nicht verbindlich, und dürsen nicht gehalten werden). Hast du deine rechtmäßigen Sidschwüre, deine gültigen Ches oder anderen Berschrechen erfüllt? beim Schwören dich, oder Andere, nicht verswünsch?
- 3. Haft du nicht ohne gehörige Ueberlegung und guten Rath Gott ein Gelübde gemacht? Haft du deine gültigen Gelübde treu beobachtet? sie nicht eigenmächtig geändert? oder die Erfüllung derselben ohne rechtmäßige Ursache verschoben u. s. w.?

Das III. Gebot: Erforsche dich also, ob und wie du dagegen gesündigt hast: Durch freiwillige Versäumniß der hl. Messe an Sonn- und Feiertagen, oder durch strafbare Verspätung? — durch Unandacht und Zerstreuung bei derselben? Hast du, so ost du 528

konntest, der Predigt beigewohnt? — Hast du an den Sonn- und Feiertagen ohne wirkliche Noth keine knechtlichen Arbeiten verrichtet? — nicht zu viel den Vergnügungen und anderen Zerstreuungen dich hingegeben, oder mit Versäumniß des schuldigen Gottesdienstes Lustreisen unternommen u. s. w.?

Das IV. Gebot: Untersuche, ob du als Rind, Dienftbote. Unterthan u. f. w. gegen beine Eltern, Berrichaften, Seelforger und andere Borgefette, mit Worten, Werken und Geberben bich ftets ehrerbietig erwiesen haft? - Bortest bu ihre Ermahnungen. Berweise u. f. w. willig an? - Haft bu ihnen nicht frech und tropia widersprochen? - bich nicht mit ihnen gestritten? - bich ihrer nicht geschämt? - sie nicht verachtet, geschimpft, geschlagen u. f. w.? - Saft du in allen erlaubten Dingen ihren Befehlen und Bünfchen ohne Murren, ichnell und punttlich Gehorfam geleiftet? -Wider ihr Berbot feine gefährlichen Gesellschaften besucht? - wider ihren vernünftigen Willen dich nicht verlobt u. f. w.? - Haft du beine Eltern aufrichtig geliebt? - fie nicht burch Gigenfinn und Widersetlichkeit zum Born, Fluchen u. f. w. gereizt? - fie nicht gehaßt? — ihnen nichts Boses gewünscht? — ihre Fehler nicht geoffenbart? - sie nicht absichtlich gekränkt? und womit? -Standest bu ihnen in leiblichen und geistigen Röthen liebreich bei? - Haft du fie, besonders in ihrem hohen Alter, nicht verlaffen, verftoßen, ober ihnen die Unterftützung entzogen? - Saft bu für sie gebetet? - Warst bu treu? - Haft bu beiner Berrschaft Nichts entwendet? - Ift ihr durch deine Nachlässigkeit Nichts verborben, oder von Anderen entwendet worden? - Saft du ihr allzeit fleißig gearbeitet, und in allen Dingen ihren Angen gefucht? -Saft bu von ihr, von geiftlichen und weltlichen Oberen, nicht nachtheilig geredet? - nie Andere gegen sie aufwiegeln wollen? ober Widerspenstige in ihrem Trope und Ungehorsam bestärkt?

Warft du als Vater, Mutter, Herrschaft oder Obrigkeit über die Deinigen stets wachsam, und für ihr geistiges und leibs liches Wohl besorgt? — Hast du alle deine Kinder im wahren Glauben erzogen, und darauf gesehen, daß sie darnach sebten? — sie, und die übrigen Pslichtempsohlenen, zum Guten, zur Tugend und Gottessucht, zur heil. Messe und Predigt u. s. w. stets ans, und von schlechten und gefährlichen Gesellschaften, Lustbarkeiten und

jeglicher Gunde abgehalten? - Saft du die Fehlenden mit Liebe und Sanftmuth belehrt, ermahnt, gewarnt? — die Schwachen mit Geduld ertragen? — die Widerspenstigen mit Gelassenheit und aus reiner Absicht (fie zu bessern, nicht aber bich zu rächen) nach Gebühr bestraft? - die Unverbefferlichen und Sittengefährlichen aber aus beinem Dienste entlassen? - warst du nicht strenger wegen eines aus Unvorsichtigkeit verursachten zeitlichen Schabens, als wegen einer begangenen Sünde? — Haft du nicht Ein Kind dem andern unbillig vorgezogen? - Saft du den Deinigen in Allem mit einem guten Beispiele vorgeleuchtet? - ihnen nicht geflucht? - fie nicht geschimpft? - verwünscht u. f. w.? - Warft du bemüht, den Neigungen beiner Rinder von ihrer frühesten Jugend an eine gute, religiöse Richtung zu geben? - fie in der Demuth, Bescheidenheit, Gelbstverleugnung, im Fleiße, Gehorsam u. s. w. zu üben? - Sast du sie nicht un= vernünftig geliebt, ihnen nicht zu große Freiheit gelaffen? fie nicht gegen rechtmäßige Ermahnungen und Bestrafungen in Schut genommen? — in ihrer Gegenwart von ihren Lehrern, Erziehern u. f. w. nicht unehrerbietig gesprochen? - Saft du beine Kinder etwas Rüpliches für das Leben lernen lassen, — und hierbei mehr barauf gesehen, daß sie tugendhafte Christen, als große, reiche herren u. f. w. würden? — Hast du ihnen zur Wahl ihres Standes die gebührende Freiheit gelaffen, fie nicht zu einer Che, ober zum geistlichen Stande gezwungen? — haft bu den Dienstboten nicht zu viel abgefordert? - fie nicht hart und lieblos behandelt? - fie in Krankheit nicht verstoßen, oder hilflos ichmachten laffen? — Hast du ihnen die gehörige Nahrung gegeben? — ihren billigen Lohn nicht vorenthalten, oder geschmälert u. f. w.? — ihnen nichts Sündhaftes zugemuthet, ober erlaubt, ober geboten? - feine gefährlichen Zusammenfünfte, oder andere Gunden in beinem Sause geduldet? u. f. w.

Das V. Gebot: Erforsche dich, ob und wie du bagegen ge- sündigt hast:

1) in Gedanken: durch Zorn, heimlichen Grou? — freiwislige Abneigung? — innern Haß? — Wie oft hast du diesen Haß ers neuert? — wie lange und gegen wie viele Personen u. s. w. dens selben getragen? — Hattest du auch den Wunsch oder Willen, dich zu rächen, und wie? — Haft du beinem Nächsten kein Uebel gewünscht, und welches? — dich über sein Unglück, seinen Schaden, seine Kränkung u. s. w. nicht boshaft gesreut? — ober sein Glück beneidet? — Bergabst du beinen Beleidigern von Herzen? — Mit Worten: durch ungeduldige, bittere, grobe, anzügliche Redensarten? — durch Schmähen, Schimpfen, Spotten, Berwünschen, Unbilde androhen u. s. w.? — Mit Werken: durch eigene oder fremde leibliche Berslehung? — oder Ermordung? durch Beschädigung beiner Gesundheit (mit schädlichen Speisen, Getränken, — durch Zorn, Unsittlichkeit, vermessens Steigen, Leichtsinn und Unvorsichtigkeit beim Baden, Lausen, Dairen, Tanzen, bei Erhitzungen u. s. w.)? — oder der Gesundheit Anderer durch Schlägerei, Balgen, oder andere dem Nächsten zusgefügte Kränkungen)? u. s. w.

- 2) Durch Unterlassung: Haft du beinen Nächsten, er sei Freund ober Feind, Christ, Heide, Türke oder Jude, wie dich selbst aufrichtig geliebt, und ihm alles Gute gewünscht u. s. w.? Warst du allezeit liebreich, gefällig, dienstfertig gegen Jedermann? theilenehmend, mildthätig und barmherzig gegen Arme, Bedrängte, Kranke? sankt und friedsertig im Umgange? bankbar gegen Wohlthäter? betetest du für deine Beleidiger? benützest du, als würdiges Kind Gottes, die Gelegenheit, ihnen Gutes für Böses zu vergelten? Zeigtest du dich bereitwillig zur Aussöhnung? Haft du dem Nächsten das ihm zugefügte Unrecht vor Sonnenunters gang wieder abgebeten, und getrachtet, es gut zu machen?
- 3) Durch Aergerniß (wenn man nämlich der Seele des Nächsten schadet): Haft du nie etwas gesagt, gethan oder unterslassen, wodurch Andere zum Bösen verleitet, oder vom Guten abzehalten werden konnten? (was besonders durch die neun fremden Sünden geschieht). Warst du nie Schuld an den Sünden Anderer, indem du dazu riethest, sie besahlst? darin einwilligstest? dazu reiztest (burch unsittliche Reden, schlechte Aufsührung, unehrbare Aleidung, Ausgelassenheit, Born, Bücher u. s. w.)? oder sie lobtest? dazu stillschwiegest (wo du sie durch Ermahnen oder Anzeigen hättest verhindern können)? oder indem du sals Vorgesester) dieselben nicht straftest? oder daran theilnahmest (durch Mitsündigen, Verhehlen, Kausen oder Verstaussen des gestohlenen Gutes u. s. w.)? oder dieselben verstausen des gestohlenen Gutes u. s. w.)? oder dieselben vers

theidigteft? — An was für Sünden des Nächsten bist du Schuld gewesen? — bei wie vielen Personen? u. s. w. —

Das VI. und IX. Gebot: Untersuche ob und wie du dagegen gesündigt hast:

Durch strafbare Beranlassung ober freiwillige Zulassung unehrbarer Gedanken oder Borstellungen? — durch freiwillige wollüftige Empfindungen? — Aufregungen? — oder innere Beluftigungen? - burch Wohlgefallen bei Erinnerung an früher begangene Sünden? - durch freiwillige Lüsternheit, ober Begierde, schändliche Dinge zu sehen, zu hören, zu thun u. s. w.? - Durch schmutige, zweideutige Reden, schändliche Wige? - schlüpfrige und leichtfinnige Lieder? - ober burch freiwilliges Unhören berfelben? -Mitreben? -- Beifallgeben, bagu Lachen u. f. w.? - Durch einen allzufreien und leidenschaftlichen Umgang? — vorwißige oder lüsterne Blide auf unehrbare Gegenstände? auf dich? — auf Andere? auf üppige, freche, reizende Bilber u. f. w.? - Durch Lefen, Raufen, Leihen u. f. w. ichlüpfriger, fittengefährlicher Bücher (bergleichen burchgehends die Romane sind)? — Durch Anfertigung, Ausstellung u. f. w. unanständiger Gemälbe? - unnöthiges Besuchen gefährlicher Gefellschaften? — Berleitung Anderer zu benfelben? — Haft du durch unehrbaren und allzu ausgesuchten Aleiderput, Tänze, Schauspiele, Beichen, Geberden u. f. w. bei bir, ober Anderen, nicht Bersuchungen, oder gar Sünden veranlagt? -- Geschah es absichtlich? - Nahmst du dir keine sinnlichen Freiheiten, leidenschaftliche Zärtlichkeiten gegen dich, oder Andere heraus? - oder ließest sie von Anderen zu? — und welche? — Haft du nicht durch unehrbare Berührungen an dir, oder Anderen, gefündigt? - Unterhieltest du feine abicheulichen geheimen Gewohnheiten u. f. w.? - Cheleute! habet ihr euren Stand heilig gehalten? eheliche Treue, eheliche Pflicht u. f. w. beobachtet? — nichts Boses gethan, gegenseitig gebilligt, ober begehrt u. s. w.? — Das hier Fehlende werden Schuldige aus ihrem Bergen zu erganzen wiffen; im Zweifel befrage man ben Beichtvater.

Das VII. und X. Gebot: Erforsche dich also, ob und wie du hiergegen gesündigt hast:

1. Hast du Niemandem das Seinige, als: Geld, Getreide, Geräthe u. s. w. ungerechter Beise entwendet? — heimlich? — oder

öffentlich mit Gewalt? — von oder aus einer Kirche? — Haft du Niemanden um seine Rechte oder Gerechtsame gebracht? — Haft du keine ungerechten Zinsen für geliehenes Geld genommen? — Nichts über den Werth verkauft oder unter dem Werthe (von Armen und Bedrängten) angekauft? — Niemanden betrogen im Handel, mit Gewicht, Maß, oder schlechten und verfälschten Waaren? — nicht dei kleinen Ungerechtigkeiten die Absicht gehabt, dieselben oft zu wiederholen, und also etwas Merkliches zusammen zu bringen? — Haft du nicht unter dem Vorwande, dich schadlos zu halten, Anderen Etwas entwendet? — Von Niemandem Etwas geborgt oder gekauft, wissend, daß du es nie würdest zurückgeben oder bezahlen können?

- 2. Haft bu nicht fremdes Gut, z. B. gefundenes, oder den Dieben abgekauftes, unrechtmäßig geerbtes, ohne Noth erbetteltes u. f. w. ungerechter Weise behalten? Hast du geborgte Sachen unaufzgefordert zur rechten Zeit zurückgegeben? Warst du nicht Willens, sie dir anzueignen? Hast du nach Maßgabe deines Versmögens Almosen gespendet? den Arbeitern ihren verdienten Lohn nicht entzogen, verringert, oder ohne Ursache verschoben? Hast du nicht durch Nachlässigkeit, Spiel, Leichtsinn, Ueppigkeit, Trunkenheit, Schwelgerei u. s. w. deine Familie in Noth gebracht, und dich unfähig gemacht, deine Schulden zu zahlen? Hast du beine Steuern, Zinsen, Zehnten und sonstigen Abgaben richtig gezahlt? den Landesherrn, den Staat ober die Stadt nicht bestrogen? u. s. w.
- 3. Haft du Niemandem an seiner Habe, durch Verwüstungen an Gebäuden, Bäumen, Vieh, Früchten u. s. w. Schaden verursacht?
   oder durch schlechte Arbeiten, übermäßige Forderungen, Verstämmisse, Verleumdung, Ehrabschneidung u. s. w. dem Nächsten an seinem Gewerbe oder Vermögen geschadet? Hast du nicht falsches Gelb für gutes ausgegeben? oder ungerechte Prozesse geführt? beinen Richter bestochen? oder, als Richter, dich bestechen lassen? Hast du nicht, um Andern zu schaden, Urkunden verstälscht? Testamente unterdrückt? sie unerfüllt gelassen u. s. w.? oder unsähige Menschen zu einem Amte besördern helsen? bein Amt, oder fremde Güter nachlässig verwaltet? Hast du fremden Schaden nach Krästen verhindert und abgewendet?

- 4. Haft du nicht an der Ungerechtigkeit Anderer, durch eine der neun fremden Sünden, irgend einen Antheil gehabt, als: burch Rathen, Befehlen, Gutheißen, Reizen, Loben u. f. w.
- 5. Haft du nicht den Wunsch, oder den Willen gehabt, zu stehlen, zu betrügen, Andere um ihr Amt, ihre Aunden u. s. w. zu bringen, oder ihnen einen andern Schaden zuzusügen, über fremdes Eigenthum ohne rechtmäßige Gewalt zu versügen, es heimslich zu behalten, Andern zu einer ungerechten Handlung zu rathen, zu breden u. s. w.? Warst du mit deiner Armuth, deinen kargen Vermögensumständen zufrieden? bei zeitlichen Verlusten u. s. w., gleich Job, in den Willen Gottes ergeben? Hast du dem Nächsten seitliches Glück von Herzen gegönnt? Warst du nicht neidisch? nicht schadenfroh? u. s. w.

Das VIII. Gebot: Untersuche ob und wie du bagegen ge- sündigt hast:

- 1. Haft bu nie falsch gezeugt vor Gericht? war es für ober wider deinen Nächsten? welchen Schaden hat er dadurch erlitten u. s. w.? Hast du Niemanden zur Ablegung eines salschen Zeugnisses veranlaßt, ober veranlassen wollen? Hast du dich nicht geweigert, die Wahrheit auszusagen, wenn du rechtmäßig dazu aufgefordert warst? u. s. w.
- 2. Saft du nicht gelogen? in welchen Stücken? und wen haft du belogen? — Geschah es auch in der Beichte? — haft du durch Lügen Jemandem Berdruß oder Schaden verurfacht? - und welden? - Saft bu nicht wahre, aber noch geheime Fehler bes Nächsten ohne rechtmäßige Ursache geoffenbaret? — ober ihm falsche boshaft angedichtet? - und bei wie vielen Bersonen? - aus welcher Absicht? - und mit welchen muthmaglichen Folgen für die Ehre, das Bermögen u. f. w. des Berleumdeten? - Haft du nicht fogar beine Borgefesten, geiftliche ober weltliche Beamten, oder ganze Gemeinden, Genoffenschaften u. f. w. in schlechten Ruf gebracht? - sie verkleinert, oder bei den Untergebenen ihr Anseben geschwächt u. f. w.? - Sast du ehrenrührerischen Gerüchten nicht zu leicht Glauben beigemeffen? - ober fie verbreiten helfen? - und mit welchem Nachtheile für ben Gefrankten u. f. w.? - Haft du nicht Chrabschneidung ober Verleumdung mit Wohlgefallen angehört? - burch Fragen u. f. w. bazu Anlaß gegeben?

- mitgeredet u. f. w.? Haft du die verlette Ehre des Nächsten wieder zu ersetzen getrachtet?
- 3. Saft du nie Freundschaft oder Frommigkeit geheuchelt? und gegen beine leberzeugung Anderen nach dem Munde geredet? - und in welchen Studen? - nicht boghafter Beife und burch Ohrenblasen, Freunde mit einander entzweit? - nicht anvertraute Geheimnisse ohne Ursache geoffenbart? - nicht fremde Briefe aufgefangen, gelesen u. f. w.? ober Beugnisse, Siegel, Unterschriften verfälicht u. f. w.? — Saft bu ben Nächsten (in seiner Gegenwart) nicht geschimpft? - geschmäht u. f. w.? - und wie? - mit welchen Folgen u. f. w.? - Haft du dem Beleidigten zweckmäßige Genugthung u. f. w. geleiftet? - und wie balb? - Baft du nicht, ohne hinreichenden Grund, bofen Berdacht auf Jemanden geworfen? - ober ihn gar Anderen geoffenbart? - Das Thun und Laffen bes Nächsten nicht unnützer Beife, ober gar aus haß, Neid u. f. w. getadelt? — Ihm bei löblichen Handlungen nicht bose Absichten ober Gesinnungen zugeschrieben? - Saft bu beinen Nächsten nicht allzu ftreng und lieblos beurtheilt? - feine Worte und Handlungen nicht auf's Schlimmfte gedeutet? - Saft bu nicht, ohne Beruf, die Fehler und Schwachheiten des Nächsten neugierig ausgespäht? und aus welcher Absicht? - Bift du über feinen Sündenfall nicht froh gewesen? und über welchen? - Saft du die Ehre des Nächsten, so gut du konntest, ju vertheidigen und zu erhalten gesucht? - die Ehrabschneidung verhindert? - die Berleumdung widerlegt? (a. a. D. S. 325-337).

Die "Beichtspiegel" für Kinder verdienen eine besondere Erwähnung.

Sobalb das Kind zum genügenden Gebrauche der Vernunft gelangt ist, also um das siebente Lebensjahr herum, soll es beichten. Dem Beichtunterrichte für die Kinder wird von den katholischen Geistlichen größte Sorgkalt zugewendet. Eine ganze Literatur von "Beichtbüchlein für Kinder" ist entstanden und vermehrt sich jährlich. Aus einem solchen "mit kirchlicher Approbation" versehenen (Paderborn 1900) "Beichtbüchlein" ist nachstehender "Kinders Beichtspiegel":

"Ich habe eine Wahrheit der Religion nicht geglaubt. Ich habe freiwillig an einer Glaubenslehre gezweifelt. Ich habe bose

Reden gegen den Glauben und die Religion gern angehört. 3ch habe mich ber frommen Uebungen des Glaubens geschämt; (welcher Uebungen?) Ich habe Aberglauben getrieben; (was für Aberglauben?) Ich habe an Gottes Gute und Barmherzigkeit verzweifelt; (in ber Noth? wegen meiner Sünden?) Ich habe ein vermessenes Bertrauen auf Gott gesetht; (was habe ich dabei gedacht?) Ich habe gegen Gottes Anordnungen gemurrt. Ich habe Widerwillen und Berachtung gegen Gott und göttliche Dinge im Berzen getragen. Ich habe das Morgen-, Abend- und Tischgebet vernachlässigt. Ich habe im Gebete freiwillig an andere Dinge gedacht. Ich habe mich in der Kirche unehrerbietig betragen; (wodurch?) Ich habe beilige Sachen verunehrt; (welche? wodurch?) Ich habe geweihte Orte verunehrt; (wodurch?) Ich habe heilige Worte unehrerbietig ausgesprochen. Ich habe über heilige Dinge verächtlich und spöttisch geredet. Ich habe mich verschworen; (mit welchen Worten? -Bar das Beschworene sogar falsch?) Ich habe geflucht (auch heilige Worte dazu gebraucht? Ich habe ein Gelübde nicht gehalten; (welches?) Ich habe an Sonn- und Feiertagen die hl. Meffe verfäumt. Ich habe die pflichtmäßige Nachmittagsandacht verfäumt. Ich bin burch eigene Schuld zu spät zur Kirche gekommen. Ich habe auf die Predigt und Christenlehre nicht acht gegeben. Ich habe an Sonn= und Feiertagen ohne Noth knechtliche Arbeiten verrichtet; (wie lange dauerte das Arbeiten?) Ich bin gegen meine Eltern und Lehrer (und andere Borgefette) ungehorfam gewesen. Ich bin ihnen frech und tropig begegnet. Ich habe fie im Bergen verachtet; auch haß gegen sie getragen? wie lange?) Ich habe ihnen Bofes gewünscht. Ich habe schlecht von ihnen geredet; (über fie geschimpft? — gespottet?) Ich habe gar nicht für sie gebetet. Ich habe mich ihren Strafen widersett. Ich habe sogar nach ihnen geschlagen (gestoßen? getreten?) Ich habe über alte Leute gespottet.

Ich habe mich mit andern gezankt und ihnen Schimpfnamen gegeben. Ich habe sie geschlagen (getreten? mit Steinen nach ihnen geworsen?) Ich habe Hüche und Berwünschungen gegen andere getragen (wie lange?) Ich habe Flüche und Berwünschungen gegen andere außgestoßen. Ich habe andern im Herzen Uebles gewünscht. Ich habe vorgehabt mich an ihnen zu rächen. Ich bin gegen andere

Leute unartig und grob gewesen. Ich habe über arme oder gebrechliche Leute gespottet. Ich habe mir felbst an der Gesundheit geschabet; (wodurch?) Ich habe mich in Lebensgefahr begeben. Ich habe mir selbst den Tod gewünscht; (warum?) Ich habe andere zur Sünde verleitet; (zu welcher Sünde?) Ich habe andern gum Bösen geholfen; (wozu?) Ich habe andere gelobt und ihnen recht gegeben, wenn fie Bofes thaten. Ich habe ju großen Gunden ftillgeschwiegen, sie nicht angezeigt. Ich habe Streit angestiftet. Ich habe Thiere muthwillig gequält Ich habe über Unreines freiwillig nachgebacht. Ich habe in unreine Begierden eingewilligt. Ich habe Unreines angesehen; (aus Vorwit ober mit schlechter Absicht?) 3ch habe schmutige Reden geführt; (auch schlechte Lieder gefungen?) Ich habe schmutige Reden gern angehört und bazu gelacht. Ich habe Unteusches gethan; (allein ober mit andern? mit wie vielen?) Ich habe Unkensches an mir zugelassen. Ich bin beim Un- und Austleiden nicht schamhaft genug gewesen.

Kind, sei bei diesem Gebote ja recht strenge gegen dich selbst und verschweige nicht das Geringste, was dein Gewissen beunruhigt. Wenn du über etwas in Zweisel bist, oder wenn du etwas nicht recht auszudrücken weißt, dann bitte den Beichtvater um Nachhülse.
— Sage auch bei diesen Sünden dem Beichtvater, in welchem Alter du sie begangen haft, und ob du damals schon wußtest, daß es schwere Sünden waren. Aber sei auch hierbei aufrichtig! Bekenne alles, was du weißt und wie du es weißt.

Ich habe gestohlen; (was? wie viel war es werth?) Ich habe ben Willen gehabt zu stehlen. Ich habe gestohlene Sachen angenommen und behalten; (was?) Ich habe gestundene Sachen nicht zurückgegeben; (was?) Ich habe genascht. Ich habe andern Schaden zugesügt; (was für Schaden?) Ich habe ohne Wissen und Willen der Eltern etwas verschenkt.

Ich habe gelogen; (aus Scherz? aus Noth? andern zum Schaben?) Ich habe ohne Noth die Fehler des Nächsten offenbart. Ich habe Unwahres von andern ausgesagt: (was war dieses? was bewog mich dazu?) — Ich habe die üblen Nachreden anderer gern ausgehört; (auch veranlaßt?) Ich habe durch Klatschereien Unfrieden gestiftet. Ich habe ohne Grund Böses vom Nächsten gedacht. Ich bin falsch gegen andere gewesen. Ich habe geheuchelt; (mich besser

und frömmer gestellt, als ich war). Ich habe an verbotenen Tagen mit Wissen und Willen Fleisch gegessen. Ich bin stolz gewesen; (worauf?) Ich habe aus Stolz andere verachtet; (auch äußerlich geringschähend und lieblos sie behandelt?) Ich bin eigensinnig gewesen. Ich bin geizig gewesen; (auch hartherzig gegen Arme?) Ich bin neidisch und mißgünstig gewesen. Ich war froh, wenn andere gestraft wurden (oder Schaden litten). Ich bin gierig und unmäßig im Essen und Trinken gewesen. Ich bin zornig und aufebrausend gewesen; (war der Zorn sehr heftig und anhaltend?) Ich bin träge gewesen; (in den Schulsachen oder in den häuslichen Arebeiten, oder in beiden?) Ich habe ohne Ursache die Schule verstäumt. (Zum Schlusse sage dem Beichtvater noch ausdrücklich, welches bisher dein Hauptsehler gewesen ist.)"

#### c. Reue und Borfas.

Zum fruchtreichen Empfang bes Bußsakraments, b. h. um burch bie priesterliche Lossprechung ben Nachlaß ber gebeichteten Sünden zu erlangen, ist Reue über bie Sünden erforberlich.

Das Konzil von Trient bezeichnet die Rene als "den Schmerz der Seele und den Abscheu über die begangenen Sünden mit dem Borsatze, in Zukunft nicht mehr zu sündigen" (sess. 14, c. 4).

Es giebt zwei Arten von Reue: die vollkommene (contritio) und die unvollkommene Reue (attritio). Die vollkommene Reue, die Kontrition, hat als Beweggrund des Schmerzes und Abscheues über die Sünden die Liebe zu Gott, und zwar diejenige Liebe, durch die Gott als das in sich höchste Gut, als der Inbegriff aller Bollkommenheiten, geliebt wird (amor amicitiae, caritas), ohne Rebenrücksicht darauf, daß Gott zugleich die Seligkeit des ihn liebenden Menschen bildet. Beweggründe der unvollkommenen Reue, der Attrition, sind die Häßlickeit der Sünde und die über den Sünder von Gott verhängten Strafen.

Beide Arten von Reue, Kontrition und Attrition, muffen überenatürlich sein, d. h. sie muffen mit Hulfe der übernatürlichen göttelichen Gnade erweckt werden und aus übernatürlichem Beweggrunde entstanden sein. Dadurch treten die Kontrition und Attrition in Gegensat zur bloß natürlichen Reue, welche die Sünden nur be-

reut um ihrer schlimmen natürlichen Folgen willen, also 3. B. Unsucht und Unmäßigkeit wegen bes Schadens für die Gesundheit oder für den guten Ruf, Diebstahl wegen der Gefängnißstrafe u. s. w. Diese natürliche Reue genügt zum würdigen Empfange des Bußsakraments nicht; wenigstens theoretisch nicht; denn wir werden sehen, daß bedeutende Moraltheologen diese theoretisch verurtheilte Reue praktisch wieder zu Ehren gebracht haben.

Lebhaft beschäftigt die Moraltheologie eine Frage, die bis heute noch unentschieden ist, die Frage nämlich: Genügt für die Wirkung der priesterlichen Lossprechung jene Attrition, welche die Sünde ausschließlich aus Furcht vor den von Gott über sie vershängten Strafen bereut, oder muß mit dieser Rene aus Furcht wenigstens in gewissem Grade auch Rene aus Liebe zu Gott versbunden sein? Der jahrhundertelange Streit über diese Frage des Attritionismus, der nicht eine päpstliche Entscheidung, sondern nur ein päpstliches non liquet hervorgerusen hat, ist von großem ethisch-religiösem Interesse.

Schon bei ben großen Scholaftifern bes Mittelalters, Alexander von Hales, Albert dem Großen, Thomas von Aquin, Wilhelm von Paris, ift von einem Unterschiede zwischen contritio und attritio die Rede, allein diese innerlich frommen und mit Chrfurcht vor Gott erfüllten Männer lehren noch ausnahmslos. daß zum Empfange des Bugsakraments die Attrition nicht genüge, sie muffe umgewandelt werden in die Kontrition ober, wie ber Schulausdruck lautete: debet fieri ex attrito contritus. eigentliche Attritionismus ift nachtridentinisch, und zwar ift er entstanden durch die Ausführungen des Ronzils von Trient über die Attrition: "Die unvollkommene Reue, welche Attrition genannt wird, weil sie gewöhnlich entweder aus der Betrachtung der Baglichkeit der Gunde oder aus der Furcht vor der Bolle und den Strafen entsteht, macht, wenn fie den Willen gu fündigen ausschließt und mit der Hoffnung auf Vergebung verbunden ift, nicht nur nicht ben Menschen zu einem Beuchler und größern Günder, sondern ift eine Gabe Gottes und ein Antrieb des zwar noch nicht im Menschen wohnenden, aber ihn bewegenden heiligen Beiftes, durch den unterstütt, der Bugende sich den Weg gur Gerechtigkeit bereitet. Und wiewohl die Attrition ohne das Sakrament der Buge durch sich den

Sünder nicht zur Rechtfertigung führen kann, so bereitet sie ihn boch bazu vor, im Sakrament die Gnade Gottes zu empfangen" (sess. 14, c. 4).

In diesen Worten, die sich unmittelbar gegen die Lehre Luthers über die Reue richten, der diese Attrition als unsittlich verwirft, ist allerdings nicht ausdrücklich gesagt, daß das Konzil die sogenannte attritio formidolosa, d. h. die Reue ausschließlich wegen der Sündenstrafen, als sittlichereligiös anerkennt, ja, wenn man dem Jesuiten Pallavicini Glauben schenken will, wollten die Konzilsemitglieder diese Anerkennung nicht aussprechen (Historia Concilii Tridontini, 12, 10. 25), Thatsache bleibt aber, daß mit Berusung auf die Worte des Konzils sehr bedeutende Theologen die Reue wegen der Strase, die attritio formidolosa, als für den Empfang des Bußsakraments genügend erklärten, und daß diese Ansicht bis heute ihre gewichtigen Vertreter sindet.

Ihre ersten Versechter sind die Dominikaner: Franz Viktoria, Dominikus Soto, Melchior Cano, Ludwig Lopez u. s. w. Die eigentlichen Begründer des Attritionismus, seine Ausgestalter in sast schreiben späteren Theologen, einschließlich des "Fürsten der Moraltheologie", Alfons von Liguori. Bon diesen jesuitischen Ausgestaltern der Attritionslehre sagt Benedikt XIV.: "Sie tragen sogar kein Bedenken, die entgegengesetzte Ansicht, die bei dem Büßenden wenigstens eine anfangsweise Liebe zu Gott verlangt, scharf zu tadeln und zu zensurren, indem sie sie als durchaus improdabel, gefährlich, dem Sinne des Tridentinums widersprechend und als implizite und gewissermaßen virtuell von dem Tridentinum verworfen bezeichnen" (De synodo dioeces., 7, 13, 6. 7).

Die schärsste Form gab der Attritionslehre der Jesuit Liva: "Es ist moralisch gewiß, daß die aus Furcht vor den Höllenstrasen, ohne Liebe zu Gott erweckte Attritionsrene nicht nur eine sittlich gute Regung ist, sondern daß sie auch zum würdigen Empfang des Bußsakraments genügt" (III, 121). Divas Ordensgenosse Tamburini, und ihm folgend viele andere Theologen gehen in gewisser Beziehung noch weiter, indem sie es für genügend erstlären, wenn die Attritionsrene sich stützt auf die Furcht vor rein

zeitlichen Strafen, z. B. Schande, Krankheit, schlechter Ruf, Gestängniß u. s. w. Denn, sagen sie, — und dadurch machen sie die theoretisch verurtheilte rein natürliche Reue praktisch wieder zur erslaubten — auch diese Furcht und diese Kene sind übernatürlich, insofern man die Strafen als von Gott kommen d betrachtet (III, 374).

Diese Lehre kann man als die Lehre des Jesuitenordens bezeichnen, da seine hervorragenosten Theologen sie vortragen, und vom jesuitischen Standpunkte aus ift es durchaus begreiflich, wenn der Jesuit Le Roux fie als "Anfang und Krone ber Beisheit" bezeichnet (bei Döllinger-Reusch, I, 76). Jefuiten, die, wie ber Jesuit Barsconet, sich in magvoller Beise gegen die Attrition aussprachen, wurden beschuldigt, von der "Lehre der Gesellschaft Jefu" abgefallen zu fein (Charma, Le P. André, 1, 429. 433). Der Jesuit Pinthereau konnte im Jahre 1644 schreiben: "Die Jesuiten lehren einmüthig als eine fehr katholische, bem Dogma nahekommende und dem Rongil von Trient fehr konforme Lehre. daß die Attrition allein, auch wenn sie bloß die Söllenstrafen zum Motive hat, falls fie ben Willen zu fündigen ausschließt, eine genugende Disposition für bas Buffatrament ift. Die entgegengesetzte Lehre verdammen sie nicht gerade als Reterei, erklären sie aber für irrig und temerär" (Les impostures, S. 50). Die Begründung, womit Binthereau die Attritionsreue rechtfertigt, lautet: "Da das Gefet des neuen Bundes ein Gefet der Enade ift, gegeben für Rinder Gottes und nicht für feine Sklaven, fo ift es angemessen, daß les von ihnen weniger verlangt, und daß Gott seinerfeits mehr giebt. Es war beshalb nur vernünftig, bag er bie gehäffige und schwer zu erfüllende Berpflichtung bes alten Bundes, einen Aft vollkommener Reue [aus Liebe zu Gott] zu erwecken, um gerechtfertigt zu werben, aufhob und bag er Sakramente einfette, die eine leichtere Vorbereitung gulaffen. Sonft hatten die Rinder weniger Leichtigkeit sich mit ihrem Bater zu versöhnen, als früher die Sklaven hatten" (a. a. D.). Also die Reue aus Liebe zu Gott ist "eine gehässige und schwierige Berpflichtung" (une obligation facheuse et difficile), und es ist eine "Erleichterung", daß die zu Rindern Gottes gemachte Menschheit ihren Bater nicht mehr, wie ehemals die Sklaven ihren Berrn, ju lieben, sondern nur ju

fürchten brauchen! Das ist in der That "Ansang und Krone religiösethischer Weisheit", deren ganzen Sinn man richtig nur im Lichte der oben (S. 217 f.) mitgetheilten jesuitischen Lehren über die Liebe zu Gott versteht.

Nur weitere Schritte auf der gleichen Bahn sind die folgenden jesuitischen Lehrsätze:

Der Fesuit Faure: "Zum Empfang der Losssprechung in der Beichte genügt eine nicht wirkliche, sondern nur eingebildete Reue (contritio existimata), wenn das Beichtkind sich diese Reue wirkslich eindildet." Faure beweist aus den Aussprüchen zahlreicher Theologen, daß diese Ansicht sehr prodadel sei (a. a. D., S. 47 ff.). Tamburini S. J.: "Ein ausdrücklicher Borsat, in Zukunst nicht mehr zu sündigen, ist, nach prodabeler Ansicht, für die Gültigkeit der Beichte nicht nöthig; er ist schon eingeschlossen in der Reue. Auch wer zwar den Borsat hat, nicht mehr sündigen zu wollen, zugleich aber überzeugt ist, daß er doch wieder sündigen wird, hat den zum Empfange des Beichtsakramentes genügenden Borsat, denn [man beachte die sein unterscheidende Begründung! Sich-Bornehmen ist ein Akt des Willens, lleberzeugtsein aber ein Akt des Berstandes" (a. a. D., III, 374).

Auch der Schmerz darüber, daß man keine Rene über die besgangenen Sünden empfindet, wird von nicht wenigen Theologen, unter Führung des Fesuiten Sa, als hinreichend für den Empfang der sakramentalen Lossprechung erklärt, besonders bei sonst frommen Beichtkindern (Tamburini S. J. III, 374).

Wie lange vor Ablegung der Beichte bleibt der Reuesschmerz wirksam, d. h. wie viel Zeit darf zwischen der Reue und der Lossprechung verstreichen, ohne daß die Reue erneuert zu werden braucht? Diese Frage beschäftigt die Theologen lebhaft. Die allsgemeine Ansicht ist, daß 4 bis 5 Stunden Zwischenraum zwischen Reue und Lossprechung, die Reue nicht unwirksam macht; selbst wenn ein ganzer Tag oder eine ganze Nacht dazwischen liegt, so ist die Wirksamkeit der Reue nicht zu bezweiseln (Tamburini S. J. III, 374).

Bisher handelte es sich um Reue über Todsünden; von der Reue über läßliche Sünden lehrt der Jesuit Tamburini:

"Obwohl die gewöhnliche Ansicht der Theologen ift, daß, um

in der Beichte von läglichen Sünden losgesprochen zu werden, die ausbrückliche Rene über biefe Gunben erforberlich ift, fo ift es doch probabel, daß die virtuale Reue zur Lossprechung von läß= lichen Gunden genügt. Die virtuale Reue ift als borhanden anzusehen, wenn Jemand im allgemeinen die Absicht hat, das Bußsakrament zu empfangen sohne daß er ausdrückliche Reue über feine Sünden erwect]. Auch ift es bei läglichen Gunden, jum würdigen Empfang bes Buffakramentes, nicht nöthig, alle läglichen Sunden zu beichten, ober auch sie zu bereuen und ben Borfat zu haben, fie nicht mehr zu begehen, sondern es genügt, eine lägliche Sünde ju beichten und zu bereuen. Denn die Bosheit ber läglichen Gunde ist [im Unterschied von der Bosheit der Todfünde] theilbar (divisibilis); es fann alfo eine lägliche Gunde ohne die anderen vergeben werben. Das gilt auch, wenn es sich um lägliche Sünden ber gleichen Art handelt, 3. B. um Lügen; bann fann eine Lüge ohne bie andere vergeben werden" (III, 375).

Nach all dem ist es nicht zu verwundern, wenn die ruhmredige Geschichte des Jesuitenordens, die Imago primi saeculi, mit Bestonung und Selbstgefühl schreidt: "Jest werden Berbrechen viel hurtiger gesühnt, als sie früher begangen wurden; nichts ist gewöhnlicher, als monatlich oder wöchentlich zu beichten; die Meisten sündigen kaum schneller, als sie beichten" (L. 3, c. 8, S. 372).

Das ist chnisch gesprochen vom Standpunkte des religiösen Menschen aus, der sich der Wichtigkeit und Heiligkeit des Verhältnisses zwischen dem büßenden Menschen und dem versöhnenden Gott
bewußt bleibt. Geradezu maßlos chnisch sind aber die Worte des
schon erwähnten Fesuiten Le Koux: "Man meint, aus unserer
Zehre folge, daß ein Mensch, der vierzig Jahre gottlos gelebt, dann
mit bloßer Uttrition die priesterliche Losssprechung empfangen, und
gleich darauf durch eine tödliche Krankheit den Gebrauch der Vernunft verliert, ein Recht auf die ewige Seligkeit besitze, obschon er
niemals, nicht einmal am Ende seines Lebens Gott geliebt hat.
Das geben wir unbedenklich zu" (Argentré III, 171).

Das römische Siegel, wenn auch nicht gerade das amtliche, erhielt die Lehre von der Attritionsreue durch ein unter dem Vorsit Benedikt XIII. im Jahre 1725 zu Rom gehaltenes Provinzialkonzil, das, als "Anhang" zu seinen Dekreten, eine Anweisung erließ für die Vorbereitung der Kinder zur ersten Beichte. Diese von Benedikt XIII., aber noch als Kardinal Orsini und Erzbischof von Benevent versaßte Anweisung verkündet den Attritionismus: "Die jetzt gewöhnliche Unsicht ist, daß die Kontrition gut, aber für die Beichte nicht nöthig ist, da die Attrition genügt, entweder als Schmerz über die Sünde aus Furcht vor der Hölle oder höchstens verbunden mit einem Ansange der Liebe zu Gott" (Concilium Romanum a. 1725, Monachii 1726, S. 259).

Auch die neuesten Lehrbücher der Moraltheologie vertheidigen den Attritionismus. So schreiben die Jesuiten Güry=Ballerini:

"Genügt zum Empfange bes Buffakraments bie Attritions: rene aus Furcht vor den Höllenstrafen? Ja, wenn sie nicht serviliter servilis, sondern nur simpliciter servilis ist. [Eine Reue ist serviliter servilis b. h. auf sklavische Art sklavisch, wenn Jemand bie Sunde megen ber von Gott über fie verhängten Strafen gmar bereut, aber fo, daß er die Sunde wieder begehen murde, wenn die Strafe für sie nicht wäre; eine Reue ist simpliciter servilis, b. h. einfachhin fklavifch, wenn Jemand die Gunde wegen ber für fie von Gott festgesetten Strafe bereut ohne zugleich ben Willen zu haben, fie wieder zu begehen, wenn die Strafe nicht ware]. Genügt für lägliche Sünden die Attritionsreue aus Furcht vor den Fegfeuerstrafen? Ja. Genügt die Attritionsreue aus Furcht vor ben zeitlichen Strafen biefes Lebens [Schande, Gefängniß]? Ja, wenn biese Strafen als von Gott verhängt aufgefaßt werden. Muß zum würdigen Empfange bes Buffaframents mit ber Uttritionsreue ein Anfang der Liebe zu Gott verbunden fein? Rein, wenn man unter Anfang der Liebe zu Gott irgend einen Grad der vollkommenen Gottesliebe versteht, wodurch Gott über Alles geliebt wird" (II, 317ff.).

Ueber Alfons von Lignori, der auch Attritionist ist, volch. oben S. 152 f.

# d. Der Borbehalt der Günden (Reservatio casuum).

Nicht alle Beichtwäter können von allen Sünden lossprechen. Die straffe Gliederung des Ultramontanismus fordert, daß auch der "Richterstuhl der Barmherzigkeit," wie die Beichte mit Vorliebe genannt wird, seinen Instanzenzug habe.

544

Und in der That, welch besseres Mittel, die Herrschaft über die "Seelen" zu sestigen, kann es geben, als wenn die Beichte der in Rangstusen getheilten Hierarchie: Priester, Bischöse, Papst gleichstusig gemacht wird. Konnte das herrschsächtige Kom es sich entgehen lassen, jene Einrichtung seinen Herrschaftszwecken dienstbar zu machen, die wie keine andere das innerste Innere des Menschen umsaßt, die wie keine andere den Laien vom Priester abhängig macht, ihn ihm überantwortet sozusagen mit Leid und mit Seele, mit Frau und mit Kind, mit Stellung und mit Vermögen? Kom wäre nicht Kom gewesen, wenn es den "Vorbehalt der Sünden", die reservatio easuum nicht eingeführt hätte.

Ganz allgemein gesaßt, bebeutet "der Borbehalt der Sünden" eine Beschränkung der beichtväterlichen Losssprechungsgewalt in Bezug auf gewisse Sünden. Der Diözesandischof kann sich für seinen Sprengel, der Ordensobere für seinen Orden, der Metropolit für seinen Kirchenprovinz, der Papst für die ganze Kirche gewisse Sünden vorbehalten, so daß nur er von ihnen losssprechen kann. Werden also einem gewöhnlichen Geistlichen solche Sünden gebeichtet, so muß er sich, ehe er das Beichtkind losssprechen kann, an den Bischof, an den Metropolit, an den Ordensobern oder an den Papst wenden, um die Vollmacht zu erhalten, die vorbehaltenen Sünden wegzunehmen.

Das "Kirchenlegikon", das enzyklopädische Hauptwerk des Ultramontanismus in Deutschland, sagt von den "Reservatfällen":

"Reservatsälle (casus reservati) heißen Sünden, deren Absolution dem Papste, dem Bischose oder den Ordensoberen vorbehalten ist, so daß ein anderer Seelsorger vermöge der ihm übertragenen gewöhnlichen eura zur Lossprechung von denselben nicht fähig ist. Die Hierarchie der Jurisdiktion in der Kirche bringt es mit sich, daß die Besugnisse der untergeordneten Richter nach Maßgabe der kirchlichen Kanones von den höheren, von welchen sie aufgestellt sind, ausgedehnt oder eingeschränkt werden können. Dies gilt auch von der Bußgerichtsbarkeit. Die Hierarchen sind nach katholischem Dogma besugt, besonders schuldbare Vergehen, und die dadurch insturrirten Kirchenstrafen dem Forum der ihnen untergeordneten Richter zu entziehen und ihrem eigenen vorzubehalten (Trid. sess. 24,

c. 7 und can. 11 de poenit.; Pius VI.: Constit. Auctorem fidei, Prop. damn. 44. 45. Syn. Pistor.). Bon Seiten der reservirenden Hierarchen unterscheidet man päpstliche, bischössliche und den Ordenssoderen reservirte Fälle; dem Gegenstande nach: reservirte Censuren und reservirte Sünden. Die Kirche ist in Anordnung von Reservatsüllen von dem Motive geleitet: 1. denen, welche gesündigt haben, eine um so wirksamere Leitung und Behandlung zu sichern, je tieser die Bunden ihrer Seele sind; 2. im gläubigen Bolke das Bewußtsein der Schuld und des Unheiles der betreffenden Versgehungen zu erhalten und zu beleben" (10, 1069 ff.).

Damit eine Sünde vorbehalten werden kann, muß sie eine in der äußern Handlung, und zwar in der äußern vollendeten Handlung sich darstellende Todsünde sein.

Eine aus schwer sündhafter innerer Gesinnung hervorgehende, in ihrer äußern Gestalt nicht schwer sündhafte That, kann also nicht vorbehalten werden. Ist z. B. Mord vorbehalten, und giebt Jemand einem Andern in mörderischer Absicht Zucker zu essen, im Glauben es sei Arsenik, so ist seine Sünde nicht vorbehalten, da ihr die äußere Schwere sehlt.

Die Frage, ob eine Sünde vorbehalten sei, von der der sie Begehende nicht wußte, daß sie vorbehalten war, ist ein "Kreuz" der Theologen. Die Gewalt des Papstes und der Bischöfe, auch der Unwissenheit gegenüber, solche Vorbehalte zu machen, wird von Allen zugegeben. Dehnen Papst und Bischöfe ihren Vorbehalt also ausdrücklich auf die in Unwissenheit begangene Sünde auß, so ist kein Zweisel, daß diese Sünde vom gewöhnlichen Priester nicht verzgeben werden kann. Die neueren Moralisten, einschließlich Liguoris, vertreten aber meistens die Ansicht, daß, wenn diese Ausdehnung nicht außdrücklich erwähnt ist, die Kenntniß des Vorbehaltes bei der Begehung der Sünde nothwendig ist, damit die Wirkung des Vorbehaltes in der Beichte, nämlich das Nicht-Losgesprochenwerdens Können, eintrete.

Auch eine ungültige und selbst eine sakrilegische, aber bei einem die nöthigen Bollmachten besitzenden Beichtvater abgelegte Beichte hebt den Vorbehalt auf. In Todesgefahr kann jeder Priester von allen vorbehaltenen Sünden lossprechen.

Die Bahl der vorbehaltenen Gunden war und ift fehr verichieben. Corella giebt eine Uebersicht von vorbehaltenen Gunden in Spanien; darnach maren vorbehalten in Pampelung 31, in Burgos 32, in Calaborra 30, in Taragona 12, in Toledo 10, in Saragossa 9, in Balencia 9, in Siguenza 13, in Sevilla 8, in Segovia 14, in Salamanca 27, in Balladolid 7, in Balencia 13, in Barcelona 14, in Gerona 5, in Bich 15, in Tortofa 11, in Leriba 12, in Solsona 12, in Urgel 10 (Praxis Confess. P. 1, tr. 11, § 2-22). In ben meiften Rirchensprengeln Deutschlands find jest nicht mehr als sieben bis acht Gunden "vorbehalten". Ihr gedrucktes Berzeichniß ist gewöhnlich in den Sakrifteien der Rirchen ober auch in ben Beichtstühlen felbst aufgehängt, bamit die Beichtväter genau wissen, über welche Sunden fie feine Lollmachten besitzen. Bu den "vorbehaltenen" Gunden gehören in der Regel: Bauberei, Blutschande, unnatürliche Ungucht, Elternmord, Berursachung einer Fehlgeburt, Mord, Thätlichkeit gegen einen Geiftlichen, Unzucht mit Nonnen.

Da in einem Kirchensprengel diese, in einem andern jene Sünben vorbehalten sein können und häusig vorbehalten sind, so entsteht die Frage, ob, wer eine in seinem Heimathksprengel vorbehaltene Sünde in einem andern Sprengel, wo diese Sünde nicht vorbehalten ist, beichtet, dort von jedem gewöhnlichen Priester loszgesprochen werden kann? Die meisten Theologen bejahen die Frage, verneinen aber die umgekehrte Frage, ob Jemand ohne Weiteres loszgesprochen werden kann, der eine am Orte der Beichte, aber nicht in seiner Heimath vorbehaltene Sünde beichtet (vglch. Liguori, L. 6, n. 578—603; Lehmkuhl S. J., Theol. mor., II, 291—303; Lea, Auricular Consession. I, 312 st.).

Wiederholt haben sich innerhalb ber Kirche Bestrebungen gegen ben "Borbehalt ber Sünden" hervorgewagt; denn das Drückende und Unreligiöse des "Borbehaltes" wurde empfindlich gefühlt. Mein die Hierarchie unterdrückte derartige Bersuche. Das Konzil von Trient (sess. 4 cp. 7) legte die reservatio casuum dogmatisch sest, und Pius VI. verdammte in der Bulle Auctorem sidei das Gesuch der Toskanischen Bischöse, den "Borbehalt" abzuschaffen als: "salsch, verwegen, übel klingend, dem Konzil von Trient entgegen, der Machtbesugniß der höhern Hierarchie schäblich:

superioris hierarchicae potestatis sententia laesiva" (vglc. Lehm= kuhl, a. a. D., II, 772).

Da "der Vorbehalt der Sünden" ein Strafgeset ist, so hat sich seine Anwendung genau nach seinem Wortlaute zu richten. Ein weites Feld theologischer Rabulisterei that sich hier auf, und die Moraltheologen aller Zeiten haben es gründlich beackert.

Zwei typische Beispiele:

Der Fesuit Bernardinus Benzi veröffentlichte im Jahre 1744 "mit Gutheißung seiner Ordensoberen" Superiorum Permissu) eine Abhandlung über die vorbehaltenen Sünden der Diözese Benedig (Dissertatio in Casus reservatos Venetae Dioeceseos):

Borbehaltene Sünden waren damals: 1. Lästerungen gegen Gott, gegen die heilige Jungfrau und gegen die Heiligen; 2. Freiswillige Tödtung eines Menschen, einschließlich des Rathes, der Anstiftung und der Beihilfe dazu; 3. Thätlichteiten gegen die Eltern; 4. Sodomie und jeder unnatürliche Beischlaf; 5. Beischlaf mit Heiden; 6. Blutschande innerhalb des ersten und zweiten Berwandtschafts und des ersten Berschwägerungsgrades, und jede Bornahme oder jeder böswillige Bersuch der Bornahme einer unzüchtigen Handlung mit einer geistlichen Tochter; 7. Wahrsagen, Zauberei und jede andere Art von Aberglaube, verbunden mit Mißbrauch der Sakramente, heiliger Sachen, heiliger Worte oder Gebräuche; 8. Jede mit einer Nonne begangene oder irgendwie versuchte Unlauterfeit.

Benzi untersucht nun, ob und wann der Vorbehalt bei diesen verschiedenen Sünden in Kraft trete: "Ist auch die im Zorne außzgestoßene Gotteslästerung vorbehalten? Hat der Betressende trot des Zornes die Ueberlegung bewahrt, so ist seine Lästerung vorbehalten; war die Ueberlegung wegen des Zornes geschwunden, so ist die Lästerung nicht vorbehalten. Auch die vor der Trunkenzheit voraußgesehene und dann in der Trunkenheit außgestoßene Gotteslästerung ist nicht vorbehalten; ebenso ist nicht vorbehalten die nur innerlich gewollte, aber nicht äußerlich außgesprochene Gotteszlästerung. Wer durch ein äußeres Zeichen, aber ohne dabei zu sprechen, Gott oder die Heiligen beschimpst, z. B. indem er die Faust gen Himmel erhebt, hat die vorbehaltene Sünde der Gotteszlästerung nicht begangen; denn eine Lästerung ist nur in Worten möglich. Wer einen Andern in's Meer wirft, in der Absicht ihn zu

ertränken, diefer sich aber durch Schwimmen rettet, hat die vorbehaltene Sünde der Tödtung nicht begangen, weil der Tod nicht eingetreten ist. Anch wer, statt des Petrus, den er tödten wollte, den Paulus tödtet, begeht nicht die vorbehaltene Sünde der freiwillig gewollten Tödtung. Ber Jemand vergiftet hat, aber vor Eintreten bes Todes des Bergifteten seine That bereut, hat nach sehr mahrscheinlicher Ansicht (admodum probabiliter) bie vorbehaltene Sünde nicht begangen. Auch diejenigen, welche die Tödtung befohlen oder dazu gerathen haben, sind, wenn sie ihren Befehl oder ihren Rath vor Ansführung der Tödtung zurückgenommen haben, von der vorbehaltenen Sünde frei. Bu den Thätlichkeiten gegen Eltern (percussio patris vel matris) gehören nicht Thätlichkeiten gegen Stiefeltern ober Großeltern; noch auch gehört bagu, Die Eltern stoßen, an den Rleidern gerren, an den haaren raufen, fie anspeien; benn all das ift nicht "schlagen" (percussio). Bei der Sodomie und dem unnatürlichen Beischlaf ift nicht vorbehalten der angefangene aber nicht vollendete Beischlaf, wobei die Samengergiegung außerhalb des Gefäßes erfolgt; denn ein folder Beifchlaf ift fein Beischlaf, sondern eine Gelbftbefleckung. Sierüber handeln ausführlich fbie Theologen Chapeville, Fagundez, Leander, Graffiis, Diana, Cabrinus, Baffaus, Tamburini, Sporer, Giribaldi, Lacroix, David a fanta Maria. Ift ber Beischlaf awischen zwei Frauen eine vorbehaltene Gunde? Rein, denn das ift nur ein Beischlaf dem Berlangen, nicht der That nach. Wird aber diese unzüchtige Bereinigung zwischen zwei Frauen vermittels eines Inftrumentes zum wirklichen Beischlaf, so ift er vorbehalten. Nach der richtigen Ansicht [der Theologen] Graffiis und Cabrinus liegt kein wirklicher Beischlaf, also auch keine vorbehaltene Sünde vor, wenn bei ber unzüchtigen Bereinigung zwischen Mann und Mann oder Beib und Beib die Samensergiegung am Buftbein oder zwischen den Schenfeln bes andern Theiles erfolgt. Wird ber Beischlaf im Munde vollzogen ber Jesuit Benzi gebraucht dafür den theologisch-technischen Ausdruck irrumatio], so liegt eine vorbehaltene Sünde vor, denn das ift ein wirklicher Beischlaf, wie [die Theologen] Fagundez, Diana, Leander, Lacroix, Tamburini, Sporer lehren. Sodomie und unnatürlicher Beischlaf zwischen unmannbaren Kindern ift, weil fein wirklicher Beischlaf,

feine vorbehaltene Sünde; obwohl auch die entgegengesette Ansicht eine nicht geringe Probabilität besitzt. Der Beischlaf mit einer menschlichen ober thierischen Leiche ift keine vorbehaltene Sünde. Was den Beischlaf mit Beiden angeht, so muß, damit er eine porbehaltene Sunde fei, ein wirklicher Beifchlaf vorliegen, ber aber ichon vorhanden ift, auch wenn feine Samensergiegung beim Beibe, fondern nur die Samensergiegung beim Manne erfolgt. Beiden sind alle Ungetauften mit Ausnahme ber Ratechumenen, nicht aber die Reter, Schismatiker und Apostaten zu verstehen. Damit bie vorbehaltene Sünde ber Blutschande zwischen Bermandten ober Verschwägerten vorliege, ist der wirkliche Beischlaf erforderlich; irgend ein anderer fleischlicher Akt ohne den natürlichen Beischlaf, auch wenn ber männliche Same in das weibliche Befäß gelangt fein follte, ift nicht vorbehaltene Gunde. Die vorbehaltene Sünde der ungüchtigen Berührung mit geistlichen Töchtern tritt nicht nur durch den Beischlaf ein, sondern durch jede unzüchtige Berührung, die den Charafter der Todfünde an sich trägt. Nach meiner Ansicht, die ich aber gerne der Ansicht Anderer unterwerfe, tritt die vorbehaltene Sünde bei ungüchtigen Berührungen zwischen Beichtvater und Beichtfind nicht ein, wenn das Beichtfind nicht dauernd bei ihm beichtet ober bei einer einzelnen Beichte nicht zu erkennen giebt, daß es seine geistige Tochter sein wolle. Was bie vorbehaltene Sünde ber Zauberei anbelangt, fo liegt fie nicht vor, wenn Jemand die Zauberei von einem andern verlangt, oder fich der von einem Andern bewirkten Zauberei bedient. Auch derjenige, der die Zauberei lehrt oder lernt, begeht nicht die hier vorbehaltene Sünde, denn Zauberei lehren ober lernen ist nicht sie bewirken. Unter Ungucht mit Nonnen find zu verstehen unzüchtige Berührungen, Umarmungen, Kuffe und natürlich auch der Beischlaf mit ihnen. Obwohl es heißt: mit Nonnen Mehrzahl, so ist doch auch die Unzucht mit einer einzelnen Nonne [Einzahl] eine vorbehaltene Sünde. Ausführlich handeln über diefen Gegenstand [bie Theologen] Thomas von Aguin, Armilla, Cajetan, Leffins, Sanchez, Graffiis, Lanmann, Baffaeus, Caffianus, Giribaldi, Sporer. Ift es eine vorbehaltene Gunde, Nonnen die Wangen zu streicheln ober ihre Brufte zu berühren (mammillas tangere), wenn solche Berührungen aus schwer sündhafter Absicht hervorgehen? Nein, denn damit eine Sünde vorbehalten sei, muß sie äußerlich schwer sündhaft sein; die genannten Berührungen sind aber äußerlich nicht schwer sündhaft. Ist die Unzucht mit solchen Personen, die zwar das Nonnenkleid tragen und im Aloster seben (Conversae), aber nicht eigentliche Nonnen sind, eine vorbehaltene Sünde? Nein, denn nicht durch das Aleid und den Wohnort wird Jemand zur Nonne.

Der Jesuit Tamburini (18. Jahrhundert) giebt für Sizisien folgende Reservatsälle an: Entführung, Kindesmord, Sodomie, Unzucht mit Heiden oder Thieren, unzüchtige Gespräche mit Nonnen, Zauberei, Fälschung bischösslicher Schreiben und Siegel, Verheimslichung von Legaten, die für fromme Stiftungen gemacht sind, sprungweise oder hinterlistige Weihe von Geistlichen, Raub von Kirchengut (II, 44). Tamburini erläutert einige dieser Reservatsälle: "Da beim Kindsmord das Wort Erstickung (sussocatio) gebraucht worden ist, so scheint mir die auf andere Weise bewirkte Tödtung eines Kindes kein Reservatsall zu sein. Damit Sodomie ein Reservatsall sei, muß sie vollendet (consummata) gewesen sein, d. h.

<sup>1</sup> Begen diese Lehre des Jesuiten, daß die unkeusche Berührung ber Brufte von Nonnen nicht ichwer fundhaft und somit auch keine vorbehaltene Sunde fei, traten gunachst die Dominitaner auf. Bengi vertheidigte fich damit, daß fein Buch von mehreren Theologen des Jesuitenordens gutgeheißen fei und von den Oberen des Ordens die Druderlaubniß erlangt habe. Run verfaßte der Dominifaner Concina zwei Schriften gegen die "Mammillar-Theorie" Theoria mammillaris) und zeigte gleichzeitig Bengi bei der Inquisition an. Die Jesuiten ließen durch den Pater Turano eine Vertheidigungsschrift für ihren Ordensgenoffen verfassen, die den Mitgliedern der Inquisitions-Rongregation vorgelegt murde. Dennoch murde Benzi's Schrift als übelklingend, ärgernifigebend und fromme Ohren verlegend verurtheilt. Daraufhin entzog der Patriarch von Benedig dem Benzi die Bollmacht Beichte zu hören, die er 24 Jahre hindurch ausgeübt hatte. Bengi wurde von seinen Oberen nach Padua versett, wo ihm der Kardinal Reggonico, der spätere Papit Alemens XIII., das Amt des Beichtvaters wieder übertrug. Bon Padua fam er nach Belluno und dann wieder zurud nach Benedig. Der papstliche Nuntius erwirkte für ihn die Aurudnahme des Beicht=Berbotes volch. Reusch, Der Inder der verbotenen Bücher, Bonn 1885, II, 817 ff.). Auf die gerechte Verurtheilung Bengi's hin veröffentlichten Die Zesuiten anonym mehrere unfäglich gemeine Streitschriften, dadurch den Beweis liefernd, wie wenig ihnen an der firchlichen Autorität liegt, wenn diese Autorität sich gegen sie erhebt (Reusch, a. a. D. 819).

es muß eine Samensergießung und zwar im After stattgefunden haben. Sat der sodomitische Akt zwar im After begonnen, ist aber die Samensergießung außerhalb erfolgt, fo liegt kein Refervatfall vor. Erfolgt zwischen zwei Frauen eine Samensergießung im After — aus Schamhaftigkeit untersuche ich die Möglichkeit dieses Vorkommnisses nicht, sondern setze sie voraus -, so ist das nach ber Ansicht Giniger wirkliche Sodomie, bilbet also einen Refervatfall. Ich fann bem aber nicht zustimmen. Da Geschlechtsunreife für gewöhnlich keinen Samen vergießen, fo lehren Einige ganz allgemein, sodomitische Akte zwischen solchen seien nie Reservatfälle. Ich glaube, man muß, ba eine Samensergießung auch vor dem 14. Jahre möglich ift, unterscheiden: war Samensergießung vorhanden, so liegt Sodomie und also auch ein Reservatfall vor, sonst nicht. Da nur von der Unzucht mit Thieren die Rede ift, so ift Unzucht mit dem Teufel, obwohl fie eine größere Sünde ift, fein Reservatfall. Db es ein Reservatfall ift, nur drei ober vier unzüchtige Worte mit Nonnen zu wechseln, ist zweifelhaft; die bejahende und verneinende Ansicht ist probabel. Wer Unguchtiges an Ronnen ichreibt, begeht keine vorbehaltene Gunde, benn schreiben' ist nicht sprechen" (a. a. D.).

#### e. Die Sollizitatio.

Unter Sollizitatio versteht die Moraltheologie die während der Beichte oder bei Gelegenheit der Beichte geschehene Anreizung des Beichtkindes zur Unzucht durch den Beichtvater.

Das "sollizitirte" Beichtfind ist unter Strafe ber Exfommunitation verpflichtet, den "sollizitirenden" Beichtvater innerhalb eines Monates den kirchlichen Behörden anzuzeigen.

Das Wort "Sollizitatio" beckt einen dunkeln, schlimmen Theil der Geschichte des Beichtsakraments. Ich nuß mich hier auf Weniges beschränken und verweise für eine aussührliche Darstellung des schmachs vollen Gegenstandes auf die ausgezeichneten Arbeiten von Lea (Auricular Confession I, 382—394, und: History of sacerdotal Celibacy, 2. Ausse. 350. 566 ff.; 632 ff.).

Sehr früh schon trat das Uebel auf und verbreitete sich durch die ganze Christenheit. Gine große Anzahl von Konzilien erließ fruchtlos Verordnungen und Strafen dagegen. Erst im Jahre 1559 — also Jahrhunderte, nachdem das schändliche Lafter fast täglich gum himmel geschrieen hatte - wies Papft Paul IV. die fpanische Inquisition an, gegen die "sollizitirenden" Priefter vorzugeben. Was in den durch dies papftliche Breve veranlagten Inquisitionsprozessen zu Tage kam, übersteigt die ausschweifendste Ginbildungsfraft, so daß Lea die berechtigte Frage stellt, was für eine Borftellung von Religion wohl in ben Bergen ber armen Opfer ber "follizitirenden" Beichtväter Plat gegriffen haben mag (Auricular Confession I, 386)? Die Strafen für ben "folligitirenden" Briefter waren meiftens gering, obwohl in einigen Fällen auch "Auslieferung an den weltlichen Arm" (vgld. Bb. I4, 181 ff.) vorkam. Die Milbe ift nicht erstaunlich, benn die Theologen ber bamaligen Beit machten aus der "Sollizitation" wenig Wesens. Paul V. behnte im Jahre 1608 die von seinem Vorganger der spanischen Inquifition verliebene Bollmacht auf die portugiefische aus. Gregor XV. endlich machte fie unbeschränkt für alle Länder, in denen die papftliche Anguisition bestand; wo sie nicht bestand, gab der Bapft ben Ortsbischöfen die nöthigen Gewalten und unterftellte ihnen auch die sonst von der bischöflichen Jurisdiktion ausgenommenen Ordensgeistlichen, aus beren Reihen bie meisten und gesuchtesten Beichtväter hervorgingen und gehen. Es scheint, daß biefe Beschneidung klösterlicher Vorrechte innerhalb ber großen Ordensfamilien auf Widerstand stieß, denn Urban VIII. schärfte im Jahre 1622 die gregorianische Bestimmung auf's neue ein, und bestimmte, daß fie jährlich in jedem Aloster zu verlesen sei.

Wie gering aber die Wirkung der päpstlichen Verordnungen war, beweisen u. A. die Ausführungen des Jesuiten Gobat, der verschiedene Gründe dafür angiebt, daß z. B. in Deutschland Roms Sprüche keine Geltung haben (n. 575—577). Aehnlich ersging es in Frankreich und in anderen Ländern.

Die Frage, was "Sollizitation" sei, wann also die Pflicht einssehe, den "sollizitirenden" Priester anzuzeigen, blieb noch immer eine offene und viel erörterte, die von den meisten Theologen in einem den Beichtvater begünstigenden Sinne beantwortet wurde. So z. B. erklärt der Jesuit Gobat, von dem noch im 20. Jahrshundert sein Ordensgenosse Lehmkuhl lobend hervorhebt, "daß er seiner Zeit von allen Seiten um Rath gefragt wurde" (II, 806),

nur bann liege "Sollizitation" und Anzeigepflicht vor, "wenn ber Beichtvater mit dem Beichtfinde den Beischlaf vollzogen habe und zwar mit der Vollkommenheit (cum ea perfectione), die ich schon beschrieben habe". (Ueber biese "Bollkommenheit" unterrichte man sich oben S. 369. 373 f. 380): Solange biefer "vollkommene" Beischlaf nicht vorlag, find nach Gobat auch die schmutigsten Dinge, die ber Beichtvater mit seinem Beichtfinde vornimmt, feine "Sollieitatio". brauchen also auch nicht zur Anzeige gebracht zu werden. Lange Beit vertheidigten auch die Theologen, daß die brieflich geschene Anreizung des Beichtfindes zur Unzucht nicht unter den Beariff ber "Sollizitation" falle, und somit straffrei ausgehe. Erft Alexander VII. machte im Jahre 1665 dem Unfuge ein Ende. Auch verurtheilte er den Sat, daß ein Beichtfind von der Anzeigepflicht entbunden werde, sobald es durch den es "sollizitirenden" Priefter von der Sunde, die es mit ihm begangen hatte, fakramental loggesprochen fei. Denn die ungeheuerliche Lehre bestand und war in Anwendung, daß ber "follizitirende" Beichtvater bas von ihm "follizitirte" Beichtfind von ber gemeinsam verübten Gunbe gültig lossprechen könne. Einige Theologen bedeutenden Unsehens riethen diese Lossprechung sogar an, weil sie geeignet fei, das beunruhigte Gemiffen des Beichtkindes zu beruhigen und feinen und bes Beichtvaters Ruf zu ichonen, indem es dann nicht mehr genöthigt fei, die beschämende Sünde einem andern Beichtvater zu beichten.

Birkliches Verdienst gegenüber diesen Mißbräuchen erward sich Benedikt XIV. Gleich im ersten Jahre seines Papates (1741) erklärte er die "sollizitirenden" Beichtväter jeder Losssprechungs gewalt über das "sollizitirte" Beichtkind für verlustig. Zugleich suchte er durch genaue und umsassende Begriffsbestimmung der Sollieitatio allen Zweideutigkeiten bei ihrer Auslegung ein Ende zu machen. Benedikt's Worte sauten: "Alle Priester, sowohl des Welt- wie des Ordensklerus, sie mögen eine Rangstuse einsnehmen, welche sie wollen, die irgend Jemand, sei es während der sakramentalen Beichte, sei es vorher, sei es unmittelbar nachher, sei es bei Gelegenheit der Beichte oder unter dem Vorwande der Beichte oder auch ohne diesen Vorwand, im Beichtstuhle, oder an

Der Gebrauch des Beichtstuhls läßt sich erst für das 16. Jahrhundert

554

einem andern zum Beichthören bestimmten oder unter Vortäuschung einer Beichte gewählten Orte, zur Unlauterkeit anreizen oder ansstiften, sei es durch Worte, Zeichen, Winke, Berührungen oder durch einen Zettel, der entweder gleich oder später zu lesen ist, sowie Alle, die mit ihren Beichtkindern unzüchtige Gespräche führen . . . . versfallen den festgesetzen Strafen."

Schon allein aus dieser umständlichen Beschreibung geht hervor, wie sehr es bisheran den Theologen gelungen war, durch Haarsspaltereien die schon Jahrhunderte früher sestgesetzten Strafen für "Sollizitation" zu umgehen. Diese Umgehungen sind äußerst lehrreich.

Der Jesuit Bengi: "Sind die Beichtväter anzuzeigen, die in Folge der durch die Beichte erlangten Kenntniß der sittlichen Schwäche eines Beichtfindes bies Beichtfind fpater, nicht gleich nachher, gur Unzucht anreigen, sei es burch sich ober burch Andere? Rein, benn Diese Unreizung findet nicht in der Beichte statt. Auch wenn die Unreizung am felben Tage wie die Beichte geschieht, ober wenn fie sich als in Folge ber Beichte geschehen kundgiebt, liegt die Unzeigepflicht nicht vor. Denn eine solche Anreizung geschieht nicht bei Belegenheit ber Beichte. Sind die Beichtväter anzuzeigen, die vom Beichtstuhle aus Beichtfinder, die vor dem Beichtftuhl ftehen ober sitzen, zur Unzucht anreizen? Nein sund dafür werden 7 Theologen angeführt], denn fein papftliches ober firchliches Detret legt die Unzeigepflicht auf für eine Unreizung, die im Beichtftuhl geschieht, außer sie sei wenigstens mit bem Scheine einer Beichte verbunden, und diese Scheinbeichte fehlt im vorliegenden Falle. Dem fteht nicht im Wege, daß Paul V. die Anzeigepflicht vorgeschrieben hat für die Beichtväter, die im Beichtstuhl unzüchtige Dinge verhandeln,

nachweisen. Ein Konzil von Valencia im Jahre 1565 und eine gleichzeitige Berordnung des Mailänder Kardinal-Erzbischofs, des hl. Karl Borromeo, schreiben seinen Gebrauch vor. Seine damalige einsache Form war ein Sit für den Beichtvater, links und rechts umgeben von zwei Holzschranken mit je einer vergitterten Deffnung, durch die das Beichtkind seine Sünden, auf einem Schemel knieend, dem Beichtvater beichtete. Sehr bald wurde der Beichtschihl Gegenstand der Kunst. Jetzt sieht man in katholischen Kirchen Beichtstühle in reichster Holzschnizerei, deren Werth tausende von Mark beträgt. Daß dieser Prunk dem religiösen Charakter des Bußsakraments nicht entspricht kann nicht zweiselhaft sein.

ohne daß er dabei eine Scheinbeichte erwähnt; denn, wie idie Theologen Beander und Giribaldi weise bemerken, da Gregor XV., ber fpater lebte als Paul V., in seiner Bulle die Anzeigepflicht nur vorschreibt, wenn mit der Anreizung eine Beichte oder eine Scheinbeichte verbunden ift, fo ift die Beftimmung Paul V. gemäß den Worten des fpatern Gregor XV. ju verstehen. Sind die Beichtväter anzuzeigen, welche fälschlich versichern, sie wollten die Beichte eines Beichtlindes entgegennehmen, bas fie zur Unzucht anzureigen beabsichtigen, 3. B. Ordensteute, die unter dem Vorwande, Kranken Beichte zu hören, ausgehen möchten? Nein, wie fast alle Theologen fagen [aufgeführt werden drei], denn in diesem Falle geschieht die Anreizung nicht bei einer Scheinbeichte, ba zu einer Scheinbeichte eine äußere Sandlung und nicht bloß Worte erforderlich find; auch geschieht sie nicht bei Gelegenheit ober unter bem Bormande ber Beichte; benn die fin ber papftlichen Bulle gebrauchten] Worte "Gelegenheit" und "Vorwand" find nur in Bezug auf Beichtfinder, nicht aber, wie hier, in Bezug auf andere Bersonen zu verstehen. Sind Beichtväter auguzeigen, die ihre geiftlichen Töchter gang unabhängig von der Beichte gur Ungucht anreizen? Rein, wie fast alle Theologen lehren sangeführt werden acht]. Sind Beichtväter anzuzeigen, die Beichtlinder anderer Beichtväter zur Unzucht anreizen, weil sie aus bem zufällig gehörten Sundenbekenntnig biefer Beichtfinder beren Reigung gur Ungucht fennen gelernt haben? Nein. Beichtfinder, welche leibliche Berwandte der fie gur Ungucht anreigenden Beichtväter find, brauchen diese Beichtväter nicht anzuzeigen, da die Anzeigepflicht in diesen Fällen zu ichwer ift. Bischöfe, Die als Beichtväter ihre Beichtfinder zur Unzucht anreizen, brauchen nicht angezeigt zu werden, wie fast alle Theologen lehren, da Bischöfe der Inquisition nicht unterworfen find; ebenso brauchen nicht angezeigt zu werden papftliche Legaten. Beichtväter, die ihre Beichtfinder durch andere Beichtväter oder durch andere Personen zur Unzucht anreizen, brauchen nicht angezeigt zu werden, selbst wenn sie in ihren Beichtstuhl Laien beorderten, um für fie Beichtkinder zur Unzucht angureigen. Gbenfo find nicht anzuzeigen Priefter, die jum Beichthören feine Bollmacht besitzen" (Praxis Tribunalis conscientiae, Bononiae 1742, S. 317 ff.

Das Buch trägt bas Imprimatur des Obern der Benetianischen Jesuitenprovinz).

Der Jesuit Castropalao: "Ift ein Beichtvater anzuzeigen, ber in ber Beichte seinem Beichtkinde einen Brief giebt, ben es später lesen foll, in welchem er es zur Unzucht anreigt? Rein. benn erstens liegt in ber lleberreichung bes Briefes feine Unreigung zur Unzucht, wie die papstlichen Bestimmungen sie vorausseten. Zweitens trifft hier ber Sauptzweck ber papftlichen Bullen nicht zu. Ihr hauptzwed ift nämlich, zu verhindern, daß die Beichtfinder. austatt mit Gott versöhnt zu werden, geschädigt werden. Die leberreichung eines folden Briefes, ber erft fpater gelesen werden foll, hindert aber die Ausschnung mit Gott nicht, da das Beichtfind einstweilen noch gar nicht weiß, was in dem Briefe fteht. Wenn ein Beichtfind ben Beichtvater jum Beischlaf anreigt, ber Beichtvater aber ablehnt und sich nur an unzüchtigen Ruffen und Berührungen ergöten will, so ist er nicht anzuzeigen, ba nicht er anreizt, sonbern bas Beichtfind. Wenn eine Frau bem Priefter fagt, fie wolle morgen beichten, und daraufhin der Priefter ihr die Beichte abräth und sie zur Unzucht anreizt, so ist eine solche Unreizung nicht als vor der Beichte geschehen zu betrachten; der Beichtvater braucht also auch nicht angezeigt zu werden. Auch ist es keine Unreizung, die zur Anzeige verpflichtet, wenn zur Zeit der Anreizung weder bas Beib noch ber Priefter eine Beichte beabsichtigten, auch wenn thatsächlich unmittelbar nach ber Unreizung eine Beichte folgt. Denn bann erfolgt die Beichte beshalb, weil bas Weib über bas Bergehen [mit dem Priester] Reue empfindet und sich durch die Beichte schnell von ber Sünde reinigen will. Schwierig ift bie Frage, ob ein Priefter anzuzeigen ift, der einer Frau, die beichten will, abräth zu beichten, in der Absicht, sie zur Unzucht anzureizen? Giebt er ihr diese Absicht nicht fund, so ift es gewiß, daß er nicht anzuzeigen ift. Liegt eine Scheinbeichte vor, in ber Absicht, um fo ungeftörter von unzüchtigen Dingen sprechen zu können, so besteht bie Anzeigepflicht nicht" (I, 404 ff.). Der Jesuit Estobar: "Ein Beichtfind reizt den Beichtvater zum Beischlaf; er widerstrebt und begnügt sich mit Berührungen. Muß er angezeigt werben? Nein, denn er reigt nicht, sondern giebt nur den Unreizungen des Beichtfindes nach. Geschieht die Anreizung zur Unzucht durch den Priefter

bei Ausspendung anderer Saframente [nicht ber Beichte], so braucht ber Priefter nicht angezeigt zu werben, ba in ben papftlichen Bullen nur von der Beichte die Rede ift. Muß ein Priester, der im Beichtstuhl Unzüchtiges mit einer Frau verhandelt, immer angezeigt werden? Nein, wenn keine Beichte vorliegt. Bischöfe, papstliche Nuntien und Beamte des papstlichen Stuhles sind nicht anzuzeigen, ba fie ber Inquisition nicht unterworfen sind. Die Unzeigepflicht bort auf, wenn anzunehmen ift, daß der Beichtvater fich gebeffert hat. Diefe Unnahme trifft zu, wenn baffelbe Beichtkind wieder zu dem Beichtvater kommt, diesmal ohne von ihm angereizt zu werden. Ein Priefter beauftragt einen befreundeten Beichtvater, daß diefer für ihn ein Beichtfind zur Unzucht anreize. Ift ber Auftraggeber anauzeigen? Reineswegs. Gin Priester bedient sich beim Beichthören eines andern Priesters als Dolmetscher und reizt durch ihn ein Beichtkind zur Unzucht. Ift auch ber Dolmetscher biefer Unreizung anzugeigen? Rein. Gin Priefter vergeht sich im Beichtftuhl mit einem Beichtfinde. Ift er anzuzeigen? Wenn feine Beichte vorlag, nein. In Folge ber aus ber Beichte gewonnenen Renntniß geht ein Priester einige Zeit nach der Beichte einer Frau nach und reist sie zur Unzucht. Ist der Beichtvater anzuzeigen? Ich halte dafür, nein; benn hier liegt fein unmittelbarer Zusammenhang mit ber Beichte vor. Wie aber, wenn er ihr gleich nachgeht? Ift dies unmittelbare Nachgehen eine Folge der Beichte, so ist der Beichtvater anzuzeigen, sonst nicht. Gin Beichtvater fragt ein Beichtfind, wo sie wohne, oder er melbet sich bei ihr zum Besuche an und reizt fie bann nachher zur Unzucht. Er ist nicht anzuzeigen, außer er hätte seine Absicht der Frau gleich kundgegeben" (S. 753. 764 ff.). 1

<sup>1</sup> Wie der Jesuitenorden das "Sollizitiren" seiner eigenen Mitglieder beurtheilte und behandelte, geht aus solgenden Thatsachen hervor: Im Jahre 1583 machte sich der Jesuit Briviesca des Vergehens der Sollizitation schuldig. Ein Ordensgenosse, Diego Hernandez, wollte ihn, der kirchlichen Borschrift entsprechend, zur Anzeige bringen. Die Ordensoberen hinderten ihn daran und er hatte schwere und langwierige Versolgungen, seiner Absicht wegen, auszustehen. Briviesca wurde allerdings aus dem Orden entlassen, aber man sorgte gut für ihn und verschafste ihm die Stelle eines Beichtvaters im Spital von St. Jago zu Neapel. Ganz das Gleiche ereignete sich mit einem anderen Jesuiten Christof Trugillo. Auch hier suchte man zu vertuschen. Doch die Umgehung des kirchlichen Gebotes, den sollizitirenden

Bon durchschlagender Bedeutung für die prattische Bethätigung ber Anzeigepflicht ift die Stellungnahme Liquori's ihr gegenüber. Er führt zunächst ben Wortlaut ber Bulle Gregor XV. vom Jahre 1622 an und "erläutert" dann ihren Sinn: "Es heißt in der Bulle: ,unmittelbar vor ober nach der Beichte'; die gewöhnliche Ansicht ist, daß dies "unmittelbar" einschränkend (stricte) zu verstehen ift, b. h. daß zwischen Beichte und "Gollizitatio" gar kein Zwischenraum liegt, während welchem weber Beichtvater noch Beichtfind etwas Anderes vorgenommen haben. Gin Beichtvater, der gleich nach der Beichte dem Beichtfinde fagt: Warte auf mich, und dann nach turger Zeit das Beichtkind aufsucht und es "sollizitirt," ift allerdings anzuzeigen, auch wenn er vor ber "Sollizitatio" noch über ein anderes Geschäft ernsthaft mit bem Beichtfinde verhandelt, weil in diesem Falle mit Recht angenommen wird, daß diese Verhandlung nur Vorwand war. Kommt ber Beichtvater aber erft am folgenden Tage zu dem Beichtfinde und "follizitirt" es erst dann, so ift er nicht anzuzeigen. Nicht improbabel ist aber die Ansicht eines gewissen Theologen [Liquori nennt ihn nicht], daß, wenn das Geschäft, das der Beichtvater mit dem Beichttinde vor ber "Sollizitatio" verhandelt, fehr wichtig ift und in ben Bereich des Beichtvaters gehört, er nicht anzuzeigen ift. Die Entscheidung darüber, ob das Geschäft als Vorwand für die "Sollizitatio" biente, ober ob es Hauptsache und die "Solizitatio" Nebenfache war, ob also ber "sollizitirende" Beichtvater anzuzeigen sei ober nicht, hängt von den Umftanden ab. Es heißt in der Bulle: ,wer unter dem Borwande der Beichte (praetextu confessionis) follizitirt.

Beichtvater anzuzeigen, wurde bekannt, und die Juquisitoren von Balladolid verurtheilten den Jesuitenprovinzial von Kastilien, Franz Marcen, zu Gefängniß. Um weiteren Enthüllungen vorzubeugen, scheute man sich nicht, durch Scheinbeichten den Betheiligten, mit Bernfung auf das Beichtgeheimniß, den Mund zu schließen. Sehr bezeichnend bei diesem Borfall ist, daß als die Sache der von Jesuiten geleiteten theologischen Fakultät von Salamanka vorgelegt wurde, aber ohne daß angedeutet war, es handle sich um einen Jesuiten, die Fakultät sich bahin außprach, der Schuldige müsse der Inquisition angezeigt werden, als aber die Eigenschaft des Schuldigen als Jesuit bekannt wurde, die Fakultät ihre eigene Entscheidung ins Gegentheil umzusgestalten wußte (Bibl. Vatican Mss. Ottobonian. Lat. 495, bei Lea, Auricular Consession, I, 387).

Also ist ein Priester anzuzeigen, welcher eine Frau in boser Absicht zur Beichte auffordert und fie bann "folligitirt". Wenn aber ein Priefter, um eine Frau zu "sollizitiren", von seinem Vorgesetzten die Erlaubniß erbittet, zu ihr gehen zu dürfen, unter dem Borwande, sie Beichte zu hören, so ift er nicht anzuzeigen, benn bann bezieht fich "ber Bormand ber Beichte" nicht auf Die Frau, sondern auf ben Borgesetten. Ift ein Priefter anzuzeigen, ber sich mit einer Frau verabredet, sie solle, um ihre Bausgenoffen zu täuschen, sich frank stellen und ihn dann rufen laffen, um die Sünde mit ihm zu begehen? Nach ber probabelern Ansicht, nein, denn dann wird nicht bewahrheitet, mas in der Bulle fteht: wer unter bem Bormande ber Beichte folligitirt'; benn unter bem Vormande ber Beichte geschieht in Diesem Falle nicht die "Sollizitatio", sondern nur die Sünde und ber Vorwand ber Beichte bezieht sich nicht auf die "Solligi= tatio" fondern auf die Täufdung der Sausgenoffen. Noch weniger ist ein Beichtvater anzuzeigen, wenn eine Frau, ohne Berabredung mit ihm, ihn unter bem Borwande ber Beichte gu sich ruft, ihn "follizitirt", und sie bann bie Gunde begehen. Denn in der Bulle heißt es, ein Priefter sei anzuzeigen, der selbst "follizitirt," hier ift er aber "sollizitirt" worden. In der Bulle heißt es: "Wer außerhalb der Beichte, aber im Beichtftuhl, oder an einem gur Beichte gewählten Orte eine Beichte vorspiegelt und dabei follizitirt'. Gin Priefter alfo, ber zwar an einem gur Beichte gewählten Orte, aber außerhalb des Beichtstuhles eine Frau zur Unzucht reizt, die vor ihm steht, sitt ober liegt, ist nicht anzuzeigen. Ist ein Beichtvater anzuzeigen, der nicht felbst "sollizitirt" hat, sondern, der einer ihn "sollizitirenden" Frau nachgegeben hat? Nach der wahrscheinlichern Ansicht, nein; benn nach bem Bortlaut ber Bulle ift ein Beichtfind nur dann zur Anzeige bes Beichtvaters verpflichtet, wenn es von ihm "sollizitirt" worden ift. Jrrig beruft man sich für die entgegengesette Ansicht auf die Bulle Benedikt XIV. Denn bort fagt der Papft nur, die Anzeige sei auch für den Fall zu machen, wenn eine gegenseitige "Sollizitation" zwischen Beichtvater und Beichtfind vorliegt. Denn zwischen einer gegenseitigen "Sollizitation" und einer "Sollizitation", die vom Beichtfinde ausgeht und welcher ber Beichtvater guftimmt, ift ein großer Unterschied. Ift ein Beicht-

vater anzuzeigen, der vom Beichtfinde jum Beischlafe "follizitirt". diesen ablehnt, aber dafür unzüchtige Berührungen vornimmt? Nach probabeler Ansicht, nein. Denn eine Frau, die zum Beischlafe "sollizitirt", "sollizitirt" virtuell auch zu unzüchtigen Berührungen, die ja gewöhnlich dem Beischlafe vorangehen. Deshalb trifft bier zu, daß nicht der Beichtvater "follizitirt" hat, sondern daß er "folligitirt" worden ift und beshalb, wie eben auseinandergesett wurde, nicht angezeigt zu werden braucht. Ein Beichtvater, der nur zu geringen unehrbaren Sandlungen angereizt hat, braucht nicht angezeigt zu werben. Denn nach einem Defret ber Inquisition ift ber "folligitirende" Beichtvater beshalb anzuzeigen, weil die von ihm begangene ichwere Sünde ihn in Bezug auf seine Rechtgläubigfeit verbächtig macht. Gine lägliche Gunbe, wie fie bei gering unehrbaren Sandlungen vorliegt, macht aber nicht in Bezug auf Rechtgläubigkeit verdächtig. Ift ein Beichtvater anzuzeigen, ber fein Beichtfind zwar nicht zur Unzucht, aber zu anderen schweren Sünden aureigt? Rein, benn nirgendwo fteht etwas von einer folchen Anzeigepflicht. Mit Recht (merito) lehren auch die Theologen, Priefter, die bei Austheilung anderer Saframente als bes Buffaframents gur Ungucht anreigen, seien nicht anzugeigen, benn die papstlichen Erlasse sprechen nur von einer Anreizung im Bugsakrament. Nach hinreichend probabeler Ansicht ift ein Beichtvater, der "follizitirt". sich aber gebessert hat, nicht anzuzeigen. Ich halte aber die ent= gegengesette Unsicht für die absolut probabelere. Gin Priefter, ber zwischen Beichtvater und Beichtfind als Dolmetscher bient und "follizitirt", ist, nach der allgemeinen Ansicht nicht anzuzeigen. Im Zweifel, ob eine "Sollizitation" vorliegt, ift ber Beichtvater nicht anzuzeigen, benn in ber Bulle heißt es: Die "Sollizitirenden" feien anzuzeigen, wo aber die Thatsächlichkeit der "Sollizitation" zweifelhaft ift," fann ber Betreffende nicht ein "Sollizitirender" genannt werden. Ift ein Beichtvater anzuzeigen, der ein Beichtfind wegen ihrer Schönheit lobt? Ergiebt sich aus ben Umftanden, daß bies Lob in unreiner Absicht gespendet wurde, so ift der Beichtvater anzuzeigen; geschah dies Lob aus einem gewissen Leichtsinn, so ift er nicht anzuzeigen. Ift ein Beichtvater anzuzeigen, ber gu feinem Beichtfinde fagt, ich wurde dich heirathen, wenn ich Laie ware? Bordoni fein fehr angesehener Theologe, beffen Ansichten Liguori

ungezählte Male anführt] sagt, er sei nicht anzuzeigen, weil biese Worte nicht schwer sündhaft sind, soudern nur eine keusche Liebe (pudicum affectum) verrathen; nach wahrscheinlicherer Meinung ift er aber anzuzeigen. Sagt ein Beichtvater zu dem Beichtkinde: Denke an mich, weil ich dich von Herzen liebe, so ist das Vorliegen ber Anzeigepflicht aus den Umständen zu ermeffen. Sagt ber Beichtvater: Warum bist du mit mir nicht freundlich, oder: ich fomme zu bir in's Haus, verspreche mir, bann zu thun, was ich will, ober: barüber süber eine Unzuchtsfünde, die bas Beichtfind foeben bekannt hat] werden wir nachher verhandeln, so ist es ebenfalls nach den Umftänden zu beurtheilen, ob er angezeigt werden foll ober nicht. Wenn ein Beichtvater seine eigene Konkubine in ber Beichte schilt, weil sie sich mit einem Andern eingelassen hat [Liquori gebraucht ben scheußlichen Ausbruck: quod se alio immiscuerit], fo ift er anzuzeigen, wenn feststeht, bag bas Schelten aus Gifersucht geschieht, ober wenn er fie nur schilt wegen ber mit einem Andern, nicht aber wegen der mit ihm felbst begangenen Sünden" (L. 6, n. n. 676-705).

Lignori folgen, wie überall so auch hier, die Moraltheologen der Gegenwart (vglch. Lehmkuhl S. J. II, 693 ff. und oben S. 437 f. die "Gewissensfälle" aus Güry S. J.); sie haben das "Erläutern" und "Umgehen" nicht verlernt. Ein besonders auschauliches Beispiel dafür aus jüngster Zeit liefert Kom selbst.

Am 6. Juni 1898 wurde unter dem Vorsitz des Kardinals Vikars von Kom — der Stellvertreter des Papstes in dessen Eigensschaft als römischer Bischof — folgender "Fall" verhandelt und entschieden:

"Beichtvater ber Titia war ein Orbensmann mit Namen Cajus, bessen Leibwäsche Titia wusch und ausbesserte. Als sie sich eines Tages eines Ehebruches schuldig bekannte, wurde sie von Cajus gebeten, nach der Beichte und Kommunion ihn in einem Gange des Klosters zu erwarten. Titia versprach es und traf bald nacheher mit ihrem Beichtvater an der verabredeten Stelle zusammen. Während sie sich über die Ausbesserung einiger Kleidungsstücke untershalten, küßt Cajus sihr Beichtvater die Titia und berührt sie unsanständig, was sie zuläßt. Bon da an geschicht es häufiger, daß, wenn Titia, um die Messe zu hören die Kirche betritt, Cajus, aus

dem Beichtstuhl heraus, ihr mit dem Finger winkt und ihr in's Ohr stüstert: Erwarte mich heute zu Hause, ich komme zu dir. Endlich verspricht ihr Cajus, er wolle sie danernd unterstüßen, wenn sie, ihre übrigen Liebhaber verlassend, sich ihm hingäbe; das geschieht denn auch während drei Jahren. Es fragt sich: 1. Worin besteht das Verdrechen der Anreizung (sollicitatio), von dem die Konstitutionen Gregor XV.: Universi gregis und Venedikt XIV.: Sacramentum Poenitentiae handeln? 2. Unter welchen Vorausssehungen trifft dies Verdrechen zu? 3. Liegt in unserm Falle wirksliche Anreizung vor?"

[Antwort] "Tas Berbrechen der Anreizung besteht in einer gewissen direkten oder indirekten Aufforderung zur Unzucht, die vom Beichtvater ausgeht; direkt ist diese Aufforderung, wenn sie geschieht z. B. durch unzüchtige Berührungen, Küsse, Umarmungen; indirekt, wenn sie geschieht durch unzüchtige Borte und Gespräche. Solche Gespräche nämlich, auch wenn sie scheindar geführt werden ohne die Absicht, zur Unzucht anzureizen, sind in sich doch versührerisch. Die Heiligkeit des Bußsakramentes verlangt aber, daß nicht nur sede absichtliche nureine Anreizung fern gehalten werde, sondern daß auch nichts geschehe, woraus eine unreine Anreizung folgt."

"Viel Streit herrscht unter ben Theologen über die Vorausssehungen und Umstände, unter denen das Verbrechen der Anreizung eintritt. Nach den erwähnten päpftlichen Konstitutionen liegt nämslich das Verbrechen der Anreizung vor, wenn sie ersolgt, sei es in der Beichte, sei es unmittelbar vor oder nach der Beichte, sei es bei Gelegenheit oder unter dem Vorwand der Beichte, sei es im Beichtstuhle oder an einem zum Beichthören bestimmten oder erwählten Orte. Ueber diese Voraussehungen und Umstände wird von Verschiedenen Verschiedenes vorgebracht, besonders über die Vorte: ,in der Beichte" und "bei Gelegenheit der Beichte". Es würde zu weit führen, auf alles einzugehen. Ich erwähne nur, daß von Vielen die Vorte: ,bei Gelegenheit der Beichte" dahin erklärt werden, daß bieser Umstand eintritt, wenn Jemand zur Anreizung bewogen wird, sei es durch die Vitte, die Veichte zu hören, oder aus der Kenntniß, die er aus dem Sündenbekenntniß schöpft."

"Aus all diesem erhellt, daß Cajus sich des Berbrechens der Anreizung nicht schuldig gemacht hat und

bag er beshalb nicht angezeigt zu werden braucht. Denn wie man auch immer ben Ausdruck: "bei Gelegenheit ber Beichte" verstehen mag, es ergiebt sich nicht, daß Cajus aus bem Geständniß des Chebruches den Anlaß genommen hat, sein Beichtfind anzureizen; ja, es steht auch nicht fest, ob Cajus, als er die Frau in's Kloster einlub, die Absicht hatte, sie zur Gunde zu versuchen. Denn er hatte ja die Gewohnheit, mit ihr an demselben Orte von seiner Leibwäsche zu sprechen. Ueberdies, hätte er die Absicht gehabt, sie zu versuchen, so würde er sie gewiß nicht an einen Ort bestellt haben, wo er von Allen gesehen werden konnte. Endlich, wenn er sie mehrmals zu sich in den Beichtstuhl rief und ihr fagte, fie folle ihn zu Hause erwarten, so hat er badurch sich bennoch nicht des Verbrechens der Anreizung schuldig gemacht; denn er hat die Frau angesprochen mährend sie vor ihm stand und weder beichtete noch zu beichten vorgab. Cajus brancht also burchaus nicht von Titia angezeigt zu werden" (Analecta ecclesiastica, 1898, S. 475ff.).

#### f. Das Beichtgeheimniß.

Die Bewahrung des Beichtgeheimnisses ist nach katholischer Lehre göttliche Berpsichtung.

Es branchte lange Zeit, bis diese Auffassung durchgesetzt wurde. Noch im 13. Jahrhundert (1229) wurde ein Priester von einem kirchlichen Gerichtshof in Rom mit dem Interdikt belegt, weil er den Urheber mehrerer Diebstähle, den er aus der Beichte kannte, nicht nennen wollte. Papst Honorius III., bei dem der Verurtheilte Berufung einlegte, nahm zwar die Interdiktstrafe von ihm, erwähnte aber dabei nichts von einer göttliche fakramentalen Verpssichtung zum Beichtgeheimniß, sondern erklärte es nur für ungerecht, einen Priester zur Aussage über eine Beichte zwingen und ihn für Diebstähle bestrafen zu wollen, die er nicht selbst begangen habe. Daß diese auf rein menschlicher Unterlage ruhende Entsscheidung ohne jede Vemerkung in das kanonische Recht aufgenommen wurde, zeigt, wie wenig die damalige Zeit von einem göttlich eingesetzten Beichtgeheimniß Etwas wußte (c. 13, X., de excess. praelat).

Diese Auffassung war aber nicht geeignet, der Beichtübung durch

bas Bolk Vorschub zu leisten; und boch mußte ber Kirche wesentslich daran liegen, ihr gewaltigstes Machts und Herrschaftsmittel nach allen Seiten mit dem Glanze des Göttlichen zu umhüllen. Auch bot sich hier, wie kaum sonst, eine Gelegenheit, den Priester, d. h. das Priesterthum über das Menschliche hinauszuheben. Beides geschah.

Alexander von Sales stellte die Lehre auf: was der Briefter in der Beichte erfährt, hört er als Gott und nicht als Menfch. er kann also, als Mensch barüber befragt, eidlich versichern, er wiffe bavon nichts (Summae p. IV., qu. 19, membr. 2, a. 1). Dem Halenser folgten die übrigen großen Scholastifer mit ihren Schulen: Thomas von Aquin und Bonaventura. Nur Duns Scotus, als Ginziger unter ben "Großen", mahrte sich bie Freiheit und Sittlichkeit, diese Auffassung zu verwerfen. Jedoch ohne Erfolg, denn auch die heutige Moraltheologie bekennt sich ungeicheut jum Nicht- Wiffen bes Beichtvaters. "Wenn ber Beichtvater, schreibt ber Jesuit Lehmfuhl, ben süber ben Inhalt ber Beichte] Fragenden ober einen Berdacht gegen das Beichtfind nicht anders ober nicht mit genügender Sicherheit zurüdweisen kann, barf und foll er, auch unter einem Gibe versichern, daß bas Beichtfind ihm bas und bas nicht gesagt habe und bag er von biefer Sache gang und gar nichts wisse sobwohl er sie doch weiß]. Dies Alles kann er ohne auch nur ben Schein einer Lüge aussagen und foll es aussagen, da er sich dabei einer handgreiflichen Mentalreftriktion bedient, nämlich des Borbehaltes, daß er fo nur als Beichtvater spreche, und daß er anders als Privatmann nicht sprechen könne. Mls Privatmann weiß er in Wahrheit nichts, und das Beichtfind hat ihm als Privatmann nichts von seinen Gunden gesagt, sondern nur als Christi- und Gottesstellvertreter. Wenn also berjenige, ber die sakrilegische Frage an ihn richtet, diese Mentalrestriktion nicht fennt ober nicht beachtet, so ist bas seine Sache; ja es ist sogar sehr gut, wenn seine safrilegische Frage ihn in Irrthum führt" (II, 329. 330).

Daß in solchen Vorschriften eine schwere Unwahrheit und die Anleitung zur Unwahrhaftigkeit liegt, ist offenbar. Denn auch bei Betonung und Anerkennung des Beichtgeheimnisses kann nicht gesleugnet werden, daß der Beichtvater die Beichte hört als Mensch, und daß er nach der Beichte, als Mensch, mehr weiß als vor der Beichte. Denn als Gott hört er nicht, und als Gott nimmt er die gehörten Sünden nicht in sein menschliches Gedächtniß auf. Doch wir haben schon gesehen, daß die Unwahrhaftigkeit in allen Formen einen Wesensbestandtheil der ultramontanen Moraltheologie bildet (S. 223 st.). Warum sollte sie also nicht auch hier zur Anwendung kommen, und gerade hier, wo es sich darum handelt, einem Hauptmittel des ultramontanen Machtspltems die gewünschte durchschlagende Wirkung zu verleihen?

#### g. Anweisungen für Beichtväter.

Es ist selbstverständlich, daß bei der ungeheuern Bichtigkeit, die das Beichtsakrament im katholisch-ultramontanen System eine nimmt, die Moraltheologie sich die Ausbildung der Beicht- väter sehr angelegen sein läßt.

Aus den umfangreichen "Anweisungen für Beichtväter" will ich nur Einiges hervorheben. Zunächst die Berwendung des Probabilismus in der beichtväterlichen Thätigkeit.

Die Ausbildung des probabilistischen Systems führte den weitztragenden Grundsatz ein, daß der Beichtvater die probabele Ansicht seines Beichtkindes über Sünde oder Nicht-Sünde gelten lassen muß, auch wenn\* er selbst die gegentheilige Ansicht für die richtige hält.

Selbst wenn das Beichtkind, weil ungelehrt, über einen bestimmten Fall oder über eine bestimmte Sünde keine eigene Ansicht hat, so handelt ein Beichtvater verkehrt, wenn er die strengere Ansicht zur Geltung bringen will; er soll vielmehr zu Gunsten des Beichtkindes entscheiden, solange für eine solche Entscheidung noch irgend eine probabele Ausicht spricht. B. B. wenn es sich um die Pflicht des Beichtkindes handelt, einen von ihm angerichteten Schaden zu ersehen, soll der Beichtvater diese Pflicht so lange nicht auslegen, als eine probabele Ansicht dies noch zuläßt.

Eine Ansicht, die der Beichtvater flar als falsch erkennt, darf er allerdings nicht anrathen. Aber er soll sich hüten, allzusleicht zu glauben, daß er eine Ansicht als falsch klar erskenne, besonders wenn es sich um Ansichten handelt, die von anerkannten Moralisten vertheidigt werden.

Mls Regeln werden aufgeftellt: 1. Stehen ber strengern eigenen

Ansicht bes Beichtvaters angesehene Theologen gegenüber, so kann er stets mit Recht seinem Urtheil mißtrauen, sodaß er das, was ihm für falsch erscheint, nicht mit Sicherheit für falsch ausgiebt.

2. Auch wenn er selbst eine Ansicht, die das Beichtfind für sich geltend macht, für sicher falsch hält, kann und muß er doch das Beichtfind sossprechen, wenn es auf Grund äußerer Prodabilität (d. h. weil einige Theologen diese Ansicht vertreten) auf seiner falschen Ansicht besteht.

3. Ein Beichtvater darf sogar, ja unter Umständen muß er sogar sein Beichtbind darauf ausmerksam machen, daß es einige Moralisten gebe, die eine für das Beichtfind günstige Ansicht vertreten, obwohl er selbst diese Ansicht für falsch hält, und obwohl das Beichtkind von dem Dasein dieser Ansicht bisheran nichts wußte (vglch. Lehmkuhl S. J. I, 88 ff.).

Der Beichtvater ist Richter; als solcher hat er Recht und Pflicht, den Angeklagten, das Beichtkind, über seine Bergehungen auszufragen. Bon dieser inquisitorischen Thätigkeit geben die folgenden Stellen aus bedeutenden Moralisten ein Bilb:

Der Dominikaner Johannes Riber (vald. 14 Bb., S. 425 ff.) ichreibt in feinem " Sandbuch für Beichtväter" (Manuale Confessorum): "Weil die Fleischessünde aus gewiffen Leuten, 3. B. Weibern und Kindern, nur mit äußerster Mühe herausgequetscht werben kann (cum summa difficultate potest extorqueri), da sie über allen Glauben sich schämen, fo beginne bei ihnen der Beichtvater langsam mit Fragen allgemeiner Art, 3. B. ob sie fleischliche Regungen verspürt haben; wenn sie antworten, ja, frage er weiter, ob dieser sinnliche Ripel sie zu irgendwelchen Sandlungen verleitet habe, und wenn ja, welche Handlung das gewesen sei. Gefteht Jemand eine fleischliche Gunde ein, fo kann gefragt werben, ob er in wachem Zustand, ohne den natürlichen Gebrauch des Weibes folde Ergöhungen gehabt habe; hat er keine fleischliche Gunde eingestanden, so kann er gefragt werben, ob er Etwas von Beibern geträumt habe und dabei sinnlich erregt worden sei und was er babei gethan habe? Ginige Beichtväter fragen bann auch, ob man in wachem Zuftand, ohne ben natürlichen Gebrauch bes Beibes, Samenserguß gehabt habe, und wenn ja, bei welcher Gelegenheit bas geschehen sei? Diejenigen aber, die fleischliche Gunden noch nicht begangen haben, werben nicht verstehen, was Samensergießung

ift. Auch giebt es Weiber, besonders die schwarzhaarigen, die keine Samensergiegung nach außen haben. Auch kann man fragen: warst du nie, seitdem du mannbar geworden, mit Anderen zu= fammen im Bett; wenn ja, haft bu nicht Untensches von Weibern gehört; wenn ja, hast du selbst Solches gesprochen; wenn ja, hast bu Bofes gewünscht; wenn ja, haft bu niemals einen Andern un feusch berühren wollen; wenn ja, mache man vorsichtig einen Schritt weiter und frage, ob bei biefer Gelegenheit Selbstbefledung vorgekommen fei, benn biefe Gunde gefchieht auch vor ben Sahren ber Mannbarkeit. Ich felbst habe Mehrere gekannt, die befragt, zuerst leugneten, jemals an ihren Geschlechtstheilen Reizungen empfunden zu haben, oder unteusch an ein Weib gedacht zu haben; nachher aber überführt, daß das unwahr fei, fragten fie, ob fo Etwas unkeusch sei. Wenn man Kinder im Alter von 6-7 Jahren oder heranwachsende Jünglinge fragt über ihr Zusammenliegen mit Mägden, wie dies Sitte ift, so fommen Abscheulichteiten zu Tage. Wenn es für den Beichtvater nöthig wird über Unkensches ju reden, kann er jum Beichtfind fprechen: Freund, erschrecke nicht, wenn ich Unkeusches rebe, worüber ich außer ber Beichte schweigen würde. Er sehe babei ben Sünder nicht an, sondern ber Beichtvater wende sein Gesicht weg, als gebe er nichts barauf" (Rölner Stadtbibliothek, ohne Drudort und Jahreszahl).

Dies Manuale Confessorum ist mindestens 16 mal aufgelegt worden (in Wien, Antwerpen, Basel und Paris); außerdem war es in zahlreichen Handschriften weit verbreitet (vglch. Schieler, S. 387).

Der Redemptorist Aertnys: "Die Pfarrer und Beichtväter sollen die Sheseute sorgfältig unterrichten, wie sie in der She recht und christlich seben. Bei gegebener Gelegenheit soll der Beichtvater die Sheseute über Ersaubtes und Unerlandtes in der She unterrichten; er soll bei Fragen an sie klug sein und alle Gelegenheit zur Sünde von ihnen entsernen. Die Sheseute sollen darüber besehrt werden, daß nicht Alles in der She ersaubt ist; deshalb soll der Beichtvater jedem der beiden Sheseute folgende Regeln geben: Alles ist in der She ersaubt, was der Kindererzeugung dient; sie sind von der Todsünde frei, wenn sie mit Absicht nichts thun, wosdurch sie sich der Gefahr aussehen, Samen zu vergenden oder der

Leibesfrucht zu schaden; wenn fie über irgend eine Sache im Ameifel find, follen fie ben Beichtvater fragen. Der Mann foll vom Beichtvater ermahnt werden, die eheliche Pflicht nicht zu fordern zu Reiten, wo ber Beischlaf für die Frau schädlich ist; die Frau, daß fie verpflichtet ift, bem Mann die eheliche Pflicht zu leiften. Diefe Belehrungen sollen gegeben werben entweder am Borabend ber Hochzeit oder gleich nach der Cheschließung, oder so oft junge Cheleute sie vom Beichtvater erbitten, ober er bemerkt, daß sie ihrer bedürfen. Unschuldige Braute, welche vom Beischlaf nichts wiffen, follen vor der Hochzeit nicht vom Priefter unterrichtet werden, fondern er foll sie, wenn sie Fragen stellen, zu ihren Müttern schicken; haben sie keine Mütter mehr, so bezeichne ber Pfarrer ober Beichtvater ihnen eine fromme Frau, von der fie Alles lernen können, was Cheleute wissen sollen. Der Beichtvater unterlasse es nicht, junge Frauen zu ermahnen, daß fie keine Säuglinge zu fich in's Bett nehmen, ebenfo nicht fechsjährige Anaben ober Mädchen. Die Belehrung der Chelcute über das, mas fie bei Fehlgeburten zu thun haben in Bezug auf die Taufe ber Fehlgeburt, ist Sache des Pfarrers; bemerkt aber der Beichtvater, daß fie in diefer Sinsicht unwissend sind oder ihre Pflicht versäumen, so soll er nicht unterlassen, sie zu belehren. Dasselbe gilt von dem, mas Cheleute vermeiden muffen, damit nicht eine Fehlgeburt herbeigeführt wird" (II, 292 ff.).

Die Theologen Rouffelot-Saettler: "Es giebt Frauen und Mädchen, die, weil sie durch das Lecken kleiner Hunde Wollustzgefühle empfunden oder Samensergießung ersahren haben, sich sehr beängstigt fühlen und dies [in der Beichte] nicht einzugestehen wagen. Es ist deshalb gut, in der Beichte bei guter Gelegenheit und klug Frauen und Mädchen zu fragen, ob sie etwas Unkeusches mit Thieren vorgenommen, sie z. B. mit in's Bett genommen haben und sich von ihnen haben lecken lassen. Bon jungen Mädchen erfrage der Beichtvater vorsichtig und allmählig, ob sie versucht haben, einen gewissen Lustgefühles aufgehört habe" (S. 38. 42).

Der Theologe Debrenne: "Es ift nüglich und sogar wesentlich für die Beichtväter, daß sie wissen, daß die Selbstbefleckung ben

Charatter der Menichen merklich verändert. Meine Ausführungen über die Masturbation der Frauen beschließe ich mit einigen Worten über bas Berhalten ber Beichtväter in Bezug auf schüchterne Berfonen, die durch faliche Scham abgehalten werden, sich in der Beichte über diesen Gegenstand hinreichend zu äußern. Worte haben weniger ben Zwed, erfahrenen Beichtvätern Dinge in's Gedachtniß gurudgurufen, mit benen fie vertraut find, als vielmehr junge Priefter, Die ihr Amt antreten, über bas zu belehren, was sie noch nicht wissen, ober was sie nicht ausreichend und nicht praktisch genug miffen. Der Beichtvater foll sich also von Anfang an fanft und wohlwollend zeigen. Er veranlaßt die jungen Mädchen (il engagera), Alles zu fagen, was fie über ben fraglichen Gegenstand wissen. Er richte es so ein, daß er nicht erregt und erstaunt erscheint und bas Bekenntnig nicht mit ju großem Intereffe ober zu großer Neugierde entgegennimmt. Der Beichtvater darf fogar fagen, daß er über biefen Gegenstand icon mehr gehört hat, als man ihm mittheilen kann. Hält er es für nöthig Fragen zu ftellen, fo foll er Sorge tragen, diefen fchlüpfrigen und gefährlichen Gegenftand nur leicht zu berühren. Er wende große Alugheit und Zurückhaltung an, um sich nicht durch wenig maßvolle Ausdrucksweise Blößen zu geben oder durch gefährliche Fragen das Bose, was sie nicht wissen, den Beichtfindern zu lehren. Ein Bunkt, ben ich für wichtig halte und ben bie Erfahrung als folchen erwiesen hat, ift, daß der Beichtvater ungebildeten Frauen furg auseinandersett, woher er seine Renntniß über die Verfehlungen gegen bas 6. Gebot besitht, und ihnen sagt, daß er sie aus medizinischen Werken oder von Aerzten hat, um in den Beichtkindern jeden Berbacht zu beseitigen über die Serkunft seiner genauen Wissenschaft folder Dinge, von benen fie glauben, bag fie ganglich außerhalb des Bereiches der priesterlichen Renntniß liegen. Frauen, die an ftarkem Rigel an ben Geschlechtstheilen leiden, woburch häufig Selbstbefledung entsteht, follen die Beichtväter mit großer Nachsicht behandeln. Um sich zu vergewiffern, ob diefer ftarke Ripel krankhaft ober ein wolluftiger Reiz ift, foll ber Beichtvater die betreffenden Frauen fragen, ph nicht widerwillige Selbstbefleckung entstanden ift beim Bersuch ben Reig zu unterdrücken. Denn, wenn ber Reig frankhaft ift, fo

fann eine Berührung mit der Hand ihn milbern, ohne ihn ganz aufhören zu machen, während, wenn er eine wollüstige Wallung ist, er mit eintretender Selbstbesleckung sofort ganz aufhört. Fromme und geschickte Beichtväter rathen den Frauen, sich dem ehelichen Akte mit ihrem ganzen Willen hinzugeben und Alles zu versuchen, um den Mann zu verhindern, sich vorzeitig zurückzuziehen; sie sollen ihn physisch und erostisch in die gemeinsame Aufregung hineinziehen" (S. 121. 151 sf.; 159 sf. 185).

Die Jesuiten Schneider=Lehmkuhl: "Der Beichtvater foll zwar bas Beichtkind nicht fo auspressen, bag es Blut von fich giebt, aber er ift verpflichtet, es durch Fragen zu unterftuten. Beim Beichthören follen die Priefter große Sorgfalt anwenden, die gewöhnlichen Sünden einzeln herauszubekommen, die außergewöhnlichen aber sollen sie auf Umwegen vorsichtig erfragen, besonders bei jungen Leuten, damit die Unerfahrenen nicht lernen, was sie vorher nicht wußten. Ohne wichtigen Grund und ohne daß es wirklich probabel ift, daß das Beichtkind die Ghe migbraucht, foll der Beichtvater von der ehelichen Pflicht nicht offen fprechen, es genügt, wenn zum Fragen ein Grund vorliegt, daß er so bezent als möglich die Frau fragt, ob sie ihrem Manne in Allem Treue und Gehorsam leistet und ob nicht in Bezug auf Zweck und Beiligfeit der Che Etwas ihr Gewiffen druckt. Sagt fie nein, fo foll er für gewöhnlich nicht weiter fragen; fagt fie ja, so ift die Belegenheit gegeben, vorsichtig über den Mißbrauch der Che zu fragen. Ueber Anderes in der Che, nämlich über die Art, sie zu gebrauchen, über Ruffe, Berührungen, Umarmungen, Blide ichweige er gang und gar, außer er werde gefragt ober er bemerke, daß das Gewiffen bes Beichtfindes barüber fo irrt, bag es für Sunde halt, was keine Sünde ift. Bei Beichten von Brautleuten foll ber Beichtvater fich zur Regel machen, auf folgende Beife über geschlechtliche Gunben gu fragen: 3ch habe bie Bewohnheit Brautleuten wegen ihrer eigenen Gewissensruhe gewisse Fragen zu stellen; antworte also aufrichtig und fürchte nicht, daß ich dir die Lossprechung verweigere, auch wenn du schwer gefündigt haft. Saft du in Rudficht auf die zu schließende Ghe unzüchtige Gedanken gehabt, haft du dir unerlaubte Freiheiten herans genommen? Bor

Allem ist das Beichtkind zu fragen, ob es verheirathet ist, welchen Beruf es hat, wie alt es ist? [Es folgen bann eingehende Fragen über die 10 Gebote; beim 6. Gebot lauten sie: Bist du schon in früher Jugend verführt worden, wie alt warft du; ist es zu Berührungen oder zu noch Schlimmern gekommen; mit Mädchen oder mit Knaben; mit dir selbst; sind Folgen entstanden; hast du dich selbst befriedigt; dich selbst befleckt; bei Frauen genügt es, zu fragen: warst du sehr erregt? Sat so der Beichtvater im allgemeinen erfahren, daß unzüchtige Sandlungen vorgekommen sind, so frage er: also nachher fam noch Schlimmeres vor; mit einer Berfon andern Geschlechts; die vollendete Sunde; ist sie schwanger geworden; wenn nein, weshalb nicht; war die Sunde fo, daß fie schwanger werden konnte? Borfichtig frage er auch über Fehlgeburt und Dnanismus. Wie oft haft bu fonft burch Berührungen gefündigt; oberflächlich, oberhalb der Kleider? Wie oft durch Küsse, Umarmungen?" (II, 167f.; 198f.; 251ff.) Bon diesem "Handbuch" find, wie die Borrede zur 10. Auflage fagt, 40000 Exemplare im Gebrauch; inzwischen sind fünf weitere Auflagen erschienen.

Die Jesuiten Gury-Ballerini: "Bie foll fich ber Beichtvater verheiratheten Beichtfindern gegenüber verhalten, die über den Gebrauch der Che schweigen? Diese täglich wiederkehrende Frage ist nicht leicht zu beantworten, besonders in unserer Zeit, in der das Laster des Onanismus weit verbreitet ist. Die Praxis der Beichtväter ift beshalb auch in Diesem Bunkte verschieden. Ginige find der Ansicht, Cheleute sollten überhaupt über ihr eheliches Leben gefragt werden, weil der Migbrauch der Che verbreitet ist; Andere glauben, man folle gar keine Fragen stellen, weil die Cheleute, obwohl fie vielleicht Onanisten find, in gutem Glauben handeln; stelle man Fragen, so verlören fie ben guten Glauben und würden, weil fie bei ihrem schändlichen Migbrauch der Che beharrten, unfähig die Saframente zu empfangen. Bir glauben, daß, unter Bermeibung Dieser beiden Ansichten, ein mittlerer Weg einzuschlagen ift. Damit stimmt auch eine Entscheidung der Inquisitionskongregation überein vom 21. Mai 1851. Es war ihr die Frage vorgelegt worden: welche Qualifikation kommt folgender Lehre zu: Es ist niemals gerathen, Chelente über ben Migbrauch ber Che auszufragen? Die Antwort lautete: diese Lehre ist falsch, lag und in ber Praxis gefährlich" (II, 917 f.).

Der Jesuit Sanchez: "Es giebt Männer, die Mangels genügenden Feuers zum Beischlaf unsähig sind, die jedoch durch die Schönheit eines Weibes genügend erregt werden können, ohne diese Schönheit aber nicht. In solchem Falle ist, wie auch Albert der Große [berühmter Dominikanermönch, Lehrer des Thomas von Aquin] lehrt, die Fran [durch den Beichtvater] zu ermahnen, daß sie sich durch Sauberkeit, Schmuck und Liebenswürdigkeit dem Manne angenehm mache; auch der Mann ist zu ermahnen, daß er sich Gründe ausdenke (causas excogitet), durch die er zur Liebe seiner Fran erregt wird, damit er ihr beiwohnen kann" (II, 336).

Die Fragen, die Alfons von Lignori zum Gebrauche für die Beichtväter zusammenstellt, nehmen 34 Seiten ein (Ausgabe der "Moraltheologie" von Haringer, Bd. 8, S. 24—58). Der Reihe nach geht Lignori rie 10 Gebote durch; dem 6. Gebot werden zwei Seiten gewidmet. Außer den Fragen für alle Beichtkinder hat Lignori noch Sonderfragen für verschiedene Stände: Fragen für Richter, für Notare, für Aerzte, für Apotheker, für Kauflente, für Schneider, für Barbiere, für Dienstmädchen.

Neben dem Richteramte übt der Beichtvater auch das Amt des Berathers und Ermahners aus; er soll den Scelenzustand des Beichtkindes beurtheilen und ihm entsprechend sein Berhalten einzichten. Diesem Zwecke dienen verschiedene Rathschläge:

Der Theologe Roncaglia: "Der Beichtwater soll Beichtfindern, die im Zweifel sind, ob etwas Sünde sei oder nicht, stets einen Grund an die Hand geben, der ihren Zweisel über die sündhaste Natur des Aktes stützt, damit sie so von der Furcht zu sündigen befreit werden" (bei Lea, II, 379).

Der Fesuit Eskobar: "Ein Beichtvater erkennt, daß sein Beichtkind über einen gewissen Punkt in schuldloser Unwissenheit sich befindet; aus der Aufklärung erwartet er aber keine Besserung, sondern vielmehr Beunruhigung des Gewissens. Suarez empsiehlt, die Aufklärung nicht zu geben, da sie unnütz ist und die Unwissenscheit des Beichtkindes es vor der sormellen Sünde schützt" (S. 1023).

Der Jesuit Gobat: "Beichtväter dürfen Mädchen aus bem

Bolt — benn anders verhält sich die Sache bei vornehmen Jungsfrauen — die Lossprechung nicht verweigern, die nicht den Borsatzu haben scheinen, niemals mehr ihren Liebhaber in ihr Bett zu lassen; sondern wenn ein solches Mädchen versichert, ihr Liebhaber habe sechss oder achtmal bei ihr im Bett gelegen, aber nichts Böses verlangt ober gethan, so ist sie loszusprechen, auch wenn sie nicht den Borsatz faßt, ihn nicht mehr in's Bett zu lassen. Denn der Beichtvater dars einem Beichtsinde nicht deshalb die Lossprechung verweigern, weil es die entsernten (!) Gelegenheiten zur Sünde nicht vermeiben will" (S. 628).

Die Fesuiten Ballerinis Palmieri: "Der Beichtvater achte barauf, daß die bei ihm beichtenden Frauen die Selbstbesseckung nicht verwechseln mit dem Ausfluß, den man Leukorrhö nennt" (II, 730).

Der Fesuit Moullet: "Ist das irrige Gewissen des Beicht= findes durch den Beichtvater zu berichtigen, und wann? Die Frrig= keit des Gewissens ist entweder besiegbar oder unbesiegbar. Ist sie besiegbar, so ist sie zu berichtigen; ist sie unbesiegbar, so ist sie zu berichtigen, wenn die Richtigstellung voraussichtlich nützen wird; nützt sie voraussichtlich nicht, so ist sie zu unterlassen" (I, 40 f.).

Der Fesuit Tamburini: "Wenn du wahrnimmft, daß bein Beichtkind einer Sünde sehr ergeben ist, so fordere von ihm nicht einen Akt der Reue über diese Sünde. Denn es ist Gefahr vorshanden, daß es sie, wenn es ausdrücklich daran erinnert wird, nicht von Herzen verabscheut, während es keine Schwierigkeit haben wird, sie im allgemeinen mit anderen Sünden zu bereuen" (III, 373).

Der Fesuit Boigt: "Der Beichtvater nuß mehrere Regelu zur Hand haben, wodurch er den Beichtkindern, so oft es nöthig ist, über die Art und Beise, die Wahrheit zu verhehlen, Anleitung ertheilt, wie sich z. B. eine Ehebrecherin zu verhalten hat, wenn sie von ihrem Gatten aufgesordert wird, eidlich zu erhärten, daß sie eheliche Treue nicht gebrochen habe" (bei Knocke, S. 217). Diese "Regeln" s. oben S. 108. 437.

Der o. ö. Professor ber Theologie an der Universität München, Joseph Schnitzer: "Aeußert ein Brauttheil seine Befürchtung, zur Ehe nicht geeignet zu sein, so überzeuge sich der Priester vor Allem, was die Person unter Cheunfähigkeit verstehe, und ob

fie dieselbe nicht etwa mit Unfruchtbarkeit verwechste. Sobann mache er sie barauf aufmerksam, bag es eine schwere Gunde fein würde, die Che zu schließen mit der Furcht oder gar mit der Gewißheit, die ehelichen Pflichten nicht erfüllen zu können; das hieße ben andern Brauttheil betrügen, wozu er, der Priefter, niemals seine Mitwirkung leihen könne; die Berson moge sich an einen tüchtigen Argt wenden, bessen Gutachten einholen und jenachdem bann bie Che schließen ober unterlaffen. Ift bie Che bereits geschlossen und äußert ein Gatte biesbezügliche Bedenken, so erforsche ber Seelsorger gunächst, ob ber Gatte bie richtige Vorstellung bavon hege, was zum Vollzuge der Che gehört; sodann, ob das angebliche Unvermögen zweifelhaft ober über allen Zweifel gewiß ift. Im erstern Falle ermahne er den Gatten, nicht gleich zu verzagen, sonbern Muth und Geduld zu fassen und das eheliche Busammenleben mit dem andern Gatten längere Zeit fortzuseten, etwa drei Sahre" (a. a. D., S. 357f.).

# Drittes Buch.

# Beurtheilung der ultramontanen Moral.

# I. Ihr Verhältniß zur dristlichen Sittlichkeit.

## A. Allgemeines.

Bielen, die mir auf dem langen, trostlosen Wege durch die ultramontane Moral gefolgt sind, wird ein eigener Abschnitt: "Beurtheilung der ultramontanen Moral" auf den ersten Blick überflüssig erscheinen. Die ultramontane Moral lesen und sie beurtheilen, d. h. verurtheilen, ist Ein und Dasselbe. Gewiß; aber mit
einer derartigen Verurtheilung ist es hier nicht gethan.

So verurtheilt man moralische und intellektuelle Frrungen, wie fie gewöhnlich in der Geschichte und im Schriftthum der Menschheit auftreten; Frrungen, die, wenn auch in sich weitgreifend, folgenichwer, doch immer nur Frrungen Ginzelner geblieben find; beren Berantwortung also auch nur die Einzelnen traf, von benen sie ausgingen. Diese Ginzelnen sind mit ihren Frrungen vielleicht Begründer eines Syftems geworden, das weite Rreife, lange Reiträume in seine Maschen verstrickt hat; aber wir mogen die Bedeutung ber Einzelnen und ihrer Syfteme steigern so viel wir wollen: stets bleiben wir innerhalb der menschlichen Sphäre. Die ersten Berbreiter der Jrrthumer waren Menschen, Ansehen und Gewalt ihres Shitems waren rein menschliche; wer ihnen folgte, folgte menichlichen Frrmegen; ftand im Banne und Zwange menschlichen Geiftes, menschlicher Verkehrtheit; fein Sinn und Gemuth gaben sich gefangen menschlicher leberredungskunft, menschlicher Sophistif, und wenn er der Verstrickung sich entzog, that er es im Bewußtsein, als Mensch menschlicher Rlügelei und menschlichem Aberwitze die Befolgichaft zu fündigen.

Ganz anders bei der ultramontanen Moral. Allerdings, auch die Aussprüche, die Systeme der ultramontanen Moralisten sind Aussprüche, Systeme Einzelner, die Menschen waren und sind so gut und so schlecht wie wir selbst; aber hinter ihnen, sie tragend und erhebend, steht die "göttliche" Macht und Gewalt der katholischen Kirche, d. h. des Papstthums.

Oft Gesagtes brauche ich nicht aussührlich zu wiederholen. Die "Statthalter Christi" sind in ihrem Hause, in der weiten katholischen Kirche, die Herren, wie kein anderer Hausherr in seinem Hause der Herr ist. Sie beanspruchen, kraft göttlicher Einsehung und Verleihung, das Amt und das Recht, irrthumslos zu wachen über Ales, was das ethisch-religiöse Leben nicht nur der Katholiken, sondern der Menschheit überhaupt betrifft. Da giebt es dann kein Entrinnen vor der Folgerung: also trägt das Papstthum die volle Berantwortung für die von ihm in seinem Hause geduldete und gebilligte ultramontane Moral; da giebt es dann auch kein Entrinnen vor der andern Folgerung: also ist das Papstthum, als Träger dieser Moral, nicht göttlich.

Hiermit haben wir wieder angeknüpft an das "vierte Buch" des ersten Bandes (S. 605-645) und an die "Einleitung" zu diesem Bande (oben S. 1-8). Der einzig richtige, weil den thatsächlichen Berhältnissen entsprechende Standpunkt ist gewonnen für die Besurtheilung der ultramontanen Moral.

Bon diesem Standpunkte aus lautet das Urtheil: Alle Schlechtige keit, alle hinterlist, alle geschlechtliche Berirrung der ultramontanen Moral fällt den "Statthaltern Christi" zur Last.

Im "ersten Buche" dieses Bandes (oben S. 9—41) habe ich die Sittlichkeit des Christenthums, dem Wortlaute der Schrift gemäß, stizzirt. Hier am Schlusse meiner Darstellung der ultramontanen Moral ist der Ort, vergleichend darauf zurückzukommen.

### B. Besonderes.

Um die Gegensätze zwischen driftlicher Sittlickeit und ultramontaner Moral in ihrer ganzen, unüberbrückbaren Tiefe und Weite zu erfassen, beantworte man sich die Frage: Bietet der Inhalt der Schrift, soweit er ethischereligiös ist, irgendwelchen Anhaltspunkt für eine Ausgestaltung, wie sie in der ultramontanen Moral uns entgegentritt?

Bleiben wir zunächst beim Aeußerlichen ber Ausgestaltung. Während die Schrift nichts kennt von Systematisirung und Schablonisirung, sondern mit wenigen Sätzen ihre Sittlichkeitsforderungen und Sittlichkeitsgrundsätze in schlichtefter Form dem Menschen vor Augen stellt und an's Herz legt, ist die ultramontane Moral ein viel verzweigtes System. Sie enthält eine geradezu erdrückende Fülle von Vorschriften und Geboten, in rabulistischer, haarspaltender Form.

Mit einem Blide übersieht der Chrift die sittlichen Pflichten, die das evangelische Christenthum ihm vorhalt. Breite, lichte, geradlinige Strafen thun bei diesem Blide sich vor ihm auf. Nicht tausend Augen genügen, um das Gewirre ultramontan-moraltheologischer Pflichten auch nur zu überschauen. Alle Wege der ultramontan-katholischen Moral sind gewunden; über allen lagert, wenn nicht das Dunkel greifbarer Schlechtigkeit, fo doch das trübe Dämmerlicht zweifelhafter Wahrheit; bei jedem Schritte, auch auf den Sauptftragen, ftogt man auf Seiten- und Nebenpfade, fo daß bas Bange sich als ein Labyrinth barftellt, aus dem hinaus nicht etwa die strahlende Leuchte christlich ethischer Wahrheit führt, sondern der Faden des Probabilismus. Ihn haben die ultramontan-tatholischen Moralisten gesponnen und wie ein Det ausgebreitet über bas gange Gebiet der Moral. Un diesen Ariadnefaden als Wegführer, nicht an die wenigen und flaren Grundfate bes Evangeliums, wird ber tatholische Chrift gewiesen auf seinem Bange von der Wiege bis zum Grabe.

Welch ein Unterschied allein schon in her äußern Gestalt zwischen christlicher Sittlichkeit und ultramontaner Moral! Und nun erst das Innere von Beiden!

### 1. Berhalten bes Menichen zu Gott.

Was die Schrift darüber lehrt, auf welchem Grunde sie dies Berhalten aufbaut und zu welcher Höhe sie es führt, ist aus den oben (S. 14 fs.) mitgetheilten Schriftstellen ersichtlich. Die Theorie

ber ultramontanen Moral über diesen Angelpunkt von Religion und driftlicher Sittlichkeit habe ich durch Aussprüche ultramontaner Moralisten gekennzeichnet (oben S. 215—223). Aus dem Bersgleiche Beider ergiebt sich: die Liebe, welche die Araft und die Zartheit des Berhältnisses zwischen Mensch und Gott ausmacht; die genügt, um alle Seiten dieses Berhältnisses zu umfassen, alle Pflichten, die in ihm enthalten sind, zu erfüllen, diese große Triebkrast christlicher Sittlichsteit und christlicher Bollkommenheit, deren mächtiger Bulsschlag dem Menschen das christliche Leben giebt und erhält: sie ist in der ultramontanen Moral zum Rechensexempel geworden. Damit ist für den innern Werth dieser Moral Alles gesagt: gerade das sehlt ihr, oder ist nur verkrüppelt und verzerrt in ihr zu sinden, was die christliche Sittlichkeit von jeder nichtschristlichen oder rein menschlichen Ethis und Moral scheidet.

Hier ist die Burzel des gangen Giftbaumes der ultramontanen Moral.

Bewußte, gewollte Vertehrung des rechten Verhältnisses zwischen Mensch und Gott ist Sünde. Sie spielt im Leben des Menschen eine große, verhängnißvolle Rolle. Mit dem vollen Ernste, der dem Verderben der Sünde gebührt, tritt ihr die Schrift entgegen; aber es ist sittlich-religiöser, d. h. ein im Besen des gegenseitigen Verhältnisses zwischen Gott und Mensch beruhender Ernst, und deshalb ist dieser Ernst, wie er aus dem Innern hervorgeht, auch auf das Innere gerichtet.

Hieraus erklärt sich die Einfacheit und zugleich die Tiefe, mit denen die Schrift das Kapitel von der Sünde geschrieben hat. Das Christenthum kennt in Bezug auf die Sünde nichts Aeußeres und nichts Aeußerliches: die sündhafte That ist ihm so gut wie nichts, das sündige Herz ist ihm Alles. Und wie bei der Bezehung, so auch bei der Bergebung der Sünde: aus der innern Gezinnung heraus ist die Sünde geboren; aus der innern Gesinnung heraus wird sie getilgt: "Bater, ich habe gesündigt vor dem Himmel und vor dir, ich bin nicht werth, dein Sohn zu heißen"! "Herr, sei mir armem Sünder gnädig"!

Auch die ultramontane Moral leugnet selbstverständlich nicht den innern Borgang bei Sünde und Entsündigung; aber die Leug-

nung ist eine theoretische; die Praxis geht auf im Aeußern. "So weit ist es noch nicht Sünde", "Hier fängt die Sünde an", "das ist Todsünde", "das ist läßliche Sünde", kurz, Zollstab, Maße und Gewichte sind die "Grundsähe", welche die ultramontane Sündenslehre beherrschen.

Und erst der Probabilismus (oben S. 50—70)! Wie versäußerlicht er das Wesen der Sünde, welch einen Wust von äußerslichen Merkmalen, von rein formalen Grenzlinien zwischen Erlaubtem und Unerlaubtem breitet er vor dem Menschen aus. Das eigene Gewissen ist ausgeschaltet; durch die Schablone und durch "äußere Autoritäten" wird es ersett.

Der katholische Hirscher (vglch. oben S. 32) schreibt barüber: "Für Manche ift die auf das äußere Gefet gefrütte Unterscheidung ber Sünden die Quelle einer furchtbaren lebenglänglichen Mengftlichkeit. Indem sie nie von ihrem eigenen Gemissen, sondern immer von dem äußeren Gesetze Rath und Anweisung annehmen, wissen fie sich in tausend Fällen feinen sichern Bescheid zu geben, ob dies ober jenes Gebot oder Berbot unter einer schweren oder leichten Sünde verbindlich sei, und wenn sie es etwa übertreten haben, ängstigen sie sich nun damit, daß es wohl eine schwere Sunde fein fonnte, wodurch sie der ewigen Berdammnig verfallen waren. Den Beichtvätern ift das Bejammernswürdige biefes Buftandes wohl bekannt. So traurig übrigens eine folche Aengstlichkeit den Zustand eines Menschen machen fann; so wenig ist für wahre Sittlichkeit baburch gewonnen. Denn es erscheint hier keineswegs jene garte Bewiffenhaftigkeit, welche auf bem Beifte reiner Gottesliebe ruhend, mit reger Sorafalt auch das kleinste moralische Versehen hoch aufnimmt, fondern jene im äußeren Gefete hangende Befangenheit, welche eines wahren Christensinnes ermangelnd ängstlich besorgt ift, über die Linie des leicht Verponten und Läglichen (bis wohin es wohl angehen möchte) hinaus zu treten, und (ba biese vom Gesetz nicht überall genau bezeichnet ist) unvorsichtig und sogar ohne es zu wissen, in das schwer Berbotene zu verfallen, und so der mit der Todfünde verbundenen Verluste und Strafen theilhaftig zu werden. Wie weit ift es aber von diefer Aengstlichkeit bis zum heiligen Beiste bes Chriften, ber bas Größte und Beringste mit bemselben gottgeweihten Sinne verrichtet und heiligt! Wenn sich

die Gunden nach dem schweren oder leichten Gebote und Berbote theilen; und wenn jene den Berluft der Gnade und die ewige Berdammniß, diese aber nur eine Berminderung der Gnade nach sich ziehen: was muß solche Lehre bei dem großen Haufen wirken? - Rann der Erfolg ein anderer fein, als daß fich im beften Falle Biele von dem, was unter einer schweren Gunde verboten ift. ent= halten, und bas, mas unter einer schweren Sunde geboten ift, thun; es bagegen mit bem, was nur unter einer läglichen Gunbe geboten und verboten ift, nicht genau nehmen, sondern sich vielmehr an diesem für jenes schadlos halten, was fie bem ichweren Gebot und Verbot geopfert haben? Natürlich, da fie bas Gute und Bofe nicht in seiner eigenen Natur, sondern aus ber Bestimmung bes Gesetes erkennen lernten, so konnen sie auf bas, worauf ber Befetgeber nur eine fleine Strafe gefett hat, felbst auch fein großes Bewicht legen. Sätte er es nämlich boch angesehen wiffen wollen. so hätte er es hoch verpont. Es ftand ja bei ihm. - Wohin aber führt solche Ausicht im Leben? Und wie ganz anders ift alles, wenn man gelehrt worden ist vollkommen zu werden, wie der himmlische Vater vollkommen ift?" (S. 194ff.).

Wer, wie ich, tausende von Sündenbekenntnissen entgegengenommen und in tausende von katholischen Herzen hineingeschaut hat, weiß, wie wahr die christlich-katholischen Borte Hirschers sind. Nicht so sehr das Bewußtsein, durch die Sünde sich gegen Gott der Liebe bar erwiesen zu haben, ist es, was weitaus die Mehrzahl der Beichtenden beherrscht, sondern die Angst, der Zweisel, ob, was sie gethan, eine läßliche Sünde oder eine Todsünde gewesen. Auf diesen, nach rein äußerlichen Merkmalen zu beurtheilenden Punkt richtet sich die Ausmerksamkeit. Lautet das Urtheil, nicht des eigenen Gewissens, sondern des Beichtvaters auf läßliche Sünde, so fällt ein Stein vom Herzen, obwohl vielleicht die Gesinnung, aus der die zur "läßlichen" Sünde erklärte That entsprang, eine durch und durch unchristliche, eine gänzlich liebeleere war. Aber es war keine "Todsünde", und deshalb das Gesühl der Erleichterung.

In ausgezeichneter Beise hat hirscher an einer oft vorkommenden menschlichen Bersehlung, am Diebstahl und an der aus ihm entstehenden Ersappslicht gezeigt, wohin die rein äußerliche Behandlung der Sünde führt.

"Ohne unsere Buthat, schreibt er, wird man leicht bemerken, wie willfürlich und mit welch einseitiger Berüchsichtigung ber äußern Sandlung das über den Diebstahl Gesagte ift. Der Betrag ober bie schlimmen Folgen bes Diebstahls entscheiben über Tod= und lägliche Sünden. Rleine Diebstähle werden nach ber Summe tagirt, die fich burch Abbition ergiebt. Der unredliche Sinn fällt nicht in Berechnung. Benn Jemand mehrere fleine Ungerechtigkeiten begangen hat, fo muß ber abbirte Betrag größer fein, bis es eine Todfünde ift, als wenn berfelbe auf einmal entwendet würde. So hören es gewiß alle Betrüger in Mag und Bewicht, die Verfälscher der Waaren u. f. w. gern, zumal noch überdieß eine gewisse Berbindung unter ben Ungerechtigkeiten bestehen muß vermutlich eine Gleichnamigkeit der Diebstähle, oder deren Berübung gegen dieselben Personen, damit fich die einzelnen Poften addiren laffen. Wenn sie sich aber zur Summirung nicht eignen, bleibt es bei läglichen Sünden. Wer übrigens eine beträchtliche Summe, 3. B. brei bis vier Gulben einem Urmen entwendet hat, muß unter Androhung ber Solle restituiren. Doch vermutlich nur foviel, bis es die Summe von 3 oder 4 fl. nicht mehr ausmacht; beim Reichen gilt ohnehin eine andere Berechnung. Aleinere Summen laffen fich alfo wohl in die Ewigkeit mitnehmen. - Sier ift zu bemerken, daß eine Rafuiftit nicht fo an ber Oberfläche schweben barf, bag fie ben Sinn und Willen des Chriftenthums, welcher auf Ernenerung und Beiligfeit der Herzen ausgeht, geradezu, wie hier geschieht, verläßt. Bas foll aus ber driftlichen Chrlichfeit, ber ins Rleine gehenden Rechtlichkeit, Die feinen ungerechten Seller bei fich bulbet, auf biefe Weise werden? Wirtlich, bas ware eine driftliche Moral, die Trug und Diebstahl unter den Menschen bis auf einen gewissen Grad duldet und unbeftreitbar durch folche Lehrweise befördert? - Bas fümmern uns doch die willfürlichen Berechnungen ber Sünden, und ihrer Grade, und was berechtigt, bergleichen dem Christenthum aufzuburden? Das Chriftenthum verlangt einen neuen Menschen; verlangt alfo in der vorliegenden Materie volle Ehrlichkeit und Rechtlichfeit, und für den Sall zugefügter Beschädigungen, die Bereitwilligfeit, den entwendeten Betrag gurudguftellen. Das muß man lehren, darauf bestehen. Auf die Imputation kann die Rede

erft nach geschehener That und Sünde fommen: nicht aber vor derselben und so, daß man auf dieselbe immer gum voraus bingemiefen und durch ihre milden Grundfate gur Uebertretung gereitt wird. Ber jum voraus auf die Berbonung hinsieht, und sie gum Magstabe feiner Sandlungen und Unterlaffungen macht, ift ohne Zweifel, wo nicht kalt, wenigstens lau, und schlimmer daran, als wenn er kalt und tobt ware. Berberblicher bunkt uns, und oberflächlicher kann gar nicht gelehrt werben, als wenn man - ftatt ben Geift und bie Grundfate bes Ebangeliums aufzustellen und auszuführen fagt: so weit fündigt man läglich; so viel darf man thun ohne unter die Strafe der Berdammung zu fallen; hier beginnt das Gebiet der Todfünden. Nun ja, die läglichen Sünden bringen nicht um das ewige Leben; die Tobfunden fann man beichten: fann bier mohl noch ein driftlicher Sinn feine Burgel ichlagen? - Und folde Lehre, die also tagirt und rechnet, und an dem äußeren Werte haftet, und den lebendigen emigen Geift der Chriften vergißt, ermangelt eben fo fehr der Tiefe als der Wahrheit" (a. a. D.).

Stellt man neben diese Worte die oben (S. 246—274) mitsgetheilten Ausführungen der ultramontanen Moral über Diebstahl und Schadensersatz, so greift man ihre Unchristlichkeit und Unsittslichkeit mit Händen.

Auch die Gottesverehrung, der Gottesdienst im weitesten Sinne des Wortes ist in der ultramontanen Moral seines innern Gehaltes entleert worden. Für die Auffassung der Schrift über diese Seite des Verhaltens der Christen zu Gott verweise ich auf oben S. 14 ff.; für die Auffassung der ultramontanen Moral auf den Abschnitt "Formalismus" (oben S. 157—198). Die Gegenstäte klaffen.

"Sakramente" (oben S. 158—171), "Messe" (oben S. 171 ff.), "Brevier" (oben S. 190 ff.), "Sonntagsheiligung" (oben S. 193 f.), "Fast'en" (oben S. 194 ff.), sind Dinge, die zum Kern katholisch religiöser Gottesverehrung und Gottesdienstes gehören; das Heiligste des Heiligen liegt in ihnen zum guten Theil enthalten. Aber wie ist dies Heiligste durch die ultramontane Moral entheiligt! Nichts Christliches, nichts Weihevolles, nichts Innerliches findet sich in den betreffenden ultramontanen Erörter

ungen und Bestimmungen. Debes Formelwesen, widerlichste Haarsspalterei, ausgeprägteste und lächerliche Aeußerlichkeit, schaler Berksbienst treten herrschend zu Tage.

Wohl weiß ich, daß der einzelne Katholik diesen Dingen naht und sie gebraucht vielsach mit innerlich religiöser Stimmung, daß sie ihm Heilsmittel, Herzensbedürsniß und Seelentrost sind. Aber um daß, was einzelne religiöse Katholiken empfinden, was sie in ihren Herzen und Gemüthern, in unausrottbarer, natürlicher Frömmigkeit aus den Dingen machen, handelt es sich nicht; sondern es handelt sich um daß offizielle System, um daß, was die päpktlich gesichte ultramontane Moral aus den Dingen gemacht hat.

Dieser wichtige Unterschied ist wohl im Ange zu behalten (vglch. unten S. 587). Gestügt auf ihn kann und muß man das in der katholischen Welt noch vorhandene tief Religiöse und echt Christliche, das im Herzen der Einzelnen seinen Sig hat, anerkennen, aber zugleich das Unreligiöse und Widerchristliche des ultramontanskatholischen Systems, das von der Autorität des Papstthums getragen wird, auf's schärsste verurtheilen. Wie sonst so oft, decken sich glücklicher Weise auch hier System und Prazis noch lange nicht. Troß des vom Papstthum über das Christenthum Christi ansgetürmten Schuttund Aschenberges, schlägt doch die in der Schrift entzündete Flamme immer und immer wieder, auch aus katholischen Herzen empor, das unvergängliche Wort Tertullians bewahrheitend: Anima naturaliter christiana, die Menscheneele ist naturnothwendig christlich.

Nach dieser für die Gewinnung ober Innehaltung des richtigen Standpunktes nöthigen Bemerkung gebe ich auch hier wiederum hirscher das Wort, weil mir daran liegt, das Zeugniß eines Mannes auf meiner Seite zu haben, dessen tief innerliche, religiöse Gesinnung, dessen gläubiger Katholizismus selbst von seinen bittersten Feinden anerkannt werden:

¹ Im Fesuitenorden wird hirscher mit schessen Augen angesehen. Als ich im Orden den vierjährigen theologischen Kursus durchmachte und gelegentlich auf Ausführungen hirscher's stieß, die meine lebhaste Zustimmung sanden, der ich Ausdruck gab, warnte mich einer meiner Prosessonen, der Fesugenissen Sassensten, vor Sirscher's Schriften, wie überhaupt vor den Erzeugenissen der Tübinger katholisch-theologischen Fakultät; sie gilt bis heute als anrüchig.

"Bon foldem talmudiftischen Rleinigkeitsgeift verftricht, fann ein Mensch ohne seinen Beichtvater faum noch einen Schritt thun. Aber, wie mag man nur den Ratechumenen gar fo unmündig erhalten, und, ftatt ihm das Wefen und den Beift alles Faftens und ben Rusammenhang besselben mit der Moralität der Menschen zu erflären, mit pharifaischer Aengftlichkeit, mas er Mittags und Abends und heut und morgen effen durfe und nicht durfe, vorzeichnen, und ihn für den als leicht möglich bezeichneten Fall des Zweifelns noch ausdrücklich an ben Beichtvater weisen? Bas liegt benn in alle Ewigkeit daran, fo Jemand keine Luft hat, in freier Gelbstüberwindung sich zu üben, ob er bieß esse ober jenes? So im Gegentheil, wenn ich ben Geist der Entsagung zu erwecken vermag, kann diefer, wo er ist, darum fehl geben, weil er nicht alle Rlaufeln des Fastengebotes fennt, Die eine beschränkte Rasuistik aufstellt? - Ja, wo man sich mit wichtiger Miene vor mich hinstellt und spricht: das ig nicht; das berühre nicht! muß ich nicht unvermeidlich den 3wed meiner Enthaltung vergeffen, und mein Berbienft in bas Nicht-Effen und Nicht-Berühren als folches feten? Und mas lehrt die Erfahrung daher anderes, als daß Millionen Fastende in dem äußerlichen Werte des Fastens, welches ihnen fo fehr und fo genau eingeschärft wird, einen inneren Werth, und etwas an fich Gottgefälliges feben. Run, wenn aber einmal die Meinung von folder Werkverdienstlichkeit unter ben Menschen auffommt; wie steht es nicht blos hierin, sondern überhaupt mit ihrem moralischen Urtheil? Welcher Nachtheil für eine mahre Bürdigung beffen, was innerlich und ewig gut ift! - Und welchen Begriff von der Natur und dem Befen einer ichweren Gunde muß man erhalten, wenn man auf den Benug ober Nicht-Genug von Speisen eine schwere Sünde setzen lernt! Wenn ja ber gemeine Mann alle die fleinlichen Bestimmungen über die Sonntagsfeier und das Fastengebot merken foll, so wird ihm schon eine Laft, die fast nicht getragen werden fann, aufgelegt. Und folche Burbe, wenn er nun noch dazu alle kasuistischen Bestimungen aller andern Gebote behalten foll! Doch mährend Ginige fich allerdings zeitlebens hiemit plagen, macht es fich die Masse bequemer, und bleibt - im Gefühle, daß fie es eigentlich doch nicht weiter zu bringen vermöge, bei dem Erlernen der Art, die Rirchengebote gu beobachten, stehen. Daher denn auch die Selbstanklage im Beichtstuhl oft nur Verletzungen von Kirchengeboten betrifft: und der Fall nicht selten vorkommt, daß die Beichtenden, während sie sehr merkliche sittliche Uebertretungen nicht zu kennen und nicht hoch zu nehmen scheinen, in Bezug auf Speisegenuß allerlei Bedenken und Sorgen haben" (a. a. D. S. 240).

### 2. Das Berhalten zum Nächften.

Hauptpunkt ist ohne Zweisel die Wahrhaftigkeit und Alles, was mit ihr zusammenhängt.

Kurz ift hier die Schrift (oben S. 23). Selbstverständlich; denn schon der unverdorbene, natürlich = menschliche Sinn verlangt für den Verkehr von Mensch zu Mensch die Wahrhaftigkeit als nothwendige Voraussehung; um wie viel mehr muß das Christensthum, wenn anders es menschenwürdig und religiös sein will, Wahrhaftigkeit sordern: "Euere Rede sei Ja, ja, Nein, nein." Das mit ist Alles gesagt.

Was ist aus diesem Worte Christi geworden unter dem Einsstuffe und der Obhut seiner "Statthalter"! Es ist nicht zu viel gesagt: für die ultramontane Moral bedeutet das Ja Nein und das Nein Ja. Unwahrheit und Unwahrhaftigkeit sind an Stelle von Wahrheit und Wahrhaftigkeit getreten. Die Aussiührungen der ultramontanen Moral (oben S. 107 sp., 223—240) sind der Beweis dafür.

Andere Punkte von Bedeutung im Berkehr mit dem Mitmenschen sind die Lehren über Mein und Dein, über den Schutz des guten Namens, der Ehre und des Lebens, über Handel und Wandel, über Berträge, Testamente u. s. w. Das erdrückende Beweismaterial für die Unchristlichkeit der ultrasmontanen Moral in allen diesen Punkten sindet sich oben S. 240 ff. 246 ff. 274 ff. 286.

### 3. Berhalten jum Staat.

Ein Vergleich zwischen der Lehre der Schrift (oben S. 27f.) und der Lehre der ultramontanen Moral (oben S. 287—292) zeigt, wie

sehr sie von den einfachen, klaren Grundsätzen des Christenthums abgewichen ist; wie unvereindar sie erscheint mit den Forderungen, die der Staat zu stellen berechtigt ist. In vielen Punkten gilt, nach ultramontaner Auffassung, dem Staate gegenüber als alleiniger Grundsat: Laß dich nicht erwischen.

Wie kann ein Staat bestehen ohne Heilighaltung bes Eides? Die ultramontane Moral hat den Sid zur Farce, zur Komödie gemacht. Die Bergewaltigung der Wahrheit tritt beim Eide besonders abschreckend und in ihren Folgen für Staat und Gesellschaft besonders verderblich hervor (oben S. 154 ff. 224 ff.).

## 4. Berichiedenes.

Unter dieser Ueberschrift sind oben (S. 292—299) eine Reihe von Einzelheiten zusammengefaßt, bei deren Behandlung der Charakter der ultramontanen Moral sich besonders ausgeprägt zeigt.

"Tänze", "Theater" und "Frauenkleidung" (oben S. 295. 297) faßt die ultramontane Moral auf unter dem Gesichtspunkte gesichlechtlicher Aussichweifung. Unschuldiges Vergnügen, einen, wenn auch vielleicht thörichten, aber harmlosen Put kennt sie nicht. Alles Derartige steht bei ihr unter dem Zeichen der Unsittlichsteit. Bei "Richterbestechung" (oben S. 292) und "Geschäfsspraktiken" (oben S. 298) kommt ihre Unehrlichkeit stark zu Tage. Das über "Findelhäuser" Gesagte (oben S. 142. 295) wirst ein eigenthümliches Licht auf ihre sozialen Anschauungen, und die für den unsaubern, aus Unzucht und Ehebruch sließenden Erwerb von ihr ausgestellten Erundsätze sind ein Schimpf für jedes sittliche — ich sage nicht für das christliche Empsinden (oben S. 280. 281. 298).

## 5. Das sechste Gebot und die Che.

Abgesehen von der ultramontanen "Wahrhaftigkeit", die den Lebensnerv des Christenthums durchschneidet, giebt es in der ultramontanen Moral kein schändlicheres, der Lehre Christi widersstreitenderes Kapitel, als ihre Ausführungen über das 6. Gebot und die She.

Wer sich mit Selbstüberwindung und würgendem Ekel durch all den Unflath hindurchgearbeitet hat (oben S. 123—138; 299—415) und, aus dem Sumpse heraustretend wieder sittlichen Boden unter den Füßen fühlt, der stellt, rücklickend über den durchwateten Morast, erschüttert und erstaunt die Frage: wie ist es möglich, daß eine Moras, die sich zum Christenthum bekennt, dazu hat komsmen, so tief hat sinken können? Gine Antwort muß gegeben werden, und des unheimlichen Räthsels Lösung liegt für den Kenner nicht fern.

Ich kann sie beginnen mit einem wichtigen Zugeständniß: So scheußlich und widerchristlich gerade dieser Theil der ultramontanen Moral objektiv auch ist, so stark er das Papstthum als Träger der ultramontanen Moral objektiv belastet, und so erbarmungslos er seine "Göttelichkeit" zerschlägt: subjektiv sind die Urheber und Versbreiter dieser Moral weniger schuldig, und ganz gewiß ist es nicht ihre Absicht, durch die in den moraltheologischen Lehrbüchern aufgehäuften Schlechtigkeiten die Unssittlichkeit zu fördern; das Gegentheil ist der Fall: der Unsittlichkeit soll durch sie gesteuert werden.

Diese Wahrheit, für die ich aus meiner genauen Kenntniß des Katholizismus heraus gerne Zeugniß ablege, muß gerade hier betont werden. Ihr Berschweigen wäre eine Ungerechtigkeit.

Aber ein Shstem ist stärker als einzelne Menschen; seine Endziele und seine Mittel stehen oft in schroffem Gegensatze zu den Absichten derjenigen, die sich dem Shstem ergeben haben; sie wollen segnen und verbreiten den Fluch des sie vergewaltigenden Shstems. Nirgendwo zeigt sich diese Ersahrungsthatsache häusiger, als beim Ultramontanismus.

Das ganze Uebel der ultramontanen Moral und besonders ihres das Geschlechtliche behandelnden Theiles stammt aus der falschen, schriftwidrigen, unreligiösen Stellung, die das Priesterthum der katholischen Kirche allmählig eingen nommen hat.

Die dogmatische Lehre über Einsetzung eines von den übrigen Christen gesonderten Priesterthums mit Sonderausgaben, Sondermachtmitteln und Sondercharafter (character indelebilis), ist selbstverständlich ein Jrrthum. Ein solches Priesterthum tennt die Schrift nicht. Aber lassen wir es einmal gelten, stellen wir uns einmal auf den irrigen Standpunkt des gläubigen, religiösen Ratholiken.

Bon diesem Standpunkte aus steht sest — ich spreche aus einer 40 jährigen, im Herzen des Katholizismus gesammelten Erfahrung heraus —: der gläubige, religiöse Katholik sieht im "Priester" einzig und allein den Diener Gottes, den Hüter und Lehrer der christlichen Religion, den Seelen hirten der HeerdeChristi. Der volktommenste "Priester", das Urz und Borbild aller Priester, ist in den Augen des religiösen Katholiken Christus selbst; ihm reihen als "Priester" sich an Christi Jünger und Apostel. Und wer die Schrift kennt, die Evangelien und die Apostelbriese, weiß, wie ausschließlich die Thätigkeit dieser "Priester" auf das Keligiöse gerichtet war, wie sie wirklich nichts Anderes sind, als Gottesz und Keligionsdiener, als Seelenhirten.

Dieser religiös und christlich einzig mögliche Charafter eines "Priesters" ist durch den innerhalb des katholischen Christenthums sich immer stärker entwickelnden Ultramontanismus allmählig entstellt und in sein Gegentheil gewandelt worden. 1 Aus dem Gottesdiener und Seelenhirten wurde der Herrscher in allen Abstufungen der priesterlichen Hierarchie: als Priester, als Bischof, als Papst.

Diese Wandelung geschah echt ultramontan.

Wie der Ultramontanismus alle Macht- und Herrschaftsansprüche mit Religion umkleidet, so that er es auch hier. Der religiöse Charakter des Priesterthums blieb äußerlich nicht nur erhalten, er wurde doppelt und dreisach unterstrichen, um unter dem verstärkten alten Scheine das veränderte Besen um so sicherer unterbringen zu können. Allerdings auch das Religiöse, das hier als Roulisse diente, hinter welcher der Besenswechsel geschah, hatte so gut wie nichts mehr von dem frühern Alt-Religiösen, Alt-Katholischen. Die schlicht-menschliche, die einsache Religion des Herzens ist niemals für die Zwecke des Ultramontanismus brauchbar gewesen und am

<sup>1</sup> Man vergleiche mein Buch: "Der Ultramontanismus, sein Besen und seine Bekämpfung" (2. Aufig., Berlin, H. Walther).

wenigsten hier, wo es sich darum handelte, sich ein Machtmittel zu schaffen, wie kein zweites.

Deshalb umgab der Ultramontanismus feinen Briefter mit übernatürlichem Nimbus, er erhob ihn in eine Sphare bunkeler, unnahbarer Mustik. Aus dem Priefter wurde ein Wefen, das die Menschlichkeit so gut wie abgestreift hatte. "So groß ist die Gewalt des Priefters, ichreibt der Redemptorift Müller, daß selbst des himmels Urtheil seiner Entscheidung unterworfen ift. Gott fpricht gum Priefter: Diefer Mensch ift ein Gunder, er hat mich schwer beleidigt: ich selbst könnte ihn aburtheilen, allein ich überlaffe die Aburtheilung bir. Ich werde ihm verzeihen, so bald bu ihm Berzeihung gewährst. Er ist mein Feind, aber ich werde ihn zu meiner Freundschaft zulaffen, fo bald du ihn bafür würdig erklärft. Ich werde ihm die Thore des himmels öffnen, sobald du ihn befreit haft von den Retten der Sünde und der Solle. Der Priefter kann antworten: In der That, Berr, wenn ich ihm vergebe, so ist mein Urm so start wie beiner, benn ich breche bie Retten der Gunde. Meine Stimme bonnert wie die beinige, benn fie fprengt die höllischen Bande; mein Wort macht ihn aus beinem Feinde zu beinem Freunde, fie geftaltet ben Bollenfklaven um in einen Erben bes himmels. Die Macht ber Gundenvergebung überfteigt alle geschaffene Macht im himmel und auf Erden. Gin irdischer Richter hat große Gewalt, aber er kann doch nur Ginen, ber fälschlich angeklagt war für unschuldig erklären. Der katholische Priefter hat die Gewalt, den Schuldigen jum Unschuldigen ju machen" (a. a. D., S. 45).

Und der Trappist Debreyne ruft auß: "Man lasse den Priester auß der menschlichen Gesellschaft verschwinden; und mit ihm werden alle unsere moralischen und sozialen Einrichtungen verschwinden; es wird keine Religion, kein Christenthum, keine Moral mehr geben, und folglich auch keine menschliche Gesellschaft, keine Zivilisation, keine Freiheit mehr. Was bleibt übrig ohne den Priester? Die allgemeine Anarchie und ein Zustand der Wildheit" (S. 9. 10).

Je weniger menschlich aber ber Priefter wurde, um so geeigneter erschien er, einzugreifen in die innerste Seele der Menschen, seinem unirdischen Auge die tiefsten Tiefen des menschlichen Berzens offen legen zu lassen und mit seinen "heiligen" Händen die geheimsten Wunden der Menschennatur zu berühren und zu heilen. Die Bezeichnungen "Diener Gottes" und "Seelenhirte" behielt der ultramontanisirte Priester, aber sein "Dienen" und sein "Weiden" wurden eigener Art, der Art, daß aus ihr die ultramontane Moral fast nothwendig sich entwickelte.

Schon oben (S. 512) habe ich hervorgehoben, daß der Brennpunkt der ultramontanen Moral in der Beichte liegt. Und so ist denn auch der Beichtstuhl — sigürlich, nicht buchstäblich verstanden — der "Dienst" und die "Weide" des Priesters geworden. Als Beichtvater hat der ultramontanisirte Priester den Gipfelpunkt seiner Uebermenschlichkeit erstiegen; im Beichtstuhle tritt er als Gott auf (vglch. oben S. 564). Der ultramontane Beichtstuhl aber kann die ultramontane Moral schlechterdings nicht entbehren.

Was die Beichte bewirft hat, ist — es kann nicht oft genug wiederholt werden — die vollständige Anechtung der Menschenseele unter die priesterliche Herrschaft.

Schon ehe der Beichtzwang eingeführt wurde, ging das Bestreben der Hierarchie dahin, die Beichte als Mittel zur Seelenscherschaft zu benutzen. Als im 13. Jahrhundert die jährliche Beichte Kirchengesetz wurde trat dies Bestreben in gesteigerter Form auf und gelangte zum Ziele.

Die Pfarreingesessenen, die ihrem Pfarrer die geheimsten Sünden bekennen mußten, die in den innersten Angelegenheiten ihrer Seelen sich an ihn wenden mußten, mußten auch in eine geradezu allumsassende geistige Abhängigkeit von ihm gerathen. Als dann die religiösen Orden sich des Ausbaues der Moraltheologie und der Beichtpraxis bemächtigten, steigerte sich die Abhängigkeit des Beichtsindes vom Beichtvater. Jede Seite des menschlichen Lebens, jede Ausstrahlung der menschlichen Thätigkeit wurde in den Beichtmechanismus einbezogen. Man erinnere sich an den Inhalt der moraltheologischen Lehrbücher, wie wir ihn kennen gelernt haben, man vergegenwärtige sich die "Beichtspiegel" und "die Unweisungen sür Beichtväter" (oben S. 522 ss. 565 ss.), und man wird erkennen, daß nur die beiden äußersten Grenzsteine des menschlichen Lebens, Wiege und Grab, den Herrschaftsbereich des Beichtvaters begrenzen, ja daß selbst diese Endpunkte keine abschließenden Schranken für seine

mehr als menschliche Macht über die Menschenseele bilden. Denn auch die Schwangerschaft und das Kind im Mutterleibe, auch die Leiche im Sarge und im Grabe unterstehen der priesterlichen Allsgewalt. Bergangenheit, Gegenwart und Zukunft des Menschen liegt in der Hand des beichthörenden Priesters. Er ist höchster Richter; sein Urtheilsspruch ist keiner Nachprüfung, keiner bessernden Aenderung unterworsen. Aus der Berschwiegenheit des Beichtstuhles heraus giebt es keine Berusung.

Also giebt die ultramontan-katholische Lehre von der Beichte die Antwort auf die oben gestellte Frage: Wie ist es möglich, daß eine christlich sich nennende Moral solche Dinge auf solche Weise behandelt?

#### 6. Die Beichte vgld. oben S. 169ff. und S. 512ff.).

Gäbe es für den Katholiken nur die Schrift, so wäre die katholische Beichte ein Ding der Unmöglichkeit. Aber über der Schrift, sie überragend und beherrschend, hat sich "die Kirche", hat sich das Papstthum aufgebaut, und deshalb ist aus den Stellen Joh. 20, 22 ff. und Matth. 16, 19 das katholische Dogma vom Sakrament der Beichte entstanden.

Auch dieser dogmatischen Frrung trete ich ebensowenig entgegen wie dem Dogma vom Priesterthum. Matth. 16, 18 und Joh. 20, 22 will ich einmal als echte "Herrenworte" hinnehmen, und ich will dem religiösen Katholisen nicht widersprechen, wenn er sagt: Christus hat durch diese Schristworte ein Sakrament, d. h. ein gnadespendendes, religiöses Heilsmittel eingesetzt, wodurch der Mensch, einem andern Menschen in Reue und Demuth sich als Sünder bestennend, von Gottes Barmherzigkeit die Vergebung der Sünden empfängt. Sei es! Aber diese religiösekatholische Beichte ist von der ultramontanen Beichte durch einen Abgrund getrennt.

Man stelle auf die eine Seite den ultramontanen Beichtvater nuit den Kenntnissen, die er nach ultramontaner Lehre von geschlecht- lichen Dingen besitzen muß, mit den pflichtmäßigen Fragen, die an das Beichtfind zu stellen, die ultramontane Moral ihm vorschreibt, und auf die andere Seite stelle man das Bild, das die Schrift vom sündenvergebenden Christus zeichnet, das Bild, das Paulus

in seinen Pastoralbriesen an Titus und Timotheus von einem Seelenhirten und Seelenarzte entwirft: wird man auch nur die allerentserte Aehnlichkeit zwischen Beiden erkennen? Nein, keine Brücke führt herüber und hinüber; Nichts ist da gemeinsam.

Und bod - bas fann die ultramontane Dogmatik und Moral nicht leugnen, wenn anders fie ihre Beichte als von Chriftus eingesett aufrecht erhalten will -: Chriftus, Baulus, Timotheus, Titus, Johannes, Betrus, Sakobus, Matthäus, Lufas, Markus u. f. w. u. f. w. waren "Beicht= väter"; sie mußten, jo gut wie die heutigen "Beichtväter", die "Beichte" in all ihren Ginzelheiten, in ihrem gesammten Betriebe theoretisch fennen; fie mußten, jo gut wie ein Ballerini, ein Burn, ein Lehmtuhl, ein Mertnys, ein Debrenne, ein Estobar, ein Tamburini u. f. w. u. f. w., Alles bas prattifch handhaben, was die ultramontane Moral zur Ausübung der "beicht= väterlichen" Thätigkeit für nöthig und nüglich erklärt. Müßte fich nicht gum allermindesten eine Spur von Diefer theoretischen Renntniß und praktischen Sandhabung bes Beichtsakramentes in ber Schrift finden? Ift nicht, wenn biefe Spur ganglich fehlt - wie offensichtlich ist - ber zwingende Beweis erbracht, daß bas Chriftenthum Chrifti von ber ultramontanen Beichte nichts tennt?

Dieser Beweis ex silentio ist beshalb so zwingend, weil die "Beichte" alle anderen bisher bekannten Wege der Sündenvergebung sperrt, und dafür einen völlig neuen und — was besonders zu betonen ist — einen sür den Menschen überaus schweren Weg der Versöhnung vorzeichnet. Auf solchen Weg mußte hingewiesen werden; und sindet sich sür ihn kein Hinweis, so existirt er eben nicht (vglch. oben S. 515 f.).

Das ist — um mich so auszudrücken — der formal-techenische Widerstreit zwischen Schrift, d. h. dem Christenthum Christi und "Beichte". Tiesergreisend und die absolute innere Unmöglicheteit der ultramontanen Beichte als christlicher Einrichtung darthuend ist ihre sittliche Gegensählichkeit zum Christenthum.

Der Mechanismus ber Beichte: Gemissenforschung (oben S. 522ff.), Aufzählung ber Sünden nach Gattung, Art und Zahl (oben S. 517), Fragegewalt und Fragepflicht best Beichtvaters (oben S. 565 ff.) führt Beichtind und Beichtvater mit

Nothwendigkeit in den Unrath und Schlamm hinein, den wir aus ultramontanen Quellen strömen sehen. Daß aber dieser Unrath und dieser Schlamm in seinem Vorsommen bei der Beziehung zwischen Seelenhirte und Seele nichts Christliches haben, wer wollte das, angesichts des Inhaltes der Schrift, angesichts ihrer Darstellung von Seelenhut und Seelenweide, leugnen?

"Die Moraltheologie, ichreibt Lodovico Sergardi, römischer Bralat und Bertrauter Alexander VIII., an einen Freund, ift berartig, daß sittenreine Jünglinge sich hüten sollten, mit ihr in Berührung zu kommen, sonst fallen sie in ichandliche Fallftricke und wenden fich der Schlechtigkeit gu. Welchen Schmut enthalten nicht bie moraltheologischen Lehrbücher, welche Schandlichkeiten breiten fie nicht vor ber Deffentlichkeit aus! Wo giebt es fo viele Schnutlappen, als dort Seiten! Jedes Bordell in der Suburra Strage des papstlichen Rom, in der die öffentlichen Säuser waren muß im Bergleich mit biefen Büchern schamhaft genannt werden. Ich felbit, ber ich ber Anführer ausschweifender Jünglinge war und meine Jugend durch Ungucht entehrt habe, gestehe, daß ich, beim Lefen bes Jesuiten Sancheg, nicht felten roth geworden bin und daß ich durch ihn mehr Schändlichkeiten gelernt habe, als ich von ber ausgeschämtesten Sure hatte lernen können. Dvid und Borag, mit Sanches verglichen, find als Lefung für Monnentlöfter geeignet. Doch warum fpreche ich nur von Sancheg? Boffi, Leander, Bonacina, Fermofini, Ponting, Diana und Die übrigen Moraltheologen verderben die Sitten ihrer Lefer mehr als Amaryllis und Abonis. Du wirst mir antworten, die Renntniß folder Dinge sei für die Beichtväter nöthig. Als ob es vor unserer Zeit, in der dieser Schmut hauptfächlich sich zeigt, keine Beichtväter gegeben habe. Mir scheint, auch früher war das Ehebett heilig zu halten. Warum werden alfo gerade jest von diesen Lehrmeistern Regeln aufgestellt über Kindererzeugung, warum wird die Art des Küssens, des ehelichen Aftes vorgeschrieben? Unselige Moraltheologie, die du zur Rupplerin zwischen der Jugend und ben Borbellen geworden bist" (a. a. D. S. 205).

Diese Worte aus bem 17. Jahrhundert gelten auch heute noch. Nichts hat sich in der ultramontanen Moral geändert, nichts sich gebeffert; die Stellen aus den neuesten moraltheologischen Lehrbüchern (oben S. 299-415) sind dafür der unwiderlegliche Beweis. Und dennoch schreibt im 20. Jahrhundert der Fesuit Franz: "Sicherlich braucht sich die katholische Kirche dieses Theiles süber 6. Gebot und Ehe] ihrer Moral nicht zu schämen" (Zeitschrift für kathol. Theolgie 1901, 4. Heft, S. 593).

#### 7. Die Cheprozesse.

Eine besondere Beurtheilung erheischen die Cheprozesse, von denen ich oben eine Reihe aus den Akten mitgetheilt habe (S. 386 bis 410).

Ich weise nur auf die leitenden Gesichtspunkte für die Beurtheilung bin, es dem Leser überlassend, die Folgerungen im Ginzelnen zu gieben.

Nach katholisch-religiöser Lehre ist die Ehe ein Sakrament, d. h. ein übernatürliches Gnadenmittel; also durch und durch der Religion, der Heilslehre angehörend. Die römischen Eheprozesse, die den Zweck haben — gemäß dem dogmatisch sestschenden sakramentalen Charakter der Ehe —, das Bestehen oder Nicht-Bestehen des wesentlich religiösen Eheverhältnisses sestzustellen, beschäftigen sich ausschließlich mit der physisch-geschlechtlichen Seite der Ehe und zwar in einer so in's Einzelne gehenden Beise, daß eine Beschreibung sich verdietet und nur der Wortlaut der Akten von der Thatsächlichseit dieser Behandlungsweise des Sakraments der Ehe überzgengen kann.

Kein weltlicher Chegerichtshof läßt die geschlechtlichen Verhältenisse der zu trennenden Cheleute so nackt, so hüllenlos darlegen, wie es die kirchlichen Verichtshöse des Papstthums, die von Christus Dasein und Berechtigung zu besitzen behaupten, thun. Und die Richter dieser Verichtshöse sind: "Priester Vottes", "Nachsolger der Apostel", "Statthalter Christi".

¹ In Chesachen ist der Diözesanbischof ordentlicher Richter erster Instanz. Der Papst ist zuständiger Eherichter für die Gesantkirche in allen Instanzen. Zur Untersuchung und Entscheidung der Eherechtsfälle bedient der Papst sich gewöhnlich der Konzilskongregation (S. C. C.) oder auch der Inquisitionskongregation (S. C. Off.) und der Propaganda. In besonderen Fällen setzt der Papst auch eine eigene Kongregation ein (volch. Schnitzer, a. a. D., S. 559).

Kann natürlich-keuscher, christlich-religiöser Sinn sich Christus, oder Paulus, oder Johannes als Vorsitzer solcher Gerichtshöfe auch nur vorstellen? Welcher Christ wird es wagen, ihnen Fragen in den Mund zu legen, wie die päpstlichen Gerichtshöse sie vorsichreiben (oben S. 391. 394. 395. 397. 401 ff. 405 ff.)?

Man nehme hinzu, daß in diesen Prozessen die vollen Namen der Betheiligten genannt, daß damit ihre geschlechtlichen Beziehungen der Deffentlichkeit preisgegeben werden, daß die Akten, in denen diese Dinge aufgezeichnet sind, in Zeitschriften abgedruckt sich finden, die im Buchhandel für Jedermann zu haben sind.

Das ist Prostituirung der Personen und der Sache; aber es ist noch nicht Alles.

In den Chescheidungsprozessen wegen geschlechtlichen Unvermögens (oben S. 377. 382. 404) spielt "bie breijahrige Berfuchszeit", das tempus triennale, eine große Rolle. Steht nämlich trot aller Beugenaussagen und trop aller forperlichen Untersuchungen bas geschlechtliche Unvermögen noch nicht fest, so wird den Cheleuten vom "Statthalter Chrifti" - benn im Ramen bes Papftes verfügen bie römischen Gerichtshöfe — eine dreijährige Probe- und Versuchszeit gegeben zu bem ausgesprochenen Zwecke, mahrend biefer Zeit ben ebelichen Aft zu vollziehen. Mehr noch! Die Cheleute werden aufgefordert, sich nach diefer Richtung bin Mühe zu geben, nichts unversucht zu laffen, um zum Ziele zu gelangen. Wird bas Ziel nicht erreicht, b. h. gelingt es den Cheleuten nicht, den ehelichen Aft innerhalb ber drei Jahre zu vollziehen und zwar "mit der Bollfommenheit" (cum ea perfectione), wie sie die ultramontane Moral für diesen Aft verlangt (oben S. 341. 369. 374. 381), fo wird die Che für von Beginn an nichtig erklärt, und die Getrennten können, wenn fie nicht an dauernder und unheilbarer Impoteng leiden, eine neue Che mit anderen Perfonen ichließen.

Nun stelle man sich vor: Zwei Personen haben während dreier Jahre diese Versuche des Geschlechtsverkehres angestellt, am Ende dieser Zeit wird ihre Ehe für nichtig erklärt, sie gehen auseinsander, als ob nichts geschehen sei, als ob sie nie zu einsander gehört hätten, und verbinden sich ehelich mit anderen Personen! Vielleicht leben sie, die eine solche dreisährige Versuchszeit hinter sich und solche Erinnerungen in sich haben, an

demselben Orte, sehen sich vielleicht täglich, sind vielleicht gezwungen mit einander zu verkehren! Und das Alles gehört zur Berwaltung des christlichen Ehesakraments, ist vom "Stellvertreter Christi" gutgeheißen und angeordnet!

# 11. Ultramontane Rechtfertigungsversuche und ihre Widerlegung.

Daß der Ultramontanismus für seine Moral Rechtsertigungsgründe besitzt, ist selbstverständlich. Die zwei hauptsächlichsten lasse ich mit ihrer Widerlegung folgen.

1) Die Lehrbücher der Moraltheologie find lateinisch und nur für die Briefter und Beichtväter gefchrieben. Bunächst ist das Erste unwahr, denn diese Lehrbücher eristiren auch in verschiedenen Landessprachen: Deutsch, Frangosisch, Englisch, Italienisch, Spanisch, Portugiesisch; und im Zweiten liegen gerade Die Schmach und die Schande bes Ultramontanismus. Gin von Chriftus herrührendes System, das Christenthum — denn diesen Unspruch erhebt der Ratholizismus - führt folden Unrath amtlich mit fich, erklärt feine Renntniß als nothwendig für feine Briefter und Seelenhirten, als nothwendig zur Spendung eines Sakraments! Bebt nicht solche "Fachwissenschaft" das Chriftenthum des fie benöthigenden Spftems auf? Die moraltheologischen Lehrbücher möchten geschrieben sein in welcher Sprache auch immer, fie möchten für die Laienwelt absolut unzugänglich, mit sieben Siegeln verschloffen fein: ihr bloges Dasein, ihre amtlich erklärte Rothwendigkeit ift das Bermerfungsurtheil über das Chriftenthum bes Ultramontanismus, über die Göttlichkeit bes Papfithums.

Ferner: "In welcher Sprache die Moralbücher verfaßt find,

<sup>1</sup> hieran ändert nichts, daß seit einigen Jahren der "Statthalter Christi" die Triennalprobe nicht mehr anordnet. (Ift ihm ihre Scheußlichkeit vielleicht endlich zum Bewußtsein gekommen?) Jahrhundertelang hat er sie angeordnet, und auch heute noch ist sie mit seinem Wissen und Willen in Nebung (vglch. "Die österreichische Anweisung über die Ghe" § 175; Verfasser "Anweisung" ist der Kardinal und Erzbischof von Wien, Kutscher, † 1880).

fchrieb ich schon an anderer Stelle, ift ganglich gleichgültig, wenn bie Sprache nur eine folche ift, die der katholischen Beiftlichkeit geläufig ift. In das Bolk foll die Renntnig ber Beichtbücher' gar nicht bringen, icon aus bem fehr burchschlagenden Grunde, weil das Bolk sich mit Abschen von der Geistlichkeit abwenden würde, wenn es Renntnig Davon erlangte, in welche Scheuflichkeiten seine Söhne fustematisch eingeweiht werden. Die ,Moralbücher' find ausschließlich für die Geistlichen, d. h. für die jungen Theologie Studirenden bestimmt, gewiß. Aber genügt es etwa nicht, um bas ultramontane Shitem zu verurtheilen, daß es den Beift feiner Rerntruppen mit ben unerhörtesten Obscönitäten erfüllt, mit Obscönitäten, die durch Fragen und Erläuterungen des "Beichtvaters' ihren Beg finden in die Bergen der gahllosen Millionen, die den Beichtstuhl' aufsuchen" (Gin Beitrag zur Liguori-Moral, Berlin 1901, S. 11)?

Nachdrucksvoll betont der Ultramontanismus: meine Beichtväter find Seelenärzte, und gedankenlos fpricht feine Gefolgschaft ihm nach: unfere Beichtväter find Seelen argte, alfo muffen fie bies Alles wissen. Ich ermidere: Gehören etwa zur "Fachwissenschaft" über die Seele, über das driftlich ethische Leben der Seele die icamlofesten Beschreibungen ber geschlechtlichen Berhältniffe bes Leibes und seiner geschlechtlichen Funktionen? Waren etwa Chriftus und seine Apostel und Jünger nicht auch Seelenärzte?!

Und wenn wir den obscönen Theil der ultramoutanen Moral bei Seite Lassen: kann es Aufgabe bes christlichen Seelenarztes fein, Unehrlichfeit und Lüge zu vertheidigen und zu verbreiten, die bedenklichsten Grundfage über Mein und Dein u. f. w. aufzustellen, tausende von Sinterthuren ju öffnen, durch die der Christ seinen sittlichen Verpflichtungen entschlüpfen kann?

2) Die ultramontane Moral wirkt Butes, der fatholische Beichtstuhl ist ein Segensspender. Gin Buch ließe sich hierüber schreiben, knappe Rurze ist geboten.

Die ultramontane Moral wirkt nichts Gutes, fann nichts Butes wirken, benn fie ift in ben wichtigften Buntten ber Sittlichfeit innerlich und in sich schlecht. Dag fie aber thatsächlich die Berheerungen, die ihre nothwendigen Folgen fein follten, nicht anrichtet, liegt baran, bag fie nicht voll und gang in die Bergen ber Ratholifen gelangt.

Der menschlich-natürliche und christlich-religiöse Sinn verhindert unwillkürlich Priester und Beichtväter, die ultramontane Moral so zu handhaben und so zu verbreiten, wie sie amtlich gelehrt wird. Das schon erwähnte Wort: Die Menschenseele ist von Natur aus christlich, ergänzt durch die andere Wahrheit, daß unser Inneres von Natur aus dem sittlich Guten zuneigt, ist ein starker Damm gegen die Verderbtheit der ultramontanen Moral auch in den Areisen, die theoretisch ihre Vertheidiger und Verbreiter sind und sein müssen.

Aehnliches gilt von der Beichte. Wo immer sie Segen bringt, da bringt sie ihn, weil Beichtvater und Beichtkind entgegen den amtlichen Vorschriften handeln, die die ultramontane Moral über die Beichte aufstellt. Tausende von Beichten habe ich, entgegen diesen Vorschriften, gehört, und tausende von Menschen werden mir gerade dafür danken, wenn sie sich auch schwerlich meines anti-ultramontanen Thuns bewußt waren.

llebrigens auch hier ist zu beachten: es handelt sich nicht um die Folgen der ultramontanen Moral, sondern es handelt sich um diese Moral selbst. Sie als theoretisches System unterliegt der Beurtheilung, und sie als theoretisches System fällt dem Papstthume zur Last, mögen ihre Folgen sein welche auch immer. Als System ist für sie innerhalb des Christenthums Christikein Raum.

<sup>1 &</sup>quot;Die guten Wirkungen der Beichte" find ein von fatholischen Apolo= geten mit Vorliebe behandelter Gegenstand. Ich lengne nicht, daß diese Birkungen vorhanden sind, aber für die ultramontane Beichte beweisen fie nichts, ja nicht einmal etwas für bie religios-katholische Beichte. Gie find fast ausschließlich Folgen der auch außerhalb des Chriftenthums bestehenden menschlich-sittlichen Wahrheit, daß die Eröffnung des Bergens, zumal bes ichuldbeladenen, geangstigten Bergens einem erfahrenen, verschwiegenen, gewissenhaften Manne gegenüber mit großem Ruten und Troft für den Eröffner verbunden ift. Geschieht diese Eröffnung in driftlich-religiojer Gesinnung, in Demuth und Reue, fo ift auch ihre Wirkung eine driftlich-religiofe, eine burch Gottes Unade und Barmherzigkeit versöhnende. Auf diese Beichte beziehen fich die Borte ber Schrift: "Befennet bemnach einander euere Gunden und betet für einander, damit ihr zum Beile gelanget" (Sak. 5, 16). Wenn katho= lische Moralisten sich auf rühmende Zeugnisse von Richt-Ratholiken - beonders häufig werden die Borte von Leibnig (Systema theologicum, Ed. Mogunt. 1825, S. 264) angeführt - für die Beichte berufen, fo vergeffen fie, daß diefe Richt-Ratholiken gewiß nicht die ultramontane Beichte, sondern die Beichte in dem eben angedenteten Sinne im Auge hatten.

### III. Das Schlugergebnig.

Das Ergebniß ist ein sehr klares, ein sehr einfaches.

Am Ende des ersten Bandes (S. 645) schrieb ich, sußend auf den in ihm enthaltenen Geschichtsthatsachen: "Es ist eine unbestreitbare Wahrheit: die Päpste haben jahrhundertelang an der Spihe eines Mords und Blutspstems gestanden, das mehr Menschenleben geschlachtet, mehr kulturelle und soziale Verwüstungen angerichtet hat, als irgend ein Krieg, als irgend eine Seuche. "Im Namen Gottes" und "im Namen Christi".

Hinter Gutheißung und Förderung der Päpfte, "der von Gott bestellten, mit Frrthumslosigkeit ausgerüsteten Hüter der christlichen Sittlichkeit", hat sich innerhalb der katholischen Kirche ein Moralspstem entwickelt, dessen In halt, in großen und wichtigen Theilen, in schneidendem Gegensate zum Christenthum und zur natürlich mensche lichen Sittlichkeit steht.

Beide Sațe sind die unaustilgbare Grabschrift für die "Gött- lichkeit" des Papstthums.

Wer in der Geschichte lesen und durch sie lernen will, für den ist das "göttliche" Papstthum eine ungeheuerliche Unwahrheit.

## Sachverzeichniß.

Abendmahl: die Schrift darüber 29; worin sein Wesen besteht 114 f.; Dauer der Gegenwart Christi im Abendmahl 116; Abendmahl nach dem ehelichen Beischlaf unerlaubt 118; seine Austheilung 164 f.; die Gegenwart Christi hört mit der Verdauung der Hostie auf 166; wann tritt die Verdauung ein 166.

Abgeordnete: katholische, dürsen für keherische Kirchen kein Geld bewil-

ligen 211.

Abelsbrief: einen verloren gegangenen nachmachen 242.

Aldvokat: darf er eine probabele Sache vertreten 149; eine ungerechte 149.

Mergerniß: über die Gunde des Mergerniffes 212.

Nerzte: Selbstbesleckung in ihrem Beruse 328; sie untersuchen im Auftrage der päpstlichen Kongregationen die Geschlechtstheile der Männer in Ehescheidungsprozessen 387. 390. 396. 398. 399. 400. 403. 404. 405. 407. 409; auch bei Frauen 391. 410; durch den Pfarrer zu belehren über Taufe im Mutterleibe 413. 414; sie unterstehen der Aussicht Roms 411. 458 f.

Aftuelle Gnade: mas fie ift 158.

Almosen: Berpsclichtung der Geistlichen aus ihrem Ueberfluß Almosen zu geben 138; Reiche haben fast immer Grund, kein Almosen zu geben 244.

Altar: seine Ausruftung zur Messe 172; fester, tragbarer Altar 178 f.; seine

Entweihung 178 f.

Altarsakrament: sein Wesen 161; die "Gestalten" von Brod und Wein 161; es vermehrt "die heiligmachende Gnade" 166; diese Wirkung tritt ein, wenn die Hostie im Magen des Empfängers angelangt ist 166; Nüchternsein vor Empfang des Sakraments 119 f. 167 f. Ausspucken nach Empfang erlaubt 169; ob Christi Vorhaut im Altarsakrament 169.

Altarftein: ift mit Reliquien verseben 163; ift gum Meffelegen unerläß=

lich 163.

Ammen: Voridriften über fie 459.

Angeklagter: er barf, um bie Anklage ju entkräften, geheime Berbrechen bes Anklägers bekannt machen 150.

Unreigung: des Beichtfindes burch ben Beichtvater zu Unzuchtsfünden f.

"Sollizitatio".

Atheist: ihn verleumden nicht schwer sündhaft 242.

Attritionismus: seine Entwickelung 538 ff.; sein Wesen 538 f.; er ist echt jesuitisch 540. 543. Liguori's Stellung zu ihm 152; Defret Alexander VII. über ihn 152; seine Ankennung durch das Konzil v. Trient 540: durch Benedikt XIII. 543.

Bab: vorgeschrieben durch päpstliche Kongregation bei Untersuchung der Geschlechtstheile von Frauen in Ehescheidungsprozessen 396. 404. 409.

Beamtenstellen: ihr erlaubter Verkauf 285.

Befruchtung: fünftliche 365 f.

Begattung: von Thieren, Zuschauen dabei 303.

Beichte: sie ist Mittelvunkt ber Moraltheologie 512; Psicist jährlich zu beichten 170. 512 f.; Wiberstand gegen diese Verordnung 514 f.; die Beichte als Sakrament 515 ff.; ihre Einsehung durch Christus 515 f.; Schriftwidrigkeit dieser Einsehung 515 f. Zahl der jährlichen Beichten 516; Voranssehungen sür die würdige Beichte 517; das Sündenbekenntniß in der Beichte, seine Genauigkeit 517 ff.; sind zweiselhafte Todsünden zu beichten 153. 518; Anklage über Unzuchtssünden 519. Diebstahl 519. 521; über Chebruch 519 f.; über Selbstbestedung 520. Anklage von Priestern, Bischöfen, Ordensleuten über Unzuchtssünden 520; in der Beichte erlaubte Täuschung 442 f. 521; frivole Aeußerungen von Jesuten über Leichtiskeit von Beichte und Sündenvergebung 542 f. Anwendung des Probabilismus in der Beichte 565 f. Lospprechung 542 f. Anwendung des Probabilismus in der Beichte 565 f. Lospprechung 169; bedingte Lossprechung; auf welche Entsernung sind die Lossprechungsworte noch wirstam 170; in der Beichte erlaubte Lügen 436 f. 443. Lossprechung einer Mitschuldigen, wann erlaubt 437 f.; in der Beichte erlaubte Täuschung 442 f.; ihre Schrifts widrigkeit 592.

Beichtgeheimniß: seine Göttlichkeit 563 f.; seine Sandhabung führt zu

Unwahrhaftigkeit und Lüge 564 f.

Beichtspiegel: es sind Anleitungen zur Gewissensorschung für die Beichte 522; ihr Inhalt 522—537; für die verschiedenen Stände 523. 524; für Kinder 534 ff.

Beichtstuhl: Geschichtliches über seinen Gebrauch 553 f.

Beichtväter: ihre Allgewalt 49. 589; sie entscheiden über Defolletirung von Frauen und Mädigen 104; sie sollen der ihrer eigenen entgegensgesetzen prodadeln Ansicht des Beichtfindes solgen 153. 565; ihre Mahnung zum Schadensersat 153. 262. Selbstbestedung in ihrem Amte 328; ihr Verhalten der Jmpotenz gegenüber 373. 573 f.; sie nehmen die Beichte nicht als Mensch, sondern als Gott entgegen 564. Anweisungen für Beichtväter über Fragen an Beichtstinder und Rathschläge für sie 365—374. Untersweisungen für Eheleute 346. 352. 567 f. Fragen über Fehlgeburten und Onanismus 571. Rathschläge für Eheleute zur Vermeidung von Kinderserzeugung 346; sür Ehefrauen, um ihre Männer zur ehelichen Pflicht zu reizen 572; sie sollen Zweisel über Sündhaftigkeit einer Handlung beseltigen 572. Unterschied in Fragen für Mädigen aus dem Volt und sür Mädichen vornehmer Stände 572 f. Besehrung über den Unterschied zwischen Selbstbesseltung und Leuforrhö 573. Kathschlag bei irrigem Gewissen 573. An leitung, wie Ehefrauen ihren Ehebruch den Männern ableugnen können 421 f. 573. Beichtväter nach der Schrift und nach der ultramontanen Moral 592.

Beischlaf: Ergötzung an ihm in Gedanken 102. 135. Anschauen des menschlichen Beischlafes 124; ehelicher Beischlaf in der Kirche ein Sakrileg 125. 350. Beischlaf mit einer Leiche 126. 549; im Alrte 126. 132; im Munde 126. 135. 342. 356. 363; ansteckende Krankheiten entschuldigen vom ehelichen Beischlaf 131; seine Boliziehung nach dem Mittagessen 131 f. Körperhaltung beim Beischlaf 132 f. 314. 343. 345 f. 353; ist die Unterdrückung der Samensergießung erlaubt 133; erlaubte Anreizungen zum Beischlaf 133. Beischlaf an Sonne und Festtagen 134. 354; Erbitten des Beischlaf 134; Beischlaf ohne Samensergießung 136. Leistung der ehelichen Pflicht wichtiger als Haften 147; seine Erlaubtheit 340 ff. 349 f.; wie er zu geschehen hat 341. 369. 372. 385. Unerlaubtes bei ihm 342 ff.; erlaubte Nachhülse des Weibes 343. 360; im Zweisel über Kechtmäßigkeit der Ehe 344; an Feste und Kasttagen 345. 361; während Schwangerschaft und Wochenbett 345. 351; aus oder mit Wollust 346. 350. 452; seine Verweigerung 346. 363; zwischen Betrunkenen, Wahnsinnigen 347. 361; unnatürliche Arten 351. Zuthaten 351; ohne Samensergießung 352 f.; ohne Entjungserung 353; sechs Arten ihn zu vollziehen 354; iodomitische Art 325; seine Verbiensstlicheseit 356 f.; seine Seindhaftigkeit 357: erlaubte Reizmittel 358: seine Er

bittung 135 f. 361; wie oft in einer Nacht 136. 347. 361; breifährige Bersuchszeit zur Bollziehung des Beischlafes bei impotenten Cheleuten 137. 375 377. Berhinderung des Beischlafes durch Zauberei, den Teufel 136. 379 f. Verhore von Cheleuten durch den firchlichen Richter über ihre Bersuche ben Beischlaf zu vollziehen 388. 390. 392. 396. 398. 399. 400. 401 ff. 405 ff. Beischlaf in der Absicht Christi Bereinigung mit der Rirche darzustellen läßlich sündhaft 350; zur Zeit ber Menstruation 350. 351. Bestechung: bes Richters 264. 273. 280. 281. 293; bes Steuerempfangers

280; Schadenserjat und Richterbestechung 426.

Bestialität: 127. 312.

Betrügereien: 417. 421. 423. 424. 429 f. 434; burch Gid befräftigt 423;

bei Geldverleihen 421; gegen Erben 432 f; bei der Beichte 442.

Betrunkenheit: einen Andern gum Gid-Betrinken gu verleiten, um ihn von einer größern Cunde abzuhalten, ist erlaubt 103; ein Berurtheilter darf, um zu entfliehen, seine Bachter betrunten machen 150; Professoren, Prediger, die wegen Betrunkenheit ihre Borlesungen, Predigten ausfallen laffen, nicht zum Schadenverfat verpflichtet 264 f. Gefängnigmarter betrunken machen erlaubt 293; wann ift Betrunkenheit Tobfünde 294. Gin= nehmen von Mitteln gegen Betrunkenheit 294. Erbrechen beim Sich-Betrinken 294. Sünden in der Trunkenheit 294. Sich-Betrinken als Buße in der Beichte 294 f. Trunkenheit in Deutschland 295.

Bettelorden: ihr Privileg bezüglich der Meffe 175.

Bibel: Gid auf protestantische Bibeln für Ratholiten unerlaubt 245.

Bier: an Fasttagen erlaubt 147.

Bilbhauerkunft: gehört zu ben am Sonntag unerlaubten knechtlichen Arbeiten 111. 193; über Aufftellen nadter Statuen 212.

Blutichande: zwijchen Mutter und Sohn, Bruder und Schwester 439.

Bordell: Diener durfen ihre herren hinbegleiten 104; find Bordelle gu dulden 125; spielt eine Rolle in Chescheidungsprozessen vor papftlichen

Rongregationen 402.

Brantlente: für sie erlaubte Russe und Berührungen 129; ihre Freude am zufünftigen Beischlaf 130; Anwendung von Kunstmitteln durch die Braut, um den Verlust ihrer Jungfernschaft zu verheimlichen 130; sie braucht ihn bem Brantigam nicht zu gestehen, auch nicht die Eristenz eines unehelichen Rindes 438; Fragen und Belehrungen für fie in der Beichte 570. 573 f.

Brantnacht: ihre Besprechung in Cheprozessen vor papstlichen Rongregationen 388. 390. 392; Zeugenaussage einer Kammerjungfer über sie vor

päpstlichen Kongregationen 399.

Breviergebet: Hauptpflicht ber Geiftlichen 149. 190; wie viele Sünden begeht man bei Unterlassung bes Breviergebetes 149; ein Theil des Breviers vor der Messe zu beten 176; "Anticipiren" des Breviers 190; ers sorberliche Ausmerksamkeit 190. 192. Bertauschung des Tagesbreviers 191 f. Berftummelung des Breviergebetes 193.

Bücher: Berbot ichlechter Bücher 105 f.; nur Lejen verboten, nicht Borlejen 106. 197. 440; wie viel man lesen darf in einem schlechten Buch 105. 197. 440. Manuftripte nicht verboten 105. 196 f.; auch Zeitungen nicht 198.

Aufbewahren von ichlechten Büchern 198.

Bücherschrank: wie lange darf man in ihm schlechte Bücher aufbewahren 198.

Bücherverbot: f. "Bücher".

Burgerliches Gesethuch: seine Beurtheilung durch den Jesuiten Lehmfuhl 461-469; seine Unterordnung unter die ultramontane Moral 461 ff. Unverbindlichkeit seiner Bestimmungen über fromme Stiftungen 462; firchliche Bereine 462 f.; Bermogen von Ordenspersonen 463. Chescheidung 463 f. 467 f. Stellung des Cherichters 464.

Bulla compositionis: stellt einen Ausgleich zwischen Recht und Unrecht

her 273.

Bulla de la santa Cruzada: j. Rreuzzugebulle.

Capotte anglaise: 351.

Casus conscientiae: f. "Gewiffensfälle".

Chirurgie: beaufsichtigt durch Rom 411. 415. 458.

Chokolade: wahrscheinlich an Fasttagen ersaubt 147. Christenthum: seine Sittlichkeit 9 ff.; sein Geist und Wesen 10 ff. 30. Ziel und Mittel seiner Sittlichkeit 12; vglch. auch "Sittlichkeit" und "Neues Testament".

Coelibat: f. "Zoelibat".

Defolletirung: ber Beichtvater entscheibet über ihren Umfang 104. 297; fie geschieht zur Anlodung ber Männer 477.

Defrete: der Käpste, der Kongregationen, s. "Kongregationen". Diebstahl: während der Sonntagsmesse 101. Maßstab, wonach Diebstähle in ichwere und leichte unterschieden werden 139. 247 f. 249 f. Stehlen von Früchten 139. Zusammenrechnung kleinerer Diebstähle 139 f. 246. 248. 252. 253. Diebstahl an Reliquien 140. Bestehlen der Bäter durch ihre Söhne 140. 247. 249. 251. 252. 422; durfen Chriften Türken und Juden bestehlen 141. Diebstahl unter Boraussegung, der Bestohlene würde das Gestohlene schenken, ist erlaubt 142. Diebstahl an Exwaren durch Dienst= boten 248. 251. Bestehlen der Chegatten durch die Chefrauen 247. 251 f. ber Dieb läßt einen Andern bestraft werden 422 f.

Dienstboten: die Schrift darüber 23 f. 41; sie dürfen ihre Herren in's Bordell begleiten, Maitressen Geschenke bringen 104; sich heimlich schadlos halten am Gelde ihrer Herrschaft 120 f. 451. 453. Eswaren der Herrschaft ftehlen 248. 251; ihre Ersappflicht 268; Hülfeleistung bei Vergewaltigung

eines Madchens 454.

Dirnen: find fie öffentlich ju dulben 125. 298; durfen den Entgelt für ihre Unzucht behalten 143. 298; ihr Zeugniß in Chescheidungsprozessen vor papstlichen Kongregationen 387. 403.

Distillatio: ihre Berichiedenheit von Selbstbefledung, ihre Eigenthumlich-

feit 127 f. 299 f.; bei Cheleuten 356.

Doktorexamen: um den Doktorgrad zu erlangen ist ein Eid über Unwahres erlaubt 110.

Duell: Tödtung im Duell begründet keine Ersatpflicht 265.

Dulbsamfeit: j. "Tolerang".

Che: die Schrift über fie 24 ff. 40. 480 ff. Gedankenergöhung von Eheleuten am Beijchlaf 102; die She als Saframent 130 f. 159. 335 f. Zweck der Ehe 130; unzüchtige Blicke und Berührungen zwischen Eheleuten 134. Geringschätzung der Che 359 f. Bollziehung ohne Entjungferung 364. 372. 374; zwischen Zwittern 366; ihre Unauflöslichkeit oft nur icheinbar 383 ff.; päpstliche Macht sie aufzulösen 383 f.; ihre Auflösung durch Ordensgelübde 383 f.; alle Cheleute haben das Recht innerhalb 60 Tagen von dieser Aufs lösung Gebrauch zu machen 385. Christi Stellung zu ihr 480 f. Unchristlichkeit und Unsittlichkeit ihrer Behandlung in der ultramontanen Moral 586 ff.

Ehebruch: ist er Trennungsgrund, auch wenn er ohne Samensergießung ersplgt 136. Ehefrauen konnen das für Chebruch ausbedungene Geld behalten 281; verwirkt das Forderungsrecht auf eheliche Pflichtleistung 345: außere Unzeichen bes Ghebruchs 367; im Chebruch erzeugte Rinder, Berhalten der ehebrecherischen Mutter solchen Kindern gegenüber 367 f. Be-

schreibung des "formalen" Chebruchs 369.

Chehinderniffe: ihre Arten 368 f. Sindernig des Chebruchs, wann es eintritt 369. Hinderniß des Gattenmordes mit Chebruch 369 f. Bedingungen für seinen Eintritt 370. Wirkung ber Unkenntniß über das Vorshandensein eines Shehindernisses 370 f. Hinderniß der Entsührung, wie sie zu geschehen hat 138. 372. Hinderniß der Affinität, durch welchen Beis schlaf es entsteht 372. Hinderniß der Impotenz 372 ff. Hinderniß der Furcht und bes Zwanges 393.

Cheliche Pflicht: f. "Beischlaf".

Cheprozesse: vor römischen Kongregationen, thatsächliche Fälle 386-408. Berfahren bei Impotenz 409 f.; körperliche Untersuchung ber Impotenten 377. 387. 389. 390—405 ff. Zeugenausjagen in thatsächlichen Cheprozessen wegen Impotenz 386—408; ihr Gegensaß zum Christenthum, zum christe lich-religiösen Charafter der Ehe 594 ff.

Cheicheidung: wegen Impoteng 372 ff.; wegen feierlicher Ordensgelübde

383 f.; thatsächliche Fälle von Chescheidungen 386-408.

Ehrlichkeit im Handel: die Schrift darüber 23. 41; die ultramontane Moral darüber 417 f. 424 f.

Eid: mit Mentalrestriftion ober Zweideutigkeit 107-110. 223-240. 421; er verpflichtet nur nach Absicht bes Schwörenden 110; bei falichen Göttern 105; por Gericht 154-156; auf protestantische Bibeln unerlaubt 245.

Eibliche Beriprechen: find nicht bindend ohne die Absicht des Schwörens 110.

Gierbregel: mährend der Fastenzeit erlaubt 145.

Eierstöde: bes Weibes, ihr Ausschneiden 347 f.; ihr Fehlen gilt als Im-

potenz 374; römische Defrete darüber 374. 379.

Embryo: wann wird ber männliche, wann der weibliche bejeelt 122. 414; feine Taufe 414.

Empfängniß: ohne vollendeten Beischlaf 374.

Entführung: kanonisches Chehinderniß, wie sie zu geschehen hat 138. 372.

Entjungferung: die außereheliche 331 f.

Entmannte: Selbstbesledung bei ihnen 127. 327.

Entmannung: wegen Erhaltung einer ichonen Stimme erlaubt 334 f.; von den Päpsten geduldet 335; macht eheunfähig 379.

Entweihung: der Kirche 106. 125. 177 f. 419.

Erbichaftssteuer: 290. Erpreifung: 425. 428 f.

Erfagpflicht: f. "Schabensersag".

Eucharistie: f. "Abendmahl". Eunuchen: f. "Entmannte".

Fälschung: verloren gegangene öffentliche Urkunden nachmachen keine Sünde 242; einen Notar zur Fälschung veranlassen 242.

Fahneneid: Mentalrestriftion bei ihm erlaubt 236.

Fasten: die Schrift darüber 18; im Zweifel über das vorschriftsmäßige Alter ift man nicht zum Fasten verpflichtet 99; Gierbregel mahrend der Fastenzeit erlaubt 145; welche Thiere an Fasttagen gegessen werden dürfen 145 f.; wann beginnt die Verpstichtung, sich von Fleischspeisen zu enthalten 146; einmalige Sättigung an Fasttagen 146; ob Fisch und Fleisch zusammen gegessen werden darf 146. Entschuldigungsgründe vom Fasten 147; mit 60 Jahren hört die Fastenverpflichtung auf 147; das Wesentliche des Fastens 194; Abendmahlzeit an Kasttagen 195; Qualität und Quantität der Kastenspeisen 195 f.; Erfüllung des Fastengebotes durch ausgesuchte Fastenspeisen 196.

Fehlgeburt: wann ift ihre Berbeiführung erlaubt 122. 410; ihre Berbeiführung zur Vermeidung unehelicher Kinder 142. 415; muß getauft werden 413; Verhalten der Priester bei Fehlgeburten 414; Kirchenstrafe für ihre Herbeiführung 455; Umgehung diefer Strafe 455 f.

Findelhäuser: besonders für uneheliche Rinder reicher Leute 142. 268. 295;

feine Erfappflicht gegen Findelhäuser 295. 429.

Fistus: seine Taufdung begründet für den Betrüger feine Ersappflicht 264. 418. 430; geheime Schadloshaltung ihm gegenüber wegen ungerechten Urtheils 418

Aleisch: welches Fleisch ist an Fasttagen verboten 146.

Klucht: aus dem Gefänaniß 293.

Formalismus: seine herrschaft in der ultramontanen Moral 157-198; in den Saframenten 158 ff.; bei der Taufe 160; beim Attarsaframent 161 —169; bei der Beichte 169–171; bei der Messe 171—189; beim Breviergebet 190-193; bei der Sonntagsheiligung 193-194; beim Fasten 194

—196; beim Bücherverbot 196—198.

Frau: ehrbare Theile einer schönen Frau anschen ist selten ohne Sünde 125; Efel des Chemanns vor der Hählichkeit seiner Frau 137; Verpflichtung einer zu eng gebauten Frau sich operiren zu laffen 137 f.; was fie fordern darf für Ueberlassung ihres Körpers 282; sündhafte Liebe zu ihr, Mittel dagegen 355; Enge ihrer Scheide 374. 381. 382; ihre Quasifiamens ergießung 374. 385. 567; Besichtigung ihrer Geschlechtstheile zur Feststellung der Impotenz 377; ihr Berhalten gegenüber Onanismus ihres Mannes 342. 348 f.; ihre Berachtung in der katholischen Theologie 469—478; ihre Werthung im Jesuitenorden 477.

Frauenbruft: wie weit darf fie entblößt werden ohne Gunde 103 f. 297; ihr Anschauen 302; ihre Berührung 308; das Weib entblößt sie zur An-

lodung der Männer 477.

Frauenhand: ihre Berührung fündhaft, weil der Gelbstbefleckung bienend

124. 303.

Krauenkleidung: Rleideraußschnitt, wie tief erlaubt 103 f. 297 f.; Kleider= put erlaubt als Reizmittel zur Vollziehung des ehelichen Aftes 297; auch

fonft um Männern zu gefallen 297.

Frauenverachtung: in der katholischen Theologie 469—478; Minderwerthigfeit des Beibes 470f.; seine Reigung gur Ungucht 472. 474f. 476f.; gur Berbindung mit dem Teufel 470 f. 475. 477; es entblößt feine Bruft gur Unlodung der Männer 477.

Freimaurerabzeichen: ihr Tragen unerlaubt 217.

Freude an guten Wirkungen von Günden: 102. 418; Freude des Sohnes am Tode des Baters wegen der Erbschaft 451 f.

Freudenmädchen: f. "Dirnen." Frommigkeit: die Schrift darüber 14.

Frösche: während der Fastenzeit erlaubt 146.

Frühgeburt: 410; erlanbt, fie herbeizuführen 410; muß getauft werden, auch im Mutterleib 411.

Galopp: diefer so genannte Tanz ist unehrbar 296.

Gattenmord: ift Chehinderniß 369 ff.

Gebärmutter: ihr Ausschneiden 347 f. 458. 460; ein papstliches Detret darüber 460; ihr Jehlen gilt als Impotenz 374; römische Defrete barüber 374. 379.

Gebet: die Schrift darüber 14.

Gebräuche: religiöse, die Schrift darüber 18; die ultramontane Moral über fie 197 ff.

Gefängniß: Flucht aus ihm auch bei gerechter Verurtheilung erlaubt 293. Gefängnißmarter: man barf fie betrunken machen, um zu entfliehen 293.

Geiftliche: ihr Berhaltniß zu ben Staatsgeseten, fie find ihnen de jure nicht unterworfen 287 f.; Berführung eines Madchens durch einen Geistlichen, seine Berpflichtungen ihm gegenüber 287 f.; der allgemeinen Behr= pflicht nicht unterworfen 291 f.

Welübde: im Zweifel besteht es nicht 99; Gelübde, in einen Orden gu treten 221; drei Sprünge zu machen, Ovid zu lesen zu Ehren der hl. Dreis faltigkeit 222; nicht mehr zu trinken 223; die feierlichen Ordensgelübde lösen die kirchlich geschlossene, aber nicht sleischlich vollzogene Ehe auf 383 ff.; freiwilliges Reuichheitsgelübbe 483.

Geschäftspraktiken: bei öffentlichen Submissionen 298.

Geschlechtliches Unvermögen: f. "Impotenz."

Geichlechtstheile: ihr Berühren durch Rindermädchen bei Rindern für gewöhnlich nicht fundhaft 124; ihr Berühren bei Thieren läglich fundhaft 124; ihr Anschauen bei Personen gleichen Geschlechtes nicht schwer fündhaft 124; Kitel an ihnen durch Berührung zu milbern 128 f. 313. 316. 323. 329. 459 f. 566; junge Mädchen über diesen Kitel in der Beichte zu befragen 129. 313. 323. 459 f. 566; Migverhältniß ber Geschlechtstheile zwijchen Chegatten 136. 374. 388. 388; ihr Ruffen, Leden 352; ihr Reiben am After 355; ihre Besichtigung zur Feststellung der Impotenz bei Mann und Frau 377. 387. 389. 390. 391. 394. 395. 396. 397. 398. 399. 400. 401 f. 405 st.; Verhöre von Mann und Frau durch den kirchlichen Richter über ihre beiderseitigen Geschlechtstheile 387f. 390. 394. 398. 400. 402. 405ff. Gesellschaft Jesu: s. "Jesuitenorden."

Gemander: heilige, des Priesters zur Feier der Messe 165; ihre Farbe 165; ihre Namen 172; wann sind sie zu tragen 165; der Stoff, woraus

fie bestehen 173.

Gemiffenserforschung: für die Beichte fehr wichtig 522; Unleitung bagu 522-537; j. "Beichtspiegel."

Gemiffensfälle: mas man darunter versteht 416; Beispiele von Gemiffens=

fällen 416-444.

Glaube: mindestens einmal jährlich zu erweden 103. 217; Besen bes übernatürlichen Glaubensaftes 215; Glaube an gewisse Wahrheit nothwendig 216; wann ist man verpflichtet, Glauben zu erweden 216; Bekenntniß bes Glaubens durch die That 216f.

Gleichgewichtsprobabilismus: 50.

Bludsfpiel: Berpflichtung des spielenden Ordensmannes 144; Gebete als Spielgewinn 144. 435; Grundfage über Geminne verbotener Spiele 144. 283 f.; erlaubte Liften 261. 284. 435.

Gott: sein Baterverhältniß zum Menschen 13. 31. Gottesfamilie: Ziel der driftl. Sittlichkeit 31.

Gotteslästerung: 548.

Götter: Schwur bei falichen Göttern 105.

Sebammen: fie untersuchen im Auftrage ber papftlichen Rongregationen Die Weichlechtstheile der Frauen bei Ehescheidungsprozessen 387. 389. 395. 404. 405. 407. 409; durch den Pfarrer zu belehren über Taufen von Fehlgeburten 413. 414.

Beiligmachende Unade: mas fie ift 158; ihr Eintritt bei der Rommunion 117. 166; sie tritt erst ein, wenn die konsekrirte Hostie in den Magen ge=

langt ift 118. 166; bei ben übrigen Saframenten 158 f.

Berrichaften: die Schrift darüber 23 f. 41; nicht verpflichtet, franten Dienft= boten Lohn zu zahlen 143.

Benichreden: mahrend der Fastenzeit erlaubt 146.

Berenhammer: seine Auffassung von der Frau 473 ff. Hegenliteratur: das Papstthum für sie verantwortlich 1.

Berenverfolgungen: ihre Greuel 1; Unaufrichtigkeit im Begenprozeß 240. Sochzeitereise: 386; ihre Bezeichnung als "wollustige Reise" durch eine päpstliche Kongregation 389.

Höllenstrafen: als Beweggrund zur Reue 543.

Holzfrevel: Holzsammeln in fremden Wäldern erlaubt 249 f. 255.

önsterie: ihre Behandlung im Beichtstuhl 459.

Jesuitenorden: seine Mitwirfung am Ausbau der Moraltheologie 43. 49; seine hauptmoralisten 43; nicht der Erfinder des Probabilismus 59; sein Berhaltniß zu Liguori 75. 87 f. 97 f.; sein Brivileg bezüglich ber Meffe 175; seine Werthung ber Frau 477; seine Bücherzensur 518; Ansehen ber

äußern Probabilität in ihm 518; Ausgestaltung bes Attritionismus in ihm 540 f.

Illegitime Kinder: j. "Uneheliche Kinder."

Impotenz: geschlechtliche macht die Ehe nichtig 136. 372 ff.; entsteht durch mpotenz: geschlechtliche macht die Ehe nichtig 136. 372 sf.; entsteht durch Verzauberung, Unsus, Wisverhältniß der Geschlechtstheile 136. 373. 375. 376. 389; ihre Arten 372 f. 376. 380 sf.; Verhalten des Beichtvaters ihr gegenüber 373; mäunliche Impotenz 373; weibliche 374; kirchenrechtliches Verschren zur Feststellung der Jupotenz 377 f. 408 f.; Ehescheidungen wegen Impotenz, thatsächliche Fälle 386—408; Anweisung der Inquisitionskongregation über Führung des Eheprozesses wegen Impotenz 408 f. Körsperliche Untersuchung dei Impotenz 377. 387. 389. 390. 391. 394. 395. 396. 397. 398. 399. 400. 401. 405 sf. Zeugenaussagen in thatsächlichen Eheprozessen wegen Impotenz 386—408; dreisährige Versuchszeit zur Feststellung der Impotenz 375. 377. 382; Unstittlichkeit und Unchristlichkeit dieser Versuchszeit 595 f.

Innerlichkeit: religiöse, die Schrift darüber 14. Inquisition: ihre Greuel 1; ihre Literatur 1; Unaufrichtigkeit im Inquisitionsprozeß 240.

Erregularität; 441 f.

Juden: Diebstahl an ihnen durch Chriften 141; ihr gelber Sut im Rirchenstaat 217; Berbot, mit Juden zu verfehren 246; Betrug gegen sie 417 f.

Jungfernschaft: ihre physiologische Natur 337 ff.; ihr physicher Verlust burch einen Andern, durch Selbstbestedung 338 f.; ihre Wiederherstellung durch ein Wunder 339 f.; Aunstmittel, sie vorzutäuschen 385 f.; ihre Besprechung in Chescheidungsprozessen vor papstlichen Rongregationen 389. 396. 402.

Jungfrau: sie darf für die erstmalige Ueberlassung ihres Körpers einen höhe= ren Preis fordern als später 280. 281; ihre Migbrauchung im After 340.

Jungfräulichkeit: freiwillige, ihre Schönheit 479 f. 510.

Jüngling: Anschauen eines nachten Jünglings fast immer Tobsünde 125.

Raiserschuitt: wann erlaubt, wann geboten 411 f.; an einer todten Mutter 413; durch einen Priester zu machen 413. 415. 459; römisches Defret darüber 413.

Kartenspiel: erlaubte Listen bei ihm 261. 435; Umgehung der für es beftimmten Rirchenstrafen 439.

Kastrirung: s. "Entmannung." Kasnistik: ihre Aufgabe 46; ihre Geschichte 46 f.; ihr Wesen 47; ihre Schädlichkeit 47 f.; ihre Ausgestaltung durch die Jesuiten 49; Ansätze von Kajuistik bei einzelnen Kirchenvätern 46; protestantische Kasuisten 49. Kelch: zur Messe, seine Beschaffenheit 173. Kephalotripsie: ihr Verbot durch päpstliches Dekret für katholische Aerzte 411.

Rerter: f. "Gefängniß."

Kerzen: bei Austheilung des Abendmahls 165; bei der Messe 173. 175. Reger: Besuch ihres Gottesbienstes 209; Läuten von Gloden ihrer Rirchen 210; Orgelspielen und Singen in ihren Rirchen 211; Geld bewilligen für ihre Kirchen katholischen Abgeordneten nicht erlaubt 211; Herbeirufen ihrer Geistlichen katholischen Krankenschwestern nicht erlaubt 210.

Kindererzeugung: erlaubtes Mittel bagegen 342. 346; als 3wed ber Che

131.

Rindermädchen: sündigen für gewöhnlich nicht durch Berühren der Geschlechtstheile der Kinder 124. 307; wohl aber durch das Kigeln dieser Theile 307. 321.

Rindesmord: 550.

Kirche: ihre Allgewalt über die Gewissen 7 f. Rirchengesete: aufhebbar durch den Papft 7. Kițel: an Geschlechtstheisen, seine erlaubte Stillung 128 f. 313. 316. 323. 459 f. 566. 569 f. Ausfragen junger Mädchen darüber im Beichtstuhl 129. 313. 323. 459 f. 566. 569 f.

Mlaufur: flösterliche, wie sie verlett wird 441.

König: darf ein katholischer König sich mit einem ketzerischen verbünden 123.

291; einem schlecht regierenden ben Tod wünschen 279.

Kongregationen: päpstliche, von ihnen geführte Ehescheidungsprozesse 396—410. Kongregationsbekret in Ehescheidungsprozessen wegen Impotenz 408 f. Dekrete über Kraniotomie und Kephalotripsie 411. 458; über Taufe im Mutterleibe 412; über Vornahme des Kaiserschnittes durch den Priester 413. 415; über Nusschneiden der Gebärmutter 460; über Stellung des staatlichen Richters in Ehescheidungsprozessen 466; über Fragestellung der Beichtväter über Onanismus 571 f.; über Mittel zur Verhütung von Kindererzeugung 346.

Ronfubinat: 309.

Konsekration: von Brod und Wein in den Leib und das Blut Chrifti 114 ff.; fann gefrorner Wein konsekritt werden 115. 162. Konsekrationswein nuß mit Wasser gemischt sein 115. 175; in welcher Menge 115. 162; moralische Gegenwart von Brod und Wein beim Aussprechen der Konsekrationsworte 115; wie viel Hosten und welche können auf einmal konsekritt werden 115. 163 f. Vermischung von konsekritem und nicht konsekritem Wein 118. Konsekration außerhalb der Wesse schwer sündhaft 161; auch der exkonmunizirte und apostasirte Priester behält die Konsekrationsgewalt 162; welche Art Brod, welche Art Wein dars konsekrit werden 162. Brod und Wein müssen die der Konsekration gegenwärtig sein 163. 165 s.; die Konsekrationsworte 164; ihre Verstümmelung 164; der Priester nuß die Absicht haben zu konsekriren 176.

Araniotomie: papstliches Defret über ihre Unerlaubtheit für fatholische

Merzte 411. 458.

Rrantenschwestern: fatholijche, durfen fegerische Geiftliche nicht zu Sterbenben rufen 210; fie durfen amputirte Glieder von Regern verbrennen, nicht

aber solche von Ratholifen 245 f.

Kreuzzugsbulle: ihr Hauptinhalt 271; ihr Erwerb hebt die Ersatpflicht auf 271; ihre verschiedenen Breise 271 s.; ihr sittlicher Einsluß 272 f.; ihre Berwerthung für Frauen, die Unzucht treiben 274; für betrügende Wirthe, Bäcker, Fleischer 274.

Rrieg: mann erlaubt 122. 290; mas muffen Golbaten thun in einem un-

gerechten Krieg 123. 291.

Rupplerin: Säuservermiethung an sie 418.

Küsse: 102; sang anhaltende Küsse, mit der Zunge 124; ungewöhnliche 307; ehrbare 313: mit kleinen Kindern 313. 317.

Lafter: Ausbrucksweise ber Schrift barüber 28. 38.

Legate: als Mitgift ausgesett burfen ausbezahlt werden, auch wenn die Betreffende Nonne wird 145. 431; für Jungfrauen dürfen ausgezahlt werden, auch wenn die Betreffende verführt ist, wenn die Berführung nicht bekannt ist 145. Legate aus gesehlich ungültigen Testamenten 286; unter falschen Boraussehungen 287. 432.

Leuforrhö: 573.

Lex Heinze: ihre Tendenz liguorianisch 125.

Liebe: wie oft sind wir verpstichtet, Gott zu lieben 217 ff.; verschiedene Anssichten darüber: einmal im Leben, einmal im Jahr 218; einmal im Monat 219; im Unterschied vom Alten Bund ist im Keuen Liebe zu Gott bei der Reue über Sünden nicht mehr nöthig, Furcht vor seinen Strasen genügt 540; ihre Stellung in der christlichen Sittlichkeit 578; in der ultramontanen Moral 578.

Liguori1): feine Stellung und fein Ginfluß innerhalb ber tathol. Kirche 71; igubri'! seine Steuing und sein Einsug innerhald der latzel. Artes eize offizielle Anerkennung seiner Moraltheologie durch die Räpste 72 ff. 369; salische Folgerung aus dieser Anerkennung 73 f. Liguvri's Woral ist die Jesutelmoral 75. Liguvri's äußere Lebensumstände 75 f.; seine innere Entwickelung: seine Frömmigkeit 76; seine Gewissensängste 77 f.; sein Gebet 78; seine Kännpse mit dem Teusel 79 f.; sein Verhalten gegen Francen 81; seine Erkännung 21 f. seine Erkännung Rochkilikans 21 f. seine Erkännung 21 f. seine Erkännung 22 f. seine Erkännu seine Kasteiungen 81 f.; seine Stellung zum Probabilismus 82 ff. 92 ff.; die Abfassung seiner Moraltheologie 84 ff.; seine schriftstellerische Liederlichkeit 96f.; sein Bestreben, aus buchhändlerisch-sinanziellen Gründen von der Jesuiten-moral los zu kommen 98. Inhalt der Liguori'ichen Moral 98—157. Liguori's praktisch-technische Handhabung des Probabilismus 99 f.; seine Stellung jum Attritionismus 152; feine Umgehung papftlich verurtheilter Lehrfage 454 ff.

Limonade: an Fasttagen erlaubt 147. Lossprechung: in der Beichte f. "Beichte".

Maitreffen: Geschenke für sie 104; von einem Offizier fälschlich erzählen, er habe eine Maitresse, ist teine Verleumdung 240.

Maltunft: gehört zu den am Sonntag unerlaubten fnechtlichen Arbeiten

Mammillartheorie: bas Streicheln der Brufte von Nonnen ift nicht schwer fündhaft 549 f. Bertheidigung dieser Lehre durch die Jesuiten 549 f. Marientultus: 478.

Maskenbälle: im allgemeinen unerlaubt 296. Masturbation: 321; bei Frauen 322. 459.

Mazurka: ist unehrbar 296.

Meineid: Aufforderung dazu erlaubt 105; beim Dottoregamen erlaubt 110;

j. auch "Eid", "Mentalrestriktion", "Wahrhaftigkeit".

Menstruation: während berselben Kommunionempfang erlaubt 119; auch ehelicher Beischlaf erlaubt 350; noch anderer Ansicht läßlich fündhaft 351. Mentalrestriktion: ihre Erlaubtheit 107 f. 223 ff. 235. 237. 422. 450; ihre Berichiedenheit von Zweideutigkeit 107: ihr Gebrauch vor Gericht, beim Eide 108. 224 ff. 292. 432. Beispiele 108 ff. 226 ff. 432; ihr häufiger Gebrand 225 f.; ihr Gebraud bei Eheschließung 238. 239 f.; bei Widerruf von Verleumdungen 241; bei Zollhinterziehung 421; beim Chebruch 421.

Messe: ihre religiose Stellung im Katholizismus 171 f.; ihre Theile 171 f.; zu ihrer Feier nöthige Gefäße und Gewänder 172 f.: nöthige Wachsterzen 173; welche Auslassungen von Seiten des Priesters bei der Messe sind Todfunden 173; Frauen und Nonnen als Megdiener 174; angefangene Messe durch einen andern Priester zu vollenden, wenn der erste ohnmächtig wird ober ftirbt 174; das Meffelesen barf anfangen zur Zeit der Morgenröthe und dauern bis Mittag 175; ein Theil des Breviers vor der Meffe zu beten 176; erforberliche Zeit zum Meiselesen 177. Ort, wo sie gelesen werben darf 177: ihr unendlicher Werth 179. Zuwendung der Messe 180 f.

Werthunterichied zwischen Messelesen und Messehören 181. Kreuzzugsbulle

und Meffe 181; verschiedene Früchte der Messe 184. Meßstipendien: weden die Habjucht der Priester 116. 186; auch reiche Priester dursen sie annehmen 116. Höhe, Tage der Stipendien 117. 182. Unnehmen von Mefftipendien bewirtt einen Vertrag 182; Verzögerung des Lesens von Messen, für die Stipendien gezahlt sind, schwer sundhaft 183; höhere Stipendien sur Messen an Sonn- und Festtagen 183. Stipendien für die verschiedenen Früchte ein und berfelben Meffe 184 f. Erb-

<sup>1</sup> Der einzigartigen Stellung wegen, die Liguori in der katholischen Moraltheologie einnimmt, habe ich ihn in's Sachverzeichniß aufgenommen. Lignori ift nicht Verson, er ist Snstem.

v. Soenebroech, Bapftthum. II.

schaften und Stipendien 185; ungenügende Stipendien 186. Stipendien annehmen keine Simonie 186 f. 454 f. Sandel mit Stipendien 186. Meuchelmord: des Berleumders 275 f.; der Meuchelmörder darf den aus-

bedungenen Lohn behalten 280 f. 430.

Militärzwang: f. "Wehrpflicht".

Militärzwang: wo er besteht Mentalrestrittion beim Fahneneid erlaubt 236. Mitgift: Recht des Mannes gegenüber der Frau, die ihre Mitgift nicht ein= gebracht hat 135.

Mitternacht: ihre Bestimmung wichtig für das Nüchternsein vor der Rom-

munion 120; wie wird sie bestimmt 61 ff. 120.

Monopolisirung: 285.

Monftra: moraltheologischer Lehrsäte, hauptsächlich von Jesuiten auf-

gestellt 446-448.

Moraltheologie: ihre Geschichte 42 ff.; ihr Umfang 44 f.; ihr Zweck 46; ihre Kajuistik 46 f.; sie ist beherrscht durch Liguori 71; ihre äußerste Ent-artung 446 ff.; ihr Gegensaß zum Christenthum 575 ff.; ihre Verbindung mit dem Papftthum 1 ff. 6. 576; ihre Neugerlichteit 577. 579 f. 584; ihr Gegensat zum religiösen Ratholizismus 583; ultramontane Rechtfertigungs= versuche 596 ff.

Mord: f. "Meuchelmörder", "Tödtung".

Morgenröthe: Anfang der Zeit des Messelesens, wie wird ihr Eintritt bestimmt 175.

Mündel: vom Vormund bestohlen 521.

Mufeen: Aufftellen von nadten Statuen in ihnen nur in besonderen Räumen gestattet 212.

Neues Testament; sein sittlicher Inhalt 12-29; seine Lehren über Gebet, Frommigkeit, Innerlichkeit 14 f.; über driftl. Bolltommenheit 16 f.; über Fasten, Gebräuche 18 f.; über Berföhnung mit Gott, Gundenvergebung 19 f.; über Berhalten zum Nächsten 21 f.; über Wahrhaftigkeit 23; über Ehrlich-keit im Handel 23; über Dienstboten, Herrschaft 23; über Ehr 24 f.; über Christenthum und Staat 27; über Steuer, Boll 27; über Ausdrucksweise über das Laster 28; über Abendmahlseier 29; über Ermahnung am Seelenhirten 29; seine Gegenfählichkeit zum Alten Testament 39.

Nonnen: ihre Klaufur 441. Ungucht mit ihnen 549. Wangen, Brufte nicht ichwer fundhaft 549 f. Streicheln ihrer

Nothstand: macht Diebstahl erlaubt ohne Ersappflicht 138. 251. 266.

Nothzucht: muß eine Jungfrau sich eher tödten, als vergewaltigen laffen 121. 417; darf sie bei Bergewaltigung den männlichen Samen entfernen 136. 412 f.; geheime Vergewaltigung ohne Schadensersappflicht 145. 268. 332.

Nüchternsein: vor der Rommunion 119 f. 167 f.; wird verlett durch hinunterschluden von eigenen Thränen und Blut, von Speiseresten zwischen den Zähnen, durch Tabakkauen 119 f. 167 f.; es beginnt mit Mittersnacht 120. 167.

Notar: ihn veranlassen zur Fälschung öffentlicher Urkunden 242. Mithelfer

bei Betrug 430. 435.

Ohrfeige: ein vornehmer Mann barf wegen einer erhaltenen Ohrfeige ben Ohrfeiger tödten 277. 278.

Onanismus: 309. 321. 342; bei Cheleuten 348 ff. 362. 439. Fragen über

ihn in der Beichte 571.

Operation: Berpflichtung einer zu eng gebauten Frau sich operiren zu lassen 137 f. 378. 382; dirurgische Operationen unterstehen dem Urtheil der Kirche 411. 415. 458.

Ordensmann: muß er dem Rlofter erseten, mas er im Spiel und mit Dirnen verthut 144; wie ift fein Stehlen zu beurtheilen 147; muß er gehorchen im Zweifel, ob das Befohlene Sünde 148; muß er den Orden verlaffen, um feine Eltern zu unterstützen 148; er darf seinen Berleumder töbten 277; der allgemeinen Behrpflicht nicht unterworfen 291 f.

Orbensstand: Kinder burfen gegen den Willen ber Eltern in's Rlofter geben 148; burch ben Cintritt in ben Orbensstand wird man aller Schulben ledig 148. 220 f. 427; die feierlichen Ordensgelübde lösen die kirchlich geschlossene, aber nicht fleischlich vollzogene Che auf 383 f. Erlaubtheit der Cheichließung mit der heimlichen Absicht, fie durch Ordensgelubbe wieder anfzulosen 384; alle Cheleute haben das Recht innerhalb 60 Tagen von dieser Auflösung Gebrauch zu machen 385.

Bapft: ift oberfter Bermalter der zeitlichen Güter aller Chriften 273; ein vom Papft Geächteter darf überall getödtet werden 276; seine Macht Chen aufzulojen 383; Versuch eines Papstes (Benedift IX. als Papst eine Che

zu schließen 490; sittliche Berkommenheit vieler Papfte 486. 496.

Dapstthum: seine Stellung innerhalb der kath. Kirche 1 ss. 450. 450. barkeit in Glaubens- und Sittensachen 1 s. 449; seine Verantwortlichkeit sür die Moraltheologie 1. 6. 576; seine die Theologie überwachende Thätigsteit 2 ss. lundeschäuftheit seiner Dispensationsgewalt 7; seine Gewalt über die Gewissen 8; seine unlösliche Berbindung mit den schlimmsten moraltheologischen Lehren 445 f.; seine Ungöttlichkeit wegen der ultramontanen Moral 599.

Paftoralmedizin: eine Frucht der Moraltheologie 456 f.; ihr Inhalt

458 - 460.

Berrude: Priefter darf fie nicht tragen während der Meffe 174.

Polka: ist unehrbar 296.

Pralaten: ihre Mentalrestriktion beim Widerrnf von Verleumdungen 241. Priesterthum: seine schriftwidrige Stellung als Quellpunkt der ultramonstanen Moral 587 ff.; seine Uebermenschlichkeit und Vergottung 564. 589 f.

Probabiliorismus: 50.

Probabilismus: bas herrschende Moralinftem 51; fein Besen 51; feine Arten: spekulative, praktische, innere, äußere, absolute, relative Probabilität 51. Grundgeset bes Probabilismus 52. Beweis für das Grundgeset 52 f.; refleger Probabilismus 55. Ansprüche bedeutender Theologen über den Probabilismus 54—59; gleichzeitige Befolgung entgegengesetzter probabeler Ansichten 56; der Probabilismus im Beichtstuhl 57. 68. Probabilismus und Dogma 59; der Probabilismus im Jejuitenorden 60. 518; kajuistische Anwendungen des Probabilismus 61—63. Verwerfungsurtheile guter Katholiken über den Probabilismus 64-68: wie Liguori den Probabilismus praktisch-technisch handhabt 99 f.: der probabele Probabilismus 56; seine Verurtheilung durch die Päpste 449. Umgehung dieser Verurtheilung unter stillschweigender Billigung der Papste 449; seine Anwendung in der Beichte 565 f.

Reliquien: Diebstahl an ihnen immer ein Satrileg 106. Saare der Jungfrau Maria 140.

Reservatfälle: f. "Borbehalt".

Reservatio casuum: f. "Vorbehalt". Reue: wie lange dauert ihre Wirkung 152; muß sie gleich nach einer Todssünde erweckt werden 170 f. Pflicht der vollkommenen Reue in der Todess ftunde 171; ihre Nothwendigkeit für die Beichte 537; ihre Arten: voll-kommene, unvollkommene, Kontrition, Attrition 537; die eingebildete Rene für die Beichte genügend 541. Rene über läßliche Sünden 541 f.; wie lange die Rene zum Zwecke der Beichte wirksam bleibt 541. Rene aus Furcht vor zeitlichen Strafen, vor Höllenstrafen 540. 543; s. "Beichte", "Attritionismus". 🕫

Richter: dürfen sie Geschenke annehmen 149; verpflichtet ihr ungerechtes Urtheil 149; seine Bestechung 264. 273. 280. 281. 293. Unverbindlichkeit

der Bestimmungen des Bürgerlichen Gefetbuches über ihn bei Cheicheidungsprozessen 464 f. Ringbildung: 285.

Romane: fie gelten als sittengefährlich 531.

Rubriten: find unter Gunde bindende Borfdriften über die Art des Deffelesens 175.

Satramente: Aufmerksamkeit bei ihrer Spendung 150. Absicht des Priefters au thun, was die Kirche thut 150; ihre Spendung an Betrunkene, Schlafende, Wahnsinnige 150; ihre "Materie" und "Form" 158; sie bewirken oder vermehren "die heiligniachende Gnade" 158; wann und wie tritt diese Wirstung ein 158. Gaframente "der Todten" und "ber Lebendigen" 159. Zahl der Saframente 159; ihr Spender 159; perfonliche Burdigkeit gur Spendung nicht erforderlich 159 f.

Sakrileg: welche Afte entweihen eine Kirche 106. 419! ehelicher Beischlaf

in der Kirche ein Safrileg 125 f. 177.

Samen: manulicher, seine Beschaffenheit, Arten 314 f.; weiblicher 344. 374. Schadenserfaß: bei Tödtung 141 f. 260. 264. 265. 268. 270. 428; bei Brandstiftung 141. 260. 268. 424; wann hört die schwere Ersappslicht auf 259 f. 265. 267; keine Ersappslicht bei Erregung falschen Berdachtes 261 f. 265. 267; beim Kartenspiel 261 f.; bei Bestechung 262; bei Täuschung 263; feine Ersappflicht, wenn die gestohlene Sache so wie so für den Eigenthümer verloren gegangen mare 262 f.; feine Ersappflicht dem getäuschten Fiskus gegenüber 264. 418. Ersappflicht von Professoren, Predigern 264 f.; beim Duell 265. 428; bei Anrathen von Verbrechen 265; bei Diebstahl irrthum= lich an der falschen Versönlichkeit begangen 266; bei migbräuchlicher Verwendung firchlicher Pfründen 266; im Nothstand feine Ersappslicht, auch nicht für den Dieb 266 f. Ersappslicht von Dienstboten, die ihre herrichaft bestehlen laffen 268. Ersappflicht nur unter Voraussetzung einer begangenen Todfünde 262. 269; bei Bergewaltigung eines Mädchens 268. 271; bei Tödtung aus Brrthum 416. 425; bei Brrthum 418; bei Schmuggel 418; eines bestochenen Richters 426.

Schabloshaltung: der Berleumdete darf sich heimlich schablos halten am Gelbe des Berleumders 99. 258. Dienstboten wegen zu niedrigen Lohnes am Gelbe der Herrichaft 120 f. 256. 257. 259. 423. 451. 453. Bedingungen für Erlaubtheit der heimlichen Schadloshaltung 255 f. 258; ein Schneider darf sich schadlos halten an Tuchresten wegen zu geringer Entlohnung 257; ein ungerecht Verurtheilter barf sich schadlos halten 257 f. 423. 432; am

Fistus megen ungerechten Urtheils 418. Erben gegenüber 432. Schamgefühl: fein Grund für eine Frau, ihre Geichlechtstheile auf Anordnung einer papstlichen Kongregation nicht untersuchen zu lassen 391. 395.

Schat: in einen Acter verborgen 285.

Schauspieler: wann durfen fie in Todesgefahr absolvirt werden 296 f; milberes Berfahren gegen Schauspielerinnen als gegen Schauspieler 297.

Schildfroten: ihr Genuß mahrend ber Fastenzeit erlaubt 146. Schmuggel: Zollhinterziehung 289. 290. 491. Geiftliche thun aus äußeren Gründen beffer, nicht zu schmuggeln 421.

Schnecken: ihr Genuß während der Fastenzeit erlaubt 146.

Schottisch: der so benannte Tanz ist unehrbar 296.

Schulden: Befreiung von ihnen durch Eintritt in den Ordensstand 148. 220 f. 427; ihre Bezahlung mit Hülfe vorgetäuschter Wunder 434.

Sechstes Gebot: Unterdrückung unteuscher Versuchungen 101; unteusche Berührungen 102; ber größte Theil der Menichen wegen Unzucht verdammt 123. Breishöhe, die ein Weib für Ueberlassung ihres Körpers fordern darf 282. Samensergießung bei Männern, bei Frauen 299; vollständige Theorie über das 6. Gebot 299-313. Strafen für geschlechtliche Sünden 333. Unchriftlichkeit und Unfittlichkeit seiner Behandlung in der ultramontanen Moral 586 ff. 593.

Seelenhirten: Rathichlage für sie in der Schrift 29; in der ultramontanen

Moral 565-574.

Selbsibefledung: durch Berührung schlafender Personen, Thiere 126; bei Entmannten 127; im Schlafe 128; der Gesundheit wegen 128; beim Beichthören 128; im ärztlichen Beruf 129; ihr Unterschied von Distillatio 127. 299 f. 319. Aussichtliches über sie 318—331. Fragen des Beichts vaters darüber 323; bei Frauen weniger jundhaft als bei Männern 327; bei Anaben, Eunuchen 327; bei Aerzten, Beichtvätern 328.

Selbsteinschätzung: zum Zwecke ber Steuerveranlagung 288.

Selbstverstümmelung: 483.

Simonie: 106. 186. Umgehung papstlicher Defrete gegen fie 454 f.

Sittlichkeit: driftliche 9 ff.; ihr Wesen 12. 13; ihre Sauptmittel 12; ihre Lehren s. unter "Neues Testament": ihre Klarheit, Einsahheit 30 ff.; das Alte und Neue in ihr 31; ihr Schwerpunkt 31; sie ist nicht Pflicht und Gesen, sondern Liebe 32 ff.; ihre Junerlichkeit 36; sie steht jenseits von Gut und Bös 36; ihre Freiheit 36 ff.; sie ist kein verwickeltes System 40; ihr Berhältniß zu Aeußerlichkeiten 40.

Soziale Anschauungen: 336f.

Sodomie: worin fie besteht 126. 310 f.; echte und unechte Sodomie 126. 311; ihre Strafen 127; nöthige Angaben über sie in der Beichte 311 f. Scheinsodomie 343; ihre bedingte Erlaubtheit zwischen Cheleuten 555. Umgehung der Kirchenstrafen für Sodomie durch Geistliche 452, 456; vollendete Sodomie 550; zwischen Frauen 551. Solbaten: was dürfen und muffen sie thun in ungerechtem Kriege 123. 291.

Soldateneid: j. "Fahneneid".

Sollizitatio: was sie ist 551 f.; ihre weite Verbreitung, ihre Bestrafung 552. Umgehung der Strafen 438. 553—563; ihre Behandlung im Fesuitenorden 557. Liguori's Stellung ihr gegenüber 558 f.

Sonntagsarbeit: Arbeit in Baffer- oder Windmühlen erlaubt 111. Malen, Bilbhauen unerlaubt 111. 194; wie lange darf man am Sonntag arbeiten 112. 193 f. 420; gleichzeitiges Arbeiten Mehrerer 112; erlaubte Arbeiten

193. Strafe für Sonntagsentheiligung 194.

Sonntagsmeise: Stehlen während der Sonntagsmesse hindert nicht die Erfüllung des Kirchengebotes 101; wie viel Theile der Sonntagsmesse und welche darf man versäumen, ehe die Bersäummiß zur Todsünde wird 112 ff. 188. 419; bilben zwei Salften verschiedener Meffen eine ganze Meffe 113. 189. 451; ift innere Ausmerksamteit beim Boren ter Sonntagemeffe erforderlich 114. 188. 419; moralische Anwesenheit erforderlich 187 f.

Sonntagsruhe: f. "Sonntagsarbeit"

Staat: die Schrift über ihn 27. 41. 585 f.; die ultramontane Moral über ihn 287 ff. 585 f.

Staatsgesete: unter welchen Umständen sie für den Ratholiken bindend find 101; die Geistlichen sind ihnen nicht unterworfen 287 f. 435 f.

Steuer: die Schrift darüber 27 f.; Steuerhinterziehung 140 f. 280. 288. 289; indirefte Steuern 288. Selbsteinschäpung 288. Grundsätze über Gerechtige feit der Steuern 289. 290; keine Ersapsslicht bei Steuerhinterziehung 289. Erbschaftssteuer 290.

Submissionen: erlaubte Praktiken dabei 298.

Sünde: Tod= und läßliche Sünde 35. 200 f.; numerische Verschiedenheit von Sünden 102 f. 199 f. Anrathen von kleineren Gunden zur Bermeidung von größeren 104. 213 f. Gelegenheit geben zu Günden 104; mehrere Sünden in einer Handlung, eine Gunde in mehreren Handlungen 201 f. Ergögung und Freude an Sünden 202 ff. Freude an Sünden, wenn sie erlaubt wären 207 f. Freude über Unglück des Nächsten 208; über den Tod des Vaters 208; formale und materiale Beihülse zur Sünde 209. Beispiele dafür: Besuch ketzerischen Gottesdienstes, Herbeirusen eines ketzerischen Geistlichen, Läuten ketzerischen Glocken, Orgelspiel in ketzerischen Rirchen, Geldgeben für tegerische Zwecke 209-211; ihre Auffaffung in der Schrift 578; in ber ultramontanen Moral 578 f.

Sündenbekenntniß: in der Beichte f. "Beichte"

Sündenvergebung: die Schrift barüber 19. 39; die ultramontane Moral darüber f. "Beichte".

Tänze: voll Gefahren, unsittliche 295 f.

Taufe: welches Wasser barf benutt werden 151. 160. Taufe unter einer Dachtraufe 151. 160. Taufe im Mutterleibe 151. 411. 413. Heibenkinder gegen den Willen der Eltern getauft 152. Taufformel 160; ihre Ber= ftümmelung 160; ausgesette Rinder 295. Taufe der Fehlgeburt 413. Testamente: ihre Gultigkeit für fromme Zwecke ohne die geseklichen Er-

forderniffe 144 f. 286. Nachmachung eines verloren gegangenen Testaments 242. Gultigfeit von Teftamenten ohne gesetliche Form 286.

Teufel: Berträge mit ihm 106; geschlechtlicher Berkehr mit ihm 127. 312; er verhindert den ehelichen Beischlaf 379 f. 381.

Theater: jeelengefährlich 296 f.

Theologische Tugenden: s. unter "Glaube", "Hoffnung", "Liebe". Todsünde: sind zweiselhaste Todsünden zu beichten 153. Unterschied zwisschen Tods und läßlichen Sünden 35. 200 f. Tödtung: eines Diebes einer werthvollen Sache 121. 275. 276. 278; man barf ber eigenen Töbtung burch bie Töbtung bes Andern zuvorkommen 122. 274. 275; wegen bes Schutzes ber Ehre 277. 454; wegen einer Ohrfeige 277. 278; eines ungerechten Richters 277; aus Jrrthum 416; eines Verichwenders verpstichtet nicht jum Schadensersat 428. Tod-Bünschen: einem Andern 102. 278. 447. 453. Königen, die schlecht regieren 278 f.; einem Feinde 279: den eigenen Kindern 418.

Tolerang: Berbot für Krantenschwestern, einen keperischen Geiftlichen herbeigurusen 210. Glodenläuten, Orgelspielen, Singen in keterischen Kirchen, Beiträge bewilligen für keterische Anstalten unerlaubt 210 f. Berbot für gewisse Personen die Meise zu lejen 244 f. Gid auf protestantische Bibeln für Ratholiten unerlandt 245; amputirte Glieder von Regern durfen verbrannt werden, nicht aber folche von Ratholifen 245 f. Berbot mit Juden zu verkehren 246. Darbringung der Messe für Türken und Beiden eher erlaubt als für Reger 244.

Türken: Diebstahl an ihnen durch Chriften erlaubt 141. Tutiorismus: der absolute 50; der gemäßigte 50.

Uebereinstimmung ber Theologen: ein dogmatisches Beweismittel 3. Umgehung: papitlicher Verurtheilungen moraltheologischer Lehren 444-456. Uneheliche Kinder: 142. 268; ihre Aussetzung erlaubt 295. Verpflichtung der Eltern gegen fie 295; im Chebruch erzeugte Rinder, Berhalten der ehe= brecherischen Mutter solchen Kindern gegenüber 367 f. 429.

Unfehlbarkeit: papstliche, ihre Definirung durch das Batikanische Ronzil 2;

in Bezug auf Sittenlehren 2. 445. 449.

Ungucht: f. "Sechstes Gebot".

Urfunden: öffentliche, nachmachen oder fälschen 242.

Baginismus: 391.

Batikanisches Rongil: Definition der papstl. Unfehlbarkeit 2. Berdammniß: der größere Theil der Chriften wird verdammt 107.

Berführung: ber Berführer braucht ein Madchen nicht zu heirathen, wenn er viel reicher oder vornehmer ist als die Verführte 110 f. 336 f.; eine nicht bekannt gewordene Berführung hat rechtlich keine Bedeutung 145; begründet keine Erfappflicht 268. 332. 336. Berpflichtung eines Geiftlichen einem von ihm verführten Madchen gegenüber 287 f.; eines Monchs 337.

Berfluchung: von Verstorbenen ist keine Todsünde 107.

Bergewaltigung: s. "Nothzucht". Berhalten zu Gott: die Schrift darüber 14 ff.; die Lehren der ultramon= tanen Moral 215-223. 577 ff.

Berhalten zum Rächsten: die Schrift barüber 21. 585; die Lehren der ultramontanen Moral 223—287. 585.

Berkleidung: von Frauen in Männer und umgekehrt theils Tod= theils

läßliche Sünde 297.

- Berleumbung: ber Berleumbete barf fich am Bermögen bes Berleumbers heimlich schadlos halten 99; ob und wann Berleumdung erlaubt 240 f. 241 f.; ersaubte Verseumdung vor Gericht 241. Mentaltestriktion beim Widerruf von Berseumdungen 241; besonders für Präsaten 241; einen Atheisten verseumden nicht schwer sündhaft 242; Tödtung des Berseumders 277. 454.
- Berlobung: ihr bindender Charafter 129. Rücktritt des Bräutigams bei unteuschem Verkehr der Braut mit einem Andern 130. Verpflichtung zu gegenseitiger Mittheilung heimlicher Fehler 130. Rudtritt bes Brautigams wegen Belegenheit zu reicherer Beirath 130. 336 f. 438. Scheinverlobung 337; ihre Auflösung durch Reuschheitsgelübbe 438.

Bersöhnung mit Gott: s. "Sündenvergebung". Versprechen: eidliche, nicht bindend ohne die Absicht des Schwörens 110. Scheinversprechen 243.

Verträge: über unerlaubte Dinge 143. 279. 430; ohne innere Absicht sich zu binden 143; der in fündhaften Verträgen ausbedungene Lohn ift zu zahlen 279 f. 430; gesetlich nichtige Verträge im Gewissen bindend 283.

Bertuschungsinstem: innerhalb ber tatholischen Kirche gegenüber Stan-

dalen 511.

Berurtheilter: darf aus dem Kerker entiliehen, die Wächter betrunken machen 150; darf sich heimlich schadlos halten 257 f. 423. 432; auch dem Fistus gegenüber 418.

Verurtheilung: moraltheologischer Lehren durch den Papit, ihre Um-

gehung 444-456.

Vollkommenheit: christliche, die Schrift darüber 16 f.

Borbehalt: der Gunden in der Beichte, ein hierarchisches Machtmittel 543 f.; sein Wesen 544; welche Sünden vorbehalten werden 545 f. Voraussetzungen für den Borbehalt 545; theologische Rabuliftit bei Auslegung des Borbehaltes 547-551.

Bormund: der fein Mündel bestiehlt 521.

Vorhaut Christi: ihr Vorhandensein im Abendmahl 169.

Vorsat: ein ausdrücklicher Vorsat bei der Beichte nicht nöthig 153.

Bahrhaftigkeit: die Schrift darüber 23. 41. Wahrhaftigkeit und Mentalrestriftionen 107 ff. 223-240.

Walzer: ist unehrbar 296.

Bandelung: von Brod und Bein in den Leib und das Blut Christi

f. "Ronsekration".

Wehrpflicht: allgemeine, ist moderne Sklaverei 291. Geiftliche und Ordens= leute ihr nicht unterworfen 291 f. Täuschung von Aerzten und Obrigkeiten, um ihr zu entgehen 292.

Bein: mit Baffer gemischt darf nicht verkauft werden 105. 285. Bein bei ber Konsekration muß mit Wasser gemischt sein 115. Ansichten über die

zulässige Menge dieses beigemischten Wassers 115.

Weißfluß: 131.

Wette: erlaubt, auch wenn man den Ausgang sicher weiß 284.

Wild die berei: Erlegung fremden Wildes kein Diebstahl, verpflichtet nicht jum Schadenserfat 253 ff.

Wirthe: Weinlieferung an Gafte, die sich betrinken werden 104.

Wiffenschaft: medizinische, ihre Beherrschung durch die ultramontane Moral 411. 415. 456-460.

Bauberei: 106; sie bewirft geschlechtliche Impoteng 136. 375. 376. 379. 381.

Zeitungen: schlechte, wann sie unter das Bücherverbot fallen 198. Zensur: in der kathol. Kirche 3 ff.; verschärft in den kathol. Orden 4. Zeuge: nicht legitime (über Bedeutung von legitime 5. oben S. 108) be-

fragt, braucht nicht die Wahrheit zu sagen 149 f. 292; über die Berpflichtung des Zeugen 150.

Bivilgesetze: Geiftliche, Ordensleute nicht an sie gebunden 287 f. 291.

Zoelibat: seine Wichtigkeit für die römische Kirche 479. 509; die Erhabenheit des freiwilligen Zoelibats 479 f. 510. Schriftwidrigkeit des Zwangs-zoelibats 480 ff.; die alte Kirche kennt ihn nicht 481 ff.; mißbräuchliche Berufung auf Paulus für ihn 482; noch heute nicht in der katholischorientalischen Kirche 483; seine zwangsweise Ginführung durch Rom 484 bis 509. Widerstand dagegen 484. 487 f. 491. 492; seine ichlimmen Folgen 496—507; seine Theorie und Pragis 509 f. 3 o II: die Schrift darüber 27 f. Mentalrestriktion bei Zollerklärungen 108. 21. Zweck heiligt das Mittel: 213 ff.

Bweidentigkeiten: 223 ff. Beispiele 231 ff.; sie sind keine Lugen 233;

eine Abhandlung über fie aus dem 17. Jahrh. 238 ff.

3 witter: Che zwischen ihnen 366. Nonne, die zum Mann wird, Mönch der jum Beib wird 366 f. Cheauflösung zwischen Zwittern durch den Bapft 389. 397; genaue Beschreibung 397.

## Personenverzeichniß.

Rotoma-

Canterburn

Anonymus

Anselm v.

gensis 488.

Abbas antiquus 352. Abeille 396. Adonis 593. Neneas Sylvius (Vius II.) 503 f. Mertnys C. S. S. R. 43. 53. 187. 212. 217. 218. 249. 254.234. 240. 257. 266. 284. 285. 289.291. 296. 297. 298. 313. 351. 338. 413. 567. 592.Aguirre 64. Airault S. J. 275. Albert der Große O. P. 538. Albrecht v. Baiern 508. Albrecht v. Mainz 507. Allerander II. 489. Allegander III. 498. Mlegander VII. 152. 444. 456. 553. Alexander VIII. 50. 593. Alexander von Hales 43. 470. 514. 538. 564. Alloza S. J. 43. Altmann v. Passau 491. Alvarez S. J. 43. Amadäus v. Savonen 503. Amarnllis 593. Ambrosius 71. Amesius 49. Amicus S. J. 43. 277. 446.Anderledy S. J. 255.

471. Antonin O. P. 43. 177. 283, 316, 317, 505, Armilla 549. Arriaga S. J. 43. 521. Arsbefin S. J. 58. 186. 187. 242. 249. 256. 278. 293. 448. 452. Athanasius 71. Althenagoras 483. Augustin 46. 71. Mgor S. J. 43. 58. 175. 193. 201. 218. 243. 285, 316, 572, Babenstüber O.S. B. 324. Baldelli S. J. 43. Balduin 49. Ballerini S. J. 43. 59. 219. 189. 194. 212. 237. 252. 255. 257. 278 258. 269. 270. 291. 295. 323. 317.360. 337. 364. 365. 368. 382. 453. 571. 573. 592. Bangen 403. Bannez O. P. 140. 219. 247.

Baffäus 548. Baumgärtner 508. Baunn S. J. 43. Bebel 506. Becanus S. J. 43. 58. 283. Bellarmin S. J. 43. 68. Benedift IX. 486. 490. Benedift XIII. 502. Benedift XIV. 67. 72. 183. 249. 261. 539. 553. 559. 562. Bengi S. J. 547. 554. Bernhard v. Clairvaux 498. Bernhard v. Moorland 498. Berti 87. Bienicki 398. Biel 43. Bocaccio 504. Bojarsfi 397. Bolgeni S. J. 63. Bonacina 247. 324. 334. 360. 593. Bonaventura 514. 564. Bordoni 185. 560. Boffi 593. Boffuet 65. Botho v. Brüm 498. Bouguillon 43. 62. Bouvier 363. Briviesca S. J. 557. Buddeus 49. Burchardt 506. Burghaber S. J. 43. 229. Basilius von Caesarea 46. 255. 282.

Bartholomäus ab Angelo

189.

Bartof 398.

<sup>1</sup> Die Abkürzungen C. S. S. R., O. S. B., S. J., die sich hinter manchen Namen befinden, bedeuten: Congregatio sanctissimi Redemptoris = Rebemptorift, Ordinis sancti Benedicti = Benediftiner, Societatis Jesu = Jesuit.

Busch 506. Busenbaum S. J. 43. 75. 84. 91. 97. 98. 276. 334.

Cabrinne 548. Cabene 386. Caefarius v. Beifterbach 333. 514. Cajetan O. P. 549. Camargo S. J. 67. Candidus O. P. 519. Capellmann 457-460. Caramuel 55. 57. 62. 63. 189. 191. 192. 193. 201. 227. 229. 240. 295. 314. 315. 320. 334. 360. 361. Cardenas S. J. 43. 100. 225. 350. 448. 449. 450. 45 Casini 65. Caffianus 549. Caffin 387. Castropalao S. J. 43. 56. 100. 162. 185. 192. 194. 206. 208. 212. 219. 243. 265. 274. 279. 361. 363. 556. Cato 473. Cenedo 247. Chapeville 548. Chonseul 66. Chrisoftomus 71. 473. Cicero 473. Comitolus S. J. 185. 257. Concina O. P. 66. 86. 100. 477. 550. Coppin 399. Corella 540. Corrado 80. Cotenson O. P. 64. Covaruvias 283. Cretineau-Jolly 75. Crostaroja 76. Curci S. J. 5. Cyprian 483.

**David** a Santa Maria 548. Debreyne 321. 349. 415. 459. 478. 568. 589. De la Mennais 5. Devis S. J. 524. Diana 100. 201. 334. 521. 548. Dibon O. P. 392. Diel S. J. 524. Dietrich v. Niem 501. Dikaftillo 275. Dilgskron C. S. S. R. 76. 95. Dionhsius v. Reifel 506. Döllinger 5. 46. 55. 59. 60. 64. 96 97. Don Paolo 83. Drecti 398. Dubith 509. Düjardin 73. Duns Scotus 43. 564.

Gaidins 58. Elbel 335. Elizalde S. J. 476. Epiphanius 71. Eichbach 387. Estobar S. J. 43. 57. 171. 175. 185. 188. 192. 201. 228. 240. 212. 247. 257. 264.277. 349. 283. 285.336. 446. 448. 449. 452. 521. 522. 523. 556. 572. 592. Estrir S. J. 55. 60.

Fagundez S. J. 208. 247. 277. 350. 355. Falcoja 83. Faure S. J. 541. Fermofini 593. Fillucius S. J. 43. 185. 283. 316. 355. 360. Fragojus S. J. 293. 337. Franz S. J. 594.

Gambacurta S. J. 355. Garnett S. J. 238. Garzia 519. Gavinzel 398. Genet 82 Gerard v. Angouleme 498. Gerhoh v. Reichersberg 498. Gerion 316. 324. Gihr 179. Gioberti 5. Giribaldi 548. 549. 555. Gobat S. J. 43. 69. 208. 222. 230. 264. 287. 294. 367. 446. 449.552. Gonsalez S. J. 59. Gottfried v. Bendome 472. Forag 331. 593.

204. 249. 286. 296. 337. 368. Graffiis 548. Granado S. J. 316. Gratian 483, 485. Gregor I. 485. Gregor VII. 489. 490ff. Gregor XII. 501. 502. Gregor XIV. 455. Gregor XV. 555. 558. 562. Gregor XVI. 73. 244. Gregor von Naziang 71. Gregor von Anssa 46. Gregor der Wunderthäter 46.

Gouffet 43. 52. 74. 162.

Goudin 386.

Goulaine 392.

Güry S. J. 43. 59. 196. 237. 252. 257. 269. 291. 295. 323. 360. 370. 371. 415. 416 – 444. 571. 592. Guimentius (-Moya S. J.)

Günther 5.

Guimenius (Mona S. J.) 58. 201. 316. 317. 318.

Saufen 335. 360.

Haringer C. S. S. R. 96. 97. 133. Harscouet S. J. 540. Heidegger 54. Beinrich II. v. England 499. Heinrich v. Salzburg 499. Beinrich von Strafburg 500. Heinrich v. Toul 491. Helena 473. Henriquez S. J. 175. 189. 452. Hergenröther 236. Hermes 5. Hermitte 399. Bernandez S. J. 557. hieronymus 473. Hildebert v. Tours 472. himerius 485. Siricher 32. 43. 579. 580. Sollen 332. 354. 475. 501. Hollwed 197. Holzmann 140. 324. Honorius II. 497. Honorius III. 563.

Hugo de S. Caro 500. Sugo v. St. Viftor 498. Burtado S. J. 170. 277. 279. 356. 519.

Jakob Philipp 522. Jakobus 592. Jannoni 407. Jaques 73. Jejus Chriftus 9. 10. 11. 13. 17. 18. 19. 20. 22. 23. 26. 27. 28. 29. 30. 31. 36. 38. 39. 40. 41. 480 ff. 516. 594 ff. Resus Sirach 473. Jezabel 473. Ignatius v. Antiochien 483. 516. Infessura 496. 497. Innozens III. 116. 238. 512Innozens XI. 60. 61. 113. 174. 226. 256. 444. 449. 453. 454. Institutoris O. P. 473. Johann XI. 486. Johann XII. 486. Johann XXIII. 502. Johann v. Crema 497. Johann v. Rouen 492. Nohannes 516. 592. 595. Johannes Burchard 496. Jorio 85. Frenäus 516. fustin 483. Avo v. Chartres 498.

Raligt II. 495. Karl Borromeo 554. Raulen 236. Rlemens VIII. 140. 148. 221. Rlemens XIII. 550. Klemens v. Alexandrien Rleopatra 473. Romierowsta 397. Rutschker 596.

**Lacroig** S. J. 43. 91. 100. 140. 197. 260. 265. 276. 417. La Grange 386. Laktantius 70. 473. Lambert 386.3 Lambert v. Hersfeld 491.

La Quintinne S. J. 60. 61. Latil 387. Laurentius Giustiniani 505. Laymann S. J. 43. 55. 58. 119. 185. 188. 196. 208. 213. 217. 233. 244. 248. 252. 254. 263. 279. 280. 295. 298. 315. 316. 319. 331. 339. 353. 367. 370. 476. 549. Leander 189. 551. Leander 189. 548. 555. Ledesma 248. Lehmfihl S. J. 43. 44. 51. 55. 69. 74. 95. 160. 164. 165. 167. 168. 170. 174. 177. 178. 180. 183. 187. 188. 194. 189. 191. 195. 196. 199. 204. 209. 213. 217. 220. 221. 235. 241. 245. 255. 259. 260. 278. 279. 289. 291. 292. 293. 299. 315. 325. 340. 369. 370. 372. 410. 412. 413. 461-469. 512. 518. 523. 552. 564. 570. 592. Leibniz 598. Leo I. 485. Leo VII. 487. Leo IX. 489. Leo XIII. 72. 73. 183. 471. Le Roug S. J. 218. 540. Lesbre 386. Leffius S. J. 43. 54. 58. 100. 111. 140. 142. 223. 243, 262, 265. 276. 283. 285. 350. 356. 360. 549. L'Honore S. J. 60. Liemar v. Bremen 491. Lignori 43. 49. 53. 54. 70. 71-157.163.173.197. 198. 204. 219. 237. 246. 260. 267. 268. 288. 289. 297. 303. 306. 307. 310. 311. 312. 325. 329. 333. 334. 341. 342. 345.346. 347. 369. 370. 371. 374. 375. 429. Müller C. S. S. R. 589

435.454. 455. 456. 477. 539. 558. 561. 572. Linsenmann 43. 47. Loboda 398. Lopez 539. Luca S. J. 394. Ludwig XV. 500. Lugo S. J. 43. 54. 100. 116. 140. 141. 227. 247. 256. 260. 266. 275. 283. 285. 289. 334. 367. 371. 519. Lukas 592. Lukas Kranach 507. Luther 239. 507. 539.

Mabillon 48. 219. Magister Rolandus 7. Manaffes v. Reims 495. Manjella 401, Mansi 87. Marbod v. Rennes 498. Marc C. S. S. R. 43. Marcen S. J. 558. Marchantius 247, 314. Martus 592. Marozzia 486. Mars 331. Martial 331. Martin 5. Masenius S. J. 231. Massuccio 506. Matthäus 516. 592. Matthäus v. Arafau 502. Man 499. Mazzini 78. Mazzota S. J. 43. Medina 59. 247. Messert 98. Melchionna 86. Melchior Cano O. P. 539. Minucius Felix 483. Mivart 5. Molina O. P. 141. 275. Molina S. J. 43. 248. 289. Monaco de la Valetta 411 Montagnoli O. P. 186. Montezon S. J. 75. Moullet S. J. 59. 202. 208. 235. 257. 269. 278. 290. Mona S. J. 58. 219. 316. 319. 355. 446. Müller 43.

262, 275, 316, Mider O. P. 314, 316, 318, 356, 372, 566. Nikolaus II. 489. 491. Nikolaus v. Clemangis 502.Nifolaus Tudeschi 503.

Oliva S. J. 60. 61. Oliveira 398. Drigenes 483. Otto v. Konstanz 491. Opid 222. 593.

Pallavicini S. J. 539. Balmieri S. J. 43. 189. 212. 219. 194. 237. 270. 278. 255. 258.317. 364. 337. 365. 368. 382. 453. 516. Baphnutius 484. Pasqualigio 334. Passaglia 5. Pastor 504. Paul IV. 552. Paul V. 140. 555. Baulus 482, 487, 595. Pelagius I. 485. Beter der Chrwürdige 498. Betrarca 500. Betrus 592. Betrus Damiani 489. Petrus Lombardus 43. 515. Petrus de Palude 185. 338. 359. 380. Pinthereau S. J. 540. Bio 508. Pius V. 175. 452. 456. Bius IX. 73. 173. Platel S. J. 43. Poggio Bracciolini 505. Poisson 396. Polyfarp v. Smyrna 483. Pontius 593. Praepositus S. J. 356. Pruner 43. Quaglia 407.

Rampigollis 476. Rance 64. Ranulf v. Durham 497. Rauscher 395.

Navarrus 58. 100. 219. | Raymund von Pennaforte | O. P. 43. Rebellus S. J. 247. Rechenberg 49. Reginaldus S. J. 58. 283. 316. Remondini 87. 88. 89. 90. 91. 92. 95. 97. Renan 5. Reusch 5. 46. 64. 96. 97. Reuter S. J. 43. Rezzonico 550. Rhea Sylvia 331. Robert v. Flandern 495. Robert Großhead 499. Robert Holfot 500. Rodriguez 247. 272. Roeren 125. Roh S. J. 255. Rohan=Chabot 72. Roncaglia 572. Rosegger 510. Rosmini 5. Rouffelot 331. 340. 363. 568. Rupert v. Deut 498. Sa S. J. 43. 185. 206. 229. 242. 244. 249. 262. 282. 283. 286. 519. 541. Sabetti S. J. 43. Saettler 331. 363. 568. Sailer 43. Sainte-Beuve 75. Salas 140. Salmaticenfer 101. 125.

Salonius 247. 334. Salvati O. P. 394. Sanchez S. J. 43. 54. 58. 60. 100. 119. 132. 134. 166. 197. 135. 140. 219. 224.226. 228. 243. 248. 275. 283. 324. 314. 316. 315. 337. 342. 355. 356. 360. 361. 364. 382.418. 572. 449. 549.593. Saraja S. J. 54. 476. Sarpi 508. Scavini 43. 73. Schell 5. Schnizer 364. 366. 378. 400. 573. Schneider S. J. 570. Schwane 43.

Segneri S. J. 43. Seneca 473. Sergadi 593. Sergius III. 486. Sigebert v. Gemblour 491. 494. Simar 43. Siricius 484 f. Sirmond S. J. 217. Sixtus V. 148. 221. 455. Slaughter S. J. 219. Sofrates 473. Soto O. P. 58. 189. 199. 219. 283. 317. 539. Sporer 100. 197. 324. 334. 342. 549. Sprenger O. P. 473. Stephan v. Beauvais 498. Stephan X. 483. Suarez S. J. 43. 58. 119. 170. 171. 350. Sylvester O. P. 185.

Taberna S.J. 257. Tamburini S.J. 43, 56. 69. 100. 110, 163, 164. 165. 166. 168. 170. 176. 180., 181. 183. 192. 196. 185. 202. 206.213. 218.220. 232. 241. 242. 243. 246.256. 262. 265. 273. 274. 278. 280. 285. 293. 305. 316. 334. 336. 319. 339. 362. 366. 367. 382. 446. 385. 449. 518. 520. 522.541. 550. 592. Tanner S. J. 58. 284. Teriflus S. J. 55. 60. Tertullian 483. 516. Theodora 486. Theophrast 473. Thomas von Aguin O. P. 43. 54. 70. 143. 148. 199. 208. 220. 316. 318. 339. 317.359.379. 470. 483. 538. 549. 564. Timotheus 592. Titus 592. Toletus S. J. 43. 100. 219. 282.

Torella 507.

Torrecilla 454.

Tourneln 113.

Treffe S. J. 217. Trimaria 194. 334. 354. Trugillo S. J. 557. Trullendjuš 334. Turchi 67. Turrano S. J. 550. Turrianuš S. J. 519.

Ndo v. Trier 491. Ulrich v. Augsburg 487. Urban II. 494. Urban VIII. 446.

**Balentia** S. J. 100. 243. 248. 282.

| Bašquez S. J. 43. 170. 199. 201. 218. 219. 262. 283. 519. | Bega 247. | Befaliuš 337. | Billani 78. | Billani 334. | Biva S. J. 43. 55. 58. 185. 197. 208. 230. 257. 448. 539. | Boigt S. J. 573.

Weber 375. Weizsäcker 14. Wendelin Hock 507. Wenrich v. Vercelli 492. Wernz S. J. 395. Wicklif 501. Withelm te Maire 501. Withelm v. Haris 499. 538. Wojcickowski 398.

3accaria S. J. 87. 88 89. 91. 92. 3anardus O. P. 201. 3enner 515.









