### D. J. Gordon

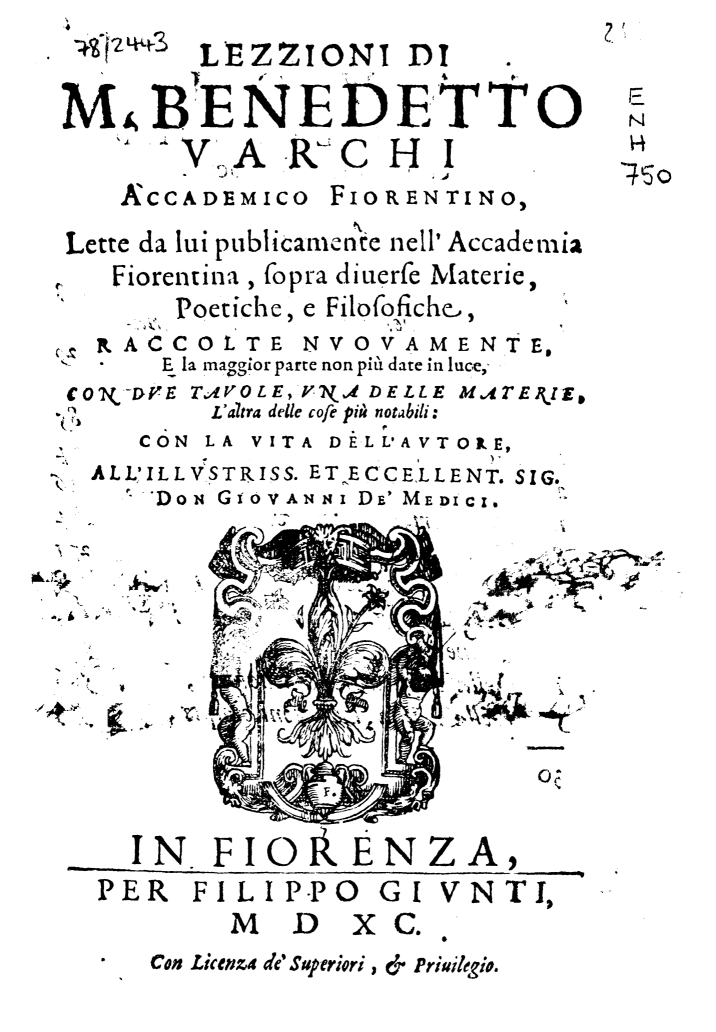






Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

Digital copy for study purpose only.  $\ensuremath{\mathbb{C}}$  The Warburg Institute



# TAVOLA DELLE LEZZIONI

contenute nell'Opera.

: .



| ľ          | Della Natura, Lezzione vna, a         | car. 3 |
|------------|---------------------------------------|--------|
| ľ          | Della Generazione del corpo huma      |        |
|            | no, Lezzione vna,                     | 29     |
| 1          | Della generazione de' Mostri, Lez.    |        |
|            | zione una,                            | 85     |
| Ľ          | Dell'Anima, Lezzione vna,             | 134.   |
| 2          | Della Puttura, e Scoltura, Lez., due, |        |
| 1          | De Calori, LeZzione vna,              | 234    |
| 8          | Dell'Amore, LeZzioni otto,            | 271    |
| 8          | De gl'Occhi, LeZzioni otto,           | 458    |
| Z          | Della BelleZza, e della Grazia, Lez-  |        |
|            | zione vna,                            | 560    |
| <b>]</b> : | Della Poetica, LeZzione vna,          | 506    |
| <b>S</b> * | Della Poesia, LeZzioni cinque,        | 593    |
| •          |                                       | •••    |
|            |                                       |        |

30

### ALL'ILLVSTRISSIMO, ET ECCELLENTISS. SIGNOR

# DONGIOVANNI DE MEDICI.

Mio Signore, & Padrone Colendis.





E'L Ciuil Duello, che passò fra quei duoi Greci Personaggi, per conto dell'Armi di Achille, gran parte pare à me che habbia nella Vittoria d'-Vlisse, quell'argomento

con che egli dimostrò, che elleno ad Aiace peruenire non poteuano, atteso che ei non haria saputo intendere le figure che in quelle erano intagliate, & nel vero l'intendere, tuttoche in ogni humana condizione si douesse ossente, tuttauia n'elle persone, allequali vn' qualche dono habbia-\* 2 mo mo destinato, vie più cosiderar si douerrebbe; perche quando ancoratutte le cose alla qualità, & fortuna di tutti gl'huomini fussero in apparenza adeguate, ci sono di molte virtudi occulte (come per lo più veggiamo nelle Pietre preziose) che tanto più; è meno sono altrui care, quanto più ò meno-da altruivengono ad esser'intese. Di qui è Illustrissimo, & Eccellentifs. Signore, che hauen do io di nuouo raccolto molte Lezzioni del Dottifsimo M.Benedetto Varchi,& messole insieme con le altre stampate tutte in vn volume, ho'deliberato presentarleui, resolutissimo che si comevoi sete ottimo cognoscitore delle materie le quali in esse si trattano (che sono non meno dotte, che varie, ne menoalte, che leggiadre) sete altresi di quelle sommamente meriteuole, & come l'Affetto non mi ingana, & l'Adulazione non mi trasporta, cosi ingenuamente potrei rispondercàchi tinto di cortele Inuidia, affermasse voi esservie più vago di militari discipline, che di Filosofiche scienze, che voi sete vno di quei Signori più rari, ilquale à imitazione de vostri maggiori hauete per ornaméto le Let tere, & per sicurezza l'Armi. Perche se alla fortuna

fortuna vostra fusse diceuole, à la qualità del fatto comportasse, che voi esercitaste quelle in guisa che queste publicamente trattate, Togato nella vostra fioritis. Accademia, chinon sa, che voi vi mostrerreste dotto, & eloquente no meno che armato nelle altrui cotrade visete mostrato Prode,&;Valoroso; Ma quando pure queste cose per non hauerer caufa, dimostrazione à gl'huomini vulgaridessero cagione di dubitarne, Chi fia che mi nieghi Illustrifs. & Eccell. Sig che doue in efse si tratta di Amore, di Bellezze, & di Grazia non-pure voi non ne habbiate sourana intel ligenza, ma che cola nisluna si sia potuta dire dibello, ò di buono, che da voi amabilis. bel lifs & graziofifs. Sig. quafi ritratta non fia? Certo (che io mi creda) niuno. Et voglio à questo proposito ricordarmi quado l'Anno 79. esfendo io in Venezia, venni di brigata con gl'altri di nostra Nazione à far riuerenza à voi, che à Venezia veniuate Imbasciadore per lo Sereniss. Gran Duca Ftancesco, vostro Fratello, oue con mio grandissimo contento, poneua mente, che ouunque voltauate i passi, iui creauate di voi vn'improuiso stupore in chi vi miraua, & ogni persona d'ogni

ogni qualità; d'ogni sesso, & d'ogni eta correua per vederni, si vrtana & premeua per ac costaruisi, & calcate le strade, altri dalle finestre, altri da' tetti pédeuano per meglio confiderare la Bellezza, & la Grazia, che di voi destaua vn cortese,& grazioso Amore in chi vi vedeua; Talche tutti à vna voce afferma-, uano voi esser le Delizie non pur di Firenze, madi Toscana, anzi d'Italia tutta. L'esser adu que voi tale Illustrifs. & Eccell. Sig.mi ha fat. to animo, che io vi presenti queste Lezzioni con molta diligéza, fatica, & spela; raccolte, corrette, & ridotte insieme nella guisa che vedete, immaginandomi, che nel mandarle. io fuora nel cospetto de gl'huomini, i quali, grandemente le desiderano, voi tanto meno vi sdegnerete, anzi tanto più aggradirete, che dalla Eccellenza vostra piglino splendore, quanto più anderete confiderando, che el leno fon fatture del buon Varchi, Accademi co vostro, eletto, & stipédiato fra gl'altri più degni rispetti, per isuegliare le belle lettere in Toscana, dalla Gloriosisima memoria del gran Padre vostro ( che viua Beatissimo in Cielo ) ilquale (come fa il mondo) tanto inabbracciare, & fauorire i Dotti, era nuouo Mece-

Mecenate, quanto nel potere & volere solleuargli, fù veramente vn nuouo Augusto. Piacciaui adunque Illustrissimo, & Eccellen tissimo Signor mio, comeverace figliuolo del Gran Cosimo, & imitatore de' suoi magnanimi fatti, che il buon VARCHI venga alla luce fotto lo splendor vostro illustrissimo, & da me accettate il picciol dono'di queste sue 'Lezzioni, col grande affetto che vivengon porte, assicurandoui (comeesso VARCHI soleuadire) che, se pouero è il Don, ricco è il Desio, con che, inchinandomiui, & quanto più posso ricordandomiui Deuotissimo Seruidore, resto pregandouida D10 Benedetto 'altrettanta felicità, quanta comporta il merito vostro infinito.

Di Firenze, alli 8. di Febraio. 1589.

Di V. Eccell. Illustris.

Umilisimo Seruidore

Filippo Giunti.

### ALL'ILLVSTRISSIMO, ET ECCELLENTISS. SIGNOR

DON GIOVANNI DEMEDICI.

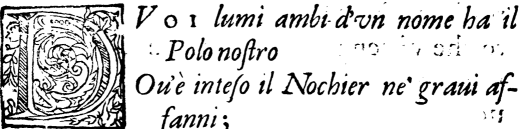
Mio Signore, & Padrone Colendiís.

Ou'è inteso il Nochier ne graui af-

: Polo nostro

11

the material



fanni; Et voi nel correr de volubili Anni Intento state à duoi del sangue vostro; Che cangiorno col Cielo il mortal Chiostro, V' furon per giouar (qualvoi)GIOVANN'I; Poi che l'un ristoro d'Europa i danni, L'altro Italia purgò da più d'un Mostro. Hor di questi reflette lo splendore In voi armato fin al Indo, e al Moro A mal grado del Belgico furore. Indi Togato à voi viensi l'Alloro Diquegli, & forse l'imitato Onore Vi farà fiammeggiante in Ostro, e in Oro.



#### VITA

### DI M. BENEDETTO VARCHI,

#### SCRITTA DALL'ABATE DONSILVANO RAZZI:

ALCILLVSTRE, ET REV. SIGNOR BERNARDO MEDICI.





I come ha ciafcuna Prouincia hauuto da Dio benedetto alcuna dote particolare, verbi grazia di produrre alcuna cofa in più quantità, ò migliore, che l'altre non fanno; cofi pare, che ad alcune Città prin cipali fia ftato, quafi per priuilegio, conceduto, che non folo producano ingegni atti alle fcienze, & alla fpecolazione, ma anche in vn certo modo diano perfezione à

quelli, che nati in altre parti (inchinati fimilmente à gli ftudi delle lettere) vengono in quelle, ò per loro fteffi, quafi in lor proprio albergo; ò chiamati, ò fauoriti da' Mecenati, ò da gli Augusti ad habitare · perche lasciando da vno de' lati Atene, antichissima, e nobilissima madre delle scienze, non sappiam noi, che in Roma, ne' suoi migliori tempi (oltre à quegli, che nacquero in lei) si alleuarono fauoriti da essi Augusti, e Mecenati , Virgilio per patria Mantouano, Horazio da Venusio, Ouidio da Solmona, & altri molti, quale da Verona, quale d'Africa, quale da Sarsina, e quale da Beuagna, e quale d'altro luogo, che tutti notissimi sono ? E che parimente in Fiorenza, oltre a' suoi figliuoli propri, troppo più chiari, che T messier

mestier faccia dire alcuna'cosa di loro ( quasi piante trasportate dal loro natio, paese in luogo più conforme alla natura loro) vennero al tempo de gli Auoli nostri, e vissero nelle case de' Medici (Mecenati veramente, & Augusti Fiorétini) Marsilio Ficinio, cioè da Fighine di Valdarno, M. Angelo da Monte Pulciano, & altri, che per breuità fi lasciano: & a' tempi nostri, Monfig. Giouio, Monfig. Beccatelli, & altri molti, chiamati, e fauoriti dal Gran Duca Cofimo? Et vltimamente ricondottoci dal Gran Duca Ferdinando: Pietro Angelio, delquale bafti hauer detto folo il nome, quando il rimanente sanno ( dirò cosi ) or Tagus, or Ganges, for an or Antipodes? I quali tutti può in vn certo modo Fiorenza chiamare fuoi cariffimi figliuoli adottiui, fi come i suoi proprij, legittimi, e naturali. Nel numero adunque di questi proprij si può dir veramente, che sia stato il Varchi; perciò che se bene Ser Giouanni suo Padre traeua l'origine da Monte Varchi, Castello del già detto Valdarno, tra Fiorenza, & Arezzo, non dimeno ello Varchi nacque, fu alleuato, e visse la più parte della sua vita in Fiorenza. La qual vita io, certo mi son messo à scriuere più, per pagar questo debito verso l'amico, che per altra cagione . E massimamente hauendola infino à certo tempo scritta Messer Antonio Allegret ti, secondo, che già ell'> Varchi mi dille, e potendo ageuolmente auuenire, che quando che sia, ella in qualche modo si truoui. per non dire nulla, che bastare poteua per auuentura quello, che della vita, & azioni del medesuno si può veder da tutti nell'orazione funerale, laquale fu fatta, e recitata nell'efequie di lui dal Signor Caualier Lionardo Saluiati, con quella eloquentia, che hoggi è proprijssima di lui. Ma prima, che io ad altro venga, non è da tacere , che Ser Giouanni Padre del Varchi, fu non solo de' primi, e più stimati causidici, ò vogliam dire Procuratori, che al suo tempo fossero nel Arciuescouado di Firenza, ma huomo ancora, che fi dilettò delle belle lettere re, & attese ad altri studi, che delle Leggi, poiche fra le lette-Latine di Pietro Delfini Viniziano, e Generale di Camaldoli, ne ha vna tra l'altre scritta l'anno 1521. al detto Ser Giouanni, il cui principio è, Cogitaui aliquandiu, perletto Dialogo tuo, quem de nie scribendum duxisti responderem, vt tibi aliquid an omnino subticerem. Nacque il Varchi nel mille cinquecento, e due, e da ello Ser Giouanni suo Padre, gli fu posto nome Benederto, per la diuozione, che egli haueua à San Benedetto Padre de' Monaci. Ad honore delquale Santo essendo già stata edificata

Acata a' Monaci dell'Ordine di Camaldoli, fuori della porta à Pinti, in fu la via, che và à Fiefole, vna Chiefa, e Monasterio in tutto fimile à quello de gli Angeli in Fiorenza, Ser Giouanni, che hauea non lungi da quello vna fua bella Villetta, laquale possegono hoggi quelli della Fonte; tutto il tempo, che gli auanzaua da' suoi negocij, e massimamente i giorni delle Feste, quiui con i suoi figliuoli in santa conuersazione si dimoraua. E da questo poi venne, che il Varchi celebrò sempre, per le più deliziofe del Mondo, le colline, e villaggi di Fiefole, & hebbe stretta amicizia con i Padri del detto Ordine. Peruenuto il fanciullo all'età di dodici, ò tredici anni, hauendo, oltre a' costumi imparato à leggere, c scriuere, Ser Giouanni, à ciò configliato da vn poco giudiciofo maestro, che haueua hauuto in custodia Benedetto, lo mise ad vn fondaco, quasi disperato, che egli hauesse à far mai alcun profitto nelle lettere. Ma i padroni del fondaco, iquali molto erano amici di Ser Giouanni, e di miglior giudicio, che non era stato il già detto Maestro, vedendo il fanciullo sempre con alcun Libro in mano, ò di Romanzi, ò altri fi fatti, dillero al Padre, che per quanto à loro pareua, male hauea fatto à leuarlo dalla scuola, conciofosse, che molto il vedeuano più disideroso d'attendere à gli studij delle lettere, che alla mercatura. Perche hauendolo Ser Giouanni meglio efaminato , che non haueua fatto prima, e con più sana mente considerato l'inclinazione del putto, leuatolo dal fondaco, lo raccomandò à Maestro Guasparri Mariscotti da Marradi, ilquale si come era tenuto, cosi era veramente vno de' migliori Maestri di Grammatica, che fossero in quei tempi in Firenze, e forse in Italia. Sotto la disciplina delquale (che fu anche mio Maestro, essendo già molto vecchio) fece Benedetto tanto profitto nella lingua Latina, e studij, che si dicono d'Humanità, che di diciotto anni, ò poco più, lo mando il Padre à dare opera alle Leggi nello studio di Pila : con animo dopo alcun tempo, di tirarselo appresso, farlo attendere à procurare, e lasciarlo nel suo auniamento. E cosi ap punto adiuenne, percioche dopo esfere il giouane stato cinque anni à studio, e fatto assai profitto nelle Leggi, e Ciuili, e Canoniche; ancorche non fossero punto secondo il suo genio, e vi hauesse atteso più per piacere altrui, che per voglia, che egli n'hauesse; il Padre non solo cominciò à insegnargli la pratica, c modo di procurare, ma lo fece ancora (cosi dicono) matricolare, cioè approuare per idoneo all'arte de' Notai, & à rot 2 garli

garsi de' contratti. Laqual cosa egli, che era nato ad altri studij non poteua in niun modo fopportare, dispiacendogli molto esfere dopo tante fatiche diuenuto, non altro, che vn roco mormorator di corte, vn'huom del volgo. Tuttauia tenendo nell'alta mente riposto quello, che haueua in animo, quandoche fosse di fare, si andò buona pezza accommodando, per non guastare i suoi fatti, alla voglia del Padre. Ilquale finalmente venuto à morte, e rimasi heredi delle sue, più che mediocri facultà Messer Benedetto, & vn'altro suo figliuolo, Messer Benedetto rimafo in sua liberta, e non hauendo à pensare ad altri, che à se, lasciò del tutto l'arte del Notaio. Ma come colui, che da Maestro Guasparri non haueua altro apparato, che la lingua Latina, e fapeua malamente poterfi attendere alla Filofofia senza la Greca, prima che altro facesse, si diede con tanto studio ad apprenderla da Pier Vettori (e basti cosi dire sempli cemente) con quanto facesse alcun'altro giamai, non perdonando, ne à fatica, ne à disagio veruno. In tanto, che per non torre il giorno quel buon gentil'huomo da' fuoi negocij, durd mesi, e forse anni ad essere, mailimamente di verno, ogni mattina vna ò due hore innanzi di à casa di lui, senza la Lezione, che poi vdiua dal medesimo publicamente. Ma seguendo il tumulto dell'anno mille, e cinquecento ventifette, nel quale furono i Medici cacciati di Firenze, e non molto dopo l'affedio, non venne fatto altramenti al Varchi, ne in detto tempo, ne per molti anni dopo, di andare, fi come hauea penfato, à stu dio, ne à Padoua, ne à Bologna, doue fapeua effere eccellentiffimi Dottori di Filosofia. Ma non per tutto ciò stette ocioso, anzi dimorando in Firenze, se non come haurebbe voluto, almeno come potè il meglio, attese à studiare, eccetto, che per l'assedio. Imperòche mentre quello durò, interuenne anche il Varchi con gli altri giouani Fiorentini à buona parte fi come egli afferma nelle sue Historie, di quelle cose, che intorno à Firenze occorsero fra l'vno esercito, e l'altro. Onde non è gran fatto, che egli, leggendo le cose accadute in quello assedio, fappia quando altri dica, e quando fi parte dal vero.

Fornito l'affedio, & i Medici ritornati în Fiorenza, fi andò trattenédo il Varchi con diuerfi amici fuoi, ma particolarmente in cafa Lorenzo Strozzi, mentre Giouambatista il figliuolo studiaua în Padoua, infino alla morte del Duca Alessandro. Nel qual cafo fece alcuni Sonetti, che allora furono molto lodati, e tenuti i migliori, che hauesse fatto infino allora. Ma parten-

partedofi dopo-la creazione del Duca Cofimo gli Strozzi di Fi renze, se n'andò anch'il Varchi con eslo loro, e con esli dimorò parte in Vinezia, e parte in Bologna, infino à che segui la cofa di Monte Murlo, alla quale mancò poco, che non interuéne anch'egli, fi come era stato a Sestino, per l'amicizia, che haueua strettissima con quel Baccio del Segaiuolo, che fu poi con altri decapitato in Fiorenza. Seguíta per tanto la cola di Mon temurlo fi partì il Varchi con i medefimi Strozzi da Bologna, la doue era rimafo, e se n'andò à Vinezia con i figliuoli maggiori di Filippo, che molto il vedeuano volentieri, e carezzauano, acciò che insegnasse à i loro tre fratelli più giouani, Giulio, Lorenzo, & Alessandro. Ma non hauendo il Varchi maggior difiderio che di tornare a' fuoi studij, iquali per si lun go fpazio hauea tralafciati, gli venne finalmente fatto quello, che prima non haueua potuto. Percioche, dopo hauere lungamente trattata per lettere la bilogna fra loro , prefa vna cafa in fu la piazza del Santo, chiamata la cafa della Vacca , fi riduf sero à Padoua, infieme Messer Albertaccio del Bene, Messer Puccio Vgolini, Meffer Vgolino Martelli, & il Varchi. Ma è ben vero, che il detto Messer Puccio, peroche attendeua alle Leggi, fuori che à tauola, non si trouaua molto con gli altri in compagnia. Ma si ben d'altra parte era quasi sempre insieme con questi, Messer Lorenzo Lenzi, tanto amato dal Varchi, il quale allora nella medefima Città attédeua alle I eggi in compagnia del suo Cugino, che su poi vltimo Cardinale de' Gaddi. Di questi tre adunque, che attendeuano, come si dice all'arti, furono Maestri, e Dottori, mentre insieme stettero dintorno à tre anni in Padoua, il Maggio in Filosofia, il Beato nella Metafifica, e nell'Humanità, e Greco Meffer Lorenzo da Baf fano. Dopo i detti tre, rimanendofi il Martelli nella detta cafa della Vacca, quale che le ne fosse la cagione, si ritirarono in vn' altra da'per loro, fenza però diuider l'amicizia. Messertino, il Varchi, e Messer Carlo Strozzi, di pochi giorni innanzivenuto anch'egli à studio à Padoua. Ma egli nó è da tacere pri ma, che ad altro veniamo, che hauendo fra tanto hauuto prin cipio la nobilifima Accademia de gli Infiammati, per opera di Meller Daniello Barbaro, & in parte ancora di Meller Vgolino, amicislimo di esso Barbaro; fu certo il Varchi vno de' più ardenti, e di quegli, che maggiormente le acquistarono grido, e riputazione.perciò che oltre al carico, che haueua di leggere l'Ethica publicamente, mentre il Maggio dichiaraua la Poet لايې د ال 3 tica,

tica, vi lesse anche con molta sua gloria in varij tempi altre Lezioni, dichiarando, hor'vno, e quando altro de' componimenti del Petrarca, di Monfignor Bembo, di Monfignor della cafa, o d'altri secondo, che più gli era in piacere, ò era pregato da gli amici . Dellequali Lezioni fatte in Padoua, alcune si leggono frà l'altre sue stampate, & altre si stano in mano degli amici suoi, per non hauere hauuto da lui l'vltima mano. E per quanto mi vien detto da esso Monsignor Vgolino Martelli hog gi Vescouo di Glandeur in Francia; fece il Varchi mentre infieme stettono nella detta casa della Vacca alcune Egloghe in versi sciolti, tradusse la Priora, comento, e fece alcuni Prolegomini alla Logica. Finalmente, dopo esfer così stato alquanti anni in Padoua, difideroso di passare anche più auanti ne' studij della Filosofia, sentendo, che in Bologna leggeua Mesfer Lodouico Bocca di ferro, famosissimo Filosofo, là se n'andò per vdirlo. Ma quanto eglì apparasse sotto la disciplina di tanto Maestro, lascerò, che i suoi scritti medesimi, ne'quali ne fa cosi spello, e si honoratamente menzione, ne facciano fede. Ma non tacerò già, che hebbe con effò lui grandifima domeftichezza, e familiarità ; intanto, che rade volte era veduto per la Città il Bocca di ferro fenza il Varchi, ò il Varchi fenza il Bocca di ferro.E percioche haueua Messer Benedetto l'openionì di questo suo Maestro in luogo d'oracoli, e per costante nel le cose della Filosofia, non douere poter stare la verità delle cose, che egli affermaua, altramente; haueua scritte à mano buona parte dell'opere, che poi furono stampare di esso Bocca di ferro, si come hanno veduto, e sanno tutti gli amici suoi. Alle quali tante spese, che egli faceua in tenendo casa aperta per le, e per gli amici, e scriuano, e seruitore, e serua, non bastando l'entrate de' suoi beni, e gli aiuti de gli amici, ò veniua egli stello à ciò fare, ò faceua vendere, ò impegnare da chi faceua i suoi fatti in Firenze, hora vna, e quando altra delle sue case, e possessioni. Di maniera, che non ancor ben forniti, quanto al difiderio i fuoi studij, ò per dir meglio non ancor sazio d'andare alle scuole (percioche i suoi studij non fornirono mai, se non quando rende lo spirito ) sarebbe stato forzato, non hauendo più il modo à stare fuori, si come era stato secon do par suo, assi horreuolmente, ò à tornare à Firenze come fosse potuto, à andarsene si come hauea fatto alcuna volta, fenza hauer luogo fermo, da Roma à Vinegia, & hor qua, hor la, secondo, che il suo capriccio il guidaua, ò era chiamato, ò condotta

condotto da gli amici; se non l'hauesse Iddio, & alcuni amici suoi in questo modo aiutato. Mentre il Duca Cosimo, veramente magnanimo Principe, liberatofi da que' trauagli, che nel principio del suo reggimento gli diedero occasione di far conofcere al mondo il fuo valore; Si apparecchiaua à rimettere gli studij delle lettere nello Stato suo, riaprire lo studio di Pifa, e creare l'Accademia Fiorentina, fu configliato, con dirgli, che il Varchi era vno de' primi letterati d'Italia, à douere richiamarlo alla Patria. E così, in ciò adoperandosi, massimamente Messer Luca Martini, huomo di gran giudicio, e molto amator di tutti i virtuosi, ritornò il Varchi à Firenze, e su dal Duca benignamente riceuuto, e proueduto d'honesta prouifione, & i primi tre, ò quattro anni, habitò nella stella cafa paterna, doue era nato al canto alle rondine, vicino à S. Pier Maggiore. Laquale hauendo poi, si come hauea fatto quasi tutti gli altri fuoi beni venduta, ne prese vna à pigione alla casa nuoua della fortezza vecchia. E percioche quando fu richiamato il Varchi, era poco auanti nato Francesco, primo de'figliuoli maschi, al Duca, si disse, e su creduto da molti, che ciò hauesse fatto il Duca particolarmente, per seruirsene, quado fosse stato tempo, per Maestro nelle lettere di esso Principe, e de gli altri suoi figliuoli. E cosi si crede, sarebbe stato veramente se il Varchi, si come era ornato di tutte le scienze, cosi fosse stato più huomo del mondo, e saputosi meglio accommodare all'vso delle corti, & al viuere di questi tempi. il che egli ne feppe, ne volle mai fapere, come quegli, che era più lontano, che altro giamai da ogni ambizione, & auarizia, come si dirà à suo luogo. Intanto, che quanto à ciò partiene, si può dire, che egli non fosse quasi punto dissonigliante da que gli antichi Filosofi, tanto celebrati con le parole, ma poco imitati. Ma non perciò si rimase il Duca di amarlo, e di honorarlo, anzi vedendo ogni dì de' fuoi componimenti, e leggen do hora alcuna dell'Orazioni funerali, che egli, e faceua, e recitaua, secondo l'occasione, & hora alcuna delle Lezioni, che faceua publicamente nell'Accademia : l'haueua per quello, e più (come quelli, che era d'ottimo giudicio in tutte le cofe) che gli era predicato. E ne dimostrò segni apertissimi, quando dandogli insieme carico di scriuere l'Historia Fiorentina, non folo gli raddoppiò la prouifione, ma vacando la Chiefa di San Gauino Adimari in Mugello, che era di suo proprio padronato, gliele conferi subitamente. Mentre, che adunqueil t Varchi, 4

Varchi con quel poco, che anche haueua del suo, con la prouifione, che haueua dal Duca, e con le rédite del beneficio fi ftaua assai commodamente, spesso leggendo nell'Accademia; e specialmente quando fu Consolo, che lesse tutto l'anno'; e scri uendo la Storia, dellaquale haueua già fatto il primo libro, o datolo, quasi per vn saggio al Duca, & il Duca à vedere al Giouio; fu vna lera, che se ne tornaua à casa in su le ventiquattro hore, vicino di Santa Maria nuoua, verso San Pier maggiore; assalito da vno sconosciuto, e datogli alla volta della gola molte ferite con vn pugnale. Di maniera, che se non si fosse, meglio, che potè aiutato, riparandofi con vn lembo imbracciato del Lucco, l'haurebbe colui di certo vecifo del tutto. Macome piacque à Dio, se bene stette assai graue, finalmente guari. Sep pe egli (perciòche lo conobbe) e lo seppero, e sanno alcuni de gli amici suoi, chi fu quegli, che lo ferì, e che non per altro, che per troppo volere, scriuendo dire il vero, ciò gli adiuenne, ma non per tutto ciò lo volle mai manifestare, se non finalmente in segreto al Duca.

N'e medefimitempi ancora, eslendo quella sent. verissima. Senza inuidia virtù, quando fu vista,

Fu molto trauagliato da alcuni con detrazioni, e maledicen ze, i quali non poteuano patire di vederlo in tanta grazia dell'vniuerfale ; ne che fossero con tanta frequenza vdite le sue Lezioni ( e non da' Fiorentini solamente, ma anche da quanti huomini d'alto affare veniuano à Firenze ) e con tanta marauiglia letti i suoi componimenti così di Versi, come di Prosa. Ilche allora anche si vide molto più apertamente, quando ricerco il Duca dall'Imperador Carlo Quinto, che gli facesse tradurre in lingua, e Versi Toscani, la diuina Opera di Boezio, della contolazione della Filofofia, ne diede carico al Varchi. percioche alcuni, a' quali pareua di sapere quanto, e più, che il Varchi, non solo hebbero à male nel segreto dell'animo loro, che non fosse lor stato dato à tradurre quel libro, ma ancora apertamente chiefero licenza di poter anch' esti ciò fare. e fu loro (ne anche il Varchi l'hebbe discaro) da sua Eccellen za, che ben fapeua à che doueua la bisogna riuscire, conceduto, con dire, chi vuol fare, faccia. Ma finalmente, come che ancor gli altri facessero cosa degna di lode, fu & è da tutti, che vogliono l'enza animofità giudicare, la meglio di tutte di grandissima lunga tenuta la traduzione del Varchi. Da che mossa, non molto dopo la Duchessa Leonora di Tolledo, veramente degna

degna moglie di sì gran Duca, il pregò, che fimilméte gli piaceffe volgarizzare Seneca de'beneficij. Ilche egli in pochi mesi fece in quella maniera, e finezza, che da tutti si sà, senza che io più auanti ne dica. Non molti anni dopo queste cose, essendo le genti del Duca accampate intorno alla Città di Siena, e trouandosi egli molto affaticato in quella pericolosa guerra : e però non correndo le paghe per allora à certa forte di ftipendiati; come che tutti andallero creditori, e follero poi effettualmente pagati; fu forzato il Varchi à ritirarfi alla fu'a Pieue, in Mugello, e delle rendite di quella à viuer assai strettaméte con alcuni de' fuoi più cari amici. Ma con tutto ciò, fi come quegli, che sapeua, secondo il detto dell'Apostolo, & abbondare e necellità patire(e più volte gli venne ad huopo) fi pafsò quel tem po affai lietamente, se non in quanto, amando egli il Duca affettuosiisimamente, temeua del sine di quella guerra. Laquale finalmente, con non piccola gloria del Duca (ilquale molto più in quella s'adoperò con il senno, e con vna estrema vigilan za, che altri con l'armi ) & acquisto di vn cosi grande stato, come è quello di Siena venuta à fine, furono al Varchi (oltre alle paghe corréti ) fatte da quel giustissimo, e valorosissimo Prin cipe, si come à gli altri ancora, pagare tutte le paghe decorse infino à vn quattrino. In guifa, che egli potè e fodisfare ad alcu ni amici, i quali di buona fomma, fecondo il loro picciol potere, l'haueuano accommodato; rimettersi in arnese; e riaprir cala, non in Firenze, ellendosi molto affuefatto alla dolciflima vita solitaria, ma in vna Villa poco fuor di Firenze : cioè finalmente alla Topaia, villaggio di patrimonio del Duca fopra Ca stello.Doue dimorò quasi infino all'vltimo della vita. Se bene poco auanti quello (quafi preuedendo di hauere tofto à morire ) haueua preso à pigione nel Campaccio ( contrada cosi det ta in Firenze ) vna affai commoda cafa. Ma con tutto fi dimorasse il Varchi, come habbiam detto in Villa, no però quasi mai vi ftette folo, anzi, andandoui ogni giorno hor'vno, hor'altro de'fuoi amici, è talora dimorandoui le settimane intere, sempre haueua chi gli tenea compagnia. Da' quali amici, quando non era visitato, se ne veniua egli, e parimente quando per alcun suo negocio gli facea bisogno, à Firenze, e con alcuno di loro fi staua otto, ò quindici giorni. Vsaua ancora di andare ogni anno vna,o due volte à Pifa, doue il Duca Cofimo fi staua almeno i due terzi dell'anno à leggergli della fua Storia. Et allora si staua in casa dell'amicistimo suo M.Luca Martini (ilqua le quiui 74

le quiui in víficio honoratissimo seruiua il Duca) in copagnia di Pittori, Scultori, & altri si fatti nobili artefici, de'quali haueua quel buon gentil'huomo sempre molti al suo seruigio. E percioche tal volta faceua perciò bisogno al Varchi demorare, vno, ò due mesi in Pisa, egli non lasciaua mai, quado era tempo di andare alle scuole, e particolarmente à vdire M. Girolamo Borro, che allora in quello studio leggeua Filosofia, ilqual' egli haueua in molta venerazione, e per quello, che è veramente. Non è anche da tacere, che oltre à gli amici suoi più familiari, M. Lelio Bonsi, M. Lucio Oradini, e Girolamo, che fu poi Don Siluano Razzi, iquali nella detta Villa il più del tepo fi stauano con esso lui; anzi non sapeua egli; ne potea viuere senza hauerui sempre alcun di loro; era ancor molto visitato da altri amici.percioche oltre à quelli, che haveua in Firenze, niuno ci veniua, ò per esfa passaua, ilquale fosse huomo di lettere, che non andasse à vedere il Varchi; ò vero, se ciò non conueniua; che non mandasse à chiamarlo, si come fecero molti Cardinalı, & altri gran Prelati. Anzi alcuni di loro, in andando, ò à diporto, ò à visitare i santi luoghi dello stato del Duca, come fono l'Eremo di Camaldoli, Vallombrosa, la Vernia, & altri, che nol volessono, ò non fosse loro dato dal Duca in copagnia.

Hora se ben può parere, che basti hauer detto infin qui della vita, costumi, e studij del Varchi, tuttauia nó douerrà, per mio auuilo esfere altro, che ben fatto ragionare alquanto più partitamente d'alcune sue virtù, nellequali fu veramente raro, e le quali pare che hoggi in pochi si ritrouino. E prima, quanto all'amicizia ( ò virtù, ò altro, ch'ella fia ) è da laper, per chi nol conobbe, che il Varchi fu verso chiúque nell'animo gli capea, che il valesse (& anche in ciò s'ingannò alcuna volta) il più fchietto, il più fincero, & il più vero, & amoreuole amico, che imaginare fi possa . in tanto, che oltre all'amare con tutto il cuore, non haueua niuna cosa, quantunque cara, laquale non fosse, più che sua, de gli amici. Anzi, se gli se ne fosse porta occasione, non haurebbe, ne anche (mi credo io) ricusato di met ter la propria vita. Ma egli ( come che da molti gli fossero fatte gran cortesie, e rileuati seruigi) ritroud ben poche volte riscon tro: & vna di quelle poche si fu nel Comendator Annibal Caro, colquale hebbe strettissima amicizia in fin da giouane, quan do ello Commendatore stette in Firenze nelle cale de' Lenzi, percioche troppo so io quello, che più volte mi disse esso Caro, nel raccontargli io à che estremità si fosse alcuna volta ritrouato il

will Warchi. E brieuemente fu M. Benedetto' fingolare nell'offoruanza dell'amicizia, amando gli eguali, come fu il Caro al pari di se stelso: & i maggiori come furono Monsig. Lenzi, & il Cardinal Bébo ( che ne furono ben conolcenti) con tutto quello affetto, e reuerenza, che mai fi può i maggiori. Quanto all'Auarizia, cioè ò troppo defiderio di guadagnare, & ammafiare, ò troppa tenacità in conferuare l'acquistato; fu da lei lontano il Varchi, non vò dir più, ma al pari di qualuque altro ne folle più nimico giamai. Conciofia cofa, che egli non difiderò mai se non hauere da viuere honestamente, e da poter godere con gli amici, il che egli faceua volentieri più, che altr'huomo. E questo gli sarebbe venuto fatto più volte, e da vantaggio, se egli, non dico hauesse hauuto modo nel suo viuere, e conseruare, ma non folle itato fenza gouerno, e prodigo. Nelqual fatto io no sò quanto egli fia da lodare, poiche per cotale fua negligenza, o confumatia quello, che gli doueua baftare molti giorni, ò sel lasciana torre da chi alcuna volta poco fedelmente il gouernaua . Onde gli coueniua poi, ò stentare allegramente, ò andare,come fi dice,alle mercedi altrui.parimente,nó meno, che dell'auarizia, fu nimico d'ogni forte ambizione. E non folamente non procacciò mai alcuno ne grado, ne dignità, anzi gli fuggi sempre. E lasciamo stare, che se fosse stato altr'huomo, e come sono stati molti da assai meno di lui; il Duca stesso, come si è disopra accennato, gli harebbe proueduto di quegli honori, che fece hauere ad altri fuoi feruidori: egli non che alto, ò non volle, ò non feppe abbracciare quegli, che gli fi fecero incontro, e gli furono offerti. Et à questo proposito mi souuiene di quello, che egli più volte, ragionando familiarmente, mi raccontò, & è questo, che venendo vna volta Monfignor Ceruini,non ancor Cardinale, fi come fu poi, e Cardinale, e Papa, a trattare à nome di Papa Paolo Terzo alcuni altri negocij con il Duca, haueua aneo in commellione di douer fare ogni opera, per condurre il Varchi à Roma. percioche con honestilfime condizioni il voleua effo Papa al feruigio de gli Illustrissimi Farnesi, suoi Nipoti. perche parlatone esso Monsignore prima con il Varchi, che co il Duca, per sapere l'animo suo, & hauutone in rilposta, che sarebbe andato, cotentandosene il Duca; ne fece il Ceruini parola con fua Eccellenza, e n'hebbe risposta (ma douette essere più per no parere di voler ciò disdire al Papa, che di buona voglia) che era contento. Comunque fol se il Ceruini sceso al Varchi, che l'aspettaua in sul muriceiuolo del

del chiasso di M. Biuigliano in piazza, gli disse queste presife parole; buone nuoue Varchi, il Signor Duca se ne cotenta, Ma raccontatagli più per appunto la cosa, non parendo al Varchi, che il Duca ci andasse di buone gambe: disse volere stesso sapere l'animo del Duca. E cosi entrato il di stello, ò il seguente à sua Eccell. le domandò se era vero, quello, che Monsignor Ceruini gli hauca detto, e se poteua andare con sua buona grazia. A che il Duca, anzi che nò turbatetto, è con poco lieto vilo, non rispose altro, se nò, Noi tenia nessuno, è voltogli le spalle, si parti di qui. perche compreso il Varchi qual fosse l'animo del Duca, disse à Monsignor Marcello, che in modo niuno non ne voleua fare altro, e mai più, ne di ciò, ne di altra cosa simile, si fece parola. Et il Duca, come di fopra si è detto, indi à no molto gli rad doppio la prouisione, e diede la detta pieue di S. Gauino, e seguitò di vederlo ben volentieri, e più che mai carezzarlo. E se da lui non hebbe il Varchi cofe maggiori diane la colpa à le medefimo, conciofia cofa, che quel gran Duca (che tale era ancora prima che n'hauesse il titolo) l'amò sempre oltre modo, e tanto si compiaceua della storia laquale gli faceua scriuere, che quando gliele leggeua, staua con marauigliosa attenzioneà vdirlo, speslevolte dicendo, miracoli, Varchi, miracoli. Ma egli n'era ben ricambiato di questa affezione, peroche il Varchi d' altra parte haueua il Duca in quella maggior reuerenza, che fi può vn valorofitlimo Principe fuo Signore. E fi come non fi vedeua mai sazio con la voce, e con gli scritti di celebrarlo, cos nell'animo il valore, e dirittura di quello senza modo ammiraua.

Della liberalità, anzi prodigalità del Varchi bafti quello, che fi è del fuo, non pure effere ftato, lontano da ogni forte di auarizia, ma dell'honefta e lodeuole parfimonia, ragionato. E che delle cofe fue era padrone chiunque ne voleua, ò ad effe s'aueniua. E fo bene io quante volte, effendo da alcuno, ò amico, ò altro ricerco di denari, e non hauendone, anzi conofcédo egli il bifogno, fenza afpettar priego, diede, ò mantello, ò Lucco, ò altra di quelle poche cofe, che haueua. Fù il Varchi oltre modo inclinato all'amore, e beneuolenza, come fa chi'l conobbe, e fi può vedere in tutti i fuoi componimenti, ma in niun luogo meglio, che ne gli vltimi due verfi di vna fua Elegia, ne' quali facendofi egli fteffo à certo fuo propofito l'Epitattio dice cofi.

Varchius hic iacet, finceri cultor amoris Hoc vno egregius, catera pene nihil.

Eper-

\* E percioche era affai grande di persona, compresso, e di asfai bello, e venerando aspetto; & haueua grande, & à ciò molto accommodata voce, e bello, e graziofo modo di orare; era à vederlo, & vdirlo in su i pulpiti, e sopra le cattedre cosa marauigliofa, e maffimamente, quando da giouane portaua l'habito più nobile della ciuilità fiorentina, cioè il Lucco; e non fi ftraccuraua tanto quanto poi fece ne gli vltimi anni . Dell'eloquenza non dirò alcuna cola, potendo cialcuno in tate opere, che di lui fi leggono, Orazioni, Lezioni, Traduzioni, Dialogi, & altre farne quel giudicio, che gli pare. Ma questo non è giàda tacere, che niuno mai ne meglio, ne più chiaramente di lui espresse nella Toscana lingua i più alti concetti della Filosofia, in tanto, che niuno si partiua dalle sue Lezioni, per idiota, che fosse, ilquale di tutto, che haueua detto non fosse stato capace. Parimente della memoria del Varchi non dirò altro, che quello, che anche si sa da molti, iquali, e di questo, e di cioche altro fi è di lui ragionato, possono fare indubitata fede : e cioè, che più volte gli conuenne apparare in piccolillimo fpazio, come farebbe d'vna notte fola, vna lunga Orazione, ò Lezione, e gli riusci cosi felicemente, come se hauesse hauuto tempo à mandarlass à memoria molti giorni. E se bene quando leggeua à dilungo, cioè più mesi continui ogni Domenica, & anche spesso il Giouedi nell'Accademia priuata, come fu l'anno del fuo Cófolato, egli teneua in fu la cattedra fuoi fcar tafacci, nulladimeno non gli guardaua, se non pochissime volte, ò non mai.

o: In questo modo esfendo viuuto il Varchi dintorno à sessatadue anni, gli venne con buona occasione (come sono veramente i giudicij di Dio vn profondo abillo ) difiderio di far quello, che infino allora, ancorche n'hauesse hauute simili occafioni, no haueua mai voluto fare, e ciò fu di esser Prete, e dire Messa. E l'occasione fu questa, che essendo venuto à morte il Piouano della terra di Mõte Varchi, & hauendo egli ottenuta molto benignamente dal Signor Duca Cosimo quella Chiesa; prima, che ne fossero spedite le bolle, fu ricerco da gli huomini di essa Terra à voler contentarsi di farla prepositura, e Chiela collegiata. La qual cola ancor che folle con fuo danno, hauendosi à diuidere fra molti quello, che sarebbe stato di lui solo; nondimeno per honorare quel luogo, donde egli hauea l'origine, fece molto volentieri. Et cosi per bontà sua, e col suo fauore quella Chiesa, di pieue diuenuta prepositura, deliberò

liberò di voler risedere come proposto', & in compagnia de fuoi Canonici vfficiarla, e quiui il rimanente della sua vita viuere, e morire al seruigio di Dio benedetto. Ma essendosi egli di già ordinato (come si dice) à Messa, & hauendo mandato alla detta sua Chiesa molte casse di Libri, per douerui andar subito, che hauesse fatto l'entrata in Fiorenza la Serenissima Reina Giouanna d'Austria, moglie del Gran Duca Francesco; due giorni dopo la detta solennissima entrata, allaquale egli interuenne, andando incontro ad essa Reina con gli altri Seruidori del Duca à cauallo ; gli cadde dopo definare, come fi dice la gocciola, perdè la fauella, & d'intorno alla mezza notte del sedicesimo di Dicembre, presenti Messer Piero Stufi Canonico, il Signor Caualier Lelio Bonfi, e Don Siluano Razzi, à i quali sopraggiunti, non hebbe se non pochissimo tempo, e con la lingua già impedita, di dire l'vltimo à Dio, passò di questa vita.

Haueua il Varchi molti anni innanzi fatto testamento, e di quello, e delle cose sue lasciato, che fossero esecutori Monsignor Lenzi, Vescouo di Fermo, e Don Siluano. Ma percioche esso Monsignore si trouaua lontano in seruigio di Santa Chiefa, esso Don Siluano alquale, oltre à ciò, haueua esso Varchi dato cura della fua fepoltura ( la quale fcherzando poe ticamente hauea detto in alcuni tumuli disiderare, che sosse à Fiesole, per esferui pratico per la buon'aria ) appunto andaua pensando, non si essendo trouato di lui se non certi pochi soldi ; infieme con effo Signor canonico Stufa, e Caualier Bonfi, di farlo meglio, che si potesse nella Chiesa de gl'Angeli à loro spele sotterrare: quando ecco, mentre di ciò ragionano la mat tina fra loro, fa lor sapere Messer Tommaso de' Medici, allora Maggior duomo del Duca, che non penfi niuno altramenti all'essequie del Varchi. percioche le voleua fare sua Eccellenza. E cosi la sera medesima con magnifica pompa di religiosi, di lumi, e di compagnia, fu portato alla detta Chiefa de gli Angeli, e collocato per allora in vn semplice deposito. Ne molto dopo l'Accademia, e per lei Bastiano Antinori, nobile, e virtuosisimo gentil'huomo allora Consolo, & hoggi del numero de' Senatori Fiorentini, fece à tutte sue spese nella medefima Chiefa, presenti tutti gli Accademici, & altri quanti la Chiefa, & i chiostri ne capiano, sopra l'immagine di esso Varchi, celebrare vn solennissimo vfficio. Ilquale fornito, il Canalier Lienardo Saluiati recitò la da se fatta Orazione funerale, con

le, con pienissima sodisfazione di tutti, che l'vdirono, e poi la lessero, stampata infieme con altri molti componimenti stati fatti in morte, e lode del Varchi, Toscani, e Latini, e particolarmente da i non mai à bastanza lodati Pier Vittori, e Pietro Angelij. E finalmente, tratto di quel deposito quando su tem po, su il corpo del Varchi riposto sotto vn lapide di marmo nel Ia detta Chiesa de gli Angeli con questo Epitassio.

- D. O. M. BENEDICTO VARCHIO, POETÆ, PHILOSOFO, ATQVE HISTORICO. QVI CVM ANNOS LXIII. SVMMA ANIMI LI-BERTATE, SINE VLLA AVARITIA, AVT AMBITIONE VIXISSET, OBIIT NON IN-VITVS. XVI. KL. DEC. M. D. LXVI.
  SILV. RAC. SACRÆ HVIVS ÆDIS COENO-BITA AMICO OPTIMO. P. C.
- Hauendomi più volte detto V.S. Illustre, emolto Reuerenda, che io douerrei; come quegli, che li fui amici/simo, e feppi da lui viuente buona parte de' fuoi fatti; Scriuere la Vita del Varchi, cioè quello, che io ne sò: ecco, che in quel modo, che hò faputo, e potuto il meglio, l'hò vhidita, e con questa gliele mando.



Digital copy for study purpose only.  $\ensuremath{\mathbb{C}}$  The Warburg Institute

# AL MOLTO NOBILE ET VIRTVOSO MESSER FRANCESCO TORELLO

#### AVDITORE DELL'ILLVSTRISS. ET ECCELLENTISS. DVCA

#### DI FIRENZE.

#### Benedetto Uarchi.



ATVRALISSIMA Cofa è, molto Magnifico, & eccellente M. FRANCESCO, che tutti gl'effetti, quanto fono piu proffimani, & piu mobili, tanto riferiscano maggiormente, & rappresentino le qualità, & virtù delle loro cagioni, & consequentemente, che ne' figliuoli apparisca non pur l'effigie de' volti paterni, ma eziandio la somiglianza degli

anımi, & se bene Dante, come Teologo, parlò altramente, quando disse.

Rade volte rifurge per gli rami L'humana probitate, & questo vuole

Chi cela dà, perche da lui fi chiami.

Non è percio, che appresso i Filosofi quei figliuoli, i quali non rassomigliano il padre', ò almeno alcuno altro de i loro maggiori, non folo non fi possano chiamare parti leggittimi, ma si debbano ancora nominare Mo-Stri. La onde niuno ne può giustamente, ne debbe marauigliarsi, che in voi ancora giouanisimo risplendano tante, e cosi grandi, & cosi chiare non meno doti di corpo, che virtù d'animo : ma miracolo farebbe bene, non pur marauiglia, se voi ( essendo figliuolo di M. LELIO) non fuste tutto cortesia: tutto bontà: tutto virtù; e finalmente talc à punto, come voi sete; perche io, il quale porto quell'amore al Magnifico, & eccellentiffimo M. LELIO, & quella riverenza, che segli convengono, m'allegro oltra modo, prima meco medesimo priuatamente, che deuendoui ama re, & honorare per cagion di lui qualunche voi fuste, vi conosco di cotali maniere, & di cosi fatti portamenti , che la menomissima cagione di faru amare, & tener caro, è l'effere figliuolo di cotanto padre ; poscia publicamente con tutti gli altri, i quali veggiono ( à guisa, che negli alber: i.

2

beri molte volte sude auuenire) non iscemare, & sfondarsi il troncone vecchio, ma ben rinuerdire, & crescere il rampollo nuouo, & dall'vno, & dall'altro si colgono ogni giorno, anzi à ciaschuna hora, non meno frutti vtilissimi, che giocondissimi odori: del che (dopo D10) deuemo ringraziare tutti cosi la prudenza, & giudizio, come la costanza, & liberalità dell'Ottimo, & Sapientifimo Principe, & Padrone nostro.Ma tornando donde party, dico, che non posendo io dimostrare altramente la buona disposizione, & contentezza dell'animo mio verso i meriti, & fortune vostre, mi son posto à mandarui in iscritto tutto quello, che diffi nell'Accademia Nostra, della Natura, nõ perche lo reputi degno di douere eße re letto, & haunto caro da voi, per la dottri na, ò eloqueza sua, ma si bene per l'amoreuolezza vojtra,et benigni tà, le quali D 0 insieme co csonoi conserui, or prosperi lunzamente.

#### LEZZIO-

# LEZZIONE DI MESSER BENEDETTO VARCHI,

#### NELLA QVALE SI RAGIONA DELLA NATVRA,

Letta da lui publicamente nell'Accademia Fiorentina, la prima Domenica di Quaresima, DELL'ANNO 1547.

PROEMIO.



ノ

R A tutte le cose naturali, cioè che hanno dentro se il principio del mouimento, & quiete loro, & (per dirlo piu chiaramente) fra tutte le cose cóposte di materia, & di forma, le quali sono tutte quelle, che sono, qualunche, & douunche siano (eccetto la materia prima, e'l primo motore, i quali son ben naturali in alcun modo, ma non

gia coposti)niuna se ne ritruoua in luo so nelluno, dottistimo Cofolo, nobiliffimi Accademici, & voi tutti Vditori graziofiffimi. la quale non habbia in se (come diceua il Filosofo nel primo-libro delle parti degli Animali ) alcuna cofa di diuino, & degniffima di grandissima ammirazione. La onde niuno (gran fatto) si truoua di si poco ingegno, ne di si grosso, il quale non prenda alcuna volta nel contemplare i mitacoli della Natura, non meno diletteuole marauiglia, che marauigliosa dilettazione ; anzi quato è piu ingegno so ciascuno, & piu intendente, tato con maggiore, & marauiglia, & diletto, fatica di conoscere le cagioni d'essa. Et furono gia molti di si nobile intelletto, che non curando, anzi dispregiando tutte l'altre cosi marauiglie, come dilettanze, si diedero solo alla specolazione delle cose naturali, & à quelle assiduamente, e con infinita contentezza, & tranquillità vacando, nonpure à se steffi (sdimenticatosi quasi della loro mortalità, & la vita degli Dij viuendo) ma à tutti i mortali arrecarono con non fua picciola gloria, grandissimo, & honoratissimo giouamento. Et per certo la maestà della Natura è cotale, che niuna cosa può immagi narfi ne tanto grade, & malageuole, ne cofi nuoua, & inufitata, la quale della mirabile, anzi stupedissima potenza sua, non solo non Α 2 fi polla

### 4 LEZZIONE DEL VARCHI

si possa negare, ma che non si debba affermare. Ne so io per me, ò di che possa rallegrarsi, ò onde debba marauigliarsi colui, il quale non s'allegra, & marauiglia nel vedere il giorno, la faluteuole, & dolcissima luce del Sole; & la notte, i vaghi, e purissimi splendori della Luna, & dell'altre stelle tutte quante. Et se noi nel rimi rare ò vna statua di marmo egregiaméte lauorata, ò vna tauola di legno eccellentemente dipinta, prendiamo tanto di piacere, & d' ammirazione, per che in ella riconosciamo l'ingegno, & maeftria dell'artefice; che deuemo fare in rimirando questa miracolofiflima scultura dell'uniuerso da si perfetto maestro tanto egregiamente, & tanto eccellentemente lauorata, & dipinta? E se bene la. Natura ha (come l'oro) e molte più care pietre, pregi, & abbellimenti de' corpi, così ancora la verità delle cose, della qua'e nesfuna gemma è piu preziosa, cibo, & ornamento de gl'animi, non folo posta in olcuro, ma nascola, anzi (come diceua Democrito) fotterrata nel profondo; non percio potemo noi ne accufate, ne bialimare lei, la quale mai per le medelima non errò; ma ben deuemo riprendere, e correggere noi stessi , i quali pecchiamo sempre: percio che quanto è piu grande l'oscurità de' segreti di lei, tanto deue essere maggiore la diligenza delle menti di noi; affine che possiamo quado che sia, mediante gli studij, & fatiche nostre diuenir ricchi d'un tesoro così profitteuole, e così giocondo: seguendo in cio non tanto le dottissime oppenioni de i piu celebrati Filosofi'antichi, che della Natura trattarono, quanto la verillima dottrina de' Peripatetici, & specialméte d'Arist. principe, e precettore loro, prodotto da lei per mostrare à suo diletto, e noftra vtilità, quanto potesse falire in alto coll'intendere vno huomo solo. Ma per che niuno può conoscere persettamente gli effet ti di che che sia, se prima non conosce le cagioni; ne sapere cio, che fiano le cole naturali, se prima non sa, che sia essa Natura, però noi, deuendo hoggi (per compiacere al magnifico Confolo no ftro, & seguitare gli ordini di questa famosissima Accademia) ragionare alquanto con esfo voi nobilissimi, & benignissimi Ascoltatori, hauemo preso à fauellare cosi generalmente della Natura, si per matenere la promessa fatta da noi nell'ultime nostre lezzioni, doue trattamo dell'arte, e si per soddisfare ad alcuni amici, che di cio n'hanno instantissimamente richiesto. Et perche questa materia, si come è vtile, & dilettosa oltra ogni stima: cosi è ancora faticola, & malageuole sopra ogni credere; per cio noi, chiamato prima diuotamente ( secondo il costume nostro ) l'aiuto di Dio ottimo, & grandis.il quale è solo Autore, e padre d'essa Natura, anzi

anzi esta Natura medesima: poscia, pregate humilmente le benigniffime humanità voftre della folita grata, & cortefe vdienza lo**ro, daremo** principio(con buona licenzia di tutti ) à quanto inten diamo di douer dire. Sapere alcuna cofa non è altro, che conofcere la NATVRA, & essenza d'essa mediante le sue cagioni, & tutte le cofe, che si fanno scientificamente, si fanno mediante la dimostrazione, la quale non è altro che vn fillogismo scietifico, cioè che fa sapere. E' ben vero, che si ritruouano alcune cose, le quali 10no tanto note per loro natura medefima, che non fi possono dimostrare in modo alcuno; conciosia che chiunque intende i ter-... mini d'esse, cioè le parole, colle quali si sprimono, intende ancora loro subitamente. Onde chi sa, che cosa sia tutto, & che parte, sa ancora, senza fare altro discorso, che ogni tutto è maggiore della fua parte: ma perche questo si puo ancora prouare, diciamo, che qualunche sa, che cosa sia eguale, & leuare, sa ancora, che se da due cole, che siano eguali tra loro, si leuerà v na parte eguale, che i rimanenti faranno eguali. E' chi non fa, che fe due cofe non faran no maggiori l'vna dell'altra, che elleno di necetlità verranno ad effere vguali? O' chi dubita, che vna cofa in vn'istesso tempo non. pud effere, & non effere ? Et molte altre proposizioni, & conclufioni fomiglianti, le quali non hauendo innanzi à fe cofa piu nota, non li pollono dimostrare, & chiamanli hora primi principij, hora prime notizie dell'intelletto, hora proposizioni grandissime, & hora altramente Alcune altre cofe fi ritruouano, le quali non fi poslono anche este dimostrare, ma no sono percio note, median te i termini loro, & pero hanno bifogno d'alcuna dichiarazione, & quali accennamento. Et queste si manifestano ò colla induzzione, o coll'effempio, ò con alcun fillogifimo hippotetico, cio è fuppolitiuo: Elempi grazia che le magnitudini, ò vero dimensioni fiano tre, lunghezz-, larghezza, & profondità, non fi puo dimoftra re, perche ogni cola si dimostra (come s'e detto) mediante le cagioni sue, & questa non ha cagione nessuna, ne anco è nata per gli fuoi termini; perche non ognuno, che fa, che cofa fia dimenfione, fa ancora , che le dimenfioni fiano tre à punto ; & percio ha bifogno d'effere dichiarata con vn fillogiímo hippotetico, mediante la diuitione della magnitudine, o vero grandezza, & queste si chiamano supposizioni, le quali si concedono nelle sciéze, & massimamente nelle naturali, che (come dice il Filosofo) non possono hauere le dimostrazioni matematiche, cio è certissime. Et di queste deuemo hoggi parlando della NATVRA riferire moltiflime, tra le quali la prima è, che la NATYRA sia, il che non si puo ne prouare,esien-A 3

#### LEZZIONE DELLA

re essendo noto da per se stesso, ne negare essendo manifesto al senso. Onde chi volesse dimostrare (diceua ARISTOTILE) che la NATVRA fusse, meritarebbe d'essere bessato, & sarebbe non altramente, che se vn Cieco volesse prousre i colori; perche se non fusfe Cieco, veggendogli col senso non cercherebbe di mostrargli colla ragione, è adunque la NATVRA, & tanto nota per se stessa, che non puo prouarsi nel Filosofo naturale, ne dal Metafisico, se bene AVICENNA crede il contratio, & si fa beffe d'ARISTOTILE. Veduto che la Natura è, resta à vedere, che cosa ella sia, ma anco questa è vna di quelle supposizioni concedute, e che non si possono prouare dimostratiuamente; essendo noto al senso, che le cose naturali si muouono p se medesime, cioè da principij intrinsechi; & le artifiziali, non fi muouono come artifiziali, ma come natura li, cosi ne' mouimenti propij, cioè locali, come negli altri. Onde vn letto(verbigrazia)non vaall'ingiù come letto, ma come legno; e fe vno scanno, putrefacendosi, generalle, non sarebbe vno scanno ma vno albero, & cosi di tutti gl'altri. Non si puo adunque dimostrare, che cosa Natura sia (per lo essere manifesto da se) ma ben dichiarare. Onde noi ponendo in sentenza le medesime parole del Filosofo nel principio del secondo della Fisica al terzo testo, diremo che la NATVRA è vn certo principio, & cagione di muouere, & ripofare quella cofa, nella quale ella è primamente per se, & non per accidente: Et perche io so che questa diffinizione pare scurissima à chi non è esercitato, & tanto piu essendo interpretata da Diuersi diuersamente, non mi parrà fatica, se a voi non fia graue, dichiararla tutta, parola per parola: Ma prima notaremo, che questa non è vera, & propia diffinizione, non essendo vniuoca, ma equiuoca, cio è analoga, come dicemmo di quella dell'Anima; On de si puo piu tosto chiamare, discrizzione, & vna cotale dichiarazione che diffinizione: del che non si deue portarne la colpa ad ARISTOTILE, il quale (come testemonia il suo grandissimo Cos mentatore)fece nelle diffinizioni tutto quello, che vi si poteua fa**r**e; ma alla natura delle cofe,che nó premetteuano piu oltre. Difle dunque no principio assolutamente ma vn CERTO: il che fece per distinguerlo da gli altri principij:cociosia, che no solo la Natura è principio di fare, ma alcune altre cose, come l'intelletto pratico, & ancora il calo. Alcuni vogliono, che dicesse, Cento, cioè primo, è principale per iscludere i principij secodarij, & strumetali; perche il temone è principio di muouer la naue, & no è natura, ma è prin cipio secodario, & strumentale, no primiero, & principale, come la Natura. PRINCIPIO. Questa parola è dichiarata altraméte da' Greci, altramente

ci, altriméte dagl'Arabi, & altraméte da' Latini; Simplicio, & turti gl'altri spositori Greci, dicono (il che molto ci piace) che questa pa rola PRINCIPIO fù posta in questo luogo legnalaramente, e secon do il suo significato propio; conciosia cosa che principio, significa propiaméte la cagione effettiua, & mouente, Onde secondo costo ro, principio, si piglia solaméte per lo principio formale ò vero attiuo, cio è per la cagione efficiente; ma secondo molti de' Latini, si piglia à punto per l'opposito, cioè solamente per lo principio materiale, ò vero passiuo, cioè per la cagione paziente. Auerrois lo dichiara per l'vno principio, & per l'altro, onde, secondo lui, si deue intendere, coli attiuamente per la forma, come palliuamente per la materia; & coli ne' mouimenti proprij, & maslimamente nel moto locale degli Elementi, si pigliarà attiuamente ne' mouimenti im propij : come in quello dell'alterazione si pigliarà passiuamente, & cosi il medesimo principio sarà hora attiuo, cioè principio di muouere, hora passiuo, cioè d'essere mosso. La quale sposizione farebbe non pur vera, ma necessaria, se il Filosofo, quasi dichiaran dosi, non hauesse aggiunto, & CAGIONE; il che Auerrois ò non haueua nel suo testo, ò nollo considerò, però à noi soddisfa piu l'interpretazione de' Greci, conciosia che quella de' Latini è del tutto falla. ET CAGIONE. Credono Alcuni, che queste due parole, Principio, & Cagione, fiano finonimi (come dicono effi) cio è fignifichino il medefimo, & tanto importi l'vna,quanto l'altra; ma perche i Filosofi, & massimamente nelle diffinizioni, non vsano nomi finonimi; però voglion'alcuni, che CAGIONE in questo luogo fi pigli, non per l'efficiente, ne per la paísiua, ma per la fina le, adducendo l'essempio del moto della generazione, la quale fi chiama NATVRA, perche è via alla Natura: & altri vogliono, che tra principio, & cagione sia differenza, dicendo che PRINCIPIO si riferisce al mouimento, & CAGIONE al riposo, & questo, perche estendo il ripolo, o ver quiete priuazione, no si puo chiamare prin cipio, ma si ben cagione; onde secondo questi tali la Natura quan do fa muouer è principio, quado fa ripolare è cagione, ma perche tutte queste cole sono trouate, & dette da Costoro per saluare la sposizione d'Auerrois, che prese Principio per principio, & per Cagione, cioè per la torma, o uero causa efficiente, & per la materia, o vero cagione paziente: a noi pare, che l'interpretazione de' Greci lia tanto piu vera, & piu certa, quanto piu chiara, & piu age uole, cioè, che principio fignifichi folamente il principio formale, cioè la causa agente, & cagione solamente il principio materiale, cioè la causa paziente; & cosi la Natura ne' mouimenti attiui sarà prin-Α 4

8

rà principio, & ne' palliui cagione di muouere & ripolare ò veramente di moto, & di quiete; Queste due parole fanno grandissima difficultà à molti, percio che non pare, che possano verificarsi infieme, & congiunte l'vna con l'altra, come dimostra quella con giunzione copulatiua; E T; che si debba fare : conciosia che alcune cole naturali fi muouano sempre senza mai ripolarli come i CIELI; Onde in questi potrà ben la natura esfer principio di di muouergli; ma non gia cagione di fargli ripolare. Et alcune li ripofano fempre fenza muouerfi mai, come la terra; onde in queste potrà bene la Natura esfere cagione, che si riposino, ma non gia principio, che fi muouano. Onde alcuni per fuggir questo dubbio, & mostrare come queste parole non solo si deneuano, ma fi poteuano ancora intendere congiuntamente, dillero, che an co il Ciero fi ripolana hauendo rispetto al centro, a poli, & a l'alfe anzi che ritpetto al tutto non fi muoue mai; perche mai non muta luogo, senza che le più nobili parti d'esto, che sono le stelle, sono sempre immobili. Et della terra dicenano che ella si mouerebbe, se fusse su ri del luogo suo, & che se non st moueua secondo il tutto, fi moueua secondo le parti, come vedemo tutito il giorno. Alcuni altri, à cui non piacquero queste inucltigazioni cosi sottili, distero, che quella particella. ET: non si pigliaua in questo luogo come copulatiua, ina come spositina, cioè in luogo di questa altra particella alternativa Overo. onde la Natura secondo costoro è principio di muouere, come ne' corpi Celesti, à cagione di posare, come nella terra, & coli non si deue pigliare muouere, & ripolare infiememente, e delle cole medelime, ma diuisamente, & di diuerse. Ma perche anco questa dichiara zione è piu ingegnola, che necessarià, noi seguitando Temistio, & alcuni altri, diremo che la Natura è principio & cagione di muouere, & ripolare parimente, intendendo cio di tutti quei corpi, che sono nati atti a mouersi & riposarsi, ma in quegli, che si muouono solamente, come i Cieli, diremo che la NATARA sia principio del mouimento loro; & in quegli che stanno sempre fermi, come la terra, diremo, che la Natura fia cagione del ripofo. Primamente. Haueua il Filosofo circonscritto infin qui (come dice ALESSANDRO) il genere questa discrizzione, hora seguita di circonscriuere la differenza con queste tre particelle. La prima delle quali fi pone à differenza delle cose artifiziali, nelle quali è bene il moto, ma non primamente; perche ( come fi disse ancora di fopra) le cole artifiziali non fi muonono come artifiziali, ma come naturali; onde in questa cattedra è il principio del suo mouimento

méto chi gli rimouesse d'intorno quello, che le prohibisce il muouerfi, non gia primamente, ma lecondariamente; percio che non fi mouerebbe principalméte, come cola artifiziata, cioè come cattedra, ma come cofa naturale cioè come legno. PER SE. Quefto fu aggiunto per differenza d'vn Nocchiere, il quale è principio del mouimento della naue, & è nella naue primamente, non estendo altroue prima che quiui, ma non vi è gia per se, cioè non è dell'intelletto, d'fostanza della naue; onde chi diffinisce la noue non vi porrebbe il Nocchiere, come sarebbe necellario di fare, feui fusse per se (come intendono i Loici) ET NON PER AC-CIDENTE. Non bastauano le cose sopraddette, le non s'agiugneua ancora questa differenza, perche vn Medico, che guarile se medelimo, sarebbe il principio della sua fanità, & sarebbe primamente, & per se, & nondimeno non sarebbe la NATVRA; & percio fu necessario aggiugnere, & non per accidente, perche vn Medico medica fe stello per accidente, cioè gli accade ellendo infermo ester Medico a'tramente (come dice Aristotile) non si disgingnerchbero mai l'vno dall'altro; & cosi tutti i Medici medicarebbero sempre loro stelli, & non mai altri. Non mancano ancora in queste tre vltime particelle iufinite difficultà, perche significando piu la prima di mano in mano che l'altra, si deueuano posporre (come fecero alcuni) per tor via la nugazione, come dicono i Loici, cioè il repetere superfluamente vna cosa medesima. Al che diciamo, che per questo non la torrebbero; conciosia che non leuando parole, non si leuarebbe la nugazione, ò prima, d poi, che ella fosse. Onde è necessario, che si spogano à vna à vna separatamente, senza che contraggano ò ristringano l'vna l'altra; la qual cosa nelle diffinizioni proprie, & vere non si comportareb be, doue in questa per essere analoga, non si disdice; & si chiama analoga, perche questo nome NATVRA, che si diffinite in questo luozo compréde cosi la natura delle cose Celesti; come quella delle cose terrene; ancora che Boezio, & alcuni altri vogliano, che si diffinisca solamente la terrestre. Oranon è dubbio, che fecondo il vero, la NATVRA si dice, & predica prima delle diuine, & poi delle mortali, & cosi tal predicato, estendo il prima,e il poi, viene ad essere analogo; doue i veri generi debbono essere vniuoci, cioè comprendere egualmente tutte le spezie loro, & non prima l'vna, & poi l'altra; ma perche io dissi di sopra colle pa role d'ARISTOTILE medesimo, che la diffinizione della natura era di quelle supposizioni concedute, che sono note per se, & di loro natura; mi par di sentire alcuno di voi, il qual dica seco stello, te le

se le cose manifeste, & chiare appo i Filosofi, sono cosi fatte, pensa quello, che deueno esfere le scure, & dubbiose: al che rispondo, che buona parte di queste difficultà nascono dal non conoscere, ò per non auertire, che la NATVRA non si diffinisce in questo luo? go semplicemente, & come assoluta, ma respettiuamente, & come relatiua, & la cagione è, perche non istà al Filosofo naturale il diffinire la natura assolutamente, & lecondo la sua quidità, & essenza propria, ma al Metafilico; onde le Aristotile non fusse stato costretto di douer hauere rispetto al moto (come Filosofo naturale)harebbe potuto dire ageuolissimamente, la natura significa cofi la forma di che che fia, come la materia. Le quali cole à cagione che meglio & piu chiaramente fi comprendano, deuemo lapere, che questo nome Natura ( come si puo trarre del quarto capitolo del quinto libro della Metafisica) significa otto cose; prima la natiuità, ò vero il nascimento, cioè la generazione di qualunche cola, & da questo significato si chiamò da' Greci, fis, e da' Latini, NATVRA: Secondo, il principio intrinseco, onde si gene ra alcuna cola, come è la virtu formatiua nel seme, dell'eccellenza della quale, marauigliandofi cofi i Filosofi, come i Medici, non sa peuano se deuessero chiamarla creatura, ò creatore; di vero è piu tosto miracolo, che marauiglia, che di poco sperma inanimato, nalcano gli huomini, & tanti altri animali coli perfetti, come impertetti;& questo secondo significato si tenga bene à mente. Terza, il principio del mouimento, & della quiete delle cose ( come hauemo dichiarato di sopra. Quarta, qualunche materia di qua. lunche cola. Quinta, qualunche forma sostanziale d'esse cole. Sesta, la materia prima solamente. Settima la forma del tutto, Perche non folo l'Anima razionale è la forma dell'huomo, ma ancora l'humanità. Ottaua, & vltima ( & questa significazione è metaforica, ò vero traslata ) la sostanza di qualunche cosa ; Le quali fignificazioni accioche s'intendano meglio, deuemo fapere, che tutte le cose, che sono, ò sostanze, o accidenti. Le sostanze sono di due maniere, à incorporee (come le celesti) à corporali, come le terrene; & di tutte queste cose si predica, & dice questo nome NA TVRA: tanto che niuna cosa è in verun luogo, che non si possa chiamare Natura, ò sia accidente, come sono suoni, sapori, colori, & tutte le altre qualità, che non possono stare da loro, ne trouarsi spiccate da alcuna cosa, doue elleno s'appoggiono; o sia sostanza cioè che sia veramente, & possa stare per se sola: onde diremo, che la natura di questo nome Natura è di predicarsi di qualunche cosa si sia, & per questo PLINIO, deuendo fauellare di tutte le cole, intitolò

intitolò'il suo libro Della storia della Natura; & LVCREZIO il suo della Natura delle cose. Ma perche Molti, ò non intendono gli vniuerfali, ò vi li confondono dentro, però non fia fe non bene, che noi ( seguitando il costume nostro d'ageuolare le materie, di che trattiamo, se non quanto porta la natura d'esse cose, almeno come puo la debolezza del nostro ingegno) discendiamo a' particolari, & quasi cominciando da vn'altro principio, diciamo che questo nome NATVRA (lasciamo da parte il significato, nel quale lo pigliano i Gramitici, cioè per gli membri naturali cosi dell'huo mo, come della donna, & quello ancora del FILOSOFO naturale, il quale è il principio del moto & della quiete, fecondo che hauemo dichiarato ( fi piglia appresso i Medici per lo calore naturale)come teltifica GALENO nel secondo Asorismo del primo libro, che comincia, I VENTI LA VERNATA, & in questa significazione si dice tutto il di d'vno che sia infermo; la natura s'aiuta, bisogna lasciar fare alla natura: i Medici debbono eslere ministri della natura, per che la natura, non il Medico guaritce gli ammalati, & in molti altri modi, doue, per NATVRA, non s'intende altro, che il calore naturale, del quale hauendone parlato lungamente nella quistione de calori, non occorre dirne altro. Pigliali ancora da' medelimi Medici per la temperatura del corpo, ò vero temperamento, che volgarmente diciamo compleisione, perche(come testifica il mede fimo Galeno) la natura rifulta dalla fimmetria, cioè dalla moderata, & commifurata mescolanza degli quattro elementi, & questo è il principalislimo, & proprio significato di questo vocabolo appo i Medici, come dice Galeno di hauer mostrato ne'libri delle tempetature, ò vero complessioni. Et in questa significazione diciamo d'vno,che sia forte, & robusto, egli è di gagliarda Natura, & per lo contrario d'vno fparuto, & infermuccio, egli ha la Natura debole : & in questo modo lo prese Messer Francesco Petrarca, quando disse nel sonetto.

Amor, Natura, & la bella alma humile, Natura tien costei d'un si gentile Laccio, che nullo sforzo è, che sostegna.

Et cosi pare, che lo pigliasse medesimamente nel sonetto. Dicemispesso il mio fidato speglio

Quando disse.

Vbbidire à Natura in tutto e'lmeglio,

Che à contendere con lei'l temps ne sforza.

Doue notaremo incidentemente quanto alla lingua, che quella voce. SFORZA. fù ulata da lui, non fo se impropiamente, ma bene 12

ne nuouamente, hauendola composta dal verbo forzare, & la lettera. S. la quale molte volte posta dinanzi à'verbi dà loro la significazione contraria; come hauemo notato altroue; onde SFORZA in questo luogo no vuol significare altro, che priua di forze, & to glie la poflibilità, & (come noi diremo ) sgagliarda. Pigliasi ancora alcuna volta pur da' Medici per la forma del corpo, non per la for ma sostanziale, che è l'anima, ma per la figura, (come nota Galeno nel trentaquattresimo Aforismo) esempigrazia d'vno, c'hauesfe il collo lungo, ò le gambe corte, & altre cose somigliati; ma appresso il Metaffico, che considera la quidità, & esfenza delle co-Ie. LA NATVRA è la forma di quaiunche cosa, cioè quello, che la fa estere quello, che ella è; perche ogni cosa, che è, è mediante la forma, & Lreuemente pigliando NATVRA nel suo piulargo fignificato, egli non è cosa nesluna, ò sostanziale, ò accidentale, ò diuina, ò terrena; della quale non si predichi, & dica questa voce NATVRA: ne si troua nome alcuno, il quale non fignifichi qualche natura in qualche modo da uno in fuori, & questo è quello, che i Latini dicono, NIHII, & i Toschani NVLLA, ò uero Non NVLLA; il quale non fignificando natura nesluna, no si puo intendere; perche quello, che non è, no si puo intendere. Seguita hora, che noi dichiariamo i nomi, & gl'auuerbij, che deriuano da questa voce, NATVRA, ma prima è necessario dichiarare come si trouano due Nature, una che si chiama vniuersale, & l'altra particolare. LA NAIVRA VNIVIRSALE NO è altro, che una virtù attiua, ò vero cagione efficiente in alcuno principio vniuersale, ò uero in alcuna sostanza superiore, come fono i Cieli, & l'anime loro, cio è l'intelligenze, che gli muouono; Onde (per che ogniuno intenda) La Natura vniuerlale, non è altro che la uirtù Celeste, & la uirtù celeste non è altro (secodo alcuni) che la forza, & potenza delle stelle, la quale discendendo mediate i raggi, in questo mondo inferiore, genera, & mantiene tutte le cole; & perquesto diceua il Filosofo, l'huomo, e'l Sole generano l'huomo. Ma secondo alcuni altri questa virtù celeste si ca giona dal mouimento del CIELO, & non è altro, che il calore difleminato, cio è sparso, & diffuso per tutto l'uniuerso, il quale (credono alcuni) che fia l'anima del mondo, secondo PLATONE, & di questo parlò altissimaméte nel sesto della sua altissima Eneida Vergilio doue dice... ·····

Principio Calum, ac terras, camposq; liquentes, Lucentemq; globum lune, tintaniaq; astra Spiritus intus alit, totamq; infusa per artus

Mens

١,

Mens agitat molem, & magno se corpore miscet, Inde bominum, pecudumq; genus.

Et fecondo alcuni è quel tepore etereo, cagionato no tanto dal mo to del Cielo, quato dal lume, del quale non diremo altro, hauendone fauellato à lugo nel fine della quiftione allegata di fopta da noi; baste, che la NATVRA VNIVERSALE, che è tutto il corpo celeste, anzi i fiusii, ò piu tosto desfussi de i corpi celesti, è in som-, ma la cagione vniueriali di tutte le cose, & di questa par che si debba intendere il PETRARCA, quando nella canzone d'ITA-LIA, diste.

Ben prouide Natura al nostro flato, Quando dell'alpi schermo Pose fra noi, & la tedesca rabbia.

Et similmente nel dottissimo sonetto dichiarato gia da noi, che comincia.

O tempo, ò Ciel volubil, che fuggendo, Doue dice,

> Ma scuso voi, & me stesso riprendo, Che Natura à volar v'aperse l'ali,

Ame diede occhij. Et in altri luoghi affai. LA NATV-RA PARTICOLARE non è altro, che vna virtù attiua, o vero cagione efficiente, la qual conferua, & difende ( quanto puo il piu) quella cofa, qualunche ella fia, della quale ella è Natura, & quefta non operacofa neffuna, fe non in virtù di quella : tanto che LA NATVRA PARTICOLARE, ò vero inferiore fi puo chiamare quafi ftrumento, rilpetto alla Natura vniuerfale, & fuperiore; & di quefta fauellò il Petrarca piu volte, come là.

Anima bella da quel nodo sciolta, Che mai piu bel non seppe ordir Natura.

Hora perche molti dubitano fe DIO, & la Natura (intendendo dell'vniuerfale) fono vna cofa medefima:dico, che fecondo coloro, i quali teneuano, che DIO non fuffe altro che tutto l'aggregato de' corpi Celefti, & ordine delle cagioni vniuerfali, come faceuano gli Stoici, & come fi puo vedere nel fecondo libro di Plinio nel capitolo fettimo, doue parla di DIO, tanto è la Natura, quanto Dio, onde diffe nel fine. *Per que declaratur haud dubie, nature potentiam, id quoque effe, quod Deum vocamus*, ETSENECA. Nel quarto libro de' benifizij lafciò fcritto quefte patole. *Natura(iniquis) hoc mibi prestat*, non intelligis te, cum hoc dicis mutare nomen Deo? Quid aliud eft Natura, quam Deus, & diuina ratio toti mundo, & parti-

### 14 LEZZIONE DEL VARCHI

partibus eius inserta? Et altroue à questo proposito medesimo. Quid est Deus? Mens vniuersi, quod vides totum, & quod non vides totum, quid ergo interest inter Naturam Dei, & nostram? nostri melius pars ani mus est, in illo nulla pars extra animum. Ma secondo la verita, D10 è sopra la Natura, & I PERIPATETIGI medesimi dicono, che l'Ani. ma è sopra la Natura, & intelligenzie sopra l'anime. Puossi bene chiamare ancora D10 Natura, & massimamente quado vi si aggiugne (come fanno i Teologi) NATVRANIE; perche producendo ogni cola, & eslendo la prima cagione, et vniuerlale di tutte le cagioni, & lenza la quale niuna potrebbe durare, ne vn momento fo lo; par che fegli couuenga il nome di NATVRA, come fe gli couengono tutti gl'altri, che possono fignificare principio, cagione, ò per fezione alcuna; dato, che tutti quanti infieme non pollano sprime re parte nell'une della natura sua, la quale è non pure indicibile, ma inimaginabile. Et quando ARISTOTILE disse nel secondo libro del Cielo, che Dio, & la Natura non faceuano cola alcuna indarno, prese D10 per la Natura vniuersale, ò volemo dire la cagio ne prima, la quale è indeterminata à tutti gl'effetti, cio è no inten de piu questo, che quello: & per NATVRA prese (non come dichia ra Simplicio)la potenza passiua della materia, anzi la virtù attiua, & in fomma la Natura particolare, la quale ditermina l'vniuerfale. Et il Petrarca medesimo accozzò piu volte questi duoi nomi infteme, come diuersi, quando disse.

Come Dio , & Natura haurebber meffo In vn cor giouenil tanta vertute .

Et altroue.

Hor gia Dio, & Natura nol confenta; Ma piu chiaramente, che in nelluno altro luogo nella fine di quel fonetto, il cui priucipio è.

Io mi viuca di mia sorte contento,

O Natura, pietofa,& fera madre, Onde tal poßa,& fi contrarie voglie , Di far cofe, & disfar tanto leggiadre?

Doue si vede manifestamente, che egli intéde della natura vniuersale, & poi soggiugne, parlando di D10 come sopra alla natura.

- D'vn viuo fonte ogni poter s'accoglie , Matu come'l confenti,ò fommo padre , Che deltuo caro dono altri ne spoglie?
- Et il Reuerendis. Вемво nelle sue bellissime stanze. Come haurian posto al nostro nascimento.
  - Necessità d'Amor, Natura, & Dio.

Ma

ा र

Ma che piu? non chiamò DANTE l'arte nipote di D10, come figliuola della natura, à cui Dio è padre? ne però niego, che no chiamassero ancora D10 alcuna volta natura, come quando DANTE chiamò il Sole.

Lo ministro maggior della Natura. Et il Petrarca quando diste.

> Come Natura al Ciel la Luna, e l Sole, A l'aere i Venti, à la terra herba, & fronde,

`A l'huomo l'intelletto, & le parole,

Et al Mar ritoglieffe, i pesci, & l'onde.

Doue pare che fi debba più tofto intendere d'esso Dio, che della Natura vniuersale, la quale è sua ministra, & vicaria, & si chiama talhora da' Poeti, CIELO, come il Petrarca.

Mano, oue ogni arte, & tutti i loro Studi

Dofer natura, e il Ciel per farfi bonore. Et cofi là.

Allora infieme in men d'vn palmo appare,

Quanto visibilmente in questa vita

Artc, ingegno, natura, e'l Ciel puo fare.

Doue natura si piglia per la particolare, & il Ciel per l'vniuersale: Onde DANTE disse nell'ottauo del Paradiso.

La circolar natura, ch'è suggello

Alla cera mortal fà ben sua arte,

Ma non diftingue l' vn dall'altro hoftello.

E tal volta la pongono di maniera, che par fi possa pigliare, e per Dio, & per la Natura vniuersale; & per la particolare, come nella fine del sonetto.

Quel ch'infinita prouidenza,& arte. Et hor d'vn picciol borgo vn Sol n'ha dato Tal,che Natura e'l loco fi ringrazia , Onde fi bella Donna al mondo nacque;

Et altroue.

Ringraziando Natura, e'l di, ch'io nacqui.

ARISTOTILE dopo la diffinizione della natura, dichiara tre termini, cio è quali cole fi chiamino hauer Natura: quali fi dicano fe condo Natura: & quali da Natura; & perche dell'vltime due hauemo à parlare poco di fotto, dichiararemo hora il primo, il quale è meno comune, cioè comprende meno, & fignifica manco cofe, che gli altri: Onde HAVENTE NATURA fi chiama ognico= fa, la quale è composta di materia, & di forma, & in fomma turto quello, che è naturale. Ma qui bisogna auertire, che quefto ter-

## 16 LEZZIONE DEL VARCHI

sto termine, Naturale si puo intendere, & pigliare in piu modi secondo diuersi rispetti ; ellempigrazia, fe l'huomo si considera come corpo composto, d vero graue, allora tutte quelle cose, che con uengono à corpi graui di loro natura fono naturali all'huomo, come l'andare al centro, il deuersi corrompere, & altre cose tali. Se si confidera come animale, che è il suo genere prossimo, tutte quelle cose, che conuengono naturalmente à gl'animali, gli sono naturali, come il muouersi, il sentire, il cogiugnersi, & altri tali: Se come huomo, chc è la sua spezie propria, gli è naturale (come à tuttigli altri huomini ) l'essere risibile & razione : Se come in diuiduo, cioè non come huomo in ilpezie, ma come Piero, ò Giouanni, ò Martino in particolare : in questo caso gli sono naturali alcune proprietà cosi di corpo come d'animo, che non conuengono à nessuno altro, se non à lui: come si vedono alcuni ò piu deftri di corpo, ò piu ingegnosi di mente, ò piu alti che gl'altri, & piu disposti à che che si sia : percioche mai non sù, & mai non salà indiuiduo nelluno, che non fulle diuerlo in alcuna cola da tutti gli altri della fua spezie. Notaremo ancora, che delle cose naturali quelle, che conuengono secondo la propia Natura, sono inseparabili, & mai non si possono rimuouere, come al fuoco il volare al Cielo; alcune altre sono ben naturali, come la sanità à l'huomo, ma però si possono separare per varij accidenti, onde se bene la mano destra è naturalmente piu forte, che la stanca, non è, che gl'huomini non si potessero auuezzare tutti mancini, & cosi hauer piu forte la sinistra, che la destra, perche queste cose non sono della propria sostanza, & natura dell'huomo. Diuidessi alcuna volta questo nome, NATVRALE, & contra le cose artifiziate, & allora tutto quello, che non è fatto dall'arte, si chiama naturale; onde il PETRARCA.

Con beltà naturale habito adorno;

Alcuna volta contra l'acquistate con istudio, è industria, il medesimo.

Perch'io veggio & mi spiace,

Che Natural mia dote à me non vale.

Ет Hvomo Natvrale si chiama colui, che è positino, & senza lettere, & ha quello, che ha, non dall'accidente, ma per natura, & in questo modo disse il Petrarca.

Ben sapeua io che Natural consiglio. Et perche l'accidentale senza il naturale val poco di niente : perd vsiamo dire d'vno huomo, che non sia da nulla, egli ha poco obbrigo colla Natura : Alcuna volta contra le violenti, & alcuna contra

### DELLA NATVRA. 1 17

contra le volontarie; & allora tutto quello, che non è, ò violento, ò volontario fi chiama naturale, come dicemmo gia, che il rifo erà moto naturale, non volontario. Chiamasi NATVRALE alcunavolta, non quello, che viene da tutta la spezie, ma quello, che è fato ordinato dalla natura in alcuna spezie ad alcun fine ; come per atto d'elempio, secondo la natura nessuno è seruo, & non dimeno ARISTOTILE dice, che tutti quegli, che fono gagliardi di corpo fono ferui naturalmente à quegli, che fono atti d'ingegno, perche la Natura ha ordinato questa differenza tra loro à questo fine, & coli la differenza, che è tra l'huomo, & la femina, mostra che l'huomo le è naturalmente superiore. Pigliafi ancora NA-TVRALE qualche volta, per quello, che non è ne secondo Natura, ne contra Natura, ma solo fuori di Natura, come il muouimento de' sette pianeti da Oriente verso Occidente, il quale non è loro violento, & contra Natura : perche oltra che in Cielo non è violenza nessuna) non sarebbe perpetuo, ne è loro propiamente naturale; perche il mouimento loro naturale è da occidente à oriente. Il medesimo deuemo dire del moto del flusso, & reflusso del mare, & di quello del fuoco intorno intorno al Cielo, il quale non gli è propiamente secondo Natura (perche il moto del fuoco secondo natura è allo insù) ne propiamente contra Natura, perche non sarebbe eterno ma fuori di natura. Ponsi alcuna volta NATVRALE à differenza di razionale, onde come le scienze naturali trattano di cose, cosi le razionali di parole. Et álcuna volta à differenza di Diuino, & in questo modo tutte le co. fe fopra la Luna, fi chiamano Diuine, & tutte le fotto, Naturali. Dichiarato, che cola sia naturale, & in quati modi si pigli, è ageuo listimo intendere, che cola sia Secondo NATVRA, perche tutte le cose, che sono naturali à vna qualche cosa, gli sono secondo natura; onde come le cose leggieri salgono, secondo loro natura, cosi le graui discendono, & qui si puo conoscere essere verissimo quello, che diceua il Flosofo, cio è, che secondo natura è piu comune, & comprende piu cose, che HAVENTE NATVRA; percioche il fuoco, l'aria, & tutti gl'altri elementi,eflendo corpi femplici, no fi puo dire, che habbiano Natura, ma ben fi dice, che fi muouono a' luoghi loro, fecondo natura, & all'huomo conuengono molte cose, hora secondo la sua natura GENERICA, cio è come animale, hora secondo la natura Specifica, cio è come huomo, hor secondo la natura INDIVIDVALE, cio è come Socrate, ò Platone. E tutte quelle cose, che gli vengono secondo la natura, gli giungono grate, & soaui, & però diceua MARCO TVLLIO B Che \*

## 18 LEZZIONE DEL VARCHI

Che il viuere secondo la Natura, e'l viuere beatamente era il medesimo; Onde ogni animale seguita sempre quel piacere, che gli è secondo la natura, & quinci disse VERGILIO.

Trahit sua quemq; voluptas.

Et perche chi conosce l'vno contrario, conosce l'altro, chi sa che sia secondo natura, sa che significhi Contra Natura, contra la quale mai non puo sarsi cosa alcuna, che sia diletteuole, & grata, & che riesca à prospero sine, onde disse dottissimamente Horazio.

Tu nihil inuita dices, facies ve Minerua.

Et il fingimento della fauola de' Giganti, che voleuano guerreggiare con gli Dij, non ci voleua dimostrare altro, se non che non si debba fare cosa alcuna cotra natura; le cui forze trapassano di gran dissima pezza tutti gli altri poteri ; onde niuno tempo basta, ne niuna consuetudine (come diceua ARISTOTILE, nel secondo dell'Etica) à fare, che alcuna cosa (sdimenticatassi la natura propia) ope ri contra quella; peiche se vn sasso non s'ausarebbe a douere andare all'insù, ma sempre cadrebbe verso la terra, & perciò disse DANTE.

Mafà, come natura face in foco, Se mille volte violenza il forza.

Et Horazio non meno dotto, che buono.

Natura expellas furca, tamen vsq; recurret.

Et se bene molte cose contra natura si correggono dalla natura medesima, à dall'arte, come vedemo, che la medicina guarisce i mali, che sono contra natura; & Cicerone raconta di Demostene, che non possendo ( per lo estere egli scilinguato) pronunziare la lettera. Et, fece tanto coll'esercitazione, & consuetudine, che la profferiua speditissimamente : ne però è questo contra quello, che dice il Filosofo; percio che le malattie, & altri simili impedimenti son ben contra natura, cio è fuori dell'intendimento della natura , ma vengono però da' principij d'esfa per qualche accidente: però si chiamano contra natura, cio è fuori di Natura : nel qual modo diciamo, che i vizij sono contra natura; percioche se fussero veramente, & propiamente contra natura, non si farebbero mai; perche niuna cola fi fa contra natura, se non dalla natura me desima alcuna volta per grandissima cagione, come è quando l'acqua faglie, perche non fi dia voto nelle cofe sue, & così perisca l'vniuerso, il che è del tutto impossibile.

DA NATVRA: Questo è l'vltimo termine de i tre dechiarati da ARISTOTILE, il quale è ancora piu comune, cio è di maggior gior fignificazione, & piu largo comprendimento, che, Secondo natura; conciofia cofa, che la vecchiezza, le malattie, & la morte stessa con tutti gl'altri diffetti, & priuazioni si posson ben chiamare da natura, ma non gia secondo natura, perche queste son tut te cose maluagie, & la natura non intende per se, ne vuol, se non cose buone, & le non buone, ò cattiue per accidente; onde è grandissima difficultà appresso i Latini, se i Mostri, come son e ò grandissima difficultà appresso i Latini, se i Mostri, come son e ò grandissima difficultà appresso i Latini, se i Mostri, come son e ò granda natura. La qual quistione essendo non meno lunga, & difficile, che bella, serbaremo a vn'altra volta, & hora diremo, che quello, che i Latini dicono, Secundum naturam, come si vede in queste parole di Marco Tullio.

Omne animal se ipsum diligit, ac simul, vt ortum est, id agit, vt se conseruet, quòd hic primus ad omnem vitam tuendam appetitus à natura datur, se vt conseruet, atq; ita sit affectum, vt optimum secundum naturam affectum ese possint.

La qual parola, il Petrarca traduce, hor naturalmente dicendo. Et perche naturalmente s'aita

Contra alla morte ogni animal terreno.

Hor da Natura.

Vna pietra e fi ardita, La per l'Indico Mar; che da natura Tragge à fe'l ferro .

Et hora, per Natura.

Surge nel mezzo giorno V na fontana, & tien nome dal Sole , Che per natura fole Bollir le notti, e'n ful giorno effer fredda .

Et altroue.

Femina è cofa mobil per natura.

Et ne' Trionfi.

Fece temer chi per natura sprezza.

SOPRA NATVRA. Se bene noi hauemo detto, che il nome di Natura fi predica di tutte le cofe, che fono, ò fiano accidenti, ò fiano fostanze, tanto mortali, quanto immortali, hauemo anco detto, che Simplicio, & molti altri, cofi Greci, come Latini, vogliono, che l'anime razionali fiano fopra la natura, & tanto piu l'anime de' Cieli, cio è le intelligéze, che gli muouono, & per ò chiamano alcune cose naturali; & alcune sopranaturali & se bene il Petrarca teneua, che l'intelletto humano, & l'anima nostra razionale fusse natura (come è secondo Arist.) onde disse nella canzone del Piato. B 2 Quel-

## 20 LEZZIONE DEL VARCHI

Quell'antico mio dolce empio Signore, Fatto citar dinanzi alla Reina, Che la parte diuina Tien di nostra natura, e'n cima siede.

Disse non dimeno altroue.

Stiamo Amore à veder la gloria no stra, Cofe sopra natura altere, & nuoue.

Et il nostro Lodouico Martelli seguitando l'oppenione di Simpli cio, disse nelle sue bellissime & dottissime stanze alla dottissima, & bellissima Marchesa di Pescara.

Donna fopra natura al fecol nostro

Come a Mortali e la ragione, & l'alma.

Doue dille la ragione, & l'alma, cio è l'anima razionale per quella figura, che disse il Petrarca.

Onde vanno à gran rischio huomini, & arme.

FVOR DI NATVRA. Quello, che non è del tutto ne fecondo la natura, ne contra la natura, fi chiama fuor di natura, come dicemmo di fopra nel mouimento del flusso, se reflusso del mare di quel del fuoco, se di quel de i sette pianetti, Ippocrate (come dichiara Galeno nell'Aforismo quarantaquattro, che comincia.

Quicunque præter naturam tenues)

Lo prese per vno eccesso, & soprabondanza grande, come noi diremmo, smunti, & stentati oltra modo, & natura.

Reftaci hora, non mica per compimento della materia proposta, la quale è quasi infinita, ma di questa nostra lezzione, à recitarui piu tosto, che dichiarare alcune di quelle piu famose proposizioni, le quali si debbono ben credere, ma non gia si possono prouare, racolte di varij luoghi, & diuersi libri d'Aristotile, iquali non allegaremo per non essere diligenti, doue non fa di mesterio, & se pure alcuno gli volesse fapere, gli trouerrà, in buona parte nella ta uola del dottissimo M. Marcantonio Zimara, la prima delle quali farà questa.

• sarà questa.

LA NATVRA fa tutto quello, che ella fa, ad alcun fine. La qual propofizione è grandithmo fondamento, non folo nella foien za naturale, ma nella Diuina ancora, & cui la negaffe, negarebbe il principio finale, & che la materia foffe per cagione della for ma; & cofi verrebbe à negar l'agente: & in fomma negarebbe le co fe manifeste, estendo ella nota per se medesima. E quelle tante ragioni, & si diuerse, che allega Aristotile nel secondo della Fisica, per prouarla, non sono naturali, ma dialettiche, & metafisiche, che s'vsano contra coloro, che niegano i principij, contra i quali, ò non non si disputa, ò si pigliano argomenti, & ragioni fuori di quella scienza, della quale si disputa, come fa spesso Aristotile : & nel primo della scienza naturale contra Parmenide, & Melislo, si vede manifestissimamente, come notano gli spositori.

LA NATVRA non è potenza razionale, ma irrazionale, & con cutto cio non fa cosa alcuna irrazionabilmente. Questa proposizione pare in vn certo modo contradittoria, & confeguentemente falla, non parendo pollibile, che vna cola, che non fia ragioneuole. operi ragioneuolmente: & non dimeno è verissima, perche la natura non è razionale, cio è non opera con ragione, perche ella non conosce,& non conoscendo non puo discorrere, & però si chiama irragioneuole. Dall'altro lato ella non fa nulla fenza fomma ragione, perche se bene non conosce da per se, opera non dimeno in virtù di chi conosce, & è retta & guidata in tutte le sue operazioni da vna intelligenza, che non puo errare : & quinci auiene, che tutti gli agenti naturali, non operando con ragione, ma per iftinto di natura, defiderano fempre quello, che è bene con la men te, & sempre lo conseguiscono: solo l'huomo, che opera median. te il discorso, & la ragione s'inganna molte volte, disiderando quello, che gli par bene (come dichiarammo altra volta) ma che in vero non è buono, & molte volte non lo conseguisce. Et chi volelle sapere qual sia questa intelligenza non errante, che regge, & gouerna la natura, non potrà errare à credere , che fia il Cielo, cio è la natura vniuersale, ò veramente il primo motore, in virtù del quale operano tutte le cofe tutto quello, che operano.

LA NATVRA per se stella intende, appetisce, & cerca sempre il bene, & non mai male alcuno, se non per accidente; & la cagione è perche(come s'è detto pur testè) ella è retta, & indirizzata dal primo bene. Onde chiunque biassa, ò bestemmia la natura, bestemmia, & biassa Dio; ne creda alcuno, che dalla natura possa venire male, & cosa, che buona non sia, che troppo sarebbe ingannato. Ne è cagione la Natura (come hauemo detto ancora disofterno) della vecchiezza, morbi, & morte nostra, ma la materia, di che semo compossi; perche la natura non intende per se corrozzione alcuna, essendo tutte le corruzzioni cattiue, ma solamente generazioni, che sono tutte buone; è ben vero, che per accidente si puo dire, che l'intenda, sappiendo, che della morte d'vno, vn'al= tro nasse, come dice il martello;

Che di tal variar Gioue si pasce Et però à torto ci dolemo della natura nelle nostre, d altrui morti, come fece il Petrarca.

B 3 Dolce

## 12 LEZZIONE DEL VARCHI

Dolce mio carosco preziofo pegno, and Che Natura mi tolfe, el Ciel mi guarda.

LA NATVRA ha forze piu toste miracolose, che mirabili, come fi vede fempre, & in ogni luogo, doue fi riuolgono, o gl'occhi, o la mente. Ecco i Tigu, che sono si fieti animali, & tanto seluaggie, & indomite bestie, tosto, che veggiono non solo l'huomo, mal'orme; & pedate sue, ancor che mai non habbiano visti huomini, temen. do di lui tramutano; & trafuggono i loro figliuoli; & cofi te pecore ancora, che mai non habbiano veduci lupi, ne temeno lubito per occulto instinto di natura. Che diremo de i nidi delle Rondini? che delle tele de' ragnateli ? che della prudenza delle formiche? che della sapienza delle pecchie? & che finalmente di infiniti altri miraculi della natura, de' quali parleremo vn di lungamente, quando tráttaremo, se si danno, & che cosa siano le propietà occulte, che si vedeno ognora da ognuno; come appare nella calamita, & in mille altre cole, & non fi credono quali da perlona. 57) **5**73

LA NATVRA non fa mai cola nelfuna ne in vano, ne di loperchio, ne temerariamente, ò verò à calo, anzi tutto quello, che fa; lo fa, ò perche è necellario il farlo, ò perche è il migliore con lommo configlio, & prudenza fempte. Non fa anco mai cola alcuna violentemente, ma lempre à poco à poco, & perche ella intende l'vnità, la quale è perfettitilima; però tende lempre à vn fine; ancora che per molti mezzi, come fi vede nel grano; & perche l'infinito non ha fine, però è nimico della natura, & fuggito da lei, oltra che non è, ne fi puo intendere, ne mai fi ftanca infino à che è necellario operare, come teftimonia Dante dicendo.

Et io non gia, perch'impofibil veggio , Che la natura in quel, ch'è vopo stanchi.

LA NATVRA fa fempre come perfettislima maestra di tutte le cose, il migliore, cio è caua di qualunche cosa quello, che piu perfetto se ne può cauare; onde quando sa per cagione d'esempio, vna botta, farchbe piu volentieri vn ranocchio, se la materia suggetta lo portasse, & cosi di tutte l'altre spezie; & sempre piu tosto maschij, che semmine, essendo questi senza dubbio alcuno piu perfetti, & piu nobili, che quelle non sono, secondo AR 157071-15: ma secondo il Cortegiano, & M. Vincenzio Maggio, le donne sono piu nobili, & piu perfette, che gli huomini; ma di questo hauemo fauellato altruoue; & poscia che non si ritroua animale nessiono piu nobile, che l'huomo, ne piu perfetto, non ha dubbio, che la natura pose in lut tutto quello, che sapeua, & poteua, cosi cofi di bello, come di buono; & l'vniuerlo fi potrebbe per auuentu ra immaginare, ò defiderare piu pettetto, ma effete nò. è ben vero, che altro richiede alla quinta cifenza, ò vero natura Celefte, & altro alla Natura mortale; onde nel Mondo inferiore è piu perfetta la quiete, che il mouimento ( effendo ogni mouimento per cagione di qualche quiete) ma nel mondo fuperiore è il contrario; onde i Cieli fi muouono fempre fenza douerfi mai pofare, che fe fuffe ftato altramente, harebbero pofato fempre, fenza mai douerfi muouere, cofi il contingente, cio è quello, che puo effere, & non effere, è tra noi meglio, ma laflu il neceflario; onde cio che fi fa in CIELO, fi fa ( rauellando fempre fecondo Atiftotile ) neceflațiamente; perche fa cobbe imperfezzione, fe il primo motore poteffe non muouere: del che non è da dubitare, come diceua il Filofofo.

LA NATURA come veramente liberale, dà le cofe quando, doue, & à chi fi debbono dare; onde l'huomo non è prudentifimo fra tutti gl'animali, perche egli ha le mani ( come credeua Anaffagora ) ma per l'opposto ha le mani , perche è prudentifimo; & i tori cozzano, perche hanno le corna (come diceua l'Epicuro ) ma hanno le corna , perche doueuano cozzare ; & cosi di tutte l'altre cose fomiglianti; & la ragione è, che la natura accommoda gli ftrumenti à gli vfizij, 'non gli vfizij à gli strumenti ; & chi dubita, che non sia meglio dare vn flauto (come dice Aristotile ) a vn che sappia sonare, che dare la scienza del sonare à vn che habbia il flau to ? & di qui nasce ancora , che la natura fi chiama giussissima, dando sempre à ciascuno quanto segli aspetta ; onde ben disse M. Francesco.

Che Natura non vuol, ne si conuiene,

Per far ricco vn, por gl'altri in pouertate.

Et sempre vsa di rendere à vna parte quello, c'hà tolta à vn'altra; onde hauendo gli orsi il corpo molto piloso, fece loro la coda picciola.

LA NATVRA è ordinatifima, anzi cagione d'ordine, onde delle cole naturali niuna è difordinata, fe non di rado, & per accidente; & chi confidera l'ordine dell'vniuerfo, è forza, che conofca in qualche parte la grandiffima fapienza di D10; perche l'ordinate s'appartiene al fapiente (diceua il Filofofo) & conofcendola non folo fe n'ammiri, & allegri, ma ami, & goda, non fi potendo amare, ne godere le cofe, che non fi conofcono: & questo voleua dire Dante, quando cantò.

" Quanto per mente, & per occhio fi gira ,

B 4 Con

### 24 LEZZIONE DEL VARCHI

Con tanto ordine fe; ch'eßer non puote, Senza gustar di lui, chi ciò rimira.

Et l'ordine della natura è di cominciare fempre dalle cofe meno perfette, uerso le piu perfette: come si vede nella creazione dell' huomo, dichiarata da noi altra volta, & sempre la natura vsa le cose superiori, in luogo di forma, & l'inferiori, in luogo di materia.

LA NATVRA come non abbonda mai nelle cole superflue, cosi non manca mai nelle necessarie, anzi tutte quelle, che erano necessarie, le fece ageuolissime à potersi conseguire, & come benignissima ne diede il sonno, riposo, & ristoro di tutte le fatiche, & pensieri humani; quasi volendo insegnarci à morire, & mostrarci, che cosa fusse, & quanto si deuesse temere la morte.

LA NATVRA fa (dice il Filosofo) come vn prudente padre di famiglia, il quale mai non lascia perdere cosa nessuna, donde si possa trarre alcuna vtilità: perche si serve sal volta infino de gli scrementi, & villissime superstuità in qualche vso, o vtile, o necesfario. Et sa ancora, come un buono Architettore, il quale le cose necessarie, ma brutte rimoue da gl'occhi, & le nasconde il piu che pud.

LA NATVRA, come quella, che tanto maggior cura ha di qualunche cofa, quanto ella è piu nobile, pone fempre (dice Galeno) quello, che è meglio nel fondo, come fi vede nel quore; & l'altre cofe nella fuperficie. Et qui ancora auuertiremo, che nelle cofe fuperiori è il contrario, perche Dio fecondo l'operazione, è nella fuperficie, & il primo Cielo è piu nobile degli altri, come dichiarammo altra volta.

LA NATVRA vía alcuna volta alcuno strumento per lo migliore, alcuna uolta per necessità; & sempre che puo fare con uno stru mento solo, non fa mai con due; perche gli enti, cio è le cose non s'hanno à multiplicare senza necessità; ma usa bene quando può, commodamente vno strumento à due cose, come sece nella lingua, che serue pel gusto, & al parlare; & cosi nel naso sono due vtilità, vna per ispurgare, le superfluità del ceruello, l'altra per odorare.

LA NATVRA non fa falti, cio è non passa da vno stremo à vn'al tro, ne da un contrario à l'altro, senza i debiti mezzi; onde mai non si scalda vna cosa fredda, che prima non diuenti tiepita; & tra le piante, & gl'animali sono alcune cose, che non sono al tutto piante, ne al tutto animali, come le spugne, & tra le cose inferiori, & mortali, & le superiori, & immortali è l'huomo, che partecipa dell'une, & dell'altre, estendo col corpo terreno, & mortale, & coll'animo l'animo Celeste, & Diuino, & cosi è mezo tra l'eterno, e'l temporale, come diceua Auerrois, che'l gran comento feo.

LA NATVRA non folamente ha cura al necessario, & à l'vtile, ma ancora al bello, come si uede nel naso, anzi in tutte l'operazio ni sue intende, & cerca la bellezza, & l'ornamento dell'uniuerso.

LA NATVRA non puo creare, cio è non puo fare di non nulla qual cofa, perche la creazione appresso tutti i Filosofi è negata, & appresso i Teologi si cocede solamente à Dio; & però disse Dante dottamente.

Et la fua voluntate è nostra pace, Ell'è quel mare, al qual tutto fi muoue Cio, ch'ella cria, ò che natura face.

LA NATVRA non fi può mutare, & uincere del tutto con neffun tempo, arte, ingegno, ne forza; onde i vizij cofi del corpo, come dell'animo, che noi hauemo propiamente da Natura, fi possono bene mitigare, & scemare alquanto, ma tor via del tutto nò; parlando naturalmente; & per questo disse leggiadramente L V C R E Z 10.

Sic bominum genus est, quamuis doctrina politos Constituat pariter quosdam, tamen illa reliquit Naturę cuiusq; anima uestigia prima, Nec radicitus euelli, mala pose putandum est, Quin procliuius bic iras decurrat ad acres Ille metu citius paulo tentetur, at ille Tertius accipiat quadam dementius aquo, In que aliis rebus multis differre necesse Naturas hominum uarias, moress; sequaces.

Et non dimeno il Petrarca dille non meno dottamente, che leggiadramente.

Onde è dal corfo fuo quafi fmarrita Noftra natura; vinta dal coftume.

Et altroue.

Ne Natura puo star contra'l costume. Per le ragioni, che si sono dichiarate basteuolmente di sopra.

LA NATVRA non folamente è certa, & diterminata, cio è non pure tutte le cole nafcono di tutte le cole ; e ciafcuna d'una certa, & diterminata ; onde un fico non farà mai delle nefpole, ne i pefci nafceranno mai fu per gli monti, & nelle felue, ma ancora ha un certo termine, & fine in tutte le cole fue ; perche tutte le cole naturali poffono crefcere in fino à vna certa grandezza, & no piu, la quale è diterminata cofi nel poco, come nel molto, onde la forma

## 16 LEZZIONE DEL VARCHI

ma dell'huomo non puo stare in minor materia, ne in maggiore, che tanta, verbigrazia da vn braccio infino à cinque, o sei, & cosi di tutte le altre cose; & questo voleua inferire Lucrezio, quando lodando l'Epicuro disse.

Vnde refert nobis victor quid possit oriri, Quid nequeat, finita potestas, deniq; cuiq; Quantum sit ratione, atq; alte terminus hærens.

Et di qui fi puo conoscere senza fatica nessuna, quato s'ingannino fanciulles camente alcuni, iquali cenendosi Filosofi, & fauellando da Donne, credono, che anticamente tutti gl'huomini fussero di statura infinitamete maggiore della nostra, et viuessero le migliaia de gli anni, quasi non sappiano quello, che sanno ancora gli artefici, che i Giganti furono fauole trouate ingegnosamente da Poeti, non senza grandissimi misterij, & vtilità, fauellando sempre (come ho detto piu volte) non come Cristiano, ma come Filosofo; maessi lo vogliono persuadere con ragioni naturali, & prouare come Filosofi; & in questo gli riprendiamo non credere, come Cristiani, iquali se fapessero, non dico, che la natura fu sempre vna, & opera sempre nel medessimo modo, ma che cosa fia crescere, & onde proceda, fi riderebbero essi medessimi, non vo dire vergognarebbero di loro stessi.

LA NATVRA cio è tutti gl'agenti naturali, quando non poffono confeguire il fine loro ordinariamente, & per via diritta, cercano di confeguirlo strasordinariamente, & per via indiretta; come si vede manifestamente negli specchij, doue non potendo i raggi forare, & trappassare il piombo, che è loro dietro & cagionare lume, si ristettono, & tornandosi in dietro lo cagionano; il che auuie ne ancora nelle impressioni celesti, come nell'arco baleno, & quan do si vedeno piu Soli, & come in molte altre cose si dichiara nelle Meteore.

LA NATVRA ( il che non par verifimile ) ha bifogno della FORTVNA, cio è che come i lemi posti in terreno non conueniente à loro, non prouano; & le piu volte imbastardiscono.

Che gentil planta in arrido terreno,

Par che fi disconuenga, e però lieta

Naturalmente quindi si diparte.

Cofi chi e inclinato da natura à vna qualche cofa, & per fua mala fortuna, o elezzione s'è dato à vn'altra, corrompe, & guasta quei buon semi,& mai non farà gran pruoue; perche come grida Pindaro,& tutti gli altri scrittori: la Natura è quella,che opera, & chi non ha i principij di che che sia da natura, fatica indai no per venirui nirui dentro eccellentissimo; & questo dichiarò diuinamente nella sua opera diuina, il diuino Poeta Dante quando disse.

Sempre Natura, se Fortuna truoua Difeorde à se, come ogni altra semente Fuor di sua région sa mala pruoua, Et se'l mondo laggiu ponesse mente : Con quello, che seguita.

LA NATVRA, cio è tutte le cose naturali, delle quali (come n'in fegna il Filosofo nel Cielo ) alcune sono corpo, & grandezza, come i corpi semplici, cio è i quattro elementi: alcune hanno corpo, & grandezza, come tutti i corpi milti, & malsimamente gli anima ti, & alcune fono principij d'effe cofe, che hanno corpo, & grandezza, come la materia, & la forma; tutte desiderano la perpetuità, cio è l'essere sempre in quel modo, che possono: 'e la cagione di questo è per assonigliarsi il più, che possono al fattore, & mantenitore loro, che fù sempre & sempre sarà : Onde dicono molti, che la Natura non intende generate ne Dante, ne il Petrarca, ne alcuno altro particolare indiuiduo, ma l'huomo cio è effa spezie; il che noi non crediamo; crediamo bene, che ogni cofa cerchi, non si possendo perpetuare, nell'indiuiduo, cio è in se medesima, di perpetuarsi almeno nella spezie, & così nelle cose generate da lei somiglianti à se, & per questo disse il Filosofo, che la piu naturale opera, che si potesse fare, era il generare; & qui mi piace(ringraziato prima l'ineffabile maestà dello Dio della NA-TVRA, & polcia la benignillima cortesia dell'humanità voftre) porre fine alla presente Lezzione.

к –

## DICHIARAZIONE DI M. BENEDETTO VARCHI,

Sopra Il Venticinquesimo Canto del Purgatorio di Dante

Letto da Lui publicamente nella felici sim**a** Accademia Fiorentina

IL GIORNO DOPO S. GIOVANNI DELL'ANNO 1543.

\* \*

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

## BENEDETTO VARCHI AL MAGNIFICO, E SVO MOLTO HONORANDISSIMO MESSER

CRISTOFANO RINIERI.





V E Cose sono state cagione principalmente Magnifico M. Cristofano, che io senza bauer risguardo alle molte, e grandissime faccende vostre, cosi publiche, come private, bo voluto mandarui forse con poca pru denza, ma certo con grandissima sicurezza, tutto quello, che tratto di Molti, e Diversi autori, era stato posto insieme da me, & recato in iscrittura più con

ordine, e breuità, che con eloquenza, e dottrina; sopra la generazione, e formazione del corpo humano, non ad altrofine, che per potere con maggior chiarezza delli afcoltanti, c minor fatica di me, recitarlo nell'Accademia nostra in vna lezzione : auuenga che poi ne in due mi venisse cio fatto compiutamente. La prima il parermi d'hauer conosciuto piu volte in molti,e varų ragionamenti vostri, non solo quanto vi dilettate, ma intendete ancora ne' discorsi filosofici, e massimamente delle cose naturali: il che puo venirui non meno da gl'auoli , e maggiori vostri , che dalla continoua pratica, e Stretta familiantà, la quale sempre hauete tenuta, e tenete hoggi piu che mai, con tutte quelle persone, le quali in qual si voglia ò arte, o fcienza sono grandi, & eccellentissime riputate. L'altra, perche mi rendo certissimo, che voi, così per la vostra humanità, che vsate generalmente in verso ciascuno grandissima; come per l'affezzione, che portate à me particolarmente piu che ordinaria : pigliarete questa mia, piu tosto vtile fatica, che pomposa, non solamente volentieri, ma in grado: benche à me basta dimostrare in quel picciol modo, che possonon à voi, che la vi sapete benissimo, ma a gl'altri, parte di quella offeruanza, e gratitudine che vi deb-

bo.

DICHIA.

# DICHIARAZIONE DIM. BENEDETTO VARCHI,

## Sopra il Venticinquesimo Canto del Purgatorio di DANTE.



V T T O L'Ente, cioè tutte le cofe, che lono, qualunche, e douunche siano, sono, e si comprendono (Magnifico Consolo, Virtuosissimi Accademici, E voi tutti V ditori nobilissimi) tra la materia prima, e lo primo motore. E si come egli non si può ne pensare, non che altro, cosa nelsuna, ne piu basla, ne piu uile, ne piu impersetta

della materia prima, estendo ella tuttaquanta pura, e semplice potenza, senza atto alcuno, così all'incontra niuna se ne può, ne immaginare ancora, ne piu alta, ne piu nobile, ne piu perferta di D10, esfendo egli tutto quanto semplice, e puro atto senza ueruna potenza. Ora tutto quello, che si racchiude, e che si intraprende fra la prima materia, nella quale sono le forme di tutte le cole in potenza, & in virtù, e lo primo motore, nel quale sono tutte le medesime forme, in atto, & in essere molto migliore, e piu uero, che in loro stelle non sono; si diuide principalmente in due parti, in cole corporali, e lensibili, e queste sono terrestri, e caduche,& in cose spiritali, e intelligibili, e queste sono celesti, e sempiterne. E si come le cose incorporali, che Menti diuine, e sostanze separa te, ò uero intelligenze si chiamano, sono mezze tra D 1 o, e le cose corporali, cosi le cose corporali, sono mezze ne piu ne meno fra le sostanze se parate, e la materia. Onde', come tra le sostanze separate, quella è piu nobile, e piu perfetta dell'altre, la quale piu rimouendosi, e piu discostandosi da'corpi, più s'appressa al primo principio, e ultimo fine nostro, e di tutte le cose, cio è à Dio ottimo, e grandissimo, cosi trà corpi quello è degl'altri piu perfetto, e piu nobile, il quale piu lontano dalla materia, più all'intelligenze s'accosta, e s'aunicina; e piu s'aunicina alle intelligenze, e piu s'accosta senza comparazione una cosa animata, qualunche si fa, che qual si voglia di quelle , che animate non sono. E qual Filoíofo

### GENER. DEL CORPO HVMA. 31

losofo negarebbe, se il Cielo manca d'anima(come tengono i Teo logi nostri Cristiani) che lo piu uile, & impersetto vermine, che fi truoui, non sia molto piu degno senza proporzione, e molto piu perfetto di lui? Di questo breue discorso, breue dico, rispetto à quello, che dire n'occorfe, si puo trarre ageuolmente ( s'io non m'inganno) che l'huomo, e quanto alla forma, e quanto alla materia auanza di grandissima lunga, e trapassa le cose, che sono dal Cielo della Luna in giù tutte quante : percioche l'anima razionale, uera, e propia forma di lui, è (come ne mostrano i Filosofi) l'ulrima delle intelligenze, & essendo tra le intelligenze ultima, uiene ad effere prima tra tutte l'altre cose, che intelligenze non sono; e perche alla piu nobile forma, e piu perfetta si richiede la piu nobile materia, e la piu perfetta : quinci è, che il corpo humano, e di nobiltà, e di perfezzione uince d'assai, & eccede tutti gl'altri. E ueramente, ingegnosisfimi V ditori, che nell'anima humana, conside rata folo di per se, e nel corpo humano, considerato solo di per se, e in tutto quel perfettillimo, e nobilillimo composto, che risulta dell'uno, e dell'altro insieme, e questo è l'huomo: sono ( come i faggi conolcono) tante, e tanto diuerse confiderazioni, tante, e cosi belle, e cosi grandi, e cosi marauigliole operagioni, e virtù, che tutte l'altre bellezze, tutte l'altre grandezze, tutte l'altre merauiglie di tutte l'altre virtù, & operagioni uerso questa una, sono picciole, ò piu tosto niente. E se i cieli ( come testimonia il profe ta) narrano là suso la gloria del fattore loro, certissima cosa è, che dell'opere, e lauori di quaggiu niuno se ne truoua, il quale ò piu l'argamente manifesti, ò piu chiaramente dimostri l'ineffabile mae stà di D10, e l'incredibile onnipotenza della natura, che il com pimento dell'huomo: conciosia cosa che in ello si congiungano vnitisfimamente due nature diuersissime, l'una diuina, & immorrale, l'altra terrena, e corrottibile. E ben uero, che si come tanto alta materia, e tanto sottile è non meno vtile à sapere, che gioconda à vdire; cost il trattarne, & volerla insegnare è non meno pe-. ricolofo, che malageuole: percioche l'intelletto nostro è nelle cofe oscurissime à noise chiarissime alla natura, non altramente, come dice ARISTOTILE, nella prima Filosofia, che l'occhio del Pipiftrello à' raggi del Sole. Ma perche (come afferma il medefimo Filosofo nel libro medesimo) il conoscere, ancora che pochisimo, delle cose alte, & eccellenti è molto migliore, e piu da stimarsi, che l'intera fcienza di moltifime, le quali fiano basse, volgari, io per vbbidire à chi si deue, e seguitare il lodeuolissimo ordine, e l'vtilissima vlanza di questa fioritissima, & honoratissima Accademia, ho preso

### 32 LEZ. DEL VARCHI DELLA

ho preso per le ragioni, che di sotto intenderete, à sporre hoggi, e dichiarare il Vinticinquesimo Canto del Purgatorio, nel quale. Dante(che dicendo Dante, mi pare insieme con questo nome dire ogni cola) tratta compiutamente dell'vna, e dell'altra di queste due cose, cioè cosi della generazione, e formazione del corpo huma no, come della infusione, e natura dell'anima, con tale artificio, e con tanta dottrina, che ben fi vede, che egli oltra l'effere stato esercitatissimo nella vita attiua, e ciuile, seppe persettamente tutte l'arti, e feienze liberali, e questo capitolo solo, il quale io giudico piu vtile,e piu difficile,che alcuno degl'altri,lo può moltrare ampiamente Ottimo Medico, & Ottimo Filosofo, & Ottimo Teologo : il che non auuiene forse in nessuno altro Poeta, ne de' Greci, ne de' Latini, & io per me, non pure vi confesso, ma giuro, che tan te volte, quante io l'ho letto, che tra la notte, e'l di, son piu di mille, sempre m'è cresciuto la marauiglia, e lo stupore, parendomi di trouarui nuoue bellezze, nuoue dottrine, e conseguentemente nuoue difficulta ogni volta. Onde tanto piu mi pentiua di mano in mano della folle, e temeraria promessa mia, quanto m'accor geua meglio, come bonariamente si, e con molta fede, ma inconsideratamente non dimeno, e con poca prudenza fosse stata fatta da me. Percioche io non voglio, che alcuno di voi, benignitimi vditori, m'habbia, ò per tanto imprudente, ò per tanto profuntuolo, che egli si creda, che io hauessi scelto mai da me stesso vn si fatto ca pitolo à dichiarare, chente è questo, anzi essendo io formato (come fanno molti) che io veggio federe in questo luogo per honorarmi disporne vn'altro aslai piu chiaro, e piu ageuole, fui richiesto con istanza grandissima da alcuni amicissimi miei, à'quali non volli, e non deuei mancare, di leggere questo, cosi come io sapessi. La qual cofa ho voluto dirui fi, accio che vogliate piu ageuolmen te scularmi in tutto quello, in che io di materia si alta, e si nascosa ragionando, ò errassi per poco sapere, ò per troppa inauuertenza \_.mancassi: E si à fine, che piu volentieti vi piaccia di perdonarmi, le in trattando di cofe fi nuoue, e quafi del tutto inufitate nella lingua nostra, vsarò necessariamente seguitando in questo, & i Greci ancora, & i Latini, alcune parole, e vocaboli, i quali paressero alle vostre purgatissime orechie, d plu vili, e plebei, d meno puri, & ho nesti, che in questo castissimo, e santissimo luogo tra persone tanto modeste, e tanto disciplinate non si conuiene: benche le medefime cole(con i medefimi nomi fi puo dire) fi truouano scritte, non pur nelle leggi ciuili, e canoniche ( come si vede per tutto il titolo degl'impotenti, & ammaliati) ma eziandio nella scrittura sacra, e diuina.

### GENER. DEL CORPO HVMA. 33

diuina. E però noi ( poste da parte tutte le scuse ) verremo hoggimai coll'aiuto, e fauore di colui, che tutto sa, e tutto può all'intenzione, e proponimento nostro, pregandoui prima humilmente hu manissimi, & cortesissimi V ditori, che vogliate prestarne hoggi, quella grata, e benigna vdienza, che sempre solete.

CAngue perfetto, che poi non si beue Dalle aßetate vene,e si rimane Quasi alimento, che di mensa leue: Prende nel cuore à tutte membra humane Virtute informatiua, come quello, Ch'à farsi quelle per le vene vane. Ancor digesto scende, ou' è piu bello. Tacer,che dıre,e quindi poscia geme Sour'altrui fangue in natural vafello. Iui s'accoglie l'vno, e l'altro infieme, L'vn difposto à patire, e l'altro à fare, Per lo perfetto loco, onde si preme. E giunto lui comincia ad operare, Coagulando prima, e poi auuiua Cio, che per sua materia fe constare. Anima fatta la virtute attiua Qual d'vna pianta, in tanto differente, Che questa è in via, e quella è gia à riua. Tant'oura poi, che gia fi muoue, e sente Come fungo marino, & indi imprende Ad organar le posse, onde e semente. Hor si spiega figliuolo, hor si distende La virtù, ch'è dal cor del generante Doue natura à tutte membra intende. Ma come d'animal diuenga infante.

Con tutto quel, che seguita.

L'Intendimento nostro nella presente lezzione è dichiarare primeramente con piu ageuolezza, che sapremo, e maggior breuità, che potremo la generazione, e formazione dell'huomo; e quando dico Huomo, intendo ancora in questo luogo della Donna. Poi se ne bastarà il tempo, fauellare minutissimamente dell'anima humana, e di tutte le parti, e potenze sue, secondo la dottrina Peripatetica. Ma perche à bene intendere qualunche cosa in Qualun-

## 14 LEZ. DEL VARCHI DELLA

qualunche scienza, bisogna prima (come n'insegna Aristotile, nel principio della Fisica) conoscere i primi principij,e le prime cagio hi infino a gl'vlrimi elementi d'ella; perche dalla cognizione di questi si conoscano poi tutte l'altre cose, & allora finalmente ci par di sapere alcuna cola, quando i primi principij sapemo, e le pri me cagioni sue: Però noi volendo fare innanzi, che venghiamo all'ordine, e sposizione delle parole, vn discorso, e ragionamento vniuersale sopra la formazione del corpo humano, a sine che meglio, e piu ageuolmente si possa imprendere, e possedere questa tanto vtile, e difficile materia, dichiararemo prima alcuni nomi, e principij, i quali sono necessarissimi, così à trattar del corpo humano, come à generarlo: & innanzi che io faccia questo, non voglio mancare d'auuertirui, che la generazione, e formazione del corpo humano è cosa tanto riposta e tanto nascosa , che di lei (come bene diffe Aristotile ) non si puo hauere dimostrazione, e certezza, anzi in questa, come in molte altre cose naturali, possono molte volte, e sogliono bene spesso intendere piu, e giudicare meglio gl'huomini idioti, e volgari, che i dotti, e scienziati - E però douerebbero i Filosofi in molte cose rapportarsi al gindizio di coloro i quali sono esercitati coll'opere tutto il tempo della vita loro in quello efercizio, del qual effi scriuono à pena vna volta colle parole; & io per me darei piu fede in questo caso alle donne sperte, & anco à qualche huomo pratico, che à' Filosofi: si perche la spe rienza è in tutte le cose vera, e certa maestra, e si perche questa materia oltra l'effere incerta, e dubbia da se, è stata trattata da tutti, in tante lingue, e tanto diuersamente, che se io volessi arrecare insieme, non dico tutto quello, che si potrebbe, perche questo sarebbe quasi infinito, ma tutto quello, che n'è stato disputato, e prò, e con tra da' piu dotti, e piu approbati autori, sicuramente non bastareb bero cento lezzioni : percioche non pure i Filosofi, e Medici Greci, come Aristotile, e Galeno discordano da' Filosofi, e Medici Ara-' bi,come il grade Auerrois,& Auicéna,e da'Latini,come(oltra mil le altri & antichi, e moderni) Scoto, Alberto Magno, e'l dottisfimo s. Tommalo; ma ancora i Greci cosi Medici, come Filosofidiscorda no da'Greci medefimi; gl'Arabi dagl'Arabi; & i Latini;da'Latini e quello, che è più; alcuna volta da se stessi ciascuno. Onde io lasciate in dietro tutte le quistioni, che per lo piu sono dannose, e che di certo v'offuscarebbero l'intelletto : & riserbandomi in altro tempo à prouare le mie ragioni, e confutar l'altrui, vi recitard solamente in quel modo, che giudicarò migliore, tutti i primi capi,e tutte le risoluzioni principali di quelle cose, che mi parranno più

GENER. DEL CORPO HYMA. 731 più necessarie, e piu vere, seguitando sempre Aristotile : principe de' Peripatetici, & il suo comentatore Auerrois, i quali due senza dubbio, seguitò in questo luogo, e quasi in tutti gl'altri della Comedia, & opera sua DANTE medesimo, il quale su grandissimo, & ottimo Peripatetico, fe non quanto dalla fede nostra, & santissima religione cristiana gli fu vietato. Ma venendo omai al fatto, dichia rarò prima, che cola fia Sangue, che Sperma, ò vero leme, che Mestruo: delle quale tre cose si generano non solamente gli huomini, ma tutti gl'altri animali perfetti; dico perfetti per cagione degli im perfetti, cioè di quegli, che si generano di materia putrida, senza colto,come vermi, mosche, vespe, topi, ranocchij, anguille, & altri somiglianti, i quali non fono della medefima spezie, che gl'altri pertetti, e non hanno i selli distinti, non si trouando fra loro ne ma schio ne femmina, se non in quelli, che nascono ancora di seme mediante il coito, come i topi.

#### DEL SANGVE.

NIco dunque, che il langue, lecondo, che lo diffinilce Aristo-TILE nel xij, libro degli animali, è l'vltimo cibo, e nutrimento dell'animale, negl'animali, c'hanno fangue, & in quelli, che mancano di fangue, è vna cola fomigliante, e proporzionata al sangue, e si chiama vltimo nutrimento; perche tutte le membra, fatte le debite digestioni; si nutriscono di sangue: benche tale nutrimento si puo chiamare piu tosto nutrimento in potenza, che in atto: percioche il fangue ha tre parti, chiamate da' Medici Latini GLVTINO, RVGIADA, e CAMBIO: perche si cambia, e trasforma nelle membra, e di questi tre humori, ò vero humidità, le quali non sono differenti dal sangue sostanzialmente, ma solo per accidente, si nutriscono tutte le membra immediatamente; & cofi il fangue è l'vltimo cibo, non in atto,ma in potenza: è ben vero, che questa è potenza propinqua, e non ri-" " mota, come quella del pane, e di tutti gl'altri cibi, quando fi pi+ gliano. Ha il sangue il principio, e luogo suo nelle vene, e le vene hanno origine dal cuore, secondo ARISTOTILE : ma secondo Ga4 leno, il sangue si genera nel fegato, e per conseguente ancora le vene, estendo sempre il continente, e quello, che è contenuto, infieme: ma comunche fi fia, certo è che il fangue fecondo Ariftotile, piglia la perfezzione, & vltima virtù fua dal cuore: e dice nel terzo capitolo del terzo libro delle parti de gl'animali : e nel 19. capitolo del terzo libro della natura degli animali, che il sangue С 2 non

## 36 LEZ. DEL VARCHI DELLA,

non si truoua in membro nessuno fuori delle vene, eccetto che nel cuore: il che però si debbe intendere ordinariamente, e per lo più: conciosia che (come afferma Galeno, e come si vede manifestamente nelle notomie) si truoua del sangue ancora nell'vltima parte del ceruello, e dalla nuca, doue non sono vene. Nel sangue sta il colore naturale, il quale non è altro, che vna sostanza vaporosa, la quale nasce dal sangue perchè quado il sangue si cuoce, egli sfuma, e supora, e quel tal sumo, è vapore, il quale è caldo & humido, come il sangue, onde nasce, che si chiama colore naturale: ma perche egli non si può intendere perfettamete, che cosa sia san gue senza sapere, che cosa sia digestione, e quante siano, però ne fauellaremo brieuemente.

#### DELLA DIGESTIONE.

A digestione, la quale è la terza operazione delle due qualità attiue, cioè del caldo, e del freddo, si diffinisce dal Filosofo nel quarto della Meteora, vna perfezzione fatta dal caldo naturale, e propio delle passioni opposte. La qual diffinizione è non meno **fcura**, che dubbia, e à volere dichiararla non basterebbe vn giorno intero: e però diremo folamente per hora, che le digettioni vere, e principali sono tre. La prima digestione si ta nel ventricolo, il quale i Tolcani, seguitando i medici latini, chiamano stomaco: benche stomaco significa propiamente appo i Greci quella parte, che essi medesimi chiamano ancora, esofago, cioè la gola. E in que fta prima digestione, che si fa nel ventricolo, ò vero stomaco à noftro modo, il quale Dante chiamò, il trifto faccho, che merda fa di cio, che si trangugia, si trasmuta il cibo in sugo, che i Medici chiamano pur con nome Greco, chilo. 11 fuperfluo di quefta digestione sono le fecce, e lo sterco humano, il quale si manda fuori per le budella, doue ancora piglia la forma per lo fesso. La seconda si fanel fegato, doue il cibo si cuoce vn'altra volta, e si muta in fangue ; e la superfluità di questa seconda digestione è vn'aquosità, la quale elce del langue, che tirata dalle vene, cola di quiui nella vescica, e diuenta orina. La terza digestione, fauellando sempre secondo Aristotile si fa nel Cuore & ha due superfluità, vna come schiuma, la quale si chiama da noi collora, e da' Latini, bilis flaua, perche è gialla, e questa sene va nella borsa, e vescica del fiele, l'altra è quasi feccia, e si chiama da noi maninconia, e da' Latini bilis atra, cioè collora nera; e questa sene va alla milza: & questi duoi humori, cioè la collora, e la maninconia, non possono

#### GENER. DEL CORPO HVMA. 17 no nutrire, secondo Aristotile. Il quarto humore, cioè la flemma, non è altro, che sangue indigesto, e non bene, e persettamente può nutrire à vn bilogno : e cosi hauemo veduto, che come la gola manda il cibo allo stomaco, così lo stomaco lo manda al fecegato, & il tegato al cuore, nel quale fi fa la terza, vltima digestione principale : dico principale, perche alcuni aggiungono vna prima digeftione, la quale si fa nella bocca da i denti: & alcuni n'aggiungono vna quinta, la quale fi fa nelle vene, le superfluità della quale fono i fudori: & altri n'aggiungono dell'altre, ma queste non lono propie, e vere digestioni, non trasmutando il cibo, come le prime tre. Faili ancora vn'altra digestione particolare in cia-**Icun** membro, quando il sangue si trasmuta, e conuerte in lui. Queste tre digestioni principali sono propie degl'animali pertetti, nelle piante non si truouano, se non le due vltime : perche la prima si fa nella terra, non nella pianta; benche alcuni Greci, e Latini dicano altramente, il che è contra Aristotile. Le spezie della digestione sono tre, ma à noi basta sapere, che il fine, e termine di cialcuna digestione è di fare si che l'humido si raguni,e si rappigli,e per questo tutte le cose, onde non si puo separare l'humido, non nutrilcono, come è l'oro puro; benche certi Medici vlino (no fo perche) di metterlo ne'lattouari, e ricette loro. Ciascuna digestio ne si fameglio il verno, che la state, stado fermo, che andando, e per coleguente la notte, che il giorno:e per questo vuole Galeno, e que gli, che Galeno seguitano, che la cena sia piu piena, e piu abbódan te, che il difinare; oltra l'altre tante, e sì belle ragioni, le quali voi (mercè della virtù, e liberalità Dell'ILLVSTRISSIMO, ET ECCELLEN TISS. DVCA S. nostro) hauete potuto vdire à' giardini passati dalla viua voce del maggiore, e più eccelléte Medico, c'hoggi viua, e che forse sia stato da Galeno in qua, E questo basta della digestione.

#### DELLOSPERMA. dell'Huomo.

L O sperma, d vero seme genitale, & humano, il quale si chiag ma qualche volta genitura; benche pare, che Aristotile voglia fare alcuna differenza tra lo sperma, seme, e genitura; non è altro, che il superfluso del nutrimento, cio è quello che auanza del l'vitima, e persetta digestione; e benche si chiami supersfluo, & auanzaticcio, non è però supersfluo, ne auanza assolutamente, e sim plicimente, d vero del tutto; come i sudori, & altri piu brutti escre menti del tutto inutili; percioche lo sperma, se bene è supersfluo C 3 all'in-

## 58 LEZ. DEL VARCHI DELLA

all'indiuiduo, & à particolari, perche come sperma non puo nutri re, ne conuertirsi in membra; non è però superssuo, anzi necessarillimo alla spezie. Percioche nun potendo la natura perpetuare gl'indiuidui, ingenerò in tutti gl'animali vn difidero di generare cola lomigliante à se, e culi di perpetuarsi almeno in ispezie, e suc cessiuamente, mediante il congiugnimento del maschio, & della femmina; e mediante la generazione, la quale non fi puo fare fenza lo sperma, la materia del quale è schiumosa, e spugnosa; perche vi fi rinchiude dentro allai spirito, come nella spugna aflai acqua: onde spargendosi in terra tosto diuenta minuto, e si seccha prestamente: perche lo spirito si parte, & esala via; e l'altra parte viscola li rittringne, e raccoglie infieme, & in quello spirito, il qua le'è corpo aereo, caldo, e sottille, si racchiude la virtù generatiua, d'vero informatiua, secondo i Medici. La quale virtù gl'è data principalmente dal cuore, secondo Aristotile : e non da' testicoli, come vuole Galeno. Percioche i testicoli, secondo Aristotile, sernono solamente per instrumento, e sono secondo lui come due piombi, ò peli, che tengono aperti i vafi spermatici, ò vero semina tij; i quali sono due vene, & altrettante atterie, vna da ogni parte, le quali per vie lunghe, edistorte portano il sangue ne' testico-If, i quali non fono necessarij semplicemente alla generazione, secondo Aristotile : e cosi vno senza testicoli potrebbe generare: il che Galeno non vuole per niente, anzi dice. che sono mébro principale, necellarij alla generazione affolutamente, benche con vn folo si generi ; ne gli pare ragioneuole, che il sangue posta diuentare vero, e perfetto sperma ne' vali feminarij Ma lasciando questo dubbio indeciso, notaremo, che nello sperma, ò piu tosto nella virtù generatiua, ò informatiua, la quale è nello spirito dello sperma, sono in potenza, e fi contengono virtualmente tutte le cole, che sono in atte, e che si contengono formalmente nel generante; e però disse Aristotile, il seme esser quello, c'ha virtù di far cola tale, quale è quella, ond'egli elce; & perche lo sperma opera virtualméte, il che è piu nobile, & piu perfetto, che operarà formal mente; & opera în virtu del generante, e come strumento del padre; però Aristotile lo chiamò virtu separata, e diuina, e Galeno dubirò le gli era crearore, d creatura ; le quali cole per esfere non meno difficili, che belle, haurebbero bisogno di lunghissima dichiarazione; ma la breuita del tempo non milascia - onde detto, che io hatò, che lo sperma è corpo omogeneo, e tutto nelle fue parti, cioè che ciascuna parte di sperma è sperma, come ciascuna parce d'acqua è acqua; e che gli esce per la medefima via dell'orina;

GENER. DEL CORPO HVMA. 39 dell'orina; benche alcuni credono altramente, passard allo sperma della Donna.

NCORA che la femmina habbia i vasi seminarij poco dif-A ferenti da quegli dell'huomo, e massimamente nell'appiccha tura, e doue cominciano; e cosi ancora i testicoli: tutta via quello homore che esce della matrice con mouimento, e con dilettazione, quando ella si congiugne coll'huomo, il quale è vna certa humidità tra acqua e seme, non si può chiamare sperma, secondo Aristotile: se non equiuocamente, cioè col nome solo; non altramente, che vn'huomo morto, ò dipinto fi chiama huomo: e questo homo re, il quale è freddo, e sottile rispetto à quello dell'huomo, non con corre secondo lui, nella generazione; ne attiuamente, cio è ne come agente ò forma, ne palsiuamente, cio è ne come paziente, e ma teria; & in somma no vi cocorre di necessità: di maniera che si puo generare senza lui, se bene le piu volte vi concorre, e v'apporta molte vtilità, e giouamenti, disponendo, & ageuolando la materia; e coli si debbe intendere ARISTOTILE nel nono degl'anima li,& altroue, doue dice, che quando i semi non concorrono amendue, la donna non ingrauida. Il medefimo afferma Auicenna, aggiungendo, che quelli huomini, i quali essendo duri di schiena, tardano à gittare, e mandar fuori il seme, sono più generatiui, che gl'altri: e questo perche essendo le donne di complessione tredda, penano ordinariamente aflai à compire, e dar fine all'opera. E se bene il seme della donna è essenzialmente, & in sostanza della me defima spezie, che quello del huomo, secondo i Medici: perche lecondo Aristotile, è differente di spezie, per questo non è generatigo, e vtile, come quello dell'huomo, perche fono differenti fecondo le disposizioni, & accidentalmente, in quel modo medefimo, che sono differenti la femmina, e'l maschio; se bene sono d'vna spezie medesima; e breuemente il seme della donna è non altramente quali, che quello humore, che senza mouimento, e senza dilettazione, ò poca, esce tal volta, e mallimamente ne' fanciugli anzi il quattordicesimo anno, de' vasi seminarij, e del membro dell'huomo, il quale è tra acqua, e seme, e non è spermatico, ne ville alla generazione, ne come forma, ne come materia. E se vno dimandalle, à che seruono adunque i testicoli nelle femmine? Risponde Averrois, il grande Arabo, dimandando, à che feruono le poppe negl'huomini? Ma perche dare vna istanza, d allegare vno inconueniente, non è sciorre la questione, fi puo dire, che i testicoli nelle donne hanno qualche altra vrilità, e gioua-C mento,

## 40 MEZ. DEL VARCHI DELLA

mento, come le poppemegl'huomini : se bene non sono necessarij semplicimente alla generazione ne quegli, ne queste.

#### DEL MESTRVÓ.

ii iii

EL mestruo delle donne se bene si potrebbero dire molte co-. Ic, à noi bastarà fauellarne canto, quanto la materia presente tichiede, Dico dunque, che l'auanzo del nutrimento, e quello che rimane dell'vluima digestione, il quale negl'huomini si chia-, ma sperma, si chiama nelle doune mestruo: Et benche l'vno, e l'altro, cio è lo sperma, & il mestruo siano l'vlui no del sangue, sono però differenti, perche quello dell'huomo è perfetto: e dige**f**to, e quello della donna crudo, & imperfetto : e questo ancora è di due maniere, vno impuiro, e putrido molto, il quale come inutile del tutto anzi dannoso, e noceuole pure aslai, si manda fuoti ogni mele, e di qui hebbe il nome, così nella lingua Greca, come nella Latina : il volgo nostro, non sò io donde, ne perche lo chiama marchele; siami lecitivsare i nostri nomi, come à' Greci, & à' Latini i loro; e se bene durante cotal flusso, e mentre che le donne fi purgano, il che, benche non habbia tempo diterminato, accade però circa la fine del mese, per estere allora piu freddo, si puo generare; tuttauia questo interniene di rado; e la creatura, che fi genera allora, ò s'affoga per l'abondanza della materia, ò conducendofi à bene, nasce inferma, e cagioneuole, e ben spesso lebbrofa, ò altramente magagnata, e di poca vita: ma dopo tale purgozione è il tempo attifsimo, & ottimo à ingrauidare: perche Ilora cade nella matrice da tutti i membri della donna vn'altro mestruo puro, e netto, il quale è vtile alla generazione, e di questo si forma l'embrione, e il parto, ò vero corpo del bambino in quel modo, e per quelle cagioni, che al luogo loro si diranno. Dice ARISTOTILE, che si come ne' maschij ingrossa la voce, quando , cominciano à mandar fuori il seme, il che si fa communemente circa il quattordicesimo anno, così auuiene nelle femmine, quando cominciano à purgarsi, & hauere il tempo loro; e cominciano innanzi à' malchij, cioè tofto, che le mammelle loro (come ne infegna Aristotile) sono alte due dita, e forniscono il quarantesimo anno, e chi palla quel termine arriua infino al lessagesimo. Alcune si purgono tre volte il mese : alcune si purgano ancora che fiano grosse : quelle che mancano di tali purgazioni sono il più delle volte sterili. E perche delle cole naturali si debbe fauellare liberamente, & apertamente, come hanno fatto tanti, non pur Filolofi,

### GENER. DEL CORPO HOMA. 44

lolofi, e Medici, coli Greci, come Latini, & Arabi, ma Teologi ancora, & huomini lantifimi, & nelluno debbe vergognarli ò hauere à lchiuo di fapere quelle cole, di che egli fu prima generato, e poi nutrito. Chi vuole lapere onde venga il meltruo bianco e per che venga più alle giouani, che all'altre, e quanto noccia, legga Aristotile nel settimo libro degl'animali : E chi cerca d'intendere cole mostruosistime del mestruo, legga il 15. capitolo del settimo libro di Plinio, & io passando à più alta, e più benigna materia, dichiararò che cola è spirito 5 e quanti sono, il che è non meno vtile, e necessario, che le cole passat.

#### DELLO SPIRITO.

N On meno difficultà, ne minori controuerfie fono in trattare dello spirito, ne meno diuerse oppenioni tra'Filosofi, & i me dici, che nelle cose dette di sopra; ma noi seguitando l'ordine no fro, & accomodandoci più al tempo, e al luogo, che alla materia: diremo, che lo spirito no è altro, che un corpo tenue sottile, che s fi genera dalla piu fottil parte del fangue, ò uero, per piu breuità. Lo spirito è un uapore eleuato dal langue; auuenga, che (come vuole Galeno) egli fi leui ancora dall'aere, da quello aere dico, che noi tiriamo infieme coll'alito; e non per altro ( fecondo lui) la carne, e sostanza del polmone è spugnosa, se non per preparare l'aria, della quale si faccia lo spirito: e perche in questa diffinizione non si comprendeuano, ne le piante, ne gl'animali chiamati efangui, cioè che mancano di fangue: e pareua che folle folamente dello spirito humano: pero Alberto Magno nel libro della spirazione, e rispirazione lo diffinilce generalmente cost. Lospirito è un corpo generato dalla parte uaporola piu sottile del nutrimento, il quale concorre à tutte l'operazioni di ciascuno viuente : e benche lo spirito si leui dal uapore del sague, ò dell'aria, secondo Galeno, à del nutrimento lecondo Alberto, non deuemo però credere, che fia corpo femplice, ma composto de quattro elemen ti, benche fia caldo à predominio, cio è che fia piu caldo, che altro. Onde Galeno disse, che se alcuno mettesse un dito nel ventri colo finistro dal cuore, egli nol ui potrebbe tenere per la gran caldezza, non oftante, che Avicenna lo chiama hora humido, hora freddo, e tal uolta temperato. E grandissima dubitazione, se lo spiri to habbia anima, ò nò. Galeno par che tenga alcuna volta, che egli fia animato, alcuna uolta ne dubiti: ma fecondo Aristotile, & il suo grandillimo comentatore, ne il sangue, ne lo sperma (come cre-

## 42 LEZ DEL VARCHI DELLA

credeuano alcuni) ne ancora lo spirito è animato; perche in lui non si vede operazione alcuna d'anima, egli non intende, no sen te, e non si nutrilce ueramente, e propiamente: e se si muoue à diuersi luoghi, ò è mosso immediate dall'anima, il che è di cosa, che habbia anima, egli non fa questo intrinsicamente, e da uirtute in terna, e breuemente per sua natura, ma gli viene di fuori da vna qualità che si diffonde dall'anima in instante per tutte le membrae e chi direbbe mai, che il ferro', ò la collora fossero animati? se be ne questo si muoue à diuersi siti tirato dalla calamita, e questa altra dal riobarbaro? Lo spirito humano è piu perfetto di quello di tutti gl'altri animali, & è strumento dell'intelletto: Onde chi ha mi gliore spirito è piu specolatiuo; e confiste questo ( come dice Galeno) non nella quantità, o moltitudine, ma nella qualità. E quegli hanno lo spirito migliore, je piu sottile, e più lucido, i quali hanno il sangue più puro e piu sincero, il che uiene dalla buona digestione, e questa si fa col mangiare temperatamente, e cibi otti mi, & appropiati. Quanto al nouero, vogliono alcuni, che gli spiriti fiano tre, Vitale, Naturale, Animale, dicendo, che estendo i membri principali tre, Cuore, Fegato, e Ceruello; e l'anime, ò uero parti dell'anime tre, Razionale, nel ceruello, Nutritiua nel fe gato, Irascibile nel cuore; pare ragioneuole, che anco gli spiriti fiano tre: il vitale, che sta nel cuore, il naturale nel fegato e l'animale nel ceruello. Ma secondo i migliori Medici, e piu lodati Fi losofi, non sono se non due, vitale nel cuore, & animale nel uen triculo del ceruello; il naturale è il medefimo che il vitale; e non fi distingue da lui. Voglio bene'che sappiate, che secondo ARIstotile; il principale membro, piu nobile e più perfetto, e nel quale sono tutte le virtù, è il cuore, il quale è primo à nascere, & vltimo à morire : & il ceruello, secondo lui non sente e non serue ad altro, che à temperare colla sua frigidità la caldezza del cuore, e degli spiriti, i quali altramente sarebbero inutili : ben che Gale- no fia di contraria oppenione in ogni cola, come ( Dio Permer-TENTE) dichiararemo vn'altra volta: perche queste sono cose tanto dubbie, confuse, & intricate, che ciascuna parola quasi ricerca. rebbe una esamina, e ben lunga; come sanno quelli, che à queste cose hanno dato, ò danno opera. Restarebbeci hora vna dubitazione importantissima, e questa è, come è possibile, che lo spirito, il quale esce fuori insieme collo sperma dell'huomo, e nel quale è la virtù generatiua, non esfendo egli animato, possa dare l'anima ad altri, ancora dopo la morte del generante: ma perche questo si dichiararà piu di sotto al suo luogo, dirò hora solamente, che tan-

to

GENER. DEL CORPO HVMA. 43 to uiue l'animale, quanto il cuore può fomministrargli lo spirito; & è necessario, che in ogni minima particella di carne, ò d'osso, sia spirito; altramente quella tal parte non uiuerebbe, contra quel lo, che credeuano alcuni: e li spiriti nel cuore, e nel ceruello si risoluono in acqua dopo la morte dell'animale; come s'è ueduto spes se volte. E qui senza fare menzione degli spiriti innati, ò uero ap propiati, e degli spiriti, chiamati da'Medici, complantati, porrò fine à questa materia.

D Ichiarati questi cinque termini necessario SANGVE, DIGESTIO NE, SPERMA, MESTRVO, e SPIRITO, verrò finalmente alla formazione del feto ò vero parto, chiamato un'altra volta il nome, e fauore di colui, che solo sà il vero, e la certezza di queste co se, e di tutte l'altre. E per procedere distintamente, dichiararemo questi cinque capi per ordine à uno, a vno, senza citare altramente ogni volta l'autore, & allegare i libri, e le carte, per non empiere la lezzione di nomi, e consumare il tempo in darno: I cinque capi sono questi.

DI ( he figenera , e forma il parto. Da chi. Doue & in che modo. Quando, cio è in quanto tempo, & Per che.

#### CAPO PRIMO.

T RE SONO l'openioni piu famole, di che fi generi, e formi il parto, ò uero l'embrione; chiamaro parto, & embrione la ereatura, ò uero bambino, da che fi genera nella matrice, in fino à che nalce. Quella d'AR ISTOTILE: Quella di Galeno: Quella di Auicenna: Noi cominciandoci dall'ultima, diciamo che Auicenna vuole, che l'uno, e l'altro feme, quello dell'huomo, e quello della dóna, oltra il mestruo, cócorra alla generazione, e che l'uno e l'altro deuenti sostara, e materia del parto, ma diuersamente però: percioche quello della dóna diuenta materia, la quale man ca di virtu artina: e quello dell'huomo diuiene materia, la quale ha virtù attiua: onde dice, che dell'uno, e dell'altro, mediante la caldezza della matrice, fi fa un coprimento al parto come vna cro sta, ò uero corteccia, nella quale fi rinuolge il parto, & è ne più ne meno (come dice egli) come quando fi mette nel forno la pasta del panc: ma questa openione ha poche ragioni dal suo lato, e moltif-

## 44 LEZ. DEL VARCHI DELLA

moltifime cótra. La seconda opinione di GALENO vuole, che alla generazione degl'animali perfetti cocorrano necessariamente tre humori, il sangue mestruo, lo sperma dell'huomo, & il seme della donnau e questi tre principij (secondo lui) erano differenti in questo, che lo sperma del maschio era agéte, e formante per se, e sostanzialmente : e questo per cagione del molto spirito, il quale è in lui; lu sperma della dona è anco egli agente, e formante, non per se, ma come strumeto mosso, & eccitato dal seme del maschio. E però diceua, il seme della dona non hauer forza, e virtù forma tiua, esfendo questo propio del maschio, ma in virtu, e forza suffor matiua, ò quali formatiua, cioè formatiua non per se,ma in uirtu, e per benefizio del feme del maschio. Il terzo humore è il mestruo, il quale è solamente come materia, e così secondo Galeno, il sangue mestruo è come mosso, e formato solamente; lo sperma dell'huomo come mouente, e formante: ma lo sperma della temmina abbraccia, e contiene l'una cosa, e l'altra: percioche egli è v come mouente, come mosso, come formante, e formato : perche rispetto al mestruo egli è mouente, e formante, & in una parola, attiuo; ma rispetto al seme dell'huomo, egli è mosso, e sormato, & in una parola, passiuo : e così il seme mascolino sarà come forma, e il mestruo come materia; e il seme feminino, come forma, e come materia. La terza sentenza d'Aristotile è che nel parto humano fiano duoi humori solaméte, lo sperma dell'huomo, il quale è attiuo, e dà la forma, e il mestruo della donna, il guale è passiuo, e dà la materia : di maniera, che il seme della donna non concorre, ne come attiuo, ò uero forma, ne come palliuo, ò uero materia, anzi può la donna (lecondo lui) diuetare grauida lenza che Iparga del suo seme, se bene alcune se ne truouano di tal natura, che mai no ingrauidano senza spargere il seme : e s'allegano molti esempij di donne, le quali si truouarono grauide, ancora che mal uolentieri, e contra loro uoglia si congiugnessero con l'huomo: e si racconta di quelle, che senza perdere la verginità, il che pare cosa impossibile, furono fatte grauide da'mariti loro. E Auer rois adduce l'essempio d'una buona donna sua uicina, la quale gli giurò, che s'era trouata pregna solaméte per entrare in un bagno. nel quale haueuano sparso il seme certi ribaldi, che ui s'erano bagnati poco innanzi. E ( come dice egli ) le il seme della donna hauesse virtù formatiua, ancora che debole, potrebbe una donna im pregnare naturalméte da se stella, e cosi l'huomo, uerrebbe ad esse re superfluo. Quale sia piu uera di queste due opinioni non istà à me interporci il giudizio mio, e darne lentenza : dico bene, che doue

GENER. DEL CORPO HVMA. 45 doue Galeno, che fu il maggior medico, che fi ricordi, discorda dal maggior Filosofo, che fusse maisè se non impossibile, certamente malageuolissimo à trouvre la uerità, e massimaméte in quelle cole, che non hanno dimostrazione, come questa. Et infino qui baste del primo capo.

#### CAPO SECONDO.

VANTO al fecondo capo, lafciando ftare l'altre openioni, e maffimamente quelle degli Aftrologi, diciamo con Atiftoti le: che il fole, e l'huomo generano l'huomo, il fole come cagione rimota, & vni uerfale, e l'huomo come propinqua, e particulare; e fenza dubbio opera più infinitamente la cagione uniuerfale, & rimota, che la particolare, e propinqua: anzi l'huomo non fichia ma cagione, fe non rifpetto al feme; Cóciofia che rifpetto al Cielo non è cagione, ma ftrumento; e perche opera in virtù del Cie lo, e matfimamente del Sole, auuiene, che il feme, il quale opera in virtù del generante (morto lui) ha poffanza di introdurre nel parto, ancora che non fia animato egli, l'anima uegetatiua, e fenfitiua; e difporlo à riceuere l'intellettiua.

#### CAPO TERZO.

J. noi chiamiamo molte volte ventre; come fecero ancora i Latini; auuenga che uentre significhi propiamente quello, che noi chiamamo di sopra ventriculo, doue si fa la prima digestione. Ha la matrice (fecondo che racconta Averrois) vna vistù propia, & particulare della sua forma specifica, ò nero da tutta la spezie, e questa è di tirare à se naturalmente lo sperma, e seme dell'huomo: e dicono, che ella manda fuori, e uerfa il feme fuo propio per tirare à se quello dell'huomo : benche alcuni dicono altramente; anzi non solamente rimanda suori (dicono) il seme propio, ma ancora quello dell'huomo, poi che se n'è seruita : & è esta tanto ghiotta, e tanto ingorda dello sperma virile; ò piu tosto la Natura tanto accorta, e tato sollecita della generazione, che riceuuto den tro il seme, si chiude subito, & in tal guila, che (secondo afferma no) no ui potrebbe entrare, ne ancora una punta d'ago; benche questo non accade vgualmente in tutte, ne talmente, che non s'apra poi, e riceua di nuouo lo sperma; onde si fa spesse uolte quel lo, che i Latini chiamano superfetatio, e superfetare ; e noi potremo

mo forse dire, non hauendo altro ringrauidamento, e ringrauidare; ò pregnezza sopra pregnezza: e cosi gioua la matrice al parto, come il luogo al locato. Come si formi hora il parto è difficil cosa. Dicono alcuni, che giunto in seme del maschio nella matrice, egli per la virtù sua attiua, tira à se la più pura parte del mestruo della donna, e ne forma il parto, d'embrione, il quale da principio è come latte, ò uero burro, poi come sangue, poi come vna cosa coagulata, e rappresa, diuenta quasi come carne; nella quale si formano prima i tre membri principali, come tre uelciche picciole, cio è il cuore, secondo Aristotile: il quale mai non cessa dal moto, poi il Fegato, poi il ceruello, il polmone nons'an nouera tra'membri principali: per che no respirando da principio il bambino, non ne ha bisogno : il medesimo si dice de' testicoli. Tutti e tre questi membri principali si formano del sange, ilcuore della più fottil parte, il fegato di quello, che è groffo, & accefo: il ceruello di qello, che e flemmatico, e freddo: onde il fegato, e'l cer uello sono quasi superfluità del nutriméto del cuore, cio è del san gue sottile, e puro: onde si genera il cuore. E per meglio dichiara re, diciamo che il parto, ò bambino nel uentre, è riuolto, e circon dato da tre tele: la prima è una certa tela sottile; non altremente quafi, che quella, che ueggiamo stare appicchata al guscio dell' uouo di dentro: e chiamasi questa prima tela, armadura, ò uero guardia, & è fatta dalla natura per tre cagioni, e giouamenti: Pri ma accio che la uirtu, e lo spirito, che è nel seme del maschio non e uapori, & esali; & accioche le parti dello sperma non si spargano ma stiano raccolte in sieme, perche sempre la virtù unita è piu for te. La feconda cagione è affine, che il bambino non fia offeso dall'orina, sudori, & altre superfluità, benche nel ventre non mandi fuora le feccie. La terza, perche non sia offeso dalla durezza, e ru uidità della terza tela, e della matrice, & questa prima tela circon da tutto il parto intorno intorno. La seconda tela non circonda tutto il parto, ma solamente le parti inferiori, e piu basle: e fu fatta dalla natura per riceuere le supetfluità; conciosia, che il bambi no mentre sta nel ventre, si nutrisce per lo bellico. Ora se l'aquo sità, e quasi orina, che egli manda fuori s'adunasse, e raccogliesfe fra lui, e la prima tela, fenza dubbio uorebbe il bambino ad elsere offeso, e patire cosi dal sudore, come dall'altre superfluità. La teza tela, la quale ( secondo Auicenna) è composta di due tele fottili, fi chiama secondina, e per questa piglia il bambino il nutrimento: e per questa si congiunge mediante alcuni legamenti, i quali si fannodel mestruo mediante la virtù del seme del maschio, alla

alla matrice, e quindi piglia il nutrimento dal meftruo, il quale fi diuide in tre parti, della piu sottile si nutrisce il bambino, l'altra parte ua alle mammelle, & imbiancando si diuenta latte; la terza parte è una certa superfluità, che si posa nel ventre, e quiui rimane in fino al tempo del parto.Dicono alcuni, marauigliandosi della grandissima prouidenza della Natura, che da principio della generazione il ceruello è picciolo, come quello, che per allora non è molto necessario; & il fegato grande, le cui operagioni deuédo nutrire, sono necessarijssime sempre. Dicono ancora, che il capo in quel tempo à proporzione degl'altri membri, è molto grande, hauendo à uscire di lui molte cose, come naso, orechie, & altre tali. Sta il parto nel ventre della madre chinato, e curuo, quali che cerchi la figura tonda , la quale è perfettillima. Tiene la faccia fopra le ginocchia, in guifa che il nafo uenga nel mezzo, e ciascuno occhio sopra ciascuno ginocchio: e benche egli viua pri mieramente la vita uegetatiua, come una pianta, tal che fe si pugnesse non sentirebbe, e poi la sensitiua, come animale bruto; è pero da notare queste cole esser dette metaforicamente, e per translatione: percioche nel vero l'anima vegetatiua negl'huomini è differente dall'anima vegetatiua delle piante, e la sensitiua mede fimamente: E questo baste del terzo capo.

#### CAPO QVARTO:

N<sup>EL</sup> Quarto capo, cio è quando, & in quanto tempo fi for-ma il bambino, fono tăti pareri, ò piu tofto difpareri, quanti sono quelli, che ne hanno scritto: ma noi non hauendo tempo, e non ci parendo possibile, non che necessario racconta l'opinio ni d'una in una tutte quante, diremo le piu generali, e quelle mediante le quali si possano cocordare, e uerificarsi tante discordie, e uarietà. Diciamo dunque con Aristotile: che tutti gl'altri animali hanno un termine prefillo, chi piu , e chi meno di partorire; benche alcuni qualche uolta uarijno, come dicono de'cani, folo l'huomo non ha tempo diterminato, nascendo hora nel settimo niese, nel quale molti uiuono, benche siano debili per lo piu, e come uolgarmente si dice, di lette mesi. Alcuni in otto, e di que fti uiuono pochissimi, ò piu tosto niuno, secodo Aristotile: se non in Egitto, doue le donne sono piu forti, e di miglior complessio ne: il che, secondo che recita AVICENNA, auueniua ancora in Ispagna, doue elle erano piu robuste, e piu generatiue. Alcuni, anzi la maggior parte, e quali tutti nascono, chi bene il sapesse, e fa celle

cesse il conto nel nono mese. Alcuni nel decimo, benche questi chi potesse uedere il uero, sariano nel nono. Alcuni secondo Auicenna nell' undecimo, e qualcuno nel tredicesimo: benche io credo, che le madri di questi tali, come dice Aristotile, errino, e si diano a credere quello, che non è; il che può interuenire per mol te cagioni ( come altra volta diremo ) e benche in queste cose non fi possa dar ferma, e certa regola, & ogn'uno creda a suo modo, non hauendo ragioni infallibili, che conuincano; & esendo la natura tanio possente, e tanto varia: niente dimeno à me gioua di credere, che ci sia naturalmente un tempo diffinito, e determinato, in minor del quale non possa nascere parto alcuno, che vitale sia; e medesimamente sia un tempo diterminato, e diffinito, in maggior del quale non si possan alcere, e uiuere: e così credo, che debba tenere ogni buono Filosofo, e questo per quella proposizio ne uniuersale, che dice'. Ogni agente naturale ha diterminato il più, e'lmeno, che egli posta naturalmente fare, altramente ne seguitarebbero inconuenienti grandissimi ( come sanno i Filosofi ) e tutta la fcienza naturale, e la medicina anderebbe per terra: dico bene, che fra'l minor numero, il quale è secondo Ippocrate nel principio del libro del parto, di fette mefi, vn mezzo anno à punto, cio ègiorni. 182. e mezzo, ò piu tofto. 5 ottaui, cioè. 15 hore, & il maggiore si danno più gradi indeterminati : e di qui uiene la ue rità de'nascimenti, e si possono cocordare gl'autori. E cosi secon do questa regola d'Ippocrate; sarà uero quel, che dice Aristotile che niuno, nasce, che sia vitale, innanzi il settimo mese ; e sono i mefi d'Ippocrate mefi non folari, ma lunari , cioè il tempo da vna luna all'altra, che sono 29. giorni, e mezzo, e poco piu : e questa credo, che sia la verità, ancora che sappia quello, che n'ha scritto nella nostra lingua leggiadrissimamente il dottissimo M. Sprone amicissimo mio, sopra il caso d'una fanciulla nata in cento sessatasei giorni, & al quante hore: il che secondo questa regola non potrebbe eslere; colla quale si couiene, e si confa quello, che scriue Vlpiano nella legge, che comincia. Intestato , nel paragrafo finale; nel titolo. de suis, & legitimis. scriuendo che il diuo Pio, seguitando l'autorità d'Ippocrate, sentenziò che uno, che era nato in 182. giorni folle legittimo, doue scriue ancora, che il parto dopo dieci mesi non si ammette alla redità; e similmente nell'utenti ca della restituzione delle cose dotali, non si concede la redità al figliuolo nato nel fine dell'undecimo mese : & à fine che meglio si comprenda questa materia, diremo che il parto si forma, & organizza (per dire come Dante) nel ventre della Madre al manco in

in 30. di,& il più in 45. & in quel mezo sono più gradi, ne' quali fi può formare, e malfimamente ne'. 35. e 40. noi pigliando il mag gior numero, diremo come S. Acostino, che l'embrione ne' primi sei giorni ha somiglianza di latte; noue di seguenti si conuerte in sangue: in dodici poi diuenta di carne, e negl'altri diciotto si formano tutti i membri : e se torremo il minore numero, d qual fi uoglia degl'altri, fempre procederemo con questa medetima proporzione; e cosi si potranno saluare le contrarietà, che sono non solamente tra l'vno scrittore, e l'altro, ma in vno stesso autore: Cociolia che Ippocrate dice in vn luogo, che il parto li forma i tré tadua dì, & i altro in trétacinque: ma bisogna auuertire, che i ma-Ichij li tormano più tofto nel vétre, e pigliano prima la perfezzio ne, che la femmina per molte ragioni, che hora si tacciono; & anco di questo si fauella diuersamete, no solamete da diuersi, ma da i me desimi: percioche Arist.nel terzo capitolo del sett imo della storia pone ne i maschij quaranta di. Et Auicenna nella seconda del ter zo pone nel maíchio trenta dì, e nella femmina quaranta, & aggiu gne, che la femmina rade volte si forma in quaratacinque come il maschio rade uolte in trentacinque: Fauellano ancora diuersamente gl'autori circa il mouimento del parto. Ippocrate dice, che il bambino fi muoue tre mefi dopo la concezzione, e la bambina quattro; cio è quando nascono i capeglij, e l'vgne. Aristotile dice, che il maschio si muoue in quaranta dì, e la femmina in tre mefi, le quali contrarietà fi potrano per auuentura ridurre à concordia colla regola, che dette Ippocrate fopra questo, la quale è, che il tempo, nel quale fi muoue il parto, è il doppio piu di quello, nel quale si forma: & il tempo quando nasce è la metà più di quando si muoue : onde formandosi il parto in trentacinque dì, si muoue in fettanta, che fono dalla generazione cento cinque, e nafce in cento quaranta, che vengono ad effere. 245.e con questa medelima proporzione si può procedere in tutti gl'altri. E da notare, che le bene il maschio per esser più caldo si forma nel ventre più tosto, che la femmina, la femmina nondimeno fuori del ventre cresce più tosto, e uiene à perfezzione piu tosto, che il maschio, fi come anco inuecchia;, e muore più tofto. La cagione perche quegli, che nascono nell'ottauo mese non viuono, è anco ella dubbia, e diuería. Gli Aftrologi vogliono, che nel primo mele del parto signoreggi Saturno, il secondo Gioue, e cosi di mano in mano infino alla luna, la quale essendo la set-tima, e l'vltima, 'chi nasce allora uiue: ma nell'ottauo mese essendo ritornata la Signoria à Saturno, il quale se è freddo come D

come la Luna, non è humido, com'è ella, ma fecco, il nato non campa; ma quegli, che nafcono nel nono mefe, nafcono fotto il dominio di Gioue, e però viuono, effendo Gioue caldo, & humido, ne' quali due humori confifte la vita. Ma lafciando gl'Aftrologi, e molte altre openioni loro, che intefe femplicemente fono contra la Filofofia, e la verità; benche per auuentura fi poteffero ridurte à buon fenfo, diciamo, che la ragione naturale, e filofofica, è perche il bambino fempre nel fettimo mefe cerca, e fi sforza co' piedi, e colle mani d'ufcire del ventre, e fe truoua efito fi falua, e viue; ma fe truoua refiftenza, piglia qualche lefione, e nocumento: onde fe efce poi l'ottauo mefe; perche non è ancora ben fanato, non può uiuere : ma fe egli afpetta il nono mefe, effendo di già guarito affatto, e fortificato, uiue; Ma perche quefta materia, e non meno lunga, che dubiofa, & il tempo pafla, pafleremo all'ultimo capo.

### CAPO QVINTO, ET VLTIMO.

L A C A G I O N E della generazione dell'huomo è primieramente come tutte l'altre, cio è per introdurre la forma nella materia; il chè è il fine propinquo di tutte le generazioni : fecondariamente possimo dire, che si generi per conservazione della spezie, e cosi per compimento, e perfezzione dell'vniuerso, parlando però filosoficamente, e non secondo i Teologi Cristiani, e breuemente il fine d'ogni generazione fecondo i Filosofi è l'introduzzione della forma nella materia, & il fine del generato contemplare le softanze astratte, e copulare l'intelletto possibile coll'agente.

F ORNITO quefto ragionamento, e discorso in quel modo, che s'è potuto, rispetto alla breuità del tempo, & alla difficultà, e lunghezza della materia, verrò con buona licenza vostra, graziosissimi V ditori, alla dichiarazione del testo; doue ciascuno potrà per se stessione ageuolissimamente quale fosse l'artifizio, e quanta la dottrina di questo Poeta veramente Diuino: e per intelligenza piu chiara di tutto il presente capitolo, deuemo sapere, come Dante hauendo di sopra nel canto vigesimo terzo, doue nel sesto giro si purgono i golosi, veduto la strema magrezza di quelle ombre, molto sorte s'era marauigliato seco medesimo, e dubitaua nel suo cuore, come ciò potesse essere si appiendo egli, e come Fisico, e come Medico, che doue non è bisogno di cibo, e di nutrimento,

di nutrimento, quiui non può esfere magrezza; & come desiderolo d'apparate, e di sapere la verità, la quale è sola obbietto adedeguato della mente nostra, haueua desiderio ardentissimo di dimandarne Vergilio; ma poi come modesto huomo, e rispettoso si peritaua, per non esfergli sorse troppo molesto, ma consortato à dire da lui medesimo, che di ciò accorto s'era, aprì la bocca sicuramente.

#### E cominciò. Come si può far magro Là, doue l'vopo di nutrir non tocca ?

Cioè come può diuentare magra vna cofa, che non ha bifogno di nutrimento, come sono tutte le spiritali, e delle corporali tutte quelle, che non hanno vita : al qual dubbio gli risponde Vergilio, come Poeta con vno elempio fauololo, e da Poeti : dicendo, le egli è pollibile, che vn tizzone ardendo nel fuoco, e confumandosi sia cagione, che vno, che sia lontano, e che di questo non sappia cola alcuna, si consumi, & arda tanto, che consumato tutto il tizzone, fia confumata tutta la vita di colui, come finge Ouidio, che interuenisse à Meleagro, la cui fauola per eslere notissima, benche habbia fotto misterio come l'altre, no racconteremo; così è possibile, che queste ombre diuentino magre, e questo esempio non si può intendere bene, se prima non sappiamo, come l'anima razionale, dopo la morte del corpo piglia vn corpo aereo, come fi vedrà di sotto nel luogo suo, benche alcuni credono, che Dante in questo luogo voglia accennare le virtù specifiche, e proprietà occulte, delle quali fauellaremo vn'altra volta. Dopo questo efempio adduce Virgilio à Dante vna fimilitudine naturale, e mate tematica, dicédo; Così possono parer magre, e grasse queste ombre, cio è questo corpo aereo, secondo che vuole l'anima di dentro, che lo difpone, e gouerna, e da cui ella pende: nó altramente, che nello specchio si muoue l'immagine, secondo che si muoue la persona, di chi è l'immagine; mostrandosi hora trista, & hora allegra, secon do che, ò allegra, ò trifta si mostra la persona, che si specchia. Et è questa similitudine appropiatissima, come meglio s'intenderà di fotto nella fimilitudine dell'arco baleno : perche, come che Dante valesse in tutte le cose, e quasi oltra il corso humano; ne gli esempij,e nelle comparazioni fu egli certiffimamente Diuino. Ma no contento Virgilio à questi dua esempij, e volendo dichiarargli pienamente, e mostrare come l'anima intellettiua, morto il corpo potesse hor ridere, & hora piagnere, e soffrire tutte le passioni de' viuenti, dimandando, e rispondendo, non altramente, che i viui; come s'è veduto per tutto l'inferno, e per tutto il purgatorio infin D 2

infin qui: e volendo vestirla d'un nuouo corpo aereo come di sorto luedremo, per maggiore intelligenza, gli parue prima di mostrargli, come ella s'infondesse nel corpo humano, e da chi, e quando. E à voler far questo gli fu necessario insegnar prima in che modo si generasse, e formasse il corpo coll'anima uegetatiua, e sensitiua. Le quali si cauano (come dicono i filosofi, e come noi dichiareremo) della potenza della materia : e percio fono corrottibili; e morali: doue l'anima razionale, ò vero intelletto humano', perche viene di fuori è incorruttibile, & immortale, e perche non hauemo à fauellare di tutte queste cole particolarmente, non diremo altro hora, se non che cautamente fece Dante, e come non meno accorto, che laggio, à fare, che Virgilio commetelle à Stazio cotale víficio, douendo parlare dell'anima, e massimamente nel fine, non come filosofo, e gentile, ma come Teologo, e cristiano, il che poteua fare in questa parte molto più conueneuolmente Stazio, e per eslere egli stato, non solamente amico, e fautore de' Christiani, ma Christiano, secondo che dice egli stello nel 12. canto di questa cantica me-desima.

E mentre che di là per me fi stette Io gli fostenni, & i lor dritti coftumi Fer di/piegare à me tutte altre fette. E pria, che i Greci conducessi à fiumi Di Theba, poetando, hebb'io battesimo, Ma per paura, chiuso Christian sumi.

Onde Stazio dopo una dotta, e gentile scusa di non poter dinegare cosa alcuna à Virgilio, ancora che sia cosa temeraria, e prosontuosa fauellate doue sia egli, cui per la dottrina, & eloqué za sua, douerrebbe toccare à fauellare, & agl'altri tacere; si riuolge amoreuolissimamente verso Dante, e facendoselo beniuolo col chiamarlo figliuolo; & attento, e docile col dirgli, che se starà ad ascoltare le sue parole si chiarirà del suo dubbio cominciò.

Sangue perfetto, che poi non fi beue Dall'aßetate vene; e fi rimane. Quafi alimento,che di menfa leue.

Ancora che p le cole dette di sopra questi versi,e cosi tutti gli al tri siano chiari,e piani tăto, che ciascuno gli potrebbe intédere da se; tutta

fe; tutta uia non mi parrà fatica di sporgli, e sponendogli confrontargli, e concordargli colle cole dette. Ma prima non uoglio man care di dirui, che io, non perdonando ne a tempo, ne a fatica, per fare parte de debito, & víficio mio, ho letto diligentemente, e riscontrato cinque testi di Dante, stampati in uarij tempi, e luoghi, & altrettanti in penna, scritti similmente in diuersi luoghi,e tempi, e posso affermarui con uerità, che pochi sono stati quei uersi, nei quali io, oltra molte altre traspolizioni, e uarietà, non habbia trouato qualche scorrezzione; e molte uolte d'importaza grandillima, come potrete uedere in questa lezzione sola nella quale, oltra molte altre di qualche momento, ne sono tre. L'una delle qualifa che non si possa intendere bene il sentimento del Poeta, l'altra, che non si possa intender punto; la terza, che sia falsilima la sentenza, e benche questi testi, che ho ueduti io scritti a mano siano assantichi, & uno fra gl'alrri molto pi u corretto e fedele, che gl'altri, scritto, come si puo congietturare, per molti scgni, poco dopo la morte di Dante; tuttauia niuno ue n'ha, che mi paia del tutto senza errori', e da fidarsene sicuramente. Credo bene, che fra questi, e molti altri, che sono in Firenze in piu luoghi, se ne potrebbe acconciare uno da chi hauesse gran dottrina,e buon giudizio; che sarebbe perfetto. La qual cosa s, io non m'inganno del tutto, arrecarebbe non meno ageuolezza, & vtilità a'leg genti, che gloria alla patria nostra; e lode à chi cio facesse, fareb be cotale fatica, e diligenza, impresa dignissima di questa tanto, e tanto meritamente lodata Accademia ; la quale un giorno potreb be forse arrecare non picciola chiarezz al grandissimo splendore dell'Illustris. Dvca, Principe, e padron nostro. Ma uenendoà Dante, dico che uolendo egli mostrare nel terzetto seguente, onde lo sperma dell'huomo pigliasse la uirtù generatiua, diffinisce prima in questo ( come si debbe fare in tutte le cose ) che cosa sia sperma, e quanto alla uerità lo diffinisce come Medico, e Filosofo, e quanto all'ornato, come Poeta, & Oratore. E di qui uoglio, che cominciate à confiderare quanta sia la scienza, e quanta l'arte di questo Poeta, e Filosofo singolare. E perche ciascuna buona diffinizione debbe essere composta del genere, e delle sue differenze, egli piglia per genere il sangue, come è ueramente; non essendo lo sperma altro, che sangue: e pigliail genere prossimo, come si deue, & non il rimoto, come i quattro elementi, di che è composto il sangue, o la prima materia, della quale sono composti gl'ele menti: come chi uolendo diffinire l'huomo, dicesse, non animale, che è il suo genere propinquo, ma corpo, o sostanza, che sono generi D 3

generi rimoti. E perche non bastaua dire, sangue senz' altro, conciofia che anco il Mestruo è sangue, u'aggiunse, perfetto, cioè digesto, e smaltito, dopo l'ultima digestione : e così il genere uero,e proprio di sperma, è l'angue persetto, se si potesse dire in una paro la, cioè smaltito: perchè infino, che non si smaltisce nel cuore, ò nel fegato per uirtù del cuore, egli no è uero, e perfetto sangue. Trouato il genere, pose in luogo della sua differenza ultima, tutte quelle parole; Che poi non si beue dall'assetate uene, che à dirlo in una parola uuol dir, superfluo, cioè che auanza del nutrimen to: e cosi è compita persettamente tutta la diffinizione dello sperma. CHE, il qual sangue, poi, poich è, da che, NON SI BEVE.non si bee, e succia dalle uene assettete, nelle quali si fa quella quarta digestione, le cui superfluità sono i sudori, i peli, e l'vgne. E que sto disse, perchè, mediante le uene, si sparge il nutrimento à tutto il corpo: ne è altra differenza ( fi puo dire ) dalle uene all'arterie fe non che nelle uene sta piu sangue, che spirito ; & nell'arterie, piu spirito, che sangue. E si rimane, quasi alimento, che da méla leue. Sono poste tutte queste parole a ornamento, e per meglio sprimere con questa similitudine, in che modo il sangue sia superfluo, & auanzi, percioche quando le uene hanno succiato tanto di sangue, che basti per nutrimento, & à ristorare le parti perdute, elleno non ne fucciano piu, non altrimenti che un modesto huomo, e téperato, preso il bisogno suo del cibo, lascia il rimanente: e però disse, E SIRIMANE, cioè resta, & auanza. QVASI ALI MENTO, non altramente che il cibo ; chiamafi alimento, cioè nutrimento, da questo uerbo latino, Alo, che uuol dire il medefimo che Nutrio; dal quale uiene ancora questo uocabolo, Alma, il che è proprio di Cerere, per effere ella Dea delle biade : CHE, il qual nutrimento, nel quarto caso, LEVE, in uece di lieui, nella feconda perfona, cioètogli, e porti uia: & è ufitatiffimo appresso i latini questo modo di porre la seconda persona per la terza, & intendere generalmente; il che fanno ancora nella prima, come noi.Ora innanzi, che io passi al secondo terzetto, non pare da lasciare indietro, che io ho letto, e dichiarato, Poi, come hanno i testi in penna buoni, e non Mai, come si legge nelli stampati: & cosi secondo, che si puo uedere nel suo Comento, benchè non dichiari questa parola, legge anco il nostro M. Christofano Landini; al quale pare à me, ch'habbiano obbligatione infinita gli ftu diosi di questo Poeta, percioche oltra la bontà, e dottrina sua, egli s'affaticò molto, e fu diligétissimo in raccorre có giudizio, & mette re insieme co ordine molte cose, che erano state dette, & in latino, &

& in Toscano da molti Comentatori di questo Poeta, i quali hog gi non si ritrouano (che io sappia) se ben so, che se ne ritrouano alcuni, e quello, che più mi piace, appresso di tali, che per la bontà, e cortessa loro, non gli terranno nascosi.

Prende nel core à tutte membra humane Virtute informatiua, come quello , C'ha farsi quelle per le uene uane .

Marauigliola cola è a pensare, come in si picciola quantità di seme humano fia uirtu cofi grande, che di lei fi formino tante diuer sità, come sono, olla, nerui, uene, arterie, carne, e tante altre parti, che sono nel corpo dell'Animale . Ma picciola cosa è questa, ben che fia grandiffima, se consideraremo, come non essendo animato, introduce nella materia, cioè nel mestruo della donna prima l'anima uegetatiua, e poi la sensitiua; e lo dispone, e fa tale, che diuenta atto à riceuere l'anima razionale. Della qual cosa uolendo rendere il Poeta la ragione, disse tutto quello, che si contiene in questo terzeto, il che se è poco in quatità, è tanto in qualità, che io stupisco, come in si poche parole si potessero significar tante co le, e tanto grandi. Il che à cagione, che meglio s'intenda, diremo prima che la virtu informatiua, ò uero generatiua, la quale è nello spirito, che esce insieme collo sperma dell'huomo, non è opera formalmente, ma virtualmente, come il fole, il quale non ellen do caldo formalmente, ma virtualmente: e che questo sia uero, lo sperma operando non assimiglia il paziente à se, cioè non conuerte il mestruo in isperma, ma lo forma, & organizza, introducendoui l'anima uegetatiua, e sensitiua, e disponédolo all'intellettiua; e questo perchè piglia la virtu dal cuore, & opera in uigore dell'anima del generante. E però ciascuno sperma dispone la materia, forma le membra, & introduce quell'anima, in virtu della quale (come dice Auerrois) i membri del Leone, e quelli del Cer uo, non sono diuersi, se non perchè è diuersa l'anima. E questo disse non meno dottamente, che legiadramente il PETRARCA nel la canzone grande.

E i piedi, in ch'io mi stetti, e mossi , e corsi (Com'ogni membro all'anima risponde) Diuentar due ralici sopra l'onde ?

E perchè queste cose sono cosi belle à sapere, come difficili ad inté dere, no mi parrà fatica, ne biasimo dichiararle con piu parole, e replicarle. Dico dunque, che lo sperma dell'huomo, pigliando tutta la nirtu dal cuore, & operando in uigore dell'anima, della quale è organo, o strumento, contiene in se in potenza, è uirtual-D 4 mente

1

mente tutto quello, che contiene il generante in atto, e formalmente. E però chiamò Aristotile la virtu generativa cola sep2rata da materia, e diuina (come dichiararemo altra uolta) estendo cosa, doue ne Auer. intese le parole d'Aristotile ne i Latini quelle d'Auer. se m'è lecito dire l'opinione mia liberamente. E quinci disse Dante, come uero Peripatetico, che lo sperma prendeua nel cuore uirtù informatiua, e generatiua à tutte le membra, ho detto come uero Peripatetico, perche secondo Galeno, cotale virtù non fi genera nel cuore principalmente, ma ne'testicoli. Co-ME QVELLO, CH'A FARSI QVELLE PER LE VENE. Diffe queste pa role non riferendo quella parola QVELLO al sangue, del quale fauellaua, come credono alcuni, e per isprimere quel modo di fauellare, che i Latini dirrebbero, ut potequi: ma per meglio dichiarare la mente, & il concetto suo, e quasi rispondere à una taci ta dimanda, e marauiglia, che poteua fare il lettore, dicendo, com'è possibile che un'humor solo cioè il sangue pigli virtù da, un membro solo, cioè dal cuore, di fare tante membra, e tanto di uerle, eslendone delle dure, come l'ossa, e delle molli come la carne,e di tante altre ragioni? Al che uolendo ritpondere Dante soggiunse quelle parole, il sentimento delle quali pare a me, che sia, come il fangue, il quale non è diuentato sperma, ha virtù dal cuo re di diuentare tutte le membra, come si uede nel nutrimento; per che l'offa conuertono il fangue in offa, le uene in uene, la carne in carne,e di tutti gl'altri nel medesimo modo; così poiche è diuen tato sperma, ha virtu di fare tutti i membri, operando in uirtu dell'anima: e però disse per similitudine, COME QVELLO, cioè, non altramente, che quello, che VANE per le vene A FARSI Q VELLE, à diuentar quelle mébra,che così debbe dire,e non quello,come si truoua scritto in alcuni testi? Disse VANE per licenza Poetica, come si dice ancora hoggi da'tanciulli, o da i contadini, io uone in is cambio di vo, & altroue aggiugnendo pur la particela Ne, disse nel quarto del Purgatorio.

Che non era lo Calle, onde falíne Lo Duce mio , & io appreßo foli , Come da noi la fchiera (i partíne.

Et in tanto fece quella figura, che alcuni chiamano bisquizzo, e noi bisticcico, come fece anco il PETRCA, benche ad altro effetto, quando disse ne'Trionsi.

Io son colui, che`l mondo chiama Amore, Amaro come uedi.

Ma lasciando le parole, delle quali in uerità Dante in molti luoghi

ghi no curò molto ò per la grauità, e altezza del fubbieto, ò altra ca gione, che lo mouesse, dico à maggior dichiarazione, che il saguesi puo cosiderare in piu modi, e cosiderato diuersamete, è horaattiuo, & hora patliuo: qn elpatliuo no può ester tale, fe no in un modo to lo, ma quando e attiuo può esler tale in due modi ; attiuo formal méte, & attiuo uirtualméte, onde cosiderato il sangue come sague, egli e solaméte passiuo, e per coleguente solaméte materia: e puo es ser materia in due modi, nel primo, come materia di due, ò più parti; e questo, quando di lui si cibano, e nutriscono le membra: nel secondo, come quando di lui si genera il parto; e cosi si ueri fica il detto d'Auerrois, che la materia della parte, e del tutto è la medelima. Ora le il langue si considera non come sangue semplicemente, ma come sangue conuertito in membra, allora, median te tale conuersione, egli è attiuo formalmente; perche puo assomi gliare à le medesimo un'altro, cioè conuertire il nutrimento in le stello, e fare, che il sangue, suo cibo, diuenti, ò oslo, ò neruo, ò carne, lecondo che farà egli, perche sempre l'agente somiglia il paziéte à se stello: & non paia questo à nessuno impossibile, perche dell'aria fi fa hora acqua, quando l'acqua opera in lei:& hora fuoco quádo il fuoco è egli l'agéte, e quello che opa in lei. Ora fe il fangue si considera, non come sangue, ne come conuertito in. membra, ma come diuentato sperma, mediate i uali seminarij, &: i testicoli, allora egli è attiuo, non gia formalmente, ma uirtualmente, percioche la carne conuerte il nutrimento in carne formalmente, malo sperma non conuerte il mestruo in isperma, che allora farebbe generazione formale, ma lo conuerte nel parto, & embrione, & cosi la generazione non è formale, ma virtuale, & cosi risumendo quello, che s'è detto, quel me desimo sangue, il quale è in potenza propinqua à diuétare alcun membro, diuenta to membro, ha forza, e uirtu di membro, quello stello conuertito in sperma ha forza, e nirtu di formare membra, non formalmente, ma uirtualmente, e cosi il sangue puo diuentare tutte le membra, e diuentato membra puo fare tutte le membra formalmente: e diuentato sperma puo fare tutte le medesime membra uirtual mente: e cosi primieramente è passiuo, e materia, diuentado tutte le membra. Secondariamente è attiuo formalmente, facendo tutte le membra: nel terzo luogo è medefimamente attiuo, ma virtualmente. E tutte queste cose, e forse molte più uolle significar Dante in questi tre uersi. E se ad alcuno pare, che io le dica troppo lunga mente, à troppo scuramente, dia la colpa, parte à me, che non so più, e parte alla grandezza della materia : & anco si ricordi, che ne

ne i Latini, ne i Greci le scrissero in modo, che si possano intendere da ogn'uno à udirle, ò leggerle una uolta solamente. Ma passiamo homai tale parti, nelle quali sarò più breue, per non tenerui à disagio tanto, e massimamente essendo hoggi uno de'maggior caldi, che io mi ricordi sorse mai.

Ancor digesto scende, ou'è piu bello Tacer, che dire, e quindi poscia geme Sour'altrui sangue in natural vasello.

Gran dottrina s'alconde (s'io non erro) sotto questi uersi: perciò che se bene tutte le potenze pigliano tutte le uirtu loro dal cuore (fecondo Aristotile) le pigliano, però secondo diuersi membri: come per atto d'esempio, la nutritiua nel fegato, e la sensitiua nel ceruello: cosi la generatiua, se ben piglia la virtu sua dal cuore principalmente, la piglia nondimeno mediante i uasi spermatici, e ne'testicoli; doue non la potrebbe pigliare, se non hauesse pri ma hauuto dal cuore virtu, e potenza di pigliarla ; il che uolendo Dante significare dille, ANCOR DIGESTO, cioè dopo l'ultima digestione: e qui intende di quella, che si fa nelle vene, quasi dica smaltito un'altra uolta, dopo le tre principali. Scende, verbo propijshmo. Ov'e piv bello tacer, ghe dire ne'uali seminarij,e ne testicoli. Il che egli no poteua dire più honestaméte. E perche una cola lignificata co diuerli nomi, lia hora honesta, hora disone sta, non è picciola, ne indegna cosiderazione, ma la riferbaremo in tempo piu commodo, dichiarando la pistola di Cicerone a peto. EQVINDI, cioè da'uasi spermatici, e per i testicoli, GEME, stilla, gocciola, come si dice hoggi: ne poteua usare uerbo piu appropia to. Sovr'Altrvi sangve sourail mestruo della donna. E come ottimo peripatetico9mai non fa menzione del seme della donna, che ben sapeua, che quello non è utile, ne come attiuo, o uero for ma, ne come passiuo, ò uero materia. E se ben concorre le piu uol te, concorre no all'essere, ma à ben'essere, cioè, che ageuola, e dispone la materia: e cosi non gioua per se, e principalmente, ma se condariamente, e per accidente. E per dire qualcuno de'suoi giouamenti, oltra il diletto, ch'egli arreca alla dona grandissimo, sen za il quale, confiderati i dolori, & i pericoli, che ne le debbono fe guire non uorrebe perauentura congiungersi con l'huomo, e cosi uerrebbe à mancare la spezie: egli cotempera il caldo del seme del l'huomo, e quello della matrice, quando fussero troppi; rammorbida ancora il seme dell'huomo, il quale è uiscoso, e fallo tale, che fi possa tirare ageuolmente dentro dalla matrice: & infomma è tale, quale è la sciliua al cibo; e però diceua Auicenna, & Aristotile ancora

ancora che l'vno,e l'altro concorreuano alla generazione; ma que fto fi debbe intendere, come s'è detto di fopra, quanto alla commodirà, non quanto alla neceflità. IN NATVRAL VASELLO. nella matrice, e ventre della donna; ma confiderate quanto oneftamé te fauelli, e fe la lingua noftra puo fprimere non folo acconciaméte, ma agiatamente ancora tutte le cofe, e propiamente, e per traflazioni. E di qui fi può vedere neceflariamente che non fi poffa far fenza, che fe DANTE haueffe voluto, harebbe no folamente potuto, ma faputo ancora fchifare, e fuggire quei vocaboli, che egli vsò alcuna, volta ò troppo fporchi, e lordi, ò troppo impuri, e dishonefti, ne' quali egli è riprefo fieramente; e fe vogliamo giu dicare fenza paffione, non à torto. Ma ferbando quefto giudizio à vn'altro tempo, diciamo hora, che il; PETRARCA, hauendo à figni ficare quefta cofa fteffa, la fpreffe per vn'altra traflazione, non meno cafta, che gentile, quando diffe nella Canzone alla Vergine.

Ricordati che fece il peccar nostro Prender Dio per scamparne Humana carne al tuo virginal Chiostro.

lui s'accoglie l'vno, e l'altro infieme, L'vn difposto a patire, e l'altro à fare, Per lo perfetto loco, onde si preme.

N El primo verío di questo ternario mostra il Poeta come si ge-nera il parto, coniungendosi insieme nella matrice lo sperma dell'huomo, & il mestruo della donna; nel secondo da chi si gene ra come attiuo, e questo è lo sperma, e di che si genera come passiuo, e questo è il mestruo: nel terzo rende la cagione perche lo sper ma è attiuo, dicendo, perche viene, e si sprime dal luogo perfetto, cioè dal maschio, il quale è caldo, doue la temina è fredda; e perche tutte queste cose si sono dichiarate à bastanza di sopra, e forse di fouerchio, non ci distenderemo molto. Ivi. nella matrice, e ven tre della donna. L'VNO, E L'ALTRO. il sangue dell'huomo, che è lo sperma, & il sangue della donna, che è il mestruo. S'Acco-GLIE INSIEME. fi congiugne, e s'aduna. L'VN DISPOSTO A PA-TIRE. questo è il mestruo della donna, il quale è materia propinqua del parto, e però non ha bisogno d'altro motore, ò vero agente, che lo disponga, come vuol Galeno, e che gli dia la forma, se non il seme del maschio: e cosi è vero quello, che dice Arist. nella generazione, che la materia del nutrito è la mede sima, che è quella onde si genera. E chi dubita, che noi non ci nu triamo di quello, di che nasciamo? cioè del sangue? perche quello di

di che si fa la generazione, mediate laquale noi acquistiamo lo es fere, è ancora materia della nutrizione, mediante la quale ci con seruiamo nell'essere; ne v'è altra differenza, se non che il nutrimé to rifguarda la materia d'vna parte, e la generazione del tutto; ma in questa materia non mancarebbe che dire mai, e però passaremo piu oltra. E L'ALTRO A FARE. e questo è lo sperma del maschio, il quale è attiuo, e dà la forma: Perche come il mestruo per uenire dalla donna ha virtù, e potéza passiua di diuentare tutti i membri, cosi lo sperma ha potenza, e virtù attiua di fare tutti i mé bri per venire dall'huomo: e questo è quello, che vuol dire tutto questo verso. Per Lo Perfetto Loco, Onde Si PREME.

Et giunto lui comincia ad operare, Coagulando prima, e poi auuiua

Ciò, che per sua materia fe constare.

D Ichiara piu particolarmente, come la virtù del seme del maschio formi prima del mestruo della donna l'embrione; poi gli dia la vita, e lo faccia animato, dicendo. E GIVNTO LVI. lo sperma del maschio, & è questo vn'allatiuo in conseguenza, come dicono i Gramatici; alcuni vogliono leggere L1. non Lv1. ma dille cosi per mostrare, che lo sperma era quello, che era attiuo, e nel quale era tutta la virtù; onde soggiunse. Gomincia AD OPERARE. e s'intende egli. COAGVLANDO PRIMA. non poteua piu segnalato vocabolo trouare, ne che meglio sprimesse la mente fua; perche tale è proprio il seme dell'huomo al mestruo, quale è il coagulo, che noi chiamiamo gaglio, ò vero prefame al latte.Dichiara Aristotilenel Quarto della Meteora, che la coagulazione, ò vero rappigliamento è vna certa efficazione, e si fa in due modi, e dal caldo, e dal freddo, & il fine suo è fare, che l'humido si rappigli,e li rallodi, e non li vada spargendo come l'acqua: e se dicemmo di fopra, che il fine della digesticne era questo medesimo, non è che tra digeftione, e coagulazione non fia oltra l'altre, quefta dif ferenza, che la digestione non si fa se non dal caldo naturale, e la coagulazione da tutti i caldi. E Po1 Avviva. cioè da la vita, e l'a nima, che così hanno i buoni testi, e non rauuiua. Cio CHE PER Sva Materia Fe Constare. i testi stampati hanno gestare; il che nou sò io per me quello, che si possa voler significare in quefto luogo; sò bene, che i testi in penna sono varij, e che migliori hanno, constare; e cosi senza dubbio debbe dire : perche gli scrittori Latini, onde lo tolse DANTE, vsano in questa materia questo verbo, e dicono.

Coa

Coagulatio est constantia quadam humidi, &c. Et coagulare est facere, vt liquida constet. &c.

E fimili modi vsati da' Filosofie breuemente fignifica à noi fare che vna cosa liquida, che si spargerebbe si rappigli, e si rassodi -in modo, che stia, e non si sparga; come si vede nel latte medianre .il presame, ò il gaglio. DANTE non dice in questo luogo in quan ti di si rappigli, ne in quanti habbia l'anima; e noi hauendone sauellato di sopra lungamente, andaremo seguitando quanto piu to sto, e quanto più breuemente potremo.

0 Anima fatta la virtute attiua

Qual d'vna pianta ; in tanto differente,

Che quests e'n via, e quella è gia à riua?

Il primo verlo ci mostra, e dichiara due cose dette di sopra da noi, cioè che ellendo tutto composto l'huomo di forma,'e di mate ria cioè d'anima, e di corpo, il padre da fola l'anima, fenza punto di materia, ò di corpo,e la madre dà la materia fola, ò vero il corpo senza punto di forma : l'altra è, che l'huomo viue prima la vita delle piante, poi quella degli animali, poi la propia dell'huomo, che è la razionale. E questa sola ci vien di fuori, e non si caua dalla potenza della materia, come diremo homai in vn'altra lezzione, essendo passata l'hora, & hauendo ancora che dire pure assai LA VIRIVIE ATTIVA. la quale è quella del padre, che se bene'è composta d'anima, e di corpo da l'anima sola, la madre, se bene è anco ella composta d'anima e di corpo, non da se non il corpo so lo. FATTA ANIMA. diuentata animata mediante l'anima vegetatiua, come legue di lotto. QVAL D'VNA PIANTA. IN TAN-TO DIFFERENTE. CHE QUESTA E'N VIA, E QUELLA E GIA A RIVA. Se bene pare, che DANTE in queste parole non -voglia, che tra l'anima vegetatiua delle piante, e quelladegli huomini sia altra differenza, se non che quella delle piante è compita, e fotnita, non aspettando altra anima, ne sensitiua, come i bruti, ne razionale, come gl'huomini; non deuemo però credere, che egli volesse dire questo solo, e che no sapesse, che l'anima ve getatiua delle piante, e delle fiere, e dell'huomini sono diuerse di spezie; come si può cauare d'Arist. nel 6. libro della Topicaessen- 1051 do essi diuersi di spezie.

Tanto oura poi, che gia si muoue, e sente, Come fungo marino, & indiimprende Ad organar le posse, ond'è semente.

Procedendo il Poeta ordinatamente, come la natura, che fempre quando può comincia dalle cofe piu ageuoli, e piu imperfette,

fette, dille che la virtù attiua diuentaua prima come vna pianta, cioè pigliaua l'anima vegetatiua, hora dice che piglia la sensitiua, lenza mettere tempo alcuno, parédogli forse per l'incertezza della cosa in se, e per la varietà degl'autori, questa esser cosa dubbia, e pericolosa. TANTO OVRA POI. mostra pure, che ella è sempre agente. CHE GIA SI MVOVE, E SENTE. difle.GIA. perche nel vero non è molto interuallo. disse. SI Myove. non perche habbia la virtù progressiua mouendosi di luogo à luogo:ilche non è se no negli animali persetti ; ma perche stando il parto appiccato al ventre con alcuni legamenti, ha quel moto, che i filolo fi chiamano di costrizzione, e di latazione, cioè ch'egli si stringe, & allarga.disse ancora. SENTE. non persettamente, ma come allora puo, e si conuiene : e per dimostrare che non intendeua ne del moto vero locale, ne del sentimento perfetto, soggiunse. Co ME FVNGO MARINO. estempioà ciò dimostrare attillimo, e ma rauigliofo:percioche tra le cofe, che viuono perfettamente, e quel le, che non hanno vita in modo neffuno, fono certi animali mezzi, i quali non si possono chiamare ne viueti affatto, ne del tutto sen za vita, come sono l'Ostrighe, le Conchilie, & altri animali, che i Greci chiamano Toofili, cioè piantanimali ( per dir cosi) e tra questi sono le Spugne, delle quali intende qui il Poeta: e chi ne vuole sapere piu oltra, legga Plinio nel 45. Capitolo del 7. libro, e nell'vltimo Capitolo del 31. Er INDI. cioè di poi; l'auuerbio di luogo in vece di quello di tempo: e così debbe dire, come si vede ne'telti buoni in penna, e non. Iv1. Сом і мсіл. mette mano, .quello che i Latini direbbero. aggreditur. A ORGANARE. orga nizare, cioè formare. Le Posse. le potenze, che sono cinque, come è notissimo. Onde i delle quali potenze. E SEMENTE. semenza, & principio. e non èquesta meno accomodata similitudine, che l'altre: perche come nel seme di ciascuna cosa è in virtu, & in potéza il frutto, così nello sperma, ò piu tosto nello spirito dello sperma, nel quale è lavirtù generatiua, sono in potenza, & in virtù, oltra tutti i membri, l'anima vegetatiua, e sensitiua. E ben vero che in vna parte non è così à proposito questa similitudine ; perche nel seme, verbigrazia in vn granello di grano non sono per fe diftinti duoi corpi, l'attiuo, & il patliuo, ma nel medefimo granello, vna parte, cioè la cima, e sommità, è come attiua; e quella del mezzo, e piu grosla, è come passiua. Onde le formiche per istinto naturale, & insegnate da chi non può errare, quando ripongono il grano nelle cauerne, e buche loro, rodono le punte, accioche efsendo spuntate, e leuata via la parte attiua, non possa mettere, e ger mogliare.

mogliare . ma nella generazione del parto humano, per eslere diftinti i corpi vno agente, e l'altro paziente, vn solo non puo generare senza l'altro.

### Hor fi spiega figliuolo, hor fi distende La virtù, ch'è dal cor del generante, Doue natura à tutte membra intende.

Prodotta nel parto l'anima vegetatiua, e la sensitiua inquel mo do però, che s'è veduto di sopra, si da compimento, e perfezzione à tutte le membra, e si dispone il parto à riceuere l'anima razionale. Hor. cioè dopo le cose dette. SI SPIEGA. spiega debbe dire, come hanno i tefti scritti à mano, e come legge ancora il Landino, e non piega, e questo dice, perche lo sperma del maschio per la fua virtù, e colla fua fottilità penetra per tutto il mestruo, per tutti i versi, e colla sua caldezza l'altera. Hor SI DISTENDE. replica un'altra volta il medefimo a maggiore sprettione; e per dinotare la penetrazione fua per tutti i versi, e per ciascuna dimensione. LA VIRTV, CHE E DAL COR DEL GENERANTE. NON POLEua faziarsi DANTE, come grandifimo Peripatetico, di dire, come haueua detto di fopra, che lo sperma del maschio operando in vir : tù del cuore, e dell'anima del generante, era quello, che formaua tutti i membri, come attiuo del mestruo della donna, come passiuo; le bene al cuore in cotale operazione feruiuano i telticoli,come il tegato ferue nell'operazione del feme della donna, quando. piglia dal cuore, fecondo che in lui è principalmente la virtù nutritiua, virtù di poter diuentare tutte le membra : e così il fegato è ftrumento del cuore nel nutrire, i tefticoli nel generare, il ceruello 4 nel sentire: fauello sempre, come hò gia detto piu volte, secondo l'oppenione d'Arist. Dove Natvra A tvtte Membra In-TENDE. quel Dove . può effere auuerbio di luozo, & allora figni ficarà, che la virtù attiua fi spiega, e distende doue natura à tutte. membra intende, cioè douunche è di bilogno; può esfere ancora di tempo, & allora risponderà à quello. Hor. di sopra. INTEN-DE. & intenta, & per fornire homai la sposizione di questi versi, doue si fornisce la generazione, e formazione del corpo humano: dico che il parto fi fa del maschio, e della femmina, come vna cosa materiale della materia, e dell'artefice : esempigrazia, vno scanno del legno, e del legnaiuolo, ò veramente secondo Arist. nel. 15. degl'animali, come si fa la sanità in vno infermo, della scienza di medicina; potrebbeli anco agguaggliare il seme dell'huomo non folamente al legnaiuolo, e alla fciéza della medicina, che è nell'anima, ma ancora à vno strumento, come per dir cosi, à vna sega; perche

perche considerato lo sperma in se, s'allomiglia à vna sega:per che come la sega operando in virtù dell'arte induce la forma dell'arte, cosi il seme del maschio operando in virtù dell'anima, induce l'anima:ma se si considera il padre, in virtù del quale egli opera, il se me è quali padre, e lopperisce, e fa l'vffizio del padre, e cosi s'assomiglia al legnaiuolo, perche forma il mestruo come legnaiuolo il legno; ma se si considera secondo che opera in virtù della intelligé za, che muoue il cielo, s'assomiglia alla scienza, che è nell'anima: ma perche di questa materia, quanto si dice piu, tanto piu auanza, che dire, dichiararò folamente, come promifi, quel che vuol fignificare, cauar la forma della potenza della materia. Fu oppenione d'alcuni Filosofi, che gl'agenti propij, e particolari non facessero altro, che disporre la materia, e l'agéte superiore, & vniuersale v'in troducesse la forma, e di qui sono chiamati i datori delle forme, in modo che il padre, ò la virtu generatiua, non faceua altro', che difporre la materia, cioè il mestruo, e farla atta à riceuere le forme, & il Cielo poi, o D10, come agente superiore, & vniuersale v'introduceua la forma cosi vegetatiua, come sensitiua, & intellettiua : in modo, che secondo loro tutte le forme veniuano di fuori, ilche è falsilimo, secondo Arist. percioche tutte le forme naturali (eccetto l'anima intellettiua ) laquale viene di fuori , fi cauano della po-: tenza della materia; in modo, che vn motore medefimo dispone la materia, e v'induce la forma; in guifa, che il padre, ò la virtù informatiua'no sa altro, che ridurre in atto, e cauare della materia quello, che v'era prima in potenza. E qui sia il fine della sposizione di questiversi di DANTE.

Fornita la costruzzione, e sposizione del testo, dichiararemo ho ra à maggior compiméto, e perfezzione di questa materia, cinque problemi, ò vero dubitazioni, non meno belli, che vtili.

Perche nascano masehy, e perche femmine.

Pershe ordinariamente vno, e perche tal volta piu.

p : : p

Perche il parto somiglia hora il padre, hora la madre, & hora nessuno de' duoi:

Perche si generino gl'hermafroditi. Perche si generino i mostri.

# PROBLEMA PRIMO.

INNANZI che rendiamo la cagione del primo dubbio,cioè on de véga che il parto fia hora malchio, e quado femmina: diremot che il malchio in ogni spezie è quello, che quando genera, genera: in vn'al-

GÆNER(IDEL)CORPO HVMA. 63 in vn'altro ; cioè il malchio è quello , che ha potenza , e facultà at tiua di generare in vn'altro: cla femmina quella, ch'ha facultà, e po tenza pailiua di generare in se stessa diremo ancora, che ogni agé te cerca sempre, & intende d'assomigliare il paziente à se : e però sempre si generarebbe malchio se no folle impedito, eslendo ma-Ichio l'agente: e perche ogni effetto debbe somigliare quanto può la cagione sua; quando si genera temmina è contra l'intendimen to dell'agente almeno particolare, se no vniuersale e senza dubbio se la materia fosse sempre disposta, & vbbidiente, sempre il parto farebbe maschio, e non mai femmina:onde la femmina non è altro che vn maschio diminuto, & imperfetto:e se bene la generazione si fa del simile, tuttauia non si fa sempre in vn medelimo mo do, per l'indisposizione della materia; Onde vn'asino, se bene inté de di genererare vn'afino, non però il confegue, perche il mestruo della caualla non è dispósito à riceuere la forma dell'alino; e però genera cola piu limile à le,che può ; e questo è il mulo. Hora vené do al problema, dico che la soluzione secondo GALENO, è ageuole; perche volendo egli che nella generazione concorra il feme dell'huomo, e quello della donna ; dice, che fe lo sperma dell'huomo è piu forte, e potéte, che quello della donna, il parto è maschio e cost all'incontro. Ma molti seguitando l'autorità, e sentenza d'Arist. rédono molte, e diuerse cagioni, le quali si riducono à dieci,e sono queste. La qualità del seme del maschio. La quantità. L'età. La virtu de' testicoli. La complessione del mestruo. Il 11cettacolo, ò vero ferbatoio della matrice. La varietà de' cibi. La condizione dell'aria. La diuersità de' véti. L'influenza del Cielo.

### LA QVALITA PRIMA.

Il leme virile, se ècaldo, e forte genera maschio, se debile, e men caldo, femmina. E. però disse Arist. nel \* x. della Metassisca del medesimo seme si genera il maschio, e la femmina, secondo che starà disposto.

### LA QVANTITA SECONDA.

Se sarà molto, perche crescendo il corpo, e la grandezza, cresce ancora la virtù, harà più vigore, e così più dominio, e potere sopra il paziente, esperò.genera maschio : è ben da auuertire, che non basta la quantità, ma bisogna la qualità.

### E LA



### . LA ETA TERZA.

Dice Arist. nel xviij. degl'animali, che i giouani generano piu semmine, che gl'attempati; & i vecchi similmente generano piu tosto femmine; e rende la cagione, perche ne' giouàni il calore non è ancora perfetto, e ne' vecchi è diminuito, e quasi logoro.

### LA VIRTV DE' TESTICOLI. Quarta.

Dicono, che il destro è molto piu efficace à generare maschij, & il finistro femmine; & allegano l'esempio de'pastori, e de' pecorai, che legano à' Tori, & à' Montoni il testicolo finistro, quando vogliono generare maschij; e quando vogliono semmine il destro.

### LA COMPLESSIONE DEL MESTRVO. Quinta.

La donna è fredda, e molle, il maschio caldo, e seccho; onde quando il mestruo sarà molle, e suffibile, il parto sarà femmina; quando caldo, e seccho, maschio.

### RICETTACOLO DELLA MATRIce. Sefta.

Nella parte destra ordinariamente si genera il maschio, nella fininistra la femmina; Onde Arist. disse pur nel.xviij.degl'animali; il maschio è nella parte destra, la femmina nella sinistra.

### VARIETA DE CIBI. SETTIMA. 🐁

Non essendo cosi il seme dell'huomo, come quello della donna altro, che il superfluo dell'vltimo nutrimento, manifesta cosa è, che i cibi giouaranno; i caldi à generare i maschij, & i freddi le femmi ne. Et Arist. nel 4. della generazione dice, che l'acque crude, e fred de fanno generare femmine.

### CONDIZIONE DELL'ARIA. OTTAVA.

### La qualità, e condizione dell'aria, e degli elementi circonstanti arreca

arreca gran giouaméto; perche variati gli elementi, fi varia la condizione del corpo, che dipende da loro rvatiato il corpo, fi variano le superfluità sue, estendo o più digeste, ò manco. Onde lo sperma, & il sangue mestruo, che sono le superfluità dell'vitimo cibo, veranno anch'esse à variarsi; e se satà bene smaltito, genererà maschio, e se altraménte, semmina. Onde Arist. nel medesimo luogo di sopra assende la cagione del maschio, e della femmina colla digestione, & indigestione delle superfluità.

#### DIVERSITA DE' VENTI. NONA'.

Perche, come dice Arift. nel 4. della generazione, i venti meridionali, cioè Auftro genera femmine, perche è humido; i Settentrionali, cioe Botea, & Aquilone, chiamato da noi Tramontana, genera i maſchij: perche è freddo; anzi dice in vn luogo, fauellando delle pecore, e delle capre; che i parti loto fono maſchij, ò femmine, fecondo à che parte del Cielo erano volte, quando futono montate.

#### INFLVENZA DEL CIELO. Decima.

Dicono gl'Astrologi, che l'influenze del Cielo (benche Arist. nieghi tali influéze) sono cagione della generazione del maschio. e della femmina : onde dicono effi, che alcuni fegni fono malcolini,e questi fanno alla generazione de' maschii, & alcuni femminini,e questi seruono alle femmine, Alcuni vogliono, che i maschij, e medelimamente le femmine si generino per virtu proprie, & oc culte, che sono ne' padri, e nelle madri: onde vno, ò una sarà di ge nerare lépre maschij, vn'altro tutte fémine, i più hora maschij, & hora femmine, & come è notissimo, si truoua al cuno, che generacon vna donna si,e con vn'altra nò : alcuni generano da giouani,e non da vecchi,alcuni al contrario;alcuni fono sterili di natu ra:alcuni per vna qualch'infermità : alcuni, ch'erano sterili prima diuentarono poi fecondize così per lo rouescio; e tutto quello, che dico dell'huomo, dico ancora della donna: e la cagione di tutte queste cose s'attribuisée da molti alle cose dette di sopra: é perche nessuna di quelle può estere sofficiente per se stessa dicono, che se condo, che ne concorrono piu, ò meno, piu, e meno seguitano gl'ef fetti:e che da quelle procede ancora, che alcuni huomini sono efféminati, & hanno costumi di donne; come alcune donne sono virili,& E 2

virili, & hanno costumi da huomini, e non solamente i codumi, ma ancora l'altre cole, come gl'atti, e la voce, onde come alcuni huomini non mettono mai la barba, coli si ritruouano delle don: ne barbute. Ma chi vorrà bene considerare, vedrà, che tutte quele le dieci cagioni fi possouo ridurre alla caldezza dello sperma, e que stagenera maschij, & alla freddezza, e questa genera femmine: perche quando lo sperma è caldo, e forte, egli ha dominio sopra il mestruo, e genera simile a se, quando freddo, e debile, egli truo ua resistenza nella materia, e non potendo introdurui simile à le, v'introduce il contrario, cioè la femmina : e chi leggerà diligente= mente il primo Capitolo del quarto libro della generazione degli animali, trouerrà che Arist. vuole, che la cagione vera, e propinqua di generare maschij, ò femmine sia il euore, nel quale è il prin cipio del calor naturale, e tutte le cose dette di sopta sono cagioni rimote, e che aiutano. E perche meglio s'intenda questa verità tanto bramata da molti, diciamo che'l cuore è nell'anima e, co-" me il fondamento in vna cala, ò come quei legni curni, sopra i quali si fonda la naue; i quali non so, se l'ignudo, ò l'ossame della naue so no chiamati. Onde è necessario, che ogni cosa tisponda al Cuore: & s'egli sarà di complessione semmina semplicemente, tutte l'altre parti risponderanno a femmina, se di mascolina à maschio: ma se sa rà malcolino con parte difemminino, ò femminino con parte di mascolino, tali ancora faranno l'altre membrase nel medeluno mo do si potranno saluare, e concordare tutte l'altre cose dette di lopra. E questo baste, se non è troppo, circa il primo Problema.

### PROBLEMA SECONDO.

VANTO al fecondo problema, cioè perche in vn parto me Q VANTO al lecoludo productina, deuemo prima fapere, co-defimo fi generino piu figliuoli: deuemo prima fapere, come dice Arist nel quarto Capitolos del Quarto'libro della generazione, che degl'animali bruti alcuni sono vnipari; cioè che generano fempre vn folo; e questi per lo pin fono quelli; che hanno i pie piani, chiamati da lui folipedi, alcuni sono pauciferi, ciod che ne generano piu d'uno, ma non però molti: e questi per lo piu sono quegli, che hanno i piedi bisorcuti, chiamati da lui, bifulci. Alcuni sono multipari, cioè che ne partoriscono aslai:e quo sti per lo piu sono quelli, ch'hanno il pie festo in molte parti chiamati da lui, moltifidi. Ora l'huomo folo è come tutti gli animali insteme, ciaè vniparo, paucifere, e moltiparo; cociesta che hora par torisca vn folo; e questo è quali sempre; ellendo tale di fua natu-1981214 B 16 -6 ra,hor

ra, hor due, hor tre, hor quattro, hor cinque: e tal volta, secodo alcu ni lette. Arist. raccota d'una dona, che in quattro di ne partori ven ticinque per volta : E Paolo Iureconfulto nel titolo. Si pars hæreditatis petatur!. dice, che vna donna chiamata Penelope,partori cinque volte, quattro per volta. Onde tanto piu era pollibile il caso della legge Arecusa', De statu hominum. E molto più quello della legge seguente, hauendo à partorire due in due parti, cioè vno per voltase poi due à vn tratto in vn parto medesimo, che i Latini chiamano Gemini, e noi binati. E bene marauiglioso molto, e quasi incredibile quello, che racconta Giouanfrancesco Pico Conte della Mirandola, che vna donna chiamata Dorothea, che Itaua in full'alpi,e non in Egitto, ne partor in due volte véti, vna volta vndici, e l'altra noue; le cagioni delle quali cofe fono molte, e diuerse, secondo la moltitudine, e diuersità degli scrittori. Alcuni dicono, che la matrice, e questa fu openione degli Stoici, ha più celle, nelle quali cadendo il seme, si genera vno, ò piu, secondo il numero delle celle, che s'empieno;ma questo non puo esfere la propia, e vera cagione: perche oltra il non eslere vero, che la matri ce si diuida in celle, se bene è tutta crespa, e grinzosa; Arist. racco ta di vna,che si sconciò in dodici; & Auicenna in settanta,& Alberto Magno dice, che vn medico fuo amico fu chiamato alla cura d'una gentildonna, che s'era sconcia in cento cinquanta; e pensaual fossero lombrichi, e che aperte le tele gli trouò figurati, e di gra dezza d'vn dito mignolo. Altri dicono la cagione eslere, perche il feme esce sempre del membro humano con vento, e però cade à battute, & in più volte; onde ne può cadendo in piu volte generare più : ma ne anco questa può essere la vera, e propia cagione; perche non può cadere in tante volte. Altri, perche le donne, come dice AVICENNA, possono muouere il seme nella matrice di luo go à luogo, pigliandone piacere :onde secondo, che il seme si diui de in piu parti, nascono piu figliuoli : ilche ancora non è basteuole, per non potersi diuidere in tante parti: Ne mancano di quegli, che vogliono, che la cagione fia il ringrauidaméto: perche vna dona grossa può ringrauidare di nuouo, vsando di nuouo coll'huomo; & Arist. racconta d'una femmina meretrice, la quale essendo grauida del marito, fi congiunse con vn'altro, & ingrossò, onde poi generò due figliuoli, vno che lomigliaua il marito, e l'altro poi, che somigliaua l'adultero : & in quel luogo medesimo raccon ta, che quella, che si sconciò in dodici', era ringrauidata successiuamente dodici volte, vna dopo l'altra : ma pare gran cosa, anzi impossibile, che si possa ringrauidare settata uolte alla fila, non che c to cin-E 3

to cinquanta : e però diciamo, che cialcuna di queste ragioni di per se, è debole, e puo poco; ma tutte insieme, ò piu d'esse potrebbero bene aiutare, egiouare qual cosa; ma la cagione principale viene secondo Arist. non dalla forma, ma dalla materia; percioche quando la materia abbonda, hauendo tutte le cose naturali il termine della grandezza, e picciolezza loro diterminato, & il feme parimente la virtù sua diterminatiua, tutto quello, ch'auanza à formarne vn'altro, ò piu lecondo, che v'è materia, e quando v'è piu materia, che per vno, ma non tăta, che baste à due, allora si fanno i mostri, come diremo poco di sotto; voglio bene, che notiate, che quando la dona è grossa di due à vn tratto, e ne partorisce duoi à vn corpo,le laranno amenduoi malchij,ò amendue femmine, el la molte volte scampa, e viue insieme con loro. E questo, perche i malchij si generano, per lo piu in vna medesima parte, cioè nella destra; e le femmine per lo piu nella sinistra:ma se ne sarà vn maschio, e l'altra femmina, ne eglino, ne la madre scampano, se non di rado, perche sono ordinariamente in diuerse parti. E poi c'haue mo fatto menzione del ringrauidare, deuete sapere, che tutti gl'altri animali fuggono il maschio, tosto che settono grauidi; eccetto alcuni, che possono ringrauidare, come le Lepri, solo la Donna, e la Caualla, poiche fono pregne, desiderano il maschio, e molte volte molto piu, che prima, e massimamente se è pregna di femmine, se bene la Caualla non ringrauida come la donna:benche ancora in lei auuenga di rado: E questo perche se la seconda volta, quando el la ringrauida non è molto lontano dalla prima, l'vn parto, e l'altro fi può condurre à bene, e viuere; come si fauoleggia d'Hercole, & Ificle, ma fe la seconda grauidezza sarà fatta molto tempo dopo la prima, non folamente non si condurrà à bene ella, ma sarà cagione ancora spesse fiate della morte del primo, non ostante, che Alberto Magno racconti d'una donna, che essendo grossa di due à vn tratto, ringrauidò, e nel primo parto binò, ò vero partori due à vn cor po sani e salui, poi in capo à cinque mesi partori il terzo, il quale morì subito. V n'altra dice Arist. partorì nel settimo mese vn babino sano, e saluo; poi nel nono mele ne partori duoi à vn tratto, de' quali vno visle, e l'altro mori; & io ho inteso da huomo degno di fede, d'una nobile donna, la quale partori à bene, e rimasa grossa medefimamente ripartori, e pure à bene al tempo debito, tanto è varia la natura, e quali onnipotente. Questo è ben certissimo, secon do Alberto, che molte donne si sconciano, & ingrossano in vn të po medefimo; in modo, che in vn coito folo, vno esce mediante la Iconciatura, & vno entra mediante la concezzione ; ma perche lempre

### GENER. DEL CORPO HVMA. 71 sempre ci farebbe che dire, passaremo alla tetza dubitazione.

PROBLEMA TERZO.

C I R C A il Terzo Problema, non íono minori controuerfie, e difficultà, che negl'altri; conciofia, che i figluoli deueflero ragioneuolmente somigliare il padre, e le figliuole la madre. Hora fi vede tutto il di ch'egli auuiene alcuna volta tutto il contrario, fo migliando le figliuole i padri, & i figliuoli le madri : e quello che è maggior cosa, alcuna volta somigliano non i padri, ò le madri, ma gl'auoli, e l'auole, e così i bisauoli, & arcauoli, che non si pasfa ( dicono ) la quarta generazione , & alcuna volta alcuno de' p**a** renti per linea trasuersale; e tal volta ancora non somigliano alcuno de' parenti, e questo si può chiamare quasi mostro, come dice Arist. benche, come dice egli medesimamente, il primo mostro è che si generi la femmina, deuendosi sempre generare cola simile à fe : ma è però questo mostro necessario alla generazione, e natura vniuersale, La cagione di queste marauiglie è ageuole secondo GALBNO, perche egli la reteriua, come s'è detto di sopra, nello sperma dell'huomo, & in quello della donna. Alcuni volenano, che cofi nel mafchio, come nella femmina, vfeisse da tutti i'membri vna humidità, la quale seruisse alla generazione; e se questa era più del maschro, che della femmina, il parto somigliana il maschio, e cosi al rouescio. E perche il figliuolo somiglia molte volte parte il padre, parte la madre, & molte volte ha vn neo, ò vna margine, ò altro segno del padre, ò della madre, & ancora qualche volta vn cieco genera vn cieco, e coli vn zoppo, come fi vede anco ra nelle malattie, che vengono ne' discendenti per heredità, come le gotte, voleuano, che se cotale humidità fosse venuta maggiore da vn membro folo del maschio, verbigrazia da gl'occhij, e dalla donna maggiore da vn'altro membro, verbigrazia dal naso, il parto allora somigliaua negl'occhij il padre, e nel naso la madre, e coli in tutti gl'altri . Altri diceuano, che la cagione di questi effetti era il dominio, e la podestà della mistione : perche voleuano, che alla generazione del parto concorressero la humidità di tutti i membri coli del padre, come della madre, coli dall'auolo, come dall'auola, e cosi di tutti gl'altri, e di tutte queste si faceua vn mescuglio, nel quale signoreggiaua quella humidità, la quale era maggiore dell'altre, e piu potente, e lecodo quella si formaua il parto:onde se u'era piu di quella del padre, che del la madre, dell'auolo, che del bisauolo, e cosi di tutti gl'altri, somi-E gliauon 4

gliauon quello, e non gl'altri: e se ue n'era di piu egualmente, somi gliaua quegli egualmente, e così à proporzione in tutti gl'altri casi, & effetti. Et è questo modo differente da quello di sopra ; perche in quello non si faceua la mistione, ò uero mescolanza della humidità, come in questo. Alcuni diceuano che la somiglianza era di due maniere, vna nelle cofe fostanziali, & vna nelle acciden tali: onde i generanti, ò vero padri, li possono considerare come fostanza, & come quelli, ch'hanno in loro degl'accidenti; ne' sosta ziali è lempre la somiglianza : e così l'agente assomiglia sempre à fe il paziente:onde l'huomo genera fempre huomo, ò almeno animale : e cosi di tutti gl'altri. Quando poi il maschio, e la femmina Iono della medefima spezie nelle cose accidentali s'hà à distingue re, perche alcune fono naturali, e feguitano la complessione del ge nerante, come è la quantità, e la qualità del corpo, & in questi, se il seme sarà torte, e possente, si farà sempre la somiglianza. Onde vn padre grande, o bianco, o bello, genera i figliuoli sempre, qua. do non ui fia impedimento, grandi, bianchi, e belli:e cofi fi dice in tutti gl'altri accidenti fimili; e nella madre quando puo piu la ma teria, che la forma. Alcuni altri accidenti non sono naturali, e non feguitano la completione, ma s'acquistano colla industria, e col tempo, operandouisi arte, & ingegno; & in questi non s'allomigliano i figliuoli a i padri onde vn musico, o un letterato, non gene ra i figliuoli mulici, ò letterati; perche queste sono qualità, & acci denti, che stanno nell'anima, e non nel corpo; ma perche tutte que ste ragioni sono parte difettiue, e mancheuoli, parte false, e bugiar; de; diremo secondo Arist. che la cagione vera, e principale di tutti questi effetti è lo sperma dell'huomo, il quale opera in virtù dell'anima, & ha in se virtualmente tutto quello, che ha il generante formalmente; & in lui sono nascose molte virtù : perche la virtù degl'auoli, e bilauoli sono nelle membra de' nipo ti, e discendenti infino alla quarta generazione, e tal uolta più: onde fe lo sperma sa rà pollente, e forte generarà maschio, e simile al padre: se altramen te, declinarà, come dice Arist. al suo contrario, & opposto, e cosi generarà femmina, e fimile alla madre; perche come è opposto il maschio alla femmina, così è il padre alla madre, e sempre si faran no tali fomiglianze, fecondo che lo sperma dell'huomo sarà più, ò meno forte; e per conseguente secondo che più, ò meno gli resisterà la materia, cioè il mestruo ; E questo può esfere in tre modi, ò nel membro principale solamente, cioè nel Cuore, ò ne i membri fecondarij solamente, o ne'membri fecondarij, e principali infieme: E quinci viene, che i figliuoli somigliano alcuna volta i padri, ò le

dri, ò le madri, ne' coltumi, e nelle fattezze; alcuna volta nelle fattezze, e non ne' coltumi, alcuna volta nell'una cola, e nell'altra; e quando non fomigliano ne l'vno, ne l'altra in niuna di queste due cole, ne alcuno del parentado, ma s'asso igliano à vno strano: cer tamente è cola marauigliosa, e strana; e come dice Arist. quasi mo stro, e viene ò à caso, ò da vna forte immaginazione; come si racco ta di Iacob nella Bibbia, quando gittaua quelle verghe sbucciate nell'acqua; e come dicono di colei, la quale hauendo vn moro dipinto in camera, partori poi anco ella vn moro : onde chi hauesso fe spesso, ò tenesse dipinti nella fua camera ò nani, ò gobbi, ò altre persone cossi fatte, non sarebbe, dicono, gran stato, che generasse cossi fatte persone anco ella.

Ma qual maggior cola in questi casi, che quella, che racconta Aristot. nel nono degli animali, d'una donna, la quale hauendo pratica con vn moro,generò vna figliuola bianca, e quella figliuo la vsando con vn'huomo biāco,generò vna figliuola ghezza; llche potette accadere, perche se bene quella figliuola non somigliaua il padre ne' membri secondarij, & steriori, lo somigliaua ne' membri principali, & interiori, come di sopra s'è veduto; onde quell'al tra poi somigliò l'auolo matesno, e non il padre.

### PROBLEMA QVARTO.

C'E bene gl'Hermafroditi sono mostri, nientedimeno à me è pa-D ruto di fauellarne separataméte, à fine che meglio, e'piu ageuol mente gli possiamo intendere. Dico dunque, che questo nome Hermafrodito è coposto di duoi nomi Greci, d'Herme, che signifi ca Mercurio, e d'Afrodite, che vuol dire Venere, & cosi fu chiama to primieraméte vn figliuolo di Mercurio, e di Venere; poi si chia marono Hemafroditi tutti quelli, i quali haueuano l'vn sesso , e l'altro, che i Greci chiamano Androgini, cio è huomo, e donna, ò vero maschio, e femmina. Nascono gl'Hermatroditi, quando le ca gioni, che generano malchij, e quelle, che generano fémine, cócorrono mescolataméte, & in modo, che queste no superano quelle, ne quelle queste ; e se pure superano, ò queste, ò quelle, superano di tanto poco, che non bastano a generare ne semplicemente masschio, ne semplicemente femmina. E se bene l'Hermafrodito è in vn certo modo maschio, e femmina; tuttauia quando le cagioni, che fanno per la generazione del maschio, saranno più forti, che quelle, che fanno per la generazione delle femmine, egli terrà piu del maschio, che della femmina ; e quando il contrario, il contrario. E le-

rio. E lecódo questa oppenione rispose prudentissimamente Vul piano nella legge Queritur.ff.de statu hominum: e cosi medesimé te osferuano le leggi Canoniche. Benche Alberto Magno dice, che la figura dell'un mébro, e dell'altro è tale, & stà in modo molte volte, che nó si può conoscere, ne à vedere, ne col toccare, qual sello preuaglia, e sia principale, e soggiugne, che non è inconueniente, che tal parto habbia due vesciche, e mandi fuora la orina per tutte due : e che egli nel coito sia hora agente, hora paziente; non crede già, che egli generi ne attiuamente, come agente, ne passimente come paziente: delle quali cose no possono non marauigliarmi : conciosia che Arist.dice chiaramente nel quarto Ca pitolo del quarto libro della generazione, queste parole formali.

Quibus autem gemina habere genitalia accidit, alterum maris, alterum fæminæ, ys femper alterum ratum, alterum irritum redditur.

Cicè tutti quelli, i quali hanno due membri genitali, vno di maschio, e l'altro di femmina, n'hanno vno vtile, e l'altro disutile: e soggiugne la ragione, perche vno ve n'è fuoti di natura; non altramente, che le nascenze, che vengono nel corpo, se non, che le nascenze nascono dal superstuo dell'humido nurrimentale, e questi tali membri dal superstuo dell'humido naturale. E chi vuol ve dere non esser fauola quello, che dice Virgilio nel sesto.

Et iuuenis quondam,nunc fæmina Cæneus;

Rursus & inueterem fato reuoluta figuram.

Legga Plinio nel quarto Capitolo del fettimo libro, doue egli non folo allega chi dice, che le femmine diuentano alcuna volta mafchij, ma racconta d'hauer veduto egli nell'Affrica vno, che il di delle nozze, di dona nouella diuentò sposo. Et il medessimo Pli nio autore grauissimo afferma, che Nerone faceua tirare la sua car retta à caualle Hermafrodite, talche pareua strano arnesse à vedere vn mostro si grande tirato da duoi altri mostri.

# PROBLEMA QVINTO.

M O S T R O, e moltruole si chiamano, come dice Arist. tutte M quelle cose, le quali sono fuori della natura, non della natura vniuersale, e che è sempre cosi, perche contra, ne fuori di questa non si fa mai cosa alcuna, ma suori di quella narura, la quale è le piu volte cosi; benche alcuna volta sia altramente : e questo si chiamà mostro, e cosamostruosa. Qual sia la cagione efficiente di questi mostri è malageuole à sapere : percioche alcuni la riferifcono nel seme del maschio, e ne' principij mouenti, alcuni ne'cor pi celesti:

GENER DEL CORPO HVMA. 75 pi celesti : alcuni credeuano, che si confondessero, e mescolassero in fieme più spermi di diuerse spezie; ilche non può essere, perche fi corromperebbero l'uno l'altro. Democrito credeua, che venifle, perche duoi femi cadellero nella matrice fucceffiuamente, cioè I uno dopo l'altro, ò d'vna medefima spezie, ò di diuerse : & hauendo cominciato il primo ad operare, e formare i membri; l'altro fi melcolaua con effolui, e cominciaua anco egli ad operare, e coss si raddopiauano le membra: altri diceuano altramente : ma perche questa è quistione difficile, & il luego suo è nel secondo della Fifica, ne fauellaremo vn'altra volta. diremo hora solamente, che l'oppenione d'Arist. è che la cagione di tutti questi mostri fia nella materia cioè nel mestruo; e non nella forma, cioè nel seme dell'huomo: e questo può essere in tre modi, ò per soprabbon daza di materia, come quado li fanno più dita, ò più mébri, o nelle mani, ò ne' piedi, o per mancamento di materia, come quando si fanno manco dita, e manco membri: ò per la qualità della materia, la quale non fia atta à riceuere la forma, che vorrebbe introdurui la virti generatiua; come fi vede in vno specchio, ilquale ré de fempre figura, e fimulacro fomigliante, se non quando ha qualche difetto, che cagioni il contratio. E ben vero, che infieme colla materia s'aggiugne anco il modo della grauidezza, e di quello, che si genera. Onde rade volte nascono mostri in quelli animali, che generano vno solamente, & in quelli, che generano assai, si truouano spesso mostri, come nelle galline, e ne' colombi, l'uoua delle quali hanno molte volte due tuorla; come fi vede anco ne i frutti, come nelle mandorle, quando sono binate. Truouansi ancora, dice Arist. delle serpi con due capi; benche questo è rado, ri spetto alla loro matrice, la quale è lunga, e stretta, e l'uoua vi stan no dentro à vno à vno;onde non possono ageuolmente mescolarsi, e fare mostri. Mostri si chiamano ogni volta, che hanno ò più membra, ò manco membra, ò membra non proporzionate, e conueneuoli. Quasi mostri si chiamano le femmine, dice Arist. béche nel vero sono mostri necessarij; e così anco quelli, che non somigliano, ne il padre, ne la madre, ò alcuno altro del parentado, ne per linea diritta, ne per linea trasuersale. E non può esfere, secon do Arist.che vno nasca col capo di montone.ò di bue, e coll'altre membra d'huomo; pare bene cosi, & hanno vna cotale (omiglian za, ma in verità no lono. È coli forle fi debbeno hauere ad intédere quelli, che dicono, che vn vitello nasce tal volta con capo di huomoje se pure fossero, non potrebbero viuere questi tali mostri p le ragioni,

ragioni, che dice leggiadrissimamente Lucrezio nel quinto libro. Sed neque Centauri fuerunt, nec tempore in vllo

Este queunt duplici natura, & corpore bino.

Negl'animali, che partoriscono assai, si truouano spesso de' moftri, come ne'porci, pecore, e capre, ò con hauere più membra, che l'ordinario, o meno, o hauergli mutati, o trasposti, o d'altra figura, che non deueno essere. Et è da sapere, che i mostri si fanno cofine' membri interiori, come negli steriori. Onde s'è trouato animali, che non hanno hauuto milza, e tale,che nelle rene non ha hauuta milza, e tale, che nelle rene non ha hauuta se non vna; e di quelli, che harebbero hauere il fiele, e non l'anno hauuto. Essi trouato ancora il fegato nella parte sinistra, e la milza nel lato destro : non s'è gia trouato mai animale senza cuore, e senza tutto il fegato:effi bene trouati di quelli, che n'haueuano due. Chiamanfi ancora mostri quelli, i quali hãno dal nascimét o loro turati quei luoghi, e quelle vie, che douerrebbero essere aperte, come s'è vedu to molte volte, e negl'huomini, e nelle donne, le quali vie, & bocche alcuna volta s'aprono da perse, mediante la forza della natura; alcuna volta per l'aiuto de' Cerufici, & alcuna volta fe ne muoiono; & a' tempi nostri si sono trouati molti, e varij, e strani mostri, & à Rauenna, & in Firenze, & à Roma, e per tutto : ma perche fono notifiimi, non ho voluto raccontargli, e ne dirò vno, che met te Alberto Magno, non di hauere ueduto, ma per vdita. Quefto erano due huomini appiccati infieme colle rene; l'uno de'qua-, li era impetuoso, & iracondo : l'altro mansueto, e benigno, e vissero più dixx. anni; e morto vno di loro, l'altro foprauuiste tato, che il puzzo del fratello l'ammazzò. A volere conofcere in giti mostri quando sono vno,o più. 'Arist. dà'la regola, che si guardi al mébro principale, cioè al cuore; e se ha vno quore è vno solo, e se più, sono più. Questi mostri anticamente nella superstizione della reli gione de'Romani, erano molto osleruati, come si vede nelle storie, & in Tito Liuio à ogni carta : e gli pigliauano per cattiuo fegno, & in tristo augurio; e di qui gli chiamauano mostri, quasi che dimostrassero alcun male:e però gl'Aruspici, & indouini loro gli faceuano spesso ammazzare, ò gittare ne ilfiumi. Paulo Iurisconsulto nella legge: Non sunt liberi. della condizione degl'huomini, fa vna distinzione, r che quegli, che sono prodigiosi, cioè che no hanofor ma humana, non vuole, che fianoliberi:ma quelli, che ha no qual che mébro più, essendo buoni à qual cola, s'annouerano fara'libe ri.hoggi è diterminato per leggi Canoniche, quali si debbono bat. tezzare, e quali no. E qui farò fine al quinto, & vltimo Problema. Forniti

• Forniti questi cinque problemi, auuenga che moltissimi altri questi , e dubitazioni si potellero artecare sopra questa materia; noi però addurremo solamente quelli, che giudicaremo più utili, e più necessari alla perfetta cognizione delle cose dette : e qui no olseruaremo altro ordine, che di raccotare di mano in mano quelle cose, che cavate di diuersi autori, ci veranno alla memoria.

: Onde è, che le donne, che danno il latte, e la poppa a' bambini, non hanno la debita purgazione loro, ò molto poca ? Perche il fan gue corre'alle mammelle, e quiui imbiancato diuenta latte ; e cofi hanno il latte in luogo del meftruo.

••• Onde è, che molte balie non ingrauidano mai, ò di rado ? Perche il fangue corrè loro alle poppe, e non nella matrice:e perciò manca la materia da fare il parto.

Quando comincia il fangue à falire nelle mammelle, e diuenta latte? Tofto 3 che l'embrione, o parto comincia à muouerfi nel ventre.

Onde è, che l'embrione è da prima bianco ? forse perche stilla, e cade cosi nella matrice : ò più tosto, perche essendo da principio poco lo sperma dell'huomo lo sa somigliare a se imbiancadolo; ma poi crescendo la quantità di cotal mestruo, non può il sangue virile sarlo più bianco; e pero diuenta rosso.

• Onde è, che gl'huomini non hanno mestruo, ne puro, ne imputo? Dalla bontà della loro completione, essendo caldi, e sechi, e le donne fredde, & humide: ma hanno in quella vece lo sperma, sosa molto piu nobile, e migliore: ancora, che Temistio grassidissimo Peripatetico, e di molto grande autorità dice nel comento so pra il libro d'Aristot. de' sogni, che ancora gl'huomini hanno il loro mestruo, come si vede in molti, che ogni mese mandano suosi sangue per quelle vene, che i Greci chiamano da questo esserto Hermoroide; & il nostro volgo morice.

Se nella generazione nó concorre le non la forma, e la materia, reioè lo sperma dell'huomo, & il mestruo della dóna, e ciascuno di questi è il superstud del nutrimento : Onde è che si dice comunemente i figliuoli estere generati della sostanza del padre e della ma dre ? Forse perche molte volte concorte nella generazione tale su qui viene ancora, che gl'huomini per lo troppo coito d uétano de bili, e magri, & inuecchiano piu tosto; ò veraméte, pechei figliuoli háno dal padre l'anima, che è la forma, e dalla madre il corpo che è la materia. E questo nome sosta si predica, e dice della forma e della materia, & ancora di tutto il coposto; béche la forma fia piunobile

nobile non pure della materia sola ma ancora della forma, e materia insieme, cioè del composto, secondo la più vera sentenza de' migliori Filosofi.

Onde è, che generalmente tutti gl'animali hanno il tempo diterminato, quanto portino i figliuoli nel ventre, folo la donna nó l'ha? Forfe perche gl'altri animali hanno il modo del viuere loro più vniforme, e per questo sono piu vniformi nella completsione: ma gl'huomini hauendo varij gusti, e diuersi generano seme vario, e diuerso l'vno dall'altro; e cossi le donne mestruo diuerso, e vario l'vna dall'altra: E quinci viene, secondo alcuni, che certi ge nerano più giouani, e certi più vecchij, e certi non mai, secondo le diuerse, e varie complessioni. E quinci medesimamente, secondo i medessimi, vengono le tante diuersità, che dicemmo di sopra nel generare.

Onde è, che portano le madri ordinariamente il parto in corpo noue messi, onde Vergilio disse.

Matri longa decemtulerunt fastidia menses.

E Terenzioancora disse. Questo è il decimo mese ? Forse perche quando il parto fosse debile, e la madre di buon pasto, si potrebbe prolungare infino al decimo mese, e piu. O piu tosto è da dire, che il parto è di x. mesi sempre, cioè di noue interi, e persetti, e d'vn mozzo, & impersetto, cioè secondo i dieci primi di del mese decimo : e però dicendosi dieci mesi, sono in verita noue forniti, e toccano del decimo.

Se il padre da folamente l'anima al figliuolo, e la madre il corpo folamente: onde è che la madre ama più i figliuoli, che non fanno i padri, come dice Arift. nell'Etica, deuendo effere tutto il con trario. effendo tanto più nobile l'anima del corpo, quanto la materia è più uile, che la forma ? Forfe perche la madre u'ha durato più fatica, e portati più pericoli, che il padre. Et forfe perche la madre sà di certo, che fono i fuoi, il che non può fapere il padre; e non mostra questo, che le madri concorrano anch'elleno attiuamente (come vuole Galeno) conciosia, che molti credendo essere padri amano i figliuoli d'altri, come propij, ò più tosto non è ve ro che le madri gl'amino più, fe bene gl'amano più teneramente, essente da natura più piaceuoli, e più benigne.

Onde è quello, che dicono i Filosofi, & i medici, che poiche la gallina ha generato l'uouo in corpo, ancora che egli habbia il gu scio, se il gallo si congiugne con esso lei, l'uouo, che nasce è gallato, cio è atto, & vtile à generare, e che da lui nasce il pulciro ? Vie ne, perche come si è gia detto piu volte, il seme del mascio non concorre

concorre materialmente, ma virtualmente : onde raccontano ancora d'vna certa sorte di pesci, la femmina de' quali fa l'uoua nell'acqua, & allora il maschio vi sparge su il seme, e così diuentano buone, & vtili alla generazione.

Se il maſchio in ciaſcuna ſpezic perſetta è quello, che quado ge nera, genera in altri, e la femmina quella, che genera da vn'altro: onde è che nelle piante alcuna ſi chiama maſculina, & alcuna altra femminina? non faccendo queſto eſle ? Gl'albori non ſono veramente ne maſcolini, ne femminini, & il medeſimo ſe dice dell'herbe:ma ſi chiamano coſi equiuocaméte; e per modo di dire, ſe condo che ſono ò piu caldi, ò piu humidi; e quando nella mede ſima ſpezie vn'arboro, ò vn'herba è ſterile, & vno ſecondo, ccme ſi vede ne i Cipreſli, lo ſterile è il maſchio, & il fecondo la ſemmina.

Onde è, che non da Poeti solamente, ma da' Filosofi ancora, la terra si chiama madre vniuersale di tutte le cose ? Perche come il Sole è padre di tutte le cose, dado colla virtù sua la forma à tutte, cosi la terra è madre di tutte, dando à tutte la materia.

In che modo dee giacere la moglie col marito per generare figliuoli malchij? In iul lato destro, e poi medesimamente riposarsi in sul lato destro.

A che fi conosce quando la donna è fatta grauida? Sono molti segni, e fra questi, se i capezzoli delle poppe gonfiano, ò si mutano di colore; se gl'occhi le diuentano concaui, & in dentro : se il viso se l'aguzza: se la pupilla dell'occhio diuenta lucida, e traspa rente: se il bianco dell'occhio si fa denso, e pieno: e se il corpo indebolisce.

Come fi può conoscere se la donna grossa debba partorire mas chio, ò femmina? Se il vétre sarà ritondo: se i capezzoli delle poppe rossigni : se la donna harà buon colore : e se il latte sarà denso, e rappreso in modo, che gittandosi al Sole sopra vno specchio si rasso di ventre sarà longo, ò longhetto, e non bello, ma macchiato : e se i capezzoli faranno neri ; e se il latte sarà liquido, e flussibile, sarà femmina : Dicono ancora, quando che il parto harà vna corona di capegli in capo, nascerà vn'altro maschio, e se due, duoi : E medesimamente se nella lunghezza del bellico dalla parte della matrice si trouerranno nodi, tanti maschij nasceranno, quanti nodi fi trouerranno.

Quale è la cagione, che i parti di tutti gli altri animali fomiglia no più i padri loro, ouuero hano natura piu fimile, che quegli dell' huomo?

huomo? Perche i parti fono tali, e così fi variano, qùali fono gl'animali de' padri, e delle madri mentre, che fi congiungono. Ora tutti gl'altri animali, ò almeno la maggior parte, quando fi congiungono, fono tutti intenti à quello, e non penfano ad altro; doue gl'huomini hanno molte volte mille altre cure, e penfieri diuerfi; e pero deueno guardarfi i mariti di congiungerfi con le mo gli; quando ò vero l'vno, ò l'altro fono adirati, ò malenconici, & altramente appaffionati, e mal difpofti per qualunche cagione : e fimilmente di non hauere troppo grande, ò voglia, ò fretta; E perche gl'adulteri per lo più ftanno con timore, e con fofpetto: quinci viene, che i figliuoli naturali, fono molte volte peggiori, e piu vili degl'altri: benche la natura non fa differenza neffuna tra baftardi, e leggitimi, ma le leggi folamente.

Che vuol dire, che noi chiamiamo i nostri figliuoli, i quali sono generati dello sperma, e seme nostro, il quale non è altro, che wno scremento, e superfluità; e non chiamiamo nostre l'altre co- " fe, che si generano dell'altre nostre superfluità, e scrementi, come dell'orina, e di tanti altri, che si generano non tanto fuori di noi; ma ancora di dentro, come fono i vermini, & i bachi, che fi generano negli intestini? Arist. risponde à quesso problema lungamé te:à noi bastarà dire prima, che quello, che nuoce, & è cattiuo, no si può chiamare propio di persona, e tali sono simili scrementi, e superfluità. Poi che le cose, che vengono suori di natura non si pollono chiamare noltre, se bene sono nel nostro, o del nostro cor po; come le nascenze, & altre cose cotali; e finalmente tutte le cose, che si generano del nostro seme, ma corrorto, non si debbeno chiamare nostre : Onde ne i mostri ancora si deueno chiamare no ftri, essendo generati di seme corrotto. Ilche è manisesto, perche fe non fosse stato corrotto, harebbe generato cosa simile al generante, in virtù del quale egli opera. Potremmo per auuentura dire ancora, che il figliuolo è la fomiglianza di tutto il padre, & il feme, fecondo alcuni viene, e si tira da tutte le membra, ò almeno da' quattro principali:e cosi da tutta la sostanza; Ilche non auuiene nell'altre superfluità, le quali la natura, come al tutto disutili, fcaccia fuori. 1.5

Onde uiene, che alcuni sono grandi di statura, alcuni piccioli, & alcuni di mezza taglia ? Gli Astrologi attribuirebbero per ventura la cagione di questo allo ascendente, o al pianeta padrone del segno ascendente, come fanno delle somiglianze de' figliuoli a' padri, o alle madri, o alle diuersità degl'aspetti come fanno ne' parti mostruosi. Ma la sperienza mostra, che l'essere di breue statura viene quan-

mostruosi. Ma la sperienza mostra, che l'estere di breue statura viene quado la materia del seme è poca, ò il nutrimento non è stato à bastanza, ò il luogo della matrice stretto:e per le cagioni conttarie nascono i parti di statura grande, e così di mezzana à proporzione, e questo s'intende mentre che sono nel ventre : perche come sono fuori del corpo, fa assa il a qualità de' cibi, e dell'aria. Onde dicono, che gl'huomini sono maggiori ne'luoghi hu midi, e freddi, come à Settentrione, che ne'caldi, e fecchi, come à mezzo dì. E per questo ancora diremo, che gl'animali acquatici sono mag giori de' terrestri, & i terrestri degl'aerei: E piu fa crescere i corpi il bere, senza dubbio, che il mangiare.

Perche appetiscono, e mangiano molte volte le donne pregne i carboni, calcinacci,matton pefto,& cotali cofe nimiche della na tura ? Perche il mestruo si diuide in tre parti, come si disse di sopra. Della piu pura fi nutrifce il parto : l'altra diuenta latte : della terza, che è, come dire vna feccia, & vna superfluità inutile, rimane nelle vene della madre infino al tempo del partorire; perche fuori d'elle si corromperebbe, e nocerebbe alla creatura. E da questa parte corrotta vengono alle donne grosse cotali appetiti fuori di natura, à chi più, & à chi meno, (econdo che piu, ò meno hanno di questa parte corrotta: & ordinariamente le femmine fanno piu cat tiuo parto, & arrecano piu trifti accidenti, e maggior pericoli per le ragioni dette di lopra. È chiamali questo appetito strano di cibi fuori di natura, & infoliti, e massimamete di cole acerbe, & agre, da'Greci Citta, e da Latini Pica, cioè Gazza, e dura infino al lecon do, ò terzo mele, nel quarto fornisce, e viene, come insegna GALEno sopra il sesto Aforisino della quinta particola, dalla boccha del ventricolo, ò vero stomaco, quado è offesa. Alcuni chiamano questa infirmità, malacia, ma non propiamente, come altroue si dirà piu a lungo, e piu distesamente nel luogo suo.

Per qual cagione nascono qualche volta i parti con alcuni segni, e note in alcuno membro, ò di vino, ò di carne, ò di frutte, ò d'altre cose da mangiare, che noi fiorentinamente chiamiamo voglie? Queste non sono altro, come ne dichiara il nome, che voglie, e disiderij della madre; e vengono perche la virtù fantastica, ò vero immaginatiua seguitano quattro effetti, ò perturbazioni, Appetito, Piacere, Paura, e Dolore: e questi sono alcuna volta tato gradi, e possenti, che muouono, e dispongono non solamente il corpo propio di colui, che gli ha, ma alcuna volta l'altrui; e da questa immaginazione, e fantasia vengono il piu delle volte le malie, e incatessimi, come altroue si vedrà piu chiaramente.

Quale

F

Quale è la cagione, che il matchio si forma nel ventre in'minor tempo, che la femmina; la temmina tuori del corpo cresce più tosto, e piu prestamente viene à perfezione, che il maschio? Che il malchio si formi nel corpo della madre, puma che la femmina; si . vede come dice Arift, nelle fconciature riceuute, e poste nell'acqua fredda; perche il freddo costrigne; percioche se è maschio la figura si vede, e si conosce in quaranta di : ma se tusse temmina non fi potrebbe in detto tempo diftinguere, e conoscere; e la cagione di questo è, perche potendosi considerare nella formazione del parto più cofe, come il luogo, doue si forma, cioè la matrice, l'agente, che lo forma, cioè il calore mandato fuori collo sperma del maschio. E qui è da fapere, che il calore è di tre maniere, celeste, elementare, e naturale; benche nel vero siano tutti tre vn medesimo; ma qui non si può dichiarare ogni cosa, anzi basta accennarle; che, come ho detto piu volte, qual si voglia di queste cose ricercarebbe vna lezione, e ben lunga; e però la riferbiamo ad altro luogo, e tempo. Il meftruo, di che fi forma, e questo fi può confiderare in due modi;e quanto alla qualità, perche quello, onde fi forma la femminæ è piu humido, e piu liquido, e quanto alla quantità dell'impurità: perche quello, del quale si forma la femmina è piu impuro, e per tutte queste cagioni il maschio si forma piu tosto, perche quanto al luogo, il maschio si forma per lo piu nella parte destra del ventre, la quale è piu calda, & il caldo opera piu, e piu matura la materia, e la materia piu maturata, e piu digesta piglia piu tostamente l'impressione dell'operante. La femmina si forma nella parte finistra, laquale è piu fredda, e cosi fa contrario effetto: onde quando la donna sentirà muouersi nella parte destra, & il latte andare alla mămella destra, è segno per la maggior parte, che farà maschio, e cosi per lo contrario. La seconda cagione è dell'agente, perche se lo sperma è ben caldo, e forte genera il maschio; e »perche l'agente piu gagliardo opera piu prestamente, il malchio si ge nera prima, che la femmina, la terza cagione, che si piglia dalla materia è, che il mettruo, onde si genera la femmina, è più humido, e piu Huflibile; e la materia piu fluflibile, e piu humida non può co si bene ritenere la forma, e l'impressione dell'agente; ma quella, on de si genera il maschio è piu densa, e piu soda, e rappresa La quarta,& vltima cagione è, che la femmina si genera di materia più impura, che il matchio:onde le donne grauide di fanciulli matchij fo no di miglior calore, e piu ageuolmete fi muouono, che quelle, che sono grauide di femmine : hora quanto la materia è più impura, tanto vbbidisce meno all'agente, & à quello che cerca introdurui entro

#### GENER. DEL CORPO HVMA 83

entro la forma. Veduto per quáttro cagioni, perche il maíchio si generi in manco tempo nel ventre, che la femmina; vedremo ho-: ra per quattro altre, perche fuori del ventre la femmina cresca prima del maschio. La prima delle quali è.perche hauendo la semmina à dare la materia nella generazione,ella è piu humida, che il maschio; e però infino, che non ha il tempo suo, e le purgazioni debite, abbonda di materia: e questa materia non diuentando ancora mestruo, si conuerte in sostanza del corpo. La seconda, perche l'humido è flutlibile; e se bene non è atto à ritenere la torma, come il denlo, e lodo, tuttauia, poi che ha cominciato à ltrigners infieme, e raflodarfi, fi figura ageuolmente; perche è piu vbbidiente all'operanre, che il feccho,e piu fi diftende . La terza è,che curando, come dicono, la natura meno della femmina, che del maschio: estendo, come s'è detto piu volte, la femmina vn maschio diminuto, & imperfetto, ella sene piglia minor briga, e penhero, & ogni volta che vno agente non è follecitato intorno l'ordinazione d'vna qualche cosa, quello effetto, pur che vi sia materia, fi fa, e compie più presto, cercando la natura di spedirsene quanto prima : come si può vedere nelle ferite mal curate. La quarta, & vltima è, perche la donna inuecchiando piu tofto, che l'hnomo, e prima morendofi, per le ragioni, che altra volta fi diranno, per non melcolare qui tante cole infieme, debbe venire prima all'età giouenile, e perfezione sua. Ma se ad alcuno parelle, che io folfi stato lungo in rendere la cagione di questo Problema, tolga, e contentifi della risposta d'Accursio, che volendo rendere la cagione di questa cosa medesima; cioè perche la donna di dodici anni, secondole leggi Cinili, è da marito, e l'huomo non è da moglie fe non nel xiiij anno, diffe in poche parole.

🕐 🔍 Q uia mala herba citò crescit .

Onde naíce, che alcune donne fono fterili, e non generano mai? Alcuna volta dalla donna fola. Alcuna volta dal maíchio folo. Alcuna volta dall'uno, e dall'altro infieme. Dalla donna fola può venire per più cagioni; o per effere la matrice troppo rara, ò troppo dura, ò per hauere turato le vie, & i meati, ò troppo carnofi, ò troppo deboli, ò di cattiua completione, ò per effere troppo picciola, troppo baffa, ò troppo diftorta, in modo che non ric eua il feme dirittamenta. E breuemente quattro fono le cagioni ge nerali, che la donna non genera, come fi caua dell'Aforifmo 62.n ella quinta particola; la troppa freddezza, e quetta fa il ventre fpello, e denfo; la troppa humidezza, la troppa fecchezza, la troppa caldezza, e di quifi può vedere, perche alcuni huomini non genera-F 2 no: oltra

no: oltra che viene alcuna volta dal membro che fi cela, ò per effer torto, ò troppo corto, ò troppo lungo, & per questo vogliono alcuni, che i muli non generino; il che è talso, fecondo Arist. Viene dall'vno, e dall'altro, quado amendue, il maschio, e la femmina fono ò freddi, ò caldi souerchiamente, o quando sono molto graffi: perche come gl'huomini grassi non hanno feme, cosi le donne grasse non hanno mestruo: perche l'vno, e l'altro se ne và nel nutrimento del corpo. Viene ancora tal volta dall'essere l'vno, e l'altro troppo gioueni: percioche se bene il maschio si puo congiugnere di xiiij anni e la donna di xij, non generano però, o có gran d'fficultà, e pericolo, infino al xxj. e durano chi piu, e chi meno, secondo la complessione, e l'ordine del viuere, come si dirà altroue particolarmente ne' problemi del coito, per non confondere l'vna materia coll'altra, trattati da Atist. nella decima particola.

Puolli conoscere in modo alcuno, se la sterilità viene dalla donna folamente? Alcune donne per fare questa pruoua, víano cotale sperimento. Elle pigliano del zasserano, e messolo nell'acqua ro la si vngono con esso l'angoli, e canti degl'occhi; e se ildì seguente la sciliua, e sputo loro è tinta di quel cobore gialliccio, dicono d'esfere feconde; la quale sperienza non è fuori di ragione; perche in tal modo conoscono, che le vie, & i meati, che si terminano à gl'oc chi, sono aperte, & monde, e di quiui giudicano, che tutto il corpo fia cosi. Ma Hippocrate nell'Aforismo 59. nella quinta particola inlegna vn modo piu certo, e vero, & è questo. Cingi la donna intorno intorno di pano, come farebbe vna faldiglia, in guifa, che il fummo non vi possa passare; e poi falle accendere di forto qualche profummo, e cola odorifera; tal méte che il fummo palli per la boccha della matrice:e fe la donna fentirà, che tal fummo, & odore le peruenga al nafo, & alla boccha; fappi di certo, che tal donna non è sterile da se,e di sua natura. Et qui per essere io non meno stanco, e meno fastidito di voi, ringraziando prima D 10 dell'aiuto suo, e poi le cortesi humanità vostre della grata vdienza loro, porrò fine à questa tanto lunga materia, e tanto difficile.

IL FINE.

LEZ-

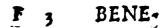
Ċ

### LEZIONEDIM. BENEDETTO VARCHI

### Sopra la generazione de' Mostri, & se sono intesi dalla Natura, ò nò.

Fatta da lui pubblicamente nell'Accademia Fiorentina,

La prima, & seconda Domenica di Luglio? L'A NNO. M D X LVIII.



# BENEDETTO VARCHI A GLI MOLTO MAGNIFICI, ET HONORANDI,

GIOVANNI DE'ROSSI; ET Giouambatista Guidacci, suoi amicissimi.

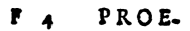


O non credo, che egli trapassi mai giorno nessino, non voglio dire hora, che non mi souuenga, co si di cotesta bellissima, O praceuolissima stanza di Rezzano, & di Gagliano come della dolcissima conuersazione, & gratissimi razionamenti, hauuti piu volte con ambedue voi nell'vn luogo, & nell'altro. Et come io non dubito, che l'esermi io, non dico partito, madiscostato da voi, vi sia

d'alcuna noia, & scontentezza stato cagione: così deuete creder voi, cio hauermi non picciolo affanno portato, & piu, che grandiffimo dispiacere: i quali però vò tuttauia ingegnandomi di temperare, & far minori, fi colla speranza del douerui tostamente riuedere, & si col riandare meco medefimo la tranquilla, & naturalissima vita vostra, laquale lungi dalle Città, & lontanissima da tutte quante l'ambizioni, & senza pur vno di quei tanti, & cofi molesti pensieri, i quali le più volte rodono (à guisa, che i tarli fanno ) & confumano le lor case proprie, ha maggior sembianza con tutte quelle felicissime del secolo d'oro, che con alcuna di queste miferissime de' temps nostri. Perche rallegrandomene con esfo meco, or come amico participandone, mi par d'essere quasi sempre in compagnia vostra hora ghiacendo sotto alcuna ombra, hora spaziando per qualche riua,diletti giocondysimi veramente, & senza alcnn danno, ma non gia conosciuti se non da coloro, i quali non conoscono se stessi, & l'infinite mi ferie di questabreue, & fugacissima vitamortale, come fa ottimamente I'pno, 27 l'altro di voi, ciascuno de' quali contentandosi del suo stato (ilche radiffime volte suole auuenire ) non cerca altro, ne altro cura, che l'haue re infieme colla sanità del corpo, la traquillità della mente: quella coll'an dare à caccia, & con altri honestissimi esercity, questa col leggere, & col ragionare procacciando. La onde deuendo io la settimana passata, fare (secondo gl'ordini) la mia lezione, non so se nell'Accademia Fiorentina;

#### 87

rentina, ma bene in Santa MARIA Nouella di Firenze, mi torno fubito nella mente la promessa sattaui costi da me: quando entrati non so in che modo, à fauellare de' Mostri, mi venne detto, che la prima volta, che a me fusse toccato di leggere, ne trattarei lungamente. La qual cofa bauendo io fatto, non gia come harei voluto, ma come potei, tanto occupa to, & in si pochi giorni, & si rincresciosi, mi diliberai di volerlaui manda re,qualunche si fusse : certissimo, che quanto ella fusse per iscomare appreffo il giudizio vostro di quella credenza, or oppenione, che portate di me amendue, affai di là da' meriti miei, tanto deucsse accrescere di quella affezione, & beniuolenza, ch'io porto alle virtù, et cortefie uostre(gia sono piu an ni) non meno grande, che singolare. State fani . & falutando à mionome i duoi Vbaldini, & il Pozgino, viuete felici, amandomi come fate.



i.

#### PROEMIO

VTTELe cole di tutto l'uniuerlo di qualunche maniera lia no,& in qualunche luogo si truouino, son o, Magnifico Con solo, nobilissimi Accademici, & voi tutti Ascoltatori virtuo fillimi, ò sostanze, ò accidenti. Delle sostanze alcune sono corporali, & alcune incorporee. Delle corporali alcune sono viuenti, al cune mancano di vita. Delle viuenti alcune sono sensibili, alcune non fentono. Delle sensibili alcune sono ragioneuoli, alcune priuate di ragione. Delle ragioneuoli, alcune sono celesti, & diuine, & alcune terrene, & mortali. Quelle si come persettissime, necesfarie, & sempiterne, non hebbero mai chi le facesse : Queste si come imperfette, contigenti, & cadeuoli, hanno fempre chi le ptodu ce. Ora tutte le cole, cosi quelle, che si producono dall'arte, come quelle, che fi generano dalla Natura, hanno bisogno necessatiamente dí quattro cole: D'alcuno, che le faccia: Della materia, onde fi facciano : Della forma, che dia loro l'effere, & Del fine, per lo quale si facciano. Et questo è nobilissimo di tutte l'altre, percioche niuno fi muoue mai à fare cola nelluna, se non sospinto, & tirato da alcuno fine, & però diceua il Filosofo, che il fine era la cagione delle cagioni, & è tanto necellaria questa prima, & vltima cagione finale, che tutti gl'effetti, che ne mancano, se bene hanno tutte e tre l'altre cagioni, Efficiente, Materiale, & Formale, non percio fi pollono chiamare veramente naturali, non ellendo intefi, cioè ordinati, & voluti dalla Natura, ma fortuneuoli, & cafuali, come prodotti temerariamente, & à caso, fuori della volontà, & intendimento del producente; la qual cosa fi in alcune altre generazioni si po ageuolmente conoscere, come sono (per atto d'esempio) i Tuoni,& i Tremuoti, & altre impressioni somiglianti, le quali non hanno fine alcuno manifesto, & si massimamente ne i Moftri, i quali (eflendo fozza, & rea cofa) non effendo altro, che er rori, & peccati di chi gli fa, non potemo pensare, ne deuemo, che siano ne intesi, ne voluti, ne da D 1 0, il quale non puo errare, ne dalla Natura, la quale mai non pecca: Et dall'altro lato fappiendo che senza il sapere di D 1 0, & volere non si fa cosa nessuna, & che la Natura nó folo genera i Mostri, ma eziandio gli nutrisce, & con ferua, nó pare, che debbiamo credere, ne possiamo, che siano pro dotti dalla Fortuna, & à caso: la qual ragione insieme con molte altre, che si diranno di sotto ne'luoghi loro, hebbero tanto di vigore, & cosi ne réderono dubitosa, & quistioneuole questa dispu ta, che ÷

89

ta, che gl'Interpreti della Natura, cosi gl'antichi, come i moderni, & tanto i Greci, & gl'Arabi, quanto i Latini, ne fentirono, & di terminarono diuerlamente, tanto che fra tutte le quistioni natu rali niuna perauuentura se ne ritruoua ne più dubiteuole, ne me no risoluta di questa. La quale io, deuendo (per obbedire à'prieghi del Magnifico Confolo)& foddisfare à gl'ordini di questa no stra Accademia, fauellare hoggi alquanto colle prudentissime, & 'cortesissime Signorie vostre, ho preso à doucre dichiarare, non gia come meritarebbe la grandezza di coli alta impresa, & coli difficile, ma in quel modo, che potrà la picciolezza del baflo ingegno, & deboliffime forze mie : & questo nó tátoper cótinuare la materia, che io trattai prima dell'Arte, & poi della Natura, quato p co piacere ad alcuni amiciffimi miei, che auuenire mene debba. Oltra che difidero somamëte di fuegliare chi che fia, la cui dottrina, & eloquéza gila chiarezza le porti, e quella pfezzione, che da me co nolco no mai poterle venire. Ma pche io fo, V ditori graziofilfimi, che molti parte riprédono, & parte si dolgono, che i questo luogo si trattino per lo piu materie filosofiche, & degne piu tosto ( come effi dicono) d'effere per le scuole disputate tra le persone dotte, & nella lingua Latina, che dichiarate nell'Accademia fra gl'huomini non letterati, nell'idioma Toscano, non mi pare di piu deuere in dugiare à rispondere à cotali doglienze, & riprendimenti, auuertendogli prima, che estendo la Filosofia cognizione di tutte quan te le cose, che sono, ò humane, ò diuine, che siano, niuna materia fi può trouare in luogo nelluno, di cui trattare, non dico non po**s** fa, ma non debba il Filofofo, & per dirlo piu apertamente, tutto quello, che si pensa, non pur sauella, è Filosofia, poi che gl'huomi ni, douunche fiano, & di qualunche idioma , lono tutti da natur**a** non pure desiderosi d'udire la verità delle cose, ma capeuoli d'intenderla, folo che truouino chi possa loro, o uoglia infegnarla, ol tra che mai non miricorda d'effere in questo luogo venuto, che non ci habbia molti trouato cosi Religiosi, come Laici, in tutte le scienze, & discipline dottrinatissimi: & se coloro, i quali o non credono essi, ò non vorrebbero<sup>3</sup>, che altri credesse, che in questa lingua nostra, ò non si potesse, ò non si deuesse ne fauellare delle scienze, ne scriuerle, sapessero, à credessero, che altri sapesse come malageuolmente, & con quanta confusione, lunghezza, & barba rie, sono scritte nella Latina, conoscerebbero allhora quanto susse d guasto, & corrotto, d dannoso, & biasimeuole il giudizio loro. Ditemi, vi prego: ditemi per D 1 0, Vditori giudiziosissimi, chi è quegli di noi, il quale non eleggesse anzi vna preziosissima pietra, quantunche

quantunche picciola, che vn vilissimo sasso quantunche grande? ò non uolesse piu tosto vn diamante solo, che mille pezzi di vetro? Non dice Arist.medesimo, rarissimo mostro, anzi singularissimo, della natura, che molto piu vale, & via maggiormente fi debbe sti mare la credenza sola d'una qualche cosa nobile, & perfetta, che la certezza di molte ignobili, & imperfette ? Niuno effetto è tanto vile, nelle cose della Natura, il quale non auanzi di grandissima lunga, anzi infinitamente tutte l'opere di tutte l'arti, se gia non cre desimo, che tra l'infinita perfezione di D10, & l'infinita imper fezione degl'huomini cadesse alcuna proporzione, o che tutti i mortali, di tutte le parti, in tutti i secoli bastassero con tutte le for ze, & argomenti loro à produrre pure vna di quelle cose, che la Natura produce ogni giorno, anzi à ciascuna hora infinite. Ne sia per questo chi creda, che io voglia non che lodare, scusare, ò la po ca prudenza, d'I troppo ardire di coloro ( per non dir follia ) i qua li senza hauere, ò per l'età, ò per altra cagione vacato alle lettere, se non se forse vn poco alle humane, osano non dimeno di volere entrare in materie difficili, & sottilissime, i quali, per mio giudizio, farebbero maggior senno, se quel tempo, e fatica, che pongono, ò in fare cotali lezioni, ò in recitarle', spendessero in apparare prima la cognizione delle lingue:poi la scienza delle cose, conciolia, che nelluno polla ellere ne veramente eloquente lenza dot trina, ne veramente dotto senza eloquenza: percioche come i buo ni sentimenti vestiti di parole non belle, non muouono, & non dilettano, cosi le parole leggiadre senza le bonta de' sentimenti, arrecano piu tofto rifo, che marauiglia, ò dilettazione. Ma tempo è hoggimai di procedere, prima coll'aiuto di D 1 o ottimo, & gran dillimo, polcia col fauore dell'humanillime, & benignillime cortelie voltre, alla materia propolta.

Q VELLO, che noi intendiamo di fare in questa presente lezzione, è trattare de' Mostri, cioè dichiarare con maggior ageuolezza, & migliore ordine, che faperremo, Che cosa fiano, Onde nascano, & perche si generino i Mostri: la qual cosa à cagione, che piu ageuolmente si possa comprendere da ciascheduno, deuemo sapere, che (come n'insegna il Filosofo nel principio del secondo libro della Postetiora) tante sono quelle cose, che si posso cono scere, & sapere (generalmente fauellando) quante sono quelle, delle quali si puo dubitare, & dimandare. Onde non possendo noi dubitare intorno à qualunche cosa si fia, di piu, che di quattro cose, ne seguita, che quattro, & non piu, siano le cose, che si posso sa pere

#### GENERAZ. DE' MOSTRI.

91

pere da noi, & queste sono quelle quattro quistioni, cioè domande generali, che i Filosofi Latini chiamano. An est. Quid est. Qua le est. Propter quid est. Et noi le potremo dire: Se è. Che è. Quale è. Perche è. Et di vero nelluno può dubitare circa che che sia, se non, ò di tutte queste quattro, ò d'alcuna d'esse. Perche la prima dubitazione, che può nalcere ad alcuno d'alcuna cola, è di voler sa pere, se ella sia: poi, che cosa ella sia : poi quale ella sia , & vltimamente perche ella fia. Esempigrazia, può alcuno dubitare, se l'Ecliffi, d uero scurazione del Sole sia, d non sia, & trouato, che è: voler sapere, che cosa ella sia: il che saputo, voler cercare d'intédere quale ella fia, & finalméte per quale cagione ella fia. Le quali cofe trouate, come no gli resta piu, che dubitare, così non gli resta piu che, sapere. Et chi no conosce, che (presupposto, che vna cosafia pche delle cose, che no sono, no è scieza)tutte le dubitazioni, che vi possono nascere sopra, sono ò circa la sostanza, ò circa gl'accidenti propij, ò circa la cagione d'essi? Ora la sostáza si dichiara, & dinéta nota mediate la quistione, ò vero iterrogazione, Che è: Gl'Accidé ti propij mediante la quistione: Quale è, la cagione d'essi acciden ti mediante la quistione, Perche è. Et cosi è manifesto, che come niuno può dubitare di qual si voglia subbietto, se non di queste quattro cole fole, coli non può faperne ne piu, ne meno di queste quattro. Et benche queste quattro, due delle quali sono semplici, & due composte, si potessero ridurre à due, & forse à vna sola, noi però (presupponendo, come è noto, che i Mostri siano) & disiderando d'ageuolare questa materia, la quale è stata trattata da mol ti molto scuramente, & con incredibile confusione, la tratteremo in quel modo, che giudicaremo piu coueneuole, non curando del L'autorità, ma delle ragioni, fotto tre capi principali.

Che fiano, doue fi truouino, di quante maniere fi facciano, & in quan ti modi auuengano i Mostri.

Quali siano, & onde nascano. Perche siano, cioè se hanno cagione finale, o nò.

CHE SIANO, DOVE SI TRVOVINO di quante maniere si facciano, or per quanti modi auuengano i Mostri.

#### CAPO PRIMO.

Q V E S T O Termine Mostro ha ( si come tutti gl'altri vocaboli) due diffinizioni, vna del nome, la quale appartiene al Grama tico

tico l'altra della coia, la quale s'aspetta al Filosofo. Quanto alla dif finizione della voce, Noro è detto dal mostrare, cioè significare, quasi che egli dimostri, significhi, & annunzij alcuna cosa futura S buona, d'rea, che ella sia. On de in questo medesimo significato v sauano gl'Antichi per le medesime cagioni Ostento, Portento,& Prodigio, ancora che tra loro (fauellando propiamente) sitruoui alcuna differenza, & si piglino per lo piu in cattiua parte. Onde tutte quelle cole, che si crede, che predicano, & annunzino alcuno effetto, d auuenimento futuro, si possono chiamare Mostri in questa significazione gramaticale. Quanto alla diffinizione della cola, Mostro ( pigliandolo generalmente, & nella sua piu larga significazione) si chiamano tutte quelle cose, le quali auuengono fuori dell'ordine consueto, & vsitato corso del la Natura, in qualunche modo auuégano, & per qualunche cagione: & à questo mo do non solamente i Ciechi nati, i Sordi, i Mutoli, i Zoppi, ò altramente stroppiati, & attratti da natiuità, si possono chiamare Mos stri, & similmente i Nani, i Gobbi, ò altramente contraffatti da Na tura; ma ancora(posto, che siano veri) tutti quegli, che racconta Plinio nel sesto libro à'trenta capitoli, & in altri luoghi della sua ftoria naturale, come i Cinocefali, cioè huomini, che hanno il capo di Cane:gl'Arimalpi, che hanno vn'occhio folo nel mezzo della fronte: gl'Astomi non lunge al fonte del Gange, i quali non hanno bocca, & viuono d'odori di pomi faluatichi, onde il Petrarca disse.

L'vn viue ecco d'odor la'n sul gran fiume, &c.

I Monusceli, che hanno vna gamba sola, & corrono à salti velocillimaméte, i quali si chiamano ancora Sciopodi, perche nel maggior caldo (come è hoggi à noi) stando rouesci in terra, si fanno om bra colla pianta del piè. Racconta ancora d'alcuni, i quali sono fenza nalo, & hanno il vilo tutto piano . Alcuni lenza il labbro di fopra: Alcuni senza lingua: Alcuni hanno ben la bocca, ma ap= piccata insieme, con vn buco solamente, per lo quale succiano il cibo, & beono con vn filo di vena: Alcuni, che hanno i piedi volti di dietro con otto dita per piedi, & corrono maranigliosamente: Alcuni, che hanno gli occhi gialli, & veggono meglio la notte, che di giorno, i quali diuentano canuti nella prima fanciullezza loro: Alcuni, i quali mancano del collo, & hanno gl'occhi nelle spalle: Alcuni, che hanno fi grandi orecchi, che sene cuoprono tutti: Alcuni finalmente, che hanno la coda : per non istare à raccontargli tutti quanti; de' quali fauella medesimamente Aulo Gellio nel quarto Cap. del nono lib, delle sue notti Ateniesi. E Santo Ago*ftino* 

ftino nel nono capo del sedicesimo libro della Città, dice, procedendo cautamente, che simili Mostri, d non sono in verità, d che fe pur sono, non sono huomini, & che se pure sono huomini, deuemo credere, che fiano nati, & discesi del seme d' Adamo L'oppenione nostra è (parlando filosoficamente)che per la maggior parte cotali Moltri hano cose fauoluse, perche ne la ragione gli persuade, ne gli mostra il senso, conciosia che in tutto'l Mondo scoperto nuouamente à' tempi nostri non sene sono trouate vestigie alcune, faluo che di quegli vltimi, cioè huomini con alquanto di coda, & quando pure sene trouassero, si per non s'essere ancora cercato il tutto, & fi massimamente per lo esfere la Natura poco meno, che onnipotente, non crederrei, che fullero huomini, come diremo di lotto de' Pigmei, & altre cosi fatte generazioni. Et in questo significato potemo dire, che vna grandissima, d lunghissi. ma,& continoua pioggia(come è auuenuto questo anno) sia moftiuofa, non che vn diluuio, del quale disse non meno leggiadramente, che con dottrina. Hor. nella feconda Ode.

Terruit genteis,graue ne redirct Seculum Pyrræ,noua Monstra questæ, &c.

Cosi quando sono, o venti eccessiui, o caldi straordinarij, & finalmente tutte quelle cose, che non sono solite di venire, se non di rado, & fuori del corfo naturale, li chiamano mostri in questa prim 1, & larghissima fignificazione. Mostri nella seconda, & piustret ta fignificazione, fi chiamano tutte quelle generazioni, le quali fi fanno oltra il volere, & fuori dell'intendimento di chi le fa. Onde qualunche volta alcuno agente intende di confeguire alcun fine, & nollo consegue, quello propiamente si chiama Mostro; Et si truouano cotali Mostri non solo nelle cole animate ( come sono gl'huomini,gl'animali,& le piante(ma ancora in quelle,che mancano d'anima, come si vede molte volte nelle pietre, ne i metalli, & in tutti gl'altri minerali, & misti perfetti, & non meno nelle cose artifiziali, che nelle naturali, perche ogni volta, che alcuno artefice, verbicausa vn Medico dà vna medicina à vn malato per guarirlo, & ella l'ammazza, ò nollo guarisce, quello è Mostro, & cosi se vn Pittore volendo ritrarre alcuno, non fa somigliarlo, o vn fabbro volendo fare vn pugnale, facesse vn coltello, & di tutti gl'altri nel medefimo modo. Ma noi volendo fauellare solamente de' Mostri naturali, & di quegli massimamente, che si fanno ne gl'Ani mali,& spezialmente ne gl'huomini, diciamo, che Mostri si chiamano tutti quei parti, i quali si generano fuori dell'intendimento della Natura, & per conseguenza sono diuersi iu alcuna parte, d diffo-

dinomiglianti dal producente, Doue notaremo primie amente, che effendo(come dichiarammo altra volta)due Nature, voa vniuerfale, cioè D10, & l'altra particolare; in questo luogo non s'intende delta Natura vniuerfale, & diuina: perche fuori dell'intendimento di lei non si fece mai, ne mai si farà cosa nessuna : ma della particolare, & humana, la quale consegue bene il piu delle volte il suo fine, ma qualche volta ancora impedita non può arriuarui. Onde niuno Mostro di niuna sorte può farsi nelle cose celesti, ellendo tutte necessarie, ma folo in queste inferiori; il che puaremo colle parole stesse degl'Animali, le quali sono queste fecendo la traduzione di Teodoro Gaza.

Monstrum est enim res præter naturam, sed præter eam, quæ magna ex parte sit:nam præter eam, quæ semper, Enecessario est, nibil sit. Verum in rebus ijs, quæ magna quidem ex parte ita siunt, sed aliter etiam possunt fieri, euenit, quod præter naturam consistat.

Secondariaméte notaremo, che fi tanno di due ragioni Moftri: percioche alcuni fono Moftri veri, & alcuni quafi Moftri : Quafi Moftri fi chiamano le femmine, & tutti quei figliuoli, che non fomigliano i Padri loro ; percioche fe bene la donna è della medefima fpezie dell'huomo(come dice Ariftotile) è nondimeno diffimi le al generante, difiderando ciafcuno di generare cofa fomigliante à fe, & confeguentemente fempre mafchio, & non mai femmina: bene è vero, che fimili Moftri fono neceffarij: ilche non auuiene de gl'altri, fe non per accidente, e che quanto hauemo detto fia ve ro, lo pruouano quefte parole d'Arift. nel principio del terzo cap. del quarto lib.della generazione de gl'Animali.

Qui enim suis parentibus similis non est, monstrum quodammodo est; discessit enim in co quodammodo natura ex proprio genere, cæpitq; degenerare; sed initium primum degenerandi est sæminam generari, non marem, verum hoc necessarium est natura; genus enim seruari oportet eorum, qua sæmina, & mare distinguuntur, & c.

foprauanzano gl'altri nell'opere loro, ò di mano, ò d'ingegno, che vincono quati la Natura, cioè fanno quello, che non è folito à farfi ordinariamente da gl'altri, & in quetto fignificato diciamo, che il Bébo fu, & Michelagnolo è vn Mostro della Natura, & per questa cagione dille M. Fiancesco à Madonna Laura, non meno dot-

tamente, che con leggiadria.

O delle Donne altero, & raro mostro.

Et chi vuol vedere vno altero, & raro Mo<sup>ft</sup>ro tra' Principi, che regnano hoggi, non bilogna, che vada molto lontano. Ma volesse D10, che coli spesso si trouatsero di questi Mostri buoni, come sene truouano per tutto de' rei, i quali eccedono tanto in malizia gl'altri, & maluagità, che trapassano l'ordinario della Natura. Et benche non ci manchino, & cosi non ci auanzassero degl'esempi moderni, allegaremo però piu volétieri gl'antichi, come quando M. Tullio chiamò Pisone.

Immanissimum, & fædissimum monstrum. Et di Catilina difle.

N ulla iam pernices à monstro illo, atque prodigio, mænibus ipfis intramænia comparabitur.

Et Horazio tauellando d'Augusto, & di Cleopatra, disse.

Daret Vt catenis

Fatale Monstrum.

Et Virgilio chiamò Mostro horrendo non meno la Fama, che Polifermo. Ma quai maggior Mostri, & piu perniziosi, che Nerone, Galigula, Massimino, & tanti altri piu tosto pesti publiche, & rouine del Mondo, che Imperadori?

I Mostri del corpo sono medesimamente di due maniere, percioche alcuni sono Mostri impersetti (per dir cosi) & alcuni perfetti. Mostri impersetti chiamiamo quegli, che sono talmente deformi, ò contuli, che non fi conosce quello, che fiano. Mostri perfetti per lo contrario quegli, i quali sono in modo effigiati, che si conoscono ilche affine che meglio s'intenda deuemo notare, che il generante(come dir Socrate) è non folamente indiuiduo, cioè Socrate, ma ancora spezie, cioè huomo, & di piu genere, cioè animale: Onde quando egli genera, si corrompe alcuna volta, & perde del tutto l'operazione per piu, & diuerle cagioni, & cosi non si produce cofa nefluna. Alcuna volta fi concepe alcuna cofa nella matrice, & diuéta viua, ma no arriua al sentiméto, onde non è animale; come è glla, che i Medici, & i Filolofi chiamano mola. Alcu na volta il parto aggiugne al genere, cioè diuéta animale, & sente, ma non peruiene alla spezie. Alcuna volta peruiene alla spezie, cioè

cioè ha la forma humana, & l'anima razionale, & in fomma è huo mo, ma diffimile però al producente, & questi nominiamo Mostri perfetti, i quali sono anch'essi di due maniere. Alcuni chiamiamo intrinseci, cioè di détro; alcuni estrinseci, cioè di fuori, & qual sia l'vna di queste manire, può auuenire in tre modi; per abbondanza, per mancamento, & per traspolizione, ò vero trasmutamen to. Per abbondanza ne'Mostriestrinseci, quando nasce vn parto con piu membri estrinseci dell'ordinario, come due capi, quattro braccia, sei dita, tre testicoli, ò vero granelli(come dicono) che haueua il Filelfo, & altre disformità, & inconuenienze cotali: Ne i membri intrinseci, come due milze, due fegati, due cuori. Per man camento, quando per l'opposito nasce vn parto con manco membra, ò estrinsece, ò intrinsece, che non debbe, come con vn braccio Iolo, ò fenza milza, ò fenza vna delle rene, ò fenza fiele, ò fenza alcuna parte del fegato, perche senza tutto non s'è mai trouato (dice ARISTOTILE) come senza cuore non nacque maianimale nessuno. Per trasposizione, quando i membri sono mutati de' luoghi loro, come se gl'occhi non fussero nella testa, & le orecchie nelle tempie, ò il fegato si trouasse nel lato destro, & la milza nel ritto. A questi potemo'aggiugnere vn'altro modo, ilquale lasciaremo innominato, per non tapere, che nome deuemo porgli, & questo è, quando i parti nascono con alcuno di quei segni in alcuna parte del corpo, che noi Fiorentini chiamiamo voglie, tra i quali porremo ancora quegli, che di Padre, & Madre bianchi nascono Ghezzi : percioche possono venire dalla medesima cagione, come vedremo nel capo seguente.

#### QVALI SIANOI MOSTRI, & onde nafcano.

#### C A P O S E C O N D O.

Соме tutti gl'Arcieri hanno vn fegno folo, & non piu, nel quale pongono la mira, & ogni volta, che non percuotono in quello, non confeguifcono il fine loro, & fi dicono errare: cofi ne piu, ne meno tutti i generanti hanno vn fine folo, cioè di generare cofa fomigliante à loro, & ogni volta, che per qualunche cagione non confeguono il difiderato fine, effi fi dicono errare, & cotali parti fi chiamano Mostri, i quali possono estere di molte, & diuerfe maniere, anzi quali infinite, perche come la mira, è vna, & tutti i colpi, che no colgono in quella, fono errori, cosi il parto vero è vn folo, & GENERAZ. DE' MOSTRI.

97

Tolo, & tutti gl'altri 10no Mostri, i quali si fanno (come hauemo detto) in tutte quante le cose, cosi animate, come inanimate, & cosi artifiziali, come naturali di quante maniere, & per quati mo di hauemo raccontato di fopra generalmente. I quali volendo spe cificare alquanto meglio, & venir piu al particolare, Diciamo eller veriflimo, che cosi negl'Animali come negl huomini nascono par ti mostruosi, i quali ò abbondano, ò mancano delle membra ordi narie, coli esteriori, come interiori, ò l'hanno tralposte, ò offese, & per darne alcuno ellempio piu notabile, oltra quegli, che fi truo uano assai spesso in tutre le storie: racconta M. Lodouico Celio Ro digino, huomo, il qua'e haueua lette, & notate con allai diligenza, infinite cofe, nel terzo capitolo del tredicefimo libro delle lezioni antiche, che l'anno м в хини пасq; in vn borgo chiamato Sarzano vicino alla patria sua, vn bambino con due capi, nel quale erano piu cofe straordinarie, & marauigliose, percioche egli haueua tutte le membra intere, proporzionate, & ben fornite, le quali mostrauano di quattro mesi, e haueua i visi tanto simili l'vno all'altro, che non fi poteuano quafi discernere: haueua i capegli lunghetti ,& neri: tra l'un capo , & l'altro furgena una terza mano, la quale non era maggiore dell'orecchie, ma non si uedeua tutta, & perche lo fecero sparare, gli trouarono vn cuor sclo, ma due milze, & due fegati. M. Celio Calcagnino Ferrarese huomo di grandissima lezzione, & molto riputato nella sua patria, scriue nel comento, che fece fopra il titolo della fignificazione delle pa role, nella legge Ostentum, d'hauer letto apprello Iulio Oslequé te, il quale scrittore io non ho ueduto, che d'una Schiaua nacque vn fanciullo con quattro piedi. quattro man i, quattro occhi, quat tro orecchie & due membri naturali. Piero del Riccio nostro Fio rentino, giouane molto studioso, & letterato, & degno di piu grata patria, & meno auuersa fortuna, che egli non het be, narra nel l'ortauo capitolo del ventunefimo libro, che egli intitulò dell'honesta disciplina, come fu scritto anticamente, che al tempo di Te o D o s 1 o Imperadore nacque vn bambino, che dal bellico in giu era tutto intero, & senza mostrosità alcuna; ma dal bellico in su era tutto doppio, hauendo due capi, due visi, & due petti con tutte l'altre parti, & sentimenti loro conpitamente perfeti: & quello che è piu marauigliolo alcuna volta mangiaua l'vno, & non l'altro & cosi molte volte vno dormiua, & l'altro era desto schetzauano tal hora in fieme, rideuano, piangeuano, & fi dauano molte volte: Visse vicino à due anni: poi esse done morto vno, l'altro dopo quat tro di infraci dò anch' egli, & morifli. Ma che bisogna raccontate quello G

quello, che scriuono gl'altri? non sene sono veduti molti, & an-r ticamente, & ne'tempi nostri, non che in Italia ( come fu quello di Kauenna) ma nel Dominio Fiorentino, & in Firenze medelima. Quanti sono in questo luogo, che si ricordano d'hauer veduto quel Mostro, che nacque dalla porta al Prato circa dodici anni sono, il quale fu ritratto egregiamente dallo eccellentissimo Bronzino, il quale era cosi fatto. Erano due femmine congiunte, & appiccate infieme l'vna verso l'altra, di maniera, che mezzo il petto dell'vna ïnfieme con quello dell'altra, faceuano vn petto folo, & cofi formauano due petti, l'vno ricontro l'altro, le schie ne non erano comuni, ma cialcuna haueua le sue di per se : haueua la testa volta al diritto dell'vno de' duoi petti, & dell'altro lato in luogo di volto haueua due orecchij, che si congiugneuano l'vno contra l'altro, & si toccauano: il viso era allai bello : gli occhi azzurricci: haueua i denti di sopra, & di sotto bianchillimi piu teneri, che l'ollo, & piu duri, che il tenerume, grandicome **d**'huomo vna delle quali era molto bene proporzionata "Yaltra dal mezzo della schiena in giu era stroppiata, & specialmente le gam be, le quali erano molto corte à coparazione dell'altra haueua vna certa pelle pagonazziccia, che la copriua di dietro, & le veniua di nanzi infino alla natura, appiccandofi al pettignone; le braccia, & **le mani** d'entrambe erano belliflime, & ben proporzionate, & m**o** strauano, come tutte l'altre membra di deci, ò di dodici anni, ancora, che'l Mostro fusse piccolo. La separazione di dette fanciulle era nel bellico, il quale folo feruiua al comune nutrimento d'amé due. Fecesi sparare nell'horto di Palla Rucellai alla presenza di Maestro Alessandro da Ripa, & di Maestro Francesco da Monte Varchi,& d'alcuni alrri Medici,& Pittori eccellentifsimi;trouaronuili due cuori, due fegati, & due polmoni, & finalmente ogni cola doppia, come per due corpi, ma le canne, che si partiuano da' cuori si congiugneuano circa alla fontanella della gola, & diuétanano vna: Dentro il corpo non era diuisione alcuna ma le costole dell'vno s'appiccauano alle costole dell'altro ifino alla forcella del petto, & da indi in giu feruiuano ciascuna alle sue schiene. Quefti, & molt'altri Mostri simili, & diuersi, come quello, che si vede nella loggia dello Spedale della Scala, crediamo noi filosoficamente che siano stati, & che possono esseres ma non è gia vero secondo i Peripatetici quello, che dice Plinio, che vna donna chiamata Alcippe partorille vno Elefante, percioche non pur gl'huomini, ma nelluna spezie persetta può , pdurre vn'altra spezie diuer (a, percioche (come dice il filosofo nella scienza diuina) ogni similcſi

### GENERAZ. DE' MOSTRI. ' 99

le si genera dal suo simile. Et perche il medesimo Plinio testimonia nel medetimo luogo, che vna ichiaua i iu principi j della guer ra de'Marsi, partori vna Serpe, & molti affermano ha uer veduto delle donne, le quali hanno partorito delle botte, & altre cosi fatte cole, rispondiamo, che questi non si chiamano parti, ne quei mo stri, cioè non sono generati di sperma, ne della sostanza del seme, ma d'humori corrotti, ò per la cattiuità de' cibi , ò per qualunche altra cagione, non altramente, che si generano i vermini negli intestini: Et è tanto lontano da filosofi, che vna spezie perfetta polla generare vn'altra spezie diuersa da se, che essi non vogliono ancora, che si possa generare Mostro alcuno di due spezie diuerle, co me molti affermano di hauer veduto, come (estempigrazia) vn fanciullo col capo di Bertuccia, ò di cane, ò di cauallo, ò d'altro animale, ò vn vitello, ò cane, ò bue col capo d'huomo, & la ragione, al legata da loro è,ch'altro tempo ricerca la grauidezza, & parto d'v no huomo, & altro quella d'vna Pecora, d'vn bue, & nessuno parto puo nascere, se non nel tempo debito, & conueniente à lui: Onde Arist. nel terzo cap. del quarto libro allegato di sopra due volte da noi, dice queste parole formali.

Iam puerum ortum capite arietis, aut bouts referunt; idemque in cate ris membrum nominant animalis diversi: Vitulum capite pueri, & ovem capite bouis natam affeuerant. Que omnia accidunt quidem causis supra dictis, sed nibil ex bis, que nominant, est, quamuis similitudo que dam generetur, & c.

Et poco di sotto piu chiatamente.

Sed enim impossibile esse, vt tale monstrum gignatur, idest alterum in altero animal, tempora ipsa graviditatis declarant, quæ plurinnum discrepant in homine, & cane, & in oue, & boue: nasci autem ullum nist suo tempore potest, & c.

Ét à quegli, che affermano d'hauergli vedu ti tilpondono, che fono flati ingănati dalla fomiglianza, parédo loro quello, che no era conciofia, che in quegli che no fono Moftri, fi vede molte vol te alcuna fembiăza di alcuno animale, onde fi dice spesse fiate, d'al cuno, volendo lodarlo. Egli ha cera, ò vero piglio di Leone, & ad al cuno volendo lo ingiuriare, viso di bue, volto d'Asino, mostaccio di pecora, ceffo di cane, muso di topo, griso di porco, & altre simili villanie. Et alcuni Fisiomanti (come testimonia Arist.) haueuano ridotte tutte queste somiglianze à tre. Et cosi farebbero forzati à rispondere i Peripatetici à quel Mostro, che nacque l'anno 1543: in Auiznone, il quale nacque dopo tre dì, che era nata delta medesima vna bambina, la quale non visse vn'hora, & era G 2 cosi

coff fatto; egli haueva la testa d'huomo dagl'orecchi in fuori, i qua li infieme col collo, braccia, & mani erano di cane, & cofi il mem bro vi rile: le gambe, e i piedi con un picciol fegno di coda di dietro, & tutte le membracanine erano coperte di pelo lungo, &ne ro, come era il cane, col quale confesso poi esfersi ghiacciuta quel la tal donna, che l'haueua partorito: il restante del corpo dal collo in fino alla cintura, era tutto d'huomo colle cosce, & le gambe bianchissime; il quale mezzo abbaiaua, & mezzo haurebbe voluto fauellare, ma mugolaua, & dicono, che egli fece delle braccia cro ce in atto di volerfi raccomandare, il che ò non crederrebboro i Pe ripatetici, ò direbbero che fulle stato a caso: visse tanto, che fu portato da Auignone à Matsilia al Cristianissimo ReFRANCE s c o, il quale l'ultimo giorno di Luglio fece abbruciare la donna. & il cane infieme. Non niegano gia, che gl'animali di diuerfe spezie fi congiungano l'uno con l'altro alcuna uolta & partorifcano, come si vede tutto'l di degl'Asini, & Muli, ma quegli solamente, i quali (le bene sono di diuersa spezie) sono però molto simili di natura, & quali grandi à un modo, & il tempo della grauidezza, & pregnezza loro è il medefimo, come sono i cani i lupi, le golpi, & altri cotali; la qual cola dimostrano apertamente queste parole d'Aristotile nel quinto capitolo del secondo libro detto di sopra.

Coeut animalia generiseiusde secudu natura, sed ea etia quorum genus diuersum quidem, sed natura non multum distat, si modo par magnitudo sit, & compora aquent grauiditatis rarò id sit, sed tamen seri, & in canibus, & in lups, & i vulpibus, certum est, &c.

Et quel proucrbio, il quale di ceua, che l'Affrica arrecaua sempre alcuna cosa di nuono, ne fa fede manifesta.

Onde nascano, & da quali cagioni procedano i sopradetti Mo ftri è ageuolissimo a risoluere secondo i Teologi, percioche essi (co me deuemo credere) direbbero, che come tutte l'altre cose, cosi i mostri procedono dalla uclontà di Dio, la cui sapienza non intefa, & da non potersi intendere da noi, gli fa doue, quando, & in quel modo, che più le piace al che non possiono rispondere i Filo soft, i quali non credono se non quello ò che mostra il fenso, ò che detta la ragione. Non è anco difficile cotal dubbio fecondo gli Astro'ogi, i quali direbbero (come fruede in Tolomeo, in Iulio Fir mico, & in Alcabizio, & in altri, che i tali pianeti, con i tali afpetti, ne'tai fegni sono cagione della produzione de'Mostri, al che rispondono i Filosofi, questo essente per accidente, perche. quelle tali costellazioni non sono cagione d'altro per se, & principalmen te, se non di lume, & se quel lume così disposto è cagione, che il sono di se quel lume così disposto è cagione, che il seme dell'huomo, ò p la troppa caldezza, ò per la troppa freddezza fi renda indisposto, & no atto à generare, onde si produca qual che Mostro, il Cielo viene à essere cagione de'Mostri per acciden te, & le cagioni per accidente sono indeterminate, & le cagioni in determinate sono incognite, & cosi secodo i Filosofi, gl'Astrologi non possono predire la generazione de' Mostri, se no per accidéte, presupponédo(come vuole Arist.)che il Cielo no operi in queste cose di quaggiù, se no mediante il lume, & mouimento suo, perche à coloro, che dano gli influssi, & proprietà occulte non possono rispodere gl'Aristotelici, se non col negarle, ò dire di no creder le, come fanno molti, ancora che il fenfo, & la sperienza le mostri loro tutto il dì, ma degl'influssi celesti, & occulte proprietà fauella remo à lungo quado, che fia; baste per hora, che à chi dice, la tal co stellazione ha propietà di far generare Mostri, ò il tale ha dal na-Iciméto suo infelice di nou generare se no Mostri, & parti imperfetti,& mancheuoli,non fe gli debbe credere, secondo Arist.ma ne anco se gli può negare dimostratiuamente, se gia no si tenesse per dimostrazione, & cosa certissima il Cielo non operare nelle cose in teriori, se non con due mezzi, & struméti solaméte, cioè coll'illuminare, & col muouersi, come dice spressaméte il Filosofo nel secondo del Cielo al testo quarátadue. E ben difficile sopra modo il volerne rédere la cagione secondo i Medici, & i Filosofi; l'oppenio ni de'quali fono molro varie, incerte, & confufe, le quali noi c'inge gnaremo di ridurre à miglior ordine, & maggior certezza, che faperremo, pigliando il principio di qui.

Nella generazione di qualunche Animale perfetto concorrono necessariamente due cose:lo sperma, d vero seme del maschio, & il mestruo della femmina. Lo sperma, nel quale è la virtu formatiua, concorre (come dichiarammo altra volta) come forma, ò vero agente, e il mestruo, come materia, ò vero paziéte, in guisa, che l'ani ma, che è la forma, viene dal Padre , & il corpo , che è la materia dalla Madre. Et come da queste due cose si generano i parti perfe**t** ti, cosi da queste due medesime si generano ancora gl'impersetti, cioè i Mostri, percioche così il seme dell'huomo, come il mestruo della donna', può esfere taluolta inabile, indisposto, & no atto, ho ra à generare cosa alcuna hora à generare cosa perfetta, talche di necessità seguita, hora, che non si generi cosa nessuna, hora che si generino Mostri, la qual cosa può venire tal volta dal seme solo, tal volta dal mestruo solo tal volta dall'vno, & dall'altro insieme. Il seme può essere inabile, & indisposto in due modi, secondo la quantità (essendo ò troppo, ò poco) & secondo la qualità, estendo, 3 G

#### 102 LEZ. DEL VARCHI DELLA do, à troppo freddo, à troppo caldo: la materia medefimamente puo effere disconueniente, & sproporzionata nella quantità, & nella qualità.

Se il seme è ò troppo poco, ò troppo freddo, egli non ha virtù di cuocere, & possanza di tralmutare il mestruo, & cosi o non st genera, o si generano Mostti defettiui, & mancheuoli; o nel la quantità continoua, come quegli, che hãno le dita delle mani, ò de' piedi monche, & appiccate insieme, ò nella quantità discreta, come quegli, che hanno quattro, ò meno diti; ò nell'vna, & nell'altra, come racconta Santo Agostino, che auuenne nella sua Ter **r**a,doue nacque vno,il quale haueua le mani,& i piedi à guila d'**v** na Luna non piena con due dita folamente, & il medelimo diciamo de'membri interiori, quando manca la milza, ò il fiele, o altro membro. Se il feme farà, ò troppo, ò troppo caldo, non per questo fi farà il parto maggiore, ò con piu membri ( come hanno creduto molti) ma feccando troppo'l mestruo l'abbrucerà, & corromperà, non altramente, che il troppo fuoco non fa l'acqua piu calda, ma la corrompe, faccendola euaporare, & diuentare aria, di ma niera,che non fi generarà cofa neffuna, ò generandofi, farà Moftro, nascendo (estempigrazia) con i capegli, ò con i denti, ò come quella fanciulla, che nacque (lecondo, che racconta Alberto Magno, ) colle poppe grandi , & con i peli al pettignone , & fotto le braccia, & colle fue debite purgagioni. Da queste cagioni nascono ancora coloro, i quali straordinariamente, & oltra ogni douere humano, & vío naturale, sono ò troppo grassi, ò troppo magri, & quegli ancora, i quali le leggi chiamano freddi, ammalati, & impo tenti, perche non fi possono congiugnere. Il seme alcuna volta si contonde, & corrompe nella matrice, & allora medefimamente, d non li genera, ò li generano Mostri confusi senza forma ò effigie. che si conolca,& breuemente prodigiosi, & tanto saranno piu, d meno contuli, & distormati, & prodigioli, quato lara, o maggiore, ò minore l'eccello, ò vero foprabbódanza nella corrozzione del feme, & mailimamente, le vi s'aggiugnerà, che ancora il mestruo pecchi nella qualità; Ma se la materia, ò vero il mestruo peccarà nella quantità, se sarà continoua, nascerano piu membri appiccati inheme, fe difereta, il parto farà binato, & nasceranno ò due, ò tre, ò piu, secondo la quantità della materia, & vigore della forma, per che 1 gemelli fono Mostri, ancora che Plinio dica, che allhora comincia à eller mostro, quando nascono piu di tre per volta, & saranno maschij, ò femmine secondo il vigore, & potenza del seme lopra il mestuo, & quando potranno tanto l'vno, quanto l'altro, naice-

#### GENERAZ. DE' MOSTRI. 103

nasceranno Hermafroditi, che anticamente chiamauano Androgini cioè huomo, & donna, doue notaremo, che Arist. dice, che ne gli Hermafroditi, nome composto di Mercurio, & di Venere ) da' quali dicono gl'Aftrologi, che procedono, sempre, è vno de i duoi membri vani, & inutile, il che è contra Plinio, Alberto Magno, & molt'altri, che vogliono, che eglino pollano feruirli dell'un menbro,& dell'altro,essendo hora agenti , & quando pazienti ; ma fa bene per le leggi,che vogliono,che gl'Hermafroditi fi giudichino ò malchi,ò femmine fecondo il membro,che preuale in loro.Nascono ancora per la medesima cagione, cioè per abbódanza di ma teria, parti con sei dita, il che son Mostri secondo i Filosofi, ma no gia fecondo i Iureconfulti, volendo Paulo, & có gran ragione, che tutti ggli, che no sono prodigiosi, & hanno forma humana, siano liberi, & cofi gobbi, & altri tali, benche Arist. pare, che ci faccia al cuna differenza, ancora, che procedino dalla medefima cagione, cioè da superfluità di materia, come i Mostri racconti di sopra, & quello, che pone Santo Agostino, che nacque in Oriente al tempo suo, che di sopra era doppio, & di sotto scempio, perche hauea duoi capi, & duoi oetti, & quattro mani, ma vn ventre folo, & due piedi,& visse tanto, che molti potettero andare infino là à vederlo,& Alberto racconta d'vno, ch'era doppio di fotto, hauédo quat tro gambe, & scempio di sopra, hauendo vn capo solo, i quali sono ò vno, ò piu, secondo, che hanno vno, ò piu cuori, come n'infe gna Arift.& i Teologi infieme con i Canoni diterminanø, quando s'hanno a battezare, ò nò, il che giudicano massimamente dal capo, non possendo vedere il cuore, & gl'altri membri interiori, tanto piu se sono nati nel tempo debito.

In tanti modi, & per tante cagioni, qnanti fi fono detti, nafcono i Mostri, benche à i modisene possono aggiugnere molti, & quasi infiniti secondo le molte, & quasi infinite sproporzionalità, mescolanze, confusioni, & corrottioni, che possono accadere nella matrice hora per cagione del seme, hora per cagione del meftruo, & taluolta per cagione d'ambdiuoi. Alle cagioni sene debbeno aggiugnere due altre, cioè il Cielo, ò come cagione vniuerfale)come dicono i Filosofi) ò ancora, come cagione particolare, come vogliono gl'Astrologi, & il luogo, cioè la matrice, doue si ge nera il parto, la quale se non per se, almeno per accidente è cagione della grandezza, & picciolezza de' corri, perche Arist.nel quat tordicesimo Problema nella decima sezzione dimanda prima par ticolaimente, onde è, che nascano huomini nani, poi generalmene te onde auuiene, che degl'huomini alcuni sono piccioli, & alcuni grandi, 4 G

grandi, & risponde ciò procedere da due cagioni, ò dalla matrice. quando ella è stata, ò dal cibo quando egli è poco, & fa questa distinzione. Quando i Nani vengono dalla strettezza del luogo, eglino fono larghi, & profondi, ò vero grossi à proporzione de'pa dri loro, ma mancano della lunghezza, & la cagione è, perche le li nee ditite si sono piegate incurue, & torte, come vedemo tal vol ta vn ramo di vite, ò d'alcuno albero, il quale non potendo per qualche impedimento crescere per lo diritto, fi torce, & cresce per vn'altro verso, & però cotali Nani non hanno le membra proporzionate, come si vede in quello dell'Illustrissimo. & Eccellentissimo DvcA, Signor nostro. Ma quando viene dal poco cibo, allora fono ben piccioli, ma hanno le membra proporzionate, & paiono fanciulli di poca età, come vedemo tutto'l dì in Gradaslo, & in quello del Signor CHIAPPINO Vitelli, & dà l'efempio Arist quanto a'primi di quelle figure, che si pongono per mentole, mostrandolo ancora per elempio di quegli, che volédo, che i Canini no crescano, gl'alleuano in gabbioline picciole. Quá to a'fecondi da l'esempio de' Canini dell'Isola di Malta, i quali anticamente erano per la piccioleza loro in grandissimo pregio, come hoggi i cagnolini Franzefi, & rendendo la cagione di quefta diuersità, dice, che la Natura distribuisce il cibo egualmente, & con debita proporzione à ciascuna parte, il che no può fare il luo go, il quale Problema ho dichiarato alquanto piu lungaméte, che non harei fatto, si perche Pietro d'Ebano, detto il Conciliatore p la poca notizia di quei tempi, ancorche fulle grandissimo huomo, pare, che lo comenti, & sponga à rouescio, & si perche di qui si puo cauare apertissimamente, che la statura de gl'huomini viene ordinariamente da'padri, & per accidente dalla matrice, & dal cibo, al che fi puo aggiugnere la condizione dell'aria, & diuerfità de'venti, & non precisamente dalla molta, o poca materia ("come hanno creduto moltifsimi ) il che, accioche meglio fi comprenda, & si risponda insiememente à vna tacita dubitazione, che potrebbe nascere, Per qual cagione la Natura, quado lo sperma è gagliar do, & la materia èmolta, non facccia piu tosto vn'huomo gtande, come quado il presame rappiglia il latte, che due ordinarij, o vno & mezzo, cioè vn Mostro con tre braccia, & tre piedi, o altro cota le. Deuemo sapere, che come (& questo s'auuerta, & consideri diligentiffimaméte)il mestruo della donna non è interminato, cioè che di qualunche parte, ò gtande, ò piccola, che sia, si possa forma re il parto, anzi è diterminatissimo, di maniera, che ne di piu, che mnto, ne di meno, che tanto non si può formare il parto, non che quel

#### GENER. DE' MOSTRI. 105

quel tanto consista in vn punto, & non habbia larghezza, ma bafte, che si dà vn termine nel piu, & vn termine nel meno!, oltra i quali non puo nascere il parto:così il seme dell'huomo, o il calore, che è in effo, non ha la fua virtù indeterminata, ma certa, & pre scritta di maniera, che può cuocere, & trasmutare tanta materia, er non piu, talmente, che tra il mestruo della Donna, & il seme dell'huomo, è vna conuenienza, & proporzione certa; onde auuiene, che qualunche volta la materia è piu, che non bilogna per vn par to, la natura non può fare quel parto maggiore, hauendo la mifura, & quantità fua diterminata, ma ne fa tanti, per quanti v'è materia, & se ven'è troppa per vno, & poca per due, è forzata di fare vn Mostro, come farebbe vn Pittore, il quale hauesse vna tauola lunga sei braccia, & l'hauesse à dipignere tutta di figure non mag giori, ne minori di quattro braccia, & l'esempio, che si dette del latte, non è fimile (dice Arist.) nel quarto capitolo del quarto libro della generazione de gl'Animali, onde ho cauato tutto quello che ho detto, perche il caldo del presame non fa se non quanto ò vero quantità, ma quel del seme oltra la quatità, fa ancora la qua lità. Potemo ancora aggiugnere vn'altra cagione, de i Mostri, & questa è l'immaginazione, della quale, benche per accidente, vengono infiniti effetti mirabili, come racconta Averrois di quella donna detta da noi altra volta, la quale effendo bianca, partori vn Moro, et quelle note, o ver fegni, che nascono ne bambini, le quali(come dicemmo di fopra)chiamiamo voglie, et cofi le cagioni di tutti i Mostri sarano(secondo i Filosofi) cinque, due principali, il feme del Malchio, e'i mestruo della fémina; vna vniuersale il Cielo, per laccidéte, il luogo, cioè la matrice, o vero la fecondina, nella quale sta rinuolto il parto, et l'immaginazione. Restami hora à rispondere à vna difficultà grandillima, et questo è, che Arist. par, che voglia, che la cagione de' Mostri sia non il seme del maschio, ma folo il mestruo della femmina, come dimostrano chiarisimamente queste parole nel quarto Capitolo tante volte allegato da noi, doue hauendo fatto menzione, et in parte ripresa l'oppenione di Democrito che diceua, che i Mostri nasceuano, quado duoi semi entrauano l'vno dopo l'altro, et amendue si confondeuano nella matrice, foggiugne. 144

Quod fi semini maris causa tribuenda est, hoc modo dicendum est. Sed enim ex toto potius causam in materiam, constituendisque conceptibus esse censendum est.

La qual cofa volendo prouare, dice, che i Mostri si fannorade volte in quegli animali, che pattoriscono vno per volta, et spessififime

fime in quegli, che ne partoriscono piu, et massimamëte negl'vccegli, & tra questi nelle galline, le quali non solamente partorisco no spesso partorisco e le colombe, ma hanno in corpo assi parti, i quali sono presso i l'antro, come si vede alcuna volta ne'frutti de gl'Alberi, onde se i tuorli no sono distinti da vna certa pellicina, i pulcini, che nasso sono mostruosi, hauendo vn capo, & vn cor po solo, ma quattro gambe, & altrettante ali. Pruoualo ancora coll'esempio delle serpi, le quali hanno qualche volta due capi, perche anch'esse partoriscono vuoua, & molte per volta, ma in loro accaggiono Mostri di rado rispetto alla forma del vétre, che è lun ga, & stretta, & di qui si caua manifestamente, che anco la matrice può esse di sono mostri. Dice poi, che nelle pecchie, & nelle vespe non si fanno mai Mostri, perche i lor parti si racchiuggono separatamente nelle lor celle, & per questo soggiugne.

Vnde apertum est causam euentorum huiusmodi in materia esse pusare oportere.

Alle quali autorità confesso ingenuamete di non sapere, che rispondere, ma vorrei bene, che fusse risposto à me, si à molti altri luoghi del medesimo Autore, che pare dicano il contrario spessa mente, & si à questo nel terzo capitolo del secondo libro della generazione degli Animali, doue sauellado del calore seminale, cioè della virtù formatiua, dice queste parole.

Quod si vel defit, vel excedit rem, qua fit, aut deteriorem efficit, aut la sam, aut mancam.

Non sò io per me come fi possa dir piu chiaro, che i Mostri végano dal seme, se no forse in quest'altre del quattordicesimo Pro blema della quarta Sezzione.

Ex semine vero ipso si quid extitit aliud, vt vermis, vbi foris compu sauit, vel corruptum in vtero vt est, quæ monstra appellamus.

Che risponderemo ancora à tutto il Problema sessante fimo, do ue par, che tenga l'oppenione di Democrito, & senza dubbio riferisce la cagione de' Mostri no nella materia, ma nella forma, cioè nel seme.

#### Monstra autem tum confici solent, cum plura semina interse cobærefcunt, confondunturque.

A quefti luoghi, & à molti altri, che fi lasciano per breuità, lascerò rispondere à coloro, che piu gl'intendono, & meglio, ch'io non so, & dirò solamente, che cotali autorità credendole vere tutte quante, sono state cagione, prima di farmi venire nell'oppenione, ch'io ho posta di sopra, poi di marauigliarmi meno si della inconstanza, & diuersità, che io ho trouata in questa materia tra gli Sposito-

Spolitori, & si delle oppenioni false, & manifestamente contra Arist. & massimamente di M. Agostino da Sessa, il quale pare à me, che non solo in questo, ma in moltissimi altri luoghi dica senza giudizio, ò confiderazione alcuna tutto quello, che gli veniua non che nella méte, alla bocca, il che per auuentura gli potette au uenire non tanto dalla Natura sua, quanto dalla grandissima ripu tazione, & incredibile autorità, colla quale lo ricordo leggere in Pila. Ma tempo è omai di venire al terzo, & vltimo capo, il che fi farà tosto, che hauremo dichiarate due dubitazioni. La prima perche cagione ne'Mostri mancano ordinariamente, ò sono impedite piu le stremità del corpo, come sono le mani, & i piedi, ò alcuna parte nel capo, che l'altre. Alche rispondendo Alberto dice cio auuenire per lo ellere queste parti piu rimote; & lontane dal cuore, & dal fegato, ne'quali membri regnano principalmente le virtù, che tormano le membra. La seconda è onde auuiene, che alcuni Moltri viuono alcun tempo (parlando massimamente di quegli, che sono prodigiosi, ò offesi ne'membri interiori)& alcuni nò:alche Arist.risponde con queste parole.

Lux fi parum de fua natura difcedunt, viuere folent: fi plus, viuere ne queunt, videlicet cum quod præter naturam est, partibus viuendi principalibus accidit.

Onde quando la mostrosità, ò offesa fuori di Natura, non è mol to grande, & notabile, ò nó è nelle parti principali, nelle, quali con filte la vita, il Mostro può viuere, altramente nò. Notaremo ancora, che non folamente quelle cofe, le quali fon ben fuori di Natura, ma accaggiono fempre, come la morte, & la vecchiezza, non fi chiamano Mostri, ma ancora qille, che accaggiono spesso, come le intermità, & altre cole cotali. Et Atilt. racconta d'vna certa vite, che alcuni chiamauano capneo, la quale era víata fare vue biache, nondimeno se la produceua nere, non sene marauigliauano, ne lo chiamauano Mostro, perche molte volte era solita di cosi fare, et la cagione era, perche la Natura era mezza tra bianca, et nera, onde non auueniua in vn certo modo fuori di Natura, non fi passando totalmente in vn'altra. Et perche noi hauemo annouerate le parti superflue, et l'offese tra'Mostri, non sarà suori di proposito dire, che alcune volte i parti nascono con quelle parti turate, le quali uerrebbero stare aperte, et alcuna volta si turano dopo la nascita, perche è necessario ( non s'aprendo per loro medesime, come fanno molte volte) seruirsi dell'opera, et maestria de'Cerusici ; et qui fia fine al secondo Capo.

#### PERCHE

#### PERCHESIANOI MOSTRI, CIOE SE HANNO CAGIONE FINALE.

#### Capitolo Terzo, et vltimo.

· A RISTOTILE volendo nel fine del secondo della Fisica pro A uare quello, che è manifesto per se medesimo, cioè, che la Natura non opera à caso, come pareua, che volesse DEMOCR 170, Empedocle, et alcuni altri Filosofi antichi: maad alcun fine, et veggendo l'obbiezione, che se egli poteua far contra de' Moftri: dicendo i Mostri non hanno fine nessuno, et sono generati dalla Natura, dunque la Natura non opera per lo fine: Risponde, che questa obbiezione mostra l'intento suo, cioè la Natura opera re ad alcun fine: perche i Mostri sono errori, et peccati della Natura; hora fe la Natura no operasse per alcun fine, ma à caso, i Mo stri non si potrebbero chiamar peccati, ne errori, conciosia che nelle cose casuali non importasse, ò in qual modo si vengano, et vn saettatore, che non's'auesse proposto berzaglio nessuno, ma traesse à vanuera (come si dice)non si potrebbe dir mai, c'hauesse fallato, in qualunche luogo si cogliesse : così se la Natura non hauesse fine, non si potrebbe dire, che i Mostri fussero errori, et dà l'elempio dell'arte, laquale fenza dubbio opera per alcun fine, et nondimeno erra qualche volta, come vn Gramatico, che no fempre scriue bene, ò parla correttaméte, et vn Medico qualche volta da vnamedicina, che no opera, ò opera il contrario dell'intendimento del Medico. Mossi gli Spositori da cotali parole, muouono tutti questa dubitazione, se i Mostri sono stesi dalla Natura, o no; perche se fussero intesi, non si potrebbero chiamare errori, ma la Natura intenderebbe le cole cattiue: il che è impossibile, et se non fono intefi da lei, perche non folo gli genera, ma nutrifce? Et fono. tanto diuersi l'vno coll'altro, et taluolta seco stessi in questa quiftione, che se da se era malageuole, l'hanno fatta scurissima non solo con i sensi, ma colle parole ancora, dicendo, che questa propo fizione:la Natura intende i Mostri, è falsa, ma quest'altra:la Natu ra i Moltri intende, è vera, per vna certa proprietà d'vn certo loro termine, chiamato appellazione. Miseri tempi veramente, per no dire intelici huomini, quando si credeuano, ò si voleuano date à credere cole tanto non solo manifestamente falsissime, ma ridicole. Ma noi lasciando queste, et simili altre indegnità, le quali condussero la Filosofia in quella poca riputazione, anzi in quel

#### GENERAZ. DE' MOSTRI. 109

quel molto dispregio, doue si truoua ; raccontaremo solamente co fi per l'una parte, come per l'altra, quelle ragioni, che ci parranno se non uere, almeno verisimili: ma prima diremo, che alcuni niegano, che i Mostri non siano prodotti ad alcun sine, dicendo, che son fatti dalla prima cagione per bellezza, & ornamento del l'uniuerlo, perche le bene hanno alcuna disformità, & scoueneuo lezza rispetto agl'effetti naturali, & consueti, non però l'hanno rispetto al tutto, danno l'esempio de i dipintori, i quali molte uol te tanno fare in alcun luogo alcuna grottefca, ò altra ftrana, & mostruola figura, che quegli stelli, che le fanno non conoscono à che fine le facciano, & par loro, che non fi conuengano, le quali non dimeno poi rispetto à tutta l'opera, tornano bene, & arrecano gra zia, & ornamento; la qual cofa fecondo i Peripatetici non può ha uer luogo, come si vedrà di sotto. Alcuni altri dicono, che i Moftri sono prodotti à fignificare, & annunziare le cole future, allegando gl'auuenimenti, che fi leggono eslere seguiti dopo cotali portenti, & prodigij in tutte le storie, & l'vsanza de'Romani, iqua li gli faceuano, ò ardere, ò gittare in mare, ò portare in qualche Ilola diserta, & abbadonata, per placare l'ira degli Dij, & fuggire il foprastante pericolo per ordine, & comandamento degli Aruspi ci, come si legge in Valerio Massimo, & altroue, il che medesima e mente negarebbero i Peripatetici, dicendo, che le cose future co tigenti non fi poslono sapere, & all'usanza de'Romani risponderebbero, che quella era vna superstizione, come se ne leggono mol t'altre in quella, & nell'altre religioni. Ma è da sapere innanzi pro cediamo piu oltra, che questo nome Natura, come dichiaramino nel fuo trattato, fignifica oltra la Natura vniuerfale, cio è Dio : la Natura particolare, & questa si diuide in due, nella forma, che è agente, & nella materia, che è paziente. E dubbio dunq; se i Mo firi fono peccati della Natura, di qual Natura si debbe intendere dell'uniuersale, della particolare. Et se dalla particolare, di quale, della forma, ò della materia, ò di tutte, & due insieme . Al cunivogliono, che nelluno effetto sia casuale rispetto alla prima causa, cio è alla Natura vninersale, ma solamente rispetto alla par ticolare, cio è alla forma, & alla materia. Alcuni, che nessiono effet to sia casuale, cio è prodotto fuori dell'intendimento, ne della Na tur a vniuersale, ne dalla Natura particolare, & cosi i Mostri saran no intesi, & voluti cosi dalla Natura particolare, come dall'vniuetlale. Ma perche noi crediamo tutto il cotrario di costoro, cioè, che i Mostri non siano intesi ne dalla Natura vniuersale, ne dalla particolare, porremo le ragioni loro, & poi le confutaremo. Læ I.

1 La prima cagione, cioè D10, non produce cola nessuna fuori dell'intendimento suo, & la prima cagione concorre alla ge nerazione d'Mostri, cunque almeno la prima cagion, intende i Mostri.

2 Vna medelima spezie perfetta non può essere dalla Natura, & à caso, perche ne seguire ble questa contradizione, che fusse intesa, & non intesa, concio sia, che s'ella fusse dalla Natura, ella sarebbe intesa; se dal caso, non sarebbe intesa, hora vn'huomo mo struoso, & vn non mostruoso sono d'una medelima spezie, dunq; non possono essere dalla Natura, & dal caso.

3 I Mostri son cosa naturale, perche son composti di materia, & di forma, dunque non sono dal caso, dunque sono dalla Natura.

4 Douunque è il fine, nelquale cessa il moto continuo, tutte le co se, che si fanno innanzt à esso, si fanno per cagion d'esso: Ne i Mostri cessa il moto, dunque tutte le cose fatte innanzi loro, sono per cagione d'essi, dunque sono da Natura.

5 Gl'Astrologi sanno predire i parti mostruosi, infino quando sono nel corpo della madre, dunque hanno cagione diterminata, dunque non sono à caso.

6 Se il festo dito, ò altre parti superflue fussero à caso, la Natura nolle nutrirebbe, ma ella le nutrisce, dunque non sono dal caso, & questo argomento si noti bene, perche è fortissimo.

7 Tutti gli strumenti oprano, come sono mossi dagl'agenti, & cagioni loro, & non si dicono operare à caso, se non rispetto de i loro agenti; onde essendo Dio l'agente principale, & tutte l'altre cagioni seconde, stromenti dj Dio se Dio intende tutti gl'ess fetti, ancora le seconde cagioni gl'intenderanno, & cosi non si tro uerrà essente nessuno à caso, ne rispetto all'agente vniuersale, ne ri spetto à l'agente particolare.

Queste sono le principali ragioni, & piu gagliardi argomenti, che io creda, che si possano addurre in questa materia, & niente dimeno si possono sciogliere ageuolissimamente.

Quanto al primo, confessiamo, che secondo i Teologi, & come Cristiani, di D 10 non produce cosa alcuna fuori della voglia, & intendimento suo, & che egli, come à tutte l'altre cose, cosi concorre ancora alla gene razione de'Mostri, ma diciamo, che trattia mo questa quistione filosoficamente, & il primo motore (secondo i Peripatetici) non solo non produce le cose particolari, ma no l'intende, ne conosce, & se pur le conosce, non le conosce, se non vniuersalmente, & secondo le proprietà vniuersali; ma ie mostro fità non sono proprie condizioni della spezie, perche tutti gl'huo mini mini farebbero mostrosi, come tutti sono risibili, dunque l'argo mento non vale.

Al fecondo rispondiamo, che un mostruoso, come huomo, è della medesima spezie, ma come tale, cioè come mostruoso, non è della medesima spezie, perche la mostruosità è vna indisposizio ne fuori di Natura, & l'huomo è della Natura.

Al terzo serue la medesima risposta, perche vn mostro, come huomo, è naturale, ma non come Mostro, come meglio si vederà di sotto.

Alla quarta si dice, che quella autorità s'intende di quei fini, che hanno ragione di bene, il che non è in questo caso, pigliando si il Mostro formalmente, & non materialmente, come dichiararemo nella sesta ragione :

Alla quinta fi rispose di sopra, quando fi disse, che i peripatetici non uogliono, che il Cielo operi se non col mouimento, & col lu me; hora cosi il lume, come'l moto del cielo non cagionano prin cipalmente, & perse, se non caldo, & se mediante quel caldo il se me si corrompe, ò si rende inabile alla generazione, onde ne nascono i Mostri: il Cielo non intende quei mostri per se, & princi palmente, ma solo per accidente, & le cagioni per accidente sono indeterminate, perche l'Astrologo nolle può sapere, se non per accidente.

Alla fefta dicono alcuni, che questo nome Mostro fignifica due cose, prima quella in disposizione, & disconuenenza fuori di Na tura, & questa è quella, che si chiama à caso: secondariamente l'in diuiduo della sostanza, cioè quel tale mostroso fenza quella mostrosità, onde distinguendo, dicono, che se vn Mostro si considera formalmeute cioè come mostroso, con quella disconuenenza, & in disposizione fuori di Natura, egli non si chiama naturale, ma à caso. Ma se si considera materialmente, cioè come indiuiduo di fustanza, conforme alla sua spezie, & in lomma come huomo no mostroso, fenza quella indisposizione, & dissormità; e sinon è à caso, ma dalla Natura, cosi se il dito, ò altra parte superflua si con sidera formalmente, alhora non è dalla Natura, & ella come tale non lo continuarebbe, ne nutrirebbe, ma dal caso, ma se material mente, allhora non è dal caso, ma dalla Natura, & cosi lo cótinua lo nutrisce, & lo conferuar come fa ancora le voglie.

Questa è la risposta, che danno molti a questo argomento, ma noi diremmo piu volentieri, che la Natura, come quella, che sempre delle cose buone fa il migliore, & delle ree il manco cattiuo, che viene in tal caso ad essere in luogo di buono, veggendo di no poter

poter correggere cotale eccesso, lo nutrisce per minor male, accio non si putretaccia, & putrefaccendosi, corrompa tutto il membro d tutto l'animale, della conservazione del quale ha principale, & grandissima cura.

Al fettimo, e vltimo argomento, il quale è di Simplicio, & pace infolubile, fi dice non effer vero, che le feconde cagioni fiano ftru mento delle prime, perche gli strumenti non operano mai, se non mossi dall'a gente, & cagione loro, & non muouono, se non come sono mossi, ma le seconde cagioni no sono mosse dalla prima, per che non riceuono nulla da lei, & quella proposizione, che dice le seconde cagioni operano, perche sono mosse dalla prima, & cosi le seconde sono strumenti della prima, sarebbe falsa, s'intendelle, come fa il Sessa, cioè che fusiero veramente strumenti della prima, ma si deue intendere, come la dichiaraua l'Eccellentissimo B o cc A di Ferro mio Precettore, cioè, che le seconde cagioni non ope rano, se non opera anco la prima, cioè, che le seconde cagioni ope rano in virtù della prima, & così non fono strumenti veramente delle prime, ma non operarebbero gia, se non fussero le prime, e chi dubita, che fe'l Cielo fermasse pure vn punto solo tutte le cofe tornerebbero nulla in vno stante? Riprouate quelle cagioni, che pareuauo prourre, che i Mostri fullero intendimenti della Natura, resta manifestamente, che siano dalla fortuna, & dal ca'o, il che perche si conosca piu chiaramente, allegaremo ancora alcune ragioni, le quali dimostrarranno esfere impossibile, che i Mostri siano dalla Natura. Prima la Natura intende di generare cola fomigliante à le, i Mostri non sono tali: dunque i Mostri non sono dal la Natura ; dunque sono a caso. Et che laproposizione maggiore fia vera, sivede in tutte le coseche si generano, che tutte somiglia no il generante doue la Natura non fia impedita, come appare ne' Mostri, & e si grande ildisiderio, che hanno le cose di genera re somiglianti à loro, che alcuna volta gli generano simili non folamente nella lostanza, ma negl'accideti onde fi sono veduti na scere de'figliuoli colle margini de' Padri. Secondariament e tuttele generazioni itele dalla Natura sono naturali: i Mostri sono fu ori di Natura, come testifica Aris. duq; i Mostri no sononaturali.

Ma che piu? Neffuno appetito naturale può difiderare cole cat tiue, ò errare, i Mostri sono cose cattiue, & errori dunque non sono dalla Natura, ne dalla vniuersale, che è D10, à cui non è nulla impossibile, se non l'errare: ne dalla particolare, la quale è retta; & guidata dalla vniuersale. Resta dunque, che siano à caso, Et perche alcuni dicono; che i Mostri non sono intesi dalla Natura vni-

GENERAZ. DE' MOSTRI. 113 uersale; ne ancora dalla particolare principalmente, ma secon dariamente, cioè, ch'ella intende di produtre il parto non mostr uoso, potendo, ma non potendo, mostruoso, si risponde questo non è vero, perche allora non chiamarebbero à caso, conciosia, che la temmina non si chiama à caso, se bene, non è intesa dalla Natura principalmente, volendo generare maschij, ma secondariamente; & cosi potemo finalmente conchiudere, che i Mostri essendo errori, & peccati, non sono intesi, ne dalla Natura vniuersale, ne dalla particolare, le quali non possono errare, ma dalla fortuna, & dal caso. La quale openione crediamo noi, che sia verissima, ne ci resta se non vno scrupolo solo, & questo è, perche Arist. chiami i Mostri errori,& peccati della Natura, fe la Natura non può errare, ne peccare. E se alcuno dicesse, perche ella non segue il fine intento, ri-Ipondiamo, che non fa ciò per sua colpa, & difetto, ma impedita da altri. Et non ogn'uno, che non consegue il suo fine, si chiama errate, onde se vno Scultore volendo formare vna statua, non conseguilce il fine suo ò per non hauer materia di che farlo, ò perche la materia fusse ò tanto dura, ò tanto tenera, che non patisse, che di lei li facelle statua, non per questo si direbbe errare, ma solo quando non conleguisse il suo fine per ignoranza dell'arte. Similmente quando non conseguisse il suo fine, per l'estere mal disposto, ò debile tanto che non potesse lauorare, & fusse costretto à lauorare, no In potrebbe dire propiamente che errasse. In questo modo medesimo potemo dire della Natura, la quale non erra mai per se, perche se il seme è indisposto, & ella fa quello, che può, deue essere lculata, & se il mestruo non è tanto, ò tale, quanto, & quale si ricerca, che sia, che colpa v'ha la Natura ? mai non farebbe vno Architetto vna cala di pietre, le non hauesse le non mattoni, quantun que fr tuffe eccellente, ne vn legnaiuolo cauerà mai vn regolo diritto d'un legno torto, che dunque risponderemo ad Arist. che chiama i Mostri errori; & peccati? pensinlo i piu intendenti : io per me direi, che errore, ò peccato in questo luogo non importa altro, se non mancamento d'ordine, & non conseguimento di fine, & in somma vn mancare dal solito corso, e ordinario costume, la qual cosa benche non venga per colpa, ò difetto della Natura, il Filosofo dice cofi, perche nel vero la Natura manca, cioè quel suo effetto è ditettiuo, & ha ò piu, ò meno, ò altraméte di quello, che douerrebbe, & è confueto d'hauere; & se vn Sarto, ò per lo essere maldisposto, ò per mancamento di panno, ò per l'uno, è per l'altro hauesse stroppiata vna veste, non è, che per quella vesta, non si potesse chiamare errore di quel Sarto da chi la vedesse, se bene il Sarto in vero non Η cihauelle

ci hauesse colpa, cioè, che egli non hauesse conseguito il fine suo, il quale era di farla, che stelle bene, & perche Arist. dà gl'essempi d'un gramatico, il quale erra qualche volta non ifcriuendo bene, & d'un Medico, il quale pecca nel dare alcuna volta le medicine; i quali paiono contrarij à quel, che s'è detto, non potendo il gramatico errare, se non per ignoranza dell'arte, potemo dire (come si vede infinite volte in Arist.) che ne gl'essempi non si ricerca, che sia. no veri, ma che mostrino quello, che si vuole dare ad intendere : Et di vero Arist. voleua inferire, che come l'arte, benche operi ad alcu fine, può errare, cioè può non conseguire detto fine, cosi la Natura medefimamente ne piu, ne meno, auuenga, che nell'arte gl'errori vengano da vna cagione, & nella Natura da vn'altra. Ma in qualunche modo l'oppenione nostra è (fauellando Aristotelicaméte) che i Mostri non siano intesi ne dalla Natura vniuersale, ne dalla particolare, ma fi producano à caso in quel modo, che hauemo detto, & fi chiamino errori della Natura, non perche la Natura erri mai, ma perche tal volta non consegue per le cagioni dette il fine, ch'ella intende; & qui sia fine à questo terzo & vltimo capo, nel quale finirebbe ancora la lezzione, se non, che, no vo dire per compimento, ma per maggior perfezzione di questa materia, pare, che ci restino alcuni dubbij, i quali andaremo dichiarando di mano in mano, secondo, che ci verranno nella mente, & (se non m'inganno) non faranno meno vtili, che diletteuoli.

#### SEIGIGANTISITROVARONO mai, o fitruouano hoggi in luogo alcuno.

S E noi (come haueme protestato tante volte) non fauellassimo in tutte le dispute nostre, secondo i Filosofi, non ci farebbe punto di mestiero porre hora in quistione il presente dubbio, conciosia cosa, ch'appresso i Teologi è chiarissimo, che i Gigãti furono, come si legge di Nembrotto, & di Golia, & di tanti altri, & i Cristiani gli deueno tenere per cosa certissima in quel modo appunto, che gli mette la Bibbia, non ostante, che alcuni gl'intendano variamente, & diano loro diuerse interpretazioni. Ma perche molti credono, che questa sia oppenione ancora de's Filosofi, & che fi possa prouare per ragioni naturali, che anticamente innanzi al diluuio, gl'huomini fussero tutti Giganti, cioè di statura senza comparazione maggiore della nostra, & viuessero le centinaia de gl'anni, della quale immaginazione non è cosa alcuna ne piu falsa, ne

### GENERAZ DE MOSTRI 115

ne piu ridicola appresso i Peripatetici; c'è paruto di douerne fare alcune parole, & perche l'intendimento nostro non è mai di riprendere alcuna oppenione per riprenderla, ma solo per moltrare liberamente quello, che noi crediamo la verità, allegaremo in prò, & contra fedelillimamente tutto quello, che ci louuerrà lopra tale materia, affine, che ciascuno considerando per se medesimo l'una parte, & l'altra possa risoluersi ad eleggere quello, che piugiudica, da credere, d da ricufare; Et perche tutte le cose si possono prouare d per autorità, d per ragione, d per ilperienza, porremo prima l'autorità, le quali appresso molti molte volte vagliono assai: **fecondariamente le ragioni, le quali fempre vagliono affaillimo ap**presso i Filosofi, & vltimamente la sperienza, alla quale non contraddicono, se non'gli stolti. Quanto all'autorità, Plinio secondo nel sedecesimo cap.del vij. libro racconta, che essendosi in Candia rotto vn monte per forza di Tremuoti, vi si trouò dentro vn corpo **r**itto, il quale era quarantalei cubiti, onde eslendo ogni cubito vn piede, & mezzo, & ogni piede sedici dita ordinarie, & dodici grof-Te, & faccendo il nostro braccio due piedi, che veniua à esfere lungo detto corpo trentaquattro braccia, & mezzo, il quale penfarono alcuni, che fusse quello d'Orione, alcuni quello d'Exione, poi foggiugne, che ellendo stato per comandamento dell'Oracolo disotterrato il corpo d'Oreste, si disse, che fu sette cubiti, che fanno alla ragione di sopra, cinque braccia, & vn quarto. Testifica il medesimo in quello stesso capitolo, che nell'età sua al tempo di Claudio Imperadore, fu portato dell'Arabia vno, il quale era noue piè, & noue once: noue piè sono sei cubiti, che fanno quattro braccia, & mezzo, & noue once, cioè noue diti groffi, fono dodici degl'ordinarij, che fanno tre quarti d'un piede, onde veniua à essere tutto, quattro braccia, & sette ottaui, alla qual misura se s'aggiugne yn mezzo piede, cioè otto dita, sarà manifesto, che quei duoi corpi che dice il medesimo, che si guardauano à Roma per miracolo negl'horti Salustiani non erano maggiori di cinque braccia, & vno ottauo. Queste medesime cole quasi colle medesime parole ( come fuole) racconta Solino.

Santo Agostino nel xxiij. cap del xv. libro della Città di D 10 fauellando Teologicamente de' Giganti, & onde nacquero, dice ancora, che pochi anni innanzi, che i Gotti saccheggiassero Roma vi si trouò vna femmina col corpo quasi di Gigante, ne dice però quanto sulle alta, ma che soprauanzando l'altre, correua ciascuno à vederla, ilche tanto piu pareua marauiglioso, quanto il Padre di lei, & la madre erano poco piu, che gl'ordinarij.

H 2 M.Gio-

M. Giouanni Boccaccio, il quale (se si dee dar fede alle sue medesime parole) non credeua molto à' Teologi, dice nel quarto libro delle sue Genealogie, non essere fauola, che i Giganti fussero, anzi verillimo, & per pruoua di cio allega, che ne' fuoi di cauando certi Contadini vn Monte nella Cicilia non lungi da Trapani, truouarono vn grandissimo antro, nel quale videro vn'huomo à sedere co vn bastone nella mano sinistra, il quale era tanto grande, ch'albero di naue non fu mai tale, ne fu prima caduto, che truouarono in detto bastone, tanto piombo, che pesò oltra mille cinquecento libre, & per non raccontare de i denti, che pesauano più di noue libre l'uno, & vna parte del teschio, che teneua parecchi moggia di grano, dice, che fatto il conto, veniua à esser lungo tutto questo Gigante piu di dugento cubiti, che sarebbero come di sopra piu di céiocinquanta braccia, tanto, che pensarono, che fusse Polisemo: Dopo questo estempio non penso occorra recitare piu, se gia non volessimo far menzione di quegli di DANTE, ò piu tosto di Morgante, basta, che non solo i Poeti, come Vergilio, Ouidio, ma ancora gli Storiografi, come Ioseffo, Herodoto, & Beroso affermano essere .1 3.1 stati i Giganti.

Quanto alle ragioni dicono non esfere stata marauiglia, percioche haueuano innanzi al diluuio, il Cielo piu benigno, & la terra piu sana; allegano ancora Homero, che piu di due mila anni sono si doleua, che i corpi andassero sempre scemando, & diuenissero minori degli Antichi.

Quanto alla sperienza, non possono allegare altro, che quello truouano scritto da gli Antichi, & modernamete da Amerigo Vespucci, che fu il primo à trouare l'Isola de Giganti. A'nostri tempi non s'è veduto (che sappia io) in queste parti di quà, alcuno, che fia maggiore di quello, che venne à Boros NA, quando fi coronò CARLO QVINTO, il quale, ancora che no fusse oltra quattro braccia, come si può vedere nella misura di Bologna, si chiamaua il Gigante dell'Imperadore. In Firenze non s'ètrouato maggiore huomo, che mi ricordi io, prima di Migliore Guidotti, & hoggi di quel Turco, che fu donato all'Illustrissimo & Eccelletifsimo Signor nostro; Ne voglio tacere, che dicedo Plinio nel cap.allegato, che fu veduto vn'huomo non piu alto di due piedi, & vn pal mo, che sono al piu vn braccio, & vn quarto, non deuemo marauigliarci, conciosia, che quel Portoghese, che pochi mesi sono passo per Firenze portato in quella gabbia, ne si lasciaua vedere, se non à chi lo pagaua, non era tanto non che maggiore, ma credo bene assai meglio proporzionato, & di molto migliore discorso, & giudizia. Et

GENER. DE' MOSTRI. 117

Et ancora, che si potessero allegare molto piu se non ragioni, almeno autorità, dicendo molti chi d'hauer veduti, & chi d'hauere inteso da huomini degni di fede molti miracoli circa questa materia; noi però douendo rispondere à tutti con vna ragion scla, pensiamo, che questi bastino. Douemo dunque sapere, che tutte le cole naturali (come dice Arist.nel secondo dell'anima) hanno cosi nella qualità, come nella quantità vn certo termine, & misura, cosi col meno, come nel piu, oltra il quale è impossibile che si truouino, & pollano ellere: & le quelta propolizione non fulle vera, tutta la filolofia con tutta la Medicina, anzi la Natura stessa andrebbe per terra come intendono gli esercitati. E ben vero, che detto termine non consiste in vn punto, ma halarghezza, cioè si da il meno, & il piu, & in quel mezzo sono molti gradi, onde per cagione d'essempio, come l'huomo può nascere il meno, diciamo in sette mesi, & il piu in dieci, & in quel mezzo sono molti gradi, potendosi nascere in tutto l'ottauo, & nono, coli la forma dell'huomo non può stare con meno quantità verbigrazia, d'un braccio, ne con più di sette per farla grande, & in quel mezzo son tanti gradi, quanto si vedono tutto il giorno, ancora, che l'ordinario fia tre braccia, alle quali ò non fi arriua, ò fi pallano di poco, fecondo la grandezza de' Padri, oltra il cibo, il luogo, il Cielo, l'aria, i venti, & altre qualità. Et Hercole, che fu tre braccia & mezzo secondo trouarono nel modo, che pone A. Gellio nel primo Cap. fu tenuto grandislimo, & maraui. gliofo, ne però era maggiore d'un quarto di Gigante, secondo la mi fura di Luigi Pulci. Et questo crediamo, anzi tenemo per certo, che fia verifimo fecondo i Peripatetici:la qual cosa affine, che ciascuno possa conoscere meglio, porremo le parole propie d'Arist.nel quarto Capitolo del libro della generazione degli Animali.

Sed vt perficiendi cuusque animalis, certa est magnitudo tum ad maius, tum vero ad minus, quem terminum non supragrediuntur, vt vel maiora, vel minora euadant, sed in medio magnitudo spacia excessum, desetumque interse capiunt, atque ita homo alius alio auctior est, or cæterorum quod vis Animalium, orc.

Et benche io non creda, che alcuno, che faccia professione di Filosofo, dubiti punto, circa quanto hauemo detto, tutta via mi piace aggiugnere ancora, che se i giganti fussero stati, ò fussero hoggi nel modo, che vogliono costoro, ne seguirebbe, ò che noi non sufsimo, ò che essi non fussero stati huomini; conciosia, che la grandezza, & il crescere de' corpi non viene dalla materia (come hanno creduto molti) ma dalla forma, come disputaua Arist. anzi prouaua contra Empedocle, & la ragione è, perche il crescere s'annouera H 3 tra le

# 118 LEZ. DEL VARCHIDELLA

tra le perfezzioni, & tutte le perfezzioni, che sono in qualunchë composto, vengono dalla forma, come tutte l'imperfezzioni procedono dalla materia, & per questo il Filosofo naturale s'accorda col Gcometra, dicendo, che qualunche magnitudine può scemarsi, & diuidersi in infinito (essendo questa cola imperfetta, & per conseguenza procedente dalla materia) ma non conuiene gia seco quando dice, che ogni grandezza può crescere in infinito. Hora chi non vede per le cose dette, & massimamente dandosi le materie secondo le forme, & non le forme secondo le materie, che noi non hauremmo la medefima forma, cioè la medefima anima, che i Giganti, & conseguentemente, ò eglino, ò noi non saremmo huomini? Le quali cole stando coli, non occorre rispondere alle ragioni loro, non estendo secondo i Filosofi, i quali (sappiendo, che'l Cielo fu fempre, & fempre farà il medefimo) fanno ancora, che fempre furono in terra, & fempre faranno le medefime cole ne' medefimi modi, se bene si vanno mutando di luogo, & variando secondo i mouimenti, & variazioni de' corpi celesti.

Alle autorità ancora, & sperienze allegate, non occorre rispondere, perche i Peripatetici le negarebbero, dico quella, che racconta Plinio del corpo d'Orione, & quella che narra il Boccaccio di Polifemo, laquale farebbe stata (secondo i Peripatetici) piu conueneuolmente tra le nouelle; Tutte l'altre, dalle fauolose in fuori, come la gamba d'Anteo, che era fellanta cubiti ; fi confanno con quãto hauemo detto. E chi confidererà bene le parole del Vespuccio. conoscerà, che i Giganti dell'Isola trouata da lui, non arriuano à cinque braccia, non che passino le sei. Et così potemo credere di quella Gigantessa di S. Agostino, non dicendo, se non, che soprauazaua l'altre, ancora, che come la misura ordinaria, che è tre braccia. scema piu, che la metà, trouandosi de gl'huomini d'un braccio, & vn quarto, cosi perauuentura potrebbe crescere piu, che la metà à fei braccia, & mezzo in circa, non istando (come hauemo detto) in vn punto. Ne fia chi creda, che i Peripatetici foli nieghino i Giganti, perche Aulo Gellio riprende Herodoto Storiografo, & tiene per fauoloso il corpo d'Orione, & Macrobio dice, che i Giganti non furono altri, che huomini superbi, & cattiui, che non credeuano altri Dij, che loro stessi, onde come dice Ouidio, vollero torre il regno à Gioue, & per mostrargli huomini terreni, & rapaci, gli finsero co i piedi di Dragone, ne si sa bene da chi furono generati, basta, che la madre su la Terra (secondo i Gentili) perche S. Agostino seguitando Ioseffo Storico, disputa, se i Demoni congiungendoli colle Donne possono produrgli. E che à Beroso non fa debba

### GENERAZ. DE' MOSTRI. 119

debbacredere, ancora, che noi crediamo, che non sia Beroso, mostrano le sue parole stesse, scriuendo, che i Giganti signoreggiauano in quel tempo tutto il Mondo dall'Orto all'Occaso. E finalméte essendo questa materia piu tosto da Poeti, che da Filosofi, diremo, che Lucrezio, il quale come Poeta, credeua, che Atlante reggesse il Cielo colle scrie scrie bauesse cento mani; che Encelado, riuolgendosi sotto Mongibello facesse tremare tutta Cicilia; che Polifemo finalmente passasse il Mare a guazzo, quando hebbe à fauellare come Filosofo, disse nel primo libro, quasi volédo riprouare quello n'haueua letto, & sentito.

Denique cur bomines tantos Natura creare Non potuit, pedibus per pontum qui vada possent Transire, & magnos manibus diuellere montes, Multaq; viuendo vitalia vincere secla?

#### SE, ET CHE SIANO I SATIRI.

SOTTO questo nome Satiri, detti cosi da Satin, che nella lingua Greca fignifica il membro naturale, per lo estere esti libidinosi oltra modo, comprendiamo ancora in questo luogo i Fauni, i Pani, i Siluani chiamati alcuna volta Incubi, & se altri si truouano cotali. I quali se bene estere stati, confermano non pure i Poeti à ogni pasfo, ma ancora gl'altri Scrittori quasi tutti concordeuolmente; nondimeno non concordano in dicendo quello, che siano, percioche alcuni gli credono animali: alcuni gli tengono huomini : alcuni gli fanno piu, che huomini, & meno, che Dij, chiamandogli Scmidei, cioè mezzi Dij, dicédo, che i Satiri, & i Fauni sono Dij de' Boschi: i Pani de i Campi: i Siluani delle selue. Onde Vergilio nel principio della sua coltiuazione inuocandogli, disse.

Et vos agrestum prasentianumina Fauni

Ferte simul Fauniq; pedem, Dryadesq; puella.

Et Ouidio fa dire à Gioue medesimo nel primo libro delle sue Trasformaz oni.

Sunt mihi Semidei, funt ruftica numina, Panes, Et Fauni, Satyriq;, & monticola Syluani, Quos quoniam celi nondum dignamur honore

Quas dedimus certe terras habitare linamus.

Ma lasciando i Poeti, i quali non pur questi ; ma ancora inuocano bene spesso le Driade : l'Amadriade : le Napee, & altri nomi di diuerse, do Ninse, dice, che le deuemo chiamare. Plinio nel secondo Capitolo del settimo libro, dice spressare, che i Satiri sono be stie velocissime ne i Monti d'India, come animali quodrupedi tato H 4 ben

# 120 LEZ. DEL VARCHI DELLA

ben corrono, il qual luogo pare à noi, che sia scorretto, & per aunentura vuol significare, che i Satiri ancora, che habbiano quattro piè, corrono ritti, come vedemo, che fanno molte volte le Bertucce,& i Gatti mammoni, seruendosi de i piè dinanzi in vece di mani, ò delle mani in luogo di piedi, & foggiugne, che hanno la effigie hu mana, & sono tanto veloci, che non si possono pigliare, se non quado sono vecchi, ò malati. Solino cauando ogni cosa da Plinio (come fuole) dice, che i Satiri non hanno altro d'huomo, che la forma. Il medefimo dice Pomponio Mela nel primo libro; & nel terzo racconta, come nell'Etiopia di là da vno altissimo monte, che si chiama (ma con parole Greche ) il Carro degli Dij, & arde continouamente, si vedono da vn colle verdissimo grandishme pianure, nelle quali di giorno non vi si scorge, ne vi si sente cosa nessuna, ma la notte non pure si veggono molti fuochi à guifa d'un campo d'arme, ma vi s'odono tamburi, cemmamelle, flauti, & altri strepiti, & romori matauigliofi, & da quelto crede, che fia nata l'oppenione de' Satiri. Ma quello, che piu mi muoue è , che Pausania (come racconta M. Niccolò Leonico nel xxiiij. cap. del secondo libro della fua varia storia)narra, come gia vno Eufemo huomo buono, & veridico gli affermò, come nauigado egli in Hilpagna, & esfendo stato per forza di venti traportato nel Mare Oceano, dopo molti di giúfero à cette Isole diserte, doue trouarono huomini saluatichi non meno bestiali (secondo, che mostrauano nella cera) che crudeli, tutti pelosi il corpo di setole rossicce, & colle code quasi come quelle de' cauagli, i quali tofto, che gli videro, non fauellando cofa, che fi potesse intendere, & mandando fuori piu tosto vn cotale stridore, che voce articolata, corfero addosso con tato empito ad alcune femmine, le quali erano nella naue, che à gran pena fu possibile di spiccarnegli col percuotergli, & dar loro delle ferite : perche discostatis i nocchieri colla naue, & ritiratifi in alto mare, gli videro correre tutti addoslo à vna femmina, ch'essi à sommo studio haueuano lafciata in fu'l lito, & con ella furiofamente hauere sfogato per tutti i verfi la libidine loro:onde partitifi, chiamarono quei luoghi l'Ifole de'Satiri. Ma che diremo di Plutarco autore grauissimo, ilquale nella vita di Lucio Silla scriue, come tornando Silla in Italia, gli fu menato vn Satiro, ch'era stato preso à dormire, di quella forma, cne gli fanno gli Scultori, & Pittori, i quali dimandato da piu Turcimanni, & Interpreti, chi egli fusse, rispondeua in vn modo strano, che non era ne voce, ne stridore, ma come quasi chi mescolasse il be lare d'un becco (per dir come Plutarco) coll'anitrire d'un cauallo: onde Silla lo fece lasciare quasi, che n'hauesse hauuto paura. S. Girolamo

GENERAZ. DE' MOSTRI. 121

rolamo finalmente nella vita di Paolo Romito testimonia, come à 5. Antonio apparue vno homicciatto col nalo adunco & colle corna, il quale dimandato da lui chi fulle, rispose ( non so gia in qual lingua) perche S. Girolamo pone le parole latine, le quali fuonano cosi: Io, sono mortale, & vno degli abitatori di questo heremo, & iono vno di quegli, che i Gentili ingannandosi, adorano chiamandoci Fauni, Satiri, & Incubi, & fono mandato Ambafciadore da miei compagni à pregarti, che tu preghi per noi lo Dio comune, il quale sappiamo, che venne in terra per la salute del mondo, & cos detto spari. Questo è quanto ci souuiene per al presente dire de Satiri, ò huomini, ò animali, che fieno, benche fecondo Arilt. ngn possono essere ne l'uno, ne l'altro per lo essere di spezie non pure diuerse, ma diuersissime, estendo (come dicono) mezzi huomini, & mezze capre, & di piu, hauendo le corna, le quali secondo Arist.no pollono hauere se non gli animali di quattro piè; Potemo ben credere, anzi douemo, che sieno degli huomini saluatichi, perche (come dice il medelimo) niuna (pezie li ritruoua domettica, che non li ritruoui ancora faluatica Ed è possibile, anzi necessario, volédo saluare le cole dette di sopra, che si truouino animali, i quali, senon fieno del tutto, habbiano pero grandiflima fomiglianza con quegli, che li fono raccontati, come fono (ellempigrazia) i Cinocefali, che racconta Arist.la Sfinge, che sono quei Mostri, che vedemo taluolta dipinti & scolpiti col viso, & petto di Dóna, gli Egipani, & altri cotali, E chi non hauesse veduto mai Bertucce, ò considerasse bene i gesti, & azzioni loro, non so, che s'aspettasse altro da loro à giudicarle razionali, se non la fauella.

#### SE, ET QVELLO, CHE SIENOITRITONI, & le Nereide.

Соме fopra la terra fi truouano varij & diuerfi animali di va rie, & diuerfe figure, tanto che alcuni di loro per varie, & diuerfe cagioni fi chiamano Mostri, & nondimeno parte di loro furono tenuti, & adorati per Dij, cosi pare ragioneuole, che sotto il mare si ritruouino varie, & diuerse sotti di pesci, anzi molto piu, & via maggiori, che in terra non fanno, cosi per lo essere elemento maggiore, & piu nobile, come rispetto all'humidità, la quale nutrisce marauigliosamente. Onde sono tanti, & di tanto strane, & diuerse maniere, che tutti generalmente si chiamano Mostri, come fece Virgilio, quando diste.

Et que marmoreo fert monstra sub æquore pontus.

Tra'quali

### 122 LEZ. DEL VARCHI DELLA

Tra' quali sene ritruouano alcuni di forma somigliantissimi all'huomo,onde da molti sono chiamati huomini marini, & da molti Dij del mare, come sono oltra Nettuno, & Teti; Nerco, Proteo. Glauco, Forci, Galatea, & molti altri, tra' quali sono i Tritoni, & le Nereide, che non pure da' Poeti sono celebrati, & tenuti veri, ma ancora da gl'altri scrittori, perche Plinio nel v.cap.del ix. lib. testimonia, che gl'huomini di Lisbona mandarono à posta Ambasciadori à Tiberio Imperadore, solo per significargli, che haueuano ve duto in vna spelonca vn Tritone in quel modo appunto, che si dipigne, & vditolo sonare colla Cornetta, poi soggiugne, che la credenza, che le Nereide siano, non è vana, dicendo, che hanno il corpo humano, ma pieno di setole, & con isquame di pesce, vna delle quali fu veduta nel medesimo lito, & vdita piagnere da' paesani, mentre che moriua, molto di lontano, dice ancora, che'l Luogotenente di Fracia Icrisse à Ottauiano Augusto, che molti corpi di Ne reide compariuano morti in su'l lito gittati dal mare. Testifica il medesimo, che nell'Oceano là da Gade fu veduto vn'huomo marino fimile in tutte le parti à vn corpo humano, il quale faliua di notte in fulle naui, & l'harebbe fatte affondare, in modo l'aggrauaua, se hauesse durato troppo. M. Alessandro d'Alessandro scriue nel viij. cap.del 4.lib.ch'egli intitolò Dies geniales, cioè giorni allegti, & feiteuoli, che vn gentilhuomo Napoletano degnitlimo d'ogni fede, era vsato di raccontare publicamente, d'hauer veduto in Ispagna, doue militaua, vn'huomo marino, ilquale era stato mandato rinuol to nel mele infino dal Mauro à certi Signori; il quale haueua il vifo d'huomo, era pelofo, di colore celestro, di statura maggiore, che humana, haueua l'ali,& dal mezzo in giù forniua in pesce. Teodoro Gazza huomo di lcienza infinita, foleua (come riferisce il mede fimo) raccontare à M. Gio. Pontano, huomo in tutte le cole côpiutillimo, come trouandosi egli nella Morea, haueua veduti molti mo ftri marini, & tra questi vna Nereida gittata nel lito dall'onde, la qual'era ancora viua, & alitaua, haueua la faccia quasi di donna, & allai bella, ma infino al pettignone coperta di lquame, & da quindi in giù forniua in vna coda di locusta, laquale veggédosi in terra, & intorniata da molta gente, ch'era corsa à vederla, cominciò tutta melta (lecondo fi poteua giudicare dal vilo) à piagnere, & sospira. re, onde egli come huomo compassioneuole, & vero filosofo, fatta dilcoltare la turba, fu cagione, ch'ella à poco à poco, ritiradoli, si gita talle nel mare, & scapalle. M. Giorgio Trapezunzio raccótaua, che trouandosi vna volta vicino al Mare, vide vna fanciulla molto bella, che staua sopra l'acqua infino al bellico, & quasi à bello studio hora

### GENERAZ. DE' MOSTRI. 123

hora s'alzaua sopra l'onde, & hora si tuffaua sotto ; & tosto, che conobbe d'essere stata veduta, non comparse piu: onde diuinamente disse Catullo nel suo marauigliosissimo Epitalamio.

Illag; haud alia viderunt luce marinas

Mortales oculi nudato corpore Nymphas Nutricum tenus extantes è gurgite cano.

Nella Schiauonia (come per publiche scritture fu notato, & fatto fede) si trouò vn Tritone, il quale appiattadosi in vn'antro, staua alpettando, che alcune femmine (come erano solite di fare) andalfero per l'acqua à vna sonte fuori della terra, vicino al lito, & andaua lor dietro pian piano per giugnerle, & sforzarle; la qual cosa co nosciuta da' Paesani, gli tesero tanti lacci, che lo pigliarono, & egli tutto di mal talento (come si può pensare) non volendo mangiare, si morì, onde nacque perauuentura quella bellissima Elegia di M. Baldassare Castiglione, la qual comincia.

Ad mare ne accedas propius, mea vita, proteruos

Nimirum, & turpes continet vnda Deos. Con quello, che segue. Et ben sò, che queste cose saranno ripu-

Con quello, che legue. Et ben so, che quelle cole laranno riputate da molti piu tosto nouelle, che storie, tuttauia, come tutte le cose non si debbono credere, cosi tutte non si debbono non credere, percioche oltra l'autorità di tanti, & tali huomini, non è lontano, non che impossibile dalla potenza, & varietà della Natura, che fi truouino animali, i quali habbiano, ò mostrino d'hauere, non dico la forma dell'huomo, la quale è l'anima razionale, ma la forma del corpo humano: non dico gia, che molte non siano fauolose, & trouate da' Poeti con varij fingimenti, & sotto misterij diuersi, come furo in terra l'Idre, & le Chimere, & in mare le Scille, & le Sirene, le quali furono introdotte da Homero nel xij. dell'Odisse cantare in questa maniera, passano Vlisse.

O decus Argolicum, quin puppim flettis Vlixes, Auribus vt noftros poísis cognoscere cantus ? Nam nemo bæc vnquam eft transfuettus cerula cursu, Quin prius astiterit vocum dulcedine captus. Post varijs auido satiatus pettore Musis Dottior ad Patrias lapsus peruenerit Oras.

I quali versi ho recitato si per mostrare quanto s'ingannino coloro, i quali dietro al giudizio di Marziale, & di Iuuenale, credono, che Cicerone non sapesse far versi, & si perche Cic. stesso interpreta questa fauola altramente, che sogliono gl'altri, & che non sece Vergilio, ò chiunche si fusse l'autore di quella dottissima Elegia, & leggiadrillima, che ha il suo principio cosi.

Syrence

### 124 LEZ. DEL VARCHI DELLA

Syrenes Parios cantus Acheloia proles, Et folitz miferos ore ciere modos.

Percioch'egli la dichiara per quegli huomini, iquali dilettandosi degli studij, & arti liberali, presi dalla dolcezza della cognizione dele le cofe, non curano, non che la roba, & altri piaceri della fanità, & falute propia, & poscia, che noi semo in sul ragionare di cose strauaganti, & marauigliole, non voglio lasciarne indietro v na, la quale hauédo faccia piu di menzogna, che di verità, douerrei tacere, ilche certo farei, se l'autore d'ella non fusse il Pontano, il quale fu veramé te vn mostro di tutte quanto le virtù, oltra che fu in quel tempo cofa notissima no pure in Cicilia, & à Napoli, ma quali per tutta Europa. E questo è, che si trouò vn Ciciliano di bassa condizione, il quale non pure notaua 60. & 80. miglia per mare, quando era piu tempestoso, ilche fanno ancora molti dell'isole nuoue, ma viueua piu lotto l'acqua, che in terra; non gli parendo di poter viuere, & rifiatare, se ogni giorno non fusse ito all'acqua, perseguitando i pesci del mare coll'armi, & occidendogli, non altramente, che si facciano i cacciatori i porci faluatichi, stando due, & tre giorni sotto l'onde anzi, che ritornasse in terra, ne haueua paura di mostro alcuno del mare, se non di Cariddi, laquale dubitando di quello che gli auuenne, mai non volle tétare, come haueua fatto Scilla, & gli al tri, se non che il Re Federigo il giorno della festa principale, tra gli altri giuochi, che s'vsauano fare, gittò nel mare vna tazza d'oro, appunto doue è il mostro chiamato Cariddi, & comadatogli, che andasse per ella, & egli ricusandolo, lo minacciò di farlo legare, di maniera, che egli arditamente, ma con protestazione però di quello, che seguì, vi si gettò détro colla spada ignuda in mano, ne mai piu si vide, ò s'intese altro di lui, & questo fine hebbe Cola, chiamato per fopranome Pesce della natura, del quale potemo bene marauigliarci ageuolmente, ma non gia ageuolmente renderne la cagione, malfimamente secondo i Peripatetici, iquali (come hauemo detto tante volte) niegano gl'influssi celesti, & le proprietà occulte, senza le quali ne questi, ne infiniti altri esfetti pare à noi, che si possano saluare, come discorreremo altra volta lungamente : basti per hora, che chi vuole conoscere in vn medesimo tempo due miracoli, vno co'fatti, & l'altro nelle parole, legga i versi, che sece sopra questa ma teria di Cola pesce nel quarto libro delle stelle il Pontano, i quali cominciano cosi.

Hac Pistris, sed quo Cæli sub sydere natum Quaue poli sub parte Colan rear ?

#### SEICENTAVRISONO.

S E R V I O Honorato, sponendo quel verso di Vergilio nel terzo Ilbro della Georgica.

Frena Peletrony lapithe, girosq; dedere .

Dice, che Peletronio è vna terra di Tessaglia, doue si trouò prima l'uso del domare i Cauagli, & la cagione fu questa, hauendo il Re del luogo comandato ad alcuni suoi ministri, che andassero à ripigliare certi Buoi, i quali stimolati dall'assillo, s'erano furiosamente fuggiti: & non gli possendo costoro raggiugnere, presero spediéte di falire in su'Caualli, & cosi fatto, gli ritornarono à casa con'i pungetti, & da questo stimulare, & frugare, i Tori furono Grecamente chiamati Centauri, i quali essendo stati veduti correre si velocemente, ò perche quando furono veduti primieramente i Caualli beeuano nel fiume Peneo, onde non fi vedeuano loro i capi, furono creduti estere mezzi huomini, & mezzi Cauagli, & però si chiamauano ancora Hippocentauri, del che niuno si marauigliarà, il quale fappia, che il medefimo auuenne à' di nostri nell'isole nuoue la prima volta, che videro huomini à Cauallo, & benche quasi tutti gli scrittori ne fauellino, come di cosa fauolosa, faccendogli figliuoli d'Iffione,& d'una nugola, la quale credeua effere Giunone, non è però, che Plinio scrittore sensatissimo, & di grandissimo giudizio non dica, prima, che Claudio Imperadore scriue, che vn Centauro nato in Tellaglia, morì quello stello giorno, che era nato, poi afferma d'hauerne veduto vno egli stesso, ilquale era stato mandato d'Egitto rinuolto nel mele à detto Imperadore. Et S. Girolamo nella vi ta allegata di sopra, testifica, che al medesimo S. Antonio apparì vn Centauro; bene è vero, che egli dice di non faper certo, s'egli era vn Centauro vero, ò pure il demonio tralmutato in quella forma per beffarlo, basta, che fattosi il segno della croce, & dimandatogli doue habitaua vn serno di Dio,gli tu risposto piu tosto mugolado, & stridendo, che con voce intelligibile; pure quel Centauro, d cheche si fusse, disteso il braccio, gli mostrò colla mana il luogo da lui cercato, ma perche cotali Mostri sono impossibili naturalmen-Te, come hauemo detto, gl'Aristotelici risponderebbero à Claudio Imperadore, & à Plinio, che quel Mostro fuse ben paruto loro, ma che non gia fusse stato Centauro & chi allegasse, che Arist. stesso fa menzione nel primo cap. del secondo lib. della storia de gl'animali dell'Hippolifo in Greco, & Equiceruo in Latino, cioè Cerno, & Cauallo insieme, & d'alcuni altri simili, gli rispondiamo ( come di sopra) che tra'l Cauallo, e'l Ceruo non è quella differenza, che è era.

# 126 LEZ. DEL VARCHI DELLA

tra l'huomo e'l Toro, & cosi potemo dire, se fusse stato vero il Cauallo d'Alessandro Magno, che haueua il capo di Bue, onde si chiamaua Bucefalo, & in somma chi vuol conoscere, che naturalmente non possono essere mostri di due spezie molto diuerse, guardi, come diceua Arist. contra Empedocle, che non si truouano nelle piante; onde per l'argomento chiamato dal maggiore, molto meno fi trouerranno ne gl'animali, & ne gl'huomini, che sono piu nobili, & hanno piu certo fine: onde come non si truoua (dice Arist. nel ij. della Fisica) vna pianta, che composta di vite, & d'uliuo, faccia vino, & olio, cosi non si può trouare vn'animale, che sia huomo, & toro inlieme, & perche è veriflimo, che d'uno vliuo, nella vita nostra víciua vno Alloro, diciamo, che nel tronco d'ello vlino, era ò nato à calo, ò stato piantato indubitatamente l'Alloro, & perche Lucrezio nel quarto lib.tratta tutta questa materia de' Mostri quato alle parole, come Poeta leggiadrissimo, & quanto à' sensi, come dottillimo Filosofo, non ci parrà fatica recitarne piu versi, parte marauigliandoci, & parte dolendoci, che non prese à dichiarare, & illustrare colla grandezza dell'ingegno, & ageuolezza de' versi suoi, piu vera setta, & piu certa dottrina, che non su quella dell'Epicuro,

- 19

Sed neque Centauri fuerunt, nec tempore in vllo 🤉 Essequeunt, duplici natura, & corpore bino, Ex alienigenis membris compacta potestas, Hinc, illinc par vis, vt non par ese potis sit, Id licet hinc quamuis hebeti cogno/cere corde 1 Principio circum tribus actis impiger annis Floret Equus : puer haud quaquam, sed sepe etiam nunc Vbera mammarum in fomnis lattantia quærit, Post vbi Equum valida vires, atate senetta Membraq; deficiunt fugienti languida vita, Tunc demum puerili auo florente iuuentus Occipit, & molli vestit lanugine malas, Ne forte ex homine, T vterino semine Equorum Confieri credas Centauros posse, nec ese, Aut cantbus rapidis fuccintas semimarinis Corporibus Scyllas, & cetera de genere horum, Inte**r f**e q**uo**rum difcordia membra Videmus .

Et tutto quello, che seguita di questa materia.

### GENERAZ. DE' MOSTRI.

#### $\mathbf{D} \mathbf{E}' \mathbf{P} = \mathbf{I}' \mathbf{G} \mathbf{M} \mathbf{E} \mathbf{I}.$

A la terra intorno intorno, non habbia mai trouato in luogo nef-

funo i Pigmei, che cosi chiamano i greci da Pigon, che vuol dire il gomito, quegli ò huomini, ò animali, che noi Fiorentini chia--miamo Piccinnacoli, i quali no fono piu alti (come testimonia Plinio) di tre spitami, ò vero dodrati, cioè di tre spanne, ò vero trenta feidita, che fanno vn braccio, & vn ottauo; & non solo combatto no co' grù, ma ne vanno col peggio, esfendo vinti da loro: nó è perciò, che molti autori degnissimi no ne facciano menzione, & gl'affermino per veri, primieramente (per non raccontare quello, che ne scriuono Ouidio, Iuuenale, & altri Poeti) Plinio nel secodo cap. del vij lib.gli pone nell'India, allegando Homero, il quale nel prin zipio del terzo lib.dell'Iliade ne fa menzione. Pomponio Mela me desimamente afterma, che sono, ma gli pone nell'Arabia ; in quella parte, che di là dal Golfo Persico guarda l'Etiopia. Ma per no istare -à raccotare gl'altri, dice Arist. credu ricordadosi d'Homero nel xij. cap.del viij.lib.della storia de gl'Animali, no estere fauola, che i Pigmei fiano, & cóbattino có i grù, & perche habitano nelle cauerne, fi chiamano Trogloditi. Ora molti credendo , che i Pigmei fiano per l'autorità di fi gran Filosofo, dubitano se sono huomini , ò animali, & ancora che Arist. glichiami huomini, dicédo vna sorte d'huomini, & di Cauagli piccioli, non vogliono però, che fiano huomini veraméte, onde Alberto Magno nel terzo lib. degl'animali gli chiama huomini faluatichi,& nel xxj.dice, che non fono huomini del tutto, ma in alcuna parte, il che non intendo quello, che possa volere fignificare, conciofia che tutti gl'animali fiano bruti, ò razionali, nó fi dando tra loro alcuno mezzo, se gia non volesse dire (come credo) quanto alla fomiglianza, ò del corpo, ò degl'atti, dicendo altroue, che i Pigmei, & le Bertucce somigliano l'huomo. Et M. Marcantunio Zimara allegado Alberto nel vj.cap.del vij.lib. de gl'Animali dice, che se bene Arist. & Homero affermano i Piccinnacoli essere vna forte d'huomini, non però fi debbe intendere, che fiano della medesima spezie, ma si chiamano huomini, perche sono similià gl'huomini, essendo di statura diritta, ma non sono huomini veramente, cioè non hanno l'anima razionale, ilche crediamo ancor noi (dato, che fi trouino ) non oftante, che quanto alla grandezza, potessero esfere huomini veramente, & hauer l'intelletto, come s'à dichiarato di sopra.

#### DELLA

### 128 LEZ. DEL VARCHI DELLA

#### DELLA FENICE.

CHE l'Etiopia, & l'India habbiano molte, & diuerle forti non folo d'herbe, & d'altre piante, ma d'animali, & d'uccegli di varie forme, & colori affai diffomiglianti da' noftri, nó è dubbio neffuno, mediante i Genouefi, & i Fiorentini, che furono primi à fcoprire il Módo nuouo, ma che nell'Atabia fi truoui la Fenice vccello vnico, & diuerfo di bellezza da tutti gl'altri, non maggiore d'un'Aquila, non è cofi certo, come pare, che affermino molti, perche fe bene Plinio, Solino & Pomponio Mela la deferiuono affai concordeuolmente quanto alla forma, & i colori, non è, che Plinio come ferittore prudentiffimo, non aggiugnesse, che non speua, se ella era cosa fauolosa, oltra che discordano tutti nel tempo; dicendo Plinio, ch'ella viue mille cinquecento sessano sesso. Pomponio cinquecento, il che dice ancora Ouidio nel xvj. delle Trasformazioni deferiuendola.

Hæc vbi quinque sux compleuit secula vitæ.

Et cosi afferma Cornelio Tacito scrittore di storie diligentissimo, & veracissimo, che è la comune openione, onde Dante seguitando costoro canto.

Cosi per gli gran saui si confessa,

Che la Fenice muore, & poi rinasce,

Quando al cinquecentesmo anno appressa

Herba,ne biada in sua vita non pasce,

Ma fol d'incenso, lacrime, & amomo,

Et nardo, & mirra foll'ultime fasce.

L'autore di quella Elegia, il cui principio è questo.

Est locus in primo Felix oriente remotus,

Qua patet aterni maxima porta poli.

La quale s'attribuisce à Lattatio Fir. dice, che ella viue mill'anni, come dimostrano questi versi.

Que postquim vite iam mille peregerit annos,

Ac se reddiderint tempora longa grauem.

Col quale concorda non pure Claud. quando disse.

N inque vbi mille vias longinqua retorserit atas.

Ma ancora Martiano Capella, doue feriue.

Qualiter Asyrios reuocant incendia nidos

Vna decem quotics sacula vixit auis.

Doue dille vna, cioè vnica, come Ouidio.

Et v u x Fenix vnica semper auis. et Lattantio. Vnica sic viuit morte refecta sua.

Et

GENER. DE' MOSTRI.

129

Et perche io non vorrei, ch'alcuno molfo non tanto dall'autorità de' Poeti allegati, quanto da quell 1 di Cornelio, laquale è grauiflima, credesse che le cose, che si dicono del viuere della Fenice, del morire, & del rinascere fusiero vere, dico, che chi considerarà beno le lue parole, conoscerà, ch'egli non afferma cola nell'una per certa. le non che dice, che l'anno, nel quale Paulo Fabio, & Lucio Vitello turono Confoli, l'uccello chiamato Fenice venne dopo vn lungo gi ro di secoli in Egitto,& diede materia à gl'huomini dotti del paese. & di Grecia di disputare molte cose sopra cosi fatto miracolo, delle quali alcune si riscontrano, & alcune sono dubbie: di poi hauendola dilcritta, mostra, che non poteua esser vero, ch'ella fusse apparite (come diceuano) al tempo di Tolomeo , che fu il terzo de' Macedoni, che regnasse nella Città, che si chiamaua Eliopoli, cioè Città del Sole, & allora, conciofia, che da quello Tolomeo à Tiberio Imper. erano corsi meno, che 2 50. anni, onde soggiugne, che alcuni credettero , che questa non fusle la vera Fenice , ne fusle venuta dall'Arabia, non hauendo fatto cola alcuna di quelle, che fecondo la memo ria de gl'antichi doueua fare, & raccontato il modo della fua morte. & della fua rinalcita, aggiugne, che fono cole incerte, & accrefciute per fauola, ma che non fi dubita gia, che quello vccello non fi vegga qualche volta in Egitto, & breuemente folo S. Girolamo nella fposizione del Credo, & in vn'altro luogo pare à me , che creda , d voglia, che gl'altri credano, che quelle cofe, che fi dicono della Feni ce fiano vere, & cofi Filostrato nel iij. lib. della vita d'Appollonio Tianeo; Ma venédo à' Filosofi, i quali posti da parte tutti i rispetti, cercano solo la verità delle cose, & lasciando Alberto Magno, il quale fe non la concede, no pare anco, che la nieghi, dico, che chiúche sa che la mutiplicazione de gl'indiuidui, cioè, che in vna spezie si ritruouino piu particolari, come sotto l'huomo Socrate, d Plat. viene principalméte dalla forma, & non dalla materia, non crederrà mai, che la Fenice sia vnica per lasciare stare l'altre cose, perche tutte le spezie, che sono sotto la Luna, hanno piu indiuidui, altramente non sarebbero spezie, non essendo altro la spezie, che vno concetto, che si può predicare, cioè dire di piu indiuidui, & à chi di celle, che quelle cole, che sono composte di tutta la materia loro, no poslono hauere piu individui, che vn solo (come diceua il Filosofo, del mondo) si risponde come di sopra, che l'hauere piu indiuidui, lecondo i Peripatetici, non viene dalla materia, ma dalla forma; on de se la forma del mondo, ò d'altro indiuiduo solo, hauesse ricercato, ò piu tofto patito, che fusiero stati piu d'uno, la natura non gl'harebbe man cato di materia come conoscono gl'intendenti, & chi co **lide**carà I

### 130 LEZ, DEL VARCHI DELLA

siderarà bene non pur Dante, che sene rimile à gl'alui, ma ancora N Petrarca nel sonetto. ÷., Questa Fenice dell'aurata piuma, Ancora, che altroue dicesse. Ne'n Ciel,ne'n terra è piu l'una Fenice. Etaliroue. . Arle, & muore, & riprende i nerui suoi Et vine poi colla Fenice à pruoua; Vedrà, che egli non credena, che fulle altra Fenice, che Madonos Laura, onde dille ne' tre vltimi versi. kama nell'odorato, or ricco grembo-D'Arabi monti les ripone, & cela, Che per lo nostro Ciel fi altero vola. Et perche Claudiano la dipigne allai leggiadramente, non voglio mancate di recitarloui. the second Arcani radiant oculi iubar, igneus ora Cingit honor rutilo, cogratum versice sy lus Attolit cristatus apex, tenebrasq; [erenans Luce Secal : lyrio pinguntur crura veneno Ante volant Zephyrum pennæ, quas cærulas mbit Flore color, sparsoq; simul aitescit in auro. SE DI FEMMINA SI PVO

SE DI FEMMINA SI PVO diuentar Maschio.

r O dubito, che hauédo infin qui negate molte cofe, che molti af-I. fermano, & hora volendone affermate vna, che molti niegano ; di dar che dire à chiche sia, nondimeno dirò liberamente l'openione mia perche coloro il quali fanno, che la verità fi debbe preporre à tutte le cose da tutti gli huomini, & spezialmente da' Filotofi, deuerranno se non lodarmene, almeno scularini. Dico duaque, che ron credo gia quello, che dice Vergilio poeticamente di Cenco, che di maschio diuentò feinmina poi ritornò maschio, & come dicono di Tirefia, & d'alcuni altri, ma credo bene, che di femmina alcuna volta si possa diuentare maschio, così per le parole di Plinio al quale gl'huomini volgari, & idioti hanno posto il sopranome di bu giardo senza sapere, che si dicano, come per l'autorità del Pontano, ilquale se piu sapessi lodarlo, ch'io non ho fatto, piu lo lodarei Co. mincis dunque Plinio il quarto cap. del vij lib. con queste parole in fentenza, Che di femmina si diuenti maschio uon è cola tauolo-La, & cofi lo traduce M Cristofano Landini, uella quale traduzzione

## GENERAZ. DE' MOSTRI.

ne merica (per mio giudizio) altra lode, che quella, che gli danno molti, percioche se bene in molti luoghi non tanto per la difficultà dello icrittore, & della materia, quanto per lo effere, & mafimum &: te allora tutto lacero, & febrretto, non traduce i fentimenti veri, non è però (per cuanto pollo giudicare io) che non hauelle il veromodo di tradurre di Latino in Toscano: ma tornando alla materia nostra, soggiugne Plinio d'hauer trouato nelle storie; che à Casino nel tempo, che Licinio Craffo, & Caio Caísio Longino erano Confotoli ; vna fanciulla in cafa diuentò garzone, & per comandamento degl'Aruspici fu portato, & lasciato in vna isola abbandonata. Licinio Muziano lasciò feritto, c'haueua veduto in Argo, Arescen-, te, il quale prima essendo temmina, si chiamaua Arescusa, la quale dopo, che si fu maritata, gli nacque la barba, & il mébro virile, tato, che menò moglie. Il medefimo foriue d'hauer veduto à Smirna vno, che di fanciulla era diuétato fanciullo. Io stesso (dice Plinio) essédo in Affrica vidi Lucio Coffozio, il quale il giorno, che ne doueua an dare à marito, era diuentato maschio; & pche niuno creda, che offe come cole antiche, fiano famolofe, M, Gio. Potano huomo piu tolto divino, che mortale, testim nia nel x.lib.delle colle celesti, che M. Antonio Panormita gli rac. oro, che vpa dona da Gaeta dopo xijij. anni, ch'era stata, & vsato col'marito, patogli in vn subito il membro naturale, diuéto huomo, onde per fuggire gli scherni, che gl'erano tatti,& dagl'huomini,& dalle donne, fi fece frate, & quiui viffe tutto il tempo della vita sua , doue il Pontano dice d'hauerlo conolciuto,& che fu fotterrato in Roma nella Minerua. Vn'altra dóna (dice il medefimo) che fi chiamaua Emilia. fi maritò à vno Antonio Spensa, & dopo l'essere stata à marito xij.anni, diuentò huomo, & al tempo del Pontano viueua, praticaua, & efercitaua gli vffizi da huomo, & di piu prefe donna, & il Giudice, ch'era amico del Pontano gli diffe, che piatendo la dote, glele haueua fatta rendere per comandamento del Re Ferrando di Napoli. M Agnolo Colozio huomo di grande autorità, ilquale noi hauemo con sciuto Ve. scoup, diffe al Pontano suo amicissimo, che à vna contadina moglie d'un willano, partorito, che hebbe vn fanciullo, le nacque il membro virile dentro la natura, laquale dopo no molti meli si morì coll'una natura, & coll'altra & con tutto, che queste cose paino piu to Ito impollibili, che marauigliofe, non dimeno io per me non pollo non credere all'autorità di cosi fatte persone, & massimamente, che la filolofia non folo non le può negare, ma non può non concederle, perche secondo i Filosofi, & così secondo i Medici, il maschio no è differente, ne fi conosce dalla femmina per alcuno membro, ma dall'ef-I 2

### 132 LEZ. DEL'VARCHI DELLA

dall'effere ò piu caldo, ò piu freddo, cóciosia, che la Natura dell'huo mo sia senza alcuno dubbio piu calda, che quella della donna, & da questa sorza del calore viene, che la Natura può negl'huomini mandare fuori quelle membra, che nelle donne per la freddezza si simangono dentro, onde è possibile, che poi col tempo, ò per cibi, ò Pet atia, ò per altre cagioni quella freddezza si riscaldi tato, che posla fare allora quello, che non potette al nascimento. Restaci solaméte dichiarare la cagione, perche si possa viuere senza mangiare nonsolamente 25. ò 30. giorni, come si vide in quello Scoziese al tempo di Papa Clemente, & pochi giorni sono in quella Aquila, che l'Iljustrissimo Duca Signor nostro fece stare senza alcun cibo di nessuna ragione 30.giorni interi nella Cittadelle nuoua di Pifa, ma ansora piu, & piu anni, come testificano di quella fanciulla della - 5 Magna chiamata Margherita Roet. Ma perche l'hora è 1 paslata pur d'aslai, & io non vorrei trattado de' Mostri, fare vna lezzione mostruosa, dopò le debite grazie prima alla benignità di D10, poi alle cortesie vostre, porrà fine al presente ragiomamento. •••

BBNE-

# AL MOLTO MAGNIFICO; ET MOLTO REVERENDO MESSER FRANCESCO

#### CAMPANO,

# Signor suo Offernand simo.



' A N I M A razionale propia & vera forma dell'huo mo è non folamente la più nobile fostanza, & la più perfetta, che si ritruoù fra tutte le cose mondane, essendo queste generaté & corrottibili, & quella immor tale & sempiterna : ma vince ancora & trapassa cosi di nobiltà, come di perfezzione esso Cielo, se è vero, che i cieli (come vogliono molti Teologi contra l'oppe-

nione di tutti i Peripatetici, & di San Tommaso medesimo) non siano ani mati. Onde quanto l'altezza & la degnità del soggetto mi confortauano da vna parte, & quasi spingeu no à indirizzare à V. S. Reue. tutto quello, che di materia si ampia & si eccellente era stato ragionato do me nella nostra Accademia : tanto dall'altro lato mi sconfortaua & ritraeua da ciò fare il parermi d'hauerne 👉 troppo piu bassante, che peruentura non ft deueua rispetto al luogo, & assance o certamente di quello, che si poteua, rispetto al tempo, fauellato. Ma poi confiderando (oltra il non hauere altro modo da potere dimostrarlemi se non grato, almeno non isconofcente, che nuno harebbe ne meglio potuto di lei per la fomma dottrina, fr perfetto giudizio suo non pur cognoscere, ma ammendare, ne piu ageuolmente per la sua bonta & benignità incredibile, voluto non solo perdonare, ma scusare ancoratutio quello, doue io hauessi ò per negligenza mancato, ò (rrato per ignoranza, feci buono animo, O mi disposi à douerle mandare almeno la prima & la seconda delle lezion mie sopra l'anima, sali, quali fußero, eleggendo di voler piu tosto, che quella m'haueße per poco dotto, che per troppo ingrato. Et quì (per sapere quanto or in quali cose ella è sempre occupata tutta) bumilmente offerendomele, & raccomandandomele, faròfine, pregando D10, che la conferm lungamente fana, or jelice.

#### 13 DELLA

# DELLA DICHIARAZIONE DI BENEDETTO VARCHI SOPRA LA SECONDA PARTE DEL VENTICINQUESIMO CANTO

DEL PERGATORIO,

Nella quale si tratta della creazione & infusione dell'ANIMA razionale.

LEZIONE PRIMA.

**Eetta** da lui nella felicifsima Accademia Fiorentina la Prima Demenica di Dicembre M. D. XXXXIII.



V T T E le bontà, & tutte le perfezzioni di qualunche maniera no pur quelle, che sono, comunchemente, & in qualunche luogo si siano: ma eziandio quelle, che surono ab eterno, & che saranno per lo innanzi: surono, sono, & faranno sempre vnitissimamente, Magnissico Consolo: nobilissimi Accademici: & voi tutti vditori beni-

gniffimi, in D 1 o ottimo & grandiffimo : anzi (per meglio dire) Égli folo è eila bontà & la perfezzione fteffa, perciò che da lui folo, & non da niuno altro, come da cagine principaliffima & vniuerfaliffima di tutte le cofe procedono fenza dubb o alcuno,ò immediate,ò mediantemente tutte le bontà & tutte le perfezzioni, che per tutto l'vniuerfo in tutte le cofe fi truouano. Concio fia, che niuna cofa fi ritruoui in luogo neffuno, quantunche vile & abbietta, la quale della bontà di Dio, & della perfezzione non partecipi, ma qual piu & qual meno fecondo, che meno ò piu alla natura di ciafcuna fi conuiene. Et quefto (penío io) voleuano i Poeti, che non fono altro, che Filofofi morali, fignificare, quando diceuano, che tutte quante le cofe erano piene di Gioue, cio è di Dio. Il che, affine, che meglio & piu ageuolmente s'intenda, deuemo fapere, che delle cofe, che fono, alcune fono tutto corpo & materia fenza anima

## SOPRA L'ANIMA

ma,ò fpirito veruno, & queste sono tutte quelle, le quali per la mol ta loro imperfezzione mancano di vita, & quinci inanimate si chia mano & materiali, come i legni & i fassi : Alcune all'incontro sono tutta anima o vero spirito senza punto di materia, & queste sono tutte quelle, le quali per la molta perfezzione loro non hanno bisogno di corpo, & però si chiamano spiritali, come le intelligenze, ouero Angeli. Alcune poi non sono ne tutto corpo & tanto imperfette, quanto le prime, ne tutto spirito & tanto perfette, quanto le seconde, ma sono parte corpo & materia, & parte spirito & anima, & di quì furono chiamate animali : Tra i quali non è dubbio, che l'huomo, per hauere la ragione & l'intelletto, dono veramente diuino, di che gli altri sono tutti priuati, è di gradissima lunga il piu nobile & il piu perfetto.

Ora di queste tre nature', angelica ouero intellettuale: humana ouero razionale corporea ò vero materiale, & inanimata, la corporale è tanto infima & tanto imperfetta, che nó può confeguire della perfezzione & bontà diuina, & assomigliarsi à Dio, se no se in menomillima parte, & molto imperfettamente, & impropiamente, & per questa cagione non le furono dati mezzi, & strumenti à ciò fare, se non pochissimi & debili. L'angelica dall'altra parte è tanto su , prema & tanto perfetta, che ella consegue della bontà & perfezzione di Dio perfettamente, & à cio fare non ha meltiero di strumenti & mezi, fe non pochithmi & ottimi. Ma la natura humana mezza tra queste due, puo conseguire della bontà, & perfezzione di D 1 💿 molto piu perfettamente, che la corporale, meno però dell'angelica: & perche eila fu ordinata à vn bene medesimo, & à vno stello fine, che gli Angeli, cio è à contemplare & fruire Dio, però le fu di bilogno di molto piu mezzi & struméti, ò vero virtù & operazioni, che non fu ne à gli Angeli (ellendo elli perfettillimi di loro natura)ne à le cose inanimate, essendo elle non di loro natura imperfettissime, & non hauendo, se non vn fine solo, & vn solo bene particolare.

E questi mezzi & strumenti da conseguire cotale fine, & acquistare cotanto bene, chente & quale è l'ultima felicità & suprema beatitudine humana, nó sono altro, che l'anima nostra insieme colle sue parti & spezie, ò piu tosto potenze, lequali da alcuni virtù, da alcuni sorze, & da alcuni sono chiamate facultà: & di tutte queste partitamente (per vbbidire à chi si deue) & seguitare la lodeuole vsanza di questa Accademia fioritissima, deuemo hoggi ingegnosissimi vditor (piacendo à Dio, & à l'humanissime cortes vostre) con piu breuità ragionare, & con piu ageuolezza, che saperremo, seguitado di sporre quella parte del venticinquesimo cato del Purl 4 gitorio,

## 136 LEZ, DI BENED. VARCHI

gatorio, che per la breuità del tempo & lunghezza della materia, nór potemmo pur cominciare, à leggere, non che fornir di dichiarare l'altra volta : nella quale si tratta della creazione & infusione dell'anima razionale con tanta profondità & varietà di dottrina, con tale eccellenza & piu tosto divinità d'ingegno, che non sappiendo io, che dirmi cosa maggiore, & non hauendo ne piu ampia, ne piu vera lode da dargli, dirò che Dante in trattare così alta & così oscuramateria, & quasi porlaci innanzi à gli occhi, fu veramente Dante, & somigliantissimo à se medesimo.

, Bene voglio auuerțirui ò piu tosto ridurui nella memoria"vditori graziofillimi, che dell'anima razionale fi può fauellare in due, guife, fecondo la tagione humana & il difcotlo naturale, come fecero i Filosofi Gentili: & secondo il lume sopranaturale & inspirazione diuina, come hanno fatto i Teologi nostri cristiani, & come fa Dante in questo & in altri luoghi della sua marauigliosissi-. ma & diuina Commedia. Manoi, si per non occupare indegnamente le profellioni altrui, & si percioche à bastanza se n'è fauellato criftianamente in questo luogo altre volte, ne trattaremo secondo i Filosofi, se non quanto nell'addurre ò confutare l'altrui oppenioni, & nel dichiarare poi i sentiméti delle parole del nostro Poeta dirò, o Filosofo ? ò piu tosto Teologo ? saremo necessitati d'allegare ancora, & riferire le fantissime diterminazioni de' Teologi cosi antichi, come moderni. Et perche i Filosofi medesimi tanto i Greci, quanto gli Arabi & i Latini, come ne fentirono variamente, cosi diuersamente ne scrissero, il proponimeto nostro è di voler seguitare in tutto & per tutto la dottrina d'Aristotile, & de' suoi comé-, tatori, & spezialmente tra' Greci il diligentissimo Giouanni Gramatteo, & tràgli Arabi il dottillimo Auerrois, & tre' Latini il verocislimo San Tommaso, percioche, come in molte altre cose, cosi inquesta hanno i Peripatetici (secondo, ch'io stimo) auanzato l'altre: fette degl'altri Filosofi tutte quante.

Non credo già virtuofifimi vditori, che egli fia di meftiero il ricordarui, che la fcienza dell'anima è tanto difficile da fe, & fi intricata poi & ofcurata da altri, che il faperne la verità dimostratiuamé te è piu tosto impossibile, che malageuole. ne perciò deuemo noi, come infingardi & pusillanimi sbigottirci vilméte, et restare di cer carne, anzi piu tosto, come folleciti et generosi inanimirci à piu acre mente inuestigarla et con istudio maggiore. conciosia cosa che niuna cognizione di qual si voglia fcienza (eccettuata fempre la metafisica, ò vero fciéza diuina, è tanto non solamente vtile, ma gioconda ancora et meranigliosa, quanto quella dell'anima come ne pruoua

### SOPRAL'ANIMA.

pruoua largaméte il Filosofo nel suo proemio. Et diuero chi è quel. li, il quale, confiderando le tante & fi belle & fi diuerfe operazioni & vtilità di questa fostanza perfettissima, & conoscendo la ditteréza, che è fenza proporzione alcuna, tra le cofe, le quali mancando di vita non crescono : non sentono:non si muouono, & non-inten dono, & quelle, le quali per benifizio dell'anima viuédo, crescono, fentono,muouonsi & intendono non habbia insieme con vn sommo & incredibile piacere, sna graditlima & ineffabile merauiglia? (certo che io creda) niuno, ne crediate voi discretithmi vditori , che altro volesse intendere l'oracolo ò vero motto scritto nelle porte, del fapientiflimo Apollo, cio è conofci te stesso i e non la notizia & contemplazione dell'anima principalmente, dalla quale, come da vn tonte perpetuo di tutti i beni & mali nostri, diriuano senza fallo niuno infieme con tutte le sciéze & virtù, tutte le bontà & persezs zioni, & finalmente tutte le felicità & beatitudini humane. La onde caramente vi prego gratislimi & cortesislimi vditori, che, cono-Icendo voi quale & quanta fia la nobiltà : quanto varia & grande l'utilità: quanto diuerfa & malageuole la difficultà della fcienza & specolazione dell'anima, vogliate non solamente ascoltarmi còn grata & cortese vdienza, come per vostra benignità fate sempre, ma pregare ancora humilmente infieme con ello meco colui, il quale fece il tutto, & il tutto regge, che gli piaccia alla chiarezza d'un raggio tolo della fua luce & bontà infinita, illustrare l'infinita ofcu tità, & ignoranza del tenebroso ingegno & pochissimo intelletto mio.

Ma come d'animal diuenga infante Non vedi tu ancor : questo è tal punto, Che piu fauio di te fe gia errante. Si che per sua dottrina fe disgiunto Dall'anima il possibile intelletto, Perche da lui non vide organo assunto. Apri à la verità, che viene il petto : Et sappi,che si tosto,come al seto L'articular del cerebro è perfetto, Lo motor primo à lui si volge lieto, Soura tanta arte di natura, of spira Spirito nuouo di virtù repleto; Che cio che truoua attiuo quiui,tira In sua sustantia, of fassi vn'alma sola, Che viue of sente, of se in se rigira.

Ë\$

エジザ

# 138 LEZ. DI BENED. VARCHI

Et perche meno ammiri la parola, Cuarda'l calor del fol,che fi fa vino Gunto à l'homor, che dalla vita cola . Et quando Lachefis non ha piu lino Soluesi dalla carne, & in virtute Seco ne porta l'humano, e'l diuino . L'altre potenze tutte quasi mute, Memoria, intelligenza, & volontade. In atto molto piu, che prima acute . Senza riftarfi per fe ftißa cade Mirabilmente à l'una delle riue : Quiui conosce prima le sue strade . Tofto che luogo li la circonscriue, La virtù formatiua raggia intorne Cosi & quanto nelle membra viue Et come l'aer quando è ben piorno Per l'altrui raggio, che'n se si villette, Di diuerfi color fi mostra adorno : Cosi l'aer vicin quiui si mette In quella forma, che in lui suggella Virtualmente l'alma, che ristette Et somigliante poi à la fiamella, Che segue il fuoco lauunche si muta, Segue allo spirito suo forma nouella. Però che quindi poscia ha sua paruta : E chiamata ombra, & quindi organa poi (iascun sentire infino à la veduta. Quindi parliamo, or quindi ridiam noi: Quindi facciam le lagrime e' sospiri, Che per lo monte hauer sentit puoi . Secondo che c'. ffliggono i disiri, Et gli altri affettil' ombra si figura, Et questa è la cagion, di che tu miri. Et gia venuto à l'ultima tortura S'era per noi Oc.

N N A N Z 1, che io véga alla sposizione particolare di questi ver fi,i quali non sono meno scuri & dotti,che begli,et ornati,giudico,che sia non solaméte vtile, ma ancora necessario fare vn discor so & ragionaméto vniuersale sopra tutta l'anima, et sopra ciascuna delle sue spezie et potenze, ma perche questa materia come vtile et diletdiletteuole sopramodo cosi è ancora lunga & difficile oltra misura, però noi (per esfere piu ordinati & piu distinti) divideremo tutto questo trattato in piu lezzioni, & la presente prima lezione, la quale sarà piu breue & piu ageuole divideremo in quattro parti principali.

Nella prima parte si dichiararà quanto sia la eccellenza & maggioranza della scienza dell'anima sopra l'altre scienze. Et prima si dirà in che modo & à che si conosca, quando vna scienza è piu ò meno nobile d'un'altra.

Nella feconda raccontaremo le molte & varie oppenioni, che hebbero i Filosofi antichi circa la quidità ò vero sostanza & natura dell'anima.

Nella terza porremo la diffinizione dell'anima fecondo Ariftotile, & la dichiararemo tutta paro la per parola.

Nella quarta & vltima diuideremo l'anima in tutte le sue parti & potenze.

#### DELLA NOBILTA DELLA SCIENZA dell'anima. Parte Prima.

V ENENDO alla prima parte cioè à mostrare quanto sia nobile et degna la scienza dell'anima, mi pare da dichiararui prima breuemente, in che modo s'habbia à conoscere la degnità et nobiltà di qualunche scienza, et à che si possa giudicare quando vna scié za è piu degna et piu nobile d'un'altra. Dico dunque (come n'insegna il Filosoto nel principio del primo libro dell'anima) che ogni fcienza, qualunche fia, è buona et honorabile : et la cagione di questo è perche ogni scienza è perfezzione dell'intelletto, onde ancora le scienze delle cose vili et cattiue, sono buone et honorabili, inqua to scienze, perche anch'elle come tali, tanno perfetta l'anima et intelletto nostro, l'obbietto del quale è la verità, et la verità s'acquista mediante la scienza, et cosi hauemo veduto come et perche ogni fapere, inquanto fapere, è cofa buona et degna d'honore. Hora haue mo à vedere.come fi conofca,quando alcuna fcienza è piu degna et piu perfetta d'un'altra. Onde presupronendo, che voi sappiate, che le tcienze reali cio è che trattano di cole, lono piu perfette et piu nobili delle scienze razionali, cio è che trattano di parole, come la gramatica, la rettorica, et la loica : et similmente, che le scienze specolatiue, cioè quelle, il cui fine non è fare, ma contemplare, sono piu nobili, et piu perfette dell'attiue, cioè di quelle, il fine delle qua L'non è specolare, ma operare, come l'etica, l'economica, et la politica.

### 140 LEZ. DI BENED. VARCHI

tica, dico, che in due modi, & à due cose p stemo cognoscere quando vna scienza è migliore & piu honorata d'un'altra. La prima è il subietto suo, cio è la materia, di che ella tratta & intorno alla quale si maneggia. Onde quella scienza è sempre piu nobile, il cui subietto è piu nobile, & la cagione è perche tutte le sciéze si specificano come dicono i Filotofi, da gli obbietti loro, cio è pigliano la degnità & perfezzione loro dal lubietto: & cosi ciascuna scienza è piu ò meno degna, secondo che piu o meno degna è la materia, della quale ella tratta. On de la metà filica ouero prima filosofia, perche confidera quelle menti diuine & sempiterne, & quelle creature cadide semplicet e, pure, & snelle, che i filosofi hora intelligenze chia mano, & quando sostanza astratte & spirate, è piu nobile della filosofia naturale, che confidera le sostanze composte & corrottibili, anzi come niuna cosa ne piu perfetta si ritruona ne piu nobile di quegli immortali spiriti & beatissimi, cosi tutte l'altre scienze sono inferiori & cedono all.: metafifica. La feconda cofa è la certezza: on de quella scienza è sempre piu eccellente, la quale è piu certa, cioè che vla migliori pruoue, & ha dimostrazioni più ferme, & più certe, onde le scienze matematiche, per essere certissime, auanzano in questo, cioè inquanto alla certezza delle dimostrazioni, tutte l'altre scienze, & cosi conchiudiamo, che essendo tutte quante le scienze huone,& honorabili, quella si deue chiamare migliore, & più honorabile, la quale, ò tratta di cole migliori, & piu honorabili, ò ha pruoue, & dimostrazioni piu conte, & piu manifeste. Bene è vero, che di queste due cose s'attende piu la nobiltà del soggetto, che la certezza delle dimostrazioni, onde, quado alcuna scienza ha il subbietto piu nobile, & le dimostrazioni piu certe d'un'altra, ella si chiama & è piu nobile di lei cemplicemente & assolutamente: come per atto d'ellempio l'aritmetica rispetto alla musica, conciosia che l'aritmetica, & quanto al fubbietto, & quanto alla certezza, è piu nobile della musica : perche l'aritmetica considera il numero astratto,& separato dalla materia,& la musica concreto,& congiun to. Ma quando fono due scienze, le quali vinchino l'una l'altra in vna sola di queste cose, & nell'altra siano vinte, quella, che ha il fubbietto più eccellente, è più degna : onde l'astrologia è più degna della geometria, perche, se bene non ha le sue dimostrazioni cosi certe & cosi chiare, come la geometria, ha però il subbietto più nobile percioche la geometria fi maneggia intorno alle co'e terreftri & caduche, & l'astr logia inforno alle celesti, & sempiterne & sem pre la n biltà del fubbietto s'attende più che la cettezza d lle dimostrazioni, in qualunche scienza: anzi dirò piu quua, cl.e no pure la

la scienza, ma l'oppenione ancora d'alcuna cola alta, & pregiata, è piu da stimarsi, & tener cara, che la certezza d'una balla, & vile. cume ne mostra Aristotile nella prima filosofia, & niuno è, ch'io creda, di si poco, & peruerso giudizio, ò tanto amatore di queste cole mondane, ilquale non eleggeffe più tofto vna qualche cognizione. et breue notizia delle cose celesti, et eterne, che la scienza, et certezza delle terrene, et mortali. Ma per ridurre omai quello ragionamento al proposito nostro, dico, che la scienza dell'anima in amendue queste cose, cioè et quanto alla nobilià del subbierto, et quanto alla certezza delle dimostrazioni, vince et auanza dalla metafisica, ò **teologia infuori, l'altre** fcienze tutte quante. Ma qui nafcono fubitamente due dubitazioni contra le cole dette pur testè da noi. la pri ma è, che le le matematiche sono (com'io ho detto poco fa) più cer te di tutte l'altre scienze, ellendo (come afferma Aristotile, nel primogrado della certezza) egli non pare ne vero, ne pollibile, che la scienza dell'anima sia piu certa di tutte l'altre, cauatene ancora la metafilica ouero lcienza fopranaturale, la fecoda è, che fe pure l'anima è si certa, che ella trapaili tutte l'altre di certezza, non è dunque vero quello, che io ho detto di sopra nel proemio, anzi quello, che dice ello Aristotile, che ella sia tanto dubbiosa et tanto malageuole, ad amenduni questi dubbi fi soddisfà ageuolmente con vna risposta fola, conciofia, che vna cofa fi dice effer certa in due maniere, vna in quanto à noi, et l'altra in se stessa et quanto alla natura. Ora le matematiche sono certe nel primo modo, cio è inquanto à noi, benche effe sono anco certe nel secondo cioè in se stelle & quanto alla natura, ma l'anima è certa solamenre nel secondo modo cio è inquá to alla natura & in se stessa, il che si vede chiaraméte per le sue mol te, & manifestissime operazioni : ma non è gia certa nel primo modo cio è inquato à noi, anzi dubiteuole molto & pienissima di difficultà,come vedremo nel luogo fuo. Onde quàdo noi diciamo,che l'anima è certiffima intendiamo non inquanto à noi, ma inquanto alla natura, quando poi diciamo, che ella è incerta & dubitosa , intendiamo non inquanto alla natura, ma tilpetto à noi, perche (come si pruoua nella Posteriora) quella scienza si chiama piu certa, la quale tratta di cose piu perfette, & che siano prime di natura, & tale el'anima verso l'altre scienze. Et tutto che qui si poteilero addurre molte altre dubitazioni, & queste sciorre piu lungamente : nondimeno l'intendimento nostro non è di volere entrare in quistioni, le non quando, & quanto ne sforzatà la materia : percioche, le noi volestimo addurre tutte le disputazioni, che si potrebbero con tutti d fondamenti loro, 8c quelli ò confermare ò riprouare, come sarebbe

# 142 LEZ. DI BENED. VARCHI

be necessar o, non che 10, che vno sono & debolissimo, in si poco. tempo, ma molti huomini in molti meli quantunche valéti licuramente non bastarebbero : oltra che non se ne cauarebbe per vețura. quel frutto, che io vò cercando, che le ne tragga, per non dir nulla, che secondo che à me pare, altramente si debbe interpetrare per gli studij tra' Filosofi nelle scuole & altramente leggere nell'Accademia in Firenze, & tanto piu hora che'l virtuolissimo & sempre felicifsimo Duca Signor nostro, non contento d'effere stato il primo tra' principi, il quale habbia + o folamente con giudizio conofciuta, ma quello, che è piu, con fauore ancora, & con liberatisà accrelciuta & ina'zata la lua & nostralingua materna, ha con infinita, villità di noi & lode immortale di S. E. operato in guila, quando altri meno il credeua, che chiunche vuole puo, agiatillimamente vdire in Pifa da huomini eccellentissimi tutte le scienze in tutte le lingue. Onde io per me sono fermo di non arrecare in questo luo-. go, se non i capi principali delle cose, & quelli risoluti, & (come vol garmente si dice ) smaltiti, per quanto però si stenderanno le forze mie, le quali quanto piu le conosco esse e & poche & inferme, ranto misforzarò maggiormente, che doue mancano l'ingegno mio et. il giudizio, quiui (opperiscano l'industria et la diligenza, et doue la dottrina non aggiuone, arriuolo studie, maper cominciare à mantenere co' fatti quello, che io ho promello colle parole, verto alla seconda parte.

DELLE MOLTE ET VARIE OPPENIONI de gli Antichi insorno alla quidità. It nor effenza dell'anima sta i Parte Seconda.

· -• · 4

P R 1 M A che io entri nella leconda parte, et vi racconcide molte et varie oppenioni de gli Amichi intorno alla quidità et ellenza, ouero natura et lostanza dell'anistia, nó mi pare fuori di proposito dirui, come Aristotile haueua in costume, lempre cheiegli voleua insegnare alcuna cosa che che ella fi fusse, raccontare prim nieraméte sutto quello, che di cotal cosa haueuana lassana lassana lesista unti quelli, i quali erano stati inanzi à lui, et questo satemas due ta gioni ( ome testimon a egli stello) la prima eta per cauare da loro et teruis fi di tutto quello sin che eglino haueuano detto bene, la secon da per su gire et guardarsi da tutto qillo, in che essi bauesteno etrato. La qual cosa fin da lui fatta si negli altri soci libri, et si massimamente per tutto'l primo dell'anista, ma noi seguitando il diligenutilimo

Alfimo et dotto Giottanii Gramatico nebiuo lugo ot belliffino pre e mio riduriemo inquo gille oppenionitie una fomma breuemete lenza addurre le tagioni loro duo furarle a tramere, ellendo elleno falfissime tutte non telo secondo la famislima legge cristiana, ma secondo Aristotile ancora, il quale le ripruoua con ragioni efficacissime, ma venédo al tattoj dico, che i filotofi antichi sono diuisi prini opalmente in due parii, percioche alcuni differo, che l'anima era zorpo, o vero oola corporale, et alcuni altei, che ella non era corpo, ne cofa corporale: Quelli, ohe dicone, ohe lanima è cofa corporale fono diuili medelimamente in due parti perche alcuni dicono, che ella è corpo milto, ò vero melcolato, et alcuni, che ella è corpo femplice. Quelli, che tengono, che ella sia corpo misto si diuiduno anch'effi in due: perche alcuni pongono, che tale corpo fia mefcolato d'elementi ouero principij discontinoui et leparati l'uno dall'altro, come Democrito et Leucippo, i quali voleuano, che tutte le cole cosi celesti, come terrene, perche appo loro ogni cosa era mortale, fi generalleno à calo di certi corpicini lodi, indiuilibili, finiti di figure et infiniti di numero, i quali elli chiamauano grecamente ato. mi cioè infecabili, perche non fi poteuano per la piccoleza loro fegare & diuidere in parti. La quale oppenione fu poi accettata & accresciuta marauigliosamente dall'Epicuro, huomo nel vero d'ottima vita & interifimi costumi, che che se ne dicano Cicerone, Lat ranzio Firmiano er molti altri, i quali feguitando ( come molte vol te auuiene) vna fama et grido volgare, le bene publico et antico, fallo nondimeno et bugiardo, gli hanno dato bialimo et mala voce à gran torto, estendo egli stato sobrio et castissimo huomo, come teftimonia diuinaméte non dico Lucrezio, à cui molti no darebbero fede, mà oltra molti altri, San Tommaso medesimo. Alcuni a tri pó gono, che tal corpo sia méscolato di principij et elementi cotinoui. et congiunti infieme, come fu Crizia, il quale affermaua l'anima nó estere altro, che quel sangue, il quale è intorno al cuore, et p questo macado il langue manca lubitaméte la vita:onde Vir.no minor Me dico, et Filoloto, che Poeta, disse dottaméte sopra gsta oppenione: Et col fan jue versò la vita infieme. Quelli, che credettero, che l'ani ma fulle corpo semplice sono diuisi come gli altri in piu parti, percioche alcuni disfero, ch'ella era quello, che i Gieci chiamano eter, cide corpo celeste ouero quinta esfenza, come Critolao. Alcuni dif-Icro che ella era fuoco per la protezza et velocità del suo mouiméto come fu Heracleto, et Ipparco: Alcuni, che elle era corpo aerio come Anallimene, et Diogene. Altri corpo d'Acqua come Talete, che diceua anco, che la calamita haueua anima, perche moucua et tiraua it ferra

## 144 LEZ. DI BENED. VARCHI

il ferrò à fe. & Hippone ancora diceua, che l'anima era acqua, molfo, perche il feme di tutte le cole era humido. & però voleuano, che tutte le cole fi generaffero d'acqua, non fi potendo fare la generazione fenza l'humido, & cofi tutti gli elementi trouarono chi gli fauori & nobilitò faccendogli principii, & anima delle cole, eccetto la terra, che non hebbe chi fulle per lei, fe non quelli, che diflero, d che l'anima era composta di tutti quattro gli eleméti come fu Empedocle, ò che ella era ogni cola conoscendo & intendendo tutte le cole, & queste sono breuemen te l'oppenioni di tutti coloro, i quali faceuano l'anima corporale.

Quelli poi, che la teneuano incorporea si diuisero anche eglino in due parti principalmente perche alcuni diceuano, che ella era feparabile dal corpo, & confeguentemente, alcuni, che ella era infepa tabile & per confeguente mortale, di quelli, che differo l'anima'non li poter separare dal corpo & essere morrale, alcuni dissero, ch'ella era qualità & temperatura ouero completione, come fu oltra Aleftandro, & Galeno, il gran Medico, & cosi la tiene accidente & non fostanza, mortale & non immortale, benche altroue disse col grandiffimo Hippocrate suo Duce, che ella era il calore innato ouero na turale, il quale alcuna volta Aristotile chiama fuoco imitado Platone suo maestro & altroue dubitò quello, che ella si fusse, altroue cotelso non solo d'esserne irresoluto, ma di no saperla, alcuni dissero, che l'anima era vna certa proposizione come se si pigliassero verbi grazia due parti di fuoco & vna d'acqua. Altri dillero, che ella era armonia come Anallagora. Platone diceua, che l'anima era numero, che moueua se stello, il che (come s'è detto altroue, si debbe intendere metaforicamente. Aristotile finalmente, il quale noi seguitiamo, vuole, che l'anima sia sostanza & non accidente : incorporale & non incorporea, in le parabile & immortale, nó in le parabile & mortale, come noi diremo al luogo suo, non ostante, che Alessandro Peripatetico nobilifimo, & molti altri filosofi cosi antichi, come moderni, tenghino, che ella sia mortale, & quello, che è piu da marauigliarfi, dicono, che Aristorile (per tirarlo da loro) tiene la medesima oppenione, il che : lecondo ch'io credo certo, è falsisimo, come vedremo piu di sotto, che hora è tempo di venire alla terza parte haué do veduto dalle tante & tanto contrarie oppenioni di tanti & tali huomini quanto sia malageuole ritrouare la verità dell'essenza dell'anima, & pche, come dice il diuino Platone, delle cofe, nelle quali i piu saggi discordano tra loro, non puo esfere giudice, se no Iddio, fapemo doue hauemo à ricorrere, per non ingannarci, ma noi legui tando al presente Aristotile, verremo alla diffinizione dell'anima. DELLA

### SOPRA L'ANIMA

#### DELLA DIFFINIZIONE EELl'anima fecondo Aristotile. Parte Terza.

CIASCVNA disputa di qual si voglia cosa, debbe incomincia-re dalla diffinizione, accioche si sappia, che sia quello, di che si disputa, & perciò noi in questa terza parte diffiniremo l'anima secondo Aristotile: ma perche cotale disfinizione è importantissima & molto difficile, però ci ingegnaremo d'ageuolarla quanto potremo il piu. & perche à far questo è necellario hora d'allargarsi, & ho ra d'allungarii, non potendo stare la breuità insieme colla chiarezza, però prego tutti coloro, i quali sanno, che mi vogliano perdonare, percioche io non dico queste cose per quelli, i quali ò l'hanno studiate, ò le possono studiare per loro medesimi negli autori ò Gre ci,ò Latini, ma per coloro solamente, i quali non hauendo altra lin gua, che la Fiorentiná, vorrebbero bene, ma non possono studiarle & saperle da se stessi. & questi, se non intenderanno cosi ogni cosa, non debbono ne marauigliarsi, ne dolersi, conciosia cosa, che in tutte le lingue auuenga il medefimo, à tutti quelli, che non sono esercitati nella loica, & non sanno i termini di quella scienza, della qua le li ragiona, fenza che la presente materia (oltra l'ellere dubbiosa, e malageuolissima di sua natura, è stata trattata da tanti tanto securamente & diuersamente, che ne anco quelli, che sono stati molti anni per molti studij osano di fauellarne sicuramente, anzi questa è quella cosa, della quale chi piu sà, meno ardisce di ragionarne, ma posto fine a' proemij & alle scule, dico, che Aristotile nel secondo libro dell'anima la diffinisce così. L'anima è l'atte primo del corpo naturale, organico, hauente la vita in potenza & affine, che meglio la tenghiate à mente la ridirò vn'altra volta.l'anima è l'atto primo del corpo naturale, organico, hauente la vita in potenza. queste sono tutte le parole à punto, che vsa Aristotile, le quali per esfere (come vedete) scurissime, & meno chiare, che non è esso diffinito, l'andaremo dichiarando tutte quante à vna à vna, ma prima notaremo, che questa non è vera & propia diffinizione, non essendo vniuoca cioè non comprendendo tutte le sue spezie in vn medesimo tempo & à vn tratto, come debbeno fare i propij & veri generi, ma è ana.loga, cioè comprende prima vna delle sue spezie, & poi mediante quella, l'altre, & però questa si debbe chiamare piu tosto discrizzione, che diffinizione, come è noto à i toici: perche questi termini,i quali vsiamo necessariamente, cusi non hauendo di migliori & piu - 1° č. – 1 noti, K

### 146 LEZ DI BENED. VARCHI

noti, che fappia io, no si possono hora, ne si debbeno dichiarate piu lungamente, & tanto meno estendosi dichiarati altroue à bastanza. Secondariamente notaremo, che questa diffinizione ò piu tosto discrizzione è comune & vniuersale, percioche ella comprende & abbraccia tutte l'anime di tutti gli animali ò piu tosto animati per comprendere ancora le piante, intendianto però de gli Animali generabili & coruttibili, perche trattare dell'anima, del mondo, & de Cieli non appartiene al Filosofo naturale, ma al Metafisico, estendo elleno in tutto & per tutto, & inquanto al subbietto & inquanto all'obbietto, o vero secondo l'essere & secodo la dissinizione astratte & separate da ogni materia tanto sensibile, quanto intelligibile. & Aristotile tu il primo, che sapesse trouare vna diffinizione generale et comune à tutte l'altre, & però meritamente riprende tutti quelli, che n'haucuano feritto anzi à lui, concio fia, che le diffinizioni loro non comprendeuano tutte l'anime, ma vna fola, cioè l'humana, onde egli per comprenderle tutte, fu costretto à far la diffinizione non vniuoca come fi deuea, ma analoga come fi poreua. & in questo mostrò il medesimo ingegno er giudizio, che nell'altre cose tutte, il quale fu veramente divino. hora venendo alle parole, dico, ch'egli difle. l'anima è l'atto primo.et chiama quì atto quello, che disopra haueua chiamato forma, et s'intende sostaziale: perche l'ani ma è forma lostanziale ( come vedremo ) et non accidentale. et vsò Aristotile per assegnare il genere all'anima, vna voce et vocabolor nuouo trouato et fatto da lui, et questo fu Entelechia cioè perfezzione ouero atto primo et in fomma forma fostanziale, il quale vocabolo dicono, et così pare in verità ancora, che alcuni si sforzino di difenderlo, che Cicerone non intende le , hauédolo tradotto nel primo libro delle fue disputazioni Tusculane, vn certo monimento continouato et perpetuo, come se fusse stato scritto endelechia per d.et no entelechia per t. ma questo no fa hora à proposito, diffe primo à differenza dell'atto secondo, il quale è essa operazione. Ora l'anima ò operi come nel vegliare, ò non operi come nel'dormire. sempre è atto del corpo, et però gli fu necessario aggiugnerui primo, et breuemente atto primo non vuol dire altro, che principio d'operare, ma non gia esta operazione, perche l'operazione è l'atto secondo.et disse primo non semplicemente, ma à rispetto dell'atto fecondo, et delle sue operazioni: et cosi hauemo veduto, che il gene re dell'anima è atto primo cio è forma sostanziale ouero principio d'operare, che i Greci chiamano ertelechia cioè perfezzione. Del corpo naturale. disse naturale, perche si truouano (come ciascuno sà) di due ragion corpi, vno naturale, il quale è quello, che ha in le il prin-

**\* 47** l Filolofo:l'al-

il principio del mouimento, & di questo intendeua il Filolofo:l'altro è artificiale ouero fatto à mano, il quale non ha in se & da natu ra il principio del mouimento, & di quelto non ellendo animato, non fauella il Filoloto qui, & però v'aggiun le naturale à differenza del corpo artificiato. Organico. organico appo i Greci si chiama gllo, che ha i fuoi organi ouero strumenti per mezo de' quali efercita le sue operazioni, i Latini dicono dissimilare & è propio quello, il quale è composto di parti diuerse, le quali parti sono differenti di Ipezie, & tutti i corpi viuenti, & che hanno anima sono organici ouero ditlimilari, percioche se le piante sono dissimilari & organice, tanto piu gli animali, & che le piante siano tali, non è dubbio, se bene sono dillimilari piu imperfettamente & piu occultaméte, che gli animali, & di quì si puo curare manifestamente, che secondo la via Peripatetica non si danno i Demoni cociosia, che il corpo aerio & spiritoso,che poneuano i Platonici,non è organico,ma similare, cioè della medefima spezie. ma di questo altroue, hauente la vita in potenza. Themistio dottissimo Filosofo, & di grandissima autorità, vuole, che queste parole significhino il medesimo, che organico ouero dilfimilare, & cosi tanto vaglia vna di queste parole, quanto l'altra, il che certamente non pare verisimile in vna cotale diffinizione, & in vn Filolofo cosi fatto, ilquale non suole vsare & massimamente nelle scienze dimostratiue, & tanto meno nelle diffinizioni, parole & voci finonime, che cosi chiamano i Gramatici, benche impropiamente, quelle voci & parole, che significano il medefimo. & la cagione è perche i Filosofi vanno sempre imitando la natura quanto possono, & la natura come non manca nelle cose no cessarie, cosi non abbonda nelle superflue, & non solamente fa sempre il meglio, che si possa, ma ancora piu breuemete, & nel miglior modo. onde noi diremo, che egli dille hauente la vita in potenza per difgiugnere & separare il corpo animato, da quelli, che no hanno anima, percioche anco la forma del fuoco & d'altre cose somiglianti è l'atto primo del corpo naturale, ne è però animato. & quan Jo noi diciamo d'uno, che va ò canta, che egli puo andare ò cantare, questo è vn parlare improprio, & alcunivogliono, che queste pa role fussero aggiunte per cagione & à differenza de i corpi morti,i quali non sono corpi, se no equiuo camente, come i dipinti. La vita. prese in questo luogo vita in vece dell'operazione vitale. in potéza. cioè in virtu et non in atto, et s'intende in potenza propinqua et non rimota, perche anco il sangue ha la vita in potenza rimota. et cosi hauemo veduto, che l'anima diffinita generalmente si che contégal'anima vegetatiua delle piante, la sensitiua degli animali bru-K ti, et la 2

# 348 LEZ. DI BENED. VARCHI

ti, et la razionale de gli huomini, non è altro, che l'atto primo, oueto forma sostanziale del corpo naturale organico, hauente la vita in potenza, dalla quale diffinizione teguita (come conoscono gli intendenti) che l'animale cioè tutto il composto di materia et di torma sia vno solo principalmente. et per se, et di questo è cagione l'anima mallimamente, percioche l'atto et la potéza s'vniscono infieme lenza alcuno mezzo, onde benche l'huomo sia coposto d'atto, et di potenza, ouero di forma che è l'atto et di materia, che è la potenza non è però, ne fi può chiamare due cole, ma vna sola, la quale rifulta di quelle due cioè dell'anima, che è la forma, et del corpo, che è la materia, et rifulta tanto perfettamente et vnitamente, che niuna cola è piu vna in se stella et piu vnita et persetta, che tutto il coposto insieme, et per questo diceua il Filosofo, che gli affetti ouero patlioni non erano ne dell'anima fola, ne del corpo folo, ne di tutto il composto cioè dell'uno et dell'altro insieme onde tanto è a dire (diceua egli nel primo dell'anima) che l'anima fi dolga ò fi rallegri, quanto à dire, che ella fili, ò che ella tella et le bene in tutte le lingue s ufano fimili modi di fauellare, attribuédo l'operazioni hora all'anima tola, come quando il Petrarca diffe Alma che fai, che pensi. etc. et Dante o mente, che scriuesti ciò ch'io vidi, et hora al corpo solo come da Piemiei vostra ragion là non si stende, fono nondimeno impropij questi parlari, et piu secondo l'uso, che secondo la verità ma per tornare à l'unità del composto, niuno, ch'io creda dimanderà mai perche yna palla di legno ò di qualunche altra materia, sia vna cosa sola, essendoui la forma cioè la tondezza et la materia cioè il legno, che sono due cose, percioche (come s'è detto di sopra) l'atto et la potenza ouero la sorma et la materia non hanno bifogno di mezzo à vnirfi et congiugnerfi infieme, onde la tondezza, che è la forma ouero l'atto s'unifce col legno, che è la potenza et la materia, ouero il subbietto senza mezzo nessuno, et cosi nell'huomo, et in tutti gli altri composti, et di questo non poteua rendere la cagione Platone et gli altri, che diuideuano l'anima in re parte fecondo i tre membri principali del corpo. Seguita ancora di questa diffinizione, che la forma sola sia piu vero ente cioè sia piu veramente, che non è tutto il composto, cioè l'anima et il corpo infieme, et se alcuno dubitasse, et dicesse, come è questo possibile, conciosia cosa, che il composto contenga et racchiuda in se la forma cioè l'anima et di piu la materia cioè il corpo, onde par, che seguiti di necessità che almeno tanto sia nobile il composto tutto insieme, quanto la forma sola da se. dico, che la materia è tanto impersetta. che ella non aggiugne perfezzione alcuna alla forma, et la forma ha la mc-

### SOPRA L'ANIMA!

149

la medesima perfezzione da se sola, che tutto il composto in sieme, ma l'ha in vn modo piu eccellente & piu perfetto, percioche ella ha tutta la fua perfezzione da fe stella, senza dipendenza da altri, & il composto ha tutta la medesima perfezzione non da se stello & lenza dipendenza, ma dalla forma, onde viene ad hauerla in modo piu ignobile & piu imperfetto, & per questo non è dubbio nessuno appresso i migliori filolofi, che la forma sola da se, cioè l'anima è piu nobile & piu perfetta, che tutto il composto insieme, cioè l'anima & il corpo. & per farlo piu chiaro con vno ellempio piu manifesto, chi mi dimandalle : quale è piu perfetto, ò Dio solo senza il mondo, ò Dio con tutto il mondo infieme? gli risponderei egualmente & nel medesimo modo, percioche tanto è persetto Dio da se solo, quanto infieme con tutto il mondo, perche il mondo non aggiugne perfezzione alcuna à Dio, & Dio ha in se tutte le perfezzioni, che si posso no immaginare, hora ci restarebbe à disaminare d'una in vna tutte le parole di questa diffinizione, ma perche sopra ciascuna si potrebbe fare mille dubitazioni & muouere infinite quistioni, noi non pa rendoci, che ne'l tempo ne'l luogo lo patifca, nó che ricerchi, lafciarele tutte da vn canto, verremo coll'aiuto di Dio alla quarta & vltima parte, doue si trattano cose non men belle, & piu viili di queste.

#### DELLA DIVISIONE DELL'ANIMA NELLE sue parti, ouero potenze & operazioni. - Parte Quarta & vltima.

РЕ R С H E il genere dell'anima (come s'è veduto di sopra) non è vniuoco ma caninoco anglazza dell'anima ( è vniuoco, ma equiuoco analogo, però non può l'anima hauere vna diffinizione lola veramente, ma è necessario ricercare à vna per vna tutte le parti & spezie sue:percioche à volere hauere la scié za d'alcuno genere perfettamente, non basta la sua diffinizione sola, ma bisogna hauere ancora le diffinizioni di tutte quante le sue fpezie, il che effendo vero in vn genere vniuoco, molto piu per l'argomento, che i Latini chiamano dal maggiore ouero dal piu forte, fara vero in vn genere equiuoco,come hauemo veduto, che è quello dell'anima, tra le cui spezie si ritruoua ordine & vi si da il prima, & il poi, effendo prima di natura la vegetatiua, che la fenfitiua, & la sensitiua prima, che l'intellettiua, onde hauendo diffinito Aristo tile l'anima secondariaméte in questo modo l'anima è il principio, mediante il quale noi viuiamo, fentiamo, ci moniamo, & intendia mo, ouero dilcorriamo, noi inanzi che palliamo piu oltra, diuidere. mo per maggior chiarezza in questa quarta & vltima parte tutte le K potenze 3

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

### 150 LEZ. DI BENED. VARCHI

potenze & virtù dell'anima (eguitando Giouanni Gramatico, non` gia nel suo proemio, oue egli dice molte cose suori, & molte contra la dottrina Peripatetica, ma nel terzo dell'anima, Joue egli dice , lasciate indictro le potenze vegetatiue & le appetitiue, & trattando folamente delle comprésiue & cognoscitiue, cioè di quelle, che apprendono & conoscono, che queste tali virtù & potenze, ò elleno fono & fi maneggiano intorno alle cofe efteriori, & che fono fuori dell'anima, ò intorno alle cose interiori, & che sono détro l'anima. fe nel primo modo cioè intorno alle cole esteriori, questa tal potenza & virtù, che le comprende & conosce per dir coli, si chiama senfo, percioche il senso comprende & conosce le cuse di fuori folame te. se nel secondo modo & circa le cole inferiori, allora questa tat virtu & potenza, che l'apprende & conosce si chiama intelletto, pigliando qui intelletto largamente, & comunemente: percioche fole l'intelletto apprende & conosce le cose di dentro, & che sono nell'anima. Ora questa operazione dell'intelletto nelle cose di dentro puo effere in due modi, ò circa le cole singolari & particolari, come fono tutte le cole, che caggiono lotto il lenlo, cioè che fi pollono à vedere ò vdire ò fiutare ò gultare ò toccare, & allora fi chiama fantalia ouero immaginazione: o ella è circa gli vniuerfali i quali non caggiono fotto il fenfo, ma fi truouano & hanno l'effere folamente nell'anima, come è esso huomo ( come diceua Platone, & esso animale, cioè la forma ouero spezie dell'huomo & dell'animale, che egli chiamaua idee: & allora fi chiama intelletto non comunemente (come di sopra) ma propiamente. di nuouo questa operazione dell'intelletto, la quale è nell'anima & circa le cose vniuersali puo essere in tre modi, percioche ò ella è piu perfetta del Sillogismo, ò ella è intorno al Sillogismo, o ella è piu imperfetta del Sillogismo. Seella è nel primo modo & piu perfetta del Sillogiímo cioè tanto alta nobile & perfette, che ella non habbia dibisogno nell'intender le cole, del Sillogilmo cioè del dilcorlo, ma l'intenda nella prima vista fubito & à vn tratto tosto che se l'appresentano senza discorrerui fopra, allora questa virtù si chiama intelletto, & quì si piglia intelletto non comunemente come nel primo modo, ne propiaméte, come nel secondo, ma propijsimamente, cioè intelletto semplice, & fi chiama femplice, perche egli non diuide & non compone. non hauendo bisogno per la sua persezzione di composizione ne di diuisione, il che non auuiene ne gli altri, & nella fantasia, la quale diuide & compone, come diremo al luogo suo nella seguente lezione, & non è altro questo intelletto semplice, se non l'apprensione ouero comprendimento de i termini & parole semplici & incomplefic

coplesse come (estempi grazia) qita propolizione, ogni tutto è maggiore della sua parte, la quale cialcuno conosce essere verissima tostoche egli l'ode, senza altro discorso, solo che egli sappia & intéda i termini, cio è che cola sia tutto, & che cola sia parte. & osto voleua dire Aristotile nel primo della Posteriora, quado disse noi cono scia mo i principij come conosciamo i termini.cioè la notizia de i princi pij, li genera in noi dalla semplice notizia de' termini cioè del predi cato, & del lubietto ancora che Giouáni Gramatico dichiari questo luogo in due modi, argométo allai chiaro, che non gli loddisfaceua ne l'uno ne l'altro, essédo la verità vna sola. & questo intelletto sem plice del quale noi ragioniamo è fempre & in ogni luogo veriffimo & mai no fi può ingănare, il che appare manifestaméte in tutte qlle propolizioni vniuerlali, che i Greci chiamano principij & alliomati, i Latini proloquij & degnirà, & noi volgarméte mailime, & Date le chiamò prime notizie dell'intelletto, come gilla di fopra il tutto è maggiore della parte, & qll'altra d'ogni cola è vera la negazione ò l'affermazione cioè che d'ogni cola fi puo dir veraméte o che ella è o che ella nó è, ma lasciado queste cose, che si sono dichiarate nella loica, torno à dire, che se glla operazione è nel secodo modo & circail Sillogifmo cioè che vsi nell'intédere le cose & si serva del Sillo gifmo, allora cotale virtù fi chiama appresso i Greci Diania, i Latini non hanvo nome, che io lappia, da lignificarla, i Tolcani la sprimono felicillimamente & la chiamano discorso , & da loro l'hanno tolta i filolofi moderni chiamandola hora discorso & hora virtù discorsiua, & questa compone & diuide, & non è senza merauiglia, che mai Aristotile no ne faccia menzione in luogo alcuno, no vlando mai questo nome diania cioè dilcorso, se bene vsa questo verbo dianiste cioè discorrere. Se tale operazione è nel terzo & vltimo mo do & è piu imperfetta del Sillogismo, allora si può considerare in due modi: percioche ò ella è intorno alle cole specolatiue, ò intorno alle cose operabili da noi, se nel primo modo & circa le cose spe colatiue, allora cotale virtù si chiama scienza. perche la scienza non è altro, che vn'habito specolatiuo acquistato con ragione, e se ella è nel (econdo modo, cioè circa le cuse operabili da noi, anco allora è di due maniere perche ò ella è circa le cose, che noi operiamo senza configlio, & queita si chiama arte, percioche l'artefice non consulta, ma mediante i propij principij inferisce le propie conclusione, ò ella è circa le cose, che noi operiamo con consiglio & questa si chiama prudenza, la quale, se bene non è virtù mortale, per essere (come habbiam detto) nell'intelletto, è però come capo & quasi regina di tutte le virtù mortali. Ma perche questa divisione ancora che K 4

# 152 LEZ. DI BENED. VARCHI

che sia verissima non e perfetta, non comprendendo tutte le potéze dell'anima & perche pare à molti piu tosto Platonice, che Aristo telica.però noi, disiderando di soddisfare à tutti, vedremo di ridurre in piu breuità & maggiore ageuolezza, che potremo quella, che fa Aristotile medelimo nel testo lib. dell'Etica, & diremo, che le po téze dell'anima fono & fi possono cossiderare in duoi modi : percioche ò elleno fi traua liano circa le cofe fingolari, ò circa le cofe vniuerfali, fe circa le cofe fingolari, allora tale potenza & operazione fi chiama fenfo, fe circa le cole vniuerfali, allora tale operazione & po réza fi chiama intelierto. Da capo fe ella è circa i fingolari anco gíto · ε in due modi:perche δ ell : è in prefenza de' fenfibili, cioè piglia & ricene le cofe, he le fono presenti, & allora cotale potéza si chiama fenso steriore, i quali (come sa ciascuno) sono cinque, vilo, vdito, 🕤 odorato guíto & tatto, ò ella è in affenza & lotanáza de' fenfibili, 🎗 allora fichiama fento interiore, & perche il fento interiore fi diuide in piu parti (come diremo lúgaméte nella fecõda lezione) intendiamo quì principalmete della fantafia. Ma le gîta virtù è circa gli vni uersali, anco allora puo estere in piu modi, pche ò ella è indifferéteméte circa il vero & il fallo, cioè tato puo esfere vera quato falfa, & allora fi chiama oppenione, ò ella è fempre circa il vero folamére, in guila che no puo ellere falla in modo nelluno,& gîto puo'ellere in due modi medefimamente, perche ò ella è l'apprendimento de i principij & termini incompletli & lemplici & questo si chiama intelletto semplice, il quale no è altro, che l'habito de i principij ciuè di quelle propolizioni grandillime, che sono notiffime incontanen te à chiunche l'ode fenza hauere altra cognizione che de' termini, chiamate da noi maisime, come dicemmo poco fa, ò ella è l'habito d'alcuna conclusione dimostrata per gli suoi propij, veri, & immediati principij, & questo ancora è in due modi, perche ò ella è circa le cofe contemplatiue & allora si chiama scienza, della è circa le cose operabili da noi & questo è medesimamente in due modi, percioche ò l'operiamo con configlio, & questa si chiama prudenza d l'operiamo fenza configlio & questa si chiama arte. & cosi aggiun taci la sapienza, che non è altro, che l'habito ò scienza delle cole nobilissime & perfettissime, hauemo veduto i cinque habiti dell'intel letto, arte prudenza, scienza sapienza, & intelletto, i quali sono sem pre veri & mai non s'ingannano, ma perche questa diuisione (oltra il non effere anch'ella perfetta del tutto ) non comprendendo tutte le parti & potéze dell'anima, è molto sottile & malageuole, noi per essere intesi ancora da gili, che no hano studiato, diremo più grossa mente & piu ageuolmente, che l'anime in genere sono tre à punto. 1 YeSOPRA L'ANIMA.

1.53

r Vegetatiba.

.

2 Sensitiua ouero irrazionale.

3 Razionale ouero intellettiua.

Et che i modi ouero gradi del viuere sono quattro.

- 1 Vegetatiuo.
- 2 Sensitiuo.

3 Motiuo di luogo à mogo.

- 4 Intellettino.
- Et che le potenze ouero virtù dell'anima sono cinque.
- r Vegetatiua.

2 Sensitiua.

- 3 Appetitiua.
- 4 Moriua di luogo à luogo.
- 5 Intellettiua.

Ora, se queste, ò parti, ò spezie, ò forze, ò virtu, ò facultà, o vfici, d potenze, che le debbiamo chiamare, siano vna cola medesima coll'anima, in guisa, che tra loro non sia altra differenza, che razionale, & mediante l'operazione dell'intelletto (come dicono i loici) cioè. che non siano differenti senon d'habitudine & di rispetto, ouero co siderazione, non altramente, che in vn cerchio medesimo il cocauo & il conuerso, & in vna stella via l'erta, & la china, ò pure vi sia differenza reale & estenziale, cioè che siano diuerse & differenti veramente & realmente, perche è quistione lunga molto, & molto difficile tra Scoto, & San Tommaso & gli altri dottori Latini, si dirà pienamente nella seconda lezione, doue trattaremo particolarmente di tutte quante queste potenze. ho detto fra tutti i dottori Latini, infuori pero, che Giouanni Gandauense, perche tra' Greci migliori non cade questa dubitazione & difficultà, conciosia cosa, che essi tengono per fermo, che secondo Aristotile, nell'huomo siano due anime distinte & separate realmente, vna razionale & l'altra irrazio nale, eccetto Giouanni Gramatico, che ne pone tre, & Simplicio, che ne pone vna solamete, come fanno anco i Teologi Cristiani, & à cosi tenere & fermamente credere, non solo ci persuade la verità della santissima religione nostra, maci sforza ancora l'autorità de' facri canoni, percioche hauendo questa oppenione disputata lungo tempo, suscitato anticamente di molti scandoli, & eresie nella chiesa.fu fatta vna costitutione, per la quale si scommunicano tutti quel li, che credessero, che nel corpo humano fusse piu d'un'anima sola, & cosi deuemo credere & tenere noi, ancora che Aristotile le saccia due, come vedremo diffusamente nel luogo suo, per hora basti sapere, che queste potenze dell'anima sono di due ragioni. Alcune so no

no & si chiamano organice ouero strumentali, & queste sono tu tte quelle, che nell'azzioni, & operazioni loro, hanno bilogno & li l'er uono d'alcuno organo, ouero strumento corporale, come sono tutte le potenze dell'anima vegetatiua, è sensitiua, percioche queste non pollono elescitare l'operazioni & azzioni loro lenza qualche ftrumento corporale, perche come la potenza visiua ha bisogno & si serue nelle sue operazioni dell'occhio, così si serue & ha bisogno l'vditiua dell'orecchia. & nel medefimo modo di tutte l'altre. Alcune si chiamano & sono inorganice & queste sono tutte quelle, le quali nelle loro operazioni non hanno bilogno d'alcuno struméto corporale, come sono l'intelletto & la volontà, percioche noi possia mo intendere & vedere lenza adoperare alcuno strumento, come si dirà piu chiaramente, quando fauellaremo di loro & delle immortalità dell'anima intellettiua nelle lezioni, che verranno, nella quale oltra l'altre cole, dichiararemo quattro dubbij importantislimi, & difideratifimi da ognuno. Primo fe l'anima è mortale ò immortale. Secondo le l'anima è multiplicata di numero à guifa, che ciafcuno n'habbia vna,ò pur fia vna fola in tutti gli huomini. Terzo fe l'anima è la forma sostanziale dell'huomo, & gli da l'essere & l'operazioni, d nd, ma sia solo assistente come il nocchiero ouer pi loto alla naue. Quarto se nell'huomo sono vna, o piu ani me diftinte realmente, & quì effendo fornite quelle quattro parti, che io proposi nel principio di voler dichiarare, farò fine alla presente lezione, rendendo humilméte prima à Dio del suo aiuto,& poi à voi della vostra attenzione immortali grazie & infinite. :..

- **•** 

# AL MOLTO REVERENDO ET ILLVSTRISSIMO SIGNORE, IL SIGNOR DON LVIGI

DI<sup>I</sup> YOLLEDO,

# Signor fuo Offerwandissimo.

BENEDETTO VARCHI.



IA fo io bene nobili/simo, e cortefifsimo Signor mio, che alla molta cofi dottrina, come bontà del figliuolo dell'Illustrissimo Signor Don Pietro Vicere di Napoli, e fratello dell'Eccellentissima Sig. Donna Leonora Duchessa di Firenze, e Nipote del Reuerendissimo e tre volte grande Cardinale di Burgos, si conueniua troppo maggior dono, e troppo piu degno, che questo

non è, che iole mando al prefente. Ma io non possendo più, e difiderando fommamente di mostrare boggimai in quel modo, che per me si potesse, alcuna parte di quella humile affezzione, e seruitù, che io porto (gia gran tempo) alle tante, e cosi grandi doti, e qualità della molto Reue. Fillustrifs. S.V. ho eletto, considatomi non meno nella singolare humanità, che nel discretissimo giudizio suo, di palesare piu tosto la pouertà dell'ingegno mio, che di nascondere la gratitudine dell'animo, imitando la sempli cità, e pura mente di quei Pastori, i quali non hauendo, ne oro, ne incenso, sacrificano col farro solo, o col latte. Di Firenze à di vij. di Marzo. M. D. X L V I.



LEZ-

# LEZZIONE DI BENEDETTO VARCHI, SOPRA IL SOTTOSCRITTO SONETTO

#### DI MICHELACNOLO BUONARROTI,

Fatta da lui publicamente nella Accademia Fiorentina, la feconda Domenica di Quarefima, l'Anno M. D. X L V I.

#### Il Proemio.



G L I non ha dubbio alcuno appresso tutti i migliori così Filosofi, come Teologi, che tutte le cose generabili, e corrottibili, cio è tutte gille, che si titruouano in questo Mondo inseriore, dal Cielo della Luna in giù, qualunche elle siano, ò animate, ò priuate d'anima; furono, Mag. & meritissimo Consolo: nobilissimi, e dottissimi Accademici, e

voi tutti prudentissimi, e benignissimi V ditori, prudotte da Dio, e dalla Natura, a cagione, e per benefizio dell'huomo : conciofia, che tutte le cole meno degne, e perfette, sono (come diceua il Filosofo nella Politica) à benifizio, e per cagione delle piu degne, e perfette. Onde, come tutte le cose, che mancano d'anima, sono per cagione delle Piante, e le piante per cagione degli animali, cosi gl'animali so no per cagione degli huomini, estendo l'huomo piu perfetto, e piu nobile di tutti, si quanto alla perfezzione dell'Anima, e si quato alla nobiltà del corpo. Percioche si come l'animo humano auanza in infinito tutte le cose mortali, coss hebbe il piu nobile corpo, e piu perfetto, che si potesse trouare quaggiù. Et per dirlo più chiaramente, non poreua fare la natura in modo nessuno cosa alcuna piu perfetta dell'huomo, ne lui me defimo più nobile, o meglio disposto, e proporzionato, ne quanto alla perfezzione, e degnità dell'anima, ne quanto alla complessione, e temperatura del corpo. La onde non si puo non che dire, ma pensare la maggiore, e piu scelerata, o bestem mia, o ignoranza di quella di coloro, i quali dolendofi della Natura, acculano 4

acculano tacitamente, e riprendono colui, cui tutte le cole sono polfibili (eccetto l'errare) e se quegli, che vorrebbero, ò esfere gagliardi come i Lioni, e correre come i Cerui: di volare come gli vccelli, di notare come i pesci, considerassero, non dico, che disiderano cole contrarie in vn tempo medelimo, e conleguentemente impollibili, ma con quanta ageuolezz ;,e in quanti modi fi vincano dall'huomo tutte le forze, & tutte le velocità, e destrezze di tutti gl'altri Animali, conoscerebbero subitamente la loro follia non punto minore della semplicità, e poca conoscenza (per non dire parola piu graue) di tutti coloro, i quali si rammaricano con tante doglienze, che à l'huomo facciano di mestiero allai piu cose, & al nascere, e nel conleruarli, che à gl'Animali brutí non fanno, come quegli, che non pé lano, ò non lanno, che quato è piu degna cialcuna lpezie, e piu pertetta, tanto ha di piu cofe, e maggiori, e piu perfette bilogno, lecondo gli eterni ordinamenti, & infallibili leggi della natura, i quali,e le quali si potrebbero forse desiderare migliori, ma hauere nò. Onde chiunque defidera ò di leuare alcuna cosa à l'huomo di quelle, che egli ha da natura, ò d'aggiugnerli di quelle degli altri animali, delidera quello, che non pure non fi puo mai ottenere, ma ne ancora difiderare naturalmente, cioè la fua imperfezzione medefima. Di ciamo dunque (lasciata la costoro, ò ignoranza, ò fullia, ò semplicità degna piu tosto di copassione, che di gastigo) che l'huomo (quádo bene fusse mille volte mortale, come vogliono alcuni) è à ogni modo senzafallo nelluno, il piu perfetto in tutte le cose, e'l meglio organizzato animale, non folo, che vnqua facesse, ma che potesse mai fare la natura, & à lui solo ha prodotto tutto quello, che ella ha prodotto, o di buono, o di bello in qualunche luogo. Ma, che diremo, se egli non solamente è immortale, così secondo l'oppenione, e credenza de i piu dotti Filosofi, come secondo la verità, e certezza di tutti i Teologi, ma talmente fatto, che egli puo, ancora viuendo, e colle terrene membra volare al Cielo, e diuen re non pure Angelo, ma quasi Dio? Dorremoci noi della Natura? chiamaremola noi non pietola madre, ma ingiustissima Matrigna? vorremo noi essere piu tofto Lioni, ò altra fiera, che huomini ? eleggeremo piu volentieri il notare, che l'andare? Stimaremo piu degna cola il volare per l'aria per posare in terra, che il posare in terra per volare al Cie lo ? e finalmente ci piacerà piu il correre, che il discorrere? Ma perche la natura non da mai potenza, ò volemo dire pollibilità alcuna à nessuna cosa, che ella non le dia ancora gli strumenti da poterla ri durre à l'atto, percioche sarebbe vana cotale potenza, e di niuno frutto, il che la natura non tollera: Onde Aristotele, volédo prouare, che

re, che le Stelle non si moueuano per loro stesse, argomentana da questo, che la Natura harebbe loro fatti i piedi, se hauesse voluto, che si fustero mosse: Mi potrebbe alcuno dimandare, quale è quello strumento, che n'ha dato la natura, mediante il quale possiamo ridurre à l'atto questa potenza, cioè salire al Cielo colla terrena soma, e diuenire d'huomini, Dij. Alla costui, e dotta dimanda, e ragioneuole si risponde, che questo strumento (oltra le scienze) senza alcu dubbio è l'Amore: L'Amore è questo strumento senza dubbio alcu no nobilifimi, & amantifimi V ditori, e mediante l'Amore non so lo potemo, ma deuemo ancora leuarci da queste nebbie mortali, e saliti d'una in altra sembianza à quegli splendori oltramondani, poggiare sopra il Cielo, e quiui contemplando visibilmente la prima cagione à faccia à faccia, diuentare lei, e per questo significare fu rono aggiunte (secondo, che io stimo) l'ali ad Amore, non per dimostrare l'inconstanza sua, o la leggerezza (come hanno molti creduto) Ne fia chi reputi questa salita, e cotal visione impossibile, percioche & alcuni de i Teologi l'affermano e molti de' Filosofi la con festano, e quel grandissimo Arabo, il quale (per quel poco, che posta conoscere io) fu solo, o con pochissimi vero Filosofo dopo Aristotile, pone il fommo bene, e l'ultima felicità humana in gita cosi fatta cotéplazione, la quale egli chiama intuitiua, percioche no si fa col discorto della ragione, ma psenzialmete coll'occhio dell'intelletto. O marauigliola, e possétissima forza di gsto grade, e santissimo Dio, quanto dei tu esfere amata, ringraziata, & adorata da tutti i Buoni, da tutti i Dotti, da tutti i Saggi. Da te sola ne viene ogni quiete; ogni contento: ogni ripolo: ogni falute: Tu ne fcaldi gl'ingegni: Tu n'incendi gl'animi: Tu n'infiammi le menti: Tu n'infuochi i cuori: Tu n'ardi i petti: di pélieri altillimi: di dilij dolcillimi, di voglie honestissime: di cocetti honoratissimi: di disideri cortesissimi, e finalmé te sei sola cagione di tutti i beni à tutte le cose. Ma potrebbe dubitare chi che sia, come possa questo estere vero, che io ho detto, concio sia cosa, che tutto il giorno si vedeno tutti gl' Amanti, o almeno la parte maggiore, pallidi; afflitti: macilenti: maninconichi: pieni di lagrime: di sofpiri: di cordogli: di gelosie: di pentimenti, e breueméte colmi di tutte quâte le sciagure, andarsi amarissimaméte doledo, e riammaricando d'Amore : delle donne amate : della Fortuna : col Cielo:co i boschi:coll'acque:senza mai hauere non che pace, tregua de' loro affanni. Al qual dubbio con grandissima ragione mosso, e non mica ageuole à potersi sciogliere, niuno (per quanto habbia ve duto, o possa giudicare io) non ha ne piu veraméte risposto, ne piu dottamente, che in vn suo altissimo sonetto, pieno di quella antica rutezza

SOPRA'L' SON. DEL BVONAR. 159 purezza, e Dantesca grauità, Michelagnolo Buonarroti, dico Michelagnolo fenza altro titolo,o feprannome alcuno, percioche non fo trouare nelluno epiteto, il quale non mi paia, o che fi contenga in quel nome folo, o che non sia di lui minore. Il qual sonetto ho preso hoggi à douere interpretare per la gradillima dottrina, & incredibile vilità, che in effo fi racchiude, non fecondo, che ricerca. no l'altezza, e profondità de i grandillimi concetti di lui, ma in quel modo; che potranno la bassezza, e debolezza delle mie picciolissi. me forze. E volelle Dio, che (vbbidendo la mia lingua all'intelletto) poteili mandar fuori pure vna fola particella colla voce di quello, che io ne sento dentro nel cuore. Et perche non m'è, ne nascoso, ne nuouo quello, che hanno detto alcuni di questo fatto, non voglio rifpondere loro altro, se non che Michelagnolo (oltra l'essere egli nobilifimo Cittadino, & Accademico nostro) è Michelagnolo, il cui nome manterrà viua, & he norata Fiorenza, poi che ella farà stata poluere migliaia di lustri, e che tutti i suoi migliori Cittadini non defiderano cofa ne piu giusta, ne piu ragioneuole, che di ve dergli posta quando che sia vna statua, ma degna di lui, cioè di sua mano in questa Città; ne so io per me pensare, non che dire, che cofa potefle arrecate, o maggior contento alla bontà del noftro felicisfimo,& ottimo Duca, che vedere vno de' suoi Cittadini, al quale tato cedono tutti gli altri huomini, quato ello tutti gli altri Princi pi foprauăza. Et coloro, che fi marauigliano come ne' componiméti d'uno huomo, ilquale no faccia professione ne di lettere, ne di sciëze, e fia tutto occupatillimo in tăti, e tăto diuerfi elerzitij, posta estere cosi grade, e profondità di dottrina, & altezza di concetti, mostrano male, che conoscano, o quato possa la Natura, quado vuole fare vno ingegno perfetto, e fingulare, o che la Pintura, e la Poesía sono secõ do molti nó tanto somigliantilime fra loro, quáto poco meno, che vna cola medesima, come si vedrà nel fine di questa nostra lettura, guando trattaremo la quistione della nobiltà dell'arti, che hora è tempo (inuocato prima diuotaméte il nome, & aiuto di colui, che sempre rispose bene à chi con fede lo chiamò) di venire alla sposizione del sonetto, il quale mentre, che io recito, e dichiaro, prego humilmente l'humanifime cortefie vostre, che ne dieno colla folita benignità, la confueta vdien--22 .

Nom

N on ha l'ottimo Artista alcun concetto, ch'un marmo folo in fe non circonferiua Col fuo fouerchio, e folo à quello arriua La man, che vbbidifee all'intelletto: Il mal ch'io fuggo, e'l ben ch'io mi prometto, In te Donna leggiadra, altera, e diua, Tal fi nafconde, e perch'io piu non viua, Contraria ho l'arte al difiato effetto. Amor dunque non ha, ne tua beltate, O durezza, o fortuna, o gran difdegno, Del mio mal colpa, o mio deftino, o forte, Se dentro del tuo cor morte, e pietate Porti in vn tempo, e che'lmio baßo ingegno, Non fappia ardendo trarne altro, che morte.

#### Il soggetto.

Per maggiore, & piu ageuole intelligenza del soggetto di questo graue, e dotto sonetto, hauemo à sapere nobilissimi V ditori, che niu no affetto, o vero accidente (qualunche egli sia) è tanto vniuersale, e tanto comune à tutte le cose, quanto l'Amore; Percioche egli non è cosa nessuna in luogo nessuno, ne tanto bassa, & ignobile, ne cofi alta, & eccellente, la quale non habbia in fe qualche Amore: anzi quanto è piu nobile ciascuna cosa,e piu persetta, tanto ha senza alcun fallo piu pertetto Amore, e piu nobile. Onde l'ottimo, e grandissimo Dio, non solo è nobilissimo, e perfettissimo Amante, ma esso primo, e verissimo Amore, onde diriuano gl'altri Amori tutti quanti : e delle intelligenze quanto ciascuna è piu vicina alla prima, cioè à Dio, e conseguentemente piu degna, tanto ha maggio re Amore, e piu degno. Ma lasciando stare al presente l'Amore di Dio, e de' suoi Angeli, il quale nel vero è d'una altra maniera, che il noftro non è,e fi chiama hora intellettuale:hora angelico, e quan do diuino, e fauellando folamente dell'humano, cioè di quello, che si truoua in queste cose sottane, & inferiori, diciamo, che ogni Amo re seguita qualche appetito, onde come nelle cose mortali si ritruouano tre appetiti, coli necellariamete li ritruouano ancora tre amo ri. Il primo, e piu comune di tutti fi chiama naturale, percioche viene in tutte le cose dalla natura, e questo è senza alcuna cognizione della cosa, che appetisce, onde tutte le cose, che non conoscome sono tutte le inanimate, e tra l'animate, le piante, hanno questo appetito, & amor naturale, e quinci è, che tutte le cose grani caggiono al

no al centro, e le leggiere volano al Cielo, perche se bene non con o scono per se stelle (perche la Natura non conosce) sono però gui da te da chi conosce, non altramente, che gli strali vanno dirittam en te al berzaglio', non per loro medesimi, ma in virtù dell'Arciero, che gli trasfe, e in questo Amore non furono mai inganni, ne falli, perche il suo fine è sempre buono, anzi ottimo, e sempre si cosegue da tutte le cole, se non sono impedite violentemente, onde si vede, che le piante tutte, e lempre crescono, si nutriscono, e generano. Il fecondo appetito & Amore si chiama sensitiuo, perche nasce dalla cognizione del senso, e questo si ritruoua in tutte le cose, che hano l'anima fenfitiua, cio è in tutti gl'Animali, e questo quanto è meno comune, tanto è piu nobile del naturale, la onde tutti gl'animali (oltra il crescere, nutriffi, e generare) cercano sempre, & in tutti i luoghi quelle cofe, le quali, o fono veramente, o paiono loro profitteuoli. Il terzo, & vltimo appetito, & Amore si chiama tazionale, o vero intellettiuo, é questo si ritruoua solamente negli animali razio nali, o vero intellettiui, cio è negli huomini, & è perfettifimo di tut ti gli altri, onde chi ha questo, puo haucre ancora, anzi ha necessariamente gli altri duoi, ma non gia all'incontro; e tutti e tre questi amori sono naturali nell'huomo, e conseguentemente buoni, Onde fubitamente nasce quel dubbio, che noi toccamo nel proemio, come sia possibile, che vna cosa, che venga da Natura, e conseguentemente sia buona, n'apporte seco tanti dolori, tanti affanni, tanti trauagli, quanti si veggiono, si sentono, e si pruouano tutto il giorno in amando. Il qual dubbio volendo sciogliere questo veramete An gelo diuino, e richiamare i Mortali dalla via sinistra, e torta alla destra, e diritia, non fa come molti, & anticamente, e modernamente hanno fatto, e fanno, i quali, o per iscusare se medesimi, o per non conoscere per auuentura la verità, ne danno la colpa (come si disse) chi all'Amore; chi alle cose amate: chi alla Fortuna, ma ne incolpa le stesso, e nulla altro, volendo sotto il nome, & persona sua, come accorto, e modestissimo, insegnare à tutti gli amanti Perottiniani, di che fi debbano dolere, & à chi attribuire la cagione, e la colpa di tutte le passioni e dispiaceri, che pruouano, e sentono amando. E per meglio, e piu ageuolmente dimostrarlo, vla(come fa quasi sépre Aristotile) vno esempio dalle cose artifiziali, le quali ci sono piu note, del quale niuno si poteua immaginare ne piu à proposito alla materia della quale si tratta, ne piu diceuole à lui', che la tratta. Et è questo (se io saperrò cosi bene spiegarlo, e distenderlo con molte, e lunghe parole) come egli seppe ripiegarlo, e strignerlo in poche & breui. Se vno Sculture hauesse vn Marmo, certa cosa è che L

che in quel marmo sono in potenza, cioè si possono cauare di lui, tutte le figure, che si possono immaginare, come vn'Huomo, vn Ca uallo, vn Lione, e cosi di tutti gli altri egualmente, o volemo piu tofto dire, che in quel marmo sono in potenza, e si possono cauare di lui tutte le bellezze, che si possono immaginare da qual si voglia ottimo Maestro di dare à qualunche figura(diciamo qer cagione d'es sempio)à vn Mercurio. Ora le vno Scultore lauorando questo Mar mo, e facendone questo Mercurio, non sapesse codurlo à quella per fezzione, la quale egli s'era immaginata, o che vno altro maestro mi gliore di lui si farebbe immaginato egli, à chi si deue dare la colpa di questo fatto, al marmo, ò allo scultore? Al marmo certamente nò, perche in lui erano in potenza cosi le belle fattezze, che se glideueuano darc, come le non belle, che gli sono state date. Dunque il difetto farà del Maestro, il quale non harà saputo sprimere con lo scar pello quello, che egli s'era immaginato coll'ingegno, anzi non vbbi dédole mani alla fantafia, harà fatto tutto il contrario di quello, che s'era proposto, e pensato di douer fare: così ne piu, ne meno (dice il nostro Poeta)auuiene nell'Amore, percioche nella cosa amata, & in vn vifo, il quale o sia bello in verità (come è necessario) che siano tut ti quegli, che piacciono à si perfetto giudizio, o paia bella all'amante, sono in potenza, e sene possono trarre da vno, che fusse buono maestro d'Amore, tutti i piaceri, tutte le gioie, e tutti i contenti, che fi possono immaginare, ma se vno (come auuiene alla maggior parte de gli Amanti)in vece di questi, ne cauasse dispiaceri, noie, & scontenti; segli puo dire, che egli non sappia l'arte d'amare, onde di se debbe dolersi, e non d'Amore, o della Amata, o della Fortuna, e cosi hel vero è veriffimo(come dichiararemo nel luogo fuo)& in fomma (per raccorre quanto hauemo detto) l'essempio consiste in questo, che come d'vn marmo medefimo(e così denemo intendere di tutti i subbietti di tutte l'altre arti) si possono cauare tutte le bellezze, che fi pollono immaginare da qualunche maestro; ma vno che harà l'ar te perfettamente ne le saperrà cauare, & vno altro, che non l'harà, nò: onde la colpa non sarà del marmo, ma dell'Artefice: cosi medesi mamente d'vn bel viso si possono cauare tutte le dolcezze, che si pos sono immaginare da qualunche innamorato, ma vno, che harà l'arte d'Amore, ne le saperrà cauare, & vn'altro che noll'harà nò. Onde non fi debba affeguare la colpa alla cofa amata, ne ad altro, ma folo all'Amante. Et questo pare à me, che sia il soggetto di questo bellissi mo sonetto, & vtilissimo', il quale diuideremo in tre parti principali:Nel primo quadernario: Nel secondo, & ne'duoi ternarij, legua li tre parti dichiararemo à vna à vna, doue ciascuno potrà conoscere per

per le stello, prima la dottrina, poi l'artifizio, & vltimamente l'vtilità. Le quali cose sono tante, e tali, che io non le dico, non tanto per diffidarmi di me stello, quanto per non essere tenuto da certi, i qua li tanto hanno hauuto a male, e tanto mi sono iti biasimando della elezzione di questo sonetto, quello, che io non sono, o di certo no vorrei essere : ma venghiamo alla prima parte.

Non ha l'ottimo Artista alcun concetto, Ch'vn marmo folo in fe non circonfcriua Col fuo fouerchio, e folo à quello arriua La man, che vbbidifce all'intelletto.

La sentenza di questa prima parte(come si disse ancora poco sa) è questa: Tutte le cose, che possono fare tutti gli artefici non solo so no in potenza ne i loro subbietti, cioè nelle materie, di che esti tanno i loro lauori; ma vi lono ancora nella piu perfetta forma, che si possa immaginare. Onde vn Fabbro(essepi grazia) puo fare del ferro non solo tutte le cole, che si possono fare di ferro, male piu belle, e perfette, che si pollano immaginare dentro, ma non tutti i maestri vele fanno immaginare belle à vn modo, ne condurre à perfezzione egualméte quelle, che si sono immaginati eglino stessi, percioche ol tra quello,che i Greci chiamano Idea, & i Latini hora forma, hora specie, & hora exéplar, e taluolta exemplů, & noi imitando hora i Greci,& hora i Latini chiamiamo quado Idea, quado estemplare, e quando eslempio, e piu volgarmente Modello cioè quella imagine, che fi forma ciafcuno nella fantafia ogni volta, che vuole fare che che sia; si ricerca ancora l'arte, e la pratica, onde chi non ha queste, potrebbe immaginar bene, & operare male, perche nell'arti manua li non basta l'ingegno, ma bisogna l'esercitazione, e quello, 'che diciamo d'vn fabbro, diciamo de'legniaiuoli, e di tutti gli altri efercizii pariméte, perche in tutte può non solo operare meglio vno, che vno altro, má immaginare ancore. Ma quello è folo vero Maestro, che puo perfettaméte mettere in opera colle mani quello, che egli s'è perfettaméte immaginato col ceruello. La quale sentenza tratta del mezzo della piu vera, e piu profonda dottrina d'Aristotile, nó si puo bene intendere, se no sappiamo prima, che gli esseri (per dir co fi) sono duoi, o volemo dir piu tosto, che l'essere è di due maniere. Vno fi chiama, & è effere potéziale: L'altro è, e fi chiama effer reale. L'effere potéziale d'vna qualche cosa è quello, ilquale no è ancora venuto à l'atto, ma si ghiace nascoso i che che sia, v.g. nella terra, nel la cera, nel Marmo sono in potéza huomini, caualli, e tutte l'altre fa gure, che sene possono cauare, e tutte quelle tali figure si dicono ha uer l'effere potéziale, perche no sono ancora venute all'atto, e quel le L 2

le medefime, quado farano venute all'atto mediante l'artefice, e faranno o caualli, o huomini, o altro, haranno l'essere reale, e se bene l'estere potentiale è piu tosto v no estere finto, & immaginato, che verose non si puo chiamare esfere semplicemente, ma esfere in potenza, non è, che egli non fia cagione dell'eslere reale, perche come diceua quel grande Arabo nel dodicesimo della scienza diuina al di ciottesimo testo del comento. Se la potenza non fuse, non sarebbe l'agente, percio che tutto quello, che è generato in atto, è corrotto in potenza, e mai non si farebbe cola nelsuna, se prima non fulle in potenza à farsi, cio è non si potesse fare, perche appresso i Filosofi iutto quello, che è possibile dalla parte dell'agente è anco possibili le dalla parte del subbietto, o volemo dire, che tutto quello, che è nell'agente in potenza attiua, è nella materiain potëza passiua, cioè che come vno Scultore (per istare nell'esépio dell'Autore) puo fare tutte le figure d'vn marmo solo, cost tutte le figure possono esser fatte di quel marmo folo, altramente (come puo vedere ogn'vno) non si farebbero mai. Onde è necessario, che la potenza palliua del marmo corrisponda, e sia eguale alla potenza attiua dell'Artefice, e cosi (lecondo i Filosofi) non si fece mai nulla, che non si potesse fare e nulla, che si potesse fare, non si fece, il che però è falsissimo secon do i Theologi, percioche Dio puo fare moltifime cofe, che mai no fece, e mai non farà, onde elli lo chiamano meritamente Onnipoten te, il qual nome non solo non segli couiene appresso i Filosofi, ma gli è del tutto contrario, & inimicislimo (per dir cosi)conciosia, che questo fignifichi tutta potenza, & egli fia tutto atto. Deuemo anco ra sapere à perfettamente intendere la vera, & marauigliosa senten za di questa prima parte, che secondo il medesimo Aristotile

Actio Agentis (perche veggiamo, che io non truouo queste cose da me, ne le cauo donde elle non sono) nihil aliud est, quàm extrahere rem de potentia ad actum: cioè l'azzione, ouero operazione d'vna agente, o vero operante, non è altro, che cauare la cosa della potéza all'atto, che in somma non vuol significare altro, se non che chiunche sa qualche cosa, non fa altro, che cauarla dell'estere potenziale, e ridurla all'essere reale. Onde quell'Arabo(di cui mai non dirò ta to, che non mi paia hauer detto poco) diceua con diuerse parole, ma nel medesimo sentimento, che il Maestro.

Ab agente nihil prouenit, nisi extrahere illud, quod est in potentia ad actum: cioè da vno agente non viene altro, se non cauare quello, che è in in potenza, e condurlo all'atto. Non è dunque altro generare, o fare alcuna cosa, che cauarla dell'essere potenziale, e darle l'attuale essere l'essere reale, e però diceua il medessimo Fi losofo.

losofo, & il medesimo comentatore.

Agens extrahens aliquid de potentia ad actum, non largitur multitudinem, fed perfectionem, cioè l'agente cauando alcuna cofa della potenza all'atto, non le dona moltitudine, ma perfezzione, ilche no vuole altro fignificare, fe non che chi fa alcuna cofa, non le da nulla del fuo, che non vi fufle prima, ma riduce à perfezzione quello, che v'era prima imperfetto, percioche la potenza, ouero effere potenzia le è cofa imperfetta: e l'atto, ouero effere attuale, & reale è cofa perfetta: Raccogliamo dunque, e diciamo, che fare alcuna cofa non è altro, che cauarla di quel luogo, & materia, doue ella era in potéza, e ridurla all'atto, cioè trarla dell'effere potenziale, il quale è imperfetto, & darle l'effere reale, il quale è perfetto, come fi vedrà ancora piu chiaramente nella fpofizione particolare, l'ordine della quale mi par quefto.

L'OTTIMO ARTISTA. cioè vno Scultore. NON HA ALEVNO CONCET-To. non s'immagina, ne puo fingersi cola nella fantasia. CHE il qual concetto; e la qual cosa da lui immaginata.vn макмо solo.perche i marmi fono ordinariamente il fubbietto degli Scultori, onde i La tini gli chiamauano propiamente Marmorarij, e quelli, che faceuano le figute di bronzo, Statuarij. Non circonscriva in se. non ferri, non contenga, non racchiuda dentro di lui, c o L s v o soperсн 10 colla sua superficie, o con quello che gli auaza, e v'è sopra piu. Et cosi in fin qui ha detto, che d'vn marmo solo si possono cauare tutte le figure, e nel piu perfetto modo, che se le possa immaginare qualunche Maestro: Hora seguita, che se bene si possono cauate no le caua però, se non chi ha l'atte, e la pratica, dicendo ET 3010. Ma solamente. ARRIVA. aggiugne. A Q VELLO. à quel concetto bello, che s'ha immaginato lo Scultore. LA MAN. quella mano. CHE OBBE DISCE ALL'INTELLETTO. La quale sa sprimere, e mettere in opera quello che haueua coceputo, e s'era immaginato l'intelletto. ARTI st A. Credono alcuni, che questa parola per lo non ritrouarsi appres fo il Petrarca, & ellere in vlo fra gli studianti moderni, che vlano di chiamare Artifti quegli, che vacano all'arti, cioè alla Filosofia, e me dicina,à differenza di quegli, che danno opera alle leggi, sia piu to-Ro voce latina, che toscana, e massimamente dicendo noi volgarmen te non Artista, ma Artefice, o Artigiano, iquali quanto s'ingannano,mostra Dante in piu luoghi, del qual si vede, che il nostro Poeta è stato studiolissimo, e come ne' versi l'ha seguitato, & imitato, colt nello scolpire, e dipignere ha giostrato, e combattuto seco, e forse fatto à lui alcuna volta, come si legge, che fece Apelle ad Homero. Disle dunque Dante nel diciottesimo Canto del Paradiso

L z Qual

#### 16 LEZ DIBENED, VARCHI

Qual era tra' Cantor del Cielo Arti Sta

Et nella medesima cantica al cantico trentesimo

Come à l'ultimo suon ciascuno Artista. Et piu chiaramente ancora, donde potemo credere, che lo cauasse il

Poets, nel tredicefimo

Ma la Natura la da *fempre fcema* Similemente operando all'Artista, C'ha l'babito dell'arte, e man che trema.

E dunque Artista vocabolo non Latino; ma Toscano; e molto piu che nó è artefice, il quale è latino, & è meno volgare, e plebeio, che non è Artigiano, ma al Petrarca, il quale fu cosi schisto, e cosi mon do Poeta, & di tanto purgate orecchie, non gliele piacque nessuno, & nessuno volle vsare nel suo candidissimo Poema, ma si serui (come si dee fare) della circollocuzione, dicendo, hora.

**Era'l giorno**sch'al Sol fi fcoloraro

Per la pietà del suo sattore i rai. & hora Quel,ch'infinita prouidenza, & arte

V sò nel fuo mirabil magistero. O hora altramente.

Оттимо. Questa parola ha due sentimenta in questo luogo fecondo che si puo riferire à due cose, percioche potemo intendere, che egli faccia la comparazione dalla scultura à tutte l'altre arti, e cofi chiamo lo scultore ottimo di tutti gl'Artisti, intendendo, e voledo fignificare, che la scultura sia la miglore, e piu nobile arte, che niuna dell'altre, Potemo ancora riferirla à gli Scultori foli, e dire, che l'ottimo Artista, cioè vno attimo Scultore, e che sia eccellentilfing nell'arte, & l'uno, & l'altro senso in quanto à questo luogo torna bene, & è verillimo, e qui non fa differenza nelluna; ne è di niuna importanza, ina farebbe bene di grandiffimo momento il pri mo in guanto alla quistione, che intédiamo di fare (piacedo à Dio, & al Consolo nostro) nel fine di questa lezzione, perche le hauesse voluto fignificare, che lo Scultore fuffe il piu nobile degli Artifti, io per me non cercarei piu oltra, e lenza fare altraméte cotale quistione m'acquetarei à si gran giudizio, e mene terrei pago, & contento, ma di questo nel luogo suo.

CONCETTO. Questo vocabolo, il quale è non men hello, che generale fignifica appresso i Toscani quello, che appresso i Greci ennia, & i Latini, notio, la qual significazione à fine, che meglio s'in tenda, Deuemo sapere, che niuno non puo ne fare, ne dire cosa nesfuna, la quale egli non s'habbia prima conceputa, o vero concetta nella mente, cioè immaginata nella fantassa, onde tutto quello, che noi ci hauemo prima pensato di volere, o dire, o fare, si chiama concetto,

cetto, Per lo che, come degli huomini, o ingegnosi, o buoni solemo dire, che hanno begli concetti, o buoni, o alti, o grandijcioè bei pensieri, ingegnose fantasie, diuine inuenzioni, d vero trou ti, e piu volgarmente Capricci, ghiribizzi, & altri cotali nomi bassi, e plebei: cosi per lo contrario diciamo de' reise gosfi, brutte immaginazioni, sciocche inuenzioni, cattiue fantasie, deboli pensamenti so altri nomi cotali, onde il Petrarca fauellando del Pittore, che ritrasse la sua Madonna Laura, disse.

Quando giunse à Simon l'alto concetto,

Ch'à mio nome gli pofe in man lo Stile .

E il Molza medefimamente in quelle dottillime stanze sopra il ritratto di Donna Giulia, disse.

Tien pur gl'occhi come Aquila in quel Sole,

Ne cercare altra aita al gran concetto .

Et Dante volendo fignificare Io mi fono immaginato, & ho apprelo, e conofciuto la fantafia, & il difidero, & voler tuo, diffe nel xxv. Canto dell'Inferno.

Lascia parlare à me,ch'io ho concetto Cio, che tu vuoi, che sarebbero schiui, Perche fur Greci, forse del tuo detto.

• In questo luogo si piglia concetto dal nostro Poeta per quello, che dicemmo di sopra chiamarsi da' Greci Idea, da' Latini exemplar, da noi modello, cioè per quella forma, o immagine detta da alcuni intenzione, che hauemo dentro nella fantasia di tutto quello, che intendiamo di volere, ò fare, o dire, la quale se bene è spiritale, onde non pare, che possa operare cosa alcuna à chi non intende, è però cagione efficiente di tutto quello, che si dice, o sa', onde diceua il Filosofo nel settimo libro della prima filosofia:

Forma agens respectu lecti est in anima artificis : cioè quando si fa vn letto (& il medesimo deuemo intendere di tutte le cose artificiali) la cagione agente è quella forma, che è nell'Anima dell'Artista, cioè il modello. Et il suo dottissimo Comentatore volendo diffinire, che cosa fusse arte, disse.

Ars nihil aliud est, quàm forma rei artificialis, existens in anima attificis, quæ est principium factinum formæ artificialis in materia, cioè (à fine, che ogniuno possa intendere; & intenda quanto intese questo Poeta in questi quattro versi di questa prima parte) l'Arte no è altro, che la forma, cioè il modello della cosa artifiziale, la quale è nell'Anima, cioè nella Fantassa dell'Artista, la qual forma, o vero modello è principio fattiuo della forma artificiale nella materia. E poco di sotto disse, Che la santa dell'infermo si fa da quella casa L 4 im-

immateriale.che è nella mente, cioè nell'immaginazione dell'Archi terro: E coli il primo principio, o volemo dire la cagione efficiente di tutte le cole, che si dicono, e che si fanno è quella spezie, o forma, o immagine, o lembianza, o Idea, o elempio, o elemplare, o limilitudine, o intenzione, o concetto, o modello, o altraméte, che si polsa, o debba dire come sarebbe simulacro, o fantasma, la quale è nella viriù fantastica, o voleme dire nella potenza immaginatiua di colui, che vuole, o farle, o dirle. c I R C O N S C R I V A. Circonscriuere fignifica propiamente nella nostra lingua, quello, che egli significa nella latina, dalla quale è tratto, cioè circondare, ferrare, e chiudere, onde circonferitta fi chiama vna cofa quando è chiufa, & cercondata d'ognintorno, & in fomma contenuta da vna altra, come è contenuto lo spazio d'un cerce io da quella linea, che lo circonscriue, cioè lo cerconda, e ferra intorno intorno la quale per questo si chia ma circonferenza, E perche tutte le cofe circonferitte hanno necelfariamente termine, & sono finite, però Dante volendo mostrare l'infinità di Dio, e che egli non era in luogo nessuno particolarmente, cantò.

O Fadre nostro, che ne' Cieli Stai

Non circonscritto, e quello, che segue Et altroue vsando propiamente la significazione di questo verbo, dille.

Quasi Rubin, che oro circonscriue.

Et le bene non fù vlato quelto verbo (che io hora mi ticordi) dal nostro Petrarca, fù vlato però dal Petrarca Viniziano nella sua canzone maggiore, quando disse nella fine, recitataui da me (hoggi sono otto giorni) in questo luogo medesimo, ma à diuersissimo proposito.

Tu Re del Ciel, cui nulla circonfcriue.

Significa dunque in questo luogo circonscriue propiamente serra, chiude, circonda, & in somma contiene, & ha in se, e così l'usò questo medesimo Poeta in quel sonetto, che comincia.

Ogni van chiufo,ogni coperto loco

Quantunche ogni materia circonscriue.

Ma bilogna auertire molto bene, che quando noi diciamo vna cofa ellere in vna altra, noi non intendiamo, che ella vi fia, come diceua Anaflagora, il quale pofe l'ho neom¢ria, la qual parola dice Lucrezio, che la pouerrà della lingua latina non poteua fprimere; e fignifica la fomiglianza delle parti, perche voleua, che tutte le cofe fuffero in tutte le cofe, e che delle particelle d'olla picciole nafceffero l'uffa, e cofi del fangue e di tutte l'altre cofe, la quale oppenione è re citate

citata leggiadrillimamente da Lucrezio nel primo libro, e confutata gagliardillimamente da Aristotile nella Fisca. Ne intendiamo ancora, che elle vi siano, come si vede tal volta essere vn viso, o altra figura fatta dalla Natura in vn marmo, come si puo vedere nel S. Gio uanni di Pisa, & in Padoua, & altroue : & Plinio racconta, che nel fendere vn marmo visi trouò dentro vn vi so di Sileno, ma intédiamo in quel modo, che hauemo dichiarato di sopra, e che dichiara Aristotile tante volte, e mathmamente nel quinto della Metafisica quando diste.

In lapide eft forma Mercurÿ in potentia .

COL SVO SOPER CHIO. Quello, che i Latini dicono superfluum, superuacuum, & superuacaneum con nome agghiettiuo è detto medesimamente da noi agghiettiuaméte souerchio, come nel Madriale, che comincia.

Eßer non puo gia mai, che gl'occhi santi. Dille questo medesimo Autore.

L'infinita beltà, il fouerchio lume. E nel fine di quell'altro, che comincia.

N ulla gia valfi Il tuo volto nel mio Ben puo veder (tua grazia, & tua mercede) Chi per superchia luce te non vede.

Et come essi ne fanno vn sustantiuo, come quando Horatio diste. Omne superuacuum pleno de pessore manat:

Cosi diciamo ancora noi sostantiuamente il soperchio, e significa propiamente quello, che auanza, abbonda, & è di piu, onde vsiamo volgarmente vn tal prouerbio tratto per ventura da questo verso. Il soperchio rompe il coperchio, e se non l'usò il Petrarca, l'usò Dan te in questo propio significato, che pone qui l'Autore, dicendo nel xxv. Canto dell'Inferno in quella miracolossisma trasformazione.

Cio, che non corfe indietro, & fi ritenne Di quel souerchio. Disse anco altroue Mentre, che del falire hauem souerchio. Et altroue Non far sopra la pegola souerchio.

Et il medefimo vsò il verbo souerchiare, cioè vincere, e sopra fare di molto, quando nel x 1 1 1 1. Canto del Paradiso. disse

Ma fi come Carbon, che fiamma rende, Et per viuo candor quella fouerchia,

Si che la fua paruenza fi difende .

Et nel Purgatorio al Canto XXVI.

Paf

Verfi d'Amore, e profe di romanzi Souerchio tutti, e lafcia dir gli ftolti, Che quel di Lemofi credon, ch'auanzi.

E ben vero, che pare posto in questo luogo in vece di superficie, o volemo dire couerchio, cioè in sentenza colla sua circonferenza no di meno pensando io quato sia profondo l'intelletto di questo huomo, poi che huomo è, e come conuenga con Aristotile, e con Dante, giudico, che egli l'habbia víato propiaméte, & voglia inferite quello stello, che dice il Filosofo nella Fifica, il che à fine, che meglio s'in tenda, diremo, che tutte le cose, che si fanno artifiziatamente si fanno in vno di questi cinque modi, o col mutare, e trasfigurare vna cola in vna altra, come quando del bronzo fi fa vna statua: o coll'aggiugnere, e mettere infieme quello, che erasparso, e disgiunto della medesima spezie, come si farebbe vn monte di sassi, o d'altro : o col ragunare, e porre infieme cole di diuerfe spezie, come quando si fa vna casa: o mediante alcuna alterazione per mezzo d'alcuna delle qualità attiue, come quando del loto fi fanno i mattoni, e della farina il pane:o col togliere, e leuar via delle parti, come fi fa (dice il Filosofo) d'un marmo, Mercurio. Volendo dunque il nostro Poeta, o piu tosto Filosofo, dimostrare, che il propio della Scultura era di fa re per leuamento di parti (come haueua detto Atiltotile) dille col luo loperchio, cioè con quello, che auaza, che lono quelle parti, che lauorando fi leuano, e sene vanno in scaglie. A R R I V A. Quelto verbo è propio Tolcano, e come ne dimostra la sua composizione dal nome R I V A, & la proposizione A non significa altro, che giugnere à riua, ma si piglia largamente per giugnere, e peruenire à che che sa, onde disse il Petrarca.

Tal che'n vn punto alla morte s'arriua. E questo medesimo Poeta disse in vno altro de' suoi grauissimi sonetti.

Ben poffon gl'occhi ancor, ch'io fia lontano Da te,Donna arriuare al tuo bel volto.

LA MAN, CHE OBBEDISCE ALL'INTELLETTO. In due modi, e per due cagioni non obbedisce la mano all'intelletto, o perche non è esercitata, e non ha la pratica, e questo è disetto del maestro, o perche è impedita da qualche accidente come disse Dante nel luogo allegato di sopra.

Ma la natura la da fempre fcema Similemente operando all'Artifta C'ha l'habito dell'arte,e man che trema.

Et questo è difetto della Fortuna, o d'altri, che del Maestro, ma in qual si voglia di questi duoi modi, non si possono esercitate (che bé vada) l'arti manuali, perche la mano è lo strumento dell'arti, come i sentimenti interiori sono gli strumenti delle scienze, onde come chi hauesse offesa, o impedita l'immaginazione, o la memoria, non potrebbe dirittamente filosofare, così chi hauesse impedite, o osse e la stri dell'arti ancor che ottimi, mettano così bene in opera, come egli no immaginano, perche (essento le forme, e immaginazioni imma teriali) sono molto piu perfette, che non sono le forme artifiziate, che sono materiali, e il medesso auuiene nelle scienze, onde diceua il Petrarca.

Io non porria gia mai

Imaginar, non che narrar gl'effetli

Che nel mio cor gl'occhi foaui fanno.

Et altroue

**Ch'io nolso ripensar, non che ridire**,

Che ve hugus ne'ngegno el vero aggiugne.

Oltra che (come disse altroue questo nostro Poeta in quel suo dortissimo Madriale.)

Non ha l'habito intero Prima alcun,c'ha l'estremo Dell'arte,e della vita.

E quel che segue, benche gsto di lui no potena dirsi, il quale ancora nella sua giouenezza hebbe l'habito intero di tre arti nobilissimi. A L L'INTELLETTO. Questo nome Intelletto significa piu cose (come hauemo dichiarato altroue) & è propiaméte in noi quella parte piu nobile dell'Anima, per la quale noi intendiamo, e si chiama molte volte, Mente, & in questo suo propio significato l'usò il Petrarca, quando disse in quella diuinissima comparazione

Come Natura al Ciel, la Luna, e'l Sole ; All'aere i venti, alla terra herbe, e fronde, All'huomo l'intelletto, e le parole,

E al Mar ritogliesse i Pesci, e l'onde. e cosi la Colle quai del mortale

Carcer, nostro intelletto al Ciel fi leua.

Ma in questo luogo si piglia altramente, cioè per quella potenza, virtù, che si chiama immaginazione, o vero fantasia, della quale hauemo tagionato piu volte, la quale non solamente è differente dall'intelletto, ma diuersa, esfendo quello immortale appresso i piu veri Filosos, e questa appresso tutti, e senza alcun dubbio, mortale, e se bene compone, diuide, e finalmente discorre (come l'Anima razionale)

nale) discorre però non le cose vniuersali, come quella, ma solamete le particolari, ne si marauigli alcuno, che il Poeta chiami questa potenza, la quale è vno delle sentimenta interiori, intelletto, perche non solamente tutti i Poeti la chiamano con questo nome, come il Petrarca 1 quando disse.

Io nol poßo ridir, ch'io nol comprendo Da tai due lumi è l'intelletto offeſo, Et di tanta dolcezza oppreſſo,e ſtanco.

& in molti altri luoghisma Aristotile medesimo: onde deuemo sape re, che (oltra l'intelletto agente) fi ritruouano appresso Aristotile due intelletti, vno vniuersale, e questo si chiama da lui hora passibile,& hora materiale, & è quello, che noi chiamiamo propiamente intelletto, o vero mente: Et vno particolare, il quale fi chiama paflibile,e questo non è altro, che la fantasia, o vero immaginazione, e si chiama intelletto passibile secondo Giouanni Gramatico, perche come l'intelletto piglia tutto quello, che gl'intende dalla fantalia, cosi la fantasia piglia da' sensi steriori, o più tosto, perche l'immaginatiua ferue fempre all'intellettoje lo va imitando, perche fe l'intel letto intende, la Fantalia intende; se egli discorre, & ella discorret se egli diuide, & ella diuide, ne vi è altra differenza se non quella, che s'è detta di sopra, cioè che l'uno considera le cose vniuersali solamente, e l'altra solamente le particolari, e di questo intelletto passibile, il quale (come intendono gl'esercitati) non distinguiamo in questo luogo dalla cogitatiua, pare che intendesse Aristotile nella fine del proemio della Fisica, e di questo potette intendere Dante quando scrisse.

O voi,c'hauete gl'intelletti fani Mırate la dottrina,che s'afconde Sotto'l velame degli verfi ftrani.

Benche si puo attribuire propiamente antora al possibile, il quale imitando per auuentura questo Poeta disse altroue.

L'Anima,l'intelletto intero,e fano Pergl'ocehi afcende piu libero,e fciolto A l'alta tua beltà,ma l'ardor molo N on datal priuilegio al corpo humano.

Et in vno altto sonetto, lodando la notte, disse Ben vede, e ben intende chi t'efalta; E chi t'honora ha l'intelletto intero.

Et cosi hauemo fornito la prima parte, nella quale s'è veduto, come tutte le forme artifiziali, che si possono immaginare , e fare da gl'actefici, sono in potenza ne i loro subbietti, ma che à volernele cauta-

re, bilogna hauere la mano, che vbbidilca & corrifponda all'intelletto, perche altramente non solo non si fa quello, che l'huomo s'è immaginato, ma tutto il contrario. E perche in questo esfempio có siste tutta la difficultà della presente materia, potrebbe alcuno dubi tare, e dimandarmi, che cola sieno queste forme artifiziali, e come si generino, il qual dubbio è non meno piaceuole ad intendere, che malageuole à soluere. Bisogna dunque sapere, che vna delle principali cagioni, che inducesse Platone à porre l'Idee, fù il non vedere • donde, e come s'introducessero le forme nelle cose (benche egli no poneua l'Idee delle cole artifiziali) la cui oppenione ripruoua Aristotile lungamente nel settimo della Metafisica. Auicenna poi non gli piacendo l'Idee, finse vna intelligenza, la quale (come hauemo dichiarato altroue)chiamò la datrice delle forme, la quale oppenione fu riprouata per le cagioni, che dicemmo allora, e non fi puo al presente, ne è necessario dichiarare ogni cosa. Baste, che l'oppensone d'Aristotile è (come si vede spressamente nell'ottauo Capitolo del fettimo della fapienza) che quello, che fi genera dalla natura, o fi fa dall'arte, non è ne la forma sola, ne sola la materia: ma tutto il có - posto insieme, di maniera, che se vno dimandasse, che è quello, che ha fatto vno statuario, quado d'una massa di bronzo ha gittato (elfempi grazia) vn Perseo: deuemo rispondere, che come egli non ha fatto il subbietto, ouero la materia cioè il bronzo, cosi medesimaméte non ha fatto la forma del Perseo, ma tutto il composto, cioè la ma teria, e la forma infieme, & in fomma il Perseo, nel quale si contiene & il bronzo, che è la materia, e quello, che lo fa essere piu tosto Períeo, che S. Giorgio, o Iudetta, o vna altra statua,cioè la Forma, non altramente, che nelle generazioni naturali, doue le forme sono sostanziali, l'huomo non è ne la forma sola, cioè l'anima, ne la mate ria fola, cioè il corpo, ma l'Anima, & il corpo infieme,cioè tutto il composto della forma, e della materia. Onde non potemo dire, che il Tribolo ( per atto d'eslempio) faceste la forma d'Arno, e di Mugnone in quelle pietre, che si veggiono nel giardino di Castello, che questo sarebbe fallissimo, perche la forma non si genera, se non per accidente alla generazione del composto, altramente s'andrebbe in infinito (come intendono i Filosofi) Potemo ben dite, che egli fece di quelle pietre, Arno, e Mugnone; e come Raffaello da Monte lupo non fece il marmo, on de egli cauò il S. Cosimo, ma tutto il có posto, e queste sono le parole del grande Auerrois, cauate però (come quali tutte l'altre, del suo Maestro) parlando dell'Artesice. Nore facit aliquod vnum in aliquo vno (verbi grazia) formam in fubie-Ao, quoniam manifestum est qu'd si facit, facit ex alio aliud, non aliud

aliud in al o, facit enim ex materia formatum, non in materia formam. E per cochiudere qualche volta questa materia, e fornire que sta prima parte diciamo (come di sopra) Che chiunque sa qualunche cosa, non sa altro secondo i Peripatetici, che trarla dell'essere po tentiale, e ridurla all'attuale, al che fare non ha bisogno, ne delle Idee di Platone, ne del Demone d'Auicenna, cioè del datore delle forme. E à questa oppenione pare, che hauesse accennamento il gran Filosofo de' Poeti Latini quando disse nel sesto della sua diui na Eneida

Cerca vna parte della fiamma i semi, Dentro le vene della selce ascosi.

Conforme à quello, che haueua detto nella Georgica

Et filicis venis abstrusum excuderet ignem,

Volendo mostrare, che la forma del fuoco è in potenza nelle pietre focaie, come n'auuerti il gran Filosofo M. Marcantonio Zimara ne i suoi dottissimi Teoremi, à cui molto debbono tutti gli studiosi della buona Filosofia essendo egli stato tra i primi, che (lasciate le troppe sottigliezze, e sofisticherie de' Latini) seguitasse gl'Autori Greci, e proponesse la verità à tutti gli altri rispetti.

Il mal, ch'io fuggo, e'l ben ch'io mi prometto, In te Donna leggiadra, altera, e diua Tal fi nafconde, e perch'io piu non viua, Contraria ho l'arte al difiato effetto.

In questa seconda parte il Poeta alla sua donna volgendosi, accomoda l'ellempio posto disopra al proponimento suo, dicendo; Come in vn marmo folo fi nafcondono tutte le fattezze, che fi poffono dare à vna figura, e belle, e non belle, ma chi ha l'arte, ne trae le belle, chi non l'ha, ne caua le brutte, cosi in voi è tutto il male, che io non vorrei, e tutto il bene, che io cerco, ma io per mio danno, e Mor te non ho l'arte buona da faperne cauare il bene, ma la contraria, e però ne traggo il male. L'ordine è questo. T A L cioè talmente il no me per l'auuerbio o bonna leggiadra altera, et DIVA. Lode, & honori, che fi danno dà gli Amanti à le cofe ama te non tanto per acquistarne beniuolenza (come fanno gl'Oratori) quanto perche così paiono, se pure non sono, à gl'innamorati. IL MAL CH'IO FVGGO. cioè quelle pene e dolori, che io sento in amando, e cerco di fuggire, perche naturalmete fugghiamo tut ti tutte quelle cose, le quali o sono dannose, e nociue, o ci paiono tali, e la cagione è, perche cialcuno ama principalmente se stello, e quinci fa ogni opera di conferuarsi quanto può il più, fuggendo quello, che l'attrista, e quello, che gli diletta, seguendo. E' L'BEN, CHIO

CH'IOMI PROMETTO. Tutto quello, che si dice, e si fa, si fa e si dice sotto speranza, o d'acquistare qualche bene, o di suggire qualche male, & il suggire alcun male è vna spezie di bene, onde chiunche s'innamora, si promette gioia, e contento, sperando di do uer conseguire l'intendimento, e desidero suo qualunche egli sia, e puo tanto questa speranza, la quale (come si dice volgarmente) è sempre verde, che senza essa non puo alcuno ne innamorarsi, ne se guitare nell'Amore, ancora che il Petrarca dicesse

Et viuo del difio fuor di speranza.

**b** i v A. Non poteua aggiugnere dopo leggiadra, & altera epiteto maggiore, ne piu degno, percioche quefta voce, la quale noi hauemo tolta da'Latini (come effi la traffero da'Greci) fignifica propiamente quegli, o quelle, i quali nati huomini, hanno poi meritato per lo valore loro, e virtù d'effere stati fatti, e chiamati da gl'antichi poeti, Dij, onde quello, che noi diciamo toscanamente santo, si dice da'Latini Diuus. Ne deue alcuno marauigliarsi non che riprendere il Poeta d'hauere cosi chiamata la donna sua, perche tutti gl'amanti, ancora che nobilissimi tengono le cose amate (ancora che suf fero ignobilissime) e l'honorano, come Dio, ne questo fanno senza cagione, conciosia, che ciascuno dice della sua quello, che disse il piu leggiadro Toscano di Laura

Perch'ognimia Fortuna, ogni mia sorte, Mio ben, mio male, e mia vita, e mia morte Quel, che solo il puo far l'ha posto in mano.

Et se bene il primo Petrarca non pare, ch'vsasse mai la voce Diua, se non sostantiuamente:tutta via il Petrarca secondo la pose agghiet tiua, come ha fatto in questo luogo il Poeta nostro, quando disse nella Canzone grande allegata disopra da noi:

Manda alcun delle schiere elette, e duue .

**SINASCONDE.** cioè fono in potenza, come fi nafcondono in ciafcun marmo tutte le figure, quafi che voglia dichiarare quella pa rola circonferiua, che haueua posto disopra, e forse ancora disse fi na sconde per dinotare, che non apparisce, e non si vede egualmente in vna cosa bella il bene. e il male, che se cossi fosse, ce ne potrémo meglio guardare, ma appare, e si mostra fuori la bellezza sola, che ne promette pace, e diletto, se bene poi le piu volte riesce per difetto nostro il contrario, e però disse veramente il Petrarca, maestro di tut ti gl'amori, & amorosi accidenti per lunghissima pruoua:

Et altri col difio folle,che fpera . Gioirforfe nel foco, perche splende ,

Pruo-

Pruoua l'altra virtù , quella ch'incende . Laßo il mio loco è in questa vltima schiera .

E perche sempre tutti gl'Amori sono nel principio felici, o paiono cotali, però diste il medesimo

Felice Agnello alla penosa mandra Mi giacqui vn tempo, bora all'estremo famme E Fortuna, & Amor pur come suole.

IN TE. Auenga dio, che l'vso della lingua Toscana, e fauellare no stro (come ne testimonia ancora Dante nel Paradiso) dia del voi(co me si dice volgarmente) ancora à vn solo, il che la lingua latina(co me cosa discordante) non sostiene, non è però, che non vsi ancora il numero del meno molte volte, anzi pare, che porte seco maggiò re grandezza, e degnità, onde fauellando à Dio, o a' Principi grandi vsiamo il numero singolare, e però disse Dante

O Padre nostro, che ne'Cielistai. & altroue Et fe lecito m'è, o sommo Gioue,

Che fusti in terra per noi crocifisso ,

Son gl'occhi giusti tuoi riuolti altroue ?

Et il Petrarca medesimamente sece il somigliante come si vede in tutto il sonetto,

Padre del Ciel dopo i perduti giorni.

Et come Dante haueua detto all'Imperadore Federigo

Vieni à veder la tua Roma, che piagne .

cosi disse il Petrarca à quel Tribuno, che preso il Campidoglio, s'era insignorito in Roma :

Tu c'hai per arricchir d'vn bel Teforo.

Et cosi ha fatto in questo luogo questo Poeta, dicendo IN TE, e non in voi, oltra che s'vsa ancora il primo numero co gl'Amici per maggiore famigliatità ; come quantojil Petratca disse

Sennuccio mio benche dogliofo, e folo

M`habbi lasciato

il che si vede ancora nelle prose, & alcuna volta potemo pensare che si faccia per l'vna cosa, e per l'altra, come quando il Bembo disse, fauellando al Duca d'Vrbino (per quanto stimo)

Felice Imperador, ch'auanzi gl'anni

Colla virtute

Et questo modo è molto vsato dal Poeta nostro come si puo vedere in tutte le sue composizioni, come nel sonetto

Te fola del mis mal contenta veggio · Et in quell'altro Sol perche tue bellezze al Mondo fieno. Et nel Madriale Come non puoi non effer cofa bella.

La

La qual cola viene da cuore libero, e fenza nelluna adulazione, o piaggiamento, come tra' Buoni fi debbe fare. ET PBRCH'IO PIV NON VIVA. A fine, che il dolore m'occida, e ben fi puo morire del dolore, e mallimamente nelle palfioni amorofe, le quali trapaffano quafi d'infinito spazio tutte l'altre, non ostante, che il Petrarca lasciasse scritto:

L'ardente nodo,oue io fui d'hora in hora Cantando anni ventuno interi prefo, Morte difciolfe,ne giamai tal pefo Prouai,ne credo,c'huom di dolor mora.

CONTRARIA HO L'ARTE. Come tutti gl'habiti fattiui hanno alcun nome, che gli sprime, & dinota la scienza loro, come Scultura: Architettura: Pittura, e tutti gl'altri, così harebbero hauere ancora vn nome, che sprimesse l'habito cattiuo, cioè l'ignoranza di cotale arte, il quale habito cotrario i Greci chiamano felicistimaméte atecnea, cioè inarte (se potessimo dir così) ignoranza di cotale arte, la quale pare, che sia chiamata da Cicerone Inscitia, chi bene il constderrà, come ancora distingue inscio cotra Artefice, ma no l'hauedo, perche molto piu sono le cose, che i vocaboli no sono, e tutte le lingue non pollono sprimere tutte le cose egualmente, non potemo di re (verbigrazia) inarchitettore: inifcultore: impittore: & altri nomi cotali,volendo fignificare il cattiuo habito, e l'ignoranza di quel tale in qual si voglia arte, ma diciamo in quella vece, o cattiuo, o gotto, o indotto Scultore, Architettore, Dipintore, e cosi di tutte l'altre arti. E qui deuemo notare, che l'ignoranza è di due maniere, vna chiamaremo politiua, e l'altra priuatiua: Ignoranza politiua è quella quando alcuno fa professione d'una qualche cosa, e non la sa, o la la malaméte, come diremo d'uno Scultore, o Pittore, o Architetto" re goffo, indotto, ignorante. Ignoranza priuatiua è quella, quadu al cuno non sa alcuna cola, ma non fa anco professione di laperla, onde à vn soldato (tutto che non sappia dipignere, ne scolpire) si puo ben dire, che egli non sappia l'arte della scultura, o pittura, ma non gia, che egli fia ignorate, o indotto Pittore, o Scultore. Dice dunque il nostro Poeta, che non solo no ha l'arte buona da saper trarre da la fua Donna leggiadra, altera, e diua quel bene, che è in lei nascolo, e che egli s'era promesso, ma ha quell'habito contrario dell'arte, che potremo chiamare arte cattiua, o piu tosto arte contraria (come dice egli stesso) col quale ne trae quel male, che egli non vorrebbe. AL DISIATO EFFETTO. cioè à quello, che io vorrei, e disidero di fare, perche tutte le cole, che si fanno, si fanno à qualche fine, e ciascun fine è buono, perche come hauemo detto, tate volte fine, & bene si Μ

ne fi conuertono, o vero riuolgono, cioè fono vna cofa medefima effenzialmente, perche come cio che è fine è bene, cofi cio che è bene è fine:onde l'effetto di tutte le cofe, o è buono veramente, o almeno pare buono à chi lo difidera, e per quefto cialcuno, che non confegue quello effetto, e fine, che egli s'era propofto, s'affligge, e s'attrifta, e molto piu poi fe non folo non confeguifle il fine, & effetto defiderato, ma il fuo cótrario, come auueniua al Poeta noftro, e la cagione è perche quanto c'arreca di gaudio il bene difiderato, tanto c'apporta di triftezza, o il non poter confeguirlo, o l'efferne priuati, e fempre quanto è maggiore il piacere, tanto è piu fpiaceuole la priuazione d'effo, oltra che ordinariamente piu ci difpiaceuole la priuazione d'effo, oltra che ordinariamente piu ci difpiaceuono i mali e piu c'affliggono, che non ci dilettano i beni, e malfimamente quando ci vengono di quei luoghi, o da que le perfone, donde afpettauamo il contrario, come ne moftrò il Petrarca, doue diffe nel fonetto

N on dall'Ispano Ibero, à l'Indo Idaspe ; Misero,onde speraua esser felice .

Ho veduto scritto in alcuni sonetti, non effetto, ma affetto, la quale fcrittura, auuenga che si potesse saluare, e difendere, nulla di meno sta meglio cosi, & cosi è scritto in quello, che ho io appresso me di mano propia dell'Auttore stello, il che si puo confermare non pure coll'autorità del Pettarca, quando cominciò quella marauigliosa Canzone delle lodi di Madonna Laura.

Cantar vorrei,ma temo non adopre Contrario effetto la mia lingua al core .

Ma con quella dell'Autore propio, quasi in questa sentenza medefima, quando diste nel sonetto, che comincia

Sento d'un foco va fred lo aspetto acceso

Come effer puo Signor, che d'un bel volto

🗤 Ne porti il mio cofi contrarij effetti ?

Et cosi hauemo veduto in questa seconda parte, che il Poeta medefimo confessa ingenuaméte, che da lui stesso gli viene, e non da nulla altro, che egli, essendo nella sua Donna il bene, & il male parimente, non fa trarne per lo suo contratio, e cattiuo habito, se non quello, che non vorrebbe, cioè il male, doue notaremo, che il male si pone in questo luogo per gli tormenti, de lori, & affanni, che in amando si fentono, concio sia cosa, che (come altra volta in questo cedesimo luogo stù da noi dichiarato) il male ( non essendo altro, lhe priuazione del bene) non è natura nessua, e non figuifica nula positiuamente, onde non ha cagione effettiua, il perche chi dimãdaste

dafle, che cota è il male, e chi lo fa, e cagiona, non potemo tilpondete altro, fe non che egli è il contrario priuatiuo del bene, e non ha neffuno, che lo faccia per farlo, ma folo per accidente. E perche mi ticorda, the l'altra volta, che in fentenza diffi quefte cole medelime, parte non fui intelo, parte fui riprelo; dico di nuouo, che il male non è nulla, e non ha nefluno, che lo faccia (come è chiariflimo appreffo tutti cofi Filofofi, come Teologi, concio fia, che tutte le priua zioni, come ne dimostra lo steffo nome, non fono natura neffuna, ne hanno caula efficiente, per lo che chi dimádalle, che cofa è buio, o vero tenebre, e chi lo fa, non potemo rispondere altro, se non che è priuazione di lume, ne ha nesluno, che lo faccia per farlo, ma son per accidente, feguitando l'ombra, o vero il buio dal discostamento, e rimouimento del Sole mediante l'opposizione della terra, o altro impedimento, e questo per auuentura volle fignificare dottissimamente Dante quando chiamò il Sole :

#### Quello, ch'apporta mane, e lascia sera.

Et questo nostro medesimo Poeta non solo studioso, ma imitátore di Dante, disle

<sup>1</sup> In tal misero stato il vostro viso Ne presta (come'l Sol) tenebre, e luce.

E per effere meglio intefo, & in cofa, che parrà forfe piu ftrano à chi non intende: Dico, che la Morte non effendo altro, che la priuazione della vita, non è nulla propiamente, e non hauendo cagione effettiua, non ha nulla, che la faccia, e però fi rife Ariftotile d'Homero, c'haueua detto d'uno, ch'era morto, lui hauer confeguito il fuo fine, come fi dice tutto il giorno, che nafciamo per morire, il che è non men fallo, che ridicolo, concio fia, che la Morte non è intefa, ne voluta dalla Natura, la quale non intende, ne vuole cofa alcuna, fe non buona, e tutte le priuazioni fono cattiue. Non è dunque la natura cagione della Morte, ma feguita fi dalla neceffità della materia, la quale difiderando fempre forma nuoua, non puo durare lungamente in vna, e fi per la contrarietà, che fi ritruoua in tut te le cofe composte, le quali combattendo fempre infieme, è neceffario, che qualche volta vincano l'una l'altra, e cofi fi rifoluano: ma tempo è homai di venire alla terza, & vltima parte.

Amor dunque non ha,ne tua beltate, O durezza,o Fortuna,o gran difdegno Del mio mal colpa,o mio de Stino,o forte ,

M 2 Se

Se dentro del tuo cor morte e pietate

Porti in vn tempo, e che'l mio baffo ingegno, N on fappia ardendo trarne altro, che morte.

In questa terza, & vltima parte pone il nostro ingegnoso Poeta affai ageuolmente la conchiusione di tutto il sonetto, e della presente materia, dicendo (pure alla sua donna fauellando) Dunque AMORE non ha colpa del mio male, ne la tua beltà, o durezza, ne fortuna, ne gran dildegno, re mio deflino, o forte. se cio è poiche tu p o R T I -IN VN TEMPO MEDESIMO. Altra volta dicemmo, in che: modo due contrarij poslano stare insieme negli Amanti in vn tem po medefimo, benche qui non occorre cotal dubbio, perche i cotrarij spiritali, e non reali (come si disse allora) & i contrarij in potenza (come in questo luogo) non s'impediscono ( come è chiarissimo per se medesimo. Morte cioè il mio male) et pietate cioè il mio bene. DENTRO DEL TVO CORE. Seguito in questo luogo Aristotile, e non Platone, o Galeno, Percioche il cuore (lecondo i Peripatetici) è il primo, e principal membro (come s'è detto altre volte) e nel quale confistono tutte le perfezzioni dell'huomo, e tutte le virtù si partono da lui, non altramente, che i riui da vo fonte, à tutte quante l'altre parti del corpo, onde il Petrarca se ben nel suo secon do sonetto haueua, seguitando Galeno, e Platone, posto la ragione nel ceruello, la pose ancora nella Canzone : si è debile il filo, nel cuore, dicendo:

#### E'l bel giouenil petto, Torre d'alto intelletto.

ET CH'IO NON SAPPIA COL MIO BASSO INGEGNO TRARNE AR-DENDO. cioè amandoui ALTRO, CHE MORTE. La qual sentenza in somma non è altra, che quella, che si disse nel principio, cioè, che in vna donna, o altra cola amata fono in potenza la vita, e la morte dello Amante, cioè tutti i beni, che si possono immaginare, e tutti i mali, ma chi ha l'arte, & è d'alto ingegno, sa cauarne la vita: chi non l'ha, & è di baflo cuore, non fa, ne puo trarne altro, che la Morte; ma qual fia questa arte, e come, o donde s'appari, & in che modo debba esercitarsi non dice il Poeta spreslamente, m1, bastandogli d'hauerla accennata, e quasi mostra col dito, lascia à i lettori, che ne cerchino daloro stessi, come debbono fare i Poeti buoni, perche dichiarare simili dubbij piu lungamente, o piu chiaramente s'appartiene al Filosofo. E da questo sonetto potremo intendere moltiffimi luoghi cofi del Petrarca, come d'altri Poeti di tutte le lingue, i quali hanno dato la colpa delle loro passioni, e suenture amorose à diuerse cagioni, senza renderne altra ragione se non che que**fta** 

fta materia fù trattata da noi lungamente nella sposizione del sonetto Occhi miei lassimostrarremmo, che il Petrarca solo da la colpa degli affanni, e disgrazie sue non pure à queste sei, o ver sette cose, che raccota in questo luogo il Poeta, cioè Amore: Beltade: durezza: Fortuna: disdegno: destino, o sorte, ma ancora à dell'altre, e questo medesimo Poeta fa il medesimo, che gl'altri nell'altre sue composizioni, seguitando alcuna volta l'uso comune, e non la propia ve rità, come in tutto quel vago, e dolce madrigaletto:

Non mi posso tener ne voglio Amore, Crescendo il tuo furore, Ch'io non tel dica, e giuri: Quanto piu innaspri, e'nduri, A piu virtù l'Alma consigli, e sproni : E se talbor perdoni Alla mia morte, à gl'angosciosi pianti, Come à coluiche more, Dentro mi sento il core Mancar, mancando i miei tormenti tanti: Occhi lucenti, e fanti Mia poca grazia m'èben dolce, e cara, Che doue piu si perde piu s'impara. Et in tutto quell'altro non men dolce, ne men vago, ma ben piu celebrato di questo. Deb dimmi Amor se l'alma di costei Fuße pietofa (com'ha bello il volto) S'alcun [aria fiftolto, Ch'à se non si togliesse desse à lei? -Et io, che piu potrei Seruirla, amarla, se mi fuße amica, Ch'esendomi nemica, L'amo piu ch'allor far non douerrei? Et medefimamente in tutto quel Madriale, il cui principio è Se gl'è, che'l buon difio & in quello, che comincia Il mio refugio, e'l mio vltimo scampo, quando difle Bellezza, e crudeltà m'han posto in campo. **Et cosi nel Madriale** Ben vinci ogni durezza Congl'occhi tuoi,come ogni luce ancord, Che s'alcun d'allegrezza auuien, che mora, Allbor farebbe l'hora,

M 3 Che

Che gran pietà comanda à gran bellezza : **E** [e nel foco auezza Non fusse l'alma, gia morto sarei Alle promesse de' tuos primi sguardi, Oue non fur mai tardi Gl'ingordimiei nemici, anzi occhi mici, Ne doler mi potret DI questo sol poter, che non è teco Bellezza, e grazia equalmente infinita, Doue piu porge aita Men puoi non tor la vita, N e puoi non far chiunque miri cieco . Et similmente in quell'altro, del quale è il principio queste. Se ben talhor tua gran pietà m'affale, Non men che tua durezza curo; o temo, She l'uno e l'altro stremo E ne' colpi d'Amor piaga mortale. Et il somigliante nella fine del sonetto, che comincia N e so se d'altro stral giamai s'auuiene . doue dice nel dodice fimo verso Mamia Fortuna vinfe il fuo costume, Et nel Madriale, Che poffo,o debbo,o vuoi,ch'io pruoui ancora Amore anzi, ch'io mora ? doue dice nel lesto verso Dille, che sempre ogn'hora Sua pietà vinta da tua fera stella. Et medesimamente nel Madriale. Dal primo pianto à l'ultimo fospiro Al qual son gia vicino Chi contrasse gia mai si fer destino Damen benigna, F piu lucente stella? & in quell'altro Io giuro à chi nolcrede, Che da costei, che del mio pranger ride Sol mi difende, e scampa chi m'uccide. Ma molto piu veramente nel sonetto, che comincia. Al cor di solfo, quando diffe A l'arte di beltà, che meco venne. che bene la si portò dal Cielo questo angelo celeste. E perche ciascu no possa meglio giudicare non tanto le diuerse cagioni, che allegna egli stesso à l'Amore suo, e passioni, ma ancora i bellissimi concetti vi recitard due interi de' suoi sonetti, veggendo quanto m'ascoltate (mentre

(mentre vi recito delle sue cose) volentieri, e con chetissima attenzione, & il primo sarà quello indivitro à M. Tommalo Caualieri, giousne Romano nobilissimo, nel quale so conobbi gia in Roma (oltra l'incomparabile bellezza del corpo) tanta leggiadria di costumi, e cosi eccellente ingegno, e graziosa maniera, che ben meritò, e merita ancora, che più l'amasse chi maggiorméte il conosceuz.

A che piu debbo homai l'intenfa voglia Sfogar con pianti,o con parole meste, Se di tal forte il Ciel, che l'Alma veste, Tardi,o per tempo alcun mai non ne spoglia s A che'l cor lasso à piu languir m'inuoglia, S'altri pur dee morir e dunque per queste Luci, l'hore del finsien men moleste, Ch'ogni altro ben val men, ch'una mia doglia.

Però fe'l colpo, ch'io ne rubo, e'n volo Schifar non poffo; e men s'è deftinato, Chi enterrà fra la dolcez za, e'l duolo ?

Se vinto, e prefo io debbo effer beato, Maraniglia non è, fe nudo, e folo, Refto prigion d'un caualter armato.

L'altro sarà questo, fatto per auuentura sopra il soggetto medesimo, degno per mio giudizio di qualunche miglior Filosofo, e non inesercitato Poeta;

Veggo co'bei vostri occhi vn dolce lume, Che co'miei tiechigia veder non posso : Porto co' vostri piedi vn pondo à dosso, Che de' miei zoppi non sù mai costume. Volo con le vostre ali senza piume, Col vostro ingegno al Ciel sempre son mosso; Dal vostro arbitrio son pallido, e rosso: Freddo al Sol: caldo alle piu fredde brume :

Nel voler vostro sta la voglia mia : 1 miei pensier nel cor vostro si fanno : Nel fiato vostro son le mie parole :

Come luna da se, sul par ch'io sia,

Che gl'occhi nostri in Ciel veder non fanno, Se non quel tanto, che n'accende il Sole.

Ma tornando alla sposizione del Sonetto, potrebbe parere ad alcuno, che il Poeta hauesse posto à caso quello, che (lecondo me) sù co grandissima cosiderazione fatto d'hauer messo per cose diuerse Fortuna, Destino, o sorte, le quali cose credono molti, che siano vna me M 4 desima,

defima, i quali quanto s'ingannano, prometto di mostrare, e forse in questo luogo medefimo vna altra volta, parlando lungamente del sato, e della fortuna, per hora ci bastarà di mostrare, che altri Poeti hanno vfato fimili modi mefcolando l'uno con l'altro, i quali tutti fi dichiararanno ne'la lezzione del Fato, & della Fortuna. Disle dunque Dante nel xxx I I. dell'Inferno

Se voler fù,o destino,o fortuna Non so,ma passeggiundo per le teste, Forte percossi il pie nel viso ad vna.

Et nel xv. haueua detto

E'l cominciò qual fortuna,0 deftino.

E il Petrarca nel sonetto

Tiu volte gia dal bel scmbiante humano, disse (come allegammo-- 1.4 Ch. 2.

diffe

di ſopra,

Terch'ognimia fortuna, ognimia (orte.

Et questo stello Poeta nel sonerto Colui, che fece e non di cola alcuna,

Ond'il caso, la sorte, e la fortuna

In vn momento nacquer di ciascuno.

La natura, propietà, e differenza de i quali nomi dichiararemo "allora minutiflimamente, ellendo cotale cognizione non meno nemellaria, & vtile, che faticola, e malageuole: Restaci hora solamente à sciogliere il dubbio in che modo tutti gl'Amanti siano cagione eglino stessi à loro medesimi di tutte le noie, e tormenti loro, e per qual cagione à se propij; e non ad altri ne debbano la colpa dare. Perche deuemo sapere che tutte le cose (eccettuato l'huomo) hano vno amore solo, e non piu, o naturale, o sensitiuo, nel quale però si contiene il naturale. E come il naturale, il quale si ritruoua in tutte le cose inanimate, e di piu nelle piante, non erra mai, per lo essere guidato da Dio: coli il senotiuo, che si ritruoua in tutti gl'Animali bruti non puo errare mai per lo non hauere cofi fatti animali il libe ro arbitrio, e l'elezione: solo l'huomo per lo contenere in se tutte l'alrre nature, & estere come vn picciolo mondo ha in se tutti tre gl'Amori, cioè il naturale, il sensitiuo, e l'intellettiuo: Onde puo amare e come pianta, e come animale, e come huomo, ma perche l'huomo è huomo mediante l'intelletto, ogni volta, che egli o allettato dal senfe, o ingannato, s'appiglia ad altro Amore, che lo intellettino, il quale è il suo propio, mai non puo contentarsi à pieno. dico ancora, che egli conseguisce tutto quello, che egli disidera in tutti quei modi, che si possono immaginare, percioche sempre cerca vn no so che piu oltre, senza sapere qllo, che cerchi, e si duole no lappiendo

l'appiendo di quello, che fi dolga, & in fomma ha fempre vn tacito rimordimento, che non lo lafcia godere affatto quello, che egli gode, on de Lucrezio ferifle non meno dottamente, che leggiadramen te nel quarto libro.

Nec Veneris fructu caret is,qui vitat amorem , Sed potius que s sunt fine pena commoda sumit , Nam certa, ir pura est sanis magis inde voluptas .

e poco di fotto, hauendo raccontato i mali degli innamorati nom tanto lungamente, quanto veramente, e con leggiadria incomparabile, foggiunfe non meno leggiadramente, che con verità.

Atque in Amore mala bac proprio, fummeque fecundo Inueniuntur, con tutto quello, che fegue.

E la cagione perche niuno amante, quantunche felice, polla mai elsere pienamente contento, anzi si doglia sempre, e sempre dilideri fenza saper che, e (come s'è detto di sopra) che il propio amore dell'huomo è l'intellettiuo, & in niuno altro Amore puo confeguire la fine sua,e perfezzione, se non in questo, e questo non è di cose sensi bili, che fi possano e vedere, e toccare, come sono tutte le particolari; ma d'intelligibili, come sono l'vniuersali, e tutto che questo Amore gli sia propio, e naturale, e per conseguenza douesse sempre in lui ritrouarsi, tutta via la forza, & allettamento de i sensi in questo carcere materiale, se non gliele leuano, gliele cuoprono, come quasi fa la cenere il fuoco, onde nei piu ghiace quafi sepolto in vn sonno profondissimo senza destarsi mai, & in molti, se bene si sueglia qual che volta nel vedere alcuna bellezza particolare, e corporea, non pe rò s'erge tanto alto, che egli aggiunga alla bellezza vniuerfale, & in corporea, la quale è propia dell'intelletto, il quale essendo immorta le, non puo quetarsi in cosa nessuna , che non sia a lui somigliante ; Perloche quelle bellezze, che appaiono di fuori, e che fi piacciono à gl'occhi,e gli dilettano(effendo mortali,e cadeuoli) possono bene eccitare, e quasi destare l'intelletto, ma non gia contentarlo, onde tutti quegli, che si fermano in elle senza trascendere, e trapassare alla forma vniuersale, cioè alla Idea di tutte le bellezze, la quale è eterna, fi possono chiamare indotti Artefici, & ignoranti d'Amare, la-Iciandoli non come huomini, ma come beftie guidare alle sentiméta, onde incorrono in tutti quegli tormenti, dolori, e disperazioni, che raccontò Perottino con tanta eloquenza, e dottrina; ma quegli pochi, che veduta alcuna bellezza materiale fagliono d'vn penfiero in vn'altro à quella bellezza diuina, e fi pascono di tal cibo, che fatti piu, che huomini, anzi diuenuti Dij, non inuidiano à Gioue ve il nettare, ne l'ambrosia, si pollono chiamare veri, e persetti artefici del

del vero, e perfetto amore. E questa arte è quella, la quale seguitan do, non Ouidio nella (ua arte, il quale diuero ne scrisse plebeiamente, ma Platone nel suo conuito diuinissimo, ci voleua insegnare il giudiziofo, & amoreuole Poeta nostro in questo dotto, e marauigliofo sonetto, della quale niuna è al Mondo ne meno intesa, ne piu necessaria, l'vtilità della quale trapassa certissimamente tutte l'al tre vtilità senza nessuna ptoporzione. Percio che come tutti i mali, che nascono al Mondo, nascono dall'Amore reo, & inordinato, cost tutti i beni nascono dal buono, & ordinato, talmente, che come que gli, i quali hanno la vera, e perfetta arte d'Amore, lono felicissimi, cosi all'incontro quegli, che hanno l'arte cattiua, e contraria sono in felicislimi: E che il Poeta nostro intendesse di questa arte, e di questo Amore lo mostrano manifestillimamente (oltra l'età, e costumi suoi honestissimi) tutti i componimenti di lui pieni d'Amore Sócratico, e di concetti Platonici, de i quali esfendo homai l'hora tarda, e restandoci, che dire pur assai intorno la maggioranza dell'arti, voglio, che mi baste allegare vn sonetto solo, il quale però puo vale re per molti, e mostrerrà (come disse quello ingegnosissimo Poeta di ciance, e da trastullo) che egli è nuouo Apollo, e nuouo Apelle, e non dice parole, ma cose, tratte non solo del mezzo di Platone, ma d'Aristotile.

- N on vide gl'occhi miei cosamortale Alhor, che ne'hei vostri intera pace Trouai, ma dentro, ou'ogni mal dispiace, Chi d'Amor l'Alma à se simil m'assale:
- Et fe creata à Dio non fuße egnale Altro, che'l bel di fuor, ch'à gl'occhi piace Piu non vorria, ma perch'è fi fallace, Trafcende nella forma vniuerfale.
- Io dico, ch'à chi viue quel che muore Quetar non puo difir, ne par s'aspetti L'eterno al tempo, oue altri cangia il pelo. Voglia sfrenata e'l senso è, non amore.

Che l'Alma vccide, e'l nostro fa perfetti Gl'Amici qui, ma piu per morte in Cielo.

Da questo sonetto penso io, che chiunque ha giudizio, potrà cono scere quanto questo Angelo, anzi Arcangelo, oltra le sue tre prime, e nobilissime professioni Architettura, Scultura, e Pittura, nelle qua li egli senza alcun contrasto non solo auanza tutti i moderni, ma tra passa gl'Antichi, sia ancora eccellente, anzi singolare nella Poesia, e nella vera arte dell'amare, la quale non è ne men bella, ne men fati-

che, oltra quello, che apparisce manifesto à ciascuno, che la Natura volle fare per mostrare l'estremo di sua polla, vn'huomo compiu to, e (come dicono i Latini) fornito da tutte le parti, egli alle doti della Natura tante, e fi fatte aggiunse tanto studio, e cosi fatta diligé za,che quando bene fusse stato da natura rozzillimo, poteua media te quegli diuenire eccellentiflimo, e fe fusse nato non dico in Firenze, e di nobilifima famiglia, e nel tempo del Mag. Lorenzo de'Me dici vecchio, il quale conobbe, volle, seppe, e potette inalzare si grande ingegno, ma nella Scitia d'vn qualche ceppo, o stipite, sotto qualche huomo barbaro, non solo dispregiatore, ma inimico capitale di tutte le virtù, à ogni modo sarebbe stato Michelagnolo, cioè vnico Pittore, fingulare Scultore, perfettillimo Archittetore, eccellentillimo Poeta, & amatore divinillimo. Onde io (gia lono molti anni ) hauendo non solo in anmirazione, ma in reuerenza il nome suo, innanzi, che sapessi lui essere ancora Architettore feci vn fonetto, col quale io, ancora, che egli fia tanto minore del grandiffimo valor di lui, quanto indegno delle purgattissime orecchie vostre, intendo di fornire questa presente interpretazione, riserbando la disputa dell'arti (per vbbedire il Consolo nostro)à vn'altra lezzio ne nella domenica, che verrà

Ben vi poteabastar, chiaro Scultore, Non sol per opra d'incude, e martello Hauer, ma co'i colori, e col pennello Agguagliato, anzi vinto il prisco honore: Ma non contento al gemino valore, C'ha fatto il secol nostro altero, e bello, L'arme, e le paci di quel dolce, & fello Cantate, che v'impiaga, e molce il core. O saggio, e caro à Dio ben nato veglio, Che'n tanti, e si bei modi ornate il Mondo, Qualnon è poco à si gran merti pregio ? A voi, che per eterno priuilegio, Nasceste d'arte, e di Natura speglio, Mai non sù primo, e non sia mai secondo.

IL FINE.

#### BENE-

157

# BENEDETTO VARCHI al Mag. & fuo molto Honorando Luca Martini.





OSCIA, che à me conuiene difgiugnere questa pre fente materia, membro quafi dal fuo capo, da quella, che io trouai (hieri furono otto giorni) nella sposizio ne sopra l sonetto di MICHELAGNOLO: & à voi piace di volerghele à ogni modo mandare à Roma, per intendere da lui steffo la propia verità di cotale disputa: io non volendo non compiacerui, non

posso altro fare, se non pregarui, prima, che à lui facciate fede della breuità del tempo, nel quale fummo costretti, io à dettarla, e voi à scriuerla, poi à me copia della risposta sua, affine, che & egli possa scusare appo se la presunzione, & ignoranzamia, si io lodare appo tutti la cortesia, e giudizio di lui. State sano.

Di Firenze à di XIIII. di Marzo M.D.XLVI.



#### LEZIO-

# DI BENEDETTO V A R C H I,

NELLA QVALE SI DISPVTA della Maggioranza dell'arti, e qual fia più nobile, la Scultura, o la Pittura,

FATTA DA LUI PUBLICAMENte nella Accademia Fiorentina, la terza Domenica di Quarefima : l'anno I 5 4 6.

PROEMIO.



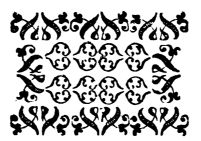
V T T E le cofe di tutto l'vniuerfo, il quale abbracciando tutti i Cieli, e tutti gl'elementi, comprefe in fe, e contie ne nó folamente tutto quello, che era, ma eziandio tutto quello, che poteua eflere, in guifa, che fuora di lui non pu re non rimafe cofa neffuna, ma ne luo go ancora, ne voto, fono, degniffimo Cófolo, honoratiffimi Accademici, e voi tutti V ditori nobilitfimi, o eterne, o non eterne. L'eterne (fauellado Ari

ftotelicamente) sono quelle, le quali non deuendo finir mai, mai ancora non cominciarono, & per conseguenza non hebbero cagione efficiente, cioè, alcuno, che facesse, e queste si chiamano celesti, diuine, & immortali; le non eterne sono quelle, le quali deuendo hauere fine qualche volta, hebbero ancora qualche volta principio, e per conseguenza cagione efficiente, cioè alcuno, che le facesse : e queste sono di due maniere, percioche alcune furono pro-

produtte da Dio mediante la natura, e queste si chiamano natu rali, humane, e cadeuoli: & alcune furono fatte da gl'huomini mediante l'arte, e queste si chiamano Artificiate, o vero manuali. Delle diuine; le quali tono tutte quelle, che si rittuouano dall'eleméto del fuoco in sù, tratta, e ragiona il Metafilico, cioè il Filolofo lopra naturale : Dell'humane, le quali sono tutte quelle, che si ritruouano dal Cielo della Luna in giù, ragiona, e tratta il Fisico, cioè il Filolo fo naturale; Dell'artifiziali, le quali sono piu, e diuerse, trattano, e ra gionano piu,e diuersi Artefici; e queste (se bene sono assai meno de gne delle naturali) come le naturali sono infinitamente meno perfette delle Diuine, v'arrecano però non solamente molti, & grandiffimi piaceri, ma molte, e grandiffime vtilità alla vita mortale, la quale senza l'arti non pure non si potrebbe viuere commodamente, ma ne viuere ancora, la onde di marauigliofi priegi, & eccellentils. honori furono da gl'Antichi riputati degnifimi, anzi tenuti per Iddij tutti colora, che d'elle furono ritrouatori. E noi per certo (le non fullimo ingrati verso quegli, che n'hanno così altamente benificiato(della qual cosa Plinio con giustissima cagione agramen te ne riprende) tanto piu lodaremmo, & honoraremmo ciascuno, quanto fu, o piu nobile la sua arte, o piu nobilmente esercitata da lui. Ma perche il conoscere questa nobiltà non è cosa ageuole, & ognuno volentieri fi lascia ingannare da se medesimo, percio haueuamo noi pensato di volerne fauellare(hoggi sono otto giorni) dietro la sposizione del Sonetto di Michelagnolo, tutto quello, che da diuersi Scrittori in diuersi tépi n'haueuamo apparato, Ma poscia, che al Mag.e prudentifiimo Confolo nostro parue, e piacque, che ne fauellallimo di per se, in vna lezzione separata, disputaremo hog gi,allargandoci alquanto piu,che no penfauamo di douer fare,que fte tre quistioni ordinataméte, la prima: qual sia la piu degna di tut te l'arti:la feconda, qual fia piu nobile, o la Pittura, o la Scultura: la terza, & vltimarin quali cole fiano, o fomiglianti, o diffomiglianti i **P**oeti,& i Dipintori:ciafcuna delle quali,come è di non minore vti le, che piacere, cosi è ancora di non minore fatica, che dottrina. Ma perche in cialcuna dilputa fi debbe la prima cola(per fuggire l'equi uocazione, e scambiamento de i nomi) dichiarare i termini principali, deuemo sapere, che si come questo nome scienza, comprende, largamente preso, ancora tutte l'arti, così questo nome Arte comprende (preso largamente) ancora tutte le scienze, non ostante che la scienza, e l'arte siano habiti differentissimi, onde à noi, che volemo trattare dell'arte propiamente, non come ella è la medefima, ma come è distinta dalla scienza, è necessario dichiarare i cinque ha biti

biti dell'intelletto, ne i quali fono (come in loro fubbictto) cofi tutte l'arti, come tutte le scienze, e questo non si può fare piu chiaramen te, che diuidendo ( come hauemo fatto altre volte in questo luogo , medefimo) l'anima humana, la quale fi chiama, da i Theologi maf fimamente, ragione, e fi diuide primieramente in due parti, nella ra gione particolare, e nella ragione vniuerfale, la ragione particolare è intento alle intenzioni indiuiduali (come dicono effi) cioè non conosce, e non intende, se non le cose particolari, e conseguentemente generabili, e corruttibili, e questa su chiamata da Aristotile (lecondo che testimonia il suo grandissimo Comentatore) cogitatiua, la quale se bene è mortale, non si truoua però ne gl'Animali bru ti,i quali hanno in quella vece la stimatiua, aslai meno perfetta, che non è la cogitatiua ne gl'huomini; la ragione vniuersale è delle in tenzioni vniuersali, cioè non conosce, e non considera le non le cose, non solo prinate d'ogni materia, ma spogliate da tutte le passioni, & accidenti materiali, e confeguentemente ingenerate, e incorruttibili,e questa, la quale è propia dell'huomo, si ridiuide in due par ti, nella ragione superiore, cioè nello intelletto specolatiuo, o vero contemplatiuo, e nella ragione inferiore, cioè nell'intelletto pratico,o vero attiuo. Nella ragione superiore sono i tre habiti contemplatiui, il primo de' quali fi chiama da' Filosofi col nome del genere, intelletto, e questo è la cognizione de'primi principij, il secodo fi chiama fapienza, ilquale (fe bene comprende il primo habito, & il terzo)è però diffinto dall'vno, e dall'altro; il terzo si chiama scien za, la quale non è altro, che la cognizione delle cofe vniuerfali, e ne cellarie, e conseguentemente eterne, hauuta mediante la dimostrazione; onde si vede manifestamente, che tutte le scienze di tutte le maniere sono in questa ragione superiore, o vero intelletto contem platiuo, perche il fine di tutte è lo specolare, cioè contéplare le cagio ni delle cose, e saperne la verità. Nella ragione inferiore, il fine della quale non è conoscere, & intendere, ma fares & operare, sono gl'altri due habiti pratichi, l'agibile, nel quale si contiene la prudéza, ca po di tutte le virtù mortali, & il fattibile, il quale contiene sotto se tutte l'arti; e come de'tre habiti specolatiui, il primo, e piu nobile è l'intelletto, cosi de'due pratichi, il fattibile è l'vltimo, e maco degno. Et da gsta diuisione fatta dal Filosofo nel quarto Cap. del visibro dell'Etica, puo ciascuno conoscere, prima, che sia propiamete scien za, e che propiamente Arte, benche questa dichiararemo piu lunga méte nella sua diffinizione, la quale essendo vno habito dell'intelletto, non si poteua dichiarare, le prima non s'intédeua che cosa im portalle, e significalle qfto vocabolo, ilche seza la diftinzione pefta di 10-

di sopra da noi, era del tutto impossibile : poi, che tutte le scienze, essendo nella ragione superiore, & hauendo piu nobil fine, cioè contemplare, sono senza alcuno dubbio piu nobili di tutte l'arti, le quali sono nella ragione inferiore, & hanno men nobil fine, cioè operare. Conoscesi ancora, che fauellando propiamente, si ritruouano alcune, o discipline, o facultà, o in altro modo, che le debbiamo chiamare, le quali non sono veramente ne scienze, ne arti, come (per atto d'essempio) la Gramatica, e la Loica, e l'altre, che hanno per loro subbietto l'orazione, o vero il parlare, percioche non trattando di cose, ma di parole, non si possono chiamare propriamente scienze, e dall'altro lato non essendo in arbitrio, e poter nostro totalmente il farle, o'i non farle, non si possono chiamate arti, secondo la propia, e vera fignificazione, co me piu lungamente si vedrà nelle dispute seguenti; alle quali (chiamato prima diuotamente l'otti mo, e grandillimo D10) che ne presti il consueto aiuto, e fauore, pofcia pregate humilmente l'hu maniflime, e benigniflime cortesie vostre, che ne conce dano la solita chetezza e attenzione, è tempo hoggimai di venire, hauendo che ragionare pure allai.



DELLA

### DELLA

# MAGGIORANZA, ET NOBILTA DELL'ARTI. Disputa prima.

Intendimento nostro in questa prima disputa, è di tro-



uare qual sia fra tutte l'arti, la piu nobile, la qual cosa è non meno faticola, che vtile; e le bene potremmo dire in pochissime parole l'oppennione nostra, non di meno volendo noi procedere filosoficamente, & esfere in tesi da ognuno, è necessario dichiarare prima, che cosa sia Arte. Poi in che modo, e da che cola si conolca, quado vn'arte è piu ò meno nobile d'vn'altra. Hauendo dunque veduto nel Proemio, che tutte l'arti sono nella ragione inferiore, in quella seconda, & vltima parte, che fi chiama fattibile, che è meno degna di tutti e cinque gli habiti,o vero cognizioni intellettiue, diciamo, che fecondo la diffinizione del Filosofo, l'arte non è altro, che vn'habito intellettiuo, che fà con certa, e vera ragione : & ancora, che questa diffinizione fia compiuta, e perfetta, distinguendo l'arte da tutti gl'altri habiti , e conseguentemente facendola differente da tutte l'altre cose : tutta via noi per aprirla, e spiegarla piu largamente, à maggiore, c piu chiara intelligenza, diremo, che l'arte è vno habito fattiuo con vera tagione di quelle cose, che non sono necessavie, il principio delle quali non è nelle cose, che si fanno, ma in colui, che le fa. La quale diffinizione ( per meglio effere intefi da ciaícuno , dichiararemo à parola à parola. Dicesi dunque, babito, il quale non è altro, che vna qualità stabile, e ferma, che malageuolméte si possa rimuouere, o per dere, à differenza della disposizione, la quale è vna qualità, che ageuolméte si puo perdere, e rimuouere, onde (come tutte le virtù) cosi 'ancora tutte l'arti fono habiti,e non difpofizioni,percioche nó bafta ad effere virtuofo,o vero artefice la disposizione, cioè l'effere atto, e disposto à poterle conseguire, ma si ricerca l'habito, cioè l'hauer ui fatto détro tale pratica, mediate l'vso, che si possano esercitare age uolmente, e malageuolmente perdere. dicesi Fattiuo à differenza dell'habito della prudenza, il quale non fi chiama fattino, ma attino Ň per-

percioche nella Prudenza, oltra, che dopo l'operazioni non rimane alcuna opera, puo ciascuno operare à sua voglia, senza l'aiuto del corpò, o d'altra čola di fûori, ilche nell'arte non autiene, come è no tillimo. Diceli, con vera ragione per due cagioni, prima, perche tut te l'arti sono infallibili, cioè non errano mai, e sempre conseguiscono l'intendimento, e fine Igro, poi perche mediante quelle parole se ne sclude, e caua l'arte, collà quale i Ragnateli ordiscono le loro ma rauigliose tele, e le Rondinj, & altri animali fanno il nido, e molte altre cole, le quali paiono bene fatte artifiziolamente, ma nel vero non sono, percioche non essendo fatte per ragione, 'ma per istinto naturale, non si possono chiamare arti veramente, dicesi. Di gille co le, che non sono necessarie, perche tutte l'arti si maneggiono intorno à cose contingenti, cioè, che pottono estere, e non estere egualmé te, & in questo sono differenti l'arti dalle sciéze, perche tutte le scié ze lono di cose necessarie, dicesi. Il principio delle quali non è nel le cose, che si fanno, ma in colui, che le fa; Perche in questo si distin guono le cose artifiziate dalle naturali, conciosia, che le naturali hã no sempre il principio in se stesse, e l'artifiziali in altrui, cioè nello Attefice. E se la presente materia, o piu tosto il tempo lo concedesle, raccotaremmo coffalcune fomigliaze, come molte differenze, le quali sono tra l'arte, e la natura, non meno vtili, che belle, e quasi ne cessarie à bene intendere, e perfettaméte, non solo quanto s'è ragio nato dell'arte, ma quato deuemo ancora ragionarne, la qual cola po tremo fare per auuentura in vn'altra lezzione. E così hauendo vedu ta la prima cosa proposta da noi, cioè, che sia Arte, & in quello, che fia differente da tutte le cose, che Arti non sono, trapassaremo alla se conda, cioè in che modo, e da che cosa si debba conoscere la nobiltà di ciascuna Arte, al che diciamo, che come la nobiltà delle scienze n conosce da due cose, dal subbietto loro, e dalla certezza della dimo strazione, in guisa, che quella scienza, la quale è piu certa, o ha il subbietto piu degno, è piu nobile, benche principalmente s'attende la degnità del subbietto, in quel modo, e per quelle cagioni; che dichiarammo nella prima lezzione nostra dell'Anima, così credono alcuni, che fi debba conofcere la nobiltà dell'arti la qual cofa è falfif fima, percioche il fubbietto dell'arti è molto differente da quello del le scienze, perche di lui non si pruoua, o dimostra propietà, o passio ne alcuna, come fanno gl'intendenti. Diciamo dunque, che nell'arti fi debbe attendere principalmente, e confiderare il fine, e secondo che il fine è o meno, o piu degno, così l'arti è piu, o meno nobile, per cioche, come ciascuna scienza piglia l'vnità sua dal suo subbietto. cioè, è vna fola, e distinta da tutte l'altre, per lo essere il subbietto di lci

SOPRA LA PIT. ET SCVLT. 195 lei vn lolo, e distinto da tutti gl'altri, cosi ciascuna arte piglia l'vnità sua non dal suo subbietto, ma dal suo fine, cioè, è vna sola, e distinta da tutte l'altre per lo hauere vno fine solo, e distinto da tutti gl'altri. Onde chiunche vuole conoscere quando alcuna Arte sia, o non sia piu,o meno nobile di qualunche altra, debbe considerare principal mente non il subbietto (come nelle scienze) ma il suo fine, e secondariaméte il subbietto, come nelle scienze, la certezza, e qualunque volta il fine sarà piu nobile, quell'arte, senza alcuno dubbio sarà piu degna, & il medefimo, che auuiene nelle scienze, occorre ancora nell'arti, cioè, che alcune possono estere più nobili, e quanto al fine, e quanto al fubbietto, e queste sono nobilissime, alcune quanto al fine solo, & alcune quanto al subbietto solo, ma quelle, che hanno il fine piu nobile, sempre sono piu nobili, perche il fine debba atté dersi, quanto alla nobiltà & il subbietto in conseguenza, e però deuemo sapere, che il fine di ciascuna arte è vno solo, e non piu, perche cialcuna arte è vna fola, e non piu, e piglia questa vnità (come s'è detto di sopra)dall'vnità del suo fine. E se bene la medicina non folamente ricouera la fanità perduta, ma eziandio mantiene quella, che è, non percio si dice hauer due fini, ma due intenzioni, per vn fine solo, il quale è la sanità, e la sanità è di due maniere, vna reale, cioè quella, che induce il medico nel corpo infermo, & vna virtuale, cioè quella, la quale è nella mente del Medico, e questa non è il fine del Medico, ma la cagione efficiente della fanità dello Infermo, e questo è il fine del Medico, e però diceua Auerrois no minor Medico, che Filosofo nel x11. della Metafi. al Com. 34. e nel V11. il Bagno,che è fuori è il fine, ma il bagno di dentro è il mouéte. An cora è da sapere, che tutto quello, che si fa in tutte le arti da tutti gli Artisti, si fa in ordine, e per cagione del fine, e se i Medici medicano ·alcuna volta le infermità incurabili, o s'ingegnano di prolungare la vita senza seranza del fine, o inducono alcuna volta la bellezza tanto naturale, quanto artifiziale, non è, che il fine vero, e propio di tutta la medicina non sia vn solo, cioè la sanità, & gl'altri si possono dire aggiunti, e quasi accidentali, altramente l'arte della medicina non sarebbe vna sola, non hauendo vn fine solo, ma tanti, quáti sus fero i fini. E ancora degno di confiderazione, che il fine di tutte l'ar eti(come ne infegna il Filosofo nell'Etica)è infinito, perche ciascuna sarte disidera il suo fine infinitamente, come la medicina la sanità, -& il Capitano la vittoria, ma il fine e numero di quelle cose, mediate le quali si conseguita detto fine, è finito, e quinci viene, che gl'Auari quanto piu sono ricchi, tanto maggiormente disiderano la roba, perche il loro fine, non è altro, che l'ellere ricchi, e questo procede in infinito, ancora, che se bene molte Arti hanno il loro fine vile, 3. 1 N 2 e plebeo

e plebeo per le medetimo, tutta via non si chiamarebbe ne plebeo, ne vile, quando s'esercitasse per qualche giusta, o virtuola cagione, come in benifizio, o della patria, o de gl'Amici. E chi non sa, che il zappare, e'l barellare sono opere per se vilissime, ma fatte per difendere la patria, o in benefizio del suo Principe, diuentano, e si debbono chiamare nobilissime; e per lo contrario sa ciascuno, che'l vaçare alle buone arti, o l'infegnarle è cofa p se medesima nobilissima, ma elercitata p danari, o ad alcuno cattiuo fine, diuien vililima. Det o dei fini dell'arti, no farà se no buono dire, alcuna cosa del mo modo come si facciano, & ordinino tutte l'arti, il quale è questo. Pri mieramente si considera e piglia il fine di quella cotale Arte, ch'altri vuole ordinare, poi si cerca di quegli mezzi, che siano atti, e baste uoli à conseguire detto fine, e cosi ne insegna il Medico nel primo del Metodo, cioè della via, e del modo di medicare al Cap vii e nel libro, che egli fece della constituzione dell'Arte, cioè come si debba disporre e trattare la Medicina, nel secondo e terzo Cap. E come in cialcuna fcienza non fi cerca mai, ne fi pruoua il fubbietto fuo, cioè la materia, di che tratta, ma fi presuppone, come nota, cosi medesima mente in ciascuna arte si presuppone il suo fine, senza prouarlo, e posto il fine si cerca de'mezzi, che conduchino à cotal fine, essemgrazia nella Medicina fi preluppone il conferuare i corpi fani, o guarire gl'ammalati, poi si cerca per quali mezzi si possa conseguire detto hne. E ben vero, che ciascuna arte (come n'insegna il medelimo nel principio del fuo libro, che si chiama volgarmente Tegni, cioè Arte) ha tre proceili, cioè fi puo ordinare, & infegnare in tre modi, Risolutiuo: Compositino, e Diffinitiuo, de i quali hauendo fauellato altra volta, non fa mestiero di dichiarargli piu, ma diremo in quella vece, che questo nome Arte si può pigliare in due mo di, propiamente, e comunemenre. Propiamente quando si distingue da la sciéza, e da tutti gl'altri habiti intellettiui, come s'è dichia irato di lopra. Comunemente fi piglia in piu modi, percioche alcuna volta si chiamano Arti ancora tutte le scienze, senza aggiugnerui, o buone, o liberali, o nobili, o altro epiteto alcuno, come fi puo vedere nel primo libro dell'anima, & in questo modo tanto signifi-: ca arte, quanto sciéza, come hauemo dichiarato di sopra: alcuna vol 1 ta fi piglia non per ogni scienza, ma solamente per le scienze prati-, che, & in questo modo si potrebbe chiamare Arte ancora la pruden za, onde irragioneuolmente fu ripreso da alcuni il Petrarca, quando disse nella fine del sonetto O tempo, à ciel volubil, che fuggendo,

Non à caso e virtute, anzi e bell'arte.

Come dichiarammo lungamente altroue. Alcuna volta si piglie per

per vno habito a 'quistato non con certa, e vera ragione, ma da vno cotale vso, e pratica, come si vede in molte arti: Pigliasi ancora qual che volta per vna pratica, e consuetudine fatta, non nels' Anima razionale, ma nella cogitatiua; e cosi non è altro, che vna sperienza: Pi gliasi ancora per vno aggregato di piu cose, le quali siano vili alla vita humana, acquissi cotale aggregato, o per ragione, o per isperié za, & in questo modo si possono chiamare arti, la Gramatica, e l'altre, delle quali fauellammo di sopra. Et perche ciascuno possa meglio comprendere questa imateria, porteno alcune diussioni dell' Ar ti, e prima diremo, che dell'arti, alcune furono trouate per necessità alcune per vtilità, alcure per dilettazione, & furono trouate parte da gl'huomini ingegnosi parte da gl'huomini poueri, sper sostentare la vita, percioche (come diceua Nerone) niuna arte è fi vile, che non dia le spese à chi l'efercita, e furono trouate mediante l'vso, e la sperienza, onde Manilio ferisse nel suo d'Astrologia:

Per varios vsus artem experientia fecit.

E Vergilio nella sua coltinatione :

Tum variæ venere artes, labor omnia vincis Improbus, & duvis vrgens in rebus egestas.

E medefimamente poco di poi.

Vt varias vsus meditando extunderet artes.

Bene è vero che nessina arte fu trouata, e compiuta, o in vn medesi mo tempo, o da vn solo, ma di mano in mano, e da diuersi, perche sé pre si va, o aggiugnendo, o ripulendo, o quello, che manca, o quello, che è rozzo, & impersetto, Et percio disse Dante non meno veramé te, che con giudizio nel x1. Canto del Purgatorio:

- Credette Cimabue nella Tittura

Tener lo campo,& hora ha Giotto il grido , Si che la fama di colui ofcura .

Cofi ha tolto l'vno à l'altro Guido

La gloria della lingua, e forfe è nato

Chi l'vno, e l'altro caccerà del nido.

Anzi credo io, che fi pofla dire con verità, che niuna arte fia ancora giunta al colmo, di maniera, che non vi fi pofla, o aggiugnere o le uare, & il medefimo dico anzi molto piu, delle fcienze. Dell'arti alcune fi chiamano l berali, cioè degne d'huomini liberi, e non ferui, e queste fi dicono comunemente estere fette, delle quali, tre sono in torno al fauellare, la Gramatica, la Rethorica, & la Dialetica, et quat tro intorno alla quantità: la Geometria, l'Arismetica, la Musica, & l'Astronomia, & è tanto volgare questa ditrisione, che infino al Bur chiello ne fece vn sonetto dicendo:

N 3 Sette

Sette son l'Arti liberali, e prima. Oc.

& alcune illiberali, cioè quelle, le quali non erano da huomini libe ri, e che poteuano esercitare ancora i Serui. Dell'Arti alcune consi stono solamente nel contéplare, come la Fisica: l'Astrologia, e tutte l'altre, che sono scienze veraméte, alcune nel fare, e gste sono di due maniere, percioche in alcune dopo l'operazione rimane alcuna ope ra, come nell'Architettura, doue dopo l'edificazione rimane, e fi puo vedere la cosa operata, cioè l'edifizio, come ancora nella Scultura, Pittura,& infinite altre; alcune operano in guila, che dopo l'operazioni no rimane opera alcuna, come nell'arte del Caualcare; saltare; cătare; sonare, & altre tali, e come quelle prime, che lasciano dopo fe alcuno lauoro, si chiamano fattiue, cosi gste secode, dopo l'opera zioni delle quali non rimane cofa niuna, fi chiamano da molti, atti ue, il che à me non piace, se non se impropiaméte, perche niuna Ar te fi puo chiamare attiua veramente, se non la prudenza. Dell'arti al cune sono, che conseguitano sempre il lor fine, e queste si posiono chiamare certe: alcune alcuna volta nol confeguitano, come la Me dicina : la Rethorica, & altre smili, le quali si possono chiamare conjetturali. Dell'Arti alcune sono necessarie, o al corpo, o à l'Anima: alcune vtili: alcune diletteuoli, & alcune honeste Dell'Arti alcune sono volgari, e sordide, o vero laide, come quelle, che sono oc cupate manualmente intorno le necessità humane; Alcune sono lu dicre, o veru giocole, e burleuoli, come sono quelle, che danno piacere, o à gl'occhi o à gl'orecchi del volgo: Alcune fono puerili, o ve rofanciullesche, come sarebbero i fraccurradi: le bagattelle, & altre fimili Dell'Arti alcune pigliano il subbietto dalla Natura, come la Scultura, alcune dall'arte, come Tellitori: Calzolai, e somiglianti, alcune da l'vno, e da l'altro, come l'Architettura, e la Pittura. Dell'arti alcune dispongono la materia: alcune introducono la forma, & alcu ne vlano la cola fatta, come fi vede in quegli, che tagliano i legni per fare le naui, in quegli, che le fanno, & in quegli, che l'adoperano belle, e fatte. Dell'Arti alcune si fabbricano da se stelle i propi strumenti, come il fabbro, l'incudine, e'l martello, & alcune gli pigliano dalla natura,0 dall'altre arti. Dell'Arti alcune feruono ad acquiftare il vitto naturalmete, e queste sono cinque, la Pastorale, e l'agricol tura, e queste sono giustissime, l'arte del Pescare: dell'V ccellare, e del Cacciare, la quale non vuole Sallustio, che si ponga fra l'arti libera li,e pure fu sempre vlata, & hoggi è piu, che mai da i Re, & da' Prin cipi; alcune l'acquistano non naturalmente, come tutte l'altre (eccet to queste. Dell'arti alcune fanno cole, che si possono fare) solamenne dall'arte sola, e queste si dicono vincere la natura (come l'Architettura,

tettura, alcune si possono fare dall'arte, e dalla natura parimente, co me la Sanità, e l'Archimia. Dell'arti alcune vincono la natura(co me s'è detto di sopra dell'Architettura) che fanno quello, che ella non puo fare, alcune fono vinte da lei, come tutte l'arti, che non arriuano à quella perfezzione della natura, le quali sono moltissime : Alcune lono ministre della natura, come la Medicina, e l'Archimia. Alcune fanno il principio solamente, e la natura fa il restante, come l'Agricoltura. Alcune hanno il principio dalla natura, & fanno elle il fine, & qui è da notare, che niuna arte si ritruoua, la quale non habbia i principij dalla natura, o inmediate, e mediantemente. Dell'Arti alcune sono subalternanti, o vero principali, le quali si chiamano da' Filosofi latini co nome greco Architettoniche, e quefte sono quelle, che danno i principij all'altre, come l'Arismetica al la Musica, o comandano loro, come l'arte della caualleria al Sellaio: Morfaio: Maniscalco, e tutte l'altre, che seruono à lei. Alcune si chia mano subalternate, o vero inferiori, e queste sono quello, o che pigliono i principij,o subbietti loro da alcuna altra, o la obbediscono.Dell'Arti alcune fono(fecondo la diftinzione di Galeno) vili, & indegne,come quelle,che s'efercitano colle forze, e fatiche del corpo, che i Greci, dall'operare delle mani chiamano Chirurgicas, cioè manuali, altre honeste e liberali, fra le quali pone primieramente la Medicina, la Rettorica, la Musica, la Geometria, l'Astronomia, l'Arilmetica, la Dialettica, la Gramatica, e la lcienza delle leggi ; ne vieta, che fra queste si ponga la Scultura, e la Pittura, perche se bene adoperano le mani, non però hanno bilogno principalmete del le forze del corpo. Dell'Arti alcune hanno l'operazioni loro artifiziosissime, e que sono quelle, nelle quali puo meno la fortuna: alcune l'hanno vilitsime, e queste sono quelle, doue piu s'imbratta il corpo: Alcune sono seruili del tutto, e queste sono quelle, doue il corpo può affai : Alcune ignobilifime, e queste sono quelle, doue non si ricerca virtù alcuna, o pochissima, la quale diuisio ne fa il Filosofo nel primo libro della Politica al Cap. v 1 1. doue chiama vile quello efercizio, che rende inutile, o l'animo, o'l corpo, à l'operazioni virtuose. Da queste tante, e così varie diuisioni di diuersi Autori puo conoscere ciascuno la difficultà di questa materia, tratta da diuersi, tanto non pure diuersamente, ma con tale confusio ne, che à me pare non solo malageuole ad intendersi, ma impossibile, senza le distinzioni, & dichiarazioni fatte disopra da noi, la qua le affine, che ancora s'intenda meglio, e piu ageuolmente, deuemo sapere, che fauellando (come noi facciamo ) secondo il vero, e propio fignificato, tutti l'arti sono mecchaniche, pigliado mecchaniche N non 4

non in quella significazione, che suona la parola greca, tratta dalla macchina(come si vede nel diuino libro delle Meccaniche d'Aristo tile) la quale parte appartiene massimamente all'Architettore; ne an cora in quella significazione, che si dice volgarmente meccaniche, cioè mercennarie, e del tutto vili, & abbiette; ma pigliado meccaniche, cioè manuali, e nelle quali faccia di meftiero di seruirsi in qual che modo del corpo, dico, che alhora, & in cotale fignificazione implica contrarietà, cioè no è possibile, dire Arte, la quale non sia mec canica, estendo tutte vno habito medesimo (come s'è veduto di sopra)le quali tutte potremmo per auuentura diuidere generalmente in questo modo, che alcune sono, nelle quali si ricerca e vale piu lo ingegno, che la fatica, & in alcune all'incontro vale, & firicerca piu la fatica, che l'ingegno: in alcune ancora fono pari l'ingegno, e la fa tica, & in alcune non fa bilogno,'le non la fatica sola : bene è vero, che in ciascuna di queste diuisioni è larghezza, cioè si truouono piu gradi, perche molte (le bene vogliono più ingegno, che fatica) (ono però differenti tra loro, perche in questa, o in quella si ricerca piu, o manco ingegno, & in quello, o in questa manco, o piu fatica, & il medefimo diciamo di tutte l'altre tre diuifioni, perche nell'vltima, fe bene si ricerca, se non fatica sola, in vna però si ricerca piu, o meno fatica, che in vn'altra, e nella terza, fe bene hauemo detto efferui la fatica, e l'ingegno del pari, non intendiamo però, che fiano in mo do bilanciate, e cotrappelate, che non vi fia, in alcuna piu, o di fatica, o d'ingegno, e cosi per lo contrario, che in vn'altra. Ma venendo finalméte alla disputa principale, diciamo, che per le cose sopradette, nó è difficile il conoscere, che dopo l'arte della Guerra, della qua le non volemo fauellare hoggi, non ci parendo, che i fuoi grandiffimi giouamenti vengano (enza grandillimi danni; e giudicando, che víarla per arte propia sia non solo biasimeuole, ma empio, La Medi cina è la piu degna, e la piu nobile di tutte l'altre, e la cagione è, per che ha il suo fine piu nobile e piu degno, il quale è ( come si disse di fopra) o conferuare la fanità, doue ella è, o indurla doue manca, alla cui nobiltà sene aggiugne vn'altra, cioè quella del subbietto, il qua le auanza di gran lunga, e trapalla tutti gl'altri, ellendo l'huomo infi nitaméte piu perfetto di tutte le cose mortali, e cosi la Medicina. E quanto al fine, e quanto al subbietto è nobilissima, e perche alcuni credendo nobilitarla, dicono, che ella non è arte Meccanica, cioè fat tiua, hauemo à sapere, che in questa parte ella è inferiore à molte altre, cóciofia, che ella fi debba piu tosto chiamare rabberciatiua, che fattiua, percioche ella non fa mai di nuouo, ma racconcia sempre, e corregge, onde la chiamaremo, correttiua, percioche o conserui ella la

la fanità, o la induca, non fa altro, che correggere, benche hora piu, & hora meno (come intendono i Medici) è ancora inferiore à mol te altre arti, perche il Medico non folo non vince la natura, ma non l'imita ancora, ma è fuo ministro, non essento egli quello, che indu ca e conferni la fanità principalmente, ma la natura mediante l'arte, e l'opera di lui, come si disse ungamente nel primo trattato della quistione dell'Archimia, benche nel vero il Medico non è sempre ministratiuo, come è sempre correttiuo, perche pare, che operi alcuna volta senza la natura, come quando o racconcia l'ossa, o taglia la carne fracida, e qui è d'auuertire, ch fauelliamo del Medico, quanto all'arte della Medicina, e breuemente come Medico, il quale in cotal modo considerato, è senza alcun dubbio il piu nobile di tutti gl'Artisti, ma perche al Medico vero, e scientifico fi ricerca ancora necessariamente la Filosofia naturale, come ne mostra il nome steffo, onde il Petrarca.

E fe non fosse la discreta aita Del Fisico gentile.

Perche il Medico comincia, doue il Filosofo fornisce, & è in vn certo modo la medicina fubalternata alla Filofofia, pigliado da lei mol ti principij, come è chiarissimo, verbigrazia gl'elementi esfer quattro, viene il Medico à eslere ancora piu nobile fra gli scienziati, eccettuato solamente il Metafifico, o vero il Filosofo Diuino. Onde potemo dire, che vn Medico, ricercandosi in lui cosi la scienza della Filosofia, come l'arte della Medicina, si debba (se è vero Medico) e lodare; & honorare piu che niuno altro, arrecando maggiore viilità alla vita humana, e nel piu nobile subbietto, che alcuno altro, e se quegli, che disputano qual sia piu nobile, o vn Medico, o vn dotto re di leggi, diftinguessero (come è necessario) da vno Medico pratico, il quale non habbia, se non la sperienza del medicare, & vno Me dico, che oltra la pratica del medicare, habbia ancora la teorica della Medicina (come dicono effi) e di piu la cognizione della Filosofia, conoscerebbero il dubbio loro esfere chiarisfimo, perche le leggi sono sotto l'habito non fattiuo (come il Medico) ma attiuo, cioè sotto la prudenza, essendo senza alcuno dubbio vna parte della Po litica, e cosi vno legista è piu nobile, ch'uno Medico, perche se bene tutti e due sono in vn medesimo intelletto, cioè nel pratico, il legista però è sotto la prima parte, che si chiama agibile, la quale è piu nobile della seconda, che si chiama fattibile, sotto la quale sono i Medici, e tutti gl'altri Artefici, ma considerato il Medico (come è ancora Filosofo, soprastà tanto à i dottori di leggi, quanto l'inteller to contéplatiuo, o veramente la ragione superiore, nella quale sono tutte

tutte le scienze, soprastà all'intelletto pratico, o vero alla ragione inferiore nella quale sono tutte l'arti, e in questo modo medesimo pet le medesime cagioni si puo dicidere, e tagliare la disputa, che si fa ordinariamente da' Legisti, quali siano piu nobili, o l'armi,o le lettere, e molte altre fomiglianti, le quali appresso i Filosofi no hano dubbio nelluno. E come da loro si possono sciogliere tutte ageuoliflimamente, cofi da gl'altri più tofto fi confondono, e fanno più dubbie . che altro, per lo che mai non si possono rendere ne tante grazie alla Filosofia, ne tanto grandi che non siano & poche, & pic ciole, senza la quale (abbracciando ella tutte le cose) non si puo di-Iputare, non che rifoluere dubbio nelluno. Dopo la Medicina feg**u**i ta (per quato à me ne paia) l'Architettura, la quale e per la nobiltà del suo fine, e per la degnità del suo subietto, e per le molte cole, che in lei si ricercono di sapere, precede l'altre tutte quante, e se no hauelle fauellato lungamente prima Vitruuio, nel fuo dottillimo, e belliffimo proemio, posto innanzi à' suoi libri dell'Architettura, nel quale però (lecondo il poco giudizio nostro) le attribuisce troppo, e poi pure nel suo bellissimo, e dottissimo proemio innanzi à suoi libri dell'Architettura M. Leombatista Alberti nobile Fiorentino, & in molte cosi arti, come scienze esercitatissimo, ne potremmo trattare diffusamente, ma rimettendoci all'autorità loro, diremo solamente, che l'Architettura è nobilissima di tutte l'altre arti dopo la medicina, no folo per la regola del fine data di fopra da noi, la quale è infallibile, e cosi del subbietto, ma ancora per la grande vtilità, e moltiflime cognizioni, che d'ella fi cauano, & in essa fi ricercano, & Aristotile quasi sempre da gl'essempi dell'Architettura, ancora, che Platone dica, che nella Grecia si trouassero pochissimi, che la sapessero, o esercitassero, doue in Roma in vn tempo medesimo, sene trouarono settecento, cosa incredibile à chi, o non ha veduta Ro ma,o non ha letre le grādezze di quella città, e Galeno agguagliaua l'arte della Medicina à quella dell'Architettura, e come il Medico ricorte alla Filosofia, così l'Architetto deue ricorrere alla Geometria, ma che piu? non dimostra il nome stesso lei effere principalissima di tutte l'altre, poscia che Architettoniche (nome deriuatiuo dall'Architettura)fi chiamano tutte quelle arti, le quali danno prin cipio all'altre, o le comandano? E chi mi dimandasse, se l'Architetto vince la natura, & il Medico è luo ministro, perche dunque si prepone la Medicina all'Architettura? gli responderei, perche il fine è piu nobile, percioche (le bene l'Architettura colerua anch'ella la sanità, & ha di piu la magnificenza, e l'ornamento, non però ne la conserua in quel modo, ne la introduce, doue non è, oltra che al Medico

SOPRA LA PIT. ET SCVLT. 203 Medico è necessario la cognizione di molto piu cose, conciosa, che tutte le parti del corpo hanno diuerse virtù, & operazioni, le quali è necellario, che lappia il Medico, doue le parti d'uno edifizio non. hanno operazione alcuna, non essendo animate. E chi mi dimandaffe, perche io la prepongo alla Scultura; & alla Pittura, gli risponderei (non ciessendo altra regola) non che piu vera, perche il fine d piu nobile, oltra che è infinitamente, non folo piu necessaria, ma piu vtile l'Architettura, & ha bifogno di maggiore cognizione di molto piu cose, che non hanno l'altre. Et si potrebbe dire che l'Architettura fusie alternante, e la Scultura, sotto la quale comprendo ancora la Pittura, subalternata, conciosia, che le Sculture, e Pitture h fanno per adornare gl'edifizi, e non all'incontro, se non se per cagione della religione, il che è per accidente. E chiunche ha veduto o la Cupola di Firenze, o la Ritonda in Roma, oltra tanti altri edifizij, & habbia punto di giudizio, conoscerà senza fatica nessuna qual di loro si debba proporre, e mettere innanzi, per non dir nulla, che quasi tutte le altre arti dipendono da questa, senza la quale niuna dell'altre, o pochissime si potrebbero esercitare, e l'arte de Mugnai, che pare à Volgari tanto ingegnosa, quanto necessaria, ha tutto l'ingegno insieme con moltissime altre dall'Architetto, e della necessità in questo caso non si debbe fare altra stima, che di colui, che alza i mantaci nel sonar gl'organi. E così hauemo spedita la pri ma disputa, e conchiuso, che dopo la Medicina, l'Architettura è la piu nobile di tutte l'arti. Della Magia non hauemo fatto menzione, perche non è altro, che la Medicina congiunta e mescolata colla religione. Della Negromanzia: Piromanzia, e molte altre somiglianti non fauellano i Filosofi, perche nolle credono. Ora innanzi, che vegniamo alla seconda pensiamo estere ben fatto, per compire questa materia dell'arti, recitarui alcune cose appartenenti ad esta, e prima, che ciascuna va imitando quanto piu può, la natura, & ha sempre tutte e quattro le cagioni, la materiale, la formale, l'efficiente, e la finale: la Materiale è quella, di che si fa tutto quello, che si fa, verbigrazia il Bronzo in vna statua: la Formale è quella, che da la forma, e l'effere alla cosa, perche la forma sua, e non altro fa, che quel bron zo sia piu tosto huomo, che cauallo, e piu tosto Cefare, che Pompeo:l'Efficiente è quello, che la fa, cioè l'Artefice : la Finale è quella cagione, che inuita, e sforza l'Artefice à fırla, il quale puo esfere cost il difiderio della gloria, come il bisogno, o la voglia di guadagnare, e come la cagione formale non puo estere senza la materiale, cosi la formale non puo eslere senza l'agente, ne l'agente senza la finale, la quale è piu nobile di tutte l'altre, percioche tutte l'altre seruono à lei,

lei, conciosia, che tutte le cose, che operano cosi naturalmente, come vo'ontariamente, operano per lo fine. Platone aggiugneua à queste quattro cagioni la elem pla e, chiamata da lui Idea, aggiugneua ancora la strumentale, le quali in verità si comprendono sotto le dette quattro, percioche tutte le ergioni sono, o quello del quale, cioè la materia, o quello, dal quale, cioè l'Artefice, o quello nel quale, o piutosto col qu'ile, cioè la forma, o quello, per lo quale, cioè il fine : e da queste ne viene, e risulta, quello, il quale, cioè essa statua altramente fe s'hauessero à mettere per cagioni tutte le cose, che si ricercono di necessità, bisognarebbe metterui ancora il tempo, & il luogo, perche niuna cosa si puo fare senza questi,oltra che (come diceua il Filolofo) tutte l'arti adoperano il moto, e niuna di quelle, che altera, e trasforma vna materia in vn'altra, si puo fare senza fuoco. Notaremo ancora, che se bene in tuttigli huomini sono da natura alcuni semi, e quasi principij di tutte così arti, come scienze, onde pare, che tutti le posfino apprendere tutte, non è però, che non si vegga manifestamente alcuni essere nati molto piu atti à vna, che à vn'altra. Et percio diceua Properzio Poeta piaceuolissimo:

#### Nature sequitur semina quisque sue

E come molti sono atti à più, cosi pare, che alcuni non siano atti à nessuna; gioua bene infinitamente l'industria, e l'esercitazione, ma chi non accozza, e congiugne l'arte infieme colla natura, radiffime volte, anzi non mai diuerrà eccellentissimo, ma trattare di questo s'appartiene alla disputa à chi piu si debba hauere obbligo da' buo ni Artefici, o alla natura, o à l'arte, e se bene molte arti consistono in vn certo modo nell'efercitazione fola, non è però, che la viuezza dell'ingegno non possa assistimo, anzi senza questa non pruouano mai molto, non altramente quasi, che vno quantunche buono Artefice, s'egli è o stanco, o perturbato, o infermo, no opera bene. E ancora da notare, che tutte l'arti fi possono chiamare poséze, ma attiue, perche tutte sono principij d'operare in materia diversa, in quanto diuersa, e così, che tutte l'arti quantunche meccaniche, e mercénarie fi feruono della Filosofia, se bene non fanno le cagioni, perche cio facciano, onde il Muratore adopera l'Archipenzolo, & il Legnaiuo lo la fquadra, fenza fapere la natura, o dell'uno, o dell'altro, e fe la fanno, non la fanno, come tali Artefici, onde tutte l'arti fono fubalternate all'vndecimo libro d'Euclide, e tutte hanno (come diceua Cicerone) alcuni nomi propi, e vocaboli particolari, i qualile piu volte non sono noti, se non à gl'Artefici medesimi. Ora raccontaremo alcune sc migl'anze, che hanno l'arti, o colle scienze, o colle vir tù,

tù, e coli alcune dissoniglianze, o vero differenze, riferbadoci à trattar quelle, che sono fra l'arte, e la natura nella lezzione della natura, se ci sarà conceduto il farla, e prima diremo, che se bene l'arti pigliate propiamente si distinguono contro le scienze, non è però, che in cialcuna Arte non fi specoli, e consideri alcuna cosa, e mediante cotale contemplazione si truoua, & inferisce quello, che si debba fa re: è ben vero, che le specolazioni nelle scienze sono per cagione di loro stelle, e non per altro fine, che per sapere la verità delle cose, doue nell'arti non è cosi, perche tutte si riferiscono al fine dell'arte. Onde non è dubbio, che ancora nell'arti fi fanno delle dimostrazio ni, come nelle scienze, ma vi è questa differenza, che nelle scienze le dimostrazioni sono di cose necessarie per se, e semplicemente, doue nell'arti sono di cose necessarie, non semplicemente : e per se, ma per lo presupposto, e cotali presupposizioni cotalmente necessarie, possono estere contingenti, & in questo modo scioglieua Galeno . onde era, che l'oppenione non è tra gl'habiti dello intelletto, come l'arte, perche l'atte (diceua egli) se bene non è delle cose necessarie lemplicemente, è però delle cose necessarie in vn certo modo, cioè per lo ellere state presupposte cosi, ma l'oppenione non è delle cose necessarie, ne nell'un modo, ne nell'altro, onde (potendo noi appigliarci cofi ad vna parte, come all'altra, e confeguentemente errare) non si puo, ne deue porre fra gl'habiti dello intelletto, che sono infallibili. Hanno ancora l'arti questa differenza dalle scienze, che esse fono diuile, e separate l'una dall'altra, di modo, che si puo essere buo no Maestro in alcuna di loro, senza la cognizione di nessuna dell'al tre, doue le scienze hanno vna certa conuenienza, e colleganza infieme, che malageuolifimamente può alcuno faperne neffuna bene, fenza qualche cognizione, fe non di tutte, almeno della maggior parte. Sono ancora differenti l'arti dalle virtù, perche quelle cole, che si fanno dall'arti hanno il l'ene loro, e l'utilità in se medesime,e però basta, che si facciano in qualunche modo l'Artefice le faccia, o ben volentieri, o forzato, ma le cose, che si fanno da' virtuosi, se non fi fanno virtuolamente, e nel modo, che si debbano fare, non si poltono chiamare virtù. Onde le alcuno facesse alcuna opera, o di fortezza, o di temperanza, o maluolentieri, ò forzato, o à catriu fine, non si puo chiamare ne forte, ne téperato, è ben vero, che no ogn'uno, che fa alcuna opera fi puo chiamare Artefice, perche fe la facesse à cafo, ò infegnato da vn'altro, no è Artefice. Come dimostrò quello scarpellino, ilquale hauédo per ordine, e coll'aiuto di Michelagnolo, rifatto, non so che membra à vna statua antica, chiese vn marmo à Papa Clemente per lauorarlo, dicendo, che infano all'nora no s'era auue-

auueduto mai d'ellere Scultore, & hauutolo, non prima s'accorse dell'error suo, che l'hebbe ridotto, e consumato in iscaglie, non hauendo l'arte, la quale è vno habito (come si disse) e secondo quello bisogna, ch'e s'operi. Sono bene l'arti, e le virtù fimili in questo, che amendue s'apparano coll'esercizio, e col fare assai E per la cagione detta di sopra dicena Arist. nell'Etica, che nelle arti era molto meglio, che nelle virtù, l'errare e far male in proua, percioche cotale errore non fa, che vno non sia Artefice, ma fa bene, che vno non sia virtuoso. Quanto a' dubbi e problemi, che possono cadere in questa materia dell'arte si dimanda prima, onde è, che i Giouani ordina riamente non sono Artefici perfetti, al che si risponde, che alla perfezzione dell'arte si ricerca non solamente la dottrina, cioè la cogni zione vniuerfale delle cofe appartenéti à ella arte, ma ancora l'ulo, e l'efercitazione, perche come la dottrina acuifce, ò vero aflottiglia la mente, così l'efercitazione fa perfetta la mano, doue si ricerca non meno tempo, che studio. Se l'arte è vno aggregato, o vero ragunamento di piu regole, & ammaestramenti generali, che s'indirizzono à qualche vfo, & vtilit à della vita humana, onde è, che alcune fo no dannofillime, e pure fi chiamano arti?come fu quella di ritrouare l'artiglierie, della quale niuna fi poteua ne pensare ancora piu da nosa, e biasimeuole, e bene meritaua chiunche ne fu ritrouatore, che in lui si rinouasse l'essempio di Perillo, che fe nell'arte sua primi vestigi, onde quanto in tutte l'altre si debbe biasimare Fallari, tãto in questa crudeltà meritò d'essere lodato, al che si risponde; prima, che tutte l'arti sono buone, & ordinate à buon fine, ma tutte pollono(adoperandoli male da gl'huomini rei)farfi cattiue, e diuen tare di gioueuoli, dannofe , onde chi trouò l'Arteglieria, potrebbe rilpondere d'hauere cio fatto à benifizio de gl'huomini, per difendere le Città, che ingiustamente fusiero assattate, o assattare quelle, che giustamente deuessero essere oppresse, poi, che nessuna arte, se è dannola può chiamarli arte veramente , lecondo quella diffinizio. ne. Ne si creda alcuno, che Perillo si posta chiamare veraméte Scultore, non hauendo hauuto quel fine, che debbono hauere gli Scultori, se gia non credessimo, che tanti buoni, e valenti Maestri, che furono innanzi à lui hauessero tanto faticato nell'arte della Scultupra, no per fare le statue degli Dei, e cotraffare l'immagini de gl'huo mini grandi, ma per fabbricare vn toro, dentro al quale si deuessero abbronzare crudelissimamete gl'huomini viui. Se quello, che si disse nella lezzione passata è vero, cioè, che tutte le forme siano in potenza nella materia subbietta, come disse Aristotile, l'arte induce la forma nella materia, ancora, che in essa non sia cosa alcuna dell'intenzione

tenzione della forma ? Rispondesi (come dichiarano le parole stefle) che le forme sono ne' subbietti in potenza,e non in atto. Se l'arti hanno bifogno non folo della dottrina vniuerfale, ma ancora dell'efercitazione, come dicono alcuni, che elle si possono apparare in logno? Si rifponde, che Auerrois diffe nel libro, che egli intitolo distruggimento de' distruggimenti, che dell'arti alcune non s'im parano, ma lono date da i Demoni, o da gl'Angioli, & altroue dille; molti hanno pentato, che l'arti operatiue fi poffono acquistare in fo gno dormendo, ma che questo non puo gia auuenire delle scienze specolatiue, e da questa autorità hanno cauato tale oppenione, le quali parole, credo io per me, che si debbano intendere non secondo la verità, e propia fentenza d'Auuerrois, ma secondo la famolità, e parere altrui, come faùella molte volte Aristotile, & egli medesimo. E che questo sia vero, chi non sa, che appresso i Peripatetici non fi danno i Demoni? & che non fi potendo apparare le scienze infogno, molto meno pare, che si possano apparare l'arti, e però sorse dille, molti hanno pensato. Se tutte l'arti (come s'è detto di sopra) hanno bilogno non folo dell'habito, e cognizione vniuerfale, ma ancora dell'ulo, e sperimento particolare, e per questa cagione diceua il Medico, che l'arte ha due gambe, cioè la razione, e la speriéza, come è adunque vero quello, che dice Auicena, che alcuno posla hauere tutta la Medicina, e quanto alla parte teorica, e quanto alla pratica, ancor che egli no habbia operato mai 2 si risponde, che l'arti fi poslono apparare in due modi, o collo sperimento solo senza la ragione, o colla ragione fola, fenza lo sperimento, e l'uno, e l'al tro di questi modi è imperfetto, e mancheuole, percioche no si puochiamare veramente Medico chi non ha amendue quelle parti, cociofia, che come à ben medicare non basta la scienza cauata da gl'altrui libri, o voci, fenza la pratica; cofi la pratica fola fenza la scienza non è basteuole, e sempre che vi machi, o l'una, o l'altra di queste, e necessario, che l'arte zoppichi, come meglio si vedrà nella quistione: Chi operi meglio, o vn pratico fenza fcienza, o vno fcienziato fenza pratica. Se la medicina è arte, e cialcuna arte è habito dell'intelletto, e niuno habito, puo errare ( effendo tutti certifimi) come dunque hauemo detto nelle diuisioni dell'arti, che alcune sono coietrurali, cioè con conseguiscono sempre il fine loro, come ta la me dicina ? Si risponde cionon auuenire dalla parte della medicina, hauendo ella le sue regole, & ordini tutti certissimi, ma dal disetto di colui, che opera, il quale molte volte, o s'inganna, o erra, o nella quantità, o nella qualità, o nel tempo, o in alcuna altra circostanza; c cosi gl'errori della medicina non sono dell'arte, ma del Medico, e molte

molte volte procedono ancora dalla difficultà, o impossibilità della malattia, e bene spesso da gl'infermi medesimi, che non solo non fanno quanto, e come è stato loro ordinato, ma tutto l'opposito; per non dir nulla, che nalce ancora molte volte, cosi da gli spezziali, come da gli Astanti, o altri, che gli gouernino. Potremmo ancora dire, & mailimamente nella Rhetorica, come disse Marco Cicerone, che altro è il fine dell'oratore, cioè persuadere, & altrol'ufizio, cioè dire in modo, che si possa, e si debba persuadere. Se la diffinizione di qual fi voglia cola è il medefimo, che il diffinito, cioè che esla cola, che si diffinilce, perche tato è à dise huomo, quanto animale razionale, e cialcuna cosa è vna sola, e non piu, come è possibile, che alcuna cosa non hauédo piu che vna quidità (co me dicono i Filolofi) habbia piu diffinizioni, che vna ? fi risponde, che cialcuna cola eslendo vna per la sua forma, che è vna, non puo hauere propiamente, se non vna sola quidità, e diffinizione, ma si danno molte volte piu diffinizioni à vna fola cofa, perche si può có fiderare diuersamente, e secondo le diuerse considerazioni se le dan no diuerle diffinizioni, hora dal subbietto, hora dal fine, hora da altre operazioni, & accidenti, come si vede nella medicina, la quale non pure da diuersi fu diffinita diuersamente, ma da Galeno medefimo, per non dir nulla, che molte cose molte volte piu tosto si difcriuono, che diffiniscono, e le discrizzioni sono differenti dalle diffinizioni, come i dilegni primi, o più tosto gli schizzi sono differen ti dalle figure colorite, e perfette, perche quelle procedono per cole accidentali, e queste per essenziali. Se tutte l'arti, che fanno alcuna cola, la fanno fuori di le, cioè in materia estrinseca (come s'è detto di sopra ) duque vn Medico no potrà medicare se stello, ne vno Pittore ritrarre se medesimo? Si risponde, che questo non è per se, ma per accidente, cioè, che il medico non fi cura come medico, ma come infermo, à cui accade ellere medico, & il medefimo diciamo del Pittore, le gia alcuno non volesse rispondere altramente, ritraendost nello specchio: il che non varrebbe ne nel medico, ne in vn barbiere, che zucconalle. o radelle se stello. Se tutte l'arti sono inferiori, e quali figliuole della Natura, onde Date chiamò l'arte nipote di Dio, come hauemo noi detto di sopra, che l'Architettura la vince ? Rifpondiamo, perche ella fa quelle cofe, che non fi possono fare dalla natura, & la cagione è perche la natura (come fi vedrà al fuo luogo) opera solamente in vn modo, ma la vince però colle sue arme mede fime, togliendo da lei la materia, & il subbietto suo, e però tutte le arti sono dopo la natura. Se l'arte è vno habito dell'intelletto, & ha tutte le cagioni, e la fortuna non ha cagione nelluna, se non per a :cidente,

cidente, perche disse Arist nel vi. dell'Etica, allegado il verso d'Aga tone, l'arte ama la fortuna, & ella l'arte ? Fotse perche (come loggiu gne egli stello) amendue si maneggiano in vn certo modo circa lo medesime cose, le quali parole interpretando Eustrazio dice, che amendue, l'arte, e la fortuna hanno la cagione lor 5 eltrinfeca, cioè fuori d'esse, l'opera diuersa dall'operazione, benche siano poi difterenti in questo, che l'arte consegue le piu volte il fine, secondo l'in tendimento dell'Artefice, doue il fine dalla fortuna non lolamente auuiene di rado, ma ancora fuori dell'intendimento, effendo la fortuna cagione non per se, ma per accidente: la qual sentenza d'Agatone pare nel vero molto dubbia,conciofia,che quello,che coleguisce l'effetto suo à caso non si puo (come testimonia Seneca) chiamare arte. Et Aristotile medesimo dice, che quiui puo mazgtormete la fortuna.doue la prudenza è minore, e noi vedemo, che tanto so no piu nobili l'arti, e piu stimate, quanto meno vi può la fortuna. E credono alcuni, che il detto d'Agatone, fi debba intendere, e riferire per quei Pittori, i quali non possendo fare alcuna cosa con l'arte, la fecero à cafo, non penfando di farla, come fi legge & in Plinio, & in Valerio Mailimo di Nealte, che non potendo contraffare la fpuma d'un cauallo, gittata via stizzo samente la spugna, e colto à punto il cauallo nella bocca, fece quello à forte fenza penfarui, che non hauea potuto fare pensando coll'industria, potremmo ancora dire, che, come l'arte non delibera del fine, così non si consiglia, ne fi delibera nella fortuna. Restaci hora à dichiarare solamente, per có pimento di questa materia alcune quistioni, e prima si dubita à chi deue maggiore obligo vn buono Artefice (fauellando massimamen te de' nobili,come d'uno Poeta) o alla natura,o all'arte, la quale pare, che Horazio rifolua nella Poetica, e la rifolue breuemente, che l'una non puo effere eccellente, fenza l'altra,e così vno ottimo Arti sta ha bisogno d'amendue, come ne dimostrano assai chiaramente questi suoi versi :

Natura fieret laudabile carmen, an arte Quafitum elt:ego nec fiudium fine diuite vena, Nec rude quid profit video ingenium, alierius fic Altera poscit opim res. & coniurat amice.

Tratta ancora Quintiliano questa medesima disputa nell'Oratore, ma perche n'hauemo parlato altroue, non diremo altro in questo luogo, se non la resoluzione, cioè, che vno Eccellentissimo, o Poeta; o Oratore, e più obligato all'arie, che alla natura, se ben non puo essere perfetto senza amendue. Fu nel tempo de' l'adri, o Auoli nostri grandissima disputa fra due Greci di grandissimo nome, benche O (à giu-

(à giudizio mio) tanto e piu deueua cedere il Trapezunzio al Bessarione nelle lettere, quanto gl'era inferiore di degnità, se l'arte consultaua e deliberaua, e ne scrissero l'uno, e l'altro (come si puo vedere da chiunche vuole) lungamente, ma perche (oltra, che'l tempo nol ci consente) n'hauemo disput ito altra volta, non diremo se non la refoluzione di questo dubbio, il quale nel vero è chiarissimo (come si puo vedere per le parole medesime d'Aristotile nel 111. dell'Etica) cioè, che l'arti confultano, e deliberano, e molte volte molto piu, che le scienze non fanno, come si vede manifestissimamére nel la medicina, nell'arte del nauigare, & in tutte l'altre conietturali, be ne è vero, che mai non consultano del fine, ma sempre de i mezzi à esso fine conducenti, & in questo modo si debbe intendere Aristotile, quando dice, che l'arte non delibera, ancor che gli spositori Gre ci intendano, nell'arti, che non sono conietturali. Et è marauiglioso à penfare, come il Trapezunzio, ellendo huomo Greco, & faccendo professione non solo di Oratore, ma di Filosofo, erri tanto, & tanto Fuori di ragione nell'interpretare quelle parole d'Aristotile, che dicono, fe l'Arte fusie nel legno ella non confultarebbe.

Dubitali ancora, e disputali, qual piu possa, o l'arte, o la sperienza, e ricercandosi in vn Medico perfetto ambedue queste cose, che sia me glio, quado mancalle d'una di loro, o medicarli da vno, il quale fulle buon pratico senza scienza, o bene sciéziato senza pratica. Al che rispondendo diciamo, che tra l'arte, e la speriéza possono esfere due differenze, vna nel conoscete, perche la sperienza conosce solamente le cose singolari, o vero particolari: l'altra nel operare; e questa si puo confiderare in due modi, o quanto al modo dell'operare, e cosi non sono differenti, perche l'una, e l'altra si maneggia intorno à cofe particolari, o quanto all'efficacia, o giouamento dell'operare, & in questo modo sono differenti, perche lo sperto, o vero pratico ope ra con maggiore certezza, e confeguentemente gioua piu, o di certo erra meno, perche conosce il fingolare per se, e l'vniuersale per accidente, doue lo scienziato fa tutto l'opposito, perche conosce l'uniuersale per se, & il singolare per accidente, e però è ben piu degno, ma meno vtile, perche (come dice il Filosofo tante volte) i particolari sono quegli, che si medicano, cioè Socrate, o Callia, non el'vniuersali, cioèl'huomo, ma è piu degno, perche (come dice Aristorile) egli sa piu, & è piu saggio, e puo insegnare l'arte, il che non puo fare il pratico, perche non la la cagione, e come fi dice volgarmente, il propterquid, & il maggior segno, che sia di sapere vna qualche cosa è, (dice il Filosofo) il poterla insegnare, e darla ad ina tendere, e la cagione di questo è (penso io) perche all'ora si chiama per-

perfetta alcuna cola nel genere suo, quando ella puo fare, e generare cola somigliante à se. Onde ne le piante, ne gl'animali, ne gl'huo mini stelli si possono chiamare perfetti infino, che non possono generare cosa à loro somiglianti. Altri (per isciogliere questo dubbio medefimo) dicono, che l'arti si pigliono in due modi, propiamente (come li dichiarò di lopra) e comunemente, cioè quando li piglia per la cognizione d'alcuna cofa, e questo in due modi, perche ciascu na scienza s'acquista, o per ispirazione, che i Teologi chiamano infula, e questo non concederebbero i Filosofi, o per la scienza acquistata, e questo in due modi, perche o s'acquista da se mediante l'inué zione, & in questo modo presuppone la sperienza, o perfetta, o imperfetta, o ella s'acquista mediante la dottrina, cioè essendoci infegnata da altri, e questa si puo considerare in due modi,mentre,ch'el la s'acquilta,& in questo modo **mo**n si ricerca la sperienza in colui, che l'impara, ma solo in colui, che l'insegna. Secondariaméte si puo confiderare dopo l'acquistamento, & in questo modo si ricerca la fperienza à volere, che sia perfetta, & habbia amendue quelle gambe, che diceua il Medico, e mediante questa diuisione, e distinzione fi possono concordare Galeno, Auicenna, & Aristotile in piu luoghi, doue pare, che fiano contrarij non folamente l'uno all'altro, ma alcuna volta à se medesimi. E chi mi dimandasse, se vno puo essere Artista, verbigrazia Medico, lenzala spetienza, e non hauendo medicato, gli rilponderei di si, s'egli intendesse di quell'arte, che s'acquista mediante la dottrina, ma di nò, se intendesse di quella, che s'acquista per inuenzione. Ma per finire qualche volta questa materia, passaremo con buona licenzia delle cortesie vostre alla secon da disputa non meno o bella, o vtile, o difficile, che la prima.

### QUALSIA PIU NOBILE, ola Scultura, ola Pittura.

Disputa Seconda.



O non pélo, che niuno di qualche ingegno fi ritruoul in luogo nell'uno, il quale non lappia quanto grande fia ftata lempre, e fia hoggi piu, che mai la contela, e differenza non folo fra gli Scultori, e Pittori, ma fra gl'altri ancora, della nobiltà, e maggio ranza fra la Pit-

tura, e la Scultura, credendo molti, & affermando, che la Scultura fia piu nobile della Pittura, e molti per lo contratio affermando, e credendo, che la Pittura fia piu nobile della Scultura, allegando crascuno in prò, e fauore della parte lua varie tagioni, e diuerse O 2 auto-

autorità, ne penso ancora, che alcuno mi creda tanto arroganto, e presuntuoso che io ofassi di muouere questa dubitazione, e disputa per diciderla, e risoluerla, hauendo pochissima cognizione dell'una, e manco dell'altra, ma bene penso, che come à Filosofo, cioè à amatore del vero, mi fia lecito dire liberalmente quel poco, ch'io n'intédo, rimettendomi in tutto, e per tutto al giudizio di chi è perfetto ncll'una, e nell'altra, cioè à Michelagnolo. Et perche io non desidero aluo, che trouare puramente la verità, e sappiendo, che à ciascuno si debba credere nell'arte sua, ho scritto, & hauuto i pareri, e giudizij quasi di tutti gli Scultori, e Pittori piu eccellenti, che hoggi in Firenze si ritruouino, e se la breuità del tempo lo mi hauesse conceduto, harei scritto ancora à tutti gl'altri, che io conosco fuora di qui. Et in vero ho cauato dell'oppenioni loro, non meno vtile, che piacere, veggendogli non meno interdenti, che ingegnofi, e che non fo lo lo scarpello,o il pennello è bene adoperato da loro, ma ancora la penna leguitando il Maestro loro nell'una arte, e neil'altra, e confermatomi nella credenza mia, che chiunche è eccellentissimo in vn'ar te nobile non fia del tutto priuato di giudizio nell'altre, e benche io potelli dire breuillimamente l'oppenione mia, niente dimeno mi piace di raccotare con quella ageuolezza, e breuità, che potrò maggiore l'oppenioni degl'altri. E perche tutte le cose dubbie si possono prouare in due modi, o per autorità, o per ragioni, racconteremo prima tutte l'autorità, dipoi le ragioni, che hauemo, o vdite, o lette, & quanto all'autorità diciamo prima, che'l Conte Baldassare da Castiglione mosse questa disputa presso la fine del primo libro del suo dottiffimo e giudiziofillimo Cortegiano, & allegando molte ragioni per l'una parte, e per l'altra, conchiuse finalmente, che la Pittura fusse piu nobile. Medefimamente M. Leone Batista Alberti huomo nobilissimo, e dottissimo in molte scienze, & arii, essendo stato Architetto, e Pittore grandissimo ne' suoi tempi, tiene nel libro, ch'egli scrisse della Pittura, che ella sia piu degna, e piu nobile della Scultura. A questi s'aggiungono tutti i Pittori, che m'hanno scritto, d'à chi ho fauellato, i quali per non essere necessario non nominarò. Ma perche l'aurorità non dimostrano, ne conchiuggono necessariamente, ma ingenerano solamente fede, & oppenione, passaremo alle ragioni. Dicono dunque primieramente la Pittura effere stata sempre in grandislima riputazione appresso tutte le genti, e massimamente appo i Greci, & i Latini, e prima appo i Toscani, doue furono Pittori eccellentissimi, e Plinio racconta, che nella Grecia tutti i Fanciugli nobili imparauano la prima cosa disegnare, onde l'arte della Pittura su riceuuta nel primo grado dell'arti

dell'artiliberali, e sempre hebbe questo honore, che fu esercitata da huomini nobili, e proibito con perpetuo bando, che niuno Seruo potelle mai elercitarla, e se Seneca non vuole, che ne i Pittori, ne gli Scultori s'annouerino nel numero dell'arti liberali, lo fece per lo ellere egli Stoico, i quali erano feueriffimi , e non chiamauono arti liberali le non quelle, non che si conueniuono à gl'huomini liberi, ma che gli faceuono liberi cioè le virtù, onde il medefimo dispregia, e li ta beffe ancora delle scienze, e della Filosofia medesima non tenendo conto, se non delle morali ad imitazione di Socrate ; dicono ancora, che Fabio nobilittimo cittadino Romano non folo non li vergognò d'ellere Pittore, e scriuere il nome suo nelle sue opere, ma diede il nome à cosi nobile samiglia, e che Marcantonio Imperadore, il quale fu dottillimo, e santillimo, con quelle mani, colle quali daua leggi, e reggeua il Mondo, con quelle medefime dipigne ua, & in vn medefimo tempo daua opera grandiffima cofialla Pittu ra, come alla Filolofia, e che Platone, il quale fu. & è meritamente chiamato Diuino, fu oltra modo ttudiofo della Pittura, e M. Cicero ne Padre, e maestro della facundia Romana mostra, che molto non pure sene dilettalle ma intendesse. Dicono ancora, che Demetrio fu non meno grande Vittore, che Filosofo. E che in Atene anticamente tu vno chiamato Metrodoro, il quale fu non felamente Pittore grandillimo, ma eccellentillimo Filotofo. Onde houédo Lucio Paulo, vinto ch'egl'hebbe Perseo farto intendere à gl'Ateniesi, che gli mandassero il miglior Filosofo, che potessero, per insegnare à' suoi Figliuoli, & vno vittore medefimamente eccellenvitlimo, che gli dipignetle il fuo trionfo:el'Ateniesi gli mandarono Metrodoro,faccé dogli à sapere, che egli solo, lo seruirebbe in amendue quelle cole eccellentissimaméte, il che segui, percioche Paulo non solo sene téne pago, e contento fra se medesimo, ma lo bandi publicamento. Po trémo addurre infiniti altri essempi si di molte altre Città e si mafimamente di Firenze, doue la Pittura gia spenta rinacque, e sono stati tanti,e si eccelléti Maestri nobilissimi Cittadini i quali no raccontarò si per maggiore breuità, e si per lo hauerne scritto lungamente, e con gran diligenza M. Giorgio Valari d'Arezzo mio amiciffimo, à imitazione di molti altri Pittori antichi o piu te fto di Plinio, per l'imm rale benifizio del quele fi fono ferbati dalla ingiuria del tempo viui, e lodati i nomi di tanti eccellentifimi cofi Scultori, come Pittori, le cui opere non che si trouessero, non pure si sapeuano. Argomentano ancora da gl'honori, e premi grandiffimi, che sempre turono fatti, e dati à i Pattori, percioche, se bene i premij dell'arti sono ordinariamente i danari, delle nobilitsime però O 3

rò fono la gloria, e l'honore, onde nacque quel detto: l'honore nutrisce l'arti, e si vede ordinariamente, ch'elle fioriscono, o piu, o mã co, in questo, o in quel luogo, secondo, che piu, o meno sono amate, o fauorite da' Principi. Onde fotto Alessandro era in pregio, e conlequentemente in l'uso l'arte della guerra: sotto Augusto la Poesia: fotto Nerone la Musica, & à ai nostri tempi sotto Papa-Leone tutte l'arti,e discipline in vn tempo medefimo, il quale vso (come ogn'uno vede ) ritorna à gran palli sotto il Virtuosissimo e liberalissimo Signor Duca Principe nostro. Dicono dunche, che i Pittori grandi furono sempre in grande honore appresso i grandi Principi, come hebbe Alcslandro il grande Apelle, ele tauole loro furono pagatet grandillimi pregi, e stimate tanto si da' Pittori medesimi, che volero piu tofto donarle alcuni di loro, che riceuerne prezzo, giudicandole maggiori di qualunche pregio, e si da altri huomini grandi, che per non guaftarne vna, s'aftennero di pigliare le Città intere intere. Argomentano ancora, la pittura effere molto piu vniuerfale, cioè potere imitare la Natura in tutte le cose, percioche oltra il potere contraffare tutti gl'animali, e tutte l'altre cole, che si possono toccare, fanno anchora tutte quelle, che si possono vedere, alle quali non aggiu (ne la Scultura, or de Plinio diceua d'Apelle, ch'egli had ueua dipinte quelle cole, che non fi poteuano dipignere, cioè i tuoni, baleni, e saette. Fanno anchora fuochi, lumi, aria, fumi, fiati nugoli, rinuerbeii, & altre infinite apparenze, come sarebbe l'apparire del Sole, l'Aurora, la notte, i colori dell'acque, le piume degl'Vc**ce**gli:i capelli,& peli dell'huomo, e di tutti gl'Animali, ludori, spume, & altre cole, che non possono fare gli Scultori. Conchiudono dunque, che la Pittura non solo fa piu cose assai, ma anchora piu perfettamente della Scultura; dando i propij colori à tutte le cose minutillimamente, dal che arguilcono, che la Pittura sprime meglio, e conseguentemente imita piu la natura, onde allegano l'essem pio delle vue, che haueua in mano il Fanciullo dipinto da Appelle, 🛰 doue gl'uccegli volarono per beccarle, onde egli lo fece fcancellare subito, conoscendo per quello atto, che haueua bene dipinte l'vue naturalmente, ma non gia il fancivllo, ma che ci deuemo marauigliare de gli Animali bruti se gl'huomini medesimi, anzi i medesimi Pittori eccellentissimi rimangono ingannati dalla pittura, come auuenne, quando contendendo Zeusi con Parasio, non conobbe yn telo dipinto, giudicandolo vero, e comandando, che fi leuasse. per poter vedere la figura, che egli si credeua, che vi fusse soto ? e di fimili estempi hanno hauuti pure aslai i tempi nostri, come vltimamente nel ritratto di mano di M. Tiziano di Papa Pagolo terzo. Argo.

Argomentano ancora dalla difficultà dell'arte doue distinguendo la difficultà in due parti, in fatica di corpo, e questa come ignobile lasciano à gli Scultori, & in fatica d'ingegno, e questa come nobi le riferbano per loro, dicendo, che oltra le diuerle maniere, e modi di lauorare, e colorire in freso, à olio, à tempera, à colla, & à guazzo, la pittura fa scorciare vna figura, fa parere tonde, e rileuate, in vn campo pieno faccendolo sfondare, e parere lontano con tutte le apparenze, e vaghezze, che si pollono disiderare, dando à tutte le loro opere, lumi, & ombre bene offeruate, fecon do i lumi, & i riuerberi, il che tengono per cola difficilitlima, & in fomma dicono,che fanno parere quell , che non è ; nella qual cofa fi ricerca fatica, & artie fizio infinito, moitrando anchora questa loro difficultà con essempio manifest , dicendo, che vn fanciullo, o vno, che non sia dell'arte farà piu ageuolmente, o manco male vn vifo, o qual fi voglia altra cola colla terra, o colla cera, che difegnandolo in vna carta, o in altro luo 30. dicono ancora, che fi fono trouati molti fcultori molto gran • di fenza gran difegno, il che della Pittura non auuiene, ancora dico no, che i Pittori or dinariamente fanno megio fare di rilieuo, che gli Scultori colorire, e di qui arguiscono ester piu agenol cosa di Pittore diuentare scultore, che di Scultore dipintore, e conseguentemente la Scultura effer più ageuole, che la pi tura, al che aggiungono, che al dipintore è necellario la prospettiua per gli (corci delle figure de' cafamenti, delle Città, e de i paefi, la quale confifte nella forza di linee mifurate, di colori, di lumi, e d'ombre, onde nascono cole marauigliole e quali sopranaturali, & in somma dicono. che tutta la macchina del mondo dir fi puo, che vna nobile, e gran pittura sia per mano della natura, e di Dio composta. Arguiscono ancora dalla magnificenza, e ornamento, dicendo quanto fia cofa magnifica, e quanto adorni il vedere vna storia intera, e perfetta con tante varie figure di tutte l'età, e condizioni, in tante, e tanto varie attitudini, cofi d'huomini, come d'animali co i loro propi colori di tutte le parti, tanto morti, quanto viui, vestiti & ignudi, sani, e malati, addormentati, e desti, armati, e senza arme: arditi, e timidi, à cauallo, & à piè, feriti in varij luoghi da varie armi, da varie perlone. coli in terra, come in mare, e finalmente tutto quello, che puo accadere in tutti i luoghi, la qual cofa arreca quello ornamento, e grandezza, che si può vedere si in molti luoghi, e si massimamente nella Cappella di Roma, & in molte staze del palazzo. Argomentano an. cora dalla commodità, & vtilità, dicendo, che molto più ageuolmente fi puo dipignere in ogni luogo, & in ogni tempo, che sculpire, si per farsi con minore cosi tempo, come spela, e si per trouarsi, O 4 e ma-

e maneggiarsi piu ageuolmente i colori, che i marmi, oltra che non fi ricerca quella gagliardia, e robustezza, che nello scultore, & vna chiefa si vede tutta dipinta senza tenere luogo, o impedirla di cosa veruna, o arrecargli danno, o pericolo nelluno, traflene anchora grã dissima vtilità nelle scienze, come si vede nel libro della Notomia del Vessalio; nelle quarantotto imagini del Cielo di Camillo della Golpaia; nel libro dell'herbe del Fucho, e molto meglio, e piu natu ralmente in quegli di Francesco Bachiacca, ritratte all'Illustrissimo Duca di Firenze come si può ancora vedere nello scrittoio di sua Eccellenza: Argoinen ano ancora dalla vaghezza, e dal dilerto, che fi caua maggiore della Pittura, che della Scultura, rispetto massimaméte a' colori, oltra che si ritrae & huomini, e done, che somigliano piu,e porgono diletto grandissimo, come si vede ne' duoi sonetti di M. Francesco Petrarca fatti sopra il ritratto di madonna Laura di mano di Simone Sanefe, & in quello del Reuerendils. Bembo sopra il ritratto fattogli dal Bellino, Viniziano, che comincia:

0 imagine mia celeste, & pura. Ma piu, che in tutti i luoghi nelle bellissime, e dottissime stanze cosi di M. Guandolfo, come del Molza, fopra il ritratto di Dóna Iulia di mano di fra Bastiano da Vinesia, & ancora, che si potessero allegare molto piu ragioni, & ellempi, questi però ci sono paruti à bastanza, ellendo i maggiori, e donde gl'altri li poffono trarre ageuolmente, e percio pallaremo à l'autorità, e ragione degli Scultori i quali da l'altro lato dicono tutti, & affermano, che la Scultura fenza alcun dubbio è piu nobile, prima allegando Plinio, il quale dice, che l'arte della Scultura, che i Latini chiamano marmoraria, fu molto innanzi della Pittura, e della Statuaria, cio è del gittare le statue di bronzo, percioche amendue queste cominciarono al tempo di Fidia, béche ancho Fidia fu marmoraio. Dicono ancora d'hauere veduto in Roma vno estempio della Scultura, e della pittura, doue la Scultura era d'oro, & in su la mano destra, e la Pittura d'argento in sulla sinistra. Argomentano ancora dalla lunghezza del Tempo, dicendo, che la Scultura è quasi perpetua, non essendo sottoposta ne à piogge, ne à fuoco, & altri accidenti à gran pezzo, quato la Pittura, il che apparisce nelle statue antiche, delle quali sene truouano infinite, do ue delle pitture non è rimasa in pie nessuna, se non se alcune nelle grotte di Romi, che hanno dato il nome à quelle, che hoggi fi chiamano Grottesche, e quinci hauer detto il Petratca, Quil dolce pianto mi dipinse Amore,

Anzi Sculpio.

A questa ragione rispondono i Pittori in tre modi: prima dicono questo

questo non venire dall'arte, ma dal subbietto dell'arte, il che è verislimo: secondariamente dicono, che niuna cosa sotto il cielo è per petua, e che le pitture durano centinaia d'anni; il che pare loro, che baste; nel terzo luogo dicono, che si può dipignere ancora ne i mar mi, e cosi faranno eterne à vn modo, allegando l'essempio di fra Bastiano, e quegli versi del Molsa à lui, che dicono:

Tu, che lo stile con mirabil cura Pareggi col martello, e la grandezza, Che jola poffedea gia la Scultura A i color doni, e non minor vaghezza, Si che fuperba gir può la pittura, Sola per te falita à tanta altezza, Col fenno, onde n'aprifti il bel fegreto, Muoui penfofo à l'alta imprefa, e lieto.

E quegli altri non meno vaghi di M. Guandolfo pure al medefime sopra la medefima materia :

Et con quell'arte, di che folo honori Il fecol nostro, e lo fai chiaro, e bello, Con nuouo vfo agguagliando i tuoi colori Alle forze d'incude, e di Martello, Hor coronata di nouelli fiori: Hor colfianco appoggiata ad vn'arboscello, E'n mille altre maniere, e'n treccia, e'n gonna Forma l'altera, e gloriosa Donna.

Argomentano ancora, e questa ragione si noti bene, perche si fanno fopra gran fondamento, e secondo à me pare con gran ragione. Dicono dunche, che amendue queste arti cercano d'imitare la natura, e che quella sarà piu nobile, che meglio saprà fare questo, e s'appres ferà piu al vero, il che è verifimo; poi foggiungono, che la Pittura è come noi diremo, sofistica, cioè apparente, e non vera, non altramé te quafi, che fi veggono le figure ne gli fpecchi, conciofia, che quelle cole, che appariscono nella pittura, no vi sono in verità, il che non auuiene nella Scultura, e che questo sia vero nollo negano i pittori medefimi, onde se i Pittori imitanole medesime cose, che gli Scul ctori con piu cofe, cioè colle figure, e co'colori, e gli Scultori colle figure fole, l'imitano però piu veramente, e piu naturalmente. E che questo sia vero, ogn'vno sa, che se bene l'occhio è il piu nobile di tutti e cinque i sentimenti, e ha per obietto i colori, non è però il piu certo, anzi s'inganna molte volte, come fa ogn'vno, e meglio ¡Pittori, che gl'altri, la cui arte non pare, che sia quasi altro, che ingannare la vista, ma il piu certo sentimento è il tatto, onde chà

chi niega il tatto è di perduta speranza, e quinci clamò Lucret. Tasius chim t. Eus; prob diuum numina saneta;

(orporis est & c.

Et quando noi vedemo vna qualche cola,e dubitiamo, se è o no è, ci seruiamo(per certificarci) del tatto. Ora sa ognuno, che il tatto tro ua in vna statua tutto quello, che l'occhio vi vede, che sia però obietto del tatte, doue in vna Pittura non ve ne troua nessuna, onde gli Scultori dicono, che la loro arte è vera, e la Pittura dipinta, e che vi è tanta differenza, quant'è dall'effere al parere. A questa ragione rilpondono alcuni, che se bene il Pittore non fa la persona tonda, fa quei mulcoli, e membri tondeggiati di lorte, che vanno à ritroua re quelle parti, che non si veggono con tal maniera, che benissimo comprender si può, che'l Pittore, ancor quelle conosce, & intende, la qual risposta quanto vaglia, lasciarò giudicare à ciascuno, perche gli Icultori direbaero, che non niegano, che'l Pittore le conosce, & intende, ma ch'egli nolle puo fare. Alcuni altri rifpondono, che per questo gli Scultori non imitano piu la natura per far di rilieuo, che altramente, anzi tolgono la cofa, che gia era di rilieuo fatta della na tura, onde tutto quello, che vi si truoua di tondo, o di largo, o d'altro non è dell'arte, perche prima v'erano e larghezza, & altezza, e tutte le parti, che si danno a' cospi solidi, ma solo sono dell'arte le li nee, che circondono detto corpo, le quali sono in superficie, onde come è detto, non è dell'arte essere di rilieuo, ma della natura, e que sta medefima risposta, per recitare tutte le parole loro, serue aneora doue dicono del tento del tatto, perche il trouare la cola di rilieuo, di gia è detto non effere dell'arte, la qual risposta (ancora, che sia di huomo ingegnofitfimo, & amicillimo mio)pare à me, che non conchiuda, prima per non esfere vero, che quello, che vi si truoua delle tre dimensioni sia totalmente dalla natura, perche se bene tutti i corpi hanno le tre dimensioni necessariamente, non però l'hanno in vn modo medefimo, altramente lo fcultore non vi harebbe fatto niente, perche in altro modo fono le dimensioni d'vn marmo rozzo, che del medefimo, fattane vna statua: perche non solamente vi si truouano le tre dimensioni naturali, ma ancora in guisa, che etiandio vn cieco conolce quella ellere vna statua, poi non è vero, che so le le linee, che circondano detto corpo fiano dell'arte perche fe bene l'arte opera solamente nella superficie, non però si può dire, che l'Artiffa, come hau-mo dichiarato nella spozitione della prima par te d 1 on tto, f. ccia la forma fola, ma la forma colla materia infieme, is tu to il composte. Oltre questo, quando bene se gli concedesse quello, che dice, ad vno scultore bastarebbe, che la sua statua, venifle

venisse da che si volesse, imitasse meglio la Natura, e più s'appressa se al vero, che vna Pittura, perche qui si fauella della nobilta dell'ar te, cioè qual più s'appressa al naturale, che che ne sia la cagione, o vna scultura, o vna pittura.

Raccontate l'Autorità, e le ragioni dell'vna parte, e dell'altra, innanzi, che io venga à rispondere alle ragioni de'Pittori, contro à gli Scultori, non voglio mancare con buona pace, e sopportazione di amendue le parti, di dite liberamente la fentenza mia circa questa dubitazione, la qual, prego, che sia accettata con quell'animo, che io la dico,e le non farà, come io penso, e certo vorrei, non s'attribuisca ad altro, che al poco sapere, e giudizio mio. Dico dunque proceden do filosoficamente, che io stimo, anzi tengo per certo, che so stanzialmente la Scultura, e la Pictura siano vna arte sola, e confeguentemente tanto nobile l'vna, quato l'altra, & à questo mi muo ue la ragione allegata da noi di fopra, cioe, che l'arti fi conofcono da ifini,e che tutte quelle arti, c'hanno il medelimo fine, fiano vna fo la, e la medefima effenzialmente, se bene nelli accidenti possono ellere d'fferenti. Ora ogn'vno confessa, che non solamente il fine è il medefimo, cioè vna artifiziola imitazione della Natura, ma ancora il Principio,cioè il difegno, ne mi maraviglio, che tanti grand'huomini, e cofi peregrini ingegni no habbiano trouato infino qui(che io fappia)questa verità, perche se bene nella sostanza, o uero essenza,& in fomma realmente(come dicono i Filofofi) e come diciamo noi, in effetto sono vna medesima, per lo hauere vn medesimo fine, sono però molto varie ne gl'accidenti, e di qui è nato, che alcuni cre dendosi prouare la nobiltà dell'arte, hanno prouato hora la difficul tà, hora la vaghezza, hora l'eternità, & hora qualch'altro accidente, e questi non variano la lostanza, perche cost è huomo vno picciolo, brutto goffo, ignobile, ignorante, come vn dotto, nobile, auueneucle, bello, e grande, perche amendue fono il medefimo nella foftaza, hauendo amendue l'anima intellettiua ma variano ne gl'accidenti; e per dare vno esfempio piu accommodato, e piu chiaro: à chi dimã dasse quale è piu nobile arte, à quella medicina, che si chiama Fittca, cioè naturale, o quella, che si chiama Cerusica, cioè manuale, si deue rispondere, à vno modo, cioè che tanto è nobile l'vna, quanto l'altra, perche nel vero, & in softanza sono vn'arte medelima; e la ca gione è perche hanno vn medefimo fine, cioè la fanità, e di quelto appresso i migliori cosi Medici, come Filosofi, non è dubbio nelluno, & i Medici antichi come Ipocrate, e Goleno operauano colle mani, come testificano esti medefimi e l'opere loro tante volle. Orde quando alcuno concedesse tutte le ragioni, che s'allegano per la parte

parte de'Dipintori, non seguirebbe per questo, che la Pittura fusse piu nobile; e dall'altro lato chi concedesse à gli Scultori tutto quello, che dicono, non feguirebbe; che la Scu'tura fusse piu nobile, con fellato, che hauessero il medesimo fine. Et io per me, per quel poco, che n'intenda, credo, che essendo le medesime estettualmente, e variando ne gl'accidenti, in alcuni fia tal dubbio, che non fi possa,o difficilmente rissoluere(come estempigrazia della difficultà)in alcu ni fiano senza dubbio, come l'vniuersità nella Pittura, cioè il potere imitare piu cose, e nella Scultura la eternità, cioè durare piu lungo tempo, & effere meno fottoposta alle ingiurie; in alcuni siano pa ri, o con pochiffimo vantaggio, come nella reputazione, & effere fti mate dalle genti, o veramente dal dilettare, trouandoli vari giudizij fecondo la var età delle nature, e rimettendomi in tutto, e per tutto (come diffi di lopra) al giudizio di chi, o lolo, o piu veramente, che alcuno altro puo giudicarlo, passarò à rispondere alle ragioni allegate disopra, & vltimamente dichiararò, come saprò il meglio quale fia la fomiglianza, e qua'e la differenza tra la Poesia, e l'arte del difegno, sotto il quale comprendesi alcune altre arti. Come Inta gliatori non tanto di legname, come era gia il noftio buon Taffo, hoggi nobile Architettore, quanto di gioie, e pietre fini, nel quale artifizio tiene lo campo (enza contrasto alcuno il gentilissimo M. Alessandro Greco, come ancora gl'Orafi in molte loro parti, e quegli, che anticamente si chiamauano frigiones, & hoggi ricamatori 5 tra tutti i quali è eccellentifs. Antonio Bachiacca antichiffimo ami co nostro; come vi dimostrano largamente l'opere lauorate da lui all'Eccellenza del nostro Illustrissimo Sig. Duca, e massimamente la Pittura, e la Scultura. Quanto alla prima ragione gli Scultori con cederebbero tutte le cose, che in ella si contengono, e direbbero, che tutte si conuengono medefimamente, e forse più alla Scultura, per che il difegno è l'origine, la fonte, e la madre di amendue loro, onde i Fanciugli Greci mediante il difegno harebbero cofi potuto (colpi re, come dipignere ma bastana loro quella prima parte per seruirsene forle non meno all'Architettura e Colmografia, che per cagione dell'arte della guerra. Non negarebbero gia (penío io) che la Pittura per esfere in vero, non solo men faticola, quanto alla fatica del corpo, ma ancora piu dile teuole nell'operarla, e di molto minor té po, era electrata più volentieri, e più spesso da gl'huomini grandi occupati,o in altre professioni,o in altre faccende, & alcuni per au uentura direbbero che questo auueniua dalla gran difficultà della. Scultura, non folo del corpo ma dell'ingegno, e che chi è occupato in ella, non può dare opera ad altra cosa nessuna. Alla seconda 1agione

gione la concederebbero, medefimamente tutta, e confessero che niuno pregio puo pagare vna bella tauola, e che n'uno honore puo ester fatto da huomo si grande à vn Pittore, che egli nol meriti maggiore, confiderata non folamente la nobiltà di cotale arte, ma la fatica, e'l tempo, che necessatiamente bisogna spenderui, e quanto pochi dopo molte, anzi infinite fatiche e sudori diuengano eccellen tifs. ma direbbero, che il medefimo auuiene, e forse più, & per le me defime cagioni à li Scultori, i quali nel vero hanno fempre hauuto i priegi maggiori, il che è auuenuto loro, come dicono i Pittori, per eflere, fi piu faticofa di corpo, & fi piu lunga di tempo, oltra che durando piu, soddisfà meglio all'intendimento di colui, per cui si fa. E se Alessandro amò grandemente, e benificò Apelle, comandando, che niuno il ritraesse, eccetto lui, deuemo credere, che facesse il medefimo(come teftifica il Petrarca)ancora di Firgotele, e di Lifippo. Alla terza ragione risponderebbero, che contenendo ella tre parti, alla prima parte, cioè, che la Pittura puo fare piu cole, la conce derebbero, ma negarebbero la seconda, cicè che le sacessero piu per fettamente, che elli non fanno le loro, e cofi la terza, cioè la confeguenza, che essi fanno, e concederebbero, che imitano bene piu, cioè in piu cole, la Natura, ma non gia meglio, cioè piu perfettaméte, come si disse di sopra, & all'vue d'Apelle, & à i Cani, che abbaiarono à' Cani dipinti, & à tutti gl'altri essempi antichi, e moderni, ri (ponderebbero, prima il medefimo(il che è maggior cofa) effere auuenuto alle sculture, onde il medefimo Plinio, che racconta de gli Vccegli,e de'Cani, racconta aucora nel medefimo luogo de'Caualli, che anitrirono a' Caualli di marmo, e di bronzo, ma che piu?non dice egli, che gl'huomini medefimi fi fono innamorati delle statue di marmo, come auuenne alla Venere di Prassitele, benche questo steflo auuiene ancora hoggi tutto il giorno nella Venere, che disegnò Michelagnolo à M. Bartolomeo Bettini, colorita di mano di M. Iacopo Puntormo. Secondariamente direbbero questo ne'Pittori non eslere tanto gran merauiglia, quanto ne gli Scultori. rispet to à'colori, & à quelle minutie, che la Pittura puo meglio sprimere. e concederebhero(credo io)che in quanto à gl'accidenti, e mallima mente eslendo l'obbietto de gl'occhi i colori, che ci dilettano infinatamente, la Pittura foprastà alla Scultura, ma nelle cose sostanzia li, come ne dimostra il tatto, che per lo essere materiale, è piu certo, che la vista s'inganna meno, effere il contrario, e direbbero, che l'vna arte, e l'altra cerca d'imitare quanto puo il piu la Natura, ma no potendo fare le figure viue, perche alhora sarebbero la natura medesima, cercano di farle piu somiglianti al viuo, che possono, & potendoli

tendofi imitare due cofe, che firitruouano in tutti i corpi, cioè la fo flanza, e gl'accidenti, direbbero, che effi imitano piu la foftanza, che gl'accidenti, & i Pittori piu gl'accidenti, che la foftanza. Et certa co fa è, ch'vua figura di rilieuo ha piu del vero, e del naturale quanto alla foftanza che vna dipinta, il che dimostrano si la figura di Pimmalione, e si, che tutti gl'tdoli antichi erano di rilieuo, perche meglio potessero ingannare gl'huomini, e tutti quegli, c'hanno o credu to, o voluto dare à credere, che le figure fauellassero, l'hanno prefe di rilieuo, come fi vide in Egitto, onde nacque quella bellis. stanza, e dottissa del Molza:

Forse ancor fia, che Menfi; e chi gia cinse Di muri Annubi, e ricchi tempij e fregi D'oro, e di gemme i mostri suoi distinse, Con uoi contenda d'artifizi egregi; E doue infino à qui nulla mai finse Dal dì, che'n lei mancar gl'antichi pregi, Ritorni al primo honor, col qual dia poi Spirar (come gia fece) à' segni suoi.

Non fi niega gia, che la Pittura per cagione de'colori, e di quelle sottilissime parti, perfettillimamente fornite, & in somma rispetto à gl'accidenti non paia piu vera, e massimamente à chi meno conside ra & in vna subita vista; e la ragione è, che niuno sentimento comprende e conosce la sostanza, ma solamente gl'accidéti, e solo l'intel letto, spogliadole di tutti gl'accideti (perche altramente non potreb be intenderle (coprende le sostanze, e si dice ancora volgarmete, che à vna statua non maca, se non lo spirito, & il mouimento, onde come mi fu scritto da vno eccellentis. ingegno, Dio hauendo a fare l'huomo, lo fece come Scultore, non come Pittore. Alla quarta ragio ne, fauellando della difficultà dell'ingegno, e non della fatica corporale, rispondono gli Scultori, la loro esfere piu difficile, & alcuno di loro di sottilissimo intelletto tiene per fermo non esserui quasi com perazione rilpetto alle molte vedute, che vn buono Scultore è necel litato dare alle sue figure, oltra molte altre fatiche, e diligéze, come lauorare fotto squadra, & in luoghi alcune volte, doue appena polfono arriuare gl'occhi, e vi si truouano le cose, o naturali, o accidéta li fatte dallo Artefice, come dicono, che si vede, o per piu vero dire si truoua nel Moise di Michelagnolo, oltra che allo Scultore biso. gna vna cotinoua diligenza, e star sempre intento no meno coll'ingegno, che colla mano per fare proporzionata, & accordare tutte le parti della sua statua, e tato piu, ch'egli non pnò mai vedere del tutto, come debba ellere, e tornare fatta la sua figura, fino che 110 è fornita,

nita, e sempre gli bisogna stare con continoua gelosia delle cose, che possono accadere moltissime. E ancora gran fatica l'hauere à ritrouare in vno marmo, e poi condurni mediate lo fcarpello alcun mébro, che tocchi pin mébra in qualche attitudine difficile, e fia propor zionato all'altre, e conuenga con tutta la figura, come fi vede nella notte di Michelagnolo, & nel Duca Lorenzo, o veramente faie vn mébro spiccato, come sarebbe vn braccio in aria, e tato piu, se haues fe in mano alcuna cofa, come fi vede nel belliffimo, anzi miracolofo Bacco di M. Iacopo Sanfouino; fa ancora difficultà non picciola fecodo alcuni, che allo Scultore è di meffiero operare nel modo cotrario, ch'egli ha imparato, cio è, che quado impara colla terra, lauora p lo piu aggiugnédo, e quando scolpisce nel marmo, lauora leua do, e conseguenteméte con altra regola, il che non auuiene de'getti del bronzo. E in questo sono diuersi gli statuarij da'marmorarij, & à' vari modi del lauore de' Pittori cótrappongono il fare di marmo, di bronzo, di legno, di stucco, di cera, di terra, di tutto, di mezzo, e di baflo rilieuo, & anche à esti è necessaria la prospettiua, & anch'esti leuano paesi, città, e case di rilieuo, e molto meglio si comprende, co me noi diremmo o l'inferno, o'l putgatorio di Dante di rilieuo, che di pittura, ancora, che simili cose si conuegano p anuentura piu pro piaméte all'Architetto. La qual cola si potra conoscere apertaméte, nel sito d'amendue, che si fà continouaméte dal nostro Luca Martini, nel quale, oltre molti altri chiari, & importantissi interrori, si vedrà quấto tutti quegli, che n'hãno scritto infino qui fi fiano ingána ti nella grandezza, e nella pofitura, e fi renderà in questo tépo à Date da vn folo, tutto quello, che da molti gl'era stato tolto in diuerse età; fcortano anche gli Scultori le loro figure ne' baffi rilieui, e vi ti rano prospettiue. E se alla scultura macano i lumi, e l'ombre, che gli da l'Artefice, vi sono quegli, e quelle che fa la natura stessa, i quali, e le quali si vanno variando naturalméte, il che non fanno quegli de" Pittori, no ho detto, che i Pittori poffono mille volte scancellare, e rifare, doue à gli Scultori non avuiene cofi, perche, oltra che intédia mo in amédue l'arti di maestri perfetti, c'habbiano l'arte talmente, che non accaggia di leuare quello, che non bifogna : poffono ancogli Scultori (benche infinitaméte meno, e con molto maggiore fatica,e tempo)fare il medefinio, ma non fi perfettamente. E fi vede ancora, che i Colossi si fanno di pezzi, o per mancamento di materia (come auuiene mille volte)o p difetto d'arte, come si vede nell'Hercole di Piazza, quando cadde quel pezzo con gran danno di chi v'era sotto: & le statue antiche si raccociano e rappezzano tutto'l gior no,e per conchiudere questa parte, non fi puo errare à credere, che Vna,

l'vna, e l'altra sia tanto malageuole, che niuno possa giudicare in qual di loro sia maggiore difficultà, se non chi ha prouato, e le sa fare amendue eccellentemente. E quando fusle più difficile la pittura, direbbero gli Scultori, i quali la tengono mestiere da donne à có parazione della scultura, che questa ragione fa per loro, perche biso gna piu fatica à voler dare ad intendere la bugia, e far parere quello, che non è, che à sprimere il vero. On de se bene gl'Artefici della pittura fussero più ingegnosi, & hauessero bisogno di maggiore artifizio, gli Scultori non di meno farebbero piu veri, e per quelto di cono, che vn fanciullo, o vno, che non habbia l'arte fa piu ageuolmente nella terra, che nella carta, oltra che quì si fauella de'fini, che sono persetti, e non de principij. A quello, che dicono esserii trouati Scultori Eccellentifimi fenza difegno grande, risponderebbero, che ancora che questo sia difficilissimo, è autenuto ancora ne i Pittori, il che si debbe però intendere in quelle cose, che si ricercano in ambedue le arti, oltra il dilegno, e direbbero, che vno giouane di pari ingegno e di pari efercitazione nell'vna arte, e nell'altra, ritrarrebbe meglio vna pittura, che non torniarebbe vna statua, e che se i Pittori diuentano molte volte & ageuolmente Scultori, e de gli Scultori raditlimi, o niuno diuenta Pitrore, viene dicono elfi, perche lo Scultore gli parrebbe abballarsi. E à quegli, che dico no Michelagnolo effere eccellentissimo Scultore per lo esfere eccel lentillimo Pittore, rilpondono eslere il contrario, nó è gia dubbio, che i Pittori fanno meglio, & imparano piu al ritrarre dal rilieuo, che dalle pitture, come testimonia M. Leobatista Alberto, e Michelagnolo l'ha dimostro in S. Lorenzo nelle sue Architetture; col fare i modelli di rilieuo eguali alla grandezza dell'opere. Quegli,che di cono che la macchina del Mondo è vna nobile, e gran pittura, harebber detto piu veramente fecondo ch'io penfo, e come puo vedere calcuno, se hauessero detto Scultura, come ne dimostra appresio i Latini il nome del Cielo, che vuole dire scolpito, e non dipinto, benche per dire perfettamente, poteuano aggiugnere, colorita. Alla quinta ragione, la concedono tutta, & ancora molto piu, che non dicono, ma attermano, che'l medefimo molto piu, e fenza alcuno dubbio auuiene nella Scultura:perche altra grandezza,e ma gnificenza arrecano i Bronzi, & i marmi, come veggiamo tutto il giorno nella piazza del Duca, e nelle porte di S. Giouanni, le quali come dicono hauer detto Michelagnolo, fi conuerrebbero al paradi fo, ch la Cerufía, e'l cinabro non fanno: e quegli, che escono della Cappella di Roma, o dalla loggia del Ghigi, e vanno, o nel cortile della Valle, o nella cafa di Cefi, ne possono far fede . Ma che maggior

gior magnificenza, & ornamento fi puo vedere, che à Roma la Colonna di Troiano, & in Fitenze la Sagreftia di S. Lorenzo? Alla fefta ragione, perche contiene due cofe, concederebbero la prima, che con molta piu commodità fi dipigne, che non fi fcolpifce, quafi fenza comparazione, perche, oltra mille altre commodità, non po trebbo fare lo Scultore la volta, o di Careggi, o di Caftello, ne con quella comodità, ne fenza impedire il luogo, e rifarlo tutto di nuouo; Quanto all'vtilità, che è la feconda parte, direbbero penfo, che quanto all'herbe dicono vero, quanto alla Notomia, & alla Aftrologia, che la fanno anch'effi, e forfe meglio come s'è detto difopra, Hanno poi quefta vtilità piu, che durando magior tempo, incitano piu perfone alla virtù, & alla gloria, come teffimoniò il Petrarca, quando difle.

#### Giunto Aleffandro alla famofa tomba Del fero Achille, fofpirando diffe, O fortunato,che fi chiara tromba

Direbbero ancora, che le statue seruono alcuna volta ancora per meníola, o colonne, fostentando alcuna cofa, o faccendo alcuno altro vfizio, come fi puo vedere ampiamente nel giardino di Castello<sub>3</sub>& in molti altri luoghi: benche di fimili cofe, per l'effere acciden tali, e fuora dell'arti, non farei io per me troppo gran cafo, come pare che facciano alcuni. Al settimo & vltimo argomento, credo io, che gli Scultori lo concederebbero tutto per quelle cagioni, & in quel modo, che hauemo detto dilopra, cioè rispetto alla vaghezza de'colori, & à quelle vltime perfettioni, doue non puo arriuare la scultura, le quali però consistono piu ne gl'accidenti, che nella so-Itanza, onde à gl'huomini intelletti vi porge p auuétura piu vaghez za, e maggior diletto la scultura, ancora, che in verità la pittura somi gli molto piu, & possa meglio ingannare, tuttauia si vede, che i piu. so sono ingegnosi, tirati sorse dalla lunghezza del tempo, o sorse dal piacere, che trarne in qualche modo anchora, il tatto, ma da qualun che cagione ciò fi venga i piu difiderano piu le sculture, che le pittu rese per questo credo, che M.Gandolfo giudiziosamente dopo l'hauere detto, quella stanza à Fra Bastiano, che disopra recitammo, si volgesse à Michelagnolo, e non meno dottamente, che leggiadramente cantalle.

O s' vn giorno dappreßo in qualche piaggia Miri i fanti atti fchiui il gran Scultoré, Et lei conuerfa in dietro accorta e faggia Gir con quegl'occhi à ritrouargli il core,

P Perche

Perche fempre in honore il mondo l'haggia, Spender à tutti in questa i giorni,e l'hore : E i Magnanimi Re del Tebro e d'Arno, I gran fepolori aspettaranno indarno.

# IN CHE SIANO SIMILI, ET IN che differenti i Poeti, & i Pittori.

Disputa terza, & vltima.

H Auendo veduto, che tutte l'arti fono nella feconda, & vltima parte dell'intelletto pratico, la quale fi chiama fattibile, e che ciafcuna piglia la nobiltà, e l'vnità dal fuo fine, di manie ra, che tutte quelle, che hanno i medefimi fini, fono vna medefima, e parimente nobili, & effendo il fine della Poefia e della Pittura il medefimo, fecondo alcuni, cioè imitare la natura, quanto poffono il piu, vengono ad effere vna medefima, e nobili ad vn modo, e però molte volte gli fcrittori danno a'Pittori quello, che è de'Poe ti, e cofi per lo contrario, onde Dante, che, come hauemo detto piu volte, feppe tutto, e tutto fcrifle, pofe nel Ventinouefimo canto del Purgatorio.

Malegge Ezechiel, che gli dipinfe.

Et altroue per translazione da gli Scultori.

O frate dise, questi, ch'io ti scerno

Col dito & addito vn Spirto innanzi,

Fu miglior fabbro del parlar materno.

Et chi non fa, che fi truouano molti nomi delle pitture accomodati a'Poeti? come,

Saggio Pittor delle memorie antiche.

Cio è scrittore, e così à l'incontro, e spessifime uolte si pongono infieme, onde Orazio disse nella Poetica.

Pictoribus atque Poetis: Quidlibet audendi semper fuit aqua Potestas, & piu di sotto Vt Pictura Poesis erit: quadam si propius stes

Te capient magis, & quadam si longius abstes.

Ma deuemo auuertire, che la Poesia si chiama arte, non perche ella fia propiamente fattibile,ma perche è stata ridotta sotto precetti, & insegnamenti, che questa è la minor parte ch'ella habbia, perche à giudizio mio,non si puo dir cosa,ne maggiore, ne doue si ricerchino piucose, e piu grandi, che in uno, che sia uero Poeta, percioche in

# SOPRA LA PIT. ET SCVLT. 227

in lui, come si puo uedere in Homero, & in Vergilio nel modo, e per le cagioni, che hauemo dichiarate altroue lungamente, si ricercano necessariamente tutte le scienze di tutte le cose, onde si uede manifestamente, che la sua parte migliore è nell'intelletto specolati uo, ma queste non sono quelle, che facciano il Poeta, perche ne potrebbe scriuere, e come Filosofo, e come Medico, e come Astrologo, e cosi di tutte l'altre, ma quello, che fa il Poeta è il modo dello scriuerle poeticamente, onde chi traduce Aristotile in uersi non sarebbe Poeta, ma Filosofo, come chi riduce Vergilio in profa, non sareb be oratore, ma Poeta, e per questo diceua Aristotile, che Empedocle (ancora che hauesse scritto in uersi) non era Poeta, ma Filosofo, il che potemo noi dire medesimamente di Lucrezio. Ben'è uero, che se bene la materia è da Filosofo, è però trattata, e massimamente in certi luoghi, tanto poeticamente, che si puo chiamare Poeta in que sta parte, come si uede, che ta Date, che in molti luoghi tratta le qui stioni, e di Teologia, e di Filosofia, e di tutte l'altre scienze, la qual cosa non è da Poeti, ma le tratta oltra il numero, co parole, e figure, e modi di dire poetici, e cosi hauemo ueduto, perche la poesia si chia ma arte, e che è simile alla pittura, perche amendue imitano la natu ra. Ma è da notare; che il Poeta l'imita colle parole, & i Pittori co i colori, e quello, che è piu i Poeti imitano il di dentro principalméte, cioè i concetti, e le passioni dell'animo, se bene molte uolte discri uono ancora, e quasi dipingono colle parole i corpi, e tutte le fattez ze di tutte le cose cosi animate, come inanimate; & i Pittori imitano principalmente il difuori, cioè i corpi,e le fattezze di tutte le co fe. È perche i concetti, e l'azzioni de' Rè sono diuerse da quelle de i Priuati, e quelle de'priuati sono differenti fra loro, secondo le diuer se nature, e professioni, perche altre parole, e altri costumi ha ordinariamente, e si ricercano in uno foldato, che in un mercatante, anzi un medesimo è differente da se stesso o per le diuerse età, o per gli uari accidenti, le quali tutte cose s'hanno à sapere e sprimere da Poëti: per questa cagione si ritruouano diuerle spezie di poesia, il che non auuiene nella pittura, perche tutti i corpi sono ad un modo cosi quegli de'Principi, come de'Priuati, il che de gl'animi non auuiene ellendo tutti differenti, cioè hauendo diuersi concetti:onde fe bene i Poeti, & i Pittori imitano, non però imitano ne le medesime cole, ne' medesimi modi, imitano quegli colle parole, e questi co'colori, il perche pare, che sia tanta differenza fra la Poesia, e la pit tura; quanta è fra l'anima, e'l corpo, bene è vero, che come i Poeti di scriuono anchora il di fuori, cosi i Pittori mostrano quanto piu pol sono il di dentro, cioè gl'affetti, & il primo, che cio anticamento Ρ facel-2

facesse questo, secondo, che tacconta Plinio, fu Aristide Thebano, e modernamente Giotto. Bene è vero, che i Pittori non polsono sprimere cosi felicemente il didentro, come il disuori, e però disse il Molza.

Che l'alta mente, che celata hauete, Esser non può con mano, o stile espressa, Ne vengono in color, perch'altri il pensi, Cosi cortesi, & honorati sensi.

Et per dichiarare piu ampiamente questa materia, deuemo sapere, che i dipintori, se bene nel ritrarre dal naturale, debbono imitare la natura, e sprimere il vero quanto piu sanno, possono non dimeno. anzi debbono, come ancora i Poeti víare alcuna diferezione, onde molto fu lodato la prudenza d'Apelle, ilquale deucndo ritrarre An tigono, che era cieco da vno occhio diede tal sito alla figura, che ascole quell'occhio di maniera, che non si poteua vedere, la qual cofa non harebbe potuto fare vno Scultore in tutto rilieuo, e quegli, che dipinsero Pericle, perche egli haueua il capo aguzzo, e come noi diciamo, alla Genouese, lo dipigneuano coll'elmetto in testa, il che harebbero potuto fare gli Scultori medefimaméte. Fu ancora lo data grademéte l'industria, & accortezza di Timante, il quale hauédo nel facrifizio d'Efigenia, dipinto Calcáte mesto; Vlisse doloroso: Aiace,che gridaua: Menelao, che si disperaua, & deuendo dipignere Agaménone, che vincesse di tristitia, e di passione tutti costoro (come Padre dilei)lo fece col capo turato, benche mostrò in questo (co me riferilce Valerio Massimo)che l'arte nó può aggiugnere alla Na tura, perche potette ben dipignere le lagrime dell'Aruspice, il dolor de gli Amici, il pianto del fratello, ma non gia l'affetto del Padre. E lodato ancora il Vulcano d'Alcamene, il quale mostra bene sotto la vesta d'esfer zoppo, ma in guisa però, che gli da grazia, e pare, che fe gli conuenga, le quali discrezioni, accortezze, industrie, & accidenti sono comuni ( come ne mostrano gl'essempi ) così à gli Scultori come a'Pittori.Hanno i Pittori, e gli scultori (come dise Ci cerone) ancora questo commune con i Poeti buoni, che propongono l'opere loro in publico, accioche inteso il giudizio vniuersale, possano ammendarle, doue fussero ripresi da i piu, onde Apelle, Itando dietro le sue opere, per intendere quello se ne diceua, raccóciò non so che in vna scarpa, hauédo inteso, doue vn Calzolaio l'ha ueua biasmata, il quale poi preso da questo maggiore ardire, lo biasi mò ancora in vna gaba, malgli fu risposto da Apelle, il che andò poi în prouerbio: No giudichi vn Calzolaio piu fu, che le scarpette. So no ancora molte altre somigliaze fra i Poeti, & i Pittori, & io p me, come

# SOPRA LA PIT. ET SCVLT. 229

come non ho dubbio nelluno, che l'esfere Pittore, gioui grandifsimamente alla poesia, cosi tengo per fermo, che la poesia gioui infinitamente a' Pittori, onde si racconta, che Zeusi, che fu tato eccellente, faceua le donne grandi, e forzole, leguitando in cio Homero; e Plinio racconta, che Apelle dipinfe in modo Diana fra vn coro di Vergini, che facrificauano, ch'egli vinfe i verfi d'Homero, che fcriucuano questo medefimo, il che si puo ancora vedere nella Lupa. che allatta, e lecca Romulo, e Remo, discritta prima da Cicerone, e poi da Vetgilio in quell'atto, e modo medefimo, che fi vede hoggi nel Campidoglio, & io per me non dubito punto, che Michelagno lo, come ha imitato Dante nella poefia, cofi non l'habbia imitato nel l'opere sue, non solo dando loro quella grandezza, e maestà, che se vede ne'concetti di Dante, ma ingegnandosi ancora di fare quello, o nel marmo, o con i colori, che haueua fatto egli nelle sentenze, e colle parole, e chi dubita, che nel dipignere il giudizio nella Capella di Roma, non gli fusse l'opera di Dante, la quale egli ha tutta nel la memoria, sempre dinanzi à gl'occhi? e per non dire le cose generali, chi vede quel suo Carone, che non gli venga subito nella men te quel terzetto di Dante?

Caron dimonio con vcchi di bragia Loro accennando tutte le raccoglie ; Batte col remo qualunche s'addagia .

Chi non si ricorda, quando vede Minosso, di quell'altro nel V. Canto dell'Inferno?

Stauui Minos horribilmente , e rigna : Efamina le colpe nell'entrata :

Giudica, e manda, secondo, ch'auuigna.

Et chi vede la sua pietà non vede egli vn marmo, viua, e vera quella sentenza di quel verso, che mostrò Dante non meno Pittore, che Poeta?

Mortigli Morti, e' vini parean vini...

Et se alcuno bramasse di vedere come si possano discriuere le figure, che dipigne Michelagnolo non meno Poeta, che Pittore, legga Dante quasi per tutto, ma particolarmente nel X. Canto, e nel X I I. del Purgatorio; & chi non vede nel Babino della Madonna della cappella di S. Lorenzo spresse nel marmo miracolo samente quelle due coperazioni miracolo se l'vna nel XXIII. del Paradiso.

Et come fantolin, che'n ver la mamma

Tende le braccia, poi, che'l latte prefe Per l'animo, che'n fin di fuor s'infiamma.

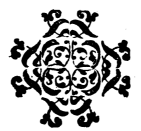
P ; Et

Et l'altra nel XXX.

Non è fantin, che fi fubito rua Col volto verfo il latte fe fi fuegli , Molto tardato da l'vfanza fua .

Ma chi potrà mai non dico lodare, ma merauigliarfi tanto, che ba fte dell'ingegno, e del giudizio di questo huomo ? che deuendo fare i sepoleri al Duca di Nemors, & al Duca Lorenzo de' Medici, spresse in quattro marmi, à guisa, che fa Dante ne'versi, il suo altifmo concetto, percio che volendo ( per quanto io mi stimo) signiscare, che per sepolero di ciascuno di costoro, si conueniua non so lo vn'Emisperio, ma tutto'l Mondo, ad vno pose la notte, e'l gior no, & à l'altro l'aurora, e'l crepuscolo, che gli mettessero in mezzo, e coprissero, come quegli fanno la terra; la qual cosa su medesimamente osseruata in piu luoghi da Dante, e specialmente nel pri mo canto del Paradiso, quando dice:

Fatto hauea di la mane, e di qua fera Tal foce quafi, e tutto era la bianco Quello hemisperio, e l'altre parte nera.
Come dichiarammo, e dichiararemo altra volta piu lungamente. Et qui essendo passata l'hora di buona pezza, porremo fine à questo ragionamento, prima alla benignità di D 10, poi alle humanità vostre infinite grazie rendendo.



Duc

Due Sonetti fatti già da M. Benedetto Varchi, quando 11 scoperse la Cappella di San Lorenzo. doue sono l'opere di Michelagnolo.

#### A M. Lorenzo Lenzi.

LENZO voi dite il ver, fe tali, e tante Fattezze, e cosi pronte sono in quella Aurora del Ciel: s'ella è si bella, Felice è ben Titon piu d'altro Amante. Certo à me par (com'io le son dauante) Sentir l'aura spirar: veder la stella, Che le va innanzi: à la stagion nouella Aprir le rose, & ogni Augel, che cante. Taccia l'antica, e la moderna storia, Che questi sol tra noi vinto ba l'inuidia: Et è sol degno d'immortal memoria. Quest' vn senza alcun par nel mondo, inuidia (Vdendo ogn'hor si chiara, e nuoua gloria) Prassiel, Scopa, Policleto, e Fidia.

### AM. Bartolomeo Bettini .

Piu non mi par Bettin del dritto fore, Leggendo, che de' Marmi huom s'innamora, Poi, che l'ofcura Notte, & l'Aurora Risplendente mirai del gran Scultore.
Senza lingua rimasi, e senza core: La notte dorme, & par che dorma ancora: L'altra si mostra ogn'hor, qual'esce fora, A tor del Mondo il tenebroso horrore.
Ne la Notte è però punto men scura Per tale Aurora: & l'Aurora punto Non perde di splendor presso à tal Notte.
Diuino ingegno, e man piu, ch'altre dotte Ha'l Ciel piu, che mai largo, in vn congiunto, Perche l'arte non ceda alla natura.

P BE-4

23,2

# BENEDETTO VARCHI AL MAGNIFICO ET SVO MOLTO HONORANDO MESSER ANDREA FASQUALI,

Medico dell'Illustrissimo & Eccellentissimo Signor Cosimo Medici, Duca di Firenze.





E bene i modi dell'insegnare, e trattare alcuna difficul tà in qualunche scienza, sono faticosi, e malageuoli tutti in ciascuna lingua, per le molte e diuerse regioni raccontate altroue lungamente : tuttauia à me pare, che il fare delle quistioni sia malageuolissimo, e faticossissimo sopra gli altri, percioche (oltra molte altre ragioni) egli auuiene spessime volte, che nel disputare

vn dubbio folo.ne nascono molti non punto meno, anzi bene speso vie pin or vili, e difficili, che quello stesso non è, del quale si quistione principalmente : onde è necessario ò dichiarargli tutti quanti (il che è no meno lungo, che sconueneuole, anzi piu tosto impossibile, o che chi legge non n'intenda perfettamente nuno, e resti nella medesima dubitatione & incertezza di prima, se non maggiore. Et è possibile, che i poeti antichi, gli quali coprirono tutte le dottrine sotto il velame de' versi loro, volesero significare ancor questo per lo ritrouamento della fauola dell'Hidra, à cui taglia to vn capo, ne rinafceu ino fette altri fubitamente piu viui di quello di prima, e piu spauentosi, la qual cosa bo ritrouata verissima si in molte altre quistioni, e fi in quella fatta vltimamente d. me fopra l'Archimia, la quale leggendo jo m presenza di V.S. all'eccellenza dell'Illustrissimo Duca Signor nostro e padrone offeruandissimo : & hauendo detto per prouarla vera, che tutti i calori, come calori, erano d'una spezie medesima, V.S. come quella, che ben conobbe, che sopra questa proposizione si sondaus tutta la verità ò falsità d'lla quistione, disse incontanete, non gia affermatinamente, ma per modo di dubitare, non estendo meno modesta, che dotta. COME

come non le parena, che quella proposizione fuße cost vera assolutamente, come parena, che io la presupponesi, hauendo contra se non tanto grauistime autorità, quanto ragioni efficacissime, così di Filosofi, come di Medici eccellentifimi:alche bauendo risposto sua Eccellenza Illustrissima non me no giudiziosamente (come fa sempre) che con verità, che questo appresso lei non baueua dubbio nesuno faccendo tutti i calori gli effetti medesimi, Er hauendone racconti molti eßempy parte veduti da lei propia, e parte vditi da altri,io soggiunsi, che in confermamento dell'oppenione di sua Ec cellenza, & per maggior certezza della quistione dell'Archmia disputerei ancor questa, se i calori fussero tutti della medesima spezie o nò; essen do cotale materia, così a' Filosofi comune , come a' Medici. Il che hauendo fatto in questi pochi di (per tostamente disobrigarmi) con quel modo, che bo saputo migliore, mi sarebbe paruto di fare ingiuria à mestesso, & à l'an tichissima amistà nostra, se l'hauessa ad altra persona inderitta e dedicata, che à V.S.medesima. La quale oltra l'esserne stata cagione principale, piu (sono certo) per veder quello, che io ne diceu1, che per dubbio, che ella **n'haueffe,potrà per la fua dottrina,e vorrà per la fua cortefia,non pur leg**gerla, ma correggerla ancora, del che non solo io l'harò obbligo, ma tutti quegli,che alcun tempo leggendola,ne trarranno, o frutto alcuno, o piacere. Et à questo fine mi sono allargatoin molte cose, delle quali, parte non erano necessarie, e parte si poteuano dire breuissimamente, bauendo haunto maggior riguardo all'utilità de' leggenti, che o à me, o all'operastessa à V.S.alla quale offeredomi tutto, e raccomadandomi, prego Dio, che la conserui fana, e feli-CC. Di Firenze, la vilia della Pafqua di Ceppo nel 1544.

LEZ-

# DI BENEDETTO VARCHI,

SE I CALORI COME CALORI fono differenti tra fe, o pure fono tutti d'vna medefima spezie spezialissima Quiftione.



V anticamente, & è ancora hoggi contela non picciola, non lolo tra i Medici & i Filolofi, ma ancora tra i Medici stel si, & i Filolofi medesimi, se tutti i calori fustero vn medesimo, o pure diuersi fra loro: Percioche furono alcuni, i quali disfero, che i calori non solamente erano differenti l'vno dall'altro di numero e di specie, ma ancora di genere. Alcuni al-

tri per lo contrario affermarono, che i calori non folamente non erano differenti l'vno da l'altro ne di genere, ne di spezie, ma ne anco di numero : in guila, che come la prima oppenione teneua, che qualunche calore fusse diverso, e differente da qualunche altro calore, di maniera, che niuno fusse il medesimo: Cosi teneua la seconda, che niuno calore fusse differente, e diuerso da niuno altro calore, di maniera, che fusiero vn medesimo tutti quanti. E cialcuna di queste due oppenioni, ancora che dirittamente contra rie l'vna all'altra, fonda l'intenzione sua non meno sopra ragioni, che sopra autorità, allegando molte cose non tanto in prò, e fauore della parte sua, quanto contra & disfauore della parte auuersa. Et quiui è, che molti à questa appigliandosi, e molti à quella, si come diuersamente credono, cosi variamente fauellano: E molti ancora, non ben risoluti, non sappiendo à chi piu credersi, si stanno sospesi e dubiteuoli, il che non pure auuiene in questa dubita-A 19 1 tione

235

tione sola, ma in altre quasi infinite, con non minore danno e dispiacere de gli imparanti che colpa, e vergogna di quegli, che infegnano. Ma volesse Dio, che cosi fusse ageue 's 'l ritrouare la ve tità in molte altre disputazioni, come in quetta non sarà difficile il mostrare l'errore e la falsità di coloro, che pensano, che i calori, co me & in quanto calori, non fiano tutti vn medelimo, ma diuerfi. La quale oppenione è proceduta senza alcun dubbic (come moltiffime altre) dalla equiuocazione cioè dal pigliare vn nome per vn'al tro, scambiando le significazioni de' vocaboli, per lo non sapere, ne distinguere i termini, ne intendergli: la qual cosa, tutto, che hoggi dì, si stimi pochissimo, è però di grandissima importanza: conciolia cola; che buona parte delle dubitationi e dispute moderne nascono dalla dubbiezza, e contusione delle voci, e varij significati delle parole pigliate diuersamente, la propietà delle quali pa. re in quelti nostri tempi non tanto fatica a maestri d'insegnarle qua to vergogna à'discepoli d'impararle. Ne s'accorgono, che chiune che non intende bene' le parole, non puo bene intendere i sentimenti d'elle, e per conseguenza le cose, le quali mediance le parole si significano. Per la qual cagione la prima cosa, che fece il macstro di tutte le scienze, su l'insegnare l'equiuocatione, cioè la distinzione de'nomi, che significano piu cose, percio che se vno intendendo del cane segno celeste, chiamato sirio dicesse (come fanno i Poeti ) il cane abbrucia, e fende la terra, & vn'altro intenden do del cane terrestre, che abbaia, gliele negasse, amendue direb. bero vero, ma sarebbero in equiuoco, talche mai non conuerrebbero, e quanto piu ragioni & autorità allegassero, ciascuno per la parte sua, ancora che verillime tutte, tanto piu confonderebbero se. & altrui, intrigandosi sempre maggiormente infino à tanto, che non venissero alla distinzione, e scoprissero la fallacia, e l'inganno, cagione della loro discordia. Cosi è auuenuto (si puo dire) nella presente disputa come potrà giudicare per se stesso . Onde benche io potessi mostrare breuemente, che tutti i calori, come calori, sono della medesima spezie spezialissima, mi piace non di meno in benefizio di quegli, che non sono esercitati, distender mi alquanto, si per estere meglio inteso, hauendo à fauellare di co se non tanto difficili da se, quanto intricate da altri, e si perche la presente materia è non meno vtile à' Filosofi, che necessaria à'Medici ; & à tutti gli altri generalmente cosi grata, come piaceuole. La onde per procedere ordinatamente in materia tanto confula, di uideremo tutta questa quistione in tre parti principali. Nella prima delle quali porremo distintamente tutte le migliori ragioni, e piu

piu forti autorità, che sapremo in fauore della prima oppenione ; la quale noi stimiamo falsa.

Nella seconda dichiararemo ampiamente tutte le parole & i ter mini della Quistione massimamente, che sia calore, quanto siano, onde nascono, & come si chiamino.

Nella terza & vltima porremo le ragioni, & autorità della secon da oppenione, la quale crediamo veriffima, e risponderemo alle ragioni, & autorità allegate incontra, e tutto faremo con quella ageuolezza di parole, & distintione di cose, che da Dio, datore di tutti i beni, ci faranno concedute maggiori, e piu chiare. Dico dunque venendo alla prima parte, che le piu viue ragioni di quegli, che tengono i calori non essere vn medessimo, ma diuersi, sono queste.

#### PARTE PRIMA.

R AGION PRIMA. La diuerfità del nalcimento diuerfifica le spezie, cioè ogni volta, che due, o più cose nalcono diuerfaméte, elle sono anco diuerse di spezie, e che questo sia vero cio è, che il modo diuerso della generazione arguisca, e mostri diuersità specifica nella cosa generata, si pruoua dal comentatore nell'vitimo libro della Fisica al testo del comento XLVI, e nel primo libro del la generazione al capitolo secondo. Ora chi non sa, che il calore del Sole nasce diuersamente, e in altro modo, che il calore del fuo co ? & il medessimo diciamo del calore, che nasce dal mouimento locale, e di tutti gli altri calori, onde seguita, che i calori siano diuersi tutti, e non d vna spezie medessima.

S E C O N D A. Ogni volta, che l'agente, che fa alcuna cola, e la materia della quale si fa quella tal cola, sono diuersi, e differen ti di spezie, anco quello, che nasce, e risulta di loro è differente, e diuerso di spezie, come n'insegna il Filosofo nel x 1 1. libro della scienza diuina, al testo x 1. Ora il calore del Sole si produce, e genera mediante la ristessione, e ripercotimento de i raggi solari : il calore del moto locale si genera, e produce mediante la disgregatione, & affottigliamento dell'aria, il calore del so elementale fi genera in altro modo, che il naturale come fi vedrà di sotto, dunque non sono della medesima spezie, e natura tutti quanti, anzi dinersi, e differenti, hauendo gli agenti diuersi.

T E R Z A. Nessuna spezie medesima si puo generare equiuocamente cioè à caso(come dal Cielo) e vniuocamente cioè dalla na tura, come da gli individui della medesima spezie secondo l'oppennione

## SOPRAICALORI.

nione del dottissimo S. Tommaso, e di molti altri Filosofi, dunque il calore generato da' raggi del Sole & quello generato dal nostro fuoco no sono della medesima spezie, & il medesimo s'intende del calore generato dal moto locale, e di tutti gli altri.

QVARTA. Tutte le cose, che si generano, si generano da vno vniuoco, cioè da vna cosa della medesima spezie come dice Aristo. nel dodicesimo della prima filosofia, i calori si generano da cole differentissime, generandosi dal Cielo, dal fuoco, e dal moui mento locale, come s'è mostro di sopra, e meglio si mostrarrà di sot to, dunque non lono d'vna medelima spezie, e per queste ragioni principalmente dicono, che i topi e gli altri animali generati di materie putride, e corrotte, non sono della medesima natura, e spezie, che i topi, & altri animali generati di seme, la qual cosa noi crediamo ellere vera come proueremo lungamente, e chiaramente (Dio concedente) nella quistione propia, nella quale ci seruiremo di tutti questi medesimi argomenti, & à questo effetto ancora mi lono dittelo, e diftenderò in questo luogo, così nel prouar gli hora, come poi nel riprouargli, affine, che vno stello tempo, & vna fatica lola ferua, & à questa quistione, & à quella, per non ha uere à ridir sempre le cose medesime ; altramente bastaua qu' mostrare la diuersità del significato di questo termine, e voce, Calore, benche molti (non effendo efercitati ) parte non m'harebbero inte fo, parte sarebbero rimali dubitosi, e non meno incerti, che prima, hauendo sempre paura di questi stessi o d'altri argomenti simili, i quali medianti questi, si scioglieranno ageuolissimamente, e però passeremo alla quinta ragione.

Q V I N T A. Il fuoco ècaldo, e fecco, ò piu tofto caldiffimo, e fecchiffimo: l'Aria è calda, & humida, l'humidità, e la ficcità fo no differenti di fpezie: cofi dunque deueno effere differenti di fpe zie il calore del fuoco, & il calore dell'aria, percioche il calore del fuoco ricerca, & ha bifogno della fecchezza, & il calore dell'Aria ha bifogno, e ricerca l'humidezza, & il calore dell'Aria ha bifogno della fecchezza, & il calore dell'Aria ha bifogno della fecchezza, & il calore dell'Aria ha bifogno, e ricerca l'humidezza, & il medefimo diremo del calore propio & interno, il quale ha bifogno dell'humido radicale, onde fi pafca, non altramente, che la fiamma dell'olio, o d'altro fimile nutrimento, fenza il qua le non viuerebbe, & cofi vengono à effere di fpezie, e materia diuerfa l'vno da l'altro tutti quanti.

S E S T A. Le lostanze, che sono le medesime, hanno necelfariamente le medesime operazioni, e fanno i medesimi effetti. On de noi (procedendo sempre ciascuna cognizione nostra dalle sentimenta,

timenta, e non mai d'altronde) non hauemo miglior via à conoscere qualunche cola, che confiderare l'operazioni, & effetti d'essa, & quelle cose, l'operazioni delle quali sono diuerse, e differenti, sono anch'elle differenti, e diuersi tra loro. Ora chi non vede, che gli effetti del calore solare sono diuersissimi da quelli del calore nostro elementale ? conciosia cosa, che il calore celeste è perfettiuo, e salu teuole à marauiglia dando alle piante la vita vegetatiua, à gli anima li bruti la vegetatiua, e la sensitiua, & à gli huomini, la vegetatiua, la sensitiua, e la razionale, doue il calor nostro elementale consuma, e distrugge tutte le cose, doue s'appiglia. Dunque essendo l'operazioni diuerle piu, che di genere, non potranno le sostanze essere della medesima spezie, e così il calore del Cielo, e quello del fuoco faranno calori equiuoci, e non vniuoci, cio è haranno il medesimo nome solamente, ma non gia la medesima diffinizione, e il medefimo potremo dire del calore appropiato, e natiuo, e dello stra no, & auuentizio, conciosia, che vno come naturale conserui, e viuifichi, l'altro come innaturale distrugge, & ammazzi. E chipotrebbe creder mai, che il calore del Sole, che imbruna, e ta neri gli huomini (come che testimoniano i mori) fusse il medesimo, che quello del fuoco, che non cagiona cotali effetti? o chi dubita, che il calore del fuoco mai non potrebbe maturar l'vue, come fa quel del Sole ? del che seguita manifestamente, che i calori non sia no i medefimi, ne d'vna tteffa spezie tra loro, ma diuersi.

SETTIMA ET VLTIMA. Come le spezie del fuoco fono diuerse, percioche altro è il fuoco senza fiamma, come ne i carboni accesi, & altro è la fiamma, la quale non è altro, che fuoco acceso; così debbeno essere diuerse le spezie nascenti da essi fuochi, mache piu? non è altro il fuoco puro nella spera & elemento suo propio, il quale non cuoce e non risplende, o pochissimo, & altro il fuoco nostro terrestre mescolato e non puro, il quale risplende e cuoce? cosi dunque altro sarà il calore, che nasce in vn modo e da vno agente, & altro gllo, che nasce in vn'altro e da vn'altro agente. E che il fuoco, come fi spegne così ancora nasca e si produca in piu diuersi modi ageuolmente, è manifestissimo à ciascuno percioche (oltra che vn lume (olo ne puo accendere infiniti, racconta Lucretio Poeta leggiadrissimo e Filosofo, che nel principio del mondo si tronò il fuoco à calo, vícendo de i rami de gl'alberi piegati da'venti, e strofinandosi l'vno all'altro cotali fauilluzze accese. Ne è dub bio/come ne mostra il dottissimo, e coltissimo Sannazzaro nella sua coltissima, e dottissima Arcadia) che fregando insieme per buona pezza alloro, & edera fi caccia fuori del fuoco: & chi non ha veduto alcuna

alcuna volta accendersi il fuoco da gli specchi concaui, riuolti verfo la spera del Sole, per gli raggi, che si congiungono & vniscono à vn punto folo?accendesi ancora il fuoco dal mouimento locale, me diante la rarefazzione, e disgregamento dell'atia, quando si speza, e trita come si vede nelle pietre focaie battute dal fucile, e nelli strali, che hanno il verrettone e la punta di piombo o altre cose somiglia ti, che tratte per l'aria velocemente si riscaldano & alcuna volta si ftruggono in quel modo, & per quelle ragioni, c'hauemo dichiarato altroue basteuolmente. Pare adunque necessario non che ragioneuole, che i calori, i quali nascono da tanti, e tanto diuersi fuochi, non possano esfere ne i medesimi, ne d'vna medesima spezie, oltra questo chi potrebbe mai farsi à credere, che il calore del Sole il qua le è virtuale, e non formale, conciosia cosa, che il Sole non sia ne cal do ne freddo; sia il medesimo col calore elementale, il quale è caldis fimo, se ben non riscalda: ilche gli auuiene per la grandissima radezza sua, e confeguentemente per la pochillima materia, essendo il piu rado corpo, che si truoui, tra tutti i corpi naturali, e'l piu leggiero, come la terra suo contrario è il piu denso, & il piu gra ue, ancora che alcuni, e tra questi il dottissimo Zimara, e M. Vincen zo Maggio suo discepolo, e mio precettore, credeano, che il pióbo, e l'oro fia piu graue della terra pura, la quale oppenione (s'io non fono al tutto alieno da ogni buona filosofia) è non meno in intelligi bile, che impossibile, come puo vedere apertamente ciascuno, che creda, che la terra (della pura fauello fempre) fia graue femplicemen te, e sappia, che cosa voglia dire femplicemente graue. Ma tornando alla materia nostra dico, che come i calori di sopra raccontati sono tutti diuersi da tutti gl'altri, così il calore innato, e complantato essendo fecondo natura, è diuerso dal calore alieno, & acquistato, il quale è contra natura, e cosi da tutti gl'altri, i quali dichiareremo di sotto abbondenolmente, per quanto s'aspetta all'intelligenza della presente quistione, non ci curando in benifizio di quegli, che sanno manco di noi, esfer tenuti lunghi, e forse stuccheuoli da quelli, che sanno piu, e massimamente in questa materia. La difficultà della quale è nata(come ho detto di sopra)dalla confusione de'nomi, & à me no pareua, che gli huomini senza lettere, à'quali soli scriuiamo, hauessero potuto riportarne vtilità o diletto alcuno, se non hauesse mo dichiarato molte cose particolarmente, & ho uoluto non tanto per leguir l'ordine de gl'altri (quanto per tenere i lettori piu attenti) mostrare prima la difficultà, che sciorle, o, dichiarare i vocaboli del titolo della quistione, seguendo quell'ordine, il quale ho giudicato migliore in questa materia. E però hauendo poste infin quà fe-

8 -

le ragioni, che poteuano in alcun modo trauiarci dal buon fentiero, addurremo hora l'autorità, che ne potrebbero torcere dal vero.

#### AVTORITA.

Dice Auerrois il grande Arabo, nel primo comento del quarto libro della Meteora queste parole formali nella nostra lingua Fiorentina.

- >> : Il calore è di due maniere, naturale, e strano, il naturale opera la
- » generazione, lo strano la corrozzione, di poi soggiugne, che l'vsan
- » za del calore strano è di spegnere il naturale e risoluere le humidi-
- > tà,che gli fono per fubbietto. E questo che segue hora ciascuno se, che la generazione, e la corrozzione sono contrarie, onde il calore naturale, e lo strano vengono à essere contrarij, poi che scacciano, & ancidano l'vno l'altro, e i contrarij, non che siano i medessi, o della spezie medessima, non possono stare insieme in vn luogo mede simo, ne si marauigli, o sbigottisca alcuno, se non intende, che cosa sia calore naturale, o calore strano, perche questi termini, e tutti gli altri si dichiararanno nella seconda parte lungamente, fenza la qua le non si puo intendere ne questa prima, ne l'vitima, se non da quegli, che non sono al tutto nuoui, e rozzi nelle cose della filosofia, e della medicina.

Dice ancora il medefimo Arabo nel secondo capitolo della softanza del Mondo, cioè della materia del Cielo, queste stesse parole in sentenza.

, Questa voce calore si dice equiuocamente dal calore del fuoco e
, dal calore celeste, percioche il calore del fuoco corrompe & il calo
, re de'corpi celesti dona la vita vegetabile, sensibile & animale. dis
, fe queste parole e massimamente del fuoco illuminante, perche intendessimo del nostro fuoco, il quale riluce & illumina, per lo esse-

re egli in humido denfo doue il fuoco puro nell'elemento, e spera sua non risplende, o molto poco, per le ragioni dette di sopra. Ora se il calore nostro è equiuoco à quel del Cielo tra l'vno, e l'altro è la medesima differenza, che tra vna cosa viua, & vna dipinta, hauendo solo il nome comune, ma la sostanza, e la natura diuersa.

Il medefimo Autore nel fuo libro doue egli trattò la medicina,il quale fi chiama comunemente colliget,cioè raccolti, e ragunamenti,nel fecondo libro al dicottefimo capitolo lafciò fcritte queste patole medefime nella nostra lingua.

Il calore naturale è differente di propie differenze in ciascun mé
 bro, secondo l'operazioni, alle quali egli s'appropia, e massimameni, te nell'operazioni del nutrimento, & in questo non è alcuno; che
 discordi. per le quali parole si vede manifestamente, che il calore naturale,

241

naturale, & appropiato è differente non pure da tutti gli a'tri calori, ma ancora da fe stello in diuersi membri: e benche si potestero sllegare à questo istello proposito molte altre autorità del medesimo Auerrois, nulladimeno à noi pare, che queste debbano bastare, se per ventura non sono troppe, conciosia, che la sola distinzione de i calori scioglierà queste e tutte l'altre ageuolissimamente.

Oltra l'autorità d'Auerrois grandissimo, e filosofo, e medico, tono stati altri cosi antichi come moderni, e tra questi Ogoda Siena di non picciola stima, e riputazione; i quali hanno creduto, e scritto, che i calori fiano diftinti di spezie; e Gentile da Fuligno Medico eccellentifimo, afferma il medefimo nella quiftione, che egli fece, della febbre, doue s'infegna di prouare, che la febbre confifte di due calori, naturale, estrano, non essendo altro, che vn calore strano aggiunto fopra il naturale. La qual cofa è riprouata con grandiffi ma, e manifesta ragione, conciosia, che la febbre è il medesimo calore naturale, ma accefo e mutato in fuoco, cioè diuenuto improporzionato, & igneo, o vero focolo. Fece ancora il medefimo dottore vna lunghiflima disputa, se il calore prodotto dal Sole, e quello prodotto dal fuoco sono di diuerse spezie, e conchiude risolutamente, che si, allegando per pruoua di questa sua oppenione Auerrois nel fine del secondo capitolo della sostanza del mondo, o vero materia del Cielo. E qui porremo fine all'autorità per non esfere lunghi ancora doue non fa di bisogno, e verremo alla seconda parte principale, nella quale confiste il tutto.

#### PARTE SECONDA.

Prima, che io venga à dichiarare il titolo della quiftione partico larmente fecondo quello, l'ordine che ne partà piu confaceuole al proponimento noftro, notaremo, per piu chiara intelligenza di tutta quefta materia, che quelle qualità, che fi chiamano da'Filofofi, qualità prime, onde nafcono tutte l'altre, fono quattro fenza piu il calore, o vero la caldezza (per farle tutte femminine, & d'vna termi nazione medefima) la freddezza: la fecchezza, & l'humidezza, delle quali le prime due cioè la caldezza, e la freddezza fono attine, cioè fanno & operano, e l'altre due, la fecchezza, e l'humidezza fono paf fiue (cioè patifcono) e fi chiamano cofi, non perche anco le prime non patifcano, o le feconde non faccino, & operino, ma perche nel mefcolarfi infieme, e generare i mifti, quelle hanno ragione di forma, e quefte di materia, benche diuerfamente ciafcuna in quel modo, che s'è detto altroue lungamente, e di quefta qualità fono com-Q pofti

potti gli elementi. E perche esse non sono, se non quattro, però so no quattro gli elementi, non piu:e perche secondo la regola de'Ma tematici, di quattro qualità non si puo fare piu di sei confinazioni, due delle quili non cossistono (come dicono i filosofi) cioè sono inutili, & impossibili, e queste sono il caldo, & il freddo; & il secco, e l'humido, i quali per lo esfere totalmente contrarij no possono trouarsi ne stare insieme, dell'altre quattro possibili, & vtili, il caldo & fecco costituiscono il fuoco; il caldo & humido l'aria : freddo & hu mido l'acqua: il freddo, e secco la terra, e così ciascuno elemento ha due di queste prime qualità; è ben dubbio, se amendue sono in somo cioè intentissime, in guila che il fuoco sia caldillimo, e secchissimo, e cosi de gli altri tre, o pure vna vene sia, vna intentissima, e l'al tra rimella, di maniera, che la terra sia freddissima ma non già humi dissima, e cosi de gli altri. Ma perche questo non serue à noi in que fo luogo lasceremo (senza disputarne hora altraméte) che ogn'huo mo creda quello, che gli piace piu, e diremo, che questo ordine, e modo di prouare il numero degli clementi fu veramente di uino, il quale si mandi alla memoria diligentemente, perche(come si vedrà. di fotto) è argomento fortillimo, e dimoltratiuo à prouare, che tutti i calori hano vn medesimo. Hora venendo alla sposizione de i termini, non mi partà ne faticoso, ne disonoreusle in pro di coloro, che non sono esercitati, distendere alla dichiarazione, di molte cofe, ancora, che balle & notiffime à quegli, che fanno. Dico dunque che qualunche cola, la quale è differente da vn'altra, è differen te in vno di questi tre modi, o di numero, o di spezie, o di genere (come s'è detto altra volta,) differenti di numero si chiamano tutte quelle cofe, che fono d'vna medefima spezie, e conseguentemente d'vn genere medelimo, come effempi grazia, Socrate, e Platone, i quali conuengono nella spezie, perche améduni sono huomini: con uengono ancor nel genere, perche amenduni sono animali, cioè so stanza animata, sensitiua; ma discordano in numero solamente, perche sono due, e non vno; e questa è la minor differenza, che possa el sere tra vna cola, & vn'altra, perche le cose, che non discordano in numero sono vna medesima à punto, e non piu. Differenti di spezie si dicono tutte quelle cole, le quali sono sotto vn genere medefimo, ma non sotto la medesima spezie, come l'huomo, & il cauallo: i quali conuengono in genere, perche l'vno & l'altro fi chiama, & è animale; ma discordano nel'a spezie, perche l'huomo è razionale, & il cauallo nò: & sempre le cose, che sono diuerse di spezie, sono ancora necessariamente diverse di numero(come è chiarissimo(Dif ferenti di genere si nominano tutte quelle cose, le quali non sono. forta,

## SOPRAICALORI. 149

fotto vn genere medefimo, ma diuerfo, come vn'huomo, o altro ani male, & vna pietra, i quali non si comprendono sotto vno stesso ge nere conciosia, che gli animali viuono, e sentono, e la pietra nò : & lempre le cole, che discordano di genere, discordano anco di necessità di spezie, e di numero: e questa è la maggior differenza, che pos sa estere tra due cose, benche alcune fi dicono ester differenti piu, che di genere, come disse il filosofo di corrottibile, & incorrottibile, e qui intendiamo del genere fisico cioè naturale, e non del genere loico, conciosia, che nella loica tutte le sostanze sono sotto il me desimo predicamento, e così animale, e pietra, loicamente parlando, sarebbero sotto vn genere medesimo, cioè nel predicamento della sostanza, E perche chi non intende, che cosa sia genere, e che spezie, non puo bene intendere questa diuisione, e differenza, però deuemo sapere, che il genere è quello (come s'è dichiarato nelle cinque voci di Porfirio)il quale si predica in che, cioè si dice di piu cose, le quali cole sono differenti tra loro non solamente di numero ma an cora di spezie, come questa voce, animale, la quale si dice in che, e predica, si come degli huomini: come di tutti gli altri animali parimente, i quali sono differenti tra loro, non solo di numero, ma di spezie. La spezie è quella, la quale si dice e predica in che di piu cose, le quali cose sono differenti solamente di numero, ma non gia di spezie,come questa voce huomo,e così lione,e cauallo,& altri,ta li, perche tutti gli huomini fono d'vna fpezie medefima, perche tut ti iono iazionali; e cosi tutti i lioni, perche tutti rugilcono, come tutti i caualli rignano, & anitriscano; è ben vero, che come si truoua no generi di due maniere, genere generalissimo, e genere subalterno, cosi si truouano di due sorti spezie, spezie subalterna, e spezie spezialissima.

Del genere generalissimo, il quale è sempre genere, e non mai spezie ; e del genere subalterno, il quale è hora genere, e quando spezie, non occorre fauellare in questo luogo piu distesamente. La spezie subalterna si chiama quella spezie, la quale puo essere, e genere, e spezie, rispetto però à diuerse cose, e considerata variamen te, chiamasi genere, quando s'ha risguardo à le cose inferiori, e che le sono sotto; chiamasi spezie quando si considerano le cose superiori, e che le sono sopra, come (per cagion d'essempio) questa vo ce, vccello è spezie subalterna, cioè puo essere hora genere, & hora spezie, percioche vccello considerato verso le cose, che gli sono di lopra, cioè rilpetto ad animale, non ègenere ma spezie conciosia, che tutti gli vccelli sono animali, ma se si considera vccelli verso le cose, che gli sono di sotto, cioè rispetto, o al tordo, o al beccasico, non Q 2 • •

non è spezie ma genere, perche gli comprende tutti, essendo tutti i tordi, e tutti i beccafichi vccegli, e cosi degli altri. Spezie Spezialissi ma fi chiama quella spezie, la quale è sempre spezie, e non mai gene re, come huomo, cane, lupo, & altri innumerabili, percioche tutti gl'huomini non sono differenti d'altro, che di numero, e cosi tutti i cani & tutti i lupi, & altri tali quafi infiniti. E benche queste cose non meno lunghe, che fastidiose si siano dichiarate abbondantissimamente ne luoghi propij, tutta via è stato necessario il ripigliarle breuemente, perche in altro modo non harémo intefo mai, che cola volelle dire i calori effere d'vna medelima spezie spezialissima, ne m'è nalcolo, che quegli, che non hanno studiato mai loica, non intenderanno molte cofe, del che fi deue portar la colpa non à me, ò à la pouertà della lingua Toscana, ma alla durezza & oscurità della materia, del che è segno manifestissimo, che ne anco il etterati l'intenderanno se non saranno esercitati prima nelle scienze, e spezialmente nella loica: fenza la guale o non s'intende veramente co la alcuna, o non si conosce d'intenderla.

E brevemente senza la dimostrazione, si puo hauere oppenion vera di molte cofe, ma non gia fcienza, e cettezza di nelluna. Notaremo ancora, che vna cosa puo essere differente da vn'altra in tre modi, primieramente di forma, e di materia, come sarebbero vna sta tua di bronzo, & vna fonte di marmo ; & questa differenza è grandissima. Secondariamente di forma, e non di materia, come vn tegolo, & vno embrice, o vna credenziera, & vno scannello, perche hanno améduni la medefima materia, ma la forma diuería, e quelta differenza è mezzana. Nel terzo luogo di materia, e non di forma come vn'anello d'oro, & vno d'argento, o di piombo. E questa dif ferenza è menomillima, & però si chiama per accidente come si puo conoscere nel decimo della Metafilica al testo del comento XXI I II. onde è da fapere, che come alcuna differenza è generica , & alcuna specifica,& alcuna numerale, secondo che le cose sono differenti, o di genere, o di spezie. o di numero; così alcuna si chiama differenza effentiale , o vero fostanziale, e questa è vera, e propia differenza, & alcuna fi chiama differenza per accidente, o vero accidentale, e questa non è propia, e vera differenza, perche non è differenza intrinse ca.o vero interna, come la prima, ma estrinseca & esterna, e però qlle cose, le quali non sono differenti nella sostanza & essenza, o vero natura loro, ma negli accidenti, fi chiamano esfere differenti estrinficamente, e non intrinsicamente, e cotali differenze sono impropie, e di picciolissimo momento.

E perche gli estempij dichiarano le cose meglio, che le parole, de uemo

## SOPRAICALORI.

249

tiemo sapere, che il latte, & il sangue non sono differenti ellenzialmente, ma accidentalmente, come n'inlegna Aristotile nel quarto libro della generazione de gli Animali, nel quarto, 🖨 quinto capitolo, percioche il latte è fangue non corrotto, ma piu digesto, e meglio smaltito. Similmente il mosto, & il vino sono differenti accidentalmente, e non essenzialmente, perche la mutatione,che fi fa dal mofto al vino nel bollire,e cuocerfi è accidentale. e non muta la spezie secondo i filosofi, dico secondo i filosofi, per che i Teologi tengono il contrario tutti quanti, onde disputano se fi puo, & è lecito consagrare nel mosto, come col vino, e rispondono di nò, percio che il vino, & il mosto sono differenti di spezie se. condo loro, e cosi deuemo osferuare noi Christiani, quantunche i fi losofi dicano altramente, e non solo in questa, ma in tutte le cose, che concernono la fede, & appartengono alla fantiffima religione cristiana, e vero culto diuino, semo vbbrigati à credere piu à vna so la autorità di qual si voglia teologo cristiano, che à tutte le ragioni di tutti i filosofi gentili, per le cagioni che altroue si sono dette, ma tornando a'nostri estempij, l'huomo, e la donna, se bene sono differenti in molte cole, sono però d'vna spezie medesima, secondo i piu veri filolofi, percio che quelle differenze non sono intrinseche, & essenziali, ma accidentali, & estrinseche come altra volta prouarremo. Ora benche quanto alla differenza delle differenze si potessero dire infinite cole, trouandolene delle separabili, e di quelle, che non si possono separare delle diuisiue, e delle costitutiue, non dimeno al proponimento nostro bastano queste, che si sono dette, le qua li fi tengano bene à mente, perche fenza effe non potremmo intendere in che modo tutti i calori fiano, e diuerfi tra loro, e fimili: anzi vn medelimo tutti quanti : il che affine.che meglio fi conofca diuideremo, e dichiararemo à vno à vno tutti i calori.

#### DE I CALORI.

Come appresso i latini questo nome, calidum, fignifica ora l'aftratto cioè il calore, o vero la calidità, & ora il concreto cioè vna co sa calda, il che fa ancora questa parola termon appo i greci, cosi nel la lingua toscana questo nome caldo fignifica medessimamente hora qualità cioè il calore stesso, vero la caldezza, & hora sostanza cioè vn corpo caldo, onde tanto viene à noi à dire caldo in sostanza, qua to calore, o vero caldezza, e caldo in agghiettiuo quanto appo i latini calidum, o vero termon appo i greci, benche nella nostra lingua per lo hauere anch'ella gli articoli, come la Greca, è piu ageuole lo sprimerlo, & il conoscerlo, che non è nella latina, la quale manca de Q 3 gli

gli articoli, percio che quado è fostantino, e fignifica l'astratto cioè. l'accidente, figli pone comunemente l'articolo dinanzi, e dicefi il caldo, ma quando è agghietriuo, e fignifica il concreto cioè la softanza si dice caldo senza articolo. Ne si merauigli alcuno, che vn vocabolo stesso fignifichi due cose tanto diuerse, quanto sono la so ftanza, e l'accidente, perche oltra, che i nomi son pochi, rispetto al grandillimo numero delle cose, l'vso, o piu tosto l'abuso ha (come testimonia Galeno) in questo proposito medesimo, forza marauigliofa in tutte le lingue, e M. Tullio vfaua dire, che egli s'haueua à fauellare come il volgo, & intendere come i pochi, e mai non si deb be quistionare de'nomi, quando le cose son chiare, e però lasciati i nomi, diremo, che vna cosa puo essere calda in due modi in atto co me è il fuoco, & in potenza: & questo puo essere in due modi mede fimamente, percio che il ferro, e tutte l'altre cofe, che fi possono scat dare di fuori,cioè da vno agente estrinseco, si chiamano calde in po tenza. Alcune altre cofe fi chiamano anche elle calde in potenza, non perche habbiano bisogno del caldo di fuori, ma perche hanno bifogno d'alcuna cofa, che le riduca dalla potenza all'atto, come è il pepe & molte herbe, e altre cofe, le quali à toccarle ci paiano fredde, ma masticate, & ingoiate da noi, ci riscaldano maranigliosamente, estendo state attuate, cioè ridotte dalla potenza all'atto dal calore naturale, come si dice delle medicine calde, e questo auurene per gl la propolitione grandiffima del filosofo, che dice, che niuna cosa fi pro ridurre dalla potenza all'atto, le non da vna qualche cofa, laqua le fia-tale in atto, è ancora da auuertire, che vna cofa fi chiama cald**a** in due modi, virtualmente come il Sole il quale non è caldo, ne in atto ne in potenze, se bene, è cagione col mouimento, e lume suo di generare il caldo, e formalmente come il fuoco il quale è caldo in atto per la sua propia forma, e natura. E per non la sciare in dietro cosa alcuna, che ne possa apportare in nessun modo frutto veruno, diremo insieme con Aristo. nel secondo capitolo del secondo libro delle parti de gli animali, che vna cosa fi puo chiamare piu calda di vn'altra in molti modi, tra i quali piu calda fi chiama quella, la qua le ha più gradi di caldo, onde vna herba, la quale è calda in terzo, o in quarto grado, è piu calda d'vna, che fia calda in primo, o in fecon do, e cofi di tutti gli altri fomiglianti. Chiamafi ancora piu caldo ql lo, il quale se be ne non ha più gradi di caldezza, ha però in vn certo mode maggior caldo, e piu intento, per lo effere egli in materia pin densa, perche quanto ciascuna cosa è piu densa, tanto ha in se piu di materia & doue è piu di materia è anco piu di forma, perche fempre in maggior quant tà è maggior virtù, onde vn ferro rouente 🔒

## SOPRA I CALORI.

247

te,e bene affocato si dice eller piu caldo, & in vero cuoce piu, che il fuoco stello, non che in verità sia piu caldo, in quanto à gradi, ma perche è piu rifcaldante, ellendo piu denlo,e piu todo,e quetto è il maggior argomento, & effempio, che alleghino quegli, che fi credo no e voglieno, che l'oro fia più graue della terra pura, il quale quan to lia vero, e possibile in quel caso, conosce benisimo ciascuno, che sa, che la terra vera è freddissima, e secchissima, e per cóleguente den fithma. Et chi dubita, che tutte le cole tanto fono più o meno graui, quanto elleno piu, o meno partecipano dell'elemento della terra ? chiamafi ancora piu caldo quello, il quale, per 'o ellere piu fecco ri Calda piu, percioche la fecchezza aguzza il calore, e lo fa piu inten-10,& in questo modo diciamo, che vn giouane è piu caldo d'vn fan ciullo, perche è piu secco, hauendo manco humido, se bene nel vero tanto caldo è in vn fanciullo, rispetto à gradi quanto in vn gioua. ne: intendendo del caldo in astratto, cioè quando è qualità semplice, e coli accidente, e non fostanza, chiamali ancora piu caldo quello, il quale, auuenga, che non rifcaldi piu, ha però in fe, e contiene piu abbondanza, e maggior quantità di corpo caldo; chiamafi anco **`ra** piu caldo quello,il quale,o piu tofto,e ageuolmente fi rifcalda, **o** piu tardi, e malageuolmente fi raffredde, e chi no fa, che l'acqua bol lita cuoce piu, che la fiamma? & la fiamma dall'altra parte abbrucia, e strugge molte cose, il che non puo far l'acqua ancora che caldissima?ma baste infin qui hauer detto del caldo preso dinominatiuamente, & in uoce agghettiua. Venghiamo omai à trattare del caldo preso sostantiuamente, e raccontiamo tutte le spezie sue, le quali fono tre principalmente, caldo lolare, caldo elementale, e caldo natu rale, de'quali tutti fauellaremo particolarmente con piu chiarezza, che lapremo.

#### DEL CALORE SOLARE.

In due modi produce il Sole, e genera caldo in queste cofe basse, e corrottibili, col mouimento suo, e col suo lume, & in amendue qsti modi riscalda, non per se, ma per accidente, tutto, che non solamente S. Tommaso, ma Auerrois ancora, par che vogliano, che il moto riscaldi per se, e di sua natura, e non accidentalmente come si puo vedere nel secondo libro del Cielo al testo del comento quarantadue. E perche altroue s'è dichiarato qual moto riscaldi, e per che ragioni, e con quante condizioni, diremo qui solamente, che no folo il moto del Sole è quello che riscalda, ma quello del Sole inste me con quello de gli altri pianeti, e dell'ottaua spera; e cossi di tutto Q 4 l'aggre-

l'aggregato cioè di tutto il Cielo, percioche il moto, che rilcalda no e il moto propio de i pianeti; il quale è da Occidente à Otiente, ma il moto diurno, il quale è da Oriente à Occidente; e cosi non il mo to del Sole è quello, che riscalda ma quello del firmamento, & vltimo Cielo, il quale muoue tutti i pianeti onde è chiamato da gli aftrologi, moto violento, se bene è naturalissimo, non essendo in tutre le cofe celesti violenza nessuna, onde il moto del primo mobile è quello, che genera il caldo : non quello del Sole; ma fi chiama caldo solare, perche come dice Aristotile medesimo nel primo libro della Meteora, e nel secondo del Cielo, il Sole è principalissima cagione del caldo, si per esfere non solamente piu sodo, e piu denso ma etiandio piu lucido, piu ueloce, e maggiore di molti pianeti. Ma perche queste parole sono piene di dubbij, e difficultà grandissime -non dichiarate da nessuno autore, che io sappia, ci serberemo à fauellarne un'altra uolta piu risolutamente, e ci bastarà sapere quì, che il moto del Sole o più tofto del Cielo non arriua più giu, che al principio della seconda regione dell'aria, cioè fornisce nella sommi tà de piu alti monti, doue fornisce la seconda regione, e comincia la terza, come havemo dichiarato ampiamente ne i principi della Me teora al benignissimo, e serenissimo Duca di Firenze Signor nostro, e padrone sempre osteruandissimo. E questo baste del primo caldo, che si genera mediante il mouimento del Sole in questo mondo in feriore. Il secondo caldo si genera mediante la riflessione, e ribatti mento de'raggi solari. & ho detto segnalatamente, mediante la reflessione, percio che il lume è qualità spirituale, e uon passione corporale, in guila che il lume come lume, cioè per le, e di lua propia natura, non può effer cagione di riscaldare, ma riscalda per acciden te, cioè come riflesso, e ripiegato, cioè ribattuto, e ripercosso dalla ter ra onde i raggi diritti non riscaldano, perche altramente la ragione mezza dell'aria sarebbe calda, oue ella è fredda, e chi mi dimandasse quale è la cagione, che il lume non riscaldi se non si ribatte, e ripie ga, conciofia, che i raggi diritti fiano piu forti, e di maggior possanza, che i reflessi, gli risponderei questo auuenirgli per la propia natu ra sua cosi fatta, non altramente, che l'huomo è risibile per sua natu ra propia, e no per altra ragione, ne deuemo però credere, che i rag gi reflessi solamente cagionino il caldo, ma i reflessi con i diritti : e cosi ambeduoi insieme generano il caldo, e nó separatamente gl'uni senza gl'altri, e perche il lume non riscalda per se, e naturalmene te, cioè come lume, ma accidentalmente, cioè come reflesso, quinci è, che la state è maggior caldo, che non è il uerno, à mezzo di, che la mattina di buon'hora, o la sera al tardi, percio che quanto gli ango-H

2:49

li sono piu acuti tanto producono il caldo maggiore, come si uede la state, e di fitto meriggio, e quanto sono piu ottusi, tanto generano minore il caldo come si vede diuerno, e la mattina per tempo, o la fe ra, & chi non conosce, che quanto gli angoli sono meno ottusi, o vero piu acuti tanto meno d'aria si racchiude, e intraprende tra il razzo retto, & il reflesso, e per questo più tosto, e più ageuolmente , fi riscalda: questa medesima ragione fa, che i monti altissimi, i quali ragioneuolmente douerrebbero esfere molto caldi, esfendo più pro pinqui al Sole, & al movimento del Cielo, sono nientedimeno frefchillimi, perche l'angolo della reflettione, o non v'arriua, o fe v'aggiugne, v'arriua, meno acuto allargadosi sempre di mano in mano, & comprendendo maggiore spazio, onde non è cosi possente, come presso a terra, e però sono piu caldi i luoghi piani, e bassi, che gli al-, ti, e rileuati non sono. E se alcuno dubitasse, perche le notti di state sono calde, se il caldo viene dalla reflessione, e riuerberamento de'raggi del sole o perche sentono ancora caldo quegli, che ono al rezzo se bene lo sentono minore di quegli, che stanno al So e, esfendo l'ombra priuamento di lume, si risponde al primo, che l'aria notturna ritiene del caldo del giorno, onde fi va sempre piu rinfrescando continouamente, oltra che il lume delle stelle riscalda sancora ello, come fi dirà di sotto; e però diceua il filosofo, che le not ti erano piu calde, quando la luna era piena, come si vede non solamenente nella quintadecima, ma ancora ne' quarteroni: della qual , cosa fanno indubitatissima fede, non pur gli animali ma le piante, che sono allora piu sugose, e di maggior vigore, che à Luna secoda, perche quel caldo lunare eccita, e viuifica il caldo naturale, tanto nelle piante, quanto ne gli animali, e cosi la Luna ha piu, che fare co'granchi, che la gente volgare non si pensa, Al secondo dubbio si risponde, che l'ombra (oltra, che l'aria circonuicina riscalda ) non è , priuazione del lume semplicemente, ma del primo, o secondo, o ter zo lume; le tenebre poi, o uero il buio s'oppongono priuatiuamen te al lume, il che à cio s'intenda meglio, deuemo sapere, che tra lume, e luce è diferenza, perche la luce è vna qualità, che si rittoua nel Sole, & in tutte l'altre cole lucide, come nel fuoco nostro, & è quella, che cagiona, e produce il lume, il quale è vna qualità speziale, cioè la spezie, & il simulacro d'essa luce (benche, San Tommaso & molti altri dicano altramente) onde il fimulacro e la spezie del la luce si chiama lume primo, il simulacro poi del primo lume si chiama lume secondo, il simulacro del secondo si chiama lume terzo: ne però si procede in infinito, perche ciascun lume indebolisce fempre, e si fa minore tanto, che manca del tutto: & cosi l'ombra no e pri-

è priuazione d'ogni lume, ma il buio, o uero le tenebre, sono quelle, che s'oppongono priuatiuamente à tutti i lumi. E coli huemo veduto, che la luce genera il lume, la qual generazione si fa in istante, e senza tempo alcuno perche l'illuminazione è forma spiritale senza refistenza, e doue non è refistenza, non è successione di tempo, onde il Sole illumina dal Leuante al Porente in vn momento, "che si vede ancora nell'illuminazione delle fiamme, e fuochi nostri. i lumi delle quali non fi confondono nel mezzo, cioè nell'aria (eome diceua S. Tommafo) ma rimangono spezati, se bene s'accaualla no, il che dimostrano l'ombre loro, come altroue s'è fatto chiaro. Er infin qui baste hauer detto, come il Sole produce due caldi, vno col mouimento, e l'aitro col lume, benche, ne il mouimento, ne il lume riscaldino per se, & per natura loro, ma per accidente, non ostante, che molti affermino, che il lume riscalda ancota per sua natura pro pia, il che disputaremo vn'altra volta, perche se volessimo risoluere tutti i dubbij, che nalcono di mano in mano, à ogni verlo( per non dire à og ni parola) faremo forzati d'entrare in vna disputa nuoua. Non voglio già lasciare indietro, che molti chiamano questo calore del Sole, calore celeste, faccendo vn medefimo, che il calore, del Cielo & delle stelle, il quale è cagione di tutte le generazioni di sut te le cofe, & questi tali pare à me, che siano in equiuoco, & errore grandiflimo, non diftinguendo tra il calore del Sole, e quella diunissima qualità, chiamata calor celeste, o piu tosto tepore etereo, del quale per non confondere l'ordine, & oscurare questa materia piu, che ella sia da se stella, indugiaremo à fauellarne nell'vltimo di que sta quiltione.

#### DEL CALORE ELEMENTALE.

Il caldo elementale è anch'egli di due maniere, puro, & impuro . puro chiamiamo quello del fuoco elementale nella fpera, & propio elemento fuo doue (come s'è detto piu volte) egli non cuoce, e non rifplende, o affai poco, per la grandiffima radezza del fuo fubbietto : onde effendo perfpicuo , e trafparente , non ci toglie la veduta delle ftelle; e per effere il luogo fuo, non ha bifogno d'alcun nutrimento; e di quefto non diremo altro, douendone parlaco lungamen te nel libro della Meteora allegato di fopra da me . Impuro chiamia mo quello del fuoco noftro, il quale è mefcolato con altri corpi , & impurato (per dir cofi) d'altre qualità, onde quefto noftro fuoco in feriore, e tereftre effendo in materia denfa, non è perfpicuo, e trafpa rente, come il puro elementale , & ha bifogno di continouo tautriusenSOPRAICALORI. 251

mento, onde possa continouamente generarsi, e quasi rinascere, altra mente si spegne, e muore subito corrotto dall'aere circoltante. E per che egli, come è potentifimo, & efficacillimo à operare, per l'haue. re alfai di forma, così è deboliffimo, & intentiffimo à retiftere per l'hauere poco di materia, onde fi (pegne, e manca in molti modi age uolissimamente; & per questo la natura, la quale se bene non conosce nulla, è però indiritta da chi conosce tutte le cose, ordinò prudé tillimamente, che egli si potelle generare per molte vie, come si dilfe di sopra. E se alcuno dubitando dimandasse, onde noi sapemo, che questo quaggiù sia suoco, come quello di lassù, essendo questo nostro nato di fiaccole, e di facelline (come diceua Lucrezio) gli rifponderei, che questo non ha dubbio nessuno, perche ha la medesima forma, & il medefimo mouimento, le quali cole lo mostrano in dubitatamente della medefima spezie, come meglio si prouatrà nel la terza parte, Et se egli riplicasse, Questo cuoce, e quel nò, direi, che quello non cuoce: non che non fia caldillimo, e fecchillimo. (come questo)ma perche essendo nel suo luogo propio, è radissimo per la pochezza della materia, e subbietto, in che si truoua (come s'è der to due volte di fopra) & le egli di nuouo dicelle quello non rifplen de,e queito fi, risponderei, che le cose dette, che la luce, & il risplendere non conuengono al fuoco, come à corpo femplice e elementale, ma come à fuoco, che sia mescolato coll'humido, in quel medesimo modo, che l'acqua non ghiaccia mai pura, ma mescolata con vn qualche corpo, e fenza fallo come il ghiaccio non è altro, che vno ec cesso, e soprabbodanza di freddezza(come si pruoua nel secondo li bro della generazione al testo del comento xx1) così il fuoco nostro non è altro, che vna soprabbondanza, & eccesso di caldezza, e quefto riscalda non virtualmente come il Sole, ma formalmente, cioè mediante la forma, e natura sua, onde i Platonici (come racconta il dottiflimo Pico)dicono, che il calore ha nel Sole eslere cassuale, nel fuoco ester formale nel legno acceso, o altra materia somigliante esfere participato, e cosi hauemo veduto, che sia il calore elementale, che si chiama alcuna volta calore igneo, cioè focoso, il quale se bene corrompe, e distrugge il subbietto suo, cioè la materia doue si truoua, è nulla di meno regolato dall'arte, vtilisimo, e necessaristimo alla vita humana, & à infiniti esercitij ; e non corrompe il subbietto suo effettiuamente, ma disposituamente, cioè dispone, e rendo atto il subbietto alla corrozione, nulle cortompe, perche nessuna qualità corrompe il suo subbietto, altramente vna cosa pottebbe corrompere se stella il che è del tutto impossibile per se, ma non gia per accidente, perche sempre l'agente, cioè quello, che corrompe

pe debbe essere distinto dal paziente, cioè da quello, che si corrompe, ma venghiamo omai al caldo naturale cagione di tutte l'operazioni della vita, & anima nostra.

DEL CALORE NATVRALE.

Il caldo naturale è vna fostanza aerea, aquea, vaporosa, calda, la quale è in tutti gl'animali, o per meglio dire animanti, e si genera della piu pura, e piu sottile parte del sangue in quegli animali i qua li hanno langue, ma nelle piante, & in quegli animali, che mancano di fangue, fi genera da vna cofa equivalente, e proporzionata al sangue, cioè della piu sottile, e pura parte del nutrimento; & breuemente caldo naturale non è altro, che quel fumo, o vapore, che suapora, e sfuma dal langue, mentre che egli si cuoce, della quale diffinizione si caus apertissimamente, che il caldo non si piglia in questo luogo semplicemente cioè come accidente, o vero qualità ma co me caldo naturale, estendo vna fostanza vaporosa calda, e humida composta di tutti equattro gli elementi, percioche per caldo naturale s'intende secondo Hippocrate padre, e Dio della medicina, no folamente lo spirito, ma ancora il sangue, e quel vapore aereo, che è contenuto nelle concauità delle membra il quale non è vero spirito ma vicino à diuentare tale, & perche tutte queste tre cose concor rono, & aiutano l'operazioni naturali però fi poffono chiamare, e fi comptendono fotto il nome di calor naturale, ne tra loro è altra dif ferenza, se non che vna è piu perfetta dell'altra, conciosia, che lo spi rito è corpo perfettissimo, il vapore aereo non è tanto perfetto ma ha bisogno di poca mutazione, & alterazione à farsi anch'egli perfettillimo, il sangue poi è lontano & ha bisogno di maggiore altera zione, e mutatione à diuenire spirito: e questo caldo naturale ottimamente temperato, è autore di tutte l'operazioni naturali, percio che egli folo genera, accresce, e nutrisce l'animale continouamente. infino all'vltimo punto della vita; egli folo non pur digerifce, e fa ſmaltire,ma cura ancora,e prouede,che il corpo li netti,e renda mõ do da tutte le superfluità, e brutture per diuerte vie, e con varij mo di secondo la varietà, e diuersità degli escrementi. E per ridurre in breui parole le moltiffime, e quasi infiniti lodi, e virtu, che segli po trebbero attribuire meritamente da chi volesse celebrarlo, egli solo fa sempre cole ottime. & vtilislime, & non mai alcuna ne cattiua ne dannofa. La cui eccellenza fi puo ancora da i molti , & horreuoliffi mi nomi conoscere, che gli sono dati, non da' Medici solamente, ma ancora da'Filosofi, primieramente Hippocrate, e Galeno, & Arist. medefimo lo chiamano aluna v lta natura, non perche in verità segli conuenga propiamente la diffinizione, che dette Arist. alla natu Гa

253

ra nel secondo della fisica, ma si chiama così, perche è strumento della natura, faccendo egli tutte l'operazioni naturali (come fi diffe poco fa . Fu ancora chiamato da molti vita, forle, perche tanto dura la vita di ciascuno, e non piu, quanto dura il suo caldo naturale, e tanto dura il caldo naturale qnanto dura l'humido radicale, di che egli fi pasce, e nutre continouamente, non altramente che la fiamma dell'olio, ò il fuoco delle legne, e quegli senza dubbio hano piu lunga vita, i quali hanno piu caldo, e piu humido meglio propor . zionati, e temperati infieme l'vn coll'altro; e come mediante il man giare fi rifa, e riftora il caldo naturale logoro, e costumato tanto dalle cagioni di dentro, quanto da quelle di fuori, cosi mediante il bere si ristora, e rifà l'humido consumato, e logoro per le medesime ca gioni,& fe l'humido, che si ristora si potelle ristorare delle medesime botà, che il perduto, o piu tosto nel medesimo luogo, perche'del la medefima bontà secondo me non farchhe impossibile, si potrebbe viuere sempre, come si puo cauare della diffinizione, che dette Arist. della vita: bene è vero, che i filosofi non chiamarebbero vita. il caldo naturale, ma piu tofto vincolo, e legame della vita, esfendo quello, che lega, e congiunge l'anima infieme col corpo. Chiamafi ancora ii caldo naturale da Galeno Anima, non che fia anima fecódo la diffinizione d'Aristotile: ma forse perche gli Stoici pensauano, che il caldo naturale fusse la sostanza, & essenza dell'Anima, laqual cosa è falsissima, come dimostrammo lungamente nella nostra prima lezione dell'anima, Ma Galeno il quale mai non fi rifolue, se l'Anima era corporea, o incorporea, mortale, o immortale, feguitò varie oppenioni in varij luoghi, onde disse se il caldo naturale non è pure estenza, e sostanza dell'anima, egli è il suo propio, e principa le strumento. E cosi hauemo veduto come, e perche questo caldo ha tre eccellentissimi nomi, natura, vita, & anima, onde si dice caldo naturale, animale, e vitale. E perche à questo caldo s'aggiungo no diuersi epiteti, e sopranomi, & ciascuno di loro significa alcuna cosa della natura, e propietà sua, però gl'andremo dichiarando breuemente di mano in mano, e prima diremo, che egli si chiama caldo hor insito, hor ingenito, hora innato, o vero natiuo, cioè natio, perche tutti questi nomi furono vlati da' Latini, per isprimere quello, che i greci dicono enfiton, cioè ingenerato; & in fomma naturale, e chiamafi cofi, perche questo caldo s'ingenera, e nasce nel principio del nascimento di ciascuno del seme paterno, e del mestruo della ma dre, e come il primo di è caldiffimo, cofi l'vltimo è meno caldo, che in tutti gli altri tempi, perche continouamente si va raffreddando, consumando l'humido sostantifico continouamente; e quanto il caldo

caldo è in mataria piu den sa, e piu secca, tanto è maggiore, o per me glioldire piu vemente, & intento, onde ne' fanciugli il caldo natuta le è maggiore, ma ne'giouani piu acuto, perche la secchezza aguzza il cale re. Chiamafi ancora per la medefima ragione complantato, quali, che li pianti, e nalce infieme coll'huomo, chiamafi intrinfico, o vero interno, cioè di dentro, à rispetio, e differenza dello estrinsico, & esterno, il quale è quello, che viene di fuori, onde è detto calo re strano, acquistato, & auuentizio. Chiamasi propio, perche è tem perato, e commilurato, e per questo viuifico, e saluteuole, doue lo strano è impropio, perche è stemperato, e smisurato, e per questo mortifero, e noceuole, onde come quello fi chiama appropiato, e proporzionato per l'ellere appropiato à ciascun membro, e propor zionato al suo humido sostanziale, così questo si chiama alieno, e sproporzionato, ellendo quello secondo la natura, e questo contra, ò vero fuori di natura, onde si chiama ancora innaturale, e contranaturale,& alcuna volta, igneo, o ver focofo, benche non folamente Platone, ma etiandio Arist. chiamò fuoco il caldo propio naturale, il che fu ripreso & biasimato da Galeno: perche il caldo naturale è humido, & il caldo del fuoco è secco, & è molto piu temperato: ben'è vero, che essendo composto de'quattro elementi, contiene no di meno piu aria, e fuoco, che acqua, e terra, & per quelta cagione forle fu chiamato fuoco, da i duoi primilumi della filolofia. E ben da auuertire, che il caldo naturale non opera come caldo del tuoco, perche cosi sarebbe indeterminato, potédo crescere il fuoco qua fi in infinito, e da vna cola indeterminata, non puo mai procedere cola alcuna diterminata, e coli non è cagione del nutrire, crescere, e generare per se, ma come istrumento dell'anima. Et questa è la cagione perche effendo egli vn folo, opera non di meno molte operazioni, e molto diuerse, perche il medesimo caldo fa smaltire, e putrefare benche secondo d uersi rispetti:e chi non sà, che da vno stru mento medefimo fi possono fare molte cose, e diuersissime?ma non gia da vna medelima cagione, le non per accidente, come è notifimo, e non pure non è fuoco il calore naturale, ma quando diuenta fuoco, non è piu calore naturale, e proporzionato, ma innaturale, e sproporzionato, come il caldo della febre : conciosia che la febre non fià altro, come fi disse di sopra, che il calore naturale mutato in fuoco, cioè diuentato igneo, cioè cresciuto oltra la douuta misura, e conueneuole temperamento, il che puo auuenire in piu modi come n'infegnano i Medici, e questo caldo il quale ha la sede sua, & stanza principale nel cuore, come fonte di tutte le virtù naturali, co me si puo alterare in piu modi, così in due si puo spegnere del tutto, e

# SOPRAICALORI. 255

to, e corrompere mancando, cioe per putrefatione, e questa si chia. ma corrozzione violenta, perche si fa dal suo contrario, cioè dal freddo,e però ha bilogno di continouo nutrimento, & euentatione (per dir cosi)altramente diuenterebbe tutto suoco, e consumerebbe tutto l'humido, e nutrimento suo in vn tratto, inanzi, che sene po... telle rigenerare del nuouo, e coli si corromperebbe, e spegnerebbe da se stesso, ma per accidente, cioè mancatogli l'humido, conciosia che niuna cola polla corrompere le medelima (le non accidentalmé te, & à questo effetto mandiamo fuori, e ritiriamo l'alito a noi conti nouamente, il qual moto è naturale, onde lecondo Arist. non è polfibile, che vno riten za tanto l'alito, che egli muoia, no ellendo questo moto volontario, ma naturale, benche Galeno dica di si , & alleghi la sperienza d'vno schiauo, ilquale battuto dal padrone stette ta to fenza alitare, che egli fi morì, vuole ben Galeno, che lo aere riceuuto dentro da noi, mediante l'ispiratione, si trasmuti in ispirito, e confeguentemente, si conuerta in calore naturale, come dichiara lú. gamente nel libro; dell'vso della rispirazione, ilche è tutto contra la sentenza d'Arist.nel libro del senso, e sensibile, on de si vede anco ra, secondo Galeno, che il calore naturale non è distinto, e differente dallo spirito realmente, ma accidentalmente, è ben differente, e distinto dal calore influete, che cosi si chiama quel caldo, che viene, e corre in guila di fiume, onde piglia total nome; dal fegato, e dal cuore mediante il sangue per tutte le membra, il qual caldo non è il medelimo dal principio della vita al fine, le non come vn fiume fi chiama il medefimo, se ben sempre corre acqua nuoua, & però di ceua Aristo. nell'vltimo libro della fisica, che la sanità non è quella medefima la fera, che la mattina, variandoli continoummente le par ti naturali, & vn'huomo medefimamente non è mai veramete il me defimo, e se bene la forma cioè l'anima intellettiua è sempre la medefima, e per questo fi potrebbe dire il medefimo; tuttauia, confiderato, che l'huomo non è la forma fola, ma la forma, e la materia infie: me, fi potrebbe dire, ellendo variata la materia, che non fulle veramente, & totalmente il medesimo, benche la forma à mio parere, la quale è quella, che dando l'essere, si debba considerare principal mente. E perche molti dicono, che il caldo naturale è nell'humido, deuemo intendere, non come in subbietto, perche è sostanza, e niuna fostanza puo esfere in subbietto alcuno, ma v'è come in materia, nella quale si conserva, e della quale si pasce continuumente. E per non lasciare indietro termine alcuno di quegli, che ci sounen gono intorno a'calori, deuemo sapere, che molte volte i Medici, e i filosofi vlano questi vocaboli, il catore dell'ambiente o vero circoni dante.

dante, & il calore, calore del continente, o vero circonstante, le quali parole non vogliono fignificare altro, fe non il caldo del corpo, che ne contiene, e circonda cioè del luogo, e que sto è sempre, o aria, o acqua ordinariamente, e tutti i calori strani, e che vengono di fuo ri, fono di questa maniera, onde diciamo, che doue non è caldezza nell'ambiente, o vero circondante, cioè nell'aria; e di state no è fredx dezza nel continente, o circostante, cioè nell'aria, e cosi d'vn che fuf se nell'acqua diremo, che il continente, o vero circostante è freddo, & humido, e le ben queste sono cole balle, & ageuolissime, tutta via fono necessarie, & à chi non sa, non par nulla ne ageuole, ne basso ; & io pollo fare interillima fede , che il non hauerle fapute, fu gia ca gione, che io perdessi di molto tempo, e durassi molta fatica senza frutto nessuno, o mia, o d'altrui che si fusse la colpa. Ma hauendo dichiarato in questa seconda parte tutti i termini della quistione, e detto che cosa sia calor solare, che elementale, che naturale, & in quanti modi si chiama, e perche è tempo di venire omai alla terza, & vitima parte, la quale farà men lunga, e forse men fastidiosa, che non lono state queste due prime, ancorche contenga tutta la conchiufione, e fostanza della presente dubitazione.

#### PARTE TERZA ET VLTIMA.

## ICALORI (OME (ALORI ESSERE tutti vn medefimo.

I N tre modi puo prouarfi alcuna cofa effere,o vera,o falfa, per ra gioni, per ilperienza, e per autorità, cõ tutte quefte tre cofe prouarremo in quefta ultima parte, non meno chiaramente, che con breuità (fe il giudizio nostro non ci inganna) tutti i calori, quantun che, e qualunchi fi fiano, effere della medefima spezie spezialissima anzi per piu veramente dire, effer un medefimo tutti quanti, e prima porremo le ragioni.

R AGION PRIMA. Sei calori non fuffero tutti d'una medefima fpczie fpezialiffima.ma qualunche di loro fuffe diuerfo,e differente di fpezie da qualunche altro, ne feguitarebbe, che gli ele menti non fuffero quattro, come fono, ma otto, il che è falfo, & impoffibile, dunque è impoffibile, e falfo, che alcuno calore fia diftinto di fpezie da qualunche altro; e che la confeguenza fia uera, cioè che gli elementi farebbero otto, e non quattro, fi pruoua cofi, fe alcuno caldo fuffe diuerfo di fpezie da qualunche altro caldo alhe ra farebbero

257

farebbero due qualità prime nel calore, cioè fi troue rrebbero di due tagioni calori : e se suflero due qualità prime nel caldo, sarebbero ancora necessariamente due qualità prime, nel fre ddo, cioè si trouerrebbero due freddezze diuerse, & il medesimo accadrebbe nell'altre due qualità passiue, cioè si trouarrebbero due secchezze, e due humidezze, e cosi le qualità prime sarebbero otto, e non quattro distinte di spezie, onde seguirebbe, che gli elementi sussero anch'elli otto, e non quattro distinti di spezie. E perche in tutti sono tutti quanti gli elementi, ciascuno di loro sarebbe caldo di due calori, freddo di due freddi, e parimente secco, & humido di due fecchi,e di due humidi, & cosi sarebbero manifestamente otto qualità prime, otto complessioni semplici, & otto humori, gli elementi estere otto in spezie spezialissima, e quattro in spezie subalterna: ma (come si disse di sopra) Arist. nel secondo libro della generazione, prouò, che gli elementi erano quattro fenza pi u, e lo prouò dal numero, e dalla combinazione delle quattro qualità prime, come nel libro del Cielo l'haueua prouato da mouimenti femplici, onde è piu, che manifesto, specificandosi gli eleméti dal numero, delle qualità prime, che le si trouasse vn'altro calore distinto di spezie, sarebbe necessario, che si rrouasse vn'altro elemento diuerso di spezie da quel del fuoco, nel quale elemento dette spezie di calore distinto fusse primieramente, e per se come intendono gli esercitati, che gli altri non possono capire queste ragioni, se non con grande studio, e difficultà: E se si trouasse vn altro elemento di fuoco, si trouerrebbe anco di necessità vn altro elemento d'Aria : e cosi d'acqua, e di terra; & cosi sarebbero otto, ma questo è falso, dunque anco quello, donde questo seguita, è necessario, che sia falso, cioè che si truouino due caldi diuersi, e distinti di svezie, dungue conchiudendo omai dico, che tutti i calori sono necessariamente d'una medesima spezie spezialillima, e questa ragione pare à me, che sia efficacissima, e che dimostre, secondo la via peripatetica, la qual seguitiamo.

S E C O N D A la natura come giustissima madre di tutte le co se ha ordinato, che vn cóttario non habbia mai piu, che vn cóttario solo, intendendo de' i contrarij veri, e massimamente distanti, e secondo vn modo solo, come si pruoua nel decimo libro della scienza diuina, al testo xiiij. come la bianchezza non ha altro contrario vero, che vn solo cioè la nerezza. Ora il freddo è contrario al caldo po sitiuamente, e non è se non vno, dunque anco il caldo non è se non vno, dunque i calori sono della medessima spezie, anzi sono vn medessimo tutti quanti.

TERZA, ET VLTIMA. Se si trouassero piu caldezze R distinte,

distinte, e diuerse di spezie ne seguitarebbe, che tutte quante, o s'accrescessero parimente, o parimente si diminuissero da vno agente medefimo, di modo, che ogni volta, che vna s'accrescesse, e diuentasse maggiore, anco l'altra diuentasse maggiore, e s'accrescesse, e cosi per lo contrario, cioè scemando vna, scemasse l'altra, o veramente, che quando vna crescesse, scemasse l'altra, e cosi per l'oppos sito. Ora il primo non si puo dire, perche essendo distinte di spezie. non è necessario, che cresciuta l'una, cresca anco l'altra : il secondo anco non fi puo dire, perche ne verrebbe, che vn medefimo corpo potesse riscaldarsi, e raffreddarsi in vn tempo medesimo, perche la caldezza non diminuisce, se non mediante la freddezza, quando si melcolano infieme, ma quelto non è possibile, dunque non è possibile, che sia piu d'una caldezza. E cosi s'è prouato per efficacissime ragioni, e fortiffime, che i calori tutti fono d'vna spezie spezialissi. ma, anzi vn medefimo, e petò verreino alla sperienza à cui tutte ce. dono l'altre pruoue, e sono di gran lunga inferiori.

#### SPERIENZA.

Non solamente i medici procedono mediante il senso, onde si chiamano artefici sensitiui, ma i filosofi ancora, e chi ha il senso dal suo con quelle condizioni, che si ricercano dette da noi nelle lezioni dell'Anima, non ha bisogno d'altre o ragioni, o autorità. Stan te quetto presupposto verissimo, dice Galeno nel secondo capitolo del secondo libro delle complessioni, che non si puo trouare alcuno miglior giudice delle qualità tangibili, che il tatto non discerne tra vn caldo, & vn altro, ma gli giudica tutti d'una medesima spezie, e natura, dunque non sono diuersi, e chi negasse questa ragione, o pruoua, negarebbe il senso, e chi nega il senso, non pur non è filosofo, ma ne huomo, perche è ò da non fauellare seco ò da concedergliogni cofa: e certo egli non fi puo fare niuna cola, ne piu vana, ne piu ridicola, che disputare con chi non sa, o nega i principij, il che viene, o dalla poca dottrina, e sperienza, o dalla molta perfidia, e persuasione di se stesso. E quanti sono coloro, i quali non credono, che cosa alcuna sia, o vera, o possibile, la quale esti, o non sappiano, o non habbiano veduta ? & però non sono tutti gli huomini atti à filosofare, come hauemo discorso altroue con piu ragioni lungamente. E questo non ho replicato in questo luogo senza proposito, conciosia cosa, che molti niegano ancora le cose certissime, negango, che tutti i caldi come caldi non facciano i medefimi effetti, e coli

## SOPRAICALORI.

239

e coli siano d'una medelima spezie, e non credendo, che il caldo del Sole accenda il fuoco, il che è manifestissimo, non solamente negli fpecchi concaui, ma ancora in vna gualtada piena d'acqua, uolta à dirittura verso i raggi del Sole, e si potrebbero mediante questi fpecchi fare effetti mirabili, & à malti incredibili, ma veri non dimeno. E chi non l'ha veduto, non crederrebbe, ò malageuolmente, che vn pezzo di cristallo ardesse tutti gli altri colori dal bianco in fuora. Maqual legno piu certo, che vedere, non pure i bachi, che fanno la leta, i quali posti al caldo, e nel seno delle donne, nascono, e ripigliano la vita, ma etiandio l'uoua, le quali melle nel forno, o in altri luoghi temperatamente caldi nascono non altramente, che sotto la chioccia, se bene molti, non pur'idioti, & illetterati ma dotti, e filosofi non solo non lo credono, ma sene sanno beffe, burlandosi di chi lo dice, ma questo è vizio anticho di tutte le lingue, ne fi puo o debbe volere infegnare à quegli, che non vogliono, e no sono atti ad appararerà noi basta comunicare liberamente tutro quel poco, che fapemo, lasciando à ciascuno, che creda, dica, e giudichi à modo suo, prestissimi ad ammendarci, e mutare oppenione qualuncheuolta ci sia dimostrata la verità da qualunche petfona, & con questo proponimento passaremo all'autorità, delle qua li breuissimamente ci spediremo.

#### AVTORITA.

Quanto all'autotità, per non istare à fare vn catalogo di nomi, e d'allegazioni senza frutto alcuno, dirò solamente, che oltra molti Teologi, tutti i migliori medici, e naggior filosofi, come fra gli altri il Turriano, & il Peretto, e di quegli, che ho v diti io, il Corte, il Cassano, & il Bocca di Ferro tengano indubitatamente, che tutti i calori, come calori, fiano d'una spezie medesima. Ma affine, che meglio s'intenda, che vuol dire i calori come calori, e si veggia apertamente, onde è nato l'inganno, e l'errore di quegli, che gli credeuano diuersi, e come fono diuersi tutti il medesimo, presi, e considerati variamente, dichiararemo i fignificati di questo nome, calore, nella distinzione de' quali consiste ( come dissi nel principio ) tutta la disficultà, e lo scioglimento di questo dubbio, essendo non vniuoco, ma equitoco.

#### IL CALORE ESSER EQVIVOCO.

Perche questo nome calore, d caldezza, d caldo, che vogliamo dire & R 2 nome

nome equiuoco, cioè fignifica piu cole diu rle, è necessario narrar breuemente, che cosa equiuoco sia. Deuemo dunque sapere, che la gran moltitudine delle cose, & il poco numero de' vocaboli, este cole fignificanti, è molte volte cagione, che vn nome solo significhi diuerse cose, le quali hanno comune solamente il nome, ma non gia la sostanza, e la natura loro. E questa equiuocatione è moltissime uolte di moltiffimi, e grandissimierrori, e difficultà cagione, come fi vede in molte altre quistioni, & in questa massimamente, percioche calore significa alcuna volta fostanza, & alcuna volta accidente : e sostanza, & accidente sono due cose tanto differenti, quanto conoscono coloro, che sanno, che la sostanza è nobilissima, e perfettissima, come quella, che puo stare da se, come ne dimostra il nome suo, se bene non si truoua mai senza alcuno accidente, e l'accidente dall'altra parte è imperfettillimo, & ingnobilillimo, come quello, che in niun modo puo stare da se solo, ma sempre ha bisogno della softanza, nella qual sia, e s'appoggi. Ora ogni volta, che questo nome significa corpo o vero sostanza, & ogni volta, che fignifica accidente o vero qualità egli non folamente non è vniuoco, cioè non fignifica cose medesime, ma è equiuoco cioè significa cole diuerle, non solo di spezie, ma ancora di genere. E questa distinzione fa Galeno medesimo nel suo comento sopra il quattordicesimo Aphorismo d'Hippocrate, nel primo libro dicendo, che questo nome, caldo, significa alcuna volta essa qualità (emplice, & alcuna volta esto subbietto, e corpo caldo: e cosi l'hanno pigliato tutti quegli, che hanno detto, che i calori sono diuesfi tra loro, e prefi in questo fignificato, sono diuersi di numero, e di spezie, e di genere, & il calore d'un huomo è considerato come softanza diuerso dal calore d'un Lione, d'un bue, e da tutti i calori di tutti gli animali, anzi il caldo in vn huomo stesso èdinerso in ciascun membro, faccendo diuerse operazioni: onde il caldo d'un huomo medesimo, che è nello stomaco, è differente di spezie dal caldo, che è nel fegato, e così sono quasi infiniti calusi, perche altro è il caldo dello spirito, & altro quello del sangue, & altro quello della carne, dico in vno indiuiduo, & animale medefimo. Ma preso, e confiderato il calore come, & in quanto calore, cioè come accendende, e qualità pura, tutte i calori fono non pur d'una medesima spezie spezialissima, ma sono tutti vno. & il medefimo, non esfendo altra differenza tra loro, che accideneale, e nel modo di confiderargli, perche il medefimo caldo, fe fi confidera come istrumento del Cielo si chiama caldo celeste; se come strumento della natura, naturale; se si considera come qualità lemplice

## SOPRAICALORI. 261

femplice del fuoco, fi chiama elementale; fe come ftrumento dell'ar te, e regolato da lei, fi chiama caldo artifiziale: & cofi tutti realmente, & in effetto fono vn medefimo, ma fi diuerfificano, fecondo, che fono ftrumenti di diuerfi agenti, & operanti . Onde conchiudendo diciamo, che tutti i caldi fono vn medefimo, confiderati, e prefi nel modo, che hauemo detto, & à quello fine, fi diffe nel titolo della quiftione i calori come calori, cioè in quanto calori, e prefi per qualità femplice, cioè come accidente, e non come foftanza. E cofi hauendo veduto come i calori, come calori fecondo vn fignifi cato fon tutti diuerfi, e fecondo l'altro tutti vn medefimo, il che crediamo effere veriffimo, non ci refta altro, che rifpondere alle ragioni, & alle autorità allegate di fopra nella prima parte, affine che à neffuno refti cagione alcuna di dubitare.

#### RISPOSTE ALLE RAGIONI.

### Alla Prima.

🗖 I niega l'argomento, cioè si risponde, che non è vero, che la di-Duersità del nascimento diuersifichi la spezie, il che si pruoua p induzzione à gîto modo. Primieramente egli non è vero nelle qualità prime, conciolia, che la medefima caldezza fi genera varia mente, e da diuersi agenti (come s'è prouato di sopra) essendo il me defimo caldo quello, che fi genera dal Sole, dal fuoco, e dal mouimé to locale, E se bene questo è quello di che principalmente si dispu ta, tutta via ( hauendo prouato di lopra pet ragioni per essempij & per autorità esfer così) c'è lecito di seruirsene, e necessario il porlo, e raccontarlo in questo luogo per pruoua. Secondariamente egli nõ è vero nelle qualità feconde, perche vna medefima fanità fi puo geenerare dalla natura, dall'arte, & à calo, come si pruoua nel decimo della Metafifica, e cofi è certiffimo, che quella regola non vale negli accidenti, il che à noi bastarebbe, che consideriamo il caldo come ac cidente, ma prouiamo ancora feguendo la cominciata induzzione, che ella non vale in tutte le sostanze, primieramente ella non vale nelle softanze semplici, & elementali, percio che il medesimo suoco di spezie si genera vniuocamente, & equiuocamente; vniuoca mente, come da vn'altro fuoco; equiuocamente come dal Sole, e dal mouimento locale, come si pruoua nel terzo libro del Cielo. E perche hanno le medefime qualità & i medefimi accidenti per se tutti quanti i fuochi, & il medesimo moto, dunque sono ďvna R 3

d'una medefima spezie spezialissima, perche l'identità (come dicono i filosofi) o vero la medelimità specifica del moto arguisce, e mostra " la medefimità della spezie. E che le cose, le quali hanno il medefimo moto specifico, siano della medesima spezie spezialissima, prouò il filosoto nel primo del Cielo al testo del comento viij. Secondariamente egli non è vero nelle sostanze miste inanimate, perche i metalli fi polsono fare della medetima spezie dalla natura, e dall'arte co me affermano i piu approua i filolofi, e noi n'hauemo trattato lungamente nella quistione dell'Archimia. Non è vero ancora nelle fo ftanze miste animate d'anima vegetatiua, conciosia, che vna pianta della medefima spezie si genera e di seme, e di materia corrotta come è manifestissimo à cial uno. Non è vero ancora nelle sostaze animate sensitive, cioè negli animali bruti conciosia, che molti animali non tanto imperfetti, ma ancora de i p'u perfetti nascono di materia putrida, e di seme parimente & non sono delle medesime spezie, come mostra Aristo: nel secondo, decima particola de' Problemi, nel problema xv. (credo) e nel sessanta quattro. E benche molti credono che i topi, & altri animali generati vniuocamente, & equiuocamente fiano di diuerle spezie, e che non generino, tuttauia l'op penione de migliori è in ontrario, come mostrarremo nel luogo Iuo. E cosi hauemo veduto, che la varietà della cenerazione non va ria la spezie. All'autorità d'Arist. diciamo, che ella si debbe intendere negli animali perfettifimi folamente, come l'huomo, il cauallo, & in fimilialtri i quali non pollono generarli, le non da vno vniuoco cioè da vn'agente della spezie medesima. Sciolto il primo argomento, ilquale era fortiflino, passeremo à sciorre gli alti, che quasi dipendono da quelto.

#### ALLA SECONDA.

Si concede, che glieffetti, & operazioni de' calori fiano dinerie, cioè, che il calor del Sole fa altre operazioni, che quello del fuoco, e che il calore naturale fa operazioni contrarie à quelle del calore ftrano, ma fi risponde, che effi fanno queste operazioni, non come calori femplicemente, ma come calori tali, cioè il calore naturale non fa tante, e tanto faluteuoli operazioni, come calore, ma come calore naturale, e cofi il calore tirano non distrugge, e corrompe, come calore, ma come calori firano, cioè come fostanza, e non come qualità, e noi intendiamo de' calori femplicemente cioè come qualità, & accidente, e non come corpi, e fostanze, deuemo ancora sapere, che non tutte le diuersità degli effetti arguiscono necellariamente

## SOPRAICALORI. 203

mente le diuersità delle cause, perche possono procedere da diuerse proporzioni, e temperamenti o da diuerle materie, onde vn medelimo lole o fuoco rafloda il fango, & intenerilce la cera. Quanto al maturamento dell'vue, deuemo sapere, che il caldo del sole non matura l'vue mediatamente, ma immediatamente, perche egli genera in elle certi corpicini caldi i quali à poco à poco micolano i humido, & il lecco, e cosi maturano: e quinci è che pigiate l'vue, e tatto il vino, egli bolle perche quei corpicini si ragunano, e vniscono infieme, ma il caldo del fuoco non matura l'uue, perche egli non ge nera quei corpicini. Quanto a' Ghezzi il caldo del fuoco non incuoce, e non fa le carni nere arrostendole come fa il caldo del sole, perche egli è in softanza, e materia molto piu crassa, onde il suo caldo o l'aria riscaldata da lui non penetra ne' pori delle cotenne, che sono sottilissime come fa quel del sole, il quale risoluti quei pori, e seccate le cotenne, v'induce la nerezza, & arrostimento, che noi vedemo spesse volte in quegli che camminano al sole, o che si bagnano.

#### ALLA TERZA.

Che questa ragione sia falsa, e che vna medesima spezie si posta generare vniuocamente. & equiuocamente s'è dimostrato poco di sopra apertamente, così nelle sostanze come negli accidenti, e però non r. plicaremo altro.

#### ALLA QVARTA.

La quarta ragione quando bene fusse tutta verissima semplicemente, il che non è, perche si debbe intendere della materia prollima, & immortale (come dichiararemo nella quistione propia) o piu tosto essento vera solamente negli animali persettissimi, come dichiara il Conciliatore nella decima particola, al Problemo 66. non farebbe à proposito, perche noi fauelliamo de' calori, come calori, e qualità, e non come sostanza, e corpo, come s'è detto gia piu volte.

ALLA QVINTA.

Si concede, che la fecchezza, & humidezza fiano diuerfe di sezie non altramente, che la grauezza della terra, e la grauezza R 4 dell'atia

dell'aria, ma si dice, che il calore come calore, ricerca sempre la secchezza, e non mai l'humidezza: se il calore dell'ari, ricerca l'humidezza, nolla ricerca come calore ma come calore dell'aria ; & così il caldo naturale ricerca l'humido fostant fico, e nutrimentale, non co me calore solamente ma come calore naturale. E che il caldo del fuoco fia della medefima spezie di quello dell'aria, si conosce manifestamente, perche il caldo del fu co accresce, e genera il caldo del. l'aria come fi vede il verne je la terra bagnata accostata al fuoco, fi ra sciuga, e torna alla prima secchezza mediante la secchezza del fuoco. Oltra questo Arist. nella generazione pruoua, che di duoi elementi, ancora che manchino di fimbolo, cioè, che non conuenghino in qualità nessuna, come del fuoco, e dell'acqua, che hanno tutte le qualità contrarie, sene genera vn terzo, come l'aria in questo modo. Quando il caldo del fuoco vince il freddo dell'acqua, e l'hu midità dell'acqua auanza il fecco del fuoco, rimangono le qualità •dell'aria vincenti, cioè la caldezza, e l'humidezza ; e cofi s'è fatto aria d'acqua, e di fuoco, ma que ste due qualità erano prima qualità del fueco, e d'acqua, & hor fono dell'aria, dunque non fono differé ti di spezie. Ancora se la freddezza dell'acqua auanza il caldo del fuoco, e la secchezza del fuoco vince l'humidità dell'acqua, alhora si genera terra, e sono le medesime qualità di prima, dunque non so no differenti di spezie, & perche queste cose sono chiarillime, non ne dirò altro.

#### ALLA SESTA.

Si niega, che le spezie del fuoco siano diuerse, anzi tutti i fuochi fono della medesima spezie spezialissima, come prouò Aris. nel Cie lo, e se bene sono differenti, sono differenti materialmente, e per ac cidente, non essenti alméte, perche il suocose è in materia terrestre, fi chiama carbone, se ne l'aria si chiama fiamma, la quale nó è altro, che suoco acceso, senza, che quì si considerano i calori come qualità, e non come corpi, e questo scioglie infiniti dubbi, & argomenti in questa materia, & che il nascimento diuerso non varij la spezie, s'è mostro di sopra.

#### ALLA SETTIMA, ET VLTIMA.

Quella propositione, che tutte le cole, che si generano, si generano da vno vniuoco, intela semplicemente, non è vera, anzi falssssima, come s'è dette, e prouato di sopra, tanto nelle sostanze, quanta negli

### SOPRAICALORI. 265

negliaccidenti, e però Alellandro il gran peripatetico diceua, che à volere verificare questa propolizione, erano necessarie tre condizio ni, prima, che s'intenda dell'agente principale, lecondo che si pigli non folo l'agente principale, ma il proffimo, e vicinisfimo, terza, che l'agente oltra l'ellere principale, e profimo, fia anco per fe, e non p accidente. Ma ancora offeruate queste tre condizioni, non è sempre vera, Però gli lcotisti dicono, che quella propositione si debbe intendere largamente, cioè, > virtualmente, o formalmente. Auerrois medelimamente aggiugne à questa propolitione prima, che elle s'intenda delle generazioni nelle fostanze, e non negli accidenti, feconda nelle generazioni, che non cellano mai, terza che la generazione non fia fimile alla generazione caufale. E tutte queste cofe harebbero bisogno di lunga dichiarazione, e varij estempij, & in so ma d'vn'altra quistione à voler risoluerle perfettamente, ma noi per non multiplicare in infinito, ci serberemo à vn'altro tempo, e ci ba starà dire quì, che questa propositione è vera neglianim di perfettillimi, e non ne i perfetti o imperfetti, perche come fi difle nell'ar chimia, alcuni animali per la grandissima pertezzione loro, non fi pollono ingenerare, le non in vn modo lolo, cioè di leme, e questi si chiamano perfettifimi come l'huomo; alcuni per la grandiffima im perfezzione loro, non fi pollono generare anche elli, fe non in vn modo, ma vilissimo, cioè di materie corrotte, e putride; e questi sono quei che non generano come i lendini. Alcuni sono piu nobili dir questi vltimi, e meno perfetti di quei primi, e questi si possono generare in due modi di materie corrotte, e di seme, come i topi, e que sti chiamiamo noi perfetti, e diciamo che quella proposizione nó è vera, ne negli impertetti, ne ne perfetti, ma ne perfettissini solaméte. E cofi hauemo risposto à tutte le ragioni della parte contraria, pche verremo all'autorità benche cialcuno le puo intendere, e confu tare da le stesso hauendo intesa la distinzione fatto di sopra del nome, e del calore, e però le pallaremo breuillimamente.

#### RISPOSTA A L'AVTORITA.

Tutte l'autorità d'Auerrois, e molte altre del medefimo, e d'altri, che fi potrebbero allegare, fi fciogliono ageuolmente percioche fauellano del calore come foltanza, e non come accidente; e però non fanno a proposito. Ora come il caldo, come caldo non è differéte, ne di genere, ne di spezie, ne di numero, essento vn medefimo, & vna sola qualità, cossi i caldi non come caldi, ma come corpi sono diuersi non solo di numero & di spezie, ma ancora di genere, e so. no

no infiniti, come si mostrò di lopra. Quanto all'autorità d'Vgo, e di Gentile, diciamo, che essi furono di quella oppenione, e senza dubbio fono contra tutti i miglior medici,e filofofi,non folo in que sta oppenione ma in quella della tebbre, e molte altre, & all'autorità che Gétile allega in fauor (uo d'Auerrois, diciamo, che fu in equi uoco, e non prese bene la sentenza delle parole d'Auerrois in quel luogo, doue fauella molto scuramente, e piu secondo l'altrui oppenione, he la sua, non di meno egli intende quiui del calore, il quale è nel calore subbicttiuamente, & in vittu, e non del calore prodotto dal Sole come intende Gentile, & questa non è sposizione mia, ma di maestro Piero da Mantoua, chiamato il Peretto, huomo ottimo, efilosofo dottillimo, à cui semo infinitamente vbbrigati, si per le opere scritte, e lasciate da lui, e si per lo hauer fatti tanti & si grandi huomini, tra' quali fù il Reuerendissimo Cardinale Contarino, del quale si puo dire molto piu veramente, che non disse Lucrezio dell'Epicuro.

Questi d'ingegno, e d'opre fante, e belle Vinfe tutti altri & coprio, come'l Sole Cuopre nafcendo il Ciel tutto, e le Stelle.

Et qui sarebbe il fine di questo trattato, se non che mi ricordo d'hauer promesso nella prima parte di voler dire nel fine di questa vitima alcuna cosa di quel calore celeste, che si chiama tepore etereo, il qual solo è in tutto, e per tutto diuerso, distinto, e differente da tutti gli altri, anzi tutti gli altri senza lui sarebbero nulla, faccendo tutto quello, che fanno in virtù, e come strumenti di quello, come si vedrà.

#### DEL CALORE CELESTE O VERO Tepore Etereo.

E G L 1 non è dubbio nefluno appresso i filosofi, che questo mondo inferiore, cioè l'aggregato di tutti e quattro gli elementi, e tutti gli elementi quello, che si contiene dalla Luna in giu, sia retto, e gouernato dal mondo superiore, cioè dall'aggregato di tutti i Cieli, che sono dalla luna in su, contando essa luna, in guisa che l'operazioni del Cielo cessa si contando essa un punto solo, tutto l'vniuerso substamente, senza alcun dubbio si dissarebbe. e corroperebbe. cociosia, che tutte le cose, qualuche, e douunche siano, dipendano, cosi nello esse tutte le cose, qualuche, e douunche siano, dipendano, cosi nello esse nel cose ruarsi da esso cielo, e da glie pure, e satissime méti celesti, che itelligeze si chiamano, onde è necessario, che dal

che dal Cielo pioua continouamente, e s'influisca per ( con dato) celeste, e continoua virtù in queste cole interiori, le quali essendo imperfettissime, e corrottibili, hanno quella somiglianza, e proporzione verfo quelle di lassu, le quali tono pertettishme, & incorrottibili, che ha la materia alla forma, e la parte al fuo tutto: e quella virtù quasi infinita, & incomprentibile, penetrando tutti gli elementi, e per tutto melcolandoli, genera tutte le cole, & tutte le generate conserua : la onde manifestamente non puo eslere, ne corpo, ne cosa corporale (come pentauano i Platonici) perche nellun corpo, ne i matematici ancora, pollono penetraie vn altro corpo: Et perche come il primo ineffabile motore non opera lenza mezzo (parlando lempre lecondo i filolofi) ma ha il Cielo per suo strumento, mediante lo quale opera tutte le cose; cosi il Cielo non opera immediatamente, ma con mezzo, e gli strumenti suoi (secondo i Peripatetici) sono il moto, & il lume, mediante i quali opera, & efercita gli effetti, e azzioni sue tutte quante, come testimonia il filosofo, nel secondo libro del Cielo al testo del comento quarantadue, allegato tante volte. Ma perche il mouimento del Cielo non palla la prima regione dellatia, & il lume non produce, fe non calore, ne puo effere cagione di freddo, se non per accidente, come anco di buio, mediane te l'allenza, e lontanăza sua, giudicarono alcuni, che questi duoi ftrumenti foli posti da Aristotile non bastassero à produrre quaggiu, e mantenere le cose mortali tutte quante. E certo dura cola pare à credere, che il caldo del sole posta penetrare e produrre i metalli infino nelle viscere della terra risaldando vna parte dopo l'altra (come etli dicono) & impollibile à peníare, che il medefimo caldo prodotto dalla rifleffione, & riuerberamento de i raggi, prima trapalli, e poi ritenga tanta virtù, che egli polla generare l'oro, le pietre, e molte altre cose, non pur sotto la rena de' profondi, e correnti fiumi, ma ne'bassillimi tondi de'piu alti, e orgogliofi mari, senza che (per tacere infinite altre cose) se il sole, e l'huomo generano l'huomo, come è certillimo, perche si genera anco egli di notte, & quando è nugolo ? onde per queste, e moltifime altre cagioni di grandillima efficacia, hanno detto alcuni, e fecondo il poco sapere, e giudizio mio, non senza potentissima cagione, che effendo non folamente le stelle, ma ancora tutto quan o il Cielo lucido di fua natura, e rifplendente, che dal Cielo, e da tutte le stelle cade continouamente in questo nostro mondo, inficme col lume, di cui ella è compagna, e seguace, vna virtu spiritale, la quale alcuni chiamano, calor celeste, & alcuni, repore etc. reo.

267

rco, e questa qualità laquale è ( come diceua Platone) il semenzaio ditutte le cole, generando, e conservando ogni cola, non è, ne tangibile, ne visibile, non si potendo ne toccare, ne vedere, ma celeste, e diuina, e opera diuersamente, & in modo senza alcuna comparazione più possenie, e migliore di tutti gl'altri calori, e mediante questa, di cui tutti gl'altri caldi sono immitatori o piu to sto ministri, tutti gl'eleméti, dalla terra infuora, la quale estendo come centro, è immobile, immitano il moto circolare del Cielo giran dosi intorno intorno, quato possono il piu, come si vede nel flusso, e riflusio del mare, la cagione del quale, ancora che sia incertissima, e s'attribuilca da dinersi à diuerse cose, tuttauia si puo riferire meglio, che in altro(come altroue s'è detto)à questa diuinisiting qualità, la quale tutti gl'huomini co tutte le lodi, in tutti i tempi, no potrebbe ro lodare basteuolmente, e di questa credono alcuni, che intendesse Arist.nel 2. lib. della generazione degli animali al 3. Cap. ma perche quel luogo ha diuerle interpretationi, ci ferbaremo à dirne il pa rer nostro vn'altra volta, e massimamente hauédo in animo (Dio có cedendolomi)di trattare vn giorno degli influti celesti i quali sono negati da' Peripatetici, e conceduti anzi affermati da' Medici, e Gale no poco meno, che à ogni carta, fa menzione dell'influenza del Cie lo, e propietà occulte, e promette di uoler comporne vn libro, ilche egli, o non tece, o se pur il sece, no è peruenuto a'nostri tempi, si come molte altre opere, e sue e d'altri, o per l'infelicità de'secoli, ò per la negligenza de'Principi.Et ben fo,che incredendo questa qualità, discordo non solamente dal mio honorandissimo Precettore, ma ge neralmente da tutti i Peripatetici, ancora che Auerrois e molti altri ne facciano qualche volta, spinti dal vero (si come io stimo) alcuna menzione, chiamandola hora calor celeste, & hora stellare, e quado altramente (come si puo vedere nell'autorità allegate di sopra, e nel primo libro della sostanza, e materia del mondo; e di quì pende tut ta la verirà, ò falsità dell'Astrologia giudicatoria, la quale non è cosi falfa,e biafimeuole, come molti la ctedono, in quel modo, e per quel le ragioni, che fi dichiararanno allora che in questo luogo basta fapere, che tutti gli altri calori sono tra loro uniuoci, & con questo equiuoci, il quale non è propio calore, ma piu tosto tepore, o s'altro nome più dolce, più temperato, e più vero fegli potelle trouare, il quale fusse piu uero, e piu appropiato à'suoi tanti, e tanto incredibi li, anzi ueramente diuinissimi effetti. E quì, rendendo infinite, e grazie, e lodi à colui, il qual solo tutto uede, e tutto puo, daremo fine à questa presente Quistione.

#### IL FINE.

## BENEDETTO VARCHI AL MAGNIFICO ET SVO

MOLTO HONORANDO

M. RVBERTO DE'ROSSI

AMIGO CARISSIMO.





R AN DI veramente, & potentifime fono le forze dell'amicizia, & di quelle amicizie maffimamente, le quali ne i piutencri anni fi pigliano da coloro, che fotto i medefimi precettori ne gli ftudij medefimi s'affatisano. Laqual cofa, fe bene m'era per molti effempij, cofi antichi, come moderni manifestiffima, tuttauia piu certa fede, & chiarezza via maggiore me n'ha fatto la pruo-

🚂 steßa, 🕁 la sperienza della nostra medesima : percioche essendo noi non solamente conosciuti, ma amati grandissimamente infino dalla fanciullezza nostra, quando fotto la feuera difciplina di Maestro Guafparri Marifcotti da Marradi apparanamo le prime lettere della gramatica latina amendue, non ostante poi, che molti 👉 molti anni non hauessimo, non che veduto, ò fauellato l'vno à l'altro, ma ne ancora scritto per le diuerse vite & fortune nostre, era nondimeno rimaso in me con vna dolce & continua memoria dell'amoreuole natura & piaceuolissima conuerfatione vostra, vn difiderio ardentissimo di piacerui, non dubitando punto, che voi il medefimo faceuate verso di me, il che essere così come io diuisa intesi non ha gran tempo si da alcuni altri, che venuano di costà, 🐲 fi vltimamente dal non meno gentile, & virtuoso, che Magnanimo, & liberale Meffer Luigi Alamanni, il quale questi pochi giorni, che s' degnato di Starsi con esso noi, ba molte volte, & molto amicheuolmente fauellatoci de' fatti vostri. Et perche voi , hauendo inteso di questa nostra Accademia di Padoua, mostrate di fortemente disiderare alcuno de i miei componimenti, io mi risoluei subito di mandarui la prima lezzione fatta da me sopra un graue, & dottissimo Sonetto dal Reueren -

270 ucrendifimo & Illustriffimo Cardinale Bembo, sappiendo, che le cose mie, quantunque base, & debili, vi saranno se non vitili, almero gioconde, & di qui potrete pigliare argomento certiffimo di quanto io v'ami, poscia che per compiacere alle uoglie vostre non curo di palesare l'ignoranza mia. State: sano, Di Padoua.



LET-

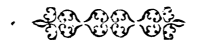
# LETTVRA DI BENEDETTO VARCHI

FIORENTINO,

LETTA LA SECONDA DOMENICA di Settembre dell'Anno M. D. X L. nella fioritifs. Accademia Padouana, de gli Infiammati.

ESSENDO SECONDO PRENCIPE IL MAG. M. Giouanni Cornaro, cletto da M. Giouann'Andrea dell'Anguillara, Sopra la dispositione del sonetto del Reuerendiss. Monsig. M. Pietro BEMBO, che comincia

AQVESTA fredda tema; à questo ardente. Orc.



P R O E M I O.



NCORA che tutte le cofe, che sono, Prencipe nostro Dignistimo, Honoratistimi Padri, Ardentistimi Infiammati, & voi tutti Nobilistimi V ditori, procedano da esto primo, & som mo bene, cioè da D10 ottimo, & grandifsimo, come cagione vniuersalistima, & principalistima di tutte le cose: Tutta uia in este tre ordini si ritruouano, chi bene le considera;

percioche alcune di loro procedono da esso fommo & primo bene immediate, come sono quelle massimamente, che i F 1 L 0 S 0 F I sost fostanze, o vero intelligenze separate, & i Christiani Angeli chiamano, & queste sono persettistime, & ordinatistime di tutte l'altre, conciosia, che non solamente non mancano mai da la persettio ne,

ne, & otdine loro, ma ne ancora mancare possono per accidente veruno. Alcune altre procedono bene mediate da D10, ma immediate da essa natura, come tutte le cose, che da lei, naturali sono chiamate, la quile non è altro, come dice il FILOSOFO nel lecondo libro della fisica, che vn certo principio & cagione di mouimento & di tiposo di quella cosa, nella quale è primieramente, per se, & non per accidente, & queste tengono il secondo grado di pertertione, percioche, se bene non mancano mai per se stelle dalla natura & ordine loro, & cercano fempre d'affomigliarfi con ogni sforzo al facitore d'elle D10, quanto à ciascuna è concello il piu; possono nientedimeno esfere impedite da diuerse cagioni,come noi vedemo auuenire tutto il giorno, conciolia, che li come tut te le cole leggieri falgono sempre per loro natura al Cielo, cosi tut te le graui descendono al centro per loro natura sempre, quando impedite non sono; Alcune altre poi procedono dalla mente, & intelletto humano, come sono tutte l'arti, tutte le discipline, tutte l'azzioni, & elezzioni nostre, & queste sono meno perfette, & meno ordinate, si come quelle, che nascono dall'arbitrio, & volon tà nostra, iquali, oltra, che sono varij, & mutabili sempre, possono ancora, & sogliono bene spesso errare, & ingannarsi troppo piu, che di mestiero nou ci farebbe : Il che accioche meglio, & piu ageuolmente s'intenda, è da sapere, che l'anima humana, si co me non è tutta ragione, & libera affatto da ogni materia, come lono l'intelligenze separate, così ancora non è tutto senso, & sepolta del tutto nella materia comegl'animali bruti , ma è vna forma , & natura mezza tra le cose celesti, & sempiterne, & quelle che sono mortali, & terrene, la quale partecipa dell'vne e dell'altre, la onde fu diuisa da i FILOSOFI in due parti principalmente, nella razionale, & in quella che manca di ragione; Della parte razionale, nella quale sono essentialmente le virtù intellettiue, & per la quale noi siamo immortali, & somiglianti à gli stessi D11, non occorre che fauelliamo al presente ; la parte irrazionale, mediante la quale noi comunichiamo colle bestie, si sottodiuide in due parti anch'ella, nella vegetatiua, la quale non è propia dell'huomo, ma delle piante, & nella sensitiua, la qual'è propio de gl'animali. Hora di questa parte sensitiua è quello, che si chiama appetito sen sitiuo o vero sensualità da' Teologi nostri Christiani, la quile se bene non è razionale per la essenza, & natura sua, è però raziona le, per participatione, percioche può, anzi debbe obbedire alla ra gione, & lasciarsi raffrenare, & regolare da quella; & anco questa li ridiuide in due parti, in irascibile, & concupiscibile, nelle quali due

### SOPRA L'AMORE.

275 /

due parti sono tutti gl'affetti, o vero passioni humane, le quali pasfioni, percioche si come venti contrati turbano la tranquillità dell'anima, & ogni quiete della nostra vita, sono per piu segnato vocabolo perturbationi chiamate da gli scrittori, & sono principalmen te quattro, Disiderio, Allegrezza, Timore, & Dolore, dalle quali, e nelle quali non altramente che i fiumi dal mare, diriuano, & ritornano si puo dire, tutte l'altre, & non sono altro questi affetti, o vero perturbationi, che alcuni moti, e commouimeti dell'anima no tra. Percioche qualunque volta al senso ò appetito nostro si rappresen ta alcuna cola lotto spezie d'vtile, ò di giocondo, ò veramente di be ne, il quale non è altro, che l'vtile, & il giocondo infieme, fubito effi primieramente 6 muouono à difiderarla, & noi poscia à fare tutto quello per lo quale la possiamo conseguire, & così nasce primieramente il Difiderio, & polcia coleguita da noi la cola difiderata, l'Allegrezza. Quando poi per lo contrario ci s'apprefenta alcuna cofa, laquale, ò fia ò ci paía cattiua, & noceuole, noi di subito cominciamo ad hauerne paura, & volerla fuggire, & quinci nasce prima il Ti more, & poscia venuta quella cotale cosa, il Dolore. Di questi quat tro affetti, & pallioni dell'anima nostra, i tre primieri si diuidono, perche postono estere, & buoni, & rei, conciosiacosa che il disiderare quello, che si deue, & come si deue, sia cosa in ciascun luogo, & d'ogni tempo lodeuole, & il rallegrarsi, & temere doue, & quando fi debbe, non fia mai biasimeuole. Il dolore non si diuide, percioche i saggi, & costanti huomini no deono ne attristarsi, ne affligersi giammai, esfendo superfluo, & del tutto vano ogni dolere, ilquale, o delle cose, le quali auuenute siano, ò di quelle, le quali auuenire deg giano, si piglia; Et perche ciascuna virtù, come s'è detto altre volte in afto luogo, confifte nel mezzo tra il poco, & il troppo, nascelche di questi affetti, tre sono saggi, & temperati, honesto disiderio, hone sta allegrezza, & honesto timore, & tre stolti & disordinati, souerchio disiderare, souerchio rallegrarsi, souerchio temere; La quarta perturbazione, cioe il dolore per le cagioni sopraddette no si diuide. Hora per venir finalmente al primo intendimento nostro, dico, che le bene queste quattro guise di petturbationi si vedeno successi uamente hor l'vna, hor l'altra in tutte le maniere de gl'huomini af fai souente, più spesso più graui, senza dubbio, & comparazione alcuna ne gl'amanti, & innamorati huomini fi ritruouano, come li può manifestissimamente vedere, oltra la sperienza propia di ciascuno, in tutti gli scrittori, & massimamente ne i Poeti, cost Greci & Latini, come Toscani; e piu chiaramente, che in alcvn'altro luogo, in questo non meno dotto & graue, che leggiadro, & ornato

nato fonetto del Reuerendiffimo, & non mai basteuolmente lodato Monfig. M. P i E T R O B E M B O, ilquale noi pervobbidire al secondo Prencipe nostro, & seguitare il lodeuole, s'io non m'ingan no, & vtilittimo costume della nostra felicemente incominciata Ac cademia, fecondo l'ordine posto dal molto nobile, & Reuerendo Monfig. M. Leone Orfino Autore, & primo Prencipe nostro meritistimo, hauemo eletto a douer esporre, & dichiarare, secondo le deboli, & picciole forze nostre, questa mattina. Il soggetto del quale, mentre io con brieui parole vi narrarò, pregoui ad ascostarmi benignamente, & intentamente, come fate.

સ્ટ્રે



#### IL SOGGETTO.



ENTENDO il gentile, & dottillimo Poeta no ftro, che del grande, & verace Amore, il quale egli alla fua cariflima, & leggiadta Donna portaua, no forfe meno, che Laura fanta, faggia, cortefe, honesta, & bella, gli nasceuano dentro il core tutte quattro quelle perturbationi, delle quali noi hab biamo ragionato di sopra, cioè Difiderio, Alle-

grezza, I imore, & Dolore; & questo auuenirgli non mica di rado, din diuersi tempi, come ne gl'altri huomini suole accadere, ma Ipesse fiate, & ad vn'hora medesima. La qual cosa, è di certo oltra modo marauigliosa, anzi del tutto impossibile, se non se ne gl'aman ti(come vedremo)compose, non tanto per alleggiamento, & confor to suo, quanto per giouaméto, & diletto altrui, il quale, è il propio, & vero fine d'ogni buon Poeta, il presente artificioso Sonetto, nel quale egli domanda Amore poeticamente, onde cio gli auuenga, & qualiripigliandolo si duole, che non gli baste di fare sentire cosi for ti, & acerbe pallioni à gl'amanti separataméte, hora vn1, hora altra, & non tutti quattro infiememente, & in vn tempo medefimo. E in duce Amore, che rispondendogli dice questo esfere fatto da lui, in prò & benefizio de gl'amanti, accio possano viuere; Il che essi non farebbero, se gustassero se parataméte, e soffrissero qual s'è l'vna delle quattro, percioche sono tanto forti, & possenti ciascuna, che chiunche hauesse qualunche di loro sola, & separata, incontanente ne morria, non possendo tollerare ne il dolore solo, tanto è grande in Amore, ne l'allegrezza separata, tato è medesimaméte smisurata, & pollenteze pcio egli confondédo e melcolando l'vna coll'altra, à gui fa, che nelle medicine vedemo fare, tépera in modo il dolore có l'al legrezza, e si fattaméte il disideri v col timore, che quello stesso, che di per se n'arrecarebbe danno grau silmo, e morte, mescolato, & in fieme col suo contratio è cagione di salute, & di vita, risposta accomodatifima,& degna veramente non meno dell'acutezza,& ingegno d'Amore, che del giudizio, & accortezza del Poeta, teffitta poi & vestita con tanto ordine, & si leg ziadramente, quanto richiede ua Finnentione, & ritrouamento del foggetto, come ciafcuno potrà per se stelle ageuolmente vedere nella spositione delle parole.

 $2 \quad \mathcal{A} \quad \mathcal{Q} V E$ -S

275

A QVESTA fredda tema; à questo ardente Sperar, che da te nasce, à questo gioco,
A questa pena Amor, perche dai loco Nelmio cor ad vn tempo, & si souente ?
Ond'èch'un'alma fai lieta, & dolente Insieme speso, & tutta gelo, & foco ? Molte varietati era à te poco Se se paratamente huom pruoua, & sente ?
Risponde, voi non durareste in uita, Tanto e'lmio amaro, e'lmio dolce mortale, Se n'haueste sol questa, ò quella pärte.
Confusi, mentre l'vn coll'altro male Contende, & sente vancideria per se vaita.



Q VESTO fonetto, per quanto à me ne paia, è in iftile mezzano, come di vero fi conueniua, percio che estendo in Dialogo fi richiedeua lo stile humile, & familiare; & trattando di materia graue & filosofica, fi ricercaua stile alto: Onde il Poeta con giudizioso artificio, mescolò l'vno con l'altro, vsando però parole piu alte, & graui, che dol

ci, & leggiadre, & maisimaméte ne gl'otto versi primi, come richie deua la materia, & si puo diuidere in due parti principali, ne due pri mi quadernarij, doue è la dimanda del Poeta ad Amore, & ne gl'vltimi duoi ternari, doue si contiene la risposta d'Amore al Poeta; l'or dine del primo quadernario, & la costruttione va cosi :

l'ordine vedete hora come poeticamente, con quanta arte, con che graui parole, con quanto dolce alterezza dimã dando Amore, mile ne i tre versi primi tutte le quattro perturbazioni, delle quali habbiamo parlato ponendo *Tema* per timore, & chiamádola fredda: percioche la freddezza seguita sempre il timore, & il timore la bianchezza, perche come il caldo dirada quasi sempre, cosi il freddo condensa; Onde egli medesimo di se stesso lando disse à questo proposito in quel vago, & dotto sonetto.

Tosto che'l dolce Jguardo Amor m'impetra, Ma'l fingue accolto in fe dalla paura, Si ritien dentro, & teme apparir fuore, Però for'io cofi pallido, & bianco: Seguitando forfe quell'ammaestramento d'Ouuidio.

Palleat:

Palleat omnis amans,color est hic aptus amanti, ý c.

Per ardente sperare; pose la speme, cioe il disiderio, percioche sempre insieme col disiderio d'alcuna cosa nasce la speranza, & per questo spesse volte si pone l'vno per l'altro, appo i buoni & approuati scrittori.

Pergioco intese l'allegrezza, & il piacere, come si in molti altri luoghi M. FRANCESCO PETRARCA, & si nel sonetto.

Quando mi viene innanzi il tempo, e'l loco,

Che l'amar mi fè dolce, e'l pianger gioco.

Per pena il dolore.

Et cosi variò artifiziosamente tutti i quattro nomi delle quattro petturbazioni.

E ancora degno di confiderazione, che hauendo dati ad amendue le prime gli Epiteti, & adiettiui, per dir cofi, & fatto la prima nome e di genere femminino, e l'altra verbo, e di genere malchio, ò vero neutro, non aggiunfe alle due vltime, *Gioco, e pena* cofa alcuna, & effendo tutte due nomi, fece la prima di genere malculino, e l'altre del fuo contratio, & perche il Timore, & il Difiderio, intefo qui p la fpeme, fono contrari, diede loro contrari Epiteti, & fe bene il ve ro, & propio contratio di fredda tema era caldo fperare, hà però piu del Poetico, & è piu gentile in questo luogo ardente, che caldo, & anco dimostra forza maggiore à imitatione del Petr: Il quale disfe:

Amor, ch'incende il cor d'ardente zelo,

Digelata paura il tien costretto:

Pose ancora studiosamente il Vicario, Amor, dopò tutte le quattro passioni, & vsò la figura, la quale i Gramatici latini,tolto il nome da'Greci, chiamano Zeuma, la quale noi potremo per auuentura nominare congiugnimento, dicendo, che da te nasce, & non che da te nascono, e questo tece à fine, che s'hauesse à replicare quattro volte tutta quella parte. Amor, perche dai loco à questa fredda Tema, che da te nasce?à questo ardente sperare, che da te nasce?à qe sto gioco, che da te nasce ? à questa pena, che da te nasce? il che oltra l'hauere v na certa grandezza, & vemenza, arreca ancora inuidia e carico ad esto amore, e perciò pensatamente pose nell'vltimo luogo, Pena, si come haueua posto nel primo, Tema, à fine, che si sen tiffero meglio, e rimanessero nella memoria de i leggenti queste due passioni Timore & Dolore, le quali sono amendue ree, & dolo role; e l'altre due Speranza, & Allegrezza, che sono dolci, & care, quali fotto gíto li nascondellero Vsò ancora co gradissimo artificio due ornaméti rettorici nelle medesime parole, gllo, che si chiama ar ticolo, no hauedo posto à niuna delle quattro passioni copula alcu-S 3 na,

na, o congiunzione, accioche colla spesseza e prestezza del dimandare, quali feriste piu volte amore, & con maggior colpo, & è quello, che si chiama ripetitione, hauendo replicato quattro volte quel la parola Questo, due volte nel genere del maschio, & due del feminino, la qual cosa ha leggiadria, & grauità, e massimamente aggiuntaui la interrogatione e dimanda, e significando quel pronome Que stan, non tanto quella, che è in me, & che da te mi viene, quanto cotale, e cosi grande, percioche queste passioni, come qualità, riceuono il piu, & illmeno, estendo hora maggiori, & hora minori, come è no tillimo, & piu ha cagió di dolersi chi maggiori, & piu agre le softra. Dai loco. Dar luogo vsò il PETRARCA due volte in quella signifi catione, che lo pigliano i latini, nella canzone.

Nella stagion che'l ciel rapido inchina, Doue disse.

Quando il Sol volge l'infiammate rote ; Per dar luogo alla notte .

Onde difcende da gl'altifimi monti maggior l'ombra, tolto da Ver gilio nella Boccolica.

Nec ser a meminit decederc noti.

Doue egli tolfe, & imitò non folamente il concetto, & la fentenza, ma le parole ancora, come fece nel feguente con non minore arte, e leggiadria tolto dal medefimo nella medefima opera.

Maioresq; cadunt altis de montibus vmbræ.

Et altroue disse,

Che'l Sol fi parta 👉 dia luogo alla Euna .

ina qui dare luogo fignifica, petche foffri? perche confenti ? perche fai, che possa ellere? quasi inferendo ellere impossibile, come in vero è, che i contrari possano stare infieme se non per virtù, & poté za d'Amore, come gli mette il Petrarca piu volte,

Che n'un punto arde, agghiaccia, arroffa, e'mbianca ; hauendo detto di sopra piu chiaramente

In riso, e'n pianto fra paura, & spene,

nel sonetto

Questa humil fera,

& nel sonetto.

Amor fra l'herba una leggiadra rete,

disse tolto uia il timore, ilquale non gli faceua à proposito, E'l piacere, e'l desire, & la speranza.

Similmente il Poeta nostro à imitatione del Petrarca, il quale niuno spresse mai ne piu, ne piu selicemente, mise in vn verso solo tutte quattro quelle perturbazioni, in quel suo dotto, & vago sonetto-Gia Gia vago hor four'ogn'altro horrido colle, Nel duodecimo verío

Che speri, ò tema, ò goda, ò si consume, Et piu chiaramente nell'vndecimo verso di quello cosi puro, cosi dolce, cosi amoroso, & gentile sonetto.

Son questi quei begl'occhi, in cui mirando,

Il quale io per parermi oltra mifura va20,& leggiadr 0; E1veggendo quanto uoi afcoltate uolentieri, recitarò tutto,certo d'haueruià dilettare.

SON questi queibegl'occhi in cui mirande Senza difefa far , perdei me stisso?
E questo quel bel ciglio, a cui si spesso?
In uan del mio languir merce dimando?
Son queste quelle chiome, che legando Vanno il mio cor, si ch'ei ne more espresso?
O volto, che mi stai nell'alma impresso?
O volto, che mi stai nell'alma impresso?
Parmi veder nella sua fronte Amore Tener suo maggior seggio, d'vna parte Volar speme, piacer, Tema, d'olore:
Dall'altra quessi stelle in Ciel consparte, Quinci, quindi apparir senno, valore Bellezza, leggiadria, natura, c'arte.

Marauigliola dolcezza certamente, incredibile armonia (s'io nom m'inganno) s'ode in questo Sonetto, tesluto con arte grandislima : come altra uolta mostrarremo; doue è da notare, che si come nel sonetto gia vago &c.si sprimono queste quattro passioni con quattro uerbi, speri, tema, goda, consume, cosi in questo si dichiarano con quattro nomi, come fece ancora il Petrarca; Ma tempo è homai di venire al quarto uerso.

Nel mio core ad vn tempo, & fi souente.

Questo uerso è non punto meno marauiglioso, che i tre superiori, conciosiacosa, che sentire, & sopportare queste quattro passioni fuccessi sumente, & alcuna uolta, accade ancora à de gl'altri, ma soffrirle, Si souente, cioe tanto spesso, & à in tempo, cioe ad un hora medessi à fouente, cioe tanto spesso, e d'ogni credenza; aggiunse, nel mio core, non meno con artifizio, che necessariamente, percioche contrari possono bene stare infieme, & spesse ancora, & in un tempo medessio, ma non gia in uno stesso sogetto, come era S 4 qui

qui nel core del Poeta, onde per maggior ch iarezza, & piu chiara, & ageuole intelligenza è da sapere che ARISTOTILE ne'predi camenti diffinisce i contrari ester quelli, iquali in vn genere medesi mo sono grandissimamente lontani; Come verbi grazia la circonferenza del cerchio, & il suo centro, della quale niuna maggiore distanza truouare non si puote ; Et altroue disse contrarie sono tutte quelle cole, le quali non possono stare in vn subbietto medesimo à vn medesimo tempo, & questo si debbe intendere in atto, & non in potéza, & in vna parte medesima, pcioche se duoi contrati si potesfero ritrouare infieme in vn medefimo subbietto, & in vna parte me de fima à vn medefimo tempo, ne feguitarebbe di neceflità, che due contradittori potessero essere veri parimenti, il che è impossibile, perche se questo fosse, quello, che è non sarebbe, & quello, che non è farebbe; & così non solamente la Filosofia, ma esta natura ancora verrebbe à corrompersi. Che risponderemo dungue a questo luogo, doue nó pure duoi contrari, ma quattro erano in vn medelimo cuore in vn tempo medefimo infiememente? Forse, quello, che rilpole Amore in vn dubbio, & dimanda limile à M. FRANCEsco nel Sonetto.

Io miriuolgo in dietro a ciafcun paffo " Quando dice

Ma rispondimi Amor, non ti rimembra , Che questo è priuilegio de gl'Amanti , Sciolti da tutte qualitati humane ?

E certo gl'huomini ueramente innamorati sono assai piu, che huomini, & à loro sono possibili cose, che à tutti gl'altri sono impossibili, come si puo vedere chiaramente non meno ne i F11050 📭 1, che ne i Poetí, e piu che altrone nel conuiuio del diuino Platoue; à piu tofto diremo quello, che risponde Alessandro nobilissimo Peripatetico nel primo libro delle sue quistioni naturali nella dodi cesima quistione? cioe che disettatione, & tristitia non sono contra ri semplicemente, & sempre, ma solamente quando si comparano. & agguagliano à vna cola medefima, percioche non ogni allegrezza s'oppone, & è contraria à qualunche dolore, ma à vno determinato solamente, e così si scioglie da i Filosofi la quistione, & il dubtio d'alcuno, il quale habbia fame, & mangi, perche in coffui fi ritruona dolore, & piacere à vn tratto, ma secondo diuersi rispetti: do lore in quanto ha bilogno di cibo, e nutrimento, piacere in quanto piglia, e riceus, & cosi potremo dire per ventura in questo luogo, & ne Maltri somiglianti. Notaremo ancora, che dicendo nelmio co 29 seguita garte l'oppenione di Platone (come fa le piu volte il P E-TRAR-

TRARCA) e parte quella de' Peripatetici: Cóciofia, che PLATOne diuidena l'anima, e la diftingueua non folamente fecondo la ragione fua & diffinizione, ma ancora fecondo il fubbietto, ponendo la parte razionale nel ceruello; Onde il PETRARCA diffe

O vero al poggio faticojo, or alto orc.

E l'irascibile nel cuore, e la concupiscibile nel fegato, ma Aristotile la diuise secondo la diffinizione sola, non altramente, che la circoferenza d'un cerchio, la quale secondo il subbietto non è diuersa, ma vna sola, & secondo la considerazione è diuersa, perche la parte di fuori si chiama il conuesso, quella di dentro il concauo, & cosi la via di qui à Firenze, & da Firenze à qui è nel subbietto, & in verità vna medesima, ancora che sia diuersa, secondo varie considerationi, & rispetti. Ne però si dee credere, che PLATONE volesse di ftinguere l'anima, come s'ella sosse dell'anima efercitamembra, ma voleua fignificare, che le potenze dell'anima efercitauanol operationi loro principalmente, mediante cotali membri, co me strumenti, ma di questo non è tempo hora; però vertemo col no me, & aiuto del Padre, & Autore di tutte le cose al secondo quadernario di questo sonetto.

#### Qud'è ch'un'alma fai lieta, & dolente Insieme spesso, & tutta gelo, & foco?

Fail Poeta nostro in questi duoi versi quello, che fogliono fare mol te volte i buoni Poeti; e tal'hora gl'oratori à maggiore spressione, & ornamento, cioe ripiglia leggiadramente, e con arte à pena conosciuta, vsando diuersi modi, & parole, tutto quello, che egli haueua detto ne i primi quattro di sopra. 11 che sece piu volte Vergilio, come in quel luogo nel primo della sua diuina Eneida.

Nec dum etiam causa irarum, sauiq; dolores Exciderant animo ; manet alta mente repostum Iudicium Paridıs ; spretxq; iniuria forma ;

Confideriamo hora con quanta arte, & varietà il facefle. Quelle pa role. Ond'è che fai, rilpondeno à quelle di fopra. Perche dat loco. Vn'al ma rilponde à quello Nel mio core, Lieta à gioco, dolente à pena Infieme à quello ad vn tempo speso à si souente tutta gelo à fredda tema tutta foco à ardente sperare, & qui non vsò l'articolo ponendo à tutte la congiuntione, & non fu fenza maestria ripigliare primieramente le due passioni vltime, & le due prime porre nell'ultimo luogo. E bellissimo ancora, & ingegnosissimo l'hauere cangiato i modi del dire, & le parole, & fe alcuno fosse, che si desse à credere, che queste cose fossero leggieri, ò venissero fatte à caso, legga, & cósideri quello, che ne scriue su Signoria Reuerendissima nel secondo libro delle

delle sue dottissime, & grauissime prose, & pensi bene in quello, che sono differenti il piu delle volte gli scritti, & componimenti persetti dagli ordinari, & mezani, & i buoni scrittori da i rei, & douerrà gran fatto, vedere, che come disse Vergilio.

Intenui labor, at tenuis non gloria siquem numina læua Sinunt auditq; vocatus Apollo:

Molte varietati era à te poco

Seseparatamente huom proua, & sente.

Questo è il luogo, doue egli si duole, e quasi ripréde Amore, che no gli baste, che gl'amăti sentano, & pruouino qste cosi agre, & acerbe passioni separatamete, & in diuersi tépi, come fanno gl'altri huomini no innamorati, ma voglia, che le soffrino tutte ad vn'hora, & qsla parola Separatamete, risponde, & si cotrapone à quello, ad vn tempo, & - quell'altra, infieme Molte varietati cioè diuersità, & contrarietà, cauato da quel sonetto del Petrarca allegato di sopra da noi

Non puo piu la virtù debile 🔗 stanca

Tante varietati homai soffrire

Huom in vece d'huomo. Questa parola è presa, & vsata da' Toscani variamente, come ancora da' Latini, come quando Cicerone dice, Huomo intendendo di verre, ò di qualcun altro, & significa non so lamente ille, ma ancora ego, come in quello antico nobilissimo Epigramma;

#### Taflores ouium, tener &q; propaginis agnum

Quaritis ignem ? ite huc quaritis ? ignis homo est .

Così ancora in Toscano fignifica alcune volte esso huomo, cioe l idea, o veramente spezie dell'huomo, come dice Dante in quella sua dottissima Canzone chiamata, cotra gl'etranti, doue fauella della nobiltà, chi diffinisce huomo è legno animato,

#### Prima dice non vero &c.

Et alcuna volta significa alcun'huom particulase certo come quando il P e T R A R C A disse

Il sonno è veramente qual'huom dice, & c.

Doue pare, che voglia intendere di Vergilio, che disse nel setto Et confanguineus leti sopor & c.

Tal volta ancora fignifica vna persona incerta, come il medesimo Petratca.

Come huom, ch'à nuocer luogo & tempo aspetta;

Et il nostro Poeta medesimamente dice in vn suo dolce, & alto sonetto di quelli, che non sono ancora stampati, il quale comincia;

Quella, che co' begl'occhi, par ch'inuoglie

Dice, dico, nel verso dodicesimo,

Ch'io

## SOPRA L'AMORE.

Ch'io spero alzarmi, ou'huom per se non sale. Pruoua & fente Pollono fignificare questi duoi verbi tanto l'vm, quanto l'altro, per quella figura chiamata da' Greci Ecparallelo vía ta spessime volte da' LATINI, & parimente da' TOSCANI, no tanto da gli scrittori in versi, quanto da quelli di prosa; Possiamo ancora riferirne vno alle due patlioni dolci & gioconde, e l'altro alle due amare, e spiaceuoli; Parini ancora non eslere stato fatto senza misterio tre volte alla fila il punto interrogativo nel quarto, nel sesto, & nell'ottauo verso, Conciosia, che oltre l'arreceare grauità, mostra ancora maggiormente lo sdegno, & la passione del Poeta, i quali se ad alcuno pareslero troppo grandi, dicendo, che egli doueua, come saggio & prudente & temperato huomo raffrenare cosi fatti disideri colla ragione, & col consiglio ; à questo tale direi io, che oltra l'effere state fatte queste cose in giouentù, nella quale conuengono, non pure non si disdicono molte, anzi le piu delle volte si fan no cotali componimenti, piu peresercitare l'ingegno, e dilettare, che per altro, senza che à Poeti sono cocedute troppo maggiori cose, che queste non sono: & egli direbbe forse come nel sonetto, che co-(mincia Colamentre voi sete in fresca parte,

Nel fine del quale dice cosi. Perche veggiate in me si come auuegna Di quelche Romane' Teatri vdiua, Che ragione, e consiglio Amor uon degna.

Ma vegnamo hora alla feconda parte principale di questo sonto. Risponde ; voi non durareste in vita Tanto e'l mio amaro, e'l mio dolce mortale, Se n'haueste sol questa, ò quella parte.

In questa seconda parte leggiadramente, & artificiosamente tes-Inta, risponde Amore alla dimanda del Poeta co breuissime parole, ma digrandissima sostara, e valore; percioche dimostano Amore cio fare non per crudeltà, ne per piu affligere gl'Amanti sottoposti al regno, & potenza sua, come pareua, che il Poeta hauesse voluto inferire, e come è l'oppenione comune di tutti gl'innamorati, an zi p lo cotrario sutto farsi in bene, e pro di loro, à fine che potesser mantenersi in vita. Dice dunque Amore percioche quel risponde è parola del Poeta, & vi s'intende Amore per vna figura chiamata da' Latini per nome Greco ecclipsis, cioe difetto, & mancamento, come vsò il Petrarca nel sontto.

Deh porgi mano all'affannato ingegno.

S C

Il mio amaro è tanto mortale,

Et per amaro s'intendono qui quelle due ree, & spiaceuoli passioni goste

poste di sopra nel primo luogo, & nell'vltimo, cioè tema, & pena, d veramente timore, & dolore, & similmente.

Il mio dolce e tanto mortale,

Et si piglia dolce per l'altre due perturbazioni, cioè per la speranza, & per lo gioco, o veto disiderio, & allegrezza; è tanto mortale, cioè in modo ancide, & animazza, percioche mortale non è posto in que. sto luogo in significatione passiva, come là

Egri del tutto, & miseri mortali; Et là.

Mai que sta mortal vita à me non piacque :

Ma in fignificato attiuo, come nel fecondo

Quando il colpo mortal la giù difcefe ; (lonetto.

Et nel sonetto.

Io harò ſempre in odio la finestra, Ond'Amor m'auuentò gia mille strali Perch'alquanti di lor non fur mortali &c.

Potrebbefi ancora sporre cosi, non essendo il punto dopo quella pa rola dolce, ll mio amaro mortale, & il mio dolce mortale è tanto, cioè si grande, & di tal maniera, & qualità, che voi, & s'intende o Amati

Non durareste in vita

Non potresti sostenergli ne viuere,

Se n'haueste sol questa, ò quella parte,

Cioè, fentiste ò l'amaro solo, ò il doce solo, & separatamente l'un dall'altro, percioche come si legge nelle storie, molti morirono gia per souerchia allegrezza, per dolore non mica cosi; Onde disse il Petrarca.

Ne credv,ch'huom di dolor mora';

Et i FILOSOFI ancora dicono quasi ad vn simil proposito, che l'eccellenza & superfluità de i sensibili, corrompono i sensi, come mostrò il PETRARCA in quel suo dottissimo, e scurissimo sonetto

Se mai foco per foco non fi spense

La qual propositione s'intende in tutti i sensi, eccetto in quel del Tatto, perche in questo il troppo, non solamente corrompe e'l senso, ma l'animale ancora, come pruoua ARISTOTILE nel fine dell'ultimo libro dell'anima.

Confusi; mentre l'un coll'al tro male Contende, & scemal di sua forza in parte; Quel, che v'ancideria per fe, v'aita.

Confusi, cioe essendo mischiati & mescolati insieme, l'amaro, & il dolce, che amendue chiama mali, percioche amendue separati, & diuisi l'uno dall'altro sono mortali, variando sempre artifitiosaméte le

## SOPRAL'AMORE. 285

te le parole, e piu artifitiosamente accrescendole, percioche piu è, co me piu generale, amaro, & dolce per traslatione del gusto, che non è tema, & pena, speme, & gioco, & piu è poi, male, che amaro, & dol ce, essendo piu vniuersale; & è questo, confusi, vn modo di fauellare toscano allai spesso vsitato nella lingua nostra, in vece & scambio quasi de' participij in consequenza, che ha la lingua Latina.

Mentre l'un coll'altro male,

Cioe mentre l'amaro col dolce, cioe mentre, che il timore contende, e combatte colla speranza, & l'allegrezza col dolore, vsò verbo appropiatissimo à contrari, i quali sempre combattono per discacciare l'un l'altro, Et seemal, & lo scema, & diminuisce di sua forza, di sua virtù, & potere, *m parte* non del tutto, perche all'hora lo corromperebbe, & non sarebbe mescolamento; ma in qualche parte, che cosi significa qui questa particella in parte, benche altroue habbia diuerso fignificato, si come là.

Et guida in parte, oue la strada manca. Et altroue.

Et la radice in parte,

Ch'appreßar nol poteua anima sciolta;

E alcuna volta fignifica quello, che i Latini dicono intetea, & noi in tanto, & mentre, il che medefimamente fignifica fenza la IN, come in quel luogo del Petrarca; Et parte d'un cor faggio sospirando &c.

Quand io penso al martire,

Et l'altra.

Voi mi poneste in foco:

Le quali io veggendo quanto volontieri, & attentamente ascoliate vi recitato tutte, poi saro fine essendo l'hora di buona pezza trapassata.

Queste

Queste sono nobilissimi vditori, quelle poche e deboli cose, le qua li in così brieue tempo & occupato in altri studi, e diuersi fastidi hò saputo arreccare nella spositione di questo, a mio giuditio singolarissimo sonetto.

Delle qualità, e lodi dell'Autore d'esso non hò voluto ragionare, si per essere quelle tante, e tali,che homai sono in ciascuno luogo notissime, e celebratissime, e si per fuggire ogni sospetto d'adula-

tione, eflendo egli la buona di D t o mercè, ancora, & viuo, e fano; & in istato & grado honoratissimo certamente & grandissimo, ma minore però della bontà fua, e delle virtù, lequali io fempre con fomma e singolare osferuanza ho non meno amate & honorate, che am mita

te.

#### IL FINE.



ALLA

## ALLA MOLTO NOBILE,

#### E VIRTVOSA DAMIGELLA

#### MARGHERITA DE BOVRG,

#### DAMA DE GAGE.

#### LUCANTONIO RIDOLFI.





OGLIONO coloro, che fon nati piu atti à poter conofcere le virtù ; haucre quelle perfone fommamente care ; & in pregio grandiffimo tenere ; le quali piu rare & piu perfette, effindo, alla diuinità maggiormente s'aßomigliano ; percioche eglino contemplandole bene, e quanto fi conuiene

fimandol e, colla cofiderazione di esse queste basse creature e caduche, all'alta conoscenza del loro immortale creatore possono ageuolmete perue nire:onde auuiene che esi da così marauiglioso effetto comosi, con somma fatica,e estrema diligeza,le virtù acquistare s'ingegnano.Ma coloro,a' qua li per la picciolezza dello intelletto poco capace a riceuere tanto alta e grã cosa,quanto le viriù sono,questo non viene fatto come eglino desiderano:si sforzano al meno con qualche honorato segno palesare al mondo l'amore, & la reuerenza che eglino à i posessori d'esse virtù portano vehementisfimo, seruendosi (per dar effetto a questo loro ardente disiderio) dell'altrui piu rare opere, poi che colle loro ciò cofeguire non possono. Nel numero di questi vltimi, che molto volendo, poco, o nulla vagliono: mi conosco esere posto io, virtuosissima Madamigella, percioche, da che prima vi vidi & m'accorfi, voi di tanto valore & di fi lodeuoli costumi effere ornata, quãto io in gentil Donna fi poffano defiderare & commedare; (ubito mi prefa cosi alta di voi marauiglia, e con esa tanta affezione & reuerenza, quanta alcun'altro di persona eccellente & rara potesse hauer giamai; & di cià non conteto,ma piu oltre defiderando,mi nacque vna ardeti/fim.1 voglia di dimostrarui con qualche lodeuole effetto, in quanto gran pregio, e stima le rarifime doti conceduteui dal Cielo, e le innumerabili virtà che col vostro bellifimo ingegno acquistate vi siete, fußero appreßo di me tenute. Ma poi che il

#### che il Cielo di quanto mi s' eliberale dimostrato in darmi lume perch? possa l'altrui eccellenti virtù chiaramente conoscere; di tanto m'e stato auaro in donarmi forza, & sapere, accioche io co qualche mia ornata ope ra le potessi in alcuna parte almeno reuerire, & celebrare; ho meco medesimo deliberato (tardare più oltre non volendo a palesarui in questa mia buona & amoreuole intentione) di hora mandarui in dono (poi che cosa di voi più degna al presente non mi truouo) vna molto dotta, & elegante lezzione del Virtuosis. M. BEN E DETTO Varchi sopra vn sonetto del molto Reuerendo Monsig. M. Giouanni della Casa, doue si tratta della Gelosia, da lui, gia sono molti anni, in Padoua nella famosissima Acade-

mia delli Infiammati, stata letta: laquale ho dipoi appresso di me in grande stima, e fra le mie più care cose tenuta, essendomi ella all'hora stata da esso Autore amicissimo mio con somma beniuolenza, & liberalità donata, e dipoi con alcune vili & diletteuoli questioni accrescuta.

Piacciaui adunque, valorofa Madamıgella, il picciolo presente, ma leggiadro certo 👉 dotto molco, cortesemente riceuere ; riguardo hauendo non a i meriti vostri, che incomparabili sono, ma all'amoreuolissimo animo del donatore, & alla qualità del dono: del quale s'io non m'inganno, diletto & vtilità non mediocre douerrete ritrarre:percioche leggendolo con lieto ani mo, quanto grande fia lo amaro che col poco dolce d' amore è mescolato, e quanti affanni e dolori colui fostenga, che di lui fatto feruo, al fuo imperio, è constretto obbidire, breuemente intenderete. Et benche fuori della intentione dell'Autore io prenda ardire di presentemente donarlaui, spero nondimeno dalui gran lode & commendazione douerne riportare, se io il cortese dono, che egli gia mi fece, hora, di quel basso luogo, oue egli per sua amoreuolezza posto haueua,leuatolo, & in altifimo collocandolo, humil. mente, & con ottimo giudizio à voiridono: conciosia cosa che à persona niuna si poteua cotal lezzione certo presentare che di voi piu profondamente l'efficacia della sua dottrina intendesse ; & che quasi Ape che del dolce de' fiori fi nutrifce gustando la suauità della sua eloquenza, maggior diletto ne prendesse: percioche voi non solamete nella vostra natia lingua elegantemente parlando, & dottamente scriuendo gli alti concetti vosiri mãdate fuora; ma hauete ancora fi bene et la Tofcana et la Latina appara ta, che così in quelle parete nata, come nella stessa vostra Fracese siete. Ma che dirò io oltre alle lingue delle scienze che voi così diuinamente posedete? Meglio è certo honestamente tacerne, che ragionandone dirne poco, & poco ornatamente: & nel vero à voler dire come si conuerrebbe, à ba-Stanza le lodi delle vostre infinite viriù, della vostra vnica grazia & bellezze, de' leggiadri & honestissimi costumi ; saria di mesticri l'efficacia, or gl'ornamenti del vostro steffo stile poterse ampiamente vsare percioche voi fola, di voi medefima potreste à pieno & acconciamente razionare. Et qual

#### 288

gual maggior contentezza si puo egli hauere del diuino intelletto vostro, the il vedere l'ornato & eccellente studio, c'haucte così singolarmente nelle vostre cose fabricato ? oue oltre all'ornatissime & celesti puture, sono tanti 👉 tanti eccellenti libri cofi Tofcani & Latini come Francessi di Geo metria, & d'Astrologia infiniti strumenti, & si rary: si belle per tutto, & eleganti sentenze, pur de i tre detti idiomi, àlettere d'oro scritte ; accioche oue vnque si volga la vista, non si posa cosane vedere, ne leggere, che cofortil'huomo ad altro che ad honestamente viuere & virtuosamente adoperare, tal che non studio de' egli esere, ma piu tosto Museo nominato, pot che quiui, come in loro piu caro & honorato albergo, le noue Muse del cotinouo dimorano, & voi quasi loro Apollo amandole le guardate sempre & guidate: & molto piu cara loro che Apollo non è, deuete voi effere, dapoiche, come voi siete, ese similmente Donne sono & valorose; tal che dalle honoratissime operazioni vostre conchiudendo si puo veramente dire, che voi siete vna perciosissima MARGHERITA, in orofinissimo -legata; & fi come il fiore della fronde tiene la cima,cofi voi dalle belle doti dell'animo vostro in alto leuata, tra le piu rare & illustri Donne vagamente hoggi fiorite.Grande adunque serà l'obligo che mi douerrà il dottiffimo 👉 amicifimo V archi hauere, che io il fuo picciolo libro habbia cofi altamente collocato: massimamente in questo primo giorno dell'anno, nel -quale or dinariamente è costume, come sapete, de i piu, con qualche piu ec-- cellente dono, le piu da loro pregiate persone, presentando honorare; poi dico che tale suo trattato in compagnia di tante altre lodatissime opere hauerà nel vostro preclaro, & non mai a bastanza celebrato studio, bo norato luogo,& fauoreuole,& la dolcezza della sua eloquenza,& l'altezza della dottrina fua, nella vostra perfetta or profond a memoria digniffimo albergo, or famo fo haueranno:oue iostimerò sempre grazia da' Cieli hauere riceuuta grandissima, se vna ben picciola parte della f**om** ma affezzione & reuereza che vi porto, sarà da voi pure vn minimo luogo d'ottenere degna re putata. GIORNO PRIMO IN LIONE IL D. dell'Anno. Μ. L.

LEZ-Ť

## LEZZIONE DEL VARCHI, NELL'ACADEMIA DI PADOVA, SOPRA

LA GELOSIA.





I come l'ineffabile, & incomparabile D t o, Autore, e conferuadore de l'uniuerfo, non folamente è, ma è ancora beatiffimo, e perfettiffimo, oltra ogni credenz, & imaginazione humana, cofi die de à tutte le cofe, Prencipe noftro meritiffimo: ho noratifhmi Padr, e voi tutti ardentiffimi Infiammati, non folamente l'effere femplicemente, me-

i diante il quale fossero, ma ancora il bene e perfettamente estere; quato la natura di ciascuna poteua capere il piu. Et quinci è, che cercan do tutte le cose d'assomigliarsi al fattore loro, quanto piu possono, disiderano naturalmente sour'ogn'altra cosa, non pure l'essere; ma l'essentiere eziandio perfette, e beate, quanto à ciascuna maggiormente fi conuiene. Et perche (come dice il FILOSOFO nel primo libro del Cielo) D 1 o, e la natura non fanno niuna cosa in vano, hanno tutte alcuni mezi, ò facultà, ò vero possibilità, coss d'acquistare queste due cose, come di conservarle, perciò che quanto all'essere semplicemente, hanno dalla natura stella vna certa prontezza, ò inchinazione che la voglian chiamare, di guardarli, e difenderli secondo le forze loro da tutte le cole, che le potessero offendere in alcun mo do, e corromperle. Quanto al bene ellere, hanno vn'appetito medesimamente naturale, mediante il quale disiderano tutte, e cercano il bene, à quello, che par loro, che sia bene, e per lo contrario tuggono fempre, & hanno in odio utto quello, ò che è, ò che da esse è giudicato effer male; conciosia che molte volte s'ingannino; ne per altro èd, stimare, che fosse data la cognizione de' sensi tanto l'esteriore, p dir così, quato l'interiore à gl'animati, se no perche potessero giudicare, & il poter giudicare, accioche il giudizio gli spignesse al bene, d gli ł

## INSOPRA L'AMORE.

**29** t

gli ritraesse dal male; e glatti di gste facultà e potéze, c'hâno l'anime nostre da natura di leguitare le cole, che giouino, e schifare le noceuoli, furono chiamati affetti, ò vero perturbazioni da' Latini, i Tosca ni seguitando in gsto come in molte altre cole i Greci, gli chiamano per appropiato & conuenientissimo nome, pullioni, percioche tutto l'animo commouendossi in esti, & eccitandossi, viene à patire. Hota di tutte queste perturbazioni , ò vero passioni , le quali hanno il loro estere nella parte irrazionale dell'anima mostra, & sono principalmente quattro (come mi raccorda hauer detto altra volta in questo luogo più stefamente) non è dubbio alcuno, che l'amore è di grandissima lunga la piu forte, e la piu potente, come quello, dal quale (se bene si considera) procedono tutte l'altre. Onde non senza cagione fu detto dal Padre & Prencipe de' Poeti Latini.

' L'Amore vince tutte le cose .

Et gl'antichi Poeti, & Teologi Greci, non vollero fignificare altro fotto il velame della fauola di Paride, il quale, lasciata Pallade, Dea della Sapienza, e Giunone intesa pe le ricchezze, s'apprese à Venere, Madre de gl'Amori, e la cagione di questa maranigliosa, & incredibile potenza d'Amore ; è, percioche si come la volontà nostra si • gnoreggia, & gouerna tutto l'animo, cosi Amore gouerna, e signoreggia la volontà, il quale la tira, e rapilce al suo bene, e questo moto è incitatissimo, & vehementissimo di tutti gl'altri, si per se, essendo l'Amor porentillimo; e fi, perche nasce, e cresce co volere & somma prontezza, & piacere della volontà; onde è non altramente, quafi, che fe alcuno fosse non folo gagliardillimamente, & da vna forza accessiva, ma volentier: ancora spinto & in verso il chino. Et di vero se la natura, la quale in molte cose è creduta da molti piu tosto matrigna nostra, che madre, no hauesse ordinato, che tutti i dolci no ftri foslero mescolati sempre d'alcuno fele, troppo felici senza dubbio niuno sarebbero, e troppo beati gl'Amanti. Ma si come niuna dolcezza, niuna gioia, niuna felicità è tanto piaceuole, tanto cara, e tanto difiderata, quanto quelle, che d'Amor fi traggono, cofi tutti gli amari per lo rouescio, tutte le noie, tutte le dsauuéture trappasfano quelle fenza comparazione, & auanzano, che in amando si sen tono, come bene pruouano, & efficacemente gl'amanti Perottiniani. E ben vero, che tutti gli sdegni, tutti i martiri, tutte le pene, e breuemente tutte l'altre passioni d'Amore, poste in vn luogo, sarebbero niente, ò più tofto soauissime, verso quell'vna paura, e sospetto, anzi peste & veneno, chiamata da noi Gelosia, la quale insieme con Amore, ilquale non éaltro (come s'è piu volte detto in questo luogo) che disiderio di godere la bellezza con vnione, nasce sempre; della-2 Т

della quale niuno Poeta, ne Greco, ne Latino (siami lecito dir liberamente quello, che io intendo) scrisse gia mai, che io vedessi, ne tanto, ne si dottamente, quanto duoi rari, e quasi divini ingegni del fecol nostro; l'vno de' quali, e'l piu vecchio, fu il molto dotto, & giudizioso Poeta M. Lodouico Ariosto Ferrarese, l'altro è il molto Reuerendo & virtuolissimo Monsignor M. Giouanni della Cala, Fiorentino; l'uno nel principio del trentunesimo Canto dell'opera sua, l'altro in vno non meno graue, e dotto, che ornato, e leggiadro fonetto, fatto da lui nel primo fiore della giouinezza sua, il qua. le io, per seguitare il lodeuole costume di questa fioritissima Academia, & obbedire à te, Principe nostro dignissimo ho tolto à doue, re hoggi leggere, & esporre, secondo le poche, e debolissime forze mie, Della bontà, e dottrina dell'Autore d'ello fauellare, come fi richiederebbe, mi vieta non meno la grandezza loro, & infutticienza mia, che la patria comune, e la modestia sua, benche, e l'una, e l'altra è, son certo, notissima alla maggior parte di voi, & parte ancora ne douerrà gran fatto mostrare il presente marauiglioso sonetto, il quale mentre, che io recito, & dichiaro, statemi, prego, ad alcoltare Intentamente some solete.



V R A, cbe di timor ti nutri, c crefci, E tosto fede a' tuoi sos petti acquisti, E mentre colla fiamma il gelo mesci Tutto il regno d'Amor turbi, e contristi.
Poi che'n breue hora entro'l mio dolce hai misti Tutti gl'amari tuoi, del mio cor esci Torna à Cocito, à lagrimosi, e tristi

Ghiacci d'inferno; iui à te stessa incresci Iui senza riposo i giorni mena Senza sonno le notti, iui ti duoli Non men di dubbia che di certa pena, Vattene; à che piu sera, che non suoli, Se'l tuo venen m'è corso in ogni vena, Con nuoue larue, à me ritorni, & voli ?

IL SOGGETTO.

I L foggetto di questo altissimo sonetto, ilquale è & di concetti, & di parole, & d'ordine di time tutto graue, & tutto d'una dogliosa; e copaffioneuole indignazione ripieno, pare à me, che fia di volere insegnare, e dichiarare non meno secondo il vero e da Filosofo, che Poeticamente, che cosa è Gelosia ; onde nasce, e si nutriche, e quanro sia tea, & dannosa; & ciò dimostra per gl'effetti, & accidetti suoi : quali, essendo piu noti à noi, e piu manifesti, che le cagioni, e le sostanze fostanze, giouano in gran parte, come testimonsa Atistotele, nel pri mo dell'anima, à conoscere la natura di cheche si sia, e però finge, o pure, che cosi nel vero fosse, di dar licenza, e scacciar da se questo sozzo mostro, & infernal furia, la quale col suo tristissimo, e presentissimo veneno gli haueua perturbate in vn subito, e volte in amaro tutte l'allegrezze, e dolcezze sue amorose; ne rifinaua, come se questo fosse stato poco di perturbargliele, ogn'hora piu diuentado sem pre maggiore. Et benche si potesse diudere principalmente in due parti, nel primo quadernario, & in tutto il restate, noi per maggiote ageuolezza, essento questa materia assai ben difficile, lo diuidemo in quattro.

Cura, che di timor ti nutri, e crefci, E tosto fede à' tuoi sospetti acquisti, E mentre colla fiamma il gelo misci, Tutto'l regno d'Amor turbi, e contristi.

I N questa prima parte, nella quale si contengono tutte le quattro cose narrate di sopra, non meno breuemente, che dottamente, fauella il Poeta alla Gelosia, & artifiziotamente non la chiama per lo suo dritto nome, ma la circonscriue, dicendo,

Cura, che di timor ti nutri, e cresci.

Con quello, che segue. Il che sece ancora l'Ariosto nella prima stanza; il quale innanzi, che le dicesse il nome propio, la dinotò con cinque vocaboli, peggior l'vno, che l'altro; che surono questi, sospetto, timore, martire, stenessa, e rabbia. Ma; perche ciascuno di questi quattro versi è pieno di dottrina, e tutta la difficultà consiste in questa prima parte; però noi, per piu chiara intelligenza, gli dichiar remo à vno, à vno, con piu facilità che potremo, e come saperremo il meglio.

Cura che di timor ti nutri, e cresci.

Conciosia, che in questi primi versi ei diffinisca, ò piu tosto discriua la Gelosia, & ellendo due maniere di diffinizioni; vna, che dichiara il nome, & l'altra che dimostra la cosa; è da sapere primieramente, che questo vocabolo Greco Zelotipia, composto di due voci, onde è diriuato nella nostra lingua Gelosia, non significa altro, che vna emulatione, ò vero inuidia di forma, ò vero bellezza; del quale nome pare, che manchino i Latini veramente. Marco Tullio la tradusse obtrettatione, e la disfinì vna pattione, che alcuno ha, perche vn'altro gode, e possied quello, che vorrebbe posse posse e godere egli folo. Altri dissero, la Gelosia estere vna sospitore, la quale ha l'amante circa la cosa amata, ch'ella no s'innamori d'un altro. Altri, la Genosia estere vna suroso fos perco, dell'amate della T 3 cosa

cofa amata, la quale egli non vortebbe hauere comune con alcuno. non faccia copia di se à niuno altro; le quali tutte significano in eftetto v na cola medefima; ma sono particolari, e no vniuersali, come vorrebbero ellere le vere e perfette diffinizioni : conciolia che queste non comprendono se non quello, il quale è geloso, per disiderio, e concupilcenza sua propria: cioè per godere egli solo, come se non s'hauesse gelosia delle figliuole, delle madri, delle sorelle, e d'altre, d' parenti, ò beneuole, ò in qualche modo Cotto la cura, tutela, e protettione nostra, le quali non disideriamo di godere per noi, ma che altri contra la voglia, ò honor nottro non le goda. Et però diremo, che la gelosia è vna paura, d'sospetto, che alcuno, ilquale noi non vorremo ne goda alcuno bellezza, e questo per due cagioni, è per goderla noi foii, ò perche la goda folo quelli, cui volemo noi. Hora non è dubbio niuno, che la gelossa è vna spezie d'inuidia, e se bene non seguita necessariamente, che douunque è inuidia sia ge losia, seguita bene di necessità, che douunque è gelosia sia inuidia, co me cio che è animale, non è huomo, ma bene, ciò che è huomo, è ani male. Onde PLATONE diffini il geloso essere colui, il quale ha inuidia per sospetto amoroso. Et per questo forse disse il leggiadrillimo Lirico nostro M. Francesco Petrarca in quel suo dolcistimo Sonetto.

Liete, e penfofe, accompagnate, e sole, La qual ne toglie inuidia, e gelosia.

Benche si come egli sa alcuna volta poeticamente M. Laura innamorata di se medesima, à guisa di Narciso, come nel sonetto.

Il mio auuersario in cui veder solete.

Et in quella dolce, & vaga canzone, che comincia, se l penfier che mi strugge Et nella quinta stanza, se forfe ogni sua gioia Nel suo hel viso è folo, Et di tutto altro è schiua; Et quello che (equita : Coli pare la faccia encor colici

Et quello che leguita : Cosi pare la faccia ancor gelosa alcuna volta di se stessa di se stata di se s voi temeste à voi d'esterui tolta. Ma lasciando al presente il parlare della gelosia, che hanno i padri delle figliuole, i fratelli delle sorelle, & altre somiglianti, e ragionando solamente di quella de gl'amăti, dico, che in tre modi potemo hauere gelosia; cioè, quando noi no vorremo che vn'altro conseguisse d quello, che hauemo conseguito noi, d quello, che disideriamo di conseguire, d quello che hauemo cercato di conseguire, e non l'hauemo potnto ottenere. Et nasce questa gelosia, dalla cupidigia nostra propia, la quale è di quattro maniere.

Di piacere, Di poßeffione, Di proprietà, D'honore.

Per cagion di piacere è la gelosia; quando noi amiamo tanto il piacere, che si caua della cosa amata, che noi lo ci volemo godere tutto soli, e pen siamo, che douesse scenare, e sarsi minore, se si comunicasse con altrize di questo pare, che sauelle diuinaméte (come sa sem pre) Tibullo in quella dolcissima elegia.

Quid mi si fueras teneros las furus amores, Federa per Diuos clam violanda dabas?

Et in quell'altra ancora non men dolce e leggiadra, il cui comincia mento è.

Semper vt inducar blandos offers mihi vultus, Tost tamen es mifero tristis, & asper Amor. Quid mihiseuitix tecum est ? an gloria magna est Insidias homini composuise Deum ?

La qual noi traducendo gia nella nostra lingua à nostro proposito dicemmo cosi.

Sempre acciò ch'io piu volentier m'inuecchi,

Con lieti rifi, or graziofi cenni,

Dolcemente da prima, Amor, m'adeschi;

Ma poscia, lasso, come tuo diuenni,

Si mi gouerni giorno Inotte, ch'io

Altro che danno, & duol mai non fostenni;

A che sei tanto in me spietato & rio?

E però gloria tal con forza, e'nganni

Tender l'acciuoli ed buom mortale nn D10?

Di possestione è, quando noi disideriaino di possedere per noi la cosa amata, e tememo di non perderne la possessione, se diventasse amica d'un'altro, e di questa sauella Properzio in quella elegia, cho ha il principio à questo modo.

T 4 Eripi-

Eripitur nobis iampridem cara puella,

Et tu me lacrymas fundere amice vetas ?

Di propietà, quado possedemo la cosa amata, e la vorremo tutta per noi, senza che alcuno v'hauesse parte nissuna, e di questa parla il me desimo Poeta nell'elegia à Liceo Poeta,

Tumihi vel ferro pettus, vel perde veneno, A domina tantùm te modò tolle mea. Te focium vitæ, ter corporis eße licebit, Te dominum admitto rebus amice meis, Letto te folo, letto te deprecor vno. Rualem poßum non ego ferre Iouem.

Simile à Properzio, e non meno al mio parere, leggiadramente dilse ancora!' Ariosto in vna sua breue, ma diuinissima elegia al diuinis simo Bembo, la quale comincia,

Me ta itum perferre mea peccata puelle ? Me mihi riualem prapojuise pati ?

Et è tanto possente questo disiderio, c'hauemo di possedere la cosa, amata propia, e senza compagnia, che molte volte fatta comune, non ce ne curiamo piu, e la lasciamo del tutto, spogliandoci non solamente la gelosia, ma l'amore ancora. Onde due volte disse V ergilio.

Coniugio iungam Stabili,propriamque dicabo .

D'honore è poi nella quarta, & vluma maniera, secondo, che il geloso stima, ò piu, ò meno, cotale vergogna, secondo la natura sua, e coltumi ò della patria, e regioni sue, percioche anco in questi lono, varij i giudizi dell'huomini, e l'ulanze de' paesi. Onde dicono, che le nationi occidentali, e quelle, che habitano nel mezo giorno, sono, molto gelole, ò perche sono molto dedite all'Amore; ò perche reputano grandissimo dishonore l'impudicizia, e vergogna delle mogli, & amate loro, il che per le tagioni contrarie non fanno quelle, che viuono sotto il Settentrione. E cosi s'è veduto, che ottimaméte fece il Poeta nostro à chiamare, & quasi diffinire la Gelosia, Cura. cioè pensiero e passione, che si nutre e pasce di timore, cioè paura, e fospetto. Et di queste parole dà ad intendere ancora di che nasce ; perche come n'inlegna il Principe de' FILOSOFI, noi ci nutriamo ageuolmente di quello, di che nasciamo: ne gli basto hauer detto. questo, ma aggiùnse ancora, cresci. Il che fu fatto da lui con ottimo, giudizio; percioche la gelosia può come l'altre qualità, e crescere, e scemare, e scema, e cresce per quattro cole, e modi,

Secondo le perfone, Secondo i luoghi,

Secondo)

Secondo i tempi,

Secondo le faccende.

Le persone, mediante le quali cresce, e scema la gelosia, sono tre à. punto.

Quella, che ha la gelofia , Quella, di chi s'ha gelofia , Quella, per chi s'ha gelofia .

Quanto alla persona del geloso, quelli che conoscono non hauer in loro virtù, ò qualità da piacere, ò essere stimati, ingelosiscano piu tosto, e maggiormente; la qual cosa ne insegnò giudiziosamen te, come suole, M. Giouanni Boccaccio nella nona nouella della set tima giornata in persona di Arriguccio Berlinghieri, come puo cia scuno vedere per se stesso, leggendola. Importa ancora grandemen te, di che natura sia il Geloso, che se è ordinatiamente persona sospettosa, e ripiglia ogni cosa in cattiua parte, interpretando sinistra mente, ciò, che ode, e vede, accresce la sua malattia, quasi in infinito; e di questa maniera era quello, che confessò la moglie in forma di Prete; e perche la maggior parte de'gelosi fono cosi fatti, però soggiunse prudentemente il nostro Poeta nel secondo verso,

Et tosto fede a' tuoi sospetti acquisti.

Che cosi debbe scriuersi, & non come ho veduto in alcuni. Et piu temendo maggior forza acquisti.

Tutto, che ancora questo staria benissimo, e direbbe vero, tolto per auuentura da Vergilio, quando disse della fama,

Fama malum, quo non aliud velocius vllum,

Mobilitate viget, viresq; acquirit eundo .

Et chi non sà, che quanto vno teme piu, tanto è piu geloso Moftrò ancora questa prestezza, e crudeltà de'gelosi l'Ariosto quandodisse, che questa piaga incurabile s'imptimeua si facile nel petto di vno amatore. Et certo marauigliosa cosa è, à pensare, che gl'huomini siano tanto nimici di se stessi, della vita loro, che molte volte per vna parola, per vn cenno, per vn guardo, fatto bene spesso pensatamente, vogliano mal grado loro, pensare, e creder quello, che tanto gl'affanna, gl'affligge, e gl'addolora, come se propriamente nello Amore non sosse cure, & altre noie, che quelle sole, che noi stessi fenza vile veruno, ci andiamo tutto il giotno importunamente procacciando. Ma per tornare alla spositione del sonetto, dico, che acquistar fede in questo luogo non vuol dire essere creduto, o fare in modo, che si creda, come là nella prima stanza del la Canzone grande.

Ch'acquistan fede alla penofa vita.

Et:

Et in quel sonetto diuino,

Si come eterna vita è veder DIO,

Quando dice,

Et se non fosse il suo suggir si ratto, Puu non dimandarei, che s'alcun viue Sol d'odore, & tal fama fede acquista.

Ma fignifica per l'opposito, dat fede, & credere, nel qual significato l'vsò il Petrarca nel sonetto.

Solea lontana in fonno confolarme.

Dicendo nel settimo verso.

Et vdir cofe, onde'l cor fede acquista.

Hora tornando, doue io lasciai della gelofia dico, che questo maligno spirito cresce ancora, e scema, secondo la persona, della quale s'ha gelofia:e questo non solamente secondo, che ella propia è costu mata, pietosa, costante, ingegnosa, prudente, amoreuole, e tenera dell'honore, & altre cose cotali: ma si considera ancora la madre, la balia, le parenti, i famigliari, le vicine, e le compagne, il che dimostra ottimamente il Boccaccio in diuersi luoghi. Onde il Petrarca, essendo M. Laura, fanta, saggia, cortese, honesta, e bella, dice di non esser stato geloso nel fine di quello, non men bello, che malageuole sonetto,

Amor che'ncende'l cor d'ardente zelo. Doue dice fauellando della Gelofia,

L'altra non gia, che'l mio bel foco è tale,

Ch'ogn'huom pareggia; e del fuo lume in cima,

Chi volar penfa, indarno spiega l'ale .

Importa ancora in questa parte l'animo dell'amante, verso la persona amata, percioche se à dirato, ò altramente di mal talento, piglia ageuolmente ogni occasione, & ogni bruscolo, come volgarmente fi dice, gli pare vna traue, il che apparisce medesimamente nel Boccaccio; & in Bradamante dell'Ariosto, e cosi se per lo rouerscio tosfero bene animati verso le persone amate, appunto al rouerscio andarebbe la cola, e bilognarebbe bene, che tolle grandillimo legno, e dimostramento à volere, che credessero altramente come si vede tut to quanto il giorno della perfona, di chi s'ha gelofia. Scema, & cre Ace medelimamente questa rabbia secondo le qualità sue, percioche le folle pouera, brutta, ignobile, illiterata, da poco, priua d'amici, e di parenti, le ne fa poca stima, e poco se ne teme, come per l'opposiro auuiene, quando è ricca bella, nobile, dotta, d'assai, abbondan te di parenti, e d'amici. Onde il Petrarca, il quale come hauemo detto, non era gelolo per l'ordinario, nostrò d'esser diuentaro straerdinaordinariamente per questa cagione, quando dille nel sonetto, in me zo di duoi Amanti honesta altera,

Subito in allegrezza fi conuersc La gelofia, che n su la prima vista, Per fi alto auuersario al cor mi nacque.

Oue egli chiama per il nome del genere quello, che i Latini chiamano spezialmente riuale, non però propiamente, ne felicemente à gran peza, come i Greci, il che sapendo voi tutti meglio di me, tace= rò. Quanto alla feconda cofa, cioè al luogo, s'ha piu ò meno gelo fia secondo le qualità d'eslo, ilqual può ester, e sacro, e profano, lungi e da presso, chiuso, & aperto, commodo, e scomodo, e cosi de gl'altri, e che questo non importi poco, ciascuno da se il puo cogno scere, e la torre di Danee dimostrarlo, & i serragli medessimamente, & il prouerbio volgare loda l'innamorarsi in vicinanza. Similmen te quanto alla terza cosa, che è il tempo, ciascuno puo conoscere da se, che come nell'altre cose importa allai, cosi in questa non è di poco momento, conciolia, che altre occasioni s'hanno comunemente per Carnesciale, che di Quaresima, altre de di del ripolo, che in quelli delle fatiche, e nel medetimo modo de gl'altri. Circa la quarta & vltima cola, che sono le faccende, chi non sà, che miuor gelosia si pigli d'vno occupato, che d'vno scioperato?e poco si te me di chi è dietro à cose importantillime, è che sono stimate da lui piu, che i piaceri : e cosi per lo contrario; conciosiacosa, che da con trarie cagioni, nascono effetti contrarij, in guisa, che secondo che sa ranno maggiori, o minori, o meno le cose dette, sarà ancora maggiore ò minore, la gelosia, e le cose dette sarano maggiori, ò minori non secondo il vero, ma secondo che le giudicarà il geloso:e benche noi parliamo sempre nel genere del maschio, intendiamo però ancora delle femmine, le quali non amando manco de gl'huomini, & hauendo naturalmente manco prudenza, e configlio, è forza, che piu si diano in preda, e piu si lascino vincere da questa suria, che gl'huomini.

#### Et mentre colla fiamma il gielo mesci.

Mostra in questo verso come opera la gelosia, cioè, che mescola il gielo, che non è altro, che la paura, & il sosse colla fiamma, cioè, con Amore, che non è altro che fuoco. Onde i Poeti pongono fiamma, e suoco, non pute per esso amore ( come ogn'vno sà) ma per le donne amate ancora; come il Petrarca, quando diste,

L'alma mia fiamma oltra le belle bella.

Er

Ei il molto Reuerendissimo Cardinale Bembo in quei suoi bellissimi terzetti d'amore.

Vn dinanzi al suo fuoco esser di neue.

Doue è da notare, che lempre vi s'aggiugne alcuna cola; onde il Petrarca difse, l'alma mia fiamma, & altroue,

Il mio bel fuoco è tale.

Il che fanno ancora i Latini, & è necessario. Onde Verg.disse nella terza Egloga,

At mihi sese cffert ultro meus ignis Amintas.

E questo fanno perche come il fuoco è attiuissimo(per dir cosi) cio è, potentissimo ad operare fra tutti gli altri elementi; cosi è amore tra l'altre passioni humane. Onde Virg.nel quarto,

Vulnus alit Venis & cæco carpitur igni.

Et il Petrarca disse,

Saette vsciuan d'inuisibil foco,

Et che il gielo fi metta per la paura, cioè l'effetto per la cagione, è figura vfitatifima non folo appreffo i dicitori in rima, ma eziandio à quelli di profa: la cagione, perche chi teme, diuenti pallido, e freddo, è, perche la paura contrae, e debilità il cuore. Onde la natura per foccorrerlo (effendo il cuore il piu nobile membro dell'huomo) come quello, che fecondo i Peripatetici, è il primo à nafcete, e l'vltimo à morire, vi manda il fangue della parte di forra : e non bastando questo, vi manda anco in suo aiuto di quello di sotto, e di quì nasce la pallidezza, e'l gielo : tremasi poi, perche tremando il cuore, trema dietro il fuo moto tutto'l corpo. Questo medesimo modo di dire, vsò il Petrarca nel sonetto allegato della Gelosia, dicendo,

Amor che'ncendi il cor d'ardente zelo,

Di gelata paura il tien costretto.

Doue gelata paura senza dubbio significa la gelosia, e però soggiunse,

Et qual fia piu fa dubbio all'intelletto,

Lasperienza, o'ltimor,lafiamma\_o'l gielo.

Pigliando la fiamma per Amore, & il gielo per gelofia, come in que fto luogo quì ne piu ne meno. V sò ancora il Petrarca il verbo, melcere, in questo stesso significato; quando disse nel Trionfo della diuinità,

Ch'io veggia iui presente il sommo bene

Ne alcun mal, che solo il tempo mesce.

Benche potrebbe essere ancora per traslazione dal vino, come s'vsa volgarmente in Firenze, nel qual fignificato lo prese lo acutilimo e molto amicissimo mio M. Lodouico Martelli in vno suo gentile madria-

#### SOPRAL'AMORE.

madriale, il cui principio è questo,
Io bo nel cuore vn gielo,
Che quanto piu lo scaldo, piu s'indura.
Et poco di lotto dice,
Il mendicar m'ancide, e'l soffrir mesce
Martiri all'aspra doglia,
TVTT O'l regno d'Amor turbi, & contristi,

In queste poche parole di questo verso solo si contengono vniuerfalmente, & in virtù, tutti i dolori, tutti gl'affanni, e tutte l'angosce, che si possono immaginare in Amore, non che soffrire, il quale quanto è dolce per se, tanto diuenta amaro meschiato con la gelosia, non altramente, che se con vno medesimo si mescolasse vno ama rissimo veneno; ma tempo è horamai di passare all'altre parti, ilche si farà, detto che haremo, che non senza grand'arte, e giudizio suro no tessuti questi quattro primi versi, in guisa, che in ciascuno d'essi fornisse la sentenza, & vi è il punto, il che oltre à vna certa grauità & indignazione sa piu attento l'vditore, e questo medesimo si vede artatamente satto in quel Sonetto del Reuerendissimo Bembo, che fauella della speranza,

Speme, che gl'occhi nostri veli, e fafci, Sfreni, e sforzi le voglie e l'ardimento. Cote d'Amor.

Et quel che seguita,

Poi che'n breue hora entro'l mio petto hai mifti Tutti gl'amari tuoi,del mio cor esci ; Torna à Cocito, a' lagrimosi,e tristi Ghiacci d'inferno,iui à te stessa incresci .

Questa è la seconda parte principale, nella quale hauendo il Poeta fauellato di sopra della Gelosia, e de'suoi effetti in vniuersale e ge neralmente, discende hora al particolare, e le comanda, ò piu tosto la prega, che esca, e parta del petto, e cuore suo, hauedo seruata l'vfanza sua, & fattolo di felicissimo infelicissimo, si che non le restando à fare altro se ne puo ritornare allo inferno, onde vsci, come dimostra il verbo, Torna. La qual parte per lo essere ell'ageuole da se, & ancora per le cose dette di sopra longamente, non ci distenderemo in dichiarare altramente; notaremo solo alcune breuissime cofe, circa le parole, e prima diremo, che *in breue hora* su detto studiosamente, non tanto per rispondere à quel verso di sopra,

Et tosto fede a' tuoi sospetti acquisti.

Quanto per mostrare la forza, e subita potenza di questo pessimo veneno, il quale opera subitamente hai misti, cioè, mischiati, e mefeolati,

scolati, come disse il Petrarca ancora nel sonetto.

Se Virgilio, & Homero haueßer visto Quel Sole, il qual veggio io con gli occhi miei, Tutte le forze in darfama à costei Haurian posto,e l'vn stil coll'altro misto,

Torna à Cocito, a' lagrimofi, e tristi

Ghiacci d'inferno, iui à te steffa incresci.

Ghiacci deue dire, & non campi, come ho veduto in alcuni scritti, & è questa vna discrittione Poetica dell'inferno, onde è vscita, elsendo veramente vna furia: percioche l'Ariosto ancora la nominò peste infernale. Onde è da sapere, che si come tutte le cose, o belle, o buone si chiamano essere del Paradiso, come il Petrarca,

, Ch'vn de gl'Angeli par di Paradifo , Et altroue ,

Quasi vn spirto gentil di Paradiso.

Cosi dall'altro lato tutte le sozze e ree si dicono essere d'inferno. Come disse Virgilio del giuoco & della fama : & il Petrarca de gli specchi di M. Laura,

Questi fur fabricati ſopra l'acque D'abiʃʃo,ŧ tutti nell'eterno oblio ; Ond'il principio di mia morte nacque .

Et altroue biasimando la corte di Roma, la chiamò inferno di viui, come fece anco del mondo tutto quanto, quando disse.

Ne vorrei riuederla in questo inferno.

IVI à te steffa incresci.

Cioè vieni à noia, e fastidio à te medesima, non che altrui; e cosi ci dipigne la natura, e costumi de gelosi ; la quale espresse dottamente Lodouico Martelli in vna delle sue leggiadrissime stanze d'amore, la quale, veggendo starui si intentamente, recitaròtutta.

Quel ch'interrompe il lor cafto defire , E se quel, che è d'vn solo, à molti è dato : Quest'ingombra i mortai di sdegni e d'ire ,

- Et turba, & volue ogni amorofo stato;

Questo fa l'huomo vago di morire,"
 E'l fa doler con DIO d'effer mal nato,
 E'l fa venir d'ogni sua grazia schiuo,
 Poi che d'ogni mercè viuendo è priuo.

A. (.)

#### SOPRA L'AMORE.

Et come, che questo verbo increscere significhi hauer dietà & com passione il piu delle volte, come l'vsa il diuino Poeta Dante in vna delle sue dotte, e moralissime Canzoni, cominciando quasi, ex abrupto, come si dice.

Et m'incresce di me fi duramente Ch'altretanto di doglia

Mireca la pietà, quanto'l martire.

Et il Petrarca.

Hor dimiei danni à me medefimo increfice

Et alttoue.

Mostrando in vista, che di me l'incresca.

Tutta via l'vsa ancora in questa significazione il Petrarca, come là nella prima stanza della canzone delle Trasformazioni.

Toi seguirò fi come à lui m'increbbe.

Et altroue.

Ond il lasciare, e l'aspettar m'incresce.

Il che non è senza confiderazione (come altroue s'è detto) che vn verbo Toscano solo significhi due cose tanto diuerse, e sprima quel lo che i Latini con duoi verbi sprimono, Miseret & tædet.

Iui /enza riposo, i giorni mena,

Senza sonno le notti, iui ti duoli

Non men di dubbia, che di certa pena.

Seguita in questa terza parte di raccontare la natura, e la vita de'gelosi, i quali, stando sempre come in vno continouo inferno, mai il giorno non si riposano, ne dormono la notte, anzi sempre si dolgono, e si lamentano rammaricandosi cosi del falso, e di quello, che no fanno, come del vero, e di quello che dubitano, immaginandosi no poche volte cose al tutto impossibili. Percioche questa malattia genera ne gl'animi vna perpetua, e continoua inquietitudine, che mai non posa, ma sempre sta attenta, e con gl'orecchi tesi, ad ascostare ogni voce, ogni romore, ogni vento, e tutte le piglia, & accresse à mal suo prò; e però si fcusa Properzio dicendo,

Omnia me terrent, timidus sum ignosce timori Et m ser in tunica suspicor ese virum.

Il che riprendendo il Petrarca, come cola vana, & impossibile diffe, Pur come donna in vn vestire schietto,

Celi vn'huom viuo, ò sotto vn picciol velo,

Et procede tanto oltre alcuna fiata, che toglie il vero fentimento, fa che non femo piu deffi. Onde nafcono non folamente tutte quelle cofe, che racconta Horazio in quella dolciflima Ode,

Cum tu Lydia Telephi

Ma

Ma ancora hauemo paura dell'ombre nostre medesime, il che cone fella di te Properzio.

spsc meas solus quod nil est, æmulor vmbras, Stultus, quòd stulto sæpe timore tremo.

Il che imitando il dottillimo Molza cominciò vn sonetto

Io son del mio bel Sol tanto geloso,

Ch'o temo di chiunche fiso il mira.

Et perche, come s'è detto, la gelosia è spezie d'inuidia, che d'altrui bene quasi suo mal si duole, eleggono i gelosi di mancare essi d'alcu na commodità, pur che non l'habbiano ancora gl'altri; e quinci diceua l'innamoratissimo Poeta Tibullo, in quella elegia allegata di sopra.

Me quoque servato, peccet vt illa nihil .

Et che piu?non solamente de gl'huomini temeno i gelosi, ma delli Dij ancora, e però disse Ouidio nella Epistola di Sasto,

Hunc ne pro Cephalo raperes Aurora timebam,

Etfaceres fed te prima rapina tenet.

Con quello, che feguita. Ma troppi essempi ci sono da allegare, no parlando i Poeti mallimamente i Greci, & i Latini, di cosa alcuna piu, e piu di cuore, che di questa. Onde Properzio si coduste à dire.

Null & funt inimiciti & nifi amoris acerba, Ipfum me Iugula, lenior hoftis ero.

I Poeti Tolcani, amando piu castamente, scrissero ancora piu santamente, ne fu lor mestiero dolersi tanto di questa furia maluagia. Quanto alle parole pare à me, che non senza grazia, e giudizio sia stata replicata tre volte la particella *iui*. non tanto per congiugnere & appiccare i versi di sotto à quei di sopra, quanto per quello co lore, che i rettorici chiamano repetitione, e per quell'altro ancora, che si chiama articolo, non essendo posto à niuno la copula, e, e con giunzione.

Et i giorni mena,

E detto di questo luogo menare in quel medesimo modo che dille

il Petrarca nel principio di quella sestina.

Chi e fermato di menar sua vita.

A imitatione de i Latini, che dicono ducere vitam: in altro fignificato l'vsò il Petrarca, quando disse nel sonetto,

Pò ben, puoi tu portartene la fcorza

Che incontra al Sol e quando mena il giorno

E si piglia molte volte in mala parte, come nell'estempio allegato di sopra, doue seguita.

su per l'onde fallaci, e per gli scogli,

Et nel capitolo primo d'Amore,

Qual'emorto da lui,qual con piu graui

Leggi mena sua vita aspra & acerba, Sotto mille catene, e mille chiaui,

Non men di dubbia che di certa pena.

Non fi poteua à giudizio mio, ne piu dottamente, ne piu veramente, aggiungono ancora ne piu leggiadramente, fprimere, e dimostra te l'vltima differenza della gelosia, che in questo verso si fia fatto. Conciosia, che alcuna altra ò cura, ò passione si ritrouerrà, che hab bia tutte, ò parte delle cose date alla gelosia, ma no se ne ritrouerrà gia mai niuna, (che io creda) che si dolga cosi del dubbio, come del certo, essendo questo il propio di questa infermità. Onde ben disse l'Ariosto medesimamente, non men per fasso, che per ver sospetto. Et il Petrarca ancora volle mostrare il medesimo quando disse.

Pur come Donna in vn vestire schietto.

Volendo inferire ( come di lopra dicemmo ) che i gelofi temono di quello, che non douerrebbero, stando sempre in sospetto, non altramente, che se fosse possibile, che vna donna nascondesse vn'huomo viuo sotto la gonna, o sotto il velo, & in questo sonetto significa il Petrarca la gelosia per quattro nomi, gelata paura, timore, gielo, so spetto, si come chiamo Amore, Zelo ardente, speranza, siamma, desi re, per le cagioni, che altra volta si diranno.

Vattene, à che più fera, che non suoli ?

Se'l tuo venen m'è corfo in ogni vena,

Con nuoue lavue à ne ritorni e voli ?

Questa quarta & vltima parte confacendosi mirabilmente col prin cipio,e con il mezo, secondo il precetto d'Orazio.

Primum ne medio, medium me discrepet imo.

Replica breuemente, e conchiude tutta la sentenza del Sonetto, licenziando vn'altra volta, e scacciando la gelosia, allegandole per persuaderla la medesima ragione di sopra, perche tanto significa questo verso,

Se'l tuo venen m'è corfo in ogni vena,

Quanto questo,

Poi ch'in breue hora entro<sup>•</sup>l mio petto hai misti Futti gl'amari tuoi ,

E parte dichiara la natura di questa tera insaziabile, alla quale non basta hauere appestato, & ammorbato vno col suo veneno tutto quanto, che ancora con varie larue, cioe, faccie, e sorme, il che significa con nuoui, e varij sospetti, ritorna ogn'hora piu, e va sem pre crescendo con maggiore inquietitudine, e essendo anco questa V parte

parte chiara per se, non diremo altro, se non che (come sapete) larue in lingua Latina significano (oltre quello, che noi diciamo maschere) l'anime dannate de'rei, che noi volgarmente chiamiamo spiriti : ma quì vuol dire sotto varie sigure, & apparizioni (come dicono) ap pariscono quelle, & è tolto dal Petrarca, quando disse nel sonetto.

Fuggendo la prigione, oue Amor m'hebbe, Et poi tra via m'apparue : Quel traditor in fi mentite larue, Che piu faggio di me'ngannato harebbe. Et alcroue, Mirandola in immagini non falfe. Cauato da Vergilio come lapete nel primo. Quid natum toties crudelis tu quoque falfis.

Ludis imaginibus ?

Formata la sposizione del sonetto ci restano nobilissimi vditori, mol ti, e molto belli dubbi, non meno vtili, che dissicili, circa la materia della gelosia. Ma, perche l'hora è homai passata di buona pezza, ne toccaremo solamente alcuni di quelli, che si dissiderano piu: e pri mieramente si dubita se l'Amore, inrendédo dell'Amore, che è disso di bellezza, può essere senza gelosia, come pare, che tenga il Petrarca in quel tante volte allegato sonetto della gelosia, doue mostra di amar M. Laura senza gelosia. Et rende la ragione, perche ciò gl'auuenisse, quando dice.

L'altra non gia che'l mìo bel fuoco è tale 💵

A che si risponde breuemente, che amare veramente non si puo sen za gelosia, e la ragione è, perche come dice Arist. nell'ottauo dell'Etica, l'amore è d'vn solo, e l'amicitia è di pochi, e quando Ouidio scrisse à Grecino, che amaua due donne, mi penso, che egli errasse nel nome, benche a'Poeti si concedono troppo maggior cose, che queste non sono. Onde il nostro gentilissimo Infiammato M. Luigi Alamanni disse, seguitando il suo ingegnosissimo Ouuidio, in vna delle sue vaghe e dolci Elegie Toscane,

Per qual cagione auuien crudele Amore, Che fuor d'ogn'vfo human per Cinthia e Flora Porti due fiamme, & non ho piu ch'vn core ?

Hora fe l'amata amasse vn'altro, non potendo esser l'Amor vero se non d'vn solo, verrebbe di necessità à non amare il primo amante, il che è quello, che da lui si cerca, oltra à questo disiderando l'amante generare nell'amata, cosa somigliante à se, verrebbe è non consegui re l'intendimento suo, se hauesse l'amata comune. Et chi credesse, che si potesse amare veramente più d'vn solo in vn medessimo tépo, cuta

## SOPRAL'AMORE.

erra di grandissima lunga, come prouaremo altra volta, oltra l'autorità d'Aristotile, e no conosce, che quello, che s'ama, s'ama come cosa ottima, e propia; ne si disidera altro, che diuentare di due vn solo, come racconta Platone, che risposero quei duoi amanti à Vulcano, onde ben disse Lodouico Martelli.

Nessun puo far di quei, ch'al mondo sono, A piu d'vna di se gradito dono.

E meglio loggiunte,

Et poco e'l don, ch' vn di se steßo face,

Hauendo detto di sopra,

Et quei,ch'ama di voi,donne piu d'una

Non puo sauer com'altra impresa honora,

Resta unto'l perfier che troppo uuolc,

Qual occhio ingordo in mirar fifo il Sole .

-Conchiudendo adunque, diciamo, che douunque è vero Amore, quiui necellariamente è gelofia, e doue non è gelofia, quiui di necel stà non è Amore. Et di questa sentenza su il Petrarca, come si vede nel principio di quel sonetto; se ben nel fine per esfaltare M. Lau -ra disse come Poeta, che in lui non era gelosia, la quale confesta el fere in tuttigl'altri amanti sempre, il che conoscendo ancora il noftro M. Luigi v'aggiunse quelle parole fuor d'ogn'vso humano. Du bitali ancora se la gelosia è naturale à gl'Amanti, d no, e molti affermano di fi, dicendo effere ancora in tutti gl'animali bruti, eccetto quello però, che ha dato il nome nella nostralingua à quelli, che non si curano d'hauer le Donne loro comuni. Et certamente non fi può negare,che in alcuno non fia manitestamente, come ne i To ri, Cigni, Colombe, Galline, & altri tali Oltra questo pare, che tanto sia naturale l'esfer geloso, quanto è il disiderare di generare si mile à les la qual cosa è piu naturale(come dice Aristotile nel secon do dell'anima) che possano fare i viuenti, e questo ( come s'è detto piu volte)per participare dell'ester diuino, quanto, & in qual modo, che possono. Et se alcuno dubitasse qui se la velosia è cosa naturale, perche dunque tanto 6 biafima ? conciofia che per la regola di · Aristorile, nessuno deue esser lodato ne biasimato per quelle cole 😱 che sono da natura; si risponde, che non si biasima la gelosia, ma l'ec cello, & il troppo, come non si biasima il mangiare, e bere, & altri disiderij naturali, ma il troppo mangiare, e bere: percioche se alcuno fosse geloso, quanto, e quando, e doue, e come si conuiene, non sa ria biasimeuole. E dubbio ancora, se questa malattia si puo guarire; 'ò è del tutto piaga incurabile, come afferma l'Ariofto, & altri infieme con lui : A che, dico, che come scemate, e crescure le cagionis V 2

ni, che la fanno scemare, e crescere, esta scema, e cresce; cosi tolto via le medefime affatto, si leuarebbe anco affatto la gelosia, quella intendo, laquale è per eccesso oltra il douere. Percioche, come in vno infermo fi puo leuare colle medicine, ò la troppa fame, ò la troppa sete, & altri tali eccessi fuori di natura, così colla prudenza si puo torre l'eccesso della gelosia, piu, e meno ageuolmente secondo le qualità dette di sopra, e così per le cagioni contrarie, cresce al cuna volta tanto, che diuenta odio, e si conuerte in rabbia, e quefto non solo contro la cosa amata, ò il suo auuersario, ò riuale, ma contro tutti quelli ancora, i quali giudica efferli stati in qualun che modo contrarij. Onde sono nate vendette crudelilime, e fatti fceleratiffimi fuor d'ogni mifura, e tal uolta contro l'honore, & vita propia di le medelimi, come fi puo vedere per le storie; cosi antiche come moderne, e come vollero fignificare i Poeti, fauoleggiando d'Io, che fu trasmutata in vacca da Gioue, per gelosia, e Calisto in orsa, e quello, che raccontano essi di Pocri, la quale ammazzò Cefalo suo marito inauuertentemente. Afferma Plutarco, scrittore grauissimo, essere interuenuto veramente alla moglie di vno Cianippo, e d'vn'altro chiamato Emilio. Sono bene da riprendere acramente coloro, i quali conoscendo, che in D 10 è amore, anzi è esso primo amore, e cagione di tutti gl'amori, credono, che in lui sia gelosia, come in noi, non sapendo, che tutte le cole, che sono, à s'attribuiscano à D10, sono in lui in diuerlissimo modo dal nostro; percioche l'Amore in D10 non pre suppone mancamento, come l'humano, ma troppo è alta questa materia al basso, e poco sauer mio, e però ringrazian do lui, che tutto sà, e tutto puo, farò fine.

#### SE LACELOSIA PUO ESSER senza biasimo.



ENSANDO alcuni, che nessuna gelosia possa essere senza biasimo, e conseguentemente se non cattiua, & argomentano cost: La Gelosia è vna spezie d'inuidia: la inuidia è vizio dunque la gelosia è vizio: poi soggiungono, ll vizio è sempre male, e

biasimeuole, dunque la gelosia è sempre vizio biasimeuole. Poi faticano di prouare quello, che niuno o buono, o dotto negarebbe cioè, che l'inuidia sia vizio, e da questo inferiscono; dunque

#### SOPRA L'AMORE.

que l'inuidia è male, vlando non il fillogilmo come Filolofi; ma l'entimema, come Retori. Poi prouando quello,che di già è prounto, cioè che la gelofia fia vizio, & in fomma volendo prouare l'aflunto, allegano quella famofa, e volgata regola posta dal Filosofo nel principio de' Predicamenti, che dice tutto quello, che si predica del predicato, fi predica del subbietto. Et aggiungono fuori del la regola, il che significa il medesimo, che la regola stessa, e tutto quello, che si predica del genere, si predica anco della spezie, e dato l'estempio di questa regola veristima, conchiuggono da capo. l'inudia è vizio, dunque la gelofia è vizio, perche il vizio si predica dell'inuidia, che è predicato, e genere, si predicarà ancora della gelosia, che è subbietto, e spezie d'inuidia. Questa è la prima, e piu efficace ragione loro, alla quale innanzi, che io risponda, non mi par le non ben fatto in iscusazione cosi di loro, come di me, dire, che io non credo, che essi medefimi, d'habbiano detto, d'intendano cosi: perche chiunche hara pur letto i primi principij della loica, conoscerà subito ageuoli ssimamente queste ragioni cosi fatte ellere state scritte ò da vno, che non intendeua quello, che egli si Icriuelle, d fe l'intendeua, le scriuelle à coloro, che non intendellero. Primieramente la regol a posta da Aristotile nel principio de' Predicamenti, la quale è tanto bella, ne cessaria e vniuersale, che tut ti i modi di tutte, e tre le figure, & in fomma tutta la loica fono fondati sopra esta, non è stata bene intesa da loro, ne bene allegata (co me puo vedere ogn'vno da se) perche questo termine, animale, il quale è predicato, fi dice di quello termine huomo, il quale è fubbietto, e spezie; dunque per questa regola, ciò che si predica d'animale, si dirà anco d'huomo. Ora l'animale b prediza di genere, perche si dice animale ègenere, dunque si predicarà anco d'huomo, dunque l'huomo farà genere. Et perche m'intendano ancora coloro i quali non hanno letto i predicamenti, dico, che questo nome huomo fi predica del Petrarca, & di tutti gl'huomini, dunque per la predetta regola, tutto quello, che si predica d'huomo, si predicarà an co del Petrarca, e di tutti gl'altri huomini. Ora l huomo è vn nome di duo fillabe, il quale fornisce in o; dunque il Petrarca è vn nome di due fillabe, che fornisce in d, il che non è piu vero, che si sia l esfempio di fopra polto ( come vede ciale uno ) e quelto battarebbe à prouare, che la con chiufione loro, cioè, che la gelofia per lo effere ella spezie della inuidia sia vizio, è falsa. Ma perche se non esi, gli altri conoscano, onde sia proceduto l'inganno di costoro, dico, che Aristotile, nel luogo allegato gia due volte da noi, non dice (come essi dicono) il che è falsissimo manitestamente, ma dice cosi, il che è V mani-2

manifestamente verissimo: Quando vna cosa si predica d'vn'altra co fa, come di subbierro, rurte quelle cose, le quali di quello, che si preca, si dicono, si diranno ancora tutte del subbietto, come huomo si predica d'alcuno huomo, & animale si predica d'huomo, dunque anco animale si predica d'alcuno huomo, perche alcuno huomo, co me (per atto d'essempio), Socrate, è huomo, & animale: e tutta la malageuolezza, el'importanza di questa marauigliosa regola confi ste come n'auuertifcono tutti gli spositori, coli Greci, come Latini in quelle due parole come di subbietto, cioè, estenzialmente, e non per accidente, come si vede ne gl'essempij di sopra. Ma ponghiamo che la regola citata da loro fia frata bene intefa, e bene allegata, díco, che il fillogifmo loro, non folo è falfiffimo, ma pecca nella piu de bile, e più euidente fallaccia, che possa essere, cioè, nell'equiuoca= zione, che non è altro, che non intendere, d'scambiare i significati de'vocaboli, pigliando vna voce per vn'altra, come chi diceffe : Gli buomini fauellano: questa(e mostrasse vna figura dipinta ò scolpita)è huomo, dunque questa fauella; o si veramente i lioni mugghia no:il lion di piazza è lione, dunque il lion di pizza mugghia. Et che cio lia non men chiaro, che vero effi dicono cofi, la gelofia è vna. fpezie d'inuidia, l'inuidia è vizio, dunque la gelofia è vizio: hora io dico cofi, com'essi ne piu ne meno: la vegetatiua, ò volemo dir la sen. fitiua, è spezie d'anima: l'anima è separata dalla materia, e conseguentemente immortale, dunque la vegetativa è l'eparata dal corpo, è immorrate: il che effer falso penso, che sappiano anch'essi. Ma per mostrar la cagione di questo errore(come facemmo di sopra di quel l'altro)diciamo, che i generi (quanto fa al prefente à propolito) lono, di tre maniere. Genere vniuoco, ilquale è il propio, e vero genere, predicandosi non meno della sostanza, che del nome, come animale. di tutti gl'huomini, perche ciascuno huomo è animale, e fostanza animata sensitiua : e di questo solo non d'altro s'intende allegata la regola di fopra. Genere equinoco; e questo è quando si predica del nome solamente, ma non gia della fostanza, e così accidentalmente, c non effentialmente, come vn corpo morto, & vn viuo, che no han. no à far nulla, infieme, se non che hanno vn nome medesimo, cioe, corpo, unde chi dicelle il cane abbia, non potrebbe conchiudere (co. me hanno fatto costoro della gelosia) dunque il cane pesce, ò veramente il cane segno celeste, abbaia: perche sono equivoci, e gli equi uoci non s'hanno à vlare ne nelle scienze, ne nell'arti, & in somma non son buoni à nulla. Genere analogo è quello, il quale è tra l'vno, e l'altro di questi due, perche si predica, e secondo il nome come l'equiuoco, e lecondo la lostanza, & estenza, come l'vniuoco:ma v'è quefta

#### SOPRA L'AMORE.

115

guesta differenza, che l'vniuo co comprende tutte le sue spezie egual mente, & in vn tempo medesimo: perche animale comprende tutte le sue spezie egualmente, cioè che tanto è animale l'huomo, quanto il cauallo, & il topo, & in vn medefimo tempo, perche non coprende prima l'vna spezie, che l'altra. Ma l'analogo non le comprende tutte, ne vgualmente, ne in vn tempo medefimo; anzi ven'è vna, la quale è plu perfetta dell'altra, e conseguentemente prima di tempo,e sempre quella, che è piu pertetta e piu sempre comprende, & è cagione di tutte l'altre come per cagion d'effempio, quelto nome sa no contiene sotto le, & abbraccia piu spezie, la medicina, & alcuni cibi fi chiamano fani, l'aria fana, l'efercizio fano, l'orina fana, & altri fomiglianti, ma tutte queste cole si chiamano sane, rispetto alla prima, e vera sanità, L'altre dipoi per diuersi rispetti, come la medicina, perche fa la sanità; l'orinà', perche la mostra; l'esercizio, e l'aria, perche giouano alla fanità, e così de gli altrize di questo genere fece molte diffinizioni & importantissime ARISTOTILE come si vede in quella dell'anima, & in quella de'corpi celesti, e molte altre, ilche non lappiendo, ò non auuertendo coltoro, lono incorli in vn'error ridicolo, delche se non altro gli douena fare aunedere quel dire vna Ipezie, e che coloro, i quali la diffinilcono compitamente, non dicono la gelosia è inuidia: il che sarebbe necessario, che facessero se l'in uidia tulle il vero, e propinguo genere della gelosia ; ma dicono, la gelofía è v na paura (ò vero fospetto) che alcuno, il quale noi non vorremmo non goda alcuna bellezza, e questo per due cagioni, ò p goderla noi soli ò perche la goda solo quegli, cui volemo noi, e coloro, che diffiniscono la gelosia è vn'accidente, fanno non altramente, che chi dicesse Dante è corpo, ò vero sostanza, pigliando il genere non proffimano; come si debbe fare nelle diffinizioni, ma il remo to, ò piu tosto remotissimo, perchetutri i vizij, & anco tutte le virtù sono accidenti, e breuemente di dieci vn solo predicamento è so stanza, il che mi conforma nella mia certezza, che costoro scriuano piu per via di diporto, e trapallare il tempo oziolo, che per altro: per che chi è tanto lontano da i principij della Filosofia, che volen do dare la vera, e perfetta diffinizione della Gelosi : le desse per suo genere la freddezza, la quale è priuazione, sappiendo, che le priuazioni non operano mai cola nelfuna : onde nelfuno arto priuatiuo puo esfere causato da alcuna priuazione. Et poi soggiugnesse, e tut to questo aggregato, è non folamente la diffinizione, ma la forma della gelosia, mostrando di non sapere quello, che è notissimo à tut ti i principianti di loica, che la diffinizione, & il diffinito fono vna cosa medesima, e che la forma, e tutta la quidità, ò vero ellenza della cola Ŷ. 4

cola, ne è altro quello, che si sprime primieramente dalla diffinizio-' ne, che la quidità. Ma l'animo mio, ne la forza son di riprendere gli altrui errori, però tornando al proponimento nostro diciamo (perche ogn'vno possa meglio intendere con quanta considerazione si douerrebbe pensare quello, che l'huomo vuole scriuere, perche sia letto, e mallimamente in riprédendo altrui) che l'inuidia ha quattro spezie, o vero è di quattro maniere, come dichiaro gia lungamente in vna sua lezzione M. Benedetto Varchi, le prime due, delle quali non fono biafimeuoli, anzi meritano lode, e come harebbe detto il Petrarca. Tinto di dolce inuidia; se cio non fuse, che alcuna inuidia non poteste effere se non biasimeuole? e M. Christ: Lan. dichiarò l'emulazione, che è spezie d'inuidia, vna giustare ragioneuole inuidia. & il Bembo diffe nelle sue prose, vna dolce, e cor tefe inuidia. Ma che bisogna fatigare nelle cose ehiare? La terza spe zie della inuidia è la gelofia, la quale puo esfere e cattiua, e buona, & cosi merita hora biasimo, e quado loda, come si mostrarrà piu di sot to piu chiaramente. La quarta & vltima spezie è quella, che è ueramente uizio, e biasimenole, la quale consiste nel contristarsi de gl'al trui beni, ò rallegrarsi de gl'altrui mali senza che à te prò, od honore alcuno per cio te ne uenga:e di questa sarebbe uero à dire l'inuidia è uizio, dunque è male, dunque biasimeuole, come sarebbe uero dire intendendo dell'anima intellettiua, che è la forma, e qualità dell'huomo, l'anima è immortale, onde quando effi dicono, la gelofia, è una spezie d'inuidia, lo concediamo , ma quando sozgiungono, l'inuidia è uizio, lo neghiamo, essi lo prouano per Arist.e per 'no dire altraméte non conoscono, che Arist. nell'Etica fauella della uera, e propia spezie, & nó della terza, sotto la quale hauemo posto 'la gelofia. Se alcuno mi dimádafle(uolendomi prouare, che Dio ha Phabito della dimostrazione)Dio ha scieza?gli risponderei di sì, ma quando diffe la scienza è l'habito della dimostrazione, dunque Dio ha l'habito della dimostrazione, gliele negarei, pche la scieza di vio e la nostra è(come ogn'vno sà)equiuoca. Et pur secondo le regole loro feguitarebbe quefto, & infiniti altri non folo inconueneuoli, ma impossibili. Bel loico, e gran maestro di consequenze sarebbe vno che diceffe la qualità è ente, l'ente è quello che sta per se medefi fimo; dunque la qualità sta per se medefima, e per conseguente non è accidente. O vero l'huomo è spezie d'animale, l'animale è irragioneuole, duque l'huomo è irragioneuole. E se alcuno dubitado qui dice lle animale no ègenere equinoco, ne analogo, ina vninoco, dun que sidebbe pdicare della sua spezie egualmete, rispodo, che huomo. e cauallo coliderati come animali semplicemente, sono vniuoci, ma tolto

#### \* SOPRA L'AMORE.

5 F 3;

softo, che l'huomo fi diffinille non come animale, ma come huomo, diuentano, equiuoci, e cosi quella proposizione loica (poi che gli ar gomenti loro son quasi tutti loici) il che quanto si conuenga à chi vuol fauellare della inuidia, come Filofofo naturale, il fanno i loici medefimi, & anco da i luoghi allegati da loro poteuano conoscere, che della inuidia s'appartiene ragionar piu al FILOSOFO morale (come fece Aristotile nell'Etica) che al naturale, esfendo vizio, ma quella propolitione loica, che dice si come quello, che conuiene al genere necellariamente conuiene alla spezie, cosi quello, che si niega al genere, non potrà conuenire alla spezie, si debbe intendere de i veri generi, cioe, vniuoci ; onde chi dicesse il mouimento è trouato per cagion del ripolo, e tutte le cole, che si muouono, si muouono per fermarsi, direbbe in vn tepo medelimo il vero, & il fallo; anzi piu tosto semplicemente il falso, perche gli equiuoci infino non fi diftinguono e specificano, non fignificano cola nell'una propriamente ; onde l'ammaestramento del Filosofo è, che à gli equiuoci non fi debbe rispondere, perche se bene tutti i mouimenti sullunari sono per cagione della quiete, non è però questo vero ne' mouimenti circolari, e celesti. Ma venghiamo hoggi mai alla seconda loro ragione, la quale si come la prima contraddice alla ragione, cosi è manifestamente contra il senso, & à lor medelimi, onde chiaro appa: re, che effi piu, che per altro hanno ciò scritto, ò per lo disiderio, e ca gione di riprendere, ò per compiacere ancora in coli fatte cole ad altrui. Dicono dunque, che nessuna gelosia puo estere non biasime nole, perche il suo genere è inuidia, la quale è vizio, ritornando nel medesimo errore di sopra, perche il genere vero, e propio, e prossmo della gelofia non è inuidia, ma paura, è sospetto, è dolore, & effi medefimi diffinendola, ò volendola diffinir piu volte, mai non le danno per genere inuidia, ma accidente naturale, ò freddezza, il che quanto sia vero, ciascuno sel vede, anzi cofessano torse non se n'accorgendo, che alcuna inuidia si ritruoua la quale è buona, poi dicono cosi : L'inuidia è estremo, dunque mai non puo ester buona, ne ridursi alla mediocrità, perche quelle circostanze, Quanto, Come, Quando, & Doue, non si danno à gli estremi mai, come è inuidia, ma à mezzi, cioè, alle virtu, & cosi ne piu ne meno è forza, che auuéga nella gelofia, per lo esfere ella vna spezie d'inuidia ; le quali cofe essi medesimi hanno di gia conceduto, dicendo, che dell'inuidia se ne truoua alcuna buona. Ma chi non fa, che la gelofia , che hanno i padri delle figliuole, i fratelli delle forelle, i mariti delle mogli, i parenti & amici, delle parenti, & amiche, solo che sia colle debite circo stanze.non solo non è degna di biasimo, ma di lode ? Quale è m 👝 giore

giore sceletatezza, che ammazzare alcuno, e nientedimeno quando si fa colle debite circostanze, cioe, quando, come, doue, e perche si tieue, non solo non merita biasmo, ma gloria, & honore, chi occi# desse vno, il quale volcse occidere lui, ò commettere qualche altra sceleratezza contra la patrin, principe suo, douerrebbe essere biafimato e riprelo, ò pur lodato, e premiato? Ecco che quelle circostanze fanno, che quello, che semplicemente, e senza esse sarebbe vizio, e biasimenole, con esle è virtu, e laudeuole, anzi nó èvizio nelsuno, si grande, che fatto colle debite circostanze non diuenga virtù. Qual piu iniqua cosa, che non voler rendere ad alcuno quello, che egli ti diede in diposito, perche tu gliele deu-sse se rendere ? e pure chi negalle (come dice Seneca) il suo pugnale à vno che si volesse occidere con ello, farebbe gran senno, e gran cortesia. Io non so immaginarmi tal volta da me à me, come possa ranto ne gl'huomini non sò, che dirmi, che eglino fi lascino cosi inconsideratamente trasportare, & elcano lor di bocca cotali meraniglie per non dir farfalloni, & è piu che veriffimo, che coloro, iquali vogliono dare à credere à se medesimi, ò ad altri d'effere Filosofi, senza hauer mai ò per l'età, ò per altra cagione studiato Filosofia, dicano cole che ne anco gli ignoranti del tutto, & i fanciulli nolle direbbero. il che non dico (lallo D 1 0) per isbigottirgli dallo scriuere, ma per inanimargli prima à douere apparare, che à volere insegnare, ne fi pensino, che la vera gloria stia nello scriuere ò rostameure o allai, ma bene ne in offendere altrui, ma in difendere se. Io non negaro, che non sia malageuole scrivere le cose difficili, e trattare le quiftio ni di Filosofia (essendo questo vficio solo di coloro, iquali te non fanno il tutto, non fon del tutto ignoranti) ma dirò bene, che molto sarebbe il migliore spendere quel tempo in leggere gl'Antichi buoni scrittori, d vdire i Moderni, che dare à se briga, & altrui difagio, ne douerrebbe ingannare l'vlanza presente coloro, che vogliono effere veraméte lodati. Altro, è scriuere da motteggio, altro mettere i suoi scritti in stampa da douero, & riu si dee tener conto d'vn folo, che ti riprenda à ragione, che di mille, che ti lodino à torto. Et ben sò che hora non conolcono, e non credono quelte cole, ma buon per loro sarà, se mai le crederanno, e le conosceranno, perche allor riuolgeranno l'odio in amore, e l'ammirazion di se stessi in co loro, i quali non pure hanno faputo dir loro liberamente la verità, ma voluto, giouando à chi pensaua di nuocere loro. Però seguitiamo d'auvertirgli piu se no per cagion di loro, per amore de gl'altri. Essi dicono la gelosia è vno estremo, ma anco il punto è vno estremo, e le due proposizioni de' sillogismi sono estremi, e tutti i fini di tutte

tutte le cose, ma diciamo estremo ( cioe eccesso) ò vero trapaslamen to. Certa cosa è che eslendo estremo nome relativo, e detto ad alcuna cofa, harà ancora l'altro suo estremo, nel mezzo de' quali consista la virtù. Io dimando dunque qual è lo estremo della gelosia; cer to il non curarfi (per fauellare folo della gelofia de gl'Amanti verso l'amate) che le lor donne fiano da altri godute, il che è impossibile, the si ritruoui, doue è amore (come si vedrà di sotto) ma diciamo ho ra, che ciù sia; la virtù, la quale cossifie nel mezzo di questi due estre mi qual farà? Io per me non ne sò immaginar nefluna, fe non l'eflere gelolo, quando, come, quanto, doue, e perche si conuenga, il che non è altro, che circonscriuere quella virtù, alla quale non fu posto nome (come fa Aristotile molte volte) estempigrazia, noi non hauemo vn nome, il quale sprima (come hanno i Greci) l'habito cattino dell'arte on de diciamo il tale, ò il cotale è cattiuo ò scultore ò pitto re. Ora le le cose buone si pollono mediante le condizioni, e parole aggiunte, far cattine, perche non fi potrano le cattine far buone per la regola de' contrarij ? Il che si deue intendere sanamente, cioe, che doue non son posti i nomi, semo forzati à sprimergli con giro di pa role, e mediante quelle condizioni, e circostanze dichiarargli, verbi grazia, se à quella virtù, laquale è in mezzo della prodigalità, & auatizia, non fuste posto nome, vno, che volesse significare la liberalità, sarebbe necessitato circonscriuerla; e se dicesse, il tale è auaro qua to, quado, come, doue, e perche bilogna, l'harebbe bello, e discritto. chivuole sprimere uno huomo sobrio, non dice, che egli non bee, ma che non bee se non quanto, quando, doue, e come bisogna. Io vorrei sapere in qual Filosofia si truoua quello, che essi dicono, che la gelosia sia naturale, e soggiungano, che ella è male, e vizio, perchela natura non solo non fa, ma non intende mai di fare mal nessuno, se non se forse per accidente, e le cose per accidente no entrano nelle scienze, ne nell'arti. Non sanno essi, che il male è priuazione come la morte, e che le privazioni non sono intese ne volute dalla natura ? Niuno riprenderà vno, che mangi (ellendo cofa naturale) ma. bene v no, che mangi quanto, quando, doue, e come non si conuie ne : e se m'allegatlino anco il congiungersi l'huomo colla donna, è cosa naturale, e pur è tanto lodata la virginità, ditei, che quanto à Theologi questo èverissimo. Ma i Filosofi dicono tutto il cotrario, in tanto che non chiamano più huomo, fe non equiuocamente chi non puo generare piu, non altramente, che vna mano stroppiata,e: tutte l'altre cole, le quali non possono far piu l'vffizio loro, 'non fi chiamano, se non in quanto al nome. Ma lasciamo le cose, che non fanno qui à proposito, e consideriamo, che di quante conchiusioni

hanno

hanno fatto, niuna è, la quale non sia falsissima manifestissimamente e da douere esfere conosciuta ancor da coloro, i quali non sono ne Loici ne Filosofi, e il medelimo, ò poco meno auuerrebbe dell'altre cole dette da loro di loro, chi volesse disaminarle. La qual cosaio per me non voglio fare, fi per non mi parere, che porti la spesa : e st perche doue il farei(se pure il facessi) con animo di beneficiargli, esti lo ripigliarebbero per auuentura in cótraria parte, e che questo, che io dica fia vero, confiderino, che la confeguenza, ò vero corollario, che fanno dicendo, e di qui segue, che habbiano errato ancora nel dite, che il vero amore è sempre con gelosia, parlando pur dell'amor diletteuole, e n'on folo contra la ragione, ma contra la sperienza ancora:essi per vaghezza di riprendere quello, che non credo, che cosi credano, replicano senza proposito quello, che haueuano disputato prima con quell'ordine; e chiarezza, che può vedere ciascuno. Io di co, e dissi, e dirò fin ch'io viua, che l'amor diletteuole non puo essere senza gelosia, e che doue non è gelosia ò tanto ò quanto, non è amore. Et di piu dico, che quando non ci fosse ragione alcuna, che ciò prouasse, lo dimostra assai la sperienza di ciascuno, ma costoro vogliono piu credere à quel che fentono dire à gl'altri, ò vorrebbeto elli, che à le medelimi:ne si puo rendere la ragione dimostrativa d'ogni cosa, anzi tutte le cose, che sono chiare per se, non si possono dimostrare. Dicami alcuno, perche l'huomo è razionale, se non per che egli è huomo ò perche vn morto non puo, parlando naturalmé te risuscitare, se non perche è morto. Dimostrimi che la natura sia, e mille altre cole cotali, ne per questo voglio intendere, che la gelosia, non si possa dimostrare in qualche modo. Et chi sà, che la propria diffinizione d'amore(di quello intendo, di cui ragioniamo) è di godere la bellezza dell'amata con vnione, sa che amore non puo estere fenza gelosia, dunque dirà vno, se in tutti gli amori carnali è gelofia, tutti faranno amari, rispondono di fi tutti e fiano pur propizij, e fauoreuoli quanto si vogliono. Anzi dico piu, cho quanto sarà mag gior l'Amore, tanto farà maggior la gelofia, & all'oncontro: ma dico bene, che questa gelosia sarà più ò meno secondo le circostanze dichiarate nella lezione della inuidia di M. Benedetto Varchi, & tal hora vi sarà quella gelosia buona, e lodeuole solamente, cioe, quanto,quando,doue,come, & perche bifogna. Et come può vno difide rare di godere alcuna cosa solo che non tema, ò dubiti ò di non perderla, ò che altri non gliele tolga? Ma perche di queste cose s'è parla to lungamente altroue, non diremo altro, perche rispondere all'effempio del Petrarca allegato da loro, è vn voler mostrare que lo, che è chiaro da se, ma diciallo, poi che chi può, ha voluto così, e mostria mo,

#### SOPRA L'AMORE.

mo, che non è men faticolo ellere vero amante, che buon F 1 L 0 s 0-F o. Effi volendo prouare, che ancor nell'amor diletteuole no è sem pre gelosia, si suppongono, che tal'hora l'amor diletteuole, che volemo alla cola bella, lia per buon fine, d'intorno allaquale supposizione lasciato stare, che tutti i fini son buoni (anzi, che appo i Filosofi fine, e buono lono vna cofa medelima) dirò, che tutte le cofe che fi fanno, ò dicono, fi dicono, e fanno per buon fine. Perche come ho detto tante volte, il male, non folo fi disidera naturalmente, ma non fi puo difiderare. Onde ben diceua P L A T O N E, che ogni cattiuo era ignorante, e (come diceua Seneca) niuno opera male à bel dilet. to, e per ispasso , ma dico bene, che essi mostrano, che male sappiano, che in tutti gl'amori si ritruova il diletto, e che Monsignor FRANCESCO PETRARCA, amò MADAMA LAVRA di tutti gli amori dal bestiale in fuora, e che quando egli mediante quello amore s'alzava al Cielo, egli non era piu propiamente diletteuole, ma contemplatiuo, nel quale il diletto è maggiore, che in tutti gli altri, e ben fi puo dall'amore lasciuo salire al cotemplatiuo: come per lo contrario, & al'hora non v'è gelosia: perche tu sei certo, che egli non può mai venirti meno per se medesimo, ne esserti da al tri furato, che se ciò fulle, maggior gelosia sarebbe in questo, che in nessuno de gli altri tanto quanto, è piu perfetto, e piu diletteuole, che gli altri non sono. Et qui farò fine, senza altro dire, lasciando di far là scusa d'hauer io infin qui detto, à coloro, che di ciò sono stat cagione, se mai ad altri, che ad effi(il che ne credo, ne vorrei) ca pitaslero alle mani queste mie risposte scritte, non vo dir con rifo, ma bene con compatione, auuertendo te A. e voi R. che faccendoui profitto l'altrui danno appariate ad ellere prima modesti, e poi dotti, e mescolando la bontà colla dottrina v'ingegnate di scriuere in tal maniera, Auveliani Monny Auch. Biblioth? che, se per ventura non piaceste àimolui

> effere approuati, e lodati da' pochi, nel che la vera gloria confiste.

poslia te

IL FINE.

LEZ-

-317

# LEZZIONE DI M. BENEDETTO

VARCHI,

SOPRA IL SONETTO DI M. FRANCESCO PETRARCA, Il quale incomincia.

S'Amor non'e, che dunque 'e quel, ch'io sento?

LETTA DA LVI PVBLICAMENTE nell'Accademia Fiorentina, la terza Domenica di Quarefima. L'anno M. D. LIII.



#### IL PROEMIO.



I tutte quante le cole, le quali ò fono, ò furono, ò faranno mai in tutto quanto l'vniuerfo, nefluna, molto Magnifico, e Reuerendo Viceconfolo, prudentifimi Accademici, e voi tutti amabilifimi Afcoltatori, ne è, ne fu, ne farà mai piu comune, & vniuerfale di quella, che cofi da Latini, come Tofcanamente è Amore chiamata: perche tut

te le cole, che dal più ballo loco, e più olcuro, e più lontano dal ciel, che tutto gira, cioè dal profondo di tutto l'vniuerlo, alquale ogni grauezza fi rauna, e in fomma dal centro della Terra, al qual fi traggon d'ogni parte i peli, infino alla più alta, e per confeguente maggiore (pera fi truouano, danimate, do private d'anima, che fiano, fono à questa comunisfima, & vniuerfalisfima passione fottoposte. An zi zi quanto è cialcuna spezie piu nobile, e piu perfetta, tanto ha con seguentemente maggior amore, e piu degno. Onde come le cose animate piu sentono d'amore, che le inanimate non fanno, cosi tra le animate piu sogghiaceno ad Amore gl'animali, che le piante, e tra gl'animali stessi piu amano, quasi senza comperagione, gl'huomi ni, che tra i bruti: e tra gl'huomini medesimi quanto è piu perfetto ciascuno, tanto ama ancora maggiormente anzi (per vero dire) solo ne gl'animi grandi, e generosi viue, e regna Amore, ne i bassi, ò vili, ò non è, ò dorme, cioè non opera,

Amor, che solo i cor gentili inuesca,

Ne cura di prouar sue forze altroue.

disse il leggiadrissimo M.Francesco Petrarca : e il nostro dottissimo Dante .

#### Amor, ch' al corgentil ratto s'apprende,

Il medefimo anuiene, anzi piu, incomparabilmente tragli motori celesti, iquali i Filosofi intelligenze, & i Teologi, Angeli, chiamano. Conciolia cola, che quanto alcuna intelligenza è piu perfetta, e piu nobile, tanto ha ancora piu nobile amore, e piu perfetto: onde come la Luna è meno ardente di tutte l'altre, cosi Saturno più ferue, ancora, che gli Astrologi, & i Poeti freddo lo chiamano. Non fauello della prima, cioè di Dio ottimo, e grandiffimo, perche egli come è infinitamente sopra l'altre, coli sopra l'altre infinitamente ama, e ferue, anzi è tutto amore, e tutto fuoco, ò fe cofa alcuna può in verun modo piu del fuoco calda, e piu dell'amore immaginarfi. Stando queste cose cosi, niuno può V ditori perspicacissimi, ne dee dubitare, che l'amore fia non folamente naturale, ma eziando naturalillimo à tutte le cofe:& ellendo l'amore naturalillimo, fa ogn'vno, che egli non pure non è cattiuo, e dannolo mai, ma fempre necellariamente buono, e gioueuole. Onde Platone, il quale quanto auan zò tutti gl'altri infino al fuo tempo d'eccellenze di dottrina, tantogli trapassò di santità di costumi, si marauigliaua, e doleua insieme, che Amore stato conosciuto da gl'huomini non fusse; ilche argomentaua da questo, che essi non gl'haueuano ne tempij posto, ne Altari consegrato, come fatto haurebbono, se conosciuto l'hauessono:essendo egli non solo di tutte le cose creatore, ma ancora conferuadore, e di più tutore, precettore, & autore. E di vero Platone fu il primo(e da questo forse piu meritò, che da tutte l'altre cose, nel' le quali fu veramente vnico, il sopranome di diuino) il quale, la inef fabile potenza, la indicibile maestà, e la marauigliosissima diuinità d'amore conosciuta, lo chiamasse secondo l'vso di quei tempi, non Colamente Dio, ma bellissimo, & ottimo, & sapientissimo Dio, e per: con-

confeguenza beatifimo ; perche chi è bello, e buono, e faggio, ha tutto quel, ch'à D 10 chieder fi puote, e per confeguente è beato : E perche niuno di voi ottimi, e fapientifimi Afcoltatori fi penfi, che noi in trattando d'Amore troppo dalla materia nostra della Poe tica allontanati ci fiamo, fappia, che il medefimo Platone, che in tutte le altre cofe fu rarislimo, ma nell'amare, e nel ragionare d'amo re, infegnando la natura, e l'effetti fuoi, fingularislimo; pruoua, che Amore non folo è Poeta egli, ma fa etiandio (cofa incredibile, ma vera) Poeti gl'Altri, perche niuno è (dice egli) fi rozzo, e (come di temo noi) tanto Cimone, il quale toccato pure vna volta fola da vn folo de'fuoi raggi, non diuenga fubitamente Poeta. Laqual co fa, oltra i Poeti Greci, e i Latini, i quali altro non testimoniano; dimostrano ampissimente i rimatori Tofcani. Non dice il Petrarca stello, del quale non fi trouò mai ne piu dotto Amáte, ne piu leg giadro, ne piu cortefe, non dice (dico) il Petrarca stello ?

A parte à parte entro i begl'occhileggo

Quant'io parlo d'amore, e quant'io fcriuo ?

E il Reuerendifs. Bembo medefimo, cióè per giudicio de piu migliori, il fecondo Petrarca.

Amor da te conosco quel, ch'io sono : Tu prima mi leuasti Da terra, e'n ciel alzasti ,

- Et al mio dir donasti vn dolce suono .

Ma chi tutti gli effetti o buoni, o marauigliofi, i quali o da amore nalcono, o per amore fi fanno, raccontare volesse; tutte le buone opere, e tutti i marauigliofi fatti, che da tutti gl'huomini, e in tutti iluoghi, e per tutti i tempi fi fanno, bisognarebbe, che raccontalfe. Ma che bisogna, che quelle cose fi raccontino, delle quali fan no fi larga fede, e fi indubitata testimonianza tutti gli scrittori di tutte le lingue cosi di prosa, come di versi; e forse più il Poeta nostro solo che tutti gli altri infieme ? Il che vedere puo chiunche vuole in tutto il suo dotto, e leggiadristimo Canzoniere à ciascun passo, e più, che altroue, in tutta la seconda parte della morale, e famossifima canzone del piato, della quale noi, per non consumate il tempo in cose notissime, altro non recitaremo, che vna sola stanza; nella quale fa dire egli stesso non recitaremo, che vna sola stanza; queste agre, ma vere, e nobilissime parole.

E per dire all'estremo il gran seraigio; Da mill'atti inhonesti l'ho ritratto; Che mai per alcun patto A lui piacer non pote o cosa vile;

Cio-

## SOPRA L'AMORE. 521

Giouane fchino, e vergognofo in atto, Et in penfier, poi che fatto era huom ligio Di lei, ch'alto viftigio L'impreffe al core, e fecel fuo fimile. Quanto ha del pellegrino, e del gentile, Da lei tene, e da me, di cui fi biafma, Mai notturno fantafma D'error non fu fi pien, com'ei uer noi: Che è in grazia, da poi, Che ne conobbe, à DIO, & alla gente: Di cio'l superbo fi lamenta, e pente.

Ma chi è colui, il quale habbia ò tanto l'orecchie nimiche della teg giadria, e dolcezza delle parole, ò la mente dalla grandezza, e grauità delle fentenze cofi lontana, che tenere fi potefle di non recitare ancora vn poco di quello, che feguita, e massimamente facento all'intendimento della proposta materia, quanto egli fa?

Ancora, e questo, è quel che tutto auanza, Da volar fopra il ciel gl'hauea dato ali Per le cofe mortali; Che fon fcala al Fattor chi ben l'eftima, Che mirando ei ben fifo, quante, e quali Eran virtuti in quella fua fperanza, D'vna in altra fembianza Potea leuarfi all'alta cagion prima; Et ei l'ha detto alcuna volta in rima.

Ma quanto è maggior la certezza della naturalità, della bontà, e del la gioueuolezza d'Amore, tanto viene ancora ad effere piu grande il dubbio, onde è che gl'Amanti quafi tutti, come ne dimostra Perottino, tutti mesti, tutti miseri, tutti assi fitti, sempre si dolgono, sempre si lamentano, sempre si rammaricano, senza hauer mai, non che lunga pace, breuislima tregua, ne colle lagrime, ne co i Tutto il di piango, (sologi formatione)

(dicena il nostro dolorissimo poeta)

E poila notte quando

Prendon riposo i miseri mortali,

Truouomi in planto , e raddoppianfi i mali :

**C**ofi spendo il mio tempo lagrimando .

Et in quell'altro luogo non meno dolorofamente lagrimando, cofi fospiraua.

Et 10, da che comincia la bell'alba,

A scuoter l'ombra intorno della terra,

Sue-

X

Suegliando gl'animalı in ognı felua, Non ho mai tregua di fospir col Sole. Poi, quand'io veggio fiameggiar lestelle, Vo lagrımando, e dıfiando il giorno.

E qual doglienza fi può più di quella compassioneuole ritrouare ? Ogniloco m'attrista, ou'io non veggio Quei begl'occhi soaui, Ci e portaron le chiaui

Demiei dolci pensier, mentre à DIO piacque. Ma cosi si potrebbe in infinito procedere: la onde ad altro cordoglio, e di piu graue momento trapassando, non disse egli in vn luogo.

Quel, ch'io fo neggio, e non m'inganna il vero Mal conosciuto, anzi mi sforza Amore, Che la Strada d'honore

Mainon lascia seguir chi troppo il crede.

E nientedimeno tutte queste, & altre infinite lamentanze cosi fatte, infieme con tutti gli altri danni si possono dir nulla verso quell'vna, quando nella prima parte della canzone allegata di sopra, dolen dosi d'Amore, dice così.

Questi m'ha fatto meno amare DIO, Ch'io non deueua, e men curar me steßo, Per vna donna ho meßo Egualmente in non cale ogni pensiero; Di ciò m'estato consiglier sol'esso.

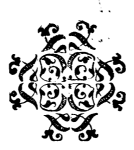
Con tutto quel che seguita.

Come è adunque ò ragioneuole, ò poffibile, che quello che è buono, fia reo? che quello, che n'arrecca gioia, n'apporti tormento ? che quello, che tanto piace, e gioua, tanto noccia, e difpiaccia, e in fomma che di dolciffimo mele fi tragga amariffimo fele? In cofi fatto dubbio trouandofi tra fpeme, e timore, tra gioco, e pena, e bremente tra vita, e morte, il feliciffimo, & infeliciffimo Poeta noftro, compofe con matauigliofa arte quello trauagliatiffimo, & inge gnofiffimo fonetto, che comincia.

S'amor non & che dunque è quel, ch'io sento ?

Il quale noi, estendo egli malageuolissimo, come ne dimostra il Petrarca stesso, il quale mosse bene in ello di molti dubij, e bellissimi, ma niuno ne risoluette, hauemo preso, si per lo debito del nostro vsizio, e si per compiacere ad alcuni, a douere hoggi interpretare, e scioglier tutte le dubitazioni sopra dette, secondo la dottrina del Eilosofo diuino, il quale intendiamo in questa materia seguitare, riserriferbandocia fauellare d'Amore secondo Aristotile, ad vn'altro tempo. Ma, perche trattare d'Amore senza amore non si può, e fauellare delle cose sue non deono gl'huomini mortali, non che pro fani, spogliatici di tutti i terreni affetti, & à te riuolgendoci, & il tuo aiuto, supplicheuolmente chiedendoti, diremo con altrui paro le sì, ma bene all'animo, e bisogno nostro conueneuoli, in questa maniera.

> bello DIO, ch'al cor per gl'occhi fpiri Dolce difio d'amaro pensier pieno, E ti pasci di lagrime, e sospiri, Nodrisci l'alme d'vn dolce veleno, Gentil fai diuenir cio che tu miri, Ne puo star cosa vil dentro il tuo seno, Amor, del qualc io fui sempre soggetto, Porgi hor la mano al mio basso intelletto.



#### X 2 Il

Il Sonetto è questo.



'Amor non'e, che dunque e quel, ch'io sento! Ma, s'egli e Amor, per DIO, che cosa?e qual ? Se buona, ond'e l'effetto aspro, e mortale? Se ria, end'e si dolce ogni tormento ? S'à mia voglia ardo, ond'è'l pianto, e'l lamento? S'a mal mio: grado, il lamentar che vale ? O viua morte, o diletto fo male, Come puoi tanto in me s'io no'l consento? E s'io'l confento, a' gran torto mi doglio; Fra si contrary venti in frale barca Mi trouo in alto mar senza gouerno, Si lieue di sauer, d'error si carc L, (h'io medesmo non so quel ch'io mi voglio, E tremo a mezza state, ardendo il verno.



**FL** 

# IL SOGGETTO.



E R piu chiara intelligenza non solo di questo, ma di tutti gl'altri amorosi sonetti, anzi di tutta la materia d'Amore, e conseguentemente della maggior parte di tutti i Poeti in qualunche lingua e massimaméte de'Toscani, i quali come in fauellare d'amore sono

quafi fenza proporzione alcuna piu honesti di tutti gli altri, cosi so no ancora in molte parti piu leggiadri; deuemo sapere, che, essendo tanto secondo i filosofi, quanto secondo i Teologi verissimo tutto quello, che hauemo nel proemio detto, cioè che niuna cofa, in niuno lnogo fenza amore fi ritruoui, e per confeguenza che l'Amore la piu vniuerfale cola fia, e la piu naturale, e la piu migliore, che effere possa, è ancora vero, che le maniere dell'amore sono più, e diuerse, cioè quattro. Il primo, e piu nobile è quello, che principalmente in Dio, e poi nell'altre intelligenze di mano in mano si ritruoua, e questo si chiama intellettuale, o vero Angelico. Il secon do è quello, che solo nelle creature razionali, cioè ne gl'huomini si ritruoua, onde è appellato razionale. Il terzo è quello, che è propio de gl'animali bruti, onde prese il suo nome, e si chiama animale. Il quarto, & vltimo è quello, che in tutte le cose mancanti di anima fi ritroua; e questo, quanto è piu comune, & vniuersale di tutti gl'altri,tanto è ancora men degno, e men perfetto, e si dice naturale.

Sono dunque generalmente Quattro sorti d'amore; naturale (per cominciare dal piu basso, e men perfetto) animale; razionale; & intellettuale. delle quali hauendo noi altra volta in questo luogo stesso, e sopra questa medesima cattedra lungamente fauellato. non diremo altro al presente, ma pigliando solo l'amore razionale, cioè quello, che è propio de gl'huomini, lo diuideremo, come gene re, nelle sue spezie. Diciamo dunque, che fauellando noi dell'amore razionale, cioè di quello, che le creature ragioneuoli all'altre creatu re ragioneuoli portano mediante alcuna cola, la quale ò sia veramé te, ò paia lor bella; è necessario, che chiúche ama, ami alcuna creatu ra ragioneuole, o huomo, o dona che sia. E pche ciascun'huomo, in tédendo sotto questo nome così il maschio, come la femina, è coposto di due parti, cioè della materia, che è il corpo e della forma che è l'anima, può esfere in tre modi confiderato, cioè fi può confidera-Х 2 re

re alcuna volta l'anima fola fenza il corpo, & alcuna volta il corpo folo fenza l'anima; e vltimamente tutto il composto, cioè l'anima, e il corpo infieme: delle quali cole fi cauano ageuolmente tutte le spe cie di tutti gli amori, che in tutte le creature ragioneuoli cader pol fono, le quali sono cinque senza piu: percioche si truouano alcuni, i quali, ò per grazia di Dio, ò per beneficio di natura, ò per virtù, e costume lor propio, ò piu tosto per tutte queste cose insieme sono di spirito tanto eleuato, e di felice intelletto, che considerando l'ani ma lola, & astraendola (come dicono i Filolofi) cioè le parandola dal corpo, quella fola amano, quella contemplano, di quella fi dilettano, e mediante le sue bellezze, le quali non sono altro, che la sapien za, e le virtu, s'ergono tanto alto, che le bellezze del Facitore d'effa, cioè di Dio contemplando, di quel nettare si pascono, e di quella ambrofia tanto da tutti gl'antichi Filolofi, e lapientissimi Teologi,e tanto metitamente celebrata ; la quale altro non è, che quello incredibile diletto, quello immenío piacere, quella infinita gioia, che in contemplando le cose celesti, e massimamente il primo vero, il vero ente<sup>c</sup>e il somo bene, con ineffabile dolcezza fi prende, fi fente, e si gusta; e questi tali niuna cura tengono del corpo, ne si mettono pensiero di lui, non altramente, che se gli non fusse: in somma, messe tutte l'altre cose in non cale, attendono solo alla contem plazione dell'anime, prima humane, e poi diuine : e cotale amore hora celeste, e quando diuino è chiamato. Dall'altro lato si truouo no alcuni tanto ò per mancamento di natura, ò per propio vizio. d'ingegno tanto rozzo, e di fi groffo intelletto, che non tenendo conto alcuno dell'anima, amano il corpo (olamente, folaméte quel lo rifguardando, di quello folo fi compiacciono, e prendono diletto.Onde quanto gli primi fopra la natura humana s'innalzano, e di uengono poco meno, che Dij, tanto questi secondi sotto lei s'abbassano, e quali fiere diuentano, onde cotale amore fu ragioneuolmente, hora bestiale chiamato, e quando ferino. Truouansi oltra questi due estremi, tre altre sorti d'amore; percioche molti sono coloro, i quali amano non l'anima lola, come i primi, ne il corpo folo, come i secondi; ma l'anima, e il corpo insieme, cioè il coposto; e qsto puo auuenire in tre modi:perche sono alcuni, i quali amano be ne l'vna, e l'altro, cioè, l'anima, e il corpo insieme, ma amano prima l'anima, e per cagione dell'anima il corpo, e questi sono tutti coloro, i quali col pensiero contemplano l'anima, e con due sole delle cinque sentimenta, cioè col viso, e coll'vdito godono delle bellezze del corpo:percioche si seruono de gl'occhij à contemplare la soauicà de colori, e dell'orecchie la dolcezza delle voci, ne passano piu ol tra 👗

tra; perche solo questi due sensi sono spirituali, e possono veramen te delle cose spiritali, che sono le vere bellezze, godere :e questo cotale amore hora cortese, ò virtuoso, e quando gentile, e honesto, chiamaremo. Sono alcuni oltra questi, i quali amano, e l'anima, & il corpo, e prima l'anima; ma doue i fopradetti da noi chiamati virtuoli, & honesti si fermano à due primi sentimenti, questi trapaslano ancora a gl'altri, con quella modestia però, e con quella ci uiltà, che ad huomo, e moderato, e ciuile e richiesto. Onde cotale amore hora ciuile, e quando humano è chiamato. V ltimamente fi ritruouano alcuni, i quali amano anch'effi l'anima, e il corpo infieme, ma prima il corpo, che l'anima, anzi del corpo molto, e dell'anima poco curando, folo della terra, anzi del fango à guila, che i porci fanno, fi dilettano, e questo hora volgare, e quando plebeo si noma. Mediante queste cinque sorti d'amore, cioè celeste, ò diui no; cortefe, ò honesto; ciuile, ò humano; volgare, ò plebeo; bestiale, ò fermo, non solo si possono soluere le dubitazioni del presente fonetto, ma infinite altre di tutti gli scrittori. Onde bisogna sapere, che M. FRANCESCO PETRARCA amòla sua bellissima, e castissima M. LAVRA di tre maniere d'amori in diuersi tempi, fecondo che da lui medesimo si può, e del suo canzoniere tratre : del primo amore, cioè del diuino, e del fecondo, cioè dell'honefto, e del terzo ancora cioè dell'humano. E benche queste cose manifestissime fiano à tutti coloro, che pure vna volta letto hanno, e confiderato i componimenti del PETRARCA, fi trouano nondimeno di coloro, che non folo credono effi, ma vorrebbono ancora, che gl'altri credessero, che il PETRARCA solo d'amore dishonesto, e lascino amato hauesse, i quali sono nel medesimo errore, anzi molto piu bialimeuole, di coloto, che fi fanno à credere, che il Petrarca folo d'amore diuino madonna Laura amalle. Amò dunque il Petrarca, non gia dell'amore ferino, ne del volgare, iqua li negl'huomini fono biafimeuoliffimi,ma di tutti gl'altri tre;e che ciò fia vero, cominciando dall'amore humano, ò vero ciuile, non di ce egli?

Con lei fuß'io, da che fi parte il Sole, E non ci vedesse altri, che le Stelle Solo vna notte, e mai non fusse l'alba.

E che vuole egli altro in quell'altro luogo fignificare ?

Pigmalion qnanto lodar ti dei Dell'immagine tua,fe mille volte N'hauesti quel, ch'io folo vna vorre**i .** 

X E ché Ä

E che accadeua, che egli hauesse detto prima? Io maledico il dì ch'io vidi il Sole . E poi Diriueder, cuinon veder fu'l meglio. E che bilognaua, che egli dicesse nella canzone grande delle trafformazioni. Pianfi molti anni il mio sfrenato ardire. Et altroue. Aspro core, e seluaggio, e cruda voglia In dolce humile, angelica figura, Se l'impreso rigor gran tempo dura, Hauran di me poco honorata spoglia 🕻 Con tutto il restante del sonetto. Ma che cosa puo dirsi piu chlaramente, ò con piu aperte parole che in quel sonetto ? Dolci durezze, e placide repulse Piene di casto amore,e di pietate, Leggiadri sdegni, che le mie'nfiammate Voglie tempraro ( hor men' accorgo ) e'nfulfe , Che egli ancora amasse, anzi molto piu, quanto è piu degno, dell'amore cortese, & honesto; non può niuno dubitarne, come dichiara ancora tutto quel sonetto. S'honesto amor può meritar mercede, E se pietà ancor può quanto ella suole, Pietade haurò, che piu chiara, che'l Sole, A madonna, & al mondo, è la mia fede. E fimilmente quando diste. Gia traluceua à'begl'occhu il mio core, E l'alta fede non piu lor molesta. E medelimamente. La falfa openion del cor s'è tolta, Che mi fece alcun tempo acerba, e dura 🕻 Tua dolce vista , omai tutta secura Volgi à me gl'occhij, e i miei sospiri ascolta. Ma che piu ? non introduce egli se medesimo à ragionare con esso lei propria ? quando dille ne' Trionfi Deh madonna (di/s'io) per quella fede Che vi fu (credo) al tempo manifesta. Hor piu nel volto di chi tutto uede . Gc. E trouerrassi alcuno tanto empio, e da ogni buon costume tanto spe zio lontano, che egli creda, che huomo tanto dotto, tanto costuma to, e tanto religiolo hauelle chiamato in testimonio prima colui, che tutte le cose sà, è vede, poi colei, che gli fu madre, figliuola, e 2. ipasposa? quando disse nella s'antissima canzone, e pietosissima à lei in diritta, & à lei fauellando.

Vergine tale è terra e posto ha in doglia Lo mio cor che uiuendo in pianto il tenne, E di mille miei mali un non fapea, E per faperlo, pur quel, che n'auenne, Fora auuenuto, ch'ogn'altra fua uoglia Era à me morte, & à lei fama rea.

Ora che egli amalle di quel ptimo, e tranquillissimo amore diuino, niuno è che ò possa ò debba dubitarne, e quelle parole poste nel Sonetto, il cui principio è.

Donna che lieta col principio nostro, Ne postono fare certifima testimonianza O delle donne altero, c raro mostro, Hor nel uolto di lui, che tutto uede Vedi il mio Amore, e quella pura fede, Perch'io tante uerfai lagrime, e'nchiostro: E fenti, che uer te'l mio core in terra Talfu, qual'hora d'n cielo, e mai non uols Altro da te, che'l sol de gl'occhy tuoi.

Il qual sole de gl'occhij di Madonna Laura altro non era, che l'honestissima bellezza sua, mendiante la quale si leuaua alla contemplatione delle bellezze celesti, e conseguentemente di Dio, Pa= dre, e sonte di tutte le bellezze. Ma tempo è omai, che alla particolare sposizione del proposto marauiglioso Sonetto trapassiamo. S'amor non è, che dunque è quel, ch'io sento ?

Come di tutte le cole fi pollon fapere quattro cole, e non piu; coli quattro cole di tutte dubirare fi pollono fenza piu; elfempi grazia (per iftare fu la materia del noftro fonetto) come d'amore fi pollono fapere quattro cole fenza più, coli quattro fenza piu dubitare fe ne pollono, fe egli è, ò nò; e posto che egli fia, che cola egli fia: quale egli fia, e finalmente perche egli fia : chiamate da Filofofi, an fit:quid fit: quale fit : & propter quid fit . Ne è possibile in cola neffuna ne dubitare, ne fapere piu di queste quattro cole, come ne di mostra il Filosofo nella Posteriora: procedendo dunque il Poeta fi losoficamente, dimanda prima fe medesimo per vn colore retorico, e poetico, fe quello, che egli fentiua, cio è gli affanni e le pene fue, era amore, ò nò, e rispondendo à fe medesimo per la medesima figura, quasi voglia tutto quello, che gli si risponda constuare » dice, fe non è amore, che dunque è : quasi non possa essere altro » essente tanto acre, e vemente, e soggiugnendo.

329

Ma s'egli è Amor, per Dio, che cosa? e quale ?

Cioè posto che egli sia amore, che cosa è egli? e questo è il secon do quesito de'quattro, il quale chiede la quidità, cioè l'essenza, d vero sostanza, & in somma la natura della cosa ; e questa altramen te non puo sprimersi, e dichiararsi, se non mediante la diffinizione, cioè diffinendo che cosa è amore. Ma perche amore è nome equi uoco, cioè che significa piu cose diuerse, non si puo diffinire se pri ma non si distingue di quale amore s'intenda: ne anco si puo inten dere la diffinizione d'amore, da chi non la prima che cosa bellezza fia: e perche nel diffinire cofi la bellezza, come l'amore è grandifsima diuersità tra i due migliori, e maggiori Filosofi, che mai fusso no, cioè tra Platone & Aristotile: noi contenti a quanto hauemo detto di sopra, & à quanto diremo di sotto, non dissiniremo ne la bellezza, ne l'amore altramente, si perche questo sonetto non diffinisce l'amore, cioè non dice la natura sostanzialmente, ma lo de. scriue metaforicamente, e per accidente, come vedremo di sotto, e fi perche hauemo animo di fauellarne con piu agio particolarmé te cosi secondo Platone, come secondo Aristotile. E quali? Questo è il terzo quesito, il quale chiede, e dimanda quale sia amore, cioè di che qualità; sotto la qual parola si potrebbeno comprendere tutti gl'accidenti d'amore, e massimamente i propij, de'quali chi volesse à sufficienza trattare, haurebbe larghillimo campo da spaciarfi, ma piu tempo bisognarebbe.

Se buono, ond'è l'effetto aspro, e mortale ?

Lasciato stare il Poeta il secondo questo', che cosa amore sia (il che in vero suo vstizio non era) s'appiglia al terzo, cioè quale amore sia. E perche tutte le cose sono ò buone, ò ree, dimanda prima della bontà, opponendo cosi. Nessuna cosa buonajpuò cosa cattiua produrre, perche tutti gl'effetti ritengono della natura delle loro cagioni: onde quanto alcuna cagione è piu nobile, e piu persetta, tanto i suo effetti sono anco essi di necessi piu nobile, e piu persetti. Volendo dunque mostrare il Poeta, che amore pon era cosa buona, lo pruoua da questo, che gl'effetti sono aspri, e mortali, cioè inappassionano, & ancidono: e vale ottimamente questa conseguenza: questo effetto è reo, dunque la sua cagione non è buona: perche nessuna come bene può produrre male alcuno, ma solo per accidente.

Se rio? ond' è fi dolce ogni tormento ?

Hauendo dimostrato l'amore non poter esser buono, mostra hora lui non potere esser reo, con la medesima argomentazione; perche niuno buono esserto può nascere da cagione, se non per accidente,

per-

perche niun male, come male può produrre bene, ma folo per accidente. E fe alcuno dubitando, dicelle ellere necellario, che Amore fra ò buono, ò reo, fi risponde prima negando ciò. perche buono, e reo sono di quei contrarij, che hanno mezzo; onde non è necellario, che doue non è l'vno sia l'altro: poi amore è propiamente vna passione concupiscibile, la quale puo essere e buona, e rea, secondo che è bene, ò male vsata. Et vltimamente è da sapere, che tutti gl'amori, essendo naturali sono buoni, come hauemo detto di sopra, e diremo di sotto; ma il non sapergli vsare gli fa rei: onde non vale la conseguenza fatta in questo luogo dal Poeta, ò almeno se gli può ageuolmente rispondere: perche quando dimanda se è buono, si risonderebbe di sì: & alla illazione fua, cioè.

Ond'è l'effetto a/pro, e mortale ?

Si risponderebbe ciò essere per accidente, cioè venire da lui, ilqual ò non ama di quello amore, ò in quel modo, che douerebbe: e cosi quando dimanda. Se rio? si risponderebbe di nò, di sua natura ; & à quello che inferisce, Ond'è si dolce ogni tormento? si risponderebbe rendendogli la cagione, cioè che essendo amore naturale, è ancora buono, dunq; ancora dolce; ma il tormento gli da il modo di chi l'vsa male, come di sotto piu apertamente si vedrà. Ne sia chi creda che la terza spezie d'amore, cioè il ciuile, & humano sia reo: anzi se condo i Filosofi il generare è la piu naturale cosa, che si faccia, dunque la migliore, e piu lodeuole: ma quello, che biassimeuole lo fa, e non buono, sono le circostanze, cioè no far ciò, ne à debito tempo, ne con debito modo.

S'à mia voglia ardo, ond'e'l pianto, e'l lamento ? Procede con le medefime dubitazioni, quafi volendo mostrare, che amore non è ne volontario, ne inuolontario. Perche(dice egli)se io consento d'ardere, perche piango io, e mi lamentore poi seguita.

Se mal mio grado, il lamentar, che vale ?

Quali dica, le Amore non può fuggirfi, che mi gioua dolermi? Qua to è ageuole il proporre dubij, tanto è difficile lo fciorgli. Dimanda no molti fe amore in verità è volontario, ò inuolontario; cioè fe chi s'innamora, s'innamora di fua volontà propia; di maniera che volé do, possa fare senza innamorarsi ; ò pure è costretto à ciò fare mall grado suo. Questa dubitazione secondo i Teologi, e la verità, non è dubitazione: Perche hauendo l'huomo il·libero arbitrio, certa cosa è, che egli può, e non può, secondo, che piu gl'abbella; ma secondo i Filosofi è dubbiosissima. Vogliono alcuni, che ciò venga dal destino, come dice questo medesimo Poeta in mille luoghi, come là Limio fermo destin vien dalle secondo poeta in mille luoghi, come là

330

Et altroue. In tale stella presi l'esca, e l'hamo. Ma perche questo è vn modo di scriuere ageuolmente tutte le queftioni dicendo. Sua uenuta ha ciascun dal dì, che nasce. ò veramente E cofi uada s'è pur mio destino. Et il medefimo Petrarca, horalo mette in forse, come nel sonetto. Fera Stella, se'l cielo ha forza in noi. Et altroue ne da la colpa à gl'occhij, come nel sonetto Occhi piangete, accompagnate il core. E tal volta al cuore stesso, come là. Perche d'ogni mio mal te steffo incolpo. E benche dica molte volte. N on mio uoler, ma mia stella seguendo. Etaltroue Che gia il contrario era ordinato in cielo . E piu chiaramente in quel luogo, quando fa dire à se stello dal Re delle Stelle medefimo. Eglie ben fermo il tuo deflino, E per tardare ancor venti anni, ò trenta Parrà à te molto, e non fia però troppo . Nientedimeno non ostante tutte queste cose dette da lui, come i Poeti fanno, hora secondo questa oppenione, & hora secondo quel l'altra, nella canzone, che comincia Laffo me, che non sò in qual parte pieghi. Diffe piu chiaro, e piu aperto, che in altro luogo, e per quello che si può credere di fua propria intenzione. Che parlo ? ò doue sono ? e chi m'inganna Altri, ch'io Steßo, e'l difiar fouerchio? Gia s'io trafcorro il ciel di cerchio in cerchio, N effun Pianeta à pianger mi condanna , Se mortal uelo il mio uedere appanna, Che colpa è delle stelle, O delle cofe belle?

Mcco fi stà chi di, e notte m'affanna, Poi che del suo piacer mi fe gir graue

La dolce nista, e'l bel guardo soaue.

E non contento à questo, soggiunse non meno dottamente, che al tamente, e secondo i Teologi Christiani.

Tutte

#### SOPRAL'AMORE.

Tutte le cofe, di che'lmondo e'adorno; Vfcir buone di man del mastro eterno: Ma me, cofi adentro non difcerno; Abbaglia il bel, che mi fi mostra intorno: E s'al vero fplendor gia mai ritorno; L'occhio non puostar fermo; Cofi l'ha fatto infermo Pur la fua propia colpa, e non quel giorno, Ch'io il volsi in ver l'angelica beltade Nel dolce tempo della prima etade.

Ma noi lasciando i Poeti, e gl'Astrologi da vna delle parti, e fauellando Aristotelicamente, diciamo, che secondo lui la libertà dell'ar bitrio non fi truoua nella volontà, ma nell'intelletto, del che feguita, che se l'intelletto intende vna cosa come bella, ò buona, la volontà non può non volerla, & è costretta à disiderarla, e seguirla: del che feguita, che ogni volta, che vedemo alcun bello, e buono fono il medefimo, non poteno non difiderarlo. E fe alcuno dubitafle, dicendo: dunque ogni volta, che alcuno vedrà alcuna cofa ò bella, ò che bella gli paia, farà coftretto d'amarla, & in fomma innamorarlene : li rilponde quelta confeguenza non effere buona , e noi non hauer detto cosi, ma ne seguita bene (come hauemo detto)che egli la difiderarà : ma questo primo difiderio non è,e non fi chiama amore, perche innanzi, che diuenga amore, vi bilogna il confenso dell'intelletto: e questo non vi può essere se non v'è la speranza di poterla conseguire : perche l'amore non può stare senza speranza, e se il Petrarca disse.

E viuo del disir suor di speranza.

Lo difle poeticamente, come fa molte altre cofe, e per moftrare l'amor suo maggiore, e se più infelice di tutti gl'altri : perche portaua inuidia à quelli, che erano in su l'altra riua: la qual cosa è del tutto impossibile: per l'essere, e tanto nobile, e tanto propio di D10, che, disiderando ciascuno d'assomigliarsi à D10, nou puo disiderare di

O viua morte, d dilettoso male. (non effere. In queste parole volgendosi il Poeta ad Amore, e quasi discriuendo lo da gl'effetti lo chiama vna morte viua, la qual cosa tanto è piu bella, e marauigliosa, quanto essendo la morte priuazione della vita, & in somma essendo morte, e vita contrarij, non possono stare in sieme in vn medessimo soggetto à vn medessimo tempo, perche chi non è viuo, conuiene necessariamente che morto sia, se bene non so lamente questo Poeta, ma tutti gli altri vsano soni glianti modi di fa uellare, e Dante ancora disse:

Io

io non mory, e non rimasi viuo Pensa lettor per te s'hai fior d'ingegno, Qual io rimafi d'vno, e d'altro priuo.

Chiama adunque Amor morte, perche ogni volta muore l'intellet to, per dir così, che egli nato à contemplare le cose celesti, è nelle terrene ritenuto, e v'aggiugne Viua. perche essendo l'amore cosa na turale, non può effere se non buono, e come gl'amanti si dicono mo rir viui, cosi si dicono ancora viuer morti; e le bene queste cose paiono fauolose, & impossibili, sono però bene intese, verissime : e se bene non è vero semplicemente quel priuilegio de gl'amanti d'esse re sciolti da tutte le qualità humane, e che possano viuere senza cuo re, ardere, & agghiacciare in vn medefimo tempo; temere, e sperare hauer guerra, e pace, e simili altre contrarietà ; è però vero che mol te cole ne gl'amanti si ritruouano, che ne gl'altri non sono. Onde ancora Tibullo disle

Qui squis amore tenetur eat tutusq; , sacerq; Qualibet, infidias non timuise decet,

E quasi che gl'amanti sono tanto differenti da gl'altri huomini, quanto coloro, che sono desti, da coloro, che dormono. E perche non poteua chiamare il Petrarca amore viua morte, se vna mano fola il pungeua, e rifanaua, e fe egli diffe.

Mille volte il di moro, e mille nafco ?

E se volemo intendere questo luogo piu profondamente, deuemo fapere, che ogni amante, come testimonia Platone, è in se morto; e per questo chiamaua amore vna morte volontaria. Onde come morte, è amaro, e come volontaria, dolce; il che disse ancora Catullo descriuendo Venere.

Non est Dea nescia nostri, 🕬

E Que dulcem curis miscet amaritiem.

Onde Orfeo chiamaua l'amore vn dolce, amaro: è dunque l'amante morto in se, ma viue, se è riamato, nella cosa amata, ma se l'amore no è reciproco, ò vero scambieuole, si puo dire del tutto mor to, come si vede nel sonetto.

Mille fiate à dolce mia guerrera.

E so bene, che queste cole quanto sono vere, e mirabili appresso i Filosofi, che le intendono tanto paiono false, e ridicole apprello i volgari, iqu di non fanno, che l'effere, e l'operare fono il medefimo, cioè che tanto è vno, quanto egli opera, e quiui si chiama essere doue egli opera. Hora la cogitatiua de gl'amanti, sdimenticatisi di se medelimi, si conuerte nella cosa amata, e quiui pensa, e quiui discorre: dunque opera quiui, cioè nell'amato: dunque è in lui: dun-

#### SOPRA L'AMORE.

que non è nell'amante; non potendo ellere in vn medelimo tempo in due luoghi: dunque l'amante non opera in le : dunque non è in le, dunque è morto in fe:e cosi è vero tutto quello, che s'è detto; e che l'amore si può chiamare morte, e cosi si potrebbe prouare, che gli amanti quando sono riamati hanno due vite, & infiniti altri ma rauigliositimi misterij: ma il tempo non lo concede.

**O** dillettofo male .

Per le medefime cagioni, che amore fi chiama morte viua, fi chiama anco male dilettofo, quafi che il male possaeste buono. Onde è da sapere, che come niuno falso fi puo trouare, il quale non habbia alcuna cosa del vero, perche altramente non sarebbe vero, che del falso fi potesse cauare la vetità, così nessente non sarebbe vero, che del falso fi potesse altramente non farebbe vero, che del falso fi potesse altramente altramente non farebbe vero, che del falso fi potesse altramente altramente non farebbe vero, che del falso fi potesse altramente la vetità, così nesse altra sale da se, e di sua na tura non è nulla. Onde egli non fi truoua in nesse al se, di sua na tura non è nulla. Onde egli non fi truoua ombra ò vero rezzo in luogo nesse non altramente che non fi truoua ombra ò vero rezzo in luogo nesse non fia fole. E di cotali contrarietà, come sono queste, viua motte, e male dilettoso, fono tutti i Poeti pieni, e massimamente i Toscani, e sta' Toscani il PETRARCA. E chi vuole vedere raccolto infieme tutto quello che in fimil genere fi puo d'amore infieme accozzare, dopo quello che disse il Petrarca Fiorentino nel Trionfo d'amore, legga quella marauigliosa elegia: del Petrarca Veniziano, che comincia.

Amore è donne care vn dolce, e fello.

Come puoi tanto in me, s io nol consento ?

Ritorna vn'altra volta, ma per diuerse cagioni à quello, che haueua detto di sopra.

S'à mal mio grado :

E loggiugne.

E s'io'l confento à gran torto mi doglio.

Rifpondendo à quello. S'a mia voglia ardo.

Come disse altroue

E cieca al suo morir l'alma acconsente .

Ed è certa cofa, che l'intelletto mai non confente à cofa neffuna, la quale ò non fia, ò non gli paia buona: perche egli non puo intende re altramente di quello, che gli detti il fenfo. Onde come vn'huomo temperato, e continente eleggerà di non fare verbigrazia adulterio, ftimando meglio il piacere, che di quello poteffe cauare, che la vergogna e il biafimo, che di ciò gli poteffe auuenire, cofi vno incontinente, e diftemperato eleggerà di farlo, tenendo maggior conto di quel diletto carnale, che egli non fa del vituperio; e del peccato, che indi rifulta. E però fi debbono auuezzare i fanciulli (dice Plato ne, e Ariftotile) à rallegrarfi delle cofe buone, & à triftarfi delle ree, quefte

quelle lodando come viili, e quelle come dilutili bialimando. Frasi contrary venti in frale barca.

Come quando il mare è tranquillo, e l'aere fereno, è ficurissimo il nauigare, neora senza arte, così quando gl'huomini sono d'animo tranquillo, e sereno, non solo giudicano dirittamente, ma viuono ancora quietissimice come quando il mare è da contrarij venti combattuto, nen si puo cosa re piu horribile, ne piu pericolosa vedere; così quando gl'huomini sono da i venti delle passioni sostitati, oltra che nov si puo vedere piu terribili furie, non possono ne rettamente giudicare, ne quietamente viuere: e perche l'amore è la piu potente delle passioni, quinci è che perturba ancora maggiormente, & però disse

Frasi contrary venti.

Cioè fra fi diuerse passioni: onde disse altroue, Piacciaui porre giù l'odio, e lo sdegno, Venti cortrarij alla vita serena.

In frale barca Sta nella medefima traslazione, & accrefce l'infelicità per muouere compafione maggiore; perche essendo tra contra rij venti, & hauendo la barca fragile, e debole, non puo altro sperare, che di douer sate tostamente naufragio, e tanto piu trouandosi (come seguita) In alto mare, e non hauendo gouerno cioè timone; senza il quale tanto è possibile, che vna naue si conduca felicemente à porto, quanto, che vn'huomo ò sia, ò discorra seuza ragione, per la quale si intende il gouerno, e chi vuole bene intendere questo luogo, legga, e consideri tutto il sonetto, che comincia.

Paffa la naue mia colma d'oblio.

E vedrà ancora perche seguitò,

Si leue di fauer, d'error fi carva,

Ch'io medesmo non so quelch'io ui voglio.

Dalle tante, e fi grandi contrarietà dette di fopra feguita ragioneuolmente, che il Poeta tutto rifoluto non fapefle, ne che dire, ne che fare, tanto che egli medefimo non fapefle quello, che fi volefle; perche come il diletto da vn lato lo tiraua, cofi lo ritraeua da l'altro, che tal diletto, eta pieno di noia: perche l'amore, come buono, e naturale, il dilettaua, ma poi come non conueneuole all'intelletto gli portaua moleftia pet le ragioni, che di fotto fi diranno. E perche gl'huomini, anzi tutti gl'animali fuggono ordinatiamente piu il ditpiacere, che non cercano il piacere; onde piu fi dolgono del male, che non s' llegrano del bene, petciò il Poeta, e in quefto luogo, & in moltifimi altri fi duole acerbamente, come quegli, che haueua di che, pofcia rhe tremaua à mezza ftate, & ardeua il verno; il che

### SOPRAL'AMORE.

H che non è altro, che temere nella speranza, e sperare nel timore ; cose tutte contrarie, e naturalmente impossibili, ma che sanamente intese, sono ne gl'amanti verissime.

Che pro se con quegl'occhij ella ne face

Di state vn ghiaccio, vn foco quando verna.

Disse egli altroue al medesimo proposito, e per le medesime cagioni. Ma tempo è homai di trapassare à scioglier i dubis proposti, il che ageuolmente si farà; parte mediante le cose dette, e parte mediante quelle, che si diranno; nelle quali se ad alcuno pareste, che io habbia fatto diuifione, ò dichiarazioni nuoue dintorno all'amo re, ricordifi, che l'età aria, e la professione, e la lunga sperienza, che io ho per certissima pruoua nelle cose d'amore, che m'hebbe poco men fin dalle fascie; non solo il permettono, ma ancora lo ficchieggono. Che amore sia, che cola egli sia, e quale egli sia, hanno molti molto lungamente, e dottamente dichiarato : ma pet che egli fia, cioè perche egli fosse à tutte le cole dato, e in fomma la cagione finale, la quale come èvltima in ordine, cosi è la prima di degnità, e principale di tutre l'altre : conciosia che tutte l'altre sono fatte, e si desiderano per lo fine solo; non hanno molti, che io sappia, dichiarato: e di qui viene senza dubbio, che tutti coloro, che hanno scritto, d'amore, ne hanno variamente scritto, facendolo ho ra buono, & horá reo, hora dolce, & hora amaro, e conseguentemente hora piu che tutte l'altre cose lodandolo, & hora piu, che sutte l'altre biasimandolo; come coloro, i quali non dalla natura propia di lui, ma secondo gl'affetti toro, il giudicanano : perche chi dolce, e felice prouato l'haueua, il lodaua come buono, e come vtile: e chi per lo contrario, infelice & amaro prouato l'hauea, come reo, e dannoso il biasimaua : e perche quasi sempre per la varierà delle cose humane accade, che hora felicemente, & hora infelicemente s'ami; di qui viene, che vn medesimo hora se ne loda, & hora se ne biafima, come si può vedere in tutti coloro, che in tutte le lingue scritto n'hanno, e piu nel PETRARCA, che ne gl'al tri? È di vero pare strana cosa à chi non sa la cagione, onde è che futti gl'amanti piu di tutti gl'altri fi dolgono; & hanno piu di tutti gl'altri continoua pallione; non dico solo quegli, che infelicemente amano; della quale infelicità non si può trouare miseria maggio re, ma di quegli ancora, i quali nell'amare sono felicissimi. E quello che maggior cola pare, è, che doue tutti gl'altri infermi con tutti i ri medij,e con tutti gl'argomenti di ricouerare la loro falute procura nö;gl'amanti foli ciù non fanno, perche, come diffe Properzio.

Solus amor morbi non amat artificem.

Anzi

Y

Anzi quanto piu mileri sono, e piu dolorofi, o maggiormente straziare si vedono, canto piu ostinati stanno, e quasi gareggia ciascuno. d'effer il piu ifelice, come se di ciò gli si deuesse corona:ne mai alcu no se ne troud, ancora che fusse, d'essere gli paresse il piu suenturo so di tutti gl'altri, il quale non dico cercasse, ma disiderasse di liberatsi da amore, cioè non amare piu. Disidera bene ciascuno di liberarsi da quelle pene, noie, & angoscie, che amore porta seco, ma da amore no; e non s'accorge, che disidera quello, che essere no puo in verun modo; perche amare senza amaro non si può, se non in vn modo lolo; e perche in questo consiste tutta la difficultà non solo di questo sonetto, ma di tutte le questioni d'amore, non ci parrà fa tica in tato alta, e malageuole materia, e dalla quale sola si può mat gior vtilità trarre, che di tutte l'altre insieme, distenderci alquanto, da altifimo capo necellariamente cominciando. Bilogna dunque che sappiamo principalmente tre cose, la prima dellequali e, che in tutto l'vniuerlo no fi truoua cola nesluna, la quale sia perfetta, cioù non le manchi alcuna cosa da vna infuori, e questo è il Facitore, e mantenitore di tutte, cioè Dio, del quale non potemo altro intende re veramente se non che intendere non lo potemo. La seconda è che tutte le cose, essendo imperfette, e mancheuoli, come detto hauemo, difiderano naturalmente la loro perfezzione, & interezza : e la perfezzione, & interezza : loro non è altro, che afsomigliarsi à DIO, quanto alla natura di ciascuna conuiene il più. La terza, & vltima cosa è, che tutte le cose, come sono mancheuoli, e come difiderano la perfezzione loro naturalmente, coli h'anno ancora dalla natura, la quale non manca mai nelle cole necessarie, vn mezzo, mediante lo quale postano la loro perfezzione, e confeguentemeure la loro beatitudine, confeguire, e gsto mez zo è senza dubbio nessuno l'amore, e per questo solo, e non per altro sta ferma la terra, & i cieli si muouono; per questo core l'acqua, producono le piante, e generano gl'animalise per ridurre infinite cole in poche parole, tutto quello, che fanno tutte le cole, lo fanno folo per amore, cioè per conseguire la perfezzione, & vltima felici tà. E di qui potemo trarre l'vniuerfalifima, e verifima diffinizione d'amore. Il quale non è altro, che pn'appetito dato dalla natura a ciascune cofa d'aßomigliarfi à Dio quanto può il piu, per cofeguire la perfezzione. e beatitudine fua. Ne è dubbio alcuno, che tutte l'altre cose dall'huomo in fuora, confeguono fempre il lor fine, se impedite non sono: per he sempre le cose graui van no in giù, se non hano chi le ritéga, e le leggier all'insù ; e come l'herbe, i frutici, e le piante producono sempre i fiori, e'frutti loro, coli tutti gl'animali, ò terrefi, ò aquatici gensSOPRA L'AMORE.

1

\$ \$ \$

generano lempre, che impediti non sono; e così conseguono sempre il fine, e la perfezzione loro, e s'affomigliano in quel modo, che possono à D10, solo l'huomo quanto più douerebbe ciò fare per le nobiltà sua, tanto meno il consegue. Il che gli autiene per lo hauere egli la libertà dell'arbitrio, cola che altroue, che in lui, secondo i Filosofi, non si truoua. Onde è da sapere, e di qui si scioglieranno tutti i dubbij, che l'huomo folo, effendo quafi vn picciol mondo, ha in le tutte le maniere de gl'amori, cioè il naturale, l'animale, & il razzionale: ma di questi tre il suo propio e il razzionale, come piu degno:perche l'huomo è huomo, non per l'anima vegetatiua, che egli ha comune colle piante, ne per la sensitiua, che egli ha comune con gl'animali: ma per l'intellettiua, che è propio fua; ha dunque l'huomo tutti gl'amori, ma principalmente il razione. E perche il razionale si diuide in cinque spezie, come vedemmo di sopra, è da sapere che in vna sola di loro si può amare senza amaro; perche solo l'amore celeste, ò vero Diuino non pure non ha noia nessuna. ma è di tutte le gioie ripieno; in tutti gli altri, ancora che fiano tutti naturali, sono infinite pene, e forse piu nel cortese, & honesto, che in tutti gl'altri; se bene è il piu lodeuole, e piu marauiglioso, dal celeste in fuori, per le cagioni, che altra volta dichiararemo. E se alcuno dubitando, dimandasse.come è possibile, che essendo questi amo ri naturali, non fiano buoni, e dilettosi. Si risponde, che essendo na turali, non possono esfere se non dilettosi, e buoni come naturali: perche la natura mai non ta, anzi mai non puo fare, cola che buona non sia, ma l'error, & il difetto viene da noi, perche cotali amori ne" gl'animali sono buoni, e dilettosi come loro naturali; 'ma ne gl'huo mini nò: perche l'huomo è huomo, solo, come s'è detto, per l'anima intellettiua, e l'anima intellettiua, essendo immortale non può di cole mortali dilettarsi; e di qui viene, che chi non ama intelletti uamente, cioe d'amore celeste, e diuino, non puo mai essere conten to, anzi non puo non effere discontento; e di qui viene ancora, che tutti gl'amanti Perottiniani, e che amano d'altro amore, che di cele ste, sempre si dolgono, e non sannole piu volte di che: La qual cosa non è altro, le non che l'intelletto, eslendo Diuino, e douedo di sua propia natura alzarsi al cielo, si vede abbassarsi à terra; onde no pud non dolersi, e quello, che cercano gl'amanti, e non sanno che sia, ne come, ò doue trouarlo, non è altro che la natura dell'intelletto, la quale la sua beatitudine, e persezzione cercando sempre, sempre vorrebbe alzarsi al Cielo; e però cerca sempre il bello; e la ragione è, perche essendo egli nel corpo humano, come in vna prigione, e disiderando, come tutte l'altre cole, anzi tanto piu, Y quanto 2

quanto è piu nobile di tutte l'altre, la perfezzione lua;e non pore. do conleguirla, se non mediante l'amore; & essendo l'amore deside ro di bellezza, è costretto ad amare le cole belle, ogni volta, che belle gli paiono, o buone, perche bello, e buono, secondo i Filosofi, fa conucriono; perche tutto quello, che è bello, è ancora necessariamé, te buono, & all'opposto tutto quello, che è buono, è ancora bello: di neceffità. Cerca adunque l'intelletto nostro le cose belle, non per fermarsi in quelle; ma per salire mediante le bellezze terrene, che so no ombra di bellezza, alle Diuine, che sono vere bellezze. E perche la bellezza si truoua in tre cose, ne'corpi, nelle voci, e ne gl'animi s quinci è, che qste tte cole qn insieme, e qn di per se s'amano:ma co loro soli sono senza mileria, anzi felicissimi, i quali amano gl'animi foli:e perche la bellezza è cola incorporea, quinci è che no fipuo've, ramente godere, fe non co l'animo, e di qui nasce ancora, che gl'a+ măti mai di rimirar le cole amate no si saziano; e nel rimirarle, se be ne hanno infinita cotentezza, e setono tal gioia, e tanta, che niuno puo no che coprenderla, crederla, che pruouata no l'habbia: Difide rano nódimeno fempre qllo che,che da loro,che nó lo conoscono 🖕 è chiamato yn no fo che; il qual, no fo che, no è altro che lasciare le bellezze mortali, e poggiare alle Diuine: pche in sille sole cossiste la pfezzione, e beatitudine loro. Ben'è vero, che l'intelletto nostro né. potédo intendere nulla senza il senso, ha bisogno delle bellezze ter rene, mediate lequali desto, & incitato saglia alle celesti: onde, è che quanto gl'huomini fono piu filosofi,e coseguentemete piu pfetti, té to piu cercano e si dilettano delle cose belle, no hauédo altra via, no che migliore di gsta p leuarsi da terra; la qual cosa hano molti scrit tori, cosi poeti, come platori, spinti dalla forza della verità, detto sen za sapere quello, chi si dicessono. Ma pehe i misterij d'amore, come sono meranigliosifimi, cosi sono infiniti, e no se ne verrebbe à capo mai, diremo folo, che tutti coloro che amano, se vogliono amare sen za passione, e torméto, rimirino bene le belezze mortali, ma non le amino, fe no quato mediante qlle s'alzino à cotemplare, e godere le diuine, le quali sole non pure sono senza alcuna pena, ma dano abbondantissimaméte tutte le gioie; e perche questo è piu tosto dono Divino, che opera humana, chi non puo alcendere tanto alto, saglin almeno all'amore cortese, & honesto, nel quale se bene è dolore, e passione, è però d'vn'altra forte dolore, e passione, che ne gl'altri, e canto degno di tutte le lode, quato gli altri si possono per auuetura. scufare, e mallimaméte il ciuile, & humano; ma non gia lodare. Diremoancora, che da queste cose si puo cauare ageuolissimamente. tutto il sentimento di questo presente Sonetto; e sciogliere tutte le dubi-

341

dubitazioni, che in esso, anzi in tutta la materia d'amore nascere possono: perche quel che sentiua il PETRARCA era amore, &, era cola buona, esfendo naturale; e l'effetto alpro, e mortale non ve niua dall'amore, ma da lui, che amare non sapeua ; volendo che le bellezze terrene, che deueno essere strumento, e scala alle celesti, gli feruissero come divine; ed era cosa ria, non l'amore che eglipor taua à Madonna Laura; onde ogni tormento gl'era dolce, ma il nõ sapere egli in che modo, ò quello che amare si deuesse : ardeua à sua voglia, perche l'intelletto nostro non può non amare le cose belle; ma piangeua poi, e si lamentaua, perche non poteua la perfezzione sua ; & il suo fine conseguire mediante le bellezze: ardeua ancora mal suo grado, cioe conosceua l'intelletto suo non poter cosi amando conseguire il fine suore pero non gli valeua il lamentarli, ma bene valuto gli sarebbe, se non il lasciare le bellezze huma ne, almeno seruirsi di loro à quello, che elleno buone sono, cioè à conoscere le celesti, e fruirle. Diffini ancora l'amore; del quale s'intende in questo sonetto, diuinamente; perche non è altro che vna morte, conciosia che l'amare quello, che non si debbe, ò nel modo che non si debbe, non è altro che amazzare l'intelletto, il quale na to a falire al cielo, non fente più vera morte, che effere in terra rite nuto,e fi chiama morte viua, perche l'amore come amore, no è mor te, ma vita; e cosi in quanto è naturale, è vita, ma in quanto è nell'huomo,che è huomo per l'intelletto,è morte;e per la medefima ca gione, ciuè come amore, e come naturale, è dilettofo, ma come ma le víato, fi chiama male, Confentiua il Poeta ad amore, cioe come à cola buona, e naturale, e si doleua (come dice egli) à gran torto: pet che non d'amore s'haueua à dolere, ma di se medesimo, che l'amore male vlaua, e poteua aflai in lui, ancora che nol confentisserche non potemo non confentire alle cofe buone, e naturali, fe bene poi non rettamente vlandole, non vorremmo confentire. Fra questi contrarij venti, e perturbazioni humane era in quel modo, e per quelle ragioni, che di sopra si disse à tale condotto il Poeta nostro, che egli stesso non sappiendo quello, che volesse, tremaua à mezza state, & ardeua il verno : Il che non vuole altro fignificare, se non che non potendo saziarsi delle bellezze terrene, e non fappiendo alzarfi alle celesti; rimaneua in dubbio fra caldo, e freddo, cioe fra speme e timore; & in somma tra viuo, e morto: vi uo, perche la vita dell'intelletto, e la contemplazione, della quale è cagione l'amore, e dell'amore è cagione la bellezza; morto, pche in luogo di côtéplar le bellezze diuine, côtéplaua le mortali, leqli côe Y 3 ne

ne debbono dar vita, innalzandosi à quelle del Cielo, cosi ne possono, anzi sogliono bene spesso arrecarne morte à chiunque troppo di loro inuaghitofi, in elle si ferma. Conchiudiamo dunque che tutti gl'amori, esfendo naturali, sono buoni, ma non tutti à tut te le cose indistintamente conuengono:onde se bene tutti si ritruo uano nell'huomo, vn solo però, e non piu, cioè il celeste, e Diuino è quello, che propriamente gli si richiede: mediante lo quale riuol tosi à Dio, che è solo perfetto, & à lui diuenuti simile, comincia ad hauere in questa breue, e caduca vita mortale grá dis sima arra, e certissima di quella felicità, e beatitudine, che egli nella celeste, e sempiterna spe ra, & aspetta. E quì sarà nobilissimi, e graziofissimi ascoltatori cosi del ragionar nostro come dell'alcoltar vostro la fine.

# 343 LEZZIONE D'AMORE, FATTA DA MESSER BENEDETTO VARCHI Publicamente nella virtuofifs. Academia. Fiorentina.

# ALLA NON MEN DOTTA CHE GENTILE ET VIRTVOSA Damigella, Damigella Margherita du Bourg, Lionese & Dama de Gage,

BENEDETTO UAR(HI.





LI è gia gran tepo paffato, che io, bellifs e virtuo fifs. donna, hauedo piu volte di vary luoghi inte fo, e da diuerfe perfone quanti fuffero, e quanto grandi i beni, che oltra à quegli della natura, e della fortuna nel gentile, e prudentiffimo animo vostro fi ritrouauano, cominciai à defiderare ardentiffimamente di farmiui, fe non caro, almeno conto. Ne fappiendo io in che modo, ne con

qual maniera ciò acconciamente fare mi potessi, trouandomi tanto, non folo di luogo, ma eziandio di grado, e d'ogni altra qualità lontano, m'andaua piu tosto del molto disio, che d'alcuna speranza pascendo; non os ando, ne ancora questo mio giustissimo, & ardente desidenio farui sentire. Ma inteso poi, che la lezzione fatta gia da me sopra la gelosia, e indiritta à M. Lucantonio Ridolfi, ilquale io non meno per le molte sue virtù pro-A prie

#### 344

prie, che per la nobiltà de'suoi Maggiori, e antichisima amistà nostra; amo grandemete & offeruo, dispiaciuta non v'era, hauendouene egli (del che gli savò perpetualmente obligato)fatto gia sono piu anni passati, gratio [i]]imo dono, presi ardimento di voleruene vna indirizzare ancora io:po scia confiderato meglio l'altezza di voi,e la mia bassezza, & quanto sia grande la differenza, che è tra me, e M. Lucantonio Ridolfi, me ne stette fenza mandarla. Vltimamente esendo il Reuerendissimo, ne mai basteuolmente lodato Monfignor Lenzi, Vescouo di Fermo, e mio Signore offeruandissimo, venuto Nuntio di sua beatitudine à cotesta Maestà Chriftianiffima : ritornai nel primiero proponimento: fi pee lo hauer io di nuo uo intefo, non pure la maltitudine delle rare virtù, ma la grandezza della incredibile benignità del cortesissimo animo vostrose si per non viuere piu lungamente tra cotonta (peranza, o cost fatto timore ; alle quali cose s'aggiugneua, che la lettura, la quale io intendo di dedicarui, non gia con isperanza di premio alcuno,cosa dalla natura,e vsanza mia lontanissima : ne anco per renderui piu honorata:del che ne voi hauete bisogno,ne io so no tale, che poßa ciò fare Ma folo per mostraruì in qualche parte con quel modo che sò, e posso migliore il diuotissimo affetto, e l'affezzionatisfima diuozione dell'animo mio verso le rarissime, an-Zi singolari qualità vostre, fauellando d'Amore honesto, e di celeste bellezza, non pareua, che ad altra persona piu conueneuolmente, che alla **xostr**a inujare fi deuesse : nella qual**e**. na per i/peziale dono di Do, e dalla natura si vede infieme con ogni bon tà,ogni bellez za con giun ta.



# JEZZIONE D'AMORE, FATTA DA MESSER BENEDETTO VARCHI Publicamente nella vir... tuofifs. Academia Fiorentina.

www



O M E tutte quante le cole generanti sono di lor propia natura piu nobili, e piu perfette di tutte quante le generate; così ne piu ne meno tutte quante le cagioni sono, molto Mag. e Prudentis. Consolo: Dottis. Accademici; e voi tutti V ditori giudiziosissimi, piu perfette per sua natura medesima, e piu nobili di tutti quanti gl'effetti loro. La bel-

lezza genera, & è cagione dell'amore è dunque l'amore men nobi le, e men perfettø della beilezza: ma dall'amore folo, è no da niunaltra cosa procedettero, procedeno, e procederanno sempre tutti i beni, è d'anima, è di corpo, è di fortuna, che in tutti i luoghi, per tutti i tempi, e da tutte le cose s'hebbero, s'hanno, e s'harano mai; dunque niuno ingegno, niuna lingua, niuno inchiostro, ne fù, ne è, ne mai sarà, che possa ne scriuendo, ne parlando, ne pensando tã to altamente, degnamente, e gratamente ne lodare, ne honorare, ne ringraziare la bontà, la sapienza, e la cortesia di questo grandissimo e potentissimo Demone, che non sia baslo, indegno, & ingrato: se à quello fi vorrà rifguardo hauere, ò che merita egli come benefician te, ò che deuemo noi come beneficiati: Percioche, che il cielo si mo ua, n'è prima, e principale cagione amore, & il muouersi il cielo fa, che la terra stea ferma: dal mouiméto del cielo come Padre, e dalla quiete della terra come Madre nascono, crescono e si mantengono, tutte le cole, tato le viuéti, come son le plate, e gl'animali, quato le mācāti di vita, come son tutte l'altre cole sotto il cielo, che animali, ò piāte no fon anzi no pure tutte le cofe, che da Dio, e dalla natura 6 fanno, si fanno solo mediate l'amore; ma ancora tutte quelle, che par-

fariano, e che operano tutti gl'huomini. Le quali cose stando co fi, niuno è che lo creda, Discrettissimi, & ingegnosissimi ascoltato ri, ne tanto materiale, ne di figrofla pasta(come volgarmente si di ce)ilquale non fappia quanto, come, e perche quel fiore, quella luce e quella grazia, che bellezza Toscanamente si chiama, di cui l'amore è figliuolo, debba effere non dico amata, e lodata solamente, ma ammirata ancora, & honorata li da tutti gl'huomini in generale, e fi da coloro particolarmente, i quali ò per diuina grazia, ò per propia virtù meglio la conoscono de gl'altri, e per consequenza piu perfettamente la fruiscono. Percioche se bene tutti gl'huomi ni conoscono in alcun modo, & conseguentemente amano alcuna beltà; non è però da dubitare, che quanto ciascuno è piu pertetto, tanto eziandio piu conosce le beltadi,e piu l'ama,anzi nó puo trouarfi, amorofifimi ascoltatori, ne piu manifesto segno à conoscere vn'animo nobile, ne meno fallace argomento, che l'amare, cóciofia cola, che qualunche ama, ama necessariamete la bellezza; qualunche ama la bellezza, è necessario che la conosca, & ciascuno è di necellità tanto ò piu, ò meno d'animo nobile, e perfetto quato egli, ò meno, ò piu la bellezza conosce; perche la bellezza è realmente(come dicono i Filosofi) cioè in fostanza, e quanto alla pro pria natura sua, il medesimo, che la bontà : la onde come in qua-Iunche cosa di qualunche maniera, quantunche laida, e sozza, si ritruoua necessariamente alcun bello, così ancora vi si ritruoua ne cessariamente a lcun buono. E quinci è, che quanto alcuna cola è piu bella, tanto è ancora migliore, & confeguentemente piu amabi Ie. Chi è colui, amabilissimi ascoltatori, il quale, se per caso riscontra, ò studiosamente ritruoua alcuna cosa, che bella sia veramē te,ò che da lui bella fi giudichi, che non fi fenta in vn fubi o prima commouere tutto, e quasi destarsi, poi come stupefatto non l'ammiri, & honori, e finalmente non la desideri: Ha la bellezza, la qual non è altro, che vn raggio dello splendore della luce, e bontà di Dio tanta forza in tutte le cofe, che nessuna puo ne piacere à gl'oc chij, ne dilettare l'animo senza leistutte l'altre cose à lungo andare, & in procello di tempo, ò ne stancano, ò ne saziano: la bellezza, la bellezza sola, e non altro ne stanchezza mai ne fastidio non arreca, anzi quanto più ò fi possiede, ò fi mira tanto piu cresce, e di pos sederla sépre, e di sempre mirarla il desio. Chi può mai ò cosi spes-10, ò tanto da vicino rimirare vna cosa bella, e massimamente se è da lui con ogni isperieza conosciuta, cioè amata, che egli non dico ò fi fazij mai,ò fi ftanchi nel riguardarla, ma che no pianga sempre à caldi occhij, e no sospiri ciascuna volta, che di vederla gl'è tolto ? Ohime

Obime perche fi rado Mi date quello, ond'io mai non fon sizio? Gridò quel Poeta felicillimo, del quale niuno mai ne seppe meglio, ne piu leggiadramente cantò i protondi mitterij d'amore. Io non porria giamai Immaginar, non che narrar gl'effetti, Che nel mio cor gl'occhy soaui fanno; Tutti gl'altri diletti Di questa vita bo per minori affai : E tutte altre bellezze in dietro vanno, Pace tranquilla fenza alcuno affanno, Simile à quella, ch' è nel cielo eterna, Muoue dal loro innamorato rifo ; Cosi vedessi io fiso Come amor dolcemente gli gouerna Solo vn giorno d'appresso, Senza volger giamai ruota fuperna, Ne pensalli d'altrui, ne di me stello, E'l batter gl'occhÿ miei nonfusse speßo.

Della quale ftanza ardirò io dire, fenza tema, di douere effere prefuntuo fo tenuto, non trouarfi ne nella Greca lingua, ne nella Lati na altrettanti verfi, i quali in cotal materia ne quanto alla grandez za, e grauità delle fentenze, ne quanto alla dolcezza, e leggiadria delle parole, non dico la trapasfino, ma l'aggiungano : anzi à gran diflima pezza le s'auuicinino. Ma tornando al proponimento no ftro, egli non fi truoua (gran fatto) niuno, ilquale ò fopporti volon tieri, ò confessi liberamente da alcuno effere vinto in alcuna cofa ; fe non dalla bellezza fola: anzi in ella quanto è piu vinto ciafcheduno, tanto maggiormente non folo il fopporta, e confessi, ma fe ne vanta eziandio, e fe ne gloria, come in mille al tri luoghi, & in questi veramente benedetti versi apertamente fi conosce.

Benedetto fia'l giorno, e'l mese, e l'anno E la stagione, c'l tempo, e l'hora, e'l punto, E'l bel paese, e'l loco, oue io fui giunto Da 1 due begl'occhij, che legato m'hanno.

Con tutto quello, che in tutto questo dolcissimo, e leggiadrissimo sonetto seguita. Ma che bisogna, ch'io tenti ò di volere annouerare tutte le stelle del cielo à vna à vna; ò di douer mostrate, che il Sole di Luglio à mezzo giorno riluce ? Ditemi per vostra fe, ama tissimi, & amantissimi ascoltatori, non sarebbe egli ò giustamente ripreso, ò piu che ragioneuolmente deriso chiunque per acquistare tesoro.

teloro, ò confeguire honori, ò alcuna altra cosi fatta grazia da alcuno impetrare, and alle tutti i giorni, e tutte le notti altamente lamé tandosi, sempre piangendo, fempre pregando, sempre sospirando, di se, di colui, del mondo, del cielo, e della fortuna rammaricandofi? E pur si vede, che cotai cose, e molte altre assai di queste maggiori, non solo senza riprensione, ò derisione alcuna, ma eziandio con pietà, c compassione, anzi bene spesso incredibile Ioda, & honore tutto il giorno da tutti gl'amanti per la bellezza si sanno. Ora se le bellezze corporali, che vere bellezze non sono, ma simula cri, e sembianze, ò più tosto ombre di bellezze, cagionano ne gl'al ti quori, e spiriti generosi cotanti effetti, & hanno quaggiuso cotali priuilegi, che hauemo credere, altisfimi, e generolissini ascoltato ri, che habbiano in se, e producano in noi le bellezze dell'anime, le quali tanto piu degne sono, e piu perfette di quelle de i corpi, quanto le terrene cose, e transitorie delle celesti, e sempiterne, men perfette, e men degne sono? Che poi le bellezze angeliche?le quali sole come da Dio, ouimo, e grandissimo immediate procedenti lono le vere, e proprie bellezze? Oh felici dunque, e non tre volte, à quattro, à lei, ma infinite volte felici, e beati tutti coloro, i quali dalle bellezze de i corpi à quelle de gl'animi, eleuandosi, e da quelle de gl'animi à quelle de gl'Angeli formontando, e quiui ancora non fermandosi; ma sagliendo à colui, ilquale se non è bello, è nondimeno di tutte le bellezze, come di tutte l'altre solo, prin cipale, e vera cagione, contemplano in lui, e contemplando fruisco no l'vltima loro perfezzione; cioe tutta la felicità, e tutta la beatitu dine, che possono gl'huomini, mentre che in questa breuissima, e milerissima morte viuono, conseguire: la qual beatitudine, e felicità, affine che meglio s'intenda, & piu ageuolmente si consegua. verremo hoggimai, innamoratiffimi alcoltatori; polcia che haremo prima da Dio l'alta fua grazia, e poi da voi la cortese vostra ydienza humilmente richiesto, alla dichiarazione di quelle amorofe quistioni, che da noi nella precedente lezione promesse vi furono.

T Vtte le cole, che lono, sono mediante la loro forma; perche la forma è quella, dice il Filosofo, la quale dà l'effere alle cose; la forma in ciascuna cosa non puo essere se non vna; dunque ciascuna cosa è vna mediante la sua forma : e perciò diceua Aristotile che questo numero, sette, non era propiamente ne quattro, e tre, ne cinque, e due, ne se sono, ma propiamente sette, mediante la forma sua. E perche ciascuna cosa non è veramen te altro, che la forma sua, quinci è che ciascuna diffinizione di ciascuna

#### SOPRA L'AMORE. 349

cuna cola(ellendo il medelimo la diffinizione, e'l diffinito; perche tanto lignifica questo tormine solo, ò vero parola, ANIMALE, quanto questitre insieme, fostanza animata sensitiva) non fa altro, che spiegare, e notificare la forma della cosa diffinita, chiamata da i Filolofi moderni, Quidità, cioè (perche ogn'vno intenda) l'essenza. ò vero la loftanza, & in fomma la natura , che ancora volgarmente si dice, il quod quid est, della cosa. Del che leguita manifestamente, e dinecellità, che niuna cola, non hauendo le non vna forma lola, polla hauere piu d'vna fola diffinizione; le quali cole effendo ve riflime, hanno dato materia ad alcuni di dubitare, dicendo. L'amo• re èvna cola sola. Dunque ha vna forma sola. Dunque non può hauere piu d'vna diffinizione fola. Dunque non è vera quella dif finizione datagli da noi, diuería da tutte l'altre, nella precedente lez zione. Et tanto più essendo stato in altri luoghi diuersamente dif finito da noi l'amore, & in altro modo da Aristotile, che da Platone; anzi da Platone medefimo fi truouano in varij luoghi varie diffinizioni d'amore. A questa dubitazione concedendo tutte le fopradette cole, si risponde, ageuolmente dicendo: l'amore esser nome equiuoco, cioe fignificare varie, e diuerfe nature; anzi, come dicem • mo nel proemio di detta lezzione, amore è la piu vniuersale, e generale cola, che si ritruoui: onde si può diffinire hora in vniuersale, come tacemmo noi allora; & hora in (peziale; e perche le spezie sono piu, e diuerle, perciò le gli pollono, anzi le gli deueno piu, e diuerle diffinizioni attribuire: le quali cole perche piu chiare si faccia no, è da sapere, che nell'huomo solo si ritruouano cinque spezie, ò uero maniere d'amore, due estreme, e tre mezze. I due amori estre mi fi chiamano demoni, cioe ne al tutto D11, ne affatto huomini, ma tra l'vna natura, e l'altra; e il primo de'quali, il quale è ottimo, e diuinissimo s'appella il demone buono; perche fempre ci desta, & inuia, ci scorge, e ci conduce alla contemplazione delle cose diuine, ritraendoci dalle mortali; il secondo, il quale è pessimo, e mortalissi mo, fi noma il Demone cattino: perche ritraendoci fempre dalle cole celesti, e sempiterne, ci tira, e spigne alle terrene, e cadeuoli: e questi due Demoni sono quelli, che i Gentili nominano Genij, da ti à ciascuno nel suo nascimento, e noi Christiani gli diciamo Angeli, dandone a ciafcuno due, l'vno buono, che al bene ne indiriz. zi,e l'altro reo, che al male ne torca: iquali due ò demoni, ò Genij, ò Angeli si possono per auuentura pigliare per le due anime, che in noi contrarie si ritruouano: cioe, l'intellettiua, laquale è celeste, & immortale; e la sensitiua, la quale è mortale, e terrena. Tra questi due amori estremi, se ne ritruouano tre mezzi, i quali, perche no so 110

no in noi fempre, come i due primi, e perche si vanno mutando, 'ho ra crescendo, & hora scemando, e tal volta mancando, non si chiamano Demoni, ma afferti, cioe Latinamente perturbazioni, e Toscanamente con parola Greca, passioni: il primo de'quali (il quale è piu presso al primo Demone, che all'vltimo) tosto che hauemo veduto alcuna bellezza corporale, ci spigne, & induce à contemplare la bellezza (pirituale; onde si chiamò amore diuino, e questo è proprio de'Filolofi, e d'altri huomini contemplatiui: il terzo(il quale è piu presso all'vltimo Demone, che al primo) veduto che hauemo alcuna bellezza corporale, ci desta, e muoue la parte concupisceuole, & non contento del vilo, dell'vdito; vorrebbe al tatto conde scende re:e questo, perche è d'huomini dati à' piaceri carnali, fu chiamato amore ferino: il secondo(ll quale è in mezzo del contemplatiuo, e del ferino)si contenta nel diletto, che di vedere, & d'vdire, e di conuersare con la cosa amata si trae:e perche è da huomini attiui, se gli diede il nome d'amore humano. È cosi secondo questa diuisione, sono cinque amori nell'huomo, il Demone buono, l'amore contéplatiuo: l'amore humano l'amore ferino; e il Demone cattiuo. I pri mi duoi sono buoni, e lodeuoli per se: i due vltimi, trifti, e biasime uoli, non per se, ma secondo le circonstanze, cioe, come, quando, perche, doue, & da chi sono vsati; quello, che resta nel mezzo, se si risguarda à'due sopra se, è piu tosto biasimeuole, e reo, che buono. & lodeuole; ma se si ha risguardo à gl'altri due, che sono sotto lui, è piu tosto buono, e lodeuole che reo, e biasimeuole. Et se ad alcu no paresse, che questa diuisione fusse à troppo longa, à troppo larga, li puo racconciare; e restringere in questa maniera; Niuna cofa fi può veramente amare, la quale non si conosca: solo gl'animali razionali propriamente conoscono, dunque gl'huomini soli amano veramente; e perche non basta conoscere alcuna cosa à chivuole amarla, ma è necessario, che la conosca, come buona, quinci è che solo le cose buone, à per buone giudicate, amare si possono. E perche i beni sono di tre sorti senza piuevtili, diletteuoli, & honesti, ne segue necessariamente, che non si possano trouare piu maniere d'amo ri, che tre, amore vtile, amore diletteuole, & amore honesto. Ma per che l'intendimento nostro è fauellare di quello amore solamente, il qual procede, & è cagionato dalla bellezza, ristringendo ancora piu questa diuisione, diremo, che secodo i Platonici, l'anime nostre hano due lumi ciascuna, vno naturale, e nato insieme con esto lei, e l'altro diuino, & infusole da Dro. E questi due lumi congiunti in fieme, sono come due ali, colle quali possa da terra leuarsi. E su dalla diuina prouidenza ordinato, che l'anima humana padrona di se medefi-

#### SOPRA L'AMORE.

3 5 X

fima potesse viare hora l'vno, e l'altro lume insieme, & hora ciatcuno di per se dall'altro; perche se sempre vsasse amenduni, la generazione humana mancarebbe; il che essere non può, secondo i Filoso fi. Quando dunque vía il miglior lume, cioè, il diuino, & infulo, ama d'amore, contemplatiuo, e si riuolge alle cose celesti:ma quado vla il lecondo lume, cioe, il naturale, e congiunto, fi riuolge alle cose terrene, & esercita le facultà del generare per riempiere la terra d'animali razionali; e questo è quello, che diceua Platone, che esten do l'huomo composto di corpo, e d'anima, cosi l'anima, come il corpo sono pieni, e pregni; e ciascuno di loro disidera di partorire, & d à ciò fare da amore ftimolato: e ciafcuno di quefti amori non è altro, che difiderio di produrre il bello nel bello; ma il primo amore, il quale si chiama celeste, e si ritruova solo ne gl'huomini d'altissimo ingegno, cerca di produrre il bello dell'anima, cioe le virtù, e le fcienze nel bello dell'anima, cioe in vn'animo; il quale fia da natura atto, e defideroso ad apprendere, così le dottrine, come i costumi; nelle quali due cose sole consiste la perfezzione, e beatitudine huma na; & per questa cagione dice il medefimo Platone, che coloro, che vogliono generare il bello dell'anima, amano quelle cofe, che piu perfette sono, e naturalmente di migliore ingegno, e piu tosto le bel le che l'altre: perche non si potendo vedere la bellezza dell'anima, fe non per la bellezza del corpo, le giudicano à cio piu atte ; di maniera però, che se alcuna cosa, come molte volte auuiene, fusse bella d'animo, ma non gia di corpo, piu fi deue amare da cotali amadori, che vna laquale per lo contrario fusie bella di corpo, ma non gia di animo. Il secondo amore, il quale cerca di produrre il bello del corpo nel bello corporale, è di quelli huomini, i quali non la mente hauendo pregna, ma il corpo, vanno dietro al piacere carnale: on de cotale amore è appellato volgare; e questi, dice il medesimo Pla tone, amano piu tosto le cose meno persette, che le persette, & in so ma piu i corpi, che gl'animi, piu gli sciocchi, che i prudenti · doue gl'altri all'oposto amano piu gl'animi, che i corpi, e piu i prudenti, che gli sciocchi. Conchiudendo dunque diciamo, che non poten do effere alcuna Venere senza amore, & estendo due Veneri, è ancora necessario, che siano due amori, l'vno celeste, come s'è detto, ot timo, e lodeuolissimo per se, e l'altro volgare; le quali cose diligentemente s'auvertiscano, e mandino alla memoria, perche ci feruire mo di loro nello sciogliere le quistioni amorose, alle quali mettere mo mano, tofto che haremo deuo, che Platone de gl'antichi fu il primo, che non solo fauellasse d'amore, e scoprisse i profondi suoi misterij alvamente, ma ne fauellasse, e gli scoprisse, benche molte volte olcuraméte, e con tâta no solo dottrina, ma eloquéza, che c-24

gli merita d'ellere no pure lodato infinitaméte, ma infinitamente ammirato. Dopo Platone infino al tépo de'padri nostri (cosa da nó potersi le non con fatica credere) di tati scrittori cosi di versi, come di profa, e tanto nella lingua Greca, e Latina, quato Toscana, niuno (che lappia io) scriffe d'amore, se non se prima Dante con alcuni an tichi,e poi il Petrarca, che seguitasse le vestigia di lui così altamete impresse; il primo fu M. Marsilio Ficino, il quale nel suo cometo so prail couiuio di Platone, scrisse tate cose, e tato dottamente, che se io mi conoscetsi degno di giudicarlo, affermarei, che egli mostrò piu dottrina in ql comento, e maggior lode merito, che tutti gl'altri in sieme fatto non haueano infino à quel tépo. Doppo il Ficino tratto d'amore il Cote Giouani pico, chiamato p sopranome, e non indegnamente, Fenice, quali vn folo, e no piu non Pico, ma Fenice fi ritruouasse. E ne tratto in lingua Fiorentina sopra il cometo della ca zone d'amore di Girolamo Beniuieni, cosi ordinatamente, e dottaméte, che bé mostrò, che egli era no men buon Teologo, che dotto Filosofo. Al Pico successe M.Francesco de'Catani da Diaccetto, il quale nel suo Panegirico, & altroue, doue fauellò d'amore, fece chia ro quato egli nelle cole Platonice fulle à dentro penetratto; nel me defimo tépo, à poco, à dopà, cópole i suoi tre libri de gl'asolani M. Pietro Bébo;ne i quali, se la dottrina, la quale ad ogni modo no fu ne picciola, ne indegna di tato huomo, hauesse all'eloquenza corrisposto, no dubitarei affermare, che la lingua Toscana hauesse anch' ella il suo Platone. V ltimaméte venne in luce il Dialogo di Filone Hebreo, diuiso in tre libri; ne i quali si tratta (ben che alcuna volta oscuramente, ò confusamente) cosi à lungo delle cose d'amore, è cofi veraméte, che io per me lo prepongo à tutti gl'altri; ne si pensi alcuno, che io non fappia quello, che S. Tomaso, & altri Teologi ne fcriueslero; ma no posto ne raccontare tutti coloro, che scritto n'ha no(come certo vorrei, ne tutti lodargli) come forse deurei: dico forse pere à me pare, che alcuni come Ouuid.in qi libro, che egli scris fe, & intitolò dell'arte dell'amare, meritino piu tofto molti biafimi. che poche lodi, fauellado dell'amore volgare solamétere di gllo an cora piu tosto secodo la feccia della plebe, che altro; ne tacerò anco ra; che la lingua nostra va in gsta parte come no solo piu riccha, ma ancora senza comparazione piu honesta lunghissimo spazio à tutte l'altre dinanzi. Ma tempo è di venire alle promesse quistioni, le quali per hoggi seranno tre.

- 1 Qual fia piu nobile, ò l'amante, ò l'amato.
- 2 Qual sia piu forte, e piu possente passione, d'amore, d'odio.
- 5 Se ogni amato necessariamente riama: le quali fornite ferà anco rafornita la prefente hodierna lezzione.

QUAL

٠

QUALSIA PIU NOBILE d'amanic, d'amato.



#### QVISTIONE PRIMA.



V B I T A R O N O anticamente molti, & hoggi dubitano non pochi qual fia piu degna cofa, e per confequenza piu lodeuole, e maggiormente defiderabile, ò l'amare, ò l'effere amato: & in fomma chi nell'amore meriti maggior pregio, e dimoftri maggior perfezzione ò colui, ilquale ama, ò colui, il quale è amato. In questa dubita

zione furono i pareri, e sono (come in tutte l'altre cose) diuersi; percioche si ritruouano alcuni, che pigliano la parte dell'amate; & alcuni stanno da quella dell'amato "Coloro, i quali diffendono Famante effere superiore all'amato, fondano questa loro oppenione non solo sopra l'autorità d huomini eccellentissimi, ma ancora in ragioni, secondo loro, allai gagliarde. Quanto all'autorità alle gano Platone, il qual Platone, fi come amò infieme co Socrate ho nestillimamente; cosi ancora scrisse d'amore verissimamente; ed egli in quella orazione, nella quale Fedro bellissimo giouane, e da lui castissimamente amato, loda grandissimamente amore; dice espressamente, che l'amatore è piu diuino, che l'amato non è; e n'arrecca per estempio, e testimonio il giudizio stesso de gli D1 t medefimi, i quali maggiormente honorano Achille, che per vendicare Patroclo suo amadore vcciso da Ettorre, ancota che sapelle di certo di douer morire, elesse più tosto la morte, che lasciare l'amante non vendicato, e uiuere senza lui: il che non fece Alceste, la quale per lo grande amore, che al suo marito portaua, e'esse anch'ella di morire; cosa che ne il padre di lui, ne la madre fare vollero, è adunque secondo l'autorità di Platone, e per testimonianza de gli D11, i quali mandarono Achille ne i campi elisi, & Alceste no, piu honorabile l'amante, che l'amato no c. Quanto alle 1agio ni, noi per maggior breuità, & ageuolezza, riducendole tutte in sé Z tenza

tenza ad vn silogismo solo, diremo cosi. Tutte le cose agenti, cioe, che fanno, sono piu degne, che le pazieti, cioe, che sofferono; l'ama te engente, e l'amato è paziente: dunq; l'amante è piu degno del l'amato. La proposizione maggiore non ha dubbio alcuno, esten do noto per se, che il fare è più nobile, che il patire: la proposizio ne minore è anch'ella nota; perche amante è participio attiuo, che fignifica fare, & amato participio passiuo, che significa patire; onde seguita necessariamente, che la cochiusione sia vera, cioe l'amã te essere piu nobile dell'amato. Coloro, che stanno dalla schiera contraria, allegano anch'essi loro autorità, e ragioni. Quanto all'autorità, Filone Hebreo, à cui per mio giudizio si può nelle cose d'amore tanto credere, quanto à chi si voglia altri, tiene manifesta mente, che in amando non l'amante sia piu degno, ma l'amato. Quato alle ragioni si seruono della medesima proposizione mag giore, cioe che le cose agenti sono piu delle pazienti perfette, ma niegano la minore, prouandola falsa; perche nell'amare non l'amante è l'agente, (come essi dicono) ma il paziente. E l'amato dal l'altro canto non è il paziente, ma l'agente: perche l'agente è sempre colui, che muoue, & il paziente colui, che è mosso: hora chi no sà, che quello che muoue è l'amato, e quello che è mosso l'amate? Onde manifestamente seguita, che l'amato come mouente, e gene rante l'amore, sia l'agente, e per consequenza piu nobile, & l'amãte, come moslo, e riceuente l'amore, sia il paziente, e per consequé za meno perfetto. Alla pruoua della loro ragione si risponde ageuolissimaméte in questo modo, ester ben vero, che amare, & amã se, fecondo i Gramatici lono attiui, cioe fignificano fare: & amari, & amato palliui, cioe, lignificano patire: ma fecodo i Filolofi, cioe secondo la verità la bisogna sta tutta altramente; perche amare, come ancora vedere, vdire, intendere, e molti altri (omiglianti no fignificano azzione (perche non fanno, cioe non muouono) ma pa sone, perche son molli, e riceuono: e riceuere non si chiama fare, ma patire, come nel secondo libro dell'anima mostrò apertamente il Filosofo:e cosi testa verissima la conchiusione, che l'amato sia l'agente, e per consequenza piu nobile: & à chi dubitando dicesse la sperienza dimostrare il contrario, cioe gl'amanti esler coloro, i quali trauagliano sempre senza mai riposarsi, doue gl'amati quafi sempre riposano; onde diceua Horazio, oltra tutti gl'altri Poeti.

Me tuo longas pereunte noctes.

Lydia dormis.

Si rilponde prima, che tutto il trauagliare degli amanti sono per lo più no azzioni, ma passioni; poi che tutto quello, che fanno gli amanti

### MISOPRA L'AMORE. 355

amanti è da loro fatto, come mossi, e spinti non da altro, che d alla tola amata; ne sia chi dubiti, che tutto quello, che fa, dice, eprusa vn'amante, o pensa, dice, e sa in vigore, e per virtù d'amore, & in somma spinto dalla cosa amata. E se sulle alcuno, il quale dubitalle, ò mouelle instanza contra la proposizione maggiore, dicédo non parer vero, che tutti gl'agenti fiano piu nobili de'pazienti, co ciolia, che molti agenti operano molte volte in cole piu degne, che elli non sono, come per atto d'essempio, quando il fuoco abbrucia le legne, à cuoce alcuno animale, sappia che il fuoco in tal caso, es sendo agente, è come tale, necessariamente più degno delle legne, e dell'animale, se bene l'animale e le legne semplicemente considerate, & assolutamente, sono del fuoco piu degne. Ma che rispoderemo à Platone? Crederemo noi, che vn'huomo tanto dotto, anzi vn Filosofo tanto diuino, e piu di tutti gl'altri, non meno in bene amando, che in bene scriuendo d'amore esercitato, s'inganasse cosi di leggiero, ne sapesse quale l'amante fusse, e quale l'amato? Io per me (tengano gl'altri quello, che vogliano) duro tanta fatica à poterlo credere, che nol credo: ne credo ancora come alcuni, che Platone intenda in quel luogo dell'amore reciproco, o vero scama bieuole, cioe, de gl'amanti felici, iquali amando fono riamati, con me Patroclo: nel qual calo esfendo vn medesimo l'amante, e l'ama to, on de cialcuno d'elli viene ad eller due, e lecondo alcuni quattro, fi può dire, che l'amante fia ancora agente, e per consequenza piu degno, ma crederò piu tofto, che Platone, secondo la diftinzio ne fatta da noi di lopra, fauelli in quel luogo dell'amore non volgare, ma celeste, nella quale spezie d'amore pare, che gl'amati ami no si può dire, quasi in quel medesimo modo, ò almeno à similitu dine di D10, cioe, non per cagione loro principalmente, ma per be nefizio de gl'amati, essendo il principale loro intendimento gene rare cofa fimile a loro, cioe, produrre in vn bello animo belle virtù, e belle scienze. Diciamo dunque conchiudendo, che nell'amot volgare, che cerca generare il bello corporale, nel bello corporale gl'amanti sono inferiori à gl'amanti ; Ma nell'amor celeste, il qua le cerca di produrre il bello spirituale nel bello spiritale, gl'amanti sono à gl'amati superiori. E ciò baste quanto alla prima quiflione.

Z 1 B QVA

EUALESIA PIU'FORTE, E PIU possence Passone, à l'amore, à l'odio.

#### QVISTIONE SECONDA.

Via più che'n darno da riua fi parte, Perche non torna mai quàl'ei fi muoue, bC i pafca per uv vero, e non ba l'arte.



V e s ro vtilissimo auvertimento, e verissimo posto da Dante nel xiij. Canto del Paradiso, altro significare non vuole, se no quello stesso, che piu volte è da noi in varij suoghi à diuersi propo siti detto, e ciò, è che senza la loica nessuno puo cosa niuna sapere; può bene chi che sia hauere tetta, e vera oppenione d'vna qualche cosa, ma

. . .

kcienza nones in somma potemo bene per auuétura senza la loica sapere alcuna cosa, ma non gia sapere di saperla, il che è poco meno, che non saperla, e di qui nasce, senza alcun dubbio, che tutti coloro, i quali ò scriuono, ò fauellano senza cotale arte, oltra che non servando metodo nelluno, non intendono alcuna volta lor medefimi, non che sia da gl'altri intefi, dicono bene spello cose non pur contrarie alla verirà, ma eziandio à le medesime repugnantiscome è ad alcuni auuenuto, iquali hanno non solamére dima : dato quale è magzior palfione, e piu veheméte à l'amore, à l'odio, ma rifoluto ancora, che l'odio preuaglia all'amore: la qual dimanda e risoluzione no è, si può di re altro, che dimandare prima qual sia più lucete, e di maggior pof sanza ò il Sole ò l'ombra; poi risoluédo in fauor dell'ombra dire. che ella più luce, e più può, che il Sole stesso no sa. Deuemo dung; sapere per intendere non la verità di offa quiftione (la quale è per fe chiarillima)ma per conoscere lingano, che l'amore, e l'odio sono due paffioni cotrarie; cioe, che s'oppongono l'vna all'altra, maprinatinamente, on altramente, che il bene, & il male denemo an cora sapere, che le priuazioni come il male l'ombra, l'odio, & alre cotali non operano per se cosa nelluna, & in somma sono nulla; ma tutro quello, che sono, e che operano, sono, & operano in virtù del loro habito: perche il male non opera nulla, Eno in virtu del bene, ne può effere male alcuno, che in qual he bene

#### INSORRALL'AMORE.

357 bene fondato non sia: ne è dubbio, che ogni odio procede da àlcu no amore, come da sua cagione, onde l'odio è effetto d'amore; del che seguita, che amore gli soprastia, non possendo alcuno effetto trouarsi piu forte, e piu possente, come nel proemio si disse, della lua caula. Niuno dunque ne può dubitare, ne deue, che l'amore semplicemente molto piu possa, che l'odio non può, & alla autori tà, e ragioni, che dalla parte contraria s'allegano, piu che ageuol= mente si puo rispondere. L'amore dicono essi si conuerte piu vol te in odio, che l'odio non fa in amore, dunque l'odio vince l'amore, dunque è piu possente di lui. Coloro che dicono cosi, par, bene àdalcuni, che dicano qualche cosa, ma in verità non dicono nulla, ò non intendono quello, che dicano; perche mai non potrebbe l'odio vincere l'amore, e stargli disopra, se non fusse l'amote: fanno dunque ciò coloro, che cangiano l'amore in odio, in vir tu, e per cagione d'amore; perche chiunq; tramuta l'odio in amore, lo tramuta folo, e fempte per vn'altro maggiore amore, che egli porta ò à fe, ò ad altri, non altramente che i luoghi illuminati no diuengono mai priuati di lume, le non mediantella luce, cioe, qua do se ne parte il Sole; & à gl'essempij allegati nel Boccaccio della Niuetta,e dello scolare;& in molti altri luoghi,non si niega, che gli ídegni, e gl'odij non producano molti, & indegnitlimi cafi, e terribilissi effetti, ma s'afferma ciò non procedere da odio, ma 'da amore ; la qual cola li vede ancora ne gl'agenti naturali; perciò che non creda alcuno, che ò il fuoco arda le legne, ò l'acqua spenga il fuoco per odio, ma solo per amore; perche il tuoco non cerca di dil. fare le legne per odio, che porti loro, ma folo per amore, che porta à le; disiderando ciascuna cosa naturalmente non folo di mantenerli, ma di crescere ; e cosi diciamo del l'acqua, e di tutte l'altre cole somiglianti. S

> Z 51 3

Se ogni amato necessariamente riama.



#### QVISTIONE TERZA.



Vanto la quistione precedente era facile, e chia ra, tanto è oscura la presente, e malageuole. Tro uansi alcuni, iquali come credono, così affermano, che chiunche è amato, sia costretto à riamare; di maniera, che, secondo costoro, niuno amãte si ritruoua, al quale l'amato scambieuolmente non porti amore: & acciò prouare allegano l'au

torità di Dente, il quale, fauellando della coppia da Rimini, difle in questa maniera.

Amor, ch'à nullo amato amar perdona, Mi prese del costui piacer si forte, Che, come vedi ancor non m'abbandona,

A questa autorità fi possono aggiugnere alcune ragioni assai verifimili, e gagliarde. La prima è cotale: l'amore nasce da fimilitudine, la fimilitudine non è altro, che vna medesima natura in piu cose: dunque quella fimilitudine, che inuita, e sforza l'amante ad amare l'amato, inuita anco, e sforza, l'amato ad amare l'aman te ad amare l'amato, inuita anco, e sforza, l'amato ad amare l'aman te . La seconda in questo modo. L'amare alcuno non è altro, che torre se stesso dice tante volte il P e-TRARCA) e darsi altrui, cioe a'l'amato; dunque gl'amanti non sono di se proprij, ma de gl'amati; d'unque gl'amati amano gl'amanti; avale questa consequenza: pche ciascuno ama naturalme te, a ha care le cose sue. La terza è questa : Tutti gl'amanti han no l'immagine della cosa amata nel quore solpita,

Che fe non Zeusi, prasitele, ò Fidia, Ma miglior mastro, e di piu alto ingegno.

E non disse il Petrarca intendendo della sua Laura? Cb'io l'ho ne gl'occhi, e veder seco parme Donne e donzelle, e sono abeti, e saggi.

Il che testifica medesimamente in piu e diuersi luoghi. Da que fe nasce, che l'animo de l'amante, anzi l'amante stello, è quasi vno spec-

#### SOPRALL'AMORE.

specchio dell'amato; onde diceua il medesimo Petrarca.

Ma quante volte à me vi riuolgete.

Conoscete in altrui quel, che voi sete.

Da questo nasce, che riconoscendo l'amato le stesso nell'amante, è forza, che lo riami. A queste ragioni si può aggiugnere prima quello che dicono gl'Astrologi, cioe che la scambieuolezza dell'amore nasce dalla somiglianza della natiuità, d veramente dallo fcambiamento de'luminari, cioe del Sole, e della Luna, onde se Famante harà, nascendo, il Sole, essempi grazia, nel montone, e la Luna nella Libra, e l'amato harà nella fua natiuità il Sole nelle bifance, e la Luna nell'ariete, tra costoro satà l'amore scambicuole, & in altri modi, che hora raccontare non occorre. Secondariaméte fi può aggiugnere quello che dicono i Fifici,& i Morali, cioe, coloro amarsi scambieuolmente, i quali haranno vna medesima complessione, faranno al'euati, & ammaestrati à vn modo, & altte cole simiglianti. Dalle quali autorità, e rogioni pare, che si possa veramente conchiudere la parte affermatina; cioe, ogni ama to necessariamente riamare. Ma dall'altro lato è la sperienza in contrario, la quale dee piu sola valere, che tutte l'autorità, e ragioni infieme; percioche fi truouano molti ; iquali amando non folo non sono amati, ma hauuti in odio. La quale specie d'infelicità trapassa di grandissima lunga tutte l'altre miserie humane. E se fuste vero, che ogni amato riamatle, che bisognaua, che Perottino tanto lungamente, e amaramente si querelasse? E perche tutti i Poeti di tutte le lingue, ne meno il Petrarca de gl'altri fi dolgono tanto, e rammaricano delle loro donne? Non dille M. Francesco?

Prego non gia ne puote hauer più loco, Che mifuratamente il mio core arda, Ma che fua parte habbia costei del foco.

E che bilognaua, che egli altroue cosi dicesse?

Ma poi vostro Destino à voi pur vieta

L'effere altroue, prouuedete almeno,

Dinonstar sempre in odiosa parte.

Oltra le cose dette, chi non sà, che fra l'amicizia, e l'amore è quefta differenza : che nell'amistà si ricerca necessariamente l'amore scambieuole, cioe che l'vno amico ami l'altro di necessità, doue nell'amore questa condizione non è necessaria. Ma che piu: no fa Platone stesso distinzione tra quello amore, che egli chiama séplice, cioe, quando l'amate ama solo, nel qual caso lo chiama mor to; e quello che egli chiama scambieuole, quando l'amante ama accompagnato: nel qual caso dice, che ha due vite. A volere scior Z 4 re

re questa malageuolissima dubitazione, e saluare tante antorità, e ragioni tanto l'vne all'altre contrarie, e necessario, per miojanuiso (perche da niuno è stato, che io sappia) sciolta questa dubitazione, è necellario, dico, fernirsi vn'altra volta della distinzione fatta di lopra; e dire che nell'amore celeste è verissimo, che l'amante se pre & necessariaméte è riamato; e la cagione è, perche tutti gl'huo mini amano naturalmente coloro, da chi fanno ellere amati; perche amare alcuno non vuole altro dire, che difiderargli, e procacciargli ogni bene, e niuno non puo, folo che fia naturalmente disposto non amare coloro, i quali ò lo beneficano, ò di beneficarlo s'ingegnano. Ora qual beneficio si può ò maggiore dare, ò piu delidereuole, che introdurre in alcuno cosi buon costumi, come buone lettere? e breuemente non men buono farlo, che dotto?ma nell'amore volgare non è necessario, che l'amato riami sempre; pche sempre, che cessano le cagioni cessano ancora gl'effetti. Et à chi opponesse che Dante fauella in quel luogo dell'amore, crediamo, che si possa rispondere in due modi; prima che Dante pose cotal fentenza in boccha, non folo di Donna, ma di tal Donna, la quale esfendosi col cognato congiunta, si può credere, che cio piu per ilculazione di le stella, e della sua morte dicesse, che per altra cagione. Poi, che ancora nello amor volgare corrisponde molte volte l'amato all'amante, anzi e quasi necessirio, che all'amantesse gia non fusse persona del tutto vile, & abbietta, ò da alcuna altra enorme colpa, e macchia (egnaro) fi porti alcuna affezzione dell'aniato; perche, confiderando che egli pure l'ama, nó può fare in qualche modo di non riamarlo; le bene poi confiderando la cagione principale, perche egli l'ama, non solo molte volte non lo tiama, ma alcuna volta gli porta odio. E può bene stare, che vn medelimo in vn medelimo tempo porti à vna medelima persona & odio, & amore infieme, mao fecdo diuerli rifpetti: ne fi pollono queste cose minutaméte risoluere senza molte distinzioni, e quel la diuisione d'amore in cinq; spezie fatta da noinella prima lezzio ne. Le quali cose non volendo io, ne potendo replicare, conchiuderò breuemente, che nell'amor volgare, no è necellario, che ogni amante sia riamato, se non nel modo sopra detto; ma nell'amor ce leste, l'amato non solo non può non amare l'amante, ma eziandio è tenuto, e costretto à ciò fare, per quelle ragioni, e cagioni, che do menica, che viene (à Dio & alle benignità vostre piacendo) nella lezzione seguente reciteremo.

#### IL FINE.

# Lezzione d'Amore DI M. BENEDETTO VARCHI,

Letta da lui publicamente nell'Accademia Fiorentina.



PROEMIO.



O C R A T E il quale quanto fu de forme, & ignobile di corpo, tanto hebbe bello, e nobile l'animo, deuen do, inftigato da Fedro belliffimo Giouane, e da lui fantiffimamente amato, fauellare contra Amore, qua fi approuare volesse quello, che da Lisia Oratore era in disfauore degli Amanti stato in vna scritto delle sue orazioni, nella quale egli si persuadeua d'hauere efficacissimaméte pro

nato, che i Gioueni piu tofto à coloro doueflero, i quali non gli amano, che à quegli, che innamorati ne fono compiacere, ed effere amici; fi turò coprendofi il capo, e falciandofi col mantello, per non vedere, credo, e non effer veduto da perfona niuna, vergogna dofi di douer dire, ancora che cio facefle per maggiormente poi ri prouarlo, qillo, che egli nó fentiua, e che vero non era; ma per qua lunche cagione cio fi faceffe, certo non fu da lui fatto fenza gradit fimo misterio: per cioche chiunche biasima Amore ò da vero, ò da motteggio, biasima Dio medesimo, e chiunche biasima Dio, o è del tutto stolto, ò in estremo grado di maluagità; e se bene ognu no puo cotale sceleratezza per somma ò malizia, ò stoltizia commettere, a

mettere, niuno pero si ritruoua, che possa di ciò le douute pene so stenere: perche qual supplizio puo darsi ò tanto grande, ò tanto graue à chi Dio biastemma, che picciolo, e leggiero non sia? Non dicono gi'antichi Teologi che Homero. p lo hauere egli sparlato contra Amore, e scritto male della sua diuinità perdette la vista, ne mai, perche stando nella falsa oppenione sua ostinato, non vol le ridursi, la recuperò; doue Stersicoro, à cui era il medesimo per la medefima cagione auvenuto, accortofi dell'error suo, e tanto lo dato Amore, quanto prima bialimato l'hauea, la rihebbe: E diue ro io per me ne sò, ne credo, che li polla non che trouare, immaginare maggior cecità di mente, che sciogliere la lingua cotra la maestà di colui, il quale solo è di tutte le cose così celesti, e sempiterne, come terrene, e mortali, faci tore dirò, ò conservadore? ò per piu veramente dire, l'vno, e l'altro infieme ? Ma à noi, i quali ne lo disprezammo mai, ne lo vituperammo, anzi infino da piu tene neri anni, come suoi diuotissimi serui, & humilissimi soggetti, lo magnificammo sempre, & honorammo; & hora più che mai ciò facciamo, rendendogli quelle grazie, non che alla grandezza sua li conuengono ma che alla picciolezza nostra sono possibili, non fa luogo di velarci la testa, ò altramente nasconderci, anzi vorremmo effere, e doueremmo allo scoperto, e sotto il cielo stesso, affine di poter vedere, & esser veduti da ciascuno, e da lui massimamete, benche Dio, e per coseguenza Amore operando in tutti i luoghi, & ancora in ciascuna parte vede ogni cosa; ascolta tutto quello, che da tutti gl'huomini non solo si dice colla lingua, ma si pensa col quore: la onde ficuri, che egli non pure dalla terza spera, ma dal piu alto cielo oda e per auuentura gradisca; che vn suo basso sì, ma antichillimo Seruo, indottamente forse, & con tozze paro le, ma fedelmente certo di lui ragioni, e con fincera volontà, verre mo, l'ordine nostro seguitando, e la promessione fatta attendendo, à proporre hoggi, e rifoluere queste altre amorose quistioni.

- 4 Se chiunche è amato è tenuto di douer riamare.
- 5 Se nell'Amore honesto si sentono passioni.
- 6 Se alcuno può innamorarsi, ò amare senza speranza.
- 7 Se amore puo esfere senza gelosia.
- 8 Se alcuno puo solo per fama, e d'vdita innamorarsi.

SE (HIUNQUE E AMATO, E renuco di douer riamare l'Amanic.



#### QVISTIONE QVARTA.



Ом є l'operare presuppone l'essere, perche niuna cola puo operare, la quale non sia, così l'essere psuppone l'operare, perche niuna cosa è, la quale non operi, e tutte le cose, che operano, opano ad alcú fine, e il fine di tutte le cose non è altro, che conseguire la persezzione, e conseguentemente la beatitudine loro: e la beatitudine di tutte le cose, è cono

scere, e fruire la lot cagione, cioè Dio: Disiderano dunque tutte le cole di conoscere, e fruire Dio, ma à pernenire à questo vitimo, ed eccellentissimo fine, camminano per varie vie, & vsano diuersi mezzi, tanto che d'vno in altro fine giungono al supremo; è ben vero, che esfendo i fini, come fini tutti buoni, e non essendo i beni piu che di tre maniere, ò di fortuna, ò di corpo, ò d'animo, ò volemo dire honesti, diletteuoli, & vtili, ciascuno, che opera è necellario, che per vno operi di questi tre, onde si vede quasi sempre, che chiunche opera cerca nel suo operare alcuna cosa diuersa da quella, che egli opera, ' perche chi edifica vna casa, per atto d'elfempio, ò vna naue non facio per fare ò vna naue, ò vna cala, ma per le ruirsene ad alcuno altro fine; solo nell'amore, e di qui si puo conoscere l'eccellenza, e maggioranza sua, perche l'amore non ha altro guiderdone, che l'amore, colui che opera non cerca diner to fine da quello, che egli opera, cioè, per essere piu ageuolmente intelo, chiunche ama mosso da Amore, non opera ad altro fine, e pon cerca altro, che Amore, cioè d'ellere amato; perche il fine di tutti gl'amanti è principalmente l'essere riamati, ilqual fine se da tutti, e sempre si consegue, d'no, su da noi abbondeuolmente nella passatezzione dichiarato; testa hora che dichiariamo, se ogni Amato è tenuto per debito à riamare l'Amante, come pare, che **B**'ac-

u'accenni quel prouerbio: ama chi t'ama, il quale non dimeno esler fatto antiço, & vscito fuor d'vso, & in somma non piu osleruar fi, testimoniò sono dugento anni passati M. Francesco Petrarca: la qual cosa chi bene considerasse strouarebbe per auuentura ciò ellere stato cagione in gran parte, ed essere ancora delle infelicità di quelli tempi, e di questi. Ma perche noi in questa dubitazione chiarissima non volemo dire nulla di nostro, ma solo recitare l'oppenione d'Altri, diciamo, che Platone in tutto il suo couiuio, & in altri luoghi aslai, non pare, che altro intenda principalmente, e voglia inferire, se non che gl'Amati debbano, e siano tenuti à riamare; e cio dice tanto espressamente; e con si chiare, & efficaci parole, che quando non v'aggiugnesse ancora le ragioni, come fa, meritarebbe d'effere non folo creduto, ma ringraziato; mostrando ciò non meno ellere, anzi più horreuole & ville all'Amato, che all'Amante; onde in quella orazione, nella quale Fedro loda Amo re, dice in questa maniera :'à vn Giouinetto non puo cosa nessu. na auuenire migliore, che vn'ottimo Amatore, per dire ancora le parole sue, & à vn Amatore dall'altro lato non puo cosa migliore accadere, che vn'amato ottimo, e loggiugnendo la ragione di ciò, dice, che due cole è necessario habbia chiunche deue menare la vi ta sua horreuolmente, e con lode, e ciò sono vergognarsi di fare le cole brutte, e biafimeuoli, ed effere pronto, ed inuogliato alle cole honeste, e lodeuoli; e queste cose (dice egli) non la nobiltà, non le ricchezze, non gli honori possono, ò piu tostamente, ò meglio da re a gl'hnomini, che l'amore; percioche niuno che veraméte ami, olarà in modoalcuno fare cola vergognola, per non venire in dil grazia dell'amato : & niuno amato per non diuenire vile all'Amante, eleggerà mai far cosa, che honoreuole non sia. Onde sogglugne che se in modo alcuno si potesse, ò vna Città fare, ò vno efercito parte d'Amati, e parte d'Amanti, che costoro, ancora che pochi di numero, vincerebbeno combattendo tutti gl'altri: Et in vn'altro luogo dice, che done cotali amori son vietati, ciò esfere auuenuto ò per la cattiuità de'legislatori, ò per l'iniquità, e violéza de'Principi, e dappocaggine de'fudditi; e questo aunenire maf fimamente appresso le nazioni barbare, e doue regnano le tirannidi, per vietare che non diuengano acuti, e generofi; doue dice ancora, che i padri danno in guardia i loro figliuoli de'maestri . perche vietino loro il fauellare con gl'Amanti; la qual cosa appres fo noi, dice egli, cioè appresso gl'Ateniesi è tanto brutta, che nulla più; e breuemente Platone vuole, che come da questo Amore procedono infiniti beni, così dal contrario procedano infiniti ma li ;

### ISOPRA L'AMOR'E.

365

1 i ; onde M. Marlilio Ficino dice nel fuo comento fra molte altre non meno vere che dotte, quefte parole. Chiunche ama deue clfere riamato ipfo iure(come fi dice)cioè folo perche egli ama, e pche la natura, e la ragione portano, che chiunche ama fia amato; e foggiugne, che qualunche Amato non riama l'Amante è degno no pure d'vna morte fola, ma di tre; percioche viene à faifi ladro, homicida, e facrilego, cioè rubatore di cofe facre, e confeguéreméte merita la forca, come ladro: il ceppo, come homicida: & il fuoco, come facrilego; & aggiugne piu oltre ancora che effendo infame, e profano puo effere da ciateuno fenza alcuna pena perfeguitato, & occifo, come publico malfattore : E sò bene che quefte co fe à molti parranno ridicole, & à molti falfe, e chi dubita, che non s'habbiano à tronare di quelli, che non folo di riprenfione le giudichino degne; ma ancora di gaftigo ?

;, Tantum aui longinqua valet mutare vetustas.

Come coloro, i quali ò per la rozzezza dell'ingegno loro, ò per la corruttela di quefti noftri piu, che infelicifimi tempi, e tal volta giudicando gl'altri dalla loro natura medefima, fi fanno à credere, che tutti gl'Amanti amino d'Amor volgare folamente; il quale fe non per fe, almeno per accidente, cioè fecondo le circoftanze metita bene fpeffo tanti biafmi, e riprenfioni, quanto il celefte del quale fauelliamo, lodi, & ammirazioni E per dar fine qualche volta à quefta materia della quale non fi verrebbe à capo mai chi volefle tutto quello, che da tanti huomini tanto dotti, e Santi, così antichi, come moderni, & non men greci, che latini raccontare, recitaremo folamente le parole formali, che pole nel fine del fuo P negirico M. Francefco da Diacceto, per fopranome il Pagonazzo, à differenza dell'altro M. Frácefco pure da Diaccetto, e medefi mamente Filofofo, benche di minor fama, chiamato il nero, le qua li fono quefte.

Fer la qual cola qualunche non vede il vero Amatore douere effere infra gl'huomini in grandiffimo pregio e maffime appref fo della cola amata non intende quanto le cole diuine (ono pin eccellenti, e degne di piu venerazione, che l'altre; ne alcuno im petra grazie maggiori ne riporta maggior doni dagli Dei, che la cola amata, quando ardentiffimamente riamando è parata à fot tomettere ogni pericolo in grazia del fuo Amatore; imperoche con l'Amatore habitano gli D t i, pero non meno accettano l'of feruanza, e la venerazione della cola amata in verlo l'Amatore, che i voti, e facrifizij fatti à fe: Onde in quefta vita, & in queft l'altra la ricompenfano di grandiffimi premiz ma quando fa con face

" la amataha in odio il suo Amatore, diuenta ricetto di tanta mi-" seria, e di tanta infelicità, che molto meglio gli farebbe esfere d ", brutto animale, o insensato sasto sanzi piu tosto al tutto non el-"fere nata. Nessuna cola arreca a gli huomini maggiori incommodi, che l'odio delle cofe diuine, dalle quali pende ogni bene, " ogni miseria nell'vniuerso; perche essendo formato in sulla disti "militudine di esse, è necessario, che sia accompagnato da tutti i "mali. Chi adunque ha in odio l'Amatore, estendo alieno, e reb " belle dalla divina bontà, è amico delle cose contrarie; in prima "; si fa seruo di quelle perturbazioni, le quali arreca seco l'impe-, rio de'lensi, quando la ragione è addormentata, come se à guisa ", delle piante, tenga il capo in terra, hauendo volto i piedi verfo ", il cielo: dopo ne viene vn'altro male, perche non conoscendo ", alcuna cosa rettamente, pieno di false oppenioni, diuenta stol-,, to,e bugiardo; non altramente, che auuenga à quelli, i quali da ", continoui sogni beffatti, in mezzo al sogno finiscono la lor vi-", ta. Da queste furie, mentre è viuo dormendo, ò vegghiando, se , egli è da dire effo mai vegghiare, rimordendolo la coscienza, è , perturbato: ma dopo la morte subito da'ministri della diuina iu ", stizia menato innanzi al Gran Giudice, ode l'horrendo iudizio ", le effere dato in potestà de'crudelissimi Demoni; de'quali vno , parte lo affligge, col rappresentargli nella fantasia ogni horribi , le spezie di paura, vn'altra parte con intollerabili pene corpora ,, li lo tormenta. Ma fopra tutti i mali, due fono grandiffimi, l'v-», no è vna certa molestia interiore, la quale procede dalla discor-,, dia dell'anima in se medesima, simile à quel dolore, che è nel », corpo, quando per la discordia di tutti gl'humori pessimamen-", te è disposto; l'altro di gran lunga piu graue, esfa diuinità pene-,, trante in ogni loco; la presenza della quale per cagione della "interiore dissensione à nessun modo puo sopportare : Impe. », roche come gl'occhij ci spi per la presenza del sume sentono gra ,, dolore,& i sani si confortano, così l'anima giusta sente gaudio, ", e dolcezza, la ingiulta sente vna molestia, che vince ogni mole-», stia per la presenza della diminità. Da ssti mali, & ancora mag-» giori molto per volotà diuina è afflitto chi ha in odio il fuo A-,, matore, il quale diuenta partecipe di altrettanti beni, se dimessa nogn'altra cura folo pensa notte, e giorno esercitarsi in ogni spe-" zie di virtù, accioche fatto fimile à lui fia degno ricetto di tan-1 to lume.

# SOPRA L'A'MORE 367

SENELL'AMORE HONESTOSI fentono passioni.



#### QVISTIONE QVINTA.



L veleno della vipera, ha (dicono i Filici) con tal natura, e questa proprietà, che coloro, che sono dalla vipera morsi, non vogliono à patto niuno scoprire la passione loro, & il tormento, che sentono, se non à quegli, che pro uato l'hanno, tenendo per cosa serma, che tutti gl'altri nol potrebbono mai credere, e se se sarebbono per auuentura besse. Il si-

mile à punto douerrebbono gl'Amanti fare, anzi molto piu, quan to i morsi d'Amore sono piu acuti ; e piu possenti di quelli della Vipera; & essi per l'opposto sanno tutto il contrario; percioche doue non douerrebbeno raccontare le pene loro, se non à quelli, i quali o sentissono à sentito hauessero le forze d'Amore, come se se il Petrarca quando disse :

"O animi gentile, & amorose,

, S'alcuna ba'l mondo, e voi nude ombre, e polue,

"Deh restate à veder quale c'! mio male .

Cauato non dimeno, ò imitato da Dante, il quale nelle seconde rime del primo libro nella sua vita nuova disse :

"Ō voi, che per la via d'amor passate

"Attendete,e guardate,

"S'egli è dolore alcun, quanto'l mio graue.

Essi le raccontano, e si dolgono non solo con tutti gl'huomini, ma ancora col cielo stesso, e con tutte le stelle, come si vede nel sonetto.

"Quando il Sol bagna in mar l'aurato carro .

Anzi quello, che merita piu, non vo dir rilo, ma compassione fi la gnano ancora, e le raccontano à quelle cose, che non pure aiutare non gli possono, ma ne vdire.

"Opog-

,, O poggi, ò valli, ò fiumi, ò felue, ò campi

", O testimon della mia graue vita

,, Quante volte m'vdiste chiamar morte.

grido il Petrarca, & altroue,

"Odil tu verde riua

», E presta à i miei sospir si largo volo,

" Che sempre si ridica

,, Come tu m'eri amica . 👘 👘

Da questi essempi, & infiniti altri, che da tutti i Poeti di tutte le lingue addurre si potrebbeno, mossi alcuni, anzi spauentati diman dano, se cio procede solamente nell'amor volgare, o pur ancora nel celeste; alla qual dubitazione volendo ritolutamente rispondere, bilognarebbe fai di nuono la diuilione d'Amore; percioche se vo lemo naturalmente, e da veri Filosofi fauellare, egli si puo, dell'amore, che alle donne si porta, intendendo, amare honestamente, e virtuo famente, e difiderare di congiugnerfi con la cofa amata; anzi è impossibile, che nell'amore humano, cioè quando alcuno huomo ama alcuna Donna ancora di buono amore, che cotale amore sia perferto, se non visi ritruoua la totale, & intera vnione, cioè le come si congiungono prima gl'animi, non si congiunga an cora i corpi, perche tutto il composto, cioè la forma, e la materia ; & in fomma l'anima, e'l corpo sono tanto vniti mentre viuiamo, che niuna cola è piu vna, che essi si siano, onde come il corpo non fa nulla da se, non essendo il fare della materia, ma della forma, co sì l'anima, se bene è suo propio il fare come forma, no però si puo dire, che faccia da fe cofa niuna, ma tutte infieme col corpo per la colleganza, che hanno le sentimenta, & tutte le potenze dell'anima insieme. Da queste cole chi bene l'intende nasce apertamente la foluzione del dubbio, perche ò cotale amore è scambieuole, ò nò, e come Platone direbbe, ò viuo, ò morto; se non è scambieuole cioe che l'Amante non sia riamato, certa cosa è, che tutte le paffioni, che fi poffono trouare, non agguaglia questa vna fola, co me testimonia tante volte il Petrarca, e tutti gl'altri, che per pruo ua lo sanno; onde furono alcuni, che credettero, che tutte quelle pene, che i gétili dauano all'anime ree dopo la morte, fussero quel le, che fentiuano viuendo gl'innamorati: ma fe l'amore è fcambie uole, e che da amendune le parti si truoui, eguale amore per egual caula, ò per diuerla, credono molti, che in questo amore siabo tutti i diletti fenza noia veruna, la qual cola è falfissima; perche posto, che gl'animi, estendo spititali, e senza corpo, si postono penetrare l'vn l'altro, e conleguentemente trasformarsi insieme, non petò

però pollono così fare i corpi, i quali per lor natura ricercano cia scuno varij fiti, e diuerfi luoghi; e di qui nasce vna inquietudine quali continoa, come conosce chiunche sà, che emore non è al tro, che difiderio di godere con vnione la cola o bella, o stimata bella; il che non vuole altro significare, se non che l'Amate si trastormi nella cola amata con disiderio, che ella in lui si trassormi : la qual cosa perche non si puo fare interamente, non puo an cora ellere cotale amore senza quasi continouo mancamento, e dispiacere; perche gli Amanti, ancora, che molte volte no sappiano quello, che li cercano, non cercano altro mai, che trasfor marsi l'vno nell'altro, cioe che l'Amante diuenga l'Amato, e l'Amato l'Amante : e di qui si puo conoscere quanto Amore sia pollente, e stea à rutte quante l'altre cose di sopra ; perche egli non si trouò mai, ne può trouarsi alcuno così pouero, così vile, così brutto, e finalmente tanto colmo di tutte le miserie, e calamità humane, il quale ò voglia, ò possa disiderare di scambiare se con alcuno altro; le ben fusle colui il piu ricco, il piu nobile, e il piu bello di tutto il mondo; vorrebbe bene cangiare lo stato suo, e tutte l'altre cole con colui, ma sè nò, e la cagione è perche l'effere è tanto nobile cola, e tanto propria à ciascuno, che niuno puo disiderare di non essere : E chi si scambiasse con vn'altro perdereb be l'ellere; e le bene quell'altro ellere fulle piu perfetto, e piu nobile, non perciò quetarebbe chi lo scambiasse; perche vno, che si scambialle, non sarebbe piu lui, ma quello altro, e così hateba be perduto l'essere suo, ilche non solo non si può fare, ma ne an. cora disiderare, se non se negli Amanti in quel modo, che s'è detto; e ciò s'auuertisca bene; perche scioglie vn dubbio non picciolo, che puo nascere dalle cose dette, cioè se in quello amore honesto, che à i Gioueni si porta, doue naturalmente non si può, e ragioncuolmente non si dee disiderare il congiugnimento del corpo si ritruoua passione, e dolore, e molti credono di nò, ma la verità è in contratio; e la cagione fi puo per auuentura cauare dalla sentenza del Filosofo messa da Dante in questi tre verfi:

, Ed egli à me : ritorna à tua fentenza , , Che ruol quanto la cofa è piu perfetta , , Piu fenta il bene , e così la doglienza .

Perche quanto questo amore è piu perfetto, tanto piu sente la sua mancanza, e maggior dispiacere se ne prende, onde se non è scambieuole, trapassa tutti i dolori; se è scambieuole, oltra che A a non

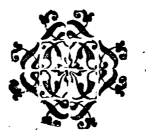
non può sempre fruire la cola amata, come si desidera, se non: per altro, per le bisogne ciuili, & opportunità naturali, che nol comportano, egli, cioè l'Amante, se non perde, scambia le stelso, e diuiene vn'Altro, cioè l'Amato; e cio non può farsi, come s'è detto, senza dolore; per non dir nulla, che se bene non si defidera il congiugnimento del corpo, fi defidera però guello, che fenza il corpo non puo esfere, cioè vedere, e vdire l'Amato, ilche non fi possendo fare tuttauia, e tuttauia disiderandosi di fare è tor za, che n'apporti doglia; e à chi domandasse non può ancora vna donna effere di questo medesimo amore amata ? rispondiamo? senza alcun dubbio, di sì, benche questo e piu raro auuenga, e con maggiore malageuolezza si faccia; percioche pare, anzi è la natura degli huomini così fatta, che piu tofto caggiono dal bene nel male, che non falgono dal male al bene; onde è piu ageuole scendere da vno amore più perfetto in vno meno perfetto, che fare il contratio; E se alcuno considerato bene queste cole, conchiudesse così : tutti gl'huomini amano, tutti gl'amori humani fono pieni di tormenti, ò almeno non fono fenza paffione, dunque tutti gl'huomini ò sono tormentati, ò non sono fenza dolore; risponderemmo cio esfere verissimo, e non esfer questa appresso i Filosofi maggior merauiglia, che si sia quella di veder correre i fiumi verso il chino: & à chi dicesse; dunque la Natura ci ha prodotti solo, perche triboliamo, risponderei, che ella ci ha huomini prodotti tanto nobili, e tanto perfetti, quanto ella sapeua, e poteua il più, e in somma piu eccellenti in tutte le cofe di tutti gl'altri animali, e confeguentemente la piu degna, e mirabil creatura, che sia, e che possa essere fotto il cielo, ma huomini però, cioè sottoposti à tutte l'humane passioni, non me no molte, che grandi; e di questo non ci potemo dolere, ne deuemo punto di lei, ma bene e potemo, e deuemo infinitamente ringraziarla dell'hauerci ella fatto tali, che potemo, e douerremo mediante l'amore di queste bellezze mortali, le quali amare senza amaro non si possono, à quelle diuine solleuarci, nelle quali, come ne insegna il santissimo romito di Lauinello, non solo non si truoua dolore nessuno di nessuna maniera, ma tutte le gioie compitamente. E se alcuno mi dimandasse se io credo, che senza queste bellezze mortali, cioè non amando ne huo= mini, ne donne si potesse conoscete le bellezze immortali, e salire all'amore divino; gli rifponderei, che come Criftiano non ho dubbio nessuno di sì, anzi ( come dissi pur teste), è questa via dell'amare cofe terrene molto pericolofa ; perche molto piu ageuolmente.

uolmente non dico potemo, ma solemo trasmutarci in fiere, che diuenire Angeli. E chinon sà, che la contemplazione delle co le diuine, & il confiderare, non che l'imitare la vita del Precetto re, e saluatore nostro, può quasi nuoui Pauli rapirne al Cielo ? e per conseguente farne beati? Ma come Filosofo direi, che non potendo l'anima nostra intender nulla senza le sentimenta, & essendo il sentimento del viso piu nobile di tutti gl'altri, come quel lo, che ha l'obbietto suo piu nobile, e non si potendo vedero quaggiù cosa alcuna piu bella, e piu diletteuole, che vna bella creatura, che niuna via può ne piu ageuolmente, ne meglio introdurci alla cognizione, e fruizione delle bellezze inuisibili, & incorporee, che queste corporee, e visibili", quando però sono conosciute, e conleguentemente amate da ingegni nobili, & elevari, e di quello folo si contentano, che modesti huomini, & in som ma Filosofil, non che christia ni contentare fi deono. E se bene ancora in co tali amori lono passioni veementissime, sono però tanto lodeuoli, e da douere essere disiderate, quanto quelle dell'a-

mor volgare biafimeuoli, e da do

uere effere abor-

rite.



Aa a SB

SE AL (UNO PUO INNAMORARSI, coamare senza speranza.



#### QVISTIONE S ESTA.



vest A dubitazione ha, come puo ciascuno vedere, e contiene in se due capi; il primo de'quali è, se alcuno puo innamorarsi senza speranza, cioè se puo disiderare alcuna cosa, senza sperare di poterla ottenere. Il secondo è se alcuno puo amare senza speranza, cioè, se esfendosi innamorato, e mancandogli poi la spe

ranza, può seguitare l'amore; ò pure è necessario, che mancando la speranza manchi ancora l'amore. Sono Alcuni che credono, che senza speranza si possa cominciate ad amare, cioè innamorar si, e per conseguenza continoare l'amore: alcuni altri pensono, che niuno possa da principio innamorarsi senza speranza, ma innamo rato, che egli è, ancora che mancasse la speranza, ma innamo rato, che egli è, ancora che mancasse la speranza, non per questo mancare necessariamente l'amore: e non si fondano, ch'io sappia, ne quei primi, ne questi secondi, se non sopra vn'autorità del Pe trarca; i primi allegano questi versi

"Laßo, che defiando

", Voquel, ch'esser non puote in alcunmodo,

"E viuo del difio fuor di speranza.

I secondi allegano quell'altro,

"Piaga per allentar d'arco non ſana .

Quasi, che come vna ferita non guarisce, ne diuenta minore, se quell'arco, onde vsci lo strale, che la fece si rompesse, o diuenisse fieuole; così l'amore, che da speranza cominciò, non debba per lo mancare la speranza, mancare ancora esso. Ma noi crediamo, che l'vna, e l'altrá di queste dubitazioni sia chiarissima, e che niuno possa ne cominciare ad amare, ne proseguire, l'amore se piu volte detto) quello, che egli no conosce, ne basta il conoscere alcuna cosa à vo lerla amare, ma bisogna conoscersa, cioè giudicarla come bella, ò vero devero buona, cioè giocad daje diletteuole; ne basta ancota questo, ' che bisogna di più hauere speranza di poterla conseguite: perche all'amore precedono sempre, e di necellità tre cose; il conoscere, il giudicare, e lo sperare: E perche meglio s'intenda, nisluno può na turalmente disposto quelle cose ò cominciare, ò seguire, le quali egli non pensa di poter al suo fine condurre; perche altramente va no farebbe cotal defiderio, e vane tutte l'operazie ni, che per esto facettero. La qual cosa non tollera la natura. All'autorità del Petrarca, quanto alla prima rispondiamo, che quello, che non è, non puo desiderarsi, e tanto meno quello, che non può estere, e conseguentemente non si può viuere del disio, quando non v'è la speranza, ma egli fauellò come Poeta, e come Innamorato, e for se gli pareua così, ma di certo non era, come dimostra egli stesso in più luoghi, come là.

-tai, Che piu m'arde il difio 🗤

. ', Quanto piu la speranza m'assicura;

Percioche quanto è maggiore la speranza di douer conseguire che che sia tanto è ancora piu grande il desso, cioè l'Amores & altroue volendo mostrare, che mancarebbe l'amore disse, che mancarebbe la speranza.

- "Perche con lui cadrà quella speranza,
- , Che ne fe vaneggiar si lungamente,
- e altroue,
- ,, Sarem fuor di speranza, efnor d'errore; e medefimamente
- "Di speranza m'empieste, e di desire; e in vn'altro luogo:
  - ,, Agguaglia la speranza col desire.
- Ma qual piu chiaro, che quando dice,
  - "Viuo fol di speranza rimembrando .
  - "Che poco humor gia per continoa piozgia
  - "Confumar vidi marmi, e pietre salde.

Alla feconda autorità diciamo eller neceffario, che qualunche vol ta mancano le cagioni, mancano ancora gl'effetti, on de mancando la fperanza, manca l'amore di neceffità; ne la fimilitudine del l'arco alla piaga è buona; perche oltra che tutti gl'argomenti fatti per fimilitudine, zoppicano, come dicono i loici, la piaga non pen de, fatta che è, ne nello effere, ne nel conferuarfi, dall'arco, come fa Amore dalla fperanza. E ben vero, che di tutti i mali, che del va fo vícirono di Pandora, la fperanza fola fu l'vltima, anzi hauendo ella coperchiato il vafo, fi rimafe nel fondo, e fimilmente quado Ra J la

la Giustizia, e gl'altri Dij ritornandosi p le nostre scelleratezze in ' cielo, abbandonarono la terra, solo la speranza non si parti : vo-, glio dire, che sempre la speranza, come volgarmente si dice, è verde, & ogni huomo volentieri ingannando se medesimo crede, e spera quello, che egli vorrebbe, e se bone il Petrarca disse altroue, ", Che'l dissr vine, e la speranza è morta :

Non percio si dee credere, che così fusse, perche la speranza è tanto propia dell'Amore, che egli stesso chiamò piu volte Madonne Laura la sua speranza, come là.

,, Che mi conduce per piu piana via ,, Alla (peranza mia .

Et altroue fa dire ad Amore.

", Che mirando ei ben fifo quantese quali

"Eran virtuti in quella fua speranza.

E che volle altro fignificare il Reuerendissimo Bembo in tuti to quel dotto, e marauigliofo sonetto, il cui cominciamento è.

, Speme, che gl'occhij nostri veli, e fasci ;

Se non che mentre che la speranza non si parte, rimane ancora l'Amore.



### SE AMORE PUO ESSERE Senza gelosia.

#### QVISTIONE SETTIMA.



E gl'huomini voleffero d nel muouere le quiftioni, d nel risoluere le mosse credere alcuna volta piu alla pruoua di se stessi, che all'autorità, e parole Altrui non si lasciarebbono così di leg giero traportare à creder piu la menzogna, che la verità. Chi è quegli, il quale se mai ha amato, non sappia, che come senza speranza non

si può amare, così senza gelosia amare non si puòse se il Petrarca: mostrò nel sonetto, che comincia.

", Amor, che'ncende il cor d'ardente zelo,

d'hauer amato senza gelosia, dicendo poco di sotto.

", L'altra non gia, che'l mio bel foco è tale,

"Ch'ogn'huom parezgia orc.

Il disse per mostrare maggiormente la castità di Madonna Laurae e Vergilio, nel cui quarto libro dell'Eneida sono marauigliosamé te descritti quasi tutti gl'essetti, e gl'accidéti dell'amot ciuse, disse.

3, Omnia tuta timet Gc.

Fauellando di Didone, cioe in sentenza,

Teme ogni cosa, ancor che sia sicura.

e non disse il Boccaccio chiaramente in vna delle sua Ballate ? ,, S'Amor venisse senza gelosia. & e.

Ma perche questa dubitazione fu lungamente da noi trattata nella lezzione, che facemmo già in Padoua sopra il dottillimo, e leggiadrissimo sonetto, che fece Monsig. M. Giouanni della Casa del la gelosia; la quale lezzione si truoua impressa, non ci pare da douer dire altro in questo luogo, se non che quato è piu grande l'amore, tanto è ancora maggiore la gelosia, sauellando nell'amor vol gare; non che ancora nel virtuoso, e contemplatino non si truoui gelosia, ma è d'vn'altra spezie, tanto piu nobile, quanto è piu nobi le detto Amore : e perche ragionammo altroue lungamente si puo amare con termine, è vero con tempo, no replicaremo al prefente cosa nessanta dubbio.

Aa 4 SE

SE ALOVNO PUOSOLO PER fana, e d'idita innamerarsi.



### QVISTIONE OTTAVA.



I C E Aristotile, e dice vero, come fa sempre, che coloro, i quali à poche cose hanno rilguardo, ageuolmente pronunziano, e, come noi diciamo, aprono la bocca, e fauellano; e à me non par rà fatica di replicare quello, che nella precedente lezzione fu da noi detto; cio è che senza la loi ca niuno ne può, ne deue trattare alcuna cosa

scientificamente; & il defiderio, che io ho di giouare à gl'altri huo mini, mi spigne à dire in benifizio soro quello, che in mio tacere douerrei, e questo è ricordare à coloro, che non sanno soica, che elsi no sano cola nestuna, e così possono, ò debbono dicidere i dub bij loro rettamente, o diterminare l'altrui quistioni veramente, come può, ò debbe ò vn legnaiuolo dirizzare i legni senza la squa dra, ò vn muratore tirare le patieti diritte senza l'archipenzolo; E questo hò detto, perche tutti coloro, che hanno trattato, se per sama si può innamorare, senza fare ò dubitazione, ò distinzione nes suna, dicono assermativamente di sì; il che è tanto vero, quanto è vero, che l'orecchie conoscano i colori; del che non è nulla piu sal fo: essi allegano primieramente l'autorità del Petrarca, che disse

, Digli, vn che non ti vide ancor d'appresso,

", Se non come per fama huom s'innamora.

Ne s'accorgono, che in quel luogo il Poeta non intende dell'amore dilettabile, e che da bellezza procede, ma dell'amore di beneuo lenza, e d'amistà perche diceua Santo Agostino, noi possiano voler bene alle cose, che vedure non hauemo, ma non gia amarle, Allegano di poi la nouella di Gerbino, d'Anichino, e di Lodouico; e quello, che par loro non tolo piu forte argomento, ma dimostratiuo, Gianfre Rudel Signor di Blaia, e gra dicitore in rima di quei tempi, il quale dicono, che hauendo inteso celebrare da molti Ro mei .

### SOPRAL'AMORE 377

mei, che d'Antiochia tornauano, la Coatella di Fripoli, se ne innamorò di maniera, che hauendolà amata, e celebrata lungo tem-'po, senza hauerla veduta mai, & all'vlrimo mestosivinviaggio per andarla à trouare, infermò; pure condottosi per mare à Tripoli co sì malato, & estendo da lei stato vicitato, si morì nelle braccia sue lietissimamente; onde il Petrarca disse.

", Cianfre Rudel, ch'vsò la vela, e'l remo

"A cercar la sua morte

Alle quali tutte cose rispondiamo, che il sentire lodare vn'huomo, ò vna donna di viruì, può bene anzi deue fare; che siamo lo ro fauoreuoli, beneuoli, & amici, ma che l'amiamo d'Amore dilettabile, nò. Similmente quando sentimo lodare alcuno, ò alcuna di bellezza, e altre lodeuoli maniere, potemo bene fare in noi alcuna impressione, che cosi sia, ma crederlo risolutamente nò, e cosi potemo bene trarne vna certa notizia, la quale sia principio di beniuolenza, ma amore vero non già : onde ci potemo muouere à defiderare di vedere con gli occhij quello,che con la lingua vdi to hauemo; ne è vero, che le la cofa lodata no riufciffe tale, chente c'era stata dipinta, ò noi immaginata l'haueuamo, à oguí modo l'amaffimo; e tutto diciamo no tanto fecondo il giudizio noltro, il quale non prefferiremo à nefluno, quanto credendo alla sperie za, la quale chi ha fino à qui fatto, o farà per l'auuenire, trouerrà cosi esfere, come noi diciamo; oltra, che tutti i Poeti di tutte le lip gue cio testimoniano.

", Si nefcis, oculi funt in Amore duces. disse Properzio,

E Vergilio nella Boccolica

,,Vt vidi, vt pery, vt me malus abstulit error :

Et Ounidio nelle Epistole

"Tunc ego te vidi, tunc cepi scire quid effes,

",Illa funt mentis prima ruina meæ,

"Cimthia prima fuis miferum me capit ocellis, comincid il medefimo Properzio l'opera sua.

Ma chi lo testimonia più chiaramente, e à cui si deue maggior fede acquistare, che al Petrarca stesso il quale in mille luoghi l'affer ma; non diste egli fauellando à gl'occhij ?

5, Principio del mio dolce Stato rio :

e altroue

" Per lei sospira l'alma, ed ella e degno "

"Che le sue piaghe laue : e che vuol dire ?

A Che i bei vostr'occhij Donna mi legaro .

e poco

e poco di sotto

E aperta la via per gli occhi al core .

E crediamo noi, che Dante, che seppe, e disse ogni cosa, non sapelle ancora, e dicesse questa, quando disse prima ne' sonetti.

"Io maledice il dì "ch'io vidi prima

», La luce de' »ostr'occhij traditori :

& in'vn'altro sonetto

"Quella ferita la qual riceuei

", Nel tempo, che de' suoi occhi si mose

", Lo spirito possente, e pien d'ardore,

", Che passo dentro sì, che'l cor percosse .

& in'vn'altro piu chiaramente

, Amore è vno spirito, ch'ancide,

,. Che nasce di piacere, e vien per guardo .

E poi eziandio nell'opera grande, quando nel xxxj. canto del Pur gatorio.

", Posto t'hauem dinanzi à gli smeraldi

🚬 ,, Onde Amor gia tiraße le fue armi ,

e nel xxviij. del Paradilo

"Cofi la mia memoria fi ricorda "

"Ch'io feci riguardando ne'begl'occhi,

", Onde à pigliarmi, fece amor la corda .

Ma perche l'autorità appresso i Filosofi non vagliano senza le ragioni, e producono solamente fede, & oppenione, ma nó certezza, e dimestrazione; deuemo sapere, che ciascuno de'cinque sentimé ti hà il suo obbietto proprio, e particolare, e se piu fussero stati gli obbietti, piu sarebbono stati i sensi; onde come l'occhio non riceue, ò giudica i suoni, cos l'orecchie non riceuono, e giudicano i colori; e no estendo la bellezza, secondo Aristorile, altro, he quella grazia, che della proporzione di piu membra con soauità di colori nasce, e risulta; e secondo Platone, vn certo splendore, che rapifce à le l'animo di chi lo conosce, e consiste nella leggiadria delle linee,e de'coloti;chiara cola è,che niuno può niuna cola giudicare bellas e prima non la vedese perche l'amore è desiderio di bel lezza, ninno puo senza la bellezza innamorarsi; onde è manifesto, che come vn cieco nato non può giudicare de' colori, coli non può propiamente innamorarli, se bene Marziale disse allai freddamente.

,, Plus credit nemo, quam tota Codrus in vrbe ,, Cum sit tam pauper quomodos cecus amat.

E per meglio ancora dichiarare quanto (non diciamo) sieno, ma

cre-

### SOPRALAMORE. 379

crediamo effere dalla verità lontani tutti coloro; che fentono altra mente; non basta a douersi di corporale bellezza innamorare, il vedere la Donna amanda(per dir cosi) ma bisogna vederla da vieino.ne è baltante il da vicino vederla, che è di bifogno il vedere gl'occhij di lei, ne questo anco è basteuole, che fa di mestieri il vedergli aperti, come voleua far Cimone di quegli d'Ifigenia.ne an co questo è à bastanza, perche è necessario vedere la pupilla degli occhij. ne il vedere la pupilla de gli occhij farebbe sufficiente, se non fi riscontrassero quella dell'amante, e quella dell'amanda l'vna coll'altra.ne il riscontrarsi insieme le pupille sarebbe assai, ma conuiene ancora, & è forza, che in elle, ò fia in vero, ò paia all'Amate, che sia vn certo che di benignità, e d'amoreuolezza verso di lui, che dimostri, che ella se non accetta, almeno non rifiuta d'elle re amata, & allora finalmente, che tutte concorrono queste cole nasce, e fi cria l'amore, e non mai prima. non che doue, e quando concorrono tutte queste cole si crei di necessità, e nasca tempre l'amore, ma che doue si genera l'amore, sempre, e necessariamente queste cole concorrono tutte, le quali però possono, e sogliono molte volte tutte quante in vno stante concorrere.ne fia alcuno, il quale si faccia à credere di leggier cosa fare ò picciolo guiderdone addimandare, quando egli alcuna donna amorosamente risguarda, per cio che tanto è far questo, quanto addimandarle d'esse re riamato, ed'essere riamato non vuole altro dire, fe non che ella non folo accetti l'animo dello amante, ma eziandio le doni la sugar e quando alcuno dice come Ouuidio: non me vi ames oro, sed te vt amare finas, di damotteggio. E molto piu veramente, si come anco piu leggiadramente diffe M. Francesco à M. Laura.

", Ma poi vostro destino à voi pur vieta

"L'effere altroue; pronuedete almeno

", Di non Star sempre in odiofa parte.

Ne mai fauellò alcuno scientificamente d'amore, il quale da gl'oet chi dell'amata per gl'occhi dell'amante nascere nol facesse, perche oltra Vergilio, che disse generalmente

», Vritq; videndo

Famina. e spezialmente di Dido prima nel primo libro , Expleri mentem nequit; ardescitq; tuendo.

e poi nel quarto

"Pendetų; iterum narrantis abore.

Muleo sì antico, e sì gran lacerdote d'Amore non gli baltando ha uer detto particolarmente, che Leandro, tolto, che vide Hero, e per gli scambieuoli sguardi, e céni conobbe; che ella del suo Amo

re accorta s'era, ne io fognaua, foggiun le generalmente, che l'oc chio è la via di Cupido, e che da'colpi degl'occhi dilcende ne quo ri amore, il che il Petrarca disse, come di sopra ponemmo,

,, E apertala via per gl'occhi al core, E M.Angelo da Montepulciano

"O Bello Dio, ch'al cor per gl'occhi spiri

», Dolce difio d'amaro penfier pieno.

E niuno amáte, te vorrà il vero confessare, negherà, che la sua ama ta da prima benigna, e cortese non se gli dimostrasse; onde disse Tibullo

í

Semper vt inducas blandos offers mihi vultus Poft tamen es mifero tristis, & afper Amor.

& il Petrarca

"Mentr`io portaua i bei penfier

"C'hanno la mente difiando morta, 👘 🖓

, Vidiui di pietate ornare il volto

"Mapoi, ch' Amor dime vi fece accorta

", Turò i biondi capelli allor velati "

"E l'amorofo sguardo in se raccolto,

ealtroue piu chiaramente

"Gl'occhi soaui, ond'io soglio hauer vita

" Delle diuine loro alme bellezze

, Furmi in su'l cominciar tanto cortes

e che altro uuol fignificare

"Felice agnello alla penofa mandra

", Mi giacqui vn tempo.

**(**oggiugnendo

"Cofi rofe, e viole

"Ha primauera, e'l verno neue, e ghiaccio,

E chi allegasse il Palafreniere d'A. consideri, che egliera Palasse che il Boccaccio scriueua nouelle, e anco per quello, che si puo giudicare, il suo non era de'piu santi amori del Módo: E poi, che tanti dietro la sutorità, credono piu tosto ad altrui la bugia, che à se medesimi il vero, no mi parrà fatica distendermi in questa alquanto piu che nell'altre quistioni d'amore non hò fatto, e dire, che dalle cose narrate ageuolmente conoscere si può non essere possibile, che alcuno in rimirando il sitratto d'Acuna Donna, la quele egli mai veduta non l'habbia; ancora, che susse, che si gli paresse bellissima, di lei s'innamori, se non se forse di pinto, e quello che diciamo delle pitture, diciamo ancora delle sculture e ben sapemo di Pigmalione, e quello, che ad Alcune statue

### SOPRA L'AMORE. 381

statue di marmo auuenille, ma cotali fi chiamano furori, e non amori, e chi dubitando dicesse, nelle pitture, e sculture essere i colo ri,e per cio le loro bellezze potere trapassare per gli occhi al core, risponderemo, che nell'amore, del quale si fauella, s'ama non sola l'anima, ma prima, e piu l'anima, che il corpo, doue nelle sculture, e pitture sono i corpi soli, in quel modo, che vi sono, onde in tutti gli amori, se non se forse nelserino, auuerrebbe il medcsimo. E à chi riplicasse, che Altri non s'innamora ne delle pitture, ne delle statue, che rappresentono, e mancano di vita, e per conseguente di anima, ma delle Donne rappresentate da quelle, le quali viuono, e confeguentemente hanno anima, firifponderebbe, che le statue, oltra che non rappresentono l'anime più che tanto, mancano di mouimento, e per conseguenza chi le mira, nolle mira in guila, che le luci si riscontrino, e quando bene si riscontrassino, non si mostrerebbono benigne, e cortesi, e quando corten, e benigne fi di mostrassino, non può credere coluisse è di sano intelletto) che si di mostrino à lui, e se dalla benignità del volto, e guardatura degli oc chi, prendesse speranza, che anco à lui dolce & amoreuole mostrare fi douesse, in cotal caso generarebbe in se vn certo principio, e quali orrigine d'amore ( come s'è di sopra detto ) maamore vero non gia. E se pure Alcuno si trouasse tanto ostinato, che volesse credere à ogni modo, ò le medesimo, ò altrijessersi al grido innamo rati, sappia cio estere stato non cola ordinaria, ne naturale, ma mos ftro, e capriccio, ò vero ghiribizzo suo; e i Filosofi debbono di quelle cofe trattare, le quali non di rado, ò non mai, ma il piu delle volte auuengono. Ma conchiudendo hoggi mai questa vltima dubitazione, e per conseguenza la presente lezzione per togliere finalméte à voi dell'vdire, & à me del dire la fatica, diciamo, che niuno può per fama, ne per vdita innamorarli, ma è necessario prima vedere con gľocchij proprij quello, che amare si dee, poi giudicarlo bello, & vitimamente hauere speranza di poterlo quando, che sia, confeguire. IL FINE.

B.E.

Ţ

# BENEDETTO VARCHI, AL MOLTO MAGNIFICO, E suo sempre osseruandillimo M. Lodouico Capponi.





R ANDISSIME forze negli alti quorise generosi banno le bellezze de' corpi,ma vie miggiori senza alcun dubbio quelle de gl'animi. Ora quando l'vna, e l'altra di queste due cose o per ispeziale dono di Dio, d per sommo beneficio di Natura, insieme si congiungono. E colla grazia del corpo le virtù dell'animo s'accompagnano, come in voi manifestamente si vede M. Lodouico mio Carsimo, questi cotali, i quali però in

tutti i tepi, e per ogni paese furono radissimi, meritano per mio giudizio d'essere molto piu, che come huomini amati, & honorati . E di qui è nato, che io hauendoui infino da' vostri piu teneri anni non meno virtuoso, che bello conosciuto, v'ho quella affezzione portato sempre, e quello ho nore renduto, che voi medefimo vi sapete. Le quali cose, tanto ho io sat to per l'adietro piu volentieri, e farò per l'innanzi, quanto voi piu alla natura vostra, che à miei meritirisquardo hauendo, le hauete oltra quel lo, che io non dico speraua, ma disideraua gradite sempre, e hauute care. La onde sappiendo 10, che voi, come di tutte l'altre virtù, e dottrine, cosi del leggere le cose amorose, e massimamente nella nostra lingua scritte, grandemente vi dilettate, ho voluto vna delle mie lezzioni Accademice indirizzarui, la quale son certissimo, che dispiacere non vi deb bia se non per cagione delle cose, che in ella dette, e trattate sono almeno per amor di Colui, il quale presente voi, e ascoltante le dise, e tratto. State sano, e amatemi per l'auuenire, come fatto bauete per lo pasato. A DIO.

LEZ

#### 383

# Lezzione DI M. BENEDETTO VARCHI,

### NELLA QUALE<sup>®</sup>SI DICHIARANO CINQUE QUESTIONI D'AMORE.

Letta da lui publicamente nell'Accademia Fiorentina la quarta Dom. d'Aprile, dell'Anno м. D. LIIII.



#### IL PROEMIO.

A ogn'vno prudentissimo Consolo, e dottissimi Ascoltatori, che quegli e sono veramente, e aunenturosi senza fallo chiamare si possono, i quali d in quei tepi nascono, d in quei luoghi menano la vita loro, che d alla natura d'essi, d a i costumi non sono contrarij. Non sà gia ogn'vno (péso io) quello, che coloro sare debbiano, à cui ne l'vna è toccata, ne l'altra di qste due cose; percioche molti sono

ftati di quegli, i quali hanno non solamente creduto, ma per rego la dato, e vniuersale ammaestramento, che si debba cedere à i tem pi, e accommodarsi (come essi dicono) à i luoghi, posti tutti gl'altri risguardi da vno lato, il qual cóssglio può essere p auuentura, che sia vtile riputato, ma honesto (che io creda) nò; e cotali forse, prudenti, che non voglio dire astuti, chiamare si potranno, ma buoni non gio; cóciosa cosa, che tutto quello, che da tutti gl'huomini è si fa, ò si dice, per niuna altra cagione, e nessuno altro sine si debba ne fare, ne dire, se non per l'honesto; e tutte le cose, che honeste so no, no solo co lode sare si possono no sare seza biasto.

bialimo; ne puo vlanza alcuna ne così lunga, ne tato preferitta tro uarsi, la quale à dalla natura delle cose possa, à la verità debba p giudicare, e andare innanzi; e molti credono, e di questi cotai son io medefimo, che la maggior differenza, che tra coloro fi truoui, iquali sono huomini veraméte, e coloro, i quali sono huomini sola méte col nome, sia gsta, che ggli per lo piu l'apparéze, e l'ombre, e gsti il vero seguono, e la natura; e doue quegli solo all'vtilità intédono, giti altro non rilguardano, che l'honesto; no quello, che si fa, ma quello, che fare si douerebbe attédendo. E pare no che ragio neuole, necessario, che fulle, qñ, che vn tépo, e che ancora hoggi al cun paese si ritruoui, nel quale piu siano i buoni, che gl'altri no so no. E se bene io per me no so ne quado cio fusse, ne doue, no è pe rò, che no potefle, anzi no douesse ellere, tego bene per fermo, che qñ mai stato non tusse, ne mai essere potesse, che l'honesto sia à ogni modo da douere esfere à tutte l'altre cose di qualunche manie ra séza alcuna coparazione, preferito, dico da coloro ancora, iqua li o l'vtile cercano, o il delettabile, o l'vno infieme co l'altro, pche come niuna cola fu mai ne ville veraméte, ne deletteuole, la quale eziadio honesta no fusle, cosi le cose honeste sono sempre, e di necellità dilettole, e profitteuoli tutte. Diciamo dung; cochiudedo, che se bene i tempi presenti, e gli hodierni costumi sono in molte cole, per no dire in tutte, corrottillimi, e mallimaméte nelle faccen de d'Amore, le quali come sono piu comuni, e piu degne, cos piu importano, che tutte l'altre, nó p táto debbono, ò nó darsi al bene amare, o no feguire il perfetto amore, tutti coloro, i quali, o per co fentimento di deftino,o per eccellenza d'ingegno, o p l'vna cofa, e per l'altra, sono à cio fare o soli, o piu de gl'altri o necessariamente tirati, o volontariaméte códotti, sicuri che come i biasimi del volgo,e i morli degli huomini o inuidioli,o maluagi no fono vitupe rij ma honori, coli i danni, che di cole honeste seguono non danni, ma guadagni si chiamano appo coloro, i quali il vero dal falso, e il buono dal reo,o per natura,o per iscieza conoscono. La onde tutti pieni d'ottima speranza, e nella incomparabile potéza di cu lui, che tra gl'huomini regna, e tra gli Dei, confidandoci, verremo hoggi à dichiarare in questo nostro ragionamento co buona, e cor tele licenza vostra cinque amorose quistioni le quali sono queste. Se si puo amare piu d'vno in vn tempo medesimo. **g** .

- 10 Se alcuno puo amare più altrui che se stesso.
- 11 Se alcuno si puo innamorare di le medesimo.
- 12 Se alcuno Amante puo, folo, che voglia, non amare.
- 13 Se l'amore pue sanarsi in modo alcuno.

SE

### SE SI PUO AMARE PIU D'UNO in vn tempo medesimo.



#### QVISTIONE NONA.



ELLE cole, che nell'vniuerlo si ritruouano, so no alcune tanto certe, e manifeste per se medesime, che non si debbono prouare, perche, come chi volesse negare, che il Sole sucesse state stolto tenuto, cosi chi volesse prouarlo non sarebbe di sano intelletto. Alcun'altre per lo co trario sono tanto dubbie di lor natura, e tanto

incerte, che prouare dimostratiuamente non si possono, e queste tali fi chiamano da Filosofi problemi neutri, perche per l'vna par te, e per l'altra si possono ragioni addurre, o autorità, ma non tali, che cochiuggano necessariamente, come sarebbe per atto d'essem, pio, e parlando, come filosofo, questa quistione, se il Mondo hebbe principio, o nò, nella quale molte cose si possono dire, e pro, e contra, ma niuna tale, che dimostri, cioe, che necessariamente co chiuda. Tra questi due estremi si ritruouano alcune cose, le quali fi possono, e si debbono da'Filosofi prouare, ma diuerlamente però, e con diuersi mezzi, perche sapere vna cosa non è altro, che co noscerla mediante le sue cagioni, e niuna cosa si puo sapere veramente, la quale non sia necessaria, ed eterna; del che seguita, che so lo nelle scienze, che sono veramente scienze, cioe nelle quali di co se eterne, e veramente necessarie si tratta, come nella Metafisica, ouero scienza diuina, nella Fisica o uero natura'e, e nelle Matema tiche, si possono le dimostrazioni, cioe i Sillogismi dimostrativi, e in somma le conchiusioni necessarie, ritrouare, perche la dimostrazione, e l'induzzione sono i veri, e soli mezzi, e strumenti velle scienze dimostratiue, e questi s'insegnano dal Filosofo in quella parte della loica, che si chiama giudicatiua. Alcun'altre si possono bene, e debbono prouare, non gia mediante la dimostrazione, la quale sola ingenera scienza, cioe fa veramente, e con infallibile Bb cer-

certezza sapere ; ma mediante il Sillogismo Topico, il quale non ingenera fcienza, ma openione, cioe probabilità, e virifimilitudine, e in fomma fa, non che noi sappiamo, che elle siano necessaria mente così, ma che crediamo probabilmente, che così siano; e di questo su trattato dal Filosofo in quella parte di Loica, che inuen tiua, o vero trouatiua fi chiama. Donde seguita, che in tutta la Fi losofia morale, in tutta la medicina, e breuemente in tutte l'arti, e in somma in tutte le cose, dalle scienze in fuori, non solo non si ritruoui, ma ne anco ritrouare vi si possa alcuna vera, e certa dimostrazione. Ne per questo potemo dire,o che non siano cosi, o di non faperle, perche le cofe s'hanno à fapere fecondo, che fono, e non altramente : e le cose, che non sono necessarie, non si possono come necessarie sapere, anzi diceua Aristotile, che cosi è errore ricercare nelle morali la dimostrazione, come contentarli nelle Matematiche della probabilità. Queste cose o non sapute, o non auuertite da molti, fono cagione, che coloro, che scriuono spesse frate non sanno muouere i dubbij, non che risoluergli; e doue potrebbono, anzi douerebbono vsare la dimostrazione si feruono d'alcuna ragione probabile, o verifimile, e doue s'hareb bono à contentare del verissimile, e del probabile, vogliono le dimostrazioni. Ne è cosa alcuna, che maggior danno arecchi, o che piu dimostri ingegno non atto à Filosofare, che il non saper conoscere tra le cose chiare, e quelle, che prouare, o dimostratigamente, o verifimilmente si debbono. Tornando dunque a quello, à cui cagione hauemo queste cose raccontate, diciamo, che se bene tanto è pollibile, che Alcuno ami piu d'vno in vn tempo me delimo, quanto è, che Alcuno in vn medefimo tempo vada in due luoghi diuerfi;o habbia due anime medefime, Furono nondimeno,e sono moltissimi, che cio non pure credono essi, ma vogliono ancora, che Altri il creda, mossi à cio fare parte da ragioni, e parte da autorità : Le ragioni d'alcuni sono tali, che non le giudicando degne di tanta, e cosi horreuole vdienza, sono stato per non recitarle, perche à chi dice la volontà è libera, dunque puo volere quello, che ella vuole, dunque puo amare piu in vn medesimo tépo;rispondiamo, per lasciare indietro, che non la volontà secodo i Peripatetici è libera, ma l'intelletto, che l'anima nostra razionale puo intendere tutte le cole, ma estendo legata con questi sensi, no intende in vn medefimo tempo piu d'vna, e il corpo puo andare in diuerfiluoghi, ma non gia in vn tempo medelimo. Ma lascian do stare cotali argomenti, e venendo à quegli che secondo il giudi zio nostro, si potrebbono fare se non veri apparenti, diciamo cosi: íc.

### SOPRA L'AMORE. 387

fe il bello, e il buono sono sostanzialmente vna cosa medesima, e chiunche vede, e conosce alcuna cosa buona, e costretto necessaria mente à disiderarla, ne segue, che chi vede, e conosce alcuna cosa bella è necessariamente à disiderarla costretto, e amore no è altro, che disiderio del bello, onde chi vede, e intende molti belli, gli di sidera di necessaria, dunque gli ama, dunque in vn medesimo tempo si puo amare piu d'vno : e per dirlo ancora piu breuemente il fondamento, e la cagione d'amore, e la bellezza; la bellezza puo in molti titrouarsi, ed estere da vn solo conosciuta, dunque da vn solo in vn tempo medesimo si possono piu begli amate, perche sem pre, che le cause si multiplicano, si moltiplicano ancora gli estetti. Quanto all'autorità allegano quella d'Ouuidio in tutta quella elegia, il cui principio comincia cosi.

Tu mihi, Tu certe memini gracine negabas Vnam poße aliquem tempore amare duas; Per te decipior; per te deprehensus inermis, Ecce duas vno tempore solus amo, 3r.

Allegano ancora l'elegia del nostro M. Luigi Alamanni, nella qua le imitando Ouuidio fi lamenta, che non hauendo piu d'vn cuore sia costretto ad amare in vn medesimo tempo, cosi Cintia, come Flora. Per isciogliere questa dubitazione, o piu tosto per dichiarar la piu ageuolmente, replicaremo, che niuna cosa puo amarsi, se pri ma non solo non si conosce, ma si conosce per buona; e perche ogni bene è ò honesto, à dilettabile, o vtile, di qui nasce, che le spezie degli amori, ouero amistà sono tre, senza piu honestà, diletto-(a, e profitteuole. Neil'honestà (dice Aristotile) non si possono trouare molti amici, cioe, che vno non puo esfere in vn medefimo te po amico à molti, fauellando dell'amistà virtuosa, e perfetta, e que fti molti non lono, secondo Alcuni, piu che tre, e niuno dubita, che questo è il numero petfetto, oltra il quale non puo esfere vera amistà, se bene alcuni aggiungono il quarto. Allega Aristotile, di questo suo detto piu ragioni, e sra l'altre, che l'amistà perfetta confiste in eccello, e soprabbondanza, cioe che l'amore sia tanto grande, quato polla elfere il piu; il che elfendo coli pare a me, che Ia yera amistà consista piu tosto fra due soli, che fra quattro, perche l'eccesso, ouero trapaslamento non puo esfere ordinariaméte piu d'vn solo. Hora se volendo mostrare Aristotile, che l'amistà non puo esfere tra molti, e per prouar questo allega l'amistà delettabile, cioe, l'amore, pare, che voglia inferire che niuno puo amare piu d'vno; ma ponendo da parte Arist. in qsta mater'a, e considerando non folo i detti di Platone, ma gli effetti stessi d'Amore, che cerca Βb Amore 2

Amore altro, che vnione? che disiderano altro gl'amanti, che lique facendosi penetrare l'vno l'altro, e in somma trasformarsi, e diuenire vn solo? Ora qual vnione sarebbe, e qual trasformazione se s'amasfero molti? Oltra cio l'amore non è moto, come puo dunq muouersi cosa nessuna à diuersi luoghi in vn tempo medesimo, se non per accidente?oltra ciò, se l'amante viue nell'amato, se sepre pensa di lui, ò di lui fauella, come si potrebbe cio di due fare in vn tempo medefimo: Piu oltra, rallegratfi, e attriftarfi sono contratiji i contrarij non poslono stare in vn subbietto medesimo, à vn medesimo tempo, dunque è impossibile, che s'ami persettamente piu d'vno, perche poniamo, che sia quello, ch'esser puo, che vno de gli amati stea bene, o gli sia fauoreuole, e l'altro faccia il contrario: du que in vn medelimo a vn medelimo tépo farà dolore, e letizia, qsto è impossibile, duque è impossibile, che s'ami piu d'vno, e final métenessuno puo essere piu d'vno, dúque no puo amare perfettaméte piu d'vno, pche chi ama non cerca altro, che diuentare l'ama to, e che l'amato diuenga lui. È a chi dicesse, che gl'Amanti sono sciolti da tutte qualitati humane per antico primlegio d'amore, si risponderebbe, che molte cose, che non sono negl'altri, si ritruoua no ne gl'amanti, ma quello, che in niuno ritruouare si puo, non si puo anco ne gl'amanti ritruouare. E à chi dubitando dicesse, se alcuno mirasse due beltà tanto simili, che le giudicasse amendue de gne d'ellere amate egualmente, che farebbe in gsto caso?si rispon de, che cio non puo auuenire realmente, ma che se pure auuenisse non amerebbe ne l'vna, ne l'altra, come dichiarò Dante quando diffe.

Infra duo cibi distanti; e mouenti D'vn modo, prima sì morria di fame, Che libero huom l'vn sì recaffe à i denti Si fi starebbe vn'agno in fra due brame Difieri lupi egualmente temendo, Si fi starebbe vn'cane in tra due dame.

E le alcano fondatofi lopra la sperienza, migliore, e piu salde fondamento, che trouare si possa, dicesse dubitando, che pure si truouano alcuni, che amano grandissi mamente piu d'vno, si ricor di, che noi fauelliamo in questo luogo dell'Amore, che nasce di beltà, e che la beltà è di due maniere corporale che nasce da'corpi, e spiritale, che nasce dall'anime, ora, se alcuno amasse l'anima, e'l corpo insieme egualméte, o piu il corpo, che l'anima, è impossibile che ami piu d'vno; ma chi amasse l'anima sola, cioe, le virtù, e la sa piéza, o uero piu l'anima, che il corpo, potrebbe amare piu d'vno, e per

### SOPRA L'AMORE.

e per dirlo piu chiaramente, tutti coloro, che difiderano generare il bello corporale nel bello corporale non poflono amare piu d'vvno, e fe fanno altramente, hanno il nome dell'amare, ma non gia l'effetto; ma coloro, che difiderano generare il bello fpititale , nel bello fpititale, poflono piu d'vno amate, come fecero e Socrate, e Platone, e alcuni altri , i quali quanto piu rati fi truouano , tanto fono degni di maggiore piu tofto a mirrazione, che lode. E cofi è manifefto, fe come, e quado potemo piu d'vno amare . E alla ragione allegata di fopra da noi, fi dice, effet ben vero, che chi vede alcuna cofa bella, o che bella gli paia, è coftretto à difiderarla , come buona, ma non gia ad amarla , perche oltra che vi fi ricerca la fperanza, come fi diffe nella lezzione paffata, vogliono i Teologi, che noi per lo hauere l'arbitrio libeto, pofliamo ancora, che di ne ceffità nafcelle o feguirlo, o lafciarlo, come piu à noi piace, la qual icofa fu da Dante dichiarata teologicamente in quefto terzetto.

Onde poniam, che di neceffitate Surga ogni amor, che dentro à voi s'accende Di ritenerlo è'n voi la potestate.

Quanto all'autorità d'Ouuidio, e dell'Alamanni, diciamo, che fauellarono Poeticamente, o non intefero di quello amore; del qua le da noi fi fauella, e quando per autorità deue fle valere, fa ogn'vno, che, oltra infiniti altri, il Petrarca folo è bastantissimo à mostra re il contrario e il nostro Martello nelle sue dottissime staze, e leg giadrissime disse.

Neßun puo far di quei,ch'al Mondo sono A piu d'vna di se gradito dono :

Soggiugnendo incontanente :

E poco il don,ch' vn di fe fteßo fac**e ;** Ma non dà poco mai chı dà quel , c'hau**e :** 

Non negherei gia, che non fi potefle timitare piu bellezze, e anco ra prenderne diletto rimembrando, e quafi mitando vna fimilitudine della bellezza della cofa amata, come artifiziofaméte mostrò , M. Francesco in tutto quel vago, e pietoso sonetto, il quale ha il suo cominciamento così.

Muouesi il vecchiarel canuto, e bianco.

, E questo baste, se per auuentura non v'è troppo paruto, quanto al Ja prima quistione.

### Bb 3 SE

189

SE ALCUNO PUO AMARE PIU altrui, che se steffo.



#### QVISTIONE DECIMA.



ANNO cofi D10, e la Natura, i quali loli errare non possono, ordinato, che come niuna cosa è tanto falsa, che non habbia in se alcuna parte di verità, cosi niuna sia tanto vera, che in lei alcuna falsità non appaia: e di qui nasce, che di tutte le cose si puo, e pro e contra probabilmente disputare. Qual proposizione puo trouarsi piu chia

ra, piu certa, e che meglio, e piu ageuolmente con diuersi mezzi prouare, e dimostrare si possa, che questa ? cioè che tutte le cole amano grandissimamente se medesime, e per conseguenza non possono cosa alcuna piu amare, che loro stesse, e nientedimeno piu tosto infiniti, che molti si truouano, i quali credono, e after mano il contrario tutto'l giorno, mossi per quanto io stimo'piu dall'autorità, e da gli estempi, che dalle ragioni. Perche leggendo elli, o fentendo raccontare tanti nobili huomini, e valorofi in tutte quante le nazioni, e per tutti i secoli, hauere volontariamente eletto la morte, o per la Patria, o per gli parenti, e amici loro, fi credono, che cotali huomini forti, e degni di tutti gli ho nori amassono meglio la Patria, e i parenti loro ogl'amici, che se stelli; e per istare nella materia proposta, qual amante si truoua, il quale non dica, e non creda d'amare, piu la cosa amata, che se medesimo? che cantano altro tutti i Poeti amorosi in tutte le lingue, e piu Dante, e il Petrarca, che ciascuno altro? Quati fi lono, ò morti, ò lasciati-morire, p amore?e chi non crederrebbe, che vno ', che per faluare la vita à vn'altro elegge di morire egli non volesse meglio a colui, che a se stesso? Ma lasciando gli esse pi, che sono infiniti, e grandislimi, pare ancora, che molte ragioni, e fermissime si possono addurre a prouare il medesimo per che (come hauemo detto piu volte) niuna cosa puo amarsi, la quale

### SOPRAL'AMORE. I 398

quale non sia veramente buona, o tenuta buona, dunque quan so alcuna cosa è migliore, tanto maggiormente si debba amare, dunque cialcuno debbe piu amare i migliori di se, che se medelimo. Oltra ciò qual'huomini sono piu biasimati, e ripresi, che coloro i quali amano se stessi ? Anzi si dice publicamente, e sempre si dille, che tutti i vizij hanno origine dall'amore di se stelso, dunque se gli amanti di se stessi sono ripresi, e biasimati, coloro, che amano piu, che se gli altri saranno lodati, e commen+ dati da cialcuno. Puossi ancora mescolando le ragioni, e gli elfempi infieme dire, che ciascuna parte ama più il suo tutto, che se medelima, onde il braccio (per cagion d'essempio) per laluare il tutto, e riparare la testa, s'espone naturalmente à perdere se stello, evn buon Cittadinopiu ama il suo comune, che il bene proprio, e molti padri piu i figliuoli, che se stessi . Ma che piu? non comandano le leggi diuine, che DIO piu amare fi debba da ciascuno, che ogni altra cosa? Dunque cotale proposizione pare non solamente vera; ma tanto vera, che il suo contratio pare impossibile, e nondimeno la verità, è che tutto quello, che da tutte le cose, in tutti i luoghi, e per tutti i tempi si fa, si fa lolo, e principalmente per l'amore di se stello : la qual cosa può ciascuno in se medesimo sperimentare. E s'alcuno o non sapelse, o non volesse credere à se medesimo, ne alla sperienza de gl'Altri, creda à queste ragioni, parte dimostrative, e parte pro babili. Tutte le cagioni sono migliori, che i causati, e tutti i principij de i principiati : l'amore di se stesso ( come dice il Filolofo) è cagione, e principio di tutti gl'altri amori, dunque e mi gliore, dunque deue ciascuno piu se amare, che gl'altri; e ancora vna proposizione topica, la quale si pronunzia da i Loici in guesta maniera;

Tropter quod vnum quodq;, & illud magis ,

Cioe in fentenza chiunche ama alcuna cola per cagione d'alcun'altra, ama piu quell'altra, onde i padri amando i maestri per cagione de'stgliuoli, amano piu i figliuoli. Ora ciascuno ama tutto quello, che egli ama per cagione di se, dunque ama piu se: tra ciò l'amore si fonda sopra la cognizione, sopra l'vnione, essopra la similitudine. Ora ciascuno conosce meglio se, è piu vnito à se, è piu simile à se, se coss si può dire, che à ciascun'altro, dun que ama piu se, che ciascun'altro : e poi non si dice egli di due, che s'amano grande mente, egli hanno vn medessimo, e vna medessima volontà? Idem velle, & idem nolle, diceua Salustio, e la vera amicizia, e il Petrarca disse d'amore.

Bb 4 Al-

Al quale vn'alma in due corpi s'appoggia. Hora niuno è piu vno, e medesimo di se stesso, niuno vuole, e dis uole, come egli fa, non che meglio. Ma chi vuol vedere per certif fima sperieza, che ogn'vno ama piu se, che qualunch'altro, consideri questo : che se à lui stesse di poter dare il maggior bene, che fia à chi egli volesse, posto, che niuno douesse saperlo, ciascuno lo darebbe à se stesso : E perche il maggior bene che possa pensarsi, non che disiderarsi, è la felicità, niuno puo eleggere di far beato piu tosto vn'altro, che se, perche ciascuno disidera per natura sopra tutte le cose assomigliarsi à D10 quanto puo il piu, e D10, non solamente è, ma è beatissimo. Resta dunque, che niu no possa amare niuna cusa piu di le stesso, perche rispondendo à gli ellempi , e autorità allegate per la parte contraria, diciamo Tenza alcun dubbio, che tutti coloro, che motirono volontariamente per la loro Patria, amarono piu se stelli, che la Patria, come di sotto si vedrà nel rispondere alle ragioni. Similmente tuttigl'Amanti amano piu se principalmente, che gl'Amati, in quel modo perà, che di sotto si dichiarerà. 1 Poeti cantano quello, che credono forse vero, ma non gia quello, che in verità è. Chi elegge di morire, egli, perche vn'altro viua, aina piu se, che colui. Chi si lascia morire, o ancide se stello per amore, o per altra cagione, lo fa solo per l'amore, che egli porta à se stello, cercan do à di conseguire alcun bene, o di fuggire alcun male, che in tal caso ha ragione di bene : e chi dicesse qual puo trouarsi maggior male, che la morte, sappia, che il lasciare di far l'opere buone, è commettere alcuna enorme sceleraggines e in somma mancare del debito dell'huomo da bene, e perdere l'honore veramente, e non come hoggi s'vla, è peggio, che mille morti. Quanto alle ragioni, la prima è contra la sperienza, dunque non è vera, perche se cosi fosse i padri, e le madri amerebbono piu gl'Altrui; che i proprij figliuoli, ogni volta, che quegli fussero de i loro migliori, la qual cosa è falsissima, il che si puo ancora prouare per le cose naturali, nelle quali se non è propiamente amore, è nondimeno cosa simile, e proporzionata all'amore, anzi per auuentura e piu vero amore, conseguendo senza mai errare il suo fine sempre. Ora se bene il di sopra, cioe il luogo superiore, sotto'l concauo della luna è migliore, è piu nobile di tutti gl'altri sotto il Cielo, non però ne l'aria, ne l'acqua, ne la terra amano piu quello, che il fuo proprio, benche manco nobile, e perfetto, perche, le il luogo del fue co è migliore semplicemente del centro non è però migliore alla terra, on de diciamo, che l'Amore nasce da alcuna conuenienza. limi-

### SOPRA L'AMORE.

395

fimilitudine naturale, onde doue non è cotal convenienza, e luvilitudine naturale non è amore, e però non vale quella propolizio ne maggiore, che ogni cosa quanto è migliore, tanto piu si debba amare da cialcuno, anzi quanto vna cofa e piu congiunta, o piu fi mile, tanto piu s'ama, per le ragioni dette; e chi non sà che ciascu no piu ama le cole sue, quantunche vili, che l'altrui ben pregiate? per non dir nulla, che gli huomini viuono per la maggior par te piu secondo il senso (come testè si dirà) che secondo la ragione. Per ilciogliere il lecondo argomento è necessario di sapere che co me l'huomo ha due anime, la tentitina, e la razionale, cosi ha ancora due amori verso se medesimo, il sensuale, e il razionale, il se fuale, perche è proprio de gli Animali, se non è regolato dalla ragione, diuenuto preda delle passioni, cerca indifferenteméte qual fi voglia vtile, e qual fi voglia diletto, non diftinguendo i buoni da i rei; i lodeuoli da quegli, che meritano bialimo, e p recare le mil le in vna, questo solo c'induce non solo à partirei dalle buone opere, per non durare fatica, ma ancora à commettere dell'inique per conseguire alcun piacere; e questo è quello amore di se medesimo, il quale tanto si biasima da ciascuno, e colle voci, e nelle scrit ture. Il fecondo amore, cul quale l'huomo ama fe medefimo, fi chiama amore razionale, e questo è quello, che pon freno à tutte le vili, o ree voglie nostre, regge tutte le passioni; e fa che gl'huomi ni eccellenti, non folo non fuggono fatica nelluna per virtuolamente operare, ma corrono tutti i rischij volentieri, e sottentrano à tutti i pericoli spótaneamente per acquistarsi, gloria, & honore. Di questo amore non puo tanto dirsi, che non sia poco, perche è solo degli huomini grādi, anzi quanto ciascuno è maggiore, e piu virtuolo tato piu ama di cotale amore le medelimo. Per gsto s'offersero alla morte i Decii, i Fabij, gli Scipioni, e tati altri; per gsto amano gli amanti i lor veri amati, e breuemente come dall'altro hano origine tutti i moli, coli da qíto procedono tutti i beni. Dona vn'huomo liberale, combatte vn forte, aftienfi vn temperato, e finalmente pospone all'honesto tutte l'vtilità, e tutti i diletti suoi chiunche arde d'Amore cosi fatto, e ciò facendo par bene, che egli ami piu coloro à chiegli dona, o chiegli difende, o per cui mette la vita, ma nel vero non fa, perche ama più non dico la gloria, e l'honore principalmente, ma l'honesto, donde l'honore, e la gloria nalcono, che egli non fa tutte l'altre cole, e amando l'honefto opera virtuolamente, e per conleguenza ama principalmente la virtu, e non coloro, per cui opera virtuo amente. E che cio fia vero vno huomo d'honore no commetterebbe cola alcuna per ami-603

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

co nelluho, che potesse in verun modo macchiarlose fargli perdere l'honore, dunque ama piu se, che qualunch'altro. Ne sia chi creda, che la parte, (come dicono alcuni) ami piu il tutto, che se medesima, ne vno indiuiduo piu la sua spezie, che se stello, se no perche mancando il tutto, mancarebbe anco la parte, e non si trouando la spezie, cioe l'huomo, non si trouarrebbono ancora gli in diuidui, cioe i particolari, e se il braccio ripara la testa, lo sa princi palmente non per riparar la testa, ma per saluare se : e niuno padre potendo viuere egli, concederebbe la sua vita à'figliuoli; e il medelimo dico de gli amici; e se pure cio facessero, lo farebbono non naturalmente, cioe non per quel primo amor sensuale, ma per quel secondo razionale ad alcuno piu nobil fine, e in somma piu lo farebbero per l'amore di le stessi, che per quello de'figliuoli. Quanto all'vltima ragione che D 1 o si debba amare sopra tutte le cole, ci remettiamo à'Teologi, à'quali soli e non ad altri s'alpetta il fauellare, e diterminare di cotali cole, à noi basta hauer prouato, che tutti gl'amori humani hano princi pio, mezzo, e fine dall'amore pro prio, perche tutti comincia no da cotale amore, e in cotale amore tornilcono, econseguentemente, che alcuno non puo amare piu altrui, che se stelſo.



SE.

### SOPRA L'AMORE 395

### SE ALCUNO SI PUO INNAMORARE di se medesimo.



#### QVISTIONE DECIMAPRIMA.



R E D O N O molti, che la fauola di Narcisso non fosse per altro finta, se non per mostrare, che si truouano di coloro, iquali di se me defimi s'innamorano; la quale fauola essendo notissima, si per quello, che anticamente ne scriue Ouuidio leggiadrissimamente e si per quelle stanze, che da Ouuidio canate no meno leggiadtamente di lui, fece nouella-

mente M. Luigi Alamanni, non raccontaremo altramente, folo re citaremo quell'antico elegantissimo Epigramma senza nome. Hicest ille suis nimium qui credidit vndis Narciffus vero dignus amore puer : Cernis ab irriguo repetentem gramine ripam. Vt per quas perüt, crescere possit aquas ? Tradotto da noi in questa maniera; Questi è Narciso il bel Garzon, ch'all'onde Troppo credette,e di fe steffo vago S'accese si, che se medesmo altronde Cercando seguio'n van sua propria immago : Perche venuto fior. [empre le [ponde]] Orna di fiume, o rio, come prefago, Che quanto glifur gia crudeli, e rie, Tanto bor l'acque gli son cortesi, e pie. Dal qual per auuentura traffe il Boccaccio yn suo Madriale affai piaceuola, doue mostra, che la sua donna à guisa che Narcisso fece, s'era di se medesima innamorata: Il Petrarca ancora accen nando questo medefimo, disle in vn luogo. Quella che sol per farmi morir nacque Perche à me troppo, e à se stessa piacque :

Ein

E in vn'altro luogo piu chiaramente lasciò scritto.

Se forse ogni sua gioia Nel suo bel viso , e solo

E di tutto altro è schina, 3. c.

Ma chiarissimamente in quel dotto, e marauiglioso sonetto, il sine del quale dice così.

Certo se vi rimembra di Narcisso Questo, e quel corso ad vn termine vanno Benche di si bel sior sia indegna l'herba.

Le quali cofe, con altre molte, che à tal proposito allegare si potrebb ono, sono Poeticamente dette, e non secondo la verità. Percioche, fe bene fi ritruouano alcuni, i quali, ò effendo, ò parendo loro d'effere begli, e auuenenti, s'inuaghilcono di loro medefimi tanto, che hanno quasi per male, che altri gli guardi, temendo forfe di non effere à loro stelli tolti, non pero cotali sciocchezze si chiamano amore, ma melenfagine, degna non meno di rifo, che di copassione, come volle mostrare il Boccaccio nella nouella della Ciesca. Ma tornando al dubbio, nelluna cosa puo operare in se medelima, dunque niuno puo di le innamorarli, e le amare ligni fica difiderare, come puo alcuno difiderare quello, che egli ha, essendo il disidero delle cose, che mancano? E se l'effetto d'amore è vnire, e trasformare come puo alcuno piu vnirsi leco, e piu trasformarsi, in se medesimo di quello, che egli è? senza che l'amore è nome rela tiuo, perche sempre chi ama, ama alcuna cola : è dunque necessario, che dou'è l'amante fia l'ama to, e cosi per lo contrario; e niuno puo estere aman te, e amato, se non secondo diuersi ri spetti. Niuno puo dunque di se medesimo innamorar-

ſi .

### SOPRA L'AMORE. 397

SE ALCUNO AMANTE PUO, Solo che voglia non amare.



#### QVISTIONE DECIMASECONDA.



V O per auuentura guardarfi alcuno di non am malare, ò di non effer ferito, non puo gia amma lato, ò ferito, che egli è guarire à fua posta, e col volere solo; cosi ne piu, ne meno potemo per au uentura guardarci nel principio da Amore, il quale non si vince se non suggendo, ma liberarcene nò. E se alcun dicesse questo consiste solo

nel volere, sappia, che tutte l'altre passioni lassiano libera la volon tà, solo l'amore la prima cosa la lega, e sa serva Ond'à me'in questo stato, diceua il Petrarca, altro volere, e dissoluer m'e tolto: e che vogliono altro significare quelle parole d'Orazio.

Que me subripuit mihi,

V sate dal Petrarca, e da tutti gl'innamorati tante volte ? e quando disse .

Che me steßo perdei, Ne piu perder deurei? Prego non gia, ne puote hauer piu loco Che mifuratamente il mio cor arda, Ma che fua parte habbia costei del foco,

Dice egli altroue; Onde tutti coloro, iquali amando, penfano di potere à lor voglia difnamorarfi, fono difamorati, cioe non ama no o veramente s'ingannano. Come puo alcuno non volere quel lo che egli vuole? Come non esfere doue egli è, o partirsi da se stess so in tutto quel vago sonetto:

I dolci colli, ou'io lasciai me stesso, oc.

L'ali, che vsa Amore sono di maniera, che'l fuggir dinanzi à loro val niente. Puo bene alcuno amando disiderare di non sentire quelle

quelle pene, che Amore reca seco, ma di non amare nò. O egone possim tantos sentire dolores Quam vellem in gelidis montibus esse lapis Stare vel infanis cautes obnoxia ventis. Naufraga, quam vasti tunderet ora maris, Disse Tibullo leggiadramente, ma non meno leggiadramente il

Petrarca.

Ma io, che debbo altro, che pianger fempre Mifero, e fol, che fenza te fon nulla, C'hor foß'io spento al latte, S alla culla, Per non fentir dell'amorose tempre.

SE L'AMORE PUO SANARSIIN alcun modo,



#### QVISTIONE DECIMATERZA.



H E l'Amore, fauellando del volgare, fia vna infermità cofi di mente, come di corpo, non è niuno, che ne possa dubitare, anzi non pure è malattia, ma malattia tanto grande, che bene spesso se ne muore, onde il Petrar ca disse:

E se non fusse la discreta aita Del Fisico gentil, che ben s'accorse,

L'età sua in su'i fiorire era fornita. Ne volle altro dimostrare il Boccaccio nella nouella di Girolamo, e della Saluestra. E ben dubbio se cotal morbo puo sanarsi, perche non pure il Petrarca disse:

Quando il primo strale Fece la piagha, ond'io non guarrò mai:

E al-

E altroue.

L'alto Signor dinanzi à cui non vale

Nasconder, ne fuggir, ne far difesa, &c.

Ma ancora Apollo stello disse: che pure è Dio della medicina Hei mibi quod nullis amor est sanabilis herbis Nec prosunt domino, que prosunt omnibus artes.

E Medea, che fu fi grande medichessa, e incantatrice disse : Me miseram quod amo non est medicabilis herbis Destituor prudens artis ab arte mea.

Il che testimonia ancora Propertio quando dice : Omnes humanos fanat medicina dolores, Solus amor morbi non amat artificem :

E nientedimeno l'amore secondo i medici è vna passione somigliantissima all'humore melanconico, e ne pongono la cura come delle tre malattie, onde Rasso vuole, che hora si digiuni per guari re dell'amore, e hora si bea tanto, che si diuenga ebbro, e sopra tut to si deue sar tutte quelle cose, che ne insegnò Lucrezio, quando disse.

Sed fugitare decet fimulacra,e pabula amoris , Absterrere sibi, atq; alio conuertere mentem , Et iacere humorem collettum in corpora quaque ,

Con tutto quello che seguita, ben ch'à lui niente giouarono, perche prima impazzò per amore, di poi vecise se stesso du di che se statione del rimedio dell'amore, racconta molte cose, e tra l'altre dice.

Ocia fi tollas periere cupidinis arcus : onde il Petrarca.

Ei nacque d'ozio, e di lasciuia humana: E in vn'altro luogo.

E in viranto nogo.

Succeffore nouo tollitur omnis amor :

Onde il Petrarca disse.

Cotale ha questa malattia rimedio

Come d'asse si trae chiodo, con chiodo :

Dice ancora che presentissimo rimedio è il dimenticarsi la cosa amata : Onde il Petrarca disse.

E s'amor se ne ua per lungo oblio :-

Il che è poco meno, che dire, chi vuol guarire d'amore non ami. Il piu certo rimedio, e piu possente è vn giusto, e valoroso sdegno, per lo quale vn cuor gentile non riuolgerà, come molti fanno l'amore in odio, il che senza cagione piu, che grande è cosa bruttistima, anzi non finirà d'amare la cosa amata, ma solo d'odiare se stella se

so, come gentilmente ne mostrò il Petrarca in tutto quello non men vago, che sdegnoso sonetto:

Io non fui d'amar uoi lassato un quanco; E di qui si puo vedere, che la possanta d'amore, e cosi fatta, che null'altra potenza puo spegnerla, o almeno piu ageuolmente, che Amore stesso, come si vede nella fine di quello antichissimo, e bel lissimo Epigramma, il quale è questo

Quod faculam præfes Phileros, qua nil opus nobis ? Ibimus : hec lucet pettore flamma fatis, Ista nam potis est vis fæua extinguere venti, Aut imber Calo candidus præcipitans : At contra hunc ignem Ueneris, nifi fi venus ipfa Nulla eft, que poffit vis alia opprimere. Tradotto da noi in questa guifa, A che Filero mio farne anzi luce ? Non famestiero à noi d'accesa face : Ben n'andarem, che dal mio cor traluce Tur troppo (oime) la stamma, che mi sface ; Cotesto foco poi soltanto luce Mentre fier vento, pioggia nol disface : Ma questo, che m'accese in petto Amore Null'altra forza ammorzar puo ch' Amore.

E perche la speranza è quasi come l'humore dell' olio à i lucignoli delle lucerne, come mancando l'olio fi spegne il lume, così mancando la speranza, si spegne l'amore. Ma perche l'intendimento nostro non è di fauellare principalmente dell'amor volgare, il quale, se non altro lo spengono gli anni, perche partendosi la cagione parte ancora l'effetto, e la bellezza non puo durare molto, diremo, che nel celeste non auuiene cofi, perche quanto scema la bellezza del corpo con gli anni, canto cresce quella dell'animo, onde dura sempre corale amore, se gia ancora le bellezze dell'animo non mancassero, o si conuertisse o in vizij: E se à molti pare che ancora questo amore fornisca con gli anni, ciò auuiene, perche diuenuta d'Amore amistà, la quale è piu nobile, e piu perfetta secondo Aristotile; e fa credere à molti, che ciò non fanno, che l'amore non vi fia piu quando egli v'è, e maggiore, e piu perfetto. Ma tempo è omai da douer dare cosi all'orecchie vostre come alla lingua mia riposo.

#### IL FINE.

Lezzione

## - DI M. BENEDETTO VARCHI,

### NELLA QUALE SI DICHIARANO SETTE AMOROSE QUISTIONI:

Letta da lui publicamente nell'Accademia Fiorentina.

### A M. Bernardo Vecchietti Centil'huomo Fiorentino.



A piudonesta, la piu diletteuole, e la piu vtile cosa, che fare da gl'huomini si possa, è arrecare giouamento a gli altri huomini; perche ciascuno tanto è piu à Dio sonigliante, e per conseguenza piu honoreuole, e laudabile a gl'altri, e piu se lice, e beato per se, quanto egli è di migliore, e piu gran giouamento cagione. Arrecare gioua

mento a gl'huomini altramente non fi può, che facendo loro bene: i be ni, come s'è tante volte detto, non sono piu che di tre ma niere, della fortuna, del cotpo, e dell'animo. Dunque in tre modi, e non piu, si possono gl'huomini beneficare, ò nell'animo, ò nel cor po, ò nelle facoltà. Ma perche l'animo è piu degno infini tamen te, e piu pregiato di tutte l'altre cose, che sotto il cielo fi ritruouano; quinci è, che infinitamente maggior sode meritano, e maggiore honore colo ro, i quali a gl'animi giouano; e perche i be ni dell'animo sono le virtù, e le virtù sono di due maniere, o morali, sotto le quali si contengono tutte le scienze; di qui nasce, che in due modi, senza piu, si puo à qualunche animo giouamento recare, o col mostrargli il buono, mediante il quale la perfezzio Cc ne,

ne, e felicità attiua conseguire possa; ò col insegnargli il vero, mediante ilquale la perfezzione, e fesicità spècolativa consegua. E perche il vero, il quale fotto le scienze si comprende è piu nobile, e pru perfrtto del buonofilquale pelle virtuli confiene; conciola cota, che nelle fcienze principalmente, e non nelle virtu conlitite la beatitudine humana; di qui viene, che coloro, iquali le scienze inlegnano, il maggiore benefizio famio a mortali, che fare li polsa. Ma perche alle scienze senza le virtù peruenire non si puo, è necellario primale virtù apparare, e poi le scienze; perche niuno puo effere veramente dotto, ilquale non fia prima veramente buo nose perche la virtu confistenel mezzo sa il p-co gil troppo, cio è nell'al ontanarfi eguatmente de gi estremi, fug endo cosi il macamento, come la soprabbion da hza: & in somma nel sapere gl'affetti dell'animo, e le perturbazioni, ò vero pationi temperare; però famestiero, che conosciamo cotali passioni, lequali come male v (ate divengono vizij, coli debitamente raffrenate, li fanno virtu... E perche tra le passioni, l'amore è di grandissima lunga la mazgio re, e piu possente di tutte l'altre; conciosia che dall'amore principalmente, e nell'amore (quasi fiumi dal mare) si partono tutte, e cutte stornano le paffione ; percio not difiderando. di giouate il piu, e il meglio, che sapeuamo, pigliamo à trattare d'amore; e perche quando si puo in vn tempo medesimo insegnare le scienze col la viriu, o la virtu con le scienze, non fi publice immaginareancoraine migliore viilità ne maggiore, cominciamento à trattarne p via di quistioni; e cosi piacendo à Dio di prestarne fauore, & a voi nobilifimi alcoltatori, vdienza. leguiremo hoggi di fare, dichia. rando queste serre amorose quistioni à vna a vna.

- 14 Se l'Amore puo estere regolato dalla ragione.
- 15 Se l'Amore viene da destino, o da elezzione.
- 16 Se i morti possono amare, d ester ainati.
- 17 Se l'Amore puo star fermo in yn medelimo stato, senza crescere, o 'cemare' and a pourou
- 18 Qual sia miglior cofa, e più degna d'amicizia, d'amore.
- 19 Chi ama piu di giouani, d gl'attempati.
- 20. Se l'Amore si può simulare, ò dissimulare, e quale è piu ageuq le diqueste due cole.

### SOPRA L'AMORE. 403

SE L'AMORE PUO ESSERE regolato dalla ragione.



## QVISTIONE DECIMAQVARTA.



E l'amore habbia alcuno rimedio, ò nò, cioè co me, quando, e perche fi poffa, ò non fi poffa fa nare, fu da noi nell'vltima delle cinque quiftioui della paffata lezzione lungamente difputato, lafciati da parte gl'incantefini, de'quali non trat tano i filofofi : e la fauolofa rupe di Leucade, dal la quale chiunche nel mare fi gettaua, come di-

cono, che Saffo fece, guariua d'ogni amore, ò piu tofto di tutti i ma li in vn tratto, e subitamente. Resta hora che nella prima di que sta vediamo, le la ragione puo, non dico spegnere, e torre via del tutto, ma regolare in parte, e modeficare l'Amore, la quale disputazione, perche meglio intendere si possa, diuideremo vn'altra volta l'amore in due spezie, dicendo così. Niuno effetto è senza cagione, come niuno figliuolo non nasce senza padre : tutti gl'amori lono effetti, dunque tutti gl'amori hanno cagione come tut ti i figliuoli hanno padre. Le cagioni d'amore sono due, verche ne gl'huomini ( e il medefimo fi deue intendere delle Donne ) in rimirando alcuna cola, ò che sia, ò che paia bella, si desta l'appetito concupiscibile, e comincia a desiderarla, e quel desiderio ca giona l'Amore, e questo amore si chiaina carnale, e lasciuo; come nato nella parte voglieuole, per difidero di godere corporalmente la bellezza corporale; e cotale amore, se hene, essendo e. gli naturale, non è cattiuo per se medesimo, ne biasimeuole, può nondimeno, anzi suole e biafimeuole, e cattino, mediante le circoltanze diuenire, e di quelto fauellano quafi fempre tutti i poeti, cofi greci, come latini, e Tolcani ancora molte volte ; dandogli bene spesso tutti quei biasimi, che egli merita, e alcuna volta Сc 2 que-

quegli, che meno se gli conuengono; e di questo stesso intese il Petrarca nel Trionfo dell'Amore, e M. Guido Caualcanti nella sua doitiflima, se oleur Mima canzone; e breuemente quello amo re è figliuolo dell'appetito sensuale, e conseguentemente piu da animali, che da huomini. L'altra spezie d'Amore non nasce dall'appetito sensitiuo, e non è figliuolo del desiderio ; anzilo cagiona, e non e padre : perche quando gl'huomini d'alto affare timira no con gl'occhi dell'intelletto alcuno animo bello, cioè pieno di viriù, ò di scienze, ò soggetto capeuole, ò dell'vne, ò dell'altre, fi muouono subitamente, non a disiderarle con l'appetito, ma ad amarle con la ragione ; perche conoscendo, che cotali doti, ed eccellenze sono degne d'essere amate, ed honorate, si muoue ad amarle', & honorarle; e da questo conoscimento nasce il desidero di trasformaríi in loro, e che elleno in lui fi trasformino; e quefto Amore, perche non è nato dal disidero, ma dalla ragione, me diante laquale ha cagionato il difidero, è infinite volte piu degno dell'altro : onde per isciogliere questa quistione, dicono alcuni, che nel primo amore cagionato da chi vuole, e non da chi difcor re, non ha luogo alcuno la ragione ; e però fi chiama volgare, lasciuo, dishonesto, e con altri nomi somiglianti; e per prouare il detto loro, cioè che cotale amore non puo da ragione regolarif. allegano quello, che Terenzio disse nella comedia eunuco.

, Here que res in se , neque consilium , neque modum , Habet vllum, eam consilio regere non potes :

e loggiunie.

"Hæc si postules

", Ratione certa facere nibilo plus agas,

"Quam si des operam. vt cum ratione insanias.

La qual sentenza chiuse il Bembo nella fine di quel sonetto, il cui tominciamento è.

, Colà mentre voi sete in fresca parte, dicendo

, Perche vergiate mme si come auuegna

", Di quel, che Roma ne' teatri vdina,

, Che ragione , e configlio Amor non degna .

Niuno dunque dubita, che questa maniera d'Amore, non solo no loggiace alla ragione, ma la sforzi, e la vinca.

Omnia vincit amor ( canto il gran Poeta) & nos cædamus amori.

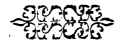
Ma in quello amore, che per lo effere egli dalla ragione nato e non prodotto dall'appetito, non cade indegnità nelluna, credo no molti indubitatamente, che ne fia, ne effere possa cosa alcuna, che non regga, e non gouerni la ragione; la qual cosa è tanto falla,

### SOPRA L'AMORE. 405

falla, quanto quelle, che sono falsissime; perche ogni Amore qua to è maggiore, tanto meno obbedilce alla ragione, anzi tanto piu le comanda : la qual cosa come nella prima spezie d'Amore e degna di qualunche biafimo, cofi nella feconda merita tutte le lodi. come in diuersi sonetti, à diuersi propositi, secondo diuersi amori testimoniano i Rimatori Toscani, e via piu Dante, e il Petrarca, che gl'altri, e se alcuno dubitasse, dicesse pare impossibile, che do ue non regna la ragione, cosa alcuna si ritruoui, che debba lodatli, ò star bene, lappia che fi truouano di due maniere ragioni : L'vna delle quali, perche si truoua ordinariamente in tutti gl'huo mini,chiamarono humana,e questa è quella,che non solo cerca, e prouuede di tutte le cose, che non tanto all'essere, quanto ancora al bene effere fono necellarie, ma eziandio fugge, & aborre tutte quelle, che così all'effere come al bene effere sono contrarie. Mediante questa ama ciascuno piu la saluezza, & i commodi di se, della patria, e delle cofe fue, che dell'altrui; fugge tutti i pericoli; guardali da tutti i rilchij; non entra, ne à fare cola nelluna, ne à dire, che ragioneuolmente nuocere gli possa per modo alcuno. L'altra ragione, ò piu tofto questa medefima, fatta da se stella diuer fa(perche non si truoua se non in pochissimi di moltissima virtu, cioè in quegli huomini, che piu che huomini diuenuti, s'aunicina no agli Dij(detti da gl'antichi Heroi) chiameremo heroica;e que sta è quella, per laquale gl'huomini d'eccellentissimo valore, chia mati nell'altre lingue Hercoli, e nella nostra Cauallieri erranti, po sposti tutti i diletti, e tutti gl'vtili proptij, faticano, solo perche gl'altri ripofino, muniano quando, e doue bifogna, folo perche gl'altri viuano, e finalmente, per acquistare à se fama, & honore, ò piu tosto per effercitare l'opera della virtù; onde l'honore, e la fama nascono, concedono à tutti gl'altri tutte le cose. A questa ragione, e non ad altra, come piu nobile, e piu perfetta, obbediscono i veri Amanti, i quali, per coleguir la cola amata, e trasformarli in lei, come in cola migliore, e piu pfetta di loro, trauagliano la notte, e il Giorno, al caldo, e al gielo, col corpo, e con l'animo, nella Città, e per gli boschi, cantando, e piangendo, col pensiero, e con l'opere, come tante volte in tanti luoghi, con tanta dottrina, e leggiadria fa tanto alta, e tanto vera testimonianza il nostro poeta. Conchiudiamo adunque, che l'Amore non può, ne debbe dalla ra gione humana regolarsi, ò modificarsi; anzi quanto è piu sfrenato, e piu à cotale ragione contumace, e ribellante, tanto è per confe guenza piu degno, e piu perfetto; e gl'Amanti di cotale Amore piu tosto divini, che humani meritano di esser chiamati ; onde quan= Cc to 3

to lodare si possono da gl'altri huomini, tanto honorare ancora si debbono, & ammirare.





#### QVISTIONE DECIMAQVINTA.



R E D O N O alcuni, che coloro, i quali s'inamorano, nó per elezione s'inamorino, ma per destino, cioè non ispontaneamente, ma di necessità; e percio prouare allegano l'autorità del Petrarca; il quale nella fine di quel sonetto, che comincia.

Parrà forse ad Alcun, che'n lodar quella, dice Lingua mortale al suo stato diuino Giugner non puote ; Amor la spinge,e tira N on per elezzion, ma per destino. E nella fine medesimamente di quell'altro, Qual Donna attende à gloriofa fama, Diffe al medefimo propolito, L'infinita bellezza, ch'altrui abbaglia Non vi s'impara, che quei dolci lumi, S'acquistan per venturase non per arte. Et altroue disse, Ch'io non era degno, Pur della vista, ma fu mia ventura . E molto piu chiaramente nel trionfo della Morte, doue hauendo, Madonna Laura detto queste parole, Duolmi ancor veramente, ch'io non nacqui Almen piu preffo al tuo fiorito nido . Ma affai fu bel paese, ou'ei mi piacqui, Che potea il cor, del qual solo io mi fido Volgersi altroue, à te essendo ignota, Ond'io fora men chiara,e di men grido : Messer Francesco le risponde, Questo non(risposi io) perche la rota.

Terza

#### SOPRAL'AMORE. 407

Terza del Ciel m'alzaua d tanto Amore, Ouunque fusse instabile, & immota.

Queste autorità con molte altre, le quali allegare si potrebbono, fanno crede re, che non l'elezzione, & il configlio nostro, e la disposizione de'Cieli facciano, che gl'huomini s'inamoriuo, & il medetimo delle donne diciamo . Dall'altro lato, leggendofi in molti luoghi, che molti maturamente, e con deliberato configlio ad Amore si donarono, disaminando prima fra se stetli, e discorrendo chi del loro Amore fusse degno, e colui, e colei eleggendofi ; come volle il Boccaccio nella Nouella di Gilmonda, figliuola del Principe di Salerno mostrare, pare, che non il destino, ma l'elezzione ad amare chiunche ama, conduca: onde credono alcuni, che l'Amore, hora dal destino proceda, e taluolta dall'elezione. Ma noi breuemente diciamo non esser possibile, che questa dubitazione si dichiari, se prima non si dichiara la dubita zione del fato, laquale eslendo malageuolissima, e tirandosi dietro di necessità la quistione della libertà dell'arbitrio, e quella del la predestinazione, non dee trattarsi, ne in questo tempo, ne in questo luogo, ne da me . per cio diremo solamente, che secondo coloro, iquali leuando il libero arbitrio , tengono il fato, cioè dicono, che tutte le cole, ò che auuengono, ò che si fanno, si fanno, & auuengono di necessità, l'amore procede dal destino, e niu no può fuggire d'amare quello, che ab eterno, fu destinato, che amasse. Ma secondo coloro, che concedendo il libero arbitrio, tolgono il fato, cioè dicono , che tutto quello , che da tutti gl'huo mini si fa, si fa spontaneamente, e perche vogliono cosi; l'amore procede da elezione : & ciascuno puo, & amare, & non amare, lecondo, che piu gl'aggrada; e cosi deuemo credere noi christiani, ellendo l'altre, oppenioni di filosofi, e questa certezza di Teo' logi. Ma secondo coloro, che credono, che delle cose, che si tanno, alcune se ne facciano necessariamente, e dal fato, & alcune volontariamente, e dall'arbitrio nostro; l'amore puo procedere hora dal deftino, e taluo lta dall'elezzione.

Cc 🛊 Šé

SE I MORTI POSSONO AMARE, ò eßere amati.



#### QVISTIONE DECIMASESTA.



O M E, secondo i Teologi non si dee dubitare, che i morti possano amare i viui, cosi appresso i Peripatetici non puo dubitarsi ciò essere fallo; & cosi sarebbe sciolta questa quistione assai age uolmente; perche à i Teologi denemo credere noi, e non à Filosofi. Fu bene oppinione anco ra tra i filosofanti gentili, che l'anime nostre nel

partirli dal corpo non li spogliassero affatto di tutti gl'affetti humani, & massimamente dell'amore. La quale openione su diui namente posta da Vergilio nel sesto libro, quado hauendo detto.

Hinc metuunt, cupiuntq;, dolent, gaudentq;, nec auras Respiciunt claus tenebris, & carcere caco,

soggiunse poi diuinamente,

Non tamen omne malum miseris, nec funditus omnes

Corpore excedunt postes grc. con quel che leguita.

& secondo cotale opinione fauellò per auuentura il Petrarca, quando disse,

S'io credelfi per morte eßere scarco Dal pensiero amoroso, che m'atterra, Con le mie mane haurei gia posto in terra Queste membre noiose, e questo incarco,

E talhora dubitando, disle, fauellando della morte Ne so bene ancho, che di lei mi creda.

E fecondo questa medesima openione fauellano tutti coloro, iqua li dicono, che l'anime di coloro, i quali non furono tiamati, ò che s'ancisero per amore, perseguitano sempre le persone amate. onde Dido minacciando Enca gli diceua,

Omnibus vmbra locis adero, dabis improbe penas.

Onde è manifesto, che hauendo odio, hanno ancora di necessità. amore,

#### SOPRA L'AMORE. 7 409

amore, perche, come dicemmo, tutti gl'odij nascono da Amore: laqual cola è tanto chiara che niuno (da coloro, che n'hanno dubitato in fuori) ne dubitarebbe. benche essi non dicono di dubitarne, ma ellere falsifimo. infelici se lo credono, perche sono ignoranti; e piu infelici le nol credono, ma il fanno per farlo cre dere ad altri; perche sono maluagi. Ma lasciando costoro nella loro ò ignoranza, ò maluagità stare, diciamo quanto alla seconda parte di questa dubitazione, che come la commune oppenione è, che i viui poslano amare i morti, cosi la verità è il contrario, sempre fauellando, secondo i filosofi, perche quello, che non è, ama re non si puo; oltra che chi sa, che cosa Amore sia, sa ancora, che i morti non possono estere amati veramente, & à chi dicesse il Pe trarca amò Madonna Laura ventuno anno viuendo, e dieci poi che fu morta; rispondiamo ciò non ellere stato veramente amore; perche come si puo godere quella bellezza, che non è? ma amore finto, & immaginato, fauellando di quello amore, che è di bellezze corporali disiderio : perche quello, che disidera solo le bellezze incorporee, non solo può essere il medesimo dopo la morte appo noi, ma douerrebbe crescere, come, e per le ragioni, che mostra Dante, quado nel trentesimo capitolo del Purgatorio induce Beatrice à dirgli queste parole, degne di douere essere no folo confiderate da tutti gl'Amanti ; ma vbbidite .

Si tosto come in sulla soglia fui Di mia seconda etade, e mutai vita Questi si tolse à me, e diessi Altrui, Quando di carne à spirto era salita, E bellezza, e virtù cresciuta m'era, Fui à lui men cara, e men gradita, E volse i passi suoi per via non vera, Immagini di ben seguendo false Che nulla promission rendono intera.

E se alcuno dicesse che ancora dopo la morte il Petrarca, fauellò molte volte delle bellezze corporali, come se viua stata fusse Madonna Laura, sappia, che l'amore è in vn certo modo immortale ; perche quella immagine della cosa amata, laquale passando per gl'occhi si sculpisce per mano d'amore nel quore, o vero fantassa dell'Amante, rimane sempre viua, e sempre è da loro co gl'occhi della mente veduta; e però disse il Petrarca.

Onde morte m'affolue, Amor mi lega,

E cosi è manifesto in qual modo,e per qual cagione i morti possono amare i viui , & essere da loro amati .

- - -

Sc

SE L'AMORE PUO STAR FERMO in vn medefimo stato fenza crescere, ò scemare.



#### QVISTIONE DECIMASETTIMA



O L O R O, che agguagliano l'Amore no folo à vna febbre, ma à vna febbre continua, onde fi vede manifestamente, che è nel sangue, direbbono, che come le febbri hanno principio, accrescimento, e stato, e declinazione, così ancora hauesse l'amore. Ma coloro, che sanno, che Amore è vn mo to spiritale sanno, che egli non puo fer-

marfi; perche non farebbe piu moto, ma quiete, e per confegué za ceffarebbe l'amore; onde noi diciamo, per quanto potemo giu dicare (perche cotali quiftioni da niuno fi trattano, che fappiamo noi) effere impossibile, che in vno, che ama, ò non crefca fempre, ò non iscemi l'amore; perche cofi è mouimento l'andare inanzi, come il tornare in dietro. E se bene tutti gl'amanti dico no, che il loro amore è al colmo giunto, e tanto e grande, che piu crefcere non può, dicono per auuentura quello, che credono, ma non gia quello, che è; perche l'amore puo crefcere in infinito; & à quello, che è infinito fi puo aggiugnere fempre: ma non puo gia l'amore fcemarfi in infinito, perche diuerrebbe odio; on de fi puo agguagliare non alla quantità non continua, laquale se questo diste, non folo con leggiadria, ma dottissimamente il Petrarca,

Io amai sempre, & amo forte ancora, E son per amar piu di giorno in giorno.

Et à chi dimandasse onde nasce questo à crescere, à scemare d'amore, si risponderebbe, da varie cagioni, cosi da parte della co-

ſa

fa amata, come da quella dell'Amante ; e tra molte sentenze, che disse Homero, non meno vere, che dotte, à noi piace sommamente quella, laquale in sentenza dice, che l'intelletto humano è tale ogni giorno, quale i cieli lo dispongono.



#### QVISTIONE DECIMAOTTAVA.



RISTOTILE nell'ottauo libro dell'Eti ca, e parte nel nono tratta dell'amicizia Ariftotelicamente, cioè có incredibile dottrina, ordine, & eloquenza, e ne tratta lungamen te; doue dell'amore fa breuissima menzione. La cagione della qual cosa potrebbe per auuentura essere, perche egli intende sempre del volgare, e libidinoso, doue Platone, che

fauellò poco dell'amicizia, & aslai dell'amore, intende sempre del celeste, e filosofico, tanto in questo ad Aristotile superiore, quanto è più degno l'amor diuino, che l'humano. Dice dunque Aristotile; anzi pruoua, che l'Amistà è più nobile non solo dell'Amore vtile, ma ancora dell'amor piaceuole, e dilettoso; e la più gagliarda ragione pare, che sia questa, che gl'Amici; (e sempresi intende de veri, perche gl'altri si chiamano, ma non sono amici, onde disse quel Poeta.

Catera fortuna non mea turba fuit.

L'amico mio, e non della ventura)

Vogliono bene a gl'amici, non per cagione di se steffi, madi loro medesimi; doue gl'Amanti vogliono bene a gl'amati, non per cagione de gl'amati stessi principalmente, ma di se medesimi :: Quello è piu nobile atto, che questo non è, dunque gl'Amici so

no

no piu nobili, piu degni, e migliori, che gl'Amanti. La qual cola non dee negarli, ne può, intendendo dell'Amore volgare, ma nell'amore virtuo lo, e de'filolofi, pare, che auuenga il contrario; perche efli amano piu il bene de gl'amati, che il·lor proprio; dunque ne legue, che fiano piu degni, e migliori de gli amici. Certa cola è, che molto piu, non folo di quantità, ma di qualitá fanno i veri Amanti, per gl'amati, che i veri amici per gl'amici. Ne creda alcuno, che fia men raro vn buono Amante, che vn buono amico; e quando altro non fulle, il buono Amore cagiona lempre la buona Amicizia; perche allora, che fornisce il nome dell'Amante, comincia, come si è detto altra vol ta, quello dell'Amico.

(hi ama piu, ò i giouani, ò gl'attempati.



#### QVISTIONE DECIMANONA.

O ME tutti gl'huomini fono piu delle Donne perfetti per lo hauere effi la compleffione piu cal da, cofi tutti i giouani ordinariamente fanno me glio tutte le cofe, che i vecchi, per lo effere eglino piu caldi; onde non credo, che fia da dubitare, che i giouani, intendendo di quegli, che fono nel fiore dell'età, non amino piu de gl'altri, intendendo dell'amor uolgare : anzi quanto à loro pare, che cio fi conuenga, tan to a gli altri fi difdice ; come mostra tante volte il Petrarca, comelà,

E se il tempo è contrario a i bei desiri, Non fia, ch'almen non giunga al mio dolore Alcun soccorso di tardi sospiri, e la In questo passa il tempo, e nello specchio Mi veggio andar ver lastagion contraria A sua impromessa, & alla mia speranza.

Etil

Et il Bembo medelimamente dille. Se tutti i miei primi anni a parte a parte, Ti diedi Anior, ne maifuor del tuo regno Pofi orma, à vissi vn giorno, era ben degno, Ch'io potessi attempato homai lasciarte.

Hauendo scritto nel sonetto di sopra, non meno leggiadramena te, che dottamente tutta questa sentenza in questa maniera,

Mentre di me la verde habile fcorza Copria quel dentro pien di serme, e caldo, Visti à te seruo, Amor si fermo, e saldo, Che non ti su a tenermi huopo vsar forza: Hor che'l volgar del ciel mistempra, e sforza, Con gl'anni, e piu non sono ardito, e baldo, Com'io solea, ne sento al cor quel caldo, Che scemato giamai non si rinsforza: Stendi l'arco per me se vuoi ch'io vua; Ne ti dispiace hauer chi l'alte proue

Della tua certa man racconti , e scriua. Non ho sangue, e vigor da piaghe nuoue Sofferir di tuo strale; omai l'oliua Mi dona, e spendi le saette altroue.

E chi dicesse, che il legno, quanto è men verde, piu arde, si potrebbe rispondere, come fece nella fine del sonetto sopra allegato il Bembo ad Amore.

Arfi al tuo fuoco, e diffi; altro non chero, Mentre fui verde, c forte, hor non pur'ardo Secco zia, e fral, ma incenerifco, e pero.

E la risposta che fece M. Albetto da Bologna à Madonna Margherita de Ghisolieri, è vera in quella parte; che a gl'antichi huo mini sono naturalmente tolte le forze, le quali a gl'amorosi esercizij firichieggono. Non so gia, come approuare si debbia quel lo, che segue, Non e percio loro tolta la buona volontà; ne tutte le donne, quando merendano, cominciano à mangiare il porro dalle frondi. ma nell'Amore casto,e sin cero piu amano, senza alcun dubbio, e meglio gl'attempati; perche, come dice il filososo nel settimo della Politica, le sorze sono ne'giouani, e la prudenza ne'vecchi. Onde il Petrarca, ilquale, e seppe, & espresse i segreti d'amore tutti quanti, fece quel marauiglioso sonetto, che comincia cosi,

Tutta la miafiorita, e verde etade sel qual dice,

Treffe

Preßo era il tempo, doue Amor fi scontra Con castitate, & a gl'amanti è dato Sedersi insieme, e dir che loro incontra.

E ben dille Maestro Alberto, che gl'huomini antichi meglio conoscono, che i giouani quello, che sia da estere amato. E se alcu; no dubitasse, parendogli, che cio sia contrario à quello, che put teste fu detto da noi, che i giouani facenano meglio tutte le cose, che gl'altri, lappiacio effere vero per se, ma auuentre il contrario per accidente. E perche questa materia, laquale è non men bella, che ville si comprenda meglio, douemo sapere, che l'anime, cioè l'intelletto, effendo tutte forelle, se non sono vna mede fima, come volle Auerrois, non possono cagionare, che vno habbia miglior giudizio, d'vn'altro ; sono dunque diuersi gl'huomini, fecondo la diuerfità di quella virtù, che fi chiama ne gl'huomi ni cogitatiua; e nelle bestie, come assai meno perfetta, estimatiua. Hanno dunque coloro il giudizio piu perfetto, iquali hanno la disposizione della cogitatiua migliore; ma i giouani hanno la cogitatiua piu perfetta de'vecchi, perche hanno i fantasmi piu perfetti : dunque hanno ancora migliore, e piu perfetto il giudizio. E se questo è contra alla sperienza, non è, che non sia vero per se ; ma per accidente accade il contrario ; perche ricercandosi nel giudizio l'hauer veduto, e prouato molte cose, ilche i giouani non hanno fatto, per lo piu, & i vecchi fi, ne feguita, che il giu dizio d'vn vecchio sia per accidente migliore; senza che se bene i giouani hanno la cogitatiua migliore, tuttauia, per la molta abbondanza del fangue, fono molto inchineuoli all'ira, & ad altre passioni, che impediscono il giudizio; ne mancano di quelli, che fanno cotali diftinzioni, dicendo che il giudizio d'vn giouane qua to al discorrere, & al trouare è, per la caldezza del ceruello, piu perfetto, ma quanto al giudicare no; perche il giudicare vuole elfer tardo, & confiderato, ilche ricerca freddezza; la qualcofa piu nella cogitatiua de'vecchi fi ritruoua, che in quella de'Gioueni. E chi vucle vedere tutto quello, che della giouanezza si può dire poeticamente, e non senza verità, legga quelle stanze del nostro Messer Lodouico Martelli, che cominciano.

Nella piu fresca etade,e piu fiorita. Oc.

#### 15 ORRIA OLIAMOREN 415

SE L'AMÓRE SI PUO SIMULARE, o dissimulare, e quale e piu ageuole di queste due cosci



#### QVISTIONE VENTESIMA.



H E vno, ilquale non ami simuli l'amore, cioèfaccia le viste d'amare, pare a me, che non solo sia possibile, ma ageuole, & consue to in questi tempi. E bene à giudizio mio piu tosto impossibile, che ma ageuole dissimulare l'amore, cioè amando farle vista di non essere innamorato. E come può essere, che alcuno ardendo tutto, non faccia alcune

fegno, che egli abbrucia? Non disse Ouuidio nelle pistole, Sed male dissimulo, quis enim celauerit ignora Lumine, qui semper proditur ipse suo ?

Et il medefimo nella medefima opera, al medefimo fine cofi difle, Perfide senfisti; quis enim bene colat amorem ? Eminet indicio prodita flamma suo.

Come puo vno, che fi nutrica, e viue di sguardi, non andare ad in uolargli, se non puo hauergli altramente? Conosce alcuna volta l'Amante di passare il douuto termine, e nientedimeno no vuole non passarlo.

Quisenim modus adfit Amori?

E quando volesse mille volte, non potrebhe,

Lasso. Amor mi trasporta, ou'io non voglio, diceua il nostro Poeta,

> E ben m'accorgo, che'l deuer fi varca, Onde a chi nel mio cor fiede Monarca,

Sono importuno affai piu, ch'io non suglio.

Con quello che segue. Anzi non è cola alcuna, ne tanto giocom da, ne tanto preziosa, che uno Amante vero non lasciasse inille

NO. LE

volte l'hora per vedere vna volta sola, e ben da lontano vn gire so lo de gl'occhi della sua Donna, come testimoniò di se stesso in que sti versi il Petrarca.

Ne mai flato gioiolo, Amor, o la volubile fortuna, Dieder la chi fur piu nel mondo amici, Ch'io non cangtassi ad vna Riuolta d'occhi, onde ogni mio riposo Vien, come ogn'arbor vien da sue radici.

I quali versi à io sono al tutto fuori d'ogni buon sentimento, à eglino sono tali, che niuno puo, non dico lodargli, mu tanto ammirargli che baste, e credo, che niuno crederrebbe, che si potessero, non che trapassare agguagliare, se dopo questi, non si leggessero questi altri.

Quanta dolcezza vn quanco Fu in cor d'auuent urofi amanti accolta Tutta in vn loco; à quel ch'io fento è nulla, Quando voi alcuna volta Soauemente tra'l bel nero e'l bianco Volgete il lume, in cui Amor fi trastulla : E credo dalle fasce, e dalla culla, Al mio imperfetto, alla fortuna auuersa, Questo rimedio prouedesse'l cielo, Torto mi face'l velo: E la man, che si spesso s'attrauersa, Tra'l mio somme diletto E gl'occhi, onde dì, e notte si rinuersa Il gran desio, per issogare il petto, Che forma tien del variato aspetto.

Se i Poeti Greci, ò i Latini hanno con tanta leggiadria tanta dolcezza, voglio lasciare, ch'altri il giudichi: non voglio gia lasciare, che Dante in vna sua sestina fu, come suole sépre, miracoloso in mostrare quanto desidetaua di vedere, non che la Donna, ò l'om bra dilei, l'ombra sola da'pani suoi dicendo.

Ma ben ritorneranno i fiumi a i colli, Prima, che questo legno molle, e verde S'infiammi, come fuol far bella Donna, Di me, che mi terrei dormire in pietra Tutto il mio tempo, e gir pascendo l'herba, Sol per veder v'i suoi panni fanno ombra, Non puo conoscere alcuno: il quale non habbia prouato il dolore

della

#### SOPRA L'AMORE. 417

della morte, quanto fia gran paísione il trouarsi lontano dalla cofa amata, come l'alto Petrarca testificò in quel compaísioneuole sonetto.

- ,, Se voi sapete , che'l morir n'è doglia
- ,, Però, che da noi stefsi ne diparte
- , Sapete, ond'e, che quand'io sto in disparte
- ,, Di madonna mi preme vltima doglia .

E breuemente, come può alcuno non fentire infinito dolore, ftando da fe ftello, e dalla medefima vita lontano? le quali tutte cofe moftrano apertamente, che niuno, che ami da douero, può celare, anzi non ilcoptir l'amor fuo; il che fare è tanto commen dabil cofa, quanto il fingere d'amare è degno di biafimo ; ilche però ne a ogn'vno riufcirebbe, ne con tutte le perfone. Ne fia chi creda, che quefto intenfifsimo difiderio d'effere con la cofa amata fe ritroui folo ne gl'amanti volgari; percioche fi r troua ancora medefimamente ne' cottefi; anzi tanto maggiore, quanto l'amor cafto è più degno dell'impudico: e cofeguentemente meno fi può celare l'amor pio, che il lafciuo, e meno fi deue; anzi dice Platone, effer cofa più preclara amare palefemente, che di nafcofo, e chi altro fa, fi moftra più tofto aftuto, che prudente, più ingannatore, che amante.

E cosi hauemo questa settima, e vluima questione, e con ella la presente lezz one fornito; parendoci, che le venti questioni disputate da noi in quattro lezzioni, debbiano bastare; non ostante, che alcuni n'habbiano delle altre mosse, le quali, ò non sono intele da me, o non lono questioni; parte per ester chiare per le medefime; parte per non fare, à proposito. Perche coloro, che dimandano, se il mondo starebbe meglio, ò peggio senz'amore, non dicono nulla; perche tanto è quanto se diceffero, se è meglio, che il mondo sia, ò non sia; ilche è in possibile; E coloro, che di= mandano, quali siano più de gli effetti d'amore, ò i buoni, ò i rei, non s'accorgono, che non distinguendo altramente, è, come se dimandasseno di tutti gli effetti del mondo, quali sono più, ò i buoni, ò i cattiui; perche tutti nascono d'Amore. Coloro, che dimandano, se vno Auaro può amare; ò non sanno, che cola è Amore, ò non intendono quello, che dicono, le già non tauellassero dell'amor buono, che non s'apprende, se non ne gli animi nobili, quali gli auari norf sono. Coloro, che cercano di sapere, chi è riù costante in amore, o l'huomo, ò la donna, mostrano, che mal sappiano, che in tutte le cose l'huomo è naturalmente piu della Donna perfetto. Coloro, che dimandano, chi Dd piu

418 LEZ. DI BENED. VAR CHI plu ageuolmente si fa a credere d'esser amato, o l'huomo, o lá Donna, non fanno, che la materia appetisce naturalmente la fore ma, cioè le cole imperferte, le perfette; onde piu deono amare la Donna gl'huomini, che all'opposto; e perciò gl'huomini meritea uolmenre si persuadono di ester amati con piu ageuolezza, che le Done non fanno. A chi vuol saper qual sia maggior pruoua d'A. more, o far l'huomo di sauio pazzo, o di pazzo sauio, non è noto, che dall'habito si può venir alla priuazione per più vie; perche vn viuo puo morire in diuersi modi; ma dalla priuazione all'habito non si torna, e perciò non possono i morti risuscitar. Et il vino diuenta cercone in piu modi, e forse in piu modi si puo in vino ritornare, ma diuenuto vna volta aceto, mai piu non ritorna vino : e certo maggior fatica è racconciare il vi= no guasto, che guastare il buono. Ma per non multiplicar in infinito, & eslere à voi di tedio, & à me di fatica cagione, daremo fine al presente ragionamento, ringraziando prima l'infinita bontà di D10, e poi l'infinita benignità generalmente di tutti, & particolarmente: di ciascuno di voi. \* L F I N E. Ι



LEŢ.

# LETTVRA DIBENEDETTO VARCHI

SOPRA QVE' VERSI DI DANTE, nel diciassifettesimo Canto del Purgatorio, i quali cominciano:

NE CREATOR, ne Creatura mai, &c.

LETTA DA LVI PVBLICAMENTE nell'Accademia Fiorentina l'ultima Domenica d'Agosto L'anno M. D. LXIIII.

Al Reuerendifs. Monfignor Beccatelli Arciuescouo di Raugia.



PROEMIO.



I tutte le cofe, che furono ò prodotte ab eterno; ò generate con tempo, neffuna molto Magnifico, ed Eccellente Confolo: dottifsimi, e giudiziofiffimi Accademici; e voi tutti nobiliffimi, e honoratiffimi Afcoltatori, non folamente non è; ma eziandio non può effere nè maggiore, nè migliore, nè più bella, nè più marauigliofa, che l'Vniuerfo. L'Vniuerfo fuor del quale non è nul-

la; abbraccia, e contiene dentro se tutte le cose non pur che sono; ma che estere possono. Le cose, che in esso, il quale è vno Animale viuisimo, intendentissimo, e persettissimo, si racchiuggono; sono di dueguise, e maniere, o eterne, e conse-D d 2 guen-

guentemente immortali : ò temporali ; e confeguentemente mortali. Nelle immortali, che sono tutte quelle, le quali s'innalzano dall'elemento del fuoco in sù; non si trouano nè generi, ne spezie; ma indiuidui soli; e anco questi non propriamente: non si trouando, e non si potendo trouare più d'vna Luna, nè più d'vn Sole: & elfendo ciascuna stella diuersa da ciascuna altra. Nelle mortali, le quali sono tutte quelle, che s'abbassano dal concauo della Luna in giù, fi trovano molti generi : moltissime spezie, & indiuidui quasi infiniti. Le spezie, essendo elleno comei numeri, sono tra loro disterenti : percioche niuna se ne ritruoua, la quale sia della medesima degnite; ma sempre ò più nobile, ò meno perfetta di qualunque altra. Cerconda dunque l'Vniuerlo, e comprende col suo circuito, il quale è secondo la credenza de'maggiori, e più antichi Filosofil'ottauo Cielo chiamato il Fer mamento, nel quale tutte scintillano le stelle fisse; e secondo l'op pennione de' maggiori, e più moderni Astrologi: il decimo · E lecondo la certezza di tutti i Teologi, ò antichi, ò moderni; il Cie lo empireo. Cerconda dunque l'Vninerfo, e coprende col fuo cir cuito non solamente quali infinite cole, ma ancora quali infinitamente tra se differenti. Il che diede à molti grandemente che dubitate, non già chi colui fusse, il quale l'hauesse ò prodotto ab eterno, come vogliono i Filosofi gentili, ò generato, anzi creato con tempo, come tengono i Teologi cristiani, eslendo egli stato fenza alcun dubbio così fecondo gli Vni, come fecondo gli Al tri il grandifsimo, & ottimo Dio: ma bene come egli hauefle ciò fatto: concio fia cola che per quella vniuersale verissima propofizione Filosofica: Da Vno in quanto vno, non può procedere fe non vno, cioè v na cosa sola senza più : non s'accorgendo costoro che in Dio, se bene egli è non solamente Vno, ma vno sem plicissimamente e in intera, e perfettissima vnità; si contegono pero vnitissimamente in vn modo eminentissimo, e non pure indicibile da noi, ma in immaginabile tutte quate le cose e che furono, e che sono, e che mai faranno, douunche, quandunque, e comunque li furono, fi sono, e fi faranno. E questo è quello, che volle significare, anzi che significò divinissimamente il divinissimo Poeta Dante, quando fingendo d'hauer rimirato nel primo, & ineffabile valore; scriffe:

- ,, Ne'l suo profondo vidi che s'interna
- ,, Legato con amore in vn volume
- ,, Ciò, che per l'Vniuerso fi squaderna.

Per non dir nulla che le cose dell' Vniuerso, se bene sono tante, e cosi

### SOPRA L'AMORE. 421

e cosi diuerse procedono, nondimeno tutte da Vno solo, è in vn solo tutre circolarmente ritornano : e sono dimaniera ordinate tra loro, e talmente si collegano insieme, e dipendono necessariamente l'vna dall'altra, che elle si possono, anzi si debbono me diante cotale ordine, dipendenza, e collegamento chiamare vna sola, e non più : come dimostrò non meno veramente, che dottamére il medesimo diuinissimo Dante, quando per bocca di Beatrice, cioè della fantissima Teologia disse:

,, Le cose tutte quante

o!,, Hanno ordine tra loro ; e questa è forma,

- ,, Che l'Vniuerso à Dio fa somigliante . >

Del quale ordine fauellando ancora nel decimo canto del Paradifo lafciò feritto con non minore verità, che dottrina, come fù da noi dichiarato altra volta:

' ;

: 1

- ,, Quanto per mente , e per occhio fi gira ;

. ,, Con tanto ordine fe, ch'effer non puote

- , Senza gustar di lui, chi ciò rimira.

Ne è dubbio alcuno che quelto è quell'ordine secondo Aristotile, Principe de Peripatetici, il quale ne dimostra à chi bene il considera, la fomma potestà, la fomma sapienza, l& il sommo amore del primo principio di tutti i principij. Ho detto secondo Aristoule, perche Platone, suo Precettore, se bene vuole, come si può vedere nel Timeo, che tutto l'Uniuerso dipenda dal primo Principio, eziandio come da cagione efficiente, nondimeno pone immediatamente dopo il primo ente vno intelletto, chiamato Mondo intelligibile, nel quale sono tutte le Idee, e per conseguenza fù, & è, e farà fempre la cagione elemplare, e come noi diremmo, il modello di tutte le cole, che furono, sono, e saranno prodotte. E così secondo questo modo, da vn solo, cioè dalla prima Intelligenza non procede immediatamente se non vn solo; cioè questo intelletto, ò vero Mondo intelligibile. Ora perche nelluno Agente volontario opera mai cola nelluna, le non mollo da alcuna cagione, dubitarono Molti, e non irragioneuolmente qual fosse quella cagione, la quale d douesse, d por ste muouere la cagione di tutte le cagioni. E finalmente ritrouarono ciò esfere stato l'amor solo : l'amor solo indubitatamente, e non Altro sù quello, che mosse ab eterno l'amor, che muoue il Sole, e l'altre Stelle. L'amor solo, solo l'amore amorofissimi, & amoreuolissimi Alcoltatori fiì, ed è, e farà fempre cagione non folamente della produzzione, ma eziandio della coservazione di tutto l'Universoilstando, e di tutte le cole, che in tutto l'Universo Mondo fi Dd states 3 conten-

contengono. Conciosia cosa che se non fusse amore, non sarebbe cosa nessina : perche, oltra che si dissoluerebbe, e disunirebbe, e per conseguente mancherebbe tutta questa macchina mondana; il primo Motore non mouerebbe; & vn punto solo, che restasse di muonere il primo Motore, tutte quante le cose di tutto quanto l'Uniuerío si corromperebbono incontanente, anzi diuenterebbero non nulla. La onde douendo io amicissimi, & accortifsimi Ascoltatori fauellare hoggi in questo famosifsimo, e celebratissimo luogo, nel mezzo di tanti, e tanto sublimi, e chiarissimi ingegni : Tra' quali risplende, non altramente che il Sole tra le stelle, quello del non meno virtuoso, e dotto, che eloquente : ne meno eloquente, che dotto, e virtuolo Messer Piero Vettori : ho voluto trattare non in particolare, hauendo ciò fatto altre volte ; ma generalmente, & in vniuersale della più vtile, della piu gioconda, della piu honesta, e della piu alta maniera, che trouare fi potesse; dichiarando vno di coloro, i quali piu altamente, e piu leggiadramente scriuono, che tutti gli altri; e ciò sono i Poeti : e tra' Poeti vno, il quale di varietà, e di profondità di tutte le dottrine, auanza per giudizio nostro, e con grandissimo vantaggio tutti gli altri Poeti di tutte l'altre lingue, e in quel luogo stefso, nel quale egli medesimo ne trattò, e piu lungamente, e piu dottamente, e piu veramente quali senza comparazione alcuna, che veruno altro Poeta, o Toscano, o Latino, o Greco, o Lirico, o Heroico, o Tragico si facesse giamai : cioè di quel comunisfimo, gioueuolissimo, e fantilsimo spirito, il quale colla sua forza, colla sua virtù, e colla sua possanza lega, penetra, e viuifica tutte le cose di tutto il Cielo, e di tutta la terra. Ne fia alcuno di voi prudentilsimi, e graziofilsimi Alcoltatori, ilquale fi marauigli, che io dopo tanti anni, e in così graue età fia falito in questo honoratisimo luogo : & a questa forse a gli altri non dificile, ma a me certamente faticolisima, e malageuolisima impresa posto mi fia; hauendo colui, che muoue tutte l'altre cole; mosso ancorame. Conciò sia che il sommo, e sincero amore, che io porto scambieuolmente, e già gran tempo per le sue ottime qualità, e fingolaritsime virtù, al molto Magnifico, ed Eccellente messer Baccio Valori, dottore dell'vne, e dell'altre leggi mi spinse, tosto che io non senza gradissimo piacere intesi lui di concorde parere di tutta questa nobile, e virtuosa compagnia esfere stato eletto a Consolo della famolisima, e selicisima Accademia nostra. mi spinse, dico, a liberamente, e liberalmente tutto quello, che per me si potesse ; offerirgli. La qual cosa conobbi poco appresso. effere

425

essere stata fatta da me troppo volonterosamente, e con maggiore amoreuolezza, che giudizio. Poscia che, per tacere del così dotto, e buono, come Reuerendo Messer Antonio Beniuieni, e di tanti altri, i quali infin quì con tanta dottrina, & eloquenza hanno chi orato, e chi letto; e di coloro, i quali da qui innanzi sono, qual per leggere, e quale per orare, il primo, che si facesse sentire in su questa Cattedra, per inanimire gl'altri, benche in me adoper ò contrario effetto, fu messer Giouambatista Adriani Marcellino; nel quale vno, oltra la perfetta cognizione di tutte, e tre le lingue piu belle, & oltra la facondia piu che paterna, essendo stato meffer Marcello suo Padre il più eloquente huomo de' tenpi suoi, risplendono lucidissimamente quasi tutti gli habiti, così morali, come intellettiui. E per testimoniare di lui con verità, e da buon senno quello, che egli disse di me, o per cortesia, o per giuoco: è il Marcellino tanto nelle Virtù de' costumi, quanto nelle scienze delle dottrine se non singolare, certamente rarissimo. Onde meriteuolmente si può con pace, e sopportazione di tutti gli altri chiamare il fiore, e l'honore di questa nostra fioritillima, & honoratillima Brigata. Ma lalciando queste, e molte altre coie, che dire si potrebbono; da vno de'lati: prego diuotamenteil diuino, ed eterno Amore, che gli piaccia per sua grazia concedermi del suo fauore; e voi amantissimi, & amatissimi V di= tori, che vogliate per bontà, e benignità vostra chetamente (come solete) e cortesemente ascoltarmi.

Ne Creator, ne Creatura mai, Cominciò ei; Figluuol, fu sanz'amore: O naturale, ò d'animo, e tu'l sai. Lo naturale è s'empre senz'errore : Mal'altro puot'errar per mal obbietto; O per troppo, ò per poco di vigore. Mentre, ch'egli è ne' primi ben diretto; E ne' secondi se stesso misura; Eser non può cagion di mal diletto. Ma quand'al mal si torce ; ò con più cura, O con men, che non dee ; correnelbene ; Contra'l Fattore adoura sua fattura. Quinci comprender puoi : ch'effer conuene G. Amor (ementa in Voi d'ogni Virtute; 11: - E d'ogni operazion, che merta pene. . 3

Dd 4 Questi

Questi versi, e massimamento i tre primi sono pregni di tanta, e così prosonda dottrina, che io per me porto fermissima oppenione, che non se ne truouino altrettanti in nessuno Poeta di qual si voglia lingua, i quali si possano non dico agguagliare à questi, ma comparare se non se sorse que' quattro di Vergilio nel sesto dell'Eneida.

> Principio Cælum, ac terras, camposque liquentes, Lucenterique globum Lunæ, titaniaque astra Spiritus intús alit; totosque infusa per artus Mens agitat molem, & magnose corpore miscet.

Per maggiore intelligeoza de' diuini verfi del nostro diuino Poeta è da sapere, che Dante trouandosi secondo la sua merauigliosissima finzione nell'altro hemispero, sopra la Montagna del Purgatoro, nel quarto girone; & cstendosi fermato, perche il Sole già andaua sotto : e di a otte non si poteua montar. sulo; dimandò Vergilio qual peccato si purgaua in quel luogo, & hauendogli Vergilio risposto che quiui ritta si sistorana l'amore del bene scemo, cioè si purgaua l'Accidia : essendo allora tanto presti, e solleciti dila, quanto erano stari p gri, e infingardi que peccatori in questo Mondo di qua : soggiunse che volcua, perche egli non perdesse tempo, e potesse mortali; dichiarargli tutta la quidità, e natura loro, e cominciò con principio altissimo sì, manecessario.

,, Nè Creator, ne Creatura mat.

Creare, & Quelto verbo secondo i Gramatici, è termine lecondo i Lo'ci, se bene si piglia generalmente, e con largo significato, per generare, significa propriamente produrte di nuovo alcuna sostanza senza alcuna materia preesssente, e per dirlo con manco parole, e più chiaramente, Creare è fare di nonnulla qualche cosa. Ilche appresso tutti i Filosofi, come testifica Aristotile, è del tutto impossibile per quelle ragioni, e cagioni, le quali racconta leggiadrissimamente Lu.r. zio nel primo libro, doue dice:

,, Nam si de nibilo fierent : ex omnibus rebus

,, Omne genus nasci posset : nil semine egeret & c.

Ma appresso i sacri Teologi, secondo i quali, come buon Cristiano, fauellò Dante: Dio può creàre, anzi creò di nonnulla il Celo, e la Terra. E ben vero, che Dio solo, e nessuno Altro ha, come onnipotente, facultà di creare; onde egli solo, e nessuno Altro si può chiamare Creatore. Il perche tutte l'altre cose, suoti solamente Dio, come create da lui, si possono chiamare, e si chiamano

### SOPRA L'AMORE. 425

chiamano Creature ; hora femplicemente, e fenza alcuno aggiun to, come fece in questo luogo Dante : e hora con alcuno aggiunto per più chiara spressione come di intellettuali, di razionali, di irrazionali, di infensibili, di con alcuno altro epiteto. Significa dunque questo uerbale *Creatura* comunemente qualunque cosa, la quale sia creata, di prodotta, e per conseguente ogni cola sia qual si voglia, eccetto Dio. E se bene Dante la ristrinse qui alle creature razionali fole, cioè à gli huomini; non è che l'amore, del quale intendiamo di fauellare, non si ritruoui vniuersalmente in tutte le cose, dalle picciole, alle grandi. La qual cosa affine che meglio, e più chiaramente intendere si possa; porremo l'ordine de gli Enti, cioè di tutte le cose, che sono; diuidendo tutte le sostanze, di corporee, di incorporali, delle quali si copone sustanzialmente tutto l'Vniuerso; ne'loro generi, i quali sono Dieci e non più.

- 1 La Materia prima :
- 2 I Quattro Elementi:
- 3 I Misti imperfetti :
- 4 I Milti perfetti :
- 5 Le Piante:
- 6 Gl'Animali bruti. d vero irrazionali:
- 7 Gl'Animali razionali, cioègl'huomini:
- 8 I Corpi celesti:
- 9 L'Anime de Cieli, cioè l'Intelligenze:
- 10 L'Ente di tutti gl'Enti, cioè Dio.

De'quali tutti fauellaremo per ordine à vno, à vno con quella breuità, e chiarezza, che sapperremo, e potremo maggiori.



MA.

MATERIA PRIMA. Grado Primo.



L puro non Ente, cioè quello, che è priuazione d'ogni ente, e che non ha estere nessuno: e in somma che è veramente, e semplicemente nulla: non si può comprédere per la sua infinita imperfezzione da intelletto nessuno: si come il suo contrario:

cioè il puro Ente, che è Dio per la sua infinita persezzione da nessuno intelletto comprendere non si può. Dopo il puro non Ente, ilquale non è in luogo nessuno: La piu bassa, la piu igno bile, e la più imperfetta cola, che lia, e che essere possa; e la materia prima. Percioche se bene di lei non si può dire veramente che ella sia puramente nulla, perche di nulla non si può comporre cola nessuna: e della materia prima, che gli Antichi chiamatono Chaos, ò vero caoslo; ciò è confusione, si compongono tutte le cose fullunari di questo Mondo inferiore: egli non si può anco dire veramente che ella fia qualche cofa; estendo il fuo estere mezzo tra l'effere ; e il non effere: hauendo il fuo effere in potenza; ciò e non essendo; ma potendo essere : il che è cagione che ella fia dificilissima à potersi intendere; conciosia che tanto s'intendono le cose, e non più; quanto elleno sono in atto. Ma per dirne alcuna cosa secondo che la materia presente richiede : douemo sapere che la materia prima, come non può trouarsi mai ne el sere senza alcuna forma; perche allora quello, che non è in atto; farebbe in atto : Onde Aristotile, il quale fu il primo', che conoscesse, e dichiarasse la natura di lei: hauendola distinta dalla priuazione; il che non haueua fatto Platone; diceua hora che la materia prima si conosceua per negazione : ciò è dicendo non quello, che,ella era; ma quello, che ella non era. E hora per analogia, ciò è per proporzione, e rispetto alle forme : così fi può intendere dallo intelletio spogliata di tutte le forme. Se ella si considera per se; è informe, cio è non hauendosi rispetto, ne considerazione alla forma; ella èvna entità; cio è ha vna sua propria, e particolare natura, e sostanza, divisa, e diversa dalla forma, e dal composto: e non inchiude in se potenza alcuna, nè priuazionc:

#### SOPRA L'AMORE. 429

ne: ma se si considera come ella è capace di tutte le forme; e in tut te à guisa di Proteo si può trasformare; allora ella è solamente potenza, cioè non è; ma puo eslere; e conseguentemente inchiu dein se necessariamente priuzzione. Imperoche il potere hauere vna qualche cosa non è altro che il non hauerla. E con questa diffinzione si possono intendere molti luoghi dificilissimi d'Aristo tile; e del suo grandissimo Comentatore. Voglio ancora che sappiamo, che il potere la materia prima trapaflare dalla potenza all'atto, cioè diuentare tutte le cole; fa che ella tutte l'appetifce. Ma perche nolle può conseguire, e possedere tutte insieme, e à vn tratto. perche cialcuna cola, non potendo effere più d'vna, non può hauere più d'vna forma sola: le consegue, e possiede à vna, à vna, di mano in mano. E quinci è che il Mondo, fenza mancar mai ogni giorno muore : e ogni giorno rinasce. Perche tutte le cose generabili, e corrottibili, mediante la materia prima, la quale sola di tutte le cose sotto la luna è immortale : si generano, e corrompono fuccessiuamente à ciascuna hora : anzi in ogni punto. E questo è quello, che intendeua il Filosofo : quando disse, che la materia prima disideraua la forma:come la Femmina il Maschio: cioè come l'imperfetto il perfetto. E cosi è chiarissimo che nella pri ma materia fi ritruoua amore : benche tale amore sia il più imperferto, il più ignobile, e il più ballo non solo che sia : ma che essere possa.



#### I QVAT-

## 428 LEZ. DI BENED. VARCHI 1 QVATTRO ELEMENTI. Grado Secondo.



O PO la materia prima seguono i quattro elementi: fuoco, Aria, Acqua, e Terra: i quali benche si chiamino corpi semplici: perche non sono composti d'altri corpi prima di loro: nè in altri corpi prima di loro si risoluono; anzi compongono essi prima, come parti, tutto il Mondo inferiore: e poi mediante le mistioni loro tut

te le cose, che nel Mondo inferiore ritruouano : sono nondimeno composti di materia, e di Forma : ciò è della materia prima, e della loro propria forma fostanziale : la quale è quella, che gli fa ellere: e per ciò si chiama atto, ciò è persezzione : il quale atto, e la quale forma sostanziale è la più imperfetta perfezzione, che tra tutte le sostanze ritrouare si possa: concio sia che ella tenga in qualche parte d'accidente: Sono gli elementi in vn certo modo mortali; corrompendofi, e generandofi continuamente l'vno nell'altro : perche, come dell'acqua fi fa fuoco, così il fuoco diuenta acqua : e in vn certo modo immortali, perche secondo i Filosofi, come sempre furono, così sempre laranno.e hanno sì grande amo re di conservare ciascuno se medesimo: che, come l'acqua, e la terra discendono sempre che impedite no sono: per ritrauarsi ne'luo ghiloro : ne'quali.natur lmente si mantengono : così l'aria, eil fuoco, il quale è più perfetto, e come forma di tutti gli Altri: e per conseguente ha maggiore, e più perfetto amore : salgono sempre. E amano tanto cialcuno il suo proprio, e naturale luogo : che se la terra per possibile, ò impossibile si leuasse, & abbandonasse il centro suo, & vn uersale: L'acqua per sua natura non si partirebbe del luogo suo : ne abbandonerebbe il suo centro : e il medesimo farebbe il fuoco: se l'aria si leuasse ella. E ben vero che amano tanto la conserunzione dell'Uniuerso, e per conseguente di se stes fi : che per riempiere il voto, mortalissimo nimico della Natura: se si leu-sse qual s'èl'vno de gli elementi: il fuoco, e l'aria contra la propria inclinazione, e natura loro, andrebbono all'ingiù: e la terrase l'aria monterebbono verso il Cielo. E con tutto che essi fiano

### SOPRA L'AMORE.

429 siano grandissimamente nemici l'vno à l'Altro : può nondimeno in loro assai più dell'odio, l'amore. Onde si mescolano in modo, & vniscono insieme: che della mescolanza, e vnione loro si generano tutte le cose mondane. E quanto è maggiore l'unione, e l'amicizia loro nel melcolarsi, & vnirsi l'vno coll'altro : tanto è più nobile, e più perfetto il misto e composto, che ne risulta in tanto, che quando la mistione, e la complessione giungono al sommu; figenera vn corpo così perfetto; rimolle o refratte, o adeguate tutte le loro contrarietà, e imperfezzioni, che egli diuiene atto, e capace à riceuere la piu nobile forma, che sia sotto il Cielo; cioè la forma dell'huomo : la quale è l'anima nostra intellettiua. Hanno dunque gli elementi non solo amore, ma odio, e amano tanto più della matería pri ma, quanto eglino sono piu nobili, e piu perfetti di lei. ≭

IML

## 430 LEZ. DI BENED. VARCHI 1 MISTI IMPERFETTI. Grado Terzo.





E L terzo ordine de gli Enti si pongono i Misti imperfetti . chiamonsi imperfetti tutti que misti, i quali non hanno vna forma sustanziale pro pria, la quale dia loro l'esser; ma ritengono solamente le qualità, e le forme di quegli elementi, de'quali sono composti; ò per meglio dire mescolati: e questi sono di due maniere : perche

alcuni ritengono la forma d'vno elemento folo; e de gli altri non nulla, ò molto poco; tanto che si possono chiamare più tosto tinti, ò imbrattati di loro; che composti, ò mescolati, quali sono le pioggie, le rugiade, la cenere; e altre cose così fatte. Alcuni altri sono composti, e compatti, per dir così, di più elementi congiunti, & ammaffati infieme, i quali par bene che habbiano, ma veramente non hanno alcuna forma sustanziale, che sia loro propria; quali fono la gragnuola, la neue, la brina, e altri cotali. E generalmente tutte le impressioni, che si fanno non pure sotto la terra, e nella sua superficie, come i Fonti, e molti di quegli, che si chiamano con voce arabica minerali, e mezzi minerali; ma ancora in tutta l'aria, sono, e si chiamano misti impersetti. i quali perche si generano di materia diuersa, e si fanno in diuersi luoghi; ènecessario sapere prima di che, e poi doue si facciano. Quanto al primo capo, cioè di che si generino, hauemo à presuppore quello, che ne mostra il senso: che per virtù de'raggi solari si leuano fempre, così dalla terra, e massimamente quando ella è bagnata: come dall'acqua alcuni haliti, ò vero fumi, i quali si chiamano propriamente esalazioni. di queste esalazioni quelle, che si generano dalla terra, e sono calde, e secche : calde per cagione dello Agente: ciò è del Sole; e secche per amore della materia, ciò è della terra: e sono somigliantissime al fuoco : si chiamano col nome del genere esclazioni. Quelle, che si generano d'll'acqua, e sono celde, e humide ; somigliantissime all'ar'a ; si chiamano propriamente vapori le bene si pigliono alle volte da gli forittori l'vno per l'altro. Delle etalazioni si generano tutte le impressioni ignite, ò

#### SOPRA L'AMORE.

4{ľ

te, ò vero socole; come le saette, i baleni, le lance, le traui, le colonne, le faccelline ardenti, le capre saltanti, le stelle cadenti, le palle di fuoco, e altre cotali impreflioni, che fi veggono tal volta nell'aria. Da'Vapori fi genetano le nugole, le pioggie, la gragnuo la, la neue, la brina, e altre fimili à queste. Alcun-se ne generano ancora d'efalazioni, e di vapori infiememente, come le comete. E così l'efalazioni, come i vapori fono di due generi; percioche fi compongono hora di corpi femplici, e tal volta di corpi mifti. nel primo cafo non fono differenti da'loro elementi effenzialmente; ma folo per accidente: nel secondo sono differenti nell'vn. modo, e nell'altro. L'aria, doue elle si fanno si diuide tutta in treparti; ciò è nella prima, nella seconda, e nella terza Regione. La prima, ò vero inferiore, la quale è calda, e humida di tua natura comincia immediate dalla superficie dell'acqua, e della terra: e tornisce doue forniscono, di riflettersi i raggi del Sole, dal quale è ancora riscaldata. Ed è questa prima regione alcuna volta mag giore; come la state, quando i raggi si riflettono più lontani : e alcuna volta minore; come il Verno, quando i raggi fi riflettono più dal dapresso. La terza, ò vero suprema regione, la qule è à noil'vltima : e al fuoco prima, ed è calda, e lecca; come il fuoco; comincia immediate fotto l'elemento del fuoco; e fornilce doue fornilce il monimento del primo mobile; il quale tira teco il fuoco; ciò è alle fommità de'più alti monti: e questa è sempre d'vna medefima grandezza : e fi fuole diuidere in due parti : nella foperiore, la quale è poco meno, che fuoco: e nella inferiore: la qua= le è men calda. 'La feconda regione, la quale per lo effere ella tra l'vna, e l'altra di queste due, si chiama mezza. Comincia dalla parte dilopra doue fornisce la terza, e fornisce dalla parte disotto doue termina la prima. E per la cagione teste detta è al quanto maggiore il Verno, che la state. Questa regione del mezzo ha le sue qualità, secondo Aristorile, fredde, e humide: il che, come essere possa, è più che dificilissimo à potersi intendere : perche se l'aria non è di fua natura fredda: come vogliono Molti, e tra questi Galeno: ma calda, e humida: onde le può venire la freddezza? Dalla Regione superiore no: concio sia cosa che ella sia calda: nè ancora dalla inferiore: per la medesima cagione. E chefia fredda, lo dimostra il senso : al quale nessuno non può contrastare, ne debbe: perche in lei si generano le impressioni fredde :: come è la gragnuola, e la neue: e che ella sia humida, lo dimostra il senso medesimo : perche in ella si generano le nugole : e se bene visi generano ancora le saette, e i baleni, che sono impresfioni

sioni calde, e secche; le quali si generano nella regione suprema: ciò senza alcun dubbio le auniene per accidente per isciogliere questo dubbio, e tor via questa veramente malageuolissima dificultà; hano Molti molte cole detto:manoi, perche hoggi sono otto dì, se ne disputò copiosamente sopra questa stella cattedra : diremo solamente con breuità quello che giudichiamo se non più presso al vero, almeno manco discosto dal falso. Diciamo dunque, che le cagioni di cotale frigidità, secondo l'Eccellentissimo Filosofo milfere Lodouico Boccha di ferro, mio honoratisfimo Precettore, 10no due : V na prinatina, el'altra positina. La prinatina è che ella, effendo nel mezzo, è lontana così dal mouimento del Cielo dalla parte disopra : come dalla reflessione de'razzi da la parte disotto. Onde non può ellere ne da quello, ne da questa riscaldata. Ma perche le cagioni priuatiue non essendo le priuazioni natura nesfuna, non operano cola alcuna, bifogna trouare vna cagione politiua; la quale è questa : che come dalla terra s'eleuano molte esalazioni calde, e fecche; così dall'acqua s'eleuano molti vapori freddi, e humidi. Le quali esalazioni, e i quali vapori, mentre che tirati da' razzi del fole falgono all'vltima regione, fono parte riceuute da lei, e parte scacciati. L'esalazioni per lo più, perche fono conformiàlei, fono riceutte. E i vapori, perche fono con-, trarij, sono scacciati: e così sono costretti tornarsene indietro: e discenderebbono infino donde partirono : ma il fine della prima regione dell'aria, effendo eglino contrarijancora à lei, non gli vuole riceuere : magli scaccia, e gli ripigne in sù. Perche eglino fi vanno aggirando continouamente nella feconda regione:e perche sono freddissimi à predominio, come dicono i Filosofi ancora che siano nati di caldo: la rendono in gran parte frigidissima. E se Alcuno dicesse se l'essere fredda le è cosa suori della natura sua: dunque le è violento : dunque non può essere perpetuo : si risponde che ella non è alterata tutta : ma in gran patte : onde ciò nolle è violento semplicemente : ma secondo vn certo che : e cotale violento non è inconueniente, che sia perpetuo. Di queste impressioni, & alterazioni meteorologiche, cioè sublimi, e che si generano nelle regioni eterce sopra il capo nostro: fauellò Dante diuinamente, come suole, nel ventune simo canto del Purga-3 torio: doue volendo moltrare, che la porta donde s'entra nel Pur gator o era più alta della fommità de gli altifimi: Monti, i quali rompono il mouimento del Cielo: e per conleguente fanno che l'aria non fi volge più in giro colla prima volta cioè col corfo e riuolgimento del primo Cielo; e che conseguentemente in esla" montagna

#### SOPRA DANTE.

montagna sopra detta porta non si generauano piu alterazioni, nè impressioni alcune : disse

Libero è qui da ogni alterazione ; Di quel , che'l Cielo in fe da fe riceue ; Eßer ci puote : e non d'altro cagione .

Perche non pioggia, non grando, non neue.

• Non rugiada , non brina più sù cade : Che la scaletta de tre gradi breue .

Nuuole spesse non paion, ne rade :

Non coruscar : ne Figlia di Taumante,

Che di la cangia souente contrade.

Secco vapor non furge più suante, Ch'al fommo de'tre gradi, ch'io parlai: Dou'ha'l Vicario di Crifto le piante. Oc.

Questi versi, i tre primi de' quali non pare che siano stati intesi da alcuno de gli spositori, pare à me, che non solo i mitino, ma adeguino, anzi vincano, come hauemo dimostrato altroue : Que leggiadrissimi versi di Lucrezio nel principio del terzo libro, tratti del sesto dell'Vlissea.

Apparet Diuum numen, sedesque quietæ, Quas neque concutiunt venti : nec nubila nimbis Aspergunt neque nix acri concreta pruina Cana cadens violant; semperque innubilus æther Integit; & large diffuso lumine ridet.

Di queste medesime alterazioni fauellò ancora nel ventottesimo canto per bocca della Contessa Matelda; volendo mostrare che il vento ilquale parcua che traesse nel Paradiso terresse, doue su posto Adamo; non era esalazione, nè vapore; ma il mouimento dell'vltimo Cielo; onde le frondi de gli alberi per tale moto, non vento, non si poteano volgere se non da vno de' lati; cioè da Oriente, verso Occidente; come si volge per su naturale corso l'ultimo Cielo. Disse dunque

Perche'l turbar, che fotto da fe fanno L'efalazion dell'acqua, e della terra;
Che quanto posson dietro al calor vanno;
All'huomo non facesse alcuna guerra;
Questo Monte falì ver lo Ciel tanto:
Elibero e da indi; onde si ferra.
Hor perche'n circuito tutto quanto L'aer si volge colla prima volta;
Se non gli e rotto il cerchio d'alcun canto :

Ec

In que-

433

In questa altezza, che tutt'è disciolta. Nell'aer viuo tal moto percuote; E fa sonar la Selua; perch'è folta.

Quanto sia grande, e perfetto l'amore di questi Misti, ancora che imperfetti, è manifesto pur troppo non solo per le pioggie, che caggiono si rouinole: tosto che sono generate, per andarsene à rittouare il luogo loro : ma ancora è molto più per gli tremoti . E non si vedegli, che l'acqua caduta in terra si ristrigne subitamente in se; e si rappallozzola non tanto per assonigliarsi alla tondezza del suo tutto: quanto perche la Virtù vnita ha maggior forza; e per conleguente può rifistere maggiormente à che che offendere lapotesse ; e durare più lungamente nel suo essere, ilquale è da tutte le cose, sopra tutte le cole, per l'amor che hanno à se stesse, disiderato, & hauuto caro. ×



1 M I-

## SOPRAL'AMORE. 435 1 MISTI PERFETTI.

Grado Quarto.

CCC Strand



M I S T I imperfetti succedono nel quarto luogo i Perfetti, che sono quegli, i quali, secondo i migliori Filosofi, oltra la complessione, che risulta in loro dalla mistione de gli elementi, di che sono composti, hanno vna loro propria sorma sostanziale, co-

me si vede nelle pietre preziose, e in tutte le maniere, e miniere de'Metalli, i quali nascono tutti di zolso; come d'Agente, e di Padre: e d'ariento viuo, come di paziente, e di Madre. E che nelle pietre siano tutti e quattro gli elementi, ò tutte e quattro le Virrù, e qualità loro è manifestissimo per se medesimo; perche come potrebbono elleno eslere si dure, quanto si vede ne'diamanti, se non hauessino della terra? Come sarebbono si chiare, se non tenessino d'acqua? Come si traslucide, e trasparenti, se non participassino d'aria ? e come finalmente harebbono il lustro, e luccicherebbono, come fanno, se in loro non fusse del fuoco? e il medefimo possiamo dire de'Metalli, tra'quali quanto l'oro è più perfetto; tanto l'amore, e l'amicizia de gli elementi, onde egli compolto è maggiore, e migliore. E che egli habbiano, oltra la complessone nata in loro delle prime qualità de gli elementi, vn'altra torma loro propria; il che Alcuni niegano; fi può prouare così: Quelle cole, le quali hanno diuerse forze, e diuerse operazioni, hanno forme, e nature diuerse: e in somma sono differenti di spezie: i Metalli hanno diuerse virtù, & operazioni: dunque hanno diuerle forme, e nature : e in somma sono differenti di spezie. E che le gemme, ò pietre preziose habbiano amore non douerrà gran fatto, negare alcuno di coloro, i quali le credono si possenti, che facciano amabile chiunche ò le porti in dito, ò le tenga addosso. Ma qual maggiore, qual più certo, qual più merauiglioso non dico legno, ma miracolo d'amore, che quello, che porta il ferro alla calamita : e la calamita al ferro ? del quale quanto è più nascola, & occulta la cagione : tanto è più aperto, e manifesto l'effetto. Non vedemo noi il feiro muouersi verso la calamita: e la calamita ancora verlo il ferio : ancora che fra loro vn grossissimo por-Ee 2 fido

#### A36 LEZ. DI BENED. VAR CHI

fido tramezzandogli, si interponga : come se hauessino e spirito, e gambe ? Tutti i Misti perfetti, come tutte l'altre cose si muouono generalmente, e vanno à dirittura à trouare i loro luoghi con incredibile celerità, e con incredibili forze, s'oppongono à qualunque cerca ò disfargli, ò diltruggergli . Ne è merauiglia , ellendo vero, se non in tutto, in parte, quello, che raccontano non solo gli altri Scrutori, ma gli Storici, stessi: cioè che alcuna volta piouano delle pietre : percioche, come se ne generano tal volta ne'corpi humani: così se ne pollono generare alcune fiate nell'aria. E se bene Aristotile si fece beffe nella Meteora d'Anassagora, il quale non solamente disse, ma predisse, che doueua cadere dal Cielo vna pietra: dicendo che ella non v'era nata, come affermaua Anaslagora: ma stata portata da forza di venti: ed era caduta, quan do vno de' Venti contrarijera rimasosperditore. Egli fece ciò perche diceuano cotale pietra esfere grandissima : e come racconta Plinio nel secondo libro, d'vna carrata. Non è gia da credere, che fi poffano generare nell'aria gli Animali perfetti : come vogliono Alcuni: Onde Auerrois quel grandissimo Arabo, à Vno, che gli dille d'hauer veduto piouere vn Vitello viuo dal Cielo: rilpofe che egli no era pionuto, ma caduto. Conchiudiamo dunque effereverissimo chei Misti perfetti tra tutte le cose insensibili, e per conleguenza morte, hanno amore, se non più degno, meno ignobile de gli Altri. E chi non sapelle prouare ciò altramente, pruoui che habbiano odio come si vede tra la calamita,e l'aglio: & harà l'intento suo: non fi trouando odio neffuno, il quale in fu qualche amore fondato non fia .



I MI-

#### 437

## LE TIANTE. Grado Quinto.

SOPRA DANTE.

સુદ ઉછે સુદ સુદ ઉછે સુદ



R A le cole hauenti l'Anima sensitiua, e le mancanti d'ognianima, sono nel quinto grado le Piante, cioè l'herbe, i struttici, e gl'alberi. sotto i struttici comprendiamo i struttici. gli arbori senza dubbio sono piu degni dell'herbe, e de' struttici: e tra gli arbori medefimi se notruouano alcuni di tanra persezione, che pare in vn certo modo,

che s'accostino alla natura de gli animali: & alcuni altri per lo contrario di tanta impersezzione, che non si possa discernere se sono radici, ò metalli. Hanno l'anima vegetatiua, mediante la quale si nutriscono, crescono, e generano cosa à loro somigliante. Onde Aristotile se bene non le chiam d animali, come fece alcuna volta Platone, perche non sentono, ne si muouono di mouimento locale, nè hanno il destro, e il sinistro, ma solo il disopra, e il disotto, le chiamò nientedimeno animate, ò animanti; ilche non vollero fare gli Storici. al contrario di coloro, iquali, dando loro il sentimento, le faceuano piu nobili de gli animali, dicendo che esse haueano generalmente piu lúga vita di loro : come si può vedere chiarissimamente in molti: e massimamente nella Palma, e ne' Cipressi. Ilche auusene loro non per lo essere piu degne, ma per altre cagioni, che sono fuora del proponimento nostro. A quali per hora basta sapere, che tutte le cose animate di qual li voglia anima sono piu nobili, e piu perfette di tutte le inanimate. e per questa cagione hanno amore non solamente piu degno, e piu perfetto, ma ancora piu manifesto: e. il medefimo diciamo dell'odio. Non amano le Piante non pure se medefime, come tutte l'altre cose, ma ancora la Terra, come loro Madre: eil Cielo, come loro Padre? E non si vede egli con quanto amore abbracciano le Viti gli Olmi; e con quanto odio fuggono le medesime i cauoli? Tra la Mortine, e i Melagrani non bilogna che sia conformità, e conuenienza grandissima: poi che v'è grandissimo amore ? Le cagioni delle quali cole riferiscono molti Ee 3

no molti ne gli influssi celesti, e nelle proprietà occulte. Ma, perche secondo i Peripatetici non si concedono cotali proprietà, è necessi cercare d'altre cagioni; ilche alla materia presente non s'appartiene. E qui piaceuolissimi, e pazientissimi ascoltatori con buona licenza di vostre benignissime Signorie, portò fine, essento già di buona pezza passa l'hora, così alla fatica, e stanchezza mia; come al difagio, essento vostro: tiserbando la dichiarazione de gli altri cinque gradi de gli Enti alla Domenica, che verrà.

#### Il fine della prima Lezzione.



GL'ANI-

#### SOPRA DANTE. 439

GL'ANIMALI BRVTI Grado Sefto.

200 - 5 \* 6 - 5 6

#### LEZZIONE SECONDA.



E cole della natura fono ordinatislime tutte. E per ciò diste il Filosofo, che la natura non salta, cio è no trapassa da vno estremo à vn'altro, se no per lo debi to, ò per gli debiti mezzi. E perche la natura non in tende, e no conosce cosa nessuna; e opera tutto quel

lo, che ella opera senza sapere che si faccia; e opera necessariamente cio è non può non operare, ogni volta che l'Agente, e il Paziente sono in debita disposizione, e distanza : Quinci è che il fuoco arde, & abbrucia, lempre che impedito non è, tutte le co fe combustibili, cio è che di loro natura sono atte ad abbruciare. E di qui nacquero due dubbij; l'vno, come non intendendo, e non volendo mai la natura male alcuno, ma sempre bene; il fuo co naturalmente abbruci, & confumi cio che egli puo: al chè fi risponde ageuolissimamente, che il fuoco non abbrucia per far male, operando tutti gli Agenti tutte le cose ad alcuno fine, & essendo ogni fine, come fine, non che buono, ottimo; ma per con uertire in se, e nella natura sua le cose combustibili, e conseguen temente mantenersi, e conservare il suo essere il più che egli può. E questo è senza dubitazione il principale intendimento, dal qua le però nasce, ma per accidente, la distruzzione, & il disfacimen to delle cose combustibili. L'altro è come la natura; non conofcendo, possa ordinare : dicendo Aristotele, che l'ordinare : è cosa da huomo faggio. Alche medefimamente è ageuolissima la risposta; dieendo ciò farsi da lei, non come da lei, ma come retta, e guidaia da colui, che regge, e guida tutte le cose; come si dimostra con quello estempio vulgatissimo della saetta; la quale va dirittomente à ferire il berfaglio; non per sua proprie, ma in Vir tù de l'Arciere, che la saetta. Hauendo dunque la natura fatto le pjante; nelle quali non è distinto il Maschio dalla Femmina: e volendo fare nel jesto grado gli Animali bruti, ne'quali, oltra co Ee tale

tale distinzione, e oltra tutte le persezzioni, che si truouano nelle piante; si ritrouasse ancora il sentimento, il mouimento loçale, & il destro, e sinistro; e parendole questo troppo gran salto, sece nel mezzo tra le piante, e gli Animali, alcuni viuenti: perche an cora le piante si dicono hauere la vita; come mostrò Dante quan do scrisse.

Come per verdi frondi in pianta vita.

Et altroue quando chiamò le quercie, viue traui. i quali viuen ti non fussero nè del tutto piante, nel de tutto Animali; ma mez zi tra gli Vni, e l'Altre : i quali i Greci componendo, secondo la felicità della lor lingua, due nomi infieme gli chiamarono : Zoofita, cio è Animali, e Piante; come se noi dicessimo Animalipian te, ò veramente Piantanimali; come sono le spugne marine, & al cuni altri, i quali propriamente non hanno se non quel sentimento, senza il quale non si può viuere ; cio è il tatto : ma largamente hanno ancorail gusto, e l'odorato. E per mezzo di questi trapassò la Natura à gli Animali persetti ; i quali hanno sangue; e fi generano ò mediante il congiugnimento del Mafchio, e della Femmina; ò di materia putrefatta, e corotta. De gli Animali fi possono fare moltislime diusioni; ma noi, non ricercando la ma teria nostra più oltra; diremo solamente che Alcuni sono aerei, Alcuni marini, ò vero aquatici, & Alcuni terrestri : e tutti qualunqui fiano, non fi generano, e non albergano, fe non in due elementi soli : in Mare, & in Terra, benche Alcuni, i quali per ciò fi chiamano grecamente Piraulti, fi dicono generarfi, e viuere nel suoco elementare : non nel nostro : nel quale viue la Salamandra; e non è veramente fu: co. E nel Mondo nuouo, tra l'altre infinite marauiglie, non conosciute da gli Antichi, s'è ritrouato nell'Isole delle Moluche sotto l'equinozziale vno Vccello, chiamato da quelle Genti di que' Paesi Manucodiata; il quale so lo di tutti gli Altri, contra la sentenza d'Aristotele, è senza piedi: e solo si genera, si nutrica, e habita sempre nell'Aria. ha il corpo, e il becco quasi come la Rondine:ma le penne così dell'ali, come della coda molto maggiori, più tofto à guisa d'Aquila, ò di Pago ne, benche senza gl'occhij, che di Sparuiere : e mai non si vede. fe non quando estendo morto nell'aria: cade giù in terra, ò nel Mare. Ora comunquemente si sia, tutti gli Animaliò terrestri. le spezie de'quali sono quasi infinite : d Marini, i quali sono, se non più perletti, certo di più spezie, e Maggiori, e per conseguen za di più lunga vita; ò veramente aerei. hanno così l'amore, come l'odio tanto maggiore, e più degno delle Piante, quanto sono ancora

44ľ ancora più perfetti. E ciò non solo verso se medesimi, cercando tutte le cose à loro gioueuoli, e tutte fuggendo le noceuoli : ma ancora verso i Figliuoli, e verso le loro spezie medesime : e quel lo, che è più verso le spezie diuerse, come si dice, che il Delfino ama l'huomo; & il Bafalisco l'odia tanto, che solo guardando, l'vccide. Et in alcuna dell'Isole nuoue si ritruouano Serpenti di terribilisiima vista: i quali amano i Fanciugli guatādogli filamen te : come si dice del Ramarro, E non s'è egli trouato de' Cani, i quali per lunga confuctudine fi fono domesticati, e accompaguati co'Lioni: e de'Lupi cogli Agnelli? Amano dunque tutti gli Animali ò Terrestri, ò Marini, ò Aerei, che essi si siano; come ne dimostra quella leggiadrissima stanza del Reuerendissimo Cardinale Bembo.

Pasce la Pecorella i verdi campi : E fente il suo Monton cozzar vicino. Ondeggia, e par che'n mezzo l'acque auuampi Colla sua amata il veloce Delfino.

Per tutto oue il terren d'ombra si stampi:

Softien due Rondinelle vn Faggio, vn Pino. e quello, che segue. Il medesimo ne dimostrò ne con minore leggiadria Lucrezio nel principio del primo libro, con que'versi veramente: lucreziani.

Nam simul ac species patefacta est verna dici ; Et referata viget genitabilis aura Fauoni : Aeria primum volucres te Diua, tuumq; Significant initum perculse corda tua vi. Inde feræ pecudes perfultant pabula Loeta; Et rapidos tranant amneis : ita capta lepore, Illecebrisq; tuis omnis natura Animantum Te sequitur cupide quò quanq; inducere pergis. Denique per maria, ac montes , Fluuiosq; rapaces ; Frondiferasq; domos auium, camposq; virenteis, Omnibus incutiens blandum per pettora amorem, Efficis, vt cupide generatim soecla propagent.



GL'ANI-

# 442 LEZ. DIBENED. VARCHI GL'ANIMALI RAZIONALI.

Grado Settimo.



L fine di tutti gli Enti di questo Mondo sottano chiamato da' Filosofi la spera delle cose attiue, cioè che fanno; e de le passiue, cioè che sono fatte, è sen za alcuna dubitazione nel settimo ordine, l'huomo. Onde la natura satto che ella hebbe l'huomo,

trouandosi al sommo della scala, e non potendo salire piusu; nel Mondo elementare si fermò. E nó dice anco la sacra Bibbia, che Dio, fatto che egli hebbe l'huomo, fi riposò ? E di vero l'huomo tra tutte le cose generabili, e corrottibili ha il piu nobile, e il piu perfetto corpo, e la piu perfetta, e piu nobile anima, che essere possa. E bene disse Mercurio, il tre volte massimo, che l'huomo èvn grandissimo miracolo. Ed ègran cosa è pensare, che in vn Mondo fi picciolo cappiano tante, e così gran cole; anzi che egli ò ha, ò pofla effere tutte le cole : conciofia che mediante il fenfo, possa esfere tutte le cose sensibili: e mediante l'intelletto, tutte l'intelligibili. Ne si può dubitare che tutte le cose mortali siano fatte à cagione, e per benifizio di lui, da chi sa che tutte le cose men buone, e meno perferte sono fatte (come dice il Filosofo nella Politica) per le cose migliori, e piu perfette. E non dice il medesimo Filosofo nel primo della scienza Diuina, che la natura medefima è alcuna volta serua, e ancilla de gli huomini? Ma che dico io le cose mortali? Le immortali ancora, e i Cielistessi seruono all'huomo, fe non principalmente, almeno secondariamen te. Perche tutte e sette l'intelligenze muouono i loro orb : principalmente, per imitare la bontà della prima; onde elleno dipendono; come da cagione efficiente, finale, e formale: poi secondariamente per le cagioni delle cose inferiori, che tutte hanno l'estere, eil conservats da loro, e per conseguente de gli huomini, i quali sono come ig ho detto il fine d' tutte loro. Ma quello, che è il maggior miracolo di tutti i miracoli è che l'huomo mediante gl'habiti delle Vietù, e delle scienze, può copulare l'intelletto polsibile coll'agéte; cioèfare che fiano vn medefimo; e conseguentemente che egli intenda senza discorso: e così sia tutte le cole

cose non piu in potenza; main atto; non altramente che l'intelligenze stelle. E in questa copulazione consiste, secondo quel non mai basteuolmente lodato Arabo Auenr, cioè Figliuolo di Rois : chiamato altramente Alulide Rofacco; l'vltima perfezzione, e per conseguente la suprema felicità, e beatitudine humana, poi che in ella si vede, s'intende, e si fruisce l'vltimo bene intuitiuamente, e à faccia, à faccia : le quali tutte cole sono state dette da me così breuemente; perche dimostrano tutte insieme, e ciafcuna di loro, che nella fpezie humana fi truoui il maggiore, e il migliore amore, che trouare li possa in cosa alcuna sotto il Cielo. Perche l'huomo folo, rra tutte le creature, ò mondane, ò celesti, ha l'arbitrio libero; ed'è capeuole delle virtu, e delle scienze : mediante le quali egli può ( come io ho detto pur telte) copulare l'intelletto possibile, e l'agente; e diuenire quasi Dio. E per questo diceua quel medesimo Arabo, che vno huomo, che sappia, e vno, che non fappia sono èquiuoci; cioè si possono bene chiamare huomini; ma non sono: perche hanno folamente il no. me comune : ma non la sostanza: Eil gran Filosofo diceua nella Politica, che come l'nuomo buono è il migliore Animale, che sia : cosi il reo, è ii piu cattiuo : e l'essere l'huomo, d bono, d reo, viene (come tutti gli altri, ò beni, ò mali) solamente dall'amore. \*\*\*\* \*



1 COR-

443

# 444 LEZ. DIBENED. VARCHI I CORPI CELESTI. Grado Ottano.



E cole generabili, e corrottibili, che sono tutte quelle del Mondo inferiore sono diuerse, e differenti dalle ingenerabili, e incorrottibili, che sono tutte quelle del Mondo superiore: piu che di genere, e nondimeno si congiungono insieme, e s'vni-

scono di maniera, medianie l'amore, che di tutte si fa vno Animale perfettilsimo, viuissimo, e intendentissimo. E perche l'huo mo è in mezzo dell'vne, e dell'altre: conciosia che quanto al corpo egli sia generabile, e corrottibile; e quanto all'intelletto, ingenerabile, & incorrottibile : Quinci è, che dopo l'huomo, cioè l'humana spezie, seguitano nell'ottauo ordine i corpicelesti : i quali non fono composti di materia, e di forma, come, e nel modo, che sono tutti gli altri: e conseguentemente sono ingenerabili, e incorrottibili, non solamente secondo il tutto (come sono i quattro elementi: ma etiandio secondo le parti. Sono questi corpi puri, e semplici, immuni, & esenti da ciascuna alterazione: non sono ne graui, ne leggieri: non caldi, non freddi, hanno il piu nobile, e semplice moto, che sia: cioè il locale, e circolare : la più nobile, e lemplice figura; cioè la tonda : perche sono tutti sferici ellenzialmente, non comegli elementi, che sono sferici per accidente: hanno la piu nobile, e semplice qualità, cioè il lume. Girano sempre, e sempre stanno fermi, perche mai non elcono di luogo. Sono secondo Platone, e Aristotile otto à punto i Cieli de' sette pianeti; & il Cielo stellato; e ciascuno è tanto piunobile, e piu perfetto, quanto più s'auuicina all'ottauo, perfettilsimo, e nobilisimo di tutti gli altri. Dubitano alcuni se viuano, non confiderando, chesenon hauessono vita, non potreb bono esfere producitori (come sono) di tutte le cose cosi animate, come inanimate. E che nelsuno bacherozzolo si r'truoua tanto vile, il quale non fusse molto più degno di tutti loro. Hanno ciascuno ta sua anima : cioèla sua intelligenza ; laquale, secondo i migliori Filosofi non gli informa ; cioè non è la forma loro ; e in somma non da loro l'ellere; ma assiste; cioè da loro il monimento non

#### SOPRA DANTE.

to non altramente, che il Nocchiere nella naue. E benche dell'intelligenza, e del Cielo, ò vero orbe suo fi saccia vua cosa sola, piu veramente vna, secondo alcuni, che non si fa della materia, e della forma: nondimeno fi pollono intendere separati l'vno dall'altro; cioè il corpo (enza l'intelligenza; come facciamo noi al prefente : ilche i Filofofi chiamano leclufa; cioè timota l'intelligenza. E se alcuno negasse questi corpi, perche non sono senfibili ; cioè non fi poffono comprendere con alcuno fentimento : e per confeguenza non fono intelligibili : conciò fia che l'intelletto nostro non può intendere cosa alcuna, laquale non sia nella Virtù fantastica, ò vero immaginatiua : e nella fantasia no può effere cofa alcuna, la quale non le fia stata porta da alcuno de' cin que sentimenti: si risponde, che di tutti i Cieli non sono sensibili, se non le stelle: le quali sono la più densa parte del suo orbe : Ma perche le stelle non si muouono da loro stelle; essendo. ne' loro orbi, ò vero Cieli quasi come nocchij, ò nodi in tauole, è necessario che fiano portate da' loro Cieli, o vero orbi : e coli fi pruoua, non col senso, ma colla ragione mediante il senso, che i Cieli lono. E se non fusiono, e non amassino l'vno l'altro, che cola larebbe ? O donde harebbono l'effere, & il conferuarfi tutte le cole ? Ora le i Cieli col mouimento, e col lume loro generano, e conferuano tutte le cofe inferiori : chi farà colui, che nieghi, che eglino non l'amino? Non amano i Padri i Figliuoli? Non le cagioni i loro effetti? Non gli Artefici le loro opere? E chi dubitando dicefie, dunque i corpi celesti, che sono tanto nobili,e così perfetti muouono, & influiscono per cagione delle cole mondane tanto ignobili, e così imperfette? Rispondiamo, che fanno ciò non principalmente : ma secondariamente, come s'è detto disopra : perche prima cercano di vbbidire, e di seruire al sommo bene; che è la prima intelligenza': e poi per imitare la virtù, & agguagliarfi quanto possono alla bontà di lei; riuolgono l'amore loro verlo le cole di quaggiu: il quale è tanto maggiore, e piu perfetto di tutti gli altri amori detti infino quì, quanto essi sono maggiori, e piu perfetti de gli altri corpi.

L'ANI-

445

L'ANIME DÉCIELI Grado Nono.



Nfino à qui in tutti gli otto gradi passati s'è fauellato sempre di corpi, ò di cose corporee; le quali so no composte necessariamente di materia, e di forma; ancora che la materia de' corpi celesti non sia della medesima ragione, che quella de'corpi sensibi-

li, e terreni: ma hora salendo al nono grado, hauemo à trattare di forme semplici, astratte, e separate da ogni materia, non solamente intelligibile (come le matematiche) le quali tutto che si possano immaginare, non però possono essere senza materia sensibile. E queste si chiamano comunemente intelligenze; le quali sono di due ragioni ; celesti, e sopra celesti, Delle celesti s'aspetta à fauellare à due Artefici : perche il prouare che elle sono, non cadendo elleno sotto il senso ; è vfizio del Filosofo natu rale; il che egli fa mediante il moto, mail dichiarare quello, che elle sono; s'appartiene al Filosofo sopranaturale, ò vero diuino; ciò è al Metafisico. Delle sopra celesti tratta il Teologo. E per ciònoi, lasciate le sopracelesti, che sono proprie della santissima Teologia: tratteremo delle celesti, secondo la Filosofia peripatetica : non ci parendo, che si debba, quando bene si potesse, mescolare l'vna coll'altra; essendo la Teologia inspirata da Dio:e la Filosofia trouata da gli huomini.

Dico dunque che le sostanze astratte, e separate da ogni mate ria, le quali sono primi, persettissimi enti; e si chiamano hora anime de' Cieli, e hora motori celesti, sono nè più, nè meno quanto sono i Cieli, ò veramente gliorbi: perche ciascuna intel ligenza muoue vn'orbe : e perche gliorbi, secondo gli Astrologi antichi erano solamente otto, il Cielo stellato, e gli altri de' sette Pianeti : però, secondo Aristotele, non sono più che otto l'intelligeze; e se più orbi si trouassono sono siù che otto gli astrologi moderni il Nono, & il Decimo; più intelligenze sa rebbe necessi rio di porre; come sece Dante, quando sauellò del la Fortuna : E à chi dimandasse doue queste beate, e diuine men ti fi rituouano; si risponde, che elle non sono nè in luogo, ne in

#### SOPRA L'AMORE.

447

ne in tempo; ma fuora dell' vno, e dell'altro; se bene, estendo ciascuna la perfezzione del suo orbe, ella si dice estere in tutto lui : ma piu nella circonferenza estrema : perchequiu, apparisce maggiormente la fua Virtù: ellendoui il moto piu veloce. Sono cialcuna differente l'vna dall'altra, e quella, che è di mano in mano piu vicina all'ottauo Cielo stellato; è piu nobile, e piu perfetta dell'altra, perche le cose superiori, e contenenti sono come forme, e confeguentemente piu degne, che le inferiori, e contenute. Onde la Luna per lo esfere ella l'vltima, e la piu bassa, è meno perfetta, e meno nobile di tutte l'altre. Onde Alessandro Afrodileo, quel grandilsimo, e verissimo Peripatetico soleua dire, che tale era la Luna verso le cose celesti, quale la Terra verfogli elementi : e la chiamaua la terra celeste : ben'è vero che alcuni vogliono, e di questo parere sono ancora io, che questa regola fallisca nel Sole, ilquale, se bene è sotto i tre superiori, Saturno, Gioue, e Marte: non però è inferiore à loro di nobiltà: anzi molto superiore, come ne dimostrano l'operazioni sue: esfendo egli (come diffe Dante) lo Ministro maggiore della natura: anzi perche egli, come disse il medesimo Filosofo piu tosto che Poeta : anzi Filosofo, e Poeta insieme :

, E su , e giu del suo lume conduce,

Fu posto in mezzo dell'Animale grande, come il Quore in mezzo dell'Animale piccino. E se bene questi seite Pianeti si chiamano stelle erranti, cioè vagabonde : elle vagano bene mouendosi, hora verso Settentrione, & hora verso Austro: nó vscen do però del Zodiaco: ma non errarono giamai, nè mai erreranno. Credono alcuni, che queste menti superne, che si chiamano taluolta Angeli: informino ciascuna il suo Cielo, cioè sia la sua forma, e gli dia l'essere. La qual cosa, secondo i Peripatetici, non è vera, perche elle assistono solamente : cioè non danno loro l'estere, mail mouimento. E perche molti dicono che l'intelligenze muouono i loro orbi per modo di difidero: cioè, come le cose amate muouono le amanti : e molti, che elle muouano effetualmante, e come vere motrici: noi crediamo, che l'vna, e l'al. tra di queste oppenioni sia verilsima : diciamo bene, che in mouendo, non si muouono ne per se, ne per accidente : il che non dee parere strano à chi sà , che elleno sono ( come s'è detto ) fuora di luogo. Dubitasi qual sia la cagione, e il fine perche muouano : e si rilponde principalmente per cagione di loro stelle, e per lo fine vniuersale : cioè per assomigliarsi quanto sanno, e possono il piu al fommo bene : e imitare la fua bontà : e fecondariamente. per

per queste cole inferiori : Onde disse Aristotile nel principio della Meteora, che questo Mondo inferiore era necessario che si continouasse col superiore : perche potesse riceuere le virtu, e gli influssi celesti : e in somma potesse estere retto, e gouernato da lui. Il nome d'intelligenze, e d'intelletti mostrano che elle intendono: mal'intendere loro è altramente, che il nostro non è;e quello, che pare piu merauigliolo è, che quanto ciascuno di questi intelletti supremi intende manco cose, tanto è più perfetto. Onde Saturno, perche non intende se non la prima intelligenza, e se stello: è più perfetto, che Gioue, e ciascuno de gli altri: e la Luna perche intende se, e tutti glialtri sopra se, è se non piu ignobile, certo meno nobile di tutti gli altri. E perche le cole eterne, come non hebbero mai principio ; cosi non debbono hauere mai fine. Affermano non pochi, che l'intelligenze no hanno cagione efficiente, cioè chi le facesse : il che è falsissimo : perche tutte furono fatte in tempo, cioè causate dal primo intelletto, e tutte da lui dipendono : come da cagione non solo efficiente; ma finale, e formale : e il volere disputare ciascuna delle cofe, che io ho dette semplicemente, e risolutamente, ricercherebbe lunghissimo tempo: basti per hora di sapere, che se bene di queste sostanze immateriali, che sono, e si chiamano cagioni hora superiori, e quando seconde; si potrebbono intendere alcune cose, come che in loro non è nessuno accidente : che la loro intellezzione è la loro sostanza, che elleno non discorrono componendo, e diuidendo; cioè affermando, e negando: Nondimeno l'intelletto humano è ( come testimonia Aristotile ) nell'intendere le cose astratte; come l'occhio des Pipistrello nel voler rimirare i razzi del Sole. La quale difficultà non procede già da loro, che lono intefe in atto: ma dalla natura dell'intelletto nostro, che non intende, se non mediante i fantasmi, che sono le spezie dels le cole fenfibili riferuate nella fantafia : e le cofe aftratte, non hauendo materia, non producono spezie. Ma per venire finalmente al proponimento principale, la perfezzione delle intelligenze confiste nello amore : mediante il quale amano in vn modo non conosciuto, ne da potersi conoscere da noi : se primieramente e il primo bene, e l'vna, ell'altra: Poi per accidente tutte le cose, che sono generate, e mantenute da loro, mediante l'amore : del quale amore veramente diuino fauellò diuinamente il Cardinale Bembo nelle sue stanze.

Amore

#### SOPRA DANTE.

449

Amore è graziosa, e dolce voglia; Che i più seluaggi, e più seroci affrena. Amor d'ogni viltà l'anime spoglia; E lo scorge à diletto, e trae di pena. Amor le cose humili ire alto inuoglia; Le breui, e sosche allume, e rasserna. Amor è seme d'ogni ben secondo; E quel, ch'informa, e regge, e serua il mondo.

Però che non la terra folo, e'l mare, E l'aere, e'lfoco, e gl'animali, e l'herbe; E quanto Sta nafcosto, e quanto appare Di questo globo, Amor tu guardi, e ferbe: E generando fai tutto bastare Con le tue fiamme dolcemente acerbe: Ch'ancora la bella macchina fuperna Altri che tu non volge, e non gouerna.

Anzi non pur Amor le vaghe Stelle E'l Ciel di cerchio, in cerchio tempra, e muoue; Ma l'altre creature via più belle; Che fenzamadre gia nacquer di Gioue; Liete, care, felici, pure, e fnelle, Virtù, che fol d'Amor difcende, e pioue, Creò da prima; & hor le nutre, e pafce; Onde'l principio d'ogni vita nafce,



Ff L'EN-

# 450 LEZ. DIBENED. VARCHI L'ENTE DE GLIENTI. Grado Decimo.



E Aristorile, il quale seppe tutto quello, che humanamente può sapere vn Mortale : Se Platone, il qua le sù diuino, e insegnò ad Aristorile ventitre anni : Se Socrate il quale sù maestro di Platone e il miglior huomo del Mondo; e tutti coloro, i quali filosofa-

rono veramente, non dubitarono di confessare, che di Dio non fi poteua sapere altro, se non che egli sapere non si poteua : ne da nessuno altro intelletto essere inteso se non dal suo medesimo : Se Dante, il quale su Dante, nell'vittmo canto del Paradiso disse prima mentre che egli rimiraua il raggio

- , Dell'altailuce, che da se è vera:
- ,, Da quinci innanzi ıl mio veder fu maggio,
- ,, Che'l parlar nostro, ch'à tal vista cede:
- ,, E cede la memoria à tanto oltraggio. E poi , che egli hebbe giunto
- , L'aspetto suo col valore infinito :
- , Homai farà più corta mia fauella
  - Pur'à quel ch'io ricordo ; che d'Infante, Che bagni ancor la lingua à la mammella.

Che deono fare gli altri di minore sapere ? e tra gli Altri io, che so nulla? Chivuole intendere Dio, bisogna che sia Dio. e tutti i Mortali, anzi cutte le cose, che si truouano in tutto l'Uniuerso sono allai meno, che nulla verso lui; il quale è tanto perfetto da se solo, e senza l'Uniuerso, quanto coll'Uniuerso insieme. La onde se bene sarebbe il migliore tacitamente, e con secretissimo, e santiflimo filenzo adorarlo: nondimeno sforzati dal debito dell'vfizio nostro, e dalla promessione fattaui, ne ragionaremo alquanto, secondo che da lui medesimo ci sarà conceduto . Perche, che Dio sia (ancora che Diagora il negò; e Protagora lo mile in forse) è per se stello più che manifestissimo. Perchese Dio non fusse il quale è quegli che è, nó sarebbe cosa nessuna. E oltra le ragioni de' Filosofi e de' Teologi niuna Nazione fu mai tantto barbara, che non cre delle Dio effere, ancora che non sapessero quello, che si fusse. E come io confesso, che in molte delle cose celesti non si può hauere certa, e fermillima dimostrazione : così niuno'che creda ad Ati stoule; può negare, che non sia meglio il sapere delle cose diuine, ncora

SOPRA DANTE. 451 ancora che poco, e probabilmente; che delle terrene molto, e dimostratiuamente e affine d'essere più chiari, e più distinti procederemo per capi.

> QVELLO CHE DIO SIA. Capo Primo.

L A Quidità, cioè l'essenza, e la natura, e in somma la sostan-za delle cose semplici, e incomplesse, come le chiamano i Lo ici non si può conoscere se no mediante la diffinizione. Le diffinizioni si fanno tutte del genere: e delle differenze : Dio è sopra tutti i generi, e sopra tutte le differenze: Dunque la sostanza, e la natura di Dio non si può cognoscere. E sorle per questa cagione cercarono molti d'intenderlo per negazione; rimouendo da lui tutto quello, che egli non fusie. dicendo il primo Ente, e il primo principio di tutti gli enti, cioè di tutto l'essere, e in somma la prima sostanza, & il primo intelletto, il quale è prima cagione, e vltimo fine di tutte le cose non può essere accidente : non può essere materia: non può eslere corpo : non può eslere forma corporea, ò vero materiale: non può esfere intelletto, ne intelligenza nel modo, che fono gli altri intelletti, e intelligenze: e cosi di tutte l'altre cose, che al primo ente non si conuengono. Ma perche questa cognizione non può esfere perfetta, non dichiarando la quidità; cioè quello, che Dio sia, ma quello, che egli non è; tentarono alcuni di diffinirlo più propriamente, e per cole più elsenziali; dicendo Dio esfere eslo esfere esfente, o vero esistente per se medefimo, cioè non contratto, ò ristretto ad alcuna natura. o vero esfenza, cioè non esfendo per participazione, o dipendenza alcuna; ma per se proprio, e contenente in se tutta la perfezzione di tutto l'effere, Dissero ancora Dio esfere esso vno : esso buono : & effo vero : ma confiderando lui effere non queste cose semplicemente, ma eminentemente, e sopra tutte e cagione di tut te, dissero Dio esfere sopra esso essere : sopra esso vno : sopra esso buono; e sopra esto vero. E altri dissono Dio non essere nè ente; nè vno; nè buono; nè vero: ma essa essenza; essa vnità ; essa bonnà; & esta verità : dal quale procedessero tutti gli esteri : tutte l'vnità : tutte le bontà, e tutte le verità. Dissono ancora Dio essere grandiffimamente intelligente, anzi esta intelligenza grandiffimamente viuente, anzi esla vita, principio, mezzo, e fine di tutti i principij, di tutti i mezzi, e di tutti i fini, che furono, sono, e saranno mai. E per ciò lo chiamarono massimamente infinito, o più tosto e sla infinità : e perche l'infinito non si truoua in atto ; e denota imperfezzione, eccetto che in Dio; e il finito perfezzione : Ff però, 2

però lo chiamarono massimamente finito; d piu tosto essa finità. e per conleguenza massimamente persetto. É se bene sono in lui tutte queste cose, e tutte l'altre di tutto l'vniuerso, delle quali egli è origine, Fonte, e radice; e nondimeno semplicissimo, e purisfimo atto:nel quale non è potenza, e imperfezzione alcuna: anzi esto è asloluta, & in tutti i modi perfettissima perfezzione: perche tutte le cose, che sono in lui, vi sono in modo, che elle sono lui folo; e in lui folo folaméte la quidità, e l'eflenza fono vna cofa medelima séza differéza nelluna: e solamête in lui solo no si truo ua composizione alcuna di nelluna maniera : come nell'altre intelligenze, le quali hanno tutte vn certo che di composizione; es fendo composte d'atto, e di potenza, e tutte dipendono da lui, come da cagione efficiente, finale, e formale. Perche la forma, e il fine nelle cole eterne, sono vna cosa medesima : del che segue, che chi da il fine all'intelligenze; da loro la forma : e chi da la for ma è l'agente. Dio dunque solo è cagione senza cagione; e per conseguenza più nobile, e più perfetto infinitamente non dico di qual si voglia più perfetta, e più nobile intelligenza, ma di tutte quante insieme.

#### QVELLO, CHE DIO INTENDA, Capo Secondo.

L'INTENDERE è la più nobile, e la più perfetta ope-razione, che si possa fare : onde coloro, che leusno l'intendere dal primo intelletto, lo priuano della maggiore nobiltà, e per fezzione ; e perche l'intendere è in due modi, ò in potenza, come quando Altri dorme; ò in atto; come, quando specoliamo. L'in tendere è nel primo intelletto nel secondo modo, intendendo egli sempre senza intermissione nessuna: è ben vero, che Aristotele, trattado questa quistione nel duodecimo della prima Filosofia al testo del comento 51. dice che il primo intelletto non intedese no se stello:ma intendendo solo se stello, intende tutte le cose, che su rono, sono, e saranno. Il che, come effere possa, dubitarono molti; e molto furono discordi l'vno dall'altro; allegando molte, e diuer le ragioni, & autorità, così per difendere l'oppenione loro, come per oppugnare l'altrui; le quali se noi volessimo allegare, e dichia rare tutte non basterebbono parecchi lezzioni, non che l' vltima parte d'vna sola. Però diciamo che tutte le cose, oltra l'estere loro fenfibile, che è quello, il quale hanno in fe stesse, n'hanno vn'al - tro intelligibile, il quale è quello, che hanno nell'intelletto di chiunche l'intéde: e quato è più nobile quello intelletto, che l'in tende

#### SOPRA DANTE.

483

tende; tanto hanno este più nobile l'estere intelligibile; il quale ellere intelligibile è fenza contrasto più perfetto dell'esfer sensibile. Onde questa cartedra per cagione d'essempio ha più nobile, effere; prima nel mezzo, poi nel fenfo comune : poi nella fantafia, & vltimanza nell'intelletto di chi l'intende; che ella non ha in fe medesima. Perche l'ellere in se medesima è sensibile, e materiale ; e l'effere nel mezzo, nel fenfo comune, nella fantafia , e nello intelletto : è intelligibile, e immateriale. Concio fia cofa, che le fentimenta riceuono le fimilitudini, e i fimulacri delle cofe, chia mate da'Filosofi spezie, spiritualmente, cio è senza materia altramente chi vede il fuoco fi cocerebbe, e chi l'acqua s'immollerebbe. Queste medesime forme, à spezie quando sono intese dall'in telletto della Luna hanno più nobile esfere, che nell'intelletto hu mano; e in quel di Mercurio più; e più in quello di-Venere: e così dimano in mano tato, che nell'vltimo, e primo intelletto han no il più perfetto effere, che possano hauere. E questo voleua si gnificare il Filosofo quando disse che tutte le forme erano in potenza nella prima materia; e in atto nella prima forma, cio è in Dio. E così se bene Dio intende se solo, non per questo non intende l'altre cole; anzi le intende tutte in vn modo tanto perfetto, che nelluno può intendere, come ei le intende : se non egli fteflo : Perche la scienza sua non viene dalle cose, come la nostra; e non ha per opposto la ignoranza; ma è cagione d'esse; e in lui la scienza, e l'essenza; l'intelletto, e l'intelligibile sono vna cosa me defima, in vn modo non saputo, nè da potersi sapere da noi à patto nession. E però disse Dante, di cui non fu mai Poeta, che più lapelle.

Colui, lo cui faper tutto trafcende.

E se trascende il tutto; trapasla anco gl'intelletti diuini: dunque per l'argomento del minore trapasla anco gli huomini: dunque è meglio il tacere, che dirne non dico poco: ma nulla: e imitare Dante, il quale in questa medesima sentenza, per questa medesima cagione disse:

O quanto è corto il dire, e come fioco Al mio concetto, e questo à quel, ch'io vidi; E tanto, che non basta dicer : poco.

#### Ff 3 COME

#### COME DIO MVOVE E PERCHE, Capo Terzo.

C R E D O N O Alcuni, che il primo motore non muoua ne come forma perficiente formalmente il suo orbe; il che è ve ro; nè come forma affistente; il che è falso. Perche egli muoue il primo mobile, e tutti gli altri Cieli da oriente in occidente in ventiquattro hore : non solamente come amato, e disiderato; ma eziandio effettualmente, e come agente. E le Alcuno dubitando, dimandasse per qual cagione egli muoue; non hauendo bisogno di cosa nessuna : si risponderebbe, e secondo Aristotele, e secon do Platone, perche egli è buono, e chi è buono non ha inuidia : e chi non ha inuidia comunicalargamente i suoi beni à tutti coloro, che ne sono capeuoli. Onde come il Sole illumina tutte le cofe, ma non tutte lo riceuono in vn medefimo modo: perche ogni cola, che ne riceue alcuna altra; la riceue lecondo la natura, e capacità del riceuente; e non secondo la capacità, e natura di quello, che è riceuuto: così il bene di tutti i beni largisce la sua virtù à tutte le cose : ma non tutte sono capaci di riceuerla à vn modo medesimo; ma chi piu, e chi meno. Non è già cosa alcuna ne sì baffa, ne sì vile, che non fia partefice della fua grazia, qua to ella ne può capere. Onde Arato cominciò il principio delle fue opere: e lo Cantor de buccolici carmi scriffe.

Ab Ioue principium musa Iouis omnia plena. E questo volle significare Dante, come dichiarammo altra volta in quel principio altissimo, e veramente degno del Paradiso:

La gloria di Colui, che tutto muoue Per l'Vniuerso penetra, e risplende In vna parte più, e meno altroue. Gc.

#### SE DIO PROVVEDE, E IN CHE MODO, Capo Quarto.

L A cagione, che fa che Molti s'ingannino nell' intendere le co fe fopranaturali, e diuine è che eglino le giudicano fecodo l'in telletto humano, il quale effendo in potenza, è co imperfezzione. Onde dipendédo ciafcuna fua cognizione da'fantafini; e i fantafmi da'lenfi, nolle può, effendo elleno libere da ogni materia, intë dere perfettamente. E quello, che l'intelletto comprende delle cofe immortali, no può fprimere lingua huamana co parole mor tali, tali. Il perche è necessario vsare molte volte hora metafore, e ho ra modi improprij di fauellare. Ecco egli si dice che Dio preuede tutte le cose. preuedere significa vedere innanzi. Dio essendo tutte le cose in lui, anzi essendo egli tutte le cose; & essendo suo ri, e sopra il tempo; le vede tutte insieme à vn tratto, in vn'attimo medessimo, con vna vitta sola. E così è presente à lui il futuro, come il passato. Onde dottissima fu quella circonscrizzione di Dante;

Colui che mai non vide cofa nuoua.

Quanto al dubbio, fe Dio ha prouuidenza, e come; furono Alcuni, come Democrito, che'l Mondo à cafo pone, i quali la negarono in tutto, e per tutto; e nelle cofe celefti, e nelle terrene. Onde Lucrezio feguitando l'Epicuro, il quale fu ogni altra cofa, che epicureo, fcrisse que versi tanto falsi, quanto begli

Quod fi iam rerum ignorem primordia quæ fint : Hoc tamen ex ipfis Cæli rationibus aufim Confirmare : alÿfq; ex rebus reddere multis Nequaquàm nobis diuinitus effe paratam Naturam rerum ; tanta stat predita culpa.

Alcuni altri vogliono che la prouuidenza di Dio nó fia fe non d'intorno alle cofe incorrottibili, e che non paffi il Cielo della Lu na . Altri che ella fi ftenda ancora alle cofe corrottibili; non già negli indiuidui, per la molta imperfezzione, che in loro fi ritruo ua : ma folamente fecondo la fpezie. Ora noi, per rifoluere que fta lunghiffima, e difficiliffima quiftione breuiffimamente, e ageuoliffimamente, diciamo, che prouuedere non fignifica altro, che indirizzare le cofe nell'ordine, e fine loro; e l'effeguire cotale ordi ne fi chiamagouernare : del che fegue neceffariamente, che Dio prouuegga, e gouerni tutte le cofe, così terrene, come celefti:e tan to in particolare quanto in vniuetfale, in quel modo à punto, che egli l'intende, e conofce; il quale è tanto eccellente, e fopra la capacità humana, che folo effo, e neffuno altro intelletto intendere lo può. E però criftianamente fauellò il noftro criftianiffimo Poeta, e Teologo, quando diffe :

State contenti humana Gente al quia, Che se possibil fusse saper tutto

Mestier non era partorir Maria.

Dalla pteuidenza, e prouuedenza di Dio fegue la predestinazione, della quale lasceremo determinare a' sacri Teologi: di cui ella è materia propria non volendo io ester vno di coloro,

,, Che fogliono federe à scranna;

Ff 4 Egiu,

", E giudicar difcosto mille miglia

", Colla veduta corta d'vna spanna.

#### SE, EQVALE AMORE E' IN DIO, Capo Quinto, & Vltimo.

C E Dio intende, se Dio muoue, se Dio preuede, e prouuede, se Dio finalmente è semplicissimamente buono in tato, che tut te l'altre cole (eccettuato lui ) eziandio le intelligenze stesse, chia mate da Platone gli Dij minori, si possono à comparazione di Dio chiamare cattiue, Nelluno non può, ne dee dubitare, non che negare, che in Dio non solamente sia amore, il più perfetto, & il più nobile, che immaginare si possa : ma che egli stesso sia tutto amore; perche l'amore di Dio è l'essenza di Dio: l'amore de Dio è la cagione dell'effere; della bontà, e della perfezzione di tutte le cose : di maniera, che se l'amore di Dio non fosse; non sa rebbe ne perfezzione, nè bontà; nè cosa nessuna in luogo veruno. Di tutti gli affetti humani due soli senza più se ne ritruouano in Dio; l'amore, e il gaudio; i quali in lui non sono affetti, cio è accidenti ma sostanze : Percioche cio che è in Dio; è Dio; e conseguentemente sostanza. E come amerebbe tutto il Mondo spirituale, tutto il Mondo corporale, se Dio non amasse? Ogni altra cosa può Dio, fuori solamente, che non amare se stesso ; es fendo in lui l'amante, e l'amato vn'medefimo; il quale amore chia mano i Filosofi naturale; non perche sia naturale, come è il naturale, nell'altre cose, doue non è elezzione: ma perche tutte le cole, che sono in Dio, vi sono (come s' è tante volte detto) in mo do così eminente, ed eccellente; che non si può non che dichiarare colle parole; immaginare colla mente à mille migliaia di milio ni di miglia. E però Dante, il quale hauea detto nel principio della sua opera:

Temp'era dal principio del mattino;

E'l Sol montaua su con quelle Stelle,

Ch'eran con lui, quando l'amor diuino

Mosse da prima quelle cose belle :

Disse nella fine poi che egli hebbe dirizzato gl'occhi al primo amore; e ficcato il viso per la luce eterna; di maniera, che vi con sumò la veduta.

O quanto è corto il dire, e come fioco Al mio concetto : e quefto à quel, ch'io vidi

E' tanto ; che non basta dicer poco.

Oluce

SOPRA DANTE.

457

O luce eterna, che fola in te fidi : Sola te intendi ; e da te intelletta, Et intendente te ami, or arridi O.C. E qui candidisiimi, e humanissimi Vditori, hauendo io dimo ftrato in quel modo, che ho saputo migliore, che in tutte le coso dell' V niuerío dalla più vile, e baffa, alla più alta, e pregiata, cio è dalla prima materia, alla prima forma, fi ritruoua amore ; sarà il fine così del mio dire, come dell'ascoltare vo**ft**ro : e perche ne' verfi di Dante, e nelle cofe det te da me sono moltislime non ageuoli, nè di futili dubitazioni; noi per compimento di questa materia, e più chiara intelligenza di sì alto più tofto Theologo, che Poeta, non mancaremo di dichiararle altra volta dà bocca. ò per iscrittura; concedendoloci la Maestà dell'Altissimo, tutte quante \*\*\*\*\* \* '

### Il fine della seconda Lezzione.



LEZ-

# LEZZIONE PRIMA DIBENEDETTO VARCHI

#### SOPRA LE TRE CANZONI DE GLI OCCHI,

Letta da sui priuatamente nello Studio Fiorentino il Quarto Giouedi d'Aprile. MDXLV.

## CONS SE WAR



R A tutte le maniere de gli Scrittori di qualunche,o lingua,o tempo, à me pare nobilifimi Accademici,che non folaméte i più ricchi, & più ornati,ma an cora i più vtili, & più diletteuoli fiano i Poeti : quelli poeti dico, i quali per acu tezza d'ingegno, gradezza di dottrina, eccellenza di Giudizio non fono indegni di tato nome.Percioche,essendo cia fcuno parlare in tutte lelingue,ò per in

fegnare,o per muouere,o per dilettare, ritrouato, foli i poeti, o almeno fenza alcun dubbio più fpeffo. Eglino, & meglio di tutti gli Altri mefcolando con mirabile artifizio, & congiugnédo infieme quefte tre cofe, fi arrecano incredibile vtilità ineffabile diletto, ine ftimabile marauiglia à la vita humana conciofia che effi infegnan do, infegnano di maniera, che ancora dilettano, & muouono parimente, & mouendo o dilettando, muouono & dilettano in guifa, che ancora infegnano. Onde non fenza cagione fu detto da molti Autori & di grandiffima riputazione, la poefia non effere cofa mortale, ma diuina, non trouata da gli huomini, ma da gli Dij, nó nata nel mondo, ma difcefa dal Cielo. la qual cofa non fa

### DE GL'OCCHI.

459 ria difficile à credere à chiunche vorrà bene, o l'antichità di cotale arte, o la maggioranza sopra l'altre considerare. Ma l'intendimé to nostro non è di volere al presente celebrare la Poetica, percioche, ne io fono tale, che o debba pigliare sì fatta imprefa, o pigliatala polla degnamente & come fi conuctrebbe trattarla : ne voi hauete punto bilogno di miei ricordi, o conforti, ellendo per voi medelimi, come ne dimostrano la frequenza & attenzione voltra, infiammatissimi à lo studio di si bell'arte. Del che non pos 10 prima con ello voi, poscia meco stello non rallegrarmi. Onde che vi dirò breuemente quello, che non solo posto, ma debbo an cora rispetto al grado, che tengo, sinceramente dirui & con verità & quelto è che io assai volte ho non minor frutto della Jezzione de Poeti, che delle equale de filosofi, riportato, ne vi paia ciò merauiglia Accademici ingegnofillimi cóciolia, che i poeti, & i filolofi fono nel vero vna cola medéfima, ne alcuna differenza è tra loro, le non di nomi, percio che la Poesía non è altro, che vna filofofia numerofa & ornata, la quale aprendofi dolcemente per l'o recchie la via al quore, & quiui bene e dentro sentir faccendosi nè alletta marauigliosamente anzi rapisce gli animi, & massimaméte de' più, gentili & più generofi, & i Poeti altro non sono, che filo lofi, i quali non meno con graui & dotte sentenze, che con parole belle & leggiadre, & con dolciflimi concerti n'infegnano luce apertamente, & hora fotto fingimenti di fauole (oltra i più bei fiori di tutte l'arti, & discipline liberali) non solo odiare, & tuggire i vizij ma leguire, & amare le virtù. Ora fe alcuno fu mai : il quale, & didolcezze di contenti, & di leggiadria di parole, & di grauità di sentenze fusle più tosto diuino, che morta 🍙 le, il vostro m. Francesco Petrarca su quello egli, essendo stato ol tra ogni credere & quafi humano potere numerofifimo, leggiadriffimo, sentenziosifimo. Et se de'componenti stessi del vostro m. Francesco Petrarca medesimo fu mai alcuno, il quale & di va. ghezza & di grazia, e di merauiglia vincesse gli altri, & trapassasse tutti quanti; Queste tre canzoni de gli occhi, sono quelle desse, eslendo sopra ogni vaghezza, sopra ogni grazia, sopra ogni marauiglia vaghillime, graziofillime, marauigliofillime, onde dicono molti, che egli in queste tanto fu maggiore di se stello, quanto in tutte l'altre à tutti gli altri era stato superiore, & io porto ferma oppenione, che nelluno poeta in nelluna lingua facelle mai fopra vn fogget:o cotale ne più varia composizione di questa ne riu bella, & tengo per certo, che questa sola baste largamente à mostrare, che non solo pure le copie ma ancora gli ornaméti delle

della fauella Toscana sono tale, & tante, che molte volte à molte cole s'appressono più alla ricchezza della lingua Greca, che non si discostano da eloquenza della Latina, & se alcuno non sente in leggendo queste tre sorelle, muoue dentro al quore, & quasi infinita indilusata dolcezza, vede risolutamente, o di non intenderle, ò d'effere lontanissimo da ogni grazia, & armonia, benche chi non ha provato mai le castillime fiamme del santissimo amore, non può ne conoscere à pieno, nè gustare perfettamente più la millesima parte della diuinità, non mi souuenendo hora vocabo lo maggiore per isprimere cosa sì grande, la quale abbondantiffimamente per tuttii versi versa, & trabocca da tutte le parti di ciascuna di queste tre più che celesti & più che diuine canzoni, le quali noi feguitando il lodeuole ordine de i nobilissimi & dot tiffimi antecellori nostri anderemo interpretando di mano in ma no ogni giouedì, dichiarando non solamente le parole & i sentimenti, che dalle parole si cauano, come hanno fatto molti altri auanti noi con vna minor dottrina, che diligenza, ma etiādio l'artifizio come delle parole, come delle sentenze, & tutto saremo, prestandone voi cheta & riposata vdienza, in quel modo, che da Dio ottimo & grandissimo nè sarà & più breue, & più ageuoke conceduto.

Prima che venghiamo alla sposizione particolare delle parole, deuemo notare alcune cose non meno vtili, che necessarie, il che faremo breuemente, raccordando i capi senza altra lunga dichiarazione, bastando in questo luogo accennare solamente quelle co se, che altroue si sono trattate con diligenza, sei dunque sono i ca pi, che volemo più tosto annumerare che dichiarare, i quali sono questi.

- 1 In che genere fiano queste tre canzoni.
- 2 In che stile
- 3 In che spezie, & sorte di poesia
- 4 Quale fia il foggetto & fine loro
- 5 In che siano simili, & in che dissimili
- 6 Se dipendono di sopra ò no.

IN

# DE GL'OCCHI. 1N CHE GENERE (ap. Primo.



VANTO al primo capo deuemo fapere, che le parti d vero frezie della Rettorica, che fi chiamano communemente generi fono tre, dimostratiuo o vero lodatiuo, diliberatiuo o vero confultatiuo, & giudiziale dimostratiuo è quado,o fi loda alcuna cosa,o fi biasima, & in questo genere senza alcun dubbio sono que-

fte tre canzoni lodando i begli occhi della castissima M. Laura; el perche ciascuno di questi generi può essere o honesto, lodando co se buone, o brutte, lodando cose cattiue, o dubbio lodando cose parte buone & parte cattiue, o humile, lodando cose basse, diremo, che queste canzoni sono nel genere humile, lodando vna parte, o più tosto particella, e non vn tutto, & se alcuno volesse, che fullero nel genere honesto, non potremo consutarlo ne vorremo, ancora che à noi piaccia più la prima sentenza, per le ragioni, che vedremo nel proemio.

### IN CHE STILE, Cap. Secondo.



R E fono gli ftili (come s'è detto altra volta) Alto, Mezzano, Baslo, à noi pare, che queste canzoni non siano in istile ne alto del tutto, ne del tutto basso; ma nel mezzano come pareua, che ricer casse la materia à chi ben considera, & perche cia-

fcuno di questi stili si divide in tre parti, estempi grazia in altamente alto, in mezzanamente alto, & in bassamente alto, giudichiamo, che la prima sia in istile bassamente mezzano, la secon da, in mediocremente mezzano, la terza in altamente mezzano. ancora che in tutte siano di tutti gli stili, e modi d'essi, che ben sa pemo, che queste cose non consistono in vn punto, ma hanno larghezza, & ciascuno può tirarle a suo modo, e crederle, o non crederle, come più gli piace, à noi basta, per soddissare all'obrigo nostro dire liberamente, e sinceramente, se noi dottamente, & ve stamente quanto sentimo.

IN

461

1NCHE SPEZIE DI Poesia, Cap. Terzo.

સુંદુ ર્સ્ ર દુ સુંદુ



V E S T O Terzo Capo può hauere più, & diuerfi fentimenti, cominciando dal più alto, & più generale, diciamo, che le spezie delle poesse fono molte, & molto varie, conciosia che oltre i facitori delle tragedie, & quegli delle commedie, si trouano de i

Poeti heroici, come Homero & Vergilio, de gli elegiaci come Colleniaco & Tibullo, de gli epigrammatazij, come si trouauano molti appo i Greci, & pochisimi fra Latini, & secondo Alcu ni, niuno, & per non andare raccontandogli tutti non bisognan do, de i Lirici (Detti così per lo cantarsì gli versi loro al suono della Lira) come su tra Greci massimamente Pindaro, & Horazio fra i Latini, & in questo nouero è riposto il nostro leggiadrissimo & dottissimo m. Francesco il che non si può negare, & massimamente in quanto alle Canzoni, perche, come dice Lucrezio nella Poetica:

", Musa dedit fidibus diuis, puerisq; Deorum,

,, Et Iuuenum curas, & libera vina referre.

Ma in quanto à'fonetti si potrebbe per vétura più tosto annouerare tra i poeti d'epigrammi (benche essendo le lingue diuerse, & le maniere de i versi diuersissime, non si possono fare queste congiunzioni così à punto) & assegnare tutte quelle proporzio= ni & somiglianze, che tra i Latini & i Greci si vedono essere.però nessuno può (che io creda) ritrouare in molte cose somiglianti la verità, & dire assermatamente ella sta così.

Diuidófi oltre a questo i poemi in tre spezie, percioche alcuni sono ne' quali il poeta non fauella mai, ma sempre persone intro dotte da lui,come si vede nelle tragedie, e nelle commedie, e nel fecondo, e terzo libro di Vergilio della vita, & fatti d'Enea, & questa sorte si chiama da Latini Grecamente drammatico, o vero attino, in Alcuni per lo contrario non s'introduce persona nessu na, ma sempre fauella il poeta, come si vede in tutti i libri di Lucrezio, et in tutta la Georgica di Vergilio. & questo si chiama exe getico ò vero narratiuo, & in questo genere sono queste tre can zoni zoni, come è più che manifesto. La terza, & vltima spezie si chiama commune, perche in elle, parte fauella il poeta, & parte le persone introdotte da lui, come si vede nell'Iliade & nell'Odisse d'Homero, & nell'Eneide di Vergilio, & nella Cauzone del piato del Petrarca, & in tutta l'opera di Dante.

Possiamo nel terzo luogo diuidere i poemi in continoui, o con giunti come Homero, Vergilio, e Dante, & in discontinoui o disgiunti, come l'elegie & gli epigrammi Latini, & l'elegie e sonetti, & altri tali componimenti Toscani, e di questa sorte sono le canzoni.

Et perche nella lingua Toscana sono di tre sorti rime; come n'insegnail maggior poeta, & oratore de' tempi nostri nelle sue dottistime & leggiadrissime prose: regolate come i terzetti, le stanze, e le sestine, perche sempre osseruano le medesime Regole,

Libere, come fono quafi tutti i madrigali, perche non hanno alcuna legge, o nel numero de'cafi, o nella maniera del rimargli, ma ciafcuno sì come ad effo piace, così le forma.

Mescolate & in parte regolate & parte libere sono qualunche rime in parte legge hanno, & dell'altre parte sono licenziose, come i sonetti & le ballate: & di questa guisa sono le canzoni, percioche in este puossi prendere quale numero, & guisa di versi & di rime à ciascuno è più à grado. & compor di loro le prime stan ze, ma presi, che esti sono, è di mestier seguirgli nell'altre con quelle leggi, che il componitore medesimo licenziosamente com ponendo s'ha presa; & questo basti del terzo capo.

## SOGGETTO Cap. Quarto.



E R meglio intendere questa quarta parte, douiamo notare, che la materia ò vero soggetto, cioè quella cosa, della quale si scriue ò fauella, e ne può essere data, come ne mostrò dottamente il letteratissimo m. Giulio Camillo, da tre cose senza più o

dalla natura, & queste son tutte le cose naturali, o del caso, & que ste sono tutte le casuali, o dall'arte, et queste sono tutte le cose arteficiziali, & sotto il nome di arte si comprendono tutte le arti, così liberali, & degne come meccaniche, et vili. Ora trattando

do il poeta in tutte à tre queste canzoni de gli occhi di M.L. & effendo gli occhi vna particella, & articolo del suo soggetto cio è di madonna Laura, nessanti può dubitare, che il soggetto e materia sua, non sia naturale, e dalla natura portagli; si come quando egli parla del viso, delle treccie, della mano, o d'altre membra in particolare, ne è senza marauiglia de'più intendenti, che egli fauellando sempre d'vna sola particella della sua donna, in tre, e si lunghe canzoni egli l'andasse vatiando in così marauiglioss modi, che quanto più si legge di loro, e si rilegge, tanto altri più dileggerle, e di rileggerle oiuien vago.

Quanto al fine io per me penfo, che egli facesse non tanto per acquistare fama, & honore a se, quanto lode, egrido à M. Laura oltre il grandissimo piacere, che egli mostraua di pigliare nel raccontare le tante, e si diuerse lodi, de i leggiadri occhi di lei, senza, che egli così faccendo, poteua sperate, o d'entrarle in grazia o di manteneruisi, benche egli stesso dicesse.

, Planger cercainon già del pianto honore, & c. perche altroue difle ancora.

Ch'io veggio nel pensier dolce mio foco Fredda vna lingua e due begli occhi chiusi Rimaner dopo noi pien di fauille.

### INCHE SIANO SIMILI Ec. Cap. Quinto.



O N O fimili queste tre forelle, perche tutte sono d'vn medesimo autore, tutte trattano d'vn suggetto medesimo, tutte hanno i medesimi versi, & vna stessa misura, sono dissimili, perche la prima èindirizzata à gli occhi, la seconda à M. Laura, la terza

ad Amore, sono ancora dissimili, perche se bene tutte sono nello stile mezzano, tuttauia la prima è men alta della seconda, & la seconda della terza, come si dice di sopra; sono ancora dissimili per questo, perche essendo tutti i poemi generalmente, o piaceuoli, o graui, benche quasi sempre si mescoli la grauità colla piaceuolez za, e la piaceuolezza colla grauità nella qualcosa, il Petrarca su maestro grandissimo, in maniera, che scegliere non si può in quale delle due egli sosse maggiore, la prima di queste canzoni pare più piaceuole, che graue, la seconda più graue che piaceuole, la terza e graue & piaceuole egualmente, tanto che di loro si può dire

### DE GL'OCCHI.

**46** 

dice come diceua con Ouidio il dolcissimo, e santissimo m. Trifone ogni volta che la leggeua *facies non omnibus vna*, Non diuersa tamen, qualem decet esse fororum.

#### SE DIPENDONO DI SOPRA O NO, Cap. VI. & Vltimo.

CONO Alcuni i quali hanno creduto, che non folaméte que D ste tre canzoni, ma tutte l'altre, e genaralmente tutti i sonetti, e coponimenti del Petrarca dipendano l'vno da l'altro, e così gli continouano con quella diligenza, & ansietà, che fanno i legisti i titoli, la quale oppenione mi pare poco meno ridicola di quelle di coloro, i quali no pur credono così, ma vorrebon far ancora, che gli altri credeslero, che M. L. non fosse stata da vero, amata dal Petrarca, ma finta per la poesía, ne s'accorgono, che il Petrarca medefimo gli diede fuora e publicò in quello ordine, che ordinariamente fi truouano, e che egli scelse quegli soli, che à lui pareuano degni d'effere veduti, lasciandone molti altri indietro, e for fe in maggior numero di quegli, che fi leggono, e nel mettergli infieme non feruo l'ordine de i tempi, perche ( come dice Plinio delle sue pistole, egli no coponeua vna storia. poi chi non sa, che à ogni fenetto & à ogni altra composizione è fornita l'opera,e no ci occoare altra continuazione ? più dirò, che m. Francesco mede simo quando bene hauesse voluto porgli in quello ordine, che gli hauea fatti secondo i tempi, non harebbe, ne saputo, ne pointo, perche quanto si dee pensare, che egli ne stracciasse ? qua ti, che egli non fornisse?quanti, che cominciati in vn tempo si for nirono, ma vn'aluo dopo molti mefi, & anni, e forse lustri ? quã ti vogliamo credere, che ne facesse dopo la morre di M.L. di quel li, che fono in vita, ricordandosi di qualche atto, ò parola, o fatto o detto da lei mentre viuea ? & finalmente il volergli continuare l'vn dall'altro è non solamente per mio auuiso, impossibile, e falso, ma ridicolo, & ben so che alcuni vanno insieme di necessità, come sono quegli tre sonetti della partita di M.L. Quando dal proprio sito si rimuoue, & quei duoi

Amor plangeua, Oc.

*Tiu di me lieta*. & alcuni altri, e queste tre canzoni stesse, e que ste mostra, che gli altri non si debbono continouare. A quelli, che vogliono, che queste tre canzone in particolare pendono di sopra dalla canzone.

Lasso me, che non so in qual parte pieghi, ancora che siano di G g grande

grande autoriti, non dimeno rispondo, che non mi pare necessario ne ancora verisimile, ne mi muoue punto la lor ragione, pure questo non è di troppo momento, e però me ne rimetto à' più dotti, e più giudiziosi di me, & hauendo in sin qui ragionato in vniuersale di tutte e tre queste canzoni verrò hora à fa uellare al quanto della prima in particolare, doue che haremo alcune cose generalmente da auertire.

#### DELL'ARTIFIZIO.

FINE, che meglio s'intenda, e più ageuolmente conosca A la grandıssima arte & marauigliosa leggiadria di questo poe ta, mandaremo à la memoria, che qualunche foggetto, o materia fi debbe trattare, o sia naturale, o sia casuale, o sia artifiziale, si può trattare in due modi, semplicemente & senza affetto, o passione alcuna, come farebbe il Filosofo, & ornatamente con passioni, & affetti, come fanno i Retori & molto più ancora i Poeti, e la materia, che si debbe trattare in questo secondo modo ha bisogno di duoi aiuti, cio è dell'artifizio, e delle parole. L'artifizio, il quale fi può chiamare vna feconda materia & è vnico struméto della eloquenza, viene anch'egli, o dalla natura, o dal cafo, o dall'ar ti, benche ancora d'altronde, & in altri modi, che la materia, & massimamente da i forti topici, come dichiareremo nella esposizione particolare ellendo materia non meno difficile, e lunga, che vtile & bella, percioche da lui riceuono i componimenti, degnità, dilettazione, miserazione, & altri tali noti, ornamenti, e massi mamente quegli de i poeti, i quali vogliono effer più dolci, più affettuosi degli oratori, & non solamente muouere e persuadere, ma ancora generare marauiglia & stupore ne gli animi di chi legge, e questo basti, per luce della materia di cui si scriue, che a dirne à bastanza, non basterieno igiorni interi, ne i mesi ne forse glianni.

#### DELLE PAROLE.

V A NT O alla forma ò apparenza che fi da alla materia, cioè alle fcritture è fimilmente alle parole che i Latini chia mano Elocuzione, ella vuole hauere tre parti, Eleganza: ò vero leggiadria (poi che questo vocabolo galatter a non è'v fato ancora da buoni scrittori) composizione ò vero ordine; e degnità,

L'Eleganza consiste nella purità, e chiarezza delle parole, e le pa ole sono, ò proprie, ò traslate cioè tolte d'altronde, ò fatte da no D E GL'OCCHI.

467

da noi; Le parole, che si debbono víare nello stile alto deuono effere

Alte, Graui, Grandi, Sonanti, Apparenti, Luminofe, Rotonde, Seuere, Magnifiche, &c. Et nello ftile humile deuono effere.

| TAILO IT MITTER | deading currat   |
|-----------------|------------------|
| Baffe,          | Picciole,        |
| Piene,          | Dimesse,         |
| Chete,          | Vlate.           |
|                 | Baffe,<br>Piene, |

Nello stile mezzano deuon essere mezanamente temperate tra l'altezza, & l'humiltà, & generalmente si deuono vsare sempre parole.

| Pro Parato   |                   | <b></b>                  | _ ••        |
|--------------|-------------------|--------------------------|-------------|
| Pure,        | Monde,            | Chiare,                  | Belle,      |
| Grate,       | Dolci,            | Soaui,                   | Piaceuoli,  |
| Morbide,     | Vagh <b>e,</b>    | Graziole,                | Honeste,    |
| Gentili,     | Dilicate.         |                          | ,           |
| Et fuggire   | e sempre lo       |                          | 8 <b>4</b>  |
| Brutte,      | Vili,             | Dure,                    | Aspre,      |
| Rugide,      | Dense,            | Ristrette,               | Dispettose. |
| Dilunenti,   | Rozze,            | Immonde, & le troppo     |             |
| Vecchie,     | Nuoue,            | Sdrucciolose,            | Mutili,     |
| Strepitanti, | Tarde,            | Veloci,                  | Scielte,    |
| Languide,    | Pingui,           | Aride,                   | -           |
| Etgnardar    | fi in tutto di no | n pigliare nello ftile a | lto         |

Et guardarfi in tutto di non pigliare nello stile alto

Le Ridicole in luogo delle graui, nel basso

Le Imbellettate, per le vaghe

Le Insipide in vece delle dolci,

Le strideuoli, in iscambio delle soaui, & similmente le disso lute vedendole piaceuoli, come altra volta s'è trattato, e si tratterà diffusamente.

#### DELLA COMPOSITIONE

L A Composizione, cioè l'ordine delle parole, è di grandissima fatica, & vtilità, e riceue elercitazione lunghissima, & in que sta parte sa mestieri di moltissimi auuertimenti, doue non basterebbero l'opere intere; pure in vniuersale ha tre parti.

Prima, fi deue confiderare qual parola con qual parola, ò nuo ua,ò vecchia, ò altro che fi fia, torni meglio, fe migliore e più atta fuona alla materia preposta.

La feconda in qual guila torni meglio, ò per diritto, ò per lo l ungo, ò per lo trauerlo cioè, che genere, in che numero, in che Gg 2 calo

caso; cio è i Nomi : & i Verbi : in che modo : in che Tempo : in che persona : se attiuamente, ò passiuamente.

La Terza confifte nel aggiugnere, ò lcemare mutare tralporre, ò da principio, ò da fine, ò nel mezo.

#### DELLA DIGNITA.

L A Degnità confiste si ne gl'ornamenti delle parole, che sono.

Ripetizione, Conuerfione, Traduzzione. L'Interrogazione; & altre molte delle quali fi deue trattare lungamente dando gl'esempli à tutte, come delle sentenze che sono

Distribuzione, Licenza, Frequentazione, Similitudine, e l'altre delle quali medesimamente si deue parlare piu distesamente, e chiaramente.

#### . DELL'ARTIFIZIO DELLE PAROLE in questa Canzone.

M A venendo hormai à questa prima Canzone particolarmen te dico che l'Artifizio suo, & nelle parole; & nelle sentenze, è merauiglioso, e per cósiderare vn poco in genere dico in vna parte sola in quanto al Artifizio delle parole, che hauendo egli à parlare à gl'occhi di Madonna Laura è lodargli primieramente gli chiamò.

- ,, Occhi leggiadri doue Amor fa nido E di nuouo à lor riuolgendofi dice
- " Principio del mio dolce, stato rio e poco di sotto.
- ", Quand'à gl'ardenti rai neue diuegno

Agguagliandogli al Sole, come diuino nel Artifizio delle sentenze. E nella quarta stanza chiamandogli piu per nome proprio.

,, Occhi sopra'l mortal corso sereni, e poco di poi

", Luci beate, e liete, e nella medesima stanza

*Lumi del Ciel, & c.* e finalmente nel terzetto della canzone intendendo pur de gl'Occhi disse.

" A' dir di quel che à me steßo m'inuola.

#### DEL-

#### 469 DELL'ARTIFIZIO DELLE SENTENZE, di questa Canzone.

🔿 V A N T O allo artifizio delle fentenze, lafciando stare che 🖌 egli hauendo la materia datagli dalla natura, per nó fare co me il filosofo, o il medico, che sarebbe stato, in su la propria natu ra de gli occhi diffinendogli, & dichiarando le parti, e forme, e co loriloro, Egli come artifiziofo, & vero poeta non-trattò nulla di queste cole: ma gli agguagliò alle più belle cole, che sulle nella na tura, cioè al Sole, ne poteua cercare questa comparazione, ne più bella, ne più à proposito, e perche le cose si possono lodare da be ni dell'animo, da quelli del corpo, & da quegli della fortuna, egli non poteua lodargli se non della seconda parte, e perche tutte le cose sopra la natura si possono lodare dalle cose che procedono, e che accompagnano le cole, o che seguitano dopo. Egli non poteualodarlı dalla prima parte come è noto, ne dalla feconda,e dalla terza, e però in questa canzone gli loda più volte & in più modi de gli effetti come per non contare se non i più principali, quando disse.

Quando a gli ardenti rai neue diuegno , e più dilotto. Beato venir men ch'en lor presenza

eleggendo di più tofto voler morir con esli, che viuerne lontano. di lor poi accrelcendo dille,

Ma se maggior paura

Non m'affrenasse via corta , e spedita

mostrando che si sarebbe morto per non viuere senza loro del quale non sa immaginare maggiore effetto, dille ancora.

Già di voinon mi doglio, Gc. gran cola effere in tanti dolori, & non voler doleríi, perche altroue

", Mille piacer non vagliono vn tormento, & altroue

,, Togliendo anzi per lei sempre trar guai, Che 公c. diffe ancora da vn'alto vano effetto per moltrarle el suo dolore

Vedete ben quanticolor dipigne, &c. poi per moltrare la felicità fua infieme col dolore e la grandezza loro dille

Felice l'alma che per voi fospiri

Per li quali io ringrazio 👘 La vita che per altro non m' è agrado-Mi date quel d'ond'io mai non son sazio Oime perche si rado Dico ch'adora a lora ma quali liano gli effetti, e gli affetti à ogni verlo anzi quelta lettima parte

Tal che mi trae del cor ogni altra gioia e di sotto seguita Onde parole, & opre, &c.

qui manca il fine della lezzione.

LEZ-Gg z

# L E Z Z I O N E S E C O N D A DE GL'OCCHI.



R A tutte quante le cole di tutto quanto l'vniuerlo, l'effere è non folo la prima, che sia Nobilissimi Accademici, ma ancora la più perfetta, & la più disiderabile; percioche inanzi ad esso non è cola alcu na, & tutte le cole, che sono, sono per sui. Onde

in eslo Dio, il quale è perfettissimo, o, per meglio dire, la stella perfezzione, dalla quale procedono l'altre perfezzioni tutte qua te, è naturalissimo il volere esfere, anzi è la propria, o, estenza,o, esistenza, che dir debbiamo, non essendo altro, che atto puro sen za potenza veruna. Et quinci è, che tutte le cose per assonigliarfi à lui in tutti quei modi, che possiono, disiderano naturalmente sopra ogni cosa l'essere, il che si vede non pure nelle cose animate, & viuenti, ma in quelle ancora, che mancano d'anima & di vita, perciò che non deuemo credere, che il primo, & principale intendimento dell'acqua, quando fpegne il fuoco, fia per corrom perlo, & distruggerlo, estendo ogni corrompimento, & distruzzio ne contra essa natura, la quale per se non intende mai corrozzione alcuna, ne distruggimento. Ma ciò fare, per mantenere, e con servare se medesima, la qual cosa non può conseguire altramente, che diftruggendolo per le cotrarie qualità, che in ella & in lui si ritruouano. Similmente il fuoco non arde, & consuma tutte le cole doue s'appiglia, per altra cagione, che per conferuare prin cipalmente & accrescere se stesso. Et se bene queste cose come naturali, operano (fecondo, i migliori Filofofi) fenza conofcere d'operare, non però fi dee credere, che operino fenza ragione, elsendo rette, & guidate da quelle intelligenze, che mai non errano, & noi medelimi fenza saperne altra cagione sporgiamo sempre inanzi, e pariamo naturalmente il braccio à tutti quei colpi che potessero, o la testa, o altra più nobile, e più perigliosa parte offenderne, che le braccia no sono.ma che più?non deue cre dere ogni buon filosofo, che se l'aria per modo alcuno (possibile, o impossibile, che sia) si corropesse, o sparisse e diuétasse niéte, no debbe credere(dico) ogni buon filosofo, che il fuoco in si fatto caso cotra 12

#### DE GL'OCCHI.

la natura sua ( la quale è di salire sempre) discenderebbe subitamente, & occuparebbe il luogo dell'Aria? & l'acqua medefimamente contra la sua natura propria (la quale è di sempre scendere) falirebbe à fine, che nelle cose della Natura, e nel Mondo stef fo non fi desle alcun voto? & questo non per altro secondo, che io stimo, nobilissimi Accademici, se non perche non si distruggesse & corrompesse l'vniuerso, conciosia, che mancando l'vniverso, tutte le cose verrebbero di necessità à mancare, & così perderebbero l'eslere tanto da sutte disiderato, & à questo medesimo fine senza alcun dubbio tutti gl'huomini, tutti gl'animali, tutte le piante ( & per dirlo in vna parola) tutti gl'animanti difiderano grandissimamente, e cercano più d'altro di generare cosa à loro so migliante, per conferuarfi almeno nella spezie, da, che non possono nell'individuo, & da questo procede ancora che non folo, i pa dri amano così affettuosamente, i figliuoli & discendenti loro, ma etiandio gli scrittori, di qualunche maniera, e gl'artefici mede fimi, quanto fono più degni, & più eccellenti, tanto fi-rallegrano maggiormente gl'vni & gl'altri dell'egregie opere fatte da loro, come quegli, che sperano di douer viuere lungo tempo, e qua fi perpetuarfi có elle almeno nelle memorie, e per le bocche de g'i huomini, o p'ù virtuosi de gl'altei, o più pregiati. Di questo ragionamento, e discorso potremo aslai leggiermente conoscere no bilissimi Accademici quanto siano grandi le forze, e come ampia, e miracolofa la potéza di quel giouanillimo, & antichillimo Dio chiamato per nome conuenientifimo, Amore, poscia, che egli no solo i piu gétili spiriti, & i più cortesi ma i più saggi ancora, e più téperati quori, anzi, i più forti e possenti huomini no pure incéde e ferisce, ma códuce à tale molte volte colle sue ardentissime e pú gentillime fiamme, e quadrella, che eglino, e bene spesso per leggeriffime cagioni, vaghi di tutti i lor mali eleggono volontariamente la più horribile cola, e la più spauenteuole, che si possa im maginare, nó che trouare, cioè esfa morte; e tolgono à se stessi col le mani proprie quello, che più d'altro desiderano naturalmente, cioè esla vita, amando meglio il non eslere, che eslere senza la pre fenza, o senza la grazia delle lor donne, cosa veramente merauigliofa & del tutto incredibile, le non che(oltra la propria sperien za di ciascuno, doue si sia destato amore qualche volta) tutui, i libri di tutti gli scrittori così antichi, come moderni, e tanto Greci e Latini, quanto Toscani ne fanno sede pienissimamente, e più che gli altri il nostro non meno gentile e cortese, che saggio e té perato m. Francesco Petrarca, si in molti altri luoghi del suo va-Gg 4 ghillino

ghislimo & ornatislimo Canzoniere, & si massimamente in tutto quel dotto, & graue sonetto, che comincia

S'io credeffi per morte effere scarco. & nella fine della secoda staza, e della terza di questa prima così colta, così leggiadra, e così graziosa sorella, la quale noi seguitado il bellissimo costume di questa honoratissima Accademia cominciaremo hoggià dichia rate secodo l'ordine nostro, chiedendo prima humilméte, e speran do nó meno il solito fauore da Dio ottimo, & grandissimo, che la consueta vdiéza da l'humanissime, e benignissime cortesse vostre.

Tutte le cose qualúche fiano, sono, o sésibili, o intelligibili, sen fibili chiamiamo quelle, che si possono apprédere, & cognoscere da alcuno de i cinque sensi come sono tutte le cose naturali, e che hano corpo. Intelligibili sono quelle, che non si possono conoscere & apprendere se non coll'intelletto come la fortezza, la giu stizia, & tutte l'altre virtù, e breuemente tutte le cose incorporali come le diuine, e tutte queste cadono sotto il genere dimostratiuo percioche tutte si possono, o lodare, o biasimare & sempre, che si Ioda,o biafima alcuna,o perfona,o cofa,quella tal cofa, o perfona deue esfere certa & indubitata, perche le cose dubbie, & incerte non si possono affermatamente ne lodare ne biasimare, & ciascuna cola si può lodare, o biasimare, o passara, o presente, che ella fia, perche le future ellendo incerte non si possono lodare, & si lodano tutte le cole, ò bialimano fecondo, i Platonici, o dal paffato, o dal prefente, o dal futuro, dal passato si loda alcuna cola quã do fi confiderano le cole, che la precedono come farebbe l'origine & principio suo. Dal presente quando si considerano le cole, che l'accompagnano & sono insieme con esto lei, come la bontà, la bellezza & altre tali. Dal futuro quando fi confiderano le cofe, che la feguitano, & le vengano dopo, come tutti gl'auuenimé ti,o vero effetti e generalmente si lodano tutte quelle cose, le qua= li fono, o giuste, o legittime, o vtili, o honeste, o gioconde, o ageuo li come n'inlegna Arist. nella Resorica. Er susse queste cose si ri trouano in questa Canz: in tutti quei modi, che si poteua, percioche lodando gl'occhi della sua castissina donna, loda vna cosa sen fibile, & non intelligibile, certa e no incerta, presente & non futura, e la loda, come honesta, vtile, & gioconda, fi dalle cose, che accompagnano gl'occhi, & si da quelle, che gli seguitano, cioè da gl'effetti, che producono, e perche tutte e tre queste Canzoni so no continouate, e quasi vna sola egli fa vn principio, o vero proemio comuni à tutte, doue egli fa artifiziosamente attenti, docili,e beneuoli gl'uditori secondo gl'amaestrameti retorici, come vedre mo

STANZA PRIMA.

**Perche la vita è breue**.

E' l'ingegno pauenta à l'alta impresa; Ne di lui, ne di lei molto mi fido : Ma spero, che sia intesa La, dou'io bramo, è la doue effer deue La doglia mia, la qual tacendo i grido, Occhi leggiadri dou' Amor fa nido, A voi riuolgo il mio debile stile, Pigro da se, ma'l gran piacer lo sprona: Et chi di voi ragiona, Tien dal suggetto, vn habito gentile, **Che con l'ale amorofe** Leuando, il parte d'ogni pensier vile : Con queste alzato, vengo à dire hor cose; Ch'ho portate nel cor gran tempo afcofe.

In questa prima artifiziosissima stanza propone il Poeta quelle **co**fe, delle quali intende di fauellare, ma prima mostra la grandez za dell'imprela effere tale, che egli sene sbigottisce, di poi sperando d'hauere a effere intefo da M.L. riuolge il parlare à gl'occhi di lei, di cui parlado cofella di sentirsi disporte gentilmente, & inalzarsi come vedremo meglio nelle parole. Perche. percioche. la vi ta. lo spazio del viuere humano. è breue. cioè corta. e l'ingegno. mio. pauenta. paue e teme. à l'alta impresa. considerando l'altezza del foggetto, & quanto fia male ageuole voler lodare la leggia dria di fi begl'occhi, chiamafi impresa toscanaméte quello, che, i latini dicono inceptu cioè ogni cola, che s'impréde e piglia, o à fare, o, à dire, doue è da notare qlla particella; al; che pare fignifichi in questo luogo la causa efficiente, e quello, che, i latini direbbero propter, come diciamo tutto il giorno, io triemo à ricordarmene et al ri modi somigliati. ne di lui ingegno ripigliado prima quello, che pose dopo, ne dilei. vita. molto mi fido. doue quello auverbio molto. pare, che sia posto in questo luogo quasi per iconia in quel molo, che diciamo tutto il di volédo mostrare di no curarci púto d'alcuna cofa,egli la ftima molto, io mene curo aflai, & altri cotali notaremo ancora, che fido è di quei verbi, che non può stare senza il mi inanzi, come m'tempo, m'allegro mi pasco, & molti altri trouandosi di quegli, che possano stare con ello, & senza, fignificando il medefimo, come mi rido, mi rimango, & altri affai come s'è dichiarato altroue. Maspero. pure ho speranza, che

che sia intesa Che debba essere intesa cio è conosciuta, e compresa quello che, i Latini direbbero exaudita, percioche si come intendere significa due cose diuerse, vdire (per dir così) & essere in tento come la nel sonetto sopra la Morte di M. Cino.

" Toi che morto è colui, che tutto intefe

, In farui mentre visse al mondo honore. Così intela lignifica medefimamente queste due cose cio è conosciuta & intenta, come nel sonetto. Cantai hor piango

,, Ch'à la cagion non à l'effetto , intefi

,, Sono, i, miei sensi vaght pur d'altezza. La doue io bramo, la doue effer deue. la doglia mia. Cio è da M.L. vlando la cir conlocuzione cioè dicendo poeticamente có più parole per mag giore ornamento quello, che poteua dire con vna sola, benche alcuni diuidono questo verso & vogliono la sentenza s'intenda così, e la construzzione sia tale. maspero che sia intenda. & intendono per nominatiuo l'alta impresa. la doue io bramo. cio è da M. L. & la doue esser deue la doglia mia. & alcuni leggono in vece della doglia mia. la voglia mia, il che per mio auuito; è non scio contra sutti, i, testi ma fuori d'ogni buon giudizio ne si merauigli alcuno, che il Poeta dicesse altroue il contratio come la.

- , Lasso, ch'io ardo, & altrinon mel crede :
- ", Si crede ben, se non fola colei,
  - Ch'io più ch'ogni altra, & ch'io fola vorrei.

Ella pàrche nol creda, e si sel vede. Percioche oltra l'elser Poeta: in ciascuno componimento (come si disse di sopra) è fornita l'opera, & egli medesimo sene scusò nel primo sonetto, & ne rendè la cagione quando disse.

, Del vario stile in c'h'io piango e ragiono

- ,, Fra le vane speranze, e'l van dolore. La qual tacendo grido.
- " Perche ne gl'atti d'allegrezza spenti
- " Di fuor si legge come io dentro auuampi. Et altroue esclamò così affettuosamente.
- " Infinita bellezza, e poca fede .
- " Non vedete voilcor ne gl'occhimiei? Et altroue ancora
- " Poi che vostro vedere in me risplende
- ,, Comeraggio di Sol traluce in vetro

, Baste dunque il difio senza, cb'io'l dica. Bellistima contrarietà, e tanto più, che non disse, parlo, o fauello, che sono, i proprij contrarij di taccio ma disse grido, quasi volesse mostrare, che molto più si deue credere à, i fatti, che alle parole & nel medesimo sentimento disse altroue nella Canz: difficile.

Et vo

,, Et vo contando gl'anni & taccio, & grido. Et di questi con trari vsa spessifissime volte con grandillimo artifizio il Petrarca, & ne mile forse più, in quel sonetto

, Pace non truouo & non ho da far guerra. Che tutti, i Poeti Latini in tutte l'opere loro il quele non fo fe debbo dire immitan do,o pareggiando il Reucrédiffimo Cardinale Bembo fece quell'artifiziofittimo fonetto, il quale per che giudichiate voi stessi se io ho detto vero, o nò vi recitatò tutto quanto.

Laffo me,ch'ad vn tempo etaccio e grido, E temo e ffero, e mi rallegro e doglio, Me steffo ad vn fignor dono e ritoglio; De miei danni egualmente piango e rido.
Volo fenz'ale; e la mia fcorta guido: Non hò venti contrari, e rompo in fcoglio: Nemico d'humiltà non amo orgoglio: Ne d'altrui, ne di me molto mi fido.
Cerco fermar il Sole, arder la neue; E bramo libertate, & corro al giogo. Difor mi copro, e fon dentro percoffo.
Caggio quand'io non hò chi mi rileue: Quando non gioua le mie doglie sfogo: E per più non poter fo quant'io poffo.

Occhi leggiadri doue Amor fanido. Riuolgesi à gl'occhi vsan do la figura chiamata Apostrofe cio è conversione inuocandogli secondo alcuni in vece delle Muse et d'Apollo, come sece ingegnosamente Lodouico Martegli nelle sue bellissime stanze

Sonmi, i begl'occhi vostri Euterpe, e Clio

Febo quei di Madonna, onde allor cheggo Memoria da compir l'alto defio. & quel che viene. chiamali leggiadri. come altroue nel fonetto.

Io fentia dentro al cor già venir meno

" E mi condusse vergognoso, e tardo

" A riueder gl'occhi leggiadri ond'io

,, Per non esser lor graue assai mi guardo. Et altroue

" Et l'aria del bel vifo

,, E degl'occhi leggiadri, meno ofcura. La qual parola vía in molti altri luoghi aggiugnendola hora à, i penfieri hora à, i rami, hora à, i modi, hora à gli ídegni, & hora ad altre cose dicendo.

", Amor, che folo, i cor leggiadri inuefchi. & altroue ne Trionfi.

" E i bei visi leggiadri,

Che'

47**s** 

, Che'mpallidir fe'l tempo, e morte amara. La qual voce cre do io per me, che fia diriuata da questa parola legge, & significhi tutte quelle cose, che seruano quella legge, che loro si conuiene onde diste il Petrarca.

- ,, Con leggiadro dolor par, ch'ellaspiri
- ,, Altapietà, che gentil core stringe. Et nella Canz: Io vo pensando
- ,, E sento ad hor ad hor venirmi al core

Vn leggiadro difdegno aspro, e seuero. Et che altro vuol significare il leggiadro portaméto, & il leggiadro habito, e lo stil leg giadro, & altri così fatti le non conueneuole, & quello, che, i latini direbbero decens, o decorum, benche gl'antichi schifino d'vsa re queste parole, diceuan più tosto prepon có voce greca, onde il nome di leggiadria potrebbe per vétura sprimere appo noi quello, che, i Latini dicono decorum, & i Tofcani conueneuolezza, & ben so, che leggiadria, leggiadro, e'l suo diminutiuo leggiadretto si pigliano hor per bello, & hora per qu. llo, che noi Fiorétini diciamo volgarmente galante, & galanteria tolti credo da, i Latini che dicono. elegans & elegantia, & hota in altri modi come fa cia scuno, basta, che secondo quello, che à me pare tutte quelle cose, che, o hanno quello che hanno à hauere, o fanno quello, che deono fare si possono chiamare leggiadre. doue Amor fa nido. doue Amore s'annida, & alberga, onde altroue disse pur degl'occhi parlando

,, Che presso à quei d'Amor leggiadrinidi. & quegli, che alber gano in alcuno luogo v'hanno come padroni granditlima possanza, & autorità e però diste altroue.

La onde ancor come'n suo albergo vene. A voi riuolgo. il composto per lo semplice come diciamo ancora ridere, & altri simili. il mio debile stile. da allo stile per figura, quello che era d'esso poe ra come sa ancora seguitando pigro da se. cio è di sua natura per traslazione vno da gl'infermi, e l'altro da gl'infingardi. ma'l gran piacer lo sprona, tisponde à vna tacita obbiezzione per che scriue hauendo lo stile debile e pigro, & disse sporta per traslazione da caualcatori cioè spinge, e sforza, hauendo detto pigro e debile, e nella stanza seguente disse à questo effetto medesimo.

, Ma contrastar non posso al gran disio. E chi di voi ragiona, & qualunche fauella, o scriue di voi. tien dal soggetto vn babito gentile. cio è piglia qualità da voi diuentando tale quale voi scre, questo nome babito in questo luogo è vocabolo filosofico, o piu tosto de i Loici, i quali dicono, che l'habito è vna qualità fer ma, ma et che si puo difficilmente rimuouere, et la disposizione è vna qualità, che ageuolmente si timuoue, onde ogni habito è disposizione necessariamente, ma non è gia necessario, che ogni dispofizione sia habito, onde potemo dire, che l'habito è vna dispofizione ferma & stabile, & la disposizione è vn habito instabile & infermo, & hauer l'habito d'vna qualche cosa non vuol dire altro, se non poterla fare ageuolmente & à sua voglia, onde per cagione d'essempio, vn musico quando dorme, o non canta si dice hauer l'habito di cantare, perche puo se vuole, & quando canta si dice essere in atto, come s'è dichiarato altroue, *Che colle ale amorose*. allude à l'oppenione di Platone, che l'anime degli innamotati racquissino più tosto l'ali, che quelle degl'altri huomini, o forse dice così perche Amore si dipigne alato interpetrandolo altramente, che non fece Properzio quando disse

- ,, Idem non frustra ventos as addidit alas
- ,, Fecit & bumano corde velare Deum

,, Scilicet alterna quoniam in Etamur in vnda, poteua dire ali per i, ma è più dolce suono è cozzando nella a,

,, Nostraq; non ullis permanet aura locis. Leuando il parto d'ogni pensier vile modo leggiadro di fauellare figurato volendo dire lo leua & parte cioè toglie il semplice per lo composto cioè di parte e lepara, o vero sceura Ver nel primo summersasse; obrue puppes, da ogni pensier vile. da ogni basso pensiero & concetto. Son queste alzato. sta in sulla traslazione dell'ale, cioè spinto dal gran disio & piacere di lodarui. vengo à dir hor cose. mostra grande preparamento & dice hor cioè mentre, che sono alzato da l'ali d'amore. Ch'ho portate nel cor gran tempo ascose. le quali ho portate, poteua ancor dire portato gramaticalmente. afcofe gran temponel quore poteua ancor dire ascoste & allude à quello, che dice Pittagora appresso Ouidio. Quaq; diu latuere canam. Quan to à l'arte deuemo notare, che hauendo egli la causa humile, o, vero materia balla volendo lodare non vn tutto ma vna lola particella & questa non de i beni dell'animo, che sono gl'ottimi ma di quegli del corpo, fa gl'uditori attéti mirabilmete nel primo comin ciamento mostrando d'hauere à dir cose tali e tante, che ne la vita gli bastaua, ne si fidaua dello ingegno, il quale conoscédo la grandezza dell'impresa non solo dubitaua ma temeua, & è questo modo di fare attento lasciando l'vditore solpeso più artifizioso, che se hauesse proposto di voler dire cole nuoue, o grandi, o inusi tate, o viili, o l'altre, che si vsano comunemente per fare attenti gl'yditori, fa ancora attento nel fine della staza poscia, che egli al zato

#### Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

478 LEZ. DIBENED. VARCHI

zato da l'ali d'Amore viene à dir cole, gran tempo pensate da lui l asciando medefimamente sospeso l'vditore, catta ancora beneuo lenza fi da gl'occhi di cui fauella chiamandogli leggiadri, e dicendo, che Amore alberga in essi come in suo nido, e si dalla persona di lui medefimo chiamando il suo stile, e debile, & pigro, fa ancora docile dicendo. à voi riuolgo il mio debile stile accennando di voler fauellare de gl'occhi, e perche niuno si sbigottisse, o lasciasse di leggere, per haver chiamato il suo stile debile, e pigro foggiunle, & chi di voi ragiona con tutto quello, che feguita doue ancora si fa beneuola M.L. & certo chi vorrà dirittamente co fiderare vedrà che questo proemio ha tutte le sue parti compiutamente, le quali noi bastandoci d'hauerle accénate in parte non dichiararemo altramente, e riferbandoci à diffinire altroue lungamente, che cola lia ingegno e mostrare, che quel modo di par lare. doue Amor fanido. è locuzione topica propia del Petrarca, & degna di grandislima lode passaremo alla seconda stanza.

#### STANZA SECONDA.

Non perch'io non m'auuegga Quanto mia laude è ingiuriofa à voi Ma contrastar non posso al gran desio; Lo qual è in me, da poi Ch'io vidi quel, che pensier non pareggia; Non che l'agguagli altrui parlar, o mio; Principio del mio dolce stato rio. Altri, che voi so ben, che non m'intende; Quando à gl'ardenti rai neue diuegno; Vostro gentile sdegno Forse ch'all'hor mia indignitate offende. O, se questa temenza Non temprasse l'arsura, che m'incende Beato venir men: che'n lor presenza M'è più caro il morir, che'l viuer senza.

Haueua il Poeta ne, i primi fei verfi dell'i prima ftanza fatto vn proemio comune à tutte, e tre le Canz. e generale à ogni perfona poi riuoltofi à gl'occhi, fatto vn proemio particolare à quefta prima Canz: hora in quefta feconda ftanza infino à quel verfo, che comincia. *Principio del mio dolce Stato rio*. fi fcufa con effi occhi, & rende la cagione perche gli lodi ancora, che conofca, che il fuo lodargli è vn biafimargli, e far loro ingiuria dice dunque. non perch'io non m'auueggia, cioè non perche io non m'accorga, & non

### DE GL'OCCHI.

479 non sappia molto bene quanto mia laude, cioè quanto il volerui lodare io, doue notaremo, che quel pronome mia è posto in que **fto** luogo attiuamente, & non palliuamente fignificando la mia laude non quella, che fi da à me ma quella, che do io ad altri, & diffe laude. e non lode per effere'quello piu pieno per cagione di quel dittongo au. disse laude per, è, e non per, à, come poteua rispetto al suono, che è piu dolce così cozzando in quell'e, et seguitando poi ingiuriosa, che fornilce per, a, è ingiuriosa à voi. per **cio**che quando fi loda alcuna cofa,0 meno,che non fi dourebb**e, o** in altra guifa, che non fi conuiene fele fa torto, et ingiuria grande non honore, e però disse, il gran Tito Liuio Padouano di Car tagine, e meglio tacersene, che dirne poco. et pare che toglielle questo luogo dal Petrarca Latino cioè da Orazio quando egli par lando ad Agrippa diffe.

In:bellifq; Lyre Musa potens vetat

Laudes egregy Cafaris, & tuas

Culpa deterere ingenij. Togliendolo però di maniera, che lo fe ce suo, e se non è meglio detto, e più bello di quello, certo non è più brutto ma bene più breue. ne vuol dire altro ingiuriofo fe no pieno d'ingiuria perche come ancora in latino quali tutti i no mi, che finilcono in olo lignificano pienezza come amorolo, pen solo, et altri tali. Ma contrastar non posso al gran disio. rende la ca gione per ilcularsi onde è, che egli ne fauelli et hauendo contessato l'errore lo difende rimouendo da se non il peccato, ma la colpa,e lo trasferisce in Amore, o vero nel desiderio, ch'egli haueua hauuto fempre di lodare quegli occhi dal primo di, che gli vide trasterisce ancora la colpa in loro medelimi, i quali sono di manie ra, che non vi si può aggiugnere col pensiero di nessuno non che, o egli, o altri potesse parlando dirne à pieno, e però disse altroue pure sculandosi di questo medesimo.

" Et le mie colpe à se stessa perdoni. Et altroue medesimaméte

,, Colpa d'Amor non già; difetto d'arte, Che così si debbe, et leggere, e puntare secondo il mio auuiso, e non come puntano, e leggano gl'altri.

" Colpad' Amor; non già difetto d'arte, Ma contrastar. cioè ripugnare, et era necessario il così dire perche altramente la difesa non sarebbe stata valida estendo questa la terza parte della causa assuntiua nella costituzione, o vero stato coniettutale, e però disse ancora. disio grande, e non posso. à dimostrare, che per lui non era restato lo quale e in me. disse lo qual disso, e non il qual per ca gione di maggior suono come dice ancora spesse volte lo cor, lo mio,

## 480 LEZ. DI BENED. VARCHI

mio lo cui & altri tali senza altra necessità che lo stringa. da poi ch'io vidi. cioè sempre dal di che gli vidi & mi innamorai quasi come Vergilio nella Boccolica.

,, Vt vidi vt perij ? & altroue disse in vn modo simile

, Quel che veder vorrei poi ch'io nol vidi. Quel che pensier non pareggia. non che l'agguagli altrui parlare, o mio. cioè, i begli occhi di M. L. ne poteua vsare circonlocuzione più diuina ne con più belle voci, & meglio accommodate parole rispodendo parlar. che è verbo à pensier. che è nome, & agguagli, presente del foggiontino à pareggia, presente dell'indicatino & mio ad altrui il che à fine che meglio s'intenda deuemo sapere, che primie ramente sono le cose; di poi i concetti, o vero pensieri e non sono altro, che l'immagini, o vero similitudini d'esse cose riserbate nella fantafia . nel terzo luogo fono le voci, o vero le parole, le quali mediare quelle similitudini, & immagini, che noi chiamiamo cocetti ci fignificano & rappresentano le cose, vltimamére è la scrit tura, la quale anco esfa ci rappresenta le cose, ma mediante le parole & i cócetti & di mano in mano fi va digradando, perciochele cose sono più, e più veramente, che i concetti, i cocetti più che le parole, le parole più che le faitture, onde fono alcune cofe, le qua li non fi possono immaginare, alcune s'immaginano, che non fi possono fauellare, alcune si fauellano, che non si possano scriuere & per questo diceua S. Agostino.

Deus verius excogitatur, quam exprimitur, & verius est quam cogi tetur. non pareggia. si come pati, & eguale significano vna cola medesima così pareggiare & agguagliare, hanno il medesimo significato Altrui parlar. questo pronome altrui è in tutti : casi, così nel numero del meno come il quello de'più, eccetto però, che nó mi ricorda hauerlo trouato mai nel nominatiuo, ne del singu lare, ne del prulare ma sépre altr, e così nelle prose come nel verso si pone, e fignifica quello stesso, che in latino, alienti, onde quello, che esi direbbero aliena pericula noi diciamo gl'altrui pericoli, o i pericoli altrui, & quado diciamo, i pericoli d'altri se bene fignifi chiamo il medesimo non è però la medesima locuzione ma quello, che essi direbbero pericula altorum, & significa questo pronome altrui alcuna volta la persona certa, come là

L'vno à me nuoce, & l'altro Altrui, ch'io non lo scaltro. cioè à M.L. & alcuna volta incetta come là

" Doue è viua colei, ch'altrui par morta, e tanto è dire altrui quanto ad altrui così nel fingolare come nel prulare, с non meno nella profa, che nel verso.

LEZ-

**4**81 LEZZIONE TERZA DEGL'OCCHI.



VNQVE, ch'io non mi sfaccia Si frale oggetto à si possente foco, Non è proprio valor, che mene scampi : Ma la paura vn poco ; 1.1 A. Che'l sangue vago per le vene agghiaccia; Risaldal cor, perche più tempo auuampi. O poggi, o ualli, o fiumi, o felue, o campi, O testimon della mia graue uita, Quante volte m'udiste chiamar morte? Ai dolorofa forte; Lostar mi strugge, e'l fuzgir non m'aita, Ma se mazgior paura. Non m`affrenaffe; via corta, & spedita, Trarrebbe à fin quest a aspra pens e dura, E la colpa è di tal, che non n'ha cura.

In questi primi sei versi di questa terza stanza ridice il Poeta & replica di nuovo quella medesima senterza, & concetto, che egli haueua detto nel fine della seconda, cioè che se egli non veniua meno, & non si disfaceua nel rimirare gl'occhi di M.L. non veniua questo per virtù, o, sapere di lui, ma perche il timore, che egli haueua di non offenderla mirando, temperaua l'ardore, che l'incendeua. la qual cosa egli ripete non per carestia, ne di sentenze, ne di parole, ma poeticamente à maggiore spressione, & non solo per muouere di se compassione, in altrui ma generare an cora misericordia; dice dunque variando le parole, le metafore, & i modi del fauellare. Dunque, ch'io non misfaccia. cioè ch'io non mi distrugga, & venga meno.

Si frale oggetto à fi possente foco. Essendo si frale oggetto cioè neue secondo alcuni à si possente foco, cioè à gl'ardenti rai, & così tutto questo verso dirà in sentenza colla medesima traslazio ne quello, che disse di sopra tutto quel verso.

Quando à gl'ardenti raineue diuegnio. ma à me piacerebbe più, che questo fuste vno artifizio nuouo, e che come di sopra aggua gliò gl'occhi di M. L, al Sole, e se alla neue, così qui agguagliasse i medesimi occhi à vn suoco possente & grande, & se à vno oggetto frale & debole, come sarebbe (essepli grazia) il solfo, come egli Hh. steffo.

### 482 LEZ. DIBENED. VARCHI

stello disse. à questo proposito medesimo, o la cera

,, Solfo, & escason tutto. & altroue nella Canz:

Ben mi credea paffar mio tempo omai

,, Et 10, che son di cera al foco torno

Non e propio valor. Non è mio ne sapere ne virtù

Che me ne scampi. Il quale mi difenda & liberi, ch'io non arda & venga meno!, Ma la paura. Quella temenza di non offendere, & far disdegnare M. L. Che. La qual paura

Aggiaccia vn poco. cioè raffredda, doue pareà me, che fusse posto quello auuerbio Vn poco. cioè al quanto per temperare la forza & vemenza di quel verbo Aggiaccia. & non significa altro aggiacciare vn poco, che raffreddare molto, alcuni vogliono, che significhe tempo, dicendo vn poco, cioè per alquanto spa zio, alcuni lo congiungono non con aggiaccia, ma con risalda.

Il fangue vago per le vene. Diffe vago cioè vagabondo & errante, perche il fangue mediante le vene, che fi diftendono per tut to il corpo, da nutrimento à tutte le parti di ciascun membro, non altramente, che vedemo ne gl'arbori, onde ancora Dante à vn fimil proposito disse nella Canz:

**Cofi nel mio parlar voglio effer afpro** 

,, Il sangue, ch'è per le vene disperso

Correndo fugge verso

, Il cor, che'l chiama ond'io rimango bianco

Risalda'l cor, cioè risana come la

,, Vnaman sola mi risana & punge

Perche. accioche Auuampi. Arda, & fi confumi. Puù tempo. Maggiore spazio & più lungamente,

Sfaccia. cioè difaccia & diftrugga, ftando in fulla traslazione, ò, della neue al fole, o della cera al fuoco, doue è da notare, che quefta lettera S. pofta dinanzi à, i verbi, ha quella fteffa forza, che la prepofizione dif. in Latino, onde tanto è dire sfaccio, quanto disfaccio, slego, dislego, fcoloro, difcoloro, & altri fimili, & fempre in cotal cafo fignifica il contrario del verbo à cui è pofta dinanzi, come voler & difuoler stempro distempro, torno distorno, ò vero frastorno, cioè far tornare in dietro, è ben vero, che alcuna volta non fignifica contrarietà, ma accrefce il fignificato del suo verbo come distringo, cioè legare strettamente & distillo, cioè stillare abondantemente, & in diueste parti, alcuna volta non fa altro, che mutare la fignificazione al suo verbo come distinguo. alcuna volta si truoua la S. sola come smorfare, strancare, scarecare, scapestrare. formati da questi nomi morso, branca, branca, carico, capestro come da fronda, o ver fronde, sfrondare. Si frale. Parola propio toscana & molto vsata dal Petrar. tratta per quato stimo da questa parola latina fragile.leuata del mezzo la sillaba gi.per la figura chiamata since pe da greci, cioè mozzamen to, onde tanto significa frale sincopato quanto sragile intero, cioè cosa debile, & che ageuolmente si spezzi, che tanto significa il ver bo frangere, onde è deriuato, & però disse propiamente il Petrar.

,, La frale vita, che ancor mero alberga, Et altroue

**,**, Fra fi contrari v<sup>,</sup> nti in frale barca. Et altrou**e** 

», Questonostro caduco & fragil bene.

,, Ch'è vento & ombra, & ha nome beltate.

Et quel che disse di sopra frale barca chiamò altroue fragil legno, cioè frangibile (per dir cosi)

Come si dice toscanamente subbietto & soggeto Oggetto. nella medefima lignificazione tanto in profa quanto in versi, così si dice medefimamente obbietto, & oggetto, la qual parola è pro-' pia de i filosofi, & benche appoloro si piglialcuna volta per lo medesimo, che subbietto, tutta via parlando propiamente obbietto non éaltro, come ne dimostra il suo nome, che quello, che s'affaccia, ò vero rappresenta dinanzi, & quello si chiama l'obbietto d'alcuna arte, o scienza, circa il quale s'indir zza tutta l'intenzione di cotale scienzia & arte, nel primo modo diciamo, che l'obbietto de gl'occhi fono i colori, dell'vdito, i fuoni, dell'odorato gl'odori, & i sapori del gusto, i quali si chiamano da filosofi sensibili, che tanto viene à dire quanto gl'obbietti de sensi, come dichiarammo nelle lezioni dell'anima, nel secondo modo diciamo, che l'obbietto della medicina, cioè l'intendimento & fine suo è la sanità, & breuemente oggetto si piglia per tut te quelle cofe, che l'huomo fi propone come fuo fine, onde l'og getto de gl'innamorati sono le donne loro, & però diceua il Petr.

,, Ch'io non veg gio'l bel vifo, or non conofco

,, Altro fol, ne questi occhi hanno altro obbietto: Et nel son. In quel bel viso, ch'io sossi o bramo

, Ma la vista priuata del fuo obbietto . Et nella mestillima Canz:

Amor fe vuoi, ch'io torni al gioco antico

,, Rendi gl'occhi & à gl'orecchi il propio obbietto, Et così nel fon.

,, Soleano, i miei pensier soauemente

,, Di loro obbietto ragionarc infieme. Onde l'oggetto del fuoco iono tutte le cose combustibili (per dirlo come i filosofi) Hh 2 cioè

# 484 LEZ. DI BENED. VARCHI

tioè che possono ardere, e tanto quato vna cosa è più cobustibile & atta ad abbruciare, tato è più frale oggetto, perche il fuoco vi s'appicca più tosto, e più ageuolmete la cosuma, e pero disse il Pe:

E se non fusse esperienza molta

De I primi affanni, io sarei preso & arso

Tanto più, quanto son men verde legno. Et il secondo Petrarca, ma Viniziano disse à questo proposito medesimo nel Son:

- Se tutti i miei primi anni à parte à parte
- , Arfi al tuo foco, e diffi altro non chero,
- "Mentre fui verde & forte : hor non pur ardo
- ", Secco già e fral "ma'ncenerisco e pero.

A' si possente foco. Risponde con quelle parole à si possente, à quelle, si frale come fece il Reuerendissimo Bembo con non minor grazia, il quale hauendo detto verde, e forte, soggiunse sec co, & frale; doue noteremo, che il Petrarca (per quanto mi ricordo) non vsa mai, potente ne potédo come sa il Boccaccio ma pos fente e possendo come forse di maggior suono. onde disse nell'vl tima di queste tre sorelle.

", Si possente e'l voler, che mitrasporta. Et altroue dandogli il caso dopo, e pur de begl'occhi parlando di M.L. disle

- ", E que begl'occhi, che cor fanno smalti
- " Possenti à rischiarar abisso, e notti
- " E torre l'alme à corpi, e darle altrui.

Non è propio valor. Questa parola valore, on de viene valoroso, se bene significa propiaméte la valuta di ciascuna cosa si piglia però in tăti lignificati,e li begli,che io nõ credo,che chi cercalle tutta la lingua latina, potelle ritrouar mai vna voce di tăto valore quato è que sta, e che sprimesse quello stello nella lor lingua, che questa fa nella nostra, ne si posson dichiarar bene i significati suoi, se no co gl'ellempi i quali sono poco meno, che infiniti, e però ne raccontaremo tre o quattro solaméte, e primieraméte per no discostarci d'agl'occhi, di cui si ragiona, allegaremo l'essepio nella difficile, Can: Verdi pāni. " Chi gl'occhi mira d'ogni valor segno. et altroue

- " Fuper moltrar quanto espinoso calle.
- ,, E quanto alpestra, e dura la falita

Onde al vero valor conuien, ch'huom poggi. Et altroue

", Spento'l primo valor qual fia'l secondo? Et nel son. O passi fassi . intendendo delle lettere, e nell'armi disse

. ", O fronde honor delle famose frondi

,, O sola insegna al gemino valore. Et ne i Trionfi , Gente di ferro, e di valore armata

Cbe

485

Che me ne scampi. Come i Latini hanno alcuni verbi, i quali fono hora neutri, & hora attiui.come ruo, e molti altri, così han no, i Toscani medefimamente, on de scampare alcuna volta è attiuo come qui, & significa difendere, e liberare come la

, Piùnon mi può scampar laura ne rezzo. & alcuna volta neu tuo come nella diuotifima Canz. alla nostra Donna

"O, faldo scudo dell'afflitte genti

, Sotto qual si trionsa non pur scampa. Et nella Can. Qual piu diuersa e nuqua.

,, Fuortutti, i nostri lidi

,, Nell'Isole famose di Fortuna

», Due fonti ha, chi dell'vna

,, Bee, muor ridendo, e chi dell'altra scampa. così poco di sotto quel verbo aggiaccia è posto attiuamente. Et nel sonetto.

Quest'humil fera vn cor di Tigre, a d'Orsa, è posto attiuamente come in molti altri luoghi

Non può più la virtù fragile , e stanca

Tante varietati omai soffrire

Che'n nun punto arde aggiaccia, errossa e'n bianchi

Me ne. Questa particella. Ne si pone variamente, & in diuersi significati qui vuol significare ne cio è da questa cosa. come la

,, Quand'io fui preso or non mene guardai. Alcuna volta fignifica & non come nella Canz: grande

- " Morte mi s'era intorno al core auuolta
- ». Ne tacendo potea di sua man trarlo. Alcuna volta significa noi come la.
- ", Che vendetta è di lui, ch'à cio ne mena. Alcuna volta in
- " Per fare iui, Or ne gl'occhi sue difese. Alcuna volta negli
- , E'l viso scolorir, che ne'miei danni. Alcuna volta si pone in vece di o vero
- " Anzila voce al suo nome rischiari

,, Segl'occhi suoi ti fur dolci ne cari. tolto dalla lingua prouen zale come infinite altre patole, e modi di fauellare notati altrous da noi

Ma la paura. La paura non è altro, che vna contrazzione, o ve ro riftringimento dell'animo per cagione d'alcuna cofa, o che fia veramente, o che ci paia cattiua, la quale giudichiamo, che ne deb ba apportare, o di prefente, o non dopo molto tempo, alcuno dã no, o male grande, dico riftringimento perche mediante cotale perturbazione l'animo fi contrae, & riftringe & quinci feguita, che il fangue correndo al quore, come à rocca per difendere la Hh 3 parte

## 486 LEZ. DIBENED. VARCHI

parte piu nobile, lascia le membra esteriori, onde seguita la bianchezza & il freddo, e dal freddo il triemito, che sia, o che cipaia. perche molti temono di quello, che non si deue temere, e molti per contrario non hanno paura di quello di che si douerebbe tremare come è d'essere tenuti, o ignoranti, o maligni e d'altre cose infinite, che possono offenderne non meno l'animo, che il corpo onde Dante

- ", Temer si dee di tutte quelle cose
- " Ch'hanno potenza di fare altrui male
- ,, Dell'altre nò, che non son paurose

o di prefente, o dopo non molto tempo. perche quando le cofe fono lungi quantun que grandi, & horribili non ci fanno paura ancora, che certiflime come la vecchiaia, e la morte. Danno, o male grande. perche fe fuffe leggiero, o picciolo, o ftimato da noi per tale, non c'arrecarebbe paura. Vulpiano la diffinì breuemente in questo modo. La paura è vna trepidazione, o vogliamo dire spauento della mente per cagione d'alcun pericolo, o presente, o futuro. Cicerone nel quarto delle disputazioni Tusculane diste. La paura è vna oppenione d'alcun male, che ne soprastia, il qua le ci paia intollerabile.

*Rifalda'l cor*. Rifaldare pare tolto per traslazione delle cofe rot te,o fesse, & in somma, che non sono intere, onde noi diciamo saldo quello, che i Latini dicono *solidum*. Petrarca

" Prima porria per tempo venir meno

"Vn'immagine falda di diamante. & diciamo medelimamente faldare la ragioni, quello, che Cicerone disse. confolidare ractiones. Petrarca.

,, Et per saldar le ragion nostre antiche. Et s'vsa propriamente delle ferite, il Petrarca.

", I begl'occhi ond'io fui percosso in guifa

, Che, ei medesmi porrian saldar la piaga. benche generalmente si pigli di tutte le magagne. il Petrarca.

" Etutto quel, ch'vna rouina inuolue

,, Per te spera saldare ognisuo vizio. & qui è posto il composto per lo semplice.

*Perche*. questa particella fignifica nella nostra lingua quello, che nella latina, quare & quia. hora rendendo la cagione come fa quia, & hora dimandandone come fa quare, alcuna volta fignifica benche come la.

,, (Chilcrederrà benche giurando il dica?) Alcuna volta perciò che, o conciofia che il Petrarca

Cbe

### DE GL'OCCHI. 487

,, Che perch'io non sapea doue ne quando. Alcuna volta per accioche, o à fine come qui, & altroue

,, Et fal perche'l peccar piùsi pauente. Alcuna volta per qual cagione, il Pet. à Sennuccio

" Quison sicuro e voui dir perch'io.

,, Non come soglio il solgorar pauento. Alcuna volta per la qual cosa, o vero onde Petrarca

" Perch'io di lor parlando non mi stanco. Alcuna volta per cui, o vero per la quale Petrarca:

,, Così colei perch'io sono in pregione. Alcuna volta perche tan to fignifica, quanto che Petrarca

, Non perch'io fia securo ancor del porto. & di sopra

Non perch'io non m'auueggia e quello è da notare, che mai non fi dice da'buoni autori per il che, ma fempre perche, o per lo che conciofia, che dopo la propofizione per, non feguita ma l'articolo il, ma fempre lo.

Più tempo. Piu, in questo luogo non è sostantiuo come nel principio del Paradiso:

, Nel Ciel che più della sua luce prende. ma agghiettiuo, e figni fica maggiore, come la

, *Che più gloria è nel regno de gl'eletti*. quando è auuerbio fignifica magis, Petrarca

, Et mansueto più Gioue, che Marte. pigliasi ancora agghietti uamente in luogo di molte, Petrarca

,, Onde piucose nella mente scritte. cio è assai, o vero plures, latinamente.

Aunampa. vampa, onde par composto questo verbo fignifica quello, che volgarmente diciamo vampo cio è calore, che esca da fiamma, onde aunampare fignifica quello, che diciamo abbronzare, & in somma scaldare sortemente, & incendere, onde Dante per traslazione disse la vampa cio è l'ardore & gran desiderio, che lo coceua dentro nel xy 1 1. canto del Paradiso.

" Perche mia donna : mands fuor la vampa

Del tuo difio mi diffe , fi ch'ell'esca

Segnata bene dell'interna stampa. Et noi volgarmente dicia mo vn panno, o altra cola effere auuampata, quando (mediante il caldo) è in modo disposta, che poco manca, ad appigliaruisi il fuoco, e leuare la fiamma, & questo è il suo proprio significato benche generalmente si pigli hor per ardere in voce neutra & hora per incendere, & abbruciare in attiua, Pet:nell' vltima Can:

O, refrigerio al cieco ardor , ch'auuampa

Hh 4 0, paffi,

### 488 LEZ. DI BENED. VARCHI

O poggi, o valli, o fiumi, o felue, o campi O testimon della mia graue vita, Quante volte m'vdiste chiamar morte? Ai dolorosa sorte Lostar mistrugge, e'l suggir non m'aita.

Credono alcuni, che questa parte dipenda di sopra da quelle parole, perche piu tempo auuampi. per dimostrare, che non in luo pro, e benifizio, ma perche ardelle più lungo tempo le gli risaldaua il quore, disiderando egli di morire, il che voglia prouare hora colle parole, che seguitano, o poggi, o valli, o fiumi, etc. ma à me piace più.che questo sia vno artifizio, e concetto nuouo, & voglia mostrare come dice in milleluoghi, e come soggiunge poco di sotto, che se vedeua M. L. si struggeua per la troppa arsu ra, e se non la vedeua, si struggeua della voglia, e del desiderio di ve derla. onde per vícire di tanto dolore, andaua chiamando la morte, e così viene à lodare gl'occhi di M. L da vn'altro effetto grandillimo stimando tanto il vederli, che trouandosene lontano, disideraua di morire, & vsa in questo luogo in vn tempo medesi mo due colori, o vero ornamenti retorici quello, che si chiama Esclamazione, e quello, che si chiama Interrogazione, o vero dimanda, aggiugnendoui quell'altra figura, che da il fenfo e la vita alle cose, senza vita e senza senso, il che se bene è conceduto à gl'o ratori è però molto più diceuole à i poeti, e massimaméte in questo modo, che l'vsa qui il Petrarca dicendo,

O poggi, o valli, o fiumi, o selue, o campi,

O testimon (in vece di testimonij) della mia graue vita, cio è noiosa e molesta per traslazione da i pesi.

Quante volte, quasi dica più di mille, anzi infinite: m'vdiste. mi sentiste Chiamar morte. mentre che io chiamaua la morte, e che questo susse vero cioè, che egli andasse chiamando morte per i più hermi, e difibitati paesi ne fa sede in mille luoghi per tutto il suo Canzoniere, hor dicendo

" Cercato ho sempre soletaria vita

" Le riue il sanno, & le campagne, e i boschi. & hora

- ", Passer mai soletario in alcun tetto
- " Non fu quant'io, ne fera in alcun bosco. Et nella Sestina. Non ha tanti animali il Mar fra l'onde
- " Le Città son nemiche, amici i boschi. Et in tutto il Son.

, Solo e penjoso 1 più deserti campi. anzi pure in tutta quella bellissima Canzone

", Di pensicr, in pensier di monte in monte

Mi

,, Miguida Amor, ch'ogni segnato calle

,, Prouo contrario alla tranquilla vita. Abi dolorofa forte.

Lostar mistrugge e'l fuggir non m'aita. Pensano alcuni, che il poeta voglia dire in questo luogo vsando lostare e'l fuggire quellostesso, che egli disse nella tornata della Cáz:

Ben mi credea passar mio tempo omai

- " Canzon mia fermo in campo
- " Staro, che gl'è disnor morir suggendo
- " Et me steffo riprendo

,, Ditai lamenti, sì dolce è mia forte. ma egli per mio auuiso è molto lontano da cotal sentenza anzi per ben mostrare, & accrescere la cagione de il suo dolore, vsa vno argomento topico, percioche lo stare & il fuggire sono contrarij, & i contrarij, come si vede in tutta la medicina si guariscono co i contrarij & però pareua strano al Petrarca, che se lo stare lo struggeua, che il suggire, che è suo contrario non lo aiutasse, e però si duole quasi, che questo sia oltra ogni douere dicendo, ahi sorte dolorosa. doue do lorola li piglia in fignificazione attiua, e non palfiua come quando, i latini chiamano la Morte pallida, perche fa pallido altrui , e certamente sarebbe stato strano, che da duoi contrarij fusse proce duto vno effetto medefimo fe non che procedeuano per diuerfi ri fpetti, e non da folo struggendosi nello stare rimirando M. L. per la dolcezza, che egli traeua dallo splendore, e leggiadria de' suoi bell'occhi,& il fuggire non lo aiutaua, anzi faceua effetto contrario, perche difideraua di vederla, e chi non fa che da vna cagione medefima possono procedere diuersi effetti secodo diuersi rispetti? come da diuerle cagioni postono procedere i medesimi effetti nel le cofe però, che sono di diuerse nature percioche gl'Angoli si cógiúgono al fine loro séza mouiméto alcuno táto sono nobili e per fetti, e la terra fi congiugne anch'ella al fuo fine séza muouerfi, il che le auuiene però per diuersa cagione cioè per laimperfezzione (lua.

Ma se maggior paura Non m'affrenasse, via corta e spedita Trarrebbe à fin quest'aspra pena & dura. E la colpa è di tal, che non n'ha cura.

Rilponde in questi vltimi versi, o à se medesimo, o à vno che lo domandasse, onde è, che non hauendo egli scampo nessuno al suo gran male, non occide se stesso per vscire di tanti affanni, e dice, che il farebbe pur troppo se non, che vna maggior paura caccia l'altra, e questa maggior paura si può intendere in due modi si co

me

489

# 490 LEZ. DIBENED. VARCHI

me anche la doue dice nel Son. S'io credessi per morte essere scarco: Ma perch'io temo, che sarebbe vn varco Di pianto in pianto, e d'vna in altra guerra

cioè che l'amore non finirebbe amandosi ancora dopo morte come accenna nell'artifiziosissima Canz: che comincia.

Nellastagion, che'l Ciel rapido inchina Onde mai ne per forza ne per arte Moso farà, fin ch'io fia dato in preda A chi tutto di parte,

Ne so ben anco, che di lei mi creda. Alludendo per autentura à quello che dice Vergilio nel sesto libro de i campi lagrimosi

, Hic quos durus Amor . crudeli tabe peremit Secreti c alant calles, & mirtea cırcùm

Syluategit: cura non ipfa in morte relinquent. Puosfi intendere ancora, che questa maggior paura fusle la tema di non perder l'anima occidendosi da se stesso, e questo pare più verisimile alla condizione e natura del Poeta, il quale era non solamente Cristiano, e sacerdote, ma buon sacerdote, e buon Cristiano, & che questo sentimento sia più tosto vero, che verisimile vdiamo il poeta medesimo quando dice nella pietosa, e lamenteuole Canz: Che debhoio far ?

- " Tal, che s'altri mi ferra
- " Lungo tempo il camin da seguitarla
- " Quel, ch' Amor meco parla,
- , Sol mi ritien, ch'io non recida il nodo:
- " Mae`ragiona dentro in cotal modo
- , Pon freno al gran dolor, che ti trasporta
- " Che per souerchie voglie
- ", Siperde'l Cielo, oue'l tuo core aspira.

Dice dunque Ma fe maggior paura, doue dicendo maggior, no taremo, che la lingua Toscana si come ancora l'hebrea non ha co paratiuo nessuno eccetto questi quattro, che sono latini. maggiore : minore : migliore : & piggiore: e così latinamente gl' vsiamo benche diciamo ancora piu grande, più picciolo e più buono, e piu cattiuo in luogo di piggiore.

Non m'affrenasse. non mi ritenesse, e lo mi proibisse per traslazione da cauagli che si ritengono col freno.

Via corta & spedita, o via, o modo breue e non impedito non esfendo più ageuol cosa, che il morire, onde disse altroue

22 Che ben può nulla, chi non può morire. Et certamente par gran

gran fatto, che non si potendo nalcere se non in vn modo solo si posla morire per infiniti e massimamente, che la natura come giu stissima non ha dato mai à vna cosa più d'vn contrario come dice il filosofo nel decimo della Metafisica e però deucmo sapere, che la vita e la morte non sono contrarij positiui come il bianco, & il nero, o il freddo e'l caldo, ma priuatiui come il moto, et la quete, & il lume, e'l'ombra, oltra che l'acquistare l'effere è cosa buona, e disiderabile e però voluta dalla Natura e'l perderlo come cosa rea & da suggissi non è propiamente opera della natura ma seguita dalla necessità della materia cio è essento noi compofti di cose contrarie non è possibile durar lungo tempo, ma è necessario ci corrompiamo, & andare verso il non essento & infinito, co me vn colpo può corre nel bersaglio vna volta, & mille fuori.

*Trarrebbe à fin*. fornirebbe questa pena *aspra* per traslazione dal gusto & dura per traslazione dal tatto.

*E la colpa è di tal*, *che non n'ha cura* cio è di M.L. il che fu det to da lui non tanto per accufare lei, quanto per fare più com paf fioneuole la doglia fua percioche i miferi e gli afflitti fdegnano grandiffimamente & accrefcono la pena quando veggano, che altri & maffimamente quegli onde patifcono, o da'quali fperauano non folamente non fi dolgono de i mali loro ne gli aiutano ma an cota non vi pongono cura.

Dolor perche mimeni Fuor di cammin à dir quel ch'io non voglio? Sostien ch'io vada oue'l piacer mi fpinge.

Accortofi il Poeta, che egli d'vna in altra cosa era vscito del fuo proponimento primo, il quale era di lodare gl'occhi di M.L. è entrato nel dolersi & nel raccontare le suenture sue, uvole hora in questi primi versi di questa quarta Stanza (per ritornare onde s'era partito) (culare le medelimo, & trasferire la colpa nel dolore, onde facendo vna traslazione da'viandanti quando (ono sta ti guidati fuori della strada diritta dice : volgendo il parlare al dolore per la figura Apostrofe. O dolor perche mi meni. per qual ca gione mi conduci & mi trauij, fuor di cammin. fuori di strada. à dir, quel ch'io non voglio. cioè à dolermi, & qui lascia la traslazione deuendo dire se hauesse voluto seguitarla à gir dou'io non voglio. sostien ch'io vada. qui ritorna nella traslazione il che è vsitatissimo da Poeti. Oue'l piacer mispinge. à lodare gl'occhi, & taccontare gl'effetti, che operauano in lui & disse. spigne.à dimostrare quella medesima forza di sopra quando disse Ma'l gran pia cere

## 492 LEZ. DI BENED. VARCHI

piacer lo sprona & poco di sotto, Ma contrastar non posso al gran disio, & perche in questo Poeta si fa menzione del dolore moltiffime volte & niuno, che io mi ricordi dichiara, che cosa egli sia non sarà se non buono farne alcune parole, & massimamente, che questa passione si comprende meglio co i sentimenti, che non fi dichiara colle parole, cioè è conosciuta più colla sperienza, che colla ragione. è adunque il dolore di due maniere corporale & intelletuale : del dolor corporale confiderano i medici, & Galeno principe loro lo diffinisce in questa maniera. Il dolore è vn sentimento spiaceuole cioè che n'arreca tristizia, & questa è propio l'effenza sua. Alcuni aggiugnendoui la cagione, lo diffuniscono così. Il dolore è vn sentimento spiaceuole d'vno obbietto, che s'imprima subito & con violenza percioche non è proprio do lor se alcuno obbietto non viene di fuora subitamente & con violenza, & se bene si chiama dolor corporale, deuemo però intendere, che non si puo cagionare se il senso interiore non concorle anch'egli coll'esteriore, & ancora che questo nome dolore sia comu ne à qualunche noia molestia, & dispiacere, che puo auuenire à tutti, i, sensi come al viso dal troppo lume : à l'vdito dal suono sproporzionato al gusto dal sapore ingrato, come agro, o, ama-10 : à l'odorato da gl'odori troppo potenti : nondimeno il dolore è propiamente dell'vltimo senso cioè del tatto, & si fa secondo Galeno dalla soluzione del continouo cioè quando quello, ch'è vno & continouato fi diuide, & breuemente fi disunisce l'vnita delle parti, come si vede nelle ferite, il che è ripreso dal grande Auerrois, che vuole, che il dolore si cagioni solamente dalla stemperanza, o vero distemperamento nel terzo libro del suo col liget, & non è dubbio nessuno , che il dolere nasce ancora dall'al terazione delle qualità cio è del caldo & del freddo, ma di questo non s'ha à fauellare qui. Il dolore, che noi chiamiamo intellettuale non è altro secondo, i filosofi, che vn ristringimento dell'animo per cagione d'alcun male presente, o molto vicino, e que fto naice ancora molte volte non folo per lo hauer noi perduto al cuna cola, che cifulle cara, ma ancora per lo non poter confeguire quelle, che difideriamo, come fi vede tutto'l giorno negl'amanti, & in questo poeta massimaméte e più in queste tre Canz. che altroue, & crescono i dolori, o più,o meno secondo, che più, o meno grandi sono i disiderij: & i disiderij sono, o minori, o mag giori secondo, che le cose disiderate sono, o ci paiono più belle, & migliori, e perche questo affetto & passione è fredda, e secca, però s'accresce da i tempi, e da i luoghi perche come il sole rischia ranno

ra non folamente l'aere, ma ancora gl'animi noftri rallegrandoci, così le tenebre gl'offuscano contristandoci, e però diceua il Per.

Non ha tanti animali il mar fra l'onde Gc.

Quanto ba'lmio cor pensier ciascuna sera. & nel Sonetto ,, Tutto'l di piango, e poi la notte, quando

" Prendon ripofo i mileri mortali "

,, Trouom'in pianto, e raddoppiarfi, i mali

" Cosìfpendo'l mio tempo lacrimando.

Il medefimo auuiene da i luoghi i quali come dimostra tante volte il Petrarca n'accrescano più & meno il dolore secondo che più, o meno sono, o solitarij, o frequentati, e però disse egli non meno da dotto, che da innamorato

,, Ogni loco m'attrista oue io non veggio

" Quei begl'occhi soaui & c. e quell'altro diceua per questo fine medesimo

I., In folis tumibi turba locis. Et questo sia detto in fin qui del dolore.

Gia di voi non mi doglio Occhi foural mortal corfo fereni N e di lui , ch'à tal nodo mi

Qui rientra nella materia cominciata continouandofi cogli tre versi di sopra benche potremo secondo alcuni dire, che la digresfione non fornisse in fino al verso. Vedete ben quanti color dipinge. Già di voi non mi doglio non vuol dire come credono alcuni quello, che scriffe il trionso della diuinità.

,, Che la colpa è pur mia , che più per tempo

,, Deuea aprir gl'occhi & non tardare alfine

, Ch'à dire il vero omai troppo m'attempo. ma loda gl'occhi da vn'altro effetto dicendo come la

", Togliendo anzi per lei sempre trar guai;

" Che cantar per qualunque; e di tal piaga

"Morir contenta, e viuer intal nodo. & medesimamente

" Pur mi confola che languir per lei

...,, Meglio è, che gioir d'altra : e tu mel ginri

, *per l'orato tuo strale, & io te'l credo*. quel già ha in questo luogo forza da fermare, e non di tempo, e si puo meglio esprimere cogl'estempij che colle parole come la

"L'alma ch' e sol da Dio fatta gentile

", Che già da altrui non può venir tal grazia, & altroue

in vn fimil modo li potrebbe pigliare nel Sonetto

0 d'ar-

493

### 494 LEZ. DIBENED. VARCHI

O d'ardente veriute ornata, e calda

,, O fol già d'honestate integro albergo. non mi parendo, che fi posla riferire al tépo come coueneuolméte ne altro senso, che del tutto mi soddisfaccia. Occhi fereni joura il corso mortale. cio è più che non consente ordinariamente la natura & in somma vuol dire occhi d uini lod indogli dalle cose presenti, cio è dalla bellezza loro chiamandogli fereni per trarlazione dal Cielo, e per lo proprio nome per che come hauemo detto qui è vn nuouo cominciamento & però gli si fa beneuoli.

Ne dilui. cio è di colui che il quale midistringe. mi lega stret tamente come la

,, O bella man, che mi distringi il core, & in fomma circunfcriue Amore. à tal nodo cio è ad amare cosa si bella, e si perfetta. onde desse nella Canz. del piato

, Et à costui di mille

" Donne ellette eccellentin'eleffi vna

,, Qual non fi vedrà mai sotto la luna. & quel che segue. & altroue disse

", Gl'animi, ch'al tuo regno il Cielo inchina

" Leghthora in vno " & bora in altro modo

" Mame folo ad vn nodo

,, Legar potei, ch'l Ciel di più non volfe, & pero disse nel fine d'vna sui ballata

,, Per morte ne per doglia

" Non vo che da tal nodo amor mi scioglia.

Vedete ben quanti color dipinge Amor fouente in mezzo del mio volto. Et potrete pen/ar qual dentro fammi La' ve di e notte flammi Aloffo col poder, c'ha in voiraccolto, Luci beate & liete Se non che'l veder voi steffe v'è tolto: Ma quante volte à me vi riuolgate Conofcete in altrui quel che voi fete

Tutte le cole (come dicono i filosofi) fi conoscono mediante le loro operazioni, volendo dunche lodare gl'occhi da quello, che in lui operauano & parte perche le cole interiori fi dimostrano per le esteriori, di mostrare quale egli fusse di dentro dice pure à gl'occhi parlando. Vedete cioè mirate e ponetemente. quanti colori.dipinge Amore souente, parola prouézale che fignifica molte volte com'è notissimo: in mezzo del mio volto. nel mio viso, che così si colen

495

si solemo dire ancora, che non intendiamo così à punto del mezzo come la

", Tal'hor m'asfale in mezzo d'tristi pianti. & la

, Maio, perche s'attuffi in mezzo l'onde, & in lomma non vuol dir altro in questi versi se non che

,, In vn punto arde, agghiaccia, arrossa è mbianca. segni manifestillimi di grandislimo et potentislimo Amore. Et potrete pen sar. Et vi fia leggiero il conoscere & considerare. qual dentro sam mi.come mi conci, e gouerni il quore la oue nel qual luogo mi sta à dosso. à dimostrare la possanza & vistoria d'Amore sopra lui come disseancora Dante nella Canz. allegata di sopra.

Ch'ella m'ha mɛʃʃo in terra & flammi ʃopra Con quella ʃpada onde gl'uccife Dido .

Il che s'acctelce dicendo Die notte & col potere il quale ha raccolto da voi. luci beate e liete intendendo pur degl'occhi, o più tofto delle pupille de gl'occhi perche in effe fi fa la vifione, cio è l'atto e l'operazione del vedere, & le chiama beate e liete fe non che eccetto folamente in quefta parte, che non pofiono vedere loro fteffe Ma quante volte à me viriuolgete. cio è ogni volta, che mirate nel volto mio Conofcete in altrui. cio è in me, e nel mio vifo quel che voi fete. cio è quanto fia grande la bellezza voftra veggendomi di tanti colori, e fi cupidamente guatdarui come teftimonia in mille luoghi e pero diffe nella Ballata:

Volgendo gl'occhi al mio nuouo colore

Che fa di morte rimembrar la gente

Pietà vi mosse onde benignamente

falutando teneste in vita il core. Et perche niuno dichiara in que ftøluogo (che io fappia) perche gl'occhi non possono vedere fe stessi diremo come nella lezione de sentiméti in vniuerso, che niu no fenío può apprédere le medelimo ne'l fuo organo, o vero stru mento, ne la sua operazione, onde il vedere non vede se ne'l suo ftrumento cioè l'occhio ne la fua operazione cioè la visione & in sõma nõ conofce il vifo di vedere, ne l'vdito l'vdire & il medefimo dico di tutti gl'altri sensi e le ragioni sono almeno tie. la prima è che ogni sentimento in quanto sentimento è passione, perche egli riceue i sensibili, & ogni riceuimento è con moto, & ogni moto è passione. Ora ogni passione si fa da vna cosa dissomigliante à se : nessuna cosa è dissomigliante à se medesima, dunque il senso non può apprendere se mesimo. La seconda è perche ogni fenso ha bisogno nella sensazione cioè operazione sua d'alcuno mezzo, o inttinsico come il tatto & il gusto, o estrinseco come

### 496 LEZ. DI BENED. VARCHI

co come gl'altri tre i quali hanno bisogno dell'acqua, o dell'aria illuminata, e però non puo la vista vedere l'occhio non vi fendo tra l'vno & l'altro mezzo alcuno, che porti le spezie del visibile al viso. La terza & vltima ragione è perche le sentimen ta sono immerse nella materià, e nel corpo da cui dipendono; & & nell'effere, & nell'operare, hora nessa nessa nessa nell'effere, & nell'operare, hora nessa nessa

# L E Z Z I O N E Q V A R T A DE GL'OCCHI.



A' voi fuffifi nota La duina incredibile bellezza Di ch'io ragiono come à chi la mira; Mifurata allegrezza Non haurà'l cor però forfe è remota Dal vigor natural, che v'apre è gira Felice l'alma, che per voi fofpira Lumi del Ciel per li quali io ringrazio La vita, che per voi uon m'è à grado; Oime perche fi rado Mi date quel, dond'io mai non fon fazio ? Perche non più fouente Mirate, quale Amor di me fa Strazio ? Et perche mi fpogliate in mantenente Del ben, ch'adora adhor l'anima fente?

Ha-

Hauendo detto di sopra, che gl'occhi di M. L. erano beati in ogni cosa, saluo che non poteuano vedere se medesimi, v'aggiun le lubito quali vn timedio dicendo

Ma quante volte à me vi riuolgete

Conoscete in altrui quel che voi sete. Hora vuol mostrare, che il non potere veder le stelli, è non in danno, ma vrile loro gran diffimo, percioche le fivedessero cognoscerebbero la loro bellezza, e conolciutala le ne allegrarebbero tanto fuori di mitura, che o passarebbero il douuto termine, il che è bissimeuole in suste le cole, perche come disse Oracio non meno filosofo morale, che Poeta:

• Est modus in rebus , sunt certi deniq; fines 12 Quos pltra, citraq; nequit consistere rectum.

oper auuentura sene moi rebbero. Dice dunque sempre à gl'oc chi pailando. Se la bellezza diuina, & incredibile. perche molte cple lono diuine, che non lono inciedibili Di ch'io ragiono. della quale bellezza (che non è altro, che lo splendore e grazia loro) io fauello, cioèla vostra. Fose. fusle. Si nota à voi. tanto manià festa à voi stelli. Come à chi la mira. quanto à chiunche la risguar da. il core. di M.L. Non hauria. non haurebbe. Allegrezza mi *jurata*. ma fmifurata, e così lene potrebbe morire, il che non è co la nuoua, conciofia, che vno Spartano chiamato Chilone abbrac ciando il fighuolo, il quale era ftato coronato ne giuochi & com battimenti Olimpici, si morì d'allegrezza, & Sofocle grandissimo Tragico vdito, che la fua Tragedia era stata giudicata la più bella, e così esfere rimato vincitore ne prese così fatta allegrezza, che egli sene morì. Il medesimo interuenne per la medesima cagione à Filippide Poeta Comico, & à molti altri, che per la troppa allegrezza caddero morti fubitamente, come racconta Valerio massimo nell'vlumo libro, nel capitolo delle morti non ordinarie, non si legge già, che si muoia così ageuolmente del dolore, e però disse il Petrarca.

L'ardente nodo, ou io fui d'hora in hora Cantando anni ventuno interi preso Morte disciolse, ne già mai tal peso Prouai, ne credo, c'huom di dolor mora.

benche altroue dicesse quali di contrario parere.

", Ne di Lucrezia mi marauigliai

" Se non come al morir le bifognasse

,, Ferro, e non le bastasse il dolor solo, immitando per auuentura Lucano, che diffe.

> lì Turpe

**497** ...

### 498 LEZ DIBENED VARCHI

Turpe mori post ic folo non posse dolore, in persona di Cornelia moglie di Pompeo le cagioni delle quali cose diremo vn' altra volta. Però forse è remota. per questa cagione per auuentura è re moti, o vero rimosso, che l'vno e l'altro è toscanamente vsato così ne' prosatori, come ne'Poeti.

Dal vigor natural, che v'apre e gira. per bene intendere il senti mento di questo verso, deuemo sapere, che come ne l'anima humana sono quattro virtù. Prudenza. Fortezza. Temperanza, & Giustizia chiamate Cardinali, le quali la fanno perfetta, così nel corpo fono quattro doti supreme, le quali corrispodono alle quat tro virtù dell'Anima, e lo fanno perfetto, e queste sono vna certa viuacità, o vero viuezza delle sentimenta, la quale il Petrarca chia mò dottamente vigor naturale, e questa viuezza risponde alla pru denza, perche come l'anima (mediante la prudenza) conosce, &) comprende le cole agibili, cioè quello, che si debba, o fare, o non ? fare, così l'anima medefima, mediante la bontà de i sensi, compren de, e conosce le cose sensibili, e non è dubbio nessuno, ne appres 10 i Medici, ne appresso i Filosofi, che quegli; che hanno i sentimenti migliori, hanno ancora migliore ingegno, e giudizio, perche i sentimenti sono gli strumenti dell'anima, la quale senza loro, non può ne fapere cofa alcuna, ne operare, e quegli hanno i fen 🧉 timenti migliori i quali fono più temperatamente compleffionati, perche generano miglior langue, e'l langue migliore genera? gli spiriti più sottili, e più sucidi, onde vengono tutte le cognizioni, & azzioni nostre. 2 La seconda dote del corpo è la gagliardia, la quale risponde alla fortezza, perche come quella sostiene gli affanni dell'animo, così regge questa quegli del corpo. La terza è la bellezza, la quale corrisponde alla temperanza, perche come quella nasce da gl'humori proporzionatamente temperati, così nasce questa dalle parti del corpo debitamente disposte. La quar! ta & vltima è la fanità, che corrisponde alla giustizia, la quale nasce da vna certa complessione conueneuole, e debita quatità d'hu mori. Che v'apre e gira. due cose, nelle quali consiste buona par te della grazia, e bellezza de gl'occhi onde nel Sonetto

In qual parte del Cielo in quale Idea. egli diffe Per diuina bellezza indarno mira Chi gl'occhi di costei già mai non vide Come foauemente ella gligira. & altroue E'l bel vifo vedrei cangiar fouente,

E bagnar gliocoba, e più pietofi giri
 Far, come suol, chi de gl'altrui martiri
 i 1

Et

#### DE GL'OCCHI.

499 Et del suo error quando non ual si pente. Felice l'alma, che per voi fospira. seguita pure di lodare i begl'occhi, ma con nuoni artifizij lempre più begli, percioche come fi può lodare vna cofa maggiormente, che chiamare felice vno, che lospiri per lei ? & co me può ellere telice vno, che fospira? le non che gl'amanti sono tu ri delle teggi de gl'altri huomini, il che conofcendo Tibullo dille leggiadrithmamente come fempre

Quisquis amore tenetur, eat tutusq; facerq;

Qualibet, infidias nontimuisse decet. Et il Petrarca medefimo rende altroue la cagione di quello, che dice in questo verso eleggédo de laguire più tosto per M. L. che gioire per qualúche altra, e di qui potemo callare per l'argomento dal minore, quato fareb be stato felice, segli fusse stata pierosa', & come i latini dicono 19 Quod fi forte alsos iam nunc suspirat amores : così dicono i Toicani alcuna volta. In quel bel viso, ch'io softwo e bramo. dadogh l'acculativo figuratamente, Lumi del Ciel. nongli bastò chia margh lumi semplicemente, come altroue.

Et mentre i miei due lumi indarno cheggio, ma ancora v'aggiunle del Ciel per lodargli maggiormente, e farfegli più amicheuoli. Pergli quali 10 ringraz10, la vita è questa vna altra lode grandistima polcia, che vn tale huomo ringrazia Dio di viuere, ne ha cara la vita per altro, le non per mirare quei begli occhi, onde nella. leguente stanza dice

Quel tanto à me, ne più del viuer gioua, & altroue disse

- Per quanto non vorreste, o poscia, od ante as sta
- Effer giunti al cammin, che si mantienst 1.1
- : Pernon trouarui i duoi bei lumi accenfi
- Et altroue : Et altroue
- s. Gl'occhi foaui, ond'io foglio hauer vita

🛫 Delle diuine loro alte bellezze. <u>ер</u>,

Furmi'n sul cominciar tanto cortesi. ma troppo sarei lungo se volessi addurre in testimonianza di quello, che non è dubbio tutti i luoghi, che fi pottebbero. Oime perche fi rado, mi date quel, dond'io mai non son sazio? pare come dicono alcuni, che hauédo chia mato felice, chi lospira per M.L. cioè se medesimo, egli lo metra: hora in opera col dire quasi sospirando, oime, e parte si duole d'ha uere si poche volte quello, che egli vorrebbe tutta via & è bellissi ma contrappolizione, e dimostra hauere grandissima cogione di dolersi, poscia che quello donde, cioè del quale l'auuerbio per lo nome, come s'vla infinite volte egli non si sarebbe sazio mai gl'era dato si rado cioè si rade volte come altroue. 1. 1.1.

> li 2 Eŧ

### 500 LEZ. DI BENED. VARCHI

🐘 Et per altrui sì rado fi differra

Et perche gli Amanti non si faziano mai di veder le cose ama te, hauemo detto e diremo altroue. Perche non più souente

Mirate quale amor di me fa strazio. parte si duole e parte si merauiglia, e quasi gli priega riprendendogli, che essi non si riuolghino verso sui, se non radissime volte dicendo. Perche per qual cagione. non mirate più souente. non guardate più spesso. quale strazio. quanto grande scempio, perche il medesimo signifi ca straziare & scempiare nella nostra lingua, ancora che Dante à maggiore (spressione dicesse.

" Ond'io à lui lostrazio, e'l grande scempio

" Chefece l'arbia colorata in roffo.

Tal orazion fa far nel nostro tempio. Amor fa di me, Et ar-22 tifiziolamente dille Amore & non voi, per non fare contra quel - di sopra. Già di voinon mi doglio Occhi soura'l mortal corso sereni volendo più tofto attenere la promessa à loro, che ad Amore, & artifiziolamente ancora dille. Mirate qual Amor di me fa Strazio. & non me, si per muouere compassione di se, & si per non essere immodesto. ne mi piace come ad alcuni, che si dica mirate quale Amor, cioè di che sorte, o quanto grande. Et perche mi spogliate immantanente del ben ch'adhor adhor l'anima sente? di sopra s'era doluto, che M.L. gli concedeua pochissime volte la vista de' suoi begl'occhi cercata da lui & difiderata mai sempre, hora si duole, che anche quelle poche volte durauano corto tempo, onde dice. Et perche. & quale è la cagione, che voi occhi foura'l mortal cor so sereni mispogliate mi priuate, & vsò questo verbo spogliate con arte & ingegno grande volendo mostrare, che ella gli faceua torto esfendo tolto per traslazione da i Masnadieri, e rubatori di strada; ne paia ad alcuno, che sia troppo questo. perche la chiama molte fiate hor sua nemica, hor sua guerrera, & hora altramente e Dante disse della sua Bice.

Questa schierana, micidiale e latra. immantanente. incontanen te cioè subito delben. del piacere & infinita gioia. Che. il qual be ne. l'anima sente adhora adhor cioè alcuna volta e questo è il proprio significato di questo auuerbio come si vede manifestamente in questo luogo, & la.

Ma chi vuol fi rallegri adhora adhora , Ch'io pur non hebbi mai non dirò lieta , Ma ripofata vn'hora

Ne per volger di Ciel, ne di pianeta.

acorche molti lo piglino in luogo di spesse volte, ilche è radissimo notenoteremo ancora, che se bene egli dice l'anima sente si deue però intendere come hauemo auuertito altre volte, dell'anima & del corpo insieme, percioche tutto il composto è quello, che opera & non l'anima, o il corpo separatamente l'vno senza l'altro, perche della forma cioè dell'Anima, è della materia cioè del corpo risulta vna cosa sola, la quale è vna persettissimamente essendo l'anima l'atto cioè la persezzione del corpo, & quella, che gli da l'essere & se bene Arist: dice nel primo libro, che tanto è à dire l'anima sente quanto l'anima fila, o edifica tuttauia non solo, i, Poeti & gl'oratori, ma i filosofi ancora, & egli stello, come si ve de nel terzo dell'anima, vsano simili fauellari.

> Dico, ch'adhora adhora, (Voftra mercede) io fento in mezzo l'alma Vna dolcezza inufitata, & nuoua; La quale ogn'altra falma Di noiofi penfier difgombra allora Si che di mille vn fol vi fi truoua: Quel tanto è me, non più del viuer gioua. Et fe questo mio ben duraffe alquanto Nullo stato agguagliarfe almio potrebbe: Ma forfe altrui farebhe Inuido, & me fuperbo l'honor tanto: Però laffo, couienfi, Che l'eftremo del rifo affaglia il pianto; E nterrompendo quelli spiriti accenfi, Ame ritorni, & dime steffo penfi.

Il Poeta continouando, & dichiarando se medesimo dice più apertamente qual suffe quel bene, che sentiua la sua anima alcuna volta, il quale riplicamento ha grandissima forza. Dice dunque. Dico cio è voglio dire. Che io sento. adhora adhora cioè qualche volta, che gl'antichi nostri diceuano otta per vicenda. In mezzo l'alma. nel mezzo del quore, perche in questo luogos come in molti altri Alma, che è vocabolo Prouenzale & signissca l'Anima, si piglia in vece del quore, doue si fente l'allegrezza, percioche l'anima non è in nessure del corpo particolarmente, ma tutta in tutte le parti perche ella non è nel corpo come in luogo, onde ancora, che'l corpo si muoua ella non fi muoue, non si mouendo ne per se per accidente, come sanno gl'esercitati, che gl'altri non possono intendere queste cose. in mezzo. l'alma. poteua dire ancora in mezzo à l'alma come nel So:

Li 3, Io

### 502 LEZ. DI BENED. VARCHI

Io mi riuolgo indietro à ciascun passo .

, *T al'hor m'affale in mezzo à i tristi pianti*, poteua ancor dire in mezzo de l'alma come disse di sopra.

,, Vedete ben quanti color dipinge

", Amor souente in mezzo del mio volto. Et similmente nel mez zo dell'alma. Petr.

,, Sentonel mezzo delle fiamme vn gielo. (Vostra mercede) altroue.

, Benignamente (suamercede) ascolta. dicesi ancora(per quel la figura chiamata Apocope cioè tagliaméto dal fine della parola) mercè, e significa quello, che volgarméte si dice per grazia vostra, o per cortesia, & i latini direbbero que tua est pietas vel benignitas, dicesi ancora alcuna volta ironicamente come nella Canzona.

Italia mia Gr.

,, Vostramerce cui tanto fi commife. cioè per vostra colpa. Vna dolcezza perche le cose dolci ordinariamente sono amiche della natura & piacciono al gusto; di qui viene, che trasserendosi à l'anima si chiamano dolci tutte quelle cose, che ne dilettano, onde dolcezza in questo luogo si piglia per gioia e piacere, come in infiniti altri luoghi. Inussitata e nuova. Alcuni riferiscono inussitata, al poeta, il quale non era vsato di sentirla troppe volte, & nuova cioè era grande & meravigliosa, onde Verg:

,, Pollio, & ipse facit noua carmina. ma à me pare, che come la lingualatina ha alcune parole, le quali béche fignifichino il me defimo, fi pongono però quasi fempre infieme da gli scrittori, cofi habbia la Toscana, & tra queste sono casso & priuo, ignudo & casso inusitato & nuouo, onde disse nel primo Capitolo del Trionto d'Amore

,, L'Habito altero inusitato e nuono. & altroue

,, Amor della fua luce ignudo, & caffo. La qual. dolcezza. allo ra:mentre ch'io vi mito. difgombra fcaccia, e toglie via ogni altra falma. ogni altra foma, verbo prouenzale, & quello ogn'altra non è relatiuo, ma è modo noftro di parlare, cio è qualunche fia, come là

Si che s'altro accidente nol distorna.

Di pensier noiosi . di molesti e spiaceuoli pensamenti. Si che. di ma niera . di mille . d'infiniti pensieri . Vi sene ritruoua vn selo . e que sto è il contemplare, & fruire la dolcezza di quei begl'occhi,

Quel tanto à me non più del viuer gioua. fpongono alcuni quel tanto del viuere, & non più mi diletta, cioè niuna altra cofa mi piace in questa vita, se non mirare, i begl'occhi, & alcuni dico-

no

### DE GL'OCCHI.

no quel tanto cioè solamente quel poco di tempo, che io miro mi gioua del viuere, e no più perche tutto il restante come vuole inferire, si consuma in affanni, e pianti, e questo pare il vero sentimento come dice altroue in mille luoghi. Etse questo mio ben, vlavn'altra volta questo nome generale, bene che comprende tutti i piaceri, & tutti gl'vtili, perche bene fignifica ogni cofa buo. na. Durasse alquanto. bastalle vn poco più, e mostra grandislima modestia sua con gradissima lode di loro, Nullostato. niuno grado, e condizione quantunche felice. Potrebbe agguagliarsi. fi po trebbe comparare, et paragonare al mio stato, & così mostra, che la vita & piacere suo eccederebbe & trapassarebbe sutti gl'altri piaceri & vite infinitamente, poscia, che tra loro non cadrebbe comparazione, o proporzione alcuna. Ma forse altrui farebbe, inuido or me superbo l'honor tanto. perche d'ogni male si può trarre alcun bene & i faggi ripigliano ogni cola in buona parte, però quali confortando se stesso il Poeta dice. Ma forse l'honor tanto. quanto farebbe s'io poteffi contemplare yn poco più lungamente, i begl'occhi. Farebbe forse altrui cioè M. L. secondo alcuni, ilche non mi piace in questo luogo, se bene altroue, & massimamente nel Sonetto. O inuidia nemica di virtute. dimostra, che ella gli fusse inuidiosa delle sue bellezze; ma perche altroue hauemo à parlare lungamente di questo rabbioso mostro, & venenofissima peste non diremo qui altro, se non che altrui si deue in . tendere in questo luogo generalmente, perche questa sentenza è cauata da S.Bernardo, come notano tutti gli spositori il quale dif se in vna sua operetta della contemplazione fauellando dello stare in estafi cioè ellere fuori di se, e rapito dallo spirito. Illi qui m estasimincidunt, statim reuertuntur, & aiunt. Si diutius in ea maneremus nimium superbi bomines efficeremur , & maximam nobis inuidiam concitaremur Inuido inuidiolo come altroue.

Inuide Parche si repente il fuso. Però. per questa cagione. Con uiensi. si conuiene & èragioneuole. lasso. ha interposto questa interghiezzione di dolore per dimostrare non tanto la suentura sua di non poter continouare in così dista gioia, quanto l'infeli cità della vita humana doue. s'altri e lieto al quanto

Inmantenente poi l'affale il pianto. Che il pianto assiglia .occu pi l'estremo del riso perche come dice S. Girolamo. Extrema gaudų luttus occupat. & divero no hauemo mai piacere niuno, che dopo non seguiti altrettanto, o piu di dispiacere, e pero Homero da cui (come da vn sonte perpetuo anzi mare) si sono bagnati tutti gl'ingegni di tutti i Poeti buoni finse prudentissima-

Ii 4 mente

### 504 LEZ. DIBENED. VARCHI

mente nel vltimo libro della guerra Troiana, che Gicue Padte de gli Dij haueua dinanzi la porta due vafi l'vno de'quali era pieno di tutti i beni, & l'altro di tutti i mali, e fempre, che egli voleua mandare in terra alcuno bene, o alcuno male metteua le mani, in amendue i vafi, e tolto vna manciata de l'vno, & vna de l'altro gli gittaua, & fpargeua infieme, onde come non veniua mai alcuno bene fenza male, così non veniua alcuno male fenza bene, & à quefto per auuentura volle alludere il Petrarca in quefto luogo.

E'n terrompendo quegli spirti accensi. stava il Poeta mirando M. L. in dolcistima contemplazione fuori di se stesso di se stava ella torcendo gl'occhi altroue gl'interrompeua quegli spirti accensi in luogo d'accesi, come disse ancora altroue, per la figura Epentesi cioè interposizione, la quale è quando nel mezzo d'alcuna parola s'aggiugne alcuna lettera, o fillaba, & disse Spirti accesi, per mostrare il feruore della contemplazione, percioche gli spiriti sono quegli, che operano il tutto, & quanto più sono caldi, e sottili, tanto sono migliori, & più atti alla contemplazione, onde ancora volgarmente quando vogliamo significare alcuno pigro, & inabi le à operare, che che sia, diciamo lui eller freddo, il che è vero si in tutte l'altre cose, & si massimante nel contemplate & specolare le cagioni delle cose; onde Verg. non men buon medico, che dot to filoso & eccellentissimo poeta disse per questa cagione nella Georgica

#### Quod fi has ne possim, naturæ actingere partes, Frigidus obstiterit circa præcordia sanguis.

A me ritorni e del miostato pensi. Tutti quegli, che amano ordinariamente non viuono in se medesimi ma in altrui come testimonia tante volte questo poeta medesimo, e tutti gl'altri, onde Monsignor Reuerendissimo Bembo disse nella fine d'vna delle sue stanze miracolose.

" Ne fa coll'alma nella fronte espressa.

,, Cercare altrus e ritrouar se steffa. Et tanto più poi quando pensano intentamente alle donne loro e tanto più ancora quando le mirano e contemplano fisamente, e però disse à me ritorni perche prima era in altrui. Et di mestesso pensi perche prima penfaua à ogn'altra cosa, e questo affetto medessi dipigne quasi dichiarando questo luogo egli stesso diuinamente in quel Sonetto diuino.

- ", Si come eterna vita è veder Dio
- " Ne più si brama ne bramar più lice
- ", Così me donna , il voi veder felice

Fa'n

### DE GL'OCCHI. 505

,, Fa'n questo breue e frale viuer mio. E di poi soggiugne. E se non fusse il suo suggir si ratto, & altroue Ma l'asso, troppo è più quel, che io n'inuolo Hor quinci, bor quindi come amor m'informa, Che quel, che vien da grazioso dono, & c.

L'amorofo penfiero, Ch'alberga dentro, in voi mi fi discopre, Tal, che mi trae del cor ogn'altra gioia : Onde parole & opre Escon di me si fatte allor, ch'io spero Farm'immortal, perche la carne moia. Fugge al vostro apparire angoscia, e noia E nel vostro partir tornano insteme : Ma perche la memoria innamorata Chiude lor poi l'entrata; Di la non vanno da le parti estreme : Onde s'alcun bel frutto Nasce di me; da voi vien prima ilseme : Io per me son quasi vn terreno asciutto Colto da voi; e'l pregio è vostro in tutto.

Quanto più si considera l'ingegno di questo Poeta (non punto minore dell'arte) tanto più n'arreca à chi piu intende non so fe merauiglia, o stupore in tanti modi, & così diuersi non meno ingegnolamente, che con arte loda, & innalza da varij effetti la leggiadria, & eccellenza de'bellissimi occhi della sua castissima Donna, onde volendo mostrare in questa settima & vltima stanzi, che tutto quello, che egli è, tutto quello, che egli opera tutto quello, che egli pensa gli viene daloro soli, e non da altri, piglia vna traslazione, et similitudine naturale, percioche come vn terreno magro non produrrebbe cola alcuna, se prima non vi si gittasse il seme, e poscia si coltiuasse, cosi il Poeta agguagliando se à quel terreno sterile, & i begl'occhi al coltinatore d'esto dice, che tutto il pregio, e tutta la lode, di quello, che egli fa,fi debbe attri buire non à se, ma à loro, e così grandissimo obbrigo hanno tutti gl'huomini, e massimamente, i più gentili come piu innamoratì à gl'occhi di M. L. cagioni di tanti e così leggiadri componimé ti, e di queste tre tanto e tanto meritamente lodate canzoni. Di ce dunque nel principio ( per lasciare andare l'altre sposizioni) che non mi paiono ne verç, ne belle come questa, che egli rimiran do

### ROG LEZ. DI BENED. VARCHI

do in quegl'occhi, dilçopriua & vedeua in elli gl'amorofi penfie ri, che habitauano dentro'l quore di M. L. e quelto gl'arrecaua tanto piacere, che lo faceua idimenticare tutte l'altre dolcezze, e per quefto veggendofi in grazia di M.L.faceua e diceua cofe, che egli speraua di douer rimanere viuo dopo la morte, il che se gli riusci, e su verissimo, può ciascuno giudicare per se stesso di cue se gli duque. Il pensiero amoroso. vsando il numero del meno per quello del più. Che. il qual pensiero. Alberga dentro. habita nel quore di M. L. mist discuopre. mi si lascia vedere, & in soma apparisce in voi luci beate e liete, e che M.L. amasse il Petr: si vede specificamente nel secondo Capitolo della Morte doue ella me defima glele dice, & afferma per molti versi conchiudendo.

" Fur quasi eguali in noi fiamme amorose

" Almen poi ch'io m'accorsi del tuo fuoco "

, *Mal'vnl'appalesò l'altro l'ascose*. Et che egli viuendo ella se ne fuste accorto, e lo credeste stimonia egli stesso quado diste.

" Erabenforte lanemica mia.

" Et lei vid'io ferita, in mezzo'l petto: Et il Reuer: Bembo.

S'à lui, che l'honoro la state e'l verno

Come fu dolce, fusse stata acerba. ne è dubbio, che gl'occhi sono lo specchio (per dir così) e quasi la finestra dell'animo, perche in essi si manifestano se non piu chiaramente almeno con piu certa verità tutti gl'affetti dell'animo, e però disse plinio l'animo senza fallo alberga ne gl'occhi, e'l Petr. medesimo in quella grauissima, e moralissima Canz:

Io vo pensando, e nel pensier m'assale disle

, Ch'ogni occulto pensiero

,, Tiri in mezzo la fronte, ou'altr'l vede. Et nella Canz: Tacer vorrei. disle

26

,, Dinanzi vna Colonna

,, Cristallina, & ius entro ogni pensiero

,, Scritto, e fuor tralucea fi chiaramente,

,, Che mi fea lieto, e sospirar souente. Tal che. inguisa che. Mi trae del core, mi leua e to glie dell'animo. ogn'altra gioia. ogni altro piacere. volendo infetire, che tutti gl'altri di questo erano minori e men belli, onde nell' vltimo verso della Canz. grande disse. Che pur la sua dolce ombra.

,, Ognimen bel piacer del cor mi sgombra. & qual gioia, anzi felicità, o più totto beatitudine può immaginarsi non che esfere, o maggiore. o più disidereuole, che amare & esserato? & così la vista di quegl'occhi non solameute gli sgombrauano tutti i pensieri pensieri noiosi come disse di sopra, ma ancora tutte le gioie da vna infuori, la quale auanzaua sola tutte quante l'altre insieme. Onde per la qual cola. Escondi me allora cio è mentre, ch'io vi miro, e scuopro in voi i pensieri dell'animo. Parole & opre nelle quali due cose consiste tutta la vita humana. si fatte. di tale maniera, che iospero, che io ho speranza. farmi immortal d'hauermi à fare immortale, pigliando l'infinito del tempo presente per quello del futuro, come vsano i Toscani spessistime volte, et s'intéde per fama, la quale è vna altra vita se non più vera, certo piu lunga di questa, e che s'acquista altramente cioè colle virtù, e fatiche, & molti motto più la stimano, che non fanno questa come si può redere largamente in mille storie, & il Poeta medesimo disse

<sup>1</sup> Chiamafi fama & è morir secondo. perche. benche. la carne. il corpo, che estedo terra fi rimane in terra. Moia. in luogo di muo ia cioè mora, perche l'.o. & l'.u. háno gran somigliaza insieme, e si pongono spetlo l'vno per l'altro onde Dante sece, che lume ri mò à come scriuendo lome.

Di fubito drizzato diffe, come

Dicesti egli hebbe ? non viue egli ancora ?

N on fiere gl'occhi suoi il dolce lome ? Fugga'l vostro apparire E nel vostro partir tornano insieme. Come il anzoscia e noia Sole rallegra apparendo tutte le cole, e tutte partendo le contrista, così dice il Petr: che gl'occhi di M. L. (i quali erano il suo Sole) faceuano à lui et ripiglia in questi due versi secondo, che à me pare tutte le cole dette di lopra, le quali sono in somma, che come veggendo i begli occhi gustaua tutte le dolcezze così lontano da loro prouaua tutte l'amaritudini, e forse si ricordò di Cicerone, il quale diffe nelle lettere scritte ad Attico. Della quale opera certaméte divina deuono gli studiosi delle buone lettere hauerne gra do al Petr: che come diligentissimo la ritrouò, e come liberalissimo la diede in luce, et ancora si ritruouano scritte tutte di sua ma no: disse dunque Cicerone scriuendo ad Attico. Vt me leuarat tuus aduenctus, ita discessus afflixerat. non è già vero quello che dicono alcuni, che il piacere, et il dolore siano di quei cotrari,che tolto l'vno necessariaméte seguiti l'altro, come tolta la luce seguitano necessariamente le tenebre, e chi non è sano di necessità sia malato parlando fecondo i medici, perche fecondo Arist: la bilogna sta altramente, percioche, i contrarij sono di quattro maniere come fanno i·loici, e quegli folamente, che sono priuatiui come il buio e la luce, la vita, & la morte seguitano necessariamente. I'vn l'altro, ma quegli; che sono veri contrarij, e che s'oppongono poli-

### 508 LEZ. DIBENED. VARCHI

no positiuamente, come il bianco & il nero, il piacere & il dolore, non fanno questo, percioche non seguita, vna cola non è bianca, dunque è nera, alcuno non ha piacere, dunque ha dispiacere, ma seguita bene qui non è luce adunque ci è buio, alcuno non è viuo, dúque è morto leguitarebbe bene ancora ne contrarij politiui, cioè, che li truouano amendue realmente, le elli fussero di quegli, che si chiamano immediati cioè, che non hanno mezzo, come, estempi grazia, ne, i numeri, doue il pari & il caflo sono contrarij immediati, onde seguita necessariamente, che ogni numero che non è pari, sia casto, ma di queste cose s'è fauel lato ne luoghi loro abbastanza, ne io ci sarei entrato in questo luogo, se non perche dubito, che non sia stato per colpa degli stampatori, quello, che feriuono alcuni, in questo luogo, che il pia cere & il dolore fiano di quei contrarij, che s'oppongono no po sitiuamente, ma come habito, & priuazione, di maniera, che rimosfo l'vno subito l'altro appaeisca, la qual cosa non è vera come è notiflimo à ciascuno per la sperienza stessa oltra le ragioni, se già non l'intendessero, come disse non meno leggiadramente, che veramente il Reuerendillimo & dottillimo Monfiguor Bembo.

Egran parte di giosa . vscir d'affanno, & hora .

Et lapienza prima. *stultitia caruisse*. Disse dunque angofcia e noia, cioè qualunque molettia, e dispiacere *fugge*. sparisce, e si dilegua. *à l'apparir vostro*. tosto che apparite stando nel la traslazione del Sole, onde disse

- ", Chespesso in vn momento aprono allora
- " L'vn sole, e l'altro, quasi due leuanti
- " Di beltate e di lume si sembianti,
- " Ch'anco'l Ciel della terra s'innamora. Et nel voliro partir.

quando poi vi partite e quali tramontate, e non disse al, ma nel, per variare la locuzione *Tornano insieme*. l'angoscia, e la noia s'in tende, e disse tornano, doue di sopra haueua detto sugge, & non suggono per la figura chiamata zeuma.o vero congiugnimento, e pose partire, & tornanoà canto, perche essendo cotrarij apparisfero meglio, e sacessero piu grazia disse insieme pet dimostrare, che si come subitamente si partiuano amendue, così amendue subitamente tornauano.

Ma perche la memoria innamorata, &c. Pare, che egli rifponda à vna tacita obbiezzione, come è, che egli polla rimanendo dopo la partita loro tutto angolciolo & pieno di noia produrre quei bei frutti, cioè comporre fi leggiadre cofe, che egli dice : & risponde, che l'angolcia & la noia non passano nella memoria per-

#### DE GL'OCCHI.

509 percioche ella piena dell'immagini, & simulacri de, i piaceri riceuuti nel cotemplare quegl'occhi, non accetta & non riceue den tro, i fimulari & le immagini dell'angofcia e della noia & breuemente vuol dire, che si ricorda de i piaceri & non de, i dispiace. ri, i quali per lo esfere stati, i primi & grandissimi hanno ripiena & occupatala memoria di tal forte (come pare che voglia dire egli ) che non hanno lafciato luogo à, difpiaceri & così dice. Ma perche conciosia che la memoria cioè la potenza memoratiua innamorata, piena d'amore & di dolcezza, chiude l'entrata, serra l'ulcio, come noi diremmo, & non lascia entrare. lor. à loro à l'angolcia & à la noia poi, dopo il partire de begl'occhi, non **vanno.** non possono entrare & s'intende l'angolcia & la noia di la da le parti estreme. cioè la & in quella parte doue sta la memofia, la quale come dicemmo nelle lezzioni publiche ( allegando questo luogo) si pore da, i medici in alcuni ventricoli, o vero cel le lecondo, che pare gli volesse chiamare il Petrarca quando disse

Qual cella è di memoria, & c. che fono nella patte di dietto prefio la nuca, o vero collottola, la qual parte fi chiama fiorentinamente la memoria, come quando diciamo egli ha da to della memoria in terra, o vero percosso la memoria, & questo auuerbio dila non fignifica in questo luogo (come alcun crede) quelloche, i latini dicono vlterius, ma quello, che dicono illuc, o veramente eò, & è propio fiorétino come quando diciamo, va di la da i libri, in altro sentimento che quando fi dice di la d'arno, cio è translatiuamente. Onde, perche per la qual cosa. Se alcun belfrutto. parla modestamente dicendo, Se & alcuno, nasce di mesta sente nella metafora dicendo frutto, nasce, sente, terreno, & colto. il sente vien prima. cioè primieramente da voi & è mo do nostro di fauellare come quando egli disse. Ricorre al tempo ch'io vi vidi prima. & altroue

, Daldi che gl'occhi aperse in prima Adamo, & s'intende qui per lo seme, i pensieri & concetti d'Amore come mostra egli stes son: Quando'l Pianeta.c.d.l.b.

,, Cust costei, ch' e tra le donne vn sole

In memouendo de begl'occhi, 1 rai

Cria pensier d'Amore atti & parole. con quello, che seguita, che pare contrario à quanto si dice qui. Io per me. io com'io et considerato da per me senza l'aiuto et coltura di voi. Sono qua si vn terreno. disse quasi per temperare la metasora asciutto. secco et per conseguente magro. colto. coll', o chiuso, cioè coltivato et lauorato. e'l pregio è vostro in tutto. perche gli Agenti. che fanno

## SIO LEZ. DI BENED. VARCHI

fanno le cose & non gli strumenti con che si fanno, o i luoghi, do ue si fanno deueno lodarsi, & meritare il pregio, & è più che vero, che l'amore non solamente aguzza gl'ingegni buoni, ma ancora risueglia i pigri e tardi, anzi di stolti gli sa prudentissi se di ignoranti letteratissimi come ne volle mostrare il Boccaccio nella nouella di Cimone, e Properzio diceua

Ingenium nobisipsa puella facit. & questo stesso Poeta à que. sto medesimo proposito

" Ch'à parte à parte entr'i begl'occhi leggo

so Quant'io parlo d'Amore, & quant'io scriuo Canzon tu non m'acqueti anzi mi'nfiammi A dır di quel, ch'à me stesso m'ınuola Però sia certa di non esser sola.

Chi non harebbe creduto, che il Poeta (hauendo lodato da tanti maranigliofi effetti in tanto diuerleguile con tanta eloquen za, la grazia & bellezza de gl'occhi di M.L.) non haueffe non che quetato alquanto il gran difio, ch'era in lui, & il gran piacere, che lo fpronaua à ragion re di loro, ma ancora fuffe te non ftanco, almeno fazio ? & non di meno egli riuolgendofi alla Canz: fecondo. l'vfanza le dice. Canzon tu non folamente non m' acqueti, ma ancora m'infiammi, à dir à ragionare. di quel che m' inuola à me fteffo, cioè de gl'occhi da i quali foli gli poteua venire ogni fua. falure come teftimonia nella Canz. feguente.

Cerco'lfin de'miei pianti

Che non altronde il cor dogliofo chiama,

Vien da begl'occhi alfin dolce tremanti

Vltima speme de'cortesi amanti. & forse immito il Lirico Latino come suole spesse volte il quale disse.

,, Que me surpuerat mihi. & di vero così gl'amanti come quegli, che tono in contemplazione non sono più di loro stessi & par te discriue gl'occhi con bellissima circullocuzione, però per questa cagione dunque *fii certa*. che così si debbe scriuere e non sia essendo la seconda persona del presente del soggiontiuo. *di non* essendo la seconda persona del presente del soggiontiuo. *di non* essendo la inon hauere à essendo ancor fazio an zi più che mai infiammato al volergli lodare, & così continoua questa Can: colla seguente, doue notaremo, che quasi fempre nel la fine di tutte le Canz: i Poeti si rinolgono & parlano ad esse questa vltima parte come n'insegna Dante nel suo amoroso conuiuio si chiama generalmente in ciascuna Canz: tornata, però che gli dicitori, che in prima vsaro di farla, la fenno perche cantata quella la Canz; con certa parte del canto ad essa si ritornasse ma

## DE GL'OCCHI.

mà io (per seguitare le parole formali di Dante) rade volte à quella intenzione la feci, & à ciò che altri s'accorgesse rade volte la posi coll'ordine della Can: quanto al numero, che alla nota è necessario, ma fecila quando alcuna cosa in adornaméto della Can: era mestiero à dire suori della sua sentenza, ilche hanno seguitato poi dopo Dante gl'altri poeti tutti quanti, Et qui per no v'essere più lungamente molesto porrò fine à questa prima Canzone.

### L E Z Z I O N E QVINTA DE GL'OCCHI.



01 11 1 Post

R A tutte le perturbazioni o vero passioni humane, chiamate latinamente affetti, niuna è nobilissimi Ac cademici Fiorentini, la quale sia ne più possente ne più merauigliosa, che l'amore, anzi da questa sola (come dal Mare i fiumi) nascono si può dire & diri-

uano l'altre tutte quante : gli effetti della quale sono tanti & tan to diuersi, che egli non pare à me ne ragioneuole, ne possibile, che vna stesla cagione gli produca tutti. Onde hanno molti molte volte dubitato quali siano, e più e maggiori, o i beni & giouamen ti, che ella n'apporta, o i nocumenti e mali di cui è cagione il qual dubbio è impoffibile, che si scioglia, se non s'intende primieramé te, e quello che sia, & in quate spezie si diuida l'amore, la qual cosa per lo esfere no meno luga, e difficile, che bella e diletteuole indu' giaremo à dichiaratla nel principio della terza & vltima delle tre forelle, che seguita dopo questa, & hora diremo solamente, che tut te le cose quantunche buone e gioueuoli possono secondo no pu re il subbietto, doue si truouano, il modo ancora come sono vlate, & il tempo diuentare noceuoli e ree, e per dare vno essempio manifesto, e quello stello, che à questo proposito medesimo n'ad. dusse il Boccaccio. Chi non sa, che il vino preziosissimo di tutti i liquori, & ottimo di lua natura non solamente sa effetti diuersisfimi(come ne racconta Aristotile ne problemi) secondo la diuersità delle complessioni di quegli, che lo beono, ma ancora vsato, o come non si deue, o quanto non è conueniente, o quantità maggiore, che non si ricerca nuoce tanto, quanto egli preso debitamente à tempo, e con misura giouarebbe? & il medefimo di tutte l'altri cofe non solo potemo due, ma deuemo Onde

### 512 LEZ. DIBENED. VARCHI

Onde Tibullo leggiadriffimo Poeta, volendo prouare questa medefima fentenza tolfe l'estempio da quegli, che prima tabbricaro e spade diste non meno vera nente che con dottrina.

Quis fuit borrendos primus qui protulit enfes Quam ferus, & vere ferreus ille fuit ? Tunc cædes hominum generi : tunc prelia nata, Tunc breuior dire mortis aperta via est.

An nibil ille mifer meruit ? nos ad mala nostra

Vertimus, in sauas quod dedu ille feras. Et il Poeta nostro medesimo, il quale non cede à niuno altro di leggiadria, disse à questo stesso proponimento non meno dottamente, che con verità.

Tutte le cose di che'l mondo è adorno, Vscis buone di man del mastro eterno, Mame, che sì adentro non discerno Abbaglia il bel, che mi si mostra intorno Et s'al vero valor già mai ritorno L'occhio non può star fermo, Cosìl'ha fatto infermo Pur la sua propria colpa, e non quel giorno, Ch'io'l volsi ver l'angelica beltate Nel dolce tempo della prima etate.

Ora sein alcuna cosa è vero questo, che è verissimo in tutte, nel l'amore, e più (pello che altroue e più manifesto si vede senza coparazione quali veruna come (oltra le propie sperienze di gascu no, che habbia gustare mai le dolcillime amarezze di questo Dio) ne dim strano ampissmamete tutti i Poeti de tutte lingue e non meno di niuno de gl'altri anzi forle piu di tutti il noltro amorofo e géulissimo m. Francesco Petrarca si in tutto il suo vago e dolos fimo Cazoniere & si in tutre queste tre leggiadrissime, & senza fal lo diuiniflime Canz. de gl'occhi e mallimamente in questa seconda che noi hoggi comincieremo à dichiarare, le quali io per me non feppi mai leggere tante volte, e r leggerle, che di leggerle di nuouo, & di rileggerle de l'altre volte, non mi cretcesse il disio; e credo certo, che le tra gli scrittori, o Greci, o Latini si troualle vna composizione tale nella lingua loro chente è questa nella nostra, l'autore d'essissible non riputato mortale, ma tenuto diuino, non come huomo, ma quasi Dio celebrato e tenuto caro, & ella à ogn'hora mile volte in mille luoghi, da mille lingue, per mille modi, à mille propositi, s'vdirebbe ritonare infino à le stel le, lodandola, & claltandola tutti à pruoua, quanto sapesse ciastu no

•

no e potesse il più, senza vedersene mai ne stanchi ne sazij come di vero meritarebbe, ne però deuemo dubitare noi nobilifimi Ac cademici, che se non questo almeno i secoli, che verranno, & se non noi fiorentini almeno l'altre nazioni gli renderanno quado che sia i douuti honori, e ne faranno tutti generalmente quella sti ma & in quel pregio lo terranno, che ne fauno hoggi, e nel qua le lo tengono i pochi, & allora fi conoscerà, che quanto erano pic ciole e debili le forze, tanto erano grandi e gagliarde le voglie mie & à me larà pur troppo d'hauere conosciuto, se no come si poteua interpretarui, almeno quanto fi deuca honorare così facondo, così leggiadro, così eccellente, oratore, poeta, & filosofo. Ma perche li polla conoscere da ciascuno con i fatti,essere verissimo quel lo, che io ho detto colle parole, verrò alla sposizione particolare, pregando hun ilmente prima Dio ottimo & grandifimo,e polcia voi tutti, che ne porgiate egli quello aiuto, e fauore che può, & voi quella vdienza, e gratitudine, che solete.

> Gentil mia donna io veggio Nel muouer de vostr'occhi vn dolce lume; Che mi mostra la via, ch'al Ciel conduce; E per lungo costume Dentro là, doue sol con Amor seggio Quasi visibilmente il cor traluce. Quest' è la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' è la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E che mi scorge al glorioso fine: Quest' e la vista, ch'à ben far m'induce, E

Continoua il poeta questa seconda Canz.colla prima, onde sen za fare altramente proemio comincia riuolgendo il parlare à M. I. stessa à raccontar pur le lodi de'bellissimi occhi di lei, & lodan dogli medesimamente da gl'effetti dice in questa prima stanza(do po hauersi fatto M. L. beniuola col chiamarla gentile & sua donna) che egli vede quando ella muoue e gira gl'occhi verso lui vno splendore si dolce, & vn così fatto lume, che mediante quello, scorge la strada diritta, che ne guida al Cielo, e per lungo vso co-Kx nosce

nosce ne suoi begl'occhi i pensieri del quore, il che gl' è cagione di datti à bene operare, & tiuolgersi tutto al Cielo allontanadosi dalla gente volgare, & in somma dice, che la diuinità di quelle luci gli sono d'ogni tempo così di verno come di state cagione di tanti beni, e tali pensieri, attie parole criano in lui, che lingua mortale nol potrebbe raccontar mai Dice dunque. Gentil mia donna donna propiamente significa nella nostra lingua quello, che nella latina (ode è deriuato per la figura Sincope) significa do mina, cioè signora, e patrona, e come i Latini chiamauano quelle di cui erano innamorati dominas così i Toscani le chiamano do ne, benche alcuna volta donna si piglia per la moglie, e molte vol te diciamo donna quello, che i latini dicono Fæmina come la

, Et se di lui forse altra donna spera: & più chiaramente ancora nel Son. S'el dolce sguardo

,, Femmina è cofa mobil per natura

" Ond'io fo ben, ch' vno amorofo stato

,, In cor di donna picciol tempo dura. & il Petrarca spesse vol te chiama M.L. hora donna semplicemente, come la

" Che be'vostr'occhi donna milegaro, hora v'aggiugne mia come in questo luogo, & altroue

"Benedette le voci tante, ch'io

, Chiamando il nome di mia donna ho sparse. Alcuna volta v'ag giugne nostra

,, Canzon s'al dolce loco, La donna nostra vedi. Alcuna volta bella

,, Dormito hai bella donna vn breue fonno, & come fi dice don na, così ancora fi dice donno cioè Signore e padrone, come nella Canz: Quell'antico mio dolce empio Signore

" Per inganno e per forza è fatto donno

,, Soura i miei spirti. Et credo io, che il diminutiuo di questi nomi siano donzella, e donzello, mutata la n. in z. per fuggire la bassezza e l'asprezza del suono, e quello, che egli disse qui mia donna disse altroue in più luoghi madonna come la

"Oue'l bel viso di Madonna luce " & altroue

Nelmezzo del mio cor madonna fiede. & in altri luoghi infiniti, oue notaremo che ordinariamente non deuemo dire madonna mia ancota che Dante l'vfasse vna volta, per cioche questa particella ma(tolta da Prouézali il che seruono ancora hoggi i Fra zessi ) non significa altro, che mia, onde Madonna non vuol dire altro, che donna mia come messer non vuol dire altro, che mio sire, o vero Signor mio e quello, che si truoua nel Boccaccio, & che

## D E GL'OCCHI.

che vsano ancora le done parlando fiorentinamente naffe io non 10, & in altri fimili modi credo io, che fia detto in luogo di maffe cioè per mia fe, lasciato in dietro la preposizione per come faceuano anche le donne Romane quando giurauano per lo Dio Castore, & gl'huomini per lo Dio Polluce, dicendo solamente Eca ftor Edepol, e come i Latini aggiugneuano alcuna volta la g.à'lor nomi dicendo gnatus, & gnatus, in luogo di natus & natus, co sì i Tolcani anzi i Fiorentini ellendo quetta lor voce propia chiamano gnaffe le berghinelle cioè donne vili & infami, perche queste sono quelle, che hanno in bocca naste & altri simili giuramen: ti, che le gentil donne non vsarebbero, come le Romane patr'zie non vlauano Ecastor, ne per ventura altri giuramenti, Gentil. questa parola gétile del cui fignificato hauemo parlato altre voltefi riferisce così alla femmina come al maschio, così al corpo come à l'anima, così alle cofe viuenti come quelle, che mancano di vita, & in fomma il propio fignificato fuo è nobile onde fi dice gen tilezza di fangue, & ringentilire, e gentilotti, che diffe il Boccacio. Io veggio. Questi verbi. veggio, seggio, deggio, chieggio. & altri somiglianti no sono propriamete Toscani, ma Prouezali on de i Toícaní cauarono fenza alcun dubbio la maggior parte de lo ro vocaboli percioche noi diciamo ordinariamente, veggo. (eg go. debbo. chieggo e molte volte nello scriuere massimamente vedo, sedo, deuo, chiedo, e questi tali verbi non si truouano se non ne i tempi presenti e non in tutte le persone, come veggio, veggiamo, veggiono, e nel prefente del foggiontiuo. veggia nella prima e nella terza persona. veggiamo, veggiate, veggiano, e co sì de gl'altri, ne è però, che ancora i buoni Poeti non dicano ancora veggo come noi tauelliamo il Petr.

Kk 2 za

za sua & questo è il lume secondario, e che il lume non sia corpo è manifest slimo, perche altramente (oltra molte altre ragioni) se guit rebbe, che qu'ndo traesse vn gran vento si facesse buio, senza che l'aria illuminata fatebbe piu groffa, e più denfa di quella, che non fusse illuminata, ilche è tutto'l contrario. Dolce. non dille dolce à caso come credono alcuni, & per riempiere il vero anzi se in niuna cosa debbono porre cura, & vsare diligenza, i Poeti in quelti tali epiteti, o agghiettiui la deueno porre & vlare grandillima, come fa sopra tutti gl'altri il Petr. & dopo lui quegli, che à noi pare e così viiamo di chiamarlo, il Petrarca secondo. Diciamo dunque, che gli spiriti si generano come hauemo detto piu volte dal calore naturale della più pura parte del fangue, onde tanto sono piu puri, più sottili, più lucidi, e piu caldi gli spiriti, quanto è piu digesto & migliore il sangue di che si generano, Ora nella giouanezza il sangue essendo tenue, e rado viene à essere ancora e puro, & lucido, e perche la vita confiste tutta nel cal do naturale, e nell'humido, però il sangue viene à esfere dolce esfendo caldo & vmido, perche la dolcezza naíce quando si mesco lano'il caldo & humido insieme, & questi spiriti si diffondono per tutte le membra, e massimaméte per gl'occhi p er lo essere es si & altri e trasparenti, e gli spiriti leggieri e lucidi, e questi sono i raggi tanto grati à gl'amanti e tanto celebrati da poeti, questi so no gli strali che auuenta Cupido, e quinci viene, che tutti gl'amo ri cominciano dal vedere, ne èlontano dalla verità,che come il lu me del Sole, e del Cielo con virtù à noi occulta genera tutte le co fe, così il lume de i raggi, che escono da gl'occhi delle cose amate generino ne gl'amanti infinita dolcezza & virtù, e massimamé te traendo seco alcuno vapore, nel quale sia racchiusa alcuna parte di sangue come si può vedere negli specchi doue si siano specchiate Donne o vecchie, che habbiano il tempo loro, & ne i ma li ancora che s'appiccano, & al Petr.medefimo interuenne questo caso comeracconta egli stello in tutto quel bellissimo & artifiziolo lonetto, che comincia.

- " Qual venturami fu quando da l'uno
  - ", Di duo i piu begl'occhi, che mai furo,
  - " Mirandol di dolor turbato,e scuro
  - ,, Moffe vertù , che fe'l mio infermo & brune
- " Send'io tornato à foluer il digiuno
  - " Di veder lei, che fola al mondo curo;

Fummi'l

,, Fummi'l Ciel & amor men che mai duro;

,, Se tutte altre mie grazie infieme aduno :

», Che dal destro occhio anzi dal destro Sole

" Della mia donna almio destr'occhio venne

,, Il mal; che mi diletta e non mi dole

,, Et pur, come intelletto hauesse e penne;

,, Passò, quasi vna stella, che'n Ciel vole;

,, E natura & pietate il corso tenne.

Che. il qual dolce lume. mi mostrala via. mi scorge il sentiero, stando in sulla traslazione del lume. che. la qual via. conduce & ne guida al Cielo, & questo non è altro, che la via delle virtu, o per occculta virtù c'hauesser quegl'occhi di così fare, o per la ra gione, che egli soggiungne come vedremo & quante cose s'impa rasser in mirar filo gl'occhi di M. L. dichiara egli stesso in tutto il Son: che comincia. Qualdonna attende à gloriosa fama. & altroue disse

;, Da lei ti vien l'amorofo penfiero

• ,, Chementre'l fegui ; al fommo ben t'inuia

,, Poĉo prezzando quel , ch'ogn'huom difia

s, Dalei vien l'animofa leggiadria;

,, Ch'al Ciel ti scorge per destro sentiero

", Si, ch'io vo già della speranza altero

Et il Reuerendissimo Bembo hauendo detto nelle sue divine stan

ze. :: Ne vanno in Martante acque

" Quant'Amor da 1 bei cigli alta e diuerfa

,, Giora, pace, dolcezza, e grazia versa. foggiunse

- ", Cosa dinanzi à voi non può fermarsi
- " Che d'ogni indignità non fia lontana

,, Che al primo incontro vostro suol destarsi

- » Virtù, che fa gentil dalma villana
- " E se potesse in voisiso mirarsi;

,, Sormonteriafi oltra l'vfanza humana.

" Tutto quel che gl'amanti arde & trastulla

" Airaggisol d'vn vostro sguardo è nulla.

Ma chi voleffe allegare pur la millesima parte di quello, che hanno detto i Poeti Toscani de gl'occhi delle lor done no ne verreb be à capo così tosto, e quelle sole, che dice il Pet. in queste tre Ca:

" Son opra da Stancare Atene, Arpino

" Mantoua, Smirna, e l'ona e l'altra lira.

*Et per lungo costume*. & pet vso anticho. nato in me da lunga osferuazione. Il cor. vostro. traluce. si vede & apparisce. dentro la Kk 3 cioè

cioè la dentro per trafposizione come disse Verg. Transtra per & remos, & in somma vuol dire ne gl'occhi di M.L. circonscriuédo gli leggiadrissimantére dicendo doue. cioè ne quali occhi. seggio io solo con Amore. & che Amore sedesse ne gl'occhi di M.L. si vi de nella Canz. passata.

,, Occhi leggiadri doue Amor fa nido. & altroue. Io temo sì de begl'occhi l'affalto.

" Ne quali Amore, e la mia Morte alberga. & che'l Pet. vi sedesse, & habitasse ancho egli lo dimostra si nel Son.

Almo Sol quella fronde ch'io sola amo. doue dice nella fine

- ", Crefcendo mentre io parlo à gl'occhi tolle
- ,, La dolce vista del beato loco

,, Oue'l mio cor colla sua donna alberga. & si più chiaramente quando d'sle

- " Et se tal hor da begl'occhi soam
- ", Oue mia vita, e'l mio pensier alberga. nel Sonetto

O dolci fguardi, o parolette accorte Quasi visibilmente. Vedeua il Poeta il core cioè i pensieri di M.L. e quello che ella voleua, che egli facesse, tralucere ne gl'occhi suoi quasi visibilmente cioè come se l'hauesse veduto in verità & è quasi come quel'a nella passata Canz. L'amoroso pensiero, Ch' alberga dentro in voi mi si discopre. ne poteua vsare più proprio e piu bel verbo, ne cre do io, che i latini n'habbiano vno così fatto, & il significato suo non si può dichiarare meglio che faccia egli stello in più luoghi come là

" Come raggio di sol traluce in vetro, & altroue

,, De l'alma, che traluce come vn vetro. Et più chiaramente

Già traluceua à begl'occhi il mio core. Questa e la vista, ch'à ben far m'induce. Vedeua il Pet. ne gl'occhi di M. L. i quali fono come dice Cicerone quafi le finestre de l'animo per gli quali tutti i mouiméti e pensieri dell'Anima appariscono di fuori più che per altra parte, vedeua dico e conosceua il Pet. quanta fusile la purità & la grandezza del'animo suo, e quanto bisognaua etlere buono, & virtuoso à piacerle, e però s'ingegnaua, d'vscir per lei della volgare schiera che mai per alcun patto, à lui piacer non poteo cosa vile, onde dirà poco di sotto. Perch'io veggio & mispiace. Che natural mia dote & C. E che miscorge al gloriosofine, o al fine della gloria mediante i suoi componimenti come dice in mol-

ne della gloria mediante i fuoi componimenti come dice in molti luoghi come là. Et alzava il mio stile soura di se doue hor non porria gire. & altroue

" Quella, che al mondo, si famosa & chiara

Fela

", Fe la sua gran virtute, e'l furor mio. & altroue

"Oleggiadre arti , & loro effetti degni

,, l'vn colla lingua oprar, l'altra col ciglio

,, Io gloria in lei, & ella in me virtute. O forse al glorioso fine cio è à Dio vero & vltimo fine di tutte le cose. onde dilse

,, Quelfol, che mi mostraua il cammin destro

, Di gire al Ciel con gloriosi pass. & in tutta quella stanza della Canzone del Piato amoroso, che comincia

"Ancora e questo g quel ( che tutto auanza)

" Da volar soura'l Ciel gl'hauea date ali. Questa sola dal volgo m'allontana. Onde Amore rimprouerandogli nella medesima Canz. diceua

C'hor faria forfe vn roco Mormorator di corti, vn huom del volgo I l'effalto, e diuolgo

" Per quel, che gl'imparò nella mia fcola

,, Et da colei che fu nel mondo fola. Et egli medefimo diffe ,, Gl'occhi, di ch'io parlai fi caldamente

" Etle braccia, & le manı, e i piedi e'l vifo

" Che m'hauean fi da me steffo diuifo

,, Et fatto singular da l'altra gente. Ne lingua bumana. ne voce mortale Porria contar gia mai. ridire in tempo alcuno, quel che mi fanno sentire gl'effetti, che producono in me le due lu ci diuine. volédo inferire per queste parole quello, che dice aper tamente nella Canz. che segue.

" Io non porria già mai

,, Immaginar, non che narrar gl'effetti

" Che nel mio cor gl'occhi soaui fanno &c.

E quando'l verno parge le pruine

*E quando poi ringiouenisce l'anno*. Discriue poeticamente il verno & la primauera, & poeticamente piglia queste due stagioni per tutte e quattro, e pur poeticamente dice, che l'anno rin giouenisce quasi volesse dire come Catullo

" Soles occiderc, & redire possunt,

" Nobis cum semel occidit breuis lux

" Nox est perpetua vna dormienda. Dante disse ancora nel xxiiij. Canto dell'Inferno

,, In quella parte del giouinetto anno. benche non intenda in quel luogo la primauera, ma il verno, come dimostra il verso seguente.

,, Che'l fole i crin fotto l'aquario tempra, & ancora il seguente. Kk 4 Et

,, Et già le notti à mezzo di sen vanno. ma il Pet.hebbe risguar do, o al nascimento del Mondo che fu (secondo gl'Astrologi, & i Teologi) essento il sole in Ariete cioè nel principio della primauera, o alle piante, & à tutte l'altre cose, che di primauera si rinouellano, & quasi ringiouaniscano, e Date hebbe risguardo al prin cipio dell'anno, che secondo i Romani cominciaua al Gennaio. Pruine chiama pruine vsando la voce latina come altroue

Non si vede altro, che pruine & ghiaccio. quello che toscanamente diciamo brine. Dante

" Quando la brina in sulla terra assempra

", L'immagine di sua forella bianca.

" Ma poco dura alla sua penna tempra. e non è altro la brina, chevn vapore, che si leua da l'acqua, o più tosto dalla terra bagnata picciolo, sottile, & rado, benche maggiore, più grosso, e piu dé fo di quello onde fi genera la rugiada, & fi congela dalla freddezza dell'aria in poco d'hora, e si genera d'ògni tempo fuori, che di state e di dì, e non si genera molto alto da terra non passando i tetti delle più alte case, & in questo è differente come in più altre cole dalla rugiada, ma non fi conuiene in questo luogo dichiarare le meteore ne io harei detto ancora questo poco se non che alcuni sopra quel luogo di Dante allegato pur teste da noi dicono (forse per iscorrezzione del testo) che la rugiada, e la brina sono il medefimo, e quello che è più dicono ancora che l'vna e l'altra fi cógela nella mezza regione dell'aria & allegano il testimonio d'A rist: & però bisogna considerar bene quello, che si legge, e non credere ogni cola à ogn'vno, & à tuggire cotali errori, & infiniti altri inconuenienti & disordini non c'è la miglior via, che leggere e studiare gl'autori stessi ne'luoghi proprij, e non contentarsi di bere à rigagnoli (come fi dice) ma dal proprio fonte.

Quale era'l tempo del mio primo affanno. Questo verso pare (e così è veramente) suori della proposta materia, ma è cosa vsatiffima da tutti i Poeti aggiugnere alcuna cosa, che arrechi, o grazia al componimento, o piacere & vtile à lettori & che'l primo affan no del Petr. fusse di questo tempo cioè che egli si innamorasse di primauera, lo dimostra egli stesso en la fede in mille luoghi come nel Son. Era'l giorno, ch'al Sol sol si scoloraro & nel principio del primo Triopso, & la doue dice

, Che era del tempo e di mia etate aprile. Et più chiaramente, che altroue nel Sonetto

,, Voglia misprona, &c. doue raccontando l'anno, il mele, il giorno, & l'hora dice

Mille

# DE GL'OCCHI.

- " Mille trecento ventisette à punto
- », Sul'hora prima, il di sesto d'Aprile

" Nel laberinto entrai, ne veggio ond'esca.

# LEZZIONE SESTA



E mai stato gioiofo Amor, o la volubile fortuna Dieder à chi più fur nel mondo amici; Ch'io non cangiaßi ad vna Riuolta d'occhi; ond'ognimio ripofo

Vien, com'ogni arbor vien da fue radicı. Vaghe fauille, angeliche, beatrici De la mia vita; oue'l piacer s'accende, Che dolcemente mi confuma, e strugge; Come fparisce e fugge Ogni altro lume, doue'l vostro splende; Così dello mio core Quando tanta dolcezza in lui discende, Ogni altra cosa, ogni pensier va fore; Et soliui con voi rimansi Amore.

V fa questo eccellentissimo Poeta nostro non minore arte, che diligenza in continouare l'vna stanza da l'altra, la qual cosa rende non meno d'ageuolezza, che d'ornamento, onde hauendo detto di sopra di quanto bene gl'era stato cagione l'Amore di M. L. dice in questa (seguitando pure) di lodare i suoi begli occhi da gli effetti, che stimaua più vno sguardo solo di quegli, che tutti gl'al tri beni, che dessero mai o Amore, o Fortuna à qualunche fussero p ù fauorenoli, il quale concetto grandissimo per se stello è detto poi non meno artifiziosamente, che con leggiadria, onde deuemo fapere', che gl'huomini quasi tutti quanti pongono il sommo bene; e l'vltima felicità loro, o ne i piaceri, o nelle ricchezze, onde cercano giorno e notte di coseguire, o l'vna, o l'altra di queste due cose, e bene spesso amédue, posponédo tutte l'altre cure e pésieri, si vede tutto il giorno, e perche de i piaceri corporali come quegli, che si pruouano in amado feliceméte, lono da i più, piu stimati de gi'altri cociofia, che le ricchezze, non s'amano per le stesse, come i piaceri, ma più tosto come struméti però disse il Pet. che niuno fu mai

52I

mai tanto felice in Amore, o hebbe tanto prospera la fortuna difpensatrice de i beni mondani, che egli non volesse più tosto, che M.L.lo rimirasse vna volta sola, che tutti i piaceri, e tutte le ricchezze d'amboloro. Onde disse. Ne mai. cioè per alcun tépo. Amore. come Dio quasi de i piaceri, o la Fortuna. come Dia delle ricchezze, hauendo i beni del Mondo tra le branche come disse disse disse volubile dandole il suo proprio epiteto come fece Ouidio quando disse.

" Paffibus ambiguis Fortuna volubilis errat. percioche come disse Verg. o chiunche altri si fusse

" Nec quos clarificat, perpetuo fouet

" Nec quos deseruit perpetuo premit. anzi instabilissima, come dimostra la palla sopra la quale si dipigne hora da, & hora toglie senza legge alcuna, o giudizio, onde delle il medesimo.

"Fortuna immeritos auget honoribus

"Fortuna innocuos cladibus afficit.

" Iuftos illa viros pauperie graust.

,, Indignos eadem diuitijs beat. Et benche rade volte s'vino nel verso le parole di quattro fillabe non apocopate per dir così, onde il Petrarca medesimo disse

Così detto alla sua volubil ruota

Si volfe, in ch'ella fila il nostro stame. & altroue ancora O tempo, o Ciel volubil che fuggendo

Inganni i ciechi e miseri mortali. tuttauia non si potrebbe dire quanto (fecondo il giudizio mio) stia meglio in questo luogo volubile tutto intero, che volubil parendomi, che la parola stef sa dimostre la volubilità, & inconstanza della Fortuna come disse ancora Pacuulo appr slo Cicerone

;, Saxiq; ad instar globosi predicant esse volubilem

" Quia quo faxum impulerit Fors, eò cadere Fortunam autumät. Ma della fortuna fauellaremo altroue lungamente. Diedero. con cedettero víando la Zeuma, & mostrando col veibo stesso stesso stesso stesso stesso stesso stesso stesso stesso stato giosofo. Amore co i piaceri, & la Fortuna colle ricchezze, ancora che alcuni intendono de l'amor solo dicendo amore, o la fortuna cioè amor sortunato, come fanno alcuna volta i Poeti Latini, & i Toscani medesimamente, & il Petr stesso disse

Que vanno à gran rischio huomini & arme, cioè huomini armati. ma à me piace più la sposizione prima, & massimamente hauendo vsato non la congiunzione co pulatiua, & ma la disgiuntiua. o. A chi. à quegli à i quali. sur surono o ver suro piu amici piu più benigni e piu fauoreuoli cioè Amore e la Fortuna, perche nó mi piace, che amici fi riferilca à quel *chi* dando l'ellempio di Po licrate, o d'altri, *ch'ic*, il quale stato gioio so pigliandolo relatiuamente percioche potremo ancora dire, che quel *che* hauesse in questo luogo quella forza, che ha in latino quin overamente quo minus. non cangiassi, non iscambiassi quello stato ad vna riuolta

minus. non cangiassi non iscambuilli quello stato ad vna viuolta d'occhi: eleggendo piutosto vn solo sguardo, che l'altre gioie tut te quante.doue auuertiremo, che egli uisse mai, stato gioioso, amo re, o Fortuna, à chi p'ù sur nel mondo amici, crescendo sempre, & aggiugnendo quante cose poteua, per sarle piu e maggiori, poi soggiunse, vna riuolta agguagliando anzi preponendo vna cosa so la à tante, del che non si merauiglierà nessiono, il quale sappia, che egli haurebbe tolto, à tragger più tosto guai per M. L. che gioire di qualunche altra, e certo di lui si puo dir veramente

, Ecco chi pianse sempre, & nel suo pianto

,, Sopra'l rifo d'ogni altr i fu beato

Et perche chiunche non ha prouato, non folo non crede queste cole ma le stima fole di romanzi, & sogni, & ombre, il che auuen ne ancora al Petrarca perche egli dille nella Canz. grande.

,, Lagrima ancor non mi bagnaua il petto

,, Ne rompa il sonno, e quel che in me non era

,, Mi pareua vn miracolo in altrui. sappia, che Arist: disse nel li bro delle parti de gl'animali questa sentenza medesima come hauemo detto altroue. Ond' ogni mio riposo. da' quali occhi ogni mia quiete & trastullo. vien. procede o dipende, & tutto questo disse il Poeta per dichiarare di quali occhi intendeua circonscriuendo quegli di M.L. come fece nella fine della Canz. precedére

A dir di quel ch'à me Steffo m'inuola. forse à immitazione di Dã te, che disse nella tornata della Canz:

Cosinelmio parlar vogl'effer aspro.

Canzon mia vanne ritto à quella donna,

Che m'ha ferito il core, & che m'inuola

Quello ond'io ho piu gola. cioè la vista de gl'occhi suoi, e di sopra volendo il Petr. significare il quor suo d sse

Quel core ond'hanno i begl'occhi la chiaue. Come ogn' arbor vien da fue radici mostra con questo essempio come in mille altri luoghi, che tutto il ben suo procedeua solamente dalla luce de gl'oc chi di M.L. vogl o bene, che notiamo, che questo essempio è piu manifesto, che vero, cioè mostra meglio, quello, che voleua significare il Petr. che la pura verità, della cosa conciosia, che fauellando Aristotelicamente l'huomo non viene dalla bocca, o dal capo le ben

eben quindi si piglia il cibo, ma dal quore, il quale è quello, che mediante il calor naturale genera gli spiriti della piu pura parte del sangue, & gli dispensa, e distribuisce mediante le vene & l'ar terie, per tutto il corpo, onde come tutte le virtù, & la vita stessa ne gl'huomini dipédon dal quore, il quale è in vn certo modo nel mezzo, così nelle piante, e la vita stella & tutte le virtù loro dipendono non dal quore propiamente, ma da vna, particella somigliante e proporzionata al quore, la quale è nel mezzo del tronco o vero pedale tra le radici & i marmi e di quiui manda per tutto mediante le vene i suoi spiriti generati non di sangue ma della piu pura parte del nutrimento, e quinci è, che negli stridori del verno si seccano di molti frutti, percioche il caldo per temenza del freddo suo nimico si ritira & sugge dentro vnendosi insieme, onde mancando di cibo le parti streme & esteriori vengono à sec carsi di mano in mano, ne sia chi di questo si merauigli, percioche Arist. che non fu Poeta de i sette essempi, che egli allega ne sono fals almeno cinque, onde si dice comunemente tra i filosofi, che de gl'essempinon si ricerca la verità ma la manifestazione cioè, che gl'essempi si danno per manifestare quello, che si dice, & non per inlegnare con effi.

Vaghe fauille angeliche beatrici

: Della mia vita oue'l piacer s'accende

\_ Che dolcemente mi confuma & strugge .

Per dichiarazione non tanto di questo luogo, quanto di moltifimialtri così del Pet. come d'altri Poeti amorofi deuemo sapere, che gli spiriti (come s'è detto più volte) nascono in tutti gl'animoli sanguigni della più pura parte del sangue.onde tali sono gli spiriti quale è il sangue onde eglino nascono, e tale è il sangue quale è l'humore del quale egli si genera, onde senza subbio nesfuno quegli che hanno migliore complessione, hanno ancora mi glior langue & conseguentemente migliori spiriti, e quegli sono migl'ori spiriti i quali sono piu sottili, piu chiati, piu caldi, & piu lucidi & perche la bellezza di fuori mostra la bontà di dentro quinci è, che le donne belle, & il medesimo s'intende de gl'huomini, e maffimamente nella giouinezza quando il sangue è tenue & rado, & confeguentemente puro e lucido, hãno gli spiriti chia ri & sottili, i quali mediante il mouimento del quore si diffondano per tutte le parti del corpo e massimamente per gl'occhi per lo esfere quegli trasparenti, e più lucidi di tutte l'altre essendo essi non altramente, che vno specchio animato, & viuo, e perche in loro apparisce più che in altra parte l'amore, l'odio, l'ira, e tutte l'altre pallioni

passioni de l'animo di qui viene, 'che tutti gl' amanti di siderano più il vedere gl'occhi delle donne amate, che alcuna de l'altre par ti, & è più che vero, che tutti gl'amoti hanno l'origine e cominciamento loro dal vedere & massimamente quando per altissima ventura si rescontrano gl'occhi insieme cioè gli spiriti, che media te gl'occhi vengo no dal quore i quali spiriti per lo essere sotti i, caldi, e lucidi si chiamano molte volte da i Poeti taggi operando quasi nel medesimo modo, che quegli del Sole onde disse il Pet. , E'l bel guardo sereno

,, Oue i raggi d'Amor si caldi sono, & altroue

,, In me mouendo de begl'occhi 1 rai. & altroue in mille luoghi' & per la medefima cagione fi chiamano hora lume come là.

,, De bei vostri occhi il dolce lume adombra. & hora splendore come là.

" E'l Sol vageggio, fi che gl'ha già spento

,, Col suo splendor la mia virtù visius. & altroue

,, Et da begl'occhi moffe il freddo ghiaccio,

,, Che mi passò nel core. Con la virtù d'vn subito splendore. Chiamasi ancora fauille come in questo luogo. & altroue

Questi son quei begl'occhi, che mi stanno

Sempre nel cor con le fauille accese. & piu chiaramente nel Sonetto.

Laffo quante fiate Amor, m`affale Che fra la notte e'l di fon più di mille Torno doue arder vidi le fauille,

Che'l fuoco del mio cor fanno immortale. chiamansi ancora spiriti d'Amore come disse gentilissimamente il dottissimo m. Guido Caualcanti in vna sua leggiadrissima ballata in questo modo,

" Ella mi fiere si quand'io la guardo,

" Ch'io sento lo sospir tremar nel core

"Esce da gl'occhi suoi, la dond'io ardo,

>,, Vn gentiletto ſpirito d'amore;

" Lo quale è pieno di tanto valore;

" Che quando gionge l'anima va via;

,, Come colei, che soffrir nol potria. Et alcuna volta spirito sem plicemente come il medesimo m. Guido in quel suo Son. spiritossissimo, che comincia

Per gl'occhi fiere vn spirito sottile Che fa in la mente spirito destare ;

Dal

Dal qual si muoue spirito d'amare Ch'ogni altro spiritel si sa gentile

Sentir non può di lui spirito vile Di cotanta vertù spirito appare Questo è lo spiritel, che fa tremare Lo spiritel, che fa la Donna humile

E poi da questo spirito si muoue Vno altro dolce spirito soaue, Che segue vn spiritello di mercede.

Lo quale spiritel spiriti pioue C'ha di ciascun spirito la chiaue; Per forza d'unospirito, che'l vede.

Et questi spiriti, o vero spiritegli, che così gli chiama ancora Dan te, sono quegli, che i Poeti chiamano per traslazione molte volte strali come il Petr.

,, Io haurò sempre in odio la fen<del>e</del>stra.

,, Ond'Amor m'auuentò già mille Strali. & più chiaramente là ,, Ne mortal vista mai luce diuina

,, Vinfe come la mia , quel raggio altero

" Delbel dolce soaue bianco, & nero

,, In che suoi strali Amor dora & affina. & molte volte dardi come là

,, Et oime'l dolce rifo ond' vfcio'l dardo. ne meno spesso si chiamano per altra & più crudele traslazione hora quadrella, & qua do saette come si vede apertamente nella dolorosissima Canz.

Amor se vuoi, ch'io torni al giogo antico. quando fauellando il Poeta ad Amore gli dice.

, L'arme tue furon gl'occhi, onde l'accefe

, Saette vsciuan d'inuisibil foco. & altroue ancora chiamando cotali spiriti messi diste

" Indi i mcsfi d'Amore armati vsciro

" Difaette e difoco, & c. & quinci ancora viene, che gl'occhi fi chiamano per varie traslazioni hora faci, hora lumi, hora stelle,& hora soli, onde si dicono rilucere, risplendere, fiammeggiare,o vero scintillare, & abbarbagliare, & mille altri verbi cotali, ma per non procedere in infinito verremo omai alla costruzzione de versi proposti doue egli dice non meno veramente come Fi losofo, che leggiadramente come Poeta o fauille vaghe cio è o spi rti da fare inuaghire ciascuno beatrici della mia vita. che ste la mi avita beata come là

Spirto beato quale

Sei,

Sei, quand'altruifai tale ? oue nelle quali fauille & sintiegli. s'accende il piacere hauendo detto fauille meritamente disse s'accende, & disse piacere, perche non può chi non ha prouato imma ginare, quale sia la gioia, quanta la dolcezza che n'apportano al quore de gl'amanti gli spirti, che escono de gl'occhi de l'amate & percio soggiunse poco di sotto.

, Quando tanta dolcezza in lui discende. con quello che seguita, & m. Guido allegato di sopra da noi grandislimo maestro d'A more, benche maggior filosofo, che Poeta cominciò vna sua ballata.

" Veggio ne gl'occhi della donna mia

,, Vn lume pien di spiriti d'Amore

" Che portano vn piacer nuouo nel core

,, Si che videsta d'allegrezza vita. Che dolcemente mi confuma & strugge. Effendo quel piacere nato di fuoco, ragioneuolmente lo confumaua & ftruggeua, ma venendo da fi bella cofa & fi difiderata faceua cio dolcemente, onde tra le molte diffinizioni date ad Amore per diuerfieffetti fi può dire che egli fia vna amarez za dolce o vna dolcezza amara; ne fi merauigli alcuno, che gl'a manti defiderino tanto ne fi fazino mai di vedere le cofe amate, perche come da la luce del Sole mediante i fuoi raggi cade virtù; che mantiene il mondo non pure lo rallegra, così da gl'occhi delle cofe amate mediante cotali raggi pioue virtù, che non pur ralle gra, ma tiene in vita gl'amanti, onde diceua il petr. che diffe tutti i piu begli, & miglior concetti amorofi

Io sentia dentro al cor gia uenir meno

Glispirti, che da uoi riceuon uita, & quello, che seguita.ma perche in questa materia non mancarebbe, che dit mai, ci serbaremo à trattarne piu lungamente ne i problemi d'Amore, & sorse nella sposizione di quella vaghissima, & dottissima Canzonetta del Reuerendissimo, & cortesissimo Cardinal Bembo, che comincia.

Preso al primo apparir del uostro raggio

Lo cor, che'n fin quel di nulla mi tolse

Da me partendo, à feguir uoi fi uolfe. nella quale fi tratta diuinamente tutto questo affetto & effetto amoroso del quale fauel liamo. & perche alcuni mostrano di dubitare circa à cotali spiriti, & massimamente se sono corporei del che non è dubbio alcuno appresson ne fauellaremo, alquanto piu lungamente nella fine della presente lezzione se il tempo lo ci permetterà, non osta te, che n'habbiamo trattato altre volte & spezialmente nella prima lezzione del corpo. Come sparifice e sugge, & c. mostra per questa

questa comparatione, che come gl'occhi di M. L. sono piu begli di tutti gl'altri occhi onde il loro splédore offusca e fa sparire tutti gl'altri splendori, così la dolcezza, che sentiua il Petr. nel rimi rargli era maggiore di tutte l'altre dolcezze, onde faceua fuggire dal quore di lui tutti gl'altri piaceri. dice dunque. come. no altramente che ogn'altro lume, qualunche altro splendore. *sparisce* e fugge. percioche i lumi maggiori offuscano i minori & per que sta cagione non si vedono le stelle digiorno, ne i piccioli lumi ap presso i grandi, diste. *sparisce e fugge*. deuendo piu tosto dire fug ge & sparisce per quella figura, che si chiama isteron proteron la quale è quando quello, che si doueua dir prima, si dice poi come Ver:nel secondo.

Eripui fateor leto me ac vincula rupi. doue. ouunche. il vostro lume splende, tiluce come egli ha detto in mille luoghi. così. in quel modo à punto. ogni altra cosa. qualunche sia & benche co sa sia parola generale & significhi che che sia soggiunte non dime no il Poe: per maggiore spressione, e per mostrare, che non vi re stava cosa niuna di niuna maniera se non M. L. & Amore. ogni pensier va for. quando tanta dolcezza. quanta è quella, di che io parto. discende in lui, & pioue nel quore mediante le fauille, che víciuano de gl'occhi di lei come disse altroue.

V sue fauille uscian de' duoi bei lumi.

Ver me fi dolcemente folgorando, e quello, che seguita. & solo amore. cioèil pensiero amoroso. rimansi. si rimane e non esce, o va suori. 111. quiui cioè nel quore. con voi : insieme con esso voi e qui è da sapere, che gl'amāti, mediante cotali spiriti e la sor ma della cosa amata, o vero spezie riceuuta dentro si formano nel la fantasia, o vogliamo dire nella memoria l'immagine della cosa amata, nella quale riguardano sempre, e però disse Ver: nel quarto fauellando di Dido

Sola domo mæret uacua, stratisq; relitis

Incubat, illum absens, absentim auditq; uidetq; . & per quefta medefima cigione diceua il Petr.

Et vo cantando, o pensier miei non saggi Lei, che'l Ciel non porria lontana farme Ch'io l'ho ne gl'occhi, O veder seco parme Donne e donzelle, O sono abeti e saggi.

" Parmi d'vdirla vdendo rami & l'ore. con quello che feguita, & altroue ancora parlando di questa immagine secondo che iostino.

"Et solo ad vna immagine m'attengo "

Cb

## DEGL'OCCHI. 529

", Che fe non Zeusi, o Prassitelle, o Fidia ", Mamiglior mastro e di piu alto ingegno. E perciò diffe ancora nella bellislima & disperata Canz. Di pensiero in pensier di monte in monte " Oue porge ombra vn Pino alto, od vn colle ,, Tal'bor m'arresto, e pur nel primo saffo ", Disegno colla mente il suo bel viso. & in tutta la stanza, che feguita che comincia, Io l'ho più volte, hor chi fia che mel creda ? Nel'acqua chiara, 🕁 fopral'herba verde Veduta viua, & neltroncon d'vn faggio. &c. & nella stanza che leguita. "Allor ch'io miro & penfo " Quanta aria del bel viso mi diparte ,, Che sempre m'è si presso グ si lontano 。 Et per questo ancora disse il Reuerendissimo Bembo. Ne fa con l'almanella fronte espressa Cercare altrui & ritrouar se steffa. Quanta dolcezza vnquanco Fù in cor d'auuenturosi amanti, accolta Tutta in vn loco, à quel che io fento è nulla : Quando voi alcuna volta Soauemente tr'al bel nero, e'l bianco Volgete il lume, ın cui amor fi trastulla Et credo da le fascie, & da la culla Al mio imperfetto à la fortuna auuersa

Questo rimedio prouedesse il Cielo. Torto mi face il velo, E la man che si spesso s'attrauersa Fra'l mio sommo diletto, Et gl'occhi; onde di e notte si rinuersa Il gran disio, per issogar il petto Che forma tien dal variato aspetto.

Credono Alcuni, che il Poeta hauendo fauellato nella stanza precedente de gl'amici, fauelli hora in questa quarta, de gl'amanti, il che non pare à proposito. Alcuni altri dicono, che di sopra si fauella di due amanti solamente, & in questo luogo di tutti à me piace più, che il Poeta rispondendo quasi à vna tacita obbiezzione, o volendo mostrare d'hauer fauellato di sopra con ra-Ll gione:

gione posponen do tutti gli stati felici à vn guardo solo di Laura, dica, che le tutti i piaceri, che infino à quel giorno haueuano hauuti tutti gl'amanti si fossero posti insiem = & agguagliati à quel fol piacere, che haueua egli nel vedere pure vna volta volgere be nignamente gl'occhi di Madonna Laura sarebbero stati nulla, & così vuol moltrare, che non vi fatebbe comperazione neffuna, perche tra nulla, & qualche cola no cade coperazione, & è questa vna nuoua & piu che grandissima lode de i medesimi occhi mede simamente da gl'effetti, onde dice. Quanta dolcezza. quanta gioia et placer. fu accolta vn quanco. fu mai ragunata in fin qui. in cor d'auuenturosi amanti. ne i quori di quegli, che felicemente amarono *tutta in vn loco*. se tutta si ragunasse e ponesse insieme. enulla. & effendo nulla non si può à pena immaginare non che intendere, perche quello che non è, non ci si può rappresentare in alcun modo, e però non si può intendere quanto à la lingua tanto fignifica nulla Tofcanamére, quanto non nulla percioche nella nostra lingua due negazioni non affermano, come tanno nella latina, onde tanto significa à noi nessuno, quanto non nesluno, il che credono alcuni, che sia cosa biasimeuole, e barbara penlando, che in vna lingua regolata non fi deuesse tollerare vna barbarie così fatta, parendo loro, che il fuellare in cotal forma sia vn fare del sì, nò, e del nò, sì, et breuemente dire il contrario di quel ch'altri vuole & intende, ne fanno questi tali, o non vogliono sapere che i Toscani contrafanno in questo, i Gre ci come in molti altri modi di fauellare onde è forza, o che essi bia fimino la lingua greca il che non possono, o lodino la Tolcana il che per auuentura non vogliono. à quel ch'io sento. verso quel, cioè agguagliato & comperato à quella cofa cioè à quella dolcezza e piacere, che fento io. quando. voi parlando à M. L. o vero à gl'occhi. volgete alcuna volta. perche questo era di rado, come dille di sopra. so uemente. o per mostrare il modo come gli volgeua come disse là.

Io vidi Amor , che begl'occhi volgeua

", Soaue sì ch'ogni altra vista, oscura

, Daindi in qua mi cominciò à parere. o per mostrare la beni gnità di lei onde disse.

"Ditempo in tempo mi fi fa men dura L'angelicafigura e'l dolce rifo E l'aria del bel vifo

E de gl'occhi leggiadri meno ofcura. Tra'l bel nero e'l bianco. no poteua diferiuere gl'occhi, anzi dipignergli più leggiadramen

#### DE GL'OCCHI.

te, che in questo modo onde ne i versi allegati di sopra disse pur de gl'occhi parlando.

,, Tra'l bel dolce soaue nero e bianco. & altroue nella difficilissima Can. Verdi panni disse.

" Ma l'hora e'l giorno , ch'io le luci aperfi

" Nel bel nero, e nel bianco

, Che mi fcacciar di la doue Amor corfe. nel che deuemo fapere come altra volta s'è detto, che Arift. & Galeno, che in que fto fono d'accordo, dicono, che ne gl'occhi non è colore neffuno veramente ma folo in apparéza come fi vede ne l'arco baleno, la qual cofa è manifesti si mamente falsa come ne mostrò, e ne gl'oc chi de gl'animali & in quegli de gl'huomini apertissimaméte l'Ec cellentissimo Vessalio nella notomia fatta da lui publicaméte ncllo studio di Bita. Il lume. lo splendore. in cui. nel quale splen dore. si trastulla Amore. piglia gioia e diletto perche s'annidiaua i n quegli come s'è veduto di sopra & altroue disse.

,, Miri cio che'l cor chiude

" Amore e quei begl'occhi.

,, Oue fi fiede à l'ombra. Et che trastullare significhi dar giuo co e diletto, & in somma trastullo lo mostra il Petr. medesimo in altri luoghi e Date ancora che nel xxv1. Cato del Paradilo disse.

L'anima semplicetta che sà nulla

Saluo che mossa da lieto fattore

Volétier torna à ciò che la trastulla. onde il dottiff. Bébo difle nö meno à imitazione di questo luogo, che di qillo nellafine del Só. Quando Amor bagna in mar l'aurato carro.

Tutto quel che gl'amanti arde e trastulla

Al piacer sol d'vn vostro sguardo è nulla. E credo da le fasce, e da la culla Al mio impersetto la fortuna auuersa.

Questo rimedio prouedesse il Cielo. Questa farebbe la seconda parte di questa Staza quarta, se noi v sassimo di diuiderle come si potrebbe, e torse douerrebbe, béche sarebbe cosa lúga e fastidiosa molto tato sono spessi i cotéri di questo Poeta i quali vano crescé do & inalzadosi tuttuuia come si vede in questo, nel quale il Poe; non vuol dire altro, se non che il mirare gl'occhi di M.L. oltra il piacere, che ne prendeua criaua in lui tali pensieri e così fatta vir tù, che egli d'impersetto, & infelice che gli pareua essere prima diuentato persetto e felice, ilche egli attribuisce à il Cielo come Astrologo. o come cristiano à Dio. il quale hauendolo generato impersetto, come sono tutti gl'huomini, o per maggior mo destia, e lodare piu la virtù de begl'occhi mostra d'esser nato piu Ll 2 imper-

imperfetto de gl'altri, & di poi hauendogli dato cattiua forte lo ristorò col farlo innamorare di M.L.accio che egli mediante il va lore, che vsciua della luce de gl'occhi suoi potesse soprerire à l'vna cosa & à l'altra cioè à l'imperfezzione della natura, & à la auuersità della fortuna, onde dice, & credo. parlando modestamente per non affermar del tutto l'Astrologia. il Cielo. & si intende la particella che prouedesse dalle fasce & dala culla. quello che i la tini direbbero ab incunabulis. & non vuol dire altro se non dal nascimento suo come la.

Sua fortuna ha ciascun dal di che ei nasce: & è questa locuzione topica cauata da i conseguenti, perche seguita dal nascere il fafciarsi, e l'ester cullato, e tanto significa dalla sasce di perse, o dalla culla di perse, quanto dalle sasce e dalla culla insieme: onde disfe il grandissimo Bembo parlando d'Amore.

Che m'hebbe poco men fin da le fasce. & il Petr.disse ne'Trionsi. Lodando più'l morir verchio, che'n culla. doue soggiunse nel medefimo significato.

Quanti son già felicimorti in fasce. & è culla propiamente tosca no, ben che fi dica ancora cuna, come nel Latino, così nel verso, come nella profa, e noi Fiorentini vsiamo spesse volte zana nel me defimo fignificato, la qual parola è di quelle, che si possono viare fauellando, ma non già scriuendo per quanto io credo, e massimamente in versi. questo rimedio. cioè gl'occhi di M. I., da i qua li mi viene ogni virtù, come testimonia tante volte. al mio imper fetto. cioè à l'imperfezzione mia vlando il concreto in luogo de l'astratto, il che è lecito vsare alcuna volta ma non sempre come fanno alcuni, & il nascere imperfetto si può intendere in due mo di, o generalmente come huomo, o particolarmente con qualche difetto, o almeno di compleilione debile, perche quegli che hanno gl'humori più temperati, generano miglior sangue, il sangue migliore genera migliori spiriti, i quali sono gli strumenti de l'anima & non è dubbio alcuno, che chi ha migliori strumenti opera ancora meglio, e piu ageuolmente, onde chi harà i sentimenti mi gliori sarà più atto à tutte le cose, e massimamente à l'intendere conciosia, che l'intelletto no operi senza i sensi come hauemo det to altre volte e perche come dice Arist.nel secondo dell'Etica noi non nasciamo ne colle virtù, ne senza elle, cioè hauemo da natura no este virtù ma la facoltà di poterle apparare coll' esercizio, stado in noi il diuctare virtuosi e buoni, e così nascedo buoni, e virtuosi in potéza, potemo, volédo ridurre in atto cotale potéza, e così d'im perfetti farci perfetti, e questo è quello, che dice il Poe: in questo luogo

luogo & ancora nella stáza, che segue come vedremo alla fortuna auuersa. che la sortuna ci sia, o amica & fauoreuole, o auuersa e co traria non è in potestà nostra, ma è bene in nostra potestà il vincerla, cioè sopportarla pazientemente, e questo è l'vnico rimedio, onde Verg. disse nel sesto.

Et che la Fortuna fusie inimica al Petr. lo dimosfra apertamen te in molti luoghi e nel Son. *Cercato ho sempre soletaria vita*. più espressamente che altroue quando dice.

Ma mia Fortuna à me fempre nemiea. La qual cola egli non fo lamente tolletò come prudente, ma ancora infegnò ad altri in che modo fi doueffe tollerare nellibro, che egli fcriffe latinamen te de remedio vtriusque fortunæ immitando Seneca; grandifimo dunque benefizio, e quafi incomparabile ticcueua il Poeta da gli occhi della fua donna, poscia, che da loro gli veniua virtù di poter timediare ad ambedue queste cole onde; souenendogli di sì alto ri compenso & ampio ristoro sclamò affettuosamente tutto quello, che seguita nella stanza presente dicendo. Torto mi face il velo. & la man, & la mano. che la quale. s'attrauersa sì spesso. s'interpone. così fouente fra'l mio sommo diletto. cioè fra gl' occhi di M.L. discriuendogli nuouamente in nuouo modo. Or gl'occhi.

Che dal destro occhio , anzi dal destro fole

Della mia donna, al mio destro occhio venne. doue egli fi ri correste per non chiamare gl'occhi di M.L.& gli suoi con vn no me medesimo & grande ingiuria veramente gli faceua così il velo adombrando come si vede in tutto il leggiadro Madrigale.

Lafciare il velo. come la mano faccendoti scoglio, come dice nel Son. dichiatato altra volta da noi in questo luogo medefimo.

Oro e non furon maisiumi ne stagni. quando dice

Et d'vna bianca mano anco mi doglio

Ch'e stata sempre accorts à farmi noia

E contra gl'occhi miei s' d fatta fcoglia. Onde. pergli quali ocehi. fi rinuerfa. fi versa e rouescia come noi diciamo. di e notte. fempre. il gran disto. l'intenso desidero e questo non era altro, che il pianto & sospiri suoi come dice in mille luoghi. Per issoga re il petto. cioè il quore pigliando il contenente, per quello che è contenuto e questo dice perche piangendo & sospirando si sso ga in parte il dolore Ou:

Fleq; meos casus est quædam flere voluptas Expletur lachrymis, egeriturg; dolor. Che. il qual petto cioè quore Ll 3 tien

tien forma. ha fembianza & fimilitudine. dal variato aspetto. di M. L. percioche non l'anima seguita il viso ma il viso l'anima, co me disse egli stesso nella prima stanza della Canz.

Dispensier in pensier di monte in monte

E'l volto, che lei segue oue ella il mena

Si turba e rasserena. & pet questo disse ancora Tibullo Hei mibi difficile, imitari gaudia falsa, & . & Horazio medelimamente nella Poetica.

Format enim natura prius, nos intus ad omnem

Fortunarum habitum. Ac. & chequesto sentimento sia il vero lo dimostra il Sonetto.

La donna che'l mio cor nel viso porta. quanto alla lingua è da no tare, che ogni volta, che la parola la quale seguita dopo la preposizione per . comincia da due consonati, come sfogare. suegliare, sperare & simili sempre così nel verso come nella prosa e tanto ne i nomi quanto ne i verbi vi si pone dinanzi la vocale i ordinariamente come in questo luogo isfogare, & altroue

10 venni sol per isuegliare altrui. e Dante medefimamente.

Nonisperate mai veder lo Cielo. & per questa cagione medefima (come n'auuertisce il maestro mio e degl'altri migliori, che sanno. nelle sue dottissime prose) si dice Ispagna, Istoria, Ispirito, & altri infiniti, & ho detto ordinariamente perche alcuna volta non visi pone e questo è massimamente quando la seconda consonante è liquida come si vede in trouare, tristo, & altri tali.

## LEZZIONE SETTIMA DE GL'OCCHI.



R A tutti gl'animalianzi (per meglio dire) fra tutte le creature di tutto l'vniuerfo niuna è nobilifimi & dottiffimi Accademici fiorentini ne piu varia ne più marauigliofa de l'huomo conciofia, che egli folo effendo composto parte di fenfo, il quale è mor-

tale, & parte d'intelletto il quale è immortale può non meno traf formarfi in Angelo mediante l'intelletto, che diuentare fiera mediante il fenfo, & perche niuna potenza può ridurfi à l'atto fenza alcun mezzo, e la naturanon manca mai nelle cofe necessarie, pe tò fu

### D E GL'OCCHI.

535

to fu conceduto anzi quali ingenerato l'amore ne gl'huomini, de j quale hanno tanti, e tanto non solo lungamente, ma altamente, e dottamente fauellato in tutte le lingue diffinendolo, e diuidendolo minutiflimamente, che il volerne arrecare nuoue diuifioni, o distinzioni pare piu tosto impossibile, e temerario, che vano & superfluo, non dimeno, perche la via del filosofare non deue estere precila à niuno, io per attenderui la promella se starete atteni come folete conferirò hoggi liberiffimamente con piu breui paro le,e piu ageuoli,che da Dio ottimo e grandillimo mi farãno concedute, tutto quel poco, che delle varie spezie, e diuerse maniere d'amore pare à me, che si possa dire senza menzogna conciosia co fa, che molti (fecondo il poco giudizio mio)hanno piu tofto ferit to parte quello, che dourebbe effere, e parte quello che à loro tor naua meglio, che fusie, che la pura verità. Dico dunque venendo al fatto, che l'huomo fi può confiderare in tre modi, come ani male bruto, come animale razionale, e come animale diuno, o ve ramente (il che è il medefimo) come beltia, come huomo, e come angelo, e di quì nasce, che le spezie de l'amore sono tre principalmente, bestiale, humano, et angelico, percioche quegli i quali se guitando le sentimenta solamente non amano altro, che 1 corpi, fenza hauere cura o pensamento nelluno à l'animo, sono non altramente, che le bestie, e per ò l'amore loro (come è ) così ancora fi chiama bestiale. Quegli poi i quali per lo contrario seguitando la ragione solamente, non amano altro che gl'animi, senza ha uer pensamento, o cura nelluna al corpo sono non altramente, che gl'angeli, e però l'amor loro (come è) così ancora fi ch'ama angelico. Ma quegli i quali mezzi tra questi due stremi seguitan do parte le sentimenta, e parte la ragione non amano ne i corpi so li, ne soli gl'animi, ma parte gl'vni, e parte gl'altri ( si come sono huomini così l'amore loro si chiama humano. Ma perche. questo può auuenire in due modi, o amando prima il corpo, & poi l'animo, o amando prima l'animo e poi il corpo, quinci è, che l'amore humano secondo noi è di due guise, la prima delle quali chiameremo amore giocondo, & la seconda amore honesto. Onde tutti quegli, mossi dalle bellezze esteriori amano principalmente il corpo, e secondariamente l'animo tratti piu dal senfo, che dalla ragione (come fanno il piu delle volte ) gl' huomini dozzinali, & ordinarij, che nui chiameremo attiui, fi dicono ama re d'amore giocondo. Et quegli, che mossi dalle bellezze intetiori cioè dalle virtù, amano principalmente l'animo, e secon. dariamente il corpo, tratti più dalla ragione, che dal senso, come LI 4 tanno

fanno il più delle volte gl'huomini egregij &virtuofi,i quali chiameremo contemplation, si dicono amare d'amore honesto, & così hauemo quattro (pecie, o vero forti d'amori . bestiale, giocondo, honefto, & angelico, & ancora, che'l fine di tutti, e quattro questi amori sia il d letrabile, o non sia senza diletto, tuttauia essendo il dilettabile di due ragioni, sensitiuo & intellettiuo, & alcuna vol ta mescolandosi insieme amendue, quinci viene, che gl'amori sono diuersi tra loro, percioche il primo cioè il bestiale, il quale hor ferino, hor lasciuo, & hora altramente si chiama è imperfettissimo di tutti, & biasimeuolissimo ne gl'huomini, non dilettando fe non i sensi, e piu quegli, che più sono materiali. Onde di que sto non amano gran fatio le non le gl'huomini volgari, & plebei del tutto. L'vltimo cioè l'angelico il quale hor celeste, & hor diuino, & hora altramente si chiama è perfettissimo & lodeuolissimo di tutti, non dilettando se non l'intelletto, onde di quetto non amano, se non gl'huomini radi, anzi singolari, o più tosto Dij; l'humano giocondo è piu imperfetto, che perfetto, dilettando prima et più la parte imperfetta, cioè il corpo, che la perfetta cioè l'animo. L'humano honesto è più perfetto, che imperfetto, dilet tando prima la parte piu perfetta, cioèl'anima, che la parte piu impersetta cioè il corpo, e come il giocondo può leuata l'vltima parte diuentare bestiale, così l'honesto, tolta via pur l' vltima parte, suole diuenire angelico. & così hauemo veduto non pur quante stano le spezie, e ragioni d'amore ma in che modo, & perche stano differenti l'vna da l'altra. Ora chi mi dimandalle per venire alla dubitazion principale degli molti, & varij effetti, che fanno così gl'huomini come le donne mediante l'amore quali creditù, che fiano in maggior numero, o i buoni & gioueuoli, o i rei & no ceuoli ? gli risponderei per hora riserbandomi à trattarne altroue piu lungamente, che come l'amore bestiale produce sempre cattiui, effetti, se no se per accidente così l'angelico gli produce sempre buoni & come il giocondo è cagione di più mali, che beni, co sì l'honesto è cagione di più beni, che mali. Et in questo modo oltra il conservarsi le qualità de l'uniuerso, pare che sia in potere nostro il diuenire così angeli alzandoci al Cielo dietro l'intelletto, come bestie atterrandoci dietro il senso & volendo pure timanere huomini, hauemo la libertà d'appigliarci & seguitare non meno l'amore honesto che il giocondo, & se i piu fanno per lo piu altramente deuemo dar la colpa di ciò parte à noi stessi, parte à l'vsanza, & corrozzione di questo nostro, o paese, o secolo, percioche pare necellario non pur verifimile, che in altro, o fecola

# DE GL'OCCHI.

colo, o paele si faccia tutto il rouescio, douendo il mondo (secondo i filosofi) non pur durar sempre, ma contenere tutte le cole; & perche vno huomo medesimo può in diuersi tempi amare diuersamente però nella fine di questa dolcissima, leggiadrissima, & ornatissima, terza & vltima sorella dichiareremo, di quanti amo ti, & di quali amasse il nostro dottissimo, eloquentissimo, & sin golarissimo, filosofo, oratore, & Poeta m. Francesco Petrarca.

> Poi che per mio deftino A dir mi sforza quella accefa voglia Che m'ha sforzato à fospirar mai sempre Amor ch'à cio m'innoglia Sia la mia scorta, e'n segnimi'l cammino Et col difio le mie rime contempre, Ma non in guisa, che lo cor si stempre. Di suerchia dolcezza, com'io temo Per quel ch'io sento, oue occhio altrui non giugne Che'l dir m'instamma & pugne 'Ne per mioingegno ( ond'io pauento, e tremo) Si come tal'hor sole, Truouo'l gran foco della mente scemo: Anzi mi struggo al suon delle parole Pur, com'io fussi

Ancora, che queste Canzoni tutte e tre dipendano l'vna da l'altra, e si possano chiamare vna sola, come ne mostra oltra il proemio della prima, lo quale è comune à tutte, la continouazione, che fa il Poeta stesso, dicendo nella fine della prima. Però si certa di non ester sola, & in quella della seconda. Et l'altra sento nel medesmo albergo. Apparecchiarsi, ond'io più carta ver gostuttauia piacque à m. Franc. di fare il proemio ancora à questa terza, la quale come è l'vltima così à mio giudizio è ancora piu graue alquanto, più alta, & piu ornata, che non sono l'altre due, & fece il proemio (secondo ch'io stimo) non tanto per temenza, che l'vditore non fusse stanco, ascoltando sempre non vna medesima cosa, ma le lodi d'vna cosa medesima, quanto per iscularsi con i begl' occhi, conoscendo quanto sua lode fusse ingiutiosa à loro, & benche non indirizzi il parlare ad Amore, tuttauia l'inuo. ca due volte obliquamente nella prima staza e nella seconda, nelle quali si contiene il proemio; dice dunque nella prima. Poscia, che

che quello Amore mi sforza à ragionare de begl'occhi, il quale mi storza anco à piagnere quasi dica il che è maggior cosa, e pur no posso aiutarmene almeno insegnimi esto quello che io debba dire, & agguagli il potere alla voglia, poi dubitando se ciò fuse di ron morire per la troppa dolcezza come rauedutosi di questo lo prega, che ne lo guardi soggiug nendo, che il parlare di quegli occhi non solamente non l'acqueta ma ancora lo infiamma più di maniera, che egli si struggeua cantando non altramente, che la ne ue al Sole, & benche io conolca, che gl'afferti & spiriti di queste Canzoni consistono nella leggiadria delle parole, nella dolcezza de i numeri, e nella confonanza delle rime, che infieme con i concetti fanno vna melodia tanto foaue, che non fi può in modo alcuno dare à intendere à chi non la sente e conosce da se, nond imeno io le ho dichiarate & dichiaro più per fare come gl'altri, e soddisfare in qualche parte à l'uffizio mio che per altra cagione. Dice dunque. porche. poscia che. quella voglia accesa. quello ardente desire, come dice di sotto & in somma amore, o almeno, il d siderio, che da l'Amore gli nascena. mi sforza à dire. co me di sopra, Ma contrastar non posso al gran disto. che. la quale accela voglia. m'basforzato à sospirar mai sempre. & questo dice per maggiore scula di se & anco per muouere compassione ad Amore et sono i sospiri del Petr più manifesti, che taccia bisogno di raccontargli, percioche fi può dire, che tutto quafi il suo Can zoniere altro non sia, che sospiri, e però egli disse nel proemio di tutta l'opera.

Voi ch'ascoltate in rime sparse il suono

De quei sospiri. & altroue.

S'io hauessi pensato, che sì care

Fusser le voci de' sossi miei'n rima. per mio destino. disse così per che egli attribuisce l'amor suo moltissime volte al destino, o al fato, onde disse.

L'infinita bellezza , ch'altrui abbaglia

Non visi impara, che quei dolci lumi

S'acquistan per ventura e non per arte. & altroue

Da gl'occhi oue era io non so per qual fato

Riposto il guiderdon d'ognimia fede. ma più chiaro, che ne gl'altri luoghi nella fine del lecondo & vltimo capitolo del Trion fo della Morte quando disse à M. L.

Que sto nò risposi io , perche la rota

Terza del Ciel, mì alzaua à tanto bonore

Quunche fusse stabile & immota. Amor ch'à ciò m' inuoglia. questo questo è il primo luogo doue il Poeta chiama an ore & per mostrare, che lo chiama con ragione, e che egli debba giustamente esaudirlo dicelui ester quello, che lo spigne à lodare i begli occhi. fiala mia scorta. sia quegli, che mi scorga e gu di. en segnim'l cam mino. è il medesimo, che sia la mia scorta per più adornezza, & maggiore spressione come fanno i Poeti, cioè mostrimi come io debba lodargli. e contempre. le mie rime col disso. cioè ficcia, che quale è il desiderio che io ho di lodargli tali stano i versi con che io gli loderò & in somma diami tale ainto, che volendo io, e cercando di lodar M.L. non la biassimi come nella Canz.

Tacer non poffo, e temo non adopre Contrario effetto la mia lingua al quore. Che vorria fare honore &c.

Ma non inguifa, che lo cor fi Stempre. fentiua dentro il core tan ta dolcezza il Poe. noftro nel rimitare la vaga luce de begl'occhi fanti, che dubitaua, di motire fe houeffi tale potuto fprimerla có i verfi quale la fentiua nel core, e però quafi rauedutofi dice. Ma non in guifa, ma non però di tal maniera che lo cor fi ftépre cioè ch'io ne moriffi, perche dal quote come s'è detto più volte ven-gono fecondo Ariftotile tutte le virtù in tutte le membra con tem peramento mirabiliffimo lo quale mancando,manca la vita. di fo uerchia dolcezza. per lo troppo piacere, e che la particella di fifimo. come io temo. come io dubito: per quel ch'io fento oue occhio altrui non giugne. o nel quore come vogliono alcuni, doue egli fentua cotale dolcezza e niuno può rimitarui, o piu tofto, il che più mi piace ne gl'occhio nel vifo di M. Laura onde egli diffe altroue.

Oue tra'l bianco e l'aureo colore

Sempre si mostra quel, che mai non vide

Occhio mortal (ch'io creda) altro che'l mio. & altroue disse. Conobbi albor si come in paradiso

Vede l'vn l'altro in tal guifa s'aperfe

Quel pietoso pensier, ch'altri non scerse

Ma vidil'io, ch'altroue non m'affiso. Che'l dir m'infiamma & pugne. & perciò dille di sopra.

Canzon tu non m'acqueti anzi m'infiammi. & nella Can. Si è debile il filo, Et perch'à ciò m'inuoglia, & c.

Ne per mio ingegno. cioè per mia facondia o eloquenza.

Truouo scemo il gran fuoco della mente. cioè non so cantare in guisa, che io possa scemare l'ardente desiderio, che io ho di lodar-

gli

gli & à quietare vn poco la mente, percioche ancora quegli, che fono in grandifime, o fatiche, o afflizzioni fogliono cantando al leggiare il dolore, onde Tibul: & Nemifiano ancora nella feconda Egloga.

Tum vero ardentes flammati pectoris astus.

Carminibus dulciq; parant reuelare quærela, e piu spressamen te nella quarta.

Cantet amat quod quisq;, leuant & carmina curas. Onde Verg. disse nella Boc:

Qua tibi, qua tali reddam pro carmine dona?

Nam neq; me tantum venientis Sibilus austri,

Nec percussa iuuant fluctu tam littora, nec quæ

Saxofas inter decurrunt flumina valles. Il qual luogo immită do il nobilifimo & dottiflimo m. lacopo Sanazaro nelle fue dol ciflime Eglo. degne per mio giudizio di star con quelle di Verg. non esfendo meno, o colti, o doti i pescatori moderni, che i pastori antichi disse dico nella prima Egl.

Dulce sonant lycida tua carmina, nec mihi malim

Alcyonum lamenta, aut vdo in gramine ripa

Propter aquam, dulces Cygnorum audire querelas. Si come tal'hor suole. Cioè scemassi cantando il gran suoco della mente & il dolore, onde egli disse nella granissima Canz.

Nel dolce tempo

Perche cantando il duol fi difacerba . & altroue Dirò perch'i fospiri

Parlando han tregua, & al dolor soccorro. & altroue ancora. Et per ch'vn pocanel parlar misfogo

Veggo la sera i buoi tornare sciolti

Dalle Campagne & da folcaticolli. Anzi mi struggo al fuon delle parole. non solamente (dice) non m'acqueto cantando, an zi mi struggo al suon delle parole tanto erano dolci, & di vero chi non sente la dolcezza di queste canzoni & non si liquesà in vdendole, si può dire sicuramente c'habbia il gusto sordo, & l' vdito stemperato. Pur com'io sussi vn'huom digbiaccio al sole. non altramente che il ghiaccio, o piu tosto la neue si dissà sotto il Sole, onde disse di sora.

Quando à gl'ardenti rai neue diuegno. & perche alcuni ripren dono il Petr. in questi versi parendo loro, che egli lodi se medesimo mostrerremo vna altra volta quando & à quali Poeti sia lecito gloriarsi.

Nd

541

Nel cominciar credia Trouar parlando al mio ardente defire Qualche breue ripofo, e qualche tregua Questa speranza ardire Mi porse à ragionar quel, ch'io sentia Hor m'abbandona al tempo, e si dilegua. Ma pur conuien, che l'alta impresa segua, Continouando l'amorose note; Si possente e'l voler, che mi trasporta E la ragione e' morta, Che teneal freno, e contrastar no'l pote Mostrimi almen, ch'io dica. Amor in guisa; che se mai percote Gl'orecchi della dolce mia nemica; Non mia ma di pietà la faccia amica.

La speranzà, che haueua il Poeta di cessare al quanto col cantare de begl'occhi l'accesa sua voglia tece, che egli incominciò, dalla quale poi trouandosi abbandonato come le piu delle volte auuiene & mallimamente ne l'amore ben per vn cento non perciò potette ritrarsi di non seguitare tanto era il desiderio, che lo trasportauz, onde non potendo altro, prega di nuovo Amore, che gli conceda almeno tali & concetti & parole, che se mai venisseroàl'orecchie di M.L. la facciano pietosa. Io credia cio è credea. nel cominciar. quando cominciai à cantare. trouar parlando. hauere à trouare nel dire. qualche breue riposo. alcuna quiete, & qualche tregua, che significa il medesimo per maggiore spressione. al mio destre ardente. à l'accesa voglia, e gran soco della men te come disse di sopra. questa speranza. cotale speme. mi porse ardire. mi diede baldanza, à ragionar. ch'io ragionassi . quel ch'io sentia. quanto io sentiua, o dentro il core mio, o ne gl'occhi di Laura. hor m'abbandona. hor mi lascia. al tempo. al maggiore vopo à punto quando n'harei bisogno. quello che i latini direbbero in tempore, o vero in iplo articulo. & si dilegua. si fugge, e sparisce via. Mapur. ma nientedimeno. conuien. m'è forza, ch'io segua. ch'io seguiti, & vada dietro. l'alta impresa. di lodare si begliocchi, & narrare tanti loro effetti onde disse di fopra.

Et l'ingegno pauenta à l'alta impresa. continouando l'amorose note seguendo di cantare in varsi pieni d'amore quanto ho cominciato.

to. *fi poffente è'l voler*. di tal forza e potere è l'ardente defio, *che mi trasporta*. il quale contra mia voglia mi mena. *à dire*. & perche in noi fon due parti contrarie il fenso, che debbe vbbidire come feruo, e la ragione, che deue comandare come fignora ne gl'huomini virtuofi & prudenti, egli per mostrare, che nó haueua la ragione in sua balia ma era signoreggiato dal senso, il qua le chiama volere come altroue nel Son.

#### Io non posso n'egar donna & nol niego, Che la ragion ch' vgni buona alma affrena

Nonfia dal voler vinta, &c. & altroue medefimamente. Et chi difcerne è vinto da chi vuole. foggiunie. e la ragione, che tenea'l freno. la quale reggeua la briglia cioè fignoreggiaua per traslazione da'cauagli. è morta. non diffe fuiata come altroue, ma morta à dimostrare, che no haueua piu speranza di riauerla: e con trastar nol puote. cioè non può contrastare, & combattere col fenso, onde soggiugne. almen. poi che io non hò altra speranza. mostrimi amor. piaccia ad Amore di mostrarmi. ch'io dica in guifa. che io canti di maniera, che. femai, il mio canto. percote. peruiene, e tocca. gl'orecchi. le orecchia. della mia dolce nemica. di M. L. come altroue.

Della dolce & acerba mia nemica. & altroue senza aggiugnerui dolce, o altro disse.

E die le chiaui à quella mia nemica

Ch'ancor me di me steffo tiene inbando. & altroue Et vo che m'oda

La mia dolce nemica, anzich'io moia, & altroue la chiamò per la medefima cagione guerrera. Il che mi pare piu amorofamente detto, che fanno i latini che chiamano le lor done amiche

Millefiate, o dolce mia guerrera: & il Reuerendisfimo Bembo, colla solita leggiadria & giudizio cominciò quel hum lissimo, & altissimo Sonetto

Bella guerrera mia, perche fi fpeffo V'armate contro à me d'ira e d'orgoglio, Et in fatti e'n parole à voi mi foglio

Portar si reuerente e si dimesso. Non miama di pietà la faccia amica. modo di fauellare non meno leggiadro, che honesto, & benche il sentimento paia diuerso è non dimeno il medesimo, percioche se M.L. sulle pietosa; sarebbe pietosa ancora verso lui, anzi tanto piu quato conosce i suoi destri estere castistimi, ne osta che che altroue la chiami non folamente pietofa, ma fonte di pietà, perche, come hauemo detto altre volte, fauellano i Poeti, e maffimamente amorofi fecondo, che à lorò torna meglio, o pare che fia; e perche come s'è detto di fopra la bellezza, e foauità di quefte Canzoni non fi può dichiarare con parole, non diremo altro in quefta feconda ftanza. Saluo, che quel. credia. non è propiaméte Tofcano, conciofia, che tutte le prime, e terze perfone fingolari di tutte le congiugazioni fornifcano nel tempo paflato ma non compito in quefta fillaba va come amaua, vedeua, leggeua, fentiua, & à tutte ( eccettuata la prima ) vfano così, i profatori co me i rimatori di leuare quella u. confonante & fare, vedea, leggea, fentia, & i Poeti poi mutano alcuna volta quella, e. in. i. co me fi vede in quefto & molti altri luoghi.

> Dico, fe in quella etate Ch'al vero honor fur gl'animi fi accefi, L'industria d'alquanti huomini s'auolfe Pe diuersi paesi, Poggi, & onde passando, el'honorate Cose cercando, il piu bel fior ne colse; Poi che Dio, e natura, & amor volse Locar compitamente ogni virtute In quei bei lumi ond'io gioioso viuo; Questo, e quel'altro riuo Non conuen chi trapasse, e terra mute A lor sempre ricorro, Come à fontana d'ogni mia salute; Et quando à morte desiando corro, Sol di lor vista al mio stato socorro.

Dopo il proemio nel quale oltra l'altre cofe fi contiene l'inuocazione ad Amore, comincia il poeta à narrare & tornando à lodare da gl'effetti gl'occhi di Laura gli loda di maniera in quefta ftanza, che io per me non harei creduto mai, che fi fufle potuto crefcere tanto da le lodi dato loro di fopra ne fo immaginare huo mo tanto infenfato, che nel leggerla non fi moueffe, percioche. qual lode fi poteua penfare maggiore di quefta: dicédo che Dio, e la natura, & amore vollero mettere tutte le virtù cópiutaméte in quei bei lumi, onde chi gli poteua mirare, non'haueua bifogno per diuenire perfettifimo in ogni maniera di virtù di fare co me gl'antichi Heroi, & Filofofi, i quali per aprédere hora quefta virtù,

virtù, e scienza, & quando quell'altra, & farsi non meno con altrui vtilità, che con gloria di loro immortali trapaslauano hora in questo paese, e quando in quel'altro, tanto che per dirlo breuemente quanto haueua tutto il Mondo, o di bello, o di buono si ritrouaua compitamente tutto infieme in quegl'occhi i quali oltra le cose dette erano di tanta virtù, che solo il vedergli scampaua da morte il Petr.onde dice. Dico. ritornando alla materia pro posta. se in quella etade. se à quel tempo. che. nel quale. gl'ani mi fur si accesi. furono tanto inuogliati & ardenti. al vero honor. il quale non confiste in quelle cole, che il volgo ammira e loda, co me pensano molti, ma nelle virtù morali & intellettiue onde alcuni come Hercole, Teleo, e Giansonne, per giouare al Mondo faticaron o sempre brigado co l'occidere i mostri, cioè ammazzan do, i tiranni, & altri huomini peruerli, di ridurlo à tranquillità. & alcuni come Pitagora, Socrate, e Platone e tanti altri filosofi non intelero altro con tante fatiche e sudori loro le nó far gl'huo mini prima buoni, mediante le virtu morali, poscia beati median te l'intellettiue, & questi lono i veri honori, queste sono le vere glorie, questa è la vera via di farsi eterno, & finalmente. Così quaggiù fi gode. E la strada del Ciel fi truous aperta. l'industria d'al quanti buomini. cioè alquanti huomini industriosi, & dice alquan ti perche i buoni furono sempre pochi. s'aunolse per dinersi paesi. cioè andò cercando diligentemente varie regionì, lofferendo, caldo, freddo, fame e sete & ogni auere, che i pellegrini intrica. pog gi & onde paffando. cioè hora per terra & hora per mare. & cercando le cose honorate. & mailimamente le scienze come racconta S.Girolamo nel proemio sopri la Bibbia. ne colse il piu bel fiore. st. in sulla traslazione del fiore e pero dice colse. ne. di quelle cole honorate e non vuol dire altro coglere il fiore d'alcuna cofa se non torne il più bello & il migliore per lo esfere il fiore non folo la più bella, er piu ville parte della pianta, ma per tenere ancora il primo & più alto luogo, onde dille Dante.

Che come fior di fronda

Così della mia vita tien la cima. Et il Pet. disse. In quante parti il fior de l'altre belle

Stando in fe steffa ba la sua luce sparta. Poi che Dio e Natura, & Amor volse. Dio la bontà, & virtù dell'animo, Natura la bellezza e doti del corpo, Amore la grazia e leggiadria, che ac compagnaua l'vne e l'altre et altroue quasi nel medesimo sentimé to disse nel principio di quel Sonetto:

Chi vuol veder quantunche può Natura,

E'l

E'l Ciel tra noi, venga à mirar costei,

Ch'e sola vn Sol, non pure à gl'occhi miei

- Ma'l Mondo cieco, che vertù non cura. & nella fine di quell'altro.
- Allora infieme in men d'vn palmo appare. Vifibilmente, quanto in questa vita Arte, ingegno, e natura, e'l Ciel può fare.

Locar compitamente ogni virtute. porre qualúche bello, e qualùnche buono. In quei be' lumi. & per dichiarare di quali inten deua gli circonfcrifle come fuole fempre dicendo. onde. cioè me diante i quali. io viuo gioiofo. non conuien ch'io trapaffi quefto riuo e quel'altro, e mute terra cioè à me nó bilogna per cercare le cofe honorate e coglerne il piu bel fiore paffare poggi & onde, & aggirarmi per diuerfi paefi, ancora, che alcuni intédano quefto & quell'altro riuo per forga, & per Durezza, & loggiugne la cagione per che à lui non bilogne far quefto dicendo. Alor fempre ricorro, come à fontana d'ogni mia falute. cioè à me bafta rimirar ne belliffimi occhi di Laura i quali infondendomi ne l'animo del va lor loro, e fcorgendo in effi tutti i beni mi deftano à vertute con vna voglia ardentiffima, percioche fono il principio onde mi viene ogni falute. Si come ogn'arbor vien da fue radici.

E quando à morte desiando corro.

Sol di lor vista al mio stato foccorro.

cioè qualunche volta mi sento morire per lo troppo amore, solo il vedere quegl'occhi soccorre & rimedia à tutte le pene e danni miei onde disse altroue.

Chinon sà di ch'io viua & visi sempre Dal dì, che prima que begl'occhi vidi, Che mi fecer cangiar volto, & costumi. disiando. bramando come là.

Fa di tua man non purbramando io mora, Ch'vn bel morır tutta la vita bonora.



Mm LEZ-







L'AMORE, che io porto fingolarisimo à que sto merauiglioso, e veramente vnico Poeta nostro m'appanna ogni lume di buono & diritto giudizio in tutto e per tutto Nobilissimi Accademici Fioren tini, o io non lessi mai cosa niuna, per tempo niu-

no in niuna lingua ne più dolce di queste tre Can: ne piu vaga, ne piu ornata. Et so bene, che molti non solo mi tengono, ma mi predicano ancora, parte per profuntuoso in dando cotali giu dizij, parte per ignorante in lodando tanto, & celebrando i Poe ti Toscani. Maio confessando ingenuamente l'ignoranza mia, la quale è via maggiore, che essi per ventura, o non conoscono, o non si pensano, non chiamarò mai prosunzione, dir liberamen te colla lingua à tempo, & luogo quello, che tu senti sinceramen te nel quore, & è tanto lontano per auifo mio da ogni bialimo, che merita grandissima lode colui, che in prò e benifizio comune non curando di se stello dice palesemente se non quello, che è, al meno quello, che egli pensache vero sia, & non hale parole discordanti da l'intelletto, se bene può essere, che s'inganni nel giudicare, la qual cola rimettendo tutta nella sincera discrezione, & discreta sincerità vostra passarò col fauore di Dio, & buona grazia di voi à l'vltima parte di questa vltima Canzona de gl'occhi, la quale chente sia sarà più ageuole à ciascuno di voi il conoscere da se stesso, che à me il dichiararlo : onde 🔓 non temessi, che mi fulle imputato da certi, o à infingardaggine, ò à saccenteria (per non dir peggio) il mio interpetramento non farebbe altro, che il leggerla o recitarla venti volte o trenta, come fapeffi & quã to poteffi piu chiaramente, che ben conosco, che tutto quello, che fi può arrecare da vn mio pari per ilpolizione di così dolce, e così concordeuole melodia, è quasi vn contra punto fallo di non dotto, & fioco cantore sopra vna musica perfettillimamente.

> Come à forza di venti Stanco nocchier di notte alza la testa A duo lumi, c'ha sempre il nostro polo,

Cost

## DE GL'OCCHI.

547

Così nella tempesta, Ch'io fostengo d'Amor gl'occhi lucenti Sono il mio fegno, e'i mio conforto solo. Lasso, ma troppo è più quel, ch'io n'enuolo Hor quinci, hor quindi, come amor m'informa; Che quel, che ven da grazioso dono: E quel poco, ch'io sono, Mi fa di loro vna perpetua norma: Poi ch'io li vidi in prima; Senzaloro à bensfar non mossi vna orma Così gl'ho di me posti in sulla cima; Che'l mio valor per se sulla s'estima.

Continouando il Poe.di lodare gl'occhi della fua L. da gl'effer ti, & hauendo detto nel fine della stanza precedente, come ancora in molti altri luoghi, che solo il mirargli lo scampaua da mor te, seguita hora in questa di meglio dichiararsi con vna comparazione, o piu tosto similitudine poetica, & molto appropiata dicen do, che come i nocchieri quando hanno tempesta si riuolgono alla Tramontana non hauendo altro scampo, che quello vno so lo, per faluare la vita soro, così egli combattuto, & vinto dalle passioni & desiderio amoroso non haueua altro risugio, che lo scampasse, se non i begl'occhi, di cui s'è tante volte fauellato, & che le tempeste d'Amore s'agguaglino alle marine, oltra che Oui dio diste.

Pessima mutatis capit Amoris hyems. si vede in quella ode leggiadrissima del Petrarca latino, che comincia.

Quismulto gracilis te puer in rofa

Per fusis liquidis prget hodoribus.

Crato phirra sub antro ? & Dice dunque. come. non altramente che. nocchiero. parola tolta dalla lingua greca, & signi fica quello, che appresso i latini gubernator, & volgarmente il piloto cioè quegli, che gouerna & guida la naue. stanco. per dimostrare, o la lúghezza, o la grandezza della tempesta. à forza di ven ti. quando softiano piu venti, & con maggiore empito, che non bisogna, & in somma quando il mare ha fortuna non essendo questo altro, che vna descrizzione della tempesta per non hauere à riplicare la medessima parola douendo dire di sotto. Così nella tempesta, ch'io softegno d'Amor. alza la testa. o la parte per lo tutto cioè il capo, o il tutto per la parte cioè gl'occhi. di notte. o per mostrare la tempesta maggiore, o perche di giorno non si Mm 2 vedono.

vedono le stelle. à duo lumi. à due stelle cioè l'orsa maggiore & minore, & in fomma alla tramontana doue hoggi si tempera la ca lamita ingegnosissimo ritrouamento, & vtilissimo à nauiganti, del quale mancãdo gl'antichi, erano necessitati di nauigare di giorno con l'altezza del sole per auuentura, come fanno hoggi quegli, che nauigano al mondo nuouo, o con altri segni, e di notte colle stelle, onde Verg. disse

Talia ditta dabat, clauumq; affixus & berens

Nusquam amittebat, oculosq; sub astra tenebat. & nel primo Arcturum pluuiasq; byadas, geminosq: triones. & benche nel'v na Orsa e ne l'altra chiamato da Greci Cinosura & Helyce siano piu stelle, tuttauia il Petr. disse duoi lumi poeticamente, e chi vuo le intendere piu à pieno questo luogo legga Cicerone nel secondo libro della natura de gli dij doue allegando i versi d'Arato tradotti da lui, comincia in questo modo.

Cætera labuntur celeri cælestia motu

Cum Caloq; fimul nottefq;, diefq; feruntur. c'ha. i quali lumi ha. ilpolo nostro. cioè l'artico. polo fignifica appresso i greci quello, che appresso i latini vertex, & noi volgarmente diciamo perno cioè quella parte, circa la quale si volge alcuna cosa, & Dan te lo chiamò stelo, e benche ordinariamente si dica i poli del mon do essere due punti immobili, intorno i quali si volge il Cielo, no dimeno deuemo sapere, che ne i corpi celessi non è cosa alcuna, che non si muoua eccetto l'intelligeze, le quali come hauemo detto piu volte non si muouono ne per se, ne per accidente come ne anco l'anima humana. sempre. disse così perche l'orse non vanno mai sotto, onde Verg.

Artos oceani metuentes æquore mergi. Et lucano Sed qui non mergitur vndis

Axis in occiduus gemina clariffimus arcto. non deuemo però credere, che vn giorno dopo moltifimi, e quafi infiniti anni non fiano per andar fotto l'Orfe infieme colla stella polare chiamata da noi la bocca del corno state il moto dato da gl'Astrologi à l'ot taua sfera chiamato da loro il moto de l'accesso, & del recesso, o vero della titubazione, & questo pruoua euidentemente il raggio sensati con ragioni matematiche, come si dirà nel luogo suo così nella tempesta d'Amore. si milmente nelle suenture mie amorose. ch'io sostegno. la qual tempesta io soporto. gl'occhi lucenti. di Madonna Laura. sono il mio segno. cioè la mira, & berzaglio mio, non hauendo doue altroue rifuggire, e'l mio conforto solo. non hauendo altro contento, che mirar quegli, & così così ha fornita la fimilitudine fua, & qui voglio che notiate, che fe bene io feguitando i gramatici Latini, & l'vfo comune piglio tal volta nel medefimo fignificato ellempio, comperazione, & fimilitudine, non è pero, che non fiano differenti tra loro, come dichiaratemo vna altra volta piu lungamente non effendo matetia ne ageuoliffima, ne breuiffima, bafte hora, che la fimilitudine è come vn genere alla comperazione & à l'effempio, e l'effempio è come vna fpezie di comperazione. onde douunche è effempio è ancora necellariamente comperazione, perche fempre doue è la fpezie è il genere, ma non già per lo rouefcio, & fi pongono le fimilitudini così per ornamento come per meglio dichiatare, & quafi dipignere le cofe, & alcuna volta per prouare benche quefto è piu proprio de l'effempio come diremo allora.

Laffo ma troppo è più quel ch'io n'enuolo, & c. hauendo detto il Poe: che tutta la fperanza del fuo fcampo, e tutto il conforto era nella dolce vista de'begl'occhi ricordandosi quasi in vn subito quanto di rado gl'era conceduto il vedergli se non di nascoso & alla sfugasca (come si dice) entra con vn sospiro à dolersi di questo fatto in cotal guisa Lasso, oime interghiezzione, che significa dolore & tanto significa sola quanto accompagnata col pronome, me, come si vede in questo luogo nella Can:

Lasso me, ch'io non so'n qual parte pieghi. & qui è da notare, che il Poe. deuendo dire ma lasso, disse viando la trasposizione lasso ma per cagione di miglior suono il che sece ancora col medesimo giudizio il Cardinal Bembo nella prima stanza delle tre sue Can: nate ad vn corpo quando disse.

Lasso, ma chi puo dire

Le tante guise poi del mio gioire ? troppo è piu quel. troppo maggiore è la parte. ch'io ne inuolo. ch'io furo da quegl'occhi onde disse altroue.

Se vuol dir, che sia furto

Si bella donna deue effer contenta

S'altri viue del suo, ch'ella nol sente. hauendo detto nella stanza di sopra.

Cosi dal suo bel volto

L'en volo bora vno, & bora vno altro fguardo

E di ciò insieme mi nutrico & ardo. nella Canzona il cui principio è

Ben mi credea passar mio tempo homai. doue nó fi ragiona quafi d'altro, che di questo stesso come può vedere chiúche vuo le. inuolare è verbo latino formato dalla proposizione in, & dal Mm 3 nome

nome vola, che fignifica la palma della mano, & la pianta del piede cioè la parte del mezzo così della mano come del piede, e noi volgarmente cangiato la u. nella b. come s'vía ípefle volte diciamo imbolare come mostra piu volte la nouella di Calandrino à cui era stato imbolato il suo porco. Noteremo ancora come s' è detto altroue abbastanza che le vocali quando cozzano l'vna ne l'altra nel fine della precedente, e nel princio della seguéte parola non solo si leuano come ne i versi latini, quelle della precedente parola, ma alcuna volta quelle della feguente, & alcuna volta ancora si cambiano l'vna ne l'altra, anzi in diuerse come nella Can. Verdipanni.

Rubella di merce, che pur le'n voglia. in luogo di la, o vero lei inuoglia, hor quinci hor quindi. hor da questa parte & quando da questa altra, onde altroue à questo medesimo proposito.

Però s'io mi procaccio

Quinci e quindi alimenti al viuer curto, &c. Come Amor m'informa. come m'infegna & instruisce Amore ottimo maestro di tutte le cose, & non è altro propiamente informare alcuna cosa, che darle la forma cioè l'essere, onde il Petr.

Et è si spento ogni benigno lume.

Del Ciel per cui s'informa humana vita. che quel. che quella parte. che vien. che procede & mi viene. da grazioso dono. da grazia, e liberalità di M. L. che spontanamente & di sua voglia mi conceda il rimargli, del che ella gl'era scarssifima, del che si duole o piu tosto si scula in quei duoi son:

Laffo Amor mi trafporta oue io non voglio, e nel seguente.

Amore i fallo, e veggio il mio fallire. E quel poco ch'io fono.

attribuisce tutte le virtu, e benissuoi à quegl'occhi da i quali pigliaua essempio e regole à tutte l'operazioni sue & mai senza essi cominciò impresa alcuna, percioche senza loro se pure hauesse pensato non gli sarebbe riuscita alcuna cosa, & per modessi a dice, vna norma perpetua di loro. occhi mi fa quel poco che io sono cioè tutto quel poco, che io so e regola perpetua, perche come chi vuole andar diritto adopera la riga, o vero il regolo così io hauendo per regolo i begl'occhi, so e dico se come chi ha buon rigo va sempre diritto, così chi seguita quegl'occhi non fal la mai, e so bene, che altri spongono quesse parole altramente, ma questo pare à me il sentimento piu vero. *Poi ch'io gli vidi in prima*. dal di chegli vidi la prima volta, come là.

Dal

Dal di, che gl'occhi aperfe in prima Adamo. senza lor. senza essi ccchi. non molfi vna orma. non seci vn pallo. à ben far. à operar bene & virtuosamente. così. in tal maniera. gl'ho posti in sulla ci n a dime. cioè in tanto pregio gli tengo e talmente gl'honoro, & è questa locuzione topica propia de'Toscani perche quanto le cose ton più honorate tanto in piu alto luogo si pongono, onde altroue disse fauellando della ragione & intelletto humano.

Che la parte diuina

Tien di nostra natura, e'n cima fiede. & altroue parlando di L. Morta colei, che mi facea parlare.

E che fi staua de' penfier miei in cima. e nel Trió. della Caftità. Ma d'alquante dirò, che'n sulla cima

Son di vera honestà, &c. che'l mio valor. perche la virtù, & il faper mio. s'eftima falfo per fe. cioè quanto à lui, & fenza l'aiuto de begl'occhi non potrebbe far cofa alcuna, e fe pur credesse di farla si stimerebbe falso cioè giudicarebbe falsamente, & in s'ingannerebbe, e se vogliamo fare s'estima impersonale diremo, che chi pésasse, che il valore del Petrarca fusse da qual cosa giudicarebbe talsamente e sopra il vero onde disse altroue. E così va chi sopra'l ver s'estima.

> Ionon poria già mai Imaginar non che narrar gl'effetti ; Che nel mio cor gl'occhi foaui fanno . Tutti gl'altri diletti Di questa vita ho per minori aßai ; E tutte altre bellezze indietro vanno , Pace tranquilla fenza alcun affanno Simile à quella, che nel Cielo eterna Muoue da lor innamorato rifo Così vedefs'io fifo Come amor dolcemente gli gouerna , Sol vn giorno da preffo Senza volger gia mai rota fuperna; Ne penfaffi d'altrui , ne di me fteffo ; Ne'l batter gl'occhi miei non foffe speffo.

Quando ( non dico in questa sola, ma in tutte, e tre queste Can: ) non si contenesse altro, che la presente stanza si le giudicarei io, non solamente radissime ma singolari, primieramente (accioche niuno pensasse che egli hauesse detto tutto quello, che Mm 4 sapeua.

sapeua, o poteua) egli dice, che non potrebbe mai per alcun tem po immaginar nella mente, non che raccontare colle parole gl'effetti, che operano in lui gl'occhi di Laura. Poi dice tutti gl'altri piaceri mondani sono minori appo lui, e tutte l'altre bellezze so no inferiori à quelle de gl'occhi predetti, poi soggiugne, che quel la medefima gioia fi sente nel mirar loro, che fi sente nel Paradifo, & vltimamente difidera di poter mirargli filaméte vn sol gior no il quale però fuse eterno, e perche nulla mancasse vorrebbe non pensare métre la mira ne à se ne ad altri, & ancora vorrebbe non battere gl'occhi, concetto veramente, no meno marauiglioso, e leggiadro, che impossibile. Io non poria. io non potrei. gia mai. per tempo alcuno. imaginar. comprender ne l'imaginazione, e colla fantalia. non che. ne dum (come dicono i Latini) ne si merauigli alcuno, che io spoga alcuna volta le parole toscane colle latine, percioche niuna lingua fi puo sporre et insegnare séza la co gnizione d'alcuna altra lingua, e se quegli che interpretano gl'autori latini latinaméte gl'interpetrassero nella lingua Toscana, in al cuna altra lingua natia (cemerebbero per mio auuifo di molta fati ca gl'imparanti, & non fi logorarebbero tutti gl'anni migliori in apparare vna lingua fola non fenza colpa, & vergogna de i maeftri ma ben con danno ineftimabile degli scolari, & forse del Mõ do poscia, che in luogo delle cose ci contentiamo per lo più delle parole, le quali per auuentura ci potrebbero fare, o ricchi, o ri putati, ma non già ne dotti ne buoni, e pure sa ogn'vno, che le lin gue non s'imparano per se steffe ma per intendere le cose, che in esse sono state scritte da gl'autori, e per questo si da opera alla latina,& alla Greca, e non alla Franzefe, o alla Spagnuola, ne perciò biafimo l'hauere piu lingue, effendo non solo lodeuole, ma vii listimo, biafimo bene il modo & il fine de l'impararle benche que sto è fuora di tempo, e forse di proposito e però ritorno al Per. narrar. raccontare il che è molto più d'fficile, che l'immaginare perche i concetti iono i medefimi, & i modi dello iprimergli iono diuersissimi. gl'effettiche. i quali. gl'occhi soaui. i dolcissimi oc chi quando soauemente rilguardano. fanno nel mio core. producono in me come dille piu volte in diuersi luoghi, e massimamen te nel Sonetto.

Quand'il Pianeta, che distingue l'hore & c. & febene ha lodato fempre gl'occhi di Laura da gl'effetti, non gl'ha però nominati mai fe non in questo luogo doue notaremo, che tutte le cose fi co noscono per gl'effetti loro, onde quanto più sono degni gl'effetti tanto più sono nobili le cagioni. *tutti gl'altri diletti*. tutti gl'altri

#### DE GL'OCCHI.

tri piaceri, così corporali come mentali. di questa vita. di quefto viuer mortale, per escludere i celesti come sece nel Sonetto. Si come eterna vita è veder Dio,

bo per minori affai. ftimo e tengo vie piu piccioli, che quei dilet ti s'intende, che fi traggono da begl'occhi, 'e tutte altre bellezze vanno in dietro. cioè feguitano come inferiori, & quafi feruenti quello di M. L. le quali come fuperiori, & quafi padrone vanno innanzi, e precedeno. pace tranquilla fenza alcuno affauno. Tutte le cofe terrene per effere composte di contrarij non sono mai perfette del tutto, ne arrecano pace e tranquillità intera ma sempre sono mescolate le dolcezze loro con alcuna amaritudine, perche altramente sarebbero celesti & non mondane, & tali volendole discriuere il Petr. disse.

Pace tranquilla senza alcuno affanno, & per meglio dichiararlo soggiunse.

Simile à quella, ch' e' nel Cielo eterna,

percioche non manca mai comele mondane, le quali fe bene fussero perfette nel resto, non però sarebbero perfette del tutto, non essendo dureuoli, anzi caduche, e stragilissime; ne mi pia ce che eterna sia verbo come credono alcuni. *muoue*. cioè si parte. *dal risolor*. de gl'occhi di M.L. *innamorato*. o che fa innamo rare altrui, o che è pieno d'amore egli, & disse riso per dimostrare piu la bellezza e soauità loro essendo ridenti & allegri. così vedess'iosso, & c. non pare à me, che si potesse trouare piu leg giadro concetto, e piu leggiadramente vestito di questo. così.

cioè volesse Dio auuerbio desideratiuo, come appo i latini sic, ve dessio, potessi mitare. siso. fisamente, & intentis oculis, come direbbero i Latini. come dolcemente. con quanta dolcezza, & soauità. Amor gli gouerna. gli apre e gira. solo vn giorno. vn di solo. da presso. da vicino quello che i latini direbbero, propè o cominus, & vna simil cosa disse Dante nella sua Canz: piu volte allegata.

Ancor ne gl'occhi, ond'escon le fauille Che m'infiammano il cor ch'io porto anciso, Mirarei presso e fiso.

Et disse presso e filo, perche quanto il visibile è piu vicino à l'occhio e quanto l'occhio piu lo guarda intentamente, tanto si fa piu perfetta la visione.

Senza volger gid mai rota superna. cioè che non finisse mai perche se il Cielo no volgesse ; il che è impossibile secondo i filosofi perche

perche subito mancherebbero tutte le cose mortali dipendendo tutte dal mouimento del Cielo, ma posto, che non mouesse, non sarebbe il tempo, perche il tempo nó è altro che la misura del mo to, e così sarebbe quel giorno senza fine, & chiamò ruote superne i Cieli poeticamente come sece Dante piu volte. e non gli bastand o hauer detto infinqui che pure era qual cosa aggiunse,

Ne pensasse d'altrui ne di me stesso il che medelimamente è im possibile. E'l batter gl'occhi miei non fusse spesso questo si, che poteua estere naturalmente, se già non vuole inferire, che lo splé dore di quella luce era tale, che non si poteua guardare in lui sen za chiudere gl'occhi spesse volte benche ancora il riguardare siso è cagione (secondo alcuni) del battimento de gl'occhi, e però dicono, che le stelle scintillano, ma à questo si ricerca la distanza, e però i pianeti più vicini alla terra se bene fiammeggiano, non pe rò scintillano, cioè non fanno quel tremolare, che i Latini chiamano micare, onde hauendo detto il Pet. presto non pare, che vo lesse intendere questo.

Lasso che desiando

Vo, quel che eßer non puote in alcun modo, Et viuo del defir fuor di speranza Solamente quel nodo Ch'amor circonda alla mia lingua, quando L'humana vista il troppo lume auanza, Fosse disciolto, io prenderei baldanza Di dir parole in quel punto si noue, Che farian lagrimar, chi l'intendesse Ma le ferite impresse Volgon per forza il cor piagato altroue Ond'io diuento smorto E'l fangue si nasconde, io non so doue Ne rimango, quale era, & sommi accorto Che questo e'l colpo, di che Amor m'hamorto.

Auuedutoli m. Francesco, che egli disideraua cole del tutto im possibili le quali non si poteuano conseguire, ma solamente disiderare, soggiugne in questa vitima stanza, che vorrebbe almeno hauer tanta grazia, che egli potesse in presenza di M. L. mandar fuori colla voce quello, che egli sente dentro nel core, & crederebbe dir cose, che farebbero piangere, o per dolcezza, o per com passione di se tutti quegli, che l'ascoltassero, & intendessero ma egli egli come vero amante non folamente non poteua parlare dinanzi alla cola amata, ma ancora diuentaua pallido e finorto, in quel modo, che fanno quegli folamente, che hanno prouato, e che rac conta il Pet. medefimo, che bene il fapeua in tutto quel dottiffimo Sonetto.

Quando giugne per gl'occhi al cor profondo

L'immagin donna ogn'altra ındi si parte &c. Laffo. reprica vna altra volta questa interghiezzione di dolore che i Latini dico no heu, e soggiugne subitamente la cagione, perche si duole dicendo. che. perche. vo desiando. cicè disio & dilidero, modo di fauellare propiaméte Toscano. quello che non puote essere in mo do alcuno. il che è quanto s'è veduto di sopra. & viuo del disio fuor di speranza. cioè disidero quello, che io non ispero & in som ma vorrei & chiedo quello, che conosco non poter conseguire, la qual cola però è detta piu poeticamente, che secondo la verità, conciosia, che non può esfere disto senza speranza, ne può ordir ariamete la volontà nostra disiderare cose impossibili, et à quegli che dicono disiderare di viuer sempre, o di farsi dij, & altre cose cotali, che non poffono effere s'è ripofto nel luogo fuo , & falua-Solamente quel nodo &c. che il Petr. 11 peritasse di dito il Pet. re le ragioni sue à M. L. lo dimostra apertissimaméte in mille luo ghi come fi vede in tutto il Sonetto

Perch'io t'habbia guardato da menzogna, &c. & nel difficiliffimo Son.

Semai fuoco per fuoco non si spense, il che auuiene generalmente à tutti coloro, che amano da douero; onde Vergilio disse di Didone

Incipit effari mediaq; in voce resistit, & Catullo in quella nobilissima Ode

Ille mi par effe Deo videtur. testifica il medesimo quando dice Nam simulte

> 2000 E.S. 11

Lesbia aspexi nibil est super mi Quod loquar amens

Lingua se torpet &c. & in quello antichissimo & elegantissimo Epig.di Valerio Edituo.

Dicere cum conor duram tibi Pamphila cordis:

Quid mi abs te queram verba labris abeunt .

Per pettus miserum manat subito mihi sudor

Si tacitus, subidus, duplo ideo pereo. & la cagione di questo effetto è perche gl'amanti ancora, che sapientissimi, ancora, che fortissimi, ancora che vecchissimi hanno in venerazione, e quasi adorano

adorano le cole amate qualunche fiano, e da questo nasce la reuerenza, che portano loro & il timore, oltra che stanno in sospetto grandissimo di non fare atto alcuno, o dir parola nessuna, perche perdessero quello che bramano sopra tutte le cose cioè la grazia della cosa amata, senza che temono ancora, perche sanno, che in potestà de gl'amanti sono tutti i beni loro, e tutti i mali parimente & questo dichiara il Petr. medessimo nel Son.

Piu volte già dal bel sembiante humano. con tutto quello, che se guita, & il Reuerendissimo Bembo disse ancora à questo proposi to parlando ad Amore

Quel di, che volontier detto l'harei

Le mie ragion ma tu mi spauentaui. dice dunque. solamente. almeno questa grazia sola, dopo tante, che'l vento ode, & disperde conceduta mi susse dispotere discourir i miei pensieri à M.L.il che poeticamente dice solamente quel nodo sosse discolto. si discioglesse doue si debbe intendere o volesse Dio, o la particella se come vsano spesse volte i latini come sece Ver: quando disse.

Hac fortuna tenus fuerit troiana secuta. & altroue. - tu quoque magnam

Partem, opere in tanto, fineret dolor Ichare haberes, che. il qual nodo. Amor. l'amorolo dilio. cerconda alla mia lingua. per la cagione, che disse altroue.

Ond'io so ben, che caritate accesa

Lega la lingua altrui, glispirti inuola,

Chi può dir come gl'arde è'n picciol foco quando. allora che. il troppo lume. de gl'occhi di M.L. auanza. vince & fouerchia. la vista humana. cioè mortale del Pet. e questa mi pare la sposizione vera; onde altroue diste

N e mortal vista mai luce dinina

Vinse, come la mia quel raggio altero. Io prenderei baldanza. fe cio fusse io pigliarei ardimento, & ofarei. di dir in quel punto. di mandar fuori in quello instante, che cio mi fusse conceduto. parole si nuoue. si inusate & inudite e di tanta sorza, che farian lagrimar. che ssorzarebbero à piangere. chi l'intendesse. o quegli, c'hanno prouato Amore onde dissenel proemio del suo Canzoniere.

Oue sia, chi per proua intenda Amore

Spero trouar pietà, non che perdono. o vero Madonna Laurajonde disse.

Et so ch'altri, che voine un m'intende.

& al-

#### DE GL'OCCHI.

557 & altroue più chiaramente in quella vaga & dolcissima [Canz. Se'l penfier, che mi strugge Comee Gc.

Ma le ferite impresse. Volgon per forza il cor piagato altroue. Il sentimento di questi versi è riputato oscurillimo il che dimostrano le diuerse interpretazioni di varij spositori ma noi non bia simando gl'altrui pareri diremo il nostro qualunche sia. Vuole il Poe: significare, che quantunche volte s'appresentaua dinan zi alla donna fua per discourirle i suoi desiri , & dimandarle mercede sempre era vinto tanto dalla bellezza di lei, e dalla riuerenza, la quale le portaua, che egli, o non poteua parlare, o pur faceua parola erano imperfette & quasi d'huomo, che sognasse vinto come ho detto così dallo splendore de'suoi lucentissimi occhi, onde ancora Orazio disse.

Et vultus nimium lubricus aspici. come da tutte l'altre bellezze, e che questo sia il vero intendimento pare à me che lo dichia ri apertamente esto medesimo in tutto quel Sonetto, il cui principio è questo

Se la mia vita da l'aspro tormento. Veggiamo hora la costruzzione & ordine delle parole, la quale non è ageuole, per cagione d'vn participio vlato latinamente come vedremo. ma. questa particella auuerlatiua dimostra, che egli non poteua fare quello effetto, che defideraua, e soggiugne la cagione dicendo. le fe rite impresse volgono per forza altroue il piagato quore, cioè, in sen tenza, io che vorrei scoprire il disiderio mio alla mia dona veggen do i suoi begl'occhi onde mi vengono mille punte amorole, son forzato à d'stormi da cotale impresa, e riuolgermi à pensare di no esserie, o graue, o molesto temendo sempre di non offenderla pu re vn poco come sanno gl'amanti, perche gl'altri non possono in tendere cotali affetti & li marauigliofi accidenti, & quello. impresse. è vn participio di tempo passato in vece del tempo presente, e non vuol dir altro impresse (secondo, che à me pare) se non che s'imprimono, mentre & tuttauia, ch'io la rimiro, & ho detto questo esfere detto latinamente, percioche i latini non hauédo nella lingua loro il participio passino nel tempo presente, come hanno i greci si seruono alcuna volta del participio del tempo pas sato in iscambio del presente o preterito impersetto come Verg. quando diffe nel primo.

Et qua vectus Abas. & qua grandenus Aletes. in luogo di qua vehebatur. dice dunque, ma le ferite simpresse. cioè che s'imprimono

mono nel quore. piagato mediante quelle ferire. lo volgono à vi ua forza, altroue, cioè lo rimuouono da quel pensiero à pensare ad altro per temenza d'offenderla come s'è detto. Onde io. per la qual cosa. diuento smorto. diuengo pallido & esangue, & questo mostra l'interpretazione nostra non esfere falla cioè il timore effer cagione, che egli non ofa fauellarle quanto haueua penfato. e deliberato tra se e perche la cagione del diuentar bianco nella paura è perche il fangue fi ritira dalla superficie e parti streme del corpo al quore come à membro principale per aiutarlo e fortificarlo però gli soggiunse. e'l sangue si nasconde. poi per mostrare, che in quel tempo & in cotale stato non si può filosofare & atten dere alle cagioni delle cole, soggiunse. io non so doue. non volen do dire al quore per servare il decoro così di Poe: come d'amante appassionato. ne rimango quale era. il che si debbe intendere & quanto al corpo, e quanto à l'animo hauendo cágiato per le ragio ni sopra dette, & volto e volere e qui notaremo in quanto alla lin gua, che tutte le prime persone di tutti quanti i verbi, di qualunche cogniugazione fornilcano tanto nelle profe, quanto ne' verfa sempre in a. e non mai in o.come si fauella volgarmente, ne è buo na ragione quella, che allegano alcuni, che dicano io amauo, e co sì in tutti gl'altri per distinguere la prima persona dalla terza, percioche l'vio di tutti gl'antichi tolcani, e di tutti i moderni d'au torità è in contrario, oltra che così víano i prouenzali da i quali (come s'è detto altroue) è diriuata quali tutta la lingua nostra. Notaremo ancora, che era. nol numero del meno e di due fillabe si scriue e pronunzia per e. aperto, che è l'ita greco, & in quello del più si pronunzia e scriue per è chiuso, che è l'e. tenue de' Gre ci, e questo auuiene non solamente ne l'e. ma ancora ne l'o. per la ragione, che hauemo detto ne luogo suo. e fommi accorto. & sonomi, o vero mi sono auueduto, che questo e'l colpo, di che. per lo quale. Amore m'ha morto. il che non vuole significare altro à giudizio mio, se non che M. L. era tanto pietosa, & i suoi disiritanto ragioneuoli, & egli tanto affettuosamente gli haurebbesaputi sprimere, che harebbe trouato pietà, la qual cosa, perche non seguisse Amore non lo lasciaua (come s'è veduto) pigliate così fatto ardimento, e perciò gli disle, & sonmi accorto,

Che questo e'l colpo di ch'amor m'ha morto .

Canzone io fento già flancar la penna. Del lungo & dolce ragionar con lei Ma non di parlar meco i penfier miei .

Vol-

Volgendosi in questa vltima parte alla Canz: secondo l'vsanza dice come la penna è bene stanca di scriuere ma non già egli di pensare le bellezze de gl'occhi della sua M.L. & gl'effetti, che cagionauano in lui volendo inferire, che tutto quello, che haueua detto infin qu'era niente, verso quello, che egli si sentiua da po ter dire. Canzone io fento già. cioè si tosto. Stancar la penna. che la penna si stanca. del lungo e dolce ragionar con lei. lungo per lo hauerne fauellato in tre Can: dolce per lo piacere che ne pigliaua infinito. con lei. cioè con la penna, e ragionar colla penna non vuol dire, altro, che scriuere, & scriuere non è altro, che parlare pensatamente. onde egli disse altroue

Ond'io gridai con lingua, e con inchiostro

Non son mio nò, s'io moro il danno e vo stro.

ma non sento stancare i mies pensieri di parlar meco, quello, che disse nella Can: Grande.

La penna al buon voler non può gir preffo Onde più cofe nella mente fcritte

Vo trapaffando, e fol d'alcune parlo, Et qui ringraziandolo infinitamente pongo alla sposizione di queste tre Canzoni, & per compiacere à quegli, che vogliono, & vbbidite coloro, che possono, farò vacazione per tutto il presente mese di Luglio, e la prima volta, che leggerò in questo luogo, che sarà (non occorrendo altro) il primo giouedi d'Agosto cominciarò la prima delle tre Canzoni na te ad'vn corpo, del Reuerendissimo, & dottissimo Cardinale Bembo, la quale comincia. Perche'l piacere à ragionar m'inuoglia, Grc.



TRAT-

#### 560

## TRATTATO DI M. BENEDETTO VARCHI

NEL QVALE SI DIS PVTA fe la Grazia può ftare fenza la Bellezza,

E qual più di queste dua sia da desiderare.





OSTRA Signoria mi domanda di due dubbij, primieramente fe la grazia può stare senza la bellez za, secondariamente qual più di queste due sia da desiderare, o la bellezza, o la grazia. Il primo dub bio è malageuolissimo; & io no oserei patlarne co

sì all'improuiso, se non mi ricordassi d'hauerne fauellato altre volte ne problemi d'amore, e sopra la tradozzione di quel nobilissimo Epigramma di Catullo, che comincia.

Quintia formosa est multis mibi candida longa

Recta est; E quello che segue.

Il quale tradusse ancora & allegò à questo proposito medesimo il dottislimo Pico Conte della Mirandola nel terzo libro del suo co mento, sopra la sesta stanza. Dico dunque piu per desiderio, ch'io ho di piacere à V. S. che con credenza di sodisfarle, che lo fcioglimento di questo dubbio consiste nel sapere, che cosa sia bel lezza, e che cosa sia grazia; E questo non si può sapere co miglior modo, e piu sicuro, e certo mezzo che mediante le diffinitioni lo ro; Onde presupponendo, che V.S. intenda della bellezza naturale corporale, dico naturale rispetto alla diuina, e rispetto alla bellezza, che si vede ne corpi artificiali; La bellezza non è altro, che vna certa grazia, la quale diletta l'animo di chiunque la vede e conosce, e dilettando lo muoue à desiderare di goderla con vnio ne, cioè (à dirlo in vna parola) lo muoue ad amarla. La Grazia è vna certa qualità, la quale appare, e risplende nelle cose graziose, o vero graziate, di queste diffinizioni si caua, che douunque è bellezza quiui necessariamente è ancora grazia, ma non già per l'opposito, douunque è grazia, quiui è ancora bellezza necellariamente, si come douunque è huomo, quiui è ancora di necessi tà

#### DELLA BELL. E GRA. 561

tà animale, mà non già all'incontro. E così pare à me, che sia sciolto, e dichiarerò il primo dubbio: perche io direi, che la gra. zia può effere, e stare senza la bellezza, fauellando di quella, che si chiama così volgarmente nel modo, che si dichiara di sotto se be ne la bellezza, intendendo hora della vera non può stare, ne essere senza la grazia, e della solutione di questo primo dubbio si vede manifestamente la solutione del secondo : Chi non vorrebbe piu tofto la bellezza, nella quale necessariamére fi ritruoua la grazia, che la grazia fola, e diperfe ? dico bene fe fuffi poffibile ritrouarsi bellezza senza grazia, ch'io per me vorrei piu tosto esfer gra ziato, che bello, e così credo, che vorrebbero tutti quelli, che ten gono la bellezza potere stare senza la grazia; e questi per la maggior parte dicono, che la bellezza non è altro che la debita propor zione, e corrispondenza di tutte le membra tra loro; e così voglio no, ehe la bellezza confista, e rifulti nella debita quantità, e dille conueneuoli qualità delle parti aggiuntoui la dolcezza, o soauità de colori:e di questa sentéza par che sia Aristor le il gra Filosofo, e nel terzo della Topica, e nella Rettorica, et ancora nell'Etica; do ue egli nó vuole, che vna dóna posta esfere bella, la quale non sia grade la qual senteza intela così séplicemente, è, séza fallo alcuno contro la sperienza, e contro al senso; conciosia che (come dice il Pico) fi vedono tutto il giorno delle dóne, le quali, e nella quantità, e nella qualità fono benillimo proporzionate, e tuttauia non fono belle; e fe pure cotali s'hanno à chiamar belle, non fono gra ziate, e la grazia è quella, che ci diletta, e muoue sopra ogni cosa : onde molte volte ci sentiamo rapire piu da vna donna, la quale sia graziata, ancora che nella figura, e ne colori potelli estere assai meglio proportionata, che da vna, la quale (hauendo tutte le con dizioni sopradette) manchi al tutto, e sia priuata di quella qualità, che noi grazia, & i Latini hora venustà chiamano, e tal'hora Venere. senza che se la bellezza consiste nella proportione, e mi sura delle parti (come essi vogliono) vn medesimo viso non ci parrebbe hora bello, & vn'altra volta altramente, esfendoui la medesima proportione, e colori e per non dir nulla che niuna cofa semplice, e spirituale non hauendo corpo, ne parti non farebbe bella (come dicono i Platonici) e cosi le scienze le virtù, i versi, le prose, l'anime, l'intelligenze, e Dio stesso, non si potrebbero chia mar belle, come noi facciamo tutto'l giorno; mà per tornar'al proposito, vn corpo il quale non habbia grazia ancorache sia grande, ben disposto, & ottimamente colorato non si può, secondo me, chiamare bello veramente : E questo, è.quello, che voleua dir Ca Nn milor

tullo (à giudizio mio) in quello suo Epigramma leggiadrissimo allegato da me di sopra, il quale noi traducemmo già, e commentamo, il quale comento se hauessi trouato (come non ho) forse haurei, se non meglio, certo più lungamente sodissatto alla dimada & desiderio di V.S. La traduzzione di esso perche mi rimase nel la memoria la vi manderò volentieri tale, quale è ancora che difcordi in non so che da quella del Pico, il quale ne lassi due versi fenza tradurre perche non gli faceuono, penso, à bisogno, & io no per contendere con ingegno si grande, ma per imitare si buon giu dizio, & apparare da si persetto maestro ancora nelle cose minime gli tradussi tutti di nuouo in questa maniera.

Quintia à molti par bella, à me par bianca, Grande, dritta, ben fatta, e finalmente Parte, per parte in lei nulla non manca; Ma'l tutto non e bello interamente, Perch'ella d'ogni grazia e fatta manca, Ne pur vn gran di fal la fa piacente : Lesbia è bella, ch'è bella tutta, e fola Tutte le grazie à tutte l'altre inuola.

Vede V.S.come egli contella, che in lei è la qualità, el colore, dicendo bianca, e la quantità dicendo grande, e così tutte l'altre parti à vna à vna spicciolate, come noi diciamo, ne però vuole, ch'ella fia bella non hauendo grazia che alletti, e tiri gl'animi; ma qui si potrebbe dubitare meritamente, onde nasce questa qualità, e grazia, della quale noi ragioniamo, la quale senza dubbio non rifulta (come credono molti)dalla mifura,e proporzione delle mé bra conueneuolmente colorate; E che sia vero questo oltra le ragioni allegnate si può vedere manifestamente dalle bellezze, che si veggono ne corpi artifiziati; percioche in elli non procedono dal la materia propriamente, e principalmente, ma dell'arte, che feciò fusse, ne seguirebbe, ch'ogni mediocre maestro hauendo del medefimo marmo faprebbe contrafare vna figura del Tribolo, pi gliando le medelime milure, e proporzioni; anzi tutte le figure, che fullero d'vna materia medelima, e d'vna medelima grandezza appunto farebbero belle à vn modo; Il che fe fusse V.S. hareb be potuto far fare il suo calamaio, e la culla costi senza madare fin qua al Tasso. Deuemo dunque confessare che quella bellezza. che noi diciamo grazia non nasce da Corpi, ne dalla materia, la quale di lua natura è bruttiffima, ma nasce dalla forma, che le da iutte le perfezzioni, che in lei si ritrouono; Onde la bellezza in questi corpi inferiori così naturali, come artifiziali non è altro che

che quella grazia, & piacenza (per dir così) la quale ha cialcuno di loro della fua propria forma foftanziale, o accidentale, che fia nelle cofe naturali, e nelle artifiziate artifiziata. Et perche la pro pria forma dell'huomo, è l'anima, dall'anima viene all'huomo tut ta quella bellezza, che noi chiamiamo grazia, la quale non è al tro (fecondo Platone) che vn raggio, e fplendore del primo bene, e fomma bontà, la quale penetra, e rifplende per tutto il mondo in tutte le parti; dalla quale openione non è lontana quella fentenza diuina d'Ariftotile nel primo libro del Cielo, la quale tolfe, & interpretò diuinamente Dante nel principio del Paradifo quando diffe.

La gloria di Colui , che tutto muoue Per l'vniuerfo penetra , e rifplende In vna parte più , e meno altroue .

Maperche i milteri d'Amore lono non meno infiniti, che diui ni, onde quanto piu sene ragiona, tanto piu, e tanto maggior co - fe, che dire ne restano, noi per uenire vna volta à fine, e non entrare in nuoue difficultà, lascieremo di dichiarare, onde è, che vna donna medelima, se bene è graziatissima, non pare à tutti così, e non muoue, e diletta ciascuno egualmente; anzi à vn medesimo - spesse volte pare diuersamente; e molte per lo rouescio, se bene non sono così graziate allettano però, e tapiscono molti mirabilmente; non voglio già lasciare vna contradittione, e falsità manifesta, la quale appare nella solutione del primo dubbio, e massimamente che in dichiarando quella si verrà ancora (s'io non m'inganno) à dichiarare il sentimento delle parole d'Aristotele; -La conttadizione, è, che io ho detto, che la bellezza non può eslere fenza la grazia, ilche è veriffimo, ma che la grazia può bene sta re senza la bellezza, ilche par falso, & impossibile, come vede cia fcuno da se, esfendo la bellezza vna certa grazia, la quale muoue, e diletta l'animo di chi l'intende; Onde douunque è detta grazia, è bellezza ancora, e così per l'opposito : douemo dunq; sape re, che la bellezza si piglia in due modi, vno secondo Aristotile, e gl'altri, che vogliono, ch'ella cósista nella proporzione de mem bri, e questa si chiama, & è bellezza corporale, la quale sola cono fce, e per conseguente ama il vulgo, e gl'huomini plebei, e come si conosce con tutti cinque i sensi, così ancora tutti cinque sensi 11 gode ; e quelli, che principalmente amano questa bellezza sono poco, o niente differenti da gli animali bruti ; l'altra bellezza confiste nelle virtù, e costumi dell'anima, onde nasce la grazia, di che ragioniamo, e questa è & si chiama bellezza spiritale, la quale Nn è cono-2

è conosciuta, e conseguentemente amata da gli huomini buoni, e specolatiui solamente; e però diceua Plotino, il gran Platonico. intendendo di questa bellezza, che niuno bello era cattiuo, e que sta, si come non si può comprendere, se non con la mente con gli occhi, e con gl'orecchi, così non fi può godere se non col pensiero, col vedere, con l'vdire, come testimonia tante volte in tutti i luoghi, tanto leggiadramente il nostro Platonico m. Francesco infieme con tutti gli altri Tolcani, antichi, e moderni, e piu che qualunque altro, il dottiffimo, e Reverendisfimo m. Pietro Bem bo, così ne suoi diuini sonetti, come nelle sue dolcissime, e leggiadriffime profe; onde quando io dico, che la bellezza non può stare senza grazia, intédo della bellezza spirituale, e platonica, ma quando dico che la grazia può stare senza la bellezza intendo della bellezza corporale, & Aristotelica, perche altramente tanto è grazia, quanto vera bellezza, e non fi può trouare l'vna fenza l'al tra mai, e però è meglio fenza dubbio la grazia così intefa che la bellezza falla, e corporale, e per meglio dichiarare questa parte, doue consiste tutto il dubbio, dico che la grazia, è vera bellezza dell'anima, se bene può stare in vn corpo, che non sia così proportionato, e (come volgarmente si dice) bello, non può però sta re in vno lproporzionato, e fozzo affatto, anzi bene (pello fi congiugne insieme la grazia dell'animo, che noi chiamiamo veramen te bellezza, e la proportione ; e misura del corpo, ancorche il Petrarca dicelle per piu innalzare la sua Madonna Laura

Due grannimiche insteme erano aggiunte

Bellezza, & honestà. con quel che viene,

E chevolle fignificare il Maestro di tutti i poeti latini nel nono libro della sua Eneida, quando d'Eurialo fauellando disse

Et la virtù, ch'in vn bel corpo suole

Venir piu grata, &c. E fe alcuno mi domandassi, perch'io nella diffinitione della Bellezza, non ho detto grazia semplicemé te, ma vna certa grazia; risponderei; per dichiarare meglio di quella grazia intendea, cioè di quella, che diletta, e muoue ad amare, conciosiacosa che noi chiamiamo grazia molte volte qualità, che dilettano, ma non già muouano ad amare, come quando diciamo il tale ha grazia nel leggere, & il tale nello scriuere: Chi negherà che Ciano profumiere, così gobbo, non habbia grazia i & co me noi diciamo volgarmente, garbo in tutte le sue cose : ne però muoue (ch'io creda) se ben diletta, e piace. Ma perche l'hora è tarda, & io mi sono disteso nello scriuere, non mi accorgendo, piu ch'io non pensaua mi serberò à dichiarare più à l'agio, onde viene

viene, che procedendo la vera bellezza da la forma, e da l'anima tutte le cole, c'hanno anima non sono, o più tosto non si chiamano belle, e similmente qual sia la cagione, che molti no conolcono il bello, e per conseguente non l'amano, non si potendo amar quello, che prima non si conosce. Ecco ch'io ho detto à V.S.in quel modo, che ho giudicato piu ageuole prima l'oppenione falla de i vulgari, che la bellezza li polla ritrouare senza la grazia, det to però in guila, che la fi polla faluare da ogni menzogna, e fallità,e poi la leconda vera, che la bellezza,e la grazia fiano vna cofa medefima, e mai non si possino separare l'vna dall'altra, onde chi desidera l'vna desidera ancora l'altra parimente; E queste cofe pareua à me, ch'ella volesse sapere principalmente, seho ben compreso il sentimento della sua lettera; E perche io non lo se mi sono stato troppo lungo, o troppo breue farò ۲ scusa dell'vno, e dell'altro, raccomandandomi à quella, & à tutti li altri insieme con Luça, e con m. Car lo.

IL FINE.



#### Nn 3 IL

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

# **IL PRINCIPIO** DELLE LEZZIONI

#### DI BENEDETTO VARCHI

SOPRAIL CANZONIERE DIM. FRANCESCOPETRARCA,

Nel quale fi tratta della poetica in generale Recitata da Lui publicamente Nell'Accademia Fiorentina la Seconda Domenica d'Ottobre, l'Anno MDLIII.





I Come tutte le cofe, che fono dall' elemento del fuoco-in fu, furono ab eterno fecondo i Peripatetici, per fe medefime. Et à cagione di loro steffe principalmen te prodotte (ma secondo i Theologi Cri stiani si debbe tenere che hauessero prin cipio come hebbero) Così dall'altro lato tutte quelle, che dal cerchio della Lu na in giù si ritruouano, furono Illustrifsimo, & Reuerendissimo Monsignore:

Magnifico, & Eccellentistimo Consolo: dottistimi, & Giudiziosistimi Accademici, & Voi tutti nobilistimi, & cortesistimi Ascoltatori, à pro, & in benefizio dell'huomini, da Dio fatte, e dalla Natura: Et gl'huomini stelli non per altra cagione, ne ad altro effetto generati surono, se non perche eglino la loro perfezzione, & il lor fine procacciars, & acquistare viuendo potessero: E l'vitimo fine, e la somma perfezzione dell'huomo non è altro, che la felicità, e beatitudine su E la sua beatitudine, e felicità altro non è, che l'auuicinarsi al primo vero, al vero Eute, cioè à Dio ottimo, e grandissimo, e farsi à lui, quanto si possa il più, somi-

557 somigliante. La qual cosa ne in altro modo potemo, ne per altra via conseguire, se non coll'imitare l'operazioni di lui: Eperche la propia operazione di Dio èconoscere, & contemplare se medesi mo, e conoscendo se medesimo, conoscere insiememente tutte le cole, quinci è, chegli huomini, per allomigliarsi à lui, & conseguentemente diuenire perfetti, e felici, furono à ritrouare le scien ze coltretti, il fine delle quali è l'intendere, & il contemplare : & perche le scienze non si possono compiramente apprendere, o almeno dirittamente vlare senza le vittù, però furono necessitati à ritrouare eziandio la Filofofia Morale, il fine della quale non è fa pere solamente, ma sappiendo, virtuolamente operare.

Et perche l'huomo non è composto della sua forma sola, cioè dell'Anima, ma ancora della materia, cioè del corpo, di quivenne, che bisognò, che si ritrouassero ancora l'arti, così le piu nobi li, come le manco degne: E perche le scienze tanto le specolatiue, quanto l'attiue non possono senza alcun mezzo, o vero strumento appararli, su necessario, che si ritrouassono di piu alcune dottrine, o vero discipline, o facultà, o altramente, che chiamare si debbiano, le quali, come serve la squadra per conoscere il diritto dal torto à i legnaiuoli ò à i Muratori l'Atchipenzolo, così ne più ne meno feruitiero efle à Filosofi per conoscere nelle splecolatiue il vero dal fallo, e nelle attine il buono dal cattino, e tutte queste cotali fi chiamano grecamente logiche: E da Filosofi Latini, perche fauellano di parole, o perche sono fatte dalla ragione, & radirizzono l'intelletto nostro razionale.

Ne è dubbio alcuno, che, come ciascuna scienza, o facultà (qua lunche sia) fao immediatamente, o con mezzo perfetta, e conseguentemente beata l'anima humana; così ciascuna arte (sia qual si voglia) è o necessaria all'essere, o vule al bene essere del corpo ; di maniera, che tutte quelle, o scienze, o atti, che ciò non fanno, no fi possono ne arti chiamare, ne scienze, le non se equiuocamente. e col nome solo : anzi dirò più oltra, che tutte quelle, le quali in vece d'arrecare giouamento alla vita, le apportano nocimento, deono esfere non meno biasimate, e suggite da gl'huomini, che vietate, e punite dalle leggi.

La onde fu anticamente, & hoggi ancora è grandiffima dilputazione non folo tra gli huomini idioti, e volgari, ma eziandio tra i Filosofi, se la Poesia la quale necessariamente sotto alcuna delle tre diuisioni fatte di sopra da noi, si contiene, fusse o di danno, o d'vtilità al viuere humano, & per conseguenza se i Poeti si deueuano, o lodare, o biasimare. E come si trouarono di molti, i qua Νn li 4

li tanto e nobile, e profitteuole, e degna di lo de la credettero, che eglino, innalzandola infino al Cielo, à tutte l'altre e facultà & arti, e fcienze la propolero: Così nó măcatono di coloro, i quali tan to per lo contratio & vile, e dannola, e bialimeuole la riputarono, che eglino fe non come infame, & vituperofa certo come con tratia, e nociua al ben publico, & alla quiete comune, dalle loro Città, & Republiche la sbanditono.

Il perche confiderando, io discretissimi Ascoltatori d'estere sta to dal Signor Luogotenente, & Magnifici Configlieri del felicifsimo, & prudentillimo Duca, Prencipe nostro, per particolare ordine, e speziale commessione di S.E.I. non già per alcuno mio merito, ma solo per grazia di lui eletto à douere sporre nella nostra lingua, & interpretare in questa famossissima Accademia il Canzoniere di m. Francesco Petrarca, il quale su non solamente poeta, ma ottimo, & celebratissimo poeta, giudicai no disconuenirsi à l'vsizio mio, anzi massimamente richiedersi di douere (pri ma, che piu auanti si procedesse) sciogliere in luogo di principio, & di prefazione (per quanto però si distendessero le debolissime forze mie) non pure questo dubbio solo, ma molti altri anzi tutti quegli, i quali in tutta la materia di tutta la Poessa, o sono, o essere possiono in alcun modo.

Della quale promessione affine, che niuno di Voi si marauigli humanissimi Atcoltatori, o come arrogante, & presuntuoso me ne riprenda, sappia, che ciò computissimamente, & in pochissime parole fare si potrebbe, solo col dichiarare, che cosa la poetica sia. Percioche la diffinizione di qual si voglia cosa, non solo leua, e toglie (come ne insegna il Filosofo) tutte le dubitazioni, le quali nella cosa diffinita o sono, o essere possono, ma ancora le cagioni, donde cotali dubitationi nasceuano, ne squopre sempre, e ne dimostra.

Ma, perche molte fiate suole auuenire, che le diffinizioni (come testimonia il medesimo filosofo) meno s'intendono, e piu ma le ageuolmente, che le cose diffinite non fanno, noi, per esser piu chiari, e meglio da ciascuno intesi, hauemo pensato di douere tut to questo presente hodierno ragionamento nostro in tre parti principali diuidere.

Nella prima delle quali dichiararemo tutte quelle cofe, le qua li per trouare la vera, e perfetta diffinizione della poetica giudicáremo o vtili, o neceffarie.

Nella feconda porremo la difinizione della poetica in genere, & mediante quella rifotueremo alcuni dubij non meno begli,

& vtili,

(69 & vtili, che malageuoli. La qual cola faremo volentieri si per vbbidire à chi può comandarne, e sodisfare in alcuna parte al de bito noftro, ma non già senza honefto roflore, e piu, che ragioneuole vergogna, polcia, che vedemo, che in quelto luogo fra tan ti altri chiariffimi ingegni, e quafi lumi di tutte le scienze, facultà & arti, così humane, come diuine, risplende hoggi colla sua honoratifima schieta non altramente, che tra l'altre sucidissime ftelle vn piu bel Sole, l'Illustrissimo Signor Francesco di Mendozza, Reuerendissimo Cardinale di Burgos, nel quale vno come fu sempre quella nobilitsima casa di tutte le virtù abbondantiffima, tanto fono, i beni dell'animo, & più, e maggiori di quel li del corpo, & della Fortuna, quanto sono ancora, e migliori. e piu degni ; e se non che la molta modestia sua, & il poco sapere mio lo mi vietano, e mallimamente nella presenza di lui, comin ciandomi dalla fantiffima Teologia, fua principale professione, e dalla Filofofia; poi dallo studio delle leggi così facre, come ciui li, e dalla perfetta cognizione della lingua tanto Greca quanto Latina, per lasciare da parte le virtù, & altre facultà, espezialmen te la Poesia, nella quale è eccellentissimo, mostrarrei, che in lui solo tutte quelle doti fioriscono, le quali in huomo mortale piu tosto disiderare si possono, che ritrouare.

Ma (perche quanto misfidano queste cose da vna parte) tanto m'afficura dall'altra il sapere io (oltra l'incredibile benignità, & amoreuolezza fua)che egli in questo luogo non per apparare,ma per honorarlo è venuto, del che sempre si potrà tener buona, & gloriarli con ello meco infinitamente quelta Accademia felicissima, con sua, & vostra buona liceza vditori graziofisimi darò hog gi mai, se non arditamente, certo con isperanza di douer trouare perdono, cominciamento, chiamato prima humilmente il santis fimo nome di colui, da cui folo tutte le grazie procedono.

Et pregato caramente le humanissime cortesie vostre della solita benigna attenzione loro, à quanto hauemo hoggi promello di voler dire.

#### PARTE PRIMA.

A diffinizione non è altro, che vn parlare, il quale breue-L mente, e per cose essenziali ne dichiara la quidità, e natura della cola, che si diffinisce, & ciascuna diffinizione si compone iempre

fempre di due cole fenza piu: del genere, come materia, e della differenza, come forma. Onde le diffinizioni douerrebbono elfere tutte di due parole, tolamente, ma noi, perche non conofciamo le differenze delle cole, fe non in menomiffima parte, poniamo quali fempre in luogo della differenza piu accidentie maf fimamente propij. Onde la prima parola di cialcuna diffinizione è fempre il fuo genere, e tutte l'altre qualunche fiano feruono in ifcambio della differenza. Ora volendo noi trouare la dif finizione generale della poetica, la quale Aristotele, il quale noi intendiamo di leguitare, non diffinire, è parte necessario, e parte vtile, che prima fi dichiarino alcune cose, e perciò diuideremo per maggiore ageuolezza, e piu chiara distinzione questa prima parte in tre particelle.

Nella prima dichiararemo fotto che parte di Filosofia fi contenga la poetica, e conseguentemente se ella è o arte, o scienza, & in qual grado di nobilità porre si debba.

Nella fecóda mostrariemo qual sia il subbietto suo, cioè d'intor no à quali materie si maneggi, & oltre ciò di quale strumento si serua.

Nella terza, & vltima portemo l'intendimento, e fine (uo,cioè perche fosse ritrouata, e per conseguenza quale sia, e quanta l'vtilità della poetica. Ma perche in tutte le scienze bisogna primie ramente intendere i termini, & in turte le dispute suggire sopra ogni cosa l'equiuocazione, cioè scambiare i significati de'vocabo li, e pigliare vn nome per vn'altro, però dichiataremo la prima cosa questi quattro termini, o vero nomi: poeta: poetica: poesia: & poema.

Deuemo dunque fapere, che questo verbo greco moi ", fignifica propiamente nella lingua To'cana, fare. Onde tanto viene à dire poetica, quanto fattiua, o vero, che fa; la qual cosa affine che meglio s'intenda, diremo, che in tutte le cose, che si fanno, sono ordinariamente necessarie, senza la materia, diche elle si fan no, quattro cose almeno: colui, che la fa ( come essenzia ) nell'edificare, l'architetto, al quale risponde proporzionalmente la voce poeta: l'arte, med ante la quale si fa, cioè l'architettura, & à questa corrisponde la voce poetica: l'azzione stella, cioè l'e dificazione, & à questa corrisponde la voce poetia; E la cosa fat ta, cioè l'edifizio, à questa corrisponde la voce poema, se bene la poesia si piglia molte volte per lo poema: delle quali cose si ve de manifestamente, che poeta nó vuole dire altro ne in Greco, ne in Latino, ne in Toscano, se non fattore: Onde chiunche fa che che

che egli fi faccia, fi potrebbe chiamare poeta, fe non che gli Antichi così Greci, come Latini, i quali feguitarono ancora i Tofca ni chiamarono col nome del genere, cioè poeta per vna certa eccellenza, e maggioranza folamente coloro i quali i verfi & le poe fie faceuano

#### PARTICELLA PRIMA.

V ENENDO hora alla prima particella, dico, che non può fa perfi fotto qual parte di Filofofia la poetica riporre fi debba, fe prima la Filofofia tutta nelle fue parti nó fi diuide : la qual cofa breuisfimamente faremo in questa maniera.

La Filosofia comprende sotto se, & contiene tutto l'Ente, cioè tutte le cose, che sono, qualunche, e douunche siano, e perciò (come l'Ente, così ancora essa si diuide principalmente in due parti : In reale, & in razionale. La filosofia reale, la quale è quel la, che tratta delle cose, si ridiuide medesimamente, in due par ti in contemplativa, o vero specolativa: e in pratica, o vero attiua. La specolativa si diuide in tre parti, in metafisica, cioè scien za oltra naturale, & in fisica, cioè naturale, & nelle quattro mate matiche; Aritmetica: Musica: Geometria, ed Astrologia.

L'attiua fi diuide in due parti: in agibile, & in fattibile: sotto l'agibile fi comprende tutta la Filosofia humana, o vero ciuile, la quale contiene l'Etica; l'Economica, e la Politica.

Sotto la fattibile si comprendono tutte l'arti meccaniche.

La filosofia razionale, la quale fauellando di parole, e non di cole, non è veramente parte della filolofia, ma strumento, comprende fotto se non solo la loica, intendendo per loica, la giudiziale; e la Dialettica, intendendo per dialettica, non tanto la to pica, quanto eziandio la sofistica, & la tentativa; Ma ancora la rettorica, la poetica, la storica, e la Gramatica; Le quali non cag gendo ne sotto alcuno de i tre habiti specolatiui, ne sotto l'habito agibile, ne fotto il fattibile, non fi possono chiamare veramente ne scienze, ne arti, ma piu tosto strumenti, e facultà. Onde si ve de manifestissimamente che la poetica non è propiamente ne arte ne scienza, ma facultà: Et le si chiama arte, si chiama non perche sia veramente arte, ma per lo esfere ella stata lotto precetti ridotta, E sotto regole. Oltra, che come questo nome scienza largamente preso, comprende ancora tutte l'arti, e facultà, così questo no me arte comprende tutte le facultà, e scienze. Vedesi ancora da questa diuisione, che la poetica (quanto al grado della nobilià) come

come è fopra tutte l'arti, così è inferiore à tutte le scienze tanta attiue, quanto contemplatiue, Non essendo ella scienza, ma saeultà, e tra le facultà come ha sopra di se la loica, la dialettica; e la rettorica, così ha sotto di se la storica, e la gramatica; Onde co me il Poeta è più nobile del gramatico, e dello storico, così è men degno del loico, del dialettico, e del retore : Ben'è vero, che la dia lettica, la loica, e la poetica sono quasi va medessima cosa, non essendo differenti sostanzialmete, ma per accidente, e così il dialettico, il retore, e il poeta si possono mettere in va medessimo grado di nobiltà, e d'honore.

Delle cole dette fi può cauare vn corollario o vero giunta, e vátaggio, il quale è, che ellendo la poetica o parte, o spezie della loica, pigliando per loica tutta la filosofia razionale, nessuno può essere poeta, il quale non sia loico: Anzi quanto ciascheduno sarà miglior loico, tanto sarà ancora più eccellente poeta: E la cagione è perche niuno può conoscere la parte, il quale non conosca il tutto, ne può alcuno sapere la spezie, se prima non sa il genore, perche chi non sapesse quello, che animale susse, mai quello, che huomo è, sapere non potrebbe.

Non voglio lasciare d'auvertirui innanzi, che trapassi alla seconda particella, che tutte le cose dette si debbono intendere qua do si considera il poeta propijssimamente, e nella sua strettissima fignificazione, perche considerato largamente, & in quel modo, che dichiraremo di sotto, come la poesa contiene in se tutte l'arti, e tutte le scienze, e conseguentemente auanza di grandissima lunga ciascuna di loro, così il Poeta soruola tutti gl'altri Artesici, & à tutti gl'Altri scienz'ati sta di sopra, arrecando maggiore, non solaméte diletto, ma profitto à'Mortali come si vede de Greci Homero, & Pindaro; de i Latini Vergilio, & Horazio: de i To scani, Dante, e'l Petrarea.

#### PARTICELLA SECONDA.

COME tutte l'artihanno alcuno subbietto, o vero materiaj, di che elleno i lauori fanno, & l'opere loro, come i legnaiuoli (verbigrazia) i legni, & i fabti, i ferri, così hanno tutte le scien ze alcuno subbietto, del quale elle trattano, anzi è di tanta impor tanza il subbietto nelle scienze, che da lui, e dal modo del considerarlo, viene loro principalmente tutto quello, che hanno di buono, & d'honorabile. Perche ciascuna scienza è vna, perche il subbietto suo è vno : ciascuna scienza è o reale, o razionale, secondo,

573

condo, che il subbietto di lei è o razionale, o reale : ciascuna scien za è o piu nobile, o meno perfetta, secondo, che il subietto è o piu, o meno nobile, & perfetto egli : volendo dunque. noi troua re il subbietto della poetica, & il modo, col quale vsa di trattarlo, deuemo confiderare, che tutta la filosofia razionale ha per sub bietto l'ente razionale, del che è necessario, che ciascuna delle par ti della filosofia razionale habbia per subbietto alcuna delle parti dell'ente razionale. E perche l'ente razionale non è altro, che .Porazione, o vero il parlare, manifesta cosa è, che ciascuna delle , facultà tazionali harà per subbietto alcuna parte del parlare. Ora ciascuno parlare è in vno di questicinque modi o vero, & questo s'appartiene al loico, cioè al dimostratiuo, o probabile, e questo s'appartiene al dialetico, cioè al topico; o pare ben probabile, ma in vero no è, e questo s'appartiene al sofista: o è persuasivo, cioè fa fede, & ingenera nó ilciéza ma oppenione, e questo s'appartiene al retore; o è finto, e fauoloso, e questo s'appartiene al poeta. Onde come il loico vsa per suo mezzo il piu nobile strumeto, cioè la dimostrazione o vero il sillogismo dimostratiuo; così vsa il dialetti-. co, il filogismo topico; il sofista, il sofistico, cioè apparente, & ingă neuole: Il retore l'entimema; Et il poeta, l'essépio, il quale è il me no degno di tutti gl'altri, è adúque il subbietto della poetica il fa uellare finto, e fauoloso, & il suo mezzo, o strumento, l'estempio. Et le chi che sia dubitando dicesse, che le facultà razionali non hanno subbietto alcuno diterminato, ma seruono comunemente à tutte l'arti, & scienze, come si vede della dialettica, e della rettorica, gli si risponderebbe cio esfere verissimo, ma esfere gra differenza, quando alcuna facultà s'infegna, & quando ella s'ado pera, e mette in atto, perche nel primo cafo hanno subbietto diterminato, come la loica, la dimostrazione, la rettorica l'entimema, e così dell'altre dette di lopra, ma nel secondo calo, cioè qua do ci seruiamo del subbietto loro, come di strumento, & in somma quando le mettiamo in opera, & ci seruiamo di loro, passando dalla potenza all'atto, non hanno subietto alcuno ditermina. to, cioè non seruono à vna scienza, o arte sola, ma vagano per sut te, per dir così & in tutte adoperano. Oltra, che non deuemo credere, che la rettorica, la poetica, e la storica siano così logice. -e razionali, come la loica, e la dialettica, percioche, se bene possono trattare generalméte di tutte le materie, si ristringono non dimeno per lo più, & nella maggior parte alle cose ciuili; onde Ari storele diceua, che la restorica era composta della dialettica, e della politica. Et chi dubita (deuendo la poetica imitare ( come di lotto

#### 574 LEZ. DI BENED. VARCHI fotto fi vedrà) l'azzioni, gli affetti, & i costumi humani) che ella non habbia bisogno dell'Etica, e della Politica? onde tanto s'in ganna chiunche fi fa à credere di poter essere poeta senza la filoso fia morale, e ciuile, quanto vno, che fi credesse di poter dipignete senza colori, e senza pennello. Non si possono già regolare que ste facultà ne come le scienze, ne come l'arti, non essendo essere que ste facultà ne come le scienze, ma tra l'une, e l'altre, onde hanno al cune coste delle scienze, & alcune delle arti, come si può vedete manifestamente nella storia, nella poetica, e nella rettorica ancora, le quali lasciano dopo se alcuna opera, cio è la storia, il poema, e l'orazioni, il che non auuiene nelle scienze, ne specolatiue, ne at tiue, e questo basti della seconda particella.

#### PARTICELLA TERZA, & vltima.

T V T T E le cose, che operano così naturalmente, come per elezzione, operano per lo fine, perche il fine (diceua il Filo fofo, e quello, che muoue l'Agente. Conciosia che dal fine cominciano, dal fine dipendono, e nel fine terminano tutte le cofe. Onde se bene il fine è l'vltimo, che si consegua, e però il primo, che fi difidera, e fi cerca di conseguire, e lui conseguito, tut ti i mouimenti cellano subitamente. Hano dunque tutte le scien ze, e tutte l'arti il lor fine, ma vi è questa differenza, che le scienze hanno l'entità, l'vnità, a la perfezzione loro dal subietto principalmente, e l'arti principalmente dal fine, onde si potrebbe per auuentura concordare la quistione tra Scoto, e san Tommaso, fe la nobiltà fi deue pigliare dal subbietto, o dal fine. In qualunche modo si sia, volendo noi al presente trouare qual sia il fine del la poetica ci ricorderemo di quello, che si disse pur teste nel proe mio, cioè, che tutte le cole, che sono sotto il primo Cielo furo-- no faite, & ordinate per cagione dell'huomo, cioè per aiutarlo à coseguire la perfezzione, e beatitudine sua. La onde elsedo la poe fia vna di quelle cofe, che sono, e si fanno sotto il Cielo, non pote mo errare dicédo, che il fine della poesia è fare l'huomo perfetto. e felice: anzi è tato chiaro, che l'vltimo fine di ciascun poeta è di co dur l'huomo alla sua felicità, che niuno nol può ne'l debbe negare; & à chi dubitãdo dicesse: à questo modo tutte l'arti harãno vn medesimo fine, dunque saranno tutte vna medesima, e no piu, ne diuerse; si risponde, che non solo tutte l'arti, ma ancora tutte le scienze, e tutte le facultà hanno vn medesimo fine, cioè far per-

57 S perfetta, e felice la vita humana, & in questo, tutte quante sono. vna cosa medesima, ma la differenza loro consiste nella diversità del modo di tare confeguire cotale felicità, percioche alcune fanno perfetta l'anima nostra immediate, e con piu nobile strumen to, e ciò sono le scienze specolatiue; Alcune mediatamente, e con men degno strumento, come le scienze attiue ; Alcune più ancora mediatamente, e con più men nobile strumento, come le facul tà, e così tutte tendono ad vn fine solo, ma diuersamente, e per varie vie. Et chi dicesse l'arti fattibili, cioè le meccaniche, che ser uono al corpo, mancano di questo fine, direbbe parte vero, e pari te fallo, vero, se intendesse principalmente, e per se : falso se intendesse secondariamente, e mediante il corpo, perche essendo il corpo strumento dell'anima, anzi essendo il corpo e l'animavnite insieme, cioèvna cosa sola, chiunche serue al corpo, viene di necessità à seruire ancora all'anima, onde l'arti meccaniche, se non per se, almeno per accidente inducono la selicità.

Dico per accidente secondo l'oppenione de gli Stoici, i quali voleuano, che solamente nell'anima consistesse la felicità, onde essi ancora, che vno fusle nel Toro di Tallari tormentato, lo chia mauano felice, solo, che solle buono. Ma secondo Aristoule, che vuole, che la felicità sia l'aggregato di tutti i beni, vno, che non è sano non puo essere totalmente felice. Ma tornando alle scienze dico di nuouo, che tutte intédono, & insegnano la perfez zione, e beatitudine dell'huomo, ma variamente, e per vie diuerfe, verbigrazia il Filosofo contemplatiuo coll'insegnare le cose : l'attiuo coll'infegnare i costumi le leggi col comandare : il tetore col persuadere : lo Storico col narrare : il poeta finalmente coll'imitare, o veto rappresentare : e tutti si seruono generalmen te della gramatica, della dialettica, e della loica, & senza tutte, & ciascuna di queste cose è impossibile, che vn'huomo consegua il suo fine, cioè la felicità; ilche si pruoua breuemente così : la felicità humana confiste (come si prouò, e dichiarò altra volta lungamente) nella copulazione, dell'intelletto nostro possibile col l'agente ; la copulazione, o vero congiugnimento, & vnità di qua sti due intelletti non può farsi senza la perfezzione dell'anima : L'anima non può diuenire perfetta, se non mediante le scienze specolatiue : le scienze non si possono persettamente sapere, o à buon fine indirizzare senza le virtù morali, E ciascuna di queste, ha bilogno d'alcun mezzo, & strumento, cioè delle facultà razio nali, dunque dal primo à l'vltimo (come fi dice) tutte fanno, e 3.01 tutte

sutte intendono la perfezzione dell'animo, e conleguentemente la felicità. è adunque il fine del Poeta far perfetta, e felice l'anima humana, e l'vstizio suo imitare, cioè fingere, e rappresentare cole che rendono gl'huomini buoni, & virtuoli, e per conlegué te felici. Le quali cote affine, che meglio s'intendano, & si conosca piu chiaramente quanto s'ingannano i Volgari, e con quan to danno del Mondo, Douemo sapere, che in due modi si possono ordinariamente, far gl'huomini buoni, o col rimuouergli da' vizij, o con l'accendergli alle virtù, & amendue queste cose si pol sono in piu modi fare, verbigrazia coll'insegnare, che cosa sia vizio, e che cosa sia vertù, e questo s'aspetta al filosofo morale, cioè all'Etico (come si vede) che fece Aristotele nel libro de'costumi, cioè nell'Etica, la quale Etica quanto perrà ad essere intesa, & osseruata da gl'huomini, & massimamente da' Principi, tanto perrà il Mondo à effere buono (fauello naturalmente) e per via humana, & per conseguenza felice. Postonsi ancora rimuoueivizij, & introdurre le vertù, mediante il gastigar gl'vni, & premiar l'altre, e queste è opera, & vffizio delle leggi, le quali in tut to, & per tutto dipendono dalla politica, la quale il medefimo Aristotele tratiò con tanta arte, ingegno & dottrina, che fu cola piu tosto sopra naturale, che humana. Rimuouonsi ancora da i vizij gl'huomini, & induconfi alle virtù quando sentono o bia fimare quegli o lodare questi da huomini dotti , & eloquenti, co me sono gli Oratori, e come si vede, che fece M. Cicerone diuinamente nell'libro de gli vffizij, libro da douere essere scritto in lettere d'oro, & apparato à mente da tutti gli huomini. In nelfu no di questi modi sbigottisce da' vizij, & infiamma alle virtù il poeta, ma solo, o principalmente coll'imitate, cioè col fingere, & rappresétare, introducendo, per atto d'essempio, hora vn huomo viziofo, il quale degno supplizio sortifca delle sceleraggini sue, hora vn virtuolo, al quale degni premij delle sue virtù ò da Dio, o da gl'huomini renduti siano. E questo pare à me, che sia il piu efficace modo che vlare li polla per ammendare, & correggere la vita, fi perche gli huomini o non pollono, o non vogliono durar fatica, e metter tempo in apparar le scienze, o le viriù, doue nel veder rappresentare, o leggere le cole poetice non solo non èfatica al una, ma diletto grandissimo: E si perche la natura dell'huo mo è altiera, & non vuole parere d'essere, o s forzata dalle ragioni, o persuasa dalle parole à fare, o non fare quello, che fare, o non fa re douerr bbe, & in somma non rifiuta molte volte d'andarne, ma ha ben sempre per male d'esserne menata oltra cio. Chi è co lui

lui, il quale non sappia quanto, si commuouano gl'animi humani nel veder rappresentarsi alcuna cola, o spiaceuole, o terribile sotto spauenteuoli, & abbomineuoli forme? non si raccapric. ciono gli huomini quando fento ricordare, non che quando veggono aspidi, botte, tarantole, e altre così fatte cole sozze, e noceuoli? Anzi ha tanta forza questa rappresentazione, che non solo ci fa abborrire le cole per lora natura noceuoli, e lozze, ma ancora le belle, e gioueuoli, solo, che sotto contraria torma rapprefentate ci sieno. Qual nome si può pensare più uigo, o che cofa piu bella, e piu saluteuole significhi, che Lucitero? e non di meno la ognuno, poi, che lotto altra spezie comincia à rappresen tarcifi, quanto spiaceuole, e fastidioso giunga à gl'orecchi. Et à l'animo, e per lo cótrario quelle cole, che sono moleste e fastidiose di lor natura, e da douersi odiare, & suggire, ci si possono in modo rappresentare per tal cagione, che ci piacciano, e dilettino. Qual cosa è naturalmente piu nemica dell'huomo, che le set pi?e pur'difle Dante.

" Dall'hora in qua mi fur le serpi amiche.

Qual primavera, e tremenda della morte E pur disse il Petr.

" E dolce incominciò farfi la morte.

E chi non la quanto possa naturalmente il finto rappresentare confideri quato muovano, i fanciugli, e bene spesso i grandi le fa uole', ancora, che non verifimili, e fenza arte, & ornamento nelfino raccontate. E quanto à ciascuno dispiaceia l'vdire quelle co te non che il vederle, le quali state gli siano di amendue danno. o digrandissimo dolore cagione, e così quelle, che egli pensa. che dolore grandissimo o danno apportare gli debbiamo. Io per me non poffo indouinare chi colui fia, il quale leggendo l'inferno di Dante, non prenda in estremo horrore, & abbominazione tut ti i vizij, e per lo contrario leggendo il Patadifo 16 arda tutto d'in finito desiderio di diuenire giusto, e pio, l'vno per sugire quelle pene, e l'altro per fruire quei gaudij ombrati, anzi dipinti con fi bei colori dal poeta. Ma qual cosa si può immaginare men credi bile, che questa, e pur è verissima, che in leggendo alcuna poesia come, per cagione d'essempio la morte del Conte Vgolino in Dante, sentimo in vn medesimo tempo due contrari, tristizia, e piacere, diletto, e noia? donde potemo immaginare quel, che faremmo se le vedessimo recitate, e rappresentare in Tragedia, la quale Aristotile tiene contra l'openione di Platone, che sia la piu perfetta, e piu nobile maniera di Poesia, che si ritruoui. Potemo dunque conchiudere, che il Poeta ha il piu nobil fine, che possa 00 ellere

ellere, e fa l'vffizio suo, se non, col piu nobile ftrumento, e modo che sia, almeno col piu vtile. E coloro, che dicono, che'l fine del poeta è dilettare, come pare che dica molte volte Arist. no intendono del vero, & vltimo fine, perche il poeta no vuol dilettare or dinariamette per dilettare solo, ma per giouare dilettando. E bene conchiuse Horazio quado (fauellado qual fusse il fine del Poeta o dilettare, o giouare) disse.

" Merta ogni lode chi l'vtile, e'l dolce

, Mesce &c. Ma troppo lungo sarebbe, e troppo harebbe che fare chi volesse o lodare il fine nella poesia, o raccotare, i mara uigliosi effetti di lei. La onde non essendo questo per hoggi ne l'uffizio, ne l'intendimento nostro, & essendo l'vtilità, che di lei trarre si possono per le cose dette, manifestissime, non si potendo ne immaginare, ancora vtilità ne maggiore, ne migliore, che quan do in vna cosa honesta s'accozza il diletto, e'l profitto, insieme, trapassaremo alla seconda & vltima parte principale.

PARTE SECONDA, ET VLTIMA. TVTTE le scienze, e tutte l'arti, anzi generalméte tutte le co. fe (eccetto solamente la virtù) possono da chi vuole, male, e peruersamente vsarsi, in guisa, che niuna cosa è ne tanto honesta, ne tanto vtile, ne tanto lodeuole, la quale disonestissima, disutilissi ma, e biasimeuolissima, se no per se, almeno per accidete no diméga, anzi quato ciascuno ente è piu persetto, e piu nobile per se se desimo, tato, se cangia, e corrope la natura sua, e diuéta piggiore. E per questo diceua il Filosofo, che come vn buono, e giusto huo mo era il piu persetto animale, si il piu gioueuole, che si trouasse, così vn reo, si ingiusto era il più noceuole, si il piu impersetto: Ma percheciascuno posso conscereper se medelimo la vera, e pro prianatura della poetica, porremo mediante le cose dette la sua ge perale dissinizione, in questo modo.

La poetica è vna facultà, la quale infegna i quai modi fi debbe » imitare qualunche azzione, affetto, e costume; co numero, sermo » ne, & armonia, mescolatamente, o di per ser rimuouere gli » huomini da'vizij, & accendergli alle virtù. astine, che conseguano » la perfezzione, e beatitudine loro.

In questa diffinizione sono in potenza, e virtualmente racchiu se tutte le soluzioni di tutti i dubbij, i quali possono nascere nella materia della poesia; la onde noi (per ageuolmente, & attendere la nostra promessa) l'andremo dichiarando di parola à parola. Ma perche fauelliamo della poetica in genere, & infinite sono le cose, le quali sopra ciascuna d'esse si potrebbono arrecare, no racconta-

cotaremo le no quelle, che ci parrano ò piu necessarie, o piu vtili, massimaméte hauédone parlato altra volta & altroue scrittone su gaméte; diciamo dunq; che questa patola Facultà è il genere del la poetica, e ne dimostra, che ella no è ne sciéza, ne virtù, ne arte propriaméte, ma facultà, cioè mezzo e struméto, e breueméte, che ella cade sotto la Filosofia razionale, e sotto quella si debbe riporre nel luogo che di sopra si disse.

La qual infegna queste parole mostrano, che in questo luogo si diffinisce l'arte, nó l'azzione, cioè la poetica, e nó la poesia, o il poe ma, nó ostáte, che queste voci alcuna volta si cosondano, e táto va glia l'vna, quato l'altra, perche l'vso del fauellare porta così. Onde se bene l'architettura, e la cosa architettata son diuerse, si dice nódi meno (qñ si vede alcú bello edifizio) qsta è vna bella Architettura Perche dall'Architettura vié tutto qllo, che nelle cose architettata si ritruoua. E i mouiméti (come dice Arist.) sono nelle cose moste.

In quai modi, cioè come, e con qual metodo, cioè via, medo, e ra gione, & in fomma có qual arte. Séza la quale arte non si faccia à credere nessuno di potere essere poeta buono, no che perfetto, & coloro, i quali copongono per forza d'ingegno, e (come noi dicia mo) di fantafia, possono bene alcuna volta fuggire il biasimo, ma acquistar lode no mài, o di rado, se già non si seruissero dell' imita zione, cioè andassero ne' coponiméti loro imitado i coponiméti de'poeti buoni, perche in tal calo è come si seruissero dell'arte, an zi no fi può far cofa di maggiore vtilità, che andar cofiderado l'opere de'maestri perfetti, e cercare d'accostarsi à quelle ( come si ve de, che i dipintori fanno e gli scultori) è ben pericolo, che coloro, i quali no hano l'atte, e sono seza dottrina, ancora nel volere imi tare pecchino, no conoscendo molte volte ne quali cose, ne come imitare si debbiano. Possono ancora gste parole sporsi altraméte le nó con verità,ma séza vtilità dicédo,che elle voglino fignificare glla differéza la quale si truoua ne' poeti nell'imitare. Perche posfono imitare vua cola medelima verbigrazia l'azzioni de i Re, e colle medesime cose, verbigrazia col verso esametro, ma fanno ciò diuersamente, perche alcuna volta fauellano essi sépre, come fece Hesiodo, e Vergilio nella Georgica: alcuna volta fanno, che sem pre fauelli altri, come fece il medefimo seguitando Teocrito nella Boccolica, & come fa quasi sempre il Petrarca. Alcuna volta parte fauellano esli, & parte introducono altrià fauellare, come fece sempre Homero, & Vergilio nell'Eneida, & il Petrarca ne' Trionfi, & Dante nella commedia. Nella qual cosa deuemo sapere, che quanto meno fauella il Poeta tanto Οá èl'imi-2

#### 580 LEZ. DI BENED. VARCHI è l'imitazione maggiore, e conseguentemente piu lodeuole il poe ma, come teste si potrà vedere.

Imitare significa in questo luogo rappresentare, & è molto da douere ellere notata questa parola, perche il proprio e principa le vfizio, & artifizio del Poeta e imitare, onde chi vuol conolcere, le vno è poeta, o nò, guardi se egli imita, o nò. E chi vuol conosce re qua to alcuno è o migliore, o piggiore poeta d'vn'altro, confideri chi più di loro, o meglio imiti, e da quello, e non da altro deue giudicare propiaméte l'effenza del poeta, perche tutti i poeti imitano, & vale questa conseguenza, anzi e necessaria, il tale è poeta, addunque il tale imita, non vale già costui imita, dunque costui è poeta, perche ancora i pittori, gli scultori, i ricamatori, e molti altri arte fici imitano, ne perciò sono poeti, se già non in tendellimo poeti propiamente, cioè fattori. E addunque l'imita zione, o uerò rappresentazione il genere prossimo di tutti i poe ti, e di tutte le poesse, perche tutti i poeti sono imitatori, e tutte le poesse sono imitazioni, perche tutti, e tutte conuengono nell'imitare, & in quanto à questo non hanno differenza nessuna, perche così imitano i Tragedi, come gli Epici, o vero Heroici, & i Comici. & i Lirici, e gli Elegiaci, e tutti gl'altri, ma la differenza può esfere in tre modi, e non piu, perche, o imi tano cole diuerle: o con cole diuerle; o con modo diuerlo: come ne insegna nel principio della sua diuina poetica divinamente Arist. Ma perche molti potrebbono dubitare dicendo, se l'imitazione ènecessaria al poeta à questo modo ne Hesiodo sarà Poeta tra Greci, quando egli infegna il modo di coltiuare la terra,ne mo desimamente Vergilio nella piu perfetta opera, che egli facesse, cioènella Georgica, perche esti non imitano, e per lo contrario, le l'imitazione è quella, che fa il poeta. Luciano tra i Greci ne' luoi dialogi, benche fiano in profa, e Cicerone medefimo in mol te delle sue opere, & il Boccaccio altresi nel suo cento nouelle sa ranno poeti, e non Oratori. A costoro si risponde ageuolmente, e sì confessa lor tutto quello, che essi dicono, cioè, che coloro, che non imitano, se bene scriuono in versi, non sono poeti, e coloro, che imitano, se bene scriuono in prosa, sono poeti, perche non in verso è quello, che fa il poeta, ma l'imitazione, e que ste cole sono tato chiare, e uere appogli intendenti, quato false o dubbie appresso il Volgo; Onde Aristidiceua, che Empedocle se bene haueua scritto in versi no era poeta, ma Filosofo. il che mede simaméte si può dire di Lucrezio appresso i Lat. E chi traducesse Homero, o Virg. in profa, no farebbe Oratore, ma poeta, come chi tra-

**Ś**81

traducesse in versi Arist: non sarebbe poeta, ma Filosofo. E coloro che diceuano, che Lucano hauendo scritto le guerre ciuili tra Cesare, e Pompeo nel modo, che le scrisse non era poeta, ma Hiltorico, diceuano il vero, & non èdubbio, che così il Sanazzaro nella sua Arcadia, come il Bembo ne'suoi Asolani: dico ancora fuora de'versi, non sono altro propiamente, che Poeti. Anzi quel libro stesso del Bembo, che s'intitola le prose, sono veramente poesia, perche imitano col parlare, e cioche imita col parlare èpoesia. Et in somma tuttiquegli, i quali scriuono verli lenza imitare pollono per auuentura chiamarli verlificatori o dicitori in rima, ma poeti no. E tutte queste cole si debbono intendere quando si fauella del poeta strettissimamente, e propijsfimamente, la qual cola affine, che meglio si comprenda, deuemo lapere, che la poetica, e conseguentemente i poeti si possono con Itderare in tre modi: propijilimamente, & in questo calo sono ne cellarie due cose; prima l'imitazione, e poi il verso, e l'vno senza l'altro, o l'altro senza l'vno non èbasteuole, & in questo modo scriffe Homero tutte l'opere sue, & Vergilio la Boccolica, e l'Eneida, & il Petrarca, e Dante l'opere loro. Propiamente. Et in questo caso basta la imitazione sola senza il verso, & in questo modo fono poeti Luciano: Cicerone ne fuoi dialogi : il Bembo il Sanazzaro, & piu di tutti il Boccaccio nel Decamerone. Comunemente. Et in questo modo si chiaman poeti tutti coloro, che scriuono in versi, ancora, che non imitino, e così Empedocle, Lu crezio, & Lucano, e molti altri sono poeti. Et in vero pare, che la poesia richiegga il verso, si perche la Musica è parte di lei, & si perche (come ne dimostra Arist.) l'origine sua venne da due cagioni, amendue naturali, la prima è l'attitudine, che hanno na turalmente gli huomini d'imitare, e contrafare. La seconda, il di letto, che prendono della armonia, come si vede ancora ne' fanciugli, & Arist. non pare, che dica semplicemente, che Empedo cle non fusse Poeta, ma che fusse piu tosto Filosofo, che poeta: in qualunche modo, sono alcune poesie, le quali à patto nessuno no possono estere senza il verso, come (per cagione d'essempio) le tragedie, perche nella sua diffinizione cade il verso, come si vede in quelle parole che vso Arist. quando la diffini, dicendo con parlare soaue. Ma la distinzione fatta di sopra da noi può scioglie re questa, e tutte le difficultà somiglianti.

Qualunche azzione I poeti hanno à imitare è dunque necessario, che imitino coloro, che fanno alcuna cosa, e perciò si pone nella diffinizione questa parola. azzione. Et si dice qualunche Oo 3 perche.

perche ogni azzione fi può imitare, o veramente à dinotate, che di cialcuna perlona fi può far poema, cioè imitare l'azzione. Per che i Tragici verbigrazia imitano l'azzioni illustri de i Re, & al tri gran perlonaggi. I Comici all'oposto imitano l'azzioni priuate delle persone, basse, & huinili, E così degli altri. Non su già senza grandissimo auuertimento posto azzione nel numero del meno, non azzioni in quello del piu, perche niuno poeta puo in vna poesia, o poema solo imitare piu, che vna sola azzio ne d'vna persona sola. Onde Homero, che su il padre, & il mae stro di tutti i poeti nell'Iliade si propose à cantare d'Achille solo, e d'Achille non tutta la vita, & azzioni su vna sola, cioè l'ira, elo solaro contro Agamennone, onde cominciò.

, Ira d'Achille di Peleo Figliuolo.

, Trad Aconicai Pereo Figuroio.

E nell'Odillea non raccontò tutti i fatti d'Vlisse, ma solo vna azzione, cioè tutte quelle cose, che egli erano auuenute, da che presa Troia si parti, infino che ritornasse à Itaca sua pattia, e di ciascuna di queste azzioni sece ventiquattro libri.

Vergilio fimilmente, il quale à giudizio nostro non cede à Homero, se non di tempo, non istette à raccontare tutti i casi di Enea, ma quegli solaméte, che gl'auuennero in vna sola azzione, cioè da che su arsa Troia, à che véne in Italia à edificare vna città: Dante medefimamente il quale (per quanto possiamo conosce te noi)passò non solo di dottrina tutti gli altri, ma ancora d'inus zione; e di disposizione, raccontò con nuouo modo, e non sorse biassimeuole di se stello non piu azzioni, ma vna sola, 'cioè il viaggio fatto da lui in otto giorni dall'Inferno al Paradiso. Onde no so come si possa fusare m. Lodouico Ariosto, il quale cominciò l'opera sua.

- ,, 'Le Donne, e i caualier, l'arme, e gl'amori

,, Le cortesie l'audace imprese io canto. Con tutto quello, che seguita poi loggiunse nella seconda stanza.

" Diro d'Orlando in vn medesmo tratto. & se alcuno dicesse, che anco Virgilio propose piu cose, & vsò il numero del piu, dicedo.

,, L'arme canto, e'l grand'huom , che da' paesi

"Venne primo di Troia. L Si tisponde ciò non estere somiglian te, perché in vna azziqne d'vn' huomo solo possono interuenire piu guerre, non che battaglie; come anuenne ad Enea. Onde si puo benissimo proporte nel numero plurale, come fece Lucano, e come si vede hauer farto à i di nostrim Luigi Alamáni; dicendo.

Ma

582 Ma perche di questo s'è altroue fauellato, non ditemo qui altro. - Affetto come gli Scultori e'dipintori imitano principalmente il di fuori, cioè i corpi: così i poeti principalmente imitano il di dentro, cioè gli animi, o piu tosto gli affetti de gli Animi, come l'amore, l'odio, l'ira, il dolore, l'allegrezza, e tutte l'altre perturbazioni dell'animo; che noi ( come fanno i Greci) chiamiamo pationi, e queste son quelle, che fanno l'orazione patetica, cioè affettuola : Altramente fauella vn amante, altramente vno, che habbia odio. Et vn medefimo altramente quando è itato, altraméte quado nò, e così di tutti gli altri; e seza la cognizione di que fte passioni, delle quali Arist.trattò copiosamente nel 2.libro del la Rettorica, no li possono ne fare le poesie, ne intendere i poeti.

Costume per costumi s'intende in questo luogo gli habiti de gli Animi,cioè quelle d fferenze , che fono da vna perfona à vn'al tta per cagione o del sello o condizione, o della professione, o della età, o de'paeli, o per altre cagioni Percioche altri coltumi han no gli huomini, & altri le donne, altri i liberi, che i ferui, i giouani, che i Vechij, i letterati, che i Soldati, i Greci, che i Latini, o Tofcani, & così di tutti gli altri, come ne dimostra Horazio dottamente nella sua poetica.

Con numero, sermone, or armonia.

... Queste sono quelle tre cole diuerse tra se, e differenti di gene re, colle quali imitano, i poeti, cioè imitano, o col numero, o col fermone, o coll'armonia, delle quali si potrebbono dice molte co se, ma hauendone già scritto lungamente nel comento della poetica, e non lo permettendo la breuità del tempo, diremo folo, che il numero fi piglia in questo luogo per quello, che i Greci chiamano ritmo, e noi volgarmente nelle moresche, ne balli, nel can tare, e nel sonare, tépo, come quado vno, o non balla, o no canta, o no luona à tépo, cioè no oslerua la battuta, & esce fuori dellà mi fura, noi diciamo, che egli non va à tempo, e cio no lenza ragione, e verità, perche il numero cossiste nella proporzione de'moti, locali & il tépo nó è altro, che la misura del moto, come dichiaramo nel la lezzione del tempo, onde quello, che noi diciamo Fiorentinamente à tempo si disse in Latino da Virgilio, come si vede in quel verlo dell'egloga lettima.

" Tum vero in numeru Faunosq;, Ferasq; videres. vedere ec. e se alcun dimadasse qllo, che ha da fare nella diffinizione della poe tica il num. preso in questo significato, sappia, che oltre, che il nu mero cotiene il verlo, pche il verlo è parte di num.gli antichi vlauano di rapresétare i poemi loro alla mutola co i gesti, & atti del

O corpo

corpo folamente, ilche essi chiamauano saltare, onde si truoua spesse volte ne'buoni autori la tal tragedia fu saltata, cio è recitata, e rappresentata co cenni, e se queste cose paiano à molti incredibili, e salle, diasene la colpa à loro, o questi secoli noiosi. Perche la verstà è così, anzi si legge, che Cicerone, e Roscio faceuano à gara, prouando chi susse più eloquente, o Cicerone colle parole, o Roscio con gl'atti. Perche in quanti modi Cicerone sprimeua alcuna sentenzia colle parole, in tanti la rappresentaua Ro scio co i gesti, e quel modo di saltare le Tragedie, & altri poemi haueuano i Latini, come infinite altre cose, da i Greci preso.

Sermone il fermone, è voce articolata, & fi conuiene folamente all'huomo, onde è posto in questo luogo à differenza de i gesti, e dell'armonia, & anco di qui si può torre, che le poesie si possono fare senza verso.

*Et armonia* hanno la mufica, e la poetica grandissima ammistà, anzi più tosto parentado l'vna coll'altra, e perche anticamente si recitauano i poemi non solamente, co i gesti, e colla voce, ma eziamdio con gli strumenti, come lire, stauti, & altritali, però è necessario porre questa parola nella diffinizione della poetica, cioè armonia, la quale non è altro, che vna concordanza di diuerse voci discordanti, e significa così la musica de gli strumenti, come quella della voce humana, la quale si chiama propiamente melodia, & è soauissima di tutte l'altre.

*Mescolatamente*, o di perse sono necessarie queste parole, come tutte l'altre di questa diffinizione, pèrcioche, i poeti imitauano alcuna volta con tutte, e tre queste cose insieme, alcuna volta con due di loro. & questo ancora in due modi, percioche alcuna poesia l'vsaua insieme in vn medesimo tempo, & alcune come la tragedia, e commedia in diuersi tempi, cioè in varie parti.

Per rimuouere gl'huomini da' vizÿ,

Ha così la Natura ordinato, che in tutte le cofe fia vn modo fo lo di bene,e perfettamente operate,e gli errori fiano infiniti, perche chi trae (ellempi grazia) à mira e non coglie nel berzaglio, nó ha il fine fuo confeguito, ne può altramente confeguirlo, che col ferire nel fegno, ma può bene errare in mille modi, perche ogni volta, che non perquote nel fegno ( dia doue fi voglia ) fempre è errore ; può nondimeno effere, e maggiore errore, e piu picciolo,fecondo, che più,o meno fi difcofta dal luogo deftinato, onde degli imberciatori colui è folo tenuto buon fagittario, il quale colpifce nel fegno,tutti gli altri fono, o piu, o meno tenuti buoni Arcieri,fecondo, che piu,o meno s'accoftano,o s'allontanano dal luogo

585 luogo, doue per ferire haueuano la mira posta. Così auuiene ne i poeti, perche quegli soli meritano tutte le lodi, i quali rimuouonogli huomini da'vizij, o gl'accendono alle virtù, gli altri poi, fecondo, che piu, o meno cio fanno, deono effere piu, o meno lo dati, e tenuti in pregio, ma quegli i quali in vece di giouare alla vita, e render gli huomini buoni, fanno il contrario, meritano quella pena medesima, che vn Medico, il quale in vece di sanare l'infermo con falutifere pozioni, l'occideffe con peftifero veleno, anzi tanto maggiore, quanto nuoce peggio chi ammazza l'anima, che chi occide il corpo: E benche i poeti siano di varie sorti, o piu tofto habbiano diuersi nomi, come Elegiaci, Lirici, Comici, Heroici, Tragici, e ciascuno possa esferte perfetto nel suo genere benche sia da gli altri diuerso, ilche non auuiene ne gl'Oratori, hanno nondimeno tutti quanti yn fine medelimo tante volte detto da noi, di giouare à gl'huomini , e tutti quegli , che non fanno questo, non sono poeti, e tutti quelli, che fanno il contrario, meritano non folamente bialimo, ma gastigo, se già il fine, che gli mouesse, & il modo del farlo, non fusse buono, perche dal fine s'hanno à giudicare principalmente tutte le cose, e se be ne questi tali non si possono chiamare poeti, ne debbono, se non come vn'huomo morto, o dipinto, huomo, nondimeno (perche il Volgo gli chiama così) noi, comprendendogli sotto questi quattro nomi, perche degli empij, che meritano il fuoco, non ne par da ragionare. plebei : ridicoli : disonesti; e maledici, chiamaremo poeti plebeij tutti quegli, che senza atte, o giudizio, o dottrina scriuono solo per piacere alla Plebe, e sar ridere il Volgo, di cendo tutto quello, che viene loro non solo nella mente, ma in bocca, Etra questi metterò io per la maggior parte il Morgante, non oftante, che sappia in quanto pregio fulle, e sia ancora hoggi tenuto da molti: non niego già, che non segli conuenga alcuna lode, si per altro, e si massimamente perche s'alzò al quanto da co loro, i quali innanzi à lui haueuano in quel genere scritto, se scri uere si può chiamare così fatto modo, quale si vede in mille di lo ro. Il che fa, che l'Ariosto merita infinita commendazione, hauendo víato nel suo poema & arte, & ingegno, e giudizio, e dottrina, & ancora eloquenza, se bene o per non s'allontanar tanto da gli Altri, parendogli perauuentura hauer fatto aslai, o per alcuna altra cagione, nollo conduste à quella persezzione, che forse poteua, & certo deueua. A Costui successe poi il nostro m. Lui gi Alamanni, il Giron Cortese, del quale, se bene è tenuto da molto inferiore, à me non dimeno pare, e massimamente nelle parti

parti softanziali, non solo eguale, ma molte volte superiore. Ne pési alcuno, che à dir ciò altro mi muona, che la verità, cioè il cre dere io di dire il vero, dicédo così, che se altraméte credessi, altraméte direi. Ne sia chi mi stimi tanto, o solle, che io pési di potergli quel grido leuare, che egli s'ha meritifimamente colle sue vir tù, e fatiche acquistato, o tanto maligno, che quando potessi bene, io volelli. Anzi può tato in me l'amore della verità, che no oftan te, che io fappia quello, che di me s'è detto in fin qui d'intorno à questo fatto, e quello, che sia per dirsene da molti per l'auuenire, ho voluto no dimeno dire ancora in questo luogo publicamente quello, che ho privataméte detto altroue, nella qual cola può elfere ripigliato il giudizio mio, e derifo, ma non già la volotà, perche io no dico, che così sia, ma, che così mi pare, e come nel Furio so no mi piacciono alcune cose, cose alcune ne desidero nel Girone, ne per questo si dee credere, che o manchino nel Girone, o no fiano nel Furioso tutte quelle, che estere vi deono, estendo piu ragioneuole, e piu verisimile, che erri io, che si siano ingannati esti, oltrache il giudicare non s'appartiene à ognuno, e quanto è ageuole il dire, tanto è difficile il fare, à Pochi, e forse à Niuno è lecito affermare il tale ha errato, o la tal cola sta male. Può bene ciafcuno, e molti deono dire: à me pare, che il tale habbia errato, o la tal cosa non mi pare, che stia bene. Concedessi à ognuno dire le fi gure del tale o scultore, o pittore nó mi piacciono, ma à pochissimiaffermare, che elle buone non siano. Ma tornando alla mate ria nostra Ridicoli diremo tutti quei poeti, che scriuono per cian cia, e da motteggio, e questi siano di due maniere, perche alcuni credeuano di far bene, e no sapeuano piulà, come il Burchiello, e Antonio Alamanni ne'luoi sonetti se bene vi si truouano alcune volte alcuni spiriti, & alcuni tratti da nó douer' eslere dispregiati del tutto, e massimamente da coloro, i quali di cotali componimenti si dilettano. Alcuni altri conolceuano quello, che faceuano, & harebbono saputo fare altramente, ma il cattiuo vso, o giudizio, o altra cagione, che io no so, se già non fusse quella, che dice il Bernia stesso di se medesimo, cioè per non durar fatica, gli torse à quel genere, nel quale se si potesse meritar lode, io perme la giudicarei tutta del Bernia, e se si nasce poeta per burla, à mio giudi. zio, e già nacque per quella poesía, e chi crede, che egli non hauesse saputo altramente fare, credo, che s'inganni, perche haucua dottrina, & ingegno, e nell'altre cose buon giudizio. Confessa bene, che se ne la sua pur da douero nel Boiardo, e si credette superare

#### DELLA POETICA.

587

perare l'Ariosto, come dicono molti, egli mostrò di non hauere negiudizio, ne ingegno, ne dottrina. Tra questi si potrebbono mettere i capitoli del Mauro, se non, che in molti s'alza più che non pare si conuenga a quel genere, e sono piu somiglianti alle latire del'Ariosto, le quali sommissimamente mi piacciono, e se egli hauesse Horazio piu tosto imitar voluto ne i sermoni, che il Bernia ne' capitoli poteua acquistarsi non picciolo grido in quella maniera di poesia, perche haueua dottrina, giudizio, & ingee (per non hauerlo à dir piu) dico per l'empre, non che così fosse, ma che così mi pare, m. Agnolo Firenzuola, mentre, che volea far da motteggia, e da douero, o mescolare l'vn coll'altro, non fe ce ne da vero, ne da burla perfettamente, la qual cofa non è riufci ta, che fappia io, fe non à Monfignor della Cafa, e già à lodouico Martelli benche non con quella, ne facilità, ne felicità del Bernia; Al Molza ancora, che ingegnofillimo, e dotto, & effercitato molto, non venne fatto effer poeta burlesco con tutto, che prouasse. Et io porto ferma oppenione, che chi non è nato in Firenze, o al meno stato in Firenze allai, non possa in questo genere diuenire eccellente, il quale però credo, che sarebbe stato bene, che come col Bernia nacq; da lui fi nomi,e per lui fi figuri,così con lui si fusse ancora spento, e questo per auuentura voleua intendere egli, quando bialimò la poetica. I Disonesti, sotto i quali comprendo ancora gli sporchi, non solo non si dourebbero permettere, ma punire, & in questo si può non poco gloriare la lingua nostra, la quale non hebbe maialcuno poeta grande, & lodeuole il quale fosse disonesto come si vede, che hebbe la latina oltra Ouuidio, e Gallo, se di Gallo sono l'Elegie, che sotto suo nome si leggono, Properzio ancora, e Tibullo in alcuni luoghi, mache più? Catullo, che hebbe il sopra nome di dotto, e fu si leggiadro, è tanto disonesto in molti luoghi, quanto egli è bello.

Maledici fono tutti quegli, i quali non per riprendere i vizij (come fanno i Satirici, o ad altro buon fine, ma o per loro cattiua Natura, o per odio, o per preghi, o per danari, o per follazzo fcriuono male d'Altrui, e quegli (dice Arift.) s'hanno à fcacciare delle Rep. bene ordinate, perche chi s'auuezza à dir male, s'auuezza anco à fatlo, & chi offende vno colle parole, l'offenderebbe anco (fe potesse) co' fatti, e molti credono, che questi tali (come poco di sotto si vedrà) fusiono cagio ne, che Platone non volesse poeti nella sua Rep. e come sono infami

# 188 LEZ. DIBENED. VARCHI

infami e puniti per le leggi, così ancora in la politica sono disonoratissimi, se già non dicessero il vero, mossi da cauta, o da altra giusta cagione.

L'accendere gl'animi alle virtù fe ben (come Horazio dice) che la fapienza prima è mancare di pazzia, così il mancare de' vizij è gran parte di virtù, tutta via ciò non bafta à l'huomo da bene, e d'honore. Perche come chi non fa male non puo effere riprefo, così chi non opera bene, non merita ne lode, ne honore, e però fu aggiunto quefta parola alla diffinizione, perche le cofe non fu ron fatte per non operare, ilche e priuazione, ma per operare, & effercitare le virtù, che è habito. E ben vero, che meglio è ftarfi, che non far nulla, Et fe bene nelle diffinizioni nó fi debbono porre metafore, o parole traslate tuttauia noi hauemo víato accenderfi, fi perche e tanto, e piu noto, quanto il propio, e fi permoftrar la forza della poefia, la quale piu tofto accende, & infiamma, che non mena, e conduce, come fi vede in Dante, che nell' inferno ri muoue i vizij, e nel paradifo accende alle virtù.

Affine, che perseguano la persezzione, e beatitudine loro. Questo è (come si è già tante volte detto) l'vltimo fine non solo della poetica, ma di tutte le facultà, arti, e scienze. Anzi tutto quello, che fanno, e dicono tutti gl'huomini, lo dicono e lo fanno per questo fine solo: Onde potrebbe ageuolmente e con ragione dubitare chi che sia, qual fusse la cagione, che Platone Filo fofo tanto buono, e tanto dotto, volendo ordinare vna Republica perfetta, non vi volesse dentro Poeti, anzi ne mandasse suori quegli che vi fussero. A questo dubbio rispondono alcuni, che Platone non bandi della sua Republica, se non i Comici, la qual cola non eller vera dimostrano le parole sue propie, che sono generali: Altridicono, che egli non diede bando alla poetica, ma a' poeti come quegli i qualimale l'vlauano, e questo ancora non riputiamo vero, perche egli se bene alcuna volta loda Homero, lo bialima ancora, e pure niuno fu mai, à giudizio ancora d'A ristotele, ne maggiore poeta, ne migliore : e poi egli harebbe cacciati i poeti cattiui, e non i poeti semplicemente. Altri vogliono che egli si mouesse à cio far per lo giusto sdegno, che haueua contro Aristofane, il quale pregato, e pagato da Coloro, i quali portauano inuidia à Socrate suo maestro e gli voleuano male per le bon'à, e virtù lue, gli fece vna commedia contra, chiamata le nu gole, la quale ancora hoggi si legge, la quale fu cagione, che Socra te huomo santissimo, e sapientissimo, prima fusse preso come heretico, e poi, non volendo egli ne difendersi da se, ne lasciare, che

### DELLA POETICA.

589

che Platone, o altri lo difendesle, morto, ma ne anco questa ci pa re la vera cagione, conciosia, che la cattiuità de'tristi non debba far danno all'innocenza de'Buoni. Ne mancano di coloro, che dicono, che egli (come in molte altre cole) s'inganno nell'ordinare la sua Republica, le quali erano parte impossibili, e parte ridicole, il che pruova Aristotile nel secondo libro della politica lungamente, così s'ingannò ancota in questa di tor via, e leuare i poeti. Ma noi pensiamo (rimettendoci sempre a' piu giudiziosi di voi ) che Platone, considerando la maluagità degli huomini, i quali pare (per non fo che stelle maligne) s'appiglino più tosto. piu volentieri al male, che al bene, oltra l'vso, che infino ne'tem pi suoi in Atene era corrottillimo per levar via l'occasione di fauellare de gli Dij fauolofamente e come non pure huomini, ma huomini appaffionatiffimi, giudicasse ben fatto di non riceuergli nella sua Cuttà, ancora, che per altro gli credesse per auuentura buoni, & honorabili, il che dimostrano le parole vsate da lui nel dar loro non brutto, ma horreuole commiato, come à persone facre, & innocenti, e ben può essere, che alcuna cosa sia per se buona, & vile, ma respettiuamente non buona, e dannosa: Co me si vede ancora de gli Oratori, i quali non pur vna volta, ma più furono cacciati non d'vna finta Città sola, ma di molte, & va re, ne perciò se ne deue gittare la colpa alla Rettorica, ma à Co loro, che la Rettorica male viarono. Ma per dire quello, che alla mente ci souuiene di mano in mano : Dubitano molti qual sia di maggior fatica la profa, o il verso, e pare, che Cicerone huomo piu tofto diuino, che humano rifolua egli questo dubbio, dicendo, che i poemi fi portauano colle carra, e l'orazioni colle fpal le, quali dicesse, che molti piu erano i poeti , che gli oratori, ne fia chi creda, con Giouenale, e non so chi altri, che Cicerone non sapesse far versi, perche egli gli faceua eccellentemente, nientedimeno, perche egli non folo nell'orazione, che fece in fauore d'Ar chia poeta, ma in molti altri luoghi loda, & ammira la poefia, noi diremo liberamente l'oppenione nostra, la quale è che amen dune, cioè le prose, & i verh, estendo cose eccellentissime, siano ancora di fatica incredibile, ricercandosi nell'vne e nell'altre oltra l'arte, studio, & elercitazione quasi infinita, e che piu fatica durerà vno, e maggior tempo metterà à diuenire mezzano, ò buo no oratore, che egli non durerà, ne metterà à diuenire mezzano, o buono poeta, e con tutto ciò crediamo, che à volere giugnere al lommo, ed esfere ottimo poeta sia di maggiore, & ingegno, e dot trina, e fatica, che à diuenir perfetto oratore, cioè à quel grado, che

# 59° LEZ. DI BENED. VARCHI

che cialcuno lo tenga per perfetto, se bene per auuentura non può arrivarsi à quella vltima perfezzione, perche le parole non aggiugneranno mai à concetti, e così sempre farà piu perfettal'I dea d'vn ottimo maestro, che l'ideato, e quinci è, che i grandi ingegni rade volte, e forse non mai si contentano, e sempre cercano piu oltra di quello, che hanno trouato, il che si vede non solamente ne' poeti, e negli oratori, ma eziandio negli scultori, e ne dipintori, & in tutte l'altre arti nobili, e d'ingegno. è ben vero, che (come testifica Horazio) à gli oratori, e quasi à tutte l'altre arti si concede lo estere mezzano, ma à'poeti nò. Il che viene perche la poetica non è necessaria, e le cose senza le quali si può fare, si deono fare eccellentissimamente, o lasciarle stare; ne sia al cuno, che creda, che il non estere esta alla necessaria gli tolga di degnità, anzi gliele accresse in infinito, perche la Metafisica come è la manco necessario.

Con questa pare che sia appiccata vn'altra quistione, e questa è se egli è vero quello, che si dice comunemente, & con autorità di grandissimi huomini, cioè, che i poeti nascano, & gli oratori fi facciano, alche ci pare da dire, che così nascano gli oratori come i poeti, e così si fanno i poeti, come gli oratori, sne per questo voglio inferire, che molti non nascano piu atti alla poefia, che all'oratoria, ma, che ancora molti più atti nascono all'oratoria, che alla poesia; & per esser meglio inteso, dico, che chi non è nato atto alla poesia, non satà mai buono poeta, ma ne anco sarà oratore buono, chi non è nato atto all'oratoria. Cre do bene, che data la parità di due, che non siano atti nati ne alla poetica, ne alla rettorica, o piu tosto, che habbiano eguale attitudine all'vna, & all'altra, che il farsi eccellente sarà più malageuole (come si disse teste ) al poeta, che all'oratore. Quel lo che voglio dire è, che oltra la natura bisogna l'arte, l'arte bisogna (dico) oltra la natura, senza la natura non si può fare cosa alcuna, perche, ella da i prinicipij, i moti, i semi, o altramente che debbiamo chiamarglià tutte le cole. Ma chi è eccellente in qual si voglia scienza, o arte deue saperne mag gior grado all'arte, comprendendo fotto l'arte lo studio, e l'esfercitatione, se bene senza la Natura non può farsi; che le terre grasse facciano assai biade è dono della Natura, ma che le facciano buone è opera, & diligenza dell'arte, & è piu che vero quello, che solemo dire communemente per prouerbio : chi si fa beffe dell'arte, l'arte si fa beffe di lui, & Virgilio disse, che la fatica indomabile vinceua tutte le cose; Turto quello, che

### DELLA POETICA.

che voglio conchiudere è, che la Natura ha bisogno dell'arte, e l'arte ha bisogno della Natura; Et se vno mi dimandasse quale farebbe meglio o vno, che hauesse l'arte, e non si fusse efercitato, o vno che mancando dell'arte haueste composto assai, direi. che non penso, che questo caso si possa dare così à punto, hauendo tutti, se non altramente, da natura qualche poco d'arte, pure io per me crederrei, che se non meglio, manco male facesfe colui, il quale fusse esercitato, perche l'arte è dell' vniuersa. li, & i componimenti sono particolari, anzi ho io conosciuto di quegli, i quali hanno intefo, & fauellato dell'arte beniffimo ma non già scritto secondo l'arte. Et à chi dicesse, chiunche fa bene senza arte, fa bene à caso, & chi ta bene à caso non merita lode, risponderei, che l'esercitazione, se ella è coll'imitazione, non si può chiamare senza arte, & se è fenza imitazione. fe fusse in vno ingegno, & giudizio buono, potrebbe produrre di bellissimi frutti, doue l'arte senza l'esercitazione piu tosto non farà, che faccia cosa fuori d'esla, siche si ritorna alla dubitazione di sopra, perche bisogna l'arte', e l'esercitazione insieme come conchiuse ancora Horazio. Ma perche l'hora è tarda, & questa materia è se non infinita, lunghistima, & noi hauendone hoggi generalmente trattato, potremmo vn giorno esaminare meglio, e disputare i capi piu principali piu particolarmente; non diremo al presente altro, se non che, hauendo in fin qui fauellato della poetica non poeticamente, cioè non fintamente, ne fauolosamente, ma tutto quello, che pensiamo, che sia la verità, aggiugneremo ancora questo, d'hauerne nudamente fauellato, così dalla parte nostra, perche non hauemo cercato d'ornarla, come dalla sua, perche non l'hauendo diuisa nelle sue parti, ne sostanziali, ne quantitatiue, se non per accidente, & senza dichiararle, hauemo non altramente fatto che tal volta i Dipintori quando mostrano vno fchizzo, o gli fcultori vna bozza mostrano delle loro figure, e se paresse ad alcuno, che io troppo lodata l'hauessi, sappia che io n'ho manco detto di quello, che ne credo, & questo ho fatto perche l'ho puramente, & ne'suoi termini semplici confiderata, & finalmente non da Oratore, ma da Filosofo, che ben so anco io, che anticamente i Filosofi, anzi i Teologi stessi erano i medesimi, che i poeti, & che Pindaro dice, che tutti coloro, i quali non amano le Mule fono da Dio odiati.

Ma chi volesse la poetica dalla sua grandezza, e da quella altezza

tezza giudicarete doue l'hano i diuini ingegni colle mirabili ope re loro códotta, conoscerebbe manifestissimamére, che delle tre fa cultà, le quali libere da tutte le materie, si maneggiano intorno à tutte le cole, e ciò sono la dialettica l'oratoria, e la poetica, se no so lo la poetica certo piu, ancora che la rettorica, non si trasforma in quelle cose, delle quali tratta, ma fa, che elle in lei si trasformino; di maniera, che la poetica quato allo struméro, ha la Filosofia razionale, quanto al subbietto, non solo la Filosofia attiua, ma ezia dio la specolatiua, come si può chiaramente vedere in Homero, & in Vergilio, che trattarono molte volte cole altissime altissima mente, e più che in tutti gli Altri, quasi senza comparazione, per nostro giudizio, in Dante. Trattando dunque la poetica di tutte le cose cosi diuine, come humane tanto sublime desiderato, e degno fine e nel piu bello vtile, e diletteuole modo per esser prolaviene à contenere in se necessariamente tutte le scienze tutte l'arti, e tutte le facultà insieme, donde è più nobile piu pia ceuole, e piu perfetta di ciascuna di loro di perse; dunque merita fenza alcun dubbio maggior merauiglia, come facultà, e maggior lode, come arte e maggiore honore come scienza, di tutte quante l'altre facultà arti, e scienze. E qui rendendo, humili grazie, prima alla fomma clemenza, & maestà dell'Altissimo, poi alle benigne cortesse. Sc pazientissime orecchie vostre, porrè omai à questo ragionamento Fine.



# LEZZIONE PRIMA DI BENEDETTO VARCHI,

NELLA QUALE SI DIVIDE LA POESIA NELLE SVE PARTI,

LETTA DA LVI PVBLICAMENTE Nell'Accademia Fiorentina, la prima Domenica di Dicembre, l'Anno MDLIII.



#### IL PROEMIO.



V non dubbia oppenione del maggiore huomo, che mai secondo il giudiz:o de' migliori Filosofi, in questa luce prodotto fusse: e questi su Aristotile, che tutte quante le cose di tutto quanto questo mondo inferiore, fussero (Magnifico, e Reuerendo Viceconsolo. Honoratissimi Accademici: e voi tutti Ascoltatori nobilissimi) non so-

lamente itate infinite volte per l'addietro, ma etiamdio infinite volte douessero effere per l'innanzi. Di maniera, che niuna scienza, niuna facultà, e niuna arte si ritruoua in luogo nessuno, la quale e non sia già stata, e non debba ancora essere infinite volte. Anzi tutte le cose, che da tutti gli huomini, per tutti i luoghi, e in tutti i tempi furono o satte, o dette, o pensate, erano state e pensate, e dette, e satte infinite volte prima: e infinite volte e pensate, e dette, e fatte faranno poi: in guisa, che nissuna cosa in niuno modo ne è, ne su, ne sarà mai sotto il Cielo, la quale infinite volte non sia stata per lo passato, e non habbia à essere infinite volte per l'auuentre.

V

Рр

Questa

# 194 LEZ.

† Questa opinione no fi leffe giamai in Ari-Stoule, ne da suoi principij si conclude necessariamete, ancora che egli ponga il mondo eterno, perche è impossibile, che in qual si voglia rigiramento di tempi ritorni. no giamai l'ist. Si mouimenti de' cicli numieralmente, dato che specifi camente tornare polessero supposta l'eternità del moto. Onde mai non ritorneranno li medesi. mi effetti, numeralmen te fu opinione del landone, con poca ragione fon data . repugnante alls principij della vera Filosofia, la quale essendo vera scienza, non può da quelle deriuare vna opinione cosi stolta e ridicola, da non attribuire à vn tanto Filo sofo .

I Non si può veramente dire, che alli eser citati nella vera Filoso fia cotale opinione sia ve ra e necessaria, anzi falsa e ridicola, perche da vna vera scienza, quale è la Filosofia non si può dedurre falsità alcuna, conciossa che dal vero non si deduca se non vero, come insegnà Aristotile.

\* Ragione friuola, ne è vera, che ogni pote (a si riduca à l'atto nell'istef so indiuiduo, oltrache il ritornare l'istesse cose in indiuiduo non è fattibile per natura, ma so lo per miracolo di Dio.

#### DI BENED. VARC.

Questa oppenione come à chi nella Filofofia efercitato non è, pare non solo talsa, e impossibile, ma ridicola: coss à coloro, che sono in esta esercitati, è non solo vera, e possibile, ma necessaria.

C La onde come i Volgari fi ridono bene fpeffo di chiunche cotali cofe o dice, o crede: Così i Filosofi fempre non fi ridono già, ma bene portano à chiunche o le niega, o nolle crede, compassione: Percioche, essendo il Mondo eterno, e infinito, cioè non hauendo mai secondo i Peripatetici principio hauto, e conseguétemente nó deuendo hauersfine mai, quale è quella cosa la quale o possa negarsi es fere stata infinite volte, o non debba credersi infinite volte douere essere, non che potere?

\* Conciosiache tutte quelle cose, che ellere possono, è secondo i Filosofi necessario, che siano : percioche altramente in vano sarebbe, e di souerchio cotale potenza, ora, che alcuna cosa vana sia, e souerchia nell' Vniuerso, ne Dio il permette, ne il tollera la Natura. Per le quali cose no solo potemo credere giudiciosissimi Ascoltatori, ma deuemo ancora, Firéze medesima, la Cupola stessa questa Accademia propia, non che la stapa, e l'Artiglierie, e questa Cattedra qui, sopra la quale sono già tante fiate, quantúche indegnamente, falito essere state infinite volte secono i Filosofi, e infinite volte secono i medesimi douer essere.

E questa è quello, che voleua per auuentura Platone, huomo diuino più tosto, che humano fignificare, in dicendo, che dopo l'anno grandissimo, cioè dopo la riuoluzione d'an ni trentaseimila doueuano tutte tornare le cose medefime : Ma le inondazioni cosi de i Popoli Barbari, come dell'acque, e tal volta le pistolenze, o gli incedij, o altre cosi fatte ruine, spegnendo, se non vniuersalmente in tutto il Mondo, certo in vna prouincia intera tut te le memorie di tutte le cose, fanno, che elleno leno paiano fempre nuouamente, o trouate, o fatte; doue nel vero piu tofto o ritrouate, o rifatte chiamare si douerrebbono secondo i Filosofi. Dico già piu volte secondo i Filosofi, percioche io so bene Vditori ingegnossissi, che secondo i Teologi, a' quali deuemo credere noi Christiani, la bisogna sta tutta per lo rouescio, percioche, hauendo il Mondo secondo loro, cioè secondo la verità hauuto principio, e douendo per conseguenza hauer sine, niuna cosa può essere quaggiù ne eterna, ne infinita.

Padre molto Rever. Inquifitor. Non permetterei che le prime tre facce segnate da lato con la linea si stampassero. per le contengono errore intollerabile in filosofia, che le cose habbino à tornare infinite volte la vera filosofia non repugna alla verità. eltra che falsamente attribuisse tal opinione ad Aristotile, perche in niuno de' suoi libri disse mai quessa menZogna. E se pur V.P.R. concede che si stampino, facci che in margine si stampino le glose da me fatte, acciò i manco scienZiati non restino ingannati.

Io fra Tomafo Buoninfegni di propria mano.

PER venire hoggimai al proponiméto nostro, dico, che tanto secondo l'oppenione de' Filosofi gentili, quanto secondo la certezza de' Teologi Cristiani, chiunche vorrà diligentemente, e con diritto occhio rifguardare, vedrà in tutte le cose, le quali, o si generano dalla Natura, o sono fatte dall'arte, i principij primi estere sempre piccioli, e debilissimi, e quasi da non douerne sperare à grandissima pezza quello, che surgere di loro, e risultarne in processo di tempo si vede. Chi crederrebbe prudentissimi V ditori, che di si poco seme, e non animato, quanto vedemo, potessero ( per lasciare hora molte altre cose, e quasi infinite da parte stare ) nascere, oltra tante herbe, frutici, e piante, tutti gli Animali, i quali cotanti, e cosi strani, e cosi diuersi parte adornanol'aria, parte riempiono il Mare, e parte ricuoprono la terra? E per dire delle cole dall'ingegno humano ritrouate, e per mezzo dell'arte fatte, chi puo senza grandislima marauiglia considerare, che con si poche lettere, quanti non sono à gran pena i mesi, che in due anni si contano, non solo tutte le cose di tutto l'vniuerso, maancora tutti i pensieri di tutti gli huomini tanto ageuolmente, e tanto perfettamente si scriuano, e manifestino?

Tutte le facultà, e scienze V ditori graziosissimi, tutte l'arti cosi di mano, come d'ingegno, e breuemente tutte le cose, che poi crebbero alte, e honorate, videro il loro principio basso, e scienza gloria. V sciti gli huomini delle spilonche non edificarono case, o palagi di pietre, o di marmi, ma intesserono capanne di terra, e di giunchi : non si vestirono di scia, e d'oro, ma si co-Pp 2 priro

priro d'herbe, e di frondi. Chi dubita, che non colle picche combattenano quei primi huomini, ne co gli spiedi, ma colle canne, e colle pertiche ? ne s'armauano di ferro, o d'acciaio, ma fi cigneu: no di cuoio, o di pelli. Prima furono i borghi, che le Città : anzi le ghiande, che il grano. Roma stessa finalmente, la quale à tutte le cose mortali andò di opra, hebbe da due pastori, per non dir ladroni, l'origine sua.

Non è dunque, non è discretifimi Ascoltatori, che alcuno o possa riputar vile la poesia ( come ho fentito ) che molti fanno, per lo hauere ella piciolo principio, e debile hauuto, essendo da coloro nata, i quali dal desidero tratti dell'imitare, e della dolcezza dell'armonia, andauano ex tempore, e come Noi diciamo, improuuisamente cantando: o debba marauigliarsi, che ella da si basso inizio, e ignobile cominciamento à tanta altezza falisse, e à cossi fatta eccellenza, che niuno guiderdone puo ne maggiore venire, ne migliore à l'opere lodeuoli de gli huomini valorosi, che l'essere da alcuno poeta cantate, e fatte immortali: Onde nacque quel nobile, e veramente generoso soforo, il quale al sepolcro d'Acchille catato da Homero, fece Alessandro, quando disse

,, O fortunato, che fi chiara tromba

,, Trouasti, e chi di Te si altò scriße,

E diuero tutte l'altre cose, chi ben considera, o toglie la Fortuna, o spegne la morte, o consuma il tempo: solo i poemi, i poemi solo ne da forza di Fortuna, ne da violenza di morte, ne da lunghezza di tempo non si tolgono, no si specie se segi (disse quello ingegnossistimo fumano giamai. Iamque opus exegi (disse quello ingegnossistimo Poeta nella fine della sua grandissima opera) e noi vedemo hoggi per la spesienza passati già piu che mille, e cinquecento anni, essere stato verissimo, quod nec Iouis ira, nec ignis, Nec poterit ferrum, nec edax abolere vetustas.

Pandolfo mio que ste opere fon frali A lungo andare, il nostro studio è quello, Che fa per fama glibuomini immortali.

E marauiglieremoci ancora o che il Popolo Romano, benche piu all'armi dato, che alle lettere, fi leuasse da sedere tutto, e s'inchinasse riuerentemente à Vergilio, entrando egli nel Teatro? O che tutti coloro, i quali per tutti i secoli, e in tutte le nazioni o hebbero l'animo grande, o pure vna scintilla sentirono della vera virtù, la quale altro premio non ha, che la lode, e l'onore, amassero così grandemente e honorassero i poeti?

Ma, che dico io degli huomini? i quali mortali esfendo, e cadeuoli

**\$97** 

deuoli altra via non hanno ad eternarfi ne altro mezzo per confeguire la immortalità, che la poesía, poscia, che gli Dijstessi, non dico non isdegnarono, ma gradirono sopra tutti gli Altri Coloro, i quali le lor lodi poeticamente, cioè con diuini versi e immortali concenti celebraro, possono ampiamente manifestarne, come appo i Greci l'antichissimi e nobilissimi Poeti Lino, e Orfeo, e appo gli Hebrei il sapientissimo Re, e santissimo Profeta Dauitte. E se questo odierno secolo è o tanto cieco, che egli non vegga, o tanto infermo, che non fostenga, o tanto corotto, che non voglia si chiara, si gioconda, e si saluteuole luce, dolgasi di le stello, increscagli di lui medesimo, pianga insieme con le sue colpe le sue sue sue certissimo', che il Sole ha la medesima virtù sempre, e così risplende quando è fosco, e turbato l'aere, come quado è tranquillo, e sereno il Cielo. Il perche, hauendo noi nel principio, e prefazione nostra fauellato della poetica generalmente, hoggi, la medefima materia feguitando, diuideremo cortelilimi Alcoltatori col nome dell'ottimo, e grandiffimo Dio, e fauore dell'humaniffime benignità vostre la poesia nelle sue parti, e le dichiararemo à vna à vna con quella ageuolezza, e ordine, che saperremo maggiore, tutte quante.

NESSVNA scienza mai, ne nessuna arte fauellano di cose particolari, ma sempre d'vniuersali. E la cagion è oltra, che tutte le scienze sono sempre di cose necessarie, ed eterne, e non mai di contingenti, e corrottibili, che, essendo i particolari infiniti non possono estere sotto regole ridotti, e quello, che sotto regole non puo ridursi, e impossibile, che s'appari: e quello, che non s'appara, non si sa: E ben vero, che non essendo gl'vniuerlali altro, che i particolari vniuerlalmente confiderati, chi fa gli vniuerfali, viene à fapere in vn certo modo ancora i particolari. Perche chi sa essempi grazia, che tutte le Mule sono sterili, e sa, che questa sia Mula, sa anco, che questa è sterile; ma, perche gl'Vniuerfali, non esfendo altro, che concetti fatti dall'anima nostra, s'apprendono solo coll'intelletto, doue i particolari essendo cose reali, si conoscono col senso, quinci è ch'à volere essere perfetto artefice, verbigrazia buon Medico, si ricerca l'vna cosa, e l'altra, cioè la scienza, la quale è de gli vniuersali, e la sperienza, la quale è de' particolari perche, oltra, che non si medica mai l'vniuersale ouero la spezie, cioè l'huomo, fila sempre il particolare ouero l'indiuiduo, cioè dona Berta, o Ser Martino, chi sapesse, che le carni leggiere peratto d'essempio, so-**P**p 3 no age-

no ageuoli à finaltire, e non fapesse quali fussero le carni leggiere, non potrebbe seruirsi di cotale scienza, e chi per lo contrario sapesse per pruoua, che le carni degli V ccelli sono leggiere, ma non sapesse, che le carni leggiere si smaltiscono ageuolmente, non potrebbe seruirsi anch'egli di cotale sperienza, onde si puo indubitatamente conchiudere, che à vn perfetto artesse sia necessaria la Teorica, e la pratica insieme, cio è la scienzia, e la sperienza.

La onde, essendo io stato eletto à douere interpretare il Petrarca, e confiderando, che quando leggessi hora vno de'suoi Sonetti, e quando vna delle canzoni come s'è fatto infin qui, non produrrei quel frutto, che io difidero di produrre, perche chi non fa prima l'vniuerfale non puo fapere il particolare, conciofia cofa che chi non sa, che sia huomo, non puo sapere, che sia ne Pie ro, ne Giouanni, e chi non la, che cola è poelia, e in quante parti si diuide, non puo sapere ne qual sia quella del Petrarca, ne sotto che parte caggia, hauemo giudicato effer ben fatto innăzi, che alle parole del testo si venga, dichiarare primieramente in generale tutte quelle cose, le quali alla facultà, e materia poetica s'appartengono, poscia disputare particolarmente, e risoluere (per quanto saperremo, e potremo noi) tutte le difficultà, tutte le quistioni, e tutti i dubbij, che nell'arte poetica, e dottrina della poefia in qualunche modo, e per qualunche cagione sono, o essere possono, che sappiamo noi. E in ciò fare seguiremo (per esfere e piu breui, e piu ageuoli) l'ordine della Natara, cioè cominciaremo dalle cole piu vniuerlali, e meno perfette, e verremo di mano in mano alle meno vniuersali, e per conseguen te piu perfette. E vsaremo per lo piu il metodo e dottrina risolutiua, cioè dichiareremo prima il tutto generalmente, e poi cialcuna delle parti spezialmente. Di maniera, che tutti coloro, à cui non parrà fatica l'ascoltare, potranno da se medesimi dar giu dizio di tutte le cole poetiche, e conseguentemente risoluersi per lorostessi quali siano, e perche cagioni, maggiori, e migliori poeti, o i Greci, o i Latini, o i Toscani, e tra i Toscani quele auanzi l'vno l'altro, o Dante il Petrarca, come crediamo noi, in altro modo però, e per altre cagioni, che non fanno alcuni, o il Petrarca Dante ( come affermano molti) e similmente qual conto tenere si debba de' poeti ignobili, e di Volgo, e à chi si deue piu lode dare, e maggiore obligo havere da gli huomini, o à Messer Lodouico Arriosto nel suo Orlando furioso, o a Messer Luigi Alamanni nel suo Girone Cortese, i quali due tengono hoggi senza contrasto il principato nell'ottaua rima, il qual modo di

#### DELLA POESIA.

do di poetare fi crede da molti, che nella nostra lingua corrispon da all'Hesametro, ouero Heroico nella Latina, della qual cosa faremo al suo luogo disputazione particolari, come di tutte l'altre cose, le quali giudicaremo o utili, ò necessarie à bene intendere la materia della poesia, le quali sono tante, e si diuerse, e si malageuoli, ch'à me sarebbe molto piu caro l'hauerle a vdire da altri, che altri douesse da me vdirle.

E per fermo, se io non mi fussi ( sono già molti anni ) in traducendo, e comentando la poetica d'Aristotile, senza il quale non laprei muouere vn passo, esercitato non mezzanamente in cotal materia, non harei ofato d'entrare in cofigrande impresa, la quale in verità non è da douerfi pigliare à gabbo. Ma perche alcuni si sono marauigliati, che io ( douendo diffinire la poetica) non pigliassi la diffinizione, che le da Diomede Gramatico, e non so chi altri, son costretto à fare in isculazione mia, e soddif facimento loro alcune parole, le quali intendo, che mi debbiano seruire à più cole, e per sempre. Dico dunque, che tutti coloro, i quali in qualunche lingua o scriffero, o scriuono, vlarono, e vlano vno di questi due modi, il primo de' quali è, che essi dicono tutte quelle cofe, le quali o paiono vere à loro, o fono state scritte da alcuno Autore, donde essi le traggono per vere, senza farui fopra fatica alcuna, o confiderazione, anzi bene spesso non si curando, non ch'altro, d'intenderle, e senza fare distinzione, se quello scrittore, da cui le pigliano è antico, o moderno: Filosofo, o Retore: sacro, o gentile: nobile, o plebeo: approuato da gl'huomini dotti, o rifiutato, e finalmenre leguono l'autorità fola, o fe pure vi pensano, e vi discorrono sopra non fanno, o non si ricordono di quello terzetto di Dante.

- ,, Via piu che'ndarno da riua si parte,
- ,, Perche non torna mai come si muoue,
- ,, Chi pesca per lo vero , e non ha l'arte.

E per dirlo, ch'ognuno intenda, chi crede di poter fapere cofa alcuna fenza la Loica è in quel medefimo errore, che fe egli credesse di potèr camminare senza piedi, e so bene, che à molti paiono queste cose hiperbole, o paradosse dette, o per accressere la verità, o per dir cose suora d'oppenione, e pure sono tanto vere, e tanto chiare à gli intendenti, che io temo piu di coloro, i quali si marauiglieranno, ch'io l'habbia dette, come se fussero dubbie, o negateda alcuno: e tutto quello, che ho detto infin qui intendo hauer detto in quanto alle cose. Hora quanto alle parole, l'oppenione mia è, che quanto si foriuerrà o fauellerà Pp 4 piu

piu copiosamente, e piu ornatamente, secondo però la materia proposta, tato s'acquistarà maggior lode, e si farà profitto migliore, ma perche lo scriuere, non che il fauellare leggiadramente è opera di molto tempo, studio, e fatica, e molti o non vogliono, o non possono impiegare la fatica, il tempo, e lo studio loro in ciò, crederrei, che almeno si douessero guardare di non peccare contra i precetti, e le regole della Gramatica. E se bene io concederei, che vna gioia fine, e preziosa in qualunche modo, e materia legata, fosse da piacere, e da tener cara, crederrei ancora, tutto, che non sia molto solenne lapidario, che quanto piu fine sosse, e piu preciosa, tato meglio si douesse e in piu fine, e piu preziosa materia legare, e douendosi pur legare in materia men nobile, legarla se non in argento, almeno in piombo, o in serro. L'altro modo è di coloro, i quali cosa nessuna non iscriuono senza prima pensarui, e senza fondarsi non tanto sopra l'autorità, quanto sopra la ragione, e se pure si seruono dell'autorità, non si seruono gran fatto, se non di quella di coloro, i quali eslendosi sopra la ragione fondati sono da tutti stati, o almeno dalla maggior parte de gli huomini, o dalla migliore accettati, e riceuuti, come sono nelle Medicine Hippocrate, e Galeno, e nella Filosofia Platone, e Aristotile, del quale scrisse Auerrois: il grandillimo maestro nostro non disse mai cosa nestuna senza for tillima ragione . E questo modo, ilquale chiamiamo Scientifico ci semo ingegnati noi in fin qui, e c'ingegnaremo ( Dio concedente) di seguitare per l'auuenire, auuertendo di non dire cola nelluna lenza ragione, ò almeno lenza autorità d'alcuno, Autore approuato, e spezialmente d'Aristotile.

,, Che'n quella schiera andò piu presso al segno,

,, Al quale aggiugne à cui dal Cielo e dato.

E in quelle cose, doue non hauessimo ne l'vna, ne l'altra ne faremo auuertiti, o diremo quel tanto, che giudicaremo, se non piu vero, certo piu probabile, e meno falso, se condo gli ammacstramenti Loici, e Filosofici, confessando liberamente l'ignoranza nostra, percioche il non sapere non è ne vergognoso, ne ri prensibile, nascendo noi tutti del tutto ignoranti, ma solo il non cercare di sapere, o il darsi à credere di saper quello, che l'huomo non sa, ingannando piu che altrui, se stello, ne si ricordando, che coloro i quali sanno assaissimo, non sanno si può dir nulla verso quello, che sapere si potrebbe, e sorse douerrebbe.

La onde io per me sono fermato, e cosi prometto ingenuamente, e cosi (se chi puo) non mi priui del bene dell'intellet-

to,c

to, e mi faccia il piu infelice huomo, che viua, attenderò infallibilmentte, di leguire l'ordine in fin qui da me tenuto, di non dir mai cola alcuna , la quale io non creda , che vera fia, lenza lafciarmi o trasportare dall'odio solo, che mene accorga, o trauiare dall'amore (pure che io il conosca) di persona veruna. Donde possiono apertamente conoscere quanto s'ingannino coloro, i quali fi pensano, che io cerchi o d'abbassare la lingua Greca, e la Latina, per innalzare la Toscana, o scemare la gloria dell'Arriosto, per accrescere quella dell'Alamanni, auuilendo il Furiofo per far pregiato il Cortese, o cotali altre sciocchezze, e gherminelle da huomini, o maluagi del tutto, o affatto stolti, e via piu coloro, se piu si puo, i quali hanno creduto, che io facessi la divisione de' poeti, e biasimassi i Maledici, solo per mordere, e tassare alcuno particolare; la qual cosa ( se bene conosco hora potersi in quel modo interpretare ) è non dimeno tanto dal vero lontana, che io ofarei di giurare fantamente di non hauerui, non che altro, pensato. Anzi ditò più oltre, che io dissi cose, e dinanzi à tante, e tali persone le dissi, che, se io ad altro fine, che per dire la verità, dette l'hauessi, rimaneua infame, e disonorato ancora io (come fanno gli Intendenti) ne mi sarei potuto sculare col dire, che faceua cio per zelo, che s'ammendassero. Percioche ne ognuno si debbe riprendere, perche egli s'ammendi, ne da ognuno, ne in ogniluogo, ma di molte cose, che à questo proposito mi souuengono parte secondo i Filosofi, e parte secondo i Teologi, ne voglio folamente cinque le piu breui raccontare, e di grandillimo contento, e tranquillità à chi le confidera. La pri ma è che alla bellezza, e perfezzione dell'vniuerso si ricercano non solo le cose belle, ma ancora le brutte, non solo le buone. ma ancora le ree. La seconda. Niuno fa mai ingiuria nessuna à veruno per fargli ingiuria, perche il tare ingiuria ad alcuno è male, e niuno elegge di fare male, fe non ingannato dalla ignoranza, fe già non fusse o menteccato, ò di perduta speranza, nel pri mo caso de' quali non ingiuria nessuno, e nel secondo se medefimo. La terza. Come nelfuno bene rimale mai non rimunerato o da Dio, o da gli huomini, così niuno malerimale mai non punito, o da gli huomini, o da Dio. La quarta. Nessuno puo estere ingiuriato mai veramente, o disonorato da altri, che da se stesso. La quinta, e vitima. à niuno, ancora che grauemente offesol, e oltraggiato o di parole, o di fatti, in mille modi, e à mille torti, è lecito, non, che offendere, e oltraggiare alcuno per vendicarsi, ma ne ancora, non dico cercare, ma disiderare la vendetta »

detta, se egli vuole esseren on dico ne Cristiano, ne Filosofo, ma huomo: perche chiúche fa cosa alcuna studiosaméte brutta, o disonessa, per qualunche cagione egli se la saccia, perde l'honore: e chi perde l'honore, il quale deue piu, che mille vite stimarsi, è instame, e chi è instame, non che sia huomo, veramente deue esfere piu odiato da gli huomini veri, e piu suggito, che le serpi non sono.

Ma perche di questa materia male hoggi con gradissimo danno, e vergogna del secolo intesa, e peggio osferuata, e'di cui non puo persettamente trattare altri, che il Filosofo morale, o politico, hauemo altra volta l'oppenione nostra detto : lasciatala per hora da l'yna delle parti, verremo a pregare con tutto il cuore tut ti voi infieme, e ciascuno di per se prima, che non vogliate altro fentimento alle mie parole dare, che quello, che elle suonano, ficuri, che quando mi parelle, che altramente fi conuenifle, o al debito mio, o all'vtile vostro, niuno rispetto mai dal giusto mi potrebbe, ne dall'honesto rimuouere. Poi, che tutto quello, che dico, crediate effere detto da me, solo per sodisfare all'obligo dell'vfizio mio, e giouare à voi in quel poco che so, e posso, e non per notare, o riprendere alcuno, e massimamente di questa honoratissima brigata, e in ispezie colui, il quale mi fu in cosi nobile vfizio, e cosi faticolo dato per collega, anzi per meglio dire, fu (si come io) eletto per douere con gli studij, e fatiche sue non minore vtilità arrecarre, che diletto, del quale si, per non parere, che io voglia cosi tosto di quelle lodi rimunerarlo, che egli cosi abbondeuolmente, e cosi cortesemente non per mio merito mi diede, ma per sua mercè, e si perche mi parrebbe di souerchio ogni loda, che dame se gli desse, hauendolo voi già tante volte, e con tanta non solo frequenza, e attenzione, ma ammirazione ascoltato, mi tacerò al presente, è me ne passarò hoggimai con buona grazia, e licenza vostra, senza piu digressioni fare, à seguitare la materia incominciata, e pagarui parte di quello, di che per l'vfizio, e prometione mie vi sono, non so se buono, ma bene prontissimo, e lealissimo debitore.

I L principale vfizio, e artifizio di ciascun Poeta è imitare, ouero rapprensentare : Rappresentate, ouero imitare non si possono da Poeti, se non coloro che operano. Operare propiamente non puo nessuno, il quale non sia di ragione dotato, nessuno snimale è di ragione dotato, se non l'huomo, dunque l'huomo solo puo essere imitato : ma perche i poeti non hanno à imitare gli huogli huomini, ma le cose da gli huomini fatte, diremo, che tutti i Poeti debbeno imitare, cioè imitando, e contraffaccendo rappre sentare l'operazioni de gli huomini, ma perche gl'huomini non operano senza affetti, e ciascuno opera secondo l'vso, grado, età, e natura sua. Quinci è, che ogni buon poeta deue tre cose senza piu imitare : l'azzioni, ouero operazioni, gli affetti, ouero patsioni, e i costumi di chi che sia.

. Cialcuna di queste tre cole puo esfere imitata, spressa, e rappresentata da i poeti in tre modi foli, e non piu, cioè con tre strumenti solamente, col sermone ouero parlare, col ritmo ouero nu mero, e coll'armonia ouero musica. Il sermone può esfere in due modi o sciolto, cioè prosa, o legato, cioè verso, come dichiararemo piu lungamente, quando disputaremo la questione, se con l'effere poeta basta la imitazione fola, o pure oltra l'imitazione firicerca ancora il verso. Col numero, ouero ritmo si puo imitare in vn modo solo, cioè faltando, il che non vuol dire altro, che con i mouimenti del corpo, i quali consistono ne i gesti, ne gli atti, e ne i cenni. L'armonia comprende due cofe, il canto, e il suono. Il suono è di due maniere, perche si fa o mediante le corde, o mediante il fiato, e spirito humano, come anticamente nelle Tible, e nelle Fiftule, ouero Sampogne, e hoggi ne' Flauti Pifferi, Tromboni, Cornette, & altri stromenti somiglianti, e questa sorte di musica, la quale si chiama da i Greci Auletica, è manco nobile di quell'altra maniera, che si fa mediante le corde, come anticamente nelle cetare, onde si chiamaua Citaristica, fotto la quale si comprendeua ancora la Lirica, e hoggi si vede nelle lire, ne i Liuti, ne grauicemboli, e in tutti gl'Altri strumen ti cosi fatti.

Ne èdubbio alcuno, che di questi tre strumenti, de' qualisi feruono nelle loro imitazioni tutti i poeti, il sermone o sia in prosa, o sia in versi è piu nobile, e piu degno degli altri due. Perche le parole rappresentano immediatamente i concetti, i quali ci rappresentano le cose stesse, doue gli atti, e i gesti non ci rappresentano immediate i concetti, ma mediante le parole, cioè sprimono prima, e ci significano in quel modo, che posso no le parole, e poi mediante quelle, i concetti, e mediante i concetti, le cose, le quali sono l'vltime, che s'apprendono, e le prime, che d'apprendere si cercano. Similmente il suono di qualunche maniera sia non rappresenta primamente, e senza mezzo i concetti, ma secondamente, e mediante le parole, che da esso

Di que-

Di questo discorso si possono cauare principalmente tre cose non meno vtili, che belle . la prima delle quali è, che i poeti han no vna cosa comune, nella quale eglino conuengano tutti, e questa è l'imitazione, perche tutti i Poeti sono imitatori, cioè rappresentatori, e conseguentemente tutte le poesie sono imitazioni, cioè rappresentazioni; onde tutti quegli poeti, e tutte quelle poesie, i quali, e le quali non imitano, e non rappresentano, non si possono veramente ne Poeti chiamare, ne poesie. La seconda è, che tutti i poeti fanno tutte le imitazioni, e poesie loro colle tre cose dette di sopra, cioè sermone, numero, e armonia; ma alcuna volta mescolatamente, e alcuna volta di per se, la qual cosa, accioche meglio s'intenda, douemo sapere, che in alcune poesie fi fanno, ouero alcuni poeti imitano con vna sola di queste tre cose : alcuna volta con due, e alcuna volta con tutte, e tre. Percioche alcuni imitano col sermone solo, come si vede in quella spezie di poesia chiamata da i Greci Epopeia, cioè facitrice per parole, i poeti delle quali fi chiamano Epici, e latinamen te Heroici. Alcuni imitano col numero folo, e questi sono tutti coloro, i quali imitano i costumi, gli affetti, e l'azzioni de gli huomini col saltare, cioè co cenni, atti, e gesti. Alcuni imitano con due di queste, verbigrazia col numero, e coll'armonia infieme, e questi sono tutti coloro, i quali vsano quella maniera di poesia, che di sopra dicemmo chiamarsi Auletica, e Citaristica, sotto le qualificomprendono ancora la lirica, e quella delle fistu le, percioche questi tali poeti vsauano nelle poesie, e imitazioni loro non solamente l'armonia, ma ancora il numero, cioè non solamente sonauano, ma saltauano ancora. Alcuni finalmente imitauano con tutte e tre queste cose parimente, vlando non solamente il numero, e l'armonia, ma eziandio il fermone, perche non solo moueuano variamente il corpo, e a tempo, nelle quali cofe confiste il numero, ma cantavano ancora de ragione, come noi dicemo, e per canto figurato, nel che consiste l'armonia, e perche le cose, le quali cantauano, erano composte misuratamen te, e in versi, veniua à esferui ancora il sermone legato.

E tutte queste tre cose vsauano quei poeti, che grecamente si chiamauano Dithirambi, i quali erano quegli, che imitauano i Sacerdoti di Bacco col cantare, e col saltare, la poesia de' quali era piena di parole composte, e lunghe, chiamate da' Latini Sesquipedali, cioè d'vn piede, e mezzo, e da noi per auuentura paroloni, onde anche essa si chiamaua con vna parola composta, e lunga, e sesquipedale Dithirabipoetica. V saua ancora tutte e tre quetre queste cole quella guila di poesia, la quale si chiamaua pur grecamente nomi, cioèleggi, ouero modi, i quali non erano altro, che alcune canzoni di uatie maniere composte sotto certi tuoni, e misure à cotal poesia atti, e conueneuoli. E di piu vsauano tutte tre queste cose le Tragedie, e le commedie, con questa differenza però, che i poeti Ditirambici, e i nomici vsauano tutte tre queste cose infiememente in vn tempo medessimo doue i Tragici, e i comici l'vsauano separataméte e in diversi tempi, cioè in diuerse parti de componimenti loro, vsando hora l'vna d'esse, e quando l'altra.

. La terza, e vltima cola è, che essendo tutti i poeti imitatori, è tutte le poesie imitazioni, seguita necessariamente, che quanto à questo tutti i poeti, e tutte le poesie siano vna cosa medesima lenza hauere alcuna differenza, o distinzione tra loro. Del che seguita, che tutte le differenze, e diffinzioni, che sono veramente, o estere postono tra i poeti e tra le poesie dipendano tutte principalmente dall imitazione, e non da altro, del che feguita, che in tre modi, e non piu possono i Poeti estere diueisi, e differenti l'vno dall'altro, il che così fi pruoua. Tutti i poeti hanno ad imitare: l'imitazione non puo essere diuersa, e differente, se non in tre mod'; dunque i poeti non possono piu, che in tre mod: essere diuerli, e differenti, ma per meglio effere intesi diciamo in questa maniera : I Poeti deono imitare, è dunque necessario, che imitino o con cole diuerse di parere, o cole diuerse di genere o in modo diuerso : Puo essere dunque differente cias uno Poeta, e dinerso da cialcuno altro in vno di questi tre modi, o perche egli imita con cole diuerle; o perche egli imita cole diuerle; o percheegli imita in modo diuerío,

Le quali cole faremo piu chiare mediante gli estempij. Vno, che imiti alcuna cola col fermone è diuerfo da vn'altro, il quale imiti quella medefima cola col numero, ouero coll'armonia. Perche come il fauellare è diuerfo di genere dal faltare, e dal fonare, così fono diuerfe di genere, cioè fono d'vn'altra natura cotali imi tazioni ; Onde due Poeti, i quali imitaffino vna medefima materia, ma con diuerfe cofe, cioè l'vno col fermone e l'altro col numero, ouero col numero, e coll'armonia, farebbono diuerfi di genere, cioè di diuerfa Natura : E tanto piu farebbono diuerfi poi fe vfaffino diuerfi ftrumenti, e imitaffino cofe diuerfe. Similmente vno il quale imitaffe alcuna cofa effempij grazia l'azzioni illustri de i gran Prencipi, farebbe diuerfo di genere da vn'altro, il quale imitaffe alcuna altra cofa diuerfa, effempi grazia l'azzioni fa-

ni familiari delle persone priuate, ancora, che le imitasse con quel medesimo strumento, cioè o col parlare, o col saltare, o col sonare. E tanto piu poi se oltra l'imitare cose diuerse, l'imitasse ancora con diuerso mezzo. Medesimamente vno, ilquale imitasse la medesima cosa, che vn'altro, e col medesimo strumento di lui, ma nolla imitasse nel medesimo modo, sarebbe diuerso da lui, se non di genere, come quegli di sopra, almeno in qualche modo, come per atto d'essempio, se alcuno cantasse tutte le medesime cole, che canto Vergilio, c le cantasse col medesimo strumento di lui, cioècol vetso Hesametro, ma nolle cantasse poi nel modo medefimo, che fece egli ma con diuerfo cioè nolle canrasse col modo comune, come fece Vergilio, il quale è quando il Poeta parte fauella egli, e parte introduce altre persone à fauellare, ma le cantasse o col modo esegetico, cioè narratiuo, il quale è quando il Poeta fauella egli sempre, e non mai altri, come fece il medefimo nella Georgica, se non se alcuna volta per accidente, o le cantaffe col terzo modo chiamato da latini pur grecamente dramatico, cioè fattino, il quale è quando il Poeta non fauella mai egli, ma fa ad altre persone fauellare sem pre, come fece il medefimo nella Boccolica, e come si vede nelle Tragedie tutte, e nelle Comedie, e in tutte le poesse, che si rappresentano in iscena, e recitando. Sarebbono dunque questi due poeti d'fferenti, e diuersi l'vno dall'altro, se non di genere (come s'è detto) almeno di modo, e questa è la minor differenza, e diuersità che possa ellere, come la maggiore sarebbe quando due fusiono i quali imitassero, e cose diuerse, e con diuerso strumento, e in modo diuerso.

Onde è da fapere, che coloro, i quali pigliano ad imitare le medefime cole, come per cagion d'effempio feriuere poeticamen te le guerre, o alcuna altra materia, non poffono effere l'vno dall'altro, fe non in tre maniere differenti, e ciò fono o collo ftrumento, e non nel modo, o nel modo, e non collo ftrumento, o collo ftrumento, e col modo infieme.

Nel primo calo puo darli per estempio vna Tragedia recitata colle voci, e vna laltata, cicè rappresentata co'gesti. Nel secondo vn poema Heroico dramatico, e vno esegetico, o comune, e vna Tragedia saltata. Coloro, i quali pigliano ad imitare materie dinerse possono estere differenti in quattro modi: Colle cose, collo strumento, e nel modo, e di questo puo estere estermio vn poema Heroico comune, o esegetico, e vna commedia saltata. Collo strumento, e non nel modo, come si vede in vn poema Heroico Heroico dramatico, e in vna Commedia faltata. Nel modo, e non collo strumento quale è vn poema Heroico humile, e basso, come la Boccolica, e vno alto, e sublime come l'Eneide; Collo strumento, e nel modo insieme, e così in tutto quello, che postono discordare, verbicausa vn poema Heroico non dramatico, e vna commedia faltata per dire essempij piu simili, e piu ageuoli, che sapemo.

Da queste cose si puo ageuolmette conoscere (per venire omai al principale intendimento nostro) che le propuie, e vere spezie della poesia sono quelle sei, che Aristotile nel principio pose della sua poetica, e ciò sono.

- I Epopeia.
- 2 Tragedia.
- 3 Commedia.
- 4 Dithirambica.
- 5 Auletica, e
- 6 Citharistica.

Colle qualiaggiur se poco di poi quella delle Fistule, ouero zampogne, e quella de i nomi, ouero leggi, non oftante, che gli huomini Volgari ( come testimonia il medesimo Filosofo ) errino intorno à cio in due maniere : prima, perche chiamano poeti tutti quegli, i quali feriuono in verfi, ancora, che non imitino: poi perche, volendo esti distinguere le maniere de i poeti, nolle distinguono dall'imitazione ( come fare si douerrebbe ) ma da i versi, cioè fanno differenti i poeti l'vno dall'altro, secondo le diuerse guise diuersi da loro vsati, la qual cosa si puo meglio nella lingua Greca intendere, e nella Latina, che nella Tofcana, perche eglino chiamano poeti Epici, ouero Heroici, tutti coloro, i quali scriuono in verso hesametro, Elegiaci, tutti coloro, che scriuono col verso elegi ismbici; coloro, he scriuono con versi iambici i quali sono di piu maniere, e cosi di tutti el'altri: Onde noi, prima, che venghiamo a la particolare trattazione delle maniere de i Poeti, e versi Tolcani, tratteremo in 65 nune. e generalmente delle manière de i Poetse uerfs, coss Greci, come Latini, quanto non dimeno, e alla presente materia, e a chino fauella in genere, e per ageuolare la via à intendere meglio i Tolcani, si conuiene. Diciamo dunque, che diuetsi Autori diutfero diuersamente le spezie delle poesie, e per conleguenza de i poeti, faccendole chi piu, e chi meno. Noi, parendoci, che queste bastino, e siano piu atte al proponimento nostro, diremo, chel. maniere, ei nomi de' poeti, secondo, che communemente, e

te, e da' Volgari si chiamano, sono otto, e tante saranno le maniere delle poesie, onde vengono à i poeti cotali nomi. E cio sono.

- 1 Heroici.
- 2 Tragici.
- 3 Comici.
- 4 Lirici.
- 5 Elegiaci.
- 6.Satirici.
- 7 Buccolici, e
- 8 Epigrammatarij.

Di cialcune spezie de' quali fauellaremo particolarmente, secondo l'ordine, col quale raccontatigli hauemo, ilquale è piu tosto ordine di dottrina, che di degnità, come nella seguente lezzione intenderete, & finita l'hora potrà ciascuno, che vorrà, per se medesimo ageuolmente conoscere.

# LEZ

### 609 LEZZIONE SECONDA DI BENEDETTO VARCHI.

#### NELLA QVALE SI RAGIONA DE POETIHEROICI,

LETTA DA LVI PVBLICAMENTE Nell'Accademia Fiorentina, la feconda Domenica di Dicembre, l'Anno MDLIII.



R A quelle proposizioni grandissime che i Greci chiamano assiomi, cioè degnità, e i Latini proloquij, ouero prefati, e i Tostani principij, oueramente notizie prime, e noi Fierentini le diciamo volgarmente massime; l'habito, e la scienza delle quali s'appella da' Filosofi col nome del genere intelletto, e queste sono tutte quelle, le

qualiger lo ellere per le stelle note, s'intendono subitamente da ciaícuno, senza che egli vi discorra sopra, o sappia altio, che itermini loro, cioè le significazioni delle parole, colle quali si fprimono : tra queste (dico) grandislime proposizioni, come è quella, che ogni tutto è maggiore della sua parte n'ha vna principalissima di tutte l'altre, laquale si pronunzia da' Loici in questa maniera: Di ciascuna cosa si puo dire veramente, che ella o è, o non è, cioè di qualunche cosa è vera o l'affermatiua, o la negatiua, che in sentenza non vuole altro significare, se non, che il vero non è, ne puo esfere mai in cosa nessuna piu, che vno; onde conciosia, che il vero non è nelle cose stesse, ma nelle parole, che esse cose per mezzo de i concetti ne rappresentano, chi dicesse ( per atto d'essempio ) dilgiuntiuamente le stelle essere o pari, o caffo, direbbe necessariamente vero; ma chi dicesse copulatiuamente le stelle estere in numero pari, e le stelle estere ia numero impari, direbbe necessariamente falso: perche, non essendo il vero se non vno, se elleno son pari, viene a essere re cessoriamen te fallo, che liano caffo, e coli per lo contrario: perc non ellendo il vero'piu, che vn folo, è impostibile, che vna cofa medefima si possa con verità, e affermare, e negare, e in somma se ella è pari, che Qq

che ella fia non pari, e il medesimo diciamo di tutte l'altre cose, e proposizioni, e somiglianti.

Da questa proposizione mossi (per quanto io stimo) alcuni prudenti huomini, e ingegnosi hanno sopra quello dubitato, che su da noi, la Domenica passata nel proemio detto della nostra lez zione, discorrendo per auuentura cosi: o il Mondo è eterno, o egli non è eterno, se eterno, dunque non è vero, che egli comin ciasse, e debba finire, come affermano i Teologi, la cui sentenza noi chiamammo verità, e certezza: se non è eterno, dunque è falsa l'oppenione de i Peripatetici, i quali pongono, che egli non hauesse principio mai, e che mai non debba hauer fine, conciosia, che queste due cose tipugnano l'vna a l'altra, ne possono stare insieme per modo alcuno, dóde seguita di necessità, o che i Teologi s'ingánino eglino, il che non è da dire, o che i Filosofi nó dicano essento il vero piu d'vno, come s'è piu volte detto, come no posfono effere tutti e due falsi, cosi no possono tutti e due effer veri.

A questa dubitazione giudiziosamente fatta, e a tutte l'altre fomiglianti, non folo li puo ageuoliffimamente, ma li dee ancora incontanente rispondere, e dire senza alcuna o dimora, o difficultà l'oppenione de'Filolofi ellere falla, e la certezza de' Teologi veriflima, di maniera, che chiunche o credelle altramente. o dicesse, sarebbe senza alcun fallo non solo di riprensione degno, ma eziamdio di gaftigo, e coli rimane sciolta questa dubitazione, ma perche da lo scioglimento di lei (quali da vn capo dell'Hidra mozzo) ne nascono subitamente tre altre, bisogna procedere alquanto più oltra, percioche potrebbe direchi che fia : prima egli non pare ne possibile, ne ragioneuole, che cotanti Filosofi, di cotale ingegno, e dottrina, e si grandemente lodati, e amm rati da la maggior parte de gli huomini, & tra questi Aristotile stello s'ingannassero tutti; poscia se pure s'ingannarono, a che perdere dunque tanto tempo, e gittar via si gran fatica con tante vigilie, e spele in intendergli, e apparargli ? e vltimamente à quale effetto non pure allegare le loro autorità, ma ançora tenerne conto, e magnificarle?

A voler rilpondere à questi rre dubbij, e à tutti gli altri, che da questi tre coli fatti nascere possono, bisogna sapere, che la scienza de' Filosofi è humana, e naturale, e quella de' Teologi sopra naturale, e diuina, e à volere intendere questo, bisogna sapere, che i Filosofi non possono affermare cosa nessuna, ne deono, la quale o non detti la ragione, o non dimostri il senso. da la ragione dunne dunque, e dal senso viene à i Filosofi, e non da altro, tutto quello, che sanno, ma chiara cosa è, che la ragione humana, o vero l'intelletto nostro non puo ne discotrere, ne intendere cosa nessana la quale non gli porga, e somministri la fantassa, ouero immaginazione, e di qui venne, che Dante dottamente (come suole sempre, volendo discriuere la potenza fantassica, ouero virtù immaginatiua, e mostrare, che l'intelletto humano, oueto la ragione nostra non puo ne intendere, ne discorrere senza lei, disse non meno da buon Filosofo, che come leggiadro Poeta nel ventinouessimo canto del Purgatorio :

,, La virtù ch' à ragion discorso ammanna,

Cioè la fantasia, che serba, e prepara all'intelletto i simulacri, e le sembianze delle cose, o (come disse egli medessimo) gli Idoli, cioè le forme, e in somma le similitudini, ouero immagini de' sensibili, mediante le quali possa discorrere, e intendere, il che non è altro, che quello, che dicono i Latini moderni: Oportet intelligentem Phantassimatasse all'entendere, i fantassi a chi vuole o discorrere, o intendere, risguardare i fantassi, cioè seruitsi delle spezie delle cose, le quali sono riserbate nella fantassa, chiamate da Auerrois, e da Dante stessio intentioni, e volgarmente hora pensieri, hora concetti, e tal volta immaginazioni.

Ora ne la fantafia, ne alcuno altro de' fenfi interiori puo hauere in fe spezie, o idea, o forma, o intenzione alcuna, laquale no gli fia stata porta, e somministrata da alcuno de'cinque sentimen ti esteriori, ciascuno de' quali ha bisogno della presenza de i senfibili, cioè non sente, e non comprende cosa nessura, la quale egli o non vegga, o non oda, o non odori, o non gusti, o non tocchi, e di qui nasce, che l'intelletto non puo intendere veruna cosa, sent sentente sente sente dicono i Filosofi) cioè senza il luogo, e il tépo, e breuemente senza quatità, e in somma, che no sia senfibile, ouero sententa, o almeno proceduta da'sensu, e pmezzo loro nella fantasia venuta; il che dichiarò il medesimo Date colla medesima dottrina, e leggiadria, qui nel quarto cato del parad. disse:

,, Cosi parlar conuiensi à vostro ingegno,

,, Però, che solo da sensato apprende

,, Ciò, che fa poscia d'intelletto degno.

Fauellando al medefimo proposito nel xvii. Canto del purga.

<sup>4</sup> E altroue ancora non meno leggiadramente, ne meno dottamente diffe al medefimo proposito

, Vostra apprensiua da esser verace

Qq 2 ,, Trag-

611

,, Tragge intenzione, e dentro a voi la spiega

,, Si che l'animo ad effa volge face.

E cosi hauemo dimostrato, che tutto quello, che i filosofi sanno viene loro principalmente dal senso, e non dalla ragione, e di qui è, che quado il senso, e la ragione discordano, non à la ragione si debbe credere, ma al senso, e per questo diceua quel grande Arabo, che allhora erano veri i sermoni dimostratiui, quando si concordauano colle cose sensate, e volgarmente si dice, che la spe riéza è la maestra di tutte le cose, della quale Date fauellado disse

,, Ch'effer suol fonte a iriui di vostra arte,

E Lucrezio in fauore de' sensi, disse che chi ripugna a' sensi, distrugge il credere.

Nam contra jensus si sensus ipse repugnat Et Labefactat eas nuda omnia credita pendent.

Da queste cose seguita manifestamente, e di necessità, che ogni volta, che il senso s'inganna, e erra egli, erri ancora, e s'inganni la ragione: seguitane medefimamente, che docunche non può arriuare il senso, non possa ancora arrivare la ragione, perche tutte quelle cose, che il tenso non puo sentire; e comprendere, non puo discorrere, ne intendere l'intelletto, nel quale non è mai cosa niuna, la quale prima nel senso stata non sia, e queste due cose, cioè, che doue non aggiugne il senso, non aggiunga la ragione, e che errando egli, erri ancora ella, fece Dante non meno dotto Teologo, e buono, che grave poera, e leggiadro, dichiararsi a Beatrice, cioè alla Teologia, nel secondo canto del Paradiso dicendo

- ,, Ella sorrife al quanto, e poi, s'egli erra
- ,, L'oppinion ( mi diffe ) de'mortali ,
- ,, Done chiaue di fenfo non differra,
- ,, Certonon ti deurian pugner glistrali
- ,, D'ammitazion omai, poi dietro affenfi
- ,, Vedi, che la ragione ha corte l'ali .

Il qual luogo dichiarando noi già nel confolato nostro sopra la quistione della macchia della Luna, disputammo lungamente se il senso puo ingannarsi, e conchiudemo di nò, ogni volta, che non manchi di quelle tre condizioni, che à ciascuna sensazione necellariamente si richiedono, e ciò sono l'organo, ouero strumento sano; il mezzo naturalmente disposto, e l'obbietto o vero sensibile in proporzionata distanza, altramente ne seguireb be, che mai cosa alcuna sapere non si potesse, come ancora testimonia altamente Lucrezio dicendo nel primo libro

Corpus

Corpus enim per fe communis dedicat effe Senfus, cui nifi prima fides fundata valebit, Haud erit occultis de rabus, quo referentes Confirmare animos quicquam ratione qucamus,

Main qualunche modo ciò fia, bafta a noi, che tutta la scientia de' Filosofi ha l'origine, e principio suo dalle sentimenta, onde, perche il senso non mostra, che di nulla si possa far qual cosa, non puo dettarlo ancora la ragione, e però disse Aristotile, tutti i Filosofi si sono accordati, e conuengono in questo, che di nonnulla non possa farsi qual cosa, onde Lucrezio, che in molte cose discordò da tutti gli altri, seguitando l'Epicuro in questa conuenne, e cominciò la narrazione della maravigliosa opere sua da questa preposizione vniuersale negatiua.

#### ,, Nullam rem è nihilo gigni diuinitus vnquam :

La quale proposizione insieme con molte altre somiglianti, come è che il moto non habbia hauuto principio, ne debba hauer fine mai, e per confeguente il Mondo ellere eterne, fono vere appresso i Filosofi, i quali non hauendo altra chiaue, che apra loro la verità, se non il senso, ne altro lume, che gli guidi, se non il naturale, fono coftretti a cofi credere : doue appreflo i Teologi sono falussime, percioche, hauendo essi altri prencipij, e diuerfi mezi, è non pur conueneuole, ma necessario, che habbiamo ancora altre conclusioni, e conseguentemente diuersa fcienza : anzi come la scienza de Dio è equiuoca, cioè d'vn'altra natura, con quella de Filosofi, perche il sapere di Dio cagiona le cose, e quello de' Filosofi è da le cose cagionato, cosi la scienza de' Teologi non racquistando (come l'humana) mediante la dimostrazione, ma per grazia diuina non è della medesima spezie di quella de' Filosofi, ma tanto piu nobile, e piu perfetta, quanto le cose celeste, e quelle, che da Dio procedono, sono piu perfette, e piu nobili delle mortali, e di quelle, che da gli huomini vengono; e questo ancora si fece dichiarare Dante da Beatrice a nostro conforto, e vtilità, quando nell'vltimo canto del Purgatorio l'introduce a dirgli queste parole.

- ,, Perche conoschi ( disse ) quella scola,
- ,, C'hai seguitata, e ueggi sua dottrina,
- ,, Come puo seguitar la mia parola,
- ,, E veggbi vostra via dala diuina
- ,, Di Starcotanto, quanto fi discorda
- ,, Daterrail Ciel, che più alta festina.

QqDoue 3

Doue Beatrice riprende Dante, mostrandogli, che hauendo feguitato la dottrina de Filosofi non poteua seguitar la sua, cioè quella de Teologi, la quale è tanto differente dalla filosofia, e è tanto piu degna quanto è il piu alto Cielo, e per confeguenza piu veloce e piu nobile, da la terra; e per mostrare ancora piu chiaramente, che l'operazioni di Dio non caggiono sotto le leggi della natura, e per conseguenza, che la scienza diuina non è obligata, come l'vmana, a quelle tre condizioni, che dicemmo di sopra ricercarci in ciascuna sensarione, cioè in tutte l'operazioni, che da sensi fi fanno; massimamente doue Dio opera immediate, e senza strumento, come nel Cielo, disse nel trentesimo canto del paradiso, di se medesimo.

La Vista mia nell'ampio, e nell'altezza Nonfi fmariua, ma tutto prendeua Il quanto, el'quale di quella allegrezza Presso, e lotano li ne pon, ne leua, Che doue Dio fenza mezzo gouerna, La legge natural nulla ruleua.

Dichiarate queste cole vengono à essere sciolte, d almeno egeuoli à potersi sciorre tutte, e tre le dubitazioni poste di sopra, perche quanto alla prima diciamo, che i Filosofi gentilistimi ingannarono tutti, non già nel lume naturale, manel sopra naturale, il quale non hà nessuno : da le, ma si da solo per grazia, e à chi lo chiede, ed essi nol conoscendo chiedere nol poteuano. Quanto alla seconda: rispondiamo non solo non se perdere ne il tempo, ne la fatica, ne la spesa à studiare i Filosofi, ma non potersi humanamente fauellando, ne spesi alcuna ne satica, ne tem po impiegare piu lodeuolmente, ne in cosa piu honorata. E questo non è contra la Teologia, anzi le è grandissimamente vile , onde quafi tutti i Teologi così gli antichi, come i moderni , e tanto i Latini, quanto i Greci, sono grandissimi Filosofi stati. Quanto alla terza tutti gli sctittori, e i Teologi medesimi allegano molte volte, e si seruono dell'autorità de i filosofi, perche e ciò non senza ragione se sono vere, e concordano colla religione come fanno il più delle volte, tanto maggiormente, e tanto meglio si manifesta la verità : se sono false, tanto piu ageuolmente si conosce cosi l'oscurità de Filosofi e dubbitano come la chiarezza e certitudine de' Teologi, e se sono dubbie, perche non si debbono affermare mai se non, se e, inquanto conuengono colla fede, e consuonino con la scrittura santa, riferendosi à quella, non possono nuocere; e anche questo ci volle Dante insegnare,

gnare, quando nel diciottesimo canto del Purgatorio introduce Vergilio a dirgli in questa maniera.

Ed egli à me quanto ragion qui vide, Dir ti poffo io, da indi in la t'aspetta Pur a Beatrice, ch'è opra di fede.

E se chichesia (come è piu sottile, e piu curioso vno, che vn'altro) dicesse : le ragioni, che s'allegano de i filosofi se bene non sono, paiono nondimeno alcuna volta tali, e tanto gagliardi, e di manieta s'imprimono altrui nella memoria, che non lasciano poi, che altri o intenda, o creda quelle de i Teologi, dico nel primo caso, che chi è vero Christiano deue semplicemente intendere, e contra il suo intendere proprio intendere, e accettare indubitatamente la verità, e cattiuare, come dicono i Teologi medesimi, l'intelletto certissimo, e sicurissimo che le cose de Dio non si possono intendere da gli huomini, se non quando, e quanto, e come alla sua Maestà piace, e per certo, come disfe Dante,

Matto è chi spera, che nostra ragione Possa trascorrer l'infinita via, Che tiene vna sostanza intre persone. State contenti humana gente al quia, Che se possuto haueste veder tutto, Mestier non era partorir Maria; E desiar vedeste senza frutto Tai, che sarebhe lor desio quetato, Ch'eternamente è dato lor per lutto, Io dico d'Aristotile, e di Plato, E di molt'altri, e qui chinò la fronte, E più non disse, e rimase turbato

E nel fecondo caso deue ciascuno sapere, che a lui à credere tocca (sevuole effer saluo) e non à giudicare. E qual si voglia di noi dire à se medesimo quel terzetto, degno veramente di douere essere non solo sopra i limitari delle porte, ma eziamdio nel mezzo de i cuori scritto, e scolpito.

Hortuchi sei, che vuoi sedere à scranna,

E giudicar da lungi mille miglia

Con la veduta corta d'vna spanna?

Ma perch'io fo professione di Teologo, ne conosco hauer quel lume, che à fauellare delle cose diuine si richiede, per non mettere la falce nell'altrui biade (come si dice) mi rimetto cosi in queste cose, come in tutte l'altre a' sacri Teologi, tanto appro-

Qq 4 uando,

uando, o riprouando, quanto alla cristiana Chiesa, e alla santilfima religione nostra conuiene, e consuona, e cosi me ne passarò hoggimai à dichiarare, secondo, che promisi le maniere de i poeti, e dei versi cosi Greci, e Latini, come Toscani.

#### DE' POETI HEROICI.

FAVELLO sempre secondo i filosofi, e non dimeno i poeti chiamati da i Greci Epici, cioè facitori per parole, ouero perversi, e in somma imitatori col sermone, e da i Latini Heroici, perche fauellano ordinariamente di Re, di Principi, e d'huomini valorosi, e d'altre persone illustri, che si chiamanoda i Latini, ma Grecamente Heroi, ouero Semidei, perche essendo piu c'huomini, mediante la virtù loro, e meno che Dij estendo mortali, sortirono cotal nome quasi mezzi tragli vni, e gli altri, sono tutti quegli, i quali cantano, perche cosi si chiama lo scriuere di cotali poeti, e cantando rappresentano nelle loro poesie l'azzioni fatte da gli huomini grandi , cosi nell'ozio della pace, come ne trauagli della guerra, se bene la guerra pare piuatto, e piu proprio soggetto de'poeti Heroici, dando loro se non piu honesta, piu lodata, e piu profitteuole, certo piu ampia, piu alta, e piu diletteuole materia, e in somma gli Heroici, ouero Dattilici, che così ancora gli chiamano i Gramatici da quel piede, che Dattilo ha nome, senza il quale non puo per l'or dinario farsi alcun verlo Heroico, imitano tutte l'azzioni, lequali hanno grandezza, e degnità, o humane, o diuine, che fiano, e non fi poffono fe non d'vna maniera fola di verfi, cioè dell'Hefametro, ilquale altro non vuol dinotare, che di sei misure, o uero piedi, e fu ben degno, che a così chiare materie, e così no--bili si dessero i maggiori versi, e i piu alti, che si trouassino, le quali cose ne dimostrò non meno leggiadramente, che breuemente Horazio quando nella sua dottissima, e vtilissima arte poetica lasciò scritto.

,, Res gesta regumque, ducumque, & tristia bella,

,, Quo scribi possent numero monstrauit Homerus,

Doue è da auuertire, che non solo i Poeti Heroici, o Epici non hanno à scriuere l'azzioni humane in quel modo, che fatte furono, main quel modo, nel quale era o possibile, o verisimile, o necessario, che si facellero, ma ancora tutti gli altri, e breuemente i poeti non deono considerare per lo piu come le cose si fanno da gli huomini, ma come fare si douerebbono, ancora, che si

che si conceda loro molte cose, eziandio suori della natura, non che del razioneuole; o uerifimile, accioche possano arrecarne non folo piu vtilità alla vita mortale, ma ancora maggior diletto, e ammirazione a gli huomini. In questo genere fu il primo appresso i Greci Homero, primo (dico) non folo di tempo, ma ancora di grado, percioche i suoi proemi sono pieni si di tutti i buoni costumi, e lodeuoli vlanze, e si di tutte le dottrine, e scienze , onde non pure Horazio diceua, che ne libri d'Homero fi po teua meglio apparare la filolofii ciuile, e i buoni costumi, che in quegli de i Filolofi, ma ancora San Balilio proponeua a i luoi discepoli la poesia d'Homero, come vno specchio, nel quale rilucessero sutte le vie, cosi da fuggire i vizij, come da conseguire le virtù, ma s'io volessi tutte le cose raccontare che ne scriuono non tanto i Greci medelimi, e spezialmente Aristotile, cosi nella poetica, doue lo chiama diuino, e lo prepone piu volte à tutti gli altri, come in tutte l'altre sue opere, nelle quali lo a lega, e si serue alcuna volta della dilui autorità à prouare ancora cose altissime della natura; quanto eziamdio tutti gli scrittori Latini, cosi di prosa, come di versi, non che non mi bastasse quell'hora fola, la quale per douer ragionare co voi in questo luogo allegnata ne fu, mane ancora vn'anno intero sarebbe a sufficien zia non che dauanzo : La onde (lafciati tutti gli autori, cofi Greci, come Latini da vna delle parte ) diremo che messer Francesco. Petrarca deuendo far dilui menzione, disle nel terzo Capitolo. del Trionfo della fama

- ,, E quelle ardente
- ,, Vecchio, cui fur le muse tanto amiche .
- ,, Ch' Argo, e Miceno, e Trois fene fente
- ,, Questi cantò gli errori, e le fatiche
- ,, Delfigliuol di Laerte, e della Diua
- ,, Primo pittor delle memorie antiche

Ne' quai versi non poteua ne lodarlo piu, ne discriuerlo meglio, e ne i sonetti volendo altissimamente commendare la sua tanto casta quanto bella. Ma a Laura scrisse accompagnandola con Orfeo, e con Vergilio

Che d'Omero digniffima , e d'Orfeo , E del pastor , ch'ancor Mantoua honora Ch'andaffer sempre lei sola cantando

Hauendo prima detto nel sonetto di sopra, accompagname dola con Vergilio solo

Se Vergilio, e Homero hauesser viste

Quel

Quel fole, il qual vegg'io congli occhi miei Tutte lor arti in dar fama a coftei Haurien posto, e l'vn stil con l'altro misto.

E nel quarto capitolo pur della fama volendo mostrare d'hauere à fauellare di cose grandi, e importantissime disse accompa gnandolo con Orfeo solo

Opranon mia, mad'Homero, e d'Orfeo

E il Reuerendissimo Bembo nelle sue diuine stanze volendo dopo la Duchessa d'Vibino, lodare la Signora Emilia Pia quanto si poteua piu, disse

Donna real degnissima d'Impero,

E che di fola voi cantaffe Homero.

E il dottissimo Molza deuendo fare con degno principio à quelle sue grauissime stanze sopra il ritratto della belissima, e castissima Dóna Giulia Gonzaga, cominciò in questa maniera.

Se cofi dato a' vostri tempi Homero

Haueße il Ciel, come v'ha fatto bella

E Messer Giouan Giorgio Tr ssino nel nono libro della sua Italia liberara, nella quale parleremo al luogo suo scrisse d'Homero questi noue versi,

Quel e'l diuin da voi chiamato Homero, &c.

Maprima Dante, il quale non lasciò cosa alcuna, divile, o bella, o honorata, la quale egli non dicesse, deuendo nel quarto canto dell'inferno introdurre Vergilio, che gli mostrasse Homero disse così

Miracolui, c'ha quella fpada in mano, Che vien dinanzi a' tre fi come Sire, Quegli è Homiro poeta fourano, L'altro è Orazio fatiro, che viene Ouuidio è'lterzo, e l'vltimo è Lucano

E nel vigefimolecondo canto del Purgatorio introduce Vergilio, il quale deuendo a Statio rispondere, che di Terenzio, di Cecilio, di Plauto, e di Varrone dimandato l'haueua, vsa queste parole

,, Costoro è Persio, ed io siam con quel Greco

,, Che le Muse lattar piu, ch'altro mai

E benche appresso i Greci fussero di molti altri, i quali scriffero in versi Hesametri, & in istile Heroico, e ancora hoggi se ne ritruouino alcuni, come Hesiodo, Arato, Licostrone, nulla di meno così sece di loro Homero, come sa'l Sol delle minori scelle.

1

Appresso

#### DELLA POESIA.

Appresso i Latini ottenne il primo luogo fra tutti i poeti Heroici, e ottiene senza dubbio nelluno Vergilio, il quale fu tanto dotto, tanto graue, tanto cloquente, e tanto ogni cosa, che alcu ni lo fanno maggiore d'Homero, alcuni minore, e alcuni eguale, lopra la quale controuersia chi volesse dare sentenza finale, e non far sua la lite, haurebbe uopo non solo di piu lungo tempo, ma di troppo maggiore ingegno, dottrina, e giudizio, che non ho io, tutta via poi, che il debito dell'vfizio mio non folo permette, marichiede, che io non quello, che è, ma quello, che a me pare, liberamente pronunzij, dico, che l'oppenione mia è, che tutte, e tre le sentenze sopra dette siano vere, cioè, che in alcune cofe Vergilio trapatli Homero, in alcune l'adegui, e in alcune non l'arrini, e per venire alquanto piu al particolare, dico, che confiderate tutte le parti dell'vno, e dell'altro, e compensatal'vna cofa con l'altra, penso (cheche se ne dica Macrobio) e alcuni altri, che Vergilio non fia minore, ne meno marauigliofo d'Homero, se non in quanto su dopo, e non solo apparò da lui, mane cauò parte imitando, e parte traducendo così nelle senten ze, come nelle parole, e ancora quanto all'arte piu tofto affaissime cose, che molte, la qual cosa come lo fa di gran lunga minore dilui, il che non credo, che niuno possa negare, così credo, che cia cuno debba confessare, che quella grauità, e honestà, e vmanità, per dir cosi, che si ritruoua sempre, lo fain qualche parte maggiore, e se alcuno dicesse ciò essere da' tempi auvenuto, o dalla diuersità delle lingue, conciosia cosa, che Vergilio nella maggior grandezza fiorisse dell'Imperio Romano, e in sul colmo à punto della lingua Latina, doue ad Homero non toccò ne l'vno, ne l'altro, gliele concederei volontieri, e direi, che in Vergilio ( qualunche se ne fusse la cagione, non si truouano alcune minutie) per dir cosi, e certe basseze, e particolarità, come in Homero, e massimamente nell'Odissea, le quali cose, come io non biasimo, che siano nell'vno, ricercando per auuentura cosi o quei tempi, o quella lingua, o quel viuere, cosi lodo, che nell'altro non fiano per le contratie cagioni, e se alcuno allegasse Quintiliano huomo dotto, e di gravissimo giudizio, ilqual pare, che giudichi Vergilio piu tosto presso a Homero, che pari, rispon diamo, che ciascuno puo à suo senno credere, e che Propertio, che fu à miglior tempi di lui (hebbe diuersa oppenione) perche fauellando dell'Eneida innanzi, che fusse compita, non che vscita fuori, giudicando, che cotale opera douesse vincere non tanto gli scrittori Latini, quato i Creci, scrisse, qsto distico celebratisimo. ,, Ce-

,, Cedite Romani scriptores, cedite Graÿ, ,, Nescio quidmaius nascitur Iliade.

Puosli ancora, e forse si deue considerare, che Vergilio non solo compose, e abbracciò nell'Eneida sola (secondo che si puo guidicare chiaramente da piu cole ) amendue l'opere d'Homero cioèl'iliade, el'Vlissea, ma ancora nella Georgica superò senza dubbio nessuno Hesiodo, e nella Boccolica pareggiò Teocrito fecondo Alcuni, e ( fecondo alcuni altri) lo vinfe : La qual cola à noi non pare che possa affermarsi senza dichiarare come diremo ne poeti Buccolici, o che la grauita Romana non lo permettesse, dalla quale Vergilio non s'abbasso ( come fece Teocrito) o che la pouertà della lingua gli vietasse, non hauendo per auuentura ne tante voci rusticane, ne certi modi di fauellare villeschi, e da Contadini,come fi vede, che hebbe anticamente la Greca, e hoggi ha la Tolcana, e particolarmente la Fiorentina; in qualunche modo Vergilio folo puo opporfi,e in certo modo cótrappelarsi à Homero, à Hesiodo, e à Tcocrito, tutti e tre poeti grandiffimi, come filegge in quel leggiadrissimo epigramma, di cui non si la l'autore, ma ben si conosce, che è antico, e di mano di buon maestro,

- ,, Maonium quisquis Romanus nescut Homerum,
- ,, Me legat, & lettum credat vtrumque fibi:
- ,, Illius immensos miratur Gracia campos,
- ,, At minor est nobis, sed bene cultus ager.
- ,, Hic tibinec pastor, nec curuus deerit arator,
- ,, Hac constant Grais singula, trina mihi.

Ne sono mancati di quegli, c'hāno per innalzar Vergilio, e det to che in lui si truoua maggiorearte, che in Homero, ma deueuano anco dire, che in Homero si truoua piu ageuolezza, e maggior naturalità per cosi dire, che in Vergilio.

Ma perche niuno può hoggi à nostro giudizio quantunche dotto, & efercitato, non, che io darne vero, certo, e persetto giudizio per lo estere, se non altro (spente le lingue) nelle quali esti scrittero, è necessario à chi errar non vuole, riportarsene à quel giudizio, che di loro secero gli antichi, ma se io volessi in questo luogo tutto qilo addurre, che in testimoniaza della grandezza, e persezione di Vergilio si truoua scritto ancora, che non finisce l'Eneida, non ne verrei à capo cosi per fretta, e però più presto honorandolo col pensiero, che lodandolo colle parole, reciteremo solo quello, che di lui i due maggior Toscani, e più lodati lasciarono scritto, e prima il Petrarca, oltra quello che di sopra

## DELLA POESIA.

sopra s'allego, seguendo i versi raccontati allhora, doue loda Homero, soggiunse:

- ,, A mano à man con lui cantando giua
- ,, Il Mantouan, che di par seco giostra. E altroue disse
- ,, Vergilio vidi , e parmi intorno haueffe
- ,, Compagni d'alto ingegno, e da trastullo
- ,, Di quei, che volentier già'l Mondo elesse
- , L'vno era Ouuidio , e l'altro era Catullo ,
- ,, L'altro Propertio, che d'Amor cantaro
- ,, Feruidamente, e l'altro era Tibullo.

E il Trissino doue i noue versi allegati di sopra seguita cosi :

,, Quel che toe l'acque con si largi vasi .

Ma Dante, ilquale tanto affezzionato gli fu, e tanto l'ammirò, che non solosi mandò alla memoria tutro, come si vede in quel verlo,

, Ben lo f 1 tu, che la sai tutta quanta. - Ma l'conosce ancora tutto il suo scriuere da lui, e cosi propole ad imitare, e lo chiama hor poeta per eccellenza, hor l'antico poesa, hora alto dottore, hor fido duce, hor caro pedagogo, hor maestro, hor or dolce padre, e hor piu che padre, e tal volta signore, chiamato ancora suo contorto, suo configlio, suo socorso, suo autore, e non meno spesso, sua scorta, sua guida, sua compagna, suo Duca, e in piu altri modi, come si vede in quel verso,

- ,, O sol, che sani ogni vista turbata. E in quell'altro ,, Se fede merta nostra maggior musa,
  - E in quell'altro

E altroue

,, O tu, c'honori ogni scienza, & arte.

, Ed io riuolto al mar di tutto il fenno,

Discriuelo ancora per varij modi, come quando diste,

|            | +           |                | -   |           |
|------------|-------------|----------------|-----|-----------|
| . E quel c | he m'era ad | ogn'voposoccor | fa. | E altroue |

- , E quel sauio gentil, che tutto seppe, E altroue
- ", Quando il cantor de' Buccolici carmi, E altroue
- ,, Honorate l'altissimo Poeta,
- ,, Rispose del magnanimo quell'ombra,

Negli bastando quello, che gli haueua esso medesimo detto nel primo canto, quando lo vide

- ,, Hor se tu quel Vergilio, e quella fonte,
- , Che spande di parlar si largo fiume,
- ", Risposi iolui con vei gognosa fronte,
- ", O de gli altri poeti konore, e lume
- . Vaglia-

E poi leguita

621

E in quell'altro

- ", Vagliami il lungo studio, el' grande Amore
- ,, Che m'ha fatto cercar lo tuo volume
- ,, Tu sei lo mio maestro el'mio Autore
- , Tu sei solo colui, da cui to tolst
- , Lo bello stile, che m'ha fatto honore

Non gli bastando (dico) questo introduce nel settimo canto del purgatorio Sordello da Mantoua, il quale riconosciutolo, e abbracciatolo humilmente oue il minor s'appiglia, e facendogli come a Cittadino, e maggior suo honore, e testa gli dice pien di letizia, e d'ammirazione

- ,, O gloria de Latin (diffe) per cui
- , Mostrò quanto potea la lingua nostra;
- ,, O pregio eterno del loco , ond'io fui ,
- ,, Qualmerito, o qual grazia mi ti mostra?
- ", S'io son d' vdir la tua parola degno,
- ,, Dimmi, se vien d'Inferno, o di qual chiostra:

E questo ancora poco parendogli induce Statio nel vigesimoprimo del Purgatorio, il quale non sappiendo, che quiui Vergilio sosse à Dante in cotal guisa

- ,, Al mio arder fur esca le fauille,
- ", Chemi scaldar della diuina fiamma,
- ,, Onde fono allumati piu di mille,
- ,, Dell'Eneida dico, la qual mamma
- ,, Fummi, e fummi nutrice poetando
- ", Senz'essa non fermai peso di dramma .
- , Et per essere stato di la quando
- ,, Viffe Vergilio, affentires vn fole
- ,, Piu ch'io non deggio , al mio vscir di bando .

E quell'altro Terzetto nel quale non poteua ne maggiormen re ne piu degnamente lodarlo di fua bocca propria,

- ,, O anima cortese mantouana
- ,, Di cui la fama ancor nel mondo dura
- ,, E durerà quant'il moto lontana.

E poco di poi, conosciuto che l'hebbe, l'introduce non piu a dire, ma à fare, cioè a chiparsi in terra per abbracciargli per riue renza i piedi, onde soggiugne

- ", Già s'inchinaua ad abbracciare i piedi
- ,, Almio dottor, ma egli disse Frate
- ,, Nonfar, che tu sei ombra, e ombra vedi,
- ,, Et ei seguendo, hor puoi la quantitate
- ,, Comprender dell'Amor, ch'à te mi scalda

", Quande

, Quando dismento nostra vanitate

,, Trattando l'ombre, come cofa falda.

Le quali cose tanto più vi recito volentieri, quanto ( oltra'l vedere con quale attenzione l'ascoltate) mi pare con esle dimostrare, com'habbiano i poeti à eller fatti, perche le questo non si chiama imitare l'azzioni, gl'affetti, e i costumi de gli huomini, non so io per me, che cosa si debba dire imitare, o in che modo si possa o piu o meglio rappresentare, e con tutte queste cose non voglio laiciar di dire . che come Homero hebbe molti zoili, e morditori, che lo riprefero, e biasimarono infinitamente, così non mancaro à Vergilio de i Bauij, e de i Meuij, che lo lacerassero, e infino al viuo trafigelsero, chiamandolo con varij non lodati nomi, tanto, che infino à non so che gramatico gli compole vo libro contra, Furono ancora di coloro, che raccogliendo i fuoi furti, cioè le cose, che haueua tolto non solo da Partenio Pilandro, Appollonio da Rodi, e mallimamente da Homero, ma ancora da i latini, come da Ennio: Liuio Andronico: Neuio: Lucrezio: e Catullo, lo chiamarono ladro, e robatore de gli altrui veríi, ma che piu? non iscriue Suetonio, che Caligula Imperadore, chiamandolo publicamente huomo senza ingegno, e quasi di niuna dottrina, hebbe in animo di fare ardere tutte l'opere di lui, e scan cellare tutte le imagini, e ritratti suoi di tutte le librerie? ilche era appunto l'opposito di quello, che haueua Augusto fatto, il quale volle piu tosto rompere la potestà, e maestà delle leggi, che lasciare, che s'ardesse l'Encida, come haueua Virgilio stello nel testamento comandato, che fare si douesse, non men quell'altro non men leggiadro di Sulpizio Cartaginefe 1 117

Iusserathac raptis aboleri carmina flammis

Ma lasciato Vergilio, la cui propria lode è, che nessimo possa ne lodando accrescerlo, ne biassimando diminuirlo, diciamo, che innanzi à lui scrissero tra i Latini heroicamente alcuni altri, oltra Liuio Andronico detto di sopra, dopo il quale su Ennius ingenio magnus, & arte rudis, il quale su tanto da Scipione amato (benche di lui canto ruuido carme, che egli nel suo sepolero medesimo su a canto à lui sotterrato, come testimoniano quei due versi d'O unidio.

Ennius emeruit calabris in montibus ortus Contiguus poni Scipio magne Tibi .

Di costui non si truouano se non alcuni versi, allegati da vazij Autori, e massimamente da Cicerone, i quali nel vero sono pieni d'vna troppo antica rozzezza, ma hanno però in quella loro

loro ruuidità de'concetti, e le fentenze affai buone, onde dicono, che Vergilio (dimandato gia queilo, che egli faceua) foleua rifpondere che fceglieua l'oro del fango d'Ennio. Scriflero ancora innanzi à Vergilio Alcuni altri, le cui opere non fi truouano, ma furono tutti fenza dubbio alcuno da Lucrezio fuperati, il quale Lucrezio fe cofi veramente fcritto haueffe, come egli fcriffe con eloquenza, e con legiadria, nó è da dubitare (ancora che M. Tu'lio) e Quintiliano paiano fentire altramente che fi poteua fecondo molti chiamare perfetto. Dopo Vergilio fcriffero medefimamente molti, ma molto lontano da lui, perche come Domitio Afro, e fecondo alcuni Alcinoo teftimonia Vergilio dopo Home ro fu il primo, ma s'accoftò molto piu à Homero, che gli altri non fecero à lui ? l'epigramma è quefto

De numero vatum siquis seponat Homerum Proximus a primo tum Maro primns erit Et si post primnm Maro seponatur Homernm Longe erit à primo quisquis secundus erit

Tra'quali potemo credere, che Ouidio come di tépo, coli ancorad'ingegno fusse il primo nella sua opera grande, la quale seguitando Partenio Clio intitolò, ma grecamente le trasformazioni opera non meno dotta, è vtile, che bella, e piaceuole, la quale non ha molto, che messer Ludouico Dolce assai acconciamente, e non? fenza lode tradusle in ottaua rima, e stampo, e hora la traduce di nuouo il clariffimo messer Domenico Veniero, il quale seguità, come ha cominciato, el'altre stanze risponderano ad alcune che vedute ho (come si puo, anzi si dee di tale huomo credere) io per me non dubito, che Ouuidio non debba effere tanto bel lo nella lingua Toscana quanto egli èl nella Latina. Dopo Ouuidio seguito Lucano da Corduba, Nipote di Seneca, il quale fatto da Nerone occidere non poté fornire d'ammendate la sua Farsalia, che cosi chiamò i libri scritti da lui delle guerre Cittadine tra Cefare, E Pompeio fauoreggiando fempre, elodando la parte migliore. A Lucano successero di quegli, le cui opere si truouano, prima Statio, il quale scrisse la Tebaide, cioè le guerre di Tebe in dodici libri, e la dedicò à Domitiano Imperadore, e havendo cominciato l'Achilleide preuenuto dalla morte non poté finirla; di poi Siluio Italico di natione spagnuolo, il quale scrisse in diciassette libri la seconda guerra punica, ouero Cartaginese, e visse medesimamente nel cempo de Domitiano, come ancora Valerio Flacco, il quale gli dedicò la sua Argonau tica, e vltimamente ne' tempi d'Honorio, e d'Arcadiovisse Claudiano,

diano, il quale fu non Fiorentino, come fu detto non ha molto fopra questa Cattedra, ma da Alessandria Città d'Egitto, come testimonia messer Piero del Riccio nella sua vita, anzi come dice egli stesso di se medesimo. Tra costui, il quale su poco innăzi, che i Gotti inundassero l'Italia. E scrisse oltre l'altre opere, il rompimento di Proserpina in versi Heroici, tradotte hoggi in ver si sciolti da messer Marc'Antonio de Cinuzzi assa felicemente . E Vergilio, che su nel fiore della lingua Romana nó è altra fomiglianza (dice il Pontano nel suo Dialogo chiamato l'Antonio nó meno vtile, che dotto) se non, che ciascuno di loro cominciò la sua narrazione da vna dizzione d'vna sillaba sola, e che forniua in x. Vergilio,

- Vix è conspectu Sicula T elluris in altum
- Vela dabant læti. & E Claudiano
- 🕐 Dux Herebi quondam tumidas exarfit in iras
- · Pralia moturus Superis &c.

Hauendo noi infin qui tutti quegli poeti Heroici raccontato, i quali mentre, che visse, e si fauellò la lingua latina fiorirono, non sarà se non bene dire hora, che vscita suor d'vso, e quasi spenta del tutto la fauella Romana per la venuta de i Gotti, e altre nazioni barbare nell'Italia, il primo, che dopo tati anni osò, e sece pruoua di scriuere heroicamente in Latino, il qual parlare non solo era disusta già molte centinaie d'anni, ma del tutto mòrto, fu il primo ( per quanto si puo congietturare) Dante, ilquale cominciò la sua opera grande in versi Heroici cosi

Infera Regna canam &c.

Nella qual cosa fare tanto si puo per auuentura lodare l'ardimento suo, quanto si deue biasimare il giudizio, percioche se egli coli seguitato hauesse il nome suo sarebbe quasi primamorto, che nato, o di certo non harebbe l'apparita passata ne l'Vccellatoio, doue hora hauédo in quella lingua scritto, colla quale fauellava, è chiariffimo per tutto il Mondo, hauendo à fe, e alla fua patria fama eterna, e à tutti gli altri diletto incredibile, e ineffabile giouamento arrecato. Il secondo, che tentò il verso Heroico Latino fu messer Francesco Petrarca, che scrisse l'Affrica non sap. piendo, che altri prima di lui à miglior tempo scritta l'hauesse pure in versi hesametri, e racconta egli stesso d'hauere in ella tanto tempo speso, e durato tante fatiche, e tante notti vegghiate, e con tanti sudori, che muoue di se grandissima compassione, e non dimeno se egli non hauesse i componimenti Toscani scritto, certa cola è, che ne anco in Firenze li saperrebbe hoggi chi il Petrar-Rr ca stato

625

ca stato si fosse, doue hora non è luogo, ne per l'auuenire sarà tem po, nel quale non sia, e non debba essere sommissimamente lodato, e honorato; deuesi nondimeno da tutti gli studiosi, e amatori della lingua Latina saper grado, e rendere infinite grazie all'vno, e all'altro, perche puo dirsi loro duoi estere stati principal cagione, che non si spegnesse del tutto e morisse si graue, si vtile, e tanto honorato linguaggio, o più tosto, che spento del tutto, e già piu anni morto rifurgesse per loro, e risulcitasse. Dopo questi due primi successero de gli altri con maggior felicità di mano in mano, tanto, che al tempo de'Padri nostri surse finalmente pur nella Toscana M. Giouanni Pontano, il quile non solo tutti i moderni fi lasciò dietro, ma raggiunse gli antichi, e oltre le mol te, e belle opere, che compose, e massimamente l'Vrania, e le Me-, teore in verso Heroico diede principio à quella bella scuola, e dottissima Accademia di Napoli, onde vsciron poi, quasi ( come fi fuol dire ) del cauallo Troiano, tanti huomini, e cofi grandi , e primo di tutti M. Iacopo Sannazzaro, la cui opera Heroica, che egli chiamò la Eristeide, ouero del parto della Vergine, merita, che tutti i Cristiani gli debbano rendere, come à pio, e buono, e tutti gli altri, come a dotto, e giud zioso infinite grazie. Non ostante, che Erasmo huomo grandissimo sia di diuerso parere, e preponga à cotale opera non so, se con poco giudizio, che con maligno non vorrei dire non so che versi di non so qual Frare Mantouano. Fù nel medesimo tempo messer Michele Marullo di Gostantinopoli, nel quale estendo egli suenturosamente nella Cecina affogato) fecero grandissima perdita le Muse Latine, non hauendo egli alla sua opera cominciata in verso Hesametro, e intitolata il Principe, dar compimento potuto. Viuano hoggi di quegli, i quali per giudizio de' più dotti non pure adeguano gli Antichi, ma gli au nzano, ed io per me non isto punto in dub bio, che il Sifile di meller Girolamo Fraccaltoro non louerchi, e vantaggi tutti i poeti Latini antichi, eccetto i tre primi Lucrezio: Catullo : e Vergilio, col quale non dimeno giostra alcuna volta anzi tutte del pari, per non dir nulla al presente dell'opere pure le roiche di messer Girolamo Vida, degne di douer essere più tosto ammirate, che lodate. E s'io non sono vscito fuor d'Italia ne ho tutti queglia' Italia raccontati, non è, che io non creda, chi ancora nell'altre prouincie non si trouino Heroici degni d'esser raccontati, maio non gli sappiendo, non posso nominargli, e anco farei per auuentura, se non molesto, troppo lungo, non voglio già lasciare indietro messer Aonio Paleario il cui poema dell'im mortalità

mortalità dell'anima molto vien commendato da gli intendenti, e anco è da credere, che fiano non pochi, i quali parte habbiano composto, ma non ancora diuolgate le lor poesie, e parte compongano tutta via, ma non l'habbiano ancora finite, come ho inteso di M. Piero Angelio da Barga, hoggi professore nelle buone littere tanto Greche, quanto Latine nello studio di Pisa, il quale di quattro libri, che s'è proposto à scriuere Heroicamente dell'arte e studio della Caccia n'ha due finiti, e va seguitando il restante ad imitazione non tanto d'Oppiano Greco, e ad alcuni altri, che della medefima materia trattarono, quanto della Georgica di Vergilio, come si puo conoscere dal principio, e proponimen to suo il quale è questo.

Qua bona venetur Pubes : quas cornibus armet Alma feras : manuum digitos quibus addat ad vncos Natura : & quarum folers tueatur acuto Dente genus : quantofque canes producat ad vfus Expediam: & fyluas iam nunc atque antra recludam.

Gli altri parte per esfere notisfimi come Maffeo Vegio, che ag giunse il terzodecimo libro all'Eneida di Vergilio, parte per nó sapergli io, e parte per altre cagioni; si lasciaranno, e però porremo fine hoggimai à raccontare de' Poeti Heroici cosi antichi, come moderni, e tanto Greci, quanto Latini. Restarebbe hora. che io venilli à ragionare de gli Heroici Toscani, ma perche di questi deuemo fauellare piu di sotto lungamente, e particolarmente non diremo hora altro, se non che la lingua nostra quanto all'altezza, e grauità de poemi Heroici, se non trapassa la Latina, e la Greca, certamente (per quanto potemo giudicar noi) non è inferiore, ne all'vna, ne all'altra, ma tempo è omai di douer dare e alla mia lingua, e al'orecchie vostre riposo. \*\*\*\*\* **.**\*\*

Rr 2 LEZ-

# 628 LEZZIONE TERZA DI BENEDETTO VARCHI,

NELLA QVALE SI TRATTA PRIMA fe i Tofcani hanno il verso Hesametro,

POI QVAL SIA NELLA LINGVA Toscana il verso Heroico,

LETTA DA LVI PVBLICAMENTE Nell'Accademia Fiorentina, l'ultima Domenica di Dicembre, l'Anno MDLIII.



E egli è vero quello, il che è veriffimo, e quefto è, che c afcuna fcien za, arte, e facultà fuffe per vío noftro, e ad vtilità de gli huomini ritrouata : egli è ance vero, ch- chiun che biafima qual fi voglia o fcienza, o arte, o facultà implica contradizzione, cioè afferma cofe contrarie, e che non poffono infieme ftare, e in fomma dice, che vna cofa medefima in vn medefimo tempo, e fia, e non

sia; ilche, essendo manifestamente impossibile, viene ad essere ancora indubitatamente falso.

La onde qualunche tiene, che la Medicina (per atto d'elempio, fia arte (come ella veramente è) non dee per cagione alcuna, ne puo mai giuftamente biafimerla: puo bene, e forfe dee alcuna volta coloro biafimare, i quali la Medicina efercitano, e ciò per due cogionise in duo tempi puo, e dee fare : o quado effi non la fappiendo, e dandofi à credere di faperla, l'adoperano male (il che viene da ignoranza) ou ero quando fappiendola, o non fappiendola, à reo fine ftudiofamente, e a bella pofta la torcono, il che da maluagità procede. Il m-defimo diciamo dell'Aftrologia, e di tutte l'altre o fcienze, o artiso facultà, e per confeguente della poefia,

#### DELLA POESIA.

poesia, anzi in questa per auuentura più, che nell'altre suole cio auuenire; concio sia, che in ella non solo possono errare i poeti stessi o per ignoranza, non sapendo l'arte poetica, o per maluagità, malamente viandola, ma eziamdio tutti coloro, iquali, leggendo, e interpetrando i poeti o per non sapere, o per non volere, non gli interpetrano, ne gli leggono in quel modo, ne con quella discrezione, che leggere, e interpetrare non pure si possono, ma si deono.

E di qui nacque (per quanto stimare si puo) che per tutti i secoli, e in tutte le lingue si trouarono di coloro, i quali non solamente non riceuettero i porti, ma scacciarono ancora la poesía, non altramente faccendo , che Ligurgo , il quale , veduto , che il vino, coloro, che di souerchio, e prestamente il beeuano, inebriaua, volle far piu tofto con poco giudizio, e moltifimo danno tut te le viti tagliare, che introdurre per legge, che il vino adacquare fi douesse ; e perche il Mondo fu sempre (come si dice ancora vol garmente ) a vn modo medesimo, cioè, che in tutti i tempi, e per tutti i paesi furono di quegli, che biasimarono le cose buone, e ben fatte, e di quegli per lo contrario, che le ree, e mal fatte commendarono, Plutarco Cheroneo Filolofo di dottrina, di bontà, e di giudizio fingulare, tra l'altre fue belliffime, e vtiliffime operine ( che cosi s'intitolano ) ne scrisse vna al tempo di Traiano Im peradore ottimo, e felicislimo, di cui egli fu precettore; la somma, e intenzione della quale non è altro, che insegnare in qual modo si debbono i poetia i gioueni dichiarare, accioche poslano e diletto trarne, e profitto lenza alcuno nocimento, opera per cer to lodeu oliffima, e degna di douere esfere da ciascuno, che della poesia si diletta alla memoria mandata.

Ma, perche ne ognuno puo leggere Plutarco, hauendo egli nella fua lingua, cioè grecamente fcritto, tutto che fi ritruoui ancora nella latina tradotto; ne io debbo tutta quella hora, che affegnata ne fu, nel recitare l'altrui cofe quantuche gioueuoli confumare, ho giudicato ben fatto, fi per foddisfare al mio debito, e fi per compiacere alla voglia di molti, i quali difiderano, che piu particolarmente da noi fi dichiari, e piu euidentemente, che per lo addietro quali fiano quei frutti, e vtilità, che in leggédo i poeti cauare fi poflono, di douere in luogo di prefazione, filofoficamente procedendo, vn breuisfimo difcorfo fare fopra questa materia cominciando cofi.

Tutti gli huomini per lor natura, anzi pure tutte le cose appetiscono generalmente quanto sanno, e possono il piu, esso bene,

Rrz c.oè

cioè il bene vniuerlale, il quale è Dio ottimo, e grandissimo, e in ispezie alcun bene particolare, mediante lo quale possano l'vniuersale conseguire : hora tutti i beni particolari, che disiderare da gli huomini si possono, sono di tre maniere senza piu, cioè di Fortuna, di corpo, e d'animo: I beni di Fortuna, che ne da la Ven tura, e sono suora di noi, come nobiltà, ricchezze, e stati, no posfono ordinariamete per la lezzione de i poeti acquistarsi, e molto meno quegli del corpo, che ne da la Natura, i quali sono bellezza, gagliardia, e santtà : solo dunque i beni dell'animo, i quali soli sono veri beni, e s'acquistano mediante lo'ngegno, e industria di ciascuno, e ciò sono eloquenza, virtù, e dottrina, si da tutti gli altri buoni Scrittori, e si massimamente da poeti si cauano.

Bilogna dunque (perche niuno puo ad altrui dare quello, che egli non ha ) che i poeti buoni,e perfetti fiano eloquenti, virtuofi, e dottrinati, altramente mai da loro trarre, o imparare non fi potrebbe ne leggiadria di parole, ne bontà di coltumi, ne scienza di cole. E le al chichesia, dubitando dimandasse: come? non puo alcuno ellere eloquente, e non ellere ne buono, ne scienziato? Rispondiamo risolutamente di nò, di nò risolutamente, e senza alcuna dubitazione rispond amo; percioche l'eloquenza senza la bontà non è, e non puo chiamarsi à patto nessuno eloquenza, ma o astuzia, o malizia, o per alcuno altro piu graue nome, e piu scelerato; Ed è tanto lontano, che la Retorica, cioè l'arte del bene, e copiosaméte fauellare sia, se non è accompagnata dalla bontà de'costumi, o vule, o lodeuole, che egli non è, ne si ritruoua in luogo alcuno cofa neffuna, la quale piu dannola di lei, e piu biasimeuole chiamare no dico si posla, ma si debba. E per questo il maggior Retore, e maggiore Oratore, che mai fusse, lasciò tcrit to in quelle stelle opere, che egli tante, e si leggiadramente dell'arte Retorica, e facultà Oratoria compole: L'oratore è vn'huo mo buono, il quale sappia fauellare. Non puo dunque l'eloquen za effere fenza la bontà. Vediamo hora fe puo fenza la dottrina trouarli, e rispondiamo medefimamente di nò, conciofiache le pa role furono per isprimere le cose ritrouate, onde quantunche siano belle, e ben poste, se non significano o bei concetti, o buone fentenze, e in fomma fe non c'infegnano o virtù per farci buoti , o scienzia per renderne dotti, si deono chiamare piu tosto ciarla ( come Fiorentinaméte si dice ) che eloquéza; E colui, che ciò fa non buono Oratore merita d'ellere nominato, ma gra ciarlatore.

Dall'altro canto vno, il quale fusse fcienziatissimo, e efercitato in tutte le dottrine, se non fusse ancora buono, e virtuoso, non potrebpotrebbe veramente fcienziato chiamarfi, ma equiuocaméte, cioè non harebbe gl'effetti, ma il nome folo di fcienziato; percioche nó potrebbe il fin fuo, e la fua perfezzione, cioè felicità, e la beatitudine humana, alla quale tutti nafciamo, confeguire. E fe haueffe oltra la dottrina ancora bontà, ma non eloquenza, farebbe a ogni modo fe non inutile del tutto, certo difettofo, e mancheuole molto; percioche non potédo egli ne piacere, ne giouamen to recare a' mortali, per lo che fare fiamo (fi puo dire principalmente nati) verrebbe à effere di quella virtù priuato, la quale fa piu cari gli huomini, e più gli rende à Dio fomiglianti, che neffuna altra, e cofi hauemo veduto, che niuno puo effere veramen te eloquente, il quale non fia ancora e buono, e dotto; e niuno per lo contrario puo effere veramente dotto, il quale non fia eziamdio buono, e non debba effere eloquente.

Refta, che vediamo hora il terzo, e vltimo membro, cioè fe alcuno puo esfere buono e virtuoso senza eloquenza, e senza dot trina; della qual cosa, come non pensiamo, che alcuno dubiti, cioè come crediamo, che ciascuno sensiamo, che alcuno dubiti, mo, che ognuno senza cio la cagione, la quale è, che non solo la dottrina, e l'eloquenza si possono male, e peruersamente vsare, ma ancora tutte l'altre cose (come dicemmo nel nostro proemio, eccetto la virtù sola.

Dunque (potrebbe alcuno dire) à vn poeta basta solamente effer buono senza altra o eloquenza, o dottrina, al che si risponderebbe ciò bastargli quanto all'estere buono, ma non già quanto all'estere poeta buono, perche ( come dice il Filosofo nel libro dell'interpetrazione) vno, che suffe Musico, e sosse ono , non per questo sarebbe buon musico, e la cagione è, perche ne i poeti oltra la bontà, la quale nodimeno assa più sola, che tutte l'altre cose insieme douersi stimare assermiamo, si ricercano ancora e l'eloquenza, e la dottrina; perche i poetti non hano à insegnare solamente : ma a dilettare ancora, e à muouere; ma come si puo o muouere, o dilettare senza l'eloquenza? certo non punto piu, che insegnare o dottrina senza fcienza, o bontà fenza virtù.

Di queste cose si conosce manifestamente, che l'vtilità, la quale del leggere i poeti si trae, è non solo la maggiore, ma ancora la migliore, che si possa quaggiù, non dirò hauere, ma sperare, alla quale s'aggiugne il diletto; e perche il diletto è di tre ragioni, d'animo, il quale chiamaremo intellettuale; di corpo, il quale chiamaremo sensuale; e d'anima, e di corpo insieme, il quale chiamaremo misto, oucro comune, deuemo spere, che ne' poe-

ti foli, o certamente piu ne i poeti, che in tutti gli altti fcrittori, fi ritrouano tutte e tre queste maniere di diletti infiememente, percioche l'armonia delle parole, che s'odono, delle quali nó puo più dolce musica ritrouarsi, diletta propriamente il corpo, e l'vtilità delle cose, che s'intendono diletta propiamente l'animo; ma perche le parole non possono senza se parole sole (come di sopra fi disse) e le cose non possono fenza le parole sole son medesimo tempo, cosi l'anima, come il corpo ; dalle quali cose nasce quella incredibile, e giocondissima ammirazione, che nel leggere i buoni poeti traggono gli huomini giudiziosi tanto maggiore, quanto sono e migliori i poeti, & essi più dotti.

Conchiudiamo dunque finalmente, che tutto quello, che fa può o profitteuole, o diletteuole da vn nobile ingegno e generolo spirito in questa vita disiderare, folo nella lezzione de i poeti, o più quiui, che altroue abbondeuolmente, e perfettamente si ritruoua. La onde, hauendo noi questo discorso compito, trapassaremo hoggimai à seguitare la materia nostra della Poetica, cominciando da vn'altro principio in questa maniera.

- ,, Contra miglior voler, voler mal pugna,
- ,, Ond'io, contra'l piacer mio per piacergli,
- ,, Trasfi dell'acqua non saria la spugna.

Eral'intendimento nostro di douere, forniti gli Heroici, trapallare a' poeti Tragici, e Comici, e coli à gli altri di mano in ma no: Ma questo mio buon volere è stato da vn'altro migliore vinto: Percioche, hauendo noi nell'vltime parole della passara lezzione detto, che quanto alla grandezza, e grauità, dell'Heroico la lingua Tolcana le non vinceua la Greca, e la Latina, non era ne all'vna, ne all'altra inferiore, m'è all'orecchie peruenuto, che alcuni non folo niegano questo, ma affermano eziamdio, che ella non pure non ha poeti Heroici infino qui hauto mai; ma ne per l'auuenire ancora puo hauerne : conciosia, che ella, oltra l'altre cofe, manchi del verso Esametro, senza il quale non puo Poema alcuno Heroico comporsi. E perche questi tali si muouono à ciò credere dalle stelle parole, e medelime sentenze nostre, e sono non meno giudiziosi, che dottrinati, e amici cosi nostri, come della verità, c'è paruto di douere, si per lo debito dell'offizio noftro, e si per comune vrilità di tutti quegli, che delle cose poetiche prendono diletto, risponderò loro, non ostante, che in ciò fare, saremo costretti, e dal giuramento da noi fatto, e dalla confuetudine nostra di dire liberamente, e senza rispetto, o risguardo aldo alcuno di persona veruna tutto quello non che sia, ma che giudicaremo essere la verità : la quale è tanta nelle cose, che hoggi deuemo trattare, dubbia, e malageuole, che tutti i primi Padri, e maestri dell'Idioma Toscano sono diuesse, che tutti i primi Padri, e maestri dell'Idioma Toscano sono diuesse, e differeati tra loro : E doue gli huomini grandi discordano tra se, malageuolmente si può quello, che vero sia o trouare, o assermare : e malsimamente in cose, le quali, se ben paiono leggiere, e di poco momento, sono però grauissime à chi bene le considera, e d'importanza grandissima à coloro, che la lingua Toscana, e la facultà poetica o intendere, o esercitare disiderano. La onde noi, per ageuolare quanto potemo questa difficultà, raccontaremo prima breuissimamente gli argomenti, e le ragioni, onde si muouono à cosi cre dere questi cotali.

Dicono dunque essere cosa certissima, che infino à Dante questa lingua non haueua Heroici hauuto, e che Dante stesso non su Heroico: Iche pruouano si per le parole nostre medesime, che dicemmo, gli Heroici essere quei poeti, i quali l'azzioni illustri de i gran Prin ipi, che battaglie cantauano; il che si vede, che Dante non sece; e si per l'autorità di lui stesso, il quale intitolò l'opera sua, Commedia, hauendo a vn bisogno rispetto, che'l suo stile non aggiugneua per auuentura alla grandezza dell'Heroico, e spezialmente di Vergilio: il poema del quale fece chiamare à lui medesimo non solo Tragedia, ma alta Tragedia, come si vede in quei versi del 20. Canto dell'Inferno:

- ,, Euripil'hehbe nome, e cosil canta
- , L'altamia Tragedìa in alcun loco :
- , Ben lo sai tu, che la sai tutta quanta.

Quanto al Petrarca dicono esfer chiaro, che egli fu Lirico; come dimostra ancora il nome dell'opera sua, e à chi allega i Trionfi, rispondono, che quel poema non pure non adegua, ma non arriua à gran pezza al canzoniere', doue se fusse Heroico, douerrebbe trapassario. Del Boccaccio recitano l'autorità del Reuerendissimo Bembo, il quale fauellando de i versi da lui composti, e per confeguente della Teseida scritta in ottaua rima, disse nel primo libro delle sue prose, modestamente in ciò, e con verità dannandolo assa apertamente cognoscersi, che egli solamente nacque alle prose.

Dopo questi tre, capi, e principi della lingua, non surse alcuno infino a' tempi nostri, il quale meritasse d'essere poeta, non che Heroico, chiamato: Perche Fazio V berti, e il Berlinghieri, i quali scrissero della Cosmografia in terza rima, si può a pena dire, che

re, che scriuessero in versi, non che sussero poeti: E M. Matteo Palmieri, ottimo e riputato Cittadino su di grandissima lunga in tutte le cose à Dante inferiore. E quegli, che scrissero poi i Romani le battaglie, i quali furono molti tra' quali Luigi Pulci nel Morgante maggiore, e Luca suo fratello nel Cirisso Caluaneo teneuano il principato, non furono da noi nella prefazione nostra tra' poeti, non che tra' buoni poeti riceuuti. Di M. Agnolo Poliziano huomo di molte lettere, e giudizio, per lo non hauere egli fornita l'opera sua, e anco peccato nella lingua alcuna volta, non vogliono, che tra gli Heroici s'annoueri.

Hora fauellando de' tempi nostri, il primo, che acquistasse grido di lodato poeta dietro l'orme del Sig. Matteo Maria Boiardo fu meller Lodouico Ariolto ; 1l quale, tutto, che da noi alsai commendato sosse fu non dimeno in alcune cose non dico riprelo, ma notato : onde per nostro giudizio medesimo no si debbe ( dicono effi ) ne anche a' Latini agguagliare, non che prepor re à Greci: A costui successero e al suo tempo, e dopoi molti altri; ma niuno di quegli, che hauemo letti noi, pare che lo artiui non che trapaísi, se non se il nostro messer Luigi Alamanni nel fuo Giron Cortese. E perche anco in lui per nostro giud zio si difiderano alcune cole, non puo dirfi, che noi fiamo pari, nó che fuperiori, ne a i Greci, ne à Latini: Restaci l'opera di messer Giouangiorgio Trillino da Vicenza, scritta da lui in versi sciolti con questo titolo; l'Italia liberata da Gotti : la quale se bene è lodata da pochiffimi meno, che mezzanamente, e da molti infinitamente bialimata, e quali derila, à me pare nondimeno, che quan to à quello, che è proprio del poeta, ella meriti tanta lode, anzi tanta ammirazione, quanta altra poesia, che sia dopo Homero stata scritta, e dopo Vergilio: e doue molti si ridono di lui, che confessa d'hauer penato xx. annia comporla : à noi pare, che ciò à gran giudizio porre, e attribuire se gli debba, e tanto piu che quasi in tutte l'altre opere sue, cosi di versi, come di prosa, forse . per hauerle egli con minore tempo, e ftudio fatte, ci pare ogni altro, che il Trillino, cioè con poco giudizio, e fenza molta dottrina. Aggiungono alle cole dette, che quando tutti i raccontati fusiero eccellentisimi stati in tutte l'altre cose, non perciò si pollono Heroici chiamare nell'opere loro, hau ndo io datto coll'au torità d'Arift, che gli Heroici non pollono altro verso v'are che l'Efametro, il quale è il piu graue, e il più stabile di turti gli altri: mancando di lui la lingua Tofcana. La onde, deuendo noi alle costoro ragioni, e autorità rispondere, è necessario, che dichiariamo

riamo due cose : l'vna, se i Toscani hanno il verso Esametro: l'altra qual sia nella lingua Toscana il verso Heroico: le quali due quistioni fornite, fornità ancora l'hudierno ragionamento nostro: Perche dalla dichiarazione di loro nascerà in gran parte lo scioglimento di tutti i dubbij proposti, e il restante al suo luogo proprio più lungamente si dichiarerà.

# SE I TOSCANI HANNO Il verfo Efametro.



#### QVISTIONE PRIMA.



HIVNCHE fa, che cofa fia appoi Latini verfo Elametro, e conosce le maniere de' versi Toscani, sa ancora, fauellando propiamente, che i Toscani non hanno il verso Esametro: Perche, lasciando stare l'altre cose, cotal verso ha (come ne dimostra il suo nome) sei misure, ouero piedi, la qual cosa non ha verso al-

euno Toscano: le non se forse quella maniera di versi ritrouata da Monfignor M. Claudio Tolomei, della quale fauellaremo liberamente di sotto: del che seguita, che ciascuno verso Elametro habbia almeno tredici fillabe ordinariamente. Dico cofi, perche, fe i piedi fussero tutti spondei, sarebbe di dodici, il che rade volte, o più tofto non mai viene in vlo; e il maggior numero ordinariamente sono xvij. sillabe : dico ordinariamente, perche se i piedi fusiero tutti dattili, sarebbe xviij.Oode fra xiij.e xvij ordinariamente, e fra xij. e xviij. straordinariamente si rauuolgono. e racchiuggono tutti i versi Esametri. Hora chi no sa, che il mag gior verso, che habbiano i Tolcani, è ordinariamente xj. sillabe: e per lo straordinario, cioè quando è à sdrucciolo, xij. e così il nostro verso maggior non arriua si puo dire al minor de' Latini; e di qui viene, che chi traduce o versi Latini, o Greci in versi Toscani, non puo quasi mai tradurre verso per verso, ma gli bisogna crescere, cioè mettere vna medesima sentenza in piu versi, che i Greci, o i Latini non sono, donde egli la traduce, dico quando ancora l'altre cose fussero pari.

Ma

Ma, perche s'intenda meglio la differenza, che è tra'verfi Greci, e Latini da vna parte, e i Toscani dall'altra ; e si conosca quello, che per nostro auuiso ha in errore condotto tutti coloro, che si fecero a credere, chei versi Elametri e si potessero, e si deuesse ro accommodare, eintrodurre ancora in questa lingua, non ci parrà fatica dichiarare breuissimaméte quelle cose, che con grandiffimo tempo, estudio hauemo apparate; e cioè quello in che conuengano, e disconuengano i versi Toscani da i versi Latini; e quando dico Latini, intendo ancora de' Greci, iquali nel medefimo modo si fanno, se bene alquanto piu ageuolmente, che i Latini fi per la copia della lingua, e fi ancora per alcune licenze, che a loro (come ancora à noi) sono concedute: dalle quali i Latini, come seueri, e sorse troppo schifi, per non dire, schizzinosi, si guardarono.

Dico dunque per cominciare da' primi fondamenti, che cialcuna fillaba in tutte le lingue ha necessariamente tre cose, lunghezza, altezza, e larghezza: Le quali (come ciascun vede) sono tutte e tre le dimensioni, ouero misure, che trouare si possono, e perche la voce se bene non è propiamente corpo, si fa nondimeno nell'aria, la quale è corpo, quinci è, che ogni fillaba neceffariamente ha tutte le misure, che hanno tutti i corpi, cioè lunghezza (come s'è detto) profondità, e larghezza : perche, se si scriue, le ha in potenza, e quando si proferisce, le ha in atto: Ora i Latini, i quali cauarono i loro versi da i Greci, considerauano in ciascuna sillaba principalmente la lunghezza, cioè secon do, che era o lunga, o breue, il che effi conofceuano naturalmente, perche se era breue, la pronunziauano breuemente, e con vn tempo solo, come si fa nella musica, verbigrazia vna semiminima; e se era longa, la proferiuano lungamente, e con due tempi, come fi fa nella mufica vna minima: di maniera, che ciascuno conosceua, tofto, che sentiua pronunziare alcuna dizzione, quali sillabe erano lunghe, e quali breui: come conofciamo noi quale accento è acuto, e quale è graue: benche cosi le breui, come le lunghe erano di più ragioni, cioè breui, più breue, e breuissime; o lunghe, piu lunghe, e lunghissime, come si vede ancora nella musica: il che loro auueniua secodo l'asprezza, e moltitudine delle consonanti, che detta fillaba accompagniauano o prima, o dopo, cioè o dinanzi, o di dietro la vocale, che faceua cotal fillaba.

Dalle quali cose seguita, che i versi Latini non hanno principalmente armonia, ma ritmo, cioè numero; ilquale nasce dalla misura del veloce, e del tardo. E per esfere meglio intesi, dicia-

mo,

637 mo, che il ritmo, ouero numero è quella proporzione, che si ritruoua fra due moti locali, vno veloce, e l'altro tardo, come si vede nel ballare, nel cantare, nel sonare, e nel fauellare così in prosa, come in versie come si sente ancora nel polso: perche, trouandosi in tutte queste cose il veloce, e il tardo, cioè l'andare, ouero il farfi o piu tofto,o piu adagio, è necessario vi li truoui ancora il moto, perche il veloce, e il tardo sono differenze del moto; e doue è il moto piu tardo, e piu veloce, è necessario, che fia ancora il ritmo, ouero numero, e secondo, che la proporzione sarà o migliore, o piu cattiua, coli farà il numero ne piu, ne meno, e conseguentemente il verso, o piu, o meno alto, e sonoro; perche il verso chiamato da' Latini Grecamente metro, cioè misura, è parte del numero:onde douunche è metro, è ancora numero, ma non già per lo contrario, perche ancora nella profa, pronunziandofi alcuna fillaba brene, o piu brene, e alcuna lunga, o piu lunga, vi è neceffariamente il numero, ma non già il verlo, ouero metro; non che anco le profe buone, non debbiano hauere il lor numero, e quasi metro: ma perche è d'vn'altra ragione metro, oucro numero.

Vedefi dunque, che i Latini non hano principalmente armonia, ma ritmo, ouero numero, cosi ne versi loro, come nelle profe: Dico principalmente perche secondariamente hanno anche l'armonia, come fi vedrà meglio, detto, che haremo, che i Tofcani per lo contrario non hanno principalmente numero, ouero ritmo, ma armonia, cioè non confiderano nel fare il lor verfi la pri ma dimensione delle sillabe, cioè la lunghezza, ma la secoda, cioè l'altezza, ouero profondità, e in somma non si regolano con la quantità delle fillabe, ma colla qualità de gli accenti, i quali nou ci seruendo noi del circonflesso, sono duoi, il graue, che issona de al breue nella fillaba, el'acuto, che risponde al lungo; perche della larghezza in questo luogo non occorre di fauellare: Onde in nessuna dizzione Toscana puo pronunziarsi accento acuto, se non fopra quella fillaba, che fia lunga di natura : e ciascuna dizzione ha necessatiamente vna sillaba lunga, e non più, e sopra quella si pronunzia, o si pone l'accento acuto, e tutte l'altre sono sopra queste, perche si pronunziano grauemente, non si pone accento nessuno, ma vi s'intende il graue ; il quale no fi segna mai, fe non quando si pone in luogo dell'acuto, nella coseguenza delle parte, come fanno ancora i Greci. Ma qui ne si pollono, ne si deuono tutte queste minuzie e sottigliezze dichiarare, basta che il verso Toscano, faccendosi d'alto, e basso, ouero d'acuto, e grauc ge-

ue genera armonia : la quale non èaltro, che vna confonanza rifultante di più voci acute, e graui, ouero alte, e basse : e secondo, che detta confonanza è più, o meno vaga, e perfetta, tanto il verso farà o piu, o meno bello, e sonoro, e anco in questi arrecano pienezza e sonorità le lettere confonanti secondo, che sono o più di numero, o più aspre di suoro, come si sente in quel verso:

,, Nondell'Ispano Ibero all'Indo Idaspe,

E in quell'altro

, Spezza a' tristi Nocchier gouerni, e farte :

E tal uolta ancora per cagione de' dittongi, come si vede in quel verso:

,, Laura, che'l verde lauro, e l'aureo crine; E in quello

,, Dell'aureo albergo all'aurora innanzi.

E'l medefimo diciamo della profa: nella quale non fi confidera la quantità delle fillabe, cioè fe fono breui, o lunghe principalmente, ma la qualità de gli accenti, cioè fe fono graui, o acuti, cioè alti, o baffi: Dico principalmente, perche fi confidera fecondariamente anco il tempo, cioè la longhezza, o breuità delle fillabe, ma per rifpetto de gli accenti, fecondo i quali fi regolano i Tofcani, cofi nelle profe loro, come ne i uerfi: i quali, fauellando hora de gli interi, e non di quegli, che rotti, o fpezzati fi chiamano, deono fempre, e neceflariamente hauere l'accento acuto fopra la decima fillaba, la quale è fempre innanzi all'vltima: perche tutti cotali verfi fono d'vndici fillabe ordinariamente: dico ordinariamente, perche l'accento acuto ha tanta forza, che quando fi pone fopra l'ultima fillaba, il verfo in cotal cafo non è più, che dieci fillabe, come fi vede in quefti, e in molti altri cofi del Petrarca, come di Dante:

,, Io die in guardia à San Pietro hor non più no .

,, Abraam Patriarca, e Dauit Re.

I quali in un certo modo puo dirfi, che rispondano à gli spondaici Latini: e quando l'accento acuto non è ne sopra l'vitima sillaba, ne sopra la penultima, ma sopra l'antepenultima, cioè sopra quella, che precede la penultima, il verso viene ad essere di dodici sillabe, e si chiama sdrucciolos, ouero à sdrucciolo, come si vede nel principio del xv. canto dell'Inferno:

,, Hora vn porta l'vn de i duri margini.

E cofi di tutti gli altri fomiglianti, i quali fi poffono a'dattilici nella lingua Latina agguagliare, e di quefti non volle vfare il Petrarcha perche quel verfo de Trionfi

L'vn di virtute, e non d'amor mancipio,

Non

# DELLA POESIA.

Non è sdrucciolo, come hanno alcuni creduto, ma anco quell'altro in fonetti:

Qual Scitia m'assicura, o qual Numidia

E cosi di tutti gli altri, che sono undeci sillabe

E fopra queste tre maniere di versi si potrebbono molte cole, e molto noteuoli dichiarare : Ma, perche non s'appartiene ciò fare in questo luogo, diremo solo, che gl'accenti acuti hanno tanta forza, e cotal preminenza in tutti i versi, che non bastano vndici fillabe à fare il verso, ma si ricerca di piu (come ancora ne' Latini le cesure) che gli accenti acuti siano a' luoghi loro posti, e nelle debite sedie: Perche chi pronunziasse questo verso:

, Guastan del Mondo la piu bella parte in cotal maniera

,, Guastan la piu bella parte del Mondo,

Harebbe col mutamento d'vn'accento folo ogni fuo concento, e armonia del tutto guasto, e leuata via : e così diciamo di tutti gli altri somiglianti.

Onde è da fapere, che niun verso è verso, cioè non genera la debita armonia, se egli oltral'hauere vndici sillabe, non ha ancora due accenti acuti, almeno l'vno in su la decima; e questo non puo mai fallare; e l'altro in su la sesta, o almeno in sulla quarta, e questo anco non falla mai, se non se per auuentura in quel verso, nel primo capitolo della fama.

E le mitre con purpurei colori.

Se già no fi pronunziasse in su le quarte, e in su le ottaue coss. E le mitré con purpuréi colori,

O vero in su le seste, e in su l'ottaue, cosi.

E le mitre con purpuréi colori.

E quando gli accenti in amendue queste sedi, cioè quarta, e sesta si pongono, ne diuiene piu bello il verso, e piu sonoro: anzi generalmente quanti piu accenti acuti ha ciascuno verso, tanto ha maggiore suono, come si vede in quel verso

Neue, or, perle, rubin, due stelle vn Sole,

E più in quello del Petrarca,

,, Fior, frond'herbe, ombre, antri, ond'aure soaui,

E in quell'altro.

,, Rodano, Hibero, Ren, sen' Albia, sen' Hebro.

I quali però, perche sono piu tosto strepitosi, che sonoti, si deb bono fuggire, e andare contemperando l'acuto col graue, e il graue coll'acuto, secondo che la materia, della quale si scriue, richiede come si vede in quei versi:

,, Gigli, calta, viole, acanti, erofe,

,, E Ru-

629

,, E rubini, e zaffiri, e perle, e oro

,, Scuopre s'io miro nel bel vostro volto.

Come ancora si vede in questo verso dello ingegnossismo M. Claudio Tolomei, nel quale sono artifiziosissimamente vndici sillabe in dieci dizzioni, e tutte coll'accento acuto,

, Fior, frond'herb'aria, antri, ond'arm'arc'ombr'aura. E audace, Pure, che no fi machi almeno di due acuti, cioè in fulla decima (come s'è detto)e in fulla festa, o almeno in su la 4. come quello: , Nel quinto gioro non abitrebbe ella,

Perche chi pronunziasse quel verso del Petrarca:

, Ch'à bei principi volentier contrasti: in questa guila,

,, Ch'à bei principi volentier contrasti :

Harebbe mutato vn'accento iolo, disciolto l'armonia, e conseguentemente guasto il verso, perche chi non conosce quanto è languido, e cascante quel verso del Petrarca,

,, D'vn fresco, e odorifero laureto

Perche non ha la quarta fillaba acuta, e cosi quell'altro:

,, L'odorifero, e lucido Oriente,

Se bene ha ancora la quarta acuta, solo perche ha due voci solo forucciolice, e chi puo, che ben vada, quell'altro pronunziare, il quale non par che si regga in piè, solo perche la sesta nó è acuta,

, Diffe io Seleuco fono, e quesfi d'Antióco; Se già quella parola Antioco non fi facesse di tre fillabe: faccendo diuentare quello, i, vocale, consonante, o non si leuando vna fillaba nel principio, per farlo medesimamente tuisllabo, come vsa di fare alcuna volta il medesimo, come in quel verso

,, Ecco Cin da Pistoia, Guittor d'Arezzo, E in quell'altro

, Milciade , che'l gran giogo à Grecia tolfe .

Onde per ciò fuggire molte volte si pronunziano le parole altramente, e con altri accéti di quello, che fare si douerrebbe : perche chi non sa, che i Toscani pronunziano ordinariaméte Commédia, e Tragédia, coll'accento acuto in su l'antepenultima, e nientedimeno à volere, che quèsti versi di Dante steano bene :

,, Che la mia Commedia cantar non cura, E quell'altro

,, L'alta mia Tragedia in alcun loco ,

Bifogna pronunziargli coll'accento acuto fopra la penultima. E così quell'altro :

- ,, Fleg as, Flegias tu gridi à voto : E quegli altri :
- ,, Diogenés, Anafagóra, e Tale

,, Empedoclés, Eraclíto, e Zenone.

,, Pou & Cleopatràs lussuriosa.

E quel-

E cosi quello

641

quell'altro pur di Dante fauellando di Cerbero,

,, Con tre gole caninamente latra. E quell'altro

,, La gente, che per gli sepolcri ghiace :

E quell'altro più duro di tutti gli altri, e che per niun modo par verso, se colla pronunzia grandemente non s'aiuta:

,, Non per far, ma per non far'ho perduto;

Ponendo l'accento acuto contra la pronúzia ordinaria fopra la fillaba quarta,cioè fopra la particella má . Le quali cofe fi ritruouano ancora in messer Francesco Petrarca , come in quel verso :

- ,, Enone di Paris, e Menelao, e in quello
- ,, Che fe non Teusi, o Prasitele, o Fidia: E in quell'altro:
- ,, E Laodonisa, e il suo Protesilao, e in quello

- ,, Com'Euridice Orfeo sua senza rime : E in quell'altro

...., E seco Hippomenes, che fra cotanta, E in quello

,, O usatodi mia vita sostegno;

ε.

ll quale è forza, che fi pronunzij o coll'accento acuto fopra la quarta, dicendo cofi :

,, O vsatú di mia vita sostegno,

- O veramente che si separi quella sillaba mia dal suo sostantiuo in questo modo:

-: ,, O vsato di mià vita sostegno. E così quello ancora

- ,, L'altra, e Penelopé, que sta gli strali,

Donde il Reuerendissimo Bembo, il quale hebbe sempre il. Petrarca e nel cuore, e dinanzi a gli occhi, disse ad imitatione di lui non ho Hercole (come comunemente si dice, ma:

,, O Hercole, che trauagliando vai.

, , Non fonò sì terribilmente Orlando

E alcuna volta si diuide, e disgiugne la parola stessa, come in quel verso

,, Cotanto glóriofamente accolto :

La qual cosa fece ancora il Petr. quando disse prima ne' sonet. s, E perche naturalmente s'aita : "E poi ne' Trionfi :

,, Come chismisuratamente vuole.

Il che imitò ancora-ingegnosissimamente il secondo Petrarca,quando disse in quella sua dolente, e marauigliosa Canz.

,, E gridò o d'fauuenturoso amante.

E alcuna volta per lo contrario è necessario per cagione dell'accento, cioè per generare mediante gli accenti la debita armo-Sí nia, nia, e fare, che il verlo non zoppichi ( come dicano i latini )o più tosto ( secondo i Toscani ) non discordi, congiugnere due parole insieme, che ordinariamente si pronunziarebbero disgiunte, come si vede in quel verlo :

,, Questo è diuino spirito, che néla: E in quell'altro

, Moffimi, e'l Ducamio si mosse perli.

E in quell'altro pur di Dante :

,, Che andate pensando si Voi soltre.

E in somma nel pronunziare i versi, si deue hauer cura più à gli accenti acuti, che ad altro, come à quegli, nel proferire de quali confiste tutta l'armonia. E chi crederrebbe, che nella nostra lingua non pur due, come chi dicesse nobilissimamente innamorato, ouero leggiadrissimamente fauellando, il che posson fare ancorai Latini, tanto nell'Hesametro, quanto nel pentametro, come in quei due versi,

,, Lamentabantur Costantinopolitani

, Bellozophonteis sollicitudinibus.

Ma vna parola fola potesse con douuto modo pronúziata com porre vn verso ? E pure si vede, che chi pronuntiasse debitamente, e co gli suoi accenti questo auuerbio, Misericordiossissaménte, come sece, non ha guari, assa piaceuolmente, e con merauiglia di molti M. Andrea de' Mancini da Montepulciano nell'vitimo verso d'vna stanza, harebbe ciò fatto.

Ma, perche l'intendimento nostro non è fauellare ne del numero, ne degli accenti, mediante i quali si com-

pongono i versi, e tanto meno, hauendone fauellato per bocca di messer Michele Baro-

zio affai acconciamente M. Bernardi-

no Tometano ne' suoi ragiona-

menti della lingua Tosca=

na, si che noi hauen-

do lungamente

dichiara-

#### to,

prima, che questa lingua non ha il verso Esametro, poi qual sia la differenza tra i Latini versi, e i Toscani, trapassiamo alla seconda disputazione.

#### QYAL

### 643

# QVAL SIA NELLA LINGVA Tofcana il verfo Heroico.



#### QVISTIONE II. E VLTIMA.



Ом е niuno dubita, che al poema Heroico fi conuenga la piu graue materia, e la maggiore, che trouare fi possa; cosi confessa ciascuno, che il più graue verso, che fia, e il piu mag giore gli si debba dare. Dubitano bene molti, e fanno grandissima disputazione, e contrasto quale si debba chiamare nella lingua no-

ftra cotal verso, d'intorno alla quale materia si ritruouano principalmente tre oppenioni : La prima delle quali vuole che i terzetti, ouero la terza rima siano in questa lingua i versi Heroici : La seconda è, che le stanze, ouero l'ottaua rima corrisponda all'Heroico nella Latina : La terza, e vltima tiene, che i versi sciolti, ouero senza rima rappresentino essi gli Esametri : E perche ciascuna di queste oppenioni si fonda in alcuna ragione, & ha dal suo l'autorità di grandistimi huomini, noi, lasciando, che ogn'uno a quella s'appigli, che piu gli aggrada, le recitaremo tutte e tre, senza darne altro giudizio, che dire sinceramente il parer nostro.

#### DE'TERZETTI.

Q V ESTA maniera di versi chiamati hora terzetti, hora ternatij, e quando terzine, i quali non sono altro, che versi d'vndici fillabe rinterzati: Onde si dicono volgarmente terze rime; e da alcuni per lo collegaméto loro si chiamano catene; e da M. Antonio da tempo seruentesi, ha in fauor suo prima Dante, che scriffe la sua opera grande in cotali versi, e su il primo, che, volendo Heroicamente scriuere, gli trouò; credendogli senza alcun dubbio Heroici:onde disse fauellando a Vergilio:

- ,, Tu feilo mio maestro, e'l mio Autore;
- , Tu sei solo colui, da cui io tolsi

•

- ., Lo bello file, che m'hafatto honore.
- Sí 2 Hora

Hora non hauendo Vergilio scritto con altro verso nessuna delle sue tre Opere, che con l'Esametro, e dicendo Dante d'hauer tolto il suo stile da lui, certa cosa è, che prese la terza rima per l'Heroico: Poi messer Francesco Petrarca, il quale o seguitando Dante, o pure per propio giudizio suo scrisse i Trionfi in terzetti,i quali Trionfi senza alcun dubb'o sono poesia, ed Heroica: e come Dante diuise le sue cantiche in canti, cosi il Petrarca diuisei suoi trionfi in capitoli. Questi due surono seguitati da Fazio Vberti, dal Berlinghieri, e dal Palmieri, e da tutti gli altri, chè dopo loro in terza rima Heroicamente poetarono, come fece ancora Nicolò Machiauelli in amendue i suoi decennali. E di vero l'autorità de' due occhi della nostra lingua debbe molto potere; dalla quale mossi perauuentura prima M. Pietro Bembo, e poi M. Trifone Gabrieli, amenduoi Viniziani, amendue dotti, amendui giudizioli, ma più quali senza comparazione il Bembo, tennero, che con questo verso si douessero scriuere Heroicamente le poesie : e io per me non solo non saprei riprendere, ma non potrei non lodare chi ciò facesse : non ostante ne l'autorità, ne le ragioni di coloro, che dicono, che il terzetto, hauendo le rime frequenti, e l'vna propinqua all'altra, tanto scema, e toglie la grandezza, e la grauità, quanto cresce, e giugne dolcezza, e leggiadria : Percioche cosi nel Petrarca, come in Dante si vede ciò non hauere impedito, che non diceffero grandishme cole, e grauissime con degnità, oltra, che, come al suo luogo si dirà, mail verso è quello, che principalmente dea la grauità, e la grandezza, ma il soggetto e le sentenze. E à coloro, che rifiutano cotale mifura per Heroica per lo effere neceffario chiudere à ogni tre versi la sentenza, e questo arrecane grande incommodità, diuenendone il poema alpro, e duro, e con poca grazia, quasi non si posta il poeta hora in istretto raccogliere, hora in largo distendere, secondo che la qualità del soggetto; o l'impeto della Musalo trasporta, li puo rispondere prima ciò non essere vero, come per molti estempij tanto di Dante, quanto del Petrarca fi puo manifestamente conoscere : Poi dire, che non hauendo questa lingua, ne il miglior verso, ne il maggiore, è costretta per seruirsi del suo, à vfare quello, che ha: Ne gli esfempi d'Homero, e di Vergilio fanno del tutto à proposito; perche scrissero in diverse lingue ambidue, nelle quali non l'armonia faceua i versi, come nella nostra, ma il numero (come di sopra s'è lungamente dichiarato) E perche molti credono, che nelle rime, che di terzo in terzo verso si pongono sia vizio, quando non si fornisce la sentenza in yn

#### DELLA POESIA.

645 in vn ternario solo, ma si trapassa nell'eltro, diciomo ciò à giudizio nostro non solo ne ternarij, ma in qualunche altra maniera di rime, eziandio ne' sonetti, nelle stanze, e nelle canzoni stesse non estere vero, ancora, che quasi sempre s'vsi altramente, mosli à ciò dire dall'autorità di Pindaro, il quale spessifime volte ne gli inni fuoi, che altro non sono, che canzoni a modo nostro, vla ciò fare. E infin qui basti hauer detto delle terzine.

#### DELLE STANZE.

M ESSER Giouanni Boccaccio, il quale hauendoli propo-fto altiflimo tema e foggetto degno di stile Heroico, ritrouò le stanze per nobilmente vestirlo, e si serui dell'ottaua rima in quegli dodici libri, che intitolati da lui la Tefeida, fi ritruouano ancora hoggi : nella fine de' quali par, che si vanti d'essere egli il primo stato, ilquale di scriuere battaglie in versi Heroici, hauesse nella lingua Volgare ofato: Per lo che se gli deue (se bene l'opera molto felicemente non gli fuccesse) non picciola gloria. Dietro costui, ma dopo lungo tempo e spazio seguirono molti, i quali col medefimo verso le battaglie, e altri auuenimenti scrissero così d'armi, come d'Amore, ma tanto lontani no lolo dall'artifizio de' poeti, ma dalle regole de' Grammatici, che non volendo noi dire, che eglino ogn'altra cosa furono, che poeti, passaremo a raccontare, che il primo, che meritasse in questa maniera di scriuere, elode, e ammirazione, fu il Poliziano, il quale, esfendo dotto, e giudizioso, lasciato in gran parte le parole, e i modi della Plebe, e seguitando le vestigia de' buoni autori, cosi Greci, come Latini, e massimamente Homero ( come pare, che testimonij egli medesimo) quando fauellando ad Acchille, diffe:

, Lascia tacere vn po tua maggior Tromba,

,, Ch'io fo squillar per l'Italice ville, Gc.

S'alzò tanto da tutti gli altri, che dinanzi à lui furono; che se glialtri, che dopo lui vennero si fussero tanto da luialzati, non c'accadrebbe hora quale fusse lo stile Heroico disputare, ancora, che nelle sue stanze o per non l'hauere egli fornite, e conseguentemente ammendate, o per la corrottela di quei tempì, o per altre cagioni, si ritruouino alcune cose, che più tosto macchie rasfembrano entro vn bel vilo, che nei. Dopo lui seguirono molti altri; Ma l'Ariosto per giudizio comune ha infin qui nel suo Furioso ottenuto la palma: Dietro il quale ha il grido Messer SI 3 Luigi

Luigi Alamanni nel suo Girone : benche noi (come al suo luogo faremo manifesto) siamo di diuerso parere. Basta per hora, chetutti coloro, i quali tengono, che l'ottaua rima sia il verso Heroico, allegano in pro, e per fauore della loro oppenione l'au torità di costoro: Allequali fi puo aggiugnere fi quella di m.Gandolfo Ponini, il quale scriffe le pompe funerali del Signor Luigi Gonzaga, con ottaua rima, e si quella di m. Francesco Bolognetti, il quale scriue il suo poema Heroico, intitolato da lui Costante Pio, e al nostro Eccellentissimo Duca indiritto, con questa maniera medelima di versi; e si ancora di quegli, che sapemo noi, oltra messer Lodouico Dolce, quella del Clarissimo, e Dottissimo messer Domenico Veniero, ilquale, volendo a benefizio comune, e per arricchire la nostra lingua, le trasformazioni d'Ouuidio tradutre in Toscano, le traduce medesimamente in istanze, le quali fe bene hanno le rime fpeffe, e vicine, come ancora i terzetti, da' quali non son differenti, se non ne'duoi versi vltimi, mostra nondimeno la sperienza, che sono attissime, non solo à qualunche materia bassa, e mezzana, ma ancora à tutte l'alcissime, come puo chiaramente vedersi in tante stanze da tanti varij Autori di tanto diuerse materie coposte, tra le quali quasi Amaranti tra' piu bei fiori rilplendono quelle del Reuerendis.Bembo; E io per me ( se bene ancora nell'ottaue rime si disidera alcuna cola) non le giudico punto ne meno degne, ne manco nobili, che le terze : anzi à gli orecchi miei paiono, e piu grandi, e piu sonanti: Di maniera, che quando bene fussero piu naturali, e piu ageuoli, che l'altre, come mostrano quegli, che improuisamente dicono, non per questo a giudizio nostro sarebbono da douere effere dispregiate ; conciosia cosa, che quetto, quando l'altre cole fiano o pari,o maggiori,non le dee piu vili fare, e meno care dell'altre: di maniera, che quanto à me, stimarei piu per ventura l'vío de gli Autori moderni, che l'autorità de gli Scrittoriantichi: quando volessi opera Heroica in questa lingua com porre : e quanto al douere ad ogni otto versi il sentimento fornire dico, che quando fusse necessario, o mi tornasse commodo trapassare alcuna volta dell'vna nell'altra stanza, non miguardarei da ciò fare per l'autorità di Pindaro allegata di sopra.

# DELLA POESIA. 647

#### DE'VERSISCIOLTI.

S I come tra'Latini è dubbio chi fusse il ritrouatore de' versi Ele gi di maniera, che ancora pende la quistione : Cosi non è certo fra' Toscani chi colui tosle, il quale primo i versi sciolti, ouero Ienza rima ponelle in vlo: Conciofia cola, che alcuni cotale ritrouamento di messer Giouangiorgio Trislino dicono, che fu, e alcuni à messer Luigi Alamanni l'attribuiscono, allegando si molte altre delle sue opere, e si principalmente la coltiuazione. Noi di ciò, non fappiendone la certezza altro non diremo, eccetto, che se per conghiettura à valere hauesse, penderemmo nella parte del Trislino si per lo estere egli alquanto più antico stato, e prima fio rito dell'Alamanni:e si perche mi ricorda che già, estendo io fanciullo, con Zanobi Buondelmonti, e Nicolò Machiauegli, meffer Luigi esfendo garzone andaua all'horto de Ruscellai, doue infie me con meller Colimo, e più altri giouani vdiuano il Trislino, e l'osferuauano piu tosto come Maestro, o Superiore, che come, compagno, o eguale : Ma, per non fare alla verità pregiudizio alcuno, lasciato questa lite indecisa, diremo solo, che messer lacopo Nardi in vna sua Comedia vsò già molto prima, che alcuni diquestiduoi, secondo, che c'è pure hoggi stato da Francesco Guidetti riferito, cotal maniera di versi : ma o l'vno, o l'altro di loro, o amendue, o tutti e tre che si fussero delle rime senza rima ritrouatori, eglino fono stati piu tosto seguiti da molti, che lodati da gli altri, conciosia, che la maggior parte, non che leggere cotali versi con piacere, no pure pur vdirgli senza fastidio : dico di quegli etiandio, che come non mancarono di dottrina, cofi abbondarono di giudizio. E per tacere de gli altri, M. Trifone Gabriele, alla cui bontà, e amoreuolezza ha non picciola obligazione la lingua nostra, non solamente gli riprouaua, ma diceua non effere versi : la qual sentenza o non è da noi bene intesa, o ella è manifestissimamente falla.

Dall'altro lato fi truouano alcuni, i quali non folamente gli appruouano, magli propongono a tutti gli altri, e massimamen te nelle composizioni Heroice: e tra questi è Messer Hieronimo Muzio huomo per nostro parere di non minor dottrina, che bontà, e cosi raro di giudizio in molte cose, come felice d'ingegno, che che se ne dicano alcuni. Costui nel principio del secondo libro della sua poerica tiene, che solo il verso senza tima e si possa opporre, e si debba all'Esametro, faccendolo sopra tutti

SI 4 gli

gli altri dolce, puro, leggiadro, altero, e chiaro: onde scriue con molti altri, questi versi propij:

- ,, Contra lo Stil continuo, in quella vece,
- , Che già gli Antichi vsar le sei misure,
- ,, Porrem le rime senza rima : queste
- ,, Sono oltra l'altre, chiare, pure, e alte:
- ,, E chi non v'ha l'orecchie in tutto nuoue,
- ,, Altra lettura, altro cantar non vuole.

In qualunche modo si sia, quasi tutti coloro, i quali di Greco hanno, o di Latino poeti Heroici in volgare tradotto, gl'hanno in questo verlo, forse più graue, ma certo piu ageuole, se bene alsei difficile, e men dolce di tutti gli altri, tradotto. Come si vede. che fece Messer Lodouico Martegli il quarto di Vergilio : 11 Cardinal de' Medici, il secondo, & vltimamente Monlignor de' Minerbetti Vescouo di Arezzo il nono, indirizzandolo a noi messer Bernardino Daniello la Georgica : messer Marcantonio Cinuzzi il rapimento di Proserpina scritto da Claudiano: Mesfer Bernardo Tallo la fauola d'Hero, e di Leandro, composta da Museo nobile, e antico poeta Greco: messor Alessandro Piccoluomini le due orazioni d'Aiace,e d'Vliffe del xiij.libro delle traf formazioni d'Ouuidio : meller Dionigi Lippi, e meller Cammil lo Buonpigli la Zanzara di Vergilio: messer Alberto Lollio, e messer Lelio Bonsi, il Moreto del medesimo, e molti altri, i quali parte hora non mi fouvengono, e parte non holetti ancora, e per non frodare alcuno del giudizio nostro, auuenga, che debolisfimo : dirò, che io, come non lodarei chi lasciasse le rime per iscriuere in versi sciolti, cosi non biasimarei chi dopo l'essersi nelle rime esercitato, componesse da se, o traducesse da altri in questa maniera di versi alcuna opera Heroica, o materia pastorale, come fece già giudizio amente meller Annibale Caro, e leggiadramen te nella traduzzione della prima Egloga di Teocrito.

Ma di questo verso, nel qual giudichiamo, che à volere a quella perfezzione condurlo, della quale lo crediamo capeuole, faccia mestiero di maggior fatica, e diligenza, che molti per auuentura o non hanno fatto, o non pensano, che fare si debba, si trattarà piu particolarmente quando disputaremo in qual maniera di versi si debbano le Tragedie comporre.

Baste per hora, che dalle cose dette puo ageuolmente cauarsi, che i Toscani più tosto abbondano ne' versi Heroici, hauendone di tre maniere, che eglino ne manchino, e non ostante questo, messer Claudio Tolomei già più volte ( per honorare l'ingegno, la bon-

la bontà, e le molte sue, e grandissime virtù ) da me nominato, per fuggire la troppa licenza, elibertà de' versi sciolti, e schifare la secchezza (per dir cosi) e la strettezza delle terze rime: e in fomma non giudicando, che verso alcuno d'vndici sillabe ( qualunche fusse) potesse per la certezza, e bassezza sua alla degnità, e grauità dell'Heroico peruenire, ritrouò sono già più anni, prima alcune catene, e certi legamenti di rime variate, le quali furono poi o con pari ingegno ritronate, e con maggiore animo vlate, e prodotte in luce da messer Bernardo Tasso, doue sono le rime, ma tanto lontane, che non si sentono, le quali sono piu di tutte l'altre comuni, cioè d'vndici fillabe, approuate da meffer Claudio, il cui giudizio può ciascuno esfeguire, e fuggire, secodo, che piu o lo stima migliore, o lo tiene manco buono. Certo a noi pare, per dire ancor di questo liberamente l'oppenione nostra. che quelle fatiche, le quali o non giouano all'anima, o non dilettano il corpo, e breuemente che non sono necessarie, ne vtili, siano tutte souerchie : e possono più tosto essere sculate alcuna volta, che lodate.

Poi ne questo modo ancora per lo picciolo numero delle sillabe a meffer Claudio piacendo, ritrouò di quiui à poco vna nuo ua milura di versi, e vn modo non più vdito, di poetare in questalingua, del quale ne fu vn libro in Roma stampato l'Anno M D-XXXIX. intitolato: la nuoua poesía Toscana; doue fileggono molti Efametri, e Pentametri, con altre guife di versi al modo Latino Toscanamente composti, de' qualisallo Dio, che io per me non so, che dire mi debba : poi, che ancora hoggi quando sono stati da tutto il Mondo apertamente rifiutati, e derisi, non pure gli difende, magli celebra, gli ammira, e mette innanzia tutti gli altri messer Claudio solo, chiamando coloro, che cosi non fanno non ignoranti, ma ostinati ; quasi conoscano il vero, ma non vogliano o per inuidia, o per malignità confesfarlo: Pure costretto dalla promessione mia, ricoprire dirò, non per la gloria di lui ( il che non posso, ne voglio, ne debbo fare, ma per iscoscoprire non già l'ostinazione, ma bene l'ignoranza mia) che mai cosa alcuna all'orecchie non mi peruenne, ne meno giudiziosa di questa, ne più, in materia graue, ridicola: E pol so affermare veramente, che mai non gli lessi, che gl'ho(per discre dermi e prouare di sgannarmi) piu volte letti, che non mi paresfe come o veder ballare Donne non pur vecchie, e sozze, ma zoppe, e sciancate, o sentir cantare huomini se non sordi, e mutoli, certo fiochi, e scilinguati. E in somma gli orecchi miei ne vi riconolcono

conoscono il numero Latino, ne vi sentono la Toscana armonia : Di maniera, che io auuiso, che quanto in molte altre cose è il nostro idioma alle fatiche, e vigilie di messer Claudio grandissimamente tenuto, tanto in questa (per non dire più oltra) disobligato gli sia.

Ma lasciando di ciò a'piu dotti e a' più esercitati più vero giudizio dare, e tornando, donde partimmo, diciamo, che alcuni antichi professori, e gran maestri della lingua, portano oppenione, che chi vn poema Heroico componesse in quella misura della canzone del Petrarca, la quale comincia,

Nel dolce tempo Gc. E facesse di quel verso, che v'è solo spezzato, intero, o d'alcun'altra fomigliante, s'acquistaria con immortale glo ria, perpetuo nome. E qui, esfendo parte sciolte, e parte ageuoli à potersi sciogliere per le cose dichiarate tutte le dubitazioni proposte da noi nel principio di questa Lezzione, riserbando le piu propie, e più particolari foluzioni, e malfimamente quanto alle grandezze di Dante, e del Petrarca in piu opportuni luoghi, hoggimai porremo e al dir nostro, e al vostro ascoltare, fine. \*\*\*\*\*

⊁

LEZ-

# LEZZIONE IIII. DI BENEDETTO VARCHI,

### NELLA QVALE SI RAGIONA DELLA TRAGEDIA,

LETTA DA LVI PVBLICAMENTE Nell'Accademia Fiorentina, la prima Domenica di Quarefima, l'Anno MDLIII.



#### IL PROEMIO.



HIARA' cofaè, che fra tutte le cofe di tutto l'Vniuerso, solo l'huomo, cosi secondo i Teologi, come secondo i Filosofi ha (molto Magnifico, e Riuerendo Viceconsolo : dottissi Accademici, e voi tutti Ascoltatori prestan tissi ) quella nobilissi fostanza, e perfettissi natura, che da Aristotile su hora intelletto possibile, e hora materiale, e quando altramente chiama-

ta; mediante lo quale tanto à tutti gli altri terreni animali foprastiamo, che niuno ne può, ne dee diuino chiamarsi, ed immortale, se non l'huomo. Chiaro è ancora, che, come l'obbietto della volontà è solo il bene, così quello dello intelletto è solo il vero; piu chiaro è poi, che tutti gli huomini insieme, e ciascuno di per se di conoscere il vero naturalmente disiderano: chiarissimo finalmente, che il vero non è, ne può essere in cosa nessuna, se non vn solo.

Le

### 6<sub>j2</sub> LEZ. DI BENED. VARC.

Le quali cole confiderando molti fi fanno grandissima merauiglia, come auuenire possa, che, non essendo la verità più d'vna, e disiderando per natura tutti gli huomini di saperla, essi non pure non conuengono sempre in ella, ma quasi sempre disconuengono; conciosia cosa, che (oltra quello) che ancora prouerbialmente si dice, che quanti sono gli huomini, tanti sono etiandio i pareri, la sperienza, della quale non è cosa alcuna ne piu vera, ne piu certa, ne dimostra tutto il giorno, che quello, che ad alcuno pare vero, è da alcuno altro, che falso sia giudicato, e quello che vno estima, che buono sia, è da vn'altro per reo tenuto; E chi non sa, giudiziosissimi Ascoltatori, che molti biasimano molte volte alcuna cosa, come laida, e sozza, la quale molti altri lodano, come horreuole, e bella ? Ma che più? non vedemo noi spesse fiate, che vn'huomo medesimo vna medesima cosa hora segue, e agogna, come piaceuole, e hora, come spiaceuole fugge & aborre? E per conchiudere il tutto in breui parole, niuna cola fu mai in luogo nelluno, ne mai (per quanto stimo) laràne tanto nobile, e perfetta, la quale non sia stata infinite volte da infiniti huomini bialimata, ne tanto imperfetta, e ignobile, la quale da infiniti huomini infinite volte stata lodata non sia .

Per le quali cole niuno prudente, ne dee marauigliarsi, ne può giustamente dolersi, che, trouandosi molti, i quali commendano i poeti, e la poesia infinitamente, si truouino ancora molti, i quali infinitamente la poesía, e i poeti vituperino: Percioche questo non auuiene nelle cose poetiche solamente, ma eziandio in tutte l'altre. Qual diletto può trouarsi maggiore, qual piu vtile, e piu lodeuole ristoro, qual più honesto e honorato rictiamento à vn animo ben composto, che vn concordeuole concento di piu voci discordeuoli vnite, o veramente di piu suoni, o dell'vne, e de gli altri insieme? E nondimeno sono di quegli, i quali non che non prendano ne diletto, ne riftoro, ne ricriamen to alcuno della musica, odiano mortalmente qualunche maniera d'armonia; e coli fuggono elli ogni dolcezza, e loauità di tutte le melodie, come gli altri huomini lo strepito del fracasso de i venti, o l'alprezza de gli stridori delle seghe fuggirebbeno: Similmente non ha alcuno, onde o marauigliare si polla, o iniquamente sopportare debba, se quel poeta, che da lui è bellissimo, e d'ogni lode degnissimo riputato, à vn'alrro non pare cosi, anzi bene spello tutto il rouescio, percioche questo non solo ne i poeti, ma in tutti gli altri Scrittori, anzi in tutte le cole come pur teste si disse auuiene parimente.

653

Ma perche potrebbe dire chiche sia, che la bene, e conosce cotali cole ellere verifime, ma non la già, ne conolce, il che lapere, e conoscere vorrebbe onde questo proceda. A cottui si ri-Iponde, che il rendere la cagione di ciò, come ancora dell'altre cole tutte quante solo alla filosofia s'aspetta, anzi non è altro la filolofia, che il fapere di qual fi voglia cofa, vera rendere, e indubitata ragione, tale, che chi la filolofia del Mondo toglielle farebbe il medefimo, e forse peggio, che chi leuasse di Cielo il Sole; perche come fenza il lume del Sole non puo cosa alcuna in verun luogo da nelluno occhio vederfi , coli fenza la luce della filofofia non poco in alcun luogo niuna cola da veruno intelletto perfertamente comprendersi, e per questo diceua quel grande Arabo lecondo maggior Segretario della Natura, che vn huomo Filoloto, e vno, il quale Filosofo non sia, sono equiuoci, cioè non conuengono tra loro in altro, che nel nome folo, come ancora vn cavallo, benche sia o dipinto, o morto, si chiama cauallo, e non dimeno altro di cauallo non ha, che la voce fola, cioè il nome di cauallo; e questo è quello, che M. Giouanni Boccaccio non meno con dottrina, e giudizio, che con arguzia, e leggiadria fece dire à M. Guido Caualcanti fingulare Filosofo, e poeta di quei tempi, nella nona nouella della sesta giornata, quando egli sopraggiúto da messer Betto Brunelleschi, e altri di sua brigata tra quelle arche, e sepolture di morti, che già in fulla piazza di santa Reparata presso la porta di San Giouanni si vedeuano, e infestato follazzeuolmente da loro, che huomini idioti, e non letterati erano con importune dimande queste parole tilpole : Signori voi mi potete dire à Casa vostra ciò, che vi piace.

Ne vorrei però, che alcuno di voi ingegnofifimi Afcoltatori, o fi penfaffe, che tutti gli huomini letterati, cioè, che fanno le lingue folamente, o Grece, o Latine, o Tofcane, che'fiano, fuffero ancora filofofi, o non credeffe, che gli huomini idioti, cioè coloro, che le lingue non fanno, non poteffero effere ancora effi Filofofi; percioche la Filofofia non nella cognizione delle lingue, ma nella fcienza delle cofe confifte principalmente; onde, come chi fapeffe tutti gli idiomi, che fono al prefenre, e che mai furono, non perciò fi potrebbe ( fe le cofe ancora non fapeffe) chiamare Filofofo, ma folo interprete, e turcimanno: cofi dall'al tro lato chiunche le cofe fapeffe, ancora, che niuno linguaggio intendeffe fe non il fuo proprio, anzi ancora, che mutolo foffe farebbe Filofofo : ne è dubbio alcuno, che più vale vna cofa fola, che mille parole mille volte non fanno, e ben vero, che anticamente

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

mente non erano, e hoggi non douerrebbono esfere disgiunte, ne la dottrina dall'eloquenza, ne l'eloquenza dalla dottrina.

Ma per tornare hoggimai alla materia nostra, e sciogliere la dubitazione proposta, dico, che su oppenione d'alcuni Filosofanti, che tutta quella macchina módana, la quale Vniuerso si chia ma, tutto che grandissima, tutto che piena di moltissime, e quasi infinite spezie, ciascuna diuersa da l'altra, sia non dimeno vn solo animale tanto bello, tanto buono, e tanto perfetto, quanto pos sa non so se immaginarsi, ma bene essere il più; onde, come nel l'huomo, e in tutti gli altri animali, che dal Filolofo piccioli mon di chiamati furono, sono alcune parti, o più nobili, o piu necessarie, e alcune meno, cosi medesimamente nel Mondo grande addiuiene : perche, come le cose dall'elemento del fuoco in su , sono tutte eterne. tutte perfettissime, e tutte beatissime, ma qual piu, e qual meno, secondo, che piu, o meno al facitore, e conseruadore loro s'aunicinano; cosi quelle dal Cielo della Luna in giù, fono per lo contrario cadeuoli, imperfettissime, e miserissime tut te, ma qual meno, e qual piu, fecondo, che meno, o più dal facitore, e conferuadore loro s'allontanano : La onde, come lalfufo è infinita pace, infinita gioia, e infinita tranquillità, cosi sono quaggiù lempre guerre, sempre noie, sempre miserie.

Qual'oppenione fi trouò mai o tanto falía, e ridicola, che non fosse daalcuno creduta, e difesa ? o tanto vera, e certa, che non fusse da chi che sia negata, e derisa? Qual fu mai o migliore huomo, o piu honesto, o piu amabile di Platone ? e pure non solo anticamente, ma poco sopra i tempi nostri si trouò messer Giorgio Trapezunzio, ilquale in vna lunghissima opera, che contra

#### DELLA POESIA.

655 contra gli fcrisse, dice quello di lui, che al piu reo huomo, e più disonesto, e piu vituperoso, che mai sosse, sarrebbe di souerchio stato. Qual mai piu dotto, e piu ingegnoso d'Aristotile ? e nondimeno, oltra molti altri gia morti, viuono hoggi di quegli, i quali hanno cose di lui non solo dette, ma scritte, e publicate, che al più grosso, e materiale huomo, anzi al piu tondo, e ignorante Idiota, che mai, non dirò nella Grecia, madre, e nutrice di tutte le buone arti, e liberali discipline, ma sotto il piu strano Clima, in qualunque piu herma, e incolta contrada si ritrouasse, troppo disdiceuoli sarebbero.

Ma che vo io ricercando vditori fingularisfimi cose tanto, e antiche di tempo, e lontane di luogo ? quali si possono pensare pi ù barbare vsanze, non che trouare, e piu da ogni, non dirò Cristianità, ma ciuilità rimote, che o l'iniquità dello scange ? o la licenza dell'orciuolo? o l'ingiuria del Pallone? o la pazzia de i sassi? e non dimeno parte n'hauemo vedute a' dì nostri, e parte ne vedemo ancora hoggi in Firenze? E questo perche ? perche altro? prudentissimi Ascoltatori, se non perche anco queste erano necessarie nell'Uniuerso, e à noi toccò di douerle hauere.

Ma perche cotale oppenione non solo non è Cristiana, ne per conseguenza, vera ma ripugna eziamdio così a gli Aristotelici, come a' Platonici, i quali tengono, che tutti i mali, che da tuttigli huomini si fanno, si facciano solamente per ignoranza, e per conseguente procedono tutti da imperfezzione, e mancamento di giudizio: Noi esfendo il fauellare del giudicio, non men no lunga, e dotta, che vtile, e difficile materia, e nell- quale molti (per nostro giudizio, ingannati si sono) riserbando il ciò fare nel principio della seguente Lezzione, dare.

> mo hora nobilissimi Ascoltatori, la materia nostra seguitando, à quanto hoggi intendiamo di douere in questo honoratisfimo luogo all'humanissime cortesie vostre ragionare, col fauoredi Dio, e buona licenza di voi, co minciamen

to .

H A-

H AVENDO noi nell'vltima Lezzione nostra, cosi del poema come de' poeti Heroici assai lungamente trattato, seguita hora, che del poema, e dei poeti Tragici, secondo l'ordine da noi posto, trattare dobbiamo; la qual cosa à fine, che con maggiore ordine, e per conseguenza piu ageuolméte si faccia, raccon tato, che haremo in breui parole quando, doue, da chi, come, e perche fusse la Tragedia ritrouata, porremo la sua diffinizione, e l'andremo parola per parola dichiarando, poi diuidendola nelle su parti cosi quali, come quante, dichiararemo ancora quelle ad vna, ad vna, e vltimamente (se il tempo ne bastarà, raccontati i Poeti Tragici, cosi Greci, e Latini, come Toscani) moueremo, e risolueremo alcuni dubbij non men begli, che necessari d'intorno a questa materia.

Deuemo dunque lapere, che Homero di quegli, che fi fanno, fu il primo, il quale (le non fece) diede il modo come fare fi po tessero, e deuessero tato le Tragedie, come si può vedere in amendue le sue opere, Iliade, e Odissea, quanto ancora le Commedie, come dimostraua quell'altra sua opera allegata da Aristorile, e chiamata Matgite, la quale hoggi non si truoua piu. Erano dunque anticamente di due maniere poeti, i primi; i quali erano persone graui, e si dilettauano di cose alte, lodando ne i versi loro, e ringraziando la grandezza, e benificenza de gli Dij, fi chiamauano Heroici, e da questi nacque, ed hebbe origine la Tra gedia: I fecondi, i quali huomini leggieri erano di cole vili, e basse dilettandosi, e di dire male d'altrui, si chianiauano per quefto Iambici, quasi ontosi, e maledici, e da questi hebbe origine, e nacque la Commedia, quella dico, Commedia maledica, che fu poi antica chiamata; L'vna, e l'altra di queste due poesie, cioèla Tragedia, e la Commedia fu da prima (come in tutte le cofe suole auuenire ) molto rozza, e mancheuole, come quelle, che nuouamente erano, e quali all'improuviso nate, del cui nascimento due furono le cagioni, e amendue naturali : la prima fu, perche glihuomini sono naturalmente atti all'imitazione, e prendono marauiglioso diletto dello imitare, e contraffare che che sia; la feconda fu la dilettazione non picciola, che porta feco la Natura, cefi il numero, come l'armonia, e in fomma tutta la mufica : Andarono dunque creicendo; e auanzandoli a poco a poco l'vna, e l'altra, e mailimamente la Tragedia, la quale, come migliore, trouò chi maggiormente la fauori, e cosi di mano in mano hora aggiugnendouisi alcuna cosa necessaria, hora leuandosene alcuna souerchia, venne a tale, corretta, e aiutata prima da Eschilo, e pei - 1 1 da

#### DELLA POESIA.

617

da Sofocle, che come perfetta, e hauente il pieno suo, si termò; e queste cose bastino quanto al sapere perche, come, da chi, doue, e quando fusse trouata, e compita la tragedia; onde verremo a diffinirla.

#### CHE COSA TRAGEDIA SIA.

Q<sup>V</sup>ESTO nome Tragedia, che i Greci dicono T<sub>(2)</sub> (a) ia, ha piu, e diuerle etimologie, ouero deriuazioni, ma perche quando le cole s'intendono, i nomi poco o nulla importano, diremo, che la Tragedia o fia detta da quel Becco, che fi daua in guiderdone da prima a colui, che cantando vinceua, come pare, che testimoni Horazio, quando nella poetica dice :

,, Carmine qui Tragico vilem certauit ob hircum :

O fia chiamata cofi dal vino, che fi daua per giunta à i cantori d'effa, o fia nominata dalla feccia, colla quale gli Strioni, innanzi, che Telpide, le malchere ritrouasse, fi tigneuano il volto per non essere conosciuti, come pare, che testimoni il medesimo Hotazio nella medesima poetica, dicendo:

- ,, Ignotum tragica genus inucnisse Camæna
- ,, Dicitur, & plaustris vexisse poemata Thespis,
- ,, Qua canerent, agerentque perunctifecibus ora :

O altronde, che il nome suo traesse, à noi basta sapere, che ella su da Aristotile diffinita in questa maniera. La Tragedia è vna imitazione d'alcuna azzione graue, e perfetta, la quale habbia magnitudine, e sia fatta con sermone soue, operando ciascuna spezie nelle sue parti separatamente, e che non per modo di narrazione, ma mediante la misericordia, è il terrore induca la purgazione di cotali passioni. Questa diffinizios e quanto è vera, e perfetta (come d'Aristotile) tanto è ancora (come d'Aristotile) scura, e malageuole, ma noi dichiarandola à parte a parte, c'ingegnaremo d'ageuolarla; e perche nella diffinizione di qualunche cosa consiste tutta la quidità, & essenta, ouero natura fua, anzi è il medessimo la diffinizione, e il diffinito, perche tanto significa in sostanza animale razionale, quanto huomo, chi vuole sapere, che cosa Tragedia sia, steanto:

Dice dunque il Filosofo :

#### La Tragedia è vna imitatione :

 Questa parola imitazione è il genere di questa diffinizione, perche (come s'è detto tante volte) tutte le poesie sono imitazio-Tt ni,

## 653 LEZ. DI BENED. VARC.

ni, dunque la Tragedia estendo poesia, è ancora di necessità imitazione, come l'huomo, essendo animale, viene a estere ancora necessariamente sostanza animata sensibile.

D'alcuna azzione :

Queste parole con tutte l'altre, che seguitano in questa diffinizione, sono poste in luogo della differenza, e disse azzione, perche i poeti non hanno à imitare gli huomini, ma quello, che gli huomini fanno, cioè l'azzioni, e operagioni loro, disse alcuna nel numeto del meno, perche ( come si dichiarò di sopra, e meglio si dichiarerà di sotto) inessuno poeta puo prendere ad i mitare in vn'opera sola piu, che vna sola azzione d'vn'huomo solo, e chiunche ha fatto per l'addietro altramente, o sarà per lo auuenire, (se ad Aristotile', e a i buoni poeti antichi si debbe sede prestare) etrato sempre, e sempre errerà.

Graue, cioè alta, feuera, grande, e in fomma di perfone illuftri, e riguardeuoli; e disse cofi, perche mediante questa parola graue, ouero prestante, volle distinguere, e se parare la Tragedia, nella quale s'introducono Re, Duci, e altri personaggi cotali, l'opere de'quali sono graui, alte, degne, e di grandissimo mo mento, dalla Commedia, nella quale s'inducono à fauellare persone priuate, e basse, l'azzioni delle quali sono leggiere, ordinarie, e di non molta importanza :

*E perfetta*: disse così , perche (come si dichiarò di sopra) la Tragedia cominciò improuisamente, ed hebbe principio da bassi inizij, e di mano in mano s'andò alzando, tanto, che sacendosi à poco à poco migliore, e più intera, giunse finalmente alla sua perfezzione, e perche di questa intende Aristotile: però disse persetta; puossi ancora dire, che dicesse così per distinguere la trage dia ancora più dall'Epopeia, nella quale è bene vn'azzione sola principale: ma mediante gli Episodi ve ne sono più, non però principali, ma aggiunte, onde non si può dire, che l'Epopeia hab bia vn'imitazione d'vn'azzione sola, così persetta, come ha la Tragedia.

La quale habbia magnitudine : aggiunse queste parole, perche altro è esfere persetto, e altro hauere magnitudine, ouero grandezza, conciosia, che vna cosa, la quale habbia il principio, il mezzo, e il fine, e persetta, e intera, ancora, che sia menomissima, come si vede eziandio nelle cose naturali tanto inanimate, come in vn granello di panico, o di miglio, quanto animate, come in vn moscherino, e altri cotali animaluzzi; bisogna dunque, che la Tragedia habbia vna grandezza ragioneuole, cioè, che

## DELLA POESIA.

che non sia tanto ne picciola, o ver corta, ne grande, ouero lunga, che non possa da gli spettatori o comprendersi colla mente, o ritenersi nella memoria da chi la legge, per trarne quel srutto, che di sotto si dirà.

*E fia fatta con fermone fonue*: queste parole dichiara Aristotile medesimo, dicendo, che intende per *fermone foaue* quello, nel quale si ritruoua numero, armonia, e melodia, significando per numero, e armonia il verso, e per melodia il canto de i Cori, e la musica, benche alcuni vogliono, che per numero si debba intendere quel modo di taltare col quale gli antichi cosi Greci, come Latini, vsando atti, gesti, e cenni, rappresentauano le Tragedie; dicono ancora alcuni, che di questo luogo si trae manifestissimamente, che nelle Tragedie si ricerca di necessità il verso, il che è verissimo, massimamente fauellando il Filosofo della Tragedia propijssimamente, non è già vero (secondo noi) che in rutte le maniere di poesia siano necessarij i versi, fe nó in quel modo, che di sotto al suo proprio luogo dichiararemo:

Operando ciascuna spezie nelle sue parti separatamente,

Tutte queste parole non sono meno difficili nel greco ancora, che Aristotile stesso le dichiari nel Latino, che nel Toscano, e noi crediamo, che vogliano lignificare, come fpongono ancora i piu o dotti, e giudizioli, che trouandoli diuerte maniere di poesie; conciosia, che alcune vsino il numero, l'armonia, e il sermone, come si dichiarò di lopra, insiememente, e à vn tempo medefimo, come faceuano i Dithirambi, e alcune di per se, l'vna dall'altra, Aristotile voglia mostrare in questo luogo, che nelle ragedie s'vsi il numero, l'armonia, e la melodia, cioè il verso, e la mufica, ma non già infiememente, e a va tempo medefimo, ma separatamente, cioè in diuerte parti, scruendosi hora del verlo, e quando del canto, come dichiarammo di sopra; ne sia alcuno, che si merauigli, se replichiamo più volte le cosemedesime,o diciamo quelle stesse, che hanno dette de gl, altii, perche trattando le medesime cose, e non essendo la verità piu d'vna, è necessarie, che facciamo l'yno, e l'altro.

E che non per modo di narrazzione: Tutti i poeti, o fauellano effi, o introducono altri, che fauelli, e questa è vna delle tre diffe renze de' poeti (come di sopra si dichiarò, hora certa cosa è, che nelle tragedie, come ancora nelle commedie, mai non fauella il poeta, ne solo, ne con altri, come fa nell'epopeia, e perciò disse il Filosofo non per modo di narrazione, cioè non narrando il poeta, ma recitando gli Stisoni.

Tt 2 Ma

## 660 LEZ. DI BENED. VARC.

Ma mediante la misericordia e'l terrore induca la purgazione di cetali passioni. In queste vltime parole pone il Filosofo il principale intento, e vltimo fine della Tragedia , il quale non è altro , che indurre gli huomini mediante le virtù alla perfezzione, c beatitudine loro, ma perche questo è il fine generalmente di tutte l'arti, e scienze, non, che di tutte le poesie, egli per distinguere la Tra gedia da tutte l'altre, disle, che il suo fine era per mezzo della misericordia, e del terrore indurre la purgazione, cioè purgare gli animi, e in fomma liberargli di cotali paffioni, intendo per cotali passioni, non la misericordia, e il terrore (come par, che vogliano alcuni) ma tutte quelle, che fono alla misericordia, e al terrore simiglianti, cioè, che così commuouano l'animo, come quelle fanno, o piu tosto si dee intendere generalmente di tutte le passioni, cosi irascibili, come concupiscibili, perche nel vero nel sentire recitare le Tragedie, e ancora nel leggerle, se bene prin cipalmente ci mouiamo à compassione vdendo l'altrui suenture, e ci fpauentiamo veggendo gli attoci cafi , che in quelle occorrono, perche il propio della Tragedia è indurre cose terribili e spauentole, non dimeno ancora tutte l'altre paffioni v'hanno luogo, perche le cose, che più affliggono i mortali sono il perdere, l'honore, la vira, i figliuoli, gli amici, gli ftati, e altre cofi fatte difauuenture, e queste possono occorrere, e sustiene in piu modi, e per diuerse vie, e vatie cagioni, e persone, di maniera, che nessu na difgrazia rileuata può accadere alla vita humana, la quale nelle Tragedie in qualche modo non si ritruoui, onde s'appari o fug gire i vizij,o seguitare le virtù; e chi è quegli, che veggendo alcun Re,o altra segnalata persona per troppa ira, o per troppa fuperbia, o auarizia, fare quello, che non douerrebbe, e sentédonelo prima auuertire, o biafimare, e poi confiderando quello, che di ciò gli auuiene, e che il pentirsi da serzo nulla gli vale, non fi spauenti in guisa, che prendendo in horrore cotali vizij non fi temperi in parte, o s'aftenga del tutto da loro? Similmente chi è colui, che a mifericordia non fi muoua, e confeguentemente non impari ad hauere compassione à gli afflitti, e diuenire pieroso, fcacciata da se ogni crudeltà, quando, o vede, o legge alcun caso di misericordia, e di compassione degno ? oltra, che considerando l'altrui difgrazie, tollera più ageuolmente le fue, e maffimamenre veduto, che caggiono maggiori, e in maggiori perfone, che le sue, ed egli non è, per non dire, che teme ancora per cotali ellempi,e si guarda dal commettere o errori,o sceleratezze, se non per altro per timore della pena, o paura della vendetta, se non de gli huo-

## DELLA POESIA.

huomini di Dio. E questo basti quanto alla diffinizione della Tragedia, però verremo alla diuisione.

66r

#### DIVISIONÈ DELLA della Tragedia.

DIFFINITA la Tragedia, e dichiarata la sua diffinizione, resta, che la diuidiamo nelle sue parti, e perche le parti sono di due maniere qualitative (per dir cosi) e quantitative, diremo prima delle qualitatiue, le quali sono quelle, che fanno la Tra gedia quale, cioè, che le danno la forma, e l'effere; onde si chiamano da' Filosofi parti estenziali. Dico dunque, che considerando Aristotile la Tragedia non come si compone dal Poeta, ma come fi recita da gli Strioni, la diuife in fei parti, chiamare da lui apparato, melodia, dizzione, fentenza, costumi, e fauola, e la cagione è, perche deuendosi la Tragedia recitare, bisogna di necessità la Scena, gli Strioni, e tutte l'altre cose, che à recitare vna ragedia fanno di mestiero, le quali si comprendono tutte sotto il nome d'apparato; bilogna lecondariamente la mufica, la quale fu da lui chiamata melodia, perche era di voci humane, e per conseguente dolcissima; dopo questa è necessario, che gli Strioni, deuendo recitare, fauellino o in prola, o in versi, e questo si chiama dizzione, benche nella rragedia li ristrigne ( come si disfe di sopra al verso solo) e perche niuno puo fauellare, che non fappia prima, e non habbia nella mente quello, che egli vuol dire, fu necessaria la quarta parte chiamata sentenza; E perche -tutte le cole, che si dicono sono o buone, o ree, e procedono o da virtù, o da vizij, si pone la quinta parte chiamata i costumi, e perche tutte queste cose no seruono ad altro, che ad imitare, e fprimere alcuna azzione d'alcuno grande huomo, fu necessaria la sesta, e vltima parte, cioè la fauola delle quali tutte fauellaremo à vna à vna, riuolto l'ordine, cioè cominciando dalle più perfette di mano in mano in questa maniera.

- ſ Fauola,
- 2 Coftumi,
- Sentenza, 3
- 4 Dizzione,
- Melodia,
- 5 6 Apparato,

#### Tt; DEL-

## 662 LEZ. DI BENED. VARC.

### DELLA FAVOLA.

L A prima, e principale parte, anzi ( per dire come Aristorile ) la forma, cioè l'anima della Tragedia, è la fauola, la quale nó è altro, che quello, che volgarmente si chiama l'inuentione, cioè l'ordine, e la composizione delle cose, delle quali principalmente si scriue, come nell'Iliade d'Homerol'ira d'Achille, e nell'Odissea la ritornata d'Vlisse a Itaca sua patria; In Vergilio la nauigazione d'Enea da Troia in Italia; In Dante il viaggio suo dall'Inferno al Paradifo: ne si merauigli alcuno, che io in trattando della Tragedia póga gli estempi nell'Epopeia, perche cio è da noi studiosamente fatto, si perche cotali essempi sono piu chiari, e noti à ciascheduno, e massimamente si per mostrare, che tut to quello, che di queste prime quattro parti della Tragedia si dice, si dice ancora, e si debbe intendere dell'Epopeia; ed è tanto vero, che la fauola, cioè l'azzione, che fi piglia à imitare, e in som ma la principale materia, di cui fi feriue, fia la piu degna, e la piu nobile parte, che da questa, senon sola, certo piu, che da tutte l'altre infieme s'haà conoscere prima, se alcuno è poeta, o nò, poi le è buono poeta, o cattiuo, e chi vuol giudicare fra due poeti qual sia migliore, non solo non ha miglior via di questa, ma non ha ( fi puo dire ) altra, che questa sola, perche ( come testimonia Aristotile) se alcuno facelle vna Tragedia, la quale hauesle tutte l'altre parti egregiamente composte, e ordinate, e ( come volgarmente si dice ) con tutte l'appartenenze e solennità, e mancasse poi nel contesto, e argomento delle cose, cioè nella fauola sola, egli l'intendimento suo conseguito non harebbe, cioè fatto quello, che è propio vfizio della Tragedia , e breuemente fi potrebbe per auuentura chiamare poeta, mano già Tragico, o buono poeta, doue vno, ilquale trouasse, e disponesse bene la fauo la, detto che l'altre parti no cosi perfette fusiero, haria non dimeno l'intento suo coleguito, cioè fatto vna Tragedia, e il medefimo si deue intendere dell'Epopeia, cioène'poeti Heroici, e queste co fe fi notino bene, e fi mādino alla memoria, perche loao di grandiffimo mométo, e ci seruiranno à molte cose. Restarebbe hora, che io dividessi la fauola, e dichiarassi quale è semplice, o doppia, che cola sia Peripetia, e agnitione, e infinite altre cole, ma perche l'intendimento nostro non è trattare dell'artifizio della Tragedia, si perche fauelliamo della poetica generalmente, e fi perche molto piu tempo bisognerebbe di quello, che n'è conceduto,

duto, conciofia cola, che quafi nella Tragedia fola confumi Ariftotile, del quale niuno scrisse mai piu breuemente, pocomeno, che tutto quello, che si truoua scritto da lui della poetica, per no dir nulla, che hauendo di queste cose scritto altroue particolarmente non ci pare necessario riplicarle.

### DEICOSTVMI.

DOPO la fauola basa, e fondamento, anzi forma, e anima, come s'è detto della Tragedia leguono i costumi, e questi lono quegli, che fanno l'Orazione morata, cuero costumata, cioè, che dimostrano quali siano coloro, che fauellano buoni, o rei, auari, o liberali, se amano, o odiano, di quello si dilettino, quello, che fuggano, e infinite altre circostanze, le quali sono d'importanza incredibile, perche altramente si dee discriuere vn giouane o foldato, altramente, vn vecchio o mercatante altri pensieri, altre parole, altri costumi, e finalmente altri fatti hanno gli huomini innamorati, che quegli, che innamorati non fono, e questi ancora sono diuersi, secondo la diuersità de gli Amori : questa parte ben intesa, e ben trattata da i poeti (come in Homero, in Vergilio, in Dante, e nel Petrarca si vede ) gli fa non folo lodati, ma ancora marauigliofi, perche mediante lei hora fanno piangere, horainducono rifo,tal volta riempiono di speranza, e alle fiate di timore, e sempre non dimenu insegnano, o quello, che fuggire, o quello, che seguire in questa vita si debba; ne fi puo immaginare quanto fia grande il diletto, che di leggere l'Orazioni morate traggono gli huomini giudizioli, e se il tempo, e l'vfizio nostro concedessero, che io allegassi, e produccessi nel mezzo gli estempi de i poeti, cosi Greci, e Latini, come Toscani, crederrei, che ciascuno per se stesso conoscelle quanto in questa parte à tutti gli altri scrittori stiano di sopra i poeti, e questa pare, che volesse significare Horazio in tutta quella parte, la quale comincia :

,, Aetatis cuiusque notandi sunt tibi mores &c.

### DELLA SENTENZA.

VELLO che Aristotile volesse intendere per questa parola Diania Greca, che i Latini traducono sententia, è assa dubbia, è ben chiaro, che ella propriamente presa, significa vno de i quattro sentimenti interiori, cioè la cogitatiua chiamata Tos Tt 4 cana-

## 664 LEZ. DI BENED. VARC.

canamente il discorso, perche il testo d'Aristotile è non solo difficile, ma scorretto, ne si puo senza pericolo affermare quello, che egli propiamente intendesse : Vogliono alcuni, che sotto questa parola sentenza fi contenga quella terza cosa, che debbono imitare i poeti oltra l'azzioni, e i costumi, cioè gli affetti, o uero perturbazioni, cioè le passioni dell'animo, delle quali altramente non fa menzione Aristotile in questo luogo; la quale oppenione pare à noi, che sia verissima, crediamo bene, che principalmente voglia i concetti fignificare, e tanto piu, che quello che i Greci dicono ennia, cioè notione, ouero concetto si scambia alcuna volta con la parola Diania; e chi non vede quanto alla cofa,che i concetti fono, non folo necessarijsfimi al poeta, ma da douere estere grandissimamente considerati, perche mediante loro non pure si dimostrano gli huomini o stolti, o saggi, ma ancora quello, che appruouano, o ripruouano, e fe sono contenti, o discontenti, se placidi, o adirati; e ciò secondo alcuni volle Horazio fignificare in tutti quei versi, il primo de quali comincia: ,, Intererit multum Dauus ne loquatur, an heros Gc.

### DELLA DIZZIONE.

DERCHE i concetti lono comuni (come dice il Filolofo nel libro della interpetrazione ) conciofia che cofi fi rapprefenta yn cauallo (verbigrazia) per cauallo à Turchi e a' Seracini,come a' Criftiani,e cofi pare vn Lione Lione, e non alino a' Latini, e a' Toscani,come a' Greci, e quinci auuiene, che molti si truouano, i quali hanno ottimi concetti,e sentenze bellissime, ma non fanno poi o sprimerle ornatamente con la lingua, la quale èinterpetre dell'animo, o scriuerle leggiadramente con la penna, la quale rappresenta le parole, e per le parole i concetti, e median. te i concetti le cole, che son quelle, che principalmente si considerano; è adunque necessaria al poeta la dizzione, sotto la quale fi comprende tutto quello, che fi fauella, o fi scriue in tutte le lingue o in verlo, o in profa: è ben vero, che molte parole, e molte locutioni, ouero modi di fauellare, e molte figure si concedono à poeti, e massimamente à i greci, che non si concederebbero a'profatori, e se bene questa parte è posta dopo la Sentenza, suttauia è gran dubbio quale ne i poeti preuaglia, e vada innanzi, perche molti credono, che i concetti facciano più il poeta, che le parole, E noi ( come disputare mo al suo luogo ) stiamo dalla parte contraria, in quel modo, e per quelle ragioni, che diremo allhora.

665

### DELLA MVSICA, E DELL'APPARATO.

D I queste due vltime parti, perche l'vna appartiene à i musici propiamente, e l'altra a gli architettori, non è ne vfizio nostro, ne intenzione fauellarne, e in quella vece diremo, che di queste sei parti due appartégono a quelle cose, con le quali s'imita, e queste sono la melodia, e la dizzione, e vna à quelle, in che modo s'imita, e questa è l'apparato, e l'altre tre, cioè la fauola, i costumi, e la sentenza à quelle, che s'imitano, onde le parti principali vengono à essere quattro, perche se la Tragedia nó si recitalse, non v'accadrebbe ne la musica, ne l'apparato; e infin qui baste delle parti qualitatiue, ouero essere essere la sentenza l'altre.

### DELLE PARTI DELLA TRAGEDIA quantitative.

СОме ogni genere fi diuide nelle fue spezie, cosi ogni tutto fi diuide nelle sue parti, onde, come la Tragedia considerata come genere si diuide in quattro spezie, delle quali non hauemo à fauellare al presente, cosi considerata come vn tutto, si diuide nelle sue parti, ma perche le parti sono di due maniere, quali, e quante, o volemo d re formali, e materiali, hauendo noi infin qui delle formali, ouero specifiche, e in somma essenti fauellato, resta, che delle materiali fauelliamo, o veramente integrali, nelle quali fi diuide la Tragedia, come vn tutto considerata, e queste sono secondo Aristotile quattro principalmente,

> Prologo, Epilodio, Elodo, Chorico.

Delle quali à vua a vua breuissimamente fauellaremo.

### DEL PROLOGO.

I L Prologo, fecondo, che fi piglia il Prologo nelle Tragedie è tutta quella parte, la quale è innanzi al Coro,cioè tutto quello, che fi recita,o fi legge innanzi, che il Coro cominci à fauellare, perche i Cori ordinariamente prima fauellano, e poi cantano; dunque tutto quello che fi dice innanzi che fauelli il Coro fi chiama Prologo, il cui vfizio è dichiarare l'argomento della Tra-

## 666 LEZ. DI BENED. VARC.

Tragedia, se non apertamente, e del tutto, di maniera però, che gli spettatori, o i lettori cominciono ad intendere di quello, che trattare si debba.

### DELL'EPISODIO.

L'E PISODIO èvna parte tutta, ouero intera della Tragedia, L la quale è fra i canti tutti, ouero interi de i Cori, che cofi lo diffinisce Aristotile: cioè, l'Episodio nelle Tragedie si chiama, ed è tutta quella parte, la quale è tra l'vn canto del Coro, e l'altro, cioè tutto quello, che si dice da che ha fornito di cantare il Coro, à che comincia vn'altra volta à cantare, onde chiaramente si vede, che in ogni Tragedia vengono ad essere di necessità piu Episodi, cioè ingressi, ouero entrate, perche i Cori cantano piu volte, e tutto quello, che è tra l'vn Coro, e l'altro si chiama Episodio.

### DELL'ESODO.

E Sodo, cioèesito, ouero vscita è vna parte tutta, ouero intera, dopo la quale non si troua piu, che il Coro canti, cioè l'esito è quella parte, la quale è dopo l'vltimo canto del Coro, infino alla fine della Tragedia.

### DEL CORÍCO

CORICO fi chiama tutta quella parte della Tragedia, la quale appartiene al Coro, e questa fi diuide in due parti, perche la prima venuta, ouero entrata del Coro, cioè quando fornito il Prologo, comincia il Coro à fauellare, fi chiama parodo, l'altra parte fi chiama Stasimo, cioè stabile, ouero stato, e questa è vn canto del Coro, nel quale non si vsa di mutar il piede, ne anapesto, ne il Trocheo, le quali cose non si possono, ne si debbono dichiarare al presente, e però passaremo à dire d'vn'altra parte della Tragedia chiamata Crommo.

### DEL CROMMO.

O LTRA le cinque parti di lopra raccontate le ne truoua vn'altra chiamata grecamente Crommo, cioè lamentatione; o uero compianto, la qual parte non è generale, ma particolare, cioè non è cómune à tutte le Tragedie, ma ad alcune, iecondo, che o richieDELLA POESIA.

667

richiede la materia, o piace al componitore della Tragedia, e que fto Crommo, ouero lamentatione non è altro, che vn pianto, o uero cordoglio, che fa il Coro infieme con gli altri strioni, condolendosi d'alcuno siero caso, o acerbo auuenimento, che sia nella Tragedia accaduto, onde si vede, che il Crommo è sempre nell'esodo, cioè nell'vltim 1 parte della tragedia.

### DE' TRAGICI GRECI.

SE bene appresso i Greci, e in quei primi tempi, e dopo di mano in mano furono molti, che al componimento delle Tragedie si diedero, e assai ne scissero, non dimeno tre soli veramente soli furono quegli, i quali tanto risplendettero, che abbagliarono, e oscurarono tutti gli altri, e di tutti e tre per buona sorte nostra si ritruouano ancora hoggi alcune tragedie, dico alcune, perche se volemo a quelle che scrissero, e per nostra rea sorte si perdettero, rilguardo hauere, sono pochissime: il primo di coftoro quanto al tempo fu Eschilo, anzi à lui da Quintiliano il ritrouamento della tragedia, e lodandolo d'altezza, e di grauità di parole, come che in ciò ancora peccasse alcuna volta nel troppo, lo riprende come rozzo nelle piu cofe, e incomposto: Dopo Efchilo seguono prima Sofocle, e poi Euripide, benche viuessero in vn tempo medesimo; rra questi due non volle Quintiliano giudicare chi migliore poeta fosse, dicendo, che la grandezza di Sotocle è ancora da Coloro bialimata, che lo prepongono, come piu alto à Euripide, il quale è (come dice egli) più vtile à gli Oratori. Aristotile loda più volte hora l'vno, e hora l'altro, e alcuna volta gli riprende, dice niente dimeno, che Euripide, fe bene in alcune cose si può dire, che non le disponesse bene, è però piu Tragico di tutti gli altri. Cicerone loda molto Euripide, e in vna lettera scritta da lui à Tirone dice, che ogni suo ver fogli pare vna fenténza. Vergilio volendo lodare Pollione, che s'era dato à scriuere rragedie, disse nella Boccolica :

Sola Sophocleo tua carmina digna Coturno

Dalle quali cose si puo vedere che amendue, ben che in diuerla maniera di dire meritarono pari lode, e infinita.

### DE I TRAGICI LATINI.

I N tutta la lingua Latina non fi truoua alcuno Poeta Tragico, eccetto Seneca, e anco egli da molti non è approuatò molto: noi

## 668 LEZ. DI BENED. VARC.

to : noi confessiamo, che egli non fiori in quel tempo, che fioriua la lingua Latina, ma alquanto dopo, nientedimeno ci pare, che non folo, non debba effere biafimato, come alcuni fanno, ma granditsimamente lodato, e poi che quelle Tragedie feritte anticamente da i Latini, innanzi, che la lingua veniffe al colmo non fi truouano, ela Medea d'Ouuidio, tanto da Quintiliano lodata, andò male, folo Seneca fa, che i Latini non mancano del piu perfetto poema, che fia, come dilotto diremo nel

luogo suo.



LEZ-

# LEZZIONE V. DI BENEDETTO VARCHI,

### NELLA QVALE SI RAGIONA PRIMA DEL GIVDIZIO, POIDE POETITRAGICI:

LETTA DA LVI PVBLICAMENTE Nell'Accademia Fiorentina, la seconda Domenica di Quaressima, l'Auno MDLIII.



E bene egli non èneceffario, che doue non fi truoua l'vno de i cótrarij, intendendo di quei contrarij, i quali hanno mezzo, fi ritruoui l'altro, perche doue nó è il bianco, non è di neceffità il nero; e quello, che non è buono, non è neceffariamente cattiuo: tuttauia chi manca dell'vno contrario, fi puo dire, che partecipi in vn certo modo, e poffegga dell'altro. Onde, come il man-

care di stoltizia è il primo grado della sapienza (come Horazio disse di stoltizia è il primo grado della sapienza (come Horazio disse) e l'vscir d'affanno è (come disse quell'altro nobilissimo Poe ta) gran parte di gioia, così il dubitare è non solo gran parte di prudenza, ma ancora il primo grado, che conduca al sapere; perche non ostante, che il dubitare, considerato propiamente, sia, presupponendo egli ignoranza', cattiuo, o almeno non buono, nondimeno rispettiuamente considerato', cioè come egli è via, e principio, e quasi scala all'apparare, e all'intendere, è buono, e lodeuole: Onde dubitare di ciascuna cosa è (diceua il Filosofo) profitteuole.

La qual cosa dire ho voluto, per commendare coloro, i quali prudentemente hanno, e dottamente sopra quello dubitato, che da noi su la domenica passata nel proemio detto della nostra lez zione;

## 670 LEZ. DI BENED. VARC.

zione; e cicè, che, se vero fusse, che tutte le cose, lequali in tutto l'Vniuersossi truouano, fusseno o necessarie, o vtili, o all'vnità, o all'ornamento, o alla perfezzione dell' Vniuerso (come dicemmo noi) ne leguirebbe, oltra molte altre cose, il maggiore affordo, e inconueneuole, che essere possa. E questo è, che quella virtù, la quale tutte l'altre contiene, e fenza la quale non puo reg gersi l'Vniuerse, cioè la Giustizia, si leuarebbe. E perche la Giustizia confiste non meno nel premiare i buoni, che nel punire i Rei, si torrebbono via in vn tempo medesimo due cose, le quali fole non pure sostengono, ma fanno ancora bello l'Uniuerso, il premio, e la pena : perche come gli huomini non si deono punire, se non delle cose, non solamente mal fatte, ma fatte male stud ofamente, e a bella posta (come si dice) così à premiare non s 'hanno fe non delle buone operagioni, fatte da loro volentieri, e di loro spontanea volonià. Ora da cotale oppenione seguita (chiben confidera) prima, che niuna cola fia cattiua, in luogo nestuno, poiche nestuna se ne faccia da niuno spontanamente, ma tutte di necessità. E così niuna scelleraggine (per lasciar da parte il premio) la quale o fi dica, o fi faccia, deue effere non che gastigata, ripresa, anzi in vn certo modo meritarebbe lode, e honore, della quale non fi puo ne immaginare ancora cola alcuna, ne più iniqua, ne piu dannosa.

Questa dubitazione, anzi opposizione, ha nel'a prima vista (come eziamdio molte altre, non poco del verifimile) ed è tale, c'huom più faggio di me'ngannato haurebbe; Ma o fantiffima Filosofia, altissimo, e preziosissimo dono di Dio, quanto dei tu effere amata, honorata, e ammirata da tutti gli huomini? Per ri-Ipondere dunque a cosi satia obbiezzione bisogna sapere, che secondo i Filosofi, come mai non si fa bene alcuno, ilquale non sia subitamente rimunerato, cosi nessuno male si commette mai il quale di subito punito non sia, percioche il premio di ciascun bene è (fecondo loro) quel piacere, quel d'letto, e quel contento che di fare le cose buone si trae; la pena di ciascun male, quel dispiacere, quella noia, e quel tormento, che d'hauer male, e iniquamente operato, si sente. Conciosia cosa, che possibile non è, che chi bene opera, non s'allegri, e chi male, non s'attrifti, e s'alcuno diceffe, che si truovano certi, o tanto perue: si, o tanto ostinati, che fi compiacciono eziandio, e fi contentano nel male, e no pollono, ne vogliono, non che dolersi pentirsene, sappia ciò elsere naturalmete impossibile, possono bene costoro infingersi, e mostrare altraméte di quello, che è, ma che il giudizio di loro me desimi,

## DELLA POESIA.

defimi, e quello, che da i Teologi il rimorfo della colciéza fi chia ma, non gli punga, e tormenti, fare non poffono, e in fomma è poffibile, che ingănino gli altri, ma loro steffi no; e quădo pure fi trouasse in alcuno o per natura, o per costume, in disposizione tanto innaturale, e tanto infelice, a costui non si potrebbe ne mag giore pena, ne piu conueneuole, che quella trouare della peruersità, e ostinazione sua medessima, come ne dimostrò altamente il Poeta Fiorentino nel 14. canto dell'Inferno, quando, hauendo Capaneo quelle empie, e horribili parole detto, che Gioue ancora, che lo saettasse di tutta sua forza, non potrebbe hauerne vendetta allegra, soggiugne costi .

- ,, Allhorail Ducamio parlò di forza '
  - ,, Tanto, ch'io non l'hauea si forte vdito,
  - ,, O Capaneo in ciò, che non s'ammorza
- **, , La tua superbia , sei tu piu punito ;** 
  - ,, Nullo martiro fuor,che la tua rabbia ,
  - ,, Sarebbe al tuo furor dolor compito.

Potrebbeli ancora in vn altro modo rilpondere, dicendo, che non folo non feguita da cotale oppenione, che i rei non debbano gaftigatfi, e i virtuofi ellere premiati, ma tutto il contrario, perche chi fi debbe più agramente gaftigare, e punire, che colui, il quale da Dio fu, e dalla Natura fatto, e prodotto, folo, perche mediante le fue iniquità, e fcelleratezze gaftigato, e punito foffe? e chi merita dall'altro canto d'ellere maggiormente riconofciuto, e guidordonato di colui, che dalla Natura, e da Dio fu folo, perche egli mediante le fue buone opere, virtù, e riconofciuto, e guiderdonato foffe, prodotto : e fatto? che anco e quelle menti beatisfime, le qualt i Cieli intendendo muouono : quafi i Cieli s'allegrino ancora effe quando o fi rimunerano i buoni giuftamente, o giuftamente fi punifcono i rei; e perche diffe Dante, il quale diffe ogni cofa:

,, E cortesia fu lui l'effer villano :

Ein vn'altro luogo piu chiaramente,

- ,, Qui regna la pietà quando è ben morta.
- , Chi è più scelerato di colui,
- ,, Ch'al giudizio di Dío passion porta?

Ma, che bisogna per prouare, che le cose o iniquamente, o fcelleratamente fatte, punire si debbano, allegaregli Autori Cristiani, quando i Gentili, ancora nelle cose o scelleratamente, o iniquamente dette, che ciò fare si debba, comandano? E Homero, nel cui poema tutti gli essempi, e ammaestramenti si truo-

uano 32

## 671 LEZ. DI BENED. VARC.

uano, i quali possano o accendere gli animi alle virtù, o rimuouergli da'uizij, introduce à questo effetto n-l secondo libro dell'Iliade vno, chiamato da lui Terlite, il quale, fi come era bruttilsimo, e contrafatto di corpo, così haueua pelsimo animo, e niquitoso à merauiglia, perche, non sappiendo egli fare altro, ne volendo, attendeua solo, non per altro fine che per dir male, à mordere tuti gli altri, e tutto quello, che da tutti loro o giusto, o ingusto si faceua, riprendere, e lo fa massimamente d'Acchille, e di tutti gli altri più valorofi nemico, e maldicente : La onde hauendo cgli vna volta con villane parole, e diffettofe ripigliato Agamennone, induce Vliffe, il quale era prudentifsimo, e coraggiolo, no **folo** à minacciarlo, e vietargli, che mai più in cotal maniera fauel lare non douelle, ma à batterlo ancors sconciamente con lo scettro, e romperlo tutto, la qual cosa dall'esercito intesa, e veduto lui come vile, e da poco, non fare altro, che piangere, evanamente rammaricarfi, finge, che tutti hebbero ciò tanto caro, e cofi fattamente se ne rallegrarono, che saziare non potendosi, benediuano le mani ad Vlille, più di questa opera sola, che di tutte l'altre infiememente, le quali erano, e grandissime ringraziandolo.

Ma quando queste cole cosi non fussero, come sono, ci deuemo ricordare, che io difsi, che cotale oppenione, non solo non era Cristiana, e conseguentemente essere falsa, ma ripugnaua eziandio cosi à gli Aristotelici, come a' Platonici, i quali tengono, che tutti i mali, che da tutti gli huomini si fanno, si facciano solamente per ignoranza, e per conseguente procedano tutti da imperfezzione, e mancamento di giudizio, del quale giudizio, hauendo noi di douerui fauellare promesso, tempo è, che la promesfione uostra attendiamo, in questa maniera cominciando.

Mai non fi trouò in tutto l'Uniuerfo, ne mai in tutto l'Uniuerfo fi trouerrà vno indiuiduo, cioè alcuno huomo particolare, il quale non fuffe in alcuna cofa diffomigliante da tutti gli altri indiuidui della fua fpezie, cofi quanto all'animo (fe bene tutte l'anime fono forelle) come quanto al corpo: La differenza, e diuerfità de i corpi ne dimoftra la natura nella differenza, e diuerfità de i volti, percioche mai non furono, e mai non faranno due vifi tanto l'vno à l'altro fomiglianti, che non fiano in alcuna cofa diffimili, il che più ageuolmente ne gli huomini fi conofce, fe bene in tutti gli altri Animali auuiene il medefimo: La diuerfità, e differenza de gli animi fi conofce dalla diuerfità, e differenza de'giudizij, percioche mai non furono, e mai non faranno due huomini tanto fomiglianti d'intelletto, che nen fuffero nel giudicare

673 dicare in alcuna cofa differenti. La onde fauellare del Giudizio come è altissima, e malageuolissima materia, cosi è ancora bellissima, e marauigliosamente vtile, perche la mente nostra, cioè l'intelletto humano è tanto libero, e di se medesimo Signore, e tanto ficuro da ogni violenza, che generalmente fi crede da ogn'vno, che egli non possa da cosa nessuna essere costretto, ne necessitato; onde nacque quel dotto, e leggiadrissimo Sonetto del nostro Fiorentino Poeta:

- ,, Orso al vostro Destricr si può ben porre
- ,, Vn fren, che da fuo corso indietro il volga,
- ,, Ma'l cor chi legherà, che non fi sciolga;
- ,, Se brama honore, e'l suo contrario aborre?

E per questa medesima cagione fu altroue dal medesimo Poeta non meno dottamente, che leggiadramente detto :

- ,, Chi pon freno à gli Amanti, e da lor legge ?
- ,, Ncsun'all'alma, al corpo, ir 1, & asprezza,
- ,, Questo hora in lei, talhor si proua in noi.

E non dimeno non è ciò del tutto vero, perche il giudizio solo, solo il giudizio fra tutte le cose fa forza (fauellando sempre secondo i Filosofi) alla mente, e violenta (per dir cosi) l'intelletto ; Conciofia , che quando il giudizio giudica alcuna cosa esfere buona, l'intelletto non può, ancora, che fusse cattiua, non disiderarla, e seguirla, come buona, e per lo contrario, quando il giudizio, giudica alcuna cosa esfer rea, l'intelletto è forzato mal grado suo, ancora, che susse buona, odiarla, e fuggirla, come cattiua. Il perche deuendo noi fauellare del giudizio, e voglia Dio, che giudiziofamente, mostrerremo prima, ciò non ellere stato da noi fatto senza cagione, anzi senza necessità, perche hauendo noi nelle passate lez zioni detto liberamente il parer nostro, e hauendo animo di douer fare il medefimo nelle lezzioni future (benche per la ca gione, che di sotto si dirà, ci siamo in parte mutati) di tutte le Poefie, e di tutti i Poeti, di cui ragionare c'occorrelle, e volen do oltra questo insegnare à gli altri (per quato sapessimo noi) in che modo, e da chi fi doueffero cofi le Poefie, come i Poeti giudicare, giudicammo esser necessario trattare alcuna cosa del giudizio. Onde per procedere più ordinatamente, e più ageuolmente, che potemo, dichiararemo con quella breuità, che faperremo maggiore queste tre cole :

<sup>o</sup> Che cofa giudizio fia. Di quate maniere giudizij fi truouino; e vlt. Quante parti, e quali fiano quelle, che giudicano.

. 1

Vγ CHE

# 674 LEZ. DI BEN. VARCH.

### CHE COSA GIVDIZIO SIA.

C Ome egli nó è dubbio, che il giudizio fi fa da vna virtù, d vero facultà, e potenza dell'anima humana, cofi attiue, cioè che fanno, e passiue, cioè, che riceuono, nó è certo (hauendo l'anima nostra di due sorti potenze) sotto quale di queste due si debba il giudizio riporre, conciò sia cosa, che molti, e grādi huomini credano, e aftermino, che il giudicare sia azzione, la qual cosa secondo i migliori Filosofi, vera non è, perche il giudicare non è altro in effetto, che conoscere, o apprendere, l'apprendere, o conoscere non è azzione, secondo i Filofofi, ma pallione, perche chi conosce, non fa, ma riceue; onde ancora il vilo, l'vdito, e tutte l'altre fentimenta, non fono attiue, ma passiue, perche chi vede, e ode, non fa, ma riceue, e riceuere non è altro, che patire, bene è vero, che cotal patire fi chia ma impropiamente pallione, perche no è corrottiua, ma perfet tiua (come dichiarammo altra volta fopra quelle parole del Fi losofo : lo intendere è vn certo patire ) diciamo dunque, che giudicare non èaltro, che vn certo patire, cioè vna passione perfettiua, la quale non è altro, che riceuere, e in fomma comprendere, e conoscere alcuna cosa, e il giudizio non è altro, che comprensione d'alcuna cosa, sensibile, del senso, se intelligibile dell'intelleto ( come meglio s'intenderà di fotto )

### DI QVANTE MANIERE giudizij fi truouino.

C Ome tutti gli Animali bruti hanno dalla natura per conferuazione dell'effer loro, alcune inchinazioni, e quafi auuedimenti, mediante i quali quello, che feguire debbono, come vtile, e quello, che fuggire, come dannofo, conoicono. Cofi gli huomini hanno ancora effi alcune cognizioni per inftinto di natura, onde prefero il nome loro chiamate da Filofofi hora anticipazioni, e hora naturali informazioni, quafi, che dalla natura fteffa ci vengano, e non per noftro ftudio s'acquiftino; e quefto è quello, che i Teologi chiamano con nome greco finterefi, cioè conferuazione, e per più chiaro, e volgato nome cofcienza, mediante la quale ancora fenza altra dottrina, o efercitazione conofciamo, fe non quello, che è bene, o male, al meno, che il bene feguire fi dee, e il male fuggire, e quefto

## DELLA POESIA.

questo chiamano alcuni giudizio, o vero giudicatorio naturale, del quale non intendiamo di fauellare al presente, e però trapassaremo all'vltima parte.

### QVANTE PARTI, E QVALI fiano quelle, che giudicano.

T Vtte le cofe, che fono, sono ò sensibili, cioè si comprendo-no da i sensi, o intelligibili, cioè si comprendono dall'intelletto, del che seguita, che il giudicare quelle cose, che da i fen si si comprendono, sia vsizio, e operazione del sento, e giudicare quelle, che dall'intelletto s'apprendono, fia operazione e vfizio dell'intelletto, onde seguita, che due sono le parti, ouero potenze, e virtù, che giudicano, il senso, e l'intelletto, onde non essendo il giudicare altro, che apprendere, chiunche ha rà migliore occhio, meglio apprenderà l'obbietto visibile, cioè i colori, e confeguentemente meglio ne faperrà giudicare, perche ( come s'è gia detto più volte ) l'apprendere, e il giudicare fono il medefimo, cioè, che tale giudica ciascuno, quale egli apprende, e per questo disse il Filosofo, che i ciechi non poteuano de i colori giudicare, e per la medefima ragione di tutti gli altri fenfi fomigliantemente, onde chi harà il fenfo dell'ydi to e (come noi diciamo) orecchio migliore, giudicherà più per fettamente de i fuoni, e chi dicesse, dunque il giudizio, giudicando ne più, ne meno, che il senso gli porga, mai non s'ingannerà, rispondiamo ciò esfere verillimo, solo, che vi siano quelle tre condizioni, che in ogni tenfazione (come hauemo più volte detto (necessariamente si ricercano, perche altramen te molte volte s'inganna, come si vede in coloro, che guardano co gl'occhiali gialli, o con quei vetri triangolari, che fanno vedere le merauiglie, e in coloro, i quali hauendo la febbre, giudicano tutte le cose amare. Hauer dunque buon giudizio, quanto alle cofe fenfibili non è altro, che hauere buone fentimenta, e hauere buone sentimenta procede (secondo i Medici)da buona completsione, e secondo gli Astrologi dalla costellazione del Cielo; e perche molti credono, che molti de gli animali bruti auanzino, quanto alla perfezzione de i sentimenti gli Animali razionali, come i cani quanto all'odorato, e i Lupi ceruieri quanto alla vista, seguirebbe di ciò, che hauessero miglior giudizio, benche il giudizio non è propriamente, se non ne gli huomini, i quali non folo comprendono, ma ancora com Vν pongono, 2

## 676 LEZ. DI BEN. VARCH.

pongono, e diuidono, cioè discorrono, il che non fanno essi. Non voglio già, che alcuno creda, fe bene io ho detto di fopra. che il giudicare delle cose sensibili s'appartiene à i sensi, che ciò si debba intendere de i cinque sensi esteriori, perche essi veramente non giudicano, ne l'occhio de i colori, ne il gusto de i fapori, e cosi de gli altri, ma solo il senso comune giudica di tut ti i sensibili, secondo però, che da i sentimenti esteriori porti,e fomministrati gli sono, onde vale quell'argomento, il tale ha buono odorato, dunque giudica bene, e s'intende degli odori, e questo basti quanto al giudizio delle cose sensibili. Quanto à quelle delle cose intelligibili, douemo sapere, che Aristotile nel terzo capitolo del primo libro dell'Etica, dice, che ciascuno giudica bene quelle cose, che egli conosce, e colui, che le conosce tutte, giudica bene di tutte, la qual cosa non vuole altro fignificare, che quello, che hauemo detto di sopra, e di più, che quanto all'arti, e alle discipline, ciascuno giudica bene quella, che egli bene mediante la dottrina, o efercizio, o esperienza conosce, e chi tutte bene le conoscesse, bene di tutte giudicherebbe : onde, come nelle infermità fi debbe à i medici ricorrere, e à loro credere, cosi in tutte l'altre arti à i loro artisti, e il medesimo diciamo delle scienze, ma perche queste cole potrebbono per auuentura parere troppo generali, dilcen deremo al quanto più al particolore, dicendo, che anco in que ste seruono i sensi, si gli esteriori, e si massimamente gli interiori, come la tantalia, e la cogitatiua, perche (come di sopra si disse)l'intelletto humano non può intendere cosa nessuna, che dalla fantafia non gli venga, e la fantafia non ha cola alcuna, che da'sensi esteriori somministrata non gli sia, onde il giudizio (quanto alle cofe intellettuali appartiene) non è altro, che il consenso, che egli fa prima delle due premesse, poi della conchiusione del sillogismo prattico, benche chi concede le premesse, cioè la maggiore proposizione, e la minore, concede ancora ordinariamente la conchiusione, e in questo modo per auuentura si potrebbe concedere, che il giudicare fusse ( come dice non folo Alb.ma Au.)potenza attiua;e perche meglio intendiamo, diremo, che la volontà noftra non segue, ne fugge cofa alcuna, la quale il giudizio non habbia giudicata effere buona, o cattiua; e il giudizio non giudica nessuna cosa, che la ragione, o il discorso non habbia diliberato, e il discorso, o vero la ragione non dilibera cosa alcuna senza conferire, e discorrere, e conferire, e discorrere non si può cosa alcuna, la quale

quale non fi confideri, e fi caui dalla memoria, o vero fantafia, e neffuna cofa è nella fantafia, o vero memoria, che non fia itata conofciuta, e intefa, mediante alcuno de i fenfi efteriori; onde fi vede manifestamente non folo la perfezzione, ma la difficultà del giudizio, e di quì viene.

Cbe' perfetti giudizų fon fi rari , E d'Altrui colpa, Altrui biafmo s'acquista .

E per venire ancora vn poco più al particolare, diremo, che come in tutte l'altre cose, cosi nella poetica niuno può giudicare perfettamente, il quale non intenda perfettamente l'arte poetica, e questo non può fare niuno da se, se bene da natura Tono alcuni più atti alle poefie, che alcuni altri, mediante quel giudizio chiamato di sopra da noi naturale, ma bisogna, che egli habbia ò vdito da altri, o ftudiato da fe cotale arte, e perche niuno non ne scrisse mai più dottamente d'Arist.dal quale cauò Horazio la sua, è necessario intendere quello, Aristotile ne scriffe, non niego già, che non solo in quella d'Horazio, ma ancora in quella del Vida, e fimilmente in quella del Daniello, e del Muzio, l'vna in fermone sciolto, e l'altra in versi senza rima Toscanamente scritte, non possano moltislime cose, e bellissime appararsi; bisogna oltra ciò hauere non pur letti, ma confiderati, fe non tutti, gran parte de i poeti cofi Greci, e Latini, come Toscani, & quello, che non poco giouerebbe, esfersi ancora esfercitato in comporre in varie lingue diuersi compo nimenti, infino à tanto, che tutte le cose, o la maggior parte, e più necessaria in vna lingua sola, se non perfettamente, almeno à bastanza si ritrouassero. Delle cose dette assai ageuolmente può conofcersi, che come che tutte l'altre potenze dell'anima nostra; e tutti gli strumenti di tutte l'arti, e finalmente tutte le cose siano per lo più limitate, e à vno vfizio solamente, e operazione diterminate ad alcuno luogo, e tempo, folo il giudizio senza l'imitazione, o distinzione alcuna in tutti i luoghi, in tutti i tempi, e breuemente in tutte le cose, e à tutte le persone non solo è vtile, ma eziandio necessario; onde( come Volgarmente si dice, che il sale è di tutte le viuande il condimento ) cosi potemo dire, che il giudizio è quello, che tanto le parole quanro le cose condisce tutte, e fa saporite : Onde si veggono molti, i quali tutto che letterati fiano, perche mancano di giudizio, fono ogn'altra cola, che letterati tenuti, ò almeno ogn'altra cofa fanno, che quelle, che i letterati fare douerrebbono: E perche Quintiliano dice, che il giudizio non può appa V v 3 rarfi,

## 678 LEZ DI BEN. VARCH.

rarsi, se non come il gusto, e l'odorato, significando, che il giudizio n'è dato dalla Natura, fi debbe intendere del giudizio de i fenfi, perche quello dello intelletto, non folo fi può infegna- ; re, ma non può non esfere insegnato, cioè che qualunche vol-, ta s'insegna ( essempigrazia ) l'arte poetica, s'insegna ancorat parimente, e di necessità il giudicare cosi de' poeti, come de' poemi, ma quello, che fa, che molti, ancora, che fia loro infegnato il giudizio non l'apparano, è la imperfezzione de i fentimenti interiori, e massimamente della cogitatiua, e in somma vengono à mancare di quel giudizio naturale, che di fopra si disse : onde di cotali huomini si suol dire volgarmente per prouerbio, che hanno poco obligo con la natura. E diuero, come vno, che naturalmente sia giudizioso, può ancora senza stu dio nelluno, e lenza lettere auanzare in molte cole gli studiosi, e i letterati; cosi questi quantunche dotti, e esercitati, se mancano di quel giudizio naturale, fenza il quale non può stare, o non è mai perfetto il giudizio accidentale, e acquistato mediante gli studij, non prouano mai troppo, anzi bene spesso fono ridicoli, e vccellabili cauare à gli huomini idioti. E chi fa quanto bella, quanto vtile, e quanto necessaria vertù fia quella, che da i Toscani huomini fu discrezione chiamata, fa ancora quanto necessario, vtile, e bello sia l'hauer giudizio, perche queste due virtù sono più tosto differenti nel nome, che nella cota, ancora, che la discrezione pare, che più in non so, i che modo, si maneggi intorno alle cose agibili, e fattibili, cioè nella prudenza, e nell'arti, che nelle scienze, e nel giudizio delle cose intelligibili, ha poco, o nulla, che fare. Ma che bilogna più dire del giudizio ? non conosce ognuno per le cofe dette, che chi ben giudica, bene elegge, e chi bene elegge non commette mai errori, onde per lo contrario chi mal giudica, male elegge, e chi male elegge, male opera; e questo intendeua Platone, quando diceua, che tutti gli ignoranti erano cattiui,cioè che tutti coloro,che peccauano,peccauano per ignoranza, cioè per non fapere eleggere, giudicando, che quello, che cattiuo è, sia buono, e allo'ncontro quello, che è buono fia cattiuo, perche niuno può eleggere il male, come male, ma, ò come bene, o come minor male, che in tal caso ha, e tiene luogo di bene, non ostante, che il Petrarca seguitando Ouuidio, dicesse.

,, E veggio il meglio, e al peggior m'appiglio :

Ma perche di queste cose hauemo trattato altra volta lungamente, mente, e in questo luogo medesimo, e nell'Accademia priuata, porremo fine à questa parte; e tornado alla materia nostra lasciata, fauellaremo de i Poeti Tragici, cosi Greci, e Latini, come Toscani.

### DE I POETI TRAGICI GRECI.

S E bene appresso i Greci, e in quei primi tempi, o ne gli al-tri, di mano in mano furono molti, i quali allo Grinero tri, di mano in mano furono molti, i quali allo scriuere Tragedie, si diedero, e assai ne composero, nondimeno tre soli trà tutti gli altri, veramente foli, furono quegli, i quali tanto. rifplendettero, che abbagliarono, e oscurarono tutti gli altri, e di tutti tre questi (per la Dio grazia, e nostra buona fortuna) fi ritruouano ancora hoggi alcune Tragedie, dico alcune, perche se volemo à quelle, che scrissero, e per nostra rea sorte si perdettero, rifguardo hauere, sono pochissime. Il primo di coftoro quanto al tempo, fu Efchilo, anzi à lui da Quintiliano il ritrouamento della Tragedia, e lodandolo d'altezza, e di grauità di parole (come che ancora in ciò alcuna volta peccasse nel troppo) lo ripréde come rozzo, e incomposto. Dopo Eschilo feguono prima Sofocle, e poi Euripide, benche visiero in vn tempo medefimo. Trà questi due non volle Quintiliano huomo giudiziosissimo giudicare chi di loro miglior poeta fosse, disse bene che la grandezza di Sofocle è ancora da coloro biasimata, i quali, come più alto, ad Euripide lo prepongono, il qua le Euripide è (fecondo lui) à gli Oratori molto più vtile, e da essere più imitato, che Sofocle. Aristotile loda piu volte hora l'vno, e hora l'altro, e tal fiata gli riprende amendui, nientedimeno dice in vn luogo d'Euripide, che egli fe bene in alcune cose non dispose, e ordinò bene, è però tragichissimo (per isprimere la parola greca ) la quale, se s'intende propiamente, cioè più tragico di tutti gli altri, non è dubbio, che si deue per lo giudizio del più giudizioso huomo, che mai fosse, Sofocle, non che à gli altri preporre, ma se quella parola vuole ( come molti credono) fignificare più affettuoso, cioè, che mouesse più gli affetti, e massimamente la misericordia, e la passione, non Teguirà, che egli dinanzi à Sofocle porre fi debba semplicemen te, ma solo in questa parte. Cicerone medesimamente loda mol to Euripide si altroue, e si in vna lettera scritta da lui à Tirone, doue dice, che ogni fuo verso gli pare vna sentenza allegando tra l'altre questa :

V 4 Molto

• 2

## 680 LEZ. DI BEN. VARCH.

### Molto e nemico à debil corpo il freddo.

Non mancano da l'altra parte molti, a i quali più Sofocle piace, che Euripide, allegando trà l'altre quella fua Tragedia chiamata Edipo Tiranno, quafi (fecondo alcuni) che fia padrona, e fignora di tutte l'altre Tragedie. E Vergilio volendo lodare Pollione, ilquale s'era dato à comporre Tragedie, diffe nella Boccolica, quafi Sofocle fuffe il primo, e maggiore:

### Sola Sophocleo tua carmina digna cothurno :

Noi no faremo tato più tofto folli, che prefontoofi, che ofiamo di traporre il giudizio noftro fra tanti, e cofi grandi Autori, folo diremo, che l'vno, e l'altro, per giudizio noftro, merita, benche in diuerfa maniera di dire, infinita lode, o più tofto merauiglia.

#### DE I TRAGICI LATINI.

I N tutta la lingua Latina non fi truoua alcuno Poeta Tragico, eccetto Seneca, e anco egli da molti non è approuato molto; noi confeffiamo, che egli non fiorì in quel tempo, che fioriua la lingua Latina, ma alquanto dopo, niente dimeno ci pare, che non folo non debba effere biafimato, come alcuni fanno, ma grandiffimamente lodato; E poi, che quelle Tragedie fcritte anticamente da i Latini, innanzi, che la lingua veniffe al colmo, non fi truouano, e la Medea d'Ouuidio tanto da Quintiliano lodata andò male, folo Seneca fa, che i Latini non mancano del più perfetto poema, che fia, come di fotto diremo nel luogo fuo. Non fauello de i Moderni, perche fe bene fo molti hauerne fatte non m'è toccato à vederle, faluo però quelle due tradotte con tanta grazia, ed eloquenza, che aggiun toui l'arte, e il giudizio dello Autore fteffo niuna loda può darfi loro da me, che non fia minore del merito.

### DE I TRAGICI TOSCANI.

E Ral'intendimento nostro, quando da principio questa materia cominciammo, di fauellare liberamente tutto quello, che di coloro intendeuamo ò antichi, o moderni, o Greci, o Latini, o Toscani, o viui, o morti, che si fussero, de'quali fauellare c'occorresse, non ostante, che Quintiliano non hauesse ciò

Ø

ciò fare voluto, tacendofi di coloro, che viueuauo, come ancora fatto haueua pria di lui Cicerone, ma poi, che all'orecchie peruenuto m'è, che molti molto fi dogliono, non folo per cagione di coloro, i quali da noi totalmente approuati non fono, quanto ancora per conto di quegli, che noi fommiffimamente lodiamo, ho mutato in quefta parte proponimento, e non fauellerò da qui innanzi, o poco, fe non di coloro, i quali non fono più, e anco nel fauellare di quefti andrò perauuentura alquanto più rattenuto e rifpettofo, che fatto per auuétura non harei. Dico dunque de i Tofcani poeti quello, che Horazio diffe de i Latini:

,, Nil intentatum noftri liquere Poeta :

Perche lasciando da parte l'eccellentissimo Messer Sperone Speroni Padouano, e il dottillimo Meller Giouabatista Cintio Ferrarefe, i quali ( la Dio mercè ) viuono ancora, il primo, che Icriuesse Tragedie in questa lingua degne del nome loro, fu (per quanto fo io) Messer Giouangiorgio Tritlino da Vicenza, la cui Sofonisba è da huomini dottissimi grandittimamente commendata, e da molti ammirata, e io per me quanto alla fauola, e ancora in molte cose dell'arte, non saperrei se non lodarla, ma in molte altre parti, e spezialmente d'intorno alla locuzione non saperrei, volendola lodare, da qual parte incominciar mi douessi. Dopo il Trissino fece Messer Giouani Rucellai huomo nobilissimo ; e di grandissima spettazione , la sua Rofmunda, la quale molti celebrano infinitamente, ma noi non l'hauendo di fresco veduta, non potemo altro dirne, se non che quando già la leggemmo, non ci parue, e mattimamente quanto alle parole, degna di tanto grido. In questo tem po medefimo, o poco dopo, fece Alessandro de' Pazzi la sua Didone, la quale non hauendo potuto vedere, non fapemo, che dirne, eccetto, che quando nel tempo, che fu da lui fatta, eànoi mostrata, oltra la misura de'versi di dodici sillabe, e ancora di ttedici, che à pochissimi piaceua, vi notammo infino in quel tempo molti errori d'intorno alla lingua, crediamo bene, che hauendo egli la poetica d'Aristotile latinamente tradotta, & essendo si può dire suo proprio far professione di poesia, e particolarmente della Tragica, perche'tradusse ancora latinamente l'Edipo Tiranno, crediamo dico, che quanto all'arte meriti commendazione.

Dopo costoro scrisse Lodouico Martelli la sua Tullia, nella quale secondo il giudizio nostro passò tanto tutti gli altri, quanto

### 682 LEZ. DI BEN. VARCH.

quanto alla leggiadria, e ornamento delle parole, che, fe l'altre parti, e mallimamente la fauola rispondessero à questa, io ardirei dire, che poca inuidia deurebbe hauere in questa parte la nostra lingua ò alla Latina, o alla Greca, e non posso non marauigliarmi, che vno spirito tanto desto, e vno ingegno tanto eleuato, aggiuntoui la cognizione delle lingue, la quale tutto, che fusie da lui dissimulata vi si conoscea non piceola, si lasciasse trasportare da non so, che à fare vna Tragedia di persona, lopra la quale non poteua per la sceleratezza sua cadere ne compassione, ne misericordia propria, e principal fine della Tragedia, e per dire vniuerfalmente tutto quello, che di questa materia intendo, mi pare quando leggo non, che l'altre Tragedie nella lingua loro, ma l'Antigone tradotta di Sofocle da Messer Luigi Alamanni in Toscano, o ancora l'Hecuba, e l'Efigenia d'Euripide tradotte prima in Latino, poi Toscanamente da messer Lodouico Dolce, che noi, se non manchiamo della Tragedia, non fiamo però à quella perfezzione arriuati, che per auuentura si potrebbe, e senza dubbio si douerrebbe. Qui manca.

### IL FINE.

### TAVOLA

## TAVOLA DELLE COSE PIV NOTABILI, CHE IN QVESTO VOLVME SI CONTENGONO,

FATTA DA AVRELIO BIONDI, per lo fuo Molto Magnifico Messer Vincenzio Carnefechi, Amico fincero.

#### А

CCENTI acuti



nel verso, quanto sieno offeruabili. 642 Acque perche talhora saglino. 18 Albori quando (1 chiamino maschi, & quando femmine. 79 Alcippe (affermandolo Plinio) perche secondo i Filosofi esser non può che partorissi vn Ele-98 fante. Alessandro d'Alessandro, quel che scriua d'vn Mostro mari-122 no. Alma, voce prouenzale, appoi .Toscani, muece di che si pigli. 50.I Amante perche non mai sia con-185 tento. Amante se sia più degno de l'Amato, ò per lo contrario. 353 Amare se si possa chi che sia per fama. 377 Amare più d'vno se in vn tempo medesimo si possa. 386 Amare se si posa più altri, che se steffo. 390

Amato se sia tenuto di douere riamare l'Amante. 369 Amicizia, & Amore, come fra loro (ieno differenti. 359 Amicizia ò Amore, qual de' duoi sia più degno affetto. 412 Amore diusso in tre sorti di appetiti. 161 Signoreggia la volontà, con moto vehementissimo. 291 Non può essere senza Gelolia. 306.375 E di vn folo, & l'Amicizia edi pochi. 206 E comune à gl'Animanti sopra ogn' altra cofa. 318 E di quattro sorti. 325 Se fia da Elezzione , ò da De-(lino. 332.407 Per qual cagione dal Petrarca fia detto viua Morte, e dilettofo male. 334 Senza amaro è solamente il Diuino. 339 E più forte passione, che non el'odio. 357 Nasce da conueneuolezza di 358 Natura. Secondo gli Aftrologi: i Fifici: & i Morali; quando è

[cam-

scambicuole onde nasca. 359 Se fia senza passioni, quando e bonesto. 370 se possa essere regolato dalla 403 ragione. Se può star fermo senza cresce 410 re, o scemare. Se sia maggiore ne' giouani, ò ne gl'attempati. 4[3 Se si possa simulare, ò dissimulare. 417 Anassagora predise douere piouere vna Pietra, ilche segui, & fu ( secondo Plinio ) vna Car-436 rata. Angeli due vn buono, & vn cat. tiuo, dati per custodi à l'huomo, & da' Getili furono chiamati Genij. 349 Anima razionale dopò la morte del corpo, piglia vn corpo Aereo. ςΙ Anima vegetatina, differente in 6 I ogni (pezie. Anima, che cosa susse, & quanto variamente sia stata creduta da varų Filosoft. 144 E creduta corporea da molti Fi losofi, da i più è creduta incor porea. 144 Come sia diffinita da Aristotile. 145 Diuisa in più parti per cognofcere meglio tutte quelle fue *Jpetie*, che non cadeuono **fot** to l'Analoga diffinitione di Aristotile. 152 Nel huomo è vna sola (secon do i Theologi) non due secondo Aristotile. 153 Nel huomo chiamata Ragio-

ne, da' Theologi come venga diui/a. 191 Come distinta fusse da Plato. ne, & come da Arilt. 281 (Secondo Platone) nel'huomo ba duilumi , vn naturale , 🖝 vno infuso, O perche. 350 Animali bruti diuisi in tre spezie. 440 Apocope figura, che signific. 502 Architettura quando & come fia preposta alla Medicina . 202 Aria diuisain tre Regioni, & sue qualità. 43 I Arimaspidi Mostri qualisieno.92 Aristotile prodotto dalla Natura, per mostrare quanto **vn** huomo può salire in alto con l'intendere. Descrisse, & non diffini pro= priamete la Natura, & perche causa. 6 Tiene, che senza testicoli si poffa generare, (contro à Galeno) 28 Racconta di una donna, che in quattro giorni partori xxp. figliuoli. 69 Racconta di vn'altra, che si sconciò in xÿ. 69 Pare, che contradica à se stes so in deliberando se i Mostri' si generati dal seme de l'huo mo,o dalla materia della Do-' 106 na. Arte che cola lia. 1931 Perche si chiami habito, O perche habito fattino. 193-Quando sta più , ò meno nobi le. 194 Arte d Sperienza, qual più in opeoperando poffa. 210 Arti quante, e quali fieno, & intorno à che fi maneggino. 199

Non furono trouate da vn solo in vn medefimo tempo; ne tutte; ne complute. 197 Come in ciaschuna si ricerchinotutte quattro le cause, e di più la quinta attribuitale da Platone. 204 Se in sogno si possino imparare. 207 Fiorirono tutte con tutte le difcipline à tempo di Leone De cimo. 214 Artifizio nella Poesia, quale sia: quando: & come si vsi. 466 Aspetto de' Pianeti, se : & come caufino la generazione de' Mo ftri . III Altomi Mostri quali sieno . 92

#### B

| B Alie per qual cagion<br>uidino dirado. | ie ingra-   |
|------------------------------------------|-------------|
| D uidino di rado.                        | 7.7         |
| Bellezza,che cofafia.                    | <b>5</b> 60 |
| E madre d'amore.                         | 346         |
| Perche fi deua amare                     | e quando    |
| è corporca .                             | 340         |
| La corporea è simu'a                     | cro aella   |
| verabellezza, che e                      |             |
| rea.                                     |             |
| Se può esser senza,                      | ò per lo    |
| contrario, la grazi                      | a senza     |
| bellezza.                                |             |
| Beni dell'animo, del corp                |             |
| fortuna.                                 |             |
| Ordinariamente questi                    | beni son    |
| foggetto del genere o                    |             |

tiuo. 469 Bernia rato à poetar burleuolmente. 586 Binati quando infieme con la madre capino, & quado no. 70 Brina, che cofa fia, O quanto da alcuni fuße male intefa. 520 Bruti, che si generano, & viuono nelfuoco elementale. 440 Buonarroto lodato. 159 Quanto attribuiffe alle porte di San Giouanni di Ficren-

### С

224

za.

Agione come si intenda que. sto termine nella diffinizione della natura. Cagion prima nella creazione del le cose da chi fusse mossa. 421 Cagioni (cconde non fono strumen ti delle prime, ma operano in virtù di quelle . I I 2 Caldo naturale quale sia. .252 Sotto quanti nomi fuffe da Filofofi,et Medici cõpre/e. 2 52 Con quanti Epiteti fia stato di-(tinto. 254 Come spegner si possa. 524 Calori se sieno fra lori i medesimi, ò pure diuersi. 234 Tutti effer vn medefimo dimoltrato per tre ragioni. 256 Canzoniere del Petrarca non e continuato quanto altri dicono. 465 Caualli, perche, & doue prima fo/Jero domati. ····· 125 Celio Calcagnino quel che raccon

### ti di vn Mostro, nato d'vna Schiaua.

Schiaua. 97 Cena douria esser più piena del desinare, & perche. 37 Centauri, perche furono creduti ellere. 125 Centauro apparito à Sant'Anto-125 n10 . Chilone, & altri morti d'allegrez 21. 497 Claudio Tolomei, inuentore del verso Esametro, & Petametro nella lingua Tofcana. 649 Cicerone sapeua far versi contro l'oppenione di Marziale, 👉 Iuuenale. 123 Diceua douersi parlare come molti, or intendere come pochi. 246 Faceua à gara in Orando, con Roscio, egli in voce, & co' gesti. Roscio co' gesti solamente. 584 Cielo rispetto al Centro si riposa dal moto ; rispetto al Polo , O al Axe , anzi rispetto al tutto non (i muoue mai. 8 Cieli secondo i Teologi Christianı maucano d'anima. 3 I Cieli che, quali, quanti, di che figura,e di che moto fieno, O Je banno Anima, che li informi, ò che li muoua. 444.447 Cielo se nelle operazioni sue man casse d'vn punto, disfarebbe l'vniuerso. 266 Cinocefali mostri quali fieno? 92 Circonferiuere quel che toscanamente voglia inferire. 163 Cognizione dell'Anima è nobilisima. **I**4I Cognizione de gl'effetti d'vna

qualche cosa persettamente, non si può hauere senzalacognitione delle cagioni di essa.4 Cola Ciciliano, & fus merauiglio fa Storia. 124 Composto non accresce perfezzione alla forma. 149 Compositione che cosa sia, & in quante parti si diuida. 467 Consagrare non si può nel Mosto come nel vino, or perche. 245 Contrary quali sieno, come, O quando stieno insieme. 280 Sono di quattro maniere. 507 Corpo humano ha quartro doti sup preme, corrispo lenti alle quat tro virtù dell'Anima. 498 Cose alle volte per lor natura son tanto chiare, che non hāno dimostratione veruna. Cofe, che per non hauer cagioni non si possono dimostrare, con che forte di Sillogifmu fi manifestino. Cose, concetti, & parole, come procedino in ordine. 480 Creare , che cofa importi questo termine. 424 Creatura generata neltempo del mestruo à quanti pericolifia e/posta. 40 Nata nell'ottauo mese,perche non campisecondo gl'Astrologi, or perche secondo i Fi lofofi. 49 Come stia nel ventre. 46 Creat. tutte fono impfette. 338 Tutte desiderano la loro perfezzione. 338 Tutte banno vn mezo per acquistarias. 333 Dante

#### D

Ante lodato: 32 Degnità della compositione in che confista. 468 Demone, che cosa sia. 349 Demostene co l'essercitazione im parò à pronunziare vna littera. 18 Diagora Filosofo non credeua che Dio folle. 450 Diania termine greco, da Toscani e interpretato Discorso, i La-🗤 tini non banno voce da esplie carlo. 151 Differenze generalmente confistono ò in numero, ò in spezie, ò in genere. 242 Differenza fra Dio, & la materia prima. 30 Differenza ne gl'indiuidui. 244 Diffinizione della natura, secondo Aristotile. 6 Diffinizione dell'Anima, secondo Aristotile, dichiarata dal Varchi. 146 Diffinizione di due maniere. 293 Diffinizione vniuersalissime d'a-338 more. Diffinizione, che cosa lia. 564 Digestione, che cosa sia sccondo 36 Aristotile. 36 E di tre forti. La prima con sue superfluità, doue si faccia. 36 La seconda, e sue superfluità, 36 doue si faccia. Laterza, e sue superfluità, doue si faccia. 36 Dimensioni quante sieno, & co-

mesi dimostrino. Dimostrazioni per prouare la diuersità de' calori. 237 Dio, & la natura se sieno vna cofa medefima . 13 Dio (secondo i Teologi) si può chiamare natura naturante, et perche. 14 Dio (secondo Aristotile, & la natura, non mai operò indarno, Cr come q/to fi intenda. 14.12 Tutto, che semplicemente sia vno (contro la preposizione de' Filosofi) in lui sono tutte le cose. 420 Seper diffinizione poffa effere perfettamente inteso. 452 Quello, che egli intenda. 4;2 Come muoua, or perche. 454 Sc, & in che modo prouegga. 454 Dis; questa dizzione aggiunta à qualche verbo lo muta talhora in cotrario sentimeto, & tal bora ristringe il proprio. 482 Difegno era la prima institutione, che fi dessi à piùnobili fanciul ligrechi. Disputa onde cominciar debbia. 145 Disputatra il Trapezunzio, Or il Bessarione. 210 Diuersità di nascimento, diuersifica le (pezie. 236 Divisione generale delle cose.135 Dolcezza amorofa nel guardare la cosa amata onde nasca. 516 Dolore, che cofa fia. 492 Dolori d'Amore, se renghino per cagione dell'Amāte,o dell'Amato, or perche. 163. Donna

Donna appoi Tofcani, che importi. 514

Donna (scriue Auerrois) ingra uidata in vn bagno senza congiungimento alcuno. 44

Donne in vn tepo medesimo possono ingrauidare & ringrauidare. 69 Alcune ringrauidate, secondo Aristotile, & Alberto Magno. 70 N on ban termine prescritto à portare il parto come gl'altri animalı, & perche. 70 Perche ordinariamente soglino portare il parto noue meſi. 78 Come deono giacere col'huomo per generar maschio. 79 Se grauide sieno à che si cogno Schino . 79 Grauide, come si cognoschino fe partorir deono mafehio , o femmina. 79 Grauide perche habbino il gu-Sto vago di cose Strauagan-81 ti .

#### E

E Cparallelo figura qual fia. 283 Effetti ritengono della natura delle loro cagioni. 330 Eleganza in che confista. 466 Elementi; quanti, & quali fieno. 428 Di che fien composti, & come fi mantenghino infieme. 428 Son quattro perche altre quattro fon le prime qualità . 242.428 Embriane che es Co Ga de perche

Embrione, che cosa fia, & perche

fia bianco da principio. 77 Ente, come tutto sia fra Dio, 👉 la materia prima. 20 Entelechia termine Greco, che (ignifichi, & Je da Cicerone fuffi intefo. 145 Epentesi, figura qual sia. 504 Equiceruo animale, qual sia. 125 Equiuoco nella disputa de' calori, onde proceda. 257 Errore nella credenza de' Centauri onde nascesse. 125 Esempi, benche non sien veri, se, or quado vfar si possono. 524 Essere diusso in potenziale, or in reale. 163 Effere, & bene effere dato da Dio à tutte le cofe fecondo la natura di eße poteua capire. 290 Estremo, & eccello, come si intenda. 315 Etimologia del nome Auerrois. 443

#### F

- Anciulla nata Donna , scriue Alberto Magno. 102 Fanciulla Gaetana diuento maschio, scriue il Pontano. 13 I Femmina per qual cagione effer può che disenti majchio. 132 Fenice Je fia vira, ù fauolofamen 128 te. Se (come e fama) muoia, O rinasca in sestessa. 129 Filelfo dicesi hauer hauuto tre testicoli. 96 Filippide Comico, & altri morti d'allegrezza. 497 Filosof. diuisa nelle sue parti. 571 Filosofta de' Gentili se allistudios di effa

7

di esfadia noia per intender le proposizioni della Teologia Christiana. 514 Filosofo nel difinire no vsa sino-

nimi.

Flemma che cosa fia. 37 Forma d'huomo se può stare in minor materia di vn braccio, ò in maggiore di 5.in 6. 25 Forma da darsi in scriuendo alle parole, diuisa in tre par-

- ti. 466 Forzemiracolofe di natura. 21 Francefco da Diacceto Filofofo
- cognominato il Pagonazzo à differenzia d'vn'altro Frācef co da Diacceto Filofofo, pure chiamato il Nero. 365 Francefco da Diacceto, il Pago= nazzo, quel che feriuefsi intor no al riamar gl'Amanti. 365 Filoco elementale qualfia, & fe puo quocere. 251 Fuoco nostro, come fia differente

dal fuoco elementale. 251

### G

Elosia, che cosa venga à es-J sere. 294 Nasce da cupidigia, laquale intorno à quattro coje si rag-295 ğıra . Scema, & cresce per quattro 296 modi. Mediante quali persone scemi, ò cresca . 297 In che luoghi più fieramente cre/ca. 299 Enaturale all'Amante, & per qual cagione. 307

Se può effere senza biasimo. 309

- Geloso é à pessima condizione, quando sia inclinato à tirare ognicosa incattiuo senso. 297 Piurode se stelso, se cognosce non hauer parte in se, da piacere altrui. 297
- Generazione del corpo humano è p modo dubbiosa che di essa non si ha dimostrazione. 34 Ricerca quattro cose. 88
- Genere quale fia. 243 Diuifo in vniuoco, equiuoco, & analogo. 311
- Gentile da Fuligno, tiene i calori. effer varij. 241
- Gianfre Rudel s'innamorò per fa ma nella Coteffa di Tripoli, 37 quel che gliene auuenne. 376
- Giganti guerreggiar col Ciclo, di chi dicefsi Cicerone. 78
- Gigante smisurato, ritrouato in Candia in vn Monte, aperto daTremuoti, secondo Plinio. 115
- Gigante condotto dell'Arabia à Claudio Imperatore. 115
- Gigante, creduto Polifemo, tro uato fepolto in vn Monte non lungi da Trapani. 116
- Gigante di Carlo Quinto à Bologna. 116
- Giorgio Trapezzunzio, vedde vna fanciulla in Mare,creduta Nereida. 122

Giouanfrancesco Pico racconta d'vna certa Dorotea, che in due volte parto: i xx.figl. 69 Grazia, che cosa sia, & se se ses stare senza bellezza. 560

XX Her-

#### H

H Ercole non piu alto di bracciatre, e mezo (secondo A. Gellio. 117 Hermafroditi ò Androgini, quali mostri sieno. 73.103 Quando quando talı sien generati. 73 Hieronimo Muzio, vedi alla lettera M. Homero perche fuße cieco. 362 Con quanta lode fia stato celebrato da diuerfi Poeti. 617 Huomini perche sieno hor grandi, hor piccoli, & hor di meza taglia. 81 Huomo, or il Sole (secondo il Filof. ) generano l'huomo, & ri-[petto à che. 12 Quando (i dica effer naturale, ò che habbia poco obligo alla natura. 16 E piu perfetto d'ogni creatura. 23.31 E detto vniparo, paucifero, cr multiparo, & che importin fimili Epiteti, 68 Ter qual cagione nafca tal vol ta con macchie, o voglie fulla persona. 81 E composto d'Atto, e di Poten 148 za. Con quanta perfezzione sia stato creato. 158 Nelle scritture Toscane in quanti significati si intenda. 282 Confiderato in tre maniere per prouare tre maniere d' Amore . 387

Fugge piu volentieri il male, che non segue il piacere. 336 Ha in se tutte le sorti di Amore, mail razionale è il suo proprio. 339 In quanta dignità sia. 442

#### I

T Acopo Nardi, creduto inuen tore de' verfi sciolti per bauer in essi composta vna Commediamolto prima, che in simili verst poetassero il Trisino, & l'Alamanno. 5 647 Idee nel'Mondo intelligibile, date da Platone dopo il primo ente. 42I Ignoranza è ai due sorti. 177 Imitazione e il suggetto del Poe 602 ta. Deue esser seguita dal Poeta intorno à tre cose folamen-603 te. Immaginazione nella generazione di quanta forza sia. 71.80 Immagine nello spechio come si 26 formi. Imperfezzione nella humana natura, è considerata in due maniere. 532 Impressioni varie come, doue, T di che si generino. 432 Inna morarli o fostenere Amore, [] [] poffa senza speranza 373 Innamorarsi in qualche vno, se si poffa, folo col vederne il ritrat 380 to. Innamorarsi in steffo, se sia fanola, o vero. 396 Intelletto, & sensoche parti sieno

dell'Anima. 150 In quali operazioni si eserciti-· no . 1 (0 Intelletto vniuersale, & intelletto particolare, oltre all Agente quali (ieno. 172 Intelletto non puo intender cofa, che dal senso dettata non li fia. 5 335 Intelligenze celesti quante, 🛷 `qualisieno; O doue si trudui-- 20 . 447 Intendere è la piu nobile operazione, che si possa fare. 452 Intendere toscanamente significa (vdire, or effer intento. 474 Inuolare, o imbolare, onde sia det vito o che importi. 550 Ippocrate crede, che il pfetto par to bumano no si portimeno di x 182. giorni, & 15. hore . 48 Istero protero figura qual sia. 528

### L

🚺 Eggiadro voce vſata da Tof-L cani, cl:e importi, & onde sia : detta. 476 Lelio Bonfi Caualiere di fanto Ste - fano traduße il Mo**r**eto di Ver gilio in perfi sciolti. 648 Lettura di M. Benedetto Varchi fopralanatură. 3 Della Generazione de' corpi. 05 humani sopra il venticinque To fimo del Purg. di Dante. 305 - Della gener. de Mostri. VI 85. e Dell'Anima fopra il viaticinossauesimo del Purg.di Da. 133. -> Della Pittur & Scolt. fopra vn COISonet.del Buonarroto. 155 12270

De' Calori . 233 Dell'Amore, sopra vn Sonetto di Monsignor Bembo. 275 Della Gelofia fopra vn Sonetto di Monsiz. della Casa 290 Dell'Amore sopra vn Sonetto del Petrarca. 318 Sopra infinite Qu'stioni amorofe. 345 Dell'effenza, & prouidenza di Dio, sopra Dante. 450 De gl'occhi sopra le tre forelle nel Canz. del Petr. 458 Sopra la grazia , & bellezz 1, \_difcorrendo se l'vna puostar fenzal'altra. 560 Sopra la Poetica. 566 Licinio Muziano conta d'vna fan i ciella, che diuentò huomo. 131 Lingua Toscana per bauer gl'Ar ticoli, come la Greca, puo cognoscere i nomi aggiuntiui da sostantiui vie piufacilmente, che non può la Latina. 245 Lingua qualunque si sia meglio si dichiara con altra lingua da se diuerfa. 552 Lodouico Celio Rodigino,quel che racconti d'vn Mostro neto a sus tempo. 97 Lodou: co Ariosto, & Monfiguer • della Cafa, banno descritto la Gelosia meglio di nuuno altro r Poeta ne Greco, ne Lat 292 Lodou. Ar. nel [uo Orl. Furio/o , s'acgstò fama di Poe.Her.646 Loica neceffary fsima in ogni fei-\_ enzis. 356 E necessaria al vero Poeta. 6 572 Luig: Alamanni e per alcuní cre-X xduto 3

### TAVOLA.

duto inuentore del verso sciolto. 647 Nel suo Ciron cortese è pospo sto all'Ariosto, nel Orlando Furioso. 434.646 Lume, come, et pche riscaldi. 248 Come si vegga, se è spezie spiritale, & incorporea. 515

#### M

Acrobio non crede effere stati Giganti. 118 Madonna, che voglia inferire appo i Tofcani. 514 Madri per qual cagione più teneramente, che i Padri non fanno, amino i lor figliuoli. 78 Male viene doppo il bene, & il bene dopo il male, tratto da Homero. 504 Maschio per qual cagione nel uen tre si generi piu presto che la femmina, & la femmina fuor del corpo inuecchi prima, che non fa il maschio. 82 Materia prima, che, & quale sia . 428 Membra del corpo effer corrifpondenti à quelle dell'Anima, or come. 55 Messere appo 1 Toscani, onde sia detto, & che importi. **\$14** Mestruo nella Donna, che cosa lia. **4**0 Perche non sta ne gl'huomini, come è nelle donne. 77 Quando e bianco chente noceuol sia; a chi venga tale, 💇 perche. 40

Metafifico confidera la quidità Cr

essenza delle cose. 12 Migliore Guidotti huomo distatu ra altissimo. 116 Milizia fu in grandissimo pregio à tempo di Aleßandro. 214 Mifti imperfetti quali sieno, di che, doue, & come si generino. 433 Mola nella generazione quale lia. 95 Mondo, secondo Platone, & Ver gilio, è animato, & di qual Anima. X 2 Secondo gl'Astrologi, 👉 Teo logi, hebbe principio, nel prin cipio di Primauera. 520 Se sia eterno, ò nò. 610 Monofceli, o Sciopoli, che forte di mostri lieno. 92 Morsci, afferma Temiltio, efferil Meltruo ne gl'huomini. 77 Morti , se possino amare i viui . 409 Mostro, che cosa si intenda sotto questo termine. 92 E in buono, & cattino selo.95 Mostri in quante parte sien diuili. 94 Non può esser in due spezie fecondo Arist. F26 Se sia da natura, o a caso. 108 A che si cognosca (quando e doppio) se e vno, ò dui. 103 Mostro di due huomini appiccati infieme con le reni . 76 Mostronato in Firenze. 97 Mostro nato in Auignone l'Anno 1543. 99 Mostro del quale racconta Santo Agostino, nato nella sua Terra . 102 Moftro

### TAVOLA.

Mostro nato in Oriente à tempo di Sant' Agostino. 103 Moto de sette Pianeti perche si chiaminaturale, effendo fuor dinatura. 17 Moto del fuoco elementale perche si chiami naturale. 17 Motto scritto nelle porte del Tem ne pio d'Apollo. Ma ` 137 Musica fu in grandissimo pregio à tempo di Nerone. 214 Muzio da Capo d'Istria ( ò per dire à suo modo) Hieronimo Muzio Giustinopolitano: lodato & citato dal Varch.647

### N

Ani perche cotali sien generati. 1.04 Natura che cofa fia, fecondo il Metafifico. . 12 -Natura che propriamente sia, nõ si può prouare ne negare, Or perche. 5 Da Medici, e intesa in più maniere. II . °. E diuisa in vniuersale, & in particolare. I 2 Opera per lofine, di qui è, che non si nega, tutto che probabile non fia. 20 Se è poteza irrazionabile, per che opi razionabilmete. 20 Da per se steffa non conosce, ma e guidata da vna intelligenza, che nõ può errare.21 Eliberalissima in dare le cose quado, come, e a chi si conuenghino. 23 E ordinatifsima nelle cose da lei create. 3 23 Ha tanto più cura delle cofe,

 quanto fon più nobili. 24
 Si ferue increando d'uno Strumento, per non moltiplicare gl'enti, fe non in cafo di necef lità. 24

Non procede à gl'ostremi, ò a cotrary fenza debiti mezi. 24 Ha cura della bellezza, come dell'otilità. 25

Non puo creare di nonnulla qualcosa, che questo e solo proprio di Dio. 25

proprio di Dio. 25 Nonfi può mutare del tutto. 25

Habifogno della fortuna. 26 Perche à tutti gli Animanti habbia dato il defiderio del Colto. 37

Non pecca mai... 88.4 Come fi dica peccare tal volta. 113 Da à tutti inclinazione per ac

quiftarfi, & conferuarfi l'effere,& il bene eßere. 290 Nazioni Occidentali , & Me-

ridionali fon gelofifsime, & perche. 296

Negazione doppia, fe nel Tofca no, come nel Latino, faccia affermazione. 530

Nereida vista dal Pontano. 122

Nerone faceua tırar la fua Carretta da Caualle Hermafr. 74

Niccolao Leonico afferma trouarfi l'Ifola de' Satiri. 120

Notti di state pche fië calde 249 Nugazione appo i Logici è il ui-

zio di ripetere superfluamente vna cosa medesima. 9

Num. Toet. quale fia. 585.603 XX 3 0,0

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

0

Et V, nella lingua Tofcana hāno gran somigliāza. 507 Obietto, che significhi. 483 Occhio perche non possa vedereje stefso. 405 Hain le colore, tutto che Aristotile, & Galeno lo nieghino. 53 I Oratore quale effere debbia in fe steßo, a fine che ottimo sia.630 Ordine de gl'enti, & diussi ne lor generi,quanti fieno . 425 Ordine miracolofo nelle cofe create dulla natura. 23 Oreste diffotterrato per comandamento dell'Oracolo. 115 Orlādo furiofo dell'Ariosto, Poe ma Heroico. 646 Ottaua rima, ò stanza, da chi fusse trouata, & se sta stile da trattar'heroicamente. 645 Non importa, Je non rinchiude tutt' vn concetto in se stef fa, purche dalla seguente sia ripreso, & fornito . 646 Р P. Aolo Iureconfulto, quel che racconti del parto d'vna cer ta Penelope. 69 Parole equiuoce se non son bene

- intese non si può mai intendere il vero del sentimento, che nasce da esse 235 Parole quali esser deono nello sti le alto. 467
  - Quali nello stile mezzan.467 Quali nell'humile. 467

- Quali sie da fuggir sepre.467 Quali ingānino lo scrittore nel lostile alto. 467
- Parto come fi formi primieramen te nel ventre. 46
- Paura come fi diffinisca, & qua . li sieno i suoi effetti . 486
- Pene amorofe; qualunque fi fieno(ri/petto alla Gelofia) fon foauifsime. 291
- Perche, appo i Tojcani in quanti modi fia intejo . 486
- Perfona prima di qual fi voglia verbo, nel tempo paffato non compito termina fempre in A. 558.
- Perturbationi humane, quante, & qualifieno. 273
- Tetrarca teneua, che l'intelletto humano, & l'Animarazionale, fussero natura. 18 Amò Madona Laura in diuersi tempi, di tre maniere di Amore. 329
  - In che ordine di Poeti fi conti. 462
  - Egli steffo diede fuora 1 fuoi Sonetti. 465
  - Non vsò mai, potente ò poten do (come il Boccaccio) ma in quella vece possente, & possendo. 484
  - Truouò & diede in luce l'Epi Stole di Cicer.ad Attico. 507
- Piante sono partecipi di quella parte d'Anima,che è chiamata vegetatiua. 437
- Piero del Riccio quel che racconti di vn Mostro nato à tempo di Teodosio. 97
- Pietre se possibile é, che possin piouere.

piouere. 436 Pigmei onde fien detti, & fe fien huomini, ò animali. 127 **Pittura fu prima in venerazione** à Toscani, poi à Greci, & à Latini. 212 Fu effercitata da nobilisimi, or dottifsimi huomini, or an . tichi, & moderni. 213 Imita la natura in più cofe, in che non può imitarla la scoltura. 214 Platone fùil primo, cb scriffe d'Amore, & dopò lui chi ne [criue][e. 252 Fu Maestro d'Aristotile. xxių Anni. 450 Da che fosse indotto à scaccia re i Poeti dalla sua Rep. 588 Plinio, & Seneca credeuano la natura, & Dio, effer vna cofa medesima. 13 Plinio scriue hauer veduto vna Donna nouella nel di delle fue nozze diuentare buomo. 74 Quello che scriua de' Mostri Marini. I 2 2 Racconta d'vna fanciulla, che diuento garzone. 131 Scriue d'vna Schiaua, che par tori vna serpe. 99 Plutarco afferma effere stato donato vn Satiro a Silla. 120 Poemi antichi, come anticamente fussero recitati. 584 Poesia su in grandissimo pregio, & fiori à tepo di Augusto. 214 Perche sia detta Arte. 227 Onde tragga l'orig. 584,596 E diuisa in sei spezie. 607 Poesie di quante sorti sieno, or in

quante parti si diuida la Poetica. 462 Poesse ridicole, T chi à quello sia flato più ò meno atto. 587 Poeta fi chiama alcuno , proprüf simamente, propriamente, Or communemente. 182 Deue imitar tre cose in tre maniere. 602 Quando fia Epico. & qual fia l'offizio del Epico Poe. 616 Qual effer deua í se steffo 630 Poeti di otto maniere, detti dal foggetto in che sono impiegati. 608 Epici, ò Eroici, Latini anti= chi. 623 Latini moderni. 626 Tragici Greci, 👉 Latini. 667 Poeti, & Pittori, in che sien simi li, or in che differenti. 227 Poetica lodata. 458 Che cosa habbia per subietto, & che per istrumento. 573 Che habbia per fine . 574 Come venga diffinita dal Varchi. 578 Poetica d'Aristotile tradotta, ơ comentat 1 dal Varchi. 399 Pomponio Mela onde creda effer nata l'oppenione che si ha del effer de' Satiri. 120 Pontano scriue di vna certa Emi lia, che diuentò maschio. 131 Potenza, ò Atto, si ritruoua sempre in ogni cofa. 164 Principij delle cofe ancorche nobilissime, furono nel cominciamento vili. 596 Principio,parola di per se,da Gre ci, Arabı, & Latini, diuersa-Хx mente 4

mente intesa. Priuazione non si può diffinire, se non mediante il suo contrario. 179 Protagora stana in dubio, se Dio fosse. Prudenza oue può meno, iui può più il caso. 206

### 2,

Valità, da Filofofi chiamate prime, quànte fieno, & qu di. 241 Quistione fe i Calori fieno tutti i medefimi onde nafceffe. 233 Quistioni molte, & varie intorno all'amore. 359 Quore, Fegato, & Ceruello, primi à formarfi nella generazione. 46

### R

R Agioni probabili, che fia mag gior dignità nella Tittura, che nella Scoltura, riprouate dal Varchi. 222 Rettorica diuisa in tre spezie. 461 Rime toscane son di tre maniere. 463 Rimedij dati da alcuni per guarire d'Amore. 399 Ritmo qua! sia. 603 Roma in vn tempo medefimo heb be quatirocento Architetti, do ue la Grecia à tempo di Flatone non ne baueua nisuno. 202

S

C Alamandra, come viua nel J fuoco. 440 Sangue,che cosa fia (secondo Aristotile.) S & 35 Hatre parti. 1 11 35 Quando cominci à farfilatte nelle mammelle. .77 Non si truoua fuor delle vene, fe non nel cuore secondo Arist. secondo Gal. nell'vltima parte del Ceruello. 36 Hainse il calor naturale. 26 Si può confiderare, come atti-HO, & come passuo. ς 8 Satiri da che sien detti. 119 Quali sieno, & oue habit.119 Satiro apparito nell'Heremo a . Sant' Antonio. 12I Satiro donato a Silla. 120 Scienzia delle cofe alte (fecondo sis il Fil.per poca che fia ) è affai migliore che la molto delle cole vili. 3 I Quando sia più ò meno nobile di alcuna altra à che si cogno fea. 140 Confiste in fapere quattro que fiti. 329 Scienzie perche principalmente 567 ritrouate fossero. Scoltura per qual cagione da alcuni sia tenuta piu nobile del-216 la Pittura. Senfibili postono con il loro souer chia corrompere i jensi. 284 Sentenzia in quante parti si diui-468 da. Silogifmo, or induzione fono i ve ri mezi alle scienze. 385 Sing-

### TAVOIL A.

-Sinonimi non accettati dal Filoy. 💵 nelle diffinizioni. 🖉 7 Socrate quel che facessi douendo a parlare contro à Amore a per E Juafrone di Fedro. h on 1361 - SFu inquisito, O. condennato ich a morte per Heretico. 1.588 "Softoche tragico, er altri morti di -1) allegrez za. 1 311 497 Soggetto è di tre forti. un 463 . Sole genera dui caldi, vno col mo C. inimento l'altro col lume. 249 5 Spechio in che modo formi l'im-💱 mag.di chi entro vi fi mira. 26 · Spermatbe cola lia. -1411 37 ez Perche fia spumoso . 28 38 Quando e gagliardo nella mate-- \ `ria copiofa, perche non generi 🗤 - Giganti, ò altri Mostri. 👘 104 In esso fi contengono-tutte le in scole, che la generazione ha Jos in atto. .... 38 i Sperma della Donna non concor-- Dire dinecessit à alta gener. 39 Sperma della Donna, che operi in in generando. J. S. 55 Spezie qual sia. 243 214 Qual sia la subalterna. 1 263 Qualfra ta spezialissima. 244 Spirito, che cosa sia, & come si . generi. 11 930 7 10 331. 48.50 4 I -XK 42 110 Se fia animato ù no. >?? Diuifo da molti in varie par-Phil ti. Mach. at ... · 42 Ne corpi si ritruoua in ogni Nel cuore, & nel Ceruello, doppo la morte si risolue in acqua. 43 Nello sperma dell'huomo in generando se operi formal. ~Ū

mente, o virtualmente. 55 -Stazio Poeta Christiano . 🔩 52 Sterilità del genere perche sta in . ortal cund. Gran It on and 2.83 Se venga da l'huomo; o da l'-😗 🖒 huomo,o dalla donna come fi . at cognosca. Al war at 84 Stelle come fieno in Cielo. 44 Stelle erranti . Lil al 2/447 Steficoro perche perdeffe, & poi perabe rehaussfe la luce .7 362 Stile è di tre maniere. ... 461

T Ele, che nel ventre circodo-no il Tarto, quante sieno, & : perche . . . . . . . . . . . . . . 122 46 Tepore Etereo quale fia appo i Fi losofi, & perche sia dato. 267 Termini di tre forti, mefsi da Ari 194 Statile perdiftingner gleffetti . AL 10 1 16 sıdinatura. Terra per qual cagione da' Filo. sofi, & da Poeti, venga chia • mata Madre. 79 Terza rimase siastile p trattare s cole heroiche, e da chi fulse tro uata. . 643 Testicoli à che seruino uella generazione. 85 na Testicoli della Donna a che seruino 📜 👘 tetteri 39 Timore pche siadetto fred. 276 Tornata nelle Canzoni quale sia, perche, & come si debbia vfare. 510 Tosc. hāno di tre sorti rime. 463 V fono il participio passato pas fiuo, m<sup>e</sup> vece del presente, tolto da Latini. 557 Se hanSe banno nella lor lingua, ò fe poffono bauere Poemi Heroici. 632 Se banno il verfo Efametro.

635

Tragedia, che cosa sia. 657 Diuisa in sei parti essenziali. 661

Quale fia ciafcuna parte effen ziale di effa. 661 Diuifa in quattro parti quantitatiue. 665

Trifsino creduto per alcuni inuen tore del verfo fciolto. 647 Scriffe con detto stile la fua Italia liberata. 634 Se il fuo Poema fia perfettamente Heroico. 634 Penò xx. Anni in comporlo. 634

Tritone preso nella Schiauonia, mentre tendeua insidie à vna Donna. 123

#### V

More è termine, che ha infiniti, & nobili significati. 484

Vccello chiamato Manucodita, nasce nelle Moluche, e sua natura. 441

Veggio, con altri verbi di fimile definenza; onde fieno, ò in che tempi, ò perfone fi trouino vfati. 515

Velo dipinto da Parrafio, ingannò Zeusi. 234

Vene (secondo Aristotile, hanno origine dal cuore) secondo Ga leno dal fegato. 35

Verbi neutri fono appo i Tofcani. 4<sup>8</sup>5

Vergilio in quanta venerazione fu∬e hauuto dal Populo Romano. 596 A comparazione d'Homero,

Efiodo,eTeocrito. 619 Verità obietto adeguato della

mente nostra. 51 Verso se sia più faticoso à fare, che la prosa. 589

Verso sciolto è in dubio da chi fus se trouato, & se con esso si possa trattare materia heroica. 647

Vipera, in mordendo alcuno, che proprietà induca in effo. 367

Viuer secondo la natura d il viuer beatamente, & come si intenda appo Marco Tullio. 18

Vniuerso, è la più bella , & la più merauigliosa cosa, che si possa immaginare. 419

Vniuerso qual circuito habbia . 420

Vocali accozzate infieme nel fine d'vna parola, & principio di vn'altra fi sbattono. 550

Vue dipinte da Apelle ingannarono gl'vccelli. 214 Vuouo quando nafca gallato. 78

## Il fine della Tauola.

s 0-

# SONETTO DEL MEDESIMO.



ENTRE il buon VARCHI in queste viue carte Scopre della Natura ogn'alto effetto, Filosofo si sa nell'Intelletto, E si mostra Poeta in ogni parte. Quand'altrou'il Senato in Toga, e Marte Descriue armato, e Storico perfetto: Odi nelle tre lingue quanto ha detto E Padre fia d'ogni Scienza, ed Arte Tu BENEDETTO: se tanto alto VARCHI E scorgi altrui per farli à te simile 👘 Per non erto (entiero al nobil varco; Quest' Aguglie saran Colossi, & Archi, Per far tuo nome andar da Batro à Thile Di mille pregi eternamente carco.

## AL

## (ALLETTOR)E.

L A gran difficultà, che fi è hauta in raccorte queste Lezzioni da gli Originali dell'Autore, scritti in carattere male intelligibile, ha causato, che fian'occorsi nello Stampare molti errori, e molti più ne sarian seguiti se il Clarissimo M. Baccio Valori, & il molto Reuer. M. Piero della Stusa, con qualche copia di alcune di esse non ci hauessero porto aiuto.

|                |            |            | Errori.                                                 | Correzzioni.                                               |
|----------------|------------|------------|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| A carte 8      | al verso   | 36         | questa dıscrizzione                                     | Leggi con questa discrizzione                              |
| 12             | •          |            | tintaniaque Astra                                       | Titaniaque astra                                           |
| 16             |            |            | Razione                                                 | Razionale                                                  |
| 16             | 1<br>1     |            | Diuidersi                                               | Diuidest                                                   |
| 20             |            | 35         | er cui la                                               | 😎 chi la                                                   |
| 22             |            | 3          | piu coste                                               | piu tosto                                                  |
| 22             |            | 13         | Miraculi                                                | Miracoli                                                   |
| 32             |            | 24         | an li essendo io formato                                | anzi hauendo io f <b>ermato</b>                            |
| 32             |            | 26         | disporne                                                | di Sporne                                                  |
| 36             |            |            | Il colore naturale                                      | Il calore naturale                                         |
| 36             |            | •          | Il colore naturale                                      | Il calore naturale                                         |
| 37             |            | 4          | al fecegato                                             | al fegato                                                  |
| 3.7            |            | <b>1</b> 7 | à giardini                                              | a giorni                                                   |
| 38             |            | 2          | ne connertirsi                                          | nel conuertirs                                             |
| 38             |            | 13         | fottille                                                | fotsile                                                    |
| 3 <sup>8</sup> |            |            | Vali feminar <b>ij</b>                                  | V afi feminarij                                            |
| 39             |            | 10         | homore                                                  | humore                                                     |
| 40             |            |            | Leciti                                                  | lecito                                                     |
| 47             |            | 26         |                                                         | raccontare l'openiom                                       |
| 46             |            | 4          | In seme                                                 | il seme                                                    |
| 52             |            | 10         |                                                         | noi hauerrio                                               |
| 52<br>68       |            | 22         | fer dispiegare                                          | fer dispregiare, ne miglior teffs                          |
|                |            | 20         | femina<br>1 C                                           | femminina                                                  |
| 74             |            | 2          | medefimente                                             | medefimamente                                              |
|                |            | 10         | non possono                                             | non posso                                                  |
| 80<br>80       |            | 2<br>41    | animuli de padri<br>il quarantunefimo verfe<br>feguente | animi de padri<br>5 è superfluo per ridirsi nella facciata |
| 89             | <b>f</b> x | 13         | che auuenire me ne deb<br>bia.                          | ohe che auvenire me ne debbia                              |
| <b>9</b> 5     |            | 23         | Polifer <b>mo</b>                                       | Polifemo                                                   |
| 10             | 3          | <b>1</b> 9 | oetti .                                                 | Petto                                                      |
| Ic             |            | 2          | ella è stata                                            | ella è stretta                                             |
| Ic             | 6          | 19         | spessamente                                             | spressamente                                               |
| IC             | 8          | 8          | che se egli                                             | che fi gli                                                 |
| 11             | 0          | \$4        | di Dio                                                  | che Dio                                                    |
|                |            | •          |                                                         | •••                                                        |

### Errori. Correzzioni.

| A car. 114 al | verfo 29 | come haucme              | come lauemo                                                                                                     |
|---------------|----------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 130           | 26       | io dubito che hauendo    | io dubito hauendo                                                                                               |
| 136           | 17       | & tre Latini il vero-    | e tra i Latini il veracifsimo                                                                                   |
|               | ,        | cißimo                   |                                                                                                                 |
| ¥37           | 22       | alla chiareZZa           | con la chiareZZa                                                                                                |
| 14 <b>4</b>   | 13       | e conseguentemente al    | e conseguentemente immortale al                                                                                 |
| _             | •        | cuni                     | cuni                                                                                                            |
| 167           | 41       | à mezo il verso mancar   | no molte cofe                                                                                                   |
| 178           | 39       | cedesimo                 | medefimo                                                                                                        |
| 178           | 40       | ile prinazione           | che priuaZione                                                                                                  |
| 206           | 36       | Scultupra                | fcultur.s.                                                                                                      |
| 215           | 28       | publicamento             | <b>publicamente</b>                                                                                             |
| 217           | 5        | colorire in freso        | colorire in fresco                                                                                              |
| 236           | 21       | ad vn'arbofoello         | a vn'arboscello                                                                                                 |
| 236           | 35       | del fo                   | del fuoco                                                                                                       |
| 303           | Ĩ        | bauer dietà              | hauer pieta                                                                                                     |
| 250           | 36       | douendone partato        | havendone parlato                                                                                               |
| 278           | 40       | Spresse mai, ne piu, ne  | spresse mai ne piu puramente, ne                                                                                |
| -             |          | piu felicemente          | piu felicemente                                                                                                 |
| 283           | 29       | artifiziosamete tessota  | artifiziofamente tessuta                                                                                        |
| 293           |          | L'IntuolaZione è sopra l | "Amore, er deue eßere sopra la Ge                                                                               |
|               |          | lofia , & cofi durant    | e quella LeZione.                                                                                               |
| 296           | 8        | ter corporis effe        | se corporis effe                                                                                                |
| 305           | 24       | a ne ritorni             | a me ritorni                                                                                                    |
| 305           | 27       | medium me discrepet      | medium ne discrepet                                                                                             |
| 308           | 3,4      | pensando alcuni          | pensono alcuni                                                                                                  |
| 312           | 8        | M. Benedetto Varchi      |                                                                                                                 |
| 312           | 12       | vna giustare             | vna giusta 💬                                                                                                    |
| 312           | 30       | quando diffe             | quando dicesse                                                                                                  |
| 314           | 38       | voluto giouando          | voluto nuocere giouando                                                                                         |
| 332           | 5        | sua venuta ha ciascun    | Jua ventura ha ciasiun                                                                                          |
| 3.33          | 16       | e buono sono il mede     | e buono, che sono il nicdesimo                                                                                  |
| 222           |          | ſimo                     |                                                                                                                 |
| 333<br>333    | 17       | non poteno               | non potemo                                                                                                      |
|               | 31       | per l'offere             | perche l'effere                                                                                                 |
| 349<br>352    | 37*      |                          | che dal male ne torca                                                                                           |
| 362           | 32       | solamente re di quella   | Solamente di quello -                                                                                           |
| 367           | 7<br>18  | non volle ridursi        | non volle ridirfi                                                                                               |
| 380           | 30       | v animi gentile          | o anime gentili                                                                                                 |
|               | 20       | il Palafreniere di A.    | il valafremere di Agiulf.                                                                                       |
| 406           | 36       | oue ei mipiacqui         | ou io ti piacqui                                                                                                |
| <b>413</b>    | 12       | hor che il volgar del    | hor che il volger del ciel                                                                                      |
|               |          | ciel                     | Contraction of the second s |
| 416           | 34       | da pani suoi             | de panni suoi                                                                                                   |
| 432           | 7        | al meno manco discosto   | almeno piu discosto                                                                                             |
| <b>43</b> 7   | 19.      | gli storici              | gli stoici                                                                                                      |
|               |          |                          | 418                                                                                                             |

### Errori.

### Correzzioni.

| 458   | 20         | piu spesso. Egli no 🐨<br>meglio. | piu spesso eglino, & meglu   |
|-------|------------|----------------------------------|------------------------------|
| 458   | 22         | si arrecano                      | arrecano                     |
| 460   | 4          | muoue dentro                     | тиоиет dentro                |
| 461   | 34         | fe noi dottamente                | fe non dottamente            |
| 465   | , T        | si puo dice                      | fi puo dire                  |
| 465   | 2          | che la leggeua                   | che le leggeua               |
| 497   | 18         | maniafesta                       | manifesta                    |
| 511   | 35         | potemo due                       | potemo dire                  |
| 516   | 21         | er altri, er traspareti          | 🖙 alti, e trasparenti        |
| 520   | 29         | ma dal propio fonte              | ma al propio fonte           |
| 523   | 2 I        | ne rompa il sonno                | ne rompea il sonno           |
| 533   | 29         | Oro e non furon                  | Orfose non furon             |
| 534   | 29         | niuna è nobilisimi               | niuna costa è nobilisimi     |
| 557   | 11         | o pur faceua                     | o se pur fareua              |
| 561   | 2          | e dichiara                       | e dichiaruto                 |
| 569   | 31         | tutte le grazie oroce            | tuite le grazie procedono, c |
|       | •          | dono, er prezato                 | pregato                      |
| 570   | 10         | non diffinire                    | non diffini                  |
| \$77  | 19         | Qual primauera                   | Qual piu rea                 |
| 641   | - )<br>T I | Teusi                            | Zeusi                        |
| 641   | I 2        | e Laodonifia                     | e Laodomia                   |
| 586   | 14         | cose alcune                      | cosi alcune                  |
| 625   | 6          | rompimento                       | rupimento                    |
| \$ 32 | 39         | risponderò loro                  | rispondere Loro              |
| 633   | 4          | e differeali fra loro            | e differenziati fra loro     |
| 634   | 3          | i Romani le battaglie            | in RomanZi le battaglie      |
|       |            | fdrucciolube                     | fdrucciolofe                 |

## IL FINE.

# REGISTRO

### \* † A B C D E F G H I K L M N O P Q R S T V X Y Z

A a Bb Cc Dd Ee Ff Gg Hh Ii Kk Ll Mm Nn Oo Pp Qq Rr Sf Tt Vv Xx.

> Tutti sono Quaderni, eccetto \* che è Ducrno.

## IN FIORENZA,

Nella Stamperia di Filippo Giunti. M D X C

Ion Licenzia de' Superiori, & Privilegio.

Édifione sitata coulle Cruyes, a rara arris che no. Y. 3000 = Parup