Cizione citata challa Cruscap Giovanbaity + Selli di Orofefrion Colzaguo Lo, nobiliprimo el la lingua lavina, e Torcano mort nel 1563 ai 25 di Luglio d'Anni 65.

78 2461

TVTTE

# LE LETTIONI<sup>H</sup> DI GIOVAM BATTISTA CELLI,

## Fatte da lui nella Accademia Fiorentina'.



# IN FIRENZE. M.D.LI.

## Con Priuilego.

# ALL'LLVSTRIS. ÈT ECCELLENTISSIMO S. IL S. COSIMO DE MEDICI DVCA DI

## FIRENZE.

Signor Suo Offeruandissimo.



V tti gli huomini fono obligati naturalmente Principe Illustrisimo, a rendere a Dio gratie infinite, delhauer dato loro non solamente cusi nobile essere, ma tut ora, che sono & utili, et ner bene esser. Ma quegli

te quelle cofe anchora, che sono Gutili, et necessarie, al felice G bene essere. Ma quegli particularmente (ail parer mio) son tenuti a ringratiarlo sopra ogni altro, che son nati in que Regni, G in quelle città, che hanno hauuti da lui, come da donatore di tutte le podesta, Signori, G principi tali, che conoscendosi esser ueri ministri di esso Dio, G in tal grado posti da lui, per la salute de gli huomini, si ingegnono di imitarlo, quanto e possono il piu: non dico A ii

nel tonare o nel falminare, o in altre spauenteuoli cofes ma nella solle citudine, nella ginstitia, nella providenza, or nelle altre fantifime tur "tu sue contenendo per certo, che questa imitatione (come scrive il dottisimo Plutarco)gli piaccia, Aglifistanto grata, quanto gli e in odio, Jeli dipiace, l'atra : non gouernano per quanto fi afpetta pero a la conditione humana, con manco giustina , con manco pru denza, iregni loro, particulari, che fi facem esfo Dio tutto questo universo. Ma perche infra tutti iben fortunati Regnis of felici Sime cuta la nostra con tutti gli huomini suoi, puo & deb be al pari di qualunche altra si uoglia, ring ratiare Iddio; gloriarfi di hauer dopo tanti, et tanti suoi trauagli, riscenuto da esso , donatore ditutti i beni,per principe, la Illustrisima 🔗 Eccellentisima S.'V. della cui giustitia, prudenz a, or continoua sollecitudine : non solo circa a le cole necessarie a la confernatione della effere, ma a il mantenimento anchora del bene efferezcome di cofa nota a tutto il mon do, no mi distendero in parlare altrimenti , sola mente dirò che hauendo V. Eccellentia intra tanti aleri buoni ordini suoi Instituito la Acca

demia Fiorentina, a benificio 🕝 comodo di tutti quezli suoi cittadini, che da qual si uozlia cagione impediti, non possono andare nel suo famofisimo Studio di Pisa, a darsi interamente a gli studij delle buone arti : ella mi è stata cagione difarmi exercitar piu uolte, in su la Cattedra di quella;effendomi io dilettato di tali study, forfe molto piu, che non si sarebbe con uenuto a la mia fortuna. Per laqual cosa defide rando, cofi come nello animo ringratio Iddio di fibel dono, cofi anchora dimo/trarmi cono-Scente, or grato con l'opere, non nanco che co la uolonta, a la Eccellentia uostra di tanto benc universale, or mio particulare , ho raccolto infieme tutte le lettioni che io ui ho fatte, or come frutti douuti a quella , fi per effere nati negli orti della accademiafisa, 🗇 fi per hauere haunto da lei, mediante la liberalita sua comodi ta di leuarmi da doffo di que pefi, che sogliono essere altrui piu graui, et dipotere insieme spen dere in cosifatti study, i tempi, or le fatiche ri chieste a simili esercitij: in questo uolumetto gle le prefento . Degnifi prego. V . Eccel. di accetarlo, con quella benignita che ella suole, 🗢 che merita la simplicita della mia fede,ha-111

6

nendo ardir di presentar si piccola cosa a sigră grandezza, sicura che se io hauessi da offerir le cosa ò piu cara ò piu honorata, che io lo sarei uolentieri : conoscendomele obligatisimo, & baciandole humilmente le mani, deuoto quanto piu posso, a lei miraccomando. Di V.Illustris. Eccel. S.

> Humilisimosernitore Gionan Battısta Gelli.

## AL MOLTO HONO-RANDO ANTONMA-RIA LANDI AMICO SVO CHARISSIMO.

## Giouan Battifta Gelli Accademico Fiorentino.



Auendo il Doni Antonmaria mio charifsimo, quando egli mi tolfe que fiimi Capricci, che egli stampo fenza ch'iolo fapesse, toltomi anchora insteme con quegli una boza della mia pri ma lettione, che io fecine la nostra

Accademia, 27 mandatola cofi imperfetta infieme, con alcune altre di nofiri Accademici a la Stampa, non ho potuto sopportare che essendo pure mio parto, ella uadia cofimanca, er lacera fuori, hauendo fatto il medefimo de Capricci. Ende lhoricorretta et fat ta nuouamente stampare, et perche io desideraua, cosi come ella era uno de miei primi frutti, donarla ancho ra a un de miei primi amici, benche molti mi sene offerissero a la memoria, ho eletto finalmente uoi, al che fare mi ha mosso, il trattarsi in quella, come l'anima nostra, per la marauiglios a unione che ella ha (mentre che ella sta seco) cin questo nostro corpo, compo-Sto a'una materia, laquale e gouernata or sottoposta a i cieli,pare che operi il piu de le uolte, secondo la dispositione di quello, cr il dilettarui noi oltre a laltre A 1111

fcienze Matematiche, a lequali uoi hauete dato, con non poco uostro honore, molti anni opera, oltre a modo di quella parte de la Astrologia, doue si tratta quali sieno le inclinationi de corpi, T moti celesti, T quan to possino in noi gli influssi loro. Accetatela adunque con quello animo che io ue la dono, tenendola per memoria, che il Gello da primi, T suoi T uostri anni, che egli ui conobbe, ui ha sempre per le buone qualita uostre, tenuto nel numero de piu stretti T cari amici che egli habbia. Et uiuete fc licemente T a lui T a glialtri.

# LETTIONE PRIMA DI GIOVAMBAT TISTA GELLI,

## Sopra vn Luogo di Dante nel .XXVI. Cap. del Paradifo.



o NON credo Magnifi co Signore Confolo : Prudentifsimi Configlieri ; & voi altri virtuofifsimi Accademici che con voi i quali fa

pete i noftri ordini, & come più per im parare efercitandomi, che per infegnare ad altri, io fia falito hoggi in quefto luogo, fia di bifogno che io ne faccia fcufa alcuna. Ma perche forfe qualcun' di queft'altri vditori potr ebbe ingiuftaméte incolparmi di prefuntione efsédo io ilprimo che doppo due fi dottifsimi e famofifsimi homini M. Frácefco Verini Filofofo eccellétifsimo & Andrea Dazi tanto nella Greca & Latina lingua cele brato, fia falito fopra quefta honorata cattedra: non vi fara graue comportare che in escufatione & scarico mio, io di ca loro alquante parole.

Nobilifsimi uditori, i quali tirati dal la fama de i valenti huomini che infino a questo giorno hanno letto in questa nostra Accademia, siate venuti qui : se il ritrouarci in cambio di quegli hoggi me; il quale sarei molto piu atto a tace re, che a parlare, vi arrechera maraui-glia; non douete percio inco'parmidi presuntione. Imperoche hauendo ordi nato questi miei maggiori Accademici, che per esercitio noitro, per esaltatione di questa nostra lingua nativa, & per im parare a esprimere in quella i nostri con cetti, ciascuno di noi legga vna volta, quello che piu glipiace, ha voluto la sorte, che io sia il primo a dar principio a cofilodeuole, & se io non mêne ingano, vtilisimo efercitio. Ne debbe certa mente essere preso questo se non per buono & felicifsimo auguri'o di questa nostra Accademia. Percioche se le cose che fa la natura fono piu ferme & piu stabili, che quelle della fortuna, per pro-cedere quella con ordine & questa sen za, & effendo l'ordine della natura an

dare fempre dallo imperfetto al perfetto ; fi come noi manifestamente veggiamo verbigratia nella creatione dell'huomo, doue ella fa primieramente vn pezzo di carne, il quale è solamente animato d'anima vegetatiua come le pia te, da i medici chiamato embrione, & se condariamente infondendoui l'anima, lo fa animale, & finalmente gli da l'anima rationale, la quale è l'ultima perfettione sua, douerra senza dubbio questa nostra impresa hauer anch'ella felice suc cesso, da che io, che sono il piu infussiciente di si bel numero, sono il primo a darle principio.

Se dunque voi non vdirete hoggi da me cola degna de paísi fpeli da voi a venire in queito luogo, non mancharete pero di venire a vdire queft'altri, che do po me leggeráno; da iquali per effer que gli e per natura e per professione di gran lunga piu fufficienti che non sono sio cauerete tal frutto; che di questi & di quegli vi ristorera largamente. La lettione nostra fara vn luogo di Dante nel X X VI. Cap. del Paradiso, Il quale per trattare alcune cose del parlare, mi è parlo molto al proposito nostro, essen do questa nostra Accademia stata princi palmente ordinata per vtilita di questa lingua o per dir meglio vsando le parole stesse del nostro Boccaccio nella quarta giornata, di questo nostro Fiorentino volgare. Presterretemi adunque grata vdienza come hauete cominciato; se no per altro almeno per dare animo a coloro, che dopo me leggeranno: da i quali senza comparatione cauarete maggiore diletto & maggior frútto. Ma vegnamo alla nostra lettione.

Hauendo il diuino nostro Poeta Dan te, poeticamente parlando nel suo discendere allo Inferno conosciuto tutti i vitii & i peccati, che cosi per malitia & per matta bestialita come per humana incontinentia & fragilita, si possono commettere, & essendosene nel passare del Purgatorio incotal modo purgato, che egli era tornato in quello stato della innocentia nel quale su creata da Iddio l'humana natura, la doue la parte nostra inferiore irrationale & mortale alla superiore rationale & immortale staua obediente, ne punto ardiua la sen fitiua & carnale dalla originale giustitia regolata leuarsi & combattere contro allo spirito, tal che dal suo precettote gli su detto.

Lithero, ſano 🔗 dritto è tuo arbitrio Et fallo fora non fare a ſuo ſenno

Conofciuti dico i vitii & purgatofi da efsi afcefe per contemplatione fopra i Cieli alla gloria de beati : In tra i quali trouato il primo noftro padre Adamo, come defiderofo di fapere, lo dimandò di alcune cofe: fra le quali fu quefta, che io hoggi ho prefo per materia del noftro ragionamento, cioè qual fuffe lo idioma o vero il linguaggio, nel quale quando ei fu fatto da Dio egli primiera mente parlo. Alla quale dimanda rifpofe Adamo in quefta maniera.

La lingua ch'io parlai fu tutta spenta Innanzi che all'opra inconsumabile Fusse la gente di Nebrot intenta, Che nullo effetto mai rationabile Per lo piacer' human, che rinnouella Seguendo il Cielo fusempre durabile.

Opera di Natura è , c'huom fauella Ma cofi o co fi Natura lafcia Poif are a uoi/econdo che u'abbella. Pria ch'io ſcendcſsi all'Infernale ambaſcia Vn s'appellaua in terra il ſommo bene, Donde uien la letitia, che mi faſcia. Elle ſi chiamo poi, & cio conuiene Pero che l'uſo humano è, come fronda In ramo, che ſen'ua & altra uiene.

Da queste parole di Adamo cauiamo noi hoggi tre principali conclusioni. La prima è come la fua lingua si spense & manco tutta innanzi che Nebrot comin ciasse a edificar la torre : cosa molto con traria alla volgare oppenione . La secon da la ragione perche si mutino i parlari. La terza la risposta a vna obiettione, che se gli potrebbe fare doue egli adduce alcuni esempli in confermatione di quanto egli ha detto, come largamente si vedra nel nostro ragionamento. Cominciamo hora adunque a esaminare la prima con l'aiuto di colui, dal quale de pende ogni nostra sufficientia.

Hauendo l'Omnipotente Iddio nella produttione del Mondo crcato tutte'le cofe infieme conl'huomo, non perche el le fosfero in lor medefime folamete, ma

perche elle fossero anchor principio del laltre, ciafcheduna di quelle dela fua fpe cie, no tâto nel generarle quâto nell'in ftruirle & gouer narle, bifognò che egli le creasse nel loro perfetto effere, dalla quale ragione molsi difsero alcuni dottori Hebrei che il Mondo fu creato di Settembre, percio che allhora pare che tutti gl'alberi infieme con l'herbe habbino condotto a perfettione i frutti loro, fu adunque ( lafciando ftare l'altre cofe ) creato l'huomo da Dio nel fuo stato piu perfetto, & inquanto al corpo & in quanto all'anima. In quan-to alcorpo, fano, bene complessionato, & di eta di trenta o trentacinque anni fecondo la maggior parte de i dot-tori, accioche ei fuffe atto alla generatione . Et in quanto all'anima, ripieno di tutte quelle scienze, alla cognitione delle quali si puo naturalmente peruenire ; Accioche ei potesse insegna re a quegli, che nascessero di lui tutte quelle cole, che sono necessarie alla vita & al bene esser nostro. Con questa cognitione pose Adamo i nomi conue nienti a tutte cose secondo la loro na

tura, & formò vno Idioma o vogliamo dire vno parlare con il quale ei po tette manifestare a i descendenti i suoi concetti: Ma qual fusse questa lingua non si sa gia manifestamente per alcuno scrittore. Gli Hebrei come si legge ne loro dottori fopra lo.xi.del Genefi, oue il Testo dice che alla edificatione della torre di Nembrot fi parlaua in terra d'u na fola lingua, dicono questa esfere stata la loro, & esfersi cosi dal principio del mondo miracolosamente conferuata in tera & incorrotta (la qual cosa a nessun'altra e auuenuta giamai) per hauere parlato Iddio fempre mai a Moife & a glialtri fuoi Profeti in quella, & quefto e anchora confermato da loro con lauto rita de i loro Cabalisti, la quale puo mol to appresso di loro. Il che nasce dalla opinione, che egl'hanno, che quando Iddio dette la leggie a Moise sopra il mote Sinai egli gli desse anchora la inter pretatione di quella, & gli manifestasse molti altri profondi misterii contenuti & nafcofi fotto la lettera di quella , fi co me scrine Esdra nel suo primo libro. Ma dicano che egli gli comadò che ei no fcriueffe

scriuesse altro che la legge, & l'altre co fe dicette a bocca a quegli, che reggeua no il popolo; Per la qual cofa ditecfo dal monte folaméte le riuelo a Iofue, & Iofue dipoi à i settatadue piu vecchi del popolo, & quegli di poi per ordine suc cessiuo le reuelarono a i loro descenden ti & questa dicano esfere la scienza Cabala . che no vuol dire altro , che riceuu ta a bocca per successione. Questa oppenione Hebrea ha molte difficulta. Pri mieramente, fi come fcriuano i loro Ta mulisti'e non pare ch'ei sia vero, che questa lingua ch'egli víano, & nella qua le è fcritta la legge fia la lor prima & antica lingua: Imperoche Eídra loro fommo Sacerdote nella reftauratione del tempio dopo la feruitu Babilonica, temendo che fe gl'aueniua loro vn'altra auuerfita fimile, la legge totalmente no fi perdesse, raguno tutti i saui loro & fece scriuere quella, & cio ch'ei sapeua no appartenente a quella in settantadue volumi, ne quali si legge che per essere stati tanto tempo in quella feruitu, mutarono molto il modo dello scriuere, & dell'antica fauella loro, & trouaro-B

no nuoui caratteri e nuoui punti; i qua li fono quegli, che gl'ufano hoggi, & quefto anchora pare che fenta.5. Giro-lamo nel prologo fopra i libri de i Re. La ragione per la quale ei dicano che Id dio parlò in quella, non e d'alcuno valore, imperoche quasi tutti i loro scrittori o la maggior parte sopra i Profeti dicano Iddio nó hauer parlato mai a que gli vocalméte. Ma quádo egli ha voluto manifestare qual colà o a Moise o a gl'al tri, hauere loro formato nella mente vno cócetto , per il quale e gl'hanno in teso pienamente la volontà sua. L'auto rità Cabaliftica da la feruitu Babilonica in qua , non ha hauuto molta fede , Imperoche all'hora molti di loro, & per la feruitu, & per la loro natura, che è mol to superstitiosa, come scriue Apuleio nel primo libro de Floridi, scrissero di molte cose dicendo di hauerle hauute da i loro Cabalisti, che sono manifestamente contro alla lor legge; & contro alla ragione naturale , come fi legge nel loro Talmut Babilonico : il quale non e altro che vno raccolto di sententie de i loro fapienti di quel tempo. Aggiugne

fi vltimamente a questo che fec ondo effi medefimi la'loro lingua con loro infie me hebbe cofi nome da Heber figliuolo di Sen, figliuolo di Noe, al quale nella diuifione della terra tocco la Giudea,il che fu circa trecento anni doppo il diluuio. Si che ei pare piu ragioneuole che ella hauesse principio all'hora quando ella hebbe il nome, che ella fi fusse parlata prima tanto: & cosi come voi vedete, questa loro openione è molto dub biosa.

I Caldei o vero Afsirii dall'altra parte dicono fimilmente che lalor lingua fu la' prima che si parlasse mai : & certamente ella è tanto fimile alla Hebrea come dice San Girolamo nel prologo di fopra allegato, che ei si potrebbe fare coniettura che elle fussero gia state vna medesima. Et in coformatione di questo adducano queste ragioni con la autorita di Beroso & di Mafea & Damafceno, & di Hiero nimo Egittio. Primieramente e'dicano che non si truouano scritture innanzi al diluuio, fe non nella lingua loro : & que ste esser certe cose di Astronomia insieme con la preditione del diluuio scrit-B ii

ta da Enoc figliuolo di Iared, bene cin\_quecento anni innanzi a quello, incer ti pezzi di terra, accioche l'acque non l'offendessero : & fimilmente dicano ef sere nel monte Gordeo in Armenia in certi fassi, doue doppo quello si fer-mo l'Arca, scritte in quel luogo da Noe in memoria di tanto cafo alcune co fe & il luogo anchor nella loro lingua chiamarfi Mirmi Noa, che tanto vale quanto vícita di Noe. Aggiungano a questo che Habramo il quale fu primo a dare principio al Popolo Hebreo, fu da Dio primamente cauato di Caldea . Pli nio pare che fusse anchor'egli di questa openione, scriuendo che le lettere Assi rie sono eterne : la quale non di manco non è senza molte difficulta. Imperoche molti Historiografi degni di fede, & particularmente Iustino nel secondo della fua Hiftoria tengono, che la prima terra, che fusse habitata sia 'la Scitia, & conseguentemente la lor lingua parimé te fia stata la prima.

Il nostro Dante parendogli che ciascu na di queste oppenioni fusse dubbiosa, e in certa si come per il testo si vede, fu

d'un'altro parere diuerfo ; & a cio lo in dusse la esperientia maestra delle cose. Imperoche vedendo egli perle scritture le lingue di tempo in tempo variarfi, in modo tale che come egli fcriue nel fuo conuito, se quei che morirono cinquecento anni sono, risucitati tornassero al de loro Cittadi, ei crederebbono che quelle fossero da strane genti occupate per la lingua dalloro discordante. Et non potendo pero per questo persuadersi che dal principio del Mondo a la edificatione di Nembrot, doue corfero circa due mila anni, sempre si conferuasse vn medefimo modo di parlare, induce Adamo a rispondere, che quella lingua, la quale ei primieramente parlo fi fpense & manco tutta innanzi che le genti di Nembrot cominciassero a edifi care la torre . Per la quale risposta si puo chiaramente vedere chel libro della vol gare eloquenza tanto da alcuni Lombar di lodato, & tradotto per dire come loro, in lingua Italiana, non e di Dante. Ma da qualchuno altro stato cosi composto & col nome di esso Dante manda to fuora. Conciosia cosa che quiui si di iii В

ca, che la prima lingua, che parlaffe Ada mo fuquella, che víano hoggi gl'Hebrei & che ella duro infino alla edificatione della torre di Nembrot : doue qui dice Dante il contrario. Oltr'a di quefto, quiui fi biafima il parlare Fiorentino, il quale Dante nel fuo Couito loda maf fimamente, le quali contraditioni non credo io mai che Dante non haueffe ve dute, o vedutole acconfentire e fcritte. Et quefto bafti per intelligentia del la noftra prima coclufione. Hor vegnia mo alla feconda.

Che nullo effetto mai rationabile Per lo piacere human che rinnouella Seguendo il Cielo fu se mpre durabile

Rende la ragione Adamo perche fi mutino & variino i parlari, & comincia da questa dittione Che: dicédo che nul lo effetto rationabile, cioè nessuna cosa fatta dall'huomo, il quale si chiama animal rationale. Per lo piacere humano: cioè per il desiderio, & per lo appetito humano. Questo vocabolo Piacere, ha nella nostra lingua duoi significati; primieraméte e' si piglia per ogni sorte di

diletto : & appresso, perche a tutte quel le cofe, che noi defideriamo, ottenute che noi le habbiamo ne feguita la diletta tione, & il piacere; ei si piglia anchora per il defiderio & per lo appetito, che noi habbiamo d'una cosa: si come noi veggiamo vfarlo dal Boccaccio in molti luoghi, & particularmente nella nouella di Ruftico & di Alibec, doue ei di ce, che per disporla a suo piaceri, cio è alle sue voglie: & in questo significato l'ula qui Dante dicendo per lo piacere humano, cioc per il desiderio humano che fi rinuoua & fi muta feguendo il mo to del Cielo, fu fempre durabile : Et qui con grandissima arte egli aggiunse, sem pre : Imperoche ei si truouano molti effetti del'huomo, si come sono le scritture, le statue, & la fama.

Che trahe l'huom del fepolero e'n uita il ferba. Come difse ilnostro Petrarcha lequa li durano tato tépo, che gl'huomini per non vedere il fine loro, l'hanno chiama te eterne: ma non pero fono durabili fempre; la qual cofa mirabilméte efpref fe Dante medefimo in vn'altro luogo

dicendo,

B iiii

Tutte le uostre cose hanno la morte. Come che uoi, ma celasi in alcuna, Che uiue molto, & le uite son corte.

Et cosi ha renduto la ragione perche i parlari fi mutino. Ma per maggiore intelligentia di questa sua ragione, è di ne cessita vedere per quello, che l'huomo fichiami rationabile & in che modo le fue voglie feguendo i moti del Cielo fi mutino. Deuete dunque sapere che il creatore di questo vniuerso per farlo piu bello che ei poteua, fece in quello di ogni sorte creature, & quelle dispofe tra loro con tanto ordine, cominciàdofi dalla prima materia, che riceue lo effere di tutte le cole, & falendo di gra do in gradoinfino allultima forma, cheè Iddio:ilquale da leffere a tutte, che i Filo fofi l'assimigliarono a i numeri, iquali so no tra loro disposti con tanto ordine, che ei nöfipuo tra loro inframettere vni ta alcuna fenza variargli. In tra queste cose alcune ne furono da lui fatte perfette, & alcune imperfette. Perfette fichiamono, quelle che furono dalui create incor: utibili, & in certo modo e

34

terne, & hebbero tutte le perfettioniche ficóuengono alla loro natura infieme có lo effere : Si come sono infra i corpiți Cieli, & infra glintelletti, quello dello Angelo. Imperfette poi fi chiamon quel l'altre, che furono dallui create corrut tibili & mortali, & che non hebbero da principio tutta la loro perfettione. Ma fe l'hanno acquistare con il moto e co il tempo, & oltra questo sono sotto poste a tutte le alterationi, che arrecano feco i moti celesti : si come sono tra i corpi le piante, & gl'animali, & tra gl'intelletti quello de l'huomo, per esser cosi col suo corpo mirabilmente vnito. Et questo fe ce il fommo fattore perche a questo vni uerso non mancasse alcuna sorte di crea ture : accioche le perfette con la loro bellezza e perfettione di natura, ci tiraf fino alla contemplatione di esso Iddio fommo, & le imperfette poste a lato a quelle, ci rendefsimo la lor bellezza piu marauigliofa & piu desiderabile : laqual cosà veggiamo noi che vsano anchora ne i loro canti i mufici, mefcolandoui delle confonanze imperfette, perche quelle rendino poi le perfette piu dolci

& piu grate a gl'orecchi de gl'afcoltanti. Ma perche questo sommo benefatto re & padre volle che ogni cofa potetfe acquistare la perfettione sua, dette a cia fcuna vn valore & vna virtu per la quale a essa fi conducessi, & vna voglia & vn defiderio ardentifsimo, che a quella le tirafsi. Si come a gl'elementi vno valore, che gli spigne a quei luoghi, doue ei sono sempre perfetti, come alla terra lo andare al centro, & al fuoco al concauo della luna, la doue egli è veramente fuoco. Imperoche come noi hab biamo da Ariftotile nel primo delle Me teore, questo, che noi veggiamo non è fuoco;ma è vna foprabbondanza di calo re, fi come è il ghiaccio nel'acqua vna fo prabbondanza di freddo. Et alle piante vno principio intrinfeco, per ilquale elle finutrissero & aumentassero, & potessero generare dell'altre fimili a loro & a gl'Animali vno principio di moto intrinseco.per il quale ei potessero fug. gire quelle cose, che fossero nociue & difcouenienti alla natura loro;& feguir quelle, che fosser loro falutifere & coue nienti infieme con vn desiderio innato,

che gli spingesse a cercarle. Questo prin cipio nelle piante, & negli Animali è sta to chiamato da i Filofofi Natura, che altro non vuol dire, che quella potenza, onde ha origine & principio quel moto per ilquale egl'acquistano le loro perfet tioni. Et desiderando similméte anchor che l'Intelletto dell'huomo acquistasse la fua perfettione, gli diede vna potenza o vero faculta, con laquale ei potesse similmente acquistarla, chiamata da i Filo fofi difcorfo o uero ragione:Imperoche l'intelletto dellhuomo non ha da natura altra cognitione che quella de i primi principii infieme con il desiderio dello intendere, che è la fua perfetttione. Iqua li si come noi habbiamo da Aristotile nel quarto della fua Filofofia, fono le cõ clusioni, che sono parimete chiare & no te a tutti gl'intellettifubito ch'egli hano intefo i termini loro ; come farebbe que fta, Egl'è impossibile ch'in vn medesimo tépo vna cofa medefima fia e nó fia : Per che ciascuno intelletto subito che ei sa che cosa è essere, & che cosa è non essere, fa che questa conclusione è vera per proprio lume intellettuale, & non l'impara per esperienza o per esércitio alcuno: Onde ben disse il nostro Dante nel suo purgarorio.

Pero la onde nafca l'intelletto Delle prime notitie huome non sape.

Da questa cognitione intellettuale de i primi principii come da cosa nota parte dosi l'intelletto dell'huomo, có vna poté tia che egli ha, va difcorrendo & ratioci nado(se cosi dir si puote) all'intelligetia delle cose che ei no intedeua, & empiesi d'intelligibili, doue prima era come vna tauola rafa: & cosi viene ad acquiltare la 'fua perfettione.Questa potetia nella no stra lingua si chiama ragione, & da lei è Pluomo poi chiamato rationale:cofi co me quell'altre cose, che io prima vi dissi per acquistare la loro perfettione con la natura fon chiamate naturali. Questo nome rationale no fi puo dare all'Ange lo anchora che egli habbia lo intelletto; per effere quello duna natura pura intel lettuale : la quale fu creata da Dio con tutte le fue perfettioni, cioe piena di tut te le specie intelligibili, onde non se l'ha acquittare con alcuna sua operatione co me lhuomo, & che oltra di questo è di

tanta virtu, che quando Iddio gli appre fentasse qualebonuouo intelligibile, ei lo intenderebbe fubito per femplice lume dell'intelletto nel modo che intendiamo noi i primi principii & fenza alcun discorso, & tutto perfettamente in vno inftante, & in vno tempo indiuisi bile, & non prima vna parte & poi l'al-tra fi come fa l'intelletto nostro nel intender suo per non effere di tanta perfetione : Ma farebbe in quel modo che fa vno lume quado egli è portato in vna stanza buia che la illumina tutta in vno iftante,&non prima vna parte,& di poi Et per questo dicano alcuni vn'altra . Teologi, che gli Angeli, che peccarono non fi iono mai poruti pentire: Imperoche intendendo quegli cio che gl'intendano per femplice apprensione di intel-letto, lo intendano immutabilmente, & fenza mai potere variare, & mutare il loro intendimento, fi come anchora noi nó possiamo mutarci di quelle cose, che noi intediamo per semplice lume d'intel letto, come sono i primi principii: Ilche no auuiene di poi di quelle che noi intă diamo per discorso di ragione. Et pero

fi chiama l'Angelo creatura intellettuale, & l'huomo creatura rationale & difcorfiua. Et perche inquanto al corpo l'huomo è composto di questa materia elementare, della quale fono composte tutte le altre cose sotto la luna, la quale materia è obligata & fottoposta alle alte rationi, che inducano i moti Celesti in lei,egli è da quegli infieme con l'altre co fe diuerfamente disposto:onde cosi come la Terra altra difpofitione riceue da **i** Cieli il verno quando ella ha a corrom pere i femi & generare le cofe,& altra la primauera quando ella fi ha a veftire di herbe & di fiori : Cofi la comple**fsione** nostra altrimenti è disposta in vno tempo,& altrimenti in vn'altro, onde l'anima noftra rationale in quanto ella è fon data in fu questa nostra coplessione cor porale, altre voglie ha in vn tempo & al tre in vn'altro : Imperoche ella è tanto mirabilmente vnita con quello, che l'operationi, che anchor totalmente depen dono dallei mentre che ella è in esso cor po,fi attribuifcano al tutto, onde dice il Filofofo nel primo dell'Anima, che chi dicesse l'Anima mia odia o l'Anima mia

30

ama farebbe come dire l'Anima mia tetfe. Et fe cio non fusse, cioè che l'Anima feguisse la dispositione del corpo, egli ne auerrebbe, si come apertamente pruo ua Galeno in vna operetta , che ei fa di questa materia, che l'operationi de gli huomini farebbero tutte a vn modo me defimo di che manifestamete si vede ilco trario.Imperoche le Anime nostre nella loro fuftătia, è come dicono questi Teo logi in puris naturalibus, fono tutte in vn medefimo modo, & d'una medefima virtu: Mapigliano poi diuerfi costumi fecondo la coplessione de corpi, ne qua li,elle sono incluse, & hanno di uerse vo glie, fecondo che quegli fi variano per i moti celesti. Et questo basti per la secon da parte del nostro ragionamento : Hor vegniamo alla terza, & vltima.

Rifponde dottifsimamente in questa vltima parte Adamo a vna tacita obiettione, che fe gli farebbe potuto fare, la quale è questa.

Potrebbe dire alcuno, A me non pare che questa tua ragione Adamo conchiuda & fia bastante: Imperoche tu di, che il tuo parlare manco per esfere effet

to dell'huomo, & gl'effetti dell'huomo col tempo mancano tutti, per esfer esfo huomo cheè, la loro cauía caduco & mortale,&nelluno effetto ellere di mag gior perfettione che la sua causa . Que-Ito e ben vero che gl'effetti, che procedano semplicemente dall'huomo, non fono fempre durabili, ma il parlare non è di questi Imperoche non e, suo effetto totalmente, ma è fua propieta lequali co fi fatte proprieta nó fi feparano mai dalla specie loro si come la calidita dal fuoco, & la frigidita dall'acqua. Dunque co me di tu ch'ei macasse per esser suo esser to?allequali parole cofi rifpóde Adamo. Opera di natura è chuom fauella

Ma cofi o cofi Natura lafcia Poifare a uoi sccundo che u'abbella.

Per lequali parole voi hauette a confiderare che l'huomo e composto di due nature o vogliam dire di due parti : con l'una delle quali, la quale è l'Anima incorporea, immortale, rationale, & libera, egl'e, fimile alle intelligétie celessi : & có l'altra laquale è il corpo mortale & ir rationale, è simile a gl'animali bruti : Et cio fu dalla natura fatto con mirabile ar tificio:

32

tificio:Imperoche hauendo ella fatto in questo vniuerso delle creature, irrationali, corporee, & mortali, & delle rationali, incorporee, & immortali, & non volendo che si andasse da luno estremo all'altro fenza mezo, le fu necessario fare l'huomo, che có vna parte communicasse con queste, & co vn'altra con quel le.Et pero il parlar fuo infieme con l'altre sue operationi si puo similmente co siderare in due modi. Primieramente si puo confiderare come sua proprieta naturale;& questo è il parlare istesso in ge nere, non fi riftrignendo piu a vno modo che a vno altro & in questo modo e-gli non máchera mai all'huomo, ma fem pre che faranno huomini, sempre parlerãno:& di quefto non parla qui Adamo. Secondariamente si puo considerare co me cofa dependente dalla parte libera et rationale dell'huomo: & questo è il modo del parlare & non il parlare, come sa rebbe Greco, Latino, o Tofcano : Et in questo mosto è egli effetto dell'huomo & variali & mutali fecondo che pare a gl'huomini.Et pero disse il Filosofo che

i nomi fono stati posti alle cose secondo che è piaciuto a gi'liuomini. Et questo è quello, che dice qui Adamo, che ma co & mutossi. Onde dice nel testo Ope ra di Natura è, c'huom fauella: Cioe egli è cofa naturale all'huomo il parlare. Ma cosi o cosi : Ma piu in questo modo che in quello, Natura lascia poi fare a voi se condo che vi abbella, cio e secondo che vi piace, che coli fignifica questo verbo, ilquale è verbo prouenzale, che a quei tempi era in vío, & dal medelimo Poeta anchora fu víato nella medefima fignificatione nel Purgatorio in perfona di Arnaldo di Prouenza, che fu ne 1 tem pi fuoi compositore molto famoso, si co me noi veggiamo per le parole del Petrarca ne fuoi trionfi. Et cosi è soluta questa obiettione. Ma per maggiore dichiaratione di questo Testo, voglio che noi veggiamo per quello che il parlare fia stato dato dalla natura solamente all'huomo, & non ad alcun'altra creatura, & se egli è necessario o no; Imperoche la Natura cofi come ella non manca mai nelle cose necessarie, non abbonda anchora mai nelle souerchie.

Hauendo la Natura fatto l'huomo in quanto al corpo il piu imperfetto & debole di alcun'altro animale. (Il che forfe le fu forza per volerlo fare piupruden te che alcun'altro, donde gli bifogno far lo di piu temperata complessione)ne au uiene che ogni minima cosa l'offende, ilche nő fa cosi a gl'altri animali. Oltr'a di questo, hauendogli dato lo intelletto, in certo modo imperfetto; & il minimo tra le intelligenze, come noi habbiamo dal Filofofo nel libro dell'Anima,& defiderando che ei poteffe cofeguire la per fettione & dell'uno & dell'altro, le fu ne ceffario concedergli il parlare:con ilqua le ei potesse chiedere i bisogni del corpo,& apparare le cose necessarie alla per fettione dell'anima.Voi vedete in quan to al corpo, che ei nafce ignudo, & hafsi a vestire della pelle degli altri animali,a procacciarfi il cibo, & a frabricare le cafe, doue ei possa difendersi da quegli in commodi che arrecano feco le varie sta gioni de tempi. Vedete anchora di poi in quanto all'anima, che gli bifogna appa 11

rare molte cose, se non necessarie allo es fere, almanco al bene essere della sua vita, fenza lequali ella farebbe mifera & in felice : Il che non auuiene a gl'altri animali: Percioche ei sono vestiti dalla natura, & per tutto truouano i cibi conue nientialla lor vita, & fenza alcuno mae stro, ma solamente da naturale instinto guidati fi fanno fare le cafe, & cio, che fa loro di melticri a conferuarfi. Vedete la Rondine , che quando viene il tempo di fare i suoi figliuoli, sa per natura fare il nido;& di poi veggiédogli nati ciechi ua acercare la celidonia per guarirgli:Et le formiche similmête, sono dallei spinte quado i frumenti fono fparfi fuper l'Aie, a pigliarne & riporgli nelle lor buche. Che bisogno adunque haueuano gl'animali di parlare?Cbe fe ei fono d'una fpecie medefima,hanno bifogno di fi poche cole & tutti a vn modo, & fon'fpinti dal la natura a cercarle: & fè ei fono di varie fpecie, non conuengono infieme. Ma al l'huomo è egli certamente stato necessa rio : Imperoche egl'ha bifogno di tante cofe, & quato al corpo, & quanto all'A-

### PRIMA

nima che nessuno se le puo procacciare per se solo: Et pero è stato bisogno, che fi accozzino infieme molti,& che l'uno fouuenga al bifogno dell'altro. Il che nõ fi faria potuto fare fenza questo mezzo del parlare, con ilquale l'uno possa mani festare all'altro i suoi bisogni:Et per que fto la natura l'ha dato folamente all'huo mo,come quella,che no manca mai nel le cole necessarie. Et pero è qui chiamato dal Poeta il parlare; operatione naturale dell'huomo, cio e neceffaria alla natura fua. Et se alcuno mi oppenesse dicendo, che ci fono anchora de gl'animali, che parlano, fi come gli Stornegli, le Gaze, i Papagalli, & no folamente lhuo mo firisponde, che il loro no è parlare, ma e vna imitatione di voce, Imperoche ei no intendono cio che ei dicano, & dicano fempre quelle parole, che e gl'hanno nelludire imparate o a proposi to o no ch'elle si sieno. Et se alcun'altro dicesse, come di tu che il parlare è solamente dell'huomo, Non habbiamo noi nelle facre lettere in molti luoghi, che e' parlano anchoragli Angeli?Dico che 111

il parlare non s'appartiene all'Angelo come Angelo:Imperoche gl'Angeli fono fpiriti, & fono loro manifesti i concetti l'uno dell'altro : Ma fe eglino alcuna volta hanno parlato, ei l'hanno fatto per manifestarsi a noi, & per bisogno no stro, & hanno preso corpi, dal ripercoti mento de iquali hanno formate le voci o vero suoni, & con la lor virtu le hanno poi terminate & fatte significatiue, si come ei fecero nell'Asina di Balaam: la quale co i suoi strumenti naturali face ua la voce, & l'Angelo la terminaua & faceua significatiua.

Hauete dunque veduto come il parla re è folamente dell'huomo, & come ei fia fua operatione : & proprieta natura le. Della qual conclusione io probabilmente cauo vna particular lode della no stra lingua : & questa si è, ch'ella sia piu propria all'huomo, che alcun'altra che si parli; Et che questo sia il vero, lo pruo uo cosi. Tanto quanto vna operatione è all'huomo piu propria, & secondo la sua natura tanto gl'e ancho piu facile & men faticosa; Il parlare nostro gl'è men

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

#### PRIMA

faticolo, & piu facile che alcun'altro; ad dunque gl'e piu proprio & piu secondo la natura sua. Et che questo sia il vero, ponete mente, chenessiuna lingua è piu facile a imparare che la nostra. Pigliate vno che non fappia altra lingua che la fua, & menatelo in Turchia, nella Ma gna, fra Spagnuoli, Franzefi, o Schiauo ni o tra quale altra gente fi voglia, & poilo menate tra noi, voi vedrete ( & questo ne dimostra la esperientia ) ch'ei non imparera di qual fi voglia lingua tăto in vno anno quanto ei fara della noftra in vno mese. Ilche non anuiene per altro, che perla facilita d'essa, e perla pro prieta, che ella ha con la natura humana Vn'altra cagione fi potrebbe forfe anchor dire, che fusse quella, per la quale questa nostra lingua si impara cofi facilmente, & questa si è per hauere tutte le fue parole che finiscono in lettere vocali; le quali per esser come scriue Macrobio quafi che naturali all'huomo fi man don piu facilmente alla memoria che l'al tre & anchora piu lungamente firiténgono: donde nasce forse anchora quel-1111

la marauigliofa bellezza che ella ha, fcri uendo Quintiliano che quante piulettere vocali ha vna parola tanto e piu dol ce & piu grato il fuo fuono. Seguita Adamo il parlar fuo: & per

confermatione delle cose, che egli ha dette adduce per esemplo, che innanzi che ei morisse gl'huomini mutarono il nome a Dio, & doue prima lo chiama uono vno, gli posero nome el: Nelle quali parole, ei fa quella bella argomen tatione, che i Logici chiamano a maiori, la quale io credo che noi potremo chiamare, dalla parte piu importante. Fa adunque Adamo questa argomenta tione, per volere prouare che la fua lin gua mancò, dicendo: Se Iddio il quale è solamente stabile & immutabile in tutto questo vniuerso amio tempó mu to nome, che credete voi che facessero l'altre cose, le quali sono in sempiter no moto & continuamente si variano? Di poidice che noi no ci debbiamo ma rauigliare di questo. Conciosia cosa che l'uso humano continuamente si mu ti; & siuarii inciascuna operatione\_no-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

40

stra, & affomigliandolo alle frondi fa vna comparatione tanto dotta & tanto bella, che io per me non faprei che altra lode darmele, se non dire che ella è di Dante: percioche io non ho mai visto anchora Authore alcuno, che inquesto l'auanzi. Dice adunque il Tefto, Prima ch'io scendessi all'infernale ambascia, Cioeprima ch'io morifsi & discendessi nel Purgatorio o vero nel limbo, doue andauano tutte l'Anime di coloro, che credeuano l'auuenimento di CHRISTO Ambascia è quella infermita, che ¡i Gre ci & i Latini chiamano Afma, & ancho ra da noi tofcanamente fi chiama Afima la quale è vna difficulta di alitare, 'che fe condo Aetio nell'ottauo, nasce dall'hauere ristretti i meati del Polmone, cioe quei luoghi doue passa lo spirito a rin-frescamento del Cuore, & ripieni di materie grosse & viscole, o veramente nasce da debolezza di virtu naturale, Galeno nel quarto libro de luoghi infet ti dice che ella puo anchor procedere da infiammatione di Cuore, & da lo efem plo di coloro che hanno la febbre, & di

coloro, che fi fono affaticati nel correre; I quali per hauere accefo il calore nel cuore & eccitatolo, patifcono quetta difficulta di refpirare: Et perche an chora coloro, che fono rinchiufi in luo ghi, che non habbino efito o fon ripieni di vapori grofsi, patifcano quefta dif ficulta, fi di ce per fimilitudine che gl'ha no l'ambafcia.

Hora perche il Limbo come voi hauete da Dante medefimo è vn luogo ap piccato con l'Inferno nel ventre dela ter ra, & ne luoghi, che fono fotterra, per effer ripieni di vapori, che il sole continuaméte tira da quella, si rispira con dif ficulta; dice qui Adamo, Pria ch'io scé dessi all'infernale ambascia : Cioe al lim bo tra glialtri fanti Padri. Questo luogo anehora nelle facre lettere e chiama to il feno di Habramo : & la cagione è perche Habramo fu il primo, che lafcia ti gl'Idoli venisfi al culto di Dio: onde gli fu promesso che del seme suo vscireb be la redentione del Mondo: Et pero coloro, che moriuano, andando inque sto luogo, fi diceua che gl'andauano a

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

ripofarsi nel seno di Habramó, cioe nel la promissione, che fu data da Dio ad Habramo. Dice adunque Adamo, Pria ch'io scendessi a questo luogo il so mo bene cioe Iddio, donde vien la letitia, che mi fascia, cioe da cui viene la mia beatitudine : Imperoche come noi habbiamo in S.Gionanni al .XVII.Cap. altro non e vita eterna, che vedere Iddio. Era chiamato da gl'huomini vno, il quale nome gli fu posto da quegli per fimilitudine & per alcune proprietadi, che ha l'unita con Dio; si come è essere semplice, indiuisibile, non essere nume ro, ma principio di tutti & mantere tut te le cose in essere : Perche come voi ha uete da Boetio, tanto è vna ¿cofa quanto ella è vna : le quali tutte cofe fono in Dio. Imperoche egli è femplice e indiuisibile, non è alcuna di queste cose, che noi veggiamo, ma principio di tutte, & mantienle in essere continuamente, & molte altre proprieta fimili ha fivnita come si legge nela dottrina Pitagorica. Et pero gli posero gl'huomini questo nome vno : perche non potendo porgli

nomi, che fignificassero la sua sustantia (perche nessuno conosce'l padre fe non il figliuolo, come noi habbiamo in San Matteo allo .XI. ) gli poneuano di que gli, che fignificano qualche fua ptoprie ta. Di poi lafciando questo nome vno lo chiamarono El cio è Dio, il quale no me gli fu anchora posto per vna proprie ta fua imperoche confiderando gli huomini la marauigliofa potenza del opere fue lo assimigliarono a l'ardere del fuoco non fi ritrouando infra loperationi delle cofe naturali potentia alcuna che fuperi quella del fuoco. Onde dice il te sto, elle si chiamo poi . Auertite che tut ti i testi, che io ho visti dicano, Eli si chiamo poi : Il che non puo stare. Impe roche eli vuol dire Iddio mio, donde la fententia non quadrerebbe a dire, ei si chiamo poi Iddiomio. Anzi fi chiamo el, che vuol dire Iddio. Et per fare il verso intero disse Elle, & non El, come ei deuea : & vío qui lo Elle in quel mo-do che egl'uío nel .XXIII.canto del Pur gatorio lo m. dicendo , Ben'hauria quiui conofciuto l'emme. Questo nome

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

### PRIMA

el, fu anchora posto a Dio per vna sua proprieta : perche tanto e a dire el, quã to potente & conservatore. Et per que sta cagione vna gran parte degli Angeli per essere stati da Dio ordinati & deputati a gouernare & mantenere questo vniuerso, hanno incluso nel nome loro questo nome di Iddio el, ne fenza quello fi pofsono nella Hebraica lingua pro ferire; Si come è Gabriel, che vuol dire gratia o vero virtu di Dio, Raffael medicina di Dio: & cosi va discorrendo de glialtri. la qual cosa non e senza gran millerio, Come potra ben vedere chi vorra diligentemente efaminarla nel fantifsimo Reuclino & nel vniuerfalifsi mo Agrippa. Di poi feguita il Tefto. Et cio conuiene, & questa e cosa conuenie te, Pero che l'uso humano e come fron da in ramo, che fen'ua, & altra viene. Dottissimamente & con grande artificio affomiglia il Poeta icoftumi de imor tali, alle fronde. Imperoche come voi fapete, le fronde si generano & cascano da gli alberi per la dispositione, che fa il Sole con l'altre stelle, appre ssandofi o

46

discostandosi da quegli; & cosi le nostre voglie, si come noi habbiamo a suf ficientia di sopra dichiarato, si mutano & si variano secondo la dispositione che il Gielo induce ne i nostri corpi. Et questo basti per dichiaratione di questo Testo, se altra volta ne sia data occasio ne, noi cingegneremo di sodisfarui mag giormente per la grata audienza, che voi ne hauete prestata: della quale sommamente vi ringratiamo.

### IL FINE.

# AL MOLTO ILLVSTRE S. IL S. DONGIO: VIN CENTIO BEL PRA TO CONTE D'AN VERSA.

47

# Suo Osseruantisimo.

OLEV AMI, in quei principij che io cominciai a confiderare al quan to le cofe naturali, molto Illustre



Don Gio : V in : parere non folamente grande, ma oltre a modo marauigliofa, Lo miriu della Calumita. Veggendola io tirare a se qualunche ferro , che fussi posto appresso di lei, or facendolo muoner per uirtu or proprieta occulta sua, or senza mezzo di qualita alcuna sensibi le, dun moto divittamente contravio alla natura fua, or che tende a un luogo molto diuerso, da quel lo doue lo inclina , 17 tira quella grauita , la quale e Stata posta dalla natura in lui. Niente di manco io ho di poi conosciuto col tempo, esser molto maggiore quella della uirtu, ueggiendo 10 che ella tira continuamente a se , non solamente gli animi di color che le son presenti , ma anchor di quegli che son di gran lung a discosto da lei, come è anchor a auuenuto a me con la Illustre .S.V. le uirtu della quale, anchor che io le sia tanto discosto, or non habbia altra conoscenza di lei, che per letterre, or fama : mi hanno tira

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

48

to di tal maniera nel defider io di hauer qualche ferui tu con lei, che io non stimo cosa alcuna altra piu di questa. La onde non hauendo per hora occasione alcu na migliore, da potere in qualche modo acquistar tal cosa, ho presa questa di presentarle questa mia lettione : fatta gia piu tempo fa da me, nella nostra Accademia Fiorentina , pensando oltre a questo di di non honorar manco me, col mostrare a il mondu, deffer familiare d'un Signor tanto uirtuoso. or hono rato: che fare anchora a sapere alla illustre .s.v. quanto io defideri che quella mi tengha nel numero de familiari suoi, pigli adunque la .s .v. con quella sincerita de l'animo che io glele presento questo mio piccol dono, se non come cosa conueniente a lei, al mauco per segnio di questamia honesta uoglia, or seruasi di me qualunche uolta l'occorre, in quel modo che ella fa di tutti quegli che ella sa che non solamente l'amono, ma che desiderono sommamente di honorarla. Di Fiorenza di Marzo . 1550.

> Il Tutto della .S.V. Giouambattista Gelli .

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

# LETTIONE SE-CONDA DI GIOVAM BATTISTA GELLI.

## Sopra vn Sonetto di M. Francesco Petrarcha.



A ESPERIENZA mae ftra di tutte l'arti nobilifsimi vditori tutt'ol giorno manifeftamente dimoftra che à chiun che vuol viuere infieme con gl'altri huomi-

ni è bene spesso necessario fare della voglia fua quella d'altrui, si come hoggi è a me ad venuto: ilquale quasi cotro à i no stri ordini per i preghi di quegli, che disporre mi possono & per icomandamen ti di quegli, che mi possono comandare fono la feconda volta sopra questa catte dra falito, laqual cosa ne eglino fenza ho nesta cagione hanno fatto, percio che es fendo quello à chi hoggi toccaua questo offitio per legittime cagioni occupato, & non volendo esi che si vtile esercitio D

mancasse, hanno eletto me in cambio di colui, faccendo come quegli che fanno i conuiti iquali bene spesso infra le delica te viuande per raccendere lo appetito de conuitati, mescolano qualche grosso & rozo cibo, ne io certo fenza giufta ca gione questo peso ho accettato. Impero che conoscendo di non potere infra tan ti virtuolifsimi anzi diuini fpiriti quali fon quegli di quefti miei maggiori Acca demici acquistare alcun nome di dotto ò di virtuofo, ho voluto al manco vedere fe io lo acquiftafsi di obediente & di facile, & amicheuole, lequali cose se da voi faranno con diritto animo confiderate spero che non solamente mi habbino à leuas via il biafimo di prefuntuofo, ma arrecarmi lode & nome di vbidiente & di facile, & però fenza piu fcufe fare verrò alla espositione d'un bellissimo Sonetto del noîtro Petrarcha: del quale **f**e voi mi presterrete gratavdienza come io mistimo, penso che voi non cauerete minor frutto che di qual fi voglia altra compositione ò di Dante ò di alcun'altro scrittore anchora che dottissimo. Et il Sonetto è questo

Io fon dell'afpettar' homai fi uinto Et della lunga guerra de martiri Chi haggio in odio la speme c' desiri Et ogni laccio, onde'l mio core è auuinto Ma'l bel usso leggiadro, che dipinto Porto nel petto & ueggio ouunch'io miri Mi sforza si ch'a primi empi martiri Pur son contro à mia uoglia risospinto Allhora errai quando l'antica strada Di liberta, mi su precisa or tolta Che mal si segue cio ch'a gl'occhi agorada. Allhor corse al suo mallibera or sciotta Hor'à forza d'altrui conuien che uada L'Anima, che peccò so l'una uolta.

Egl'è manifesto & chiaro à ciaschuno Magnifico Signor Consolo, & voi altri nobilissimi Accademici che il nostro M. Francesco Petrarcha authore del predet to Sonetto, si come per i suoi amorosi scritti chiaramente si conosce, su mentre che ei visse della sua Mad. Lau. & in vita & dopo la morte anchor di quella fieramente innamorato, & similmente anchora è certo che questa su la principal cagione, che lo spinse à scriuere i D ii suoi amorosi sonetti insieme con le sue non men dotte, che artifitiose canzoni. Ne debbe anchora dubitare alcuno che quello, che primieramente nello amore di lei lo indusse, fosse lo appetito sensitiuo per natura irrazionale, & da Filosofi chiamato concupiscibile : Il quale non è altro che vno desiderio della bellezza corporale & di congiugner si con quella ac cioche con delettatione si sodisfaccia al naturale appetito inclinato à conferuare lhumana spetie per farsi almanco e terno in quella, non potendo farsi nel particulare indiuiduo. Nientedimanco io per me sono vno di quegli, che conofcendo il Petrarca esfere stato di buoni & honesti costumi & di ottimo & eleuato ingegno per natura, & di grandifsi ma scientia per istudio & arte (lequali cofe gli faceuono conoscere che questo amore non era il suo fine, & che ei non poteua trouare in quello la vera quiete dell'anima sua) credo certissimamente che poi che gli fu alquanto mancato il feruore della giouanezza &raffredato il calore de bollenti fangui, che non gli lasciauano scorgere il vero egli infinite

volte si pentisse di essere in simile amore senza alcun freno & troppo liberamente transcorfo, si come in molti luoghi delle sue opere si puo chiaraméte co noscere, & massimamete nel sonetto fat to da lui per proemio & quafi per fcula di tutti gl'altri.Et elsedo di poi peruenu to alla età fua piu matura, doue le paísio ni impediscon manco il giuditio della ragione & veggiendo quetto suo lasciuo amore (che coli mi pare da chiamarlo)effere di gia noto a tutto'l mondo, & essere gia fuora tăti de suoi Sonetti, che e' non li poteuano spegnere, pensò con il comporne de gl'altri pieni di ottimi & falutiferi precetti , pieni di altifsimi & profondi cocetti di filosofia,&di vtilisi mi ammaeitramenti, atti ad infegnare a gl'huomini felicemente guidare la vita loro, fchiuando quelle paísioni, che al vi uere quietamen te & secondo l'imperio della ragione, fono al tutto contrarie; pensò dico douere iscusare quegli & se al tutto da cotale infamia liberare, fuggendo fe non in tutto al manco in parte il feuero giuditio di coloro, che l'hauef-fer voluto biafimare dello efferfi cofi m**i** 111

feramente, nel piu bel fior de gl'anni fuoi, negli amorofi lacci d'una corporea & caduca bellezza, lasciato guidare dal fenfo, la onde com inciò feriuendo a mo ftrare a gl'huomini, come fe ben primie ramente l'appetito fensitiuo, & non ragioneuole, lo hauea tirato, & condotto, nell'amore della fua Laura, non per ciò eramancato, che egli non hauesse infini te volte conosciuto, che nella bellezza di quella, non era quel vero fine; doue l'anima fua douesse trouare perfettaméte la fua quiete. Ma non potendo per il dominio del senso, che troppo in lui po tea, da cosi misera seruitu vitrarsi, faccen do come iprudenti, che d'ogni cofa cau ano qualche frutto, spesseuolte median te la contemplatione della belleza dilei, corporea & uifibile, fecódo la dottrina di Paulo Apostolo, faliua alla cotemplatione delle cose incorporee, & inuisibil1:& finalmente à quella della fuprema & diuina bellezza : laquale non è altro che esso Iddio, ottimo & grandissimo, & che cio sia il vero egli stesso in moltif fimi luoghi de fuoi amorofi Sonetti & leggiadre canzoni manifestamente lo di

54

mostra, si come in quel Sonetto, ilquale comincia.

# Qual donna attende a gloriof.1 fama

Doue egli apertamente dice, Che chi vuole imparare à conofciere & ama re Iddio.

Miri ne gl'occhi della donna mia Ch'iui s'impara qual'è dritta uia Digir'al Ciel , che lei afpetta & brama:

Et nella canzone della lite, doue egli introduce Amore dire contro di lui.

Al fine et questo è quel ch'ogn'ltro auăza Da uolar sopra'l ciel gl hauea dat'ali Per le cose mortali Che fon scala al fattor chi ben le stima. Et quel che segue.

Oltre a di questo io no posso anchor cre dere essendo il Petrarcha di si lodeuoli & faldi costumi, & di si graue, & ottimo giuditio, come nella suavita si legge; che egli si mettesse à scriuere tanti Sonetti, & canzoni, so lamente per issogare quel le tanto varie & forse di molto biasimo degne passioni, che arreca seco la seruitu d'amore; come quelle, che il piu delle D i i i i

volte son tanto deboli, che non meritano pure di esfere ricordate, non che descritte. Macredo bene che ritrouando fiegli in quello stato, & esfendo per natura molto dedito alla Poefia; alla quale come scriue Horatio non si appartiene manco il giouare, che il dare diletto, & molto benigno & amicheuole & fommamente desideroso di giouare altrui, che egli molte volte si mettesse à scriuere di cofi fatti Sonetti folamente per am maestrare col suo esempio gl'altri, che non fi lasciassero come hauea fatto egli tirare nella feruitu d'Amore, & à quefto mi induce anchora lo esfere egli stato non solamente christiano & molto amatore della religione, fi come per le fue opere fi vede, & massimo per quella che è dallui chiamata il fecreto, ma l'effe re anchora stato Sacerdote : l'offitio de quali doueua egli molto ben fapere esse re infegnare à quegli, che non fanno: per che in altro modo non fi puo piu intera mente adempiere la legge euangelica, che col portare i pesi l'uno dell'altro, secódo la dottrina lello Apoilolo.Et però se voi cosiderate bene i suoi Sonetti, voi

56

gli trouerrete di due maniere, beche tut tibegli leggiadri,& dolci, l'una compofe egli non folo nella fua giouanezza & nel principio del suo innamoramento, ma di poi anchora quando dal predetto appètito sensitivo si trouaua alcuna vol ta troppo soprafatto, & vinto:& questi d'altro non trattano che di paísioni amo rose : l'altra fece egli ò nella età sua piu matura ò prima quando alcuna volta po teua in alcun modo riconoscere se steffo:& questi sono tâto pieni di graui sententie, & di ottimi & falutiferi precetti & tanto di profondi concetti di Filofofia,& di altissimi misterii di Teologia or nati, che io ardifco liberamente dire che e'nő fia minor dottrina il lui che in qual fi voglia alcuno altro Poeta eccetto però il nostro divinissimo Dante. Et non vi paia cosa nuoua questo che io vi dico d el Petrarcha, conciofia che anchora i Poeti antichi come furon Mufeo, Orpheo, & molti altri fotto concetti amorofi fcriffero gl'occulti & profondi misterii della loro facra Teologia. Ne questo solaméte anchor fecero i Poe ti, ma i piu faggi & lodati Filofofi, fi come può chiaramente vedere chi vuole

mel Platonico conuito descritto dal san--tifsimo nostro Marsilio Ficino . Ma che dico io piu de i gentili? Non habbram noinelle nostre sacre lettere Salomone, che fotto specie di narrare i suoi amoro si concetti scrisse nella Cantica i piu alti imisterii della santissima religione, & particularmente della beatitudine dell'a 'nima nostra & della vnione di quella co Dio? come chiaramente ne dimostra il -Georgio nella fua Armonia del Mon-·do? Et pero senza piu volere dimostrar fiquello, che per se stesso è piu chiaro -che'l Sole, dico che de piu grani & piu dotti Sonetti, che per le cagioni da noi fopradette scriuesse il nostro Petrarcha questo che io ho preso hoggi ad esporui -al mio giuditio è vno : la sententia del quale per farui piu aperta & chiara la in tentione del Poeta vi narrero prima fuc cintamente & di poi considerando piu -à dentro tutte le fue parti & quelle espo nendoui porrò fine al mio ragionamen--to. 205-100

Da poi che il Petrarcha hebbe confu imato alcun tempo nell'amore di Laura, ritrouandofi in vn giorno dentro al fe-

creto della mente fua comincio col lume della ragione à discorrere la vita sua: Et veggendo come ei non haueua anchor mai trouato in cotale amore ripofo alcuno, ma folo affanni & inquietudi ne fi melle a scriuere questo Sonetto, no tanto forse per isfogare la sua passione amorofa quanto come s'è detto per ammaestrare anchor gl'altri che non filafciafsero come lui condurre dallo appe tito sensitiuo in luogo, doue quasi per dendo la loro liberta hauefsin poi à viue re fecondo la voglia d'altri : onde difse. Io sono hormai nella seruitu d'Amore tanto ftracco e vinto dello afpettare vn futuro bene, & della guerra de martiri che ella arreca seco, che io non solamete midolgo di effere in cotale stato incorfo, ma ho grandemente in odio lo ap petito, che mi vi condusse, la speranza, che mi vi prefe, & ogn'altro laccio col quale e legato il mio core : Et volentie ri mi libererei da cotal feruitu. Ma la ef figie della mia donna & la imagine & il fantafma del bel volto, che io porto im presso nel core di maniera che e non pa re che io veggia altro, douunque io miri

60

in cotal modo mi sforzano che io son risofpinto ad ogn'hora cotra a mia voglia ne primi martiri. Et cio à ragione mi aduieno, perche allhora deuea io guardarmi quando innamorandomi mi lafciai torre la mia liberta seguendo le lusinghe del senso, lequal il piu delle volte co nostro danno si seguono. Imperoche l'anima a la quale hora conuiene andare a posta d'altrui corse allhora libera & fcipita al suo male & cadde nel grauisimo errore dello innamorarfi : dal quale ènato poi ogni male & danno . Quella e breuemente la sententia del Sonetto; Ntile certo & falutifero admonimentor & molto simile à quello che scrissero gl'antichi secondo che recita Plutarco fotto la fauola di Circe : la quale dall'oro per la sensualita figurata, dissono che ella cole sue lusinghe & co i suoi incati ti raua gl'huomini nel fuo regno, doue poi gli trasformaua in varii animali: cio e to glieua loro il libero arbitrio & a guifa di bestie gli guidaua doue allei pareua. Ma perche voi siate maggiormente di quelto capaci, io mi voglio fare vn poco piu dalla lunga & ragionarui al quan

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

to delle potentie dell'anima nostra : & particularmente delle cognitiue & dell'appititue perche fenza la cognitione di quelle farebbe difficile il poterlo inté dere, cominciandoci primieramente da le cognitiue come quelle che fon le piu nobili dicendo cost.

Cinque sono se feriue Gio uanni Grammatico nel proemio della Priora le potentie, o vero i modi, conle quali l'anima nostre intende & conosce le cofe : Intelletto,Ragione, o vero Difcorfo; Openione, Fantafia, o vero immaginatione, & Senfo. Sarebbeci oltra di queste vn'al tra potentia o veramente vn'altro modo molto piu degno di quefti & di maggior certezza, col quale ella puo anchora intendere tutte le cofe intelligibili : & questo è la fede santissima. Il lume della quale è molto piu certo che di alcun'altra fcientia. Imperoche doue i principii dell'altre scientie sono Silogismi & Argomenti fondati nel discorso humano, il quale puo facilmente errare, quegli della fede sono stati reuela ti da Dio per la bocca 'de fuoi fantifsimi Profeti & di poi col testimonio del suo

vnigenito figliuolo IESV CHRISTO. Il quale come si legge nel fuo fanto Euã gelio è fomma verità, & non può in alcu no modo métire. Io non parlo di quel la fede imperfetta & vana chiamata da i nostri Theogoli senza forma : la quale come noi diremo di sotto è vna specie di oppenione : perche questa e incerta & piena di dubitationi, & puolla haue-re chiunche vuole : Onde dice Iac obo Apostolo che infino a Demoni credono & tremano : Ma parlo di quella , la quale non e altro che vno lume dato da Dio all'anima nostra : per il quale ella è molto piu certa delle cose sopranatura li & diume, ch'ella non è col lume dello in telletto delle corporee & naturali. On də chiaramente s'e veduto che questo lu me ha fatto gl'huomini lasciare la loro confueta vita & andare con quello inco tro alla morte, si come si legge di Paulo Apostolo & dimolti, che ĭono iti allegramente al martirio. Di questo lume era illuminato il fantifsimo Giobbe quã do sbeffato da fuoi amici che egli credef fe la immortalità dell'auima, rispose Io fo (notate quanto è certo il lume della

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

fede, che e no difse io credo, ma io fo fecondo i buoni testi ) che il mio redento re viue, & che io resuciterò nell'ultimo giorno, e inquesta mia carne, e co questi miet occhi vedrò Iddio mio Saluatore. Ma perche questo lume secodo che dice l Apostolo, è vn dono di Dio dato da lui solaméte à chi e vuole ( e però voi haue te nel facr'Euagelio, che ei diffe a fuo Di fcepoli, lo ho eletto voi & no voi me) & non è potenza naturale dell'anima nostra, onde non si conuiene all'huomo come huomo, ma come eletto & feruo di Dio, io non ne voglio parlare. Imperoche io intendo solamente dire di quelle potentie che ci sono naturali, & che fono communi à ciascheduno; la prima delle quali ( si come noi di fopra dicemo ) è l'Intelletto : Il quale è vna po tentia principale dell'anima nostra con la quale noi conosciamo i termini incopleisi & femplici delle cofe & folamente quelle poche conclusioni, che intesi i termini loro ci fono per la loro istessa natura chiare & manifeste chiamate da i Filofofi Dignità o vero primi principi: Come farebbe verbigratia, Ogni

tutto è maggiore d'una sua parte : Doue subito che l'Intelletto ha inteso quefti termini che cosa sia tutto & che cosa fia parte, glè noto che il tutto e maggio re dalla parte: Et co questo poi per ellere per natura atto ad imparare & acquista re scientia, egli acquista di mano in mano molte cognitioni. Di quelle diuisio ni, che hanno di lui fatte i Filofofi non fa mestiero di parlare, come quelle le quali fono state fatte dalloro solamente per darci a dintendere meglio la natura di quello, Conciosia che noi non habbiamo fe non vno intelletto : & questo è vna natura femplicifsima & indiuifibile : ma fecondo che cgll e stato da i Filo fofi diuersamente considerato, cosi anchoè stato medesimamente con diuersi nomi chiamato daloro.Imperoche quãdo l'hanno cófiderato folamente in quã to egli aftrae & separa le cose dalla mate ria & dalle fue couditioni come fatebbo no tempo & luogo; & doue elle erono prima intelligibili in potentia le fa intel ligibili in atto, l'hanno chiamato agente (io parlo fecondo i Peripatetici) per che a Platone, che daua le forme vniuer fali di fali di tutte le cofe intelligibili in atto, aftratte & leparate dalla materia chiama te dallui Idee non fu necessario porre lo intelletto agente · Ma Aristot. che non dette altre cose che le sensibili & particulari, bifognò che di necessità lo ponesse in noi perche egli separasse da quel le le forme vniuersali & facessile intelligibili. Di poi quando efsi l'hanno confi derato in quanto egli è atto ad intendere & a imparare & che egli è come vna tauola rafa; l'hanno chiamato possibile in potéza remota:& quádo egli ha impa rato intefo ma fi fta otiofo & non confi dera, l'hanno chiamato in potenza pro pinqua: & quando confidera & opera, l'hanno chiamato in atto. Et fe e' confi dera folamente nelle cofe intelligibili la verita,l'hanno chiamato speculatiuo,& se e confidera la verita ma in ordine à qualche operatione, pratico, lequali ope rationi ò elle fono dentro di noi; ò veramente di fuora & in materia aliena: den tro di noi son le virtu morali & i nostri costumi, ne quali nasce dallui in noi la Prudentia: fuora di noi sono gl'esercitii, ne quali nasce dallui in noi l'arte. ---

Questo intellerto per la sua marauiglio sa natura è paruto à molti filosofi tanto eccellente che alcuni fi come fu Alessan dro Afrosideo, credettero che e fosse Id dio: & alcuni altri fra quali fu Auerroe, disiono che egl'era vna natura semplicis sima & perfetta participata da gl'huomi ni in quella maniera che i corpi diafani & trasparenti participano la luce. Noi christiani dalla infallibile verità illuminati diciamo che il nostro intelletto no è altro che vn lume dato da Dio all'anima nostra, per laquale ella può secondo la fua capacità farfi beata col conoscere l'effentia diuina. Onde Euftratio Vefco uo Niceno esponendo il prologo dell'e tica di Aristot.dice questo esfere quella imagine che noi habbramo di Dio in noi laquale fempre desidera di assomigliarsi al suo essemplare, che è Iddio: & però fempre desidera intendere insino che el la peruienc alla cognitione di quello, nelquale solamente come ben pruoua fra Girolamo in quel trattato che egli fa della diuisione delle scientie, ella in pace & in lui stesso fi addormenta & fi ripofa.Di questo parlaua Dauid profet-

ta quando dubitando & dimandando chi ci dimostrerrebbe il bene, rispondeua egl'è fegnato fopra di noi illume del volto tuo Iddio cioènoi fiamo dotati dello intelletto, ilquale è vno lume col quale noi possiamo vedere la tua faccia nella visione della gloria. Io no vo stare à difputare con gli Scotifti, iquali difcor di da tutti gl'altri Teologi dicano che la nostra beatitudine consiste nella volontà & non nello intelletto, perche po comi pare che fiano da stimare le loro ragioni dicendo la verita infallibile in Santo Giouanni al XVII. Cap.che vi ta eterna è conoscere Iddio : & il conofcere appartiene allo intelletto, & non alla volontà.

La ragione ò vero difcorfo è vna poten za con laquale l'anima noftra acquifta la cognitione di quelle cofe, che non le fon note per loro fteffe, & affomigliafi al moto. Imperoche come in quello il mobile fi parte da vna cofa che ei pofsie de, & va ad acquiftarne vna che ei non ha; cofi l'anima noftra nel difcorrere fi parte da vna cognitione, che ella ha & va ad acquiftarne vna che ella nó ha.Ma E ii perche io diffusamente vi parlai di quefto nell'altra mia lettione, quando vi dimostrai per qual cagione lhuomo fosse chiamato rationale, non voglio per hora diruene altro : Bastiui solo che per questa potenza noi siamo inferiori a gl' Angeli, iquali intendano per semplice lume intellettuale, & superiori à tutti gl'animali.Della qual cofa parlando Da uid propheta al signore deceua dell'huo mo tu lhai fatto fuperiore a tutti gl'al-tri animali,& poco inferiore a gl'Angeli,& non a gl'Iddii come hano interpreto alcuni. Perche se ben doue la nostra tradutione ha Angeli, la lettera hebrea ha Eloin, il qual nome è vero che nel fingulare cio è el fempre significa Iddio, nel plurale secondo molti dottori hebrei fignifica Angeli, eccetto che quá do egl'è, vnito & copulato col verbo fin gulare: fi come noi habbiamo nel princi pio del Genesi, doue il testo hebreo dice in principio gl'Iddii creò il cielo & la terra: & nello XI. doue dice gl'Iddii fccfe à vedere la torre fabricata da Nebrot, 'aqual cofa non fu da Moife fenza grandisimo lenlo coli fcritta, ma per fi-

68

gnificare che fe in Dio erano tre perfone,egl'era vna fola effentia & vn folo Id dio:Onde ben diffe Agoftino che fe ben l'opere della Trinità fono diftinte in lei, fuor di lei fono vnite & procedono da vna fola effentia, & questo basti per cognitione della feconda potenza dell'anima nostra chiamata ragione ò veramente difcorfo.

La openione, che è la terza è quando il nostro intelletto possibile persuaso dal discorso, ma con ragioni & conietture probabili & che perfuadono & non coftringono, ò veramente da qualche cognitione, che proceda dal fenfo ò dalla fantalia & non fia al tutto chiara, accon fente che vna cofa fia,ma non con tanta certezza che ei non dubiti qualche poco del contrario : onde non fi truoua openione alcuna che sia certa. Imperoche s'ella fosse certa, ella farebbe scien za: & quella certezza, che alcuna volta le pare hauere, nasce da quello acconsentire a quelle persuasioni, che gli paion piu vere.Et però disse Il Filosofo nel secondo dell'anima che e'non si puo hauere vna openione folamente pervolere hauere E iii

quella ma perche cosi ci persuade ò il discorso della ragione ò la cognitione del senso ò della fantasia. Sopra laquale auttorita fondatosi il Conte della Mirandola pofe gia in Roma quella conclusione, che gli fu tanto per heretica molestata : laqual è che non sia in potestà dellhuomo credere quello, che egli vuole, ma folamente quello, che gli persuade à la ragione o il senso : laqual poi come può ben vedere nelle sue opere chiunche vuole su dal lui non folamente con le ragioni naturali fostenuta & difesa, ma con l'autorità dello euangelio, doue dice che gl' Apostoli chiedeuono al Signore che accrescesse loro la fede : & con quella, di Paulo, che dice che la Fede è dono di Dio.

La quarta potenza è quella, che i tofcha ni infieme co i greci chiamano fantafia, detta cofi da vna voce Greca, che fignifi ca apparitione, & da i Latini è chiamata imaginatione. Ma perche difficilmente potremo faper qual fosse la fua natura fenza la cognitione della potentia fensitiua, per cio ch'ella depéde tutta da i fen fi.parleremo prima del fenfo & poi potremo piu facilmente conofcere che co fa ella fia.

Il fenfo è vna potenza dell'Anima noftra per la quale principalmente noi fiamo animali : Imperoche come dice il Fi losofo nel libro dell'anima lo animale è animale solamete per hauere in se il senfo, conciofia che la Pianta, che ha in fe l'anima vegetatiua, loperationi dellaqua le fono nutrire, augmentare, o vero crefcere & generare, per non hauere il fenso non è & non si chiama animale, ma si bene animata.Quefta potenza doue l'in telletto conosce solamente cose vniuer fali & incorporce & astratte come fareb be lhuomo in vniuerfale, conofce folamétecofe particulari, corporee & inmer se nella materia, come sarebbe Piero, Giouanni,& Martino. Et perche queste cofe materiali & particulari non folamente fono molte & varie, ma quafi infinite , & di molti varii, & diuerfi accidenti velate & ricoperte, iquali & per la l'oro moltitudine & per la loro varietà difficilmente fi poteuano con vn folo fentimento comprendere & conoscere, E iiii

la prudentifsima natura cene ha dati cin que: iquali come è noto à ciascuno sono il vedere, l'udire, l'odorare, il gustare, & il toccare : Il vedere per conoscere i co-lori, l'udire per i fuoni, l'odorare per gl'o dori, il gusto per i sapori, & il tatto finalmente per le quattro qualità prime, cio e caldo humido freddo, & fecco, & tutte quell'altre, che nafcono dalloro, fi come è duro, molle, aspro & simili.Que stistrumenti son priui al tutto di quelle cose, che egl'hanno à riceuere in loro: onde l'occhio non hain se colore alcuno, ne il gufto alcun fapore, altrimenti non potrebbono fare le loro operationi ma cio che vedesse l'occhio ci parrebbe di quel colore che egli hauesse in se, & cio che gustasse il gusto di quel sapore. Onde noi veggiamo che à coloro che hanno la febbre per hauere lo strumento del gulto infetto dalla collera pare ogni cofa amara.Per il che dubitano alcuni in che modo gli strumenti del tatto i nerbi dico & la pelle de lhuomo sendo composti de quattro eleméti, che hanno in loro le prime qualita, cio è caldo, fred do, fecco, & humido, possino dare cer-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

to giuditio di queste cose, a iquali si risponde che e' danno giuditio solamen-te di quelle cose, che sono disconuenien ti allo strumento, fi come sarebbe del piu caldo ò del piu freddo, & non di quelle, che sono simili allui. Et pero l'huomo per esser di piu temperata com plessione che alcuno altro animale, si dice hauerlo piu perfetto di tutti, Conciosia cosa che mediante questo temperamento egli fenta ogni minima differentia il che non auuiene a glialtri ani mali · Hanno anchora questi strumenti hauuto dalla natura vna proprieta in loro che se come s'e detto e' son ben di fpofti; & il sensibile, cioe la cosa che ha essere conosciuta non eccede, o supera la virtu loro; fi come fa il Sole quella del l'occhio,& vn gran tuono quella dell'orecchio, & la distanza infra il sen so ve ro strumento, & il sensibile è proportio nata alla virtu di quegli nessun di loro puo nella cognitione de suoi proprii sen fibili efferingannato : Onde quello che parra all'occhio nero fara fempre nero, & quello che parra all'orecchio acuto sara acuto, & quello che parra graue

graue, & da questa ragione mosso Auer roe disse che la cognitione sensitiua superaua di certezza tutte l'altre ma e' ci so bene come dicc'l Filosofo nel secodo dell'anima alcuni sensibili, circa i quali possono i sensi facilmente ingannarsi,& son chiamati dallui sensibili communi: percioche e si posson conoscere con piu d'uno fenso; Et questi sono solamente cinque, cioe Quantità, Numero, Figura, Moto, & Quiete. Imperoche come è noto a ciascuno la quantita si puo conoscere & dal senso del vedere & da quello del toccare : & il numero dail vedere dall'udire & dal toccare: &cosi va discorrendo di ciascuno de gl'altri. Onde voi vedete che l'occhio non finganna circa il colore del Sole perche egliè suo sensibile proprio, & ingannafi circa la quantita che èfenfi bile commune, onde ei gli pare di dua braccia, & questi Astrologi dicono che egli èmaggiore . 166. volte della terra Et cosi fa anchora circa il moto della Tramontana, la quale gli pare che stia ferma : Niente di manco ella s'aggira cir ca quattro gradi dintorno al Polo. La

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

quale fententia no meno leggiadra che dottamente come fi vede efpresse in vn fol verso il nostro diuino Poeta Dante dicendo.

Per l'obbietto commun ch'el senso inganna

Detteci oltra di questo la natura per che noi hauessimo cognitione della differéza che e dall'uno sensibile all'altro, il senso commune, la potenza del quale s'estende alla cognitione di tutti i sensibili. Imperoche con la cognitione d'un folo fenfibile non harebbe potuto farlo Questo secondo Arist. risiede nel mezzo del cuore, & allui come tutte le linee al centro, o vero come a vn fignore che fi fta nel mezzo della Citta tutti gl'altri sensi a guisa di nuncii corrono à fignificare i fenfibili che fon peruenuti alloro & egli allhora 'manda fuora il giudicio & dicerne la differenza che è dal bianco al dolce e dal nero all'amaro : & dall'ob bietto dell'un fenfo all'altro : & cofi fi fa la cognitione fenfitiua da ciafcuna parte perfetta. Dubitano alcuni per qual cagione non fi da nella cognitione fenfitiua il fenfo agente come fi da nella intellettiua l'intelletto: Aquali risponde San Tomaso & bene, che esseudole cose sensibili quelle che fi sentono & no vna immagine di quelle non hanno bifo gno di vna potentia che aftragga dalloro quella cotale immagine perche poi il fenfo la fenta, si come elle hano bisogno di chi astraendo da loro i concetti gli vniuerfali le facci intelligibili, perche poi l'intelletto possibile le intenda : Im peroche e non e la cosa propria che s'intende come e quella che si sente, ma è vna immagine o ver fimilitudine di quel la aftratta & separata da quella dallo intelletto agente. Questa potentia sensi. tiua fu data dalla natura a gl'Animali per conferuatione di loso medesimi & per mantenimento della fpecie . Impero che con quella essi discernono & conofcono quali cose fieno loro conuenienti & falutifere & quali difconuenienti & nociue, e per le delettatione che e trouo no in quelle, che son buone le seguono & le prendano & per il dispiacere che e truouono in quelle, che fono loro noci ue, le fuggono. Di questi cinque sensi che noi habbiam parlaro, due ne sono so lamente necessarii a gl'animali. Il gufto per nutrirsi & l tatto per discernere le cose bone dalle ree.Imperoche senza il nutr imento per il quale fi riftora l'humido radicale & il colar naturale, l'animale tofto verebbe manco; Et pero no si truoua animale alcuno che manchi di questi due. Glialtri tre sono piu tosto stati dati agli animali per bene effere che per coferuatione dello effere : Onde e si vede che molti animali mancan di qualcuno,come è la Talpa,che manca del ve dere, & la Pecchia dell'udire. Ma quan to vno animale è piu perfetto piu ne ha, e pero l'huomo che è piu perfetto di tut ti,gli ha tutti a cinque. Et questi anima letti, che stanno appiccati alle pietre in mare o altri luoghi, che sono i piu imperfetti conciofia che e manchino anchora del moto locale, hanno folamente quei due necessarii, il tatto e'l gusto. Questa potenza sensitiua oltra di questoèanchora stata data all'huomo per che egli possa acquistare le scientie & l'arti. Imperoche come noi habbiamo dal Filosofo nel primo della sua diuina Filosofia, de molti particulari che conosce il senso si fanno nell'intelletto gl'uni

uerfali, & l'arti per le quali l'huomo poi guida prudentemente & acconcia-mente la vita fua a differentia de glialtri animali, che viuono fecondo il fenfo, & fecondo la fantafia , Oltra di questo per il fuo aiuto e venuto in cognitione di molte cose secrete & nascoste, come è verbigratia la fustantia, la quale è stata conolciuta da lui col discorso della ragione mediante la cognitione de sensi. Împeroche non conoscendo i sensi, se non quegli accidenti, dai quali le cofe sono ricoperte si come sono colori, figu re & simili; & conoscendo lo intelletto como gl'accidenti non poffono per lor medefimi reggerfi;ma hanno bifogno d'una natura & d'un foggietto, che gli regga & nel quale ei fiano fondati,e venuto in cognitione de la sustanzia & co me ell'è vna natura, la quale fi regge per fe medefima & non è in altri come gli accidéti: Et tutte queste cognitioni & infinite altre ha acquistate per mezzo de fenfi, di maniera che ci fono stati di que gli, che hanno stimato tanto questa cognitione fensitiua che egl'hanno creduto che e no fia nulla nello intelletto che

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

non fia prima flato nel fenfo. Ma fe que flo è vero o no io non voglio efaminarlo hora. Et quefto bafti per la cognitio ne de fenfi, Vegniamo alla fantafia, la quale ci fara hora molto piu facile a conofcete.

La fantafia è vna potenza dell'anima nostra la quale ritiene & conserva i simulachri o vero immagini di tutte le co fe conosciute da sensi, si come sono colo ri fuoni, odori, fapori, animali, piante & fimili. Questa potenza e solamente dif ferente dalla memoria in questo, c he ella ritiene le figure & imagini delle cofe che fono impresse fcritte in lei dai sen si vniuersalmente & senza determinatio ne alcuna di tempo ,0 di luogo : doue la memoria le ritiene di cofe particulari & che furon nel tal tempo o nel tal luogo. Onde quando l'anima nostra considera nelle cofe che hanno conosciute i sensi qual fia la imagine d'un Lione fenza riftringnerfi più a quefta che a quella, que sta e cognitione fantastica, o ver fantafia: Et quando di poi ella confidera la imagine d'uno Lione, il quale ella vidde nel tale o nel tal tempo, nelle feite pu

blice, o in alcun'altro luogo, questa è me moria. Et per questo hanno detto alcu ni che gl'animali non hanno memoria, ma nanno folaméte la fantalia, conciolia cola che essi non conoschino distintamé te il tempo, ma solamente le sue differentie come è verno, primauera & simi li. Percioche l'anima rationale fola puo fare dentro a fe la vera & perfetta cogni tione del tempo. Et pero disse Aristoti le che fe ella non fusse, non farebbe il té po: Questa potéza riceue folaméte le cose corporee e particolari come il senso : madoue quello non puo fare operatione alcuna, ne conoscere se non le cofe, che gli sono presenti, questa puo à sua posta immaginare quelle cose che ella vuole, anchor ch'elle fieno assenti & difcofto dallei; Et la esperienza se ne vede tutto'l giorno, & particularmente ne i fogni, doue ella vede & considera tutti i fenfibili esfendo addormentato & lega to il fenfo commune, dal quale tutri gli altri fensi prendono la virtu & la poten za loro. Questa fu dalla natura data a glianimali accio che e fi mouefsino à cer care le cofe, che fono loro vtili & necef farie,

farie, ilche non harebbon mai fatto non veggendole fe restato non fosse nella loro fantafia vna immagine di quelle quan do altra volta le poffederno : la quale imagine rapprefentando loro il diletto & l'utile che è in quelle sueglia in loro l'appetito, ilquale poi comanda alla virtu motiua, & quella spargendo per i ner ui & per i muscoli gli spiriti mobili per il calorevitale muoue & spingne l'anima le al muouerfi & à cercare quello che gl' è conueniente, diletteuole, & vtile, & 1 fuggire quello, che gl'è disconueniente, dispiaceuole & dannoso.Fu oltra di que fto data questa potenza a gl'huomini dal la Natura perche l'intelletto, ilquale è in loro la più nobil parte, & quello per la quale ei sono huomini potesse acquistare la fua perfettione non fendo egli ftato creato da Dio nel fuo principio perfetto come quello delle intelligentie superiori:onde cerca sempre di acquistarla, mail piu delle volte per la cognitione delle cofe gli fono necessarii i fantafmi o vero simulachri delle cose conofciute da i fensi & descritte dalla fantafia fecondo Arift.ne gli fpiriti vitali,che F

fono nel uostro cuore : ilquale come dice Temistio nella sua parafrasi sopra il libro della memoria & reminiscentia è cóparato & affomigliato à vn libro fcrit to, le lettere del quale fono i fantafmi ò vero imagini, doue l'intelletto nostro continuamente legge, & pero fu da Ari stot.detto che à chi vuole intendere fono necessarii i fantasmi, & gli fa di bisogno rifguardare in quegli:la quale autto rità dal Peretto & dal Cardinal Caietano in altro modo che da tanti altri valen tissimi interpreti & Greci & Latini intefa, gli condusse à dire che la mente di Aristo.era che l'anima fosse mortale,co ciofia chei fantasmi sieno nella parte fenfitiua & corporea, & mancato il corpo manchino anchor quegli:onde l'anima resterebbe otiosa & senza potere in tendere, che è la fua principale operatio ne:Il che farebbe contro all'ordine della natura, che non fa mai nulla in vano. Laqual cosa si come io vdi gia dottisimamente esaminare à quel santissimo & dottifsimo vecchio M. Francesco Ve rino, delquale se io so nulla è il pregio tutto, è dei tutto falsa. Imperoche Arist.

quiui intéde dello intelletto discorsiuo & pratico, ilquale nó può intendere fen za lo aiuto de fensi, & non dello intellet to agente, che può intédere per fua iftef fa natura. Questo è quanto ne occorre della fantafia & delle altre potenze con le quali l'anima nostra conosce & inten de le cose : Ne mi è nuouo che alcuni al tri fi come fu Auicenna, Auerroe, & Al berto aggiunfero à quefte potenze alcu cune altre chiamate dalloro la cogitatiua & la estimatiua, lequali voglion che conofchino nelle cose sensibili alcune in tentioni & proprietà particulari:lequali non pare che possa conoscere il senso fi come farebbono nimicitie, amicitie, vtilità,& fimili: & pofiono anchora cóporre infieme di due cose vna non mai veduta da i sensi come sarebbe fare d'un monte & d'oro, vn monte d'oro, & d'un cauallo & d'un huomo, vn Centauro. Ma perche io credo feguitando la dottrina di Giouan grammatico come io vi dissi di sopra, che queste cognitioni si possino anchor fare con quelle potenze che noi habbiam dette, io non ne vo par lare, ma descendero alle parti appetitiue F

perche senza la cognitione di quelle no potremo anchora come voi vedrete, intendere perfettamente questo Sonetto. Le potenție, appetitiue de l'anima no-stra cioe quelle con lequali ella desidera ò appetifce le cofe fono due; vna irra-tionale pofta nella parte fenfitiua, laqua le ci è commune con gl'altri animali: & questa si chiama appetito: l'altra rationa le posta nella parte intellettiua chiamata volonta laquale e fola de lhuomo:la prima e dal Filofofo diuifa in due: l'una fi chiama concupiscibile, l'uffitio della quale è appetire la delettatione e'l piacere : & l'altra si chiama irascibile, l'o-' peratione della quale è fuggire & discacciare la triftitia e'l dolore, lequali qualità furon poste dalla Natura nelle cole che ci sono falutifere & conuenien ti &in quelle, che ci fono nociue & disco uenienti, perche quelle fussino da noi se guitate & prese, & queste fuggite & discacciate per mantenimento & conferuatione della specie. Questa potenza pare che sia anchora commune alle pian te & all'herbe: onde noi diciamo . Quefta Pianta appetisce i luoghi montuosi

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

& aridi, & questa i molli & padulosi. Ma che dico io del'e piante infino nella prima materia, laquale dicono i Filosofi elfere priua & spogliata d'ogni qualità è postto l'appetito dicendo quegli ch'ella appetisce la forma in quella maniera che tutte l'altre cose la loro perfettione.

L'altra potentia defiderativa posta nella nostra parte rationale è chiamata da i Fi losofi volontà. Questa per sua natura propria non desidera mai se non il bene ma è ben vero che ella è qualche volta ò dai fensi ò dallo amor proprio ingannata, onde ella elegge il male, ma fòtto spetie di bene, si come fa chi com-mette vno homicio, la volontà del quale non è di fare quel male, ma è di leuarsi qualche vergogna ò qualche ingiuria che gli pare hauere riceunta da quella perfona, che egli vccide, & cofi andate difcorrendo per tutti1mali, che la volontà elegge di fare, tutti trouerrette dallei esfere stati voluti sotto spetie di qualche bene perche per fua natura ella non può mai eleggere il male:& pero co ftoro che dicono che di due mali si debbe eleggere il minore, direbbono piu F<sub>\_</sub> iii

correttaméte cosi che de due mali si deb be suggire il maggiore.

Dubitano qui i Dottori perche questa potenza intellettiua della volontànon fi diuide anchor'ella fimilmente in due, cioè in volere il bene, & non volere il male, si come l'appetito sensitiuo nella concupiscibile, che desidera la delettatio ne:& nella irascibile, che fugge il dolore. A Questo sono due risposte, vna di Temistio, ilqual tiene che lo appetito fia folamente vno in specie come la volonta & il fuo oggietto fia il delettabile come è della volontà il bene: mache le fue operationi ò vero atti fiano poi due fe ben non sono due potentie : & il simile fia della volontà il volere : & il non volere, Ma questi dello appetito hanno tutta due il nome loro & quegli del la volontano: & però pare che sieno piu distinti. S. Tomaso risponde altrimenti & dice che non conoscendo il senso fe non particulari, non puo conoscere il bene vniuersale, ma lo conosce in quanto egl'è diletteuole & con ueniente : & però gli fu necessaria la parte concupifcibile che lo seguitasse d

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

lo conofcesse . Etinquato egli è nimico & difcacciatiuo il detto fenso di quelle cose che sono nociue & discouenienti gli fu neccsfaria la parte trascibile, con la quale lo odiasse & discacciasse da fe : doue la volontà ammaestrata dall'intelletto, che conosce il bene vniuerfalmente & perche egl'e bene, non bisogna che habbia diuerfe attioni : perche quelle potenze, che sono ordinate àvna operatione vniuersale & commune, no bifogna che fieno diuife in attioni parti colari, fi come voi vedete della potenza visiua : laquale essendo ordinata à cono fcere i colori, non bifogna poi ch'ella fia diuifa in chi conosca particolarmente il nero, & in chi il rosto, & questo basti delle potenze nostre desideratiue o vero appetitiue : perche di quelle, che son poste nella parte nostra vegetatiua, ò ele mentare non bisogna ragionare, per no estere necessarie allo intendimento di questo Sonetto : la espositione delquale fara hora molto piu facile & molto piu chiara.

F iiii

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

## Io fon dell'aspettare homai fi uinto Et quello che segue

Hauendo si come noi habbiamo di so pra detto, confumato il Petrarcha molti anni nello amore della fua Mad. Laura fi com e egli dimostra in molti luoghi,& non trouando in quello il fuo contento, ma essendo continouamente da quelle passioni, che arreca seco lo amore, combattuto & molestato, aduenne vna volta che riprefo & admonito dalla ragione ritrasse la parte sua piu nobile delle mani del senso & ritornato in se medesi mo comincio a penfare qual fosse la vita fua : la onde per isfogamento di quella passione, che gli porgea la sua trauaglia ta & quafi bestial vita, & per aduertire gl'altri huomini che non fi lafciaffero in cofi mifero stato condurre, comincio a scriuere il presente Sonetto, dicendo.

# Io fon dell'aspettare homai si uinto

Cioe io fono horamai tanto ftracco in questo stato d'amore & dalla guerra de gl'affanni che continuamente si truo uano in quello, & dal lungo & vano afpettare di trouare in esso il mio riposo,

che io abborrisco & ho in odio tutti quei lacci, che in tale feruitù tengono il mio cuore legato. Doue con grandifsima confideratione egli disse il cuore, imperoche in quello fecondo i Peripate tici è posto il principio d'ogni nostro mouimento: onde egl'e da loro chiama to il fonte del moto. & pero nella gene ratione dello animale egli è il primo à muouersi &à riceuere lavita, &nella cor ruttione è l'ultimo à perdere il moto & à morire. Hauete anchora à notare, che anchor che il Poeta dica di hauere in odio tutti i lacci che lo tengono legato nella feruitu d'amore che egli nomina principalmente la speranza e'l desio : Doue per il defiderio voi douete intéde re lo appetito fensitiuo si come piu chia ramente di sotto si vedra. Imperoche questi due furó le principali cagioni del fuo innamoramento : Onde dice

Ch'io haggio in odio la speme è defiri Et ogni laccio, ond el mio cor è auuinto

Onde, cioè col quale. Imperoche que fto aduerbio onde fra gl'altri fuoi fignifi cati ha anchora quefto di effere relatiuo del quale o de quali con questa prepositione con o vero per: Si come anchora è dallui vsato nel suo primo Sonetto oue ei dice.

Voi ch'ascoltate in rime sparse il suono Di quei sospiri, ond'io nudrua l core

Cioe co i quali io nutriua il core

Ma'l bel uifo leggiadro , che dipinto

Hauendo narrato il Poeta nella priina parte del Sonetto qual fosse il suo amoroso stato & come spesso in quello ftanco da i martiri haueua in odio quei lacci, che incotal seruitu lo teneuano di mostra in questi quattro seguenti versi, che fono la feconda parte quali sieno le cagioni per le quali egli hauendo cotal feruitu in odio non esce di quella, & dice essere lo appetito suo sensitivo, il quale sforzato dalla immagine della bellezza della fua Laura impressa & scritta nella fua fantafia, che ad ogn'hora lo risospigne contro a sua voglia ne suoi pri mi martiri cioè nella sua prima seruitù. Doue egli con mirabil dottrina descriue ilmodo come noi pecchiamo & com mettiamo alcuno errore benche noi co-

nofciamo di errare. Et perche voi piu chiaramente lo intendiate, hauete da fa pere che quando l'appetito nostro sue-gliato & mosso dalla delettatione di qualche cofa corporea & fenfibile fenti ta per i sensi, o riseruata nella fantasia s'accende nel defiderio di quella anchora che in se ella non sia ne lodeuole ne buona, che la volontà nostra, la quale per natura non vuole se non il bene subito la ricufa & non la vuole : Malo ap petiro che per la rebellione della carne contro allo fpirito, & per la infirmita di quella discesa in noi per il peccato del primo parente non gli obbedisce tirato da quel diletto con maggiore impeto & forzaper la refistentia che quellagli fa accendendosi la desidera & vuole, & el la pure glene disdice, & egli all'hora con maggior defiderio la chiede, tanto che al fine ella lo lascia fare senza piu oppor fegli, & cofi viene non a eleggere il male, me à consentire & obbedire allo appetito, doue ella dourebbe & può coma dare liberamente allui; Onde aduiene infra loro quel medefimo che nel giuoco della palla, che vno le da & l'altro la

rimette, & quel primo di nuouo la rimbecca tanto che l'altro la lafcia al fine an dare. Per dimostrare addunque come infra la sua volontà & l'appettito aduie ne questo combattimento dice.

Mal bel uiso leggiadro, che dipinto

Cio è il fantalma & la immagine del volto di Madonna Laura,

Porto nel Core

Nel qual luogo s'imprimono le immagini delle cole conosciute da i sensi. Et ueggio ouunche io miri:

Cioe è impresso in quello di maniera che sempre lo veggio: Onde ei disse in vnaltro luogo,

Ch'ouunche iotenga gl'occhi intento or filo Sol'una donna ucggio e'l suo bel uiso Mi sforza li

Mi sforza fi

Puo tanto in me,

Ch'a primi empi martiri,

Cioc dentro allo amorofo stato; Pur son contr'a mia uoglia risospinto :

Cio è contro alla mia volontà ragioneuole, la quale fi come noi difopra hab biamo detto vorebbe fempre mai il bene Et difse voglia intendendo per quella la

volonta, douc quando di fopra volfe fignificare lo appetito, diffe defio.

All'hora errai quando l'antica strada

Dimostra il Poeta in questi vltimi sei verfi i quali fono la terza & vltima parte del Sonetto, come cio gl'è aduenuto per hauer troppo feguitato i fenfi, per i quali lo appetito fensitiuo si e in tal mo do in lui fatto gagliardo che gl'ha taglia ta la ftrada della fua prima libertà, cio è che e' puo molto più in lui che non puo la fua volontà ragioneuole : & che allhora quando l'anıma fua , la quale hora conviene che faccia à modo di quello, era libera, bisognaua che egli non segui taffe le delettationi de fen fi ; le quali cograndissimo nostro danno sono sempre feguitate da noi . Et cofi facendo fine al Sonetto admonisce gl'huomini che non lafcino farfi fopra di loro forti e gagliar de le forze dello appetito sensitivo, & rimedino ne principii, perche altrimenti faccendo non potrebbono poi rimediar ui quando e volessero: Onde eidice.

All'hora errai quando l'antica strada Di liberta mi fu precifa 🗇 tolta

· Cioè all'hora fui messo in lo errore,

che è cagione d'ogni mio male, quando io per feguitar troppo il fenfo mi lafciai tagliare & torre la via della libertà.

Chemal fi sczue cio ch'agl'occhi aggrada Cioè con nostro dano si segue cio che diletta & piace al fenfo. Doue per non hauere a numerare tutti i sensi artificiofamente pose quello del vedere, come quello il quale secondo che scriue Arist. nel primo lib. della sua Metafisica, e piu nobile che alcun'altro, per darci egli co gnitione & notitia di piu cofe che alcun'altro. Vltimamente dimostra il Poeta piu chiaramente questo esfere vero: Imperoche l'Anima sua peccò solamente vna volta : cioe prima & principalmé te, & questo fu quando dandosi in preda à fensi pose ogni suo amore & ogni fua fpeme in Madonna Laura : la quale essendo cosa mortale non doueua pero essere cosi fieramente amata dallui : dal quale difordinato Amore non folamen te nacquero di poi mille altri errori : ma gli fu tolta la sua libertà & fatto quasi vno animale fenza ragione, la onde efsendo fatto seruo gl'è di poi sempre con uenuto fare a modo d'altrui, Onde dice.

All hor corfe al fuo mal libera & sciolta Hor à posta d'altrui conuien che uada L'Anima, che peccò fol'una uolta.

Et cofi vltimamente pon fine al Sonetto, degno certamente d'effer fcritto con lettere d'Oro nella mente di ciafche duno : Imperoche da neffun'altra cagio ne nafcono i noftri errori che dal troppo lafciarfi vincere dalle pafsioni fenfitiue.

#### EL FINE.

# GIOVAM BATTISTA GELLI ACCA. FIOREN.

#### AL MOLTO HONORANDO Carlo Lenzoni Amicifs. Suo.



ONSIDERANDO meco medefimo, Carlo mio honorando, co me le uere & amicheuoli efortationi uostre, non folamente mi perfuafero a leggere publicamente, nella honoratifsima Accademia nostra, ma

a effere anchora il primo, che infi nobile efercitio, do po i santisimi or dottisimi nostri uecchi, Messer' Francesco Verini, or Andrea Dazzi, fiesponesi al giudicio dello universale, senza haver in cio mai fatto pruoua nessuna di me . Et conoscendo manifesta mente , che tutto quello che io n'ho acquistato ( che non'e poco a me per poco che egle sia, or piu per la benignita de gli uditori che per imeriti miei) depende principalmense da uoi, che mi stimolaste or 'deste animo a tanta impresa: oltre a che uoi mi hauete sempre difeso dalle calunnie, ho giudicate conueniente, anzi piu tosto debito mio, douendo pur mandare fuori a satisfattione di qualche amico, alcune delle mie lettioni, farne parte specialmente a noi, come ad amico sing ularissimo or come a persond\_

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

na , che giustamente la meriti , per la cagione allega ta, or per la unata bonta dell'animo uostro. A noi dunque dedico, queste tre lettioni, che perla mag gior parte nel uostro Confolato uennero a luce. Es ni prego le accattiate con quello amore, che io ue le in dirizzo; per una nerissima testimonanza di quella uerapura, or semplice amicitia, che gia tanto tem po dura tra noi. Et se uoi sentiste per auuentura, che qualche uno le biasimasse, pracciaui per difesa co mune, dir' solamente a quegli tali ; che prima discre tamente confiderino , quale fia la profefsion' mia , 👉 poi giudichino a modo loro . Perche io come persona oc cupata, in efercitio diuersissimo da le lettere, non ho forse fatto poco, a conducermi pure done io mi truouo, uiuete felicomente, or ricordateui del uostro Gello, In Fiorenzail di . 3. di Febraro . 1548.

97

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

# 9<sup>8</sup> LA TERZA QVAR TA ET QVINTA LETTIONE DI GIO-VAM BATTISTA GELLI.

Sopra vn luogo di Dante nel XVI. Canto del Purgatorio.



VTTE le cofe che fi truouano in questovni uerso, cosi le inanimate, come quelle che han no l'anima, desiderano naturalmente la loro perfettione : Et oltre a

questo; spinte da prouidenza di propria natura, con ogni loro studio (ciaschedu na in quel modo che ella può) cercano sempre di quella. Gli elementi ad altro mai non tendono, che ad andare a luoghi loro, come la terra al cetro, & il suo co a la sua spera : Perche quiui sono sono solamente perfetti. Il simile, come predominati da quegli fanno anchora

imisti. Le piante similmente mainon cercano d'altro, che di nutrirfi, & augu mentarfi,& produrre finalmente i loró semi, insieme con i frutti. Perche questa solamente è la loro naturale perfettione.Questo medesimo fanno anchora tutti gli animali, cofi gli imperfetti, che mancano del moto locale ; come i perfetti che hanno tutti i fenfi,& che fi pof fono muouere da luogo a luogo.Et cofi fanno finalmente tutte le cofe, ciafcheduna dalla natura, o da altra intelligentia non errante, al fuo fine indiritta. No è adunque marauiglia, Confolo digniffimo, Accademici ingegniosisimi, & vditori nobilisimi, se lo intelletto humano, quello dico, per il quale non fiamo huomini, desidera & cerca sempre di fapere, che è la perfettione fua. Imperoche non effendo egli altro che vna pu ra potentia fimile alla materia prima;a**t** to & difposto, riccuendo in se tutte le forme intelligibili, a diuentare tutte le cose ( come quella riceuedo tutte le for me sessibili, è atta afarsi ogni cosa) deside ra egli anchora come quella, di effere ri dotto da la potenza a l'atto; & da la im-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

perfettione, a la perfettione, 'il che non può altrimenti fare che intendendo. Inclinalo anchora a far'questo, il commun desiderio che egli hà insieme con tutte l'altre cose, di congiugnersi con la sua cagione, & co'l suo principio: Ilquale essendo quelle diuine sustantie; chiamate intelligentie, per che solamente operano intendendo, si come ne dichiarò bene il Poeta nostro: quando parlando a quelle che administrano il Cielo di Venere, disse,

### Voi che intendendo, il terzo Ciel muuete.

Cerca di vnirfi a quelle quanto egli puo il piu: Et non potendo cio cofegui re in altro modo, che intendendo; cerca fempre di intendere il più che e gli puo. Laquale cofa confiderando diligentifsimamente il gran Maeftro di color che fanno, diffe nel principio della fua prima Filofofia, quella tanto famofa prepo fitione, che tutti gl'huomini defiderano per natura di fapere, & di intendere. Et anchora che gli intelligibili fiano quafi infiniti, pare che fra le altre cofe, egli de fider i di intendere, che cofa fia anima.

Io parlo de la intellettiua, per effer 'que l la de le più nobili creatu re che fi truoui no in questo vniuerso : & perche hauen do cognitione di quella, hara anchoraco gnitione della fenfitiua, & della vegeta tiua; le quali fono in quella contenuite, & inclute, come è il minor numero nel maggiore. Si come espressamente ne di mostrano le parole di Moife nel Genesi fecondo la lettera hebrea, che parlando de la creatione dello huomo, doue hanno i Latini, Spirauit in faciem eius ípira culum vitæ, hà fpiraculum vitarum: per denotare che l'huomo viue di tutte le vite, & hà tutte le operationi appartenenti a cialcheduna anima: cioè intende come le intellettiue, fente come le fensitiue;& nutrifcesi,crefce & genera, come le vegetatiue. La ragione che lo muoue a defiderar' tanto di haucre'que fta cognitione de la anima, fi caua da Ari stotile nel XII. della sua diuina Filoso fia, doue egli dice, che chiunque conofce perfettamente vn principio;conofce anchora perfettamente tutti i suoi prin cipiati: cio è tutte quelle cose, delle qua li egli è principio. Onde colui che non 111 G

fa pesse tutte quelle cose, lequali possono effere generate & prodotte dal Sole; non si potrebbe dire che hauesse perfetta cognitione de la natura di quello.Effendo aduque l'anima nostra quasi prin cipio di tutte le cose, & dando quasi lo essere a tutte : chi hara perfetta cognitione di lei, harà anchora cognitione quafi di tutte l'altre cose;& conseguentemente quella certezza, che si può hauere di loro. Che ella fia quafi principio di tutte le cose scientificamente parlando, & della certezza di quelle; manifesta mente lo dimostra quel grande inuesti-gatore de' segreti della natura, Alberto meritamente chiamato Magno in quel libro che e' fa de l'huomo doue e' dimo Ara l'anima nostra duuidersi principalmé te in IIII. parti, cio è Intelletto, volon tà,Senfo interiore,come è fanzalia,o ve ro imaginatione, & senso esteriore, come sono vedere & vdire, & gli altri : Et queste pruoua essere in vn certo modo, principio di tutte le cofe. Impe roche lo intelletto è principio di tutte le cofe intelligibili, & che non cafchano fotto la cognitione de fensi, & della cer

tezza della natura loro: fi come farebbe de la fuftanza, & di quella certezza, che fi puo hauere della natura fua. La volon tà e principio di tutte le cofe morali : & generalmente di tutte le nostre operationi. Il senso interiore, cio è la fantalia o vero immaginatione, è principio di tutte le cose immaginate, & di tutte le cofe Matematiche, come fono punti, linee, superficie, triangoli, tondi, & forme quadre:lequali figure, se bene non si possono gia mai trouare fuori di materie fenfibili, come fono metalli, legno, pietre, & simili: possono pure essere immaginate,& confiderate da quella, fenza materia alcuna. Et il senso finalmente è principio di tutte le cose sensibili. Imperò che se bene sarebbono i colori, i fuoni, & gli odoti nelle loro stesse nature:non farebbono fotto questa con fideratione di sensibili, se non fussero i fenfi che gli fentissero, cioè occhi che gli vedessero, & orecchie che gli vdissero, & gli facessero sensibili in atto Aggiugnesi a qnesto, che l'anima, come scriue Temistio, è quasi principio & fonte d'o gni moto:senza la cognitione del quale 1111

è impossibile conoscere le cose naturali. Conciosia cosa che altro non sia natura che vna origine, o vero principio di mo to in tutte quelle cose, doue ella è;ilqua le non resta di operare gia mai intrinse-camente per infino a tanto che e'le con duce a la loro perfettione. La onde, come ben può la maggior parte di voi vedere; Aristotile non peruenne a la cogni tione delle cofe naturali per altra via, che per quella del moto. Perche fe voi confiderate bene la fua Filofofia natura le, voi trouerrete primieramente ne' libri della Fifica, che egli non peruenne nella cognitione della natura, se non per la via del moto : Et che volendo venire nella cognitione delle cofe naturali particularmente, fu forzato a ricercar prima generalmente che cosa fusse moto: doue e' ritrouo che egli no era altro:che vna attione o vero operatione di vno ente,cioe d'una cosa in potenza, per qua to ella e in potenza, cio e vna operatio ne d'vluggetto, che hà in se potenzaà riceuere qualche perfettione;o qualche qualita,che egli non ha, onde fi muoue per acquistarla: Et questa sua operatione è dal Filosofo chiamata moto. La on de disse in altro luogo, che ogni moto e caufato dal mancamento: Et pero ben dillero i nostri Teologi , affermando Id dio essere immobile : Perche essendo il fommo & vero bene,non manca di perfettione alcuna: onde non hà bifogno di muouersi. Ritrouato che hebbe Aristotile cosi generalmete che cosa fusse moto, lo diuife nelle sue spetie: Lequali dice effere folaméte tre.cio è moto da luo go a luogo, da lui chiamato locale, moto di farii di maggiore, o di minore quã tità, chiamato di augumento : & moto di acquistare nuoue qualita, come fareb be, farsi caldo, fanarsi, & simili, chiamato da lui moto di alteratione. La genera tione & la corruttione, non furono da lui chiamate moti, ma trasmutationi. Imperoche il moto, come habbiamo det to, è vna operatione d'uno suggetto, il quale e, & muouesi per andare ad acquiltare vna cosa che egli non ha : Il che hauendosi a partire da vno termine, & andare ad vn'altro, non puo fare se non in spatio di tempo : Et quello che si genera, non è ma fi tramuta in vno instan-

te dal non effere, al effere : Et cofi quello che manca da l'effere. Et pero ben dif fe il leggiadro nostro Poeta M. Francefco Petrarcha, parlando del morire.

# Che altro ch'un' sospir' breue è la morte.

Diuise poi anchora il moto locale in circulare & in retto : Et il retto, in quel lo che và in sù, cioè a il Cielo, e inquello che va in giù, cioe verso il cientro della terra: & in quello che va verfo la finiftra: chiamando destra quella parte dó de hà ne glianimali principio il moto lo cale, cioe che e la prima amuouersi, qua do vogliono andare da luogo a luogo. A fimilitudine della quale chiamano gli Aftrologi l'Oriente, la parte destra del Cielo, perche di quiui pare anoi che hab bia principio il moto fuo: Et in quello anchora che va innanzi e in dietro; chia mando dinanzi quella parte doue gliani mali hanno volta la faccia, & di dietro quellache le contraria. Diuiso inque stamaniera il moto, col' circulare che si fa fopra vna linea la quale non ha princi pio ne fine, come è quella che fail cerchio, per il che egli può essere eterno.

Egli ritrouò la natura de Cieli, & difse che eglino erano eterni, per effer di vna materia diuerfa da quefta noftra elemétare; per nó hauer in fe contrarietà, ne al cun'altra di quefte qualità noftre. Et tut to quefto fece ne libri del Cielo. Segui tando poi piu oltre, ritruouò la natura de gli elementi, co'l moto in sù, & con quello che va in giù, chiamando leggieri, quegli che afcendono verfo il Cielo, & graui quegli che difcendono verfo il centro della terra. Et quefto fece parte ne libri del Cielo, & parte in quegli de la generatione & corruttione.

Procedendo di poi piu oltre, medefimamente per la via del moto, ritruouò la natura di tutte le imprefsioni & appa ritioni che fi generano nell'Aria: cofi nella parte fuperiore come nella inferio rc, come fono Comete, Fuochi, Stelle ca denti, Circuli intorno al Sole, o alla Lu na, Archi, Baleni, Saette, Tuoni, Piogge, Neui, Grandini, Rugiade, Brinate, Nebbie, & Venti. Et fimilmente di tut te quelle che fi generano nel ventre del la terra, come fono Tremuoti, Rimbom bamenti; Suoni di voci, Muggiamenti,

Bagni, Acque di varie forti, Rompimen ti di monti, & accendimenti di fuochi, come accadde a nostri giorni nel Regno di Napoli. Et questo fece ne primi.m.li bri delle Meteore : Perche nel .nn.poi trattò egli di tutti i misti : Et per la via del moto medefimamente ritrouò la na tura loro: Et come egli erano guidati & portati da quello elemento, che haueua in loro maggior predominio; fi come fi vede verbigratia ne legni, infra i quali, alcuni per essere a predominio aerei stanno sopra le acque, & come vul garmente si dice a galla: Et alcuni per essere a predominio terrestri, vanno al fondo, Donde anchora conobbe dipoi dependere le altre qualità loro, fi come è lo esfere frangibile, duro, molle, liscio, ruuido, & simili. Seguito di poi medesi mamente per la via del moto, & ritrouò la natura di tutte le cofe animate,& come elle fi muouono d'ogni moto. Et non folamenta di vno : come glielemen ti & gli altri corpi che non hanno anima. Et fe ben' pare ad alcuno, che crescendo le pietre, elle si muouino di piu d'una forte moto : fappia che questo na-

108

sce in loro per appicamento di materia dalle parti di fuori; & non da principio alcuno intrinseco, che quelle habbino dentro di loro, come le cose animate. Il quale trafmutando quello che egli pi glia per nutrir fi nella fuftantia del nutri to, lo fa crefcere. Onde si parlerebbe molto piu rettamente dicendo "Le pietre diuentano maggiori, che dicendo, elle crescono. Et tutto questo fecene libri dell'anima. Vltimamente, perche l'intelletto nostro non si quieta per insi no che e' non discende a' particulari, egli ricercò tanto mediante il moto, che egli ritrouo la natura di tutti glianimali,& la cagione di tutte le loro principa li passioni, si come è, sentire, ricordarsi, muouersi, dormire, sognare, inuecchiare, viuere lungamente, obreuemente, & finalmente morire. Et tutto questo fece parte ne libri de l'hiftoria de glianima li,& dele parti di quegli, & parte ne par ui naturali. Et co si vitimamente pose fi ne alla sua filosofia naturale ritrouata da lui folamente(come hauete vdito)per la via del moto & delle fpecie di quello.del la maggiore parte delle quali cofe(come

noi di fopra vi dicemmo con l'autorità di Temilito) è fonte & principio l'anima. Da queste cagioni mosso, Consolo dignissimo, & vditori nobilissimi hò io hoggi preso a esporui vn luogo del diuinissimo nostro Dante, doue egli (come io spero mostrarui ) con non minor' dottrina, maben' forse con maggiore breuità che alcuno altro scrittore che io habbia veduto gia mai , ragiona & fcriue della natura dell'anima. Et doue voi conoscerete apertamente quanta siala grandezza di questo Poeta, molto piu atta ad effere con veneratione admirata che imitata. Et ciò aduiene per hauere egli hauuto, oltre la cognitione delle fcientie, delle quali egli fi può meritamente chiamare Maestro, il lume della fantifsima Fede, & la cognitione delle facre & diuine lettere : fenza le quali no fi può gia mai hauere perfetta cognitio ne dell'anima; Imperoche essendo quel la (come fcriue Augustino a Hieronimo) cola diuina, & che trapalla i termini della cognitione fenfitiua & naturale, non si può per alcuna imagine presa per i nostri sensi esteriori, & riscruata

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

nella memoria, o nella fantafia, conofce rla gia mai perfettamente, ma folo con la Mente , & con l'intelletto . Et però , tutti quegli che hanno voluto fcriuere di lei, solamente co'l lume naturale, sono caduti in infiniti errori. Il che chiaraméte ne dimostra la discordia che fi truoua infradi loro, essendo la verità solamente vna. Ricercate le scuole di que Filofofi, che feguitando la cognitio ne fenfitiua, cercauano della natura di quella, per il mezzo delle sue operationi : Et vedrete quanto fiano varie & di fcosto da'l vero, le loro opinioni. Impe roche voi netrouerete alcuni, cominciandofi da que primi & più antichi che dicono l'anima esser fatta di que corpicelli minuti, i quali fi veggiono volare ne raggi del Sole, chiamati da loro Atomi, cioè fenza parte, & infecabili. Mouendofia dir' questo, per conoscere che l'anima nostra era vn principio di moto & quegli continuamente si muouono. Altri per questa medefima cagione dice uano, che ella era di fuoco: conciosia cofa che il fuoco fia molto atto & difpofto al moto. Altri confiderando qual-

mente, ella intende ogni cosa, & che lo intendere non si fa si non per vna simili tudine la quale è infra colui che intende & la cosa intefa: & dissero che ella era có posta d'ogni cosa : & che co'l fuoco, ella intendeua il fuoco, con l'aria, l'aria:& con l'acqua; lacqua. Alcuni altri furono, che conoscendo che l'anima era la cagione per la quale noi sentiamo; Et veggendo che quelle parti che non han. no sangue non sentono, come sono offa vnghie, capelli, & peli, difsero che ella 'era sangue. Alcuni altri furono, che veggendo come ella mancaua & haueua fine in noi per il distemperamento degli homori, differo che ella no era altro, che la temperatura della nostra complessone. Vltimamente Arist. il quale molto piu largamente,& con maggior diligen tia che alcuno altro, ne hà scritto, pare che anchora egli non fappia bene, che co fa ella sià. Conciosia cosa che dicendo egli che ella è vna forma, o vero per fettione di vn corpo, naturale, organizzato, il quale può viuere, & vn principio di nutrirsi, di sentire, di muouersi, e d'intendere, viene piu tofto a dire le fue operationi,

operationi, che quello che ella fia. Si come farebbe anchora colui; che dimandato chi fosse il capitano duno esercito; rifpondesse, quello che ordina le genti, & che comanda loro. Et quando e' vien pu re a vno firetto, doue gli fia neceffario di re in qualche re odo quello che ella sia, di ce (parlando de la intellettiua, de la quale è il noftro intento fapere ) Eft alterum genus anime, & de foris aduenit, quasi honestamente dicendo.io non sò. Et però volendo noi hauere qualche poco del la perfetta cognitione di quella, Lasciati tutti costoro da parte, ce ne verremo a'l diuinisimo nostro Dante : ilquale essen do illuminato del lume della fantissima Fede, oltre a quella cognitione delle humane lettere che egli haueua, parlando di quella nel Canto fedecimo del Purgatorio, disse cosi.

Esce di mano a lui che la uagheggia Prima che sia, a guisa di fanciulla Che ridendo & piangendo pargoleggia L'Anima semplicetta; che sa nulla; Se non che mossa dal lieto sattore Volentier corre a cio che la trastulla. H

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

Di picciol bene in pria fente sapore : Quiui si inganna : Or dietro ad esso corre, Se guida o fren' non torce il suo amore. Però conuenne legge per fren' porre. Or.c.

Volendo dimostrare Dante quale fia la cagione per laquale il Mondo è molto più inclinato a vitii, che a le virtudi : & a feguire più tofto gli apparenti, che i veri beni; introduce vn Mar co Lombardo, huomo in que' tempi reputato di scientia grandlsima : ilquale di ciò dimandato ; dice questo dependere da la libera volontà de gli huomini: & non da cagione alcuna celeste, come si credono molti. Et in questo ragionamento (perche coli gli fa a propofi to) dottissimamente descriue la natura della anima, con dottrina, certamente più tofto diuina che humana ; Benche ofcurissimamente, & con breuissime parole, anchora che elle siano molto proprie, si come è costume di far sempre a questo Poeta in tutte le cose profonde & alte: credo 10 perche folamente le habbino ad intendere quegli che fono capaci delle co fe fottili, & dotte. Et tutto questo è da lui

114

fatto in questi dieci versine primitre de quali, dice quale sia il principio della anima: Et quando, & come, & di che nobili tà ella fia creata da Dio. Ne fecondi tre dimostra la simplicità sua, & come, béche ella non fappia cofa alcuna da natura,ma fia folamente vna pura potenza ad imparare : ella è mossa da vna inclinatione che ha posto il suo Fattore in lei, a seguitare tutte quelle cofe, che le recano alcuno di letto. Et negli vltimi quattro finalmente dimostra la cagione, per laquale (ancho ra che ella fia mossa principalmente da Dio) ella cosi spesso si inganna, & nello eleggere, & nello operare. Donde conchiude, che egli è stato necessario porre alcune leggi. Ét queste dimostra anchora come si debbino osseruare. Et come a giufti la legge è quafi vn lume, & a gli in giusti vn freno. Et cosi termina poi finalmente il ragionamento fuo.

Questo luogo anchora che dottisimo & ofcurissimo, & foma fenza alcun dubbio da altri Omeri, che da' miei; pensando che molto vtile & diletteuole vi habbia a essere, ho io preso ad esporui : con quel modo, però che alle mie forze sarà H i1 possibile. Et perche la materia è molto difficile & alta, a ciò che meglio & più ageuolmente voi mi intendiate, diuiderò il mio dire in quelle tre parti, che io vi ho proposte di sopra, faccendone poi due o tre lettioni, come più ci tornerà comodo. Et per non perdere piu tempo, comin cierero da la prima cosi.

Vuol dimostrare il nostro Poeta, quale sia il principio della anima. Per intendimento della qual cofa hauete voi a fape re, che due sono le opinioni principali de l'anima, a lequali fi possono finalmente ri durre tutte l'altre, l'una è di coloro che tengono, che l'anime fussino create da Dio, infieme con tutte l'altre cofe; di poi fiano di tempo in tempo mandate ne noftri corpi : Et l'altra di quegli che tengono che elle fiano create quando il corpo è organizzato,& atto a riceuerle. Et que sta è quella che è vera, & che è tenuta dal la nostra religione, come espressamente ne dimostra il Maestro delle sententie nel la XVII. diftintione del fecondo, dicendo cheDio in vno instante medelimo creando la anima la infonde nel corpo,& infondendo la crea. Que' primi che ten-

gono che l'anime fuísino create da Dio ab eterno, & infieme con tutte le altre co fe; credo io che fussero primieramente molsi da quelle ragioni, che adduce Aristotile ne suoi libri de'l Cielo, volendo prouare che nessuna cosa può essere eter na in futuro, che no sia anchora stata eter na per il passato : Doue finalmente conchiude, che tutte le cofe che hanno principio, hanno fine : Intendendo per princi pio, lo essere nuouamente fatte. Perche fe bene costoro dicono, che l'anime furo no create da Dio, dicono ciò effere stato ab eterno: & non nuouamente fatte. Et infra questi fu Platone il quale tenendo che le anime nostre, per le ragioni da lui assegnate nel Fedro, & in molti altri luoghi, fossero immortali & eterne per lo ad uenire; Tenne similmente che elle fossero state eterne per il passato : Et disse che Diole haueua create insieme con tutte le altre cofe. Et che quando e' circuiua et giraua il Cielo,per reggerlo & guidarlo, come quello che gouerna, & hà prouidenza di ciaschuna cosa, elle insieme con l'altre intelligéze lo feguitauano. Et quel le di loro folamente lequali feguédo quel H iii

Io, confeguiuano la perfetta cognitione della verità, si runaneusno in Cielo: Et l'altre di mano in mano, come fmarrite & confuse, cadevano ne' nostri corpi: ne quali con lo adiuto de sensi, elle possono acquistare qualche cognitione di quella. Et cosi anchora si viene a mantenere que fto vniuerfo, ripieno & ornato de la spetie humana. Questa oppenione medelima,o molto simile a questa tenne anchora Origene, dicendo, che l'anime noftre furono create inlieme con gli Angeli, & che elle sono d'una medeima spetie con quegli; & folamente differenti per certi gradi di perfettione. Et questo pruoua cosi. Tutte quelle cose che hanno vn'sine medefimo, & fono a quello inclinate dalla natura, sono d'una spetie medesima: L'Angelo & l'anima hanno vn'fine mede fimo,& fonui inclinati,& defideranlo,& questo è la beatitudine; adúque e' sono a mendue d'vna spetie medesima . Furono anchora alcuni altri, che tenerò fimilmen te che le anime, se bene elle nó sono d'vna medelima spetie con gli Angeli, fossero però create da Dio, insieme con tutte l'al tre cose al principio del Mondo. Et infra

118

questi, secondo che recita il Maestro del le fententie, nel luogo da noi di fopra allegato, fu già Agostino dottore santisimo. Et moueuansi costoro da vna auto rità della scrittura sacra, laquale dice, che Dio firipofo il fettimo giorno da tutte quelle opere che egli haueua fatte ; cioè che egli cessò & manco di creare più nuo ue creature. Adunque dicono costoro, e' bifogna che egli creasse l'anime all'hora quando e'creò l'altre cofe : concio fia che elle non fiano prodotte & generate l'una da l'altra, come fono l'altre cofe corporee & materiali: Anchora che Apollinare ve fcouo di Laodicea,& Tertulliano, & Ci rillo, cotro a quali feriue Ieronimo, lo cre dessero. Tenne anchora vna openione si mile a questa, Mattheo Palmieri nostro cittadino Fiorentino, Poeta, & Filosofo eccellentifsimo, dicendo che le anime no ftre fono angeli, come si legge in quel suo libro da lui fatto in verfi Thofcanı: ilqua le non sò io per qual nostra disauentura ci fia cosi stato tolto, & prohibito, che non si possi leggere, leggendosi tanti de gli altri che in qualche parte si sono discostati da la determinatione del iiii Η

della Chiefa christiana; si come sono Ori gene, Lattantio Firmiano e molti imperò che se bene vi è questa openione, tenuta heretica; e' vene sono tante altre buone, & tanti altri ammacstramenti & precetti christiani & salutiferi, che secondo mear recherebbono agli huomini moltopiu vtile, che non farebbe questa danno, man dandolo in luce. Et oltre a questo, non si farebbe torto a vn' huomo di tanta dottrina, & di si lodeuoli, & santi costumi, come anchora signtende di quello per la memoria che ci è di lui,occultando le fue fatiche. Dice dunque questo Poeta, che subito che Dio hebbe creato la natura angelica, la terza parte di quella fi riuolfe a lui:& riconoscédolo per Iddio & Crea tore fuo,gli rendè honore,& adorollo in quel modo che si conuiene. Donde ella ne fu da lui beatificata, & confermata in gratia, talmente che mai più non potette peccare. Vn'altra terza parte feguedo Lu cifero, ilquale infuperbito della fua bellezza, non folamente non riconobbe per fuo Fattore lo altisimo Dio; ma pensò ponendo la fua fede in Aquilone, farfi fi mile a lui; fu scacciata da'l Cielo, & roui-

nò nel centro della Terra : doue dalla diuna Giustitia, fu conferma nella ostinatione del peccato, di maniera che no poffono mai più pentirli: Et questi sono i Demonii, fatti di poi per inuidia crudeli fsimi nimici dello huomo. Quella altra terza parte, che non fi rifoluetero di accostarsi a Dio, ne di seguitare Lucifero, non potendo essere merstamente premia ti dalla diuma Giustitia di gratia, ne dăna ti di pena; furono posti sotto il concauo della ottaua sfera in vn'luogo da lui chia mato, i campi Elisi : donde poi quando piace a Dio, fono mandati ne corpi nofri : doue & dalla ragione illuminati ,& da fensi stimolati & allettati, conuiene che fi determinino, o di tornare a Dio, o di seguitare Lucifero. Et questi dice effere le anime nostre le quali discendendo ne' nostri corpi, & passando per le sfere de' sette Pianeti, & per lo elemento del fuoco, & della Aría, & della acqua, pigliano quelle inclinationi & quel le complessioni, che di poi si scorgono in noi : ciascuna, quella di quel Cielo, doue ella fi è piu dilettata, o doue ella fi è più fermata. Et di qui auuiene (dice)

che vno nafce Saturnino, vno Martiale, & vn'altro Venereo o Mercuriale: Et fimilmente infra' corpi, vno Igneo, vn'altro Aereo, & vn'altro humido. La quale oppenione, nel fuo primo libro par ticularmente è da lui deferitta cofi.

Quiuine' campi Elisi su raccolta La legion' degli Angeli infra due Per farne pruoua la seconda uolta. Et come in prati molte uolte fue Apinedute al tempo della State Ritornar presso a le uivle sue Per infiorarsi nelle boccie amate Mormorando nella opera a'l diletto A'l qual' dalla natura fur create. Cosi gli spiriti in questo luogo detto Volando uannope'l piacente sito Fin che sara da loro il corpo eletto. Il Padre eterno che non fu udito Quando da questi dimandò rispusta De la lor puritate, al primo inuito: A la seconda pruoua unol sia posta Lor' libertà : Ma sia con tal compagno Mostri la noglia che in loro è riposta.

Per questo il Padre eterno, eccelfo & magno Anime felle, a ciò co corpi unite Perdita eterna faccino o guadagno.

Et queste sono finalmente le openio ni di coloro, i quali tengono, che l'ani me nostre se elle sono eterne & immor tali in suturo, siano così anchora eterne a parte ante, cio è nel passo cessendo sta te create da Dio nel principio del mon do insieme con tutte l'altre cose.

Quella altra openione che tiene che l'anime siano create da Dio quando il nostro corpo è organizato, si fonda ella anchora infu l'autorità dela Scrit tura facra, la quale dice, che poi che DIO hebbe formato il corpo di Adam , fpirò nella faccia di quello, lo fpiracolo della vita : cioè vi infuse l'anima. Et per che come dice il Maestro delle sententie n el fecondo nella diffintione allegata di fopra : quello che scriue Moise de l'anima di Adam, fi debbe anchor creder di tut te l'altre. La Criftiana religione tiene, che D 10, quando vede il noftro corpo formato & organizato, che viue già co me le piante, & sente come glianimali es fere atto a riceuere l'anima rationale, di fubito per propria potentia la crea ex ni hilo, & creando la infonde in quello: do ue giunta per diuina virtu datale da DIO piglia & trasferifce infe l'anima vegetatiua & la fenfitiua : Et facendo'e fue po tentie, informa quel corpo, & finalmen te lo fa huomo. La qual cofa dottifsima mente efpreffe in vn'altro luogo il Poe ta noftro dicendo.

Apri alla uevità che uiene il petto: Et ſappì,che ſi toſto come al feto L'articular' del cerebro è perfetto, Lo Motor' primo a lui ſi uolge,lieto Soura tanta arte di Natura: fjira Spirito nuouo,di uirtu repleto. Che cio che truoua attiuo quiui, tira In ſua ſustantia : faſsi una alma ſola Che uiue, fente, fe in ſe rizira.

La quale anima (come noi di fopra di cendo) hà inclufe infe ftefla tutte l'altre anime, in quel modo che il quattro ha in clufo in fe tutti i numeri minori di lui. Et quefta è finalmente la vera openione de l'anima. Dante adunque ritrouando quefte due openioni, con mirabilifsima

124

dottrina volle feriuere qual fusse la vera & non volfe però dannai e l'altra, efsendo ella di fi giand, huomini. La onde con arte maravigliofa pensò di accordar le infieme, & di mostrare inche modo el le fi habbino ad intendere : Et che anchora quella che è riprouata, hà in se qualche verità, essendo ella intesa inquel modo, che la intendeuano forse gl'Antichi. Et fece in questo luogo, come Ari ftotile nella Fifica.quando parlò della ge neratione delle cofe. Per intendimento della qual cosa douete sapere, che que' Filosofi antichi che furono innanzi ad Aristotile, quasi tutti negauano la gene ratione, dicendo, che non si generaŭa co fa alcuna di nuouo, ma fi trafmutauano l'una ne l'altra. Et prouauanlo in questa maniera. Ciò che fi hà a fare di nuouo, o egli fi fa di cofe che fono, o egli fi fà di niente. Che egli si faccia di niente, no. èpossibile, Quia ex nihilo nihil fit. Et questo era chiaro & manifesto appresso diloro. Ne manco è anchora possibile, che egli si faccia di quelle cose che sono perche se quello che si fa nuouamente, si facesse di quello che è, egli ne seguireb

be, che quello che si facesse, fusse innanzi che è fusse. La qual cosa è al tutto im possibile. Et cosi negauano la genera-tione delle cose: & diceuano che ella era vna trasmutatione, o vero vna generatione apparente solo anostri sensi:ma non reale & vera. Venne Aristotile, & difse, Io dico che la generatione fi dà, & che le cose cotinouamente si generano di nuouo. Et di che si fanno? diceua no costoro: a quali respondeua Arist. Egli è vna mafsa o vero vna pafta, atta & potéte a riceuere tutte le forme, e di que Ita fi fano tutte le cofe . Ma non hauedo ella addosso forma alcuna, no è cosa alcu na,ella nó è terra, ella nó è acqua,ella nó è aria, ella nõè finalméte cofa alcuna, per che ella è priua di tutte le forme : Et no hà altro che fi possa dire di lei, fe nó che ella è inpotétia atutte le forme, cioè che · di lei si può fare ogni cosa. Ma non efsendo distinta per forma alcuna, non si può chiamarla se non Materia prima,Im peroche la mia materia & quella d'un ca uallo,& d'una pianta, & d'una pietra, è la medefima (io parlo de la prima & remota, & non della propinqua, che fono

questa carne, & queste ossa) Ma io son' vario & diltinto da loro, per la mia forma, la quale mi fa esfere huomo, & quel l'altro cauallo, quell'altro piata, & quell' altro pietra. Et però quando voi dite, le cofe non sigenerano, perche elle non si possono fare di niente, voi dite il vero: Maio dico che elle fi fanno della prima materia: la quale è vna natura, è vna pafta, della quale fi puo fare ogni cofa: & così non vengo a farsi ex nihilo. Et quando voi dite, ch'elle non si possono fare di cose che siano, dico anchora che eglièil vero: maiole fo d una cosa che in certo modo non è, perche non hauen do infe forma alcuna, non si puo dire che ella sia cosa alcuna. Conciosia cosa che la forma solamente sia quella, che da lo effere alle cofe. Et in questo modo venne Aristotile a dire la verità della generatione delle cofe : non difprezzando le openioni degli antichi; anzi in vn certo modo accordandole infieme, & dimostrando come anchora quelle ha ueuano qualche verità infe, effendo fanamente & con buono intelletto intefe. In questo medefimo modo fa ancho

ra Dante in questo luogo: Imperoche volendo scriuere la verità della origine dell'anima,& come ella è creata da D10 quando il corpo è organizzato, & di fu bito è infusa in quello: Et non volendo riprouare o riprendere quella altra opinione di coloro, che la pongono creata insieme con l'altre cose ab eterno: Di-' mostra che anchora questa è vera, se ella è intefa con fano & puro intelletto. Et però quanto a l'effere creata intempo in diuidualmente quando ella è infuía ne corpi, disse, Esce di mano a lui, cioè a Dio, il quale continuamente le crea: Et quanto a lo essere creata ab eterno con l'altre cose, soggiungne, che la vagheggia prima che sia. Il che si hà ad intendere della eternità di essa anima nela Mente di D10. Perche noi Cristiani tegniamo che D10 habbia cognitione e prouidenza d'ogni cosa, anchora che particolare. Perche esfendo ( come ben pruoua S. Thomafo nel primo della fua fomma) la cognitione sua, cagione di tutte le cose, cosi come ella si estende nel causare i particolari, cosi conuiene che ella si estenda anchora nel conoscergli.Et gli. Et questo volle egli fignificare, quan do disse che la vagheggia prima che sia, cio è dentro a la mente fua. Veduto dunque in che modo habbia principio l'anima nostra : resta che noi rispondiamo al le ragioni di coloro, che la dicono creata ab eterno non folo nella Mente diuina. ma individualmete e realmete i primi de quali, che diceuano non fi potere ritroua re cosa alcuna, eterna in futuro, che non fia stata eterna in preterito;concio fia che ciascheduna cosa che hebbe principio, debbe anchora hauer' fine : Si risponde che questo è ben' vero nelle cose prodotte in esfere, & generate fecondo l'ordine della natura. Ma le cofe create non fono sottoposte a questa legge se non tanto quanto vuole Dio; ilquale si come egli hà potuto crearle ex nihilo, & fuori de le ordine naturale; cofi può anchora mantenerle,& farle eterne. Et da questo non fi discolta Platone anchora: Conciosia che egli introduca Dio a parlare così a Cieli; O Cieli, voi fiete per natura corruttibili: & se non che io vi mantengo con la mia potentia, voi manchereste & verreste meno. A quegli che dicono, I

l'angelo&l'huomo effere d'vna spetie me desima; conciosia cosa che tutte quelle co fe che hanno vn' fine medefimo, & fono inclinate a quello da la natura, fiano d'vna spetie medesima; Risponde S. Thomaso, dicendo, questo essere vero, intendendosi del fine propinquo & proprio: ma la beatitudine no e il fine propinquo dello huomo, come ella è dello Àngelo. A quegli che dicono, che Dio dopo il di festo della creatione del Mondo, si riposò da tutte l'opere che egli haueua fatto, cio è no creò mai poi cosa alcuna di nuo uo, si risponde, ciò essere vero, intendendo de le specie di creature nuoue: perche la fpecie delle anime fu anchora ella crea ta in que'giorni : La onde non viene a crearé cola alcuna di nuouo, se bene cotinouamente creà de le anime . Et questo fu da lui ragioneuolmente fatto; perche nelle altre creature fu da lui posta vna vir tu feminale, per laquale elle possono generare l'vna l'altra. Il che non fecen ella anima, perche effendo ella cofa diuina & incorporea,non poteua fare coĥ.Et oltre a questo, essendo tanto nobile & diuina, fu conuentente, che egli volesse riferbare

la produttione di quella a fe stesso, come di opera degna solamente delle sue mani. Et questo basti per dichiaratione del mo do, nel quale l'anima nostra è creata da Dio; & infusa nostri corpi.

Seguita appresso il Poeta,& dice che l'anime fono create da Dio tutte equali: & questo fa per cagione di alcuni, che consi derando la diuersità & varietà grade che fi truoua tra gli huomini: & come alcuni fono prudentifsimi, & arriuano quafi a l'ultimo grado della fapientia : & alcuni altri stolti & poco differenti da le bestie; dissero che le anime nostre non erano create da Dio equali,& di pari virtù: ma che elle hanno certi gradi o vero prin cipii da potere operare, fondati & radica ti nella loro esfentia, per iquali l'vna è di maggior perfettione che l'altra:onde chi diceffe che l'anima di Pietro no fusse più nobile per vn grado intrinfeco,che quella diGiuda, fecondo la openione di costo ro, sarebbe in errore. Et questo cauano da Scoto nel fecondo delle fententie, il quale dice che ciaschuna cosa oltre a lo essere distinta dalla sua propria natura, per laquale ella è quello che ella è, è de-I ii

stinta di poi, prima per il principio delle sue operationi, che per alcuno accidente che a quella accaggia. Et a coloro che op pongono loro, che essendo le spetie comeinumeri, elle non si possono in modo alcuno alterare & variare, che elle no si trasmutino; si come al ternario non si può aggiugnere vnità alcuna, che e' no fi varii, & diuenti o quaternario o altro; Rispondono, che egli è il vero che le spetie come spetie non si possono in modo alcuno alterare, che elle non si variano; ma come spetie individuate si; come anchora aduiene al numero confiderato co me numero. Il che non gli aduiene quan do è applicato a qualche fubbietto.Si co me fi può verbi gratia confiderare nella musica; doue il Tuono come scriuono i mulici nafce da quella proportione che è infra otto & noue.La qual cofa può ciaf cheduno vedere per se medesimo; perche pigliando vna corda tirata,& diuidendo la in noue parti,& ponendo fopra la prima vn tafto, vedrà nafcere il tuono. Que fta proportione che e infra otto & noue (detta da mufici fefquiottaua,& da vno nostro moderno che di ciò hà scritto, po

hendo alle proportioni , nuoui nomi, & molto piu intelligibili, chiamata l'ottauo più ) confiderata come vnità è indiuisibi le ; ma applicata al fuono,è da mufici diuifa;perche in luogo di VIII. pigliano X V I. nella corda, & per V II II. piglia uo XVIII. Intra iquali e il XVII. Et ritruouano che il femituono nafce da la proportione che è intra XVII. & XVIII. Et colinon vengono a diuidere la vnità come vnità, ma come vnità musicale.Et in questo modo diffendono questa loro openione. I Filosofi, o volete 1 Platonici, che dicono, che tutte l'ani me furono fatte ex eodem cratere;o volete i Peripatetici, infra iquali Alessandro tiene che lo intelletto nostro agente fia Dio: & Auerroe, che in tutti gli huomini fia vn medefimo intelletto,tutti d ac cordo direbbono che l'anime fono egua lı; & che questa diuersità de gli huomini,nasce in quegli da i corpi,& da lo esse re i loro instrumenti più & manco perfet ti; Et che colui intende meglio, & hà più fottile ingegno, che ha miglior' corpo co più perfetti instrumenti; & cosi per il & trario.Questo pare che volesse anchor'di iii

re Arist.quando nel libro de l'anima diffe. Si fenex acciperet oculum iuuenis:vi deret vt iuuenis; quali dicendo l'anima è quella mede simo, ma se ella opera in vno a vn'modo, & nel altro, a vn altro, quefto nasce da la varietà & bonta de' corpi, & degli inftrumenti ouero organi di que sti. Et anchora molto più chiaramente, doue egli dice, che coloro che sono di molle carne, & trattabile, fono di acuto ingegno. Questo medesimo tengonoi Teologi noftri, dicendo che le noftre ani me nelle potentie essentiali:& che le con Itituiscono anime, sono tutte equali; per che tutte hano intelletto, volontà, & me moria; ma fono poi dalla compleísione de' corpi inclinate ad operare variamente.Et tutto questo dicono procedere da Dio, ilquale hauendo prouidentia del tutto, & conoscendo come l'huomo hà bisogno di molte cose ; hà ordinato i Cieli, iquali con le loro influentie inclina no & dispongono i corpi nostri a varie cose, faccendo questi atto alla vita attiua, & quello alla speculatiua, come ( di quelta materia parlando ) ben disse Dan te medefimo nello VIII. del Paradifo.

Che l'un' nafce Solone, & l'altro Serfe, Altro Melchifedec, & altro quello Che uolando per l'aria il figlio perfe.

Maaggiungono di pora questo, che Dio a benifitio dello huomo dà & convede molti doni particulari fecondo che a lui piace; fi come noi habbiamo da Pau lo Apostolo, ilquale dice che ad alcuno è ftato dato il dono della Profetia; & ad al cuno la interpretatione delle Scritture; & ad alcuno, lo apostolato : a ciò che nel la administratione delle opere di СН R 1sto, operino in edificatioue & in bene & in benefitio delle genti. Et questo fà fecodo che allui pare come quello che vuole distribuire i suoi doni secondo la mifura della fapientia, & della volonta fua.La qual cofa anchora molto leggiadramente espresse Dante medesimo nel XXII. del Paradifo, dicendo.

Le Menti tutte nel suo lieto aspetto Creando : a suo piacer' di Gratia dota Diuersamente : A qui basti lo effetto.

Direbbe forse qui alcuno,0 se cosi fus fe,Dio farebbe accettatore di persone,& pur dice Paulo Apostolo in luoghi infi-I iiii

niti, che appresso lui nó è accettatione di persono, & il madelimo afferma Pietro & Luca, negli Atti de gli Apostoli. Al che rifpondendo si dice, che non si debbe ne può ragioneuolmente chiamare accettatore di persone colui, ilquale non essendo obligato ad alcuno, dona il suo achi g'i piace. Ma si bene quello, che essendo parimente obligato a molti, Dona o premia più vno che vn'altro.La onde merita mente si può chiamare accettatore di per fone vn Giudice, che doue do administra re Giustitia, laquale nó è altro che rende re a ciaíchuno il fuo, la fa al vno , & non al altro.Dunque fe Dio non effendo obli gato a perfona, da i fuoi doni a chi e'vuo le, non si debbbe per questo dire, che appresso di lui sia accettatione alcuna di persone. Et se pure si ritrouasse qualchuno che dicesse, che egli hauendoci fatti huomini, si è obligato in vn certo modo a darci quello che allo huomo si conuiene; si risponde a questo, che e' non mancha gia mai didarci quello, che comehuo mini ci si conuiene, faccendoci prouedere dalla terra & da Cieli di tutte le cose necessarie, laqual cosa ne dimostrò egli

136

stesso quando disse che faceua nascere il fuo Sole fopra i giufti & fopra gli ingiufti. Maglialtri fuoi doni può egli dare gustamente a chi gli piace,come egli chia ramente ne fece aperto in quella parabola della vigna ;doue fentendo alcuni che erano 'iti a lauorare in quella la mattina dolerfi, che egli haucua dato il mede fimo prezzo a loro & a quegli che vi era no venutila fera, diffe, fe io vi hò dato quello che vi si conuiene, & che io vi hò promesso, per che vi dolete voi?Io son libero & voi dare il mio a chi mi pare. Onde ben difse Paulo Apostolo, Non può giamai ragioneuolmente dolerfiil figmento, del fuo fattore; perche egli è in

può gia mai ragioneuolmente dolerfi il figmento, del fuo fattore; perche egli è in poteftà del figulo cioè di quello che fa i vafi, il fare d'una medefima mafía di ter ra vn vafo che habbia a effere in honore, & vno che habbia a effere in difpregio, fi che noi debbiamo finalmente conchiu dere che l'anime nostre nelle loro potentie effentiali, fono tutte equali. Et fe noi veggiamo che vno hà qualche perfet tione più che vn'altro, questi fono doni che da i D 10 come non obligato a perfona a chi più gli piace, & a chi humil-

mente glie ne chiede : Hauendoci egli detto, Chiedete, & farauui dato. La qual cosa chiaramente confessaua di se il sapie tissimo Salomone dicendo, Io hebbi il mio nafcimento fimile agli altri:& ancho ra che io nascessi Re, la prima voce che io mandai fuori fu il pianto, come fanno gli altri huomini. Ma peruenendo di poi a gli anni del conoscimento, domandai a D 1 0 che mi deffe Sapientia , & da lui mi fu conceduta la cognitione di tutte le co fe, Seguita di poi il Poeta mostrando finalmente come l'anima è cosi nobile, & cofi bella creatura, come alcuna altra che fia ftata creata da D10: Et questo fa olcurissimamente, & secondo il costume fuo.Imperoche folaméte dice cheDio in nanzi che ella fia , la vagheggia . Et con queste breui parole, vuole darci ad inten dere quella effere bellissima, vsando que fto verbo vagheggia, il quale come fa cia fcuno non vuole dire altro in questa noftra lingua, che riguardare vna cofa bella & che arrêca delettatione a chi la guarda. Et questo luogo tolse egli forse da'l sapié tiefsimo Salomone, Quando e' dice che lo opifice fommo rifguardando dentro al

fuo intelletto doue sono tutte le creature, quasi admirato della bellezxa dell'ani ma diffe, Quæ eft ifta quæ progreditur quali Aurora confurgens, pulcra vt Luna, electa vt Sol, terribilis, vt Castrorum acies ordinata, Nelle quali parole ci dipigne egli & dimostrà, quale sia la bellezza dell'anima. Imperoche egli primie ramente la affomiglia alla Aurora, la qua le come sa ciascheduno è quella hora, nel la quale ( non fi veggendo però il Sole a faccia a faccia) risplendono piu i raggi suoi, che in alcun'altra. La qual cosa si verifica anchora nell'anima, conciofia che ella fia quella creatura,nella quale rifplendono piu la Sapientia , la Potentia , & la bontà di D10, che in alcun'altra non fi potendo però vederle nella lor propria essentia, cioè in DIO stesso. Secondaria mente la Aurora fueglia gli huomini da l'opere della notte & rimenandone a que gli il Sole, gli conduce & guida ale opera tioni della luce; Et cofi l'anima con la imagine che ella ha infediD10, rimenãdo chi bene la contempla ala confideratione di quello,gli fa lasciare le operationi delle tenebre, & gli fa caminare nella luce de

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

la verità. Oltre a questo, l'Aurora è quel la parte del tempo che congiugne la notte co'l giorno, & lo ofcuro co'l luminofo Et l'anima similmente è quella creatura che congiugne le cose diuine & superiori, con le terrene & inferiori. Et cio fu dalla natura con grandısimo ordine fatto : Perche non volendo quella che si an dasse da estremo a estremo senza mezzo, fece l'anima, la quale con l'intelletto parti cipa conle cose diuine, & co'l senso, con le humane. Per la quale cagione l'huomo fu d'alcuni Filosofi antichi chiamato legamento del Mondo. Seguita di poi la Divina Sapientia agguagliandola alla Lu na. Il che con grandifsima arte fu da lei fatto. İmperoche infra la Luna & l'anima, come scriue dottissimamente Leone hebreo fi ritruoua vna grandifsima fi militudine, esfendo l'anima secondo Aristorile l'ultima infra le intelligentie, & la Luna l'ultima infra le Stelle erranti, & dice che ella è bella come la Luna, La Lu na come è noto per il fenso, è vn corpo sferico & tondo, & i corpi sferici sono piu capaci che alcun'altra forte di corpi : Et l'anima è fimilmente anchora ella ea=

pacifsima della visione di DIO, che è la vera beatitudine, forse piu che alcun'altra creatura. Et se alcuno mi opponesse che lo intelletto dell'Angelo è piu perfet to : gli risponderei anchora io, che si, per natura, ma che l'anima è piu perfetta per gratia, & per doni particulari datole da D10. Conciosia che per lei sola sia stata da DIO ordinata la beatitudine. La qual cola manifestamente ne dimostrò la Dini na verità, quando diffe nel facro Euange lio, che il regno de Beati era stato ordina to dal Prdre eterno per l'anima; & non per l'Angelo : Et quando anchora diffe, che gli Angeli erano deputati da D10 a ministerio, & seruitio dell'anime; essendo fecondo Aristotile il fine sempre piu nobile; che quelle cose che sono ordinate al fine. La Luna anchora è fempre illumi natamezza: cioè quella parte la quale è di verso il Sole, se gia non si interpone la terra tra lei & il Søle, & falla eclissare : Et l'anima fimilmente ha fempre illuminata quella parte che rifguarda DIO cioèla parte superiore & diuina, se gia fra lei & DIO non si interpone la terra, cioè il difordinato amore delle cose terrene. La

Luna quando è illuminata dalla parte di fotto, perde il lume dalla parte superiore cosi l'anima quando si volge a l'amore & ala confideratione delle cofe del Mondo, perde il lume diuino. La Luna è compo sta di lumê e di tenebrosità terrestre; Et l'anima di intelletto diuino, & di sensi terrestri. Seguita di poi piu oltre dicendo che ella è eletta come il Sole. Nelle quali parole douete notare, che come dicono gli espositori delle Sacre lettere, quado DIO hebbe creato il quarto gior no, le Stelle & i luminari del Cielo, è raccolfe infieme la luce da lui il primo giorno creata, la quale era sparsa per tutto il Mondo, & posela nel Sole, Et cosi venne il Sole a effere eletto per ricettacolo e habitatione della luce; Cosi l'anima & la natura humana folamente fu eletta per ricettacolo della vera luce , la quale di fe steffa disse, Ego sum lux mundi. Conciosia, che egli solamente questa volesse assumere, & non la natura Angelica o al cun'altra. Si che bene si puo dire di lei, che ella fola fusse eletta come il Sole. Oltre a questo, il Sole è principale cagio ne di tutte le cose generabili & corruttibili. Et l'anima humana, scientificamen te ( come di fopra parlamo ) è quafi principio di tutte le cose. Dice anchora di poi che ella è terribile come vna battaglia di efercito bene ordinata . Doue ha uete voi da sapere che questi che scriuo no del'arte militare, dicono; che la fortezza d'uno esercito consiste principalmente nello ordine, Et questo ordine non e altro, se non quando ciascuno fa l'ufficio suo, Et quando lo inferiore vb bidifce al fuperiore ; Et cofi aduiene del l'anima, Conciofia che la fortezza fua consista nello essere in se bene ordinata. Et però quell'anima la quale terrà la ragione per regina,& i sensi per serui,& fa ra che le fue potentie inferiori obbedirano alle superiori, sara fortissima & quasi inuincibile. Ne potra contro a quella, potentia alcuna. La onde ben diceua Ambrolio dottore fantifsimo, che la vit toria che hanno di noi i noftri nimici,& di poco prezzo, & degna di non molte lo di, conciofiacofa, che folamente fia vinto colui che vuole. Et Giouanni Chrifostimo, che nessuno puo essere offeso se non da se stello. Et cosi hauete veduto

per le parole di Salomone, anzi della diui na Sapientia quale fia la bellezza dell'ani ma. Et quelto basti per dichiaratione della fententia del primo Terz tto, Re staci hora solamente a vedere, come il Poeta dica questo si breuemente, & con si poche parole, cio è

Efce di mano a lui che la uagheggia Prima che fia,a gui (a di fanciulla Che ridendo Orpiangendo pargoleggia L'Anima femplicetta; Or.c.

Io non leggo mai questo Poeta, che io nuouamente non mi marauigli, della sua grandezza,& della beilezza sua gran dissima; La onde posso io ben ragioueuolmente dire di lui, quello che egli dela sua Madonna Beatrice diceua, cio è Io non la widdi tante uolte anchora Chio non trouassi in lei nuoua bellezza.

Vedete quanto dottamente, in si po-

Vedete quanto dottamente, in si poche parole egli dica, le piu difficili & alte queitioni de l'anima. Per il che mi penfo io, che coloro che sfacciatamente lo biasimano, lo faccino il piu delle volte, perche non so intendono: Et pero bisogna diligentemente considerarlo a parola a

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

la a parola : perche altrimenti non fe ne cauerebbe la fententia. Dice dunque che l'anima simplicetta, esce delle mani di Dio,ilquale la vagheggia inanzi che ella fia.Doue primieramente hauete a notare, che il ridurre Dante l'anime che fono quali infinite, fotto vn nome fingulare, di cendo : l'anima, non fu da lui fatto per altra cagione, se non per significarci, che quando elle escono di mano a Dio, elle sono tutte equali : Non perche in tutti gli huomini fia vna anima fola, come tiene Auerroe, vno intelletto : conciosia co fa che per tutta l'opera sua fi vede che egli da a ciafcheduno huomo vna anima. Oltra di questo, vi aggiunse semplicetta, non perche e' non sapesse, che se bene ella non è composta di forma & di materia, ella è composta di essere & di essentia per che folo Dio è femplicissimo, & non hà in se compositione alcuna : Ma per mostrare, che elle non sono infrà loro differenti & varie . Dice dipoi, Efce nel tépo prefente, & nonel preterito, per dimottra re anchora che Dio le crea cótinouamen te & quando i corpi fono disposti. Segue poi. A lui che la vagheggia prima che sia: K

dimostrando come ella è ab eterno nella Mente di Dio; & che ella è bella quanto alcuna altra creatura, poi che la vagheggia; che tanto vale in questa nostra lingua,quanto la rifguarda come cofabella & che porge diletto a chiunche la mira. Restaci hora a esporre questeparole che e gli dice di lei. A guifa di fanciulla, che ri dendo & piangendo pargoleggia. Oue di ranno costoro, che non considerano ne gli Scrittori altro che le parole; per il che paiono loro begli, folamente que'concetti che fono detti con leggiadre parole,an chora che e' siano bassi & di poco valore a' quali farebbe però da fare di questo Poeta, quello che faceuano gli Hebrei de la Cantica di Salomone ; la quale non lafciauano leggere fe non a quegli che ha ueuano pallato vna certa età, & erano in trodotti ne gli studii delle Sacre lettere; Diranno dico costoro, che questo verbo pargoleggiare è rozzo, & che Dante in quelto merita da essere biasimato. Ma 10 fono di contraria opinione,& parmi che Dante elprima i fuoi concetti & propria mente & leggiadramente cofi altroue co me qui, quanto alcuno altro scrittore To

## TERZA

fcano. Ma bifogna confiderare la materia di che e' tratta. Perche come poteua egli meglio, & più breuemente esprimere la stella natura della anima nostra, che co'l dire, Ridendo & piangédo pargoleggia? Imperò che lo attriftarfi & il rallegrarfi d'ogni piccola cofa che fanno i fanciugli, non naíce fe nó da la poca cognitione & manco esperientia che egli hanno delle cole. Et questo medesimo fa anchora l'anima nostra, quando ella entra ne' corpi nostri, come quella che hauendo poca co gnitione, corre dietro a ciò che le diletta, credendosi di trouare quiui la sua quiete. Et fugge ogni cofa che le dispiace: co me più apertamente ragioneremo, quando verremo a la espositione di quel verso. Di piciol'bene in pria sente sapere: Perche ora mai è da fare hoggi fine a questa lettione, e alla dichia ratione o espositione del primo terzetto. K ii

## LETTIONE QVAR TA SOPRA IL ME-DESIMO LVOGO DI DANTE.



омуме fententia è de piu diligenti investigatori de tegreti della natura, Confolo dignisimo, & voi altri virtuosifsimi vditori, che egli

non fi ritruoui in questo vniuerso cosa al cuna, laquale no habbia qualche propria & particulare operatione; datale dalla na tura, accioche ella possa confeguire con essa il fine suo, cio è il sommo suo bene, & la sua vera perfettione. Et se bene surono alcuni della setta Maometista, che leuarono le operationi da le cose, & le tol sero via, attribuendole tutte a Dio solo, co'quali pare anchora che couenga Auicembrone, dicendo che i corpi non operano l'vno nell'altro, & che quelle opera tioni che pare che naschino da loro, non sono da esse attribuite a quegli, ma a vna certa virtù spirituale, che penetra &

passa dentro di loro, laquale procede da Dio. Onde dice, che non è il fuoco che fcalda, ne l'acqua che inumidifce:ma Dio nel fuoco & nella acqua,che fà tali opera tions.Questa opinione seguitando i prin cipii della Filosofia, non è molto difficile ad effere riprouata. Conciosia cosa che cialcheduno conosca manifestamente, & con la cognitione del fenfo, laquale (come dice il Comentatore)non hà bifogno d'altra testimonianza, che nessuna cofa è stata mai fatta in vano da Dio, o dalla na tura, fua ministra. Et che così come ciaschuna cosa hà la propria forma, che le dà l'effere ; cofi anchora hà vna potenza & vna virtù propria, da la quale nafce la fua propria operatione. Si come è verbi gratia nel fuoco la calidità, dode nafce lo fcal dare, e nel'acqua la freddezza, dóde nafce lo infrigidare. Imperoche altriméti non potrebbe coleguire il suo fine, come noi di fopra dicemmo Et tutte quelle cofe le quali non potessero gia mai conseguire il fine loro, ragioneuolmente fi potrebbe dire che fossero state fatte in vano dalla natura. Aggiugne anchora a questo Auerroe, che chi togliesse a le cose le pro-K iii

prie operationi loro; torrebbe loro ancho lo effere, infieme con quello. Conciolia cofa che le operationi nafchino da leforme delle cofe ; & le forme ( come noi di fopra dicemo) fiano quelle che danno l'ef fere. Et però tanto fono varie & diuerfe le operationi quante fono varie & diuer fe le forme. Laqual cofa non manco leggiadraméte che dottamente ne dimostrò il Poeta nostro nel XVIII. del Purgatorio, dicendo,

Ogni sustantial forma,che setta E da materia, & è con lei unita, Specifica wirtù hà in se colletta, La qual'senza operar' non è sentita.

Quelta conclusione cosi da noi con il discorso della ragione, & con il lume naturale dichiarata, manifestamente ne dimostrano anchora le Sacre & diuine lettere : Imperoche come voi hauete da Mo se nelGenessi, Dio poi che egli hebbe crea to il Mondo impose a ciaschuna cosa che operasse secondo la sua propria natura ; & primieramente a Cieli che contenesse ro il tutto; & a luminari che e'pose in que gli, che rendessino la luce il giorno & la

notte, & insieme con quella gli influssi lo ro; A l'acqua, & a l'aria che stessero ne' termini loro, & producessero i pesci & gli vccelli : A la terra, che producesse gli alberi & l'herbe. A gli animali che crescessero & moltiplicassero, mantenendo le spetie loro. Et a l'huomo che egli haue ua creato ad imagine & fimilitudine fua, & datogli lo intelletto & l'anima ragioneuole, che egli cotemplasse le overe delle fue mani; che altro certamente non vo gliono fignificare (secondo me) quelle parole del testo che Dio poi che egli heb be creato l'huomo, lo prese & portollo nel Paradifo delle delitie, a ciò che egli operasse quiui: Se non che l'huomo come huomo debbe operare nel Paradifo delle contemplationi ; & non in questo fensibile come gli altri animali & che la fua propria operatione non è altro che lo intendere e'l contemplare. Et coli finalmente si conchiude, che ciaschuna sustan tia creata, hà qualche propria operationé; a la quale ella è con vna delettatione che in quella hà posto la natura, contino uamente allettata ; anzi da vna prouiden tia della sua natura; inclinata & sospinta; K iiii

a cioche ella confeguisca l'ultimo fine fuo, & la fua vera perfettione, che non è altro che il fommo bene. Questo vuole dimostrare de l'anima il nottro Poeta nel fecondo terzetto del noftro tefto, d cendo, che fe bene ella sà nulla, quando ella esce de le mani di Dio, nel modo che noi nella altra nostra lettione vi sponémo;el la hà però in fe vna inclinatione datale dalla natura & da D.o.donde ella primie ramente si mosse; per la quale ella corre volentieri dietro a tutte le cose che la dilettano, & che le recano qualche piacere : credendofi ( cofi faccendo) caminare al fuo vero fine, & al fommo fuo bene, il che egli dice cosi.

L'Anima femblicetta; che fa nulla, Se non che moffa dal lieto fattore Volentier corre a cio che la traftulla.

Per intendimento delle quali cofe,do uete fapere, che fi come due furono le openioni del modo, & del quando foffe da Dio creata l'anima nostra, comenoi vi dimostramo nella passata lettione, co fi anchora sono due quelle, del modo del lo intédere & del sapere di essa. L'una tie ne che ella fia creata da Dio , piena di tut ta le scientie, & di tutte quelle cognitioni, le quali ci pare che ella poi fi acquisti coltempo, Mache elle siano imperfette & stiensi celate & nascoste sino a tanto che per opera de Precettori, o per lo efercitio degli studii, elle venghino suori in luce. L'altra tiene che ella fia creata da Dio pura & femplice, & fenza alcuna cognitione; & per vsare le parole dellor maestro Aristotile: come vna tauola rafa nella quale non sia scritto o dipinto cosa alcuna, ma folamente atta & disposta ad imparare tutte le cose. Quegli che tengono la prima openione, si for d'ino (secódo che recita Alberto magno nel quin to capo della fua Posteriorita ) fopra vna positione di Anassagora Filosofo antichissimo che daua la latitantia o vero lo ascondimento delle forme, cio è teneua (fecondo che dichiara Alberto nel luogo predetto, con l'autorità di Gregorio Nifeno, & di Giouanni Damasceno ) che tutte le forme che a noi pare che nuo uamente si introduchino in qual sivoglia materia ( i parlo 10 delle forme naturali, & che danno l'effere essentiale, & non de

le artificiali che danno folamente l'effere artificiale) siano dentro di lei prima nascofe & imperfette, & per opera delli agé ti mediante il moto, fiano di poi fatte ve nire a luce, & apparire a gliocchi noftri. Et cosi dicono anchora che le scientie & le cognitioni che pare che noi acquistiamo nuouamente, sono dentro a l'anima nostra prima, & create insieme con quel la, ma imperfette & nafcofe, & di poi per opera de precettori, e per efercitio de gli studii, vengono in luce. Onde aduie ne di loro, come di que metalli.0 di quel le gioie, le quali per esser di nuouo pulite & nette risplendono & rilucono molto più che elle non faceuano prima. Et niente di manco non si puo dire che la mano delloartefice habbialoro datoquel lo fplendore, perche elle lo haueuano pri ma dentro di loro!: ma solamente si puo dire che l'habbia fatto venire a luce, & apparire a gliocchi nostri. Et qu'esta loro politione, è prouata da loro in questa maniera, Nessuna potenza puo mai esfere ridotta in atto, se non da vno agéte; che sia similmente anchora egli in atto, Neanchelo puo fare senon fi congiu=

gne co'l patiente. Pigliate lo efempio da quella potentia di ardere che è nel legno di questa Catedra, la quale non puo essere gia mai ridotta allatto dell'ardere, se non da vn fuoco che arda;& fi congiunga feco toccandola. Adun que non esse do il nostro intelletto, quello dico per il quale noi fiamo huomini, come pruoua S. Tomafo fopra il proemio della Metafi fica, altro che vna pura potentia atta ad intendere, non può esser ridotto in atto se non da vno intelletto che intenda & che si congiunga seco. Lo intelletto d'u n'altro non puo congiugnersi seco, dun que bisognerà che egli faccia questo vsfi cio per se medesimo. Et questo si potrà molto acconciamente fare ; tenendo che in lui fia vna parte piena per propria natura di intellettioni & di scientie, & vn' altra folamente atta & potente ad intenre, La prima delle quali fi chiamera intel letto agente,& l'altra possibile . Non gia pero che lo intelletto habbia parti proprie o separate in modo alcuno, ma è solamente diuisibile per consideratione. Et queste due considerationi di quello congiunte in noi insieme, fanno venire

in luce le intellettioni. Et cosi non vengono le scientie a generarsi in noi di nuo no co' filogifini o con le induttioni, o con gliefempli, o con gli altri modi di im parare, ma solamente doue prima erano in noi imperfette & ascole, vengono a farli perfette & manifelte . La quale ope nione pare anchora che tenesse Empedo cle dicendo; che noi conoscauamo le cofe folamente per vna fimilitudine di quel le, la quale noi habbiamo in noi. Et que fta certamenre non può essere altro, che vna intelligenza, & vna specie delle cose, Perche e'non è però da pensare; se bene e' diceua che l'anima era creata d'un misto di tutte le cose, accioche co'l fuoco ella conoscessi il fuoco, & con la terra la terra, che egli si credessi che in lei si ritrouasse fuoco, o terra materiale, esfendo ella cofa spirituale & diuina, ma solamen te vna fimilitudine & imagine di quello. Aggiungono oltre a questo, che se fosse vero, che le scientie & le cognitioni delle cole fi generalsino, o li facelsino in noi di nuouo, egli ne seguirebbe che le cose inferiori darebbono la perfettione alle fuperiori: La qual cosa è contro a l'ordine,

della natura. Conciosia che qualunche cosa anchora che minima & imperfetta intefa dall'anima, le darebbe maggiore perfettione. Et niente di manco l'anima rationale,& per confeguenza l'huomo, èla piu perfetta creatura che si ritroui in questo vniuerso, anzi è quasi fine di tut te l'altre, Conciosia cosa che tutte sia no per suo servitio state create da Dio, & fotto poste a piedi suoi, come diceua Dauid Profeta, Questa openione tenne Platone anchora, poi che nel suo Memnone è introdotto da lui Socrate a dire cosi, Eglinon è possibile che alcuno im pari mai cosa alcuna, se egli non l'haueua faputa, o non l'haueua intefa & conosciuta prima, Imperoche quello che tu cerchi, o tu lo conosceui prima o no . Se tu lo conosceui prima, ritrouandolo di nuouo, verrai folamente a riconoscerlo di nouo : Se tu no lo conosceui, quado bene tu lo truoui, tu non lo conoscerai, & auuerrà a te come a colui il quale cerca d'uno che e' non conosce; o non ha mai visto, che riscontrandosi in lui non lo conofce,e lafcialo pafsar via.Dipoi vo lendo prouare piu chiaramente, che il

nostro imparare non è altro che vn ricor darfi, fa che Socrate chiama vn fanciullo il quale finge che non habbia notitia alcuna delle cofe Matematice, & comincia do ad interrogarlo con alcuni principii di quella, manifesti al senso per loro steffi, lo conduce appoco a ppoco a dire alcune propositioni di quella molto diffici li & oscure. La onde voltosi a Memnone gli dice, Or' non vedi tu chiaramente, che dimandando questo fanciullo, & non infegnandogli, io gli ho fatto dir co fe, che e' non fapeua di faperle, Ne tu similmente haresti gia mai creduto che egli le sapesse ? & questo come puote elfere altrimenti? se non che nel dimandar nelo, io gle le ho fatte tornare ala Mente & ricordarfene ? come quello che le sape ua prima; ma per gli impedimenti, e per il legame del corpo fe le haueua dimenti cate. La cagione che indusse Platone a tenere questa openione credo io che fos fe;il credere, che l'anime (come noi dice mo nell'altra nostra lettione ) fussero sta te create gran tempo prima che i corpi, nel qual tempo se elle non fusiero state piene di scientie & d'intelligibili, non ha

uendo sensi ne interiori, ne esteriori, per il mezzo de quali elle poteísino acquistarne, si sarebbono state otiose;& senza la propria operatione loro, Per il che si potrebbe dire al meno per quel tempo che la natura le hauesse fatte in vano, il che ella come noi dicemo di fopra non vsa di fare gia mai. Tiene adunque Platone per questa cagione, che l'anime fiano state fatte da Dio piene di scienze & di cognitioni; Ma che poi quando scen dono ne' corpi;perla ofcurità & tenebro fita di quegli, fe le dimentichino al tutto. Ne fe ne ricordino gia mai , per infino a tanto, che da precettori, o da gli studii, leuando via ogni impedimento di ignoranza o daltro; fono loro fatte tornare nella mente. Et questa openione credo io che egli cauasse da gli Hebrei (delle cose de quali fu egli tanto studioso, che Numenio Pitagorico, & molti altri lo chiamarono Mose Ateniese) i quali dicono, che cosi come il corpo di Ádam fu creato da Dio nella piu perfetta & niigliore età,& piu atta ala generatione, co h anche fu l'anima creata da lui nella sua maggiore perfettione, cioe ripiena di tut

te quelle scientie & cognitioni; ale quali si puo humanamente peruenire. Ne pruouano questo solamente con la ragio ne; dicendo cio fu molto contieniente, perche effendo egli quello che doueua dar principio alla generatione humana, per ilche egli fu creato in età atra a generare, cofi anchora doueua haner cognitione di tutte le cose che fanno di mestie ri ala conferuatione di quella, per potere infegnarle a coloro che nafceffero di lui. Ma adducono in testimonianza le parole di Moife, il quale nel terzo del Genefi di ce, che Dio, poi che egli hebbe creato tutte le cose, le fe porre innanzi a Adam a cio che egli ponesse a tutte i nomi seco do la natura loro. Il che non harebbe egli potuto mai conuenientemente fare, fe egli non fusse stato sapientisimo & ri pieno di scientie & cognitioni, Le quali tutte dicono che egli di poi perdè per il peccato della disubbidientia, non solamente per se, ma per tutti i suoi discendenti, In pena del quale peccato;colico me quanto al corpo, gli fu dato da Dio, che e' si hauesse a procacciare il pane nel fudore del volto fuo ; cofi quanto a l'ani ma

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

ma gli fu ordinato, che e' fi haueffe con fatica & con studio ad acquistare le scien tie. Et questa è finalmente la opinione di chi dice, che noi non impariamo cosa alcuna di nuouo : ma solamente ci andia mo ricordando di quello, che noi sapeua mo prima.

Da l'altra parte, i Peripatetici tutti in fieme, tengono che l'anima rationale per propria natura no fappia cofa alcuna; ma fia propriamente fimile a vna Tauola rafa (per vfare le parole del Maestro loro Aristotile) nella quale non sia scritto co fa alcu'na . Non intendendo però che ella fia fimile a quella preparatione che fareb be in quella tauola ; & a quella attitudine di riceuere ogni carattere & ogni pittura, come recita Auerroe che tene Ales fandro ; perche questa cotale preparatio ne è vno accidente:& l'anima è fuftantia, ma hà quella natura atta a riceuere ogni forte di lettere. Et dicono, che se ( come vogliono que' primi ) l'anima per se stef s, & per propria natura sua, susse piena di scientie & di cognitione; e' farebbe quasi impossibile che lo huomo non si ri cordasse bene spesso di cose 'che egli non

hauesse gia mai vedute ne vdite: Il che non si vede però aduenire. Et seguirebbene anchora questo, che chiunque imparasse vna scientia, imparerebbe ancho infieme tutte laltre: & la ragione è questa. Lohuomo come ne'parui naturali habbia mo da'l Filofofo, non hà folamente la me moria, có la quale egli riferba le cole pasfate ; ma hà anchora la reminiscentia, alla quale non sòio assegnare nome propio nella lingua nostra. Laquale reminiscen tia, è vna potentia posta nella parte ragio neuole della anima; per la quale con vna fola particella che ci sia restata nella memoria di qualche cofa che noi fapefsimo gia. & poi ci fusse vscita di mente, noi pol fiamo difcorrendo ritrouare & ricordarci di tutto il resto: si come farebbe verbi gratia colui che hauendo hauuto gia a mente il primo canto della comedia di Dante, & effendofene poi dimenticato; & restatogli solamente nella memoria il primo & il secondo verso di quella, che dicono come voi fapete:

Nel mezzo del cammin' di nostra uita Mi ritrouai in una selua ofcura :

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

Difcorrendo quello che poteffe fegui tare dopo fimili parole,ritrouerrebbe.

Che la diritta uia era smarrita

Hauendo l'huomo dunque questa po tenza della reminiscenza, dicono questi fecondi, che se l'anima nostra fusse stata piena di scienze, & se le hauesse dimenticate, come tengono que' primi ; e' ne feguiterebbe che chi imparasse vna scientia, fi ricorderebbe di tutte l'altre . Imperoche le scienze sono tutte concatenate infieme, & nell'una fi pruouano i principii della altra, infino a tanto che fi peruie ne alla Metafifica . Laquale effendo supe riore a tutte, pruoua & dimostra i primi & vniuerfali principii,& le prime cognitioni, lequali feruono di poi per principii a tutte l'altre scienze. La onde ritrouando l'huomo in vna scienza qualche principio, o qualche conclusione dimoftrata,o prouata di gia in vn'altra, fi verrebbe a ricordare di quella, & poi di quel l'altra che prouasse i principii di quella; tanto che finalmente si potrebbe ricorda re di tutte, mentre che egli ne imparafle vna fola. La qual' cosa non si vede però che ad alcuno aduenga gia mai. Pruoua-Ŧ. ii

no oltre a ciò la loro positione con queste ragioni.ciascuna potéza debbe esfere pro portionata col suo obsetto: altrimenti no fi farebbe gia mai tra loro operatione alcuna. Et che questo sia il vero; prouatelo per esperienza. Risguardate con gliocchi vostri il Sole, o le tenebre & il buio; voi non vedrete ne l'uno ne l'altro, ne in fra la vostra potentia visiua,& questi obbietti nafcerà mai operatione alcuna. Et la cagione è folamente, che infra loro no è conuenienza o proportione. Impero che il Sole eccede & supera la vista noftra, per effere visibile troppo potente a quella. Et le tenebre, per non essere cosa alcuna, ma folamente vna priuatione di luce per benefitio della quale fi vede cio che si vede sono al tutto inuisibili. Per il che ignorantemente parlano coloro che dicono 10 veggo il buio o la notte ; perche sono come habbiamo detto inuisibili, madouerrebbono dire io non veggo la luce, o il lume. Stando questo fondaméto, & effendo la maggior parte delle cofe equali hanno a effere conofciute da noi corporee & materiali; Bisogna di necesstà o che lo intelletto nostro sia corpo-

reo & materiale ; o che egli nelle operationi fue adoperi qual che organo o ftru mento corporeo & materiale; a volere che infra di lui, & questi cotali obietti fi ritruoui proportione alcuna. Che egli non sia materiale, & cosi anchora non vsi organo o strumeto alcuno materiale, sufficientemente è prouato da Aristotile ne' libri de l'anima,& oltre a quefto è manifesto al senso di ciascuno. Bisogna dunque confessare al meno che egli si serua di qualche potentia organica; cio è che e ferciti le sue operationi in qualche organo corporeo. Altrimenti non potrebbe egli mai intendere la natura de corpi na turali & delle cofe materiali . Imperoche fe bene egli intende cio che egli intende vniuerfalmente & immaterialmente, & fenza quelle conditioni che seguono di necessità la materia come farebbe tempo, luogo, & fimili. Non ê pero per questo, che la natura dellePietre fi ritruoui altro ue che nelle Pietre;ne quella delle piante fuori delle Piante, se gia non fussero quel le Idee & quelle imagini delle cofe che pofe Platone nella mente diuina, o non fi dessero gli vniuersali suori dello intellet Ť. iii

to nostro, il che farebbe & cotro a la dot trina d'Aristotile, & contro a la verita steffa, hà b sogno dúque lo intelletto per le predette cagioni nel fuo operare di alcune potétie Örganice, & queste sono la Memoria & la Fantafia, l'una de'le quali riserbale cose intese o conosciute da sen fi,&l'altra i fantafmi o vero le imagini de le cofe vedute . Nelle quali dipoi rifguar dando l'intelletto a guifa di vno che legga, ne caua gli vniuerfaliche egli intende come bene dichiara Temiftio nella fua pa rafrafi fopra il libro de la memoria & reminiscentia d'Aristotile, dicendo che la fantafia nostra, laquale egli pone nel cuo re, è il libro nel qual legge cotinouamente lo intelletto, & i Fantafmi, & le imma gini riferbate da quella fono le lettere. Et che lo intelletto non possi operare senza lo aiuto di queste potentie, si conosce manifestamente in coloro iquali hanno guasti o impediti que'luoghi & quegli or gani doue queste potentie esercitano le loro operationi, come verbi gratia fono quegli che per febbre o per fumi di vino, o per qual fi voglia altra cagione hanno ripieni di spiriti confusio indigesti que

luoghi doue fi efercita la fantafia, onde farneticano continouamente; o in quegli che sono offesi dal letargo, ilquale (come fcriue Galeno ) è vna infermità generata ne'pannicoli del cervello, da humori grof fi & freddi, o veramente da qualche percossa di quel'luogo; si come aduenne a co lui del quale scriue Plinio ne' libri della fua naturale hiftoria, che cadendo & per cotendo la memoria, fi dimenticò infino a il proprio nome. In costoro manifestamente si conosce clie lo intelletto, non può circa lo intendere fare lo víficio fuo, ne imparando cosa alcuna di nuouo, ne feruédosi anchora per discorrere, di quel lo che egli fa. Et no per altra cagione, che per no potere feruirfi de la fantalia, ne de Îa memoria . Le quali nello operare loro, vfano come noi habbiamo detto alcunior gani del corpo.La prima vía fecondoAui cenna & Alberto la parte dinăzi del cere bro;& l'altra la dietro.Donde finalmente possiamo concludere, che l'anima intellettiuanon fappia cofa alcuna da perfe, ne fuori di questo corpo. Et che (come diceua il Filosofo)Nessuna cosa si ritruo ui nello intelletto che non fia prima flata 1111

nel fenfo. Si come chiaramente ne dimoftra il nostro Poeca, doue e' dice.

Cofi parlar' conuienfi al uostro ingegno Però che solo da sensato apprende Ciò che sa poscia d'intelletto degno.

Dicono oltre a queito, che essendo l'a nima nostra, nostra forma, ella non puo fare operatione alcuna fuori del corpo noltro. Conciosia che nessuna forma ma teriale, possa operare fuori di quel suggetto che ella informa; perche non ha efsere alcuno fuori di quello; ma acquista quello effere, ch'ella ha nella generatione del fuggetto iuo, come espressamente pruoua S. Thomaso in quel trattato che egli fa delle forme. La onde ben disse Aristotile nel primo dell'anima, che chi diceffe l'anima odia o ama, farebbe quel medelimo che dire, ella fila, o ella telle. Et se bene egh soggiunse poi, Et se egli si trouerrà operatione alcuna, la quale possi fare l'anima senza il corpo, sara lo intendere. Questa propositione cost coditionalmente detta da lui (come scri ue il Cardinale Gaetano ne'cométi fuoi) fu da lui anchora scancellata poi totalmé

te & deftrutta nel terzo libro, dicendo che a chiunche voleua intendere, era neceffario rifguardare ne fantafini & nelle imagini riferuate nella fantafia; la quale (come noi habbiam' detto) opera negli organi, & negli inftrumenti del corpo. Et concludefi cofi finalmente che l'anima non fa nulla per fe fteffa, & che tutto quello che ella impara, fi viene a generare in effa di nuouo, La quale openione come piu vera feguitando il Poeta noftro, difse.

## L'anima semplicetta che sà nulla.

Douete anchora notare, che con gran difsima confideratione; & con arte mirabilifsima, per meglio esprimere il concet to fuo, egli diffe, Che fa nulla, & non dif fe che non fa cofa alcuna. Imperoche fe egli hauesse detto, che non fa cofa alcuna harebbe forfe negato in lei folamente la cognitione delle cose reali, & delle cose che in effetto sono cose, & non la cognitione delle cose Logicali, le quali non so no veramente cose, ma termini & concet ti, & nomi di nomi trouati dallo intellet to dell'huomo, per poter piu chiaramente & piu facilmente conoscere la natura

ra delle cofe reali. Doue dicendo, Che sa nulla, cheètermine piu vniuersale, véne a negare l'uno e l'altro. Ma potreb be qui forfe dubitare qualcuno,& dire: Come puo l'anima nostra se ella sa nulla imparare gia mai cofa alcuna? hauendo chiaraméte prouato Aristotile nel primo libro dela posteriora, che ogni dottri na cioë ogni cola che ti è inlegnata da al tri, che coli espone S: Tomaso quel luogo,& ogni discipline, cioè ogni cosa che tu impari date medesimo, si fa di qualche cognitione che tu haueui prima. Doue J'emiltio dice che chi non porta qual co fa da casa ala scuola, non riporta anche nulla dala scuola, a casa. Et a questo vo lendo noi sufficientemente rispondere, bilogna farci alquanto piu lunge, & dimostrare in che modo si generino in noi le scientie di nuouo, & quali siano i principii loro, Il che oltre allo essere molto vtile a l'intendimento nostro, foluera an chora la maggior parte degli argomenti, & delle ragioni di coloro che tengono l'altra openione. Et però hauete voi a notare che tutte le cose che noi impariamo o che intende il nostro intelletto, o el

le sono semplici & possono esprimersi co vn termine & con vn nome folo, come farebbe Mondo; & Anima, o elle fono composte, & a volere esprimerle, hanno bisogno di piu termini, & di piu parole copulate & congiunte infieme, come farebbe; il Mondo è eterno, & l'anima e in mortale. Quelle cofe che fi possono espri mere con vn solo termine come noi diciamo che è verbigratia Mondo , & Ani ma, generano di loro nel nostro intellet to vna fola & femplice notitia o vero im maginatione, & quelle altre che non si pollono esprimere se non con piu parole copulate & congiunte insieme, come noi diciamo che è il Mondo è eterno:& l'ani ma e immortale, generano & fanno di loro nel nostro intelletto vna certa credulità o vero credenza.Bifogna duque a voler fare nello intelletto nostro & nella Mente vna di queste credenze; che noi habbiamo detro di noi,o innăzi al máco due di quelle immaginationi semplici, al trimenti, non si farebbe gia mai. Il che vi mostro con questo esemplo. Chi non fapesse o in se non hauesse notitia o immaginatione di quello che fi contenga

fotto a quesso termine ; Mondo & sotto a quest'altro Eterno, non potrebbe mai certamente fare questa credenza dentro dise, Il Mondo è eterno. Et colui che non hara in se credenza alcuna, non affer merà o negheràmai cosa alcuna; & chi non sà affermare o negare cosa alcuna sà nulla per vsare le parole del nostro Poeta. Oltre a questo tutte le immaginationi o vero notitie che sono generate nel noftro intelletto, da termini & parole femplici, fono d'una di queste due maniere, cioè, o elle fon note per loro stesse a ciafcuno intelletto, & non hanno bilogno di esaminatione o consideratione alcuna come sono queste, cosa, ente, vero, essere, tutto,& fimili;0 elle hanno bifogno a vo lerle intendere di qualche esaminatione & di qualche studio, come sarebbono verbi gratia queste, sustantia, intelligentia; spirito: & simili. Cosi medesimamen te anchora delle credulità che si fanno in noi dalla immaginatione o vero intelligentia di piu termini semplici, alcune fono che subito che sono intesi que termini de quali elle fi fanno; fono ancho per loro stelle manifeste & note a ciascuno intelletto parimente, & fenza dubitatione alcuna, come fono verbigratia que ste, Vna medefima cosa non puo in vn tempo medelimo esfere & non esfere : & ogni tutto è maggiore di qual si voglia sua parte. Et alcune altre sono, che hanno bifogno a volerle intendere, di efaminatione & distudio, come sono queste. L'anima è immortale : & le intelligentie fono atti puri,& fimili. Quelle che perla stessa natura loro, son' note a ciascuno in telletto, subito che sono intesi i termini loro, fenza hauer bifogno di efaminatione, o discorso alcuno, sono chiamate da Filosofi degnità, concetti comuni, primi principii. & dal noftro Poeta nel .XVII. del Purgatorio prime notitie : degnità, per la nobiltà loro, Comuni concetti, perche sono manifeste & chiare parimen te a tutti gl'intelletti, & prime notitie, o vero primi principii ; perche di loro si generano tutte l'altre cognitioni, ne esse pero si fanno d'altre, a similitudine de primi principii delle cofe naturali, che fo no gli elementi; de quali fi fanno tutte le altre cole : ne si fanno essi d'altri elemenți. La onde si come d'ogni principio si

puo dire, che contenga in se virtualmente & in potentia tutti i fuoi principiati, cioe tutte quelle cose di che egli è princi pio:coli anchora queste prime notitie, o primi principii, contengono in loro tutte l'altre cognitioni : Perilche si puo dire che chi fa quegli ; fappia virtualmente & in potentia ogni altra cosa . Et pero furo no artificiolisimamente dallo espositore della Parafrafi di Iacopo Fabro sopra la Posteriora di Aristotile, assimigliate alla luce. Imperoche si come l'occhio nostro per beneficio della luce, vede tutte le cose visibili: Cosi lo intelletto nostro, da lui afsimigliato all'occhio, nel lume di questi principii intende tutte le cose intelligibili: Et i termini di che fi fanno queste prime notitie, sono da lui assimi-gliati alle finestre, perche come perle fine Ître quando fono aperte entra il lume, nel quale si veggono di poi le cose, cosi per i termini di che si fanno quelle, quan do fono intefi entra quel lume, nel qua le discorrendo poi noi intendiamo ciascuna cola intelligibile : Et per che questa cognitione delle prime notitie è la principale operatione del nostro intellet

to, conciosia cosa che di lo ro poi si gene rino tutte l'altre cognitioni, Il Filosofo (come bene espone Donato Acciaiuoli nel .VI. della Etica ) per maggiore digni ta la chiama per il nome della potentia fteffa, dicendo Intellectus est Principiorum. Dichiarato hora per quanto fi esté dole forze nostre il modo come si generi no in noi le cognit:oni, Risponderemo al dubbio molto di sopra, dicendo, che quando Aristotile disse che ogni dottrina, & ogni difciplina, fi genera & fi fa di qualche cognitione che tu hai prima, & che non si da processo in infinito; e' dice il vero, ma che finalmente fi peru ene a primi principii, doue non si puo andare piu la, ne si fanno però essi di cognitioni preesistenti, ma nascono in noi subitame te per il folo lume dello intelletto,& fen za discorso alcuno, come fanno le scienze & le discipline. Et pero Aristotile, co me quello che ben conosceua questo, dif fe: Ogni dottrina & ogni difciplina, & non ogni cognitione. Et cofi habbiamo quasi foluto, se bene si considera lo argumento di coloro che diceuano; che noi non poteuamo imparare vna cola, le pri

ma non le fapeuaino, cosi come anchora colui che cercasse d'una cosa che egli no conoscesse : non potrebbe mai trouarla; Imperoche noi conosciamo i primi principii, ne quali elle si contengono, & ci feruono per segni & per inditii. Come farebbe a chi cercasse d'uno, che e' non hauesse mai visto, ma sapesse che egli hauesse vna margine in su'l volto, o fusse cieco da vno occhio. Et a questi altri che diceuano, che se noi imparassimo cosa al cuna di nuouo, e' ne seguiterebbe, che le cose inferiori dessino la persettione alle superiori. Si risponde, che non sono le co fe, per loro stessa natura, che danno per fettione allo intelletto nostro; ma come intese, & sotto questa consideratione de intelligibili, la quale proprietà hanno da lo intelletto agente, ilquale rifguardando nelle immagini di quelle riserbate nel la fantafia, doue prima elle erano folamé te intelligibili in potentia;le fa intelligibi li in atto; Et coli la perfettione dell'antma nostra viene a nascere principalmente dal lume dello intelletto, datoci da Dio, & non dale cofe. Ilche volle significare Dauid Profeta, quando nel. IIII. Salmo

Salmo disse, molti dicono, o Signore, chi ci dimostrarà i beni & le tue opere marauigliose ? & rispondendo a se stesso, soggiunse subito; Il lume del tuo volto, che è segnato sopra di noi, cio è il lume dello intelletto nostro, che altro non è in noi, che la immagine & la similitudine tua. Et questo basti per dichiaratione della prima parte.

'Hauendo detto il Poeta nostro, che l'anima fa nulla, quando ella è creata da Dio ; vuole hora dimostrare, che anchora che ella non fappia cofa alcuna,ella hà pure vna operatione propria come tutte l'altre fustantie create. Et questa è, che el la fegue tutte quelle cofe;doue ella crede trouare il fuo fine, & la fua vera perfettio ne. Et perche nel conseguir'questo, ella sente diletto, corre continouamente dietro a quelle cofe, che le recano alcun' pia cere. Ne fa ella questo sospinta o tirata so lamente dalla sua natura, come fanno ver bi gratia gli elementi, che fono tirati dalla stessa natura , a luoghi loro. Ma mossa & incitata dal suo lieto fattore, che è pio. Il quale quando la crea, la innamora di fe, di maniera, che ella poi fempre lo cerca, Μ

& fempre lo braina, come più chiaramen te habbianio nel canto fettimo del Paradilo, in queste parole di Beatrice.

Ma uostra uita senza mezzo spira La somma beninanza, & la innamora Di se : si , che poi sempre la desira.

Cio è l'anima vostra per laquale voi vi uete, è infpirata & infufa da Dio in voi, fenza mezzo alcuno delle cagioni feconde. Et è accesa talmente nello amore di quello, che ella fempie lo brama poi. La onde viene a effer' mossa da Dio, come da fine desiderato & amato. Per intendimento delle quali cose, voi douete sapere, che ( come scriue il Filosofo nel 111. de l'anima) Tutti i motori o mouenti che muouono cofa alcuna, fono d'vna di queste due maniere, cio è o motori che non possono muouere altri senza muouere se stefsi, come sono tutti i corpi naturali;fra iquali no può effere D:0,0 mo tori, che itando fermi & immobili, muouono altri iolamente, & questi sono tutti quegli, che muouono come fini defiderati & appetiti come fa verbi gratia, il premio il combattente, o la sanità lo in-

infermo. La quale standosi ferma, lo muo ue a farele potioni,le diete,gli efercitii,& tutte l'altre cose, per lequali egli come fine suo desiderato pensa di poterla conse guire.Infra questi coli fatti motori, il pri mo & il più perfetto è Dio ottimo & grã dissimo. Imperò che egli è il vero fine di tutre le cose. Per il che diceua Boetio di lui. Stabilisque manens dat cuncta moue ri, cio è che itandosi fermo & immobile dentro a la fua diuina effentia , alla quale no manca perfettione alcuna, muoue tut te le cofe (come dice il Filofofo nel XII della fua prima Filofofia)come fine appe tibile & intelligibile, o vogliamo dire, ap petito & inteso. Doue voi hauete da notare, che altro è quello che muoue appeti to & defiderato, & altro quello che muo ue come inteso. Come apetiti muouono tutti que' fini & que' beni, che non sono allolutamente beni, ma solamente sotto qualche particulare confideratione, come fa verbi gratia il cibo,ilquale muoue per ester' buono a nutrire la vita nostra; ma non gia per effer' buono affolutamen te. Et cosi muouono finalmente tutte l'al tre cose, che non sono buone per pro-Μ ii

pria essentia, ma solamente per qualche qualità, o proprietà che elle hanno in lo-10. Perche il fine dello appetito fenfitiuo non è altro che l'vtile, o il delettabile. Co me intesi, muouono que' fini & quelle cole, lequali sono buone per loro stelle, come sono le virtudi. Imperoche sono intese dallo intelletto. Lo obbietto del quale èil vero, & amate dalla volontà, lo obbietto della quale è il bene. Et infra questi si fatti fini, Dio è il più perfetto, & il primo. Imperò che egli è la somma verità, come egli stesso manife stò al Mondo, dicendo. Ego sum veritas. Et èil fommo & perfetto bene; an zi quello stesso donde hanno tutte le co fe quella tanta bontà che elle hanno : come noi chiaramente dimostreremo nel la espositione dell'altro terzetto, Muoue dunque Dio come fine tutte le cose, essendo il fine di tutte, & come appetito, & come inteso. Come appetito muoue egli tutte le cose inanimate; & quelle ani mate anchora che mancano della cognitione ragioneuole. Perche ciafcuna cofa (come dice il Filosofo) appettisce il bene. Et perche il maggior bene che a loro

180

par' che fia,o che polla dare la natura (co me nel fecondo de la generatione feriue il Filofofo ) è lo effere, fopra tutte le cofe defiderano quello; cercando il più che elle poffono, di matenerfi in quello. Et per che veggono di non potere conferuarfi nel proprio indiuiduo, & nella propria perfona, per effere obligate alla morte, cercano al manco di mantenerfi nella fine cefsione & nella ftirpe. Et cofi, per mezzo della generatione, vengono anchora a mantenere la fpetie.

Muoue anchora i Dio come inteso, le intelligenze & tutte le creature ragioneuoli, & confeguentemente la anima. Imperò che lo intelletto che altro non cerca mai che la verità, và il più che egli puote approfsimandosi sempre a Dio. Perche quanto più s'appressa a lui. tanto più vie ne a participare di quella. Et la volontà similmente che non desidera altro che il bene,quanto più s'auuicina a lui che è il fommo & perfetto bene, tanto più viene a quietarsi & a contentarsi. Et in questo modo mossa da Dio. Volentier corre a ciò che la traftulla, Credendofi che douŭ que ella truoua qualche poco di diletto Μ 111

quiui habbia ad essere il vero contento fuo. Doue accorgendosi poi del suo inganno, per le ragioni che noi diremo nel la espositione dell'altro terzetto, lascia quello, & cerca d'vn'altra cosa. Et finalmente non si quietà mai, fino a tanto che ella ritorna a Dio che è il suo vero fine. Il che ben'volle dimostrare Agostino qua do disse a Dio, il Cuor' nostro fignore è fempre inquieto, fino a che egli non ritor na a te che lo facesti. Hauete anchora da notare, che volendo mostrare il Poeta, che l'anima in questa sua operatione, nó e ra gui data o tirata dalla natura come noi dicemo, che sono gli elementi, & confeguentemente i milti : ma solamete mos fa da Dio ; & dipo1 lafciata nella libertà della volontà sua; per laquale può ella seguitare quello che ella vuole, & quello che più le piate & diletta, vía questa paro la Volentieri,nella quale con dottrina ma rauigliofa, esprime la natura della anima ragioneuole.Ne certo lo poteua egli fare con maggiore breuità, ne con parole più proprie; in che supera egli di gran luga tutti gli altri fcrittori Tofcani. Ma perche voi ne restiate maggiormente capac

douete aduertire, che ( come scriue il Filosofo nel VIIII. della sua prima Filosofia ) Le potenze che mancano de la ragione, fono differenti da quelle che l'hanno, in questo. Che le irrationali fono determinate dalla natura a vna cosa sola, & ad vno contrario solo, & le rationali non sono determinate più a vna cofa che a vna altra o a l'uno co trario più che a l'altro. Et oltre a quefto, le irrationali quando elle hanno appresso di loro, i loro obbietti disposti & propor tionati, non possono non operare. Il che delle rationali non aduiene. Confiderate per esempio il fuoco, ilquale è determina to dalla natura folamente a fcaldare, o ardere, che hauendo appreiso di se la mate ria disposta, non può fare che e' non l'arda Et vno animale fimilmente che hauédo presso il Cibo,& hauendo fame; non può aftenerfi dal mangiare. Doue il medi co per esser potenza ragioneuole no può solamente inducer sanità; ma anchora infermità in vno fubbietto (Non già in vn' tempo medesimo per la natura de contra rii che non gli lascia stare insieme. Ma in diuersi) & può ancho astenersi da lo ope-M 1111

rare in modo alcuno. Il che aduiene per essere egli come noi habbiam detto, crea tura ragioneuole, la potenza della quale non ê determinata più ad vna operatione chead vn'altra; come è quella della irratio nale.Ma perche da vna potenza cómune, no procede mai alcuno effetto determina to la natura che no hà mai fatto cofa alcu na in vano, & vuole che ciaschuna operi, Pose nelle rationali vna potenza che hauesse auttorità di determinarle, a quella operatione che ella vuole. Et questa è la volontà. Adunque volendo il Poeta noftro perfettamente dimostrare la natura della anima rationale, disse che ella volen tieri corre dietro a tutto ciò che le arreca diletto, cio è che ella è potentia ragioneuole, lequale le opera per elettione della fua libera volontà, che tanto vuol'dire questa parola, volentieri, & che non è de terminata dalla natura più a vna operatio ne che ad vn'altra;ma può volgerfi& pie garfi doue ella vuole, & in qual parte, più le piace, il che manifestamente ne dimoftro egli stesso, nel primo Canto del Para difo chiamandola, La creatura che hà po tere.

184

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

## Di Piegar' cofi pinta in altra parte.

Hauete anchora da notare che Dante non vsò in quefto luogo il verbo Traftul la, solamente per istare nella metasora o fimilitudine da lui presa poco di sopra quando agguagliò l'anima ad vna fanciulla, Et molto meno per essere forzato dalla rima, perche innanzi harebbe formato vn vocabolo o vn verbo di nuo uo, come egli hà fatto in qualche altro luogo. Et di questo ne rende certa testimonanza vn comento che io hò veduto, fatto ne tempi fuoi , da vno il quale fcriue, che Dante stesso gli disse, che in tut ta la fua comedia non era "parola alcuna che egli vi hauesse messa forzato dalla rima, ma che tutte erano fecondo la fua in tentione. Non lo vso dunque se non per arte, & per dottrina grandissima, non potendo ne meglio ne piu priopriamente esprimere il concetto suo, che con questa voce Trastulla. Conciosia che e' voleua dimostrare; che il diletto & il piacere che prende l'anima delle cofe di questo Mon do , naíce dala poca & imperfetta fua cognitione, & non da perfettione alcuna che si truoui in quelle. Et però d'isse,

## Volentier corre a cio che la trastulla.

Imperoche trastullo (come a ciascuno di voi è noto ) e quel piacere & quel vano diletto che pigliano i piccioli fanciulletti; di que giocolini & di quelle fauole, che dicono loro le madri & le balie, Il quale diletto, come habbiamo det to,nónaíce dala perfettione di quelle,ma dalla poca cognitione di essi fancingli. Cosi l'anima bene spesso per il suo poco conoscimento, o per le proprie passio ni, dalle quali ella è molte fiate ingannata, prende piacere di quelle cose, doue non è piacere ne contento alcuno. Et però vedete voi che tutti 1 piu faui; & che piu conoscono le cose quali elle sono piu dispregiano le cose del Mondo, come aperto ne dimostrà il sapientissimo Salamone quando dice, Ecce vidi cuncta que fub cœlo funt : & omnia vanitas Ne altro intendeua l'Apostolo Paulo, quando scriueua a Corinthii. Mentre che io era fanciullo, io fapeua come fan ciullo. cioè mentre che io conosceua im perfettamente, io mi dilettaua nele cofe del Mondo. Ma hora che per gratia di Dio queito è euacuato in me, cio è che io fono ftato illuminato della gratia di Dio, io reputo ogni cofa vile per CHRI STO, nel quale ritruouo tanto vero con tento, che io defidero di effere difciolto da quefto corpo, & di effere con lui. Et fin' qui voglio che per oggi ne bafti di hauere ragionato fopra a quefto ter zetto del nostro Dante, per il che ringratiandoui della tanto gra ta vdienza fo voftro fine.

. 187

## LETTIONE QVIN TA SOPRA IL ME DESIMO LVOGO DI DANTE.



188

L DIVINO Platone, (che coli perla fua gran difsima fapienza lo chia maron gli antichi Filofc fi) quello dico Magnifico Signor Confo-

lo, & vditori nobillísimi, che in quella fchiera andò piu prefio al fegno, volendo moftarci la cagione per la quale l'huo mo, iche hà l'anima rationale, che lo fa tá to nobile & tanto perfetto, che gli antichi Sapienti lo chiamaiono, chi Dio ter reno, chi animal diuino, & chi miracolo grandifsimo della natura; errasse cofi spef se tiero dele virtu, co pericolo d'infamia pre fente, & con timore di futura pena, cami nasse per quello de vitii : Introduce nel VII. della sua Republica Socrate Filoso fo fapiétissimo, il quale fotto vn' poetico

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

velo ( che cosi scriueuano allhora per no palefare i profondi misterii della santisima Filosofia a coloro che lasciando da parte il purissimo pane de gl'Angeli, vo ' gliono piu tosto immondamente sedendo in terra cibarli di ghiande ) dice coli ; Fingete con l'anima vna cauerna oscurif fima sotto la terra nella quale per via alcuna entrar non possino i raggi solari. Et immaginateur che dentro a quella fia no stati alleuati & nutriti alcuni huomi ni dal nafcimento loro fino a glianni del la diferetione, & del conofeimento: ma lafciati fempre di maniera che non pofsino volgere il collo o la tefta in parte alcu na, talmente che non possino mai vedere altro che quello che hanno dinanzi alla fronte. Immaginateui anchora che dietro a ciascuno di loro, sia posto vn lume & che infra loro & quello fia vna via al guanto eleuata a modo di scena da commedie, per la quale passino cotinouamen te animali dogni forte, & huomini di va rie etadi, che portino colonne; vafi, Naui & altre cose artificiali in mano & faccino apparire le loro ombre nella faccia del la spilonca dinanzi a gliocchi di questi le

gati. Immaginateui anchora che gl'huo mini che passano su per la scena & di chi veggono l'ombre i legati, fauellino continuamente insieme, & che la loro voce ripercotendo in quella faccia doue appariscono l'ombre loro ; facci vno ecco , & ritorni in dietro di maniera, che a legati paia certissimamente che l'ombre sieno quelle stelle che fauellino : Certamente che quando costoro che sono stati cosi le gati, & infino dalla nascità loro nutriti, fussero disciolti, & potessero riuolgere la faccia indietro, a vedere quelle cofe & quegli huomini, de quali fino allhora no hanno mai visto se non l'ombre solamen te, in quel modo però che e potessero no essendo auezzi i loro occhi a vedere mai lume, & fussi loro detto che le cose fino allhora vedute da loro, fono l'ombre di quelle che e' veggono, con difficultà grandissima lo crederebbono. Et aduerrebbe loro questo per l'habito di gia fatto nelle menti loro dalla lunga confue tudine, per la cognitione del senso, che quelle ombre sieno le vere cose, & sieno quelle, che vadino, & che ragionino in-fieme. Anzi, & per eller stati auezzi a ve

190

dere solamente quelle : & per non poter'sofferire il lume con gliocchi, & non viessendo assuefatti, volentieri si ritorne rebbono à riguardare nelle ombre folite, & a pascersi di quelle : Et vorrebbono fi nalmente nella lero cecità, fenza hauere a mutarfi, finire al tutto la vita loro. In questo me defimo modo dice il diuino Platone che aduiene alla infelice & mife rella anima humana; la quale anchora che ella fia creata dal fommo Opifice, ri piena & ornata di molte scientie, & di molte cognitioni, quando si parte dal Cielo, se le dimentica tutte ; Et giugnen do di poi nel Mondo; che altro non è cer tamente che vi.a cauerna oscurissima, do ue non fi vede gia mai luce del Sole,cio é della perfetta verità, ma solamente il lume suo secondario, & la reflessione de raggi suoi è legata a questo corpo terrestre; pieno di oscurita & di tenebre, di maniera che ella non puo fe non con dif ficulta grandifsima alzare gli occhi della vera cognitione ale cofe diuine, ne voltargliad altro gia mai, che a queste cose terrene;& a questi beni caduci;i quali no son' veri & perfetti beni, ma solainente

vna immagine & ombra di quegli. Come ben voleua dire Paulo Apostolo, qua do fcriueua a Corinthii, che noi veggia mo hora come per vno fpecchio : Cocio fia cofa che la natura dello specchio sia di rappresentare solamente le immagini delle cose, & non il vero essere loro. Et fe bene la pouerella ha dietro di fe posto il lume della ragione, per beneficio della quale (anchora che con difficultà)ella potrebbe conoscere che cio che si ritruo ua fotto il Cielo, come diceua il fapientissimo Salomone, non e altro che vanità, Il fenso nondimeno dal quale appren de ella ogni sua cognitione, & dal quale solamente e ella sempre ammaestrata, continouamente la inganna.Imperoche gliocchi altro non le dimostrano per il ve ro & fommo bene, che la bellezza corpo rale, caufata ne' corpi della debita propor tione delle linee, & de colori. Ne gliorec chi, altro che la dolce armonia de suoni, & delle voci, nata da lo artificiofo mefco lamento de' numeri proportionali, & di poi applicata a' fuoni , o ueramente la c**ó** positione delle bene ordinate parole, fotto certi numeri che arrecchino dolcezza a l'orec-

a l'orecchio. Il gusto, la soauità & varie tà de fapori, & cofiglialtri fimilmente, queile delettationi che fi truouano ne' lo ro obbietti.La onde la miferella inganna ra & mal'congliata dal fenfo, ilquale fem pre fugge ciò che gli recà fatica & dolore, & legue cio che gli porge quiete & piacere; lasciando il salutifero & ottimo fentiero delle virtudi, per parerle dif ficile & erto, per il reo de vitii che facile & diletteuole se le dimostra, continouamente cammina, non considerando la Itolta, che se bene si dimostra faticosa & difficile al cominciamento la strada della virtù, al fin poi ne conduce in luogo, doue eternalmente si gode in sempiterna pa ce. Et quella de' vitii, che si dolce & dilet teuole appare, ad eterna confussione, & a guerra perpetua ne conduce. Il medefimo che Platone (benche per altra maniera)faccendo hoggi il noftro Poeta,ne'tre versi che anchora ci sono a esporre, dice, che con tutto che l'anima sia stata creata da Dio cofi nobile, & tanto perfetta ; & mossa dal suo lieto fattore, sia inclinata ad amare il bene, come nella passata lettio ne dimostramo. Ella non di manco, sen-N

tédo il fapore del picciol bene che in que fte cofe mondane fi truoua,fi inganna,& correndo dietro a quello, troppo fi appiglia a effe,fe Guida o freno alcuno, non tocono lo amor' fuo altroue. Per il che fu fommamente neceffario che'fi facefsino le leggi, & l'altre buone ordinationi, come di fotto vedremo. Dice dunque

Di picciol bene in pria sente sapore, Quiui si ingunna, or dietro ad esso corre Se Guida o fren' non torce il suo amore. Però conuenne Legge per fren' porre.

Per intendimento delle quali cofe, do uete aduertire, che tutti gli effetti rapprefentano in qualche modo le cagion' loro. Imperoche alcuni rapprefentano fo lamente vna piccola ombra o vero fegno o per meglio dire, folamente vn veftigio della caufa loro, come fà verbi gratia vna orma o pedata che impreffa nel terreno, mostra il pie della bestia che la hà stampa ta, o come il fumo, che mostra il fuoco. Alcuni altri ne sono, che non solamente rappresentano questo, ma la propria simi glianza, & la stessa immagine, come fa il fuoco del fuoco che lo hà acceso, & co-

194

me fanno bene spesso i figliuoli, de' padri & delle madri che egli hanno generati, & come fanno anchora tutte le cofe arti ficiate, della Idea, & modello che era nella mente dello artefice che le hà fabricate. Et aduiene questo, perche sempre lo agente cerca di fare il patiente simile a se il più che è possibile. Non è adunque ma rauiglia, estendo questo vniuerso effetto & opera delle mani di Dio, fe in tutte le creature di che egli è fabricato & compo fto, cominciandosi da la più imperfetta, che è la prima materia, per non hauere in fe forma alcuna, che le dia perfettione, & ascendendo infino a le più perfette, che fono i Cieli & le intelligéze, che gli muo uono.Non è dico marauiglia, fe in ciafcu na di queste cose, & nel tutto anchora, ri fplende in alcuna maniera la fua cagione, la quale è Dio ottimo & grandifsinio.Et in chi più & in chi meno, fecondo la capacità & perfettione della loro natura, & in varn modi & diuerfa guifa, fecodo che a lui medefimo è piaciuto.

Rifplende primieramente Dio in que fto vniuerfo per la grandifsima potentia fua,cóciofia che come fcriue Mofe nel Ge N ii nefi, che egli lo creasse di niente. La qual' cosa certamente no poteua fare altri che egli.Imperoche non effendo altro il crea re, che dare lo csiere simplicemente à vna cofa, la quale non era prima in modo alcuno. Et essendo lo essere vno effetto vniuerfalifimo,& che fi ritruoua primie ramente in tutte le cole, fotto la quale co fideratione elle fono da Filofofi chiamate Enti, debbe ancho ridursi in vna cagione vniuerfalisima, laquale non può essere altro che Dio. Così come lo essere particulare, cio e in questo modo o in quello altro, fi riduce a le cagioni particu lari, come fono la natura o l'arte. Et se be ne fi truouano alcuni, tra iquali pare che fusse Auicenna, iquali hanno tenuto che la prima fuftantia; infieme co'l fuo Cielo habbia folamente creata la feconda, & la feconda la terza,& coli confeguentemen te discendendo infino a la materia di que sti corpi inferiori. Questa opinione non dimanco è stata riprouata dottissimamen te da' nostri Teologi,& particularmente da S. Tomafo, nella prima parte della fua Teol ogia, a la Quistione X L V. doue egli chiariisimamente dimostra, che tut-

to quello che operano le cause seconde, lo operano come instrumenti,& in virtù della caufa prima ; fi come fanno tutti gli inftrumenti in virtù della mano dello ar-La onde quando noi vedeftefice. fimo creare qualche cofa di nuouo da qual si voglia creatura, dobbiamo fermamente credere (come scriue il Maestro delle sententie nella quinta distinctione del IIII.) che ella lo facci instrumental mente,& per potentia conceffale da Dio al quale folamente si appartiene il creare, & non per autorità o virtù propria.Impe roche in questo è differente Dio, ilquale è agente vniuerfalissimo, da gli agenti particulari; che quegli nelle operationi loro,ricercano la materia ; & egli non hà bifogno di materia alcuna. Questa grandissima potentia di Dio sono sforzati a confessare i Filosofi anchora, per vna pro pofitione che egli hanno cauata dalle cofe naturali, & certifsima appresso di loro, laquale dice, che in ogni genere di cose, fe ne dà vna massima & principale, la qua le è tale per essentia, quali sono l'altre dipoi per participare di lei. Come si vede verbi gratia nelle cose calde, fralequali N iii

per principalissima si dà il suoco, che è so lamente caldo per propria effentia; doue tutte l'altre sono ca'de solamente per par ticipare di lui, chi più & chi meno. Bifogna dunque secondo la dottrina di colto ro, che fra gli Enti anchora, fe ne dia vno maísimo & primo, ilquale fia per propria effentia,& tutti gli altri poi fiano per par ticipatione di quello.Si come apertamen te ne dimostrarono Parmenide & Meliffo, Filosofi antichisimi, dicedo, che egli fidaua solamente vno vero & persetto Ente: & che tutte l'altre cose erano qua fi vna ombra di quello & folamente erano tanto, quanto elle participauano di quello: Et questo vero Ente, non può es fere certamente altri che Dio ottimo & grandissimo.Ilquale hà solamente lo esse re da fe steffo, & per propria effentia, & non per participatione d'altri, come l'han no tutte l'altre'cole per participare di lui. Et che questo sia il vero, ce lo manifestò egli steffo allhora che dimandato da Mofe ( come fileggie nel 111. Capitolo del lo Efodo ) che da lui era mandato a Faraone a dirgli, che lafciasse il fuo Popolo, chi egli hauesse a dire, che lo mandasse.

Rispose нентен, la qual voce propria mente fignifica colui il quale veramente è,& che è per propria essentia, & depende solamente da se medesimo.Imperoche questo nome, secondo che referiscono al cunigramatici Hebrei, è composto de la terza persona del tempo passato, del verbo fustantiuo, cio è del verbo sono; ilqua le denota effere, & di quella del tépo pre fente, & diquella del futuro : per il che propriamente suona, colui il quale, fu, è, & farà.La qual cofa fi può dire di Dio fo lamente, & della diuinissima essentia di quello, che fu fempre, fempre è, & fempre farà anchora, perche impermutabilmente, & senza variatione alcuna è sempre in fe steffa quella medefima: come bene can taua Dauid profeta dicendo. Ecco tutte le cofe ,& i Ċieli anchora fi mutano & in uecchiano,& tu folo fei fempre il medefi mo : & gli anni tuoi non mancheranno mai.La qual cosa dottissimamente considerando S. Hieronimo, hauendo a tradurre esfa voce ненген, tradusse, io che sono.Imperoche se bene si considera, nessuna altra cosa c he Dio solo, può dire assolutamente, io sono. Conciosia cosa N 1111

che ciuschuna cosa, eccetto lui, sia sempre in continuo fluffo, & in continouo moui mento, camminando sempre a la corruttione. Per il che non può ella dire, io fono nel tempo presente atteso che prima che ella habbia sinito di proferire la paro la,quello instante o momento del tempo prelente, è passato via, & enne venuto vn altro, che non la lascia più essere quella medefima. La onde faujamente dicono coloro che tengono che quella fanità stef fa, che in me si ritruoua al presente, non fia la medetima che quella che era in me due hore sono. Perche essendo mutato il fubbietto oue ella e fondata, che fono io: forza è che ella anchora fia mutata, & nó fia veramente quella medelima. Et coli non può gia mai cofa alcuna mortale,dire fermamente io sono, ma più totto, io fui. Ne anchora le diuine & immortali, veramente lo possono dire, conciofia cola che se bene elle non sono sottoposte al tempo, & non vengono a variarli o mutarli gia mai:non fono però tali da loro stesse; ma hanno lo essere da lo Ente primo.Per il che non possono elle dire,10 sono, veramente & semplicemente; ma

200

con questa aggionta, perche Dio mi hà dato l'essere. Il che non aduiene a lui, che hà lo essere da se medesimo, & è vera mente, come habbiam' detto. Questa cofa ben' conobbero quegli antichi fapienti Greci, che (fecondo che scriue Plutarco sutore grauissimo) haueuano scritto nel tempio de Apollo, TV SEI, & con questo detto solo lo honorauano. Essendo egli dunque folamente il primo & vero Ente, come habbiam'detto, ne se gue per la dottrina de'Filofofi, che tutte le altre cose habbino lo essere da lui. Il che chiaramente ne dimostrò la infalibile verità LESV CHRISTO Saluator' nostro quando nel sacro Euangelio ne diffe, che era la vita del Mondo: Nel qual Mondo, nella maniera che habb am' veduto rifplende chiarifsimamente la sua potentia, come in opera & in effetto delle sue potentissime mani. Il che voleua inferire il Profeta, quando diceua. La destra del Signore, è efaltata so pra a tutte le cose.

Rifplende anchora Dio in questo vni uerso per la sapientia, come puo conosce re molto bene, chiunche vuole ; conside-

rando la marauigliofa bellezza, che da Greci & da' Latini parimente chiamare lo hà fatto, con voce che fignifica adornamento:chiamandolo quegli cosmos & questi MVNDVS. Et certamente chi bene lo confidera non lo puo giudicare ne effetto ne opera d'altra mano che di Dio folamente, il quale (come diceuail Profeta ) con forma sapientia hà fatto o gni cofa. Impero che fe bene fi confidera l'ordine mirabilissimo che si ritruouain quello,& donde tutta la fua bellezza depende, si vedrà certamente che egli & no a'tri poteua farlo;per effere non folamé te fapientissimo, ma la fapienza stessa, on de lo chiamano anchora gli Hebrei но с MA, il qual' nome fi interpreta, fapientia, denotadociche la sapientia che è in Dio è effo Dio. Conciofia cofa ( come diceu**a** A gostino ) che cio che si truoua in Dio fia Diosteffo. Laqual cosa chiaramente ne dimostrano le parole di Salamone,quá do in perfona della fapienza dice. Mentre che lo Altissimo poneua i fondamenti della terra & ordinaua i termini alle acque, fuor'de'quali non hauessero a trapaf fare, io era seco, componendo & assertan

do tutte le cose. L'ordine marauighofisi mo di questa diuina sapienza, primieramente fi mostra ne' Cieli: iquali con tanti varii moti, cofi ordinatamente fi muo uono, portandone da Leuante a Ponente,i mirabili corpi celesti, & particularmé te i fette Pianetti, per il cerchio obliquo, da'i moto de' quali per esso cerchio obliquo è caufata qua giuso in terra la generatione & la corruttione delle cose:in ma niera tanto marauigliofa, che sforza chiŭ que la attende ad esclamare co'l Profeta. I Cieli narrano la gloria tua. Et confiderando il Cielo stellato di tanti lumi orna to & dipinto; i diuersi influssi, de' quali si regolatamente gouernano le cose più basse, & il moto di lui si saldo & si fermo che in ogni XXIIII hore, fi gira tutto intorno a la terra, & portandone feco gli inferiori, inuiolabilmente ci fà questo ordine, che dopo il verno fia Primauera, & dopo la Primauera la State, & gli altri tempi di mano in mano è anchora sforza to nuouamente a dire col Profeta, & il firmamento annuntia & manifelta l'ope re delle tue mani . Chi dipoi descendendo più basso, considera il marauiglioso ordine de gli Eleméti, & la mirabile pro portione & armonia che infieme concate na tutte le cofe miste, cosi perfette come imperfette, & cosi le' fenza anima, come le animite, è constretto a dire co'l Profeta, O Signore, tu hai fatto tutte le cose co fomma sapienzi. Ma per non essere più lungo in vna materia, che ciaschuno per se medessimo può discorrerla. Concludia mo finalmente, che la fomma sapienza di Dio, chiaramente risplende, & si manisesta in questo vniuerso, come ampiamente ci dimostra questo nostro diuin'Poeta, nel canto decimo del Paradiso dicendo, che.

Lo primo & ineffabile ualore Ciò che per mente, o per occhio si gira Con tanto ordine fc, ch'esser non puote Senza gustar di lui, che ciò rimira.

Rifplende anchora Dio in questo vni uerío per la bontà, & primieramente nel lo hauerlo creato. Conciofia cosa che ef fendo egli il sommo bene, & il suo fine medesimo, & hauédo la felicità, & la bea titudine sua da se stesso, non hauesse biso gno di creare altre creature. La onde ben

204

dice Dionifio nel I I II. capo della diuina Ierarchia, & Damasceno nel I I. libro del la fuaTeologia, che netfuna altra cagione moste Dio a creare questo vniuerlo; se non la immensa & incomprensibile bontà fua, effendo egli il fommo & il vero be ne. Imperoche così come la natura della luce, è di illuminare, & diffondere il lume suo, la natura del bene, è di comunicare se stesso , & far parte di se ad altri. Per il che non aduiene di Dio come de gli altri agenti, iquali operano tutti per qualche mancamento, aspettando qualche persettione o qualche diletto, oueramente qualch e vtilità da le loro operatio ni, oue Dio, al quale nulla manca, & che non può riccuere perfettione alcuna da altri che da se stesso, & come diceua il Re gio Profeta, Bonorum nostrorum non eget; non fu moffo da altra cagione alcu na a creare il Mondo, che dalla stessa bon tà fua, per laquale gli piacque di fare tante varie creature, solamente per hauere a chi far bene, & comunicare se medelimo, & dimostrare la perfettione & la bellezza sua, come dottissimamente ne dichiara il Poeta nostro nel canto septimo del Paradifo, dicendo.

La diuina Bontà,che da fe sperne Ogni luvore , ardendo infe sfauilla Si,che dispiega le bellezze eterne .

Per questo, i sapientisimi Cabalisti, fra le dieci annumerationi o vero attribuiti, che e' pongono in Dio, chiamate da loro le vestimenta di quello, perche elle non si gnificano la effentia fua leparata & nuda ma certe proprietadi per lequali egli fima nifesta alle creature, pógono la bontà & la clementia, & dicono quella esferela fimbria di esse sue vestimenta. Et che cia schuno che la tocca, ne sente vscire vna viriù che lo fa perfetto. Come aduenne anchora a quella feminetta, de la quale Icriuono gli Euangeliiti, che toccando la fimbria delle velti di CHRISTO, fu fanata da la fua grauifsima infirmitade.Co noscesi secondariamente la bontà di Dio oitre a lo hauere creato le cose, & dato lo ro l'effere, nello hauerle create buone & perfette ciaschuna nel genere suo. Imperoche, fi come egli non folamente, è ma è perfettissimo & beatissimo sopra ogni credenza, & sopra ogni immaginatione

206

humana, cofi non hà voluto dare alle cose lo effere semplicemete, mediante ilqua le elle fussero; solamente, ma hà loro dato il bene, anzi il perfettaméte esfere, quáto la natura di ciaschuna, poteua capere il più.La qual cofa manifestissimamente ne dimostrano le parole di Mose nel primo del Genefi, doue egli nella creatione delle cose dice. Dio vide tutte le cose che egli haueua create, & erano molto buone. Et se bene non sono da lui replicate queste parole nella operatione del fecondo giorno. La cagione è che vi si fa men tione della creatione delle acque, lequali non hebbero allhora la perfettione loro, ma folamente nel III. giorno, quando le chiufe Dione' termini loro & appari fu la terra. Non dice dunque Mofe quelle parole il fecondo giorno, per essere l'ac que anchora imperfette, & non per alcu na imperfettione del binario, come vogliono alcuni. Conciofia cofa che fe bene detto numero è posto da' Pittagorici tra i principii imperfetti, & da'Matematici è similmente reputato imperfetto per la di uisione che e' può riceuere, egli è nondimeno nelle Sacre lettere assai honorato, conciofia cofa che in due mandati folisfe codo le parole del Saluator noftro i e s v CHRISTO confifta tutta la legge. Per il che possiamo finalméte concludere, che tutte le cose fiano persette nello effere lo ro, pure che elle fiano viate bene. Impero che tutte ( come ben' diffe il nostro Petrarcha )

V scir'buone di man del Maestro eterno .

Et cosi habbiamo chiaramente veduto, come in tutte le cose, per potenza, sapientia, & bon'à risplende la imagine & fimilitudine di Dio, in qual più & in qual meno, fecondo la nobiltà & capacità della natura loro. Ne la immagine folo di Dio vniuerfalmente, come di primomotore, & di prima & vniuerfalifsima cagione di tutte le cofe ma della stefsa Trinità santissima (come bene referifce Augustino nel libro de Trinitate) di ftinta in tre persone, & vnità in vna essen tia.La cognitione della quale hanno potuto hauere solaméte coloro, che hanno camininato con il lume fantifsimo della Fede.Imperoche se voi considerate bene in ciafchuna creatura è primieramente lo esser ilquale ella è. Dipoi vi è la forma,

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

p ma, per laquale ella è determinata nella sua ipetie, & vltimamente vi el'ordine, per il quale ella è indirizzata al fine suo. Lo effere semplicemente rappresenta la potenza del Padre, che di niente hà creato tutte le cofe . La forma rapprefenta la fapienza del figliuolo, & del verbo eterno, si come le forme artificiali rappresentano la Idea & concetto dello artefice, & l'ordine, per ilquale ella hà in fe il principio delle sue operationi, onde ella può co feguire il fuo fine, rappresenta la bontà dello Spirito fanto, ilquale non esfendo altro che amore, hà voluto che ciafchuna creatura possa peruenire al fin suo,& acquistare quella perfettione che si conuiene alla fua natura.

Non è adunque marauiglia, effendo in tutte le cofe Dio, fe l'anima che d'altro che di lui non cerca, fentendo il fapore del picciol'bene che in quelle fi ritruoua, ilquale però ( come dice il Poeta nostro nel vigesimosesto del Paradiso)

Altro non è, che di suo lume un raggio. - Corre dietro a quelle, & credendosi quiui trouare il suo vero & vltimo fine, si inganna in quelle, come suo de pa role dello autore. Laqual cofa, come le ad uenga, lo dimostra egli stesso, nel terzo trattato del suo conususo, dicendo, & si come Peregrino che và per vna via, per la quale mai non fu, che ogni casa che da lungi vede, crede che sia lo albergo. Et non trouando cio effere, drizza la creden za a l'altra. Et cofi fà di cafa in cafa, tanto che a lo albergo viene. Cofi l'anima noftra incontinente che nel nuouo, & mai non fatto cammino di questa vita cutra; dirizza gli occhi al termine del fuo fommobene. Et però qualunque cosa vede che paia hauere in se alcun' bene, crede che e' fia esto. Et perche la fira conoicenza prima è imperfetta, per no estere esper ta ne dottrinata, i piccolibeni le paiono grandi, & però quegli comincia prima a defiderare.Onde veggiamo i paruoli defi derare massimaméte vn' pomo, & poi più oltre procedendo, defiderare vno vccellino, & poi piu oltre procedendo, desiderare vn'bel'vestimento, poi il cauallo, poi vna donna, poi ricchezza non grande, poi più grande, & poi più. Et questo incontra, perche in nelluna di queste cofe truo ua quello, che ella và cercado; & credelo trouare più oltre. Per il che vedere si può che l'uno defiderabile stà dinanzi a l'altro a gli occhi della noftra anima, per modo quasi Piramidale, ch'el minimo gli cuo+ pre prima tutti, & è quasi punta dell'ultimo desiderabile che è Dio, quasi basa di tutti: si, che quando da la punta verso la basa, più si procede, maggiori appariscono gli desiderabili & da essere più desiderati. Pei questa cagione corre dunque l'a nima nostra dietro a' picoli beni mondani, non per colpa di Dio, che la muoue, ma disessessa, che più auanti non cerca del vero bene; ma fermandofi in questi, fi lascia ingannare da' sensi, iquali continouamente la allettano co' diletti & piaceri mondani, & la spingono ad amare le cofe terrene & caduche; secondo che ma nifestissimamente ne dimostra il nostro Poeta, quando ícufandofi con la fua Bea trice nel XXXI. del Purgatorio dice.

le prefenticofe. Colfalfo lor' piacer' suoller' miei passi. Et però dice egli hora in questo testo; Quiui si inganna, or dietro ad esse corre. Doue con arte grandissima, & come O ii

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

egli è fempre solito molto propriamente, vsò questa voce, Corre, & non vsò Và: per effere il correre, vn'mouimento affai più veloce, che non è lo andare naturale. Caufato nello animale, da gran' defiderio che egli hà, o di confeguire prestamente qual'cosa che egli paia vule o dilettabile; o di fuggirne qualche altra che egli paia dan nola & molesta. Volédo il Poeta dun che mostrarci, come l'anima nostra segue bene spesso questi beni mondani, che no son veri, maapparéti & seguitaqueglimol to più che ella no douerrebbe, dice, Corre : perche si come il correre nel o anima le, non è quel modo di muouersi, che ordinariamente fe gli courene: cofi, il fegui re le cose terrestri, non è quella operatione che propriamente si conuerrebbe alla anima nostra. Conciosia cosa, che ella sia creata a maggior' degnità è a più nobile operatione.

Ma perche effendo ella vno agente libero, & che opera per elettione della ftef fa volontà propria ; & non guidata dalla natura, come fanno gli agenti natu rali; puote ad ogni fua posta riuolgere i passi altroue che doue prima gli haueua indiritti, soggiungne, & dice,

Se guida, o fren' non torce il suo amore .

Quello che intenda in quelto luogo il Poeta per freno, è cosa manifestisima, esponédosi egli medesimo nel verso che segue, oue egli dice,

Però conuenne legge per fren' porre :

Ma non è gia manifelto quello, che egli intenda per Guida, interpretandolo variamente gli espositori. Conciosia co sache M. Pietro suo figliuolo, intenda per Guida, il Papa, la qual cofa no mi pia ce punto. Et il medefimo pare anchora che fenta Benuenuto da Imola che comé tò Dante in lingua Latina , dicendo egli Se guida, id est Pastor. Francesco da Bu ti espone se guida, cioè se huomo alcuno faputo, che infegni quel bene a che si cot re, non essere vero bene; & non douersi amare oltre a modo. Aggiunta anchora la gratia illuminante di Iddio che conuie ne effer guida delle menti humane. Con costui pare che in vna parte conuenga il Vellutello, dicendo, Se guida, cioè fe ammonitione o amaestraméto d'altri.Il Lan dino, che in prima dice, Se guida, cio è, se lo intelletto nostro destandosi;o precetto () 111

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

di più dotto huomo ammonédoci; li ridu ce finalméte egli anchora a la gratia, dicé do, fe la gratia di Iddio illumină loci. La quale espositione se bene è verissima. Co cioliache come dice i Esv CHRISTOnel lo Euangelio, che neffuno vadi a lui che è la fomma & perfetta verità , le il Padre fuo,cio è la gratia non lo tira. A me men te di manco non piace molto. Perche se bene noi fiamo tutto quello che noi fiamo per gratia di Dio, come bene diceua S. Paulo, Et ogni bene & ogni dono otti mo viene da lui, come afferma Iacopo Apostolo. Questa è vna cagione troppo vniuerfale, & che la sà addacere ogniuno. Essendo sempre costume di coloro che non fanno, ricorrere a le cause vniuerfali.Per questo dunche discendendo a più particulare cagione, dico che io penfo, che il Poeta in quello luogo intenda per guida quel lume naturale che Dio hà dato all'huomo, perche e' possa condursi al fine suo. Il che volle forse significare il Landino, quando disse, lo intelletto, anchora che lo intelleto propriaméte parlá do secodo che noi habbiamo dal Filosofo nel VI. della Etica, si eserciti solaméte cir;

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

214

ca a la intellettione de' primi principii.In tende düche il Poeta per Guida, no lo in telletto proprio, ma il difcorfo che nafce da quello, cio è quel lume, & quel giuditio che è scritto nel cuore di ciascuno, chiamato da alcuni coscienza, che ripré dendo ciafeuno de gli errori fuoi, & loda dolo de le buone opere, scrue ( come scri ue Paulo)per legge a quelle genti che nõ la hanno. La onde come si couiene a crea ture ragioneuoli, viuono politicamente & moralmente; come fi legge che fecero gia tanti Filosofi, & tanti nobilissimi Ro mani. Ma chi volesse esporlo più particularmente anchora per noi Christiani,potrebbe intendere per Guida il lume della facra Scrittura, come altroue accenno il Poeta stesso dicendo.

Hauete il uecchio,e'l nuouo Teftamento E il Paftor della Chicfa,che ui guida : Quefto ui bafta a uoftro faluamento .

Et chi voleffe penetrare più adentro, potrebbe intendere il lume fantifsimo de la Fede, dato da Dio a tutti coloro, che non fi credendo potere fapere ogni cofa con il loro lume naturale, humiliati nel fuo cofpetto glie la chieggono co gran fa O ii ii ducia, dicendo infieme co'l Profetta Signore illumina gli occhi miei, accioche 10 confideri le opere tue marauigliofe. Le quali (fecondo che egli iteffo confef fa, ringratiandone il Padre) fono celate & afcofe a i fapienti del Mondo, & reuelate a i pargoletti, cio è a' femplici, & a gli humili di cuore. Et della Guida ci bafti quefto.

Per il freno (come noi dicemo di fopra) intende egli la legge; ne hà questo dubbio alcuno, esponendosi egli medesimo. Si che io non sò donde fi caui M. Pie tro che il freno fia loImperatore. Ma dob biamo bene considerare per qual cagione egli chiami la legge per questi due nomi, legge & freno, non effendo egli huomo ( come habbiamo detto più volte) che dica nulla a cafo. Et però fi debbe aduertire, che la legge, & massimamente la divina, de la quale parla 1l Poeta, favel lando egli de l'anima, come di creatura ordinata a la eterna beatitudine, & non de l'huomo come animale fociabile & po litico; al bene essere del quale sono ordinate le leggi ciuili ; fi può confiderare in due modi. Primieramente ella fi può con

216

fiderare come cosa che ci manifesta quel lo che sia bene,& quello che sia male.Per il che diceua lo Apostolo, Se non fusse la legge, io non conoscerei il peccato. Et in questo modo considerata, viene ella a esfere quali vn' lume, che ci guida & infegna per qual via noi dobbiamo cammina re. Et cofi confiderandola Dauid Profeta, diceua, I mandati tuoi fono la lucerna a piedi miei. Et in questa confideratio ne ella fi può chiamare veramente legge, che altro non è che dire, lume, ilquale dimoltra & infegna a gli huomini, quello che edebbino fare. Ne mi curo io qui di alcuna altra etimologia data da gli huomini : hauendone dato questa la verità infallibile nel S. Euangelio, quando dimandato in che modo fi douesse operare rispose, voi hauete la legge, & i Profeti. Intendendo per la legge que' precetti legali che infegnano la via a gli huomini. Ét per i Profeti, le promesse dolcissime fatte da Dio, di dare al Mondo lo vnigenito fuo Figliuolo, ne meriti del quale fi hauefsino a faluare tutti quegli, che credeuano in lui. Secondariamente fi può co : fiderare la legge come vno comandamen é

to, che ilpauentando & minacciando gli huomini col timore delle pene, gli ritiene quasi per forza dal maluagio operare, come il freno ritiene il cauallo. Et in que sto modo confiderandola Paulo Apostolo, la chiamò ministra della Morte. Il Poe ta dunque considerandola in questo modo medesimo la chiamò freno, volendo fignificare che la anima humana correua ageuolmente dietro a' beni mondani, fe la legge co'l fuo lume, il che folo interuie ne a buoni, iquali (come diceua Oratio) operano bene folamente per amore della virtù, o co'l timore quali per forza, il che aduiene a Rei, iquali operano bene folamente per la paura della pena, Non torce il fuo amore, ritirandola nel diritto & ve ro fentiero della falute. Et che la legge habbia in fe queste due proprietà, lo dimostra il modo, co'l quale si legge nello Elodo, che ella fù data da Dio al Popolo Hebreo, nel monte Sinai, doue dice, che appari vno fplendore grandifsimo,& infieme con quello, furono vditi tuoni & & romori spauentosisimi . La qual cosa certamente non voleua significare altro, fe non che ella farebbe a' buoni vn' lume

che infegnerebbe loro la vera via della fa lute, & a' rei vno spauento & vn timore, ilquale quasi per sorza ritrarrebbe molti di loro da la via de vitii & de peccati. Et questo basti per la interpretatione di que sto luogo, che tutto però sia detto come nostra opinione, & non perche io mi per suada, che altri non si truoui chi lo possa esporte anchora molto meglio di quello che hò fatto io. Il quale per non tediarui più sto qui fine a questa lettione.

## ALLA MOLTO ILLV-STRES. LAS. LIVIA TORNIELLA CON-TESSA BVON ROMEA.

## Giouam Battista Gelli Accademico Fiorentino.



220

NCHOR che la fama delle antichisime famiglie de nobilisimi Conti, Tornielli 🔊 Buonromei, hono ratifs.contc/Ja,da l'una del lequali dentro alla inclita cuttà di Milano, traheste la uostra origine, ơ nell'altra ui fiate tanto honoratamente accompagnata, mi fusse gia è gran tempo peruenuta a l'orecchie. Le rare uirtu uostre, al presente at te non forse maco ad illustrar si fatte famiglic, che si sian quelle ad illustrar les:oltra à lo amore, che ella porta al nostro eccelenti simo Dante, per cagion del quale ella è solita dire, che adora Firenze per esser estata patria di quello; mi hanno certamente condoti o in ammiratio-

ne non piccola della grandezza del giuditio, 🕑 dello ingegno di V.S. Ma quella humani tà che ella mi ha dimostratu, nello efferfi mof-Ja cofi amoreuolmente, 👁 cofi familiarmente à scriuermi solo per ringratiarmi di quelle poche fatiche, che io gia spesi nello esporre alqua ti uerfi del XXV I. Cap.del suo purgatorio; 🖝 lo offerirmisi oltre a di questo come non solamente studiosa dell'opera di quello, ma affettionatißima de suoi partiziani, d'esser sempre paratissima à rendermi giusto guiderdone, di quel poco d'honore che a lei pare che in quella ma espositione io gli habbia fatto;mi hanno di maniera obligato, fatto stiauo di V. Illust. S. che io dapoi in qua sono ito sempre pensando in che modo io potessi dimostrarmi gratissimo conoscitore, di cosi uirtuoso Indeuole affetto 🕜 di cofi rara et honorata cortefia. Ne hauen do saputo finalmente trouare alcuno altro modo migliore, che dedicarle alcuni miei simili stu dij:mi son resoluto farle dono delle presenti mie poche fatiche, fatte da me sopra un Sonetto del nostro non men dotto, che leg giadro M. Fran. Petrarca, & recitate a li giorni paffati in tre wolte nella felicissima Accademia nostra Fio-

ventina; primi per sodisfare in parte a questo mio d. fiderio, or dipoi accioche la S.V. che è tanto affet:ionata (19 meritamente) alle cose di Dante,pinga non minore affettione anchora al Petrarca.Amando 105 per hauere arreca to non manco gloria, ò manco hon we, alla citta nostra l'uno, che si habbia fatto l'altro, pari mente ambedue . A il che fare giudico io che fieno molto a proposito queste me fatiche tali però quali elle sieno, conciosta cosa che la principal cagione per la quale V. S. (secondo che ella usa di dire ) è diuenuta partigiana di Dante , fia la dottrina di Dante , fia la dottrina che ellatruoua nel opere di quello ; Oio mi sia ingegnato di dimostrare in questi miei scritti, che il Petrarcha anchora/cri/Je con non poca dottrina l'opere sue; 10 non parlo di quelle che egli scriffenella lingua latina, conciosia che cominemente ui è conosciuta la dottrina da ogni huomo; ma anchora in queste che sono state fatte da lui nella nostra Fiorentina, en sua natiua propia. Imperò che lasciando da parte l'ar ee del ben dire, della quale a giudicio di ciafchu no fu egli cert imente mie/tro eccell. chi/ara quello che confiderando diligentemente, molti de suoi sonetti , A la maggior parte delle sue di unifsime canzoni, insieme co il suo triomfo del la Pudicitia ; che non confessi che egli habbia hauuto perfettissima cognitione delle scienze che appartengono a costumi ? Alle uirtu de l'animo, chiamate da i Latini uirtu Morali? Et chi sia quello anchora che nieghi, che e' sapesi molto bene la Politica? So come fatti debbino csere gli stati? So gouernare i popoli? se cgli an dra considerando diligenteriete quella sua can zone, che incommincia.

Spirto gentil che quelle membrareggi. Et chi fara tanto ardito, che non affermi che e' fuffe Filofopho naturale eccelletifsimos leggen do confideratamente il fuo tricmfo del Tempo, & molti altri de fuoi Sonetti, & particularme te questo? O chi non conoscera chiaramete che egli hebbe perfettifsima cognitione della natu ra de l'anima, leggendo quel che dice.

Quando giugne per gliocchi al cor profondo ò quest'altro.

Anima che diuerfe cofe tante s'egli però gli intende.Della Teologia non uoglio io parla re,perche oltra a l'effere ftato facerdote, il pro pio ftudio de quali debbe effer folamente quella

e'sene uede pur molto ampia testimonanza nel suo triomfo della Diminità. La onde coloro, iqualı senza haucre altre lettere, che quelle di humanità sola sfi persuadono di intenderlo perfettamente, si ing annono al mio giuditio di gra lunga. Imperò che egli aduien loro non altrimenti, che a quegli che ritrouandosi per auentura in un bellissimo giardino, ne conoscendo urriù, o propietà alcuna de l'herbe, ò de fiori, che fusino in quello, ma solamente la bellezza i colori 👉 i nomi,dice/sino d'hauer perfetta et intera cognitione della natura loro. La qual co Sa intermene à tuti quegli che nel lezzere gli Scrittori, uanno solamente dietro alla bellezza dello stile, ò alla leggiadria delle parole, senza curarsi, o poco, de sensi, con de concetti, che so . no afcosi fotto il uelame di quelle, or non tenen do rropo conto di coloro, che non hanno hauuto per lovo oggietto principale, il bello or orna to modo di dire, si sono in questa maniera tanto ingannati, che alcuni hanno di/prezzato infino a Aristotile stesso, quello dico di chi il gran de Araboscrisse, che e fu piu tosto, Diuno, che humano, or che la natura lo produsse, per dimostrare l'ultimo suo potere circa a le cose che риq

puɔ saperc l'intelletto nostro; 👉 hanno usato di

dire, che no hauendo egli ufati proemii, ne altri ornati modi di dire, nelle opere sue; non posson leggere i libri di quello. Ma se e' considerassino piu accuratamente, or con piu suegliato ingegno,passando piu adentro che la scorza,la mag gior parte del poema del Petrarca, senza fermarfi solamente nella bellezza delle parole,ne trarebbono oltra àil piacere, molto maggior frutto,che e' non hanno fatto per il pa[ʃato,ơ lariano forzati a lodarlo, non manco di dottrina, che e' fi habbin fatto di bellezza. Prenda adunque con lieta fronte la S.V. questo mio pic colisimo dono,ilquale accettato da lei co quella affettione, et con quello animo che io glie lo pre fento, fara chiara testimonanza de l'honore, et della reuerenza, che io meritamente porto alle rarissime uirtu di quella , non manco che e' sia per fare alla maggior parte de gli huomini(con fiderato diligentemente da quegli)manifestisima fode, che il nostro no men dotto che leggiadro M.Franc.Petrarca,merita non manco lode,appresso di coloro che perfettamente l'inten dono, d'hauere arricchita la nostra lingua di dottrina, che e' si facci appresso il uulgo, di hauerla ornata di bellezza. P

## LA SESTA SETTIMA ET OTTAVA LETTIO NE DI GIOVAM BAT tifta Gelli fopra vn Sonetto del Petrarcha,



226

CRIVE il lirico Horatio, in quel libro che egli fa de l'alte Poetica; Magnifico Confolo, ingegnofifsimi Accademici, & voi altri vditori nobilifsimi, che il Poeta

debbe ne i fuoi Poemi, ò dilettare, ò giouare, ò dire infieme cofe piaceuoli, & co fe vtili à la vita humana: da le quali parole (fecondo me) fi deduce, che quegli, iquali con i loro fcritti, porgono diletto à gliorecchi de gli huomini, ò danno qualche vtile a gli animi; fono i buoni, & veri Poeti, & quegli che in vn tempo medefimo; parimente & infieme fanno l'uno & l'altro effetto, fono gli ottimi, & verifsimi.Il che tenendo per cofa certa mi pare che infra quefti vltimi, & piu fupre-

mi, tenga & habbia tenuto fempre, vno de primi luoghi il nostro non manco dotto che leggiadro M. F. Petrarca, cóciofia cofa che in tutte l'opere fue ( io parlo per hora di quelle che egli compofe nella noftra, & sua propia bellissima lingua Fiorentina ) fia non manco fcienza,& dottri na, che ornamento, & bellezza. Se bene ef fendo stati infino à qui molti, anzi infiniti,quegli che hanno lodato la fua bellezza, pochi, anzi rarifsimi fiano stati quegli che habbin mostro di hauer conosciuta la fua dottrina.La qual cofa,mi ha arrecato fempre non piccola marauiglia', & mafsimamente quando io fono ito confiderando, quanto sia stato grande il numero di coloro che l'hanno comentato; per il che defiderando io fommamente di dare occa fione di farlo conoscere, à cagione che egli, come giustamente meritano le sue fa tiche, per lo auuenire, sia non manco loda to della dottrina, che per il passato della bellezza, ho pensato dichiararui hoggi vn leggiadrifsimo fuo Sonetto, non manco dotto certo che bello:fatto da lui gran tempo dopo la morte de la fua M. Laura; nel quale, oltre al fuo bel modo di dire, di р **i i** 

mostra egli con arte, & dottrina maravigliofa,quanto fiano fragili, & vane le co-fe del mondo, & come lhuomo debbe leuar da quelle l'affetto, & il penfiero; & riuolgédolo alle cofe diuine, & celefti, por fine mediante il viuer virtuosamente, a que' trauagli, & à quegli affanni, che arre cafeco il mondo, & i beni fuoi : doue voi vedrete chiaraméte, che fotto la belezza, & la leggiadria delle fue parole,& fotto i varii fiori del suo vago, & ornato modo del dire, sono ascosi pretiosisimi, & vtilis fimi frutti di gran dottrina . Iquali mi ingegnero io certamente farui palesi (satisfacciendo parte a gli ordini virtuoli, & a gli vtili effercitii & lodeuoli, de l'honorata Accademia nostra ) per render per quanto io posso il conueniente,& debito merito, de l'honorate fatiche sue al famofilsimo Petrarcha nostro, honore veramé te,& gloria, non piccola de l'antichifsima, & bellissima città di Fiorenze, patria comune a lui & à noi. Et per vsare anchora il propio, & vero officio de l'huomo, che ê il giouar sempre il piu che si puo, a ciachuno, vniuerfalmente, perche oltra à gli vtili amaestramenti che noi caueremo da

le párole del Poeta, la esperienza, che io ho delle cose del mondo, mediante l'eta nellaquale io sono, mi da materia à poterui dimostrar facilissimamente, la natura & la poca fermezza di quelle. Prestatemi aduque quella vdienza, la quale per le vo stre benignità siate soliti l'altre volte, & io leggendo prima il Sonetto, che io ho preso à esporre, mi espediro d'poi, con piu breuita che sara possibile, de le cose che io vi ho promesse, & il Sonetto è questo.

O Tempo o Ciel uolubil che fuggendo Inganni i ciechi & mijeri mortali
O di ueloci piu che uento, ò firali
Hora ab esperto uostre frodi intendo
Mascuso uoi & me stesso riprendo Che natura a uolar u'aperse l'ali
A me diede occhi & io pur ne mie mali
Li tenni onde uergogna & dolor prendo
Et sarebbe hora & e passa paste
Et poner fine a gli infiniti guai
Ne da il tuo giegho Amor l'alma si parte
Ma da il suo mal, con che studiotu il sai
Non acaso, è uirtute, anzi è bella arte.

Leggefi apdreffo gli antichi Theologi de i gentili che Gioue, ilquale era appreffo di loro lo Iddio ottimo, & grádifsimo. Veggendo che quafi tutti gli huomini, fprezzando le cofe diuine & celefti, pone uono ogni loro affetto, & ogni lor cura, in quefte mortali, & terreftri, la onde qua fi che tutti fe n'andauano finalmente nel regno di Plutone; & pochi, anzi rarifsimi eron quegli, iquali faliuono al cielo; ragu nò vn giorno il cufiglio di tutti gli Iddei, & narrado loro quefto, domadò fe e' fuísi

alcun di loro che ne fapeffe la cagione : i quali cofigliatifi lungaméte infieme, donde ciò potefsi auuenire, gli rifpofero finalmente; che la volupta o vogliamo dire il piacere, vícita anchora ella gia del vafo di Pandora (quando ne víciron tutti i ma li, & tutte le miferie humane) mefcolandofi con quefte cofe terrene inuitaua, & tiraua gli huomini dietro al falfo diletto di quelle: per il che igannati da la vana ap parenza loro, rimouendo lo amor da le cofe diuine, & ponendolo nelle terrene, & mortali ; ftauano mentre che viueano non meno con l'animo & con lo affetto, che e' fi facefsino col corpo in terra & fi-

nalmente venendo a morte, se n'andauano infieme con quelle al regno di Plutone, la onde volendo rimediare a questo di fordine, bifognaua leuar il piacer di terra, & ridurlo sufo in cielo; a cagione che gli huomini defiderofi pur di gustarlo, fussin forzati a leuar di terra gli gli affetti loro, & cercarlo suso in cielo, nelle cose diuine,& immortali.Piacque a Gioue quefto configlio, & perche egli fusse eseguito, Mandò in terra le noue Mufe , & Apollo con esso loro, ilquale dolcemente sonando la lira da lui ritrouata nuouamente. & elle fuauissimamente cantando, genera ron tale armonia, che il piacere lasciando stare le cose terrene cominciò à accostarsi loro,& a feguirle per ogni luogo: la qual qual cofa veggendo Appollo, comincio a falire fu verío il Cielo con le Mufejil che volendo anchor fare il piacere, & non po tendo,gli fu detto che e' fi spoglasse & la fciaffe la vesta in terra, per che al Ciel no poteua falir cofa alcuna, fe non tutta pura,& fenza ornamento alcuno`mortale. Spogliofsi all'hora il piacere, & lafciati in fu la terra i panni, fe n'andò nudo & puro dietro a le Muse, & à Appollo, suso in Cie iiii р

232

lo fra gli Iddei. Auuenne in questo mentre, che il dolore, ilquale era anche egli vno di que' mali víciti del vafo di Pandora, andando errando per il mondo, per effere discacciato da ciascheduno, si riscontrò in questa veste de la voluptà. Et pésan do che se egli si vettissi di quella, non sarebbe cosi conosciuto; onde non sarebbe fugito & scacciato cosi da ciascheduno; perche molti si crederebbono che egli fus fe il piacere. Si messe indosso quella, & co si trauestito & mascherato, se ne è dipoi to i fempre per il mondo : doue egli è da molti preso in cambio del diletto:& accarezzato & apprezzato da quegli infino à tanto; che egli si fa con non men loro ver gogna che danno conofcer da quegli. Questa opinione così poeticamente descritta da costoro, certamente non vuole inferire altro ; fe non che il vero diletto, & il vero piacere, è solamente nelle cofe diuine & celesti, & che quel piacere chesi ritroua in terra in queste cose mortali non è altro che il dolore, vestito,& ricoperto alquanto da vn poco di diletto, & di qui auuiene che tutti i piaceri huma

ni, pare che arrechino al fine altrui, qualche dolore, & che al fine del rifo è fempre il pianto come disse altroue il Poeta noftro;& come pno conofcere chlaramente ciascheduno, mentre che egli viue. La qual cosa ne dimostrò apertamente quel fapientifsimo Re de gli Hebrei Salomone quando nel principio del suo Ecclesiaste diffe.Io fui Re d'Ifrael,& propofimi nell'a nimo di cercare la natura di tutte le cofe, lequali fono fotto il Sole;& difsi nel mio cuore, io voglio abbondare di tutte le delizie, & voglio godermi tutti i beni del mondo. La onde ragunai quantità grandissima, d'oro & d'argéto, & di pietre pre tiose, tale, che io superai di ricchezze, tutti glialtri Re, iquali erono stati innanzi a me in Ierufalem. Edificai per mio habitare palazzi ricchifsimi, & bellifsimi, co hor ti amenissimi ; & pieni di tutti i frutti, & arbori nobilifsimi . Preparami vna moltitudine di ferui & di ancille, & di marauigliofi cantori & cantratrici, & non negai a gli occhi miei giamai cofa alcuna che ef fi desiderassino; ne máco vietai al mio cuo re letitia ne allegrezza alcuna. Niente dimeno quando io riuolgeua gl'occhi fopra

tutte queste opere, lequali erono state fabricate dalle mie mani; & a quelle fatiche nellequali io haueua sparsi tanti sudori, io vedeua in tutte vanità, & afflictione d'ani mo, & nessure cosa essere stabile sotto il Sole. Onde sui quasi forzato à gridare.

Vidi cuncta quæ fiunt fub Sole,& ecce omnia vanitas, & afflictio spiritus.

Ad imitation del quale, diffe il Poeta noftro nel principio del fuo trionfo della diuinita.

## Dapoi che sotto'l Ciel cosa non uidi Stabile & ferma.

Questo medesimo cognobbe anchora il diuino Platone, quando nel decimo libro della sua Republica, assimigliò queste cose mondane all'ombre, dicendo, che elle non erono veramente cose, ma vna imagine, & ombra delle vere che sono le cose diuine & celesti, donde su sorse cauato quel detto di quel Poeta.

Puluis, & vmbra fumus.

A questa vanita & poca fermezza delle cofe del mondo, penfaua il nostro Poeta. M. Francesco Petrarcha, quando sece il presente Sonetto. Onde qua si sdegnato seco medesimo, della speranza che egli ha

ueua gia posto, in quelle, come ingannato piu, & piu volte da quella, cominciò a esclamare contro à di loro. Et imitando il Satirico Persio nostro Poeta Toschano quando ammirato de vani pensieri de gli huomini, & delle vanita del módo, scrisse nel principio delle sue dottissime satire.

O'curas hominum, o quantum est in rebus inane. Egli anchor disse.

O tempo o Cicl uolubil che fuggendo Inganni i ciechi & miferi mortali O di ueloci piu che uento, ò ftrali Hora ab esperto uostre frodi intendo

Doue egli volendo dolerfi della inftabilità delle cofe del mondo & manifestare la imperfettione della natura loro, seguita il comune costume de gl'huomini, iquali sempre che voglion dolerfi del poco dura re delle cose, si dolgono del tempo. Et per che come dice il grande Auerroe,

Impossibile est quod multi famant omnino falsum este. Questa vsanza & questo costume del parlare cosi frequé tato da gl'huomini, e di tanta authorità, che Aristotile nel quarto libro della sua fisca volendo prouare che tutte quella

cofe, lequali fono nel tempo & che lo effer loro è milurato dal tempo patifcono continuamente qualche cosa da quello, infra l'alrre ragioni che gli adduce, dice questo; Che tutti gl'huomini vnitamente & qua fi per vna hocca lo dicono. Et dichiarando piu amplamente questo detto loro,ne dà tre esempii. Vno in quelle cose che appartengono alla natura , & due in quelle le quali appartengono à noi,cio è vno nel le cose speculative & l'altro nelle pratiche.Nelle cofe naturali dice egli, che ogni volta che gl'huomini veggono vna cofa inuecchiare, ò peggiotare da lo esser suo, fempre dicono, che procede dal tempo; & cosi nelle cose speculative, quando veg gono vno dimenticare quello, che egli fa peua, dicono che viene dal tempo : Et fimilmente nelle attiue, quando veggono vna cafa rouinare, ò mancare; lo attribuifcono al tempo.Doue(come nota diligen temente S. Tomafo) accioche gl'huomini non li credefsino che anchora le perfet tioni & le generationi delle cofe, si doues fino attribuire medefimamente al tempo: foggiugne tre essempli contrarii al tutto a questi; imperoche nelle cose naturali, di

ce, che quando gl'huomini veggono vna cosa andare, a la sua perfettione, ò farsi di miglior effere; lo attribuifcono alla natura. Et nelle cose speculative, che quado e' veggono imparare qualche scienza, dicono che procede da'l maestro, che glie la in fegnata.Et nelle pratiche quando veggo no edificare vna casa, dicono che glie stato il muratore, & cosi attribuiscono tutti i mali,& tutte le corruzzioni al tempo;& tutti e beni, & le generationi alla Natura & a glialtri agenti particulari. La cagione che gli muoue a'l fare questo (secodo che scriue in questo luogo Simplicio ) si è per che non veggendo nelle corruzzioni delle cofe, la cagione particulare & manifefta, come veggono nelle generationi, & nelle fabricationi desse; non hanno a chi attruibuirlo ne à chi darne la colpa.Onde ricorrono alla cagione vniuerfale di tutte le cofe, che è il moto del Cielo, & il tépo. Perche fe bene cio che fi fa, fi fa in tempo, come anchora ciò che si corrompe, si corrompe in tempo, nelle generationi si veghono le cause, & gli agenti particulari ; Et nelle corruptioni nò: Et però fono da gl'huomini attribuite al tempo. La qual

cosa non è fatta anchor da loro senza ragione alcuna; Imperoche ( come foggiugne di poi Aristotile) il tempo è la morte, & il fine di tutte le cofe . Et la ragione è perche egli è misura del moto. Et la natura del moto è di trafmutare le cofe, da quella dispositione & da quello essere in che le fono, a vn'altro : & far variar conti nuaméte lo stato loro, lequali parole espo nendo S.Tomafo dice.Che effendo il tem po mifura di quel primo mobile, dalqual, procede tutta quella mutabilità, che si tro ua nelle cofe naturali egli è di necessita, che durando il suo moto tutte le cose si tranfmutino, & fi mutino da l'effer loro, il che afferma anchora in questo luogo Giouanni Gramatico, dicendo che cio che hà tempo, è incluso & contenuto da vn maggior tempo, ilquale vince, & fupe ra finalmente ogni cosa. Ma auuertire, che si intende solamente di quelle cose,le quali fono rinchiufe dentro a questi Cieli. Et che essendo gouernate da loro, si muouono continuamente di moti natura li.Onde come noi diremo difotto fi poffo no mifurare con effo tempo. Imperoche come dice Aristotile poco disotto, quelle

238

cose, lequali non sono incluse n el tempo, no patifcono anchor cofa alcuna da quel lo; come sono quelle sustăze spirituali che muouono i Cieli, chiamate da noi angeli, & Iddio ottimo & grandifsimo, iquali nõ fi chiamano effere nel tempo, perche non possono esfere misurate con quello; conciofia che no fieno fottoposti a sorte alcu na dimoto, il quale si possa misurare co'l tempo. Imperoche elle non si generono & no fi corrompono, perche fono immor tali; Non fi mutano da luogo à luogo,per che sono spiriti. Et non sono circundati,ò applicati a luogo alcuno particulare; & possono operare doue elle vogliono. No crescono, & non iscemano perche non so no corpi;ne li scaldano, ò raffredano, ò in uechiano; ne si mutano in alcune altre for ti d'alteratione, perche non sono compo ste di materia laquale sia riceuitrice di simili qualità, & di fimili contrarii:ma stan no fempre in vn esser medesimo. Et massi mamente Iddio ottimo & grandissimo, il quale è cosi per propria essentia; doue l'altre sono cosi per beneficio, & ordine suo. Laqual cofa ne dimostrò chiaramente Da uid profeta quado parlando à Dione sua

Salmi disse. Ecco che tutte le cose inuechiano;& fi mutano à guifa di vestimenti & tu fei fempre il medefimo ; & gli anni tuoi no man heranno mai, volendo figni ficare, per quegli la eternita sua, laquale non hebbe mai principio,& non hara mai fine. Maà voler pienamente saper in che modo il tempo sia cagione di quella trans mutatione & di quella inftabilità, laquale fi truoua nelle cofe naturali; Fa di meftieri che noi dichiariamo cofi alquanto che cofa fia tempo: Ilquale come noi habbiamo da Aristotele nel ottauo lib. della fifica, vfando apunto le parole fue è numero del moto, fecondo il prima & 1 po1, co ilquale l'huomo mifura tutti i moti naturali. In questa propositione sono due co-se, primamente e' ci è la diffinitione del té po, laquale è quella.Il tempo è il numero del moto fecondo il prima & il poi. Et di poi ci è la proprieta sua propia, cio è con ilquale l'huomo mifura tutti gl'altri moti.Le qual cofe volendo io dichiarare, mi voglio per maggior facilità cominciare da la feconda. Perche penfo, che quando voi harete veduto, a che gl'huomini si ser uino del tempo, che voi intenderete molto piu

to piu facilmete la diffinition fua,& quel lo che egli, propiamente fia . Dico adunque che come noi dicemo piu largamente ne nostri Capricci, quando l'huomo vuol misurare vna cosa cio è ridurla sotto vna quantità certa,& terminata & che fia nota a ciascheduno, egli è di necessità che egli la mifuri, con vn'altra, laqual fia della medefima forte, & della medefima natura che è ella. Et non fi può fare altrimenti, ne con alcun'altra cofa, che fia di natura diuersa da lei. Imperoche (come dice il Filosofo nel decimo della sua scienza so pranaturale) la mifura & il mifurato, deb bono effere d'un genere medefimo:Onde se voi auuertite bene, per misurare le cose discrete & diuise l'una da l'altra, è stato trouato da gl'huomini il numero; Ilquale ( come noi habbiamo da Aristotele ) è anchora egli quantita discreta; non essendo altro il numero che vno aggregato di piu vni, diuisi l'uno da l'altro. Et a voler mifurare vna quantita continua & appicata infieme, è stato di necessità pigliare vna linea, laquale è anchora ella quantita continua . Ne bafta anchor questo, che la misura sia del genere medesimo che la cofa mifurata; che e' bifogna che ella habbia anchora quest'altra qualità in le, che ella fia invariabile, & non fi muti mai da vno effere à vn'altro. Perche se quella linea che voi pigliate per inifurare qualche lun gezza, qualche volta crefcetsi, & qualche volta scemassi; voi non potresti misurare mai con effo,alcuna cofa rettamente.Volendo adunque l'huomo, mifurare quei moti, che fi ritruouono nelle cofe naturali, fi come farebbe verbigratia, quanto pevna pianta a crefcere à la fua debita quăti tà,& a produrre i frutti,& i femi fuoi. Et quanto pena vn animale a generarfi, & a corrompersi ; ò a mutarsi da vn luogo à vn'altro, ò farfi di giouane vecchio, fu dibisogno che egli pigliassi per misura de gli altri, 1 piu inuariabile, & piu regolato moto, che egli trouasse. Onde non ne tro uando in terra alcuno, che hauessi in se queste qualità (perche tutti que moti che fi trouano in terra, sono in regolati, & tal volta sono piu veloci, & tal volta piu lenti& piu tardi) fu forzato a pigliar quel del primo mobile : ilquale, ò fia l'ottaua sfera, come tennero gl'antichi, ò fia veramente la nona, come pare che tenghino i

242

moderni, non essendo mia professione la fcierò io determinare à gli Aftrologi.Bafta che egli è quel Cielo, ilquale fi moue , ogni. XXIIII. hore o poco piu vna vol ta regolatamente intorno alla terra, senza vícir mai punto di questo ordine, & che fi tira dietro tutti glialtri cieli,ò vero fphe re, nellequale sono i corpi de pianeti. Al che fare (fecondo Aristotile) lo indusse anchora quest'altra ragione ; Che ciascuna cosa si debbe misurare co quella laquale è nel genere fuo la prima . Et però a mi furare le cofe discrete, si prese l'unita, laquale è la prima in quetto suo genere. Per che se bene noi vsiamo il numero per mifurare, ò vogliamo dire contare, vlandoli dircosi vulgarmente, il numero no è altro che vna multitudine d'unità adunate infieme & per mifurare le quantità cotinue fi prefe la linea, laquale é la prima quantità continua, perche il punto essendo indiuisibile non viene a effere quatità. Volendo adunque l'huomo, misurare i moti, su di necessità che egli prendesse per misura quel moto, ilquale era il primo di tutti gl' altri, & ilquale come noi dicemo disopra è la cagione che tutte l'altre cose si muoui Q ii

no.Seruonsi adunque gl'huomini per mifurare quei moti che fi ritrouano in queste cose naturali, del moto del primo mobile. Imperoche altro non è a dire, questa pianta ha penato vn giorno a crescere infino a doue ella è, che'l moto di questa piá ta di andare da quella quantita che ella ha ueua ieri a quella che ella ha hora: è equa lein duratione a quello, che à penato il pri mo mobile, à fare vna reuolutione intorno alla terra,& tre giorni,&quattro gior ni poi, fono tre & quattro reuolutioni. Et coli quado l'huomo fi ferue di questo mo to del Cielo nel modo che fi è detto per mifura de gl'altri moti, e' lo chiama tempo: Doue quando egli non fene ferue per misura, ma lo cosidera per se stesso & pro priamente lo chiama moto. Cosicome fa anchora colui, ilquale feruendofi d'un pezzo di legno per mifurare, ilquale confiderato per se stesso, & nella sua propria natura si chiama legno, lo chiama braccio, ò canna, ò alla, ò per altro nome fimile, & cosi hauendo dichiarato in parte, come gl'huomini si seruino del tempo, per misura de gl'altri moti, ci sara piu

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

244

facile à dimostrarui, quello che egli sia, & dichiararui la diffinition sua. Laquale come noi vi dicemo disopra secondo Arist. è questa. Il tempo è numero del moto, secondo il prima, & il poi. Per 1l che douete auuertire che questo moto del primo mo bile confiderato femplicemente,& per fe stesso, non è altro che vn riuolgimento, & vn moto circulare , fatto da vn corpo spherico, ilquale si muoue regolatamente,& vniformemente fopra i fuoi poli, & nó hora piu tardi,& hora piu ve loce, traf mutando da vn luogo à vn'altro le parti fue fe non il tutto.perche il Cielo ancho+ ra che egli fi muoua, non efcie mai del luo go nelquale egli è.Ma lo intelletto humano volendosene seruire per misura de glialtri moti per effere egli come habiam det to il primo & il piu invariabile di tutti, fa come colui che volen dosi seruire verbigratia d'una mazza per mifurare qualche altra lunghezza, la termina con due punti,& quella lunghezza che refta infra l'uno & l'altro chiama di poi braccio, ò alla, òcon altro nome simile. Cosi egli volend ofi feruire del moto del Cielo per misurare gl'altri moti, lo termina con due pun Qiii

ti, il primo de quali, chiama îl prima, & l'altro il poi. Et quel flusso, & quello andamento, che è infra il primo punto confiderato da lui, & quel dipoi è da lui chiamato tempo. Perche e'mifura gl'altri moti nel modo che noi dicemo disopra. Et perche questo tempo, come noi habbiam detto, contiene in fe quefti dua punti, che sono vnità, & quantità discrete, Aristotile lo chiama numero ma con questo aggiunto di moto : Ma nó che egli sia veramente numero, perche il tempo come è affermato da lui chiaramé te nel libro de predicamenti, e quantità continua, & il numero è quantità discreta. Debbesi anchora notare per maggior dichiaratione di questo che il numero secondo la dottrina di Aristotile, è di dua maniere, l'una dellequali fi chiama numero numerante, & l'altro numero numera to.Numero numerante è quel numero, il quale è nello intelletto nostro;con il quale noi numeriamo quelle cose lequali sono numerate da noi, & numero numerato èdipoi quello, ilquale ènelle cofe nume rate.Onde le voi contafsi verbigratia die ci cauagli, quel numero ilquale è nello in

telletto vostro col quale voi gli contate, si chiama numero numerante & quel'altro dieci che è dipoi in que caualli numerati, fichiama numero numerato. Non fiha dunque a intédere quando noi diciamo, che il tempo è numero, che egli fia num e ro numerante; ma numero numerato; per che se egli fussi numerante e'si potrelbe numerar con lui l'altre cofe. Ma è numero numerato in quanto fi troua in lui, il piùma & il poi lequali fono due vnità, posteui dallo intelleto nostro, ilquale co la cosi deratione pone in lui que due punti per milurar dipoi con efio gli altri moti, laqual confideratione lo fa esser tempo.Per che in quanto a se e' non è se non moto: Et pero soggiugne Aristotile, che cosi co me se non fussi chi contassi non sarebbe il numero, se bene sarebbono le cose, cosi anchora se non fussi chi misurasse è moti non farebbe il tempo. Onde dice che se non fussi l'anima rationale, non farebbe il tempo,& che appresso quegli che dormo no non è tempo : perche eglino appiccono l'ultimo stante quando eglino s'adormentono, col primo nelquale si destono & cosi non considerando quello anda-2 1111

mento che è fra l'uno l'altro, non viene per loro à effer tempo.Ha adunque il tem po lo effer fuo materiale nel Cielo & il fu bietto fuo è il moto del primo mobile, & lo esfer suo formale nello intelletto, ò ve ro nella mente humana, laquale facendo in lui questa consideratione, perche con quello mifura gli altri moti, lo chiama tépo, in quel modo che considerado verbi gratia vno braccio dilegno come mifura, & nó come legno egli è da noi chiamato braccio. Et questo basti per cognition del tempo, delquale (come noi dicemo difopra) fu trattato largamente da noi ne i no ftri Caprici,& lo habiamo hora nouamé te replicato, perche fenza la cognition di quello, poteua essere difficilmente intesa da noi la mente del Poeta, laquale come noi dicemo difopra a di efclamare contro alla mutabilità & vanità delle cofe del mõ do, della quale esfendo cagione il tempo, anchora che egli non lo faccia come tempo,ma come moto del primo mobile,prima,& principal cagione che tutte le cofe fi muouino, & mouendofi, fi mutino da vn effere à vn'altro, esclama contro à lui dicendo.

248

O Tempo o Ciel uolubil che fuggendo Inganni 1 ciechi & miferi mortali

Nequali due versi, esprime egli mirabilmente che cosa sia il tempo, contro alquale sono indirizate le parole sue, chiamando primierameute quel Ciel, del moto delquale fi fa il tèpo, ilquale come noi habiam detto è il primo mobile, volubile per quella figura che i Latini dicono An tonomafia, & che da noi potrebbe forfe dirsi per eccellenzia. Imperoche se bene tutti i Cieli fi possono chiamare volubili mouendosi & volgendosi tutti per vn moto che ha ciascuno di loro, per natura propria, questo no folamente si volge piu veloceméte & piu regolatamente che gli altri . Ma fi tira dietro tutti gl'altri, facendo quasi che violentemente oltre al moto loro proprio volgergli anchora fecondo do il moto fuo. Onde cosi come quando fi dice il profeta fenza altro nome s'inten de Dauid, & quando fi dice il filosofo, s'in tende Aristotile per essere stato l'uno in fra i profeti il più eccellente, & l'altro infra i Filosophi. Cosi anchora dicendo il poeta nostro il Cielo volubile:si debbe in tédere il primo mobile, per le cagioni nar

rate disopra danci. Segue dipoi. Che fuggendo

Ingannı ı ciechi G miferi mortali

Cio è che col tuo moto, trafmuti & va rii tutte le cofe mortali, effer do la cagion di tutta quella inftabilità & poca fermezza che fi ritruoua nelle cofe del mondo, dallequali fono ingannati i ciechi & mife ri mortali cio è che poco fcorgendo la na tura di quelle come fe elle fuffero ftabili, & eterne, pongono in effe ogni loro fperanza. Onde fu altroue detto da lui.

Mifer chi speme in cosa mortal pone, (Ma c' 1 non ue la pone?) Et s'ei si troua Alla fine ingannato, è ben ragione.

Et fei cagione col moto tuo (chiamato da noi, quádo mifuriano con esfoi mo ti dell'altre cose, tempo) della corruttione & della ruina di tutte le cose, & finalmen te del módo, come e' ne dichiarò piu aper tamente quando nel triompho del tempo disse.

Veggio la fuga del mio uiuer presta Anzi di tutti es nel fuggir del sole La rouina del mondo manifesta. Dopo quetto soggiugne il poeta, per

250

meglio elprimere la natura del tempo, & quale,& come e' fia fatto.

O di ueloci pu che uento, ò firali

Imperoche il giorno, viene à efferevno certo tempo terminato, & notifsimo, con ilquale noi mifuriamo di poi gli altri moti, in quel modo che noi faciamo verbigratia con vno braccio le quantità continue.& l'hore fono fue parti, come fon ver bigratia il quarto & il terzo parti del brac cio, perche tutte insieme fanno il giorno, ilquale è anchora egli dipoi parte della fe**t** timana, in quel modo che è l'unita parte del numero.Imperoche così come i nume ri non fono altro che egregati di piu vnità raccolte insieme, le settimane non sono anchora elle altro che quentità de giorni raccolti,& adunati infieme nel medefimo modo. Ma auertire qui, che io parlo de giorni naturali , & non de gli artificiali. Imperoche i giorni fono di due forte, naturali, & artificiali. Inaturali fono come noi habbiamo detto vn riuolgimento del primo mobile intorno alla terra: có tanto poco piu per cagione del moto proprio del Sole, che no è quasi sensibile. Et i giorni artificiali fonoquel tanto tempo, che il

Sole sta sopra il nostro Orizonte & nello hemisperio nostro. Et i giorni naturali si vfano nelle cofe naturali, & intendefi fem pre di loro qualunche volta fi fa mentione nelle cofe naturali, di giorni. Come puo chiaramente cognoscere da perse cia fcheduno di voi quando dimandando vn de i fuoi contadini quanto habbia penato à crescere vn capo di grano infino a quel termine che egli e allhoa; & rifpondendo quello verbigratia otto giorni; Intende per vn giorno, il di & la notte, cioè vno ri uolgimento del Sole insieme col primo mobile intorno alla terra, che tanto è vn di naturale ; Et dimandandolo di poi,quã to egli habbia penato à lauorarlo, & rifpó dendo egli similmente otto giorni; intende per vn giorno, solamente quel tato del tempo, che il Sole sta sopra il nostro orizonte, cioè il giorno folo che tanto è vno di artificiale, & questo si è, perche parlando del lauorare la terra chejè cofa artificia le, si debbe intendere di artificiali, doue par lando del crefcere che fa il grano, che è co fa naturale, fi doueua intendere di naturali. Intende adunche qui il poeta per di, di naturali:parlando della trasmutatio

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

ne che fa il tempo, ò per meglio dire il moto del Cielo in queste cose del mondo; perche questa è operatione naturale. Et dice che e' fono molto piu veloci, che il vento o che gli strali che si tragono con gl'archi ; Non perche egli non fapesse che la velocità del Cielo, supera tanto il moto di quegli che non e proportio ne alcuna infra di loro;ma per 'non potere assimigliarlo qui infra di noi, a cosa che si muoua piu velocemente di quegli. Et cosi ha finalmente dichiarato, non manco sottilmente & dottamente, che leggiadramente che cosa sia tempo: la natura del quale fu intefa molto meglio da lui, che io non ho faputo esprimer ui, & chi non fusse capace di questo,legga diligentemente il fuo triomfo del tem po,nelquale egli conofcera manifestamen te la dottrina sua; & come egli se bene non è stato molto 'considerato insino a qui da i suoi espositori, fu perfettissimo, & eccellentissimo Filosofo, segue dipoi il tefto.

## Hora ab esperto uostre frodi intendo

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

Nelquale con arte marauigliofa non fo lamente dimoítra come egli habbia cono sciuto le frodi & gli inganni del tempo, cioè la poca Itabilità de le cose del mondo caufata accidentalméte dal moto del Cielo, ilquale no intende corrompere, ma generare le cofe; Ma non potendo generare cosa alcuna, senza la corruptione d'unaltra, è cagione per accidente anchora della corruttione di quelle. Ma dimostra ancho ra come si generi in noi la cognitione & la scientia delle cose, mediante la esperien za;vfando quefta parola,ab efperto, nuoua & non più viata da lui, forse perche gl' huomini notaísino vn poco con maggiore attentione quello che egli voleua dire. Per intédimento della qual cosa, si debbe notare, che ( come scriue Temistio nel fine del fecódo libro della posteriora) febe ne tutti gli animali fono dotati del fenfo, & sono instruiti, & ammaestrati da quello;non è però che il giuditio fia equale in tutti:Ma chi di loro l'ha manco perfetto, & chi piu.Imperoche e' fene ritrouano al cuni che non riferuono in loro imagine alcuna, di quelle cofe che eglino conofco no con i fensi, ma le conoscono solamente

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

tanto quanto elle fono prefenti: & alcuni altri che dapoi, che eglino no l'hanno presenti, rimane loro nella fantasia vo certo fimulacro,& vna certa imagine di quelle. Quegli animali nequali non rimane cofa alcuna, quando fono leuati i fenfibili dinanzi a i loro fensi, sono quegli iquali no hanno memoria alcuna , come fono certi vermini,& fecondo Aristotile le mosche, che cacciate da vn luogo, per non hauere memoria, vi ritornono fubito. Di quegli che riferuono dette imagini, alcuni ne fo no che elle restono in loro imperfettamente, & confusamente, come sono alcuni vccelli. Et alcuni altri, che le ritengono intere & diffinte.Quegli che non ritengo no nulla, non hanno altra cognitione che la sensitiua, & mentre che i loro sensi han no prefenti gli obbietti loro. Quegli altri che le ritengono, lianno dipoi vn'altra co gnitione, laquale negli animali piu imper fetti fi chiama cognitione fantallica, o ope ratione della fantasia, & ne i piu perfetti, memoria. Anchora che no fi troui animale alcuno, che conosca distintaméte il tem po come pare che fiappartenga alla'memoria laquale non è altro che conferuare

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

le imagini di tutte quelle cofe che ha conosciute il senso.Ritruouansi dopo questi alcuni altri animali iquali non conferuano solamente le cose che hanno conosciu te i fensi, ma le possono anchora conferire,& comparare l'una con l'altra, notando le differenze che fono fra loro,& questo è l'huomo, ilquale per potere mediante la ragione discorrere, puo comparare insieme queste memorie. Dalaqual cosa ne nasce in lui, la peritia, & la esperienza; Onde dice qui Temistio, che di molte me morie, si fa la esperienza: dalla quale nasce in noi la scienza imperoche nessuna cosa pare che si sappia, piu certamente da noi; che quella che noi impariamo mediante l'esperienza. Onde si dice per prouerbio che ella è maestra di tutte l'arti . Intenden do cofi delle speculative, come delle fati ue ; perche da le esperienze che appartengono alla parte nostra contemplativa,na-Icono le scienze, & di quelle che appartengono alla attiua, nafcono le arti.La on de egli è cofa manifestissima, che senza la memoria non puo farsi scienza alcuna.La qual cosa dottissimamente espresse il duui nissimo nostro Dante quando nel suo Pa

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

radifo al Cap. V. fece dirfi da Beatrice. Apri la mente à quel ch'io tipaleso Et fermal u'entro che non fa scienza Senza lo ritener l'hauere inteso

Confiderate adunque quanto il poeta nostro habbia detto propriamente, che in tende le frode, & la natura delle cofe del mondoper esperienza. Conciosia che me diante quella, fi conosca piu chiaramente in tutte le cofe la verità,che in alcuno altro modo. Et ufando oltra di quefto quefta voce, intendo, & non veggo, ò conofco, laqual parrebbe forse à molti, che hauessi il significato medesimo, non per cagione della rima, come io penso che si cre dino questi che non confiderano in lui al tro, che la bellezza del dire, & la leggiadria delle parole, ma per meglio esprimere il concetto suo. Conciosia cosa che queste due voci conoscere, & vedere, si re ferifchino piu tofto alle cognitioni fenfiti ue, doue intendere si referisce propriamé re solaméte allo intelletto, & se bene vsia mo anchor noi tal uolta quando vdiamo parlare vno dire, io ti intendo; l'ufiamo in fcambio di questa voce vdire che è la propria che appartiene al senso dello audito, R

ò veramente vogliamo fignificare, che no solamente vdiamo con il senso; ma intendiamo la intentione & il fignificato della parola. Et però non vseremo mai dire d'u no animale egli intende, fe non tal volta quando ci pare che discerna, non solamen te il fuono della nostra voce:ma compren da anchora il fignificato delle parole. Vfa adunque in questo luogo il Poeta nostro questa voce, intendo propriissimamente, & con arte marauigliosisima; hauendo mediante la esperienza della cognitione fensitiua, compreso finalmente gl'inganni & le frodi del tempo, con la cognition de l'intelletto, hauédone fatto in quello scien za.La quale come dice il Filosofo, nel pri mo della posteriora, non è altro che cono scere le cose per le loro cagioni; come haueua conofciuto egli la vanita, & la poca ftabilità delle cofe del módo per la velocità del tempo,& per la natura del moto del Cielo, ilquale ne è la cagione propria. Et questo basti per la espositione della prima parte di questo Sonetto.

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

## LASETTIMA LETTIO NE SOPRA IL MEDE-MO SONETTO.

Ma ſcuſo uoi & me ſteſſo riprendo Che natura a uolar u'aperſe l'ali A me diede occhi & io pur ne mie mali Litennionde uergogna & dolor prendo



A VENDO il Poeta, nel la prima parte di quefto Sonetto, per isfogagamento di quel dolore ilquale lo faceua andar piangendo i fuoi paffati tépi, iquali pofe in amar

259

cofe mortali. Efclamato acerbissimamente, contro al tempo, & contro a il Cielo, come quello che col suo mouimento induce tutta quella instabilità, & quella poca fermezza, laquale si ritroua nelle cose mortali; per ilquale sfogamento, essendofi posate & quietate alquanto in lui, quel le passioni, della parte sua irascibile, lequa li gli impediuono, la ragione, & gli pertur b auon di maniera l'intelletto che egli no R ii

poteua scorgere persettamente il vero; Ritornato in se medesimo, si accorse che a torto era incolpato da lui il tempo & il ve loce mouiméto del Cielo, fe amando egli troppo le cose del mondo, fi ritrouaua ingannato da loro, & che fenza cagione & ingiustamente haueua chiamati l'uno, & l'altro ingannatori: & detto che conofceua horamai le frode &gl'inganni loro per esperienza; cóciosia cosa che il Cielo prin cipalmente & perse non sia cagion se non di bene; Riuolgendo finalméte il fuo par lare a se stesso, dice che scusa le cose del mondo;& accufa fe stesso, come quello il quale conosceua che la cagion principale delle colpe, & de falli suoi, era egli stesso, onde comincia da questa parola, o vero co iuntione ma, laquale è vna particella auuersatiua de l'oratione vsata da noi ogni volta che noi vogliamo mutare ò correge re il parlare nostro, & dire il contrario, ò qualche cosa diuersa da quello, che noi habbiamo detto innanzi ; come egli fa ho ra qui dicendo.

Ma scuso uoi, & mestesso riprendo. Nel quale verso egli dice due cose l'una siè che scusa il tempo & le cose del mõ

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

do, fe egli è restato ingannato dalla veloci tà fua;& dalla poca ftabilità di quelle , & l'altra, che riprende fe medefimo; cociofia cofa che fapédo egli molto bene, che ogni cosa mortal tépo interrompe, & quato fus fe mifero & infelice colui ilqual pone spe ranza nelle cofe terrene, la colpa era folamente fua,dellequali due cofe, affegna ne versi seguenti la ragione, & prima perche egli scusi loro, dicendo che la natura delle cofe del mondo, è di correre, & confumar fi fempre fenza hauer fermezza alcuna giammal,& di poi perche egli riprenda fe steffo, dicendo, che cofi come la natura ha dato a quelle l'ali à volare, cio è che elle non stien mai ferme in vno stato medesimo; ma corrino continuamente à la morte; cofi ha anchora dato gli occhi a lui,có iquali egli possa vedere questo lor muouerfi, & variarfi da vno stato a vno altro fempre; cio è il lume dell'intelletto & il di fcorfo della ragione, onde egli possa cono scer la natura, & la vanità loro. Ma che egli tenendo questi suoi occhi sisi,& occupati ne i fuoi mali, cio è nelle cose del mondo, & in amare & cercare quello che egli non douerebbe. Hora che fi accorge iii R

dello error suo, ne prende vergogna, & oltra à di questo dolore, per intendimento delle quali cose, si debbe auertire, che tutte le cose', che si ritrouano in questo vniuerso, son di vna di queste due manie re; ò reali, & vere, ò intentionali & finte. Reali fono tutte quelle, lequali hano lo ef fere loro realméte cio è che fono in fatto, & caggiono fotto la cognitione dei nostri fensi, come sono gli elementi, i Cieli, le pie tre,& gli animali,ò veramente hanno l'operation loro tanto chiare,& tanto mani feste, che e'si conosce per quelle mediante l'intelletto nostro chiaramente, che elle so no, come son le intelligenze che volgono i Cieli;& l'anime nostre . Et intentionali fi chiamon dipoi quelle, lo effere delle qua li è folamente ne l'intentione,& nello intelletto de l'huomo, ne hano fuor di quel lo, alcuno effere in fatto, & realmente, & queste sono, tutti i cocetti logicali, come fono verbigratia, i generi, le specie, i nomi, le confiderationi, & altre cofe fimili. Onde questo nome Animale ilquale è vno genere, non ha per se steffo essere alcuno, fuor de l'intelletto de l'huomo. Ne è in fatto cola alcuna, fe non vn conciet-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

to fatto da noi, per potere hauer piu facilmente notitia,della natura di tutti gli an**i** mali. Perche, se noi non hauessimo quefto nome generico, quado noi voleísimo dire ch'ogni animale genera de fimili à fe, ci conuerrebbe dire il Cauallo, 1l Leone, il Cane,& contargli tutto a vno a vno,ge neron de fimili a loro ; Doue per hauere questo nome del genere, che gli compren de tutti equalmente, lo diciamo in vna pa rola fola.Et cofi anchora quando noi volefsimo dire che ogni huomo ha la ragione;Saremo forzati a contargli tutti a vno a vno; doue hauendo questo nome huomo, che è il nome delle specie, sotto ilqua le e'fi comprendono egualmente tutti, possiamo farlo in vna parola, dicedo l'huo mo ha la ragione ; Ma non è però per que sto, che questa natura huomo ò animale fiano cofa alcuna ò natura alcuna particu lare, ò reale. Ma folamente vno concetto, il quale non ha effere alcuno fe non nell'intellecto nostro, perche non si ritruoua questa natura animale, fuor de Lioni, de Cani de Cauagli, e de gl'altri animali particulari. Ne questa natuta huomo similmente fuor de gli huomini particulari; & 1111 R

però le cose logicali, sono chiamate da i Filofofi enti rationali ò vero imaginati, & le cofe sensibili, & che hanno lo essere loro realmente, enti reali. Infra questi enti rationali sene ritrouano alcuni iquali hanno tanto poca entita, per parlare fecódo il costume de logici, cioè hanno lo effer loro tanto debole che sono stati alcuni che hanno detto che non fono,come fa rebbe verbigratia questo concietto. Nulla, & questo si è per non hauer forma ne effere alcuno, & ogni cofa pur fi conosce, mediante la forma sua. Onde Platone vsa ua dire, che non trouaua cofa alcuna piu difficile a effere conosciuta che il nulla, & che non l'haueua potuto intender mai. Simile a questi è anchora il tempo, il quale per no hauere effere alcuno anchora egli, fe non nel intelletto de l'huomo, & nella anima rationale, come di mente d'Aristotile fu detto da noi ne l'altra nostra lettione, fono stati alcuni, iquali lo negarono, & tennero, che non fuísi cofa alcuna. Ma che questo nome tempo, fussi vna chimera & vna fintione, trouata da coloro, iquali cercano di 1nganare sofisticamente gli altri huomini, con le parole. Et questa

loro opinione era cosi prouata da loro. Tutte le cofe, le parti dellequali non fono in effere infieme con il tutto;non fono an chora elleno realmente, le parti del tempo non fono, adunque il tempo che è il tutto non è anchora egli.Et la maggior prepofitione di questo Silogismo, era dipoi pro uata da loro, con dir che il tutto non è altro che le fue parti poste infieme,& dipoi abracciate, & contenute infieme da quella forma, laquale lo fa essere quello che egliè, onde no vi immaginate che il dieci fiano dieci vnità poste separatamente difcosto l'una da l'altra, ma dieci vni posti in fieme, & abbraciati di poi, da questa natura, che noi chiamiamo decina, & la mino re che è che le parti del tempo non fusino, prouauano dipoi cofi, le parti del tem po, sono tre, il passato, il presente, & il futuro.Il paflato, effendo ito via, non è piu inessere; & il futuro similmente, no essendo anchora, non viene fimilmente à effere. Reftaci adunque folamente il prefente. Ilquale non si puo dir veramente che fia anchora egli, conciofia cofa che quado Phuomo voglia fegnarlo egli paísi subito via, & se pure eglie, eglie vno instante in

divisibile, ilquale non viene a hauere enti ta ne stabilita alcuna; & è simile à vno púto, onde cosi come i punti (come dicono i Matematici) se bene e' sussino infiniti, non farebbon mai vna linea, ò vn corpo quantunque minimo, perche essendo altrimenti ne feguirebbe che vna cofa diuisibile si potessi far di parti indiuisibili, laqual cola, è impossibile ; cosi anchora gli instanti se e' pur sono, sieno quanti e' vogliono,non poffon mai fare il tempo . Ma à quefta loro ragione, fi rifponde; che fono alcune cofe, lequali hanno lo effer loro, ilquale non confifte nello hauer le par ti stabili, & insieme in vn tépo medesimo mo có il tutto;come aduiene alle piu; Ma nel macare & rifarsi di nuovo cutinuamé te. Et questo nasce, perche illoro essere co fiste nel muouersi. Onde muouédosi, ven gono a conferuare continuamente il loro effere, & ogni volta che mancafsi in loro il muouersi mancherebbe anchorloro l'effere,come èverbigratia vn fiume,ilqua le è solamente fiume, quanto, l'acque, che fono le parti sue si muouono,& da questo flutto, & fempre muouersi di quelle, nasce che egli e fiume. Perche come elle si

fermalsino, & mancalsino di correre, man cherebbe anchora egli di effere fiume; & & farebbe, ò vno ftagno, ò vno lago. Et di quefta natura, è ancora il tempo. Imperoche non effend o egli altro realmente (come noi dicemo nella efpolitione della pri ma parte di quefto Sonetto) che il moto: del Cielo cofi come il moto fermandofi non farebbe piu moto, il tempo fe egli no andaffe, ò paffaffe via continuamente, no farebbe anchora egli piutempo. La onder fu ben detto dal Poeta noftro nel fuo trio pho del tempo, quando voleua dimoftrare qual fuffe la natura fua.

Et uegho andare anzi uolare il tempo.

Debbesi anchora auuertire, che tutte le cose, lequali si ritruouano in questo vni uerso, racchiuse dentro al cocauo del Cie lo della Luna, sono corruttibili, chi piu, & chi manco, secondo la natura loro. Et se bene pare che alcune ne siano eterne, questo nasce perche elle durano tanto che le memorie de loro principii mancano. lo non parlo di quelle che Iddio hà voluto fare immortali per gratia. Ma parlo secondo la natura, laqual cosa ne dimostrò dottissimamente il nostro Poeta Dante quando disse.

Le uostre cose; tutte hanno lor morte Si come uoi ; ma celasi in alcuna Che dura molto; & le uite son corte.

Et la cagione è per esser composte d'u na materia, laquale non hauendo per sua natura forma alcuna; & essendo impoten za à tutte le appetisce parimente tutte.Et se bene ella non puo stare mai, senza hauerne qualchuna adosso, non potendo ha uerne pero mai, se non vna sola per volta, rimane in lei, la privatione, & l'appetito dell'altre; onde cerca d'hauerle. Et con, mentre che ella cerca di vestirsi dell'una, ella fi fpoglia de l'altra, & in questo modo con la corruzzione d'una cosa ( come di ce il Filosofo) si causa la generatione d'u naltra. Oltre a questo, douete anchora au uertire, che in questo vniuerso come noi dicemo gia nella prima nostra lettione si truouano alcune cofe, le quali furon crea te nel loro principio da Iddio, insieme co tutte quelle perfettioni, che si conuiene alla natura a loro. Et queste sono, infra le sustanze spirituali, gli angeli; & infra i cor pi,i Cieli. Imperoche gli intelletti de gli

angeli (& questa è dottrina di san Tomafo)furono creati da Iddio,ripieni di tutte quelle specie intelligibili; lequali si conue niuono alla natura loro; & i Cieli medesimamente, di quella quantita & con tutte quelle qualità, & perfettioni, che si couen gono loro, onde hebbono ciascheduno di loro la fua perfettione, in quel medefimo instante che egli hebbono il principio. Al cune altre: sono state fate da lui, ne il loro priucipio impersette, & queste sono fra le cose spirituali, l'intelletto nostro, & infra le corporee; le plante & tutti gli altri animali. Cociolia cola che l'intelletto nostro fia fatto da lui, spogliato de tutti gli intelligibili.& quasi come vna tauola rafa,doue nó fia fcritto, ò dipinto cofa alcuna per vfar le parole del Filofofo, & le piate, & gli animali nafcono imperfette, & fenza quel le parti che fi conuengono alla natura loro.Ma perche Iddio, & la natura fua mini stra: defiderano che ciascheduna cosa, con legua la sua perfettione;cosi come ella ha dato alle piate, & agl'animali, vn principio détrodi loro, chele fa crefcere, & acquistar quelle cose lequali macano loro chiamato da' Filosofi Natura, cost ha dato anchora

a gli intelletti nostri, vna potenza chiama ta ragione, mediante laquale partendoci da quelle cose che noi sappiamo, & che ci -son note, subito che noi sentiamo proferirle per propia natura loro, chiamate da i Filosofi, primi principii, acquistiamo parte di quello, che mancaua alla perfettione de l'intelletto nostro che sono le scienze delle cose, come acquistono anchorale na turali la perfettione loro, partendofida quel termine nel quale elle fon prodotte, & andando ad acquiftare quello che man caua loro. La onde, cosi come quelle per acquistare la lor perfettione, mediante la natura, fon chiamate naturali, cofi noi per acquistare la perfettione de l'intelletto & de l'anima nostra, mediante la ragione, sia mo chiamati ragioneuoli . Puote aduque l'huomo, fe ben non ha per sua natura stef fa la cognition della natura delle cofe, acquistarla, mediante la ragione & 1 discor fo che gli ha dato la natura, nel modo che fi è detto. La onde egli è colpa fua & non di esse cose, se egli non le conosce persettamente,& cofi per quello che habbiamo detto fara hora manifesto quello che dice il Poeta Ilquale confiderando ( come noi

dicemo di fopra) che fe egli era flato ingannato dal tempo, & dalle cofe fottopofte a quello, la colpa non era loro, ma fua fteffa, che le haueua cerche, & amate molto piu che egli nó doueua. Dice a quelle. *Ma fcu*fo uoi

Doue fe noi intendiamo, che egli parli al tempo, & à i giorni & cofequentemente al Cielo, potendofi dire dell'uno quello che dell'altro ficuramente, per la conue nienza che egli hanno infieme, & per effe re fondato l'uno ne l'altro, come tiene il Giefualdo, & come par che fuonino le pa role del tefto, foggiugne la ragione perche, dicendo.

Che natura a uolar u'aperse l'ali

Cioè che la natura vi diede vno effere; ilquale confifte in muouerui, & volare ve locemente. Conciofia, che il Cielo fi muo ua tanto prefto, che e'non fi poffa appena immaginarlo, la onde cofi come il fuoco, fe egli non fcaldaffe, non farebbe fuoco. Et lacqua, fe ella non rinfrefcaffe, non farebbe acqua. Il moto non farebbe anchora egli moto, fe egli fteffe fermo, & confeguentemente, non farebbe anchora il tem po, tempo, & però non fi debbe folamente fcufarlo, fe egli paffa cofi veloceméte via. Ma riprendere chi lo incolpaffe. Nó effen do cofa ragioneuole, ne fi potendo giufta mente riprendere, chi opera fecondo la natura fua, anzi fi debba fomamente lodar lo. Ma fe noi vogliamo intendere, che egli parli alle cofe mortali; & non al tépo, ò al cielo, come vogliono alcuni altri, diremo.

Che natura a uolar u aperse l'ali. Cioè vi fe ce corruttibili & mortali, & vi diede che voi caminiate continuamente alla voltra corruzzione.Ponendo nella materia, dellaquale, ella vi ha fatte, vno appetito tanto gtande, di posseder quelle forme delle qnali ella è priua, che mentre che ella cerca di acquistarle, non fi accorgendo, ò poco apprezzando di mantenersi quella che ella ha vi guida & vi mena a la voftra mor te,& in tempo tanto breue che non vola si vccello alcuno. Metafora ouero similitudine certamente molto atta & accomo data, al veloce mouimento, ò uero trapaffamento delle cofe mortali.Dellaqual velocità parlando anchora nel trionifo del tempo, disse.

Io uidi il diaccio & li preffo la rofa Quafi in un puto il gră freddo e' il gră caldo Che

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

Che pure udendo par mirabil cola. Soggugne dipoi il Poeta, & dice, Et me stessoriprendo.

Come quello ilquale conosco horamai molto bene, che la colpa e mia, come è det to in molti altri luoghi. Imperoche fe la natura diede à i Cieli il muouerfi cofi velocemente,&àle cose del mondo quella poca fermezza, laquale si ritroua in loro. A mè diede occhi, cioè diede anchor a me lo intelletto, & il difcorfo della ragione, accioche io potessi conoscere quanto elle fono vane & inftabili. Et qui co arte fom mamente marauigliofa, chiama l'intelletto & il discorso nostro ragioneuole, occhi:Imperoche come gli occhi fono il piu nobile & il piu perfetto sentimeto del cor po nostro, conciosiacosa che il vedere, ci dia cognitione di molte piu cose che alcuno altro, come proua il Filosofo nel pri mo della sua filosofia sopranaturale, cofi anchora l'anima nostra, sono veramente gl'occhi de l'anima nostra, sono le piu nobili & piu perfette potenze di quella. Conciosia cosa che solamente per mezo di quelle, noi acquistiamo la perfettion nostra, cioè la cognitione, & le scienze delle cofe. Onde fono fpesse volte chia mati da il Poeta ciechi, coloro iquali fe le lasciono impedire, & quasi acciecare da le lusinghe de fensi, & da gli allettamenti delle cose mortali di sorte che e' pare che in quelle non ischorgino il vero, come è nel presente Sonetto, & ne suoi Triomfi quando disse.

O cicchi il tanto a faticar che gioua, Et Mifera la uolgare, & cieca gente,

Et infiniti altri luoghi. Et 10 pur ne miei mali li tenni. Et io pure vfai male quefto mio intelletto & quefta mia ragione (feguita il Poeta) perche gli tenni volti, & occupati, ne miei mali, chiamando có grá difsima confideratione le cofe del mondo mali fuoi, & non mali affolutamente, con ciofia cofa che tutte le cofe che ha fatte Iddio ( come noi habbiamo da Mofes nel libro del Genefis) fieno buone per loro fteffe, & il Poeta anchora lo conofceua chiaramente hauendo detto in quella can zone laquale comincia.

Lasso me ch'io non so in qual parte io pieghi• Tutte le cose di che il mondò è adorno Vscir buonc diman del mastro eterno.

Ma fono di poi rie in quato à noi,ogni volta che elle non fono vfate da noi à quel fine,& con quei debiti modi,con iquali fi conuiene vfarle, come auuiene verbigratia del ferro, ilquale è cosa tanto viile à l'uso humano, che anchora che egli fia buono a molte cose si potrebbe niente di manco, chiamarlo rio, per chi occidessi co esso fe stesso, ma non gia rio assolutamen te, effendo egli tanto vtile & tanto buono, à color che l'usono per quel fine che egli è ftato ordinato a comodo noftro dal la natura.Chiama adunque il poeta le cofe del mondo fuoi mali non perche elle fia no cofi per natura loro, effendo quelle co me noi habbiamo detto difopra per loro natura non solamente buone, ma ottime, & neceffarie : & fatte da Iddio per feruitio & beneficio de l'huomo, ma per effer male vsate da lui, ilquale abbagliato in quel poco della bellezza, che elle mostrano di fuora, credendosi trouare in loro il fuo fine, & il suo contento, era restato finalmente ingannato dalle frode, & da gli inganni loro, & però foggiugne nella can zone medelima.

S ii

Ma me,perche piu oltre non discerno Abhaglia il bel, che mi si mostra atorno.

Et coli viene con questi versi di questa canzone à dichi ararsi da se medesimo, & dimostrare quale sia la méte sua in que fto luogo. Per il che non fa mestieri, di ricercare openione di alcuno altro comentatore, non fi trouando ò poffendo trouar modo alcuno altro, migliore nello esporre gli auttori, che esporgli con le lor paro le medesime. Soggiugne dipoi oltre a que fto 1l Poeta.Onde vergogna &dolore pré do, cioè delle quali cofe io non folamente me ne vergogno,ma ne ho grauifsimo do lore.Per dichiaratione delle quali parole fi debbe notare, che la vergogna no e(come fi credono molti) vna virtu, ma è vna passione,& vno affetto nostro.Et che que Ito fia il vero, vedete che ella non fi genera mai in noi senza alteratione, ò senza qualche mutatione del corpo nostro ò d'alcuna delle fue parti . Il che, se ella fussi virtu, non auuerrebbe. Oltre a di questo la virtu ( come scriue il Filosofo nel secodo della Rettorica, & nel quarto dell'Etica) è sempre laudabile, & in ciascheduno. Et la vergogna no è cofi, perche ella è lau

dabile folamente ne giouani, iquali no po tendo per il poco tempo che son viuuti, & per la poca esperienza delle cose, essere anchora prudenti, meritono il piu delle volte di esfere scusati de i loro falli, veggendofi mediante la vêrgogna, in loro vn dispiacimento di hauer errato, ilquale dimostra vna ferma voglia di emedarsi,& da vna certa sperăza che e' non habbino piu à cadere in simili colpe. Doue ne' vecchi, iquali & per la lungezza del tempo,& per l'esperienza delle cose, douerebbono esse re prudenti, non è lau dabile il vetgognar fi. Conciofia cofa, che fia fegno & inditio di poco giuditio. Ne potendofi hauere anchora in loro, per 1l poco tempo ch'auanza loro di vita,molta speranza che fi habbino a emédare.Non è adunque virtu la vergogna, ma vno de gli affetti, & delle passioni nostre, & no è altro final mente che vn' timore di infamia, & vna paura di esfere dishonorato, per cagione di qualche colpa nostra, ò di quegli che fono foto il gouerno, & fotto la cura noftra, seguendo sempre non manco dietro ale colpe & a i falli, l'infamia & il dishonore, che fi faccino dietro a le virtu & a il S iii

bene l'honore & il buon nome, & peròi faui cercano fempre il piu che possono, di occultare que gli affetti, & quegli appeti ti, iquali habbino à scoprire i vitii de l'ani mo, & a dimostrare segno alcuno di incótinenza, ò di ingiustitia, ò di altre simil paf fioni no ragioneuoli, che arrecano altrui dishonore & infamia, apresso gle altri huo mini. Non è adunque altro la vergogna, che timore. Ma doue quello che noi chiamiamo timore folo è di cofe pericolofe & noceuoli alla vita, questa e di infamia & di dishonoraza, come dice Dante nel suo conuiuio.La onde se bene sono il medesi mo realmente fanno (per esfere i loro ob bietti molto diuersi) due contrarii effetti in noi, conciofia cofa, che colui, che teme diuenti pallido, & chi fi vergogna diuen ti rosso, dellequali due mutationi è cagio ne la natura, laquale fa in queste passioni quel medelimo effetto ne corpi nostri, che fa vn capitano in vna terra assediata per difenderla da inimici, che manda fem pre il soccorso in quella parte doue egli fente che ella è offesa. La onde, sentendo la natura nel timore, offendere il cuore, non esfendo altro quello ( come noi hab-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

bian deto) che vna paura di non perder la vita', laquale sta nel cuore: leua il sangue da glialtri luoghi, & mandalo a foccorer quello; Per il che rimanendo le parti estre medenostri corpi, priue di quello, nenasce che l'huomo impalidlfce.Doue fentendo nella uergogna uenir l'offesa di fuori, esse do quella(come habbiam detto) un timor di perder l'honore ilquale èvn beneposto fuor di noi, nello arbitrio & nelle opinio ne de gli altri huomini, leua il fangue del le parti nostre di dentro, & mãdalo a quel le di fuora, & nelle superficie de corpi no ftri,& particularmente nel volto, ilquale fangue come vn panno ci ricuopra & ci difenda il volto, da quella offesa che ella fente.Essendo quello, & infra l'altre parte sue, principalmente anchora gli occhi ( come era diuulgatisimo prouerbio ap-presso a gli antichi ) la propria sedia della vergogna, & da questo nasce, che tutti quegli che fi vergognano, arrofsifcono. Vergognauafi adunque il Poeta noftro di effere stato così poco continente, & di effersi lasciato tanto trasportar da gli appetiti suoi sensitiui che egli hauessi amato le cose del mondo, & tenuto gli occhi S 1111

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

della mente sua molto piu occupati in quelle che egli non doueua. Et perche egli fapeua molto bene, che il vergognarfi, ne vecchi non era degno di lode, ma re prensibile, & brutto, & che egli si ritroua ua horamai ne l'ultima parte della fua vita come noi mosterremo di sotto. Soggiugne, che oltre alla vergogna, ne ha anchor graussimo dolore, estendo il dolor vna tristitia, laquale si prende de mali presenti, & di quelle cose le quali ci sono presenti che dispiacciono altrui, sentina adunque il Poeta il rimordimento della conscienza, che lo riprendeua, dello hauer troppo amato le cole del mondo. Il che gli arrecaua oltre à la vergogna non piccolo dolore, l'aquale conferenza è vno habito pofto da i noftri Theologi, dentro a l'anima nostra, ilquale ci ritrae dal male & confor taci al bene. Per il che era chiamata da Origenes, il pedagogo della vita nostra. Ne si può ritrouar (come vsaua dir Cicerone) cosa alcuna piu dolce nella vechiez za, che hauerla confeienza che non rimor da altrui, d'hauer mal guidatola vita fua, doue il Poeta sentendo per il contrario rimordersi da quella di hauer tenuto que

gl'occhi che gli haueua dati la natura per conofcer quali fuffero le cole del mondo, continuamente filsi ne i fuoi mali, dice vltimamente che prende di cio vergogna, & dolore nel modo ilquale è ttato detto da noi. Et è cofi polto fine da lui alla feconda parte di quefto Sonetto. 282

## LAOTTAVALETTIO NE SOPRA IL MEDE-MO SONETTO.

Et sarebbe hora & è passata homai Da riuoltargli in piu sicura a parte Et poner fine a gli infiniti guai Ne da il tuo giogho Amor l'alma si parte Ma da il suo mal con che studio tu il sai. Non accaso e uirtu anzi e bella arte.



A POI che il Poeta nel la feconda parte di que sto Sonetto, ha fcusato il tempo del passar cosi velocemente via, & le cose mortali della poca fermezza laqual fi ritro

ua in loro, & accufato fe fteffo, fe egli fi ri troua ingannato da quelle, che doueua molto piu per tempo conofcer glinganni & le frodi loro. Dicendo che cofi come la natura, ha dato loro il volar via cofi preftamente, ha dato anchora à lui gli occhi del conofcimento, co iquali e' poteua mol to ben conofcer qual fufsi la natura loro; ma che egli cotinuamente gli teneua fifsi in quelle, donde ne nafceua il fuo male, & i fuoi danni, peril che egli con fuo non pic col dolore, di fe fteffo fi vergognaua, come egli ne dimostro chiaramente altroue dicendo.

Et del mio uaneggiar uergogna è il frutto;

soggiugne in questa terza, & vltima, che egli è horamai tempo, anchora che douesse farlo molto prima.

## Da riuoltargli in piu sicura parte

Cio è a cofe piu stabili, & piu ferme, & porre in questo modo fine, a i guai & a gli infiniti affanni, che danno ogni hora le cofe del mondo, a chiunche le ama trop po sfrenatamente; ponendo lo affetto & l'amor suo, nelle cose diuine, & che posso no folaméte quietarela volóta,& 11 defide rionostro,&cosi no verra apartirsi del gio go d'amore, ma dai mali fuoi. Etper dimo ftrare quato quelta imprefa fiafaticofa, ef fendo egli & per le lufinge dei fenfi, & per la lunga coluctudine molto appicato alle cose del modo, dice douer far questo, con fludio & con fatica grandifsima, & per elettione, & non accaso, & per cio esfere virtu non naturale, ma propia, & acquista

ta con marauigliofisima arte. Et cofi pone fine a questo Sonetto. Per intendimen to dellequali cofe douiamo notare primie ramente, che la vita nostra è stata da varii variamente diuisa. Imperoche Pittagora Samio, quello del quale parlando il Poeta nostro nel triomfo della fama disse.

Che prima humilmente

Filosofia chiamò per nome degno,

Perche essendo domandato da alcuni, fe egli era fapiente, rifpofe per humiltà. Sapiente no, ma amatore de sapienza si, che cosi suona questa voce Filosofo nella nostra lingua. Confiderando piu tosto al modo del viuere, che fanno comunemente gli huomini ; che alla vita stessa, la diuise in due parti. La prima dellequali disse esser que'primi anni ne iquali non ha uendo noi anchora, rerfettamente, l'ulo della ragione, feguitiamo tutti la natura, a guifa d'animali, onde viuiamo quali tut ti, fecondo vn medefimo modo, & feguitiamo i medefimo costumi. Et per la fecoda quel restante, nelquale l'huomo giugnendo a gli anni della difcretione, eleggendo quel modo di viuer, che piu gli pia ce: viue piu tosto secondo la libera volon

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

tà fua,che fecondo la natura,onde figuraua la noftra vita per quella littera, laquale è da noi chiamata fio. Della qual cofa,fa mentione Virgilio, dicendo.

Litera Pythagoræ diferimine setta bicorni Humanæuitæ speciem præferre uidetur.

Questa littera come sa ogniuno comin cia da vna virguletta che andando alquan to diritta, dipoi si diuide in due, l'una del lequali restandosi quasi nella sua rettitudi ne, si rimane in su la parte destra ; & l'altra,declinando verfo la finistra,cade alquã to in giu; cosi diceua questo Filosofo esfere anchora la vita nostra.Imperoche tut ti,ò la maggior parte de gli huomini, nel principio della vita loro poco ò nulla conofcedo viuono; feguitado la natura qua fi in vn modo medefimo . Ma dipoi giunti a gli anni del conofcimento ( come recita Bafilio dottore fantifsimo, che scriue Hesiodo esfer auenuto à Hercole ) sono raprefentate loro due vie, l'una dellequali, che è quella della virtù, và verfo la parte destra; & apparisce alquante erta, & dif ficile 'nel principio, ma dipoi nel fine è molto dolce', & molto piaceuole, perche guida l'huomo a la felicità, & alla quiete

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

fua;onde loggiugne Virgilio. Nam uia uirtutis dextrū petit ardua callem Difficilemą.aditū primū spectātibus offert: Sed requiem præbet fess in uertice summo.

Et l'altra laquale è quella de vitii, che declina verso la parte sinistra, se bene par piaceuole & dolce nel principio, nel fine è piena di varii affanni, & di infinite miserie: come ne dimostra chiaramente il medesimo Poeta dicendo.

Molle iter una lata, sed ultima meta

Præcipitat captos. Et quelchescoue,

Furno dipoi alcuni altri altri, iquali có fiderando, che tutte le cofe mortali, haue uano dopo il nafcimento loro, in quel më tre ch'elle durauano, tre tempi, ò vero tre ftati, cio è vno che era il primo nelquale ella andauano in auguméto, & l'altro nelquale elle ftauano alcun tépo quafi in vno ftato medefimo, chi piu ò chi meno, fecon do il tempo de il duramento loro, & l'altro nelquale elle fi diminuiuano cótinua mente, & finalmente mancauano, diuifero anchora in tre parti la vita noftra. Chia mando quella prima, nellequal ci agumen tiamo anchor noi, adolefcenza, che tanto vuol dire quanto accrefcimento di vita, & la feconda nelle quale pare che noi ftia mo alcun tempo in vn effere medefimo fenza far mutatione alcuna, ò tanto picco la che appena fi conofce, giouentù,& la terza nella quale diminuendo continuamente le forze nostre, camminiamo a la corruttione, vecchiezza, onde fu da lor fi gurato il viuer nostro, con quelle tre Par che, dellequali fanno mentione Apuleio. M. Tullio Iuuenale, & molti altri. Dicen do che la prima, che era da loro chiamata Cloto, laquale inconocchia vna rocca, fignifica la adolenza, laquale ci da materia, & acctefcimento di vita: la fecondo chiamata Lachefis, che fila continuamente, significa la giouentu, & la terza, laquale ha nome Atropos che taglia il filo, la vecchiezza, laquale anchora ella tagliando finalmente il filo della vita nostra, arreca se co la morte. Sono stati dipoi alcuni altri, i quali hanno diuifa la vita nostra in otto parti chiamando la prima il nascimento, & questo dicono esfere quel poco del tépo, che vsciti del ventre materno noi peniamo a gittar quella pelle, con laquale noi nafciamo à guifa che fanno la primauera le ferpi il loro vecchio Scoglio.La fe

conda infantia, che sono que' pochi anni, ne' quali no hauendo noi la lingua ancho ra atta à esprimere persettaméte le parole, peniamo à saper fauellare. La terza, pueritia, che è quel tépo che noi fiamo da i noftri padri, & dalle noitre madri trattenuti có varii trastulli. La quarta adolesceza, nel laquale cresciamo piu manifestamére che in nessuno altro tempo.La quinta giouen tu, nellaquale è il colmo della nostra vita. La sesta virilità, nel qual tempo essendo l'huomo molto piu atto che in alcuno altro, a far quelle operationi che conuengo no alla natura sua ragioneuole egli si puo chiamar veramente huomo. La settima vecchiezza, nella quale egli è molto piu atto a efercitare l'animo, che il corpo, onde pare che auecchi più che a glialtri si ap partenga il congliare L'ottaua & vltima, Decrepità, nella quale fi perdono comumente tutte le forze del corpo, & fi vede manifestissimamente, adhora adhora man care, & finir la vita. Macrobio scrittore dottissimo nel comento che egli fa sopra il fonno di Scipione, esponendo quelle pa role di Scipione Maggiore al Nipote.

#### Nam

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

### Nam cum etas tua septenos offies Solis anfractus reditusque cunuerterit

La diuide anchora egli in otto parti, ma in vn modo molto diuerío da questo. Imperoche egli vuole che le prime fette par ti di quella, siano sette settennarii persetti,& l'ottaua parte, vuol che sia in determinata & fenza fine certo. Dicendo che la natura infino in cinquãta anni,fa in no**i** ogni fette anni vna euidentifsima mutatione. Conciofia cofa che ne primi fette, ella ci faccia cadere i denti, & rimetterne de gli altri nuoui: molto piu atti & piu ac comodati a diuider il cibo che i primi, & oltra di questo, all'hora si comincia a poter esprimer persettamente le lettere vocali; lequali dice per questa cagione fola essere sette, & essere state chiamate da alcuni lettere naturali ; anchora che i Latini & noi parimente infieme le habbiamo ridotte ne caratteri a cinque. Ma fe fi confidera in quanto al fuono, fono in verita fette, perche habbiamo due fuoni di ê,& di ò,l'uno lungo,& l'altro breue.Nel fecódo fettennario, che fono i quatordici anni dice che le femmine, & per il calore naturale ilquale fecondo il medefimo Ma Т

crobio è molto piu potente in loro ch e in noi,& per cagion di fuggir molti inganni & molte fralde, sieno giudicate da i legifti,atte a cio, due anni prima che i mafchi. Nel terzo settennario, ilquale è ne ventunanno dice che la ci veste il volto di bar ba comunemente,& oltra a di questo pon fine al crescere piu per la lúghezza.Ne 28 anni che sono il quarto settennario, & ella pon fine al crescere per larghezza, & nel quinto cio è nel trentacinquesimo anno, dice che ella ha datto al'huomo tutte quelle forze, & quel valore che egli debbe hauere, onde era consuetudine che quegli che faceuon professione di giucare alle braccia, se insino a quel termine no haueuono acquistato vittoria, ò honore alcuno, fi leuaffero da cotale arte. Nel qua rantaduesimo anno che era il sesto settennario, dice che le forze cominciono altrui a mancare, per il che era costume apresso alcuni popoli, che nessuno dal quaranta duesimo anno in la fussi potuto constringere d'andare alla guerra, & dipoi nel qua rantanouelimo anno, che era il fettimo & vltimo settenario, dice che le forze nei piu sono diminuite di maniera che l'huo

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

mo non è piu atto à sopportare di molti disagi & di molte fatiche, come egli era prima.Onde dice, che i Romani vlauono in quella età,liberare, & affoluere ciafche duno da lo efercitio militare. Alla ottaua & vltima parte, laquale era da quarantano ue anni in la, nella quale continuamente manca piu la forza & il calore naturale, no era assegnato da lui altro termine,che la morte. Gli astrologi iquali attribuiscono ogni cofa a il Čielo, diuidono l'età nostra, secondo il numero de' Pianeti, in fette parti, & attribuiscono la prima parte di quella, nellaqual noi abódiamo più che in alcun'altra di humidità , alla Luna, laquale pare che anchora ella sia molto piu cagione de l'humido, che fi troua in quefte cofe generabili, & corruttibili, che alcuno altro corpo celeste, la seconda attribuifcono a Mercurio, imperoche cosi come Mercurio, è molto vario ne i fuoi mo ti, cosi anchora l'huomo in quella età, è molto variabile, & molto volubile. Onde diceua Salomone, che tre cofe gli erano difficili a ritrouare, la via che fa l'Aquila in aria, quella che fa la naue nella acqua & quella che fa la Serpe sopra la terra. Ma che fopra tutte le altre gli era difficilifsima, quella de l'huomo nella pueritia ouero adolefcéza fua. La terza attribuiuo no fecodo l'ordine de Cieli, a Venere per che in quella età, l'huomo e molto inclina to à piaceri di Venere, & di amore. La quarta à attribuita al Sole. Imperoche fi come il Sole, pare che habbia maggior va lore, & maggior potenza ne l'operationi fue, onde fu chiamato dal noftro Dante,

Loministro maggior' della Natura;

Cofi la giouanezza è molto piu atta à la maggior parte dell'operationi de l'huo mo, & massimamente in quanto al corpo, che nessuna altra. La quinta, perche in quella l'huomo abbonda di fortezza è da loro attribuita à Marte. La festa a Gioue, conciosia cosa, che l'huomo sia all'hora molto atto al configlio. Et la fettima che è la vecchiezza, laquale è tatda & graue è da loro attribuita à Saturno, ilquale fa i moti fuoi molto piu tardamente, che qual fi voglia altro pianeta.Il nostro non manco dottissimo Philosofo, che eccellentissi mo Poeta Dante, confiderando ne l'ultima parte del fuo Conuluio, che la natura fa quasi que'medesimi effetti nel corso del

viuer nostro, che fail Sole in vno anno so pra la terra, diuife la vita nostra in quattro parti, alsi migliandole alle quattro ftagioni dell'anno.Imperoche la prima parte di quella fu afsimigliata da lui alla primauera, laquale dice esser calda,& humida, & nella adolescentia domina in noi il san gue ilquale è anchora egli caldo & humi do, La giouentù fu assomigliata alla state perche in quella età domina in noi la col-Iora laquale è anchora ella calda, & fecc a come la state, la virilità per dominare in noi la flemma laquale è fredda,& humida a l'autunno, & la vecchiezza che abbonda di maninconia, che è fredda e fecca, al verno, laquale oppinione ha feguitato an chora il nostro molto reuerendo M. Gio uanni della Cafa, in quella fua non manco bella che artificiofisima cazone, nellaquale egli si duole tato forteméte cheamo re esfendo egli vecchio, non restaua conti nuamente anchora di affaltarlo dicendo.

Arfi & non pur la prima stagion fresca Di quest'anno mio breue, Amorti diedi; Ma del maturo tempo ancho gran parte. Doue nel fine assimigliando l'età sua al verno dice.

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

Le nubi & il gielo & queste neui Sole Della mia uita Amor da me non hai. Et questa al foco tuo contravia bruma

Laquale opinione come piu a proposito à la intention del Poeta, come voi vedrete nello esporre il testo, terremo ancho ra noi. Hauete oltre a di questo a notare che i Filosofi & particularmente i Peripa tetici, tengono che il Cielo sia eterno, & questo nasce, perche non possono immaginarfi per via naturale, che il moto loro hauefsi mai principio;ne che eglino fimil mente fussino creati, ò fatti da alcuno Agente, conciofia cofa, che esfendo quegli la cagione della generatione & della corruttione di tutte le cose, laquale è anchora ella eterna(però che sempre fu seco do loro questo ordiue, che della corruttione d'una cofa, ne nascesse la generatione d'unaltra)bifogna anchora che e'fieno eterni loro. Ma la cagione di questa loro eternità, per laquale e' non fiano corrutti li,come fono tutte queste altre cofe da lo ro in giu, fu allegnata variamente da lo-ro.Imperoche Empedocle fecondo che ri ferisce Plutarco. Disse che i Cieli erono Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

eterni : perche la sfera del fuoco laquale è lor vicina, haueua conuertita la materia di che egli eron' fatti, laquale fecondo lui era Aria in materia christallina condensa ta,& purgata di tal forte che ella non poteua corrompersi. Platone diceua chei Cieli erono eterni per volonta d'Iddio il quale gli manteneua cosi con la potenza fua, ma se e' non fussi questo che manche rebbeno perche ei fon per lor natura corruttibili. Alcuni altri furono che per espe dirsene breuemente dissono che questo procedeua perche iCieli fon coposti d'un altra materia che no fono queste cofe sub lunari & molto diuería di natura da questa, perche non è in potenza a riceuere altra forma che quella de'Cieli.Et hauendo quella & non restando in lei appetito alcu no d'altra, fi sta contenta sotto di quella, & cosi fara sempre perche non potendo ri ceuere altra forma che la celeste, & hauen dola no puo alterarfi ne riceuere in fe paf fione, ò mouimento alcuno. Altri dissono che la eternità de' Cieli, no procedeua da la materia, come tengono quei primi, con ciofia cofa che anchora quegli fiano fatti della materia medesima dellaquale son fat iiii

te tutte l'altre cose.ма procedeua da la for ma, laquale è tanto valorosa, & tanto poté te, che ella tien costreta lamateria sotto di fe, ò voglia ella, ò nò . Di maniera che egli auuiene a lei, come farebbe a vn seruo, ilquale stessi co vn signore tato potete, che anchora che e' desiderassi naturalmete di mutar padrone, & scabiar quella seruitu; temessi tato le forze sue, che per paura di quelle, & per no conoscer alcun'altro piu potente, che potessi cauarlo di sotto quel le, fi stefsi beche cotro a fua voglia, il meglio che egli potessi seco, cosi la materia laquale è lotto la forma celeste, se bene e!la appetifce per fua natura tutte le forme per esser come noi habbiam dettola mede fima che quella di che fon fatte l'altre cofe,non estendo potente da se dispogliarsi di quella, & vestirsi d'unaltra. Conciosia cosa che la materia perse stessa, non habbia attione, ò forza alcuna, & non fia per natura lua propia atta le non a patire. Ne fi trouando Agente alcuno, piu potente & di maggior forza che il Cielo, che ne scacci la forma che ella ha, & introducauene vn'altra è forza che ella si stia sotto quella che ella ha. Perche voi hauete a fapere che a fare vna cola, non bastano la materia, & la forma Sole, che bisogna anchor lo agente, ilquale introduca l'una ne l'altra, cosi come a fare vn sigillo, doue sia verbigratia la imagine diCesare, non basta ne la cera, ne'l sigillo, che bisogna anchor la man dello agente che impri ma il sigillo nella cera; & questo è il Cielo, ilquale è vniuersale cagione di tutte le cose che si generono, onde su con non ma co dottrina che leggiadria detto da il nostro Poeta in vn suo Sonetto, volendo lo dar la sua M. Laura.

### Chi unol neder quantunque puo natura Et il Cielo fra noi;

Intendendo per natura la materia, & la forma che cofi le chiama anchora Ariftotile, & il Cielo per lo Agente, & cofi prouono finalmente, che i Cieli fieno eterni. Sono ftati alcuni altri, iquali hanno detto, che la cagione della eternità de Cieli, non procede particularmente, ne da la materia ne da la forma, ma da tutto il composto in fieme, & questo fi è, per non hauere quello contrario alcuno cóciofia cofa, che cia fcheduna cofa, che fi corrompe, fi corrom pa mediante qualch'un'altra, che gli è con

traria, & che il Cielo non habbia contrario, è da lor prouato, & per l'operation fua propria & naturale', & per la qualità fua prima.Da la operation fua naturale,la quale e il muouersi circulamente, dicendo che il moto circulare non ha cotrario; conciosia cosa che egli non si parta da vn termine,& vadi a vn'altro, iquali confide rati come termini sono cotrarii come fan no gli altri moti, ma ritorni fempre a quel termine, & a quel punto medesimo, donde egli si parte. Non che nel moto circula re fia punto alcuno realmete, ma folamen te doue altrui se lo immaginasse ondeno viene fimilmente hauere anchora ne prin cipio ne fine; & no hauendo principio ne fine, viene a essere eterno. Et cosi per cole guenza, viene anchora à assere eterno il fuo subbietto.Doue l'altre cose mouedofi chi in gi u, & chi in fu, mostrano d'esser contrarie l'una a l'altra, perche quelle che fi muouono in su, lo fanno per essere leggieri;& per confeguenza calde, & quelle lequali li muouono in giu per esser graui & perconleguenza fredde, & coli vengo no à effere contrarie; & effendo contrarie fi corrompono l'una l'altra.Pruouano ol-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

tre a di questo che il Cielo non habbia co trario, per la fua qualità prima; laquale è lo effere lucido, dicendo, come è il vero, che la luce non ha contrario alcuno. Et fe qualchuno opponessi le tenebre, dicendo che elle sono cotrarie della luce, si rispode che le tenebre realmente no sono cosalcuna ma folamente priuatione della luce, onde quando vogliamo far buio in qualche stanza, non bisogna che noi vi metiamo cofa alcuna che fia contraria alla luce; Ma folamente leuarne quella,& prohibire che ella no vi entri. Et di qui nafce che la oscuratione, & la illuminatione si fanno in vno illante,& equalmente per tutto, come si vede quando si spegne vn lume,ò quando fi accende in vn luogo oue fia buio, & come appare la mattina, quando il Sole esce fuor del nostro orizonte, che in quel medefimo tempo che il fuo lu me, è in oriente, è anchora in occidente, & la ragione è perche non fi ha a cacciare cola alcuna in far luminola vna staza che fiabuia, ma balta folo che vi apparifca la luce, perche le tenebre, non le essendo come noi habbiamo detto contrarie ma vna mera priuatione, non le fanno resistenza

alcuna, doue a fare vna cosa calda l aquale era fredda, ò bianca, esfendo nera, per che il freddo, & il caldo, & il bianco & il nero fono contrarii; bifogna prima discaciarne l'uno,& dipoi introdurui l'altro,nellequa le cola bilogna tempo, & non si puo fare in vno istante come la illuminatione, per che oltre a di questo l'un contrario fa sem pre piu refistenza che egli puo à l'altro. Doue le tenebre non effendo cosa alcuna come noi habbiamo detto disopra, no fan no cofi.Non hauendo ilCielo adúque per le ragione dette cotrario, dicono costoro e'ne segue che egli non possa corromperfi, & queste sono le ragioni con lequali prouono i Filosofi, che i Cieli siano eterni, delle quali quale fia la piu vera, ò fe egli nafce da vna, ò veramente da tutte in fieme, voglio io lasciare determinare a co loro, iquali fono molto piu efercitati nella Filosofia, che non son io. I Christiani dicono, che i Cieli non fono eterni, ma che anchora quegli mancheranno, infieme cõ tutte l'altre cofe,quando piacera a Iddio, cosi come è furono anchora creati da lui quando piu gli piacque. Conciofia cofa

che sia scritto nelle sacre lettere del vec-

chio teltamento, che iCieli, & la terra mã cheranno, & Iddio folo durera in eterno, & in quelle del nuouo teltamento, che fi fara vn Ciel nuouo, & terra nuoua, molto piu bello di quelto. Laquale cofa fcriffe anchora il noftro Poeta nel fuo Triomfo della diuinità dicendo.

Veder mi parue un mondo Nuouo in etate immobile & eterno; Et il Sole & tutto il Ciel disfare atondo, Et le fue stelle anchor, la terra e il mare Et rifarno un piu bello & piu giocondo.

Et tutti i Teologi fimilmente dicono che Iddio folo è eterno, & tutte l'altre co fe fono corruttibili, &fe bene fe ne ritruo uono alcune lequali fono immortali come fono gli fpiriti angelici, & l'anime noftre. Elle non fi poffon chiamare veramen te, eterne, conciofia cofa, che elle fieno co fi per gratia & per dono di Iddio ; & non per natura loro. Et potrebbono effere annichilate ogni volta che a lui piacefsi. On de dicono, che fe bene i Cieli pare che fieno eterni; che anchora quegli mancheran no quando piacera Iddio, & che fara finito il numero de gli eletti, & la ragione che

egli aducono, oltre a la volonta d'Iddio, cauata pur da le facre lettere è questa. Tut te le cose, & particularmente i Cieli, come è scritto da Moses nel Genesi.Furono fatte da Iddio per feruitio de l'huomo.La quale cosa pare che apruoui ancora Arist. dicédoche l'huomo è fine di tutte le cose, prima per benificio del corpo, conciosia che come noi habbiam detto iCieli produ chino,& fiano cagione di tutte le cofe, le quali fono necessarie per la vita de l'huomo,& dipoi per beneficio de l'anima, accioche egli potessi contemplando quegli venire in cognitione de il loro fattore,& della fapienza & bontà fua. Essendo scritto nelle facre lettere, che i Cieli narrano la gloria diDio,& il firmamento cioè il Cie Io stellato, dimostra l'opera delle sue mani.Quando noi faremo adúque tutti mor ti, nel giorno del gran giuditio, fe e' non mancaísino anchora i Cieli, l'effer loro fa rebbe in vano; laqual cosa è contro à l'ordine di Dio, & della natura. Perche rifuscitando impassibili, & immortali, come noi faremo, non haremo bisogno di cosa alcuna, in quanto al corpo, & in quanto à l'animo, non haremo anchor piu bisogno

di contemplar Iddio nelle creature, ne ve nir per mezzo di queste cose visibili, in co gnition delle inuifibili, come dice lo Apo Îtolo.Perche lo vedremo à faccia gli eletti per gratia, & i reprobati per giustitia. Queste cose considerate alquanto da noi, ci faranno hora intender facilméte. Qual fia in questo luogo la mente del Poeta ; il quale ritrouandosi quando egli fece il pre fente Sonetto, ne l'ultima parte de la fua vita (Imperoche come fi vede, egli fu fat to da lui quando egli incominciaua a por fine a l'amor di M.Laura laquale fu amata da lui dieci anni da poi che ella fu morta,& quando ella mori il Petrar. haueua anni quarantaquattro ò piu ) & confiderando che l'anima nella età della vecchiez za debbe come scriue Dante nel suo con uiuio ritornare a Iddio dond'ella víci pri mieramente, Diffe.

Et farebbe hera & è paffate homai Di riuoltargli in piu ficura parte Et poner fine a gli infiniti gua i

Cioè che egli è homai tempo che io ri uolti quegli occhi che io ho tenuti fino a qui fusie ne miei mali,cio è il conoscimen to de l'inteletto, & de la ragione, in parte piu ficura, cio è a cofe lequali non fieno offefe, & destrutte da il tempo.

Che mentre tu le string i son passate

Doue fe noi vogliamo che egli parli co me Filosofo. Intenderemo i Cieli, iquali essendo eterni, come fu da noi detto disopra, & non potendo effere offefi da il tem po, come tutte le altre cofe mortali, si pos fon meritamente chiamare parte piu licu ra.Intendendo per efsi Cieli, la cotemplatione delle cofe diuine . Et fe noi vogliamo che egli parli come Christiano, come è in verità da penfare, hauendo egli detto nel suo triomfo della divinità, come noi dicemo difopra, che iCieli mancheranno. Intenderemo in Dio, ilquale è folamente stabile, & eterno, cercado come ci admae ftra la dottrina euangelica, di tefaurizare in quelle cofe, lequali non possono esser furate da i ladri, ò rofe & confumate da le Tignuole,come fono questi beni del mõ do.Et perche l'huomo, & massimamente chi è vero Christiano, debbe tener sempre la mente verso Iddio,& se pure qualche volta impedito da i fensi, ò suiato da le lusinghe di quegli, ò suolto da l'infermitì

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

mità de la carne l'hauefsi tenuto per qual che tempo occupata in terra,& nelle cofe mortali è fempre a tempo al farlo.Dice co arte marauighoisima.

1) Elsarebbe hora 👉 è passata homai

Cioe & fe bene io doueua ruolgergli molto prima, egli è tempo homai al farlo; effendo io ne l'ultima parte de la mia vita. Et poner fine agli infiniti guai,

O Il che non puo farfi in modo alcuno al tro piu ficuro, che leuando l'affetto, & la fperanza da il mondo,& da i beni mortali; porla in Dio, & nelle cofe diuine, conciosiacosa che il mondo, & i beni mortali: arrechino con loro sempre vna infinità di pensieri, & vna moltitudine di affanni grauissimi; & Iddio porga grandısimo contento, & quiete d'animo, a quegli che l'amono.Debbesi anchor notare, che egli disse, riuolgere, & non volgere gl'occhi: per dimostrare, che l'anima nostra e da Iddio, & ha hauuti alcun tépo gl'occhi volti verso di quello, se no altrimeti, almaco quado ella víci de le sue mani, ò ueramete per quel tato del tepo, che elladimorò nel la innocenza, della quale ella fu vestita pe' meriti di Christo; mediante l'acqua del

sacro hatesimo; per il che ella diuenne di fi gliuola de l'ira figliuola de la gratia; ma e' no bafta ancor riuolger gliocchi verfo Id dio ; per cercar di conofcerlo mediante la forze noitre, & senza il lume suo particu lare, che e' bisogna anchora amarlo, perche chi cerca di conoscere Iddio co la pru denza humana, solamente per intender la natura sua, & per curiosità sola, quanto piu si iffatica, più resta confuso, & manco ne intende ; Come fi leggie che auenne a Simonide Greco, ilquale domandato da Hierone tiranno, che cola fusse Iddio, gli chiefe tempo due giorni a rispondere, & dapoi, dopo i due giorni, ne chiefe quattro, & dopo i quatro, otto : dicendo che quanto piu vi pensaua, tanto piu gli pareua difficil cosa il conoscerlo, doue a chi lo cerca con lo affetto, & con la volontà infiammața de l'amor fuo, aduiene il contrario, conciolia cofa che Iddio ami quegli che amono a lui;& a quegli manifesti la faccia & il nome suo, onde si leggie che egli disse che haueua manifestato il nome fuo a Mofes perche egli era fuo feruo.Ma auertite che questo nome seruo nelle sacre lettere no significa colui ilquale fi po-

ne a star con altrui per prezo, & per gua dagniar premio alcuno mediante le fatiche sue, perche questi son chiamati dalle facre scritture mercennarii, ma significa comperato, ò acquistato, nel qual modo fiamo noi ferui d'Iddio tutti. Conciofia cosa che egli ci habbia comperati col sangue del fuo vnico figliuolo, & acquistati nella vittoria, che ottenne Chrifto Salua tor nostro, quando e' vinse & destrusse la morte nostra, con la sua; come scriue Pau lo Apostolo, onde colui si puo chiamar veramente seruo d'Iddio, ilquale conoscé do coli marauigliolo beneficio, ne ritiene continuamente la memoria, dentro al fuo cuore, come faceua Dauit profeta, ilquale confidato nella promessa che Iddio haueua fatto per la bocca de suoi profeti : di ricomperare la natura humana, gli ricordaua cosi spesso ne suoi Salmi, che era seruo fuo, non per chiedergli premio alcuno de i suoi meriti masolo perche egli noleuafsi da lui lo fpirito fuo. Cognofcendo adunque il Poeta nostro, che la seruitù d'Iddio è fondata solamente in amore, & che il riuolger gl'occhi verso di quello, non è altro che il ricognoscere che egli è ii

ibleman & perfigro bene, de con leguena

Ne dail tuo giogho Amor l'alma fi parte? Mada il fuo mal

zitheurs dicende no reftera per quelto. che in signifiando la volonta, & lo affetto nan amimg amero folo quella cofa che io debbo fommente amare, cio è la dio, a Lingenche ftgoig thil fai abacup att. cartot 1. Et con che operer & con qual favicasia faccia spuelto fregute parlandora lo afferra fun tud la nebeen tanto opiccata aque-Aibsnimpndanist inquegli perioutos uareal consento, & il fine tuo, main que-Agronhile la virus de quale come dicono i fui fisferent i fempre eirea le cole diffici 11, Frytum amente volendo mostrate cho egli fa quello penlatamente, & co fomma pridenzes & notomationate foggingue U: Non carfola q wirgute anzi e bella arte Luss - i Doug fi debbo notare, che il cafo, & la forsuna boondo Ariftoule fono due cagioni accidentalis & di quegli effetti jiqua bauuengono sarskinė voltesmail calo ė molsopiu, vinwerlale che la fortuna, petche la cliende in tutte le cafo cafi animan V ii

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

te,& che conoscono, come ne le inanima te & che non cono scono. Doue la fortu # na ha solamente luogo in quelle che au\_ uengonoà gli agenci che conotcono, effendo cagione di quegli effetti che auengono di raro & fuori de l'intentione loro; onde fe vno legno vevbignatia cadefsi per: forte in vn fuoco, & ardelsi; questo offer to di questa arfione fi chiamarebbe à cacaso, perche se bene demo effetto è cotro? a l'intentione di quel legno ilquale fe ne venne al basso, cercando del suo luogo co, ueniente come cola graue, quelto sub difcendimento non fu per elettione, & co= gnoscendo, ma per propietà naturale del4 la sua forma; laquale lo costringe andare in giu : ma se vno cauando terra per sare vno fepulcro', o per piantare vno arbore trouassi vn thesoro, di questo effetto per auuenire di raro, & esser fuor de l'intentione di colui che opera cognoscendo & per elettione, si direbbe essere stata cagione la fortuna. E adunque ogni fortuna ca fosma non gia ogni cafosfortuna : & per effer come noi habbiam detto l'una & l'al tra cagione accidentale, non li fa quello che elle propiamente si siano Imperoche

delle cofe accidentali esfendo elleno infinite non si puo hauere scienza. De le qua li cofe è manifesto, che a i saui & a i prudenti auuengano molto manco cose a caso & a fortuna che non sanno a gli stolti & a gl'huomini di poco conoscimento, perche i saui conoscono molto meglio la natura delle cose & preueggono quegli effetti che posson nascere da loro che no fanno gli stolti ò quegli iquali hanno poca prudenza; onde vsono dire i Filoso fi che doue è piu intelletto è manco sortuna, laqual cosa disse anchora in vna sua canzone il nostro Magnifico Lorenzo de Medici cosi.

### Quel chc subiace al ben de l'intelletto Tanto manco subiace a la fortuna,

Et dopo questo soggiugne il Poe.per mag gior dichiaratione del intendimento suo.

E wirtute anzi è bella arte.

Cioè è operatione fatta con ragione da le piu nobil parti dell'anima nostra che fono l'intelletto & la volonta, che cosi è diffinita da Aristotile la virtù ne suoi libri de l'Etica; & perche nessuno pensassi che ella sussi virtu naturale soggiugne, è bella arte, cio è virtu habituale acquistata

con l'arte del frequentemente operare atti virtuofi & lodeuoli per elettione & co prudentifsimo configlio, nel quale modo folamente fi acquiftono le virtu mediante le quali domando le pafsioni del fenfo & raffrenando lo appetito fi confegue finalmente & in quefta vita & ne l'altra quella felicità de laquale è capace l'humana natura.

#### IL FINE.

V iiii

**912**.

## A Lo MOLTO REV.E. RENDO M. PHERFRAN-CESCO GIAMBVLlari Suo offernantisimo.



OVENDO io fare stam pare, per cumpiacere a uoi altri miei Amici, molto Re uerendo M, Pierfrancesco alcune mie Leitioni, non piu uedute, insicme con l al

tre gia date fuora. Et essendoui quella che io fe ci nel uostro Consolato, mi è parso cosa glusta, publicarla a nome uostro, così come ella fu letta alhora. Et se bene questa non è cosa equiua lente a quella honorata so chiara testimonanza, che uoi faceste di me nella uostra origine della lingua Fiorentina. Oltre alla dedicatione della uostra Lettione, sopra l'ordine del univer so - Ella servira pur per hora nel conspetto di chiunche la uedra, per segno non solo della lon gha et uirtuosa amicitia nostra, ma dun certo particulare amore, che io ui ho sempre consciu

poportarmi, de molti & molti merite uostri, finalmente del debito, con il defiderio mio uerfo di uoi, o uoi intanto seguitando d'amar mi come solete, ui ricordate che io sono uostro, con ogni amicheuole uffetto, a uoi mi raccomando:

> Il uostro Giouannbat tista Gelli

# 3<sup>14</sup> LA NONA LETTIONE DI GIOVAM BATI-STA GELLI.



ON volendo il meritif fimo Confolo noftro Ac cademici virtuofifsimi, & vor altri vditori nobilifsimi, che in quefto giorno fe bene egli è folenne,& tanto celebrato

da' Chriftiani, fimancafsi di que' lodeuoli exercitii, foliti a offeruarfi in quefta no ftra felicifsima Accademia. Ne io fimilmente mancare di offeruar quanto, io mi fono volontariamente obligato; aggiunto oltre a di quefto a tali cagioni il volere compiacere a lui il che io defidero grandemente, per la vera & intrinfica amicitia che io tengo feco, mediante le molte &ra re virtu fue : vengo oggi nello honorato confpetto vostro a ragionare alquato, co esso esso del nostro non manco dotto, & artificioso che leggiadro Poeta M. F. Petrarca al che fare

ne in vita & muoue, la grande, & maraui gliola folénita, di'questo facratisimo gior no, nel quale fu tanto abbassato per amor nostro da Dio la diuina natura, & inalzata lhumana, che e' fu fatto di tutta due co giunte infieme, vn fuppolito, & vno indi uiduo folo, tal méte che appresso a gl'huo mini, diuenne vera al tutto questa marauigliofa propolitione, Dio è huomo, cofa al tutto infolita & nuoua, & non mai piu pensata da mente alcuna humana, come humana:ne vdita da orrecchi di huomo, come huomo, conciosia cosa che eglisia trattato in essa canzone lungamente dal Poeta, di cofi alto, & marauigliofo mifterio,a la cognitione delquale non potendo agiugnere per se stesso il lume de l'intelletto humano, la onde quegli che lhanno voluto intender con quello folo, fon cadu ti in infiniti errori, dicendo chi che il cor po che prefe nó fu vero corpo, ma fantafti co:come fecero i Manichei, chi vn corpo fenza anima, mettendo in quello in luogo della Anima la diuinita: come Appollinare, & Arrio, chi che Dio non era in tal corpo realmente,ma folo per potenza & per gratia, & chi vna cofa & chi vna al-

tra fimile. Fa dibitogno .il lume fantifin mo,& certifsimo della fede.Spogh adonque cialcun di voi oggi vditorimobilisimi, l'intelletto suo, di quelle rigioni, & di queglis argomenti, Jopia de qualisfonda ogni fuo intendimento fis fapienzahuma na, & vestale de questo luns clancisimo della fede, imperoche ei non lipuo per ala euno altro mezo peruchire; a la cognition ne di cofi nuous ; & marangholomiltete rio fellendo pisciuto a louthor de quellos diafconderlo a fapiente del mondo se red uelarlo a sparuoli, & sounde di cuore, & presi piamente & christian amente, oggi le orecchie a le parole mie, ilquale menge anchora io a ragionarai ditai cafaspioglia to altinto di quelle lcienze bomane nelle quali io ho di gia spelomon picciola parce de mie anni, & confidero folo nel la me della fede p8c nella authorita della fas cre, & diuine lettereuma per che talcolag dono propio di Dio, andodebbochiedet fifolamente & principalméterabai, aospos go quanto to pollo il piu ku, che è datone di turnohen Che fi degninge di aprin timangeordedabra micychniapolfacanud trass hot shoke le daudofile, or dipoist

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

#### NONA.

ti voi, che voi mi prestiate quella vdienza che debbe fassi a l'alte & diuine cose, & 19 comuciero a dir sopra dicio quel tanto; che mi sara da lui per sua gratia concesso: 51 V érgine Santa che di sol uestita

Coronata di stelle a il sommo Sole. Piacesti fi che inte suo luce ascose

La intétione principale del Poe in questa · Eanzone o vero prego a Maria vergine.Si vede chiaramete voirori nobilif che èscer cafe la falute fim; & n vero fine fuo: cola de fiderata naturalmente da cialcuno. Er per che tại fine nổ cola humana, ma diuina, & che fupera la faculta delhuomo: & i me zi debboin. eller proportionati al fine egli consifectate di no poterio ácquistare co le forze fue lose baturali, ma'effer dibifogno s'volerie cofegure della gratia di Dio, ri coire a Maria pregandola che gli fia inter ceditrice di'cotal gratia a presso Iddio, pi? gliando come fua aduocata la plotettione Tua, accioche che egli co nlegua tal beatitudine.Laquale e che Dio accolga nel fuo fine, il fuo vltimo spirito in pace, & per questa cagione fi vede esfere stata fatro da lui questo piego, & questa canzone nella quale per ester die stata fatta da lui con

Dottrina, & arte marauigliohisima, sono primieramente da considerare circa a il tutto, & a la dispositione & ordine di quella, alcune cose, lequali non sono state per quanto io ho veduto scoperte, ò nota te per infino a qui, da alcuno de gli expofi tori suoi, & queste sono circa a l'arte, & a colori retorici che sono in quella, iquali fono tanto meglio víati quanto fono piu ascosti, & piu celati. Conciosia cosa che l'ufargli scopertamente, & manifestamen te, renda molte volte sospetto l'animo de gli vditori ò veramente gli muoua trop-po a l'ira ò a la mifericordia,& a quello fine al quale ha indiritta l'intentione fua l'o ratore, per la qual cagione fi legge essere stato prohibito da gli Areopagiti, il pote-re vsare ne loro giudicii, in causa alcuna, orationi piene & ornate di colori fimili, come quegli iquali giudicauano quelle es fer tanto atte, a muouere & a volgere gli animi de giudici, a gli affetti, & a le passio ni, che e' non potessero giudicare di poi rettamente causa alcuna, se non con difficulta grandissima. Vsa adunque il Poeta nostro con consideratione grandissma, in questo suo prego tali colori, nascoden-

do leggiadrifsimamente fotto i velami & concetti poetici, l'arte dello oratore, onde non sono conosciuti se non da chi diligentifsimamente, & con studio grandifsi mo, le confidera. Per intendimento delle quali cose è da sapere, essere solaméte cinque quelle parti principali, le quali sono vsate da i retorici nelle orationi, & queste sono, Lo esordio, ouero principio.La narratione. La provatione. La confutatio ne, & La peroratione o ueramente cóclu fione, delle quali si ferue il Poeta in questa sua oratione, solamente di tre, della pri ma,& della feconda,che fono l'efordio,& la narratione, & della vltima, cio è della peroratione. La prouatione, & la confutatione, sono lasciate da lui in dietro, per non esfere a proposito, ne manco anchora necessarie à l'intentione sua. Imperoche della prouatione non haueua egli bifogno alcuno, effendo la caufa fua manifestisima, cio è la miseria & il dubbiofo stato nel quale egli fi ritrouaua, & il bifogno che egli haueua di aiuto, ne manco gli era anchor necessaria la confutatione non hauendo egli a foluere ò confutare ragione alcuna, contro a di fe. Conciofia

che egli no hauelsi altro acculatore in tal caula che fe steffo, & confessando egli il quale era il rec, veramente & apertament te il suo fallo.Duvideli adunque la presen te oratione fatta da lui in forma di canzone,ilquate poema viene fecondo me nello idiomie, & nella lingua nostra, il luogo della Elegia 48c non del modo Tragico & della Fragedia (come vuole il Trisint nella sur poetica) conciosacofa che nelle canzoninon fi introduca piu duna perfona, come nelle tragedie; & de bene l'o stile loro con quella misura di versi, quando lunghi;& quando corti, pare pin solto at to a muouere a compaisione, che adaltro e' fanno anchoro il simile le Elegie Fiene adunque secondo me la presente canzone più vosto luogo di Elegia iche modo tragico: onde è pur tolto in thile mezandy che alto come il Tragico, 82 dialidefi dico principalmente in quelle tre parti, in clos dio; o vero principio, innarsatione, 82in peroratione, l'efordio comincia nel principio 580 dura infino a la fettima stanza, nel principio della quale, cominciando di por il Poeta la narratione dice. sil

### Vergine

Vergine quante lacrime hogia sparte.

Et questa dura per infino a il principio della peroratione, laquale si riconosce cominciare a meza s'ottaua stanza, quando egli dice.

H or tu donna del Cielo hor tu Regina.

Lufitio dello effordio è fare queitetre co fe, fare beniuolo lauditore, & réderlo infieme & attéto & docile, lequali cofe fono fatte tutte a tre perfettifsimamente da il Poeta in questo suo, & cominciandosi da la prima fono víati da lui per renderfi beneuola Maria vergine, laquale e l'uditore di poi tre mezzi, il primo di quali fi e lodarla, perfuadendofi egli, che il lodare fia cola molto atta(come e in fatto vero) & molto a proposito, al cattar beneuoléza;non folo a presso gli huomini mortali ma ancora appresso l'anime beate, & appresso Dio stesso, cosa tanto ragioneuole, che ella e stata approuata sempre in cia fcuna religione. Il fecondo e mostrargli il fuo stato, & la miferia fua:esfendo cofa naturale, & non folo humana ma anchora del tutto divina, il compatire a miferi: non gia per modo di paísione ò daffetto non cadendo ne in Dio, ne nelle anime X

beate passione alcuna, ma per quelle proprieta laquale ha il bene di comunicar fe stello. Et il terzo & vltimo, e il mostrarle che ella puo aiutarlo, & è posto in lei tal faculta, onde cosi come tutte le cose supe riori gouernono, & influiscono cotinua mente la virtu loro in queste inferiori, el la debbe anchor fimilmente porgere il fuo aiuto a lui, ilquale non fa cominciare fenza quello: ne a cantare le sue lodi, ne admostrarle la sua miseria, ne a pregarla finalmente, che ella interceda a presso a il fuo figliuolo per la falute fua, & tutte a tre quelte cose sono fatte con arte marauigliofifsima da lui , in ciafcheduna flã za di questo suo esfordio, ma con nuoui & varii concetti,& con nuoue & diuerfe parole, ma ornate & bellifsime. Imperoche nella prima volendola egli primie ramente lodare incominciandosi & in questa, & in tutte l'altre, da questo nome vergine, detto di lei per antonomalia & per eccellenza, nó conuenendo tal nome ad altra donna maggiormente che e lei: si come non conuengono anchora la vere & buone descrittioni se non solamente a i loro, descritti & a i loro diffini

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

ti, dice egli che ella piacque tato a il fom mo Sole, cio è aDio, che egli ascose la sua luce, cio è il fuo vnico figliuolo, ilquale e la luce del mondo, folamente in lei. Et dipoi per dimostrarle la sua miseria dice, non sapere incominciare a esporgli i bifogni suoi, senza laiuto di colui, ilquale si pose in lei mosso solamente da amore. Et vltimamente volendo mostrare, che ella poteua aiutarlo', fi assomiglia per abbaffarfi, anzi dice di effere terra, & che ella ê Regina & imperatrice del Cielo . Nella fecóda stáza seguitádo di poi l'ordine me defimo, la chiama egli la prima cosa per volerla lodare faggia, foggiugnendo che ella non è solamente vna del numero di quelle vergini prudéti, dellequali fa men tione l'Euangelio; ma che ella è la prima conciofia cofa che ella rifplenda con mol to piu chiara lampa, & effempio di virtu, che alcuna altra che fusse giamai. Et dipoi per dimostrarle la sua miseria dice chi il fuo stato è tanto dubbioso che egli ricorre(il che è la terza cosa) come sconsi gliato a lei fola per configlio. Ne la terza stanza è da lui fatto il medefimo .Impero che egli primieramente la lodo, dicendo-X

le che ella e intera & pura da ogni parte. Dipoi le dimostra la sua miseria, dicendo hauer bisogno, di esser fatto degno della gratia del suo figliuolo, & vltimamente che ella puo farlo, essendo ella gia incoro nata nel regno superno & così anchor fa di poi per l'odarla nel principio de la quar ta, chiamandola piena di gratia, & dicendole che ella fu esaltata a il Cielo, solamente per la sua vera, & altissima humil tade: foggiugnendo di poi per mostrarle la sua mileria, essere in vn secol pieno di folti,&oscuri errori.Et vltimamente pre gandola per mostrar che ella puo aiutarlo, che appaghi il fuo cuore nelle piaghe del suo figliuolo. Il simile fa il Poeta anchor di poi nella quinta, chiamadola nel principio per lodarla, fola & feza efempio. & dicédole poi per dimostrarle la sua miferia, che à bifogno che ella fia fua fcor ta,& nel fine per dimostrare che in lei e posto l'auto suo che ella puo piuchealtra dirizzare la sua strada torta a buon fine. Nella festa fa egli anchora il simile dicendole la prima cosa per lodarla che ella è chiara & flabile in eterno, & di poi per di mostrarle quando sia grande la miseria

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

fua, egli le narra come egli firitruoua & folo & fenza gouerno in vna orribilisima tempesta & che ha gia vicine l'ultime strida de suoi nemici. Et finalmente volé do mostrare che ella puo aiutarlo, & farche i suoi nimici no habbino a ridere del male suo, le dice che ella si ricordi che il peccar nostro, era stato quello che (per volere Iddio fcamparne da lui ) lhaueua fatto préder carne humana, nel fuo chioftro Virginale. Et cosi parendo horamai a il Poeta, non folo hauerfi renduta Maria alquanto beneuola, mediante lhauerla cofi lodata: ma cópaísioneuole del fuo ftato, con l'hauerle dimostrata la sua miferia ; & oltre a di questo fattola quasi che sua auuocata, col dimostrarle che in lei fola, è posto il potergli porgere aiuto: cerca di poi nel secondo luogo con ogni fuo potere & con ogni suo studio il meglio che egli sa di farla attenta & queito e fatto da lui col prometterle di cantare di lei. Et vltimamente di farla docile, dimostrando che quello che lo muoue a far tal cofa, e l'amore che egli le porta. Et cosi hau endo fatte tutte a tre quelle co-Xiii

se, che si appartengono fare in vno esordio, pone vltimamente fine a quello. Ilquale esordio potrebbono dire quegli che volessero biasimare il Petrarca, non effere stato fatto da lui fecondo le regole , & gli ordini che danno i Rethorici, concioliacola che gli esordii secondo i precetti loro debbono essere, puri, & sen za ornamento ò apparato alcuno di paro le, & breui, & questo è ornatissimo, & lunghiifsimo. Nientedimanco chi confiderera bene, & diligentemente, le cagioni per lequali il Petrarca l'habbia fatto cos: vedra che egli merita non solamente di non essere biasimato ma di essere fommamente lodato, come quello che non l'ha fatto ornato di concietti, & di parole varie, & bellisime, & dipoi alquanto lunghetto, senza ragioneuoli cagioni. & fenza grandissimo giuditio, Per il che è da fapere ( cominciandoci da la prima) che quanto il troppo apparato,& ornamento di parole, è fospetto nel le caufe giudiciali, & debbeti fuggire interamente: perche l'arte & la premeditatione, no induca sospetto ne l'animo del giudice:tanto è necessario, & vtile, nelle

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

caufe manifeste no essendo dibisogno in tali cause, chiarire l'animo del giudice, per fape re egli & conoscere il vero appú to: ma solamente di persuaderlo con tut ti queimeziche lo possono rendere beuiuolo,& ben disposto, come sono l'udir fi lodare, conoscere la miseria del reo, & fentire i preghi suoi. Lequali tutte cose fogliono destare ne gli animi de gli huo mini quella pieta, la quale ha dentro di fe naturalmente l'uno huomo, de l'altro, ec cetto pero alcuni che fe ne ritruouono i quali fono tanto in humani, che egli han no piu tosto costumi & concietti di fiere che di huomini, si come si legge di Nero ne del quale disse il nostro Poeta.

Nerone e il terzo dispietato 🕝 ingiusto.

Et queste cose tutte fa come noi dice mo di sopra lo esordio del Poeta. Circa la lunghezza di poi si debbe anchora auuertire, che quato ella è biasimata in quel le orationi, lequali hanno a dicorrere per tutte le parti, & massimamente in quelle doue la contentione è d'importanza:onde bisogna di necessita che ella sieno lun ghe ò per torre a quelle la parte loro òper sar troppo lungo & fastidioso il princi-X illi pio in quelle orationi per il contrario do ue non si ha a prouare, ò confutare cosa alcuna,:r.a fi concede & li confessa ingenuamente il peccato, come in questa,& e necellario sopra tutto farsi attento, & beneuolo l'uditore ; hora incitandolo & mouendolo ò a mifericordia ò a ira, & a quegli affetti che altrui à dibisogno, hor diletandolo con quelle cofe che gli vanno a grado, hor faccendolo conoscere che quelle gratie che egli fara son bene collocate, è necessaria la lughezza. Quel la lunghezza dico laquale è tale piu per la quantita, & varieta de concetti ( come èquesta del Petrarca) che per i mo'ti& lunghi circuiti delle parole. Merita adun que il Poeta nostro da chi ben considera la forza delle arte, lode, & non bialimo, dello ornamento & vero apparato, & del la lunghezza predetta : faccendo elleno l'una & l'altra, eccellentemente l'uffitio loro,& questo sia detto vniuersalmente circa a lo efordio di questa canzone. Seguita di pol la narratione, la quale debbe effere fecondo i precetti de Rethorici, breue, chiara, & vera, breue accioche altrui sia vdito piu volentieri, chiara per el

fer meglio intefo, & vera, accioche ella fia piu facilmente approuata. Et tutte a tre queste parti ha questa del nostro Poe ta.Imperoche ella è primamente vera:có ciosia cosa che egli non vsi digressione alcuna, ne circuiti alcuni di parole, ma narri fola mente la caufa fua, la quale non era certamente altro, che il non essere la vita sua se non affanno mediante lhauere ingombrata l'alma,& effer preda de gli a**f** fetti & passioni del senso & particularmente per cagione dell'amore di M.Lau. onde in comincia liberamente, & fenza rifpetto alcuno, con breui parole a accufare il suo fallo, durando da questo primo verso della settima stanza ilquale incomincia.

### Vergine quante la crime ho gia sparte.

Infino al fettimo della ottaua. Seconda riamente è questa fua narratione anchor chiara: conciosia cola che egli confessi da se stesso l'error suo, & non habbia cotraditione alcuna, & quelle cause, lequali non hanno contraditione apresso à giu dici si tenghon per chiare, & per manifestissime, terzo & vltimo ella è anchora ve ra, essendo ella prouata come dicono que sti causidici per publica voce, & fama, ca ciosia cosa che il suo Amore sussi di gia noto talmente quasi che a tutto il mondo, come egli scriue in molti de suoi Sonetti che egli ne era quafi che mostrato a dito da ciascuno, & cosi pone vltimamen te fine a la narratione:cominciando di su bito come noi habbiamo detto nel principio del fettimo verso della ottaua stanza, la peroratione o vero conclusione, la quale fe bene a fatta da lui con arte grandissima, è pero da lui ricoperta . & celata il piu che sia possibile, faccendola comin ciare per che ella apparisca maco, nel mez zo d'una stanza, & restando appiccata a l'ultimo concetto della narratione, laqua le peroratione si fa di tre parti, cio è di enumeratione di ind gnaticne & di con questione, ouero preghi & raccoman-datione, & tutte a tre queste parti, si rico nolcono esfere state vsate artificiosisma mente in questo da il Poeta, la prima che è la enumeratione, o uero replica delle cofe dette, a modo de gli Epilophi de gli oratori è fatta da lui ridicendo con varie ta Poetica, cofe fimili ale gia dette, ma no giale medelime, & con nuoue, & varie pa

role,per non infaftidıre gli orecchi de gli vditori. La indignatione similméte e fattadalui con elaggetatione grandilsima, accendendosi tanto contro a la sua donna,che egli la chiama vna nuoua Medufa & fe afsimiglia a vna pietra ftupida, & in fensata, & senza anima o conoscimento alcuno. Et la con questione fimilmente è fatta nell'vltimo luogo da lui , con tanta efficacia, quato sia possibile facciendo la inftantia maggiore,& piu aperta , col dimostrare con tutte queste ragioni, che el la debbe aiutarlo, prima perche egli ha posto tutta la sua speranza in lei,& di piu per effere stato creato da il suo figliuolo, & hauere in fe la fembianza fua,&di poi per esfere egli contrito del suo peccato, & ricorfo humilmente a lei, per conofcer la humana,& nimica al tutto dogni orgo glio: promettendole che se egli risurge per le mani sue, da cosi misero, & basso ftato, che dedichera a lei tutti i penfieri, & tutte le fatiche, & lo stile, & l'ingegno fuo, & vltimamente mostrandole come il tempo vola con velocita grandifsima, & pregandola che ella lo raccomandi a il fuo figliuolo, che accolga lo spirito suo,

nel'ultimo suo giorno in pace, pone fine a l. canzone, circa al foggietto della quale pare ad alcuni che il fine & le operatione non conrisponda a lo esordio & a quello che fu proposto da 1l Poeta per sua prima & principale intentione nel principio & alla narratione che egli fece similmente di poi, conciosia cofa che egli mostrassi nel principio di riccorrere a Maria vergine per effer libera-to da lei mediante il fuo aiuto da gli affet ti & dalle passioni humane dalle quali egli fi trouaua esfer molto trauagliato & particularmente dallo amore di M. Laura & dipoi le chiegha nel fine, che ella im petri per lui da il suo figliuolo, la pace eterna, laquale cofa confiderando fempli cemente le parole pare che stia apputo co fi:nientedimanco chi confiderera bene il fenso, & la cosa secondo il suo vero effere:vedra che ella sta in altromodo,& che il fine corisponde in quel modo che egli debbe, à il principio, & a il mezzo; & che il Poeta offerua l'ordine che egli debbe, & non è in parte alcuna diminuto, ò mí co discorda anchora da se medesimo: come par che habbino voluto costoro, ma

per effere capaci di tal cofa, bifogna auer tire,che fe bene l'huomo defidera grande mente(come fa anchor ciascheduna altra cosa) il fine suo, ilquale come è noto a ciafchuno, non è altro che la beatitudine eterna:egli non puo pero có feguirlo fen zaquei mezzi, co'quali ha voluto Dio che egli possa acquiitarlo, & questi sono quelle operationi lequali fa l'huomo libe ro da gli affetti del senso, & da le paísioni humane, fecondo la volonta & la legge,che ci ha data a Dio,laquale cofa è im possibile che sia fatta da huomo alcuno • mai, fenza la diuina gratia, defideraua adunque il Poeta nostro & era. La princile intentione sua, conseguire il fine suo, ma conoscendo non potere ottenere, tal cofa fenza i debiti mezi, & tali mezi non effer posti nel valore & nelle forze sue so le, fenza l'aiuto diuino, ricorre a Maria la quale gli porga & presti faculta di ritrouare tali mezzi cio è che lo liberi da quegli affetti & da quelle passioni, da le quali egli si sentiua agrauata, & ingombrata lalma accioche leuando l'amor fuo dalle cofe del mondo, nelle quali median te la mortal bellezza, & gli atti & le paro

le della sua madonna Laura, egli teneua volti & fissi tutti i pensieri suoi egli potessi volgere.

La lingua or il core le lagrime or i l'ospiri. A migliore guado, & ripolare vltimamé te per gratia del suo figliolo in pace il suo cuore il quale era a ogni hora púto ò da la morte ò da la cófcienza, cio è per venire a l'eternabeatitudine, doue fi quieta; folamé te quado egli vi è peruenuto il cuore no ftro, come diceua il Santifsimo Agustino,& coli viene a non effer discordante, ma al tutto a proposito, & conueniente in questa canzone, il fine, & la peroratio ne,a la narratione & a l'efordio, effendo sempre i mezzi se bene son diuersi dal fine, ne l'intention medefima del'operante, che è il fine, operando sempre ogni agen te ( come dice il Filosofo nella sua Filofosia naturale) solaméte per cagione del fine, & questo è quello che mi occorre dire circa a il tutto, & a l'ordine della pre fente canzone, ricercherebbesi hora di esporre particularméte tutte le parti sue, ma perche io ho pur confumato molto piu tempo che io no pensaua circa a queîto, io esporrò folamente oggi la prima

ftanza, riferbandomi a espor l'altre a vno altro piu comodo tempo, non vi incresca adunque il prestarmi anchora vn poco d'udienza, che io mi espediro piu breuemente da tal cosa che mi sara possibile.

V crgine bella che di Sol ueftita. Coronata di stelle, a il sommo Sole, Piacesti si che in te sue luce ascose

Volge il Poeta nel principio di questa prima Itanza ( la quale come noi habbiamo detto, viene anchora a esfere il principi o dello exordio) il fuo parlare a quel le persona che debbe vdirlo, & questa e Maria Madre di Chrifto Saluator noftro & per che la piu necessaria, & la piu importante cosa, che sia nelle cause depreca tiue, come era la sua, & fare che luditore inclini,& porga la prima cosa l'orecchie, a da scoltare, egli comincia per modo di chiamarla, da vno vocatiuo doue per fug gire quella troppa familiarita, o vero baffezza, che harebbe arreccato in vn princi pio tale, il nome proprio; & per farfela an chorain tutti que modiche egli puo, be neuola, egli vsa questo nome vergine, ilquale nome se bene puo dirsi di tutte l'altre vergsni, conuiene per anthonomafia & per eccellenza molto più a lei che a l'al tre, conciofia cofa che la purita fua non trapafsi,& fuperi folamente quella di tut te l'altre vergini, ma fuperi anchor come diceua il deuoto Bernardo,& trapafsi di gran lungha, quella della natura angelica. Di poi per che la bellezza come (fcriue il Filofofo nella Retorica) è fegno manifettifsimo di perfettione, in quel foggietto doue ella fi ritruoua.

Egli soggiugne bella : doue non si ha a intendere di bellezza corporea, ma di bellezza spirituale, & di bellezza di ani mo. Le quale cosi come quella del corpo consiste in vna debita & bene dispofta proportione dı linee , & di colori, con fiste anchora ella in vn ben disposto ordine, & ornamento di virtu, delle quali fu piu ripiena Maria Vergine piu che qual li voglia mai altra creatura, che fia nata al mondo di huomo,& di donna,co me ne dimostro chiara mente infra le altre, la fantissima humilta sua : persettione & quali forma di tutte le virtu christiane: Laquale fu in lei tanto grande, che ella non dubito di dire, che per questa ca g10#

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

3;6

gion fola (che Dio haueua rifguardata Ihumilita della ancilla fua) tutte le genti la chiamarono beata.Seguita dipoi piu oltre il Poeta dicendo.

Che di Sol uestita Coronata di stelle a il sommo Sole, Piacesti si,che inte sua luce ascose.

Per intendimento delle quali parole e da auuertire, che considerando quei primi antichi Filolofi, iquali come scriue il Filosofo nel primo della sua diuina Filolofia' furono in dotti a cercar le cagioni delle cofe folamente da la marauiglia,co me tutte queste cose sublunari, eron gouernate, & rette da i corpi celefti: & che infra quegli il Sole era quello, ilquale daua lume, & regola a tutti gli altri, & di piu era cagione, con l'obliquita del suo moto, della generatione, & della corruttione di tutte le cose, introducendo oltre a di questo con il calor suo la vita, in tutte quelle che sono capaci diviuere, lo giu dicarono il primo & il piu nobile di tutti,onde no gli dettono solamente quelle lodi che referisce il nostro Marsilio Fuci no in quellib. che egli fa de Sole & lumi

ne chiamandolo occhio viuifico del Cie lo,padrone di tutte le virtu elementari, Sigillo delle cose mondane, moderatore, & rettore dell'vniuerso, primo ministro della natura, Statua, & vicario di Dio, ma lo affomigliarono a Dio.Et non man carono anchor di quegli ( & particularmente infra i Platonici) 1quali tennero che fussi Dio, ò veramente figliuolo primo & vero di Dio. Et gli Egittii fimilmé te (fecondo che referifce Iamblico) tene uono che tutto quello che noi habbiamo di bene, noi lo hauefsimo da il Sole; cio è ò da il Sole immediatamente, & folo, ò da gli altri corpi celesti, per cagion del So le,& che egli folo era il primo,& vero be ne,& la cagione di tutti i beni, per il che veniuono a farlo Iddio. Et che egli fusse tenuto Dio ne rendono testimonanza quelle parole, lequali si leggie che erono fcritte con lettere d'oro, nel tempio di Minerua. Lequali diceuano cofi. Io fono quelle cose che sono, quelle che furono, & quelle che faranno il che non puo dirfi di cofa alcuna altra fe non di Dio, & lo cauarono fenza dubbio alcuno fi come e glino hano fatto tutto quel che fi ritruo-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

<u>3</u>38

ua in loro di buono, da la dottrina di Moife, il quale dice che domandando Dio chi egli haueua a dire a Faraone che lo mandaísi a lui, gli fu risposto, ego sum qui sum, qui fui, & ero, & cosi veniuono fignificare queste parole scritte nel tempio di Minerua, Dio ottimo & grandifsi mo,a lequali era dipoi foggiunto, per dimostrar, come il Sole è figliuolo di Dio. Quem ego fructum peperi, Sol elt natus. Teneuono adunque gli antichi & particularmente, i Platonici, che il Sole fusse ò D10 ò figliuolo diDio.Laquale opinio ne non essendo contraria ma conforme al tutto a quella della religion Christia na, chiamadolo la Chiefa Sol Iuftitiæ, fe guita in questo luogo il Poeta nostro, co me quello ilquale oltre a l'effere Christia no,era molto amator della dottrina Platonica, parendogli che ella fi accostassi piu a la verita nelle cofe divine, che alcu na altra fi come egli ne dimostro chiaraniente quando disse parlando di Placone nel Triomfo della fama.

Volfimi da man manca & uiddi Plato Ch'in quilla fihiera ando piupreffoa il feg**no** Y ii

Dice adunque che di Sole vestita cioè di Dio, & della gratia fua, della quale hebbe Maria maggior parte che donna alcuna altra mai: onde fu chiamata da l'Angelo, piena di gratia, & coronate di ftelle, cio è ornata di virtu, piacefti fi al fommo Sole, che egli afcose la sua luce in te, lequali parole conderando alcuni fem pliceméte,&in quel modo folo che e'par che elle fuonino, hano detto che il Poeta per lodar maggiorméte Maria dice, che l'effere stata ella preueduta ab eterno nel la diuina méte, vestita della gratia di Dio, &ornata & coronata di quelle fantifsime virtu, che furono in lei, lequali rifplende uononel modo, aguifa che fanno le stelle nel firmaméto del Cielo, piacque tanto a Dio ottimo, & grandıfsımo, che egli mã do il fuo figliuolo vnigenito, a pigliare carne in lei. Volendo quasi inferire, che la plenitudine della gratia di Maria, & le virtu fantissime che furono in lei, erono state la cagione della incarnatione del figliuolo d'Iddio, laqual cofa è al tutto cótro a l'oppinione de nostri sacri Teologi, iquali seguitando, con questo come debbe farsi in tutte le cose di Dio, la au-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

torita delle facre scritture, non potendo noi fapere altro di quel che depende da la volonta fua , che quel tanto che è piaciuto a lui di manifestarcene nelle facre diuine lettere, dicono: che la cagione la qual mosse Iddio a prender carne, & diuentare huomo, fu solamete la salute no ftra, di che non debbe dubitare alcuno:cã tando ogni giorno la chiefa, qui propter nos homines, & propter nostram falutem descendit de Cœlis,& incarnatus est & quel che fegue, per il che dobbiamo in tendere, che il Poeta come vero Christia no,& ottimo Teologo, che egli fu, come fi vede in molte & molte sue opere, voglia dire cofi che effen do stato ab eterno ordinato,& deliberato nel configlio del la fantifsima Trinita, che la perfona media di quella, cio è il verbo, & il figliuolo d'Iddio : venissi a prender carne humana per esfere mediatore infra Dio, & lhuomo Maria fu quella fola, laquale infra tut te l'altre donne, piacque aDio, fi che egli la elesse per albergo, & per madre di esso suo figliuolo, & stante, come si è detto, prima questa divina determinatione, & vene Maria a effere cagione fenza laqual Y iii

no poteua farsi questa incarnatione, ma non gia cagion propria, & principale di quella, perche questa come noi habbiamo detto, fu folamente la falute delhuomo,& con questa conditione, debbono essere intese da noi christianamente le pa role del Poeta, nelle quali debbe anchor notarfi, che egli chiamo, il Figliuolo d'Id dio luce di quello, & non luce del mon do, come disse egli stesso che era, con la fua propia bocca nel facro Euangelio: per seguitare ( come noi dicemo di sopra) la dottrina, & il dogma de Platonici, iquali dicono ( come noi habbiamo espressamente da Marsilio Ficino, nel libro allegato anchora di fopra da noi de Sole, & lumine) che il Sole non rapprefenta solamente la immagine di Dio ottimo, & gradifsimo vniuerfalmete, & co me di primo & principal motore, di quefto vniuerfo ma e rapprefenta anchora la propia,&vera immagine della fantifsima Trinita, ne fi ritruoua cofa alcuna altra nelmondo, laquale si assomigli piu a la Trinita, che il Sole, conciofia cofa che in effa fola fuftanza del Sole, fieno diftinte, & vnite pariméte infieme tre cofe, lequa

li denotano & rapprefentono le tre persone diuine della santissima trinita, la pri ma fi è la fecundita fua naturale (per vfar le parole medelime di Marfilio) incognita,& ascosta totalmente a i sensi nostri. La feconda è la luce prodotta, & generata da lei, manifestissima a tutto il mondo & illuminatrice di tutti i corpi diafani, & capaci di luce.Et la terza è la virtu calefattiua,la qual procede & da l'una,& d**a** l'altra produtrice & viuificatrice di tutte le cofe.La prima cioè la fecundita fignifi ca la diuinita del padre, afcosta & celata totalmente a i sensi nostri, conciosia cosa che ei non fi poffa hauer da noi notitia al cuna vera di lui, fe no mediante la cogni tion nostra intellettiua, illuminata da il lume della fede,& della dottrina delle facre scritture. La seconda che e la luce il fi gliuolo, luce del mondo, generato da lui, & manifestisimo a tutto il mondo, per la incarnatione sua, & illuminatrice di tutti quegli intelletti, iquali difcacciata da loro la superbia della sapienza humana , vogliono effere humilmente capaci della verita, mediante la dottrina Euangelica publicata per tutto il mondo, da 1111

344

suoi apostoli, onde si scrisse di loro. In omnem terram exiuit fonus eorú,&quel che feguita. Et la terza che e la virtu cale fattiua raprefenta lo spirito Santo, ilqua le procede & dal'uno & dal'altro per mo do di amore, produttrice, & viuificatrice di tutte le cose:conciosia cosa che nesfuna altra cagione che lo Amore,& il vo ler comunicare la bonta fua, mouefsi Iddio ( come affermono tutti i nostri Teo logi) a creare questo vniuerso, & a farne dipoi padrone lhuomo, onde cosi come il Sole secondo che scrue Aristot. opera tutto quel che egli opera, mediante il lume,& il calore, il padre eterno fece tutto quel che egli fece, per il verbo, & per lo Spirito Santo; per il verbo, esfendo scrit to, in principio, idest in filio (come espon gono molti dottori ) creauit Deus Cœlum & terram,& verbo domini cœli firmati sunt. Et per lo Spirito Santo, soggiu gnendo di poi il telto, & spiritus domini ferebatur super aquas, idest omnia dispo nebat, fecondo i dottori'. Chiama adunque il Poeta nostro, meritamente il figli uolo di Dio luce fua : foggugnendo dipoi con arte grandissima, per osseruare interamente tale translatione, & stare in. tal metafora , intefi afcofe. Imperoche co fi come il Sole, ilquale non puo esser sofferto da gl'occhi nostri, per esser visibile tanto grande, & tanto potente, che egli escede, & supera di gran lunga la fa culta nostra visiua, ascondendo tal volta alquanto la luce fua,dentro a qualche nu golo, fi rende obietto visibile, & propor tionato a gl'occhi nostri, onde e' posson dipoi cosi ombrato, & coperto da tale ombra ragguardarlo, & vederlo: cofi il fi gliuolo d'Iddio , luce tanto grande, che ella fupera tanto fenza proportione alcu na, la cognitione de l'intelletto humano, che ella non puo esfer raguardata, o intefa da quella, nella esfenza sua propria, in modo alcuno: esfendosi abbassata, & rico perta alquanto; sotto il velo de lhumanita, nel prender carne nel ventre purifsimo di Maria è diuentato obbietto alquato piu intelligibile, & piu proportionato a gli intelletti humani : ma folamente pero a quegli iquali camminono con lume della fede : estendo piaciuto al padre eterno di ascondere queste cose a sapienti, & reuelarle a i paruoli, & humili &

quelta è fecondo me, la fentenza di quefti verfi, a iquali foggiugne dipoi il Poet.

Amor mi spigne a dir di te parole. Manon so cominciar senza tua aita Et di colui ch'amando in te si pose.

Volendo dimostrare che la sua causa, fe bene ella ha per fine l'utile,cio è la falu te sua, che ella è anchora in parte honesta mouendolo lo amore, & il desiderio che egli ha di lodarla; a ragionare di lei, col quale mezo egli discende, artificiosisimamente a narrarle, primieramente l'imperfettione sua, & dipoi la sua miseria, ne gli vltimi verli della Itanza : dice aduque cominciando a dimostrare l'imperfettione fua, che non fa, onde anchora nó puo cominciare senza lo aiuto suo, & del figliuo o fuo fantifsimo, imitando Dauit profetta, ilquale conoscédo anchora egli in fe tale imperfettione, quando ci voleua laudare Dio, lo pregaua prima che egli gli apprefsi le labbra,& di poi anuntierebbe con la fua bocca le laudi fue, & per renderfi maggiormente beneuola,& lei,& il figliuolo; non chiama il figliuolo per il nome propio, ma con vna grata

& dolcifsima defcrittione, dicendo colui che si pose in te amando : lodando in vn tempo medelimo, & lui & lei, lui col mo strare quanto fussi grande, & incompren fibile lo amore che egli porto a l'huomo, opera & effetto delle mani fue,non esfen do stato mosso da cagione alcuna altra, che da lo amore, & conseguentemente da la bonta fua stessa, a humiliarsi a prender carne humana: & lei per che essendo amata, & eletta da Dio, per madre del fuo figliuolo vnigenito, ei coueniua che ella auanzaísi,& superaísi di bonta,& di perfettione; tutte l'altre donne, si come. Le fu annuntiato da l'angelo dicendo, che ella era, benedetta infra tutte l'altre femmine; non amando Iddio fe non il be ne,come quello l'intelletto delquale,non puo effere ingannato da apparenza alcu na falfa di bene, & la volonta del quale, non puo esfermossa o tirate da asfetto o passione alcuna dopo lequali cose i versi che egli soggiugne.

> Inuoco lei che ben sempre rispose Chilachiama confonde

Pare a molti che non solamente non

conuenghino con quello che egli haueua detto innanzi ma che e' sieno al tutto fuori di propolito.Nientedimanco, la co tinuatione del senso (se e' si considera be ne) è a proposito & bellissima, & l'artifi tio ilquale vsa il poeta, nel rompere così il parlare, ègrandissimo, & è vn luogo tratto da il costume de gli huomini, iqua li vsono bene spesso nelle cause, lequali premono loro affai, rifpondere (rompen do l'ordine & il filo del parlare) a qualche obiettione, lequale e' vegghono che potrebbe essere fatta loro, & cosi fain questo luogo il Poeta. Imperoche conofcendo egli, che gli potrebbe effer detto, ò Petrarca tu perdi il tempo, in questi tuoi preghi, per che fe tu confideri bene l'errore che tu hai fatto, in amar troppo cofe mortali è tanto graue, che ella non è per esaudirsi, risponde prontamente, a ta le obbiettione, io inuoco vna laquale rifpofe fempre bene, & pietofamente, a tut ti coloro che la chiamon co fede, faccien do dello argomento che egli fi haueua formato nella mente, ilquale era questo: ella rispose sempre bene, a chi la chiama con fede, io la chiamo con fede adunque

ella mi rispondera vno entimema', & vn filogismo imperfetto, col narrare solamë te quella propositione, che tiene il luogo della maggiore, & tacer la conclusione, & la minore, o ueramente si puo dire (il che è piu facile) che egli renda la ragione per che egli ricorre a lei, dicendo sarlo per che ella suol rispondere a chi la chiamo con sede sempre. Et pero voltatosi dipoi a lei, & pigliando il luogo dello argomento suo, dalla misericordia, & benignita d'essa, cerca di indurla a pietade, & compassione dello stato suo, dicendo.

Vergine fe à merzede Mifera estrema delle humane cofe Giamai riuolic, al mio pregoti inchina

Dopo la qual cofa penfando egli hauerfela renduta no folo beneuola, ma pie tofa, con questa propositione hippotetica, & conditionale, nella quale quello se, non è dubitatiuo, ma dichiaratiuo, '& de mostratiuo, che ella hebbe sempre compassione & pieta di tutte le miserie humane, egli discende al bisogno suo particulare dicendo.

#### soccorriala mia Guerra

Intendendo per quella il combattimé to della ragione, & del fenfo, nelquale egli firitrouaua mediante l'amore di madonna Laura, la quale cofa non è da lui specificata in quelto principio come egli fa dipoi nella narratione, quando egli dice.

## Mortal bellezza atti er parole mihanno. Tutta ingombrata l'alma,

Con arte & con confideratione grandifsima, & per no voler turbarla nel prin cipio, ma renderfela prima beneuola, che egli le dica apertamente il fuo fallo. Oltre a che questo luogo èanchora egli trat to dal costume. Cociosia cosa che gli ani mi nobili, & generofi, non sapendo negare il lor peccato, ne anche confessarlo al primo affatto:per effer ritenuti da vna certa honesta vergogna, laqual nasce da quella nobilta, che egli hanno ne gli animilero, comincino il piu delle volte ad accufarlo con certe parole generali, descé dendo nientedimanco di poi appoco appoco,nello assicurarsi, al particulare, come h vede fare in questo luogo al Poeta, dopo fi lungo efordio, nella narratione fua. Et dipoi che egli ha detto quelto, per dimostrarle il fine interamente l'imperfettione fua, & la grandezza di lei, accioche ella conoscessi la miseria del Poeta, & che a lei fi aspettaua il porgergli auto egli le dice.

## Benche io fia Terra or tu del Ciel regina.

Non potendo certamente con piu co ueniente modo dimostrar la grandezza di Maria, che chiamandola Regina del Cielo, esfendo la degnita & il grado regio il primo grado che fi ritruoui fra gli - huomini & che a lei si apparteneua lo aiutarlo, essendo l'ufficio del Renon solo 1 reggere, mamantenere anchora i lo ro sudditi, ne meglio anchora esprimere l'imperfettione & baffezza fua, che affomigliandoli alla terra, conciolia cola che la terra sola infra gli altri elementi sia sta ta reput ata da tutti i Filosofi tanto vile & inetta, & tanto poco attiua (per v fare i termini loro) che ei non fi truoua alcu no ilquale nella generatione delle cofe la ponefsi mai per principio di quelle si come fece Talete l'acqua, Diogene l'aria,

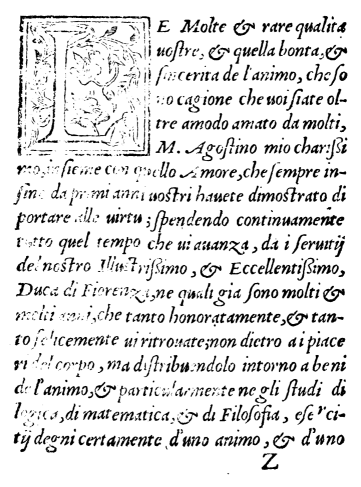
& Herachto il fuoco, & questo basti per espositione di questa prima stanza, la dichiaratione de l'altre, per hauerui io tediato pur troppo con questa riserbero io ad altro piu comodo tempo, & quando se ne offerira l'occasione.

### IL FINE.

#### AL MOLTO MAGNIFICO

& honorando M.Agostino Caluo Amico suo Charifsimo.

### Giouam Batista Gelli Accademico Fiorentino.



<del>5</del>54

spirito nobilissimo, qaale è il uostro, sono stati cagione, che non solo io ui ho grandemete ama to, ma oltra a modo amirato, & tenuto in prezio,non essendosolito di uedersi troppo spesso i giouani , se e' non hanno chi gli indirizi a cofi honorate , 🔗 lodeuoli imprese,uolgerfi da per loro stessi a zli studi delle scienze, or delle buo ne arti, in que' teneri anni, come ueramente fa ceste uoi,essendo quella eta naturalmente mol to piu atta, or disposta, a le uane lusinghe di Venere; che a ueri, gralti con cetti di Mineru1. La onde desiderando, che questo amore chè 10 ui porto, fusse noto al mondo mediante alcuna altra cosa, che la nostra continua cunuersatione ; se bene infino a qui non ho saputo trouar modo alcuno da farlo, vitrouandomi posto da chi dispone queste cose del mondo, in tanta bassa fortuna , che io non ho da poter benificare alcuno, ho pensato di farui parte di que pochi beni, che mi ha dato il creator del tutto, ilquale fi come è non da ogni cofa a uno folosno fa azchora si pouero mai alcuno, che e' non gli lasci alcuna cosa che dare. Et queste sono alcune mie fatiche, recitate da me a quefli Giorni nella nostra felicisima Accademia Fiorenti-

na sopra due sonetti de il nostro non manco dot to, che leggiadro Poeta M. F. P. Or a questo oltre a di ciò mi ha spinto il uederui molto spes so in mano l'opere sue, & l'hauerui piu uolte sentito dire, che e' uon ui muoue tanto la bellez za,l.1 leggiadria, & la dolcezza della lingua, a l'essere studioso di così fatto authore (si come par ch'interuenga alla maggior parte di quezli che si bene come uoi non son Fiorentini) quanto che la dottrina, 🕑 gl'alti concetti, che uoi ritrouate piu l'un giorno, che l'altro, co tan ta felicita ne suoi unghi Sonetti, or nelle sue di uinisime canzoni. Onde seguendo il giuditio uostro,misono ingegnato anchora io per quan to hosaputo, di dimostrare la oltre a modo mar auigliosa arte, infieme con la profonda dottri na, che egli ha usata in questi due sonetti. risce uerete adunque questo mio piccol dono,per sup premo testimone dell'animo mio, in uerso di quelle qualita, bonta, or uirtu uostre, che meritano giustamente d'essere amate, & oltre a modo honorate, non ui sdimenticando, che il uostro Gello, è 🖝 sara sempre tale, quale egli è tutto uostro.V incte felice.

#### Z ii

# 356 LETTIONE DECIMA DI Giouambattifta Gelli.



NFRA tutte l'arti ritro vate da gli huomini,no tanto per prouedere a quelle cofe, lequalifon neceffarie a la vita noftra;non ci hauédo prodotto la natura tutto

quello che fa di mestieri a l'uso humano, come ella ha fatto a gl'altri animali;quátoper dilettare & giouare a gli animi no ftri.La pittura & la poesía furono & sono state sempre appresso, i Gentili spi-riti, & i nobilisimi ingegni, in honore & pregio grandifsimo. De la Pittura rende chiara testimonanza la legge la quale si ritruoua esfere stata appresso i Greci, che disponeua che ne i serui, ne alcuno che fussi nato di loro, si potelefercitare in quella'; come quegli iquali la reputauano arte, nobilifsima, & bellifsima,& da douere effere apparata, & efercitata folamente da animi nobili ; & da ingegni liberi & elevati. Et appresso a i Romani lo essersi esercitati in

quella alcuni de primi & piu nobili citta dini di Roma & particularmente quello quinto Fabio che prefe da lei il cognome di Pittore. Et della Poefia che ella fia ftata fempre ltimata allai ne fanno fede gli honori & i premii con iquali fono stati honorati & premiati da i Principi , & da gli altri huomini grādi, tanti & tanti poe ti;della qual cofa, per efferne piene le car te non vi addurro io, accioche io non vi infastidissi, al presente alcuno esempio. Ne, è, oltra a di questo stato tenuto coto de Poeti folamente dagli huomini, ma anchora da gli Iddii, leggendofi che Corace Greco andado in Delfo nel tempio di Appollo, fu per suo comandamento come sacrilego & profano vergognosisfimaméte discacciato di quello; solo per hauer dato la morte ad Archiloco, Poeta di Lacedemonia. Non gli valendo ne lo fcufarfi, di hauerlo morto in Guerra, ligittimamente, ne il pregare il Santo Iddio humilmente che tal fallo gli perdonasse. La cagion per laquale gl'Iddei hab bino hauuti coli cari i Poeti, & tenuto tã to conto di loro, credo io che fia, per hauere chi canti le lode loro; & chi rinnuo 111  $\mathbf{Z}$ 

uando honoratamente nel mondo la lor memoria, muoua & tiri gl'huomini a réder lor quegli honori che si conuengon debitamento loro. Et quella per laquale è fempre placiuta affai a gli huomini & la Pittura & la poefia fi è, perche l'una& l'altra arte procede imitando: & lhuomo fi diletta fopra tutte l'altre cofe della imi tatione, si per essergli cosa naturalissima & per nascere ( come scriue Aristot. nel principio della fua Poetica ) con ciafche duno huomo infieme da fanciullo; & fi per effere vna di quelle cofe che lo fanno differente da gl'altri animali. Conciolia cosa che egli sia per Natura attissimo a imitare tutto quello che egli vuole. Et questo gli aduiene come dice il Medesimo Arist.nel principio della sua Rettori ca per hauere hauto dalla Natura due cofe attifsime a la imitatione, l'una delle quali si è il potere proferire i nomi;& l'al tra il potere vsar la voce in quel modo che egli vuole ; Non esfendo altro i nomi, che imitation de concetti; ne feruendo la voce a cofa alcuna meglio che a dimoltrare gli affetti de l'animo. Facendofi adunque la imitatione da l'huomo con

due cofe naturalissime. Egli ne segue che anchora ella gli fia naturalifsima. Ecci ol tra a di queîto vna altra cagione, laquale fa che lhuomo si diletti tanto de lo imita re; & questo si è il piacere & il diletto grande, che egli ne caua. Et che questo fia il vero, auertite che molte cofe lequali effendo vere, ci danno nel riguardarle dispiacere o molestia; quando ci sono da poi raprefentate l'imagini loro, ci danno piacere & contento : come fono verbigratia le imagini de morti ò delle bestie faluatiche; o quelle crudeltà, & quelle morti lequali fi rappresentano nella tragedie, o in altri poemi fimili . Et questo ne auuiene (per vfar le stelle parole di Aristot.doue egli tratta questa materia) per che a tutti gli huomini, & non pure a i Filofofi folaméte, è l'imparare cosa dol cifsima.Onde nel confiderare tali imagini,& imitationi ci rallegriamo non tanto per il diletto che noi ne cauiamo.Quá to per l'imparare che noi facciamo, in quel mentre che noi le confideriamo, facendo la coclusione di quello che sia cias cheduna di esse cose; & come ella sia bene imitata. Perche sempre o almeno il piu Z iiii

delle volte s'impara per imitatione. Di cheèmanifesto segno che le prime cogni tioni che si fanno in noi quando noi siamo fanciugli, li fanno per via di imitatio ne,ne imparono altrimenti i fanciugli a parlare & a fare tutte l'altre cose, se non imitando, laqual cosa è anchora affermata da il Filosofo nel primo della Rettorica, quando tratta del piacere doue egli dice, che tutta la imitatione ci da allegiez za: & la cagione principalissime è l'impa rare.Ilquale effetto si consegue assurper mezzo di quella. Aggiugneli a tutte que ste altre cose anchora questo, che hauendo tutto quello che appara l'intelletto nostro; origine & principio da 1 tensi, & procedendo l'imitatione per via di ciempli, & di cofe fensibili; ne segue che cio che si appara per simil via lo intelletto lo appara piu facilmente, che in alcuno altro modo. Et dipoi lo ritiene anchora meglio & piu lungamente. Queste sono quelle cagioni per lequali, sono state sem pre tanto stimate come io dissi di sopra queste due Arti de la Poesía & de la Pittura;cóciofia cofa che l'una & l'altra pro, ceda per imitatione; benche con diuerso

modo.Imperoche la poesía imita con le parole: & la Pittura co' colori:per laqual cagione fono stati alcuni, iquali hanno detto, che la poesia e vna pittura che parla,& la pittura vna poefia mutola. Onde quegh fono chiamati migliori,& piu eccellenti Poeti, iquali fanno meglio rapre fentar co le parole ne gli animi nostri tut to quello che vogliono. Et quegli i mi-gliori & piu esperti Pittori, che sono meglio raprefentar co i colori dinanzi a i nostri occhi quel che desiderono.Queste arti furono gia tuttadue in grado, & pre gio grandissimo, appresso i Romani anti camente in Italia; come de la poesía fanno fede molti poeti che furono in quei tempi ; de quali fi ritruoua anchor gran numero a tempi nostri & gli honori che fi leggie che furono fatti loro, in que' tépi dentro a la città di Roma. Et della pittura le ben non fi ritruoua cosa alcuna di lei o pochissime, fuor di alcuni ornamenti di volte dentro a certe grotte di Roma,onde hanno preso il nome di grot tesche per non esser tanto durabile la Pit tura quanto la poesía: ne rendon Testimonianza Plinio, Martiale, Aufonio Gal lo & molti altri nobilifsimi ferittori. Nie te dimanco tutte due pare che cominciaf fero amancare dipoi, infieme con loimperio di Roma & quando quello fu qua fi che mancato al tutto;par e che anchora queste arti, per la venuta di tante varie genti barbare, lequali pafforono iu Italia spinte credo io da l'odio che elle portauono al nome Romano, per essere state ferue & dominate da 1 Romani; mancaffero & li spegnessero affatto.Di maniera che passaron molte centinaia d'anni, che non fu alcuno in Italia che meritafsi lode alcuna ò hauessi alcuna fama, ne l'una ne ne l'altra. Tanto che finalmente circa tre céto anni sono, furono dentro alla noitra famolisima Città di Fiorenza : mediante la acutezza da l'ingegno concesso da la Natura al fangue Fiorentino, l'una & l'altra ritrouate, & quafi che da vna lunga morte fuscitate. Et da tal principio so no oggi da molti divinifsimi spiriti che fi sono esercitati in quelle, a tal termine condotte, che e fi ritruouono & ne l'una & ne l'altra, di quegli, iquali no folaméte si sono appressati a gl'antichi:ma sono iti loro al pari. & forfe ancho passati innan-

zi.Nella Pittura fi da il vanto di effere sta to il primo di hauerla ritrouata a Giotto Cittadin nostro Fiorentino, perche se bene dipinfe molti anni innanzi a lui Ci mabue suo maestro: ilquale su an chora egli di Fiorenza, egli feguito anchora egli quella maniera laquale era allhora in vío per tutta l'Italia, chiamata Greca, per effer venuta di Grecia : la quale puo veder molto bene ognuno per molte cose che ci fon di que' tempi quale ella fusse, & quanto discosto da il vero : conciosia che tutte quelle figure che faceuono que gli che seguitorono questo modo del fare ò almanco le piu, fomiglino ò habbino aria piu tofto di molte altre cose che di huomini. Doue Giotto cominciando a trar tutto quello che egli faceua, da il na turale(come quelche cosideraua chel'ar te no è altro che vna imitation dinatura) aperfe di maniera a gli huomini gli occhi a caminar per la via de le vere Regole di cotale arte, che egli merito, che M.Agno lo da Monte Pulciano, huomo ne i suoi tempi & nella Greca & Latina lingua ec cellentissimo, dicessi di lui, come si vede scritto anchora infino a i di no stri sopra l fepoltura fua.

Ille egosum per qua pittura extincta reuixit.

Et quello che segue.Seguirono dopo Giotto Giottino suo discepolo, Pagolo Vcciello, Mafaccio, fra Filippo, Andreino dal castagno, Lionardo da vinci, con molti altri tutti nostri Fiorentini, iquali caminando per quella via, la quale era sta ta dimostrata loro da Giotto, & ponédo fempre l'uno il piede alquanto innanzi l'altro, la riduffero in tal grado, che a tutto il mondo pareua che ella si fusse perfettamente ritruouata, fin che Michel Agnol Buonarroti anchora egli Cittadin nostro Fiorentino l'ha condotta final mente a tal termine di perfettione, che non pare che fia restato più nulla ad alcu no da defiderare in quella. Della poesia pare che fusiero anchora rinnouatori & fuscitatori in questi tempi Dăte Alighie ri & Fran.Petrarca similmente cittadini nostri Fiorentini, per che se bene si truo uano molti inanzi a loro che scriffero in versi come loro, nó si troua pero che fuf fe alcuno per molte centinaia d'anni inan zi, che fusi giudicato degno, di esser ho norato del infegne & del nome di Poeta

come furon loro. Imperoche Dante, cominciando a efercitarli ne gli studii delle buone lettere,& a ridurre in luce la lingua latina che era in que'tempi quafi che Ipenta fcriuedo & componendo in quella, improfa & in versi ( ne quali egli comincio anchora l'opera fua,ma giudican do di poi non potere a giugnere a Poeti Latini, non seguitò il suo disegno, ma la fece nella nostra Fiorentina & sua natiua propia) fuícito & rinnouò fra gli huo mini l'arte della poefia di tal forte, che effendo giudicato degno del nome di Poe ta fu da molti principi) secondo che recita Christofan Landini nella vita sua) chiamato per honorarlo di tal degnita. Ma egli ritrouandofi in questi tempi esu le,& sbandito de la Città di Fiorenza,de liberando di non voler riceuer giammai tale honore, se non dentro a la Città di Fioreza, & in quel luogo doue egli haue ua riceuute l'acque del fan.bat.come egli ftesso disse nel'opere sue:ricusò & disdis fe a tutti; tanto che interpostasi a questo fuo difegno la morte, non potette ottene re il defiderio suo. Venne dopo Date M. F. Petrarcha, ilquale dette anchora egli

grandissima opera a le lettere humane,& a quegli studii iquali haueua rinnouati Dante: & trouando che di gia la nostra lingua era stata cauata da Dante della piu infima fua bassezza:& purgata alquanto da quella rozeza che la faceua dispiacere a molti; onde ella cominciaua a risplende re, di maniera che fi poteua fperar di potere scriuere in quella qualunche cosa, cosi bene & ornatamente, come nella La tina, si volse al tutto a comporre in quella. Et vsò tanto ftudio nel pulirla, & ne Pornarla, che egli la nobilitò & inalzò tãto, come può veder manifestamente ne fuoi Sonetti & ne le fue canzoni ciafche dun che vuole, che non par che dopo lui fia di poi stato gia mai alcuno, che gli fia ito al pari.Per lequali cagioni fu chiama to da il popolo Romano, & per opera di Ruberto Redi Sicilia fu fatto l'anno M. CCCXLI. Adi.V. d'Aprile, Cittadin Romano & nel mezzo del Campidoglio come era anticho costume Romano, fu per le mani del Senatore di Roma, publicamente coronato Poeta. Nel qual luogo da i tempi di Teodofio, che fu fatto Poeta Claudiano nato in Canopo Città

d'Egitto d'un nostro mercatante Fioren tino, non era infino a quella hora stato giamai alcuno altro di tale honore infignito. Et cofi la Poefia, laquale pare che mancasse in vn Fiorentino coronato in Campidoglio dentro a la Città di Roma; fu nel medesimo luogo da vn' altro F10rentino, tanto honoratamente rinouata & fufcitata. Di quefti due noftri Poeti pa re a me,che Dâte fia affai bene da la mag gior parte de gli huomini conofciuto; an chora che sieno stati alcuni iquali per intendere poco piu oltre in lui che il fuono de le parole, senza confiderare che il pro pio officio di quelle è lo esprimere bene i concetti, di che fu Dante maestro eccel lentifsimo : lhanno biafimato della bruttezza & poca leggiadria di quelle, beche a rifcontro fono flati de gli altri, che han no detto che egli ha non manco honorata la lingua fua che fi facessero Homero & Virgilio la loro, come fece infra gl'altri quello spirito nobilissimo Sanese qua si suo contemporaneo, che scrisse di lui. Et se tu ben lettor cerchi & aducrti Le rime non fur mai prima di lui se non d'Amore, & d'huomini inesperti.

Cofi il uulgar nobilitò coftui Come il latin Virgilio, et il greco Homero Et honorò più il fuo che il fuo altrui.

Del Petrarcha non pare gia a me che per ancora sia auuenuto cosi.Imperoche di due parti che sono in lus eccelle ntissime l'una delle quali e la dottrina grandif fima con laquale egli ha feritto le maggior parte de le coie fue;& l'altra è il bel modo del dire suo & la bellezza della sua lingua : pare a me che fia ftata folamente conofciuta la feconda, concioña cofa che ognuno lo lodi per vna medefima bocca di bellezza & di leggiadria. Ma della prima non ardifco io gia di dire cofi; paren, domi che pocchilsimi anzi rarifsimi fieno stati quegli, iquali habbino considera to in lui la dottrina, laquale al mio giudi cio non è minore, che fi fia in lui la bellez za:come io credo hauer se non in tutto, almanco in parte dimostro in quella espo fitione che io feci sopra quel Sonetto il quale incomincia.

O tempo o Ciel uolubil che fuggendo.

Indirizata da me a quello Ipirito nobi lifsimo della Illuftrifsima Signora Liuia Torniella

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

Torniella contessa Buonromea tanto a matrice delle virtu & tanto studiosa de la nostra Fiorentina lingua, laquale oppinione volédo io anchora dimostrare piu chiaramente, esfere verilsima; Douendo oggi per ordine di questa nostra famosiffima Accademia falir nuovamente fopra a questa honorata catedra, ho preso a esporui due di que' suoi Sonetti iquali paiono più bassi & più piani de gl'altri. Et che molti non conoscendo la dottrina laquale è nascosta in loro si credono perfettamente & con facilita grandisima intendere. Doue se io dimostrerro con quanta arte & con quanta dottrina e' fiano stati fatti da lui, come io mi penfo fare, fara dipoi facile a ciascheduno, il potere ragioneuolmente credere, che in quegli altri iquali paiono molto piu alti: & molto piu difficili, fia dottrina & arte marauigliofifsima.Preftatemi adúque be nignamente quella vdienza che voi fiate foliti, & io leggendo i Sonetti mi sforzero poi di fare molto meglio & piu breue mente che io faprò, quello che da me vi e stato promesso.

Per mirar Polycleto a pruoua fifo. Congl'altri ch'bebber fama di quell'arte, Mille anni,non uedrien la minor parte De la belta, ch'mi haue il cor conquiso. Ma certo il mio Simon fu in paradifo, Onde questa Gentil donna si parte ; Im la wide, or la ritraffe in carte, Per far fede quaggiu del suo bel uso, L'opra fu ben di quelle che nel Cielo Si ponno imaginar, non qui fra noi; Oue le membra fanno a l'Ima uelo. Cortesia fe;ne la potea far poi Che fu disceso a prouar caldo & gielo; Et del mortalsentiron gl'occhisuoi Quando giunse a Simon l'altro concietto Ch'amio nome gli pofe in man lo stile; Se haueßi dato a l'opera Gentile Con la figura, uoce or intelletto; Di sospir molti mi sgombaua il petto ; Che cioche altri ha più caro a me fan uile, Peroche in uista, ella si mostra humile Promettendomi pace ne l'aspetto. Mapoi che iu uengo a ragionar con lei; Benignamente a/Jai par che m'afcolte; Serifponder sauesse a detti miei.

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

La intentione del Poeta in questi due Sonetti laquale e di lodare vno ritratto, della fua Madonna Laura fatto per le ma ni di vno Maestro Simone Memmi da Siena, pittore secondo che si ritrae per le parole fue in que' tempi molto eccellente, è manifestisima per se stella a ciascheduno.Ma la profonda dottrina, & la marauigliofa arte, che vsò il Poeta in fare questo, è stato sino a qui poco considerato da quegli che lo leggono,& manco co nosciuta da que' che l'espongono, la onde sono stati come io vi dissi di sopra tenuti da' piu, due de piu bassi sonetti & piu facili a intédere che sieno forse in tut to il poema fuo. Et niente di manco fono come noi vi dicemo di fopra tutto il con trario. Et si possono difficilissimamente intendere perfettamente, fenza la cognitione della Filosofia & Platonica & Aristotelica. La cagione la quale lo mosse a fcriuere, vn concietto cofi non molto alto di lodar vno ritratto d'una donna, ol-Aa 11

tre a l'essere suo costume scriuer sempre con dottrina & arte grandıfsima la maggior parte delle cole sue, credo io, & ho pensato che fusse questa . Il Diuinisimo nostro Dante del quale fu il nostro Miffer Francesco Petrarca non piccolo imi tatore, come posson chiaramente vedere tutti quegli che leggon diligentemente l'opere del'uno & del'altro, scriue nel decimo canto del suo purgatorio, che entrato dentro a la porta di quello doue fi purgono l'anime di coloro iquali erano machiati del peccato della superbia, & sa lendo verso la cima del monte, trouò che nella ripa di quello laquale dice che era di marmo candidifsimo, erano intagliate alcune hiftorie di exempli di humiltade, virtu santissima & cotraria al tutto al vi tio della fuperbia, con arte & magifterio tanto grande & tato marauigliolo(vfando le parole sue).

Che non pur Polycleto Malanàturali haurebbe fcorno,

Infra le quali dice che era quando Da uit il grādifsimo Re de gli Hebrei tramu tando l'arca fanta, dipofta la regia degni-

67.0

ta andaua cantado & faltando humilméte infieme co gl'altri, innanzi a quella, i deuotifsimi Salmi, ilquale titratto volen do lodare Dante per effergli paruto oltre avmodo bellifsimo, dice che quelle genti eron fatte tanto prontamente che i gefti loro.

Aiduoi suoi sensi Facean dicers l'un no's l'altro si canta

Affermando gl'occhi,tanto eron fatti prontamente quegli che cantauono,che e' cantassero, & dicendo di no gliorecchi, che non sentiuano il suono de la voce.

Similmente al fumo de gli incenfi Che ui era imaginato,gliocchi, Gil nafo Et al fi G al no difcorfi fenfi.

Non fentendo il nafo l'odore del incenfo & parendo pure a gl'occhi che egli fuffe vero. Del quale modo pare ame che farebbe quafi impossibile trouare vno piu efficace & di maggior valore, volendo dimostrar che vna pittura o vna fcultura paressi certamente vera. Passa di poi piu oltre Dante, & trouando che ancho ra nel pauimento & nel piano che eglian A a iii

dando calpestaua con le piante de piedi, erono scolpite & ritratte prontissimam é te alcune altre figure, lequal: per inducere ad humiltà rappresentauon similmente anchora elleno le rouine che vengono da la superbia, volendo lodarle, dice.

Qual di penel fu maestro ò qual di stile Che ritraesse l'ombre e i tratti ch'iui Mirar farieno un'ingegno sottile Morti li morti e' uiui parien uiui Non uide me' di me chi uide il uero,

Parole in cofi fatta breuita tanto effica ci,& di tanta forza, per lodare vn ritratto difcultura o di pittura; che io non cre do che fuffe quafi possibile trouare le piu a proposito,& le piu atte. Volendo adun que come fu difopra detto da noi lodare anchora il Poeta nostro, vno ritratto del sua Madona Laura fatto da maestro Simon da Siena;& veggendo cheDante ha ueua lodato con tanta breuità, & tanto artifitiosamente i ritratti delle historie raccontate di sopra da noi, & volendo vsare quel modo che egli ha fatto quafi fempre in tutte l'opere sue; il quale è, che qualunche volta gli occorre dire vn con

cetto medelimo, òvna medelima cofa, che habbia anchora detto Dante, dirlo con parole varie, & con modo diuerío da quel che ha víato Dante; & fe non cõ maggior dottrima:almanco co maggior leggiadria,& con piu belle & piu ornate parole; pensò per mandare ad effetto que fto suo proposito, vn modo molto dotto & molto vario, & forse di non minor va lore & bellezza, se non di tanta breuita, che quello che haueua vfato Dante: & questo si è di lodarlo con ragioni & mezi Filosofici;come quello ilquale sapeua molto bene, che infra tutte le scienze ritrouate da gli huomini, per dar perfettio ne a l'intelletto humano, folamente la Fi /lofofia era quella,laquale fopra tutte l'al tre, ferma & quieta al tutto quello. Con ciofia cofa che ella folo fia quella, laquale non intende altro, che cercar della verita obietto propio & fine vltimo del nostro intelletto: & che dimostrandoci la cagione di tutti gl'effetti che noi veggiamo nella natura: & rendendoci le çagioni de varii accidenti di quegli, sadisfa se non al tutto, almanco in parte, & per quanto si estende il sapere nostro a quel desiderio,

ilquale ha naturalméte ciascheduno huo mo di sapere. Et perche la Filosofia (come io so che è noto a la maggior parte di voi)anchora che i Filosofi sieno stati varii & molti; è diuisa principalméte in due sette dell'una delle quali fu il capo & il principe Platone, & chiamasi la setta Ac cademica : & dell'altra chiamata la setta Peripatetica, fu il principe, & il capo Ari stot.non volendo il Poeta nostro obligar fi piu a l'una che a l'altra; ne volendo determinare anchora; quale delle loro opinioni fosse la piu vera, fece questi due So netti, ne l'uno de quali, che è quello che incomincia.

Permirar Policleto a prosa fifo Loda egli questo ritratto, secondo la via di Pla tone; & ne l'altro ilquale incomincia.

Quando giunse a Simon l'alto contietto,

Secondo la via, & la dottrina di Arift. ponendo inanzi quel che procede fecon do gli Accademici, per effere ftato prima Platone che Arift.o perche egli era forfe piu Accademico che Peripatetico come pare che egli voglia dimostrare ne suoi Triomfi quando anteponendo Platone ad Aristot.disse

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

Volsimi da man destra & uidi Plato Che in quella schiera andò piu presso alsegno Et dipoi quello che procede secodo i pe ripatetici, iquali volendo noi oggi, per quato si estenderanno le forze, & il saper noltro esporui cominciádoci da il primo ilquale come noi habbiam detto, è tutto Platonico per intender piu facilmente il senso di quello e necessario auertire, che Platonel'opinion delquale come scriue il dottissimo & fantissimo Agostino è mol to coforme à la certezza chriftiana: secon do che referisce Alcinoo Plat. tradotto diGreco in Latino da il nostro dotissimo Marítho Ficino Cittadino & Canonico Fiorétino in quel libro che egli fa dedog mate Platonis. Tenne che i principii del le cole naturali fussino solamente tre. Dio la materia & le Idee. Dio è da lui chiamato ne fuoi libri & particularméte nel Parmenide, principalmente vno per essere veramente vno & indiuisibile.come l'unita, per la fimplicita de l'effentia fua, come scriue il dottissimo Boetio ne l'ultimo capitol di quel libro che egli fa de Vnitate, & vno: onde è poi chiamato anchora da lui super sustantiale, cio è che

trascende & trapassa ogni ente, & ogni sustanza. Et questo nome vno pare che tenga anchora Dáte che fusse vno de pri mi nomi che ponessero gl'huomini a Dio facendo dire nel suo Paradiso da Adam primo nostro Padre.

Pria ch'io scendessi a l'infernale ambafcia Vn' fi chiama in terra il sommo bene.

Chiamalo anchora inintelligibile dicendo che egli non puo essere inteso,ne compreso, in alcun modo da noi, perche ogni volta che noi vogliamo intenderlo (come dice fopra questo Bestarione Car dinale Niceno Platonico eccellétifsimo) l'intelletto noftro fi volge a la fantafia co me egli fa quando egli vuole intendere anchora l'altre cose, laqual fantasia per el fer materiale & sensibile rapresenta subito a l'intelletto in Dio esser quantita cor por ea, bellezza, splendore, ò altre cose simili, le quali fono al tutto aliene da lui;ef fendo egli incorporeo, & immateriale, onde non è suggetto ne a luogo ne à tem po, ne a qualita alcuna; ne cade fotto genere ò specie alcuno, per il che non gli e stato potuto porre nome alcuno che si-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

gnifichi la natura sua , ne trouar diffinitione alcuna che dimoftri quello che egli è, la onde è anchora chiamato da Platone Ineffabile. Perche non è certamente polfibile ritrouare alcuno che lo intenda, & conseguentemente possa nominarlo, per che se e' si ritruouasse vno intelletto, che Iddio gli fussi intelligibile proportionato & coueniente;e' farebbe anchora egli Iddio: non potendo Iddio esfere inteso perfettamente, se non da se stesso. La qual cofa affermono anchora le facre diuine lettere, leggendofi nel facro fanto Euangepo che nessono conosce il padre fe non il suo propio figliuolo. Chiamalo anchora Platone Sommo bene, dicen do nel suo Timeo che per esser sommamente buono, & priuo al tutto d'ogni inuidiase' creò questo vniuerso similisimo à fe. Laquale opinione tengono anchora tutti 1 nostri Theologi dicendo che neffuna altra cagione che la bontà fua molfe Iddio à creare questo mondo, esfendo propio del bene, l'effer comunicativo di le stello. Et perche questa sua bontà è tan to grande & tanto marauigliofa,che ella non poteua dimostrarsi in vnasola specie

di creature; creò Iddio questo vniverso ripieno di tante,& varie forte di quelle; accioche quello che non poteua dimostrarli in poche, si dimostrassi piu largame te in molte Et questi sono i primi nomi con iquali Platone chiama Iddio fabrica tore di questo vniuerso; & primo princi pio, & prima & principal cagione di tutte le cofe che sono. La materia ch'è il secondo principio è chiamata da lui recettacolo,luogo,fubbietto,& madre di tut te le cose. Imperoche riceuendo dentro al suo seno tutte le generationi d'esse, le nutrifce & allieua dipoi a guifa di Balia. Dice che ella non è corporea ne incorpo rea, ma è atta à farfi corpo in quel modo che è atto vno marmo a farsi vna statua. Le Idee lequali fono il terzo principio dice Platone effer quelle nozioni & quel le intellezioni, lequali sono nella mente di Dio di tutte le cofe, lequali intellezio ni non dependono, & non fono cagiona te, da effe cofe: come fono le intellezioni nostre:anzi furono in Dio innanzi a esse cole,& furono cagioni che elle cole fiano, csiendo il modello & lo efemplare fe condo ilquale elle furono fatte di poi da

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

lui : & però fono da Platone chiamate Idee che tanto significa questo nome. Imperoche essendo stato Dio il fabrica tore & il fattore di questo vniuerso, conuenne che innanzi che egli lo creasse, egli haueffe dentro alla mente fua il modello, fecondo ilquale egli fu fatto di poi da lui : come ha verbigratia vo'architettore il modello di quegli edificitii, che egli vuole fare, prima che egli gli faccià. Et da questi tre principii, vuole che dependino, & fiano state fatte tutte le cofe, in quel modo:come scriue largamen-.te Bellarione che si fa vna generatione particulare, doue il padre fi affomiglia a Dio cagione agente, & prima di tutte le cose, la madre a la materia riceuente esta generatione, & il generato alle Idee, facendoli tutto quello che si fa, a similitudine di quelle. Et cosi vuole anchora che fussero fatte da Dio l'anime noftre, insieme con tutte l'altre cose; & pofte in Cielo, doue quelle che fono capaci della verità vuole che si stiano a contemplare cotinuaméte esso Dio; & l'altre ag girandofi continuamente per questi Cie li, discendino finalmente, negli nostri

corpi;hauendoli prima dimenticato tutto quello, che elle fapeuono; doue elle cercano di poi di rimpararlo. Et però vfa ua dire Platone, che il noftro imparare, era quafi vn ricordarfi: come fu pienamé te dichiarato da noi in quefto luogo medefimo,quando noi esponemo quel Ter nario di dante.

## L'anima semplicetta che s'anulla Saluo che mossa da'l lieto fattore Volentier corre accioche la trastulla.

Quefta opinione de i principii delle co fe & del modo nel quale defcendono l'anime ne nostri corpi, fecódo la mente di Platoneci fara intendere hora facilissima mente questo primo Sonetto, nelquale volendo il Poeta nostro (come noi dice mo di fopra) lodare vno ritratto della sua Madona Laura fatto da Maestro Simon da Siena: secondo il dogma & secon do la dottrina di Platone, dice che se Po licleto Scultore eccellentissimo insieme con gl'altri, iquali hebber' fama di quell'arte, mirasse fisamente cio è riguardasse co grandissima attétione mille anni, cioè vna quatita gradissima di tépo, ponédoco

me víano spesio i Poeti vn tepo finito & determinato per vn'infinito & indetermi nato, che e' non vedriano la minor parte di quella bellezza, che gli haueua preso & coquilo il cuore, doue, accioche il fen so sia intero bisogna supplire onde non le potriano, o non l'hariano ritratta giamai li perfettamente, come ha fatto Mae ftro Simone,& cofi intende il Gefualdo. Quelta conclusione posta cosi da il poeta, fe fi ragguardalsi folamente a l'arte che hebbe Policleto, & gli altri fcultori famo i di quei tempi, & a quella di Mae ftro Simone ; sarebbe reputata non solamente incredibile, ma vana & ridicula; Imperò che Policleto fecondo che referifce Plinio fu vno maestro di scultura tanto excellente, che hauendosi a porre nel tempio di Diana di Efefo vna statua delle Amazone & hauendone fatta vna per vno Fidia, Crafillo, Ciclone, & molti altri de primi scultori di Grecia, Vi fu posta per la piu bella quella di Policleto, & truouali ancora a tempi nostri di fua mano vno letto, con alcuna figure che è opera marauigliofisima ; Et di maestro Simone da Siena, non ci è memoria alcu

na; che fuisi di tăta fama: & oltre a di que sto;nő fi vede anchora molta arte, in quel le opere che si truouano a i tempi nostri di fuo, che ne sono alcune in fanto Spirito, & quella facciata del capitol di Santa Maria Noùella; laquale e di verfo la chio fa; doue è ritratta medesimamente da lui M. L. & di piu M. Francesco Petrarcha: Mail Poeta soggiugne di poi vna ragione, laquale la favalida & verifsima : per intendimento della quale si debbe notar? che l'huomo & tutte l'altre cose (secondo che si puo cauare dalla mente di Mane da noi disopra recitata) hanno duci efferi, vno ( & questo è il primo & il piu perfetto) in quella loro Idea laqualed nella mente di Dio: & l'akto in lorostef fe, viene adunche quello effere che elle hanno nella mente di Dio a effere il propio & il vero loro esfere ; & quello-che elle hanno quaggiu, vno ritratto & viet imaginediquello, & quali fi puo dire vna ombra donde nasce, che egli è couenies. te cofa; che elle siano molto piu belle in. quello effere loro primo ; che in quille secondario; estendo sempre piu bellatin ciascheduna figura il propio, che non 1 ritrat

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

:382

il ritratto; cóciofia cofa che pare fempre che vna cofa formata & ritratta, manchi alquanro di quella bellezza & di quella perfettione, che ha la propia, onde ne aduiene che chi ritrae le cofe, da le propie, le fa fempre piu belle che non fa chi le ritrae, da le ritratte. Soggiugne adunque il Poeta.

## Ma certo il mio Simon fu in Paradifo, Onde questa Gentil donna fi parte; Iui la uide, & la ritraffe in carte,

Volendo inferire; ma non fia però al cuno che si marauigli per questo se il mio Simon l'ha ritratta molto meglio che nõ harebbe fatto Policleto, & quegli altri fcultori eccellentissimi.Impero che mirã do quegli lei, anchora che fissamente, & à pruoua, cio è per volere fare pruoua di ritrarla, mirerebbono vno suo ritratto, & non la fua vera & propia effigie. Doue il mio Simone essendo stato in paradi fo, la vide iui, cioènella mente d'Iddio, doue ella è molto piu persetta, & piu bel la che ella non è qui in terra, nello essere fuo corporeo, & mortale. Perhe fe bene e fatta secondo quello esemplare, & seco Вb

do quella fimilitudine;vna cosa ritratta è sempre come noi dicemo disopra, manco perfetta & manco bella, che non è la propia;& quiui donde si parte questa donna cioè donde discese frasnoi questa sua ima gine veggédola Simone la ritrasse in car te, cioè si fece nella mente quella imagine, & quel simulacro tato bello & tanto perfetto di lei, che egli ha dipoi messo & dipinto in carte. Et queito fece, per far fe de quaggiu fra noi, quanto quella bellez za, che ella ha in Cielo, nella sua Idea, è maggior di quella, che ella ha qui nel fuo corpo in terra. Et questa è la sententia & il senso de primi otto versi di questo Sonetto; tanto dotto & tanto artificiofo, che pochi ò nessuno sino a qui, par che l'habbino confiderato, contro a ilquale, niente di manco si potrebbe fare questa obiettione, dicendo, che tutti i Platonici come referisce Alcinoo allegato disopra da noi, tengono che in Dio siano solamé te le Idee, delle cose fatte da la natura, come sono, pietre, piante, animali, cioè, Leoni, cauagli, & huomini vniuerfalméte;ma non gia de gli indiuidui particula ri,come sarebbe verbigratia infra gl'huo

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

mini di Dante, del Petrarcha, del Boccac cio, & de gl'altri particulari, cofi come e' tengono an chora che non fiano in lui le Idee delle cofe artificiali, come fono le naui, & altre cofe fimili, & delle cofe imperfette, come farebbono le fcheggie ò le verze di pietre ò dilegni, i brufcoli, & altre cofe fimili; Della quale opinione pare anchora che fusse il Poeta nostro, hauen do fcritto in vno fuo Sonetto.

In qual parte del Cielo, in qual Idea Era l'esempio, onde natura tolse Quel bel niso leggiadro, in che ella uolfe Mostrar quaggiu, quanto lassu potea.

Quafi dicendo fe nella mente d'Iddio non fono le Idee di ciafcheduna cofa par ticulăre, donde cauò Natura, lo efempio della bellezza di M. Laura ? allaquale du bitatione rifponde dottifsimamente il Giefualdo, ilquale è il primo che io habbia trouato fino a qui, che mi paia che habbia intefo al quanto quefto Sonetto, dicendo, che fe bene Maestro Simone non vide vna Idea & vna forma par culare di M. Laura non fi dando come fi è detto le Idee de gli indiuidui particula Bb ii 286

fi;eglivide la Idea & lo ofcapplare della natura humana in vningifale la quale co thone che fra la piu bella figura humana, che li possa ritrouare, & quindi fattosi vno concetto nella mente, de vna imitgine nella fantafia, della maggiore & piu perfetta bellezza, che si polla ritrouare in huomo, ò in donna alcuna in terra, descé dendo poi quaggiu & veggendo Madona Laura, laquale fecondo il nostro Poeta auanzaua di bellezza tutte l'altre donne,& con veniua à esser piu simile a quel la, che nelluna aitra:venne à ricordarli di quella, & mettedola & ritrahedola in car te venne a superar di bellezza, tutti que ritratti che hauesseropotuti far tuttique maestri, encla videro folamente in territ, foggiugnendo di poi per maggior confir matione di quello che egli haueua detto: che rale opera fu di quelle lequali non fr pollono fare quaggiu in terra ma solamé te in Cielo. Imperoche la fantafia nofira prendendo le sue imagini da quelle coste cheella vede per mezzo de fenfi ; no put prenderle, se non in quel modo che elle lono.Et perche le cose ( come fi è detto) fono molto piu perfette, & molto piu bel

le in Cielo, che elle non fono in terra; e, ne fegue che quelle immaginationi che fi fanno in Cielo delle cose, sieno molto piu perfette, & molto piu belle, che quel le che si fanno in terra, onde dice.

Lopra fu ben di quelle che su in Cielo Si ponno imaginar, non qui fra noi; Oue le membra fanno a l'alma uelo:

Cio è doue l'anima nostra essendo in questo corpo che le fa velo & ombra, no puo operare anchora tanto perfettamen te, quanto ella puo fare in Cielo, libera, & sciolta da questo suo corpo, ilquale è a lei fecodo Platone vno ofcurifsimo Car cere.Dipoi loggiugne finalméte che que fta di maestro Simone, di far fede quaggiu dèlle bellezze che sono in Cielo, certmente fu cortesia : & che egli non la po tea far poi che l'anima sua era anchora el la discesa quaggiu dentro al suo corpo,a prouare infieme con l'altre cose che sono inclufe dentro à quefti Cieli il caldo , & il gielo, & tutte l'altre differenze & varietà, che arreca il tempo, & che gliocchi suoi non potettero veder piu se non eose mortali.Imperoche questa voce sen \_\_\_\_\_ii BЬ

tire fignifica comunemente l'operatione particulare di ciascheduno senso: onde cosi come sentire ne sapori vuol dire guftase,& nelle voci vdire, ne gl'occhi vuol dire vedere. Non poteua adunque maeftro Simone, poi che gliocchi fuoi effendo egli in terra, non poteuano veder se non cose mortali, lequali son manco belle che le diuine quanto le cose terrene sono inferiori a le celesti, far nella mente fua vna Idea, & vn concetto d'una bellez za tanto marauigliofa quanto era quello che egli haueua fatto in Cielo nel ragguardar le cofe celesti:donde poi spiegan dollo in carte haueua tanto marauigliofa mente ritratta la fua Madona Laura che qual si voglia altri, che non l'hauesse ritratta da quello esemplare che vide in paradifo egli, non lharebbe potuto giam mai fare . Ét coli ha finalmente in quelto primo Sonetto lodato con tanta arte que Ito ritratto, seguendo il dogma Platonico: che io non credo che sia quasi possibile dir meglio o piu altamente, & queftobafti per la espositione sua. Vegniamo hora al fecondo.

Quando giunse a Simon l'alto cuncietto. Ch'a mio nome gli pose in man lo stile.

Loda il Poeta nostro in questo secondo Sonetto con non minore arte, & con non minor dottrina il predetto ritratto, feguendo la via de Peripatetici; che egli fe l'habbia fatto nel primo; seguédo quel la de gli Accademici . Per intendimento del quale fa dimestieri ridurui a mente, che come vi è statto detto altra volta & da me & da altri in quefto luogo, Arifto tile, la dottrina del quale per effer piu fecondo il discorso humano, & seguitar piu la cognitione de sensi, che quella di qual fi voglia altro Filosofo, e piu sequitata che alcuna altra; tenne anchora egli che i principii delle cose fussino tre, qua to al numero. Ma alquato diuerfi da quegli di Platone per che doue Platone pole Dio,la materia, & le Idee, Aristot.pose la forma, la materia, & la priuatione. Et perche non gli pareua anchor dipoi che questi tre soli come noi mosterremo di fotto fossero bastanti & potessino generar da per loro stessi le cose; vi aggiunse vna cagione agente estrinseca, la quale non volse chiamar principio; per non en-**B**b iiii

trar nel composto delle cose che fi generano, & rimanere in queile : ma starsi di fuori & operar quiui: & questa volse che fussi molla anchora, come son tutti gli agenti, da vna cagion finale. Et colianchora la priuatione non intrando, & no rimanendo in quel fubbietto che figene rase chiamata da lui principio accidentale,& non proprio, onde non è necessaria nella generatione delle cofe, se no inqua to quella materia di che fi ha a fare vna cofa, bifogna che fia spogliata della forma di tal cofa:perche hauendola farebbe essa cosa che si ha a fare; onde verrebbe a essere, innanzi che la fusse, il che e in pos fibile. Et però la prima materia, hauendo fi a far di lei tutte le cofe, couiene che fia fpogliata & priua di tutte le forme. Et adunque la materia secondo Aristotile vna natura vilifsima & ignobilifsima; & per hauere annessa & appiccata adosso la priuatione di tutte le forme, non viene a effere cosa alcuna; ne hauere operatione alcuna;& è finalmente folo atta a papatire, & affopportare, tutto quello che voglion farne quelle cagioni, che hanno podesta sopra di lei. Da l'altro canto la

forma e secodo Aristotile vna natura no bilifsima & dignifsima, appetita & defiderata da tutte le cose, & questo si è perche ella da l'effere a tutte, effendo ella fola cagione principale che ciascuna cosa fia quello che ella è.Et è coseguentemen te la forma, il principio di tutte quelle operationi che hanno le cose. Conciosia cosa che cio che opera, operi mediante la fua forma: & pero tutte queste cose sublu nari esfendo composte di materia & di forma, sono atte a patire & a operare, a patire per cagion della materia la quale è solaméte atta a patire: & a operare per ca gion della forma, laquale è cagion de l'operare, come si puo veder manifestamen te con l'efemplo delle cofe artificiali , come è verbigratia vna fega: che la materia di che ella è fatta che è il ferros è la cagion che ella è atta a patire;& che di lei fi poffa fare vno coltello, vn chiouo ò altre cofe fimili, & la forma che ella ha la quale fache ella e sega è la cagion che ella possa operare secondo la natura sua, che èil segare. Et pero quanto le cose sono piu materiali, tanto sono piu attea patire & manco a operare, & quantofono piu formali & hanno manco di materia, tato sono meno atte a patire, & piu a operate, di che fi puo veder chiaramen te lo esemplo ne gli elementi infra iquali la terra la quale è il piu materiale, è la piu atta a patire, & manco a fare di tutti, onde non si truoua che alcuno Fluilosofo la ponessi mai per principio delle cose; come si truoua essere stata posta da Talete, lacqua, da Diogene l'aria & da Heraclito il fuoco, & questo non è nato per altra cagione che per la poca attiuita fua; doue il fuoco a rincontro per essere il mã co materiale & il piu formale di tutti è il manco atto a patire,& il piu atto a opera re;anzi è tanto attiuo & tato operatiuo che egli non fi puo refistere a le fue forze fe non con mezi potenrissimi & impedire l'operationi sue, se non con difficulta grandifsima,& pero Dio ottimo & gran difsimo a la podefta del quale non fi truo ua forza alcuna ne creatura alcuna che possa resistere, cosi celeste come terrestre fu come scriue il dottissimo Damasceno nel primo libro, che egli fece della fede ortodoxa chiamato per questa similitudine da i Greci Theos.laquale voce figni

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

fica apresso di loro ardere. Pose adunque Arift.per principii delle cofe naturali , la forma & la materia propiaméte, & la pri uatione per accidente. Ma perche la materia non ha come non habbiamo detto attione alcuna, ne puo far nulla per fe ftef fa,ne le forme fimilmente possono opera re fe elle non fon nella materia ( io parlo delle forme naturali, & fenfibili, perche io fo bene che gli Angeli & le altre for-me feparate da materia,non hanno bifogno nelle loro operationi di quella)gli fu anchor necessario porre vno principio & vuo mouente che introducessi l'una nell'altra. Et questo secondo lui è il Cielo, o vero il primo motore, ilquale media te i corpi celesti & gli agenti particulari, genera;introducendo le forme nella materia continuamente, queste cose natura li.Et questo fu chiamato da lui la cagione agente.Et per che ogni agente secondo la dottrina sua opera per il fine, fu oltre a di questo aggiunta da lui vna altra cagione chiamata finale, & questo siè quel fine ilquale muoue questo primo motore a far questo effetto ilquale par che sia secondo lui il mantenimento di

questo vniuerso. Et questa è breuemente la Filosofia di Aristotile circa a princi pii & a la generatione delle cose : secodo laquale procedendo il nostro Poeta, volendo lodare in questo Sonetto il ritratto della sua Madona Laura ilquale egli haueua lodato nell'altro secondo la Filo sofia di Platone, dice con marauigliosifsima arte.

Quando giunfe a Simon l'altro concietto Ch'amio nome gli pofe in man lo ftilc; Se haueßi dato a l'opera Gentile Con la figura,uoce & intelletto;

Pone marauigliosifisimamente, & con arte quasi piu che naturale il Petrarca in questi quattro versi nella generatione & nel facimento di questa cosa artificiale, cio è di questo ritratto, tutte quelle cagioni & que' principii che noi dicemo disopra che pone il Filosofo nella generatione delle cose naturali. Imperoche co minciandosi da la finale, laquale secondo Aristotile è la prima che muoue, dice che l'alto concietto dimostrare in Pittura la bellezza di M. L. a nome cio è a cagione di M. F. Petrarca, fu quello ilqua-

le pose lostile & il pennello inmano a Maesto Simone; cioè mosse la causa agen te,aritrarre in carte:Madona Laura,cioè a introdurre la forma & la effigie fua artificiale, in quella tauola, nella quale egli la ritrasse, ci o è nella materia discacciandone quella priuatione che vi era della effigie del volto suo, di che egli si duo le folamente, che cofi come egli, l'haueua ritratta tanto bene & con tanta arte, egli non lhauefsi fatta anchor viua come fail Cielo & gl'altri agenti quando introducono le forme naturali nella materia, laquale cofa è opera della natura & non de l'arte. Ma perche ciascheduno ne fia maggiormente capace, è da confidera re che le forme sono di due maniere. Na turali, & artificiali, & sono differenti l'u na da l'altra principalmete in questo, che le forme naturali danno a quel fuggetto, che le informano, il principio di tutti quei moti & di tutte quelle operationi, le quali si conuengono a la natura loro, onde tanto quanto vna forma, è forma d'un suggetto piu nobile,& piu perfetto, tanto sono piu nobili & piu perfette le operationi che ella gli dà , &

pero la forma de l'huomo, che è l'anima nostra, essendo forma della piu perfetta cosa che si ritruoui in questo vniuerso che è l'huomo,gli da anchora la piu perfetta operatione che si ritruoui in cosaal cuna altra naturale, & questa si e l'intendere . Et la forma de glianimali, per esser forma d'un fuggietto manco nobile, da loro folamente il fentire, che è operatione molto manco nobile che l'intendere: & quella che informa le piante che fono ancor manco nobili che gli animali, da lo ro il vegetare che è ancora operatione molto manco nobile che il fentire, & cosi va faccendo di mano in mano, fecondo i gradi & la perfettione delle cofe, doue le forme artificiali no danno a i loro subbietti moto alcuno oltre a quello che da la natura a quella materia nella quale elle sono introdotte da l'artefice; o legnoo pietra ch'egli fi fia. Onde fe vno artefice introduce verbigratia in vno Marmo la forma d'un cauallo ò d'uno altro animale fimile,quella forma effendo artificiale nó può far che egli fi muoua da vn luogo a vno altro come fanno gli Animalı. Ne fi mouerebbe mai d'altro moto che di quel

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

398

lo che ha hauuto da la natura quelmarmo, che sara se egli non è impedito dandarsene in verso il centro. Et pero diceua Aristotile che a fare vno scanno d'uno legno verde & fotterrarlo; che egli gene rebbe & produrrebbe legni & piante fecondo la specie sua; & non produrrebbe scanni. Et questo gli auuerrebbe per ope rar fecondo quel moto, che gli hà dato la natura mediante la fua forma fuftantiale; non potendo come siè detto quella forma che egli ha difcanno artificiale, dargli moto alcnno. Laqual cosa delriserbarsi la natura di dare il moto a le cose è stata fatta da lei folo perche l'arte non fia da quanto è ella. Imperoche l'arte è giunta oggi certamente a termine tale, che ella **f**a benefpeffo delle cofe,che fon belle quã to quelle che son fatte da la natura ; talmente che fe ella potesse dar poi lor quel moto che fi conuiene l'oro, come fa la na tura. Ella non le farebbe punto inferiore Della qual cofa fu tanto gelofa la natura che ella non le tolse solaméte il poter far questo in quelle cose lequali sono pure & mere artificiali : ma anchora in quelle che se bene sono fatte dell'arte, hanno al-

quáto del naturale, onde ordino che quá do ella accozaísi due spetie diuerse,& có gugniendole insieme, sacessi generare vn terzo fubbietto, difsimile a ciatcheduna di quelle, che quel tale generato in cotal modo per opera de l'arte, non potessi poi generare de gli altri simili a se: come ap pare manifestamente ne muli. Et questo non fu fatto da lei per altra cagione, fe non per torre in tutti que modi che ella poteua a l'Arte, 'il potere dare il moto a quelle cose che ella fa, come fa la natura a quelle che ella genera. Et di questo si duole qui il Poeta nostro, dicendo, che se quando Maestro Simont fece questo ritratto della fua M. Laura egli hauefsi da to a l'opera, iulieme con la figura la voce & l'intelletto cio è, quel moto che si conueniua a la natura sua, facédola viua, che egli haurebbe sgombratogli il petto di molti sospiri, doue è da considerare con quanta marauigliosa arte, & con quanta profonda dottrina volendo dire gli hauessi dato la vita, disse voce & intelletto lequali voci esprimono molto meglio la vita de l'huomo, che non harebbe fatto, il dire fe gli hauessi dato, il moto, o l'a-

Digital copy for study purpose only. © The Warburghts itute

400

nima ò il fentire, o qual fi voglia altra co fa Imperoche dicendo il moto, questo è comune a tutti i corpi, infino a i primi, & femplici che fono gli elementi, hauendo ciascheduno di quegli vno principio den tro a di fe, chiamato da Filosofi natura il quale gli muoue andare a luoghi loro, i graui verso : il centro, & i leggieri verso il Cielo ; & il fimile fanno di poi i corpi composti di loro, ciascheduno secondo quello elemento ilquale predomina piu in lui; onde si vede che infra i legni quegli che participon piu di terra, come e verbigratia l'ebano va fotto l'acqua, & l'abeto per participare piu d'Aria lesta sopra. Et se egli hauessi anchora detto l'anima, questo era comune similmente a tutte le piante, lequali, hauendo l'anima vegetatiua, si nutriscono, crescono, & ge nerono, delle fimili a loro, chi per uia di semi & chi per uia di trapiantatione, me diante vna virtu seminale, la quale è stata sparsa per tutti i rami, & per tutte le parti loro. Et se egli hauessi detto il sentire; questo era anchora commune agli anima li, anzi è quello folamente per il che e fono animali, come scriue il Filosofo nel se Cc 

condo libro de l'Anima; doue hauendo detto voce & intelletto, che sono propie delhuomo fe si considera diligentemente il fignificato de l'una & de l'altravoce, poste cosi insieme, viene a esprimere, pro piamente & totalmente la vita de lhuomo:no essendo altro il viuere in ciascheduna cosa secondo che scriue il nostro diuinissimo Dante nel suo Conuiuio, che operare secondo la piu nobil potenza che habbia quella cosa che viue dentro di fe. Et però fi chiama negli animali viuere il sentire, & non il vegetare : benche che lhabbino ancor gli animali, come le piante; per esser più nobile questo che quello, & ne gli huomini l'intendere & l'usare la ragione : essendo molto piu nobil questo che il sentire. Non pote ua adunque dir meglio il nostro Poeta; ne esprimere con più propie parole quefto concetto di dire che se maestro Simo ne hauefsi dato alla fua opera cioè al ritratto, che egli haueua fatto di M.Laura, infieme con la figura, la vita ; che dire la voce, & linteletto, infieme. Perche dicen do cosi, si intende per la voce il fauellare, perche la voce sola l'hanno quasi tutti

glianimali. Et l'inteletto fenza la voce, l'hanno tutte le inteligenze & tutti gli angeli, ma la voce & l'inteletto insieme l'ha folaméte l'huomo;& però infra tutti glialtri animali è concesso il parlare solamente a lui:nő effendo altro il parlar nostro che proferir parole significatiue di quei concetti, iquali ha nella mente colui che parla. Et però non fi puo chiamar parlare fenon impropiamente & per fimi litudine, quello che fanno alcuni vccegli ; perche imitono folamente il fuono di alcune parole piu facili, che dicono co loro che egli gouernono & che egli allie uono : ma non intendono il fignificato, cosi ancora, gli angeli se bene hanno intelletto, non hauendo corpo, & no essen do altro la voce che repercusione di corpi, che fendono & discacion laria:no pos fono hauer voce. Et fe e'fi legge nelle facre letere che egli hanno qualche volta parlato a gli huomini, questo è stato per virtù & per modo, & ordine fopranaturale: à veraméte per hauer preso qualche corpo, seguendo l'opinion del dottisimo & fantifsimo fan Tomafo. Dimostrò encora, dicendo fe egli hauefsi dato a tale Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

opera voce & inteletto, che ella sarebbe dipoi stata cosa naturale & non artificiale. Imperò che come noi dicemo difopra tutte le cofe naturali fono atte a patire & a fare, & il simile forebbe stata al'hora an cor queita, hauendo l'intelletto, ilquale fecondo Aristoule nel terzo libro de l'A nima al fecondo & terzo tefto è potenza pafsiua conciofia cofa che noi non inten diamo altrimenti che riceuendo dentro all'intelletto nostro le specie delle cose inteligibili, & il riceuere fi è vn certo patire : & hauendo il poter fauellare che è azzione & operazione. La ragione per la quale se egli hauessi fatto questo sarebbe stato sgombrato da lui il petto del Poeta nostro di molti sospiri, è da lui dipoi oscurissimamente soggiunta diced

Peroche in uifta, ella fi mostra humile Promettendomi pace ne l'aspetto.

Imperoche quella bellezza la quale io fcorgo in quelto fuo ritratto laquale èri tratta dala immagine fua vera, et da quel la Idea laquale è di lei fufo nel cielo, & no da il fuo corpo mortale, ilquale è vna ombra & vna imagine di quella, ha in fe

404

vno certo raggio & vno certo fplendore di diuinità, che non mi fa solamente leuar l'animo da queste cose terrene facendomi parer uile tutto quel che stimono affai i piu de gli huomini, cio è la bellezza fua mortale: Ma me la dimostra tanto humile & graziofa nello afpetto, che ella mi promette pace. Imperò che raffrenati da cosi celeste belleza gli apetiti miei sen fitiui, no defidero godere altro in lei, che la voce & l'intelletto, cioè l'intendere & il parlare, cioè quella belleza de l'animo che rifplendeua in lei difuori per il corpo. La qual belleza spirituale pare che porti seco vn certo contento, & vna cer ta quiete de l'anima nostra & nó vn fuoco & vna perturbazione di animo; come fa il piu delle volte la belleza corporale, & da cotal defiderio mosso, dice che si era messo piu & piu volte a voler ragionar seco parendogli per esser cosi bene & prontamente ritratta, che ella lo afcol tassi tanto benignamente & con tanta attenzione che e'non gli pareua possibile che ella non gli hauefsi à risponder. onde dice.

Ma poi che io uengo a ragionar con leis Benignamente a/Jai par che m'a/colte; Se r1/ponder /aue/Je a detti mici.

405

Vltimamente ricordandofi di Pigmalione, del quale fcriuono i Poeti che hauen do vna ftatua di auorio bellifsima & effendofi innamorato di lei, pregò tanto deuotamente Venere, che moffa de fuoi preghi meffe in quella la vita: & quafi di uenuto inuidiofo di lui dice.

Pygmalion quanto lodarti dei De l'imagine tua se mille uolte Haucsti quel'sche iosolo una uorrei.

Et quelto e quel che ha fecondo il mio giudizio voluto dire il Poeta nostro in questi due sonetti. Ilche par a me che sia stato fatto tanto dottamente & táto leggiadramente da lui, che io credo che sia quasi impossibile il fare meglio. Eccittateui adunque nobilissimi spiriti Fiorentini a cosi begli, & dotti poemi, & gloriandoui di hauer havuto dentro à la cit ta vostra vno huomo tanto raro: destate i vostri ingegni ad imitarlo, & massimaméte voi altri giouani, accioche voi procaciate come sece egli, gloria, & honore

alla patria vostra, fama & contento à voi stessi, & vi dimostriate finalmente grati di cofi bella occasione che vi ha dato di efercitarui in cosi virtuosi & lodeuoli efercitii mediante questa felicissima Accademia, lo Illustrisfimo & benignissimo Principe nostro, ilquale Idio feliciti fempre.

## IL FINE.

Cc iiii



400

Esiderando io grandemente carisimo Lorenzo, parte di render sicurissimo uoi, O parte far noto aqualunche altro; come io wi tengo nel numero non (olo de pin cari, or stretti amici miei, ma de piu rari or honorati huomini che io praticaßi mai: Dopo alcuna confideratione del modo , non ho faputo finalmente ritrouare, ne il piu facile, ne il piu uero, che prefentarui una de le mie fatiche, nata et nutrita nel felicissimo grembo de la Accademia Fiorentina, si per essere uoi affettionato di maniera , che non lasciate mai d'udire chi giornalmente si exercita ne lodeuoli, et ho norati exerciti di quella, or fi per non potere io fo di fimili cofe & al diletto che io mene piglio, che quanto a lessere stato posto da la fortuna in stato tanto debole, che io non posso ne ho da dare cofe maggiori. Accettate adunque

allegramente da uno amico uostro la presente

409

expositione sopra la ballata ouero madrigale del nostrogentilissimo Petrarca

Donna mi uiene spesso nella mente: 🖝 del mio mag gior potere, quale egli fi fia co me diferetisimo che siete ui contentate uoi, Et gli altri , ricor landofi che Dante dice nel suo Conuiuo, che il donatore debbe sempre riguar dare 🔄 il dono, 🗇 la faccia di chi lo ricene. per non conuenirsi donare al medico la spada, o la cetera a legista, non pero ardischino di biasimarmi del hauer mandato a uoi che mercatante siete, si fatta cosa. Trouaudosi che la maggior parte di quegli son tanto dediti al gua dagno, & tanto fi perfuadono che è bifogni folo hauer danari, a chi uuole e/Jere stimato, che nessuna altra cosa apprezono ,ne pare finalmente che sieno loro grati altriferitti, che que gli che infegnono loro guadagniare , perche fi trouerebbono in gradißimoerrore.Imperoche Je bene uoi siete mercatante, amate nondime no ogni forte di uirtu, et fiete dogni forte di scië za cosi morale, come speculativa , tanto capace, & tanto ui sono a cuore, che tutto il tempo che uoi potete torre a le facende, non solo quello che m auanza, spendetc in quel miglior mo-

do che ui e concesso in quelle, ne uene puo stor quella sete del guadagno che ne stoglie la mag gior parte de glialtri:Donde ne auiene che doue quegli comunemente , hanno sempre occupato l'animo di maniera ne loro negotij, che il piu delle uolte appariscono serui de le faccede, uoi (empre ui dimostrate libero et spedito da simili exercitij, 🗇 cure:Come quello che oltra a lo stimar le richeze solamente tanto quato elle fi deono , per lo acume de l'ingegno uostro, p**er** la prudenza, or per il giuditio; tosto conoscete, Gr subito ordinate, Gr exequite, quato hauete da fare, or delleguito dipoi come di cosa no piu gouernata da la prudenza , ma totalmente da la fortuna, quando il fine no corrifponda al pri mo intento uostro, non uolete affanno alcuno, ne effer finalmente ferus di chi uoi fiete ơ in tutte lattioni uostre ui dimostrate essere signore,cofa ueramente marauigliofa, 🔗 riferbata per lordinario solo a V lise, conuersar coutinua mente con Circe, on non errare, o, lasciarsitor la liberta da l'amor suo 👉 in somma essendo uoitale, che non solo hauete il uostro luogo honorato fra mercatanti, ma potete trouarui infra tutti gli huomini piu uirtuosi, Grari, G

mediante la natural bonta & integrita de l'animo uostro , la facilita della conuersatione , la piaceuolezza de ragionamenti , la nobilita de concietti, la more, & la affettione, che uoi por tate a le uirtu, or la uaria, or buona cognitione finalmente di molte 🕝 molte cofe fuori del mercatante, meritate d'effer amato, or ammirato, uengo io ficuramente purgato da quello errore, che nel primo aspetto intorno a la coueničza del dono, mi fusse potuto apporre Ne uoi per questo hauete da dubitare di cadere in con cetto de sopradetti mercanti,o simili, di no hauer hauuto il capo (come uulgarmente fi dice) a le facende, atteso la grandezza di quelle che uoi hauete fatte di fuora, or quelle che uoi fate oggi in Firenze, & confiderato i frutti et il nome honorato che uoi hauete cauato da quelle, di maniera tale, che e' non si possono torre a la prudenza 👉 al giuditio uostro, 👉 come si fa di molti altri attribuirg li a la fortuna, seguitero adunque 10 di amarui 😙 riuerirui debitamente sempre sficuro d'ogni calumnia 🕑 uoi ringratiando Dio di cofi rare, 🍼 tante doti ui goderetc lietamente il uostro felicisi mo stato, amado il uostro Gello come uoi fate.

## 412 LETTIONE VNDECIMA da Giouambatista Gelli.



Vtte le cose, che fi ritruouono in questo vniuerso, o fiano gene rate dalla Natura, o fia no fatte da la arte, pare a me vditori nobilisimi che habbino in loro

questa conditione; che quelle lequali sono le piu perfette ne generi loro, quanto piu si considerano o si ragguardano, tanto li dimostron sempre piu belle, & piu artificiose, a gliocchi de ragguardanti. Anzi ardirò dire questo che elle non si ragguardon mai, che e' no si scorga qual che nuoua belleza in loro, o non si cono fca in loro qualche nuoua perfettione la qual non si era conosciuta in quelle prima . Delle naturali no voglio io addurre exemplo alcuno, persuadendomi che ci debba pienamente bastar la sentenzia del nostro divinissimo Dante, l'autorità del quale per la sua maranigliosa dottrina, non debbe manco valere, appresso di color che consideran diligentemente lope-

re sue, che si valesse quella di Pittagora, appresso i discepoli suoi. Iquali nulla altro che, ipse dixit, rispondeuono a chi ha ueua dubbio alcuno ne le cose che egli haueuono imparate da lui. Il che imitando ancora noi, diremo che il nostro maestro Dante volendo lodare la sua Beatrice, per la piu bella & leggiadra donna che fusse a' tempi suoi, disse.

Io non la uidi alcuna uolta ancora Ch'io non trouaßi in lei nuoua bellezza.

Dele artificiali puo veder la pruoua ciaf cheduno di voi qualúche volta egli vuo le, & particularmente nelle fculture, & nelle pitture, doue egli vedrà che quanto piu belle & da miglior maestri fatte sono, tanto maggior bellezza ragguardandole, & tanto maggiore arte si cogno sce, & si scorge continuamente in loro. Donde ne nasce che sempre sono piu bel le & piu persette giudicate, & in maggio estimatione & in maggior pregio tenute. Questo confesso io similmente vditori nobilissimi esser sempre aduenuto a me del nostro non manco dotto che leggiadro Poeta M. Fracesco Petrarca

conciosiacosa che io no mi sia messo gia mai volta alcuna a leggier diligenteméte lopere sue, ( io parlo di quelle che egli scriffe nella nostra lingua Fiorentina & in verfi ) che io non habbia trouato qual chenuoua bellezza & qualche marauigliofa & nuoua dottrina in loro tal che restando grandemente di tal cosa admirato non ho mai faputo anchora feorger quel che io piu debba lodare in lui, o la marauigliosa arte, che egli ha vsato in quelle per dilettare, o la profonda dottri na che egli vi ha mescolata per giouare officio non solumente lodeuole, ma con ueniete & proprio a i buoni & veriPoeti talmente che à me par che fingannino di gran lungha coloro, i quali hanno a fimi gliato il poema fuo al maggio, dicendo che in quello non si truoua altro che fronde, & fiori, a similitudine del mese di maggio; conciofiacofa che il mancamen to proceda da loro stessi, i quali non han no saputo trouare i pretiosisimi frutti che fono alcoli fotto tali fronde ; & mefcolati con i fuoi vaghi & bellifsimi fiori. De quali parendomi ( se io però non mi inganno) hauere infino a qui ritruo-

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

414

uati alcuni & giudicando che il celare, & non manifestare ad alcuno quello che e stato fatto per giouare a molti, sia non folamente vna poca & inhumana ciuilità;ma vna maluagia & villana fcortefia, mi fono ingegniato tutte le volte che io fon falito in questo honorato luogo di farne parte a tutti quegli, i quali si sono degniati di venirmi audire, cosi come io farò ancora oggi, esponendoui vno bellissimo & dottissimo madrigale ouero Ballata del medefimo poeta. Al che fare mi hanno mosso principalmente due cagioni(oltra al voler però fodisfare allobli go di questa nostra felicissima accademia, & al defiderio che io ho di giouar fempre il piu che io posso, a ciascheduno) luna delle quali si è lo essere quello oltra a modo bellisimo &, artificiosisimo, & tanto quanto egli e piccolo di quantita, grande di virtu; Imperoche oltra a la bel leza & a la leggiadria sua è pieno di santifsimi & di ottimi precetti molto vtili a la vita humana, & l'altra fi e per non effe re stato mai exposto da alcuno di coloro i quali hanno comentate le rime fue. La qual cosa credo 10 che sia aduenuta per non fi ritruouare quello in tefto alcuno, o, in pochifsimi di quegli che fono ftampati fuori di Firenze; ne fo io di quefto la cagione, ritruouandofi egli in tutti i migliori & piu antichi tefti che noi habbiamo in Firenze, ne effendo da dubitare in modo alcuno che egli no fia del Petrarca, per effer di forte, che altri che egli non l harebbe gia mai fatto tale. Preftatemi adunque quella grata & benigna vdienza che voi folete, che io fpero che voi ne habbiate à cauar tal frutto, oltra il piacere, che non vi parra hauere fpeio il tempo in vano. Et il madrigale ouero ballata e quefta.

Donna mi wiene spesso nella mente Altra donna wi è sempre Onde io temo si stempre il core ardente Quella il nutrica in amorosa fiamma Con un dolce martir pien di desire. Questa lo struggieoltre a misura et instama Tanto che a doppio e forza ch'io sospire Ne ual perche io m'adire & armi il core Che io uon se come Amore Di che forte misdegno gliel consente Se bene

Se bene, lhuomo, come afferma il principe dei Filosofi Aristotele, dicendo che egli è il fine di tutte le cose, conciosiaco fa che tutte fieno fatte per lui, & come ne rendon vera & chiara testimonianza le facre & diuine lettere, dicédo, che Dio lo fece ad imamgine & fimilitudine fua, accioche egli fusse sopragli vccegli del Cielo & sopra i pesci del mare & le beftie de la terra,Se bene dico l'huomo è la piu nobile & la piu perfetta creatura che firitruoui in tutto questo vniuerso.Non è pero per questo che egli no fi titruoui in lui vna imperfettione,&vna certa infe licità, laquale non fi ritruoua in alcuna al tra cosa che sia rachiusa inquesto cocauo circúdato & cotenuto da l'orbe de la luna;ne'maco ne 1 Cieli stessi essedo quegli i piu nobili corpi & i piu perfetti, che sie no in questo vniuerso, & fatti d'una materia molto piu nobile & piu perfetta di quella, de la quale sono fatti tutti questi altri corpi fensibili.Imperoche doue tutte l'altre cose oltre a l'hauere vna inclina tione da la natura, la quale le fa desiderare, & desiderando muouere a cercar con tutti que' miglior mezi chelle possono la Dd

perfettione, & il fine loro, non hanno co trarietà ne impedimento alcuno dentro di loro, che le ritardi ò impedisca, ch'elle non ottenghino & conseguino quello, come appare verbigratia manifestamente ne la terra & nel fuoco che non essendo impediti da cosa alcuna esteriore, l'una se ne va liberamente verso il Centro del mondo, & l'altro verso il Cielo de la luna iquali sono il fine loro. L'huomo folamente ha vna forza, & vna contrarie tà détro di fe, laquale lo fuolge, & lo fuia cótinuamente, da quel vero & retto cam mino, che ne dimostra la ragione a tutte lhore a ciafcheduno, ilquale lo merrebb**e** al fuo vero fine, & a la fuavera & propria felicità & lo guida & mena bene spesso in luogo, doue poi dopo il fallo, con fua non minore vergogna che danno, li pente in vano della sua debole fragilità, & de la fua poca prudenza . Onde li vede che fe bene l'intelletto di ciascheduno huomozcerca per natura il vero; & la volonta ama il bene, ne ha alcuno di loro obbietto piu propio che questi, che la maggior parte de gli huomini ingannati da il falfo,& tirati da quello che non è vera-

ménte bene, ma è solamente bene in appa renza; non confeguono pero & non cercono di quel fine, & di quella perfettio+ ne a la quale e' fono stati indiritti & ordinati da la natora. Onde è quafi infinita la fchiera de gli fciocchi,come diffe altro ue il Poeta nostro, & Non est qui faciat bonum víque ad vnum, come dicono le facre & diuine lettere. Della qual cofa marauigliandofi grandemente Fabio Quintiliano víaua dire che non fapeua qual si fusse la cagione, che hauendo ciafcheduno huomo cofi ben regolate queste due potenze, dello intelletto & de la ragione, che fono le piu potenti & le piu nobili de lanima sua: & cosi bene ordinate da la natura, che l'una ha per obbietto il vero, & l'altra il bene, che infra di loro non fuísino molto piu i saui,che gli stolti,&i buoni che i rei . Et nientedimanco ( come noi habbiamo detto di fopra ) fi vede tutto il giorno il contrario.I Filo sofi come si caua da illoro maestro Arist. nel suo terzo libro dell'Anima, dicono che questo nasce da la Natura istessa de lhuomo, ilquale doue tutte l'altre cose hanno vna fola potenza appetitiua,&da Dd ii

quella sono mosse & guidate continuamente, fenza contrarieta alcuna, a cercare il fine loro; egli ne ha due, luna posta ne la parte sua sensitiva chiamata appetito, & l'altra nella parte sua ragioneuole chiamata volonta, lequali cosi come elle fono varie,& diuerfe di natura.Coli han no anchora varii & diuerfi fini.Imperoche lo appetito effendo guidato da la fan tafia, laquale confidera & ragguarda fola mente il prefente, & il dilettabile, appetifce & ama folaméte quello che gli è pre fente, o che gli arreca diletto. Onde molso & vinto da i beni apparenti, fi lascia da quello che non è veramente bene, legare come servo & prigione, a tutte l'ho re le mani. Et la volonta la quale è guidata da l'intelletto, ilquale hauendo per obbietto il vero, non ragguarda folamente il presente, & il dilettabile, ma il futuro & l'honesto desidera & ama quello che è veramente bene,& non folamente, bene in apparenza, onde bene spesso combatte con esto appettito, & non vorrebbe quello che vuole egli. Ma vinta & suiata di poi il piu delle volte da i sensi per non poter l'intelletto

420

42I che la guida, mentre che egli è in questo corpo hauer cognitione alcuna se no per mezzo di quegli, cede & confente, a effo appetito : lasciandosi da lui tor' di mano l'imperio del comandare & coli fa quello accidentalmente, che ella no farebbe per natura, se ella no fusse così suiata da i senfi,& tirata da lo appetito come ella è. Di queste due potenze appetitive parla leggiadramente & dottaméte il nostro poeta in quel Sonetto.

Ioson da l'aspettare homai si uinto.

Doue egli chiama lo appetito fensitiuo desio dicendo.

Che iohaggio in odio la speme or i desiri, essendo il delio cio è lo appetito sensitiuo, quello ilquale lo haueua códotto nel laferuitu d'amore,& dapoi chiama la vo lonta ragioneuole voglia dicendo.

Ma il bel nifo leggiadro che dipinto Porto nel petto, Juezgio ouunche io miri Mi sforza onde ne primi empi martiri Pur son coutro a mie uoglia risospinto.

Dimostrando che cedendo quasi che sforzata da lo appetito la volonta, era r'\_ condotto al giogo di Amore . Dalla di\_ uersita adunque di queste due potenze Dd iii

sentitive nasce quella contrarieta.La qua le noi sentiamo dentro di noi che ci impedisce tanto spesso da il conseguire il fine & la felicita nostra. La quale contrarie ta non potendo essere, se non dove è intelletto & ragione, si ritruoua solamente ne l'huomo; & da lei nasce come dice il Filosofo nel primo della sua diuina Filo sofia che la maggior parte de gli huomini, viuono piu secondo la fantasia, & secondo l'oppinione; che secondo l'intellet to, & fecondo la ragione. I Teologi da l'altra parte, in luminati da molto piu cer to & chiaro lume, che non e quel de la fa pienza humana; dicono che questo difet to non è per natura nel huomo ; ma per aceidente, non essendo conueniente che quello ottimo & sapientissimo artefice, ilquale creò questo vniuerso ripieno di tante & li varie specie di creature; & tanto bene ordinato, che il Profeta admirato della bellezza sua cantaua'altamente Omnia in sapiétia fecisti domine:creassi infra quelle vna natura tanto difordinata,& tanto discorde seco medesima ; come è lhuomo, ma che egli ha tratto questa imperfettione da il padre primo suo

Adam; ilquale fe la procacciò con la colpa che egli commette, ne l'effere difubidiente al suo Creature. La onde cosi come d'un seme infetto, nascono tutti i frut ti macchiati della medefima infettione; noi che tutti fiamo nati di lui , hereditamo la medefima imperfettione; chiamata da i Teologi, il peccato originale; nato come habbiamo detto & caduto in lui per accidente. & per pena de il fuo fallo; & non per natura sua propia.Imperoche come filegge nelle facre & diuine letter re, lauthor delle quali fu colui, il quale può ogni altra cola da errare in fuori, Îhuomo fu creato da Iddio, & inquanto al corpo & inquato all'anima nel suo piu perfetto esfere, inquanto al corpo impas fibile,& nella fua migliore eta; & in quã to a l'anima ripieno di quella fcienza, & cognitione delle cofe, alla quale si puo humanamente peruentre, onde si legge che egli pofe i nomi a tutte le cofe, secon do la propieta di quelle il che non harebbe potuto fare giammai, se egli non hauelsi conosciuro perfettamente, la natura loro; Fu oltra a di questo creato, tanto bene ordinato circa se stesso; che tutte le Dd 1iii

potenze sue inferiori, obediuono a le superiori; donde ne nasceua primieramente che egli non poteua effere ingannato. Imperoche lo intelletto, come dice San Tommaso, doue egli parla de lo stato del primo huomo chiamato da lui l'oftato della innocenza, hauendo per obbietto il vero; non può mai ingannarsi per se steffo. Et quando egli intende il falfo.procede da lo effere ingannato, da qualche po tenza inferiore, come sarebbe verbigratia la fantafia la quale gli mostra vna cosa per vna altra, come ii vede per esempio ne gli ebbri, o in quegli che farnetico no, & questo non poteua auenire a lui, facciendo tutte le potenze inferiori ordi natamente in lui lo officio loro, per ferui tio de le superiori. lo parlo de lo intédere il falso come vero; che ei può beneintéde re il falfo, come falfo, ma come vero no, fe gia egli non è ingannato da altri, come noi habbiamo detto di fopra. Seguiuane dipoi anchora, che la volonta, lobbietto della quale è il bene, non poteua effe sfor zata, ò violentata, a eleggiere quello che non fussi veramente bene, no per mettere fuiata da i fenfi,a lo appetito che amaf

424

se o defiderasse troppo i beni apparenti. Imperoche la concupiscenza & lo appetito sensitiuo, non desiderauano se non quello che concedeua la ragione ; & frauono quieti fotto l'Imperio di quella,co me l'oro fuperiore. Et cofi ftando in lui tutte le potenze inferiori sotto lo imperio delle fuperiori non poteua effere ingannato il fuo giudicio ne manco sforza ta la fua voglia.Et in quefto cofi lieto 🛠 tranquillo stato, fu creato il primo huomo, & dimorò tanto quanto egli sette sotto il felice gouerno di colui, che lo fece. Ma subito, che egli si ribellò da quel lo;mediante il peccato della difubidienza, fi ribellarono anchora in lui le potenze inferiori dal gouerno delle superiori, & cominciarono 1 sensi a recalcitrarealla ragione, & la carne aleuarsi contro a lo fpirito. Onde ne nacque in noi quel combattimento del'uno & del'altro che fcriue Paulo Apostolo, & quella leg ge che egli dice, che fentiua ne le mébra sue, repugnante alla leggie della mente sua. Laquale dice che lo faceua far bene spesio, quello che egli no harebbevoluto Come aduiene anchora bene spesso a noi

donde ne nasce poi in noi quel rimorso della conscienza, ilquale ci riprende cosi acerbamente de i falli nostri, talméte che noi non habbiamo mai ne piaceri del mõ do vn sol momento di tempo, clie si posfa dir veramente felice : & nel quale noi possiamo chiamarci veramente contenti; poi che innanzi che noi habbiamo det ti piaceri, & quando noi gli cerchiamo, vi confente mal volentieri, & quafi sforzata la volontà; & métre che noi gli fruia mo ne sentian mal contenta la ragione, dapoi che noi gli habbiamo hauuti, cene rimorde la conscienza. Ciascheduna de le quali cole scema & diminusse tanto il piacere, che ne apportan le co idiletti, che noi vfiamo dire per prouerbio, che non fu mai dolce alcuno, con ilqual non fia mescolato qualche amoro. La onde noi possiamo finalmente dire, insieme con il patientissimo Iob;che non sia altro la vita nostra; che vna continua Guerra. Et questo è quello che scriue anchora il Poe ta nostro in questo suo madrigale ; doue con hella & leggiadra fintione secondo ilmodoPoetico, dice che spesso gli viene vna donna nèlla mente. La oue ne stavna

altra fempre; per il che egliteme che il fuo cuore ilquale arde continuamente, non manchi. Intendendo come noi mofterremo di fotto, per quella Donna che fpeffo gli viene ne l'intelletto. La immagine di M. L. & per quella che vi è fempre, la ragione; & per il cuore, la vita, laquale dice che dubita che non manchi, per che la rimembranza della sua. M. L. lo nutriua continuamente nelle fiamme, & ne defiri amorofi, & la ragione a ogni horane lo riprendeua. Ne gli valendo schermo alcuno contro a tali offese; anchor ehe egli si adirasse, & armassi il suo cuore, con tutti quei miglior mezi, che poteua finalmente abbandonandosi, si duole che Amore confente, che fia fatto vn simile stratio di lui.Per intendimento delle quali cofe, è necessario considerare: che se bene la anima nostra è in noi sola, & vnica; & in certo modo indiuisibile. Ella ha nientedimanco molte & molte potenze in fe, infra lequali la prima & la piu nobile, è lo intelletto chiamata da i Latini, & anchora qualche volta da noi come fa qui il Poeta Mente. Laquale dicono esfer detta cosi, per esfer la piu emi-

nente & la piu alta, & fublime parte de l'anima nostra.Ilche fu anchora detto ele gantifsimamente di lei da il Poeta nostro nella canzone de la lite. Quando chiamã dolu Regina disse che ella sedeua in cima dinostra natura. Questo intelletto come io v'ho detto gia altra vo'ta, è quel lume ilquale ha ciascheduno huomo da la Natura, mediante ilquale egli conofce que primi principii, & quelle prime notitie; lequali fono note per loro stesse a ciasche duno, subito che egli sente profferirle, fenza difcorfo o penfamento alcuno della qual cofa fu<sup>-</sup>da noi gia largamente parlato fopra il fedecimo capitol del pur gatorio di Dante ; Ma non è però quefto intelletto la cagione per laquale noi fiamo huomini. Ìmperoche fe cofi fosse,gli angeli che hanno intelletto, sarebbono anchora eglino huomini . Ma quello che ci fa huomini, è vna altra potenza o uero propieta, che ha l'anima nostra. La quale non hanno gl'angeli:chiamata Ragione. & da questa per essere ella nostra differenza specifica, sola, & propia, & che ci fa differenti di specie da gl'altri animali, fiamo noi chiamati creature ragioneuo-

428

li.Et accioche voi siate capaci molto meglio del tutto, douete auuertire, chele dif ferenze, le quali fono quelle cofe che (co me scriue il Filosofo ne principii della fua Logica)fanno essere differente l'una cosa da l'altra, ò elle sono temporanee, & vanno & vengono tutto il giorno a i lor fubbietti, ò elle sono perpetue & inseparabili da quelle cose, doue elle sono, cioè firitruouan fempre in quelle, & durano tanto quato durano quelle.Di quelleche noi diciamo che accaggiono & auuengo no tutto il giorno accidentalmete a i fub bietti loro, per esfer quasi infinite,& star poco tempo ne i subbietti loro,& non fa re al propolito noltro, non fa piu dibilogno adello che noi ragioniamo. Et però paffando a quelle lequali fono eterne, & nó fi polson feparar da i loro fubbietti;di co che anchora loro si diuidono in due maniere. Accidentali, & fustantialı. Diffe renze accidétali fi chiamonquelle.Lequa li fanno differéte l'una cosa da l'altra accidentalmente, & per qualche qualita, la qual se bene le fa differete luna dalaltrain , qualche parte: nó muta però & nó varia illoro ester proprio:come fanno i colori,

& come fa la quantità. Imperoche fe bene il nero fa effere differente vno cauallo, da vno biáco, o davno rosso, o di qual fi voglia altro colore, & cofi la quantità vno grande da vno che fia minore: non è però che non fia cofi caualio vno nero co me vn bianco,& vn piccolo come vn grā de, & questo nasce per che essendo il colore,& la quantita accidenti, non possono variare o mutare l'essere sustantiale, & però fi chiama quella differéza, la quale è infra l'uno & l'altro, differenza accidentale & non fustanziale. Imperoche differenze sustantiali si chiamano dipoi quelle, lequali fanno esfer differenti l'una cofa da l'altra, nello effer loro propio, per 1 che luna non è quello che è l'altra, & ha altro effere, cioè e altra cofa & altra fustanza che non e l'altra, come sono ver bigratia il vegetare, & il fentire, l'uno de quali fa esser differente sustantialmente le piante da le pietre. Imperoche altra fuftanza & altro effere è quel d'uno anima le & quel d'una pianta: & altro quel duna pietra. Conciofiacofa che le pietre fiano inanimate, & nelle plante fia l'anima vegetatiua, & ne gli animali la fensitiua.

Queste differenze sustanziali, chiamate coli per fare come sie detto, diuerse & differenti l'una cosa da l'altra d'essere & di sustanza, sono totalmente inseparabili da i fubbietti loro,& la ragione e per che ogni volta che perdessino tali differenze e' perderebbono anchora l'effere,& non farebbono piu quello che eglino erano prima.Imperoche come puo ben conofcer cialcheduno, chi privafsi vno anima le del fentire lo priuerrebbe anchor de lo essere animale, & chi togliessi a vna pian ta il vegetare, le torrebbe anchor l'effere piu pianta; per che leuerrebbe via a ciafcheduno di loro, quella differenza laqua le lo faceua esfer sustanza tale, onde muterebbe loro lo effere. Il che non auuerrebe gia de le differenze accidentali. Imperoche chi leuassi a vno cauallo la bian chezza,& facessilo verbigratia nero , no gli leuerebbe però lo esfer cauallo,&que Ro si è perche quella bianchezza che lo faceua differéte da vna altra cosa che fusfi nera, era differenza accidentale & non fustantiale, onde leuandola da lui, viene a mutarsi accidentalmente ma no sustantialmente & diuétare vn'altra cofa,come

farebbe leuandogli verbigratia il sentire che è sua differenza sustantiale. Imperoche come egli fussi prino del sentire ei non farebbe piu animale & non essendo piu anima'e, non sarebbe piu cauallo. Diqueste differenze lequali fanno esser differente l'una cosà da l'altra di fultanza alcune fene chiamon generiche; & alcune altre specifiche, generiche si chiamam quelle, che fanno esser le cose differenti solamente di Genere come fa verbigratia l'anima sensitiva, l'animale da la piata, imperoche fe bene fono altra cofa le pian te,& altra gl'animali, non è pero che nel loro genere superiore e' non sia quel medesimo l'uno che laltro, essendo così corpo vna planta, come fi fia vno animale, & potendo vna medefima cofa effer genere,o specie, genere in quanto ella contiene,& specie inquanto ella è contenuta. Differeze specifiche si chiamon di poi quelle, lequali fanno che quelle cose, le quali erono il medefimo l'una che l'altra in genere, sieno differenti l'una da l'altra di specie, come è verbigratia quella proproprieta che ha la natura del Cauallo, laquale lo fa differente da vno Lione , o da vn

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

da vn Cane, o da qual fi voglia altro animale. Imperoche se bene sono vna cosa medefima nel genere loro, ilquale è animale, estendo cosi animale il Cane come il Lione:& il Lione come il cauallo,non e pero che vno non habbia diuerso essere da l'altro, & questo nasce da vna proprietà che ha luno, laquale non ha l'altro & che non fi ritruoua inanimale alcuno altro, se non in quei che son della specie fua medefima ; & questa fi chiama differenza specifica, & sustanziale. Specifica per farlo diuerfo di specie, da gl'altri animali,& suftanziale per che ella è cagione di farlo estere tale sustanza, & manifesta & dichiara quello che egli è, ogni volta che ella fi dice di lui. È adunque la ragione, nostra differenza specifica, essendo quella, per la quale noi siamo differenti, da gli altri animali;& che ci fa essere huomini; & questa no è altro final mente, che vna potenza dellanima nostra, con laquale noi possiamo discorrendo da vna cofa intefa, andare ad acquista re la cognitione d'una âltra, che noi non intendauamo prima.Et perche la natura del intelletto, è d'intender tutti quegli in

telligibili, de quali egli è capace, semplice mente, & in vno instante, gli angeli che foné creature intellettuali, & hanno lo intelletto perfetto di natura, non hanno come noi dicemo difopra la ragione, doue l'huomo che ha l'intelletto, ilquale non è capace per fua natura d'altra cogni tion, che q'iel la de primi principii: ha di poi la ragione mediante la quale egli può con il lume di quegli acquistare la cogni tione di tutto quello che egli vuole, & cosi viene la ragione a essere finalmente fola, & propia delhuomo, & a effere sua differenza specifica, & sustaiale. Debbe fi anchora auuertire, che in tutti gl'animali perfetti si ritruoua oltre al senso, vna potenza chiamata da noi parimente come da i Greci, fantalia, & da i Latini immaginatione; l'officio de la quale è il ritenere, & riferbare le immagini & le si militudini di tutte le cose, che pigliono i fensi, & è differente da il senso in questo, che il fenfo comprende la natura delle co se materialmente, & ella spiritualmente. Et doue il fenso non può operare se non tanto quanto egli ha i fensibili presenti, fantafia può operare fenza, & in absentia

loro come appare manifestamente in que gli che fogniono, che ella rapprefentalo ro le fpecie di ciafcuna forte di cofe cono fciute da fenfi. Ma è ben vero questo, che doue il fenfo non puo nel conofcere le cofe (fe gia egli e non impedito) ingannarsi, la fantasia puo ingannarsi facilmen te. Onde su chiamata da il nostro diuinis fimo Dante fallace quando disse.

L'immaginar fallace Mi condusse à ueder mia donna morta.

Et fu questa potenza data a gli anima li da la natura, laquale come afferma il Fi losofo, non manca mai nelle cose necessa rie, accioche quegli non conoscessino so lamente le cose che sono loro presenti, ma anchora quelle che sono loro absenti.Imperoche se non fusse la fantasia, nessuno di loro si mouerebbe a cercar mai cosa alcuna, laquale non fusse loro prefente, il che e bene spesso necessario, per conservatione de la vita loro. Ne e la fan tafia ( come credono alcuni ) il medefimo che la memoria, perche la memoria, è ne la parte nostra intellettiua, & riserba quelle cose, lequali ha intese l'intelletto, F 11

& molto piu perfettamente de la fantalia per che le ritiene distintamente, & con le differenze del tempo, o del luogo, doue la fantalia laquale è nella parte nostra sen fitiua, ritiene solamente le specie de le co se conosciute da sensi indistintamente, & senza conditione alcuna, o di luogo, o di tempo. Et ha questa potenza de la fantasia il suo organo, & la sua sedia, nel cuore, il che ne dimostra manifestamente il Poeta nostro, nel sonetto allegato da noi disopra dicendo.

# Ma il bel uifo leggiadro che dipinto Porto nel petto

Intendendo per il petto il cuore, cio è il luogo per il locato come è coftume molte volte de poeti & è quefta potenza della fantafia o vero immaginatione tăto piu nobile, & piu perfetta ne lhuomo, che ne gl'altri animali per hauere a ferui re nelle fue operationi a l'intelletto che furono gia alcuni che tennero che ella fufsi quel medefimo che l'intelletto. Ma confiderando di poi quegli che inueftiga ron molto meglio i fegreti de la Natura, che la fantafia non riferba fe non le im-

magini, & le similitudini de le cose parti culari, & materiali, & che l'intelletto intende le cose vniuersalmete, & senza ma teria, & di piu molte cofe fpirituali, & che no caggion fotto la cognition de fen fi: come è verbigratia la sustanza, dissono, che ella non è esso intelletto, ma che egli non puo gia operare & intender fen za lei. Imperoche egli è tanto diuino & fpirituale, che egli non ha proportione, ne commertio alcuno co queste cose sen fibili, onde non potrebbe operare mai in loro intendendo la natura & lo esfere lo ro, fe non fusse qualche mezzo il quale participando & hauendo affinita con lu no & co l'altro,gli facefsi in qualche mo do conuenire insieme, il che fa la fantasia laquale participando del corporeo,& del fensibile & del diuino & spirituale, piglia le specie, & le imagini delle cose sensibili, & faccendole spirituali, & senza materia, le rappresenta di tal maniera a l'intel letto che elle diuenton suo obbietto pro portionato; tal che egli puo di poi ragguardado in essi fantalmi, cognoscer per fettamente la natura di tutte quelle cofe, de le quali elle sono immagini Onde au-111

uiene propriamente al nostro intelletto quel medesimo, che auuiene a la virtu no stra Visiua, laquale è anchora ella tanto fpirituale, che ella non potrebbe operare in quette cole fenfibili, se non che la natu ra ha ordinato questo mezzo de laria, il quale se bene è corpo, riceue per essere trasparente le immagini delle cose,& rap presentale a locchio di maniera spirituali:che la virtu viliua le puo comprendedere, & coli nó vengono a estere per par lare rettamente esse cose, quelle lequali noi veggiamo, ma le immogini & le spe cie di quelle, partitesi da loro, & venute pe quetto mezzo dellaria depurandofi, infino a le luci de gli occhi nottri, doue elle fon finalmente comprese da la virtu visiua,& portate a gl'altri sensi interiori, & pero fa di bisogno che se noi vogliamo vedere vna cola, che infra quella & gl'occhi noftri fia alquanto d'aria in lumi nata, altrimenti non la vedremo gia mai Hauendo adunque la fantalia del huomo a seruire oltre a i sensi a la parte nostra ragioneuole, fu dineceísita che ella fusse molto piu nobile, & piu perfetta in noi, che inqual si voglia altro animale.

Queste cose discorse cosi breuemente da noi, ci faranno intender facilmente, qual fusse in questo madrigale l'intentio ne, & la mente del Poeta. Ilquale volendo dimostrare il combattimento, che faceuono insieme l'appetito suo sensitiuo, & la ragione, mentre che egli amaua tan to fieramente la sua M. L. dice,

#### Donna mi uiene spesso nella mente

Intendendo per questa donna, la im magine ouero Simulacro di essa M. L. la quale gli era stata scritta, & dipinta, da i sensi ne la fantassa, laquale ha (come noi habbiamo detto piu volte secondo Aristotile) la sedia & il luogo suo nelcuo re, come disse il nostro medesimo Poeta in quella canzone.

Io no pensando & nel pensier m'assale Doue egli dice.

Ben tì ricordi 🗇 ricordar ten dei Del imagine sua,quado ella corse al cuore,

La quale immagine dice venirgli nella mente. Imperoche le cofe come noi di cemo non fono quelle che vengono a l'intelletto,ma le loro immagini,rapprefentategli da la fantafia nel quale intellet E e i i i

to, è ritrouato da ella im magine vna altra donna onde dice.

Altra donna ui è sempre,

E queste è la ragione, si come egli si di chiara da se stesso nelle canzone de la lite

Quello antico mio dolce empio Signore Fatto ho citar dinanzi a la Regina Che la parte diuina Tien di nostra natura 😙 in cima siede.

La qual ragione dice che tiene la parte nostra diuma, per denotare come ella sta nello intelletto, ilquale è solo quanto noi habbiamo del diumo in noi, estendo ci dato da Iddio, & non come l'altre nostre cose, da i nostri padri come dicono i nostri Teologi & pare che acconsenta an chora Aristotile, dicendo quando parla di lui.

Est alterum genus anime, or deforis aduenit.

Dice di poi che ella fiede in cima di noftra natura per dimostrare come ella è quella per la quale è chiamata la nostra natura ragioneuole, & noi siamo chiama

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

ti huomini. Et perche questa ragione ê come noi dicemo di sopra nostra differenza specifica, & non può separarsi da noi dice che ella è ne l'intelletto nostro sempre.Doue temendo che il suo cuore, ilquale ardeua cotinuamente nello amore di essa M. L. a la presenza di essa ragione non si alterasse, di maniera che la vita, laquale sta in quello, venissi a mancare, dice.

Onde io temo si stempre il core ardente.

Ne sarebbe certamente stato cosa miracolofa,& contro a la natura, che il Petrarca fusse morto in simile trauaglio, co ciosia cosa che coueniua, che da la discor dia di queste due potenze, nascesse in lui continuamente non piccola doglia. Et il dolore essendo vna di quelle passioni, le quali trauagliono, & alterano grandemẽ te l'anima nostra, sia nó manco atto a pri uarci de la vita, che fi fia l'allegrezza, onde cosi come e si truoua che molti per allegrezza fono morti di fubito;come refe risce Aristotile di Policrita nobilisima femmina de l'Isola di Naxo, per non so che lieta nouella,& di Filippide Poe.Co mico, per ottenere l'honore infra tutti

gl'altri PoetiComici de tempi fuoi,& co me referisce Aulo Gellio d'un certo chia mato Diagora, ilquale essendo abbraccia to in vn medelimo tempo da tre suoi figliuoli, iquali erono stati in vn medesimo giorno coronati tutti a tre in diuerse sor ti dı giuochi publici, spiro l'anima nelle loro braccia, cosi si truoua essere morti anchor molti di dolore, si come scriue Pli nio di P. Ruttilio, ilquale fentendo come il suo fratello nel domandare il conso lato erastato publicamente discacciato, fi mori fubitamente di doglia, & di M. Lepido ilquale effendogli annuntiato co me la fua moglie domandaua il repudio, per il dolore in breui hore si mori. E adu que il dolore non meno atto a causare la morte in vno huomo, che si sia l'allegrezza, ma diuerfamente. Imperoche nella allegrezza nasce la morte, per che i nostri spiriti vitali relassati & sciolti per la troppa letitia, ricorrono a le parti nostre exteriori, & abbandonano il cuore, onde si spegne in lui la vita, & nel dolore perche ricorrendo tutti i fangui al cuore doue e' fenton loffesa; affogano in lui & spengono gli spiriti, che lo mantengono

in vita. Temeua adunque & non fenza, giusta cagione il Poe. nostro, che da que sto combattimento che faceuano lo appe tito fensitiuo, acceso da l'amor di Madona Laura & la ragione ; non ne nascesse in lui nel modo che noi habbiam detto vna tal distemperanza, che hauesse a generare finalmente la morte, stando (come si è detto piu volte) la vita nel cuore. Et che detto appetito & detta ragione combattendo in lui insieme, generassino vn trauaglio tale, lo dimostrano i versi che seguono, doue egli dice.

Quella il nutrica in amorofa fiamma Con un dolce martir pien di defire,

Cio quella immagine di M. L. laqua le portata da la fantafia mi viene ne la mé te, nutrica il cuore con vna fiamma amo rofa, cio è infiamma & accende quello del fuo amore, con vn dolce martire, per che lo Amore ha fempre feco qualche po co difperanza, laquale fa alquanto dolci i martiri & i penfieri amorofi. Douee da notare che non folamente il Petrarca, ma tutti quegli che hanno fcritto d'amore, cofi nella lingua Latina come nella vul-

gare,chiamon spesse volte la pena di amo re,fiamma, de laqual cosa per esser notisfima a ciascheduno, no voglio io adurre elempio alcuno, ritrouadolene pieni tut ti 1 Poeti Latini & vulgari, & particular méte il Poe.N.in quel Sonetto il quale in comincia Pômi que il Sole vecide i fiori & l'erba, doue volendo dire che in qualunche luogo egli fusse posto, sempre co tinuerebbe di sospirare, racconta finalmente tre elementi soli, lasciando stare quello del fuoco, come quello che volena dire che chiunche ama viue continua méte nel fuoco.La cagion per la quale lo Amore sia assimigliato al fuoco, credoio che sia, per la similitudine laquale si truo ua infra di loro. Imperoche, cosi come il fuoco infra gl'altri elementi è il piu po tente, & quello, a la forza del quale si puo far manco refistenza, che a quella de gl'al tri, cosi lo Amore infra tutte l'altre pasfioni de gl'animi nostri, è la piu potente, & quella laquale ha maggior forza. Dice adunque il nostro Poeta che l'immagine de la fua donna corfagli al cuore, doue forse come egli dice altroue.

Non potea fiamma entrar per altrui face,

Lo nutriua continuamente in essa fiamma amorosa, & la ragione non restaua anchora ella mai di riprenderlo onde soggiugne.

Questa lo strugge oltr'amisura & infi ama

Cioè la Ragione, laquale lo riprendeua molto piu che a lui non pareua che fe convenisse, dicendogli.

Che mortal cofa amar con tanta fede Quanta a Dio sol per debito conuiensi Piussi disdice a chi piu pregio brama.

Et confortandolo a vícire di tal feruiu dicendo.

Mentre che il corpo è uiuo Haitu il freno in balia de penfiertuoi: Deh stringilo hor che puoi : Che dubioso il tardar come tussai Et il cominciar non fia per tempo homai.

Donde nasceua in lui che egli doppia mente sossi piraua, cio è & per la passione d'amore: & per il rimorso de la conscienza. Onde soggiugne.

Tanto che adoppio & forza ch'io sospire Essendo in vno stato, che e' non gli da ua manco dolor la compassion di se steffo, che lo amore. Onde diffe altroue volé do dimostrar questo.

Io uo peníando or nel peníar massale V na pieta si forte di mestesso Che mi conduce spesso, Ad altro lachrimar ch'io non soleua.

Ne poteua pero per questo, leuarsi co fi graue giogo da il collo. Imperoche l'Amore si era fatto di tal maniera signor de il suo appetito, & conseguentemente di lui, che ogni sua difesa era in vano onde dice.

## Ne wal per che io m'adire or armi il core

Per intendimento del quale verso effendo egli alquanto difficile, a chi vuol pero intendere altro che il femplice suono delle parole è da sapere che in tutte le cofe naturali (come scriue il dottissimo San Tommaso) oltre a quella inclinatio ne che ha ciascheduna di acquistare la sua perfettione, & il suo propio & vltimo fine, si ritruoua vna potenza con la quale ella resiste & cerca di superare, & leuare via tutte quelle cose, che le sono contrarie, & che la impediscono da il cofeguirlo; onde si vede che il suoco non

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

ha folamente la inclinatione di andare a la fua sfera, laquale lo fa leuar da terra & falire verso il Cielo. Ma ha anchora vna potenza & vna forza, con laquale e' relifte & fupera tutte quelle cofe che egli fon contrarie, & che lo impediscono di andare a questo suo fine, così anchora nel la parte nostra sensitiua, oltre a quella in clination che ella ha, difeguire quello che le è conueniente, & fuggir quel che le è nociu o, fi ritruoua vna potenza laquale cerca di leuare, & di superare tutto quello che è contrario a questo suo desiderio. Quella prima si chiama concupiscibile, & ha per obietto il conueniente,& quefta altra si chiama irascibile, & ha per obbietto l'arduo & il difficile. Quella muo ue l'anim a nostra a seguire la cosa appeti ta, & questa la fa forte nelle difficulta. Sforzauasi aduque il Poe.nostro con que fta potenza irascibile, di superare il meglio che egli poteua questa forza de lo appetito fensitiuo;ne gli g iouando reme dio alcuno o forza alcuna ch e egli vsasse foggiugne.

Ne ual per che io mi adire & armi il core Cio è ne mi val la potenza mia irafci-

bile, non potendo io con il valor di quel la fuperare; & leuar via quello che mi im pedifce, che io non fegua il viaggio.

Da la man destra ch'a buon porto aggiugne Imperoche questo de sio amoroio e diuenuto in me tarto potente.

Che sio l'uccido piu forte rinafce.

Doue con dottrina marauigliofa dice che volendo refiftere a cotal forza, cerca ua di armarfi il cuore. Imperoche fe doue fi fa la guerra (come è ragioneuole) fi debbe fare il riparo, la fantafia hauendo (come fi è detto) la ftanza & illuogo fuo nel cuore, era forza che quiui faceffe la fua guerra, rapiefentando la imagine di Madonna Laura, per la quale fi accendeua & infiammaua la fua voglia. Adúque bifognaua fare anchor quiui la difefa, & quiui fi sforzaua il meglio che egli poteua il Poeta di farla, fi come egli dice aper tamente in quel Sonetto.

Era la mia uirtute al cor ristretta Per fare iui 🗇 ne gli occhisue difese

Ma non potendo finalmente con ogni fua virtu superare la forza di questo suo appetito sensitiuo, cede come uinto & prigione

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

prigione di quello. Ne cercando 'piu d<sup>1</sup> fargli refistenza alcuna, & defiderando che da poi che egli ha a viuere in cosi mi fera feruitu, di estere lasciato al manco vi uere in quella in pace, cioe che la ragione non nelo riprenda piu anzi parendogli che fussi debito di Amorecioe di que sto suo desiderio; hauendolo fatto suo fer uo, defenderlo dalle raprensioni della ragione dice.

### Che io non fo come amore, Di che forte mi sdegno gliel confenta

Doue è da notare che questa particella che, posta in questo luogo da il Poeta ha vna certa forza per laquale egli pare che egli voglia dolersi di Amore, dicendo se egli mi ha tanto acceso del'amor de la mia donna, & mi nutrisce continuame te in quello talmente che no vale ne che io mi a diri, ne che io mi armi il cuore, co tutti quei miglior mezi che io posso, che in ogni modo la imagine di lei venendo spesso in quello mi accende nuoua fiamma & nuouo desto, come consente Amo re de la qual cosa io no poco mi sdegno, che la ragione mi struggha, & mi instam-F f mi corinuamente anchora ella? volendo quali dire che se amore l'haueua fattosuo prigione, di maniera che egli no poteua in modu alcunovícir difotto il giogo fuo che egli gli faceua non piccola ingiuria a non lo difendere, da chi a tutte l'hore lo molestaua. Accioche se egli pure haueua a viuere in seruitu; al manco egli viuessi in pace. Doue si vede finalmete che il Poeta nostro era ridotto anchora egli in quello stato, che noi disopra dicemo che diceua di esser ridotto Paulo Apostolo, quado sforzato da la infermità della carne si doleua di non poter far quello,che egli harebbe voluto , fi come egli dimostra piu chiaramente ne le canzone (da noi allegate piu volte di fopra) di cendo.

Quel che io fo uegho et no mingăna il uero Mal conofciuto, anzi mi sforza amore Che la strada d'honore Ma non lascia seguir chi troppo il crede E ne l'ultimo.

Che con la morte allato, Cerco del uiuer mio nuou o configlio Et ueggio ilmeglio ct alpeggior m'appiglio Et questo e finalmente quello che mi pare che fia la mente del Poeta in questo fuo madrigale rimettendomi pero fempre a ogni miglior giuditio come è mio costume fare in tutte le cose mie.

IL FINE.

Ff ii

45<sup>2</sup> A L MOLTO HONORANdo Francesco di Gannozzo da Ma gnale, cittadino Fiorentino, & amico suo carissimo.



GLI non è dubbio al cuno, charifsimo & cor tefifsimo mio Frácefco, che lhuomo(come fi ve de nella mia Circe) non habbia bifogno di molte piu cofe, & non fia

forto posto a molti piu mali, che qual si voglia altro animale. Et oltre a questo è anchora certissimo, che se gli huomini fussino amici de gl'altri huomini in quel modo ehe douerrebbono, & che ricerca la natura loro)essendo nato come diceua Platone, l'uno huomo per giouare a l'altro) che eglino ne suggirebbono, & schi ferebbono la maggior parte. Il che non sa prei io co modo alcuno miglior prouare che con lo esempio mio stesso. Hauendo oltre a lo stato nel quale 10 fui posto dalla fortuna, hauuto tanti colpi da lei, che se non sussenta infelicissima, doue 10 sono

viuuto & viuo, prima per grazia di Dio, & dipot merce loro, cosi contento quanto forte qual fi voglia altro huomo, che fia oggi a'l mondo. Ma quello che mi è stato cagione di sommo piacere, e lhauer veduto molti di questi miei amici, quan do la fortuna mi ha dato, o ha voluto d'armı qualchuno de colpi suoi, estersi molsi spontaneamente, & senza esserne ricerchi da me, arimediare a 1l male che el la mi haueua fatto ò a farfi feudo & riparo a quel che ella voleua farmi.Infra i pri mi de quali fiate stato vno voi che tenen do quella cura di me, laquale fi fuol tener delle cofe fue piu care; vi moueste gia da voi stesso a daiutarmi portare di quei pe fi, iquali farebbono ftati a le mie forze fo le graui , & difficili oltre a modo . Della quale, liberale cortesia, non volendo io essere reputato ingrato appresso di voi, ne auaro apresso a gl'altri, ho per sodisfa re imparte a voi, & giouare il piu che io posso a loro, deliberato di mandar fuori questa lettion e, fatta da me nel il confola to del nobilissimo, & virtuosisimo Bernardo Canigiani, fotto, l'honorato nome vostro, accioche voi conofcedo qual Ff iii

454

fia l'animo mio, mi reputiate conoscéte, & ricoldeuole de benifitii de gli amici,& eglino veggendo come e' fono Signori & padroni delle attioni loro, fi ingegnino con lo efempio vostro di giouare, il piu che e' possono l'uno a l'altro. Accettatela adunque voi come cosa douuta a la bonta, & a la liberalita vostra, & loro come vtile, a la vita & a la conuersatione humana, & viuete felice a voi & a gli amici vostri.

Il tutto vostro Giouambatista Gelli.

#### 455 LETTIONE DVODECIMA di Giouambattifta Gelli.



E bene que Soldati, i quali eron chiamati gia anticamente appresso a i Romani Militi Emeri ti,erono esenti rispetto a l'eta, & assoluti dalle leggi, del'obbligo dello

andare alla militia, e' non era pero tolto lor da quelle, che quando 1l Popolo Romano faceua guerra alcuna, che e'nó potesser se voleuano andare infieme con gl'altri a esercitarsi, in essa arte militare, onde furono gia molti, iquali anchor che egli hauelsino passato il prescritto termi ne, che ò per amor della patria ò per honorar qualche imperadore ò capitano lo ro amico, si vestirono di nucuo l'armi, & non fi curando di godere il benificio del le leggi, fi esposero per tali cagioni, a sop portar nuou amente le fatiche della guer ra. Questo medesimo aduiene oggi propiamente a me vditori nobilifsimi conciofia cola che non essendo io piu obliga\_\_\_ to, rispetto a l'eta nellaquale io mi truo-1111 Ff

uo, a far piu proua di me publicamente in questo luogo, & intendendo che quel lo a chi toccaua oggi tale offitio, da legit tima & giusta cagione impedito, nó puo fadisfare a tal obligo, vengo per honorare il meritissimo Confol nostro senza elferne stato ricerco da lui, per pareami che cosi richiegha lamicitia intrinseca laqua le è infra di noi, dicendo il nostro Dante che quello amico ilqual non foccorre l'al tro & lhuopo vede, malignamente gia fimette a il niego, a fadisfare io per lui, per il che fare ho deliberato difcorrere alquanto con voi familiarissimamente, & per modo di ragionamento, fenza Arte ò ornamento alcuno di parole ( per ef fermi occorfo tal cofa quali che a l'impro uifo ) fopra vn luogo del XXVII Čapitol del purgatorio del sopradetto nostro diuinisimo Poeta Dante, prestatemi adunque per cortesia vostra quella vdienza, che voi fiate foliti altra volta fare,& io con l'aiuto d'Iddio, leggendo pri ma i versi, che io ho presi a esporui, cominciero dipoi a espedirmi più brevemé te che io potro, & piu facilmente che io fapro, da quanto io vi ho promesso.

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

Et disse il Temporal fuoco, or l'eterno, Veduto hai figlio, or lei uenuto in parte, Doue io per me piu oltre non discerno, Tratto ti ho qui con ingegno, & con arte, Lo tuo piacere homai prendi per duce, Fuor sei delle erte nie fuor sei delle Arte Vedi la il Sol che infronte ti riluce, V cdi l'erbette , i fiori, 🔗 gli arbucelli, Che questa terra sol da se produce. Mentre che uegnian lieti gl'occhi belli, Che lacrimando a te uenir mi fenno, Seder ti puoi, 🔊 puoi andar tra elli. Non a spettar mie dir piu, ne mio cenno, Libero, dritto, sano, è tuo arbitrio, Et fallo for a non fare a suo senno, Perche is te sopra te, corono, or mitrio.

Hauendo il Diuinifsimo Poeta noftro Dante, mediante illume naturale, & le fcienze humane conofciuti tutti i vitii (che quefto volfe fignificare il fuo de fcendere a l'inferno guidato da Virgilio, cioè da ildifcorfo humano:moffo da Bea trice, cio è da quella prouidenza, laquale è nella mente diuina, della falute di ciafcuno) & effendofene di poi purgato,

essendo come tégono turti i Filosofi mo rali, nella podesta, & faculta nostra (anchor che sia cosa alquanto dissificile) suggire e vitii, & seguitare le virtu, & viuere in quanto huomini, come si conuiene alhuomo fecondo la ragione(che questo fignifica il suo passare per il purgatorio, guidato fimilmente da Virgilio, cio è da i lume naturale, per la via infegnatagli da Catone, cioè da le scieze morali, essen do stato Catone huomo molto lodato di fantita diuita, & di honesta di costumi) venne per tali cagioni, a tornare nello sta to della innocenza. Laquale cofa volendo egli pocticamente dimostrare, finge che nella cima del monte del purgatorio fia posto il Paradiso Terrestre. Ilquale monte come e'nascesse di quella terra la quale fu spinta fuori della rotondita di ef fa Terra, ne l'altro emifperio da Lucifero, cadendo giu nel Centro del mondo, da questa banda del Cielo, non fa mestieri al prefente che io vi racconti, esfendone stato tanto dottamente & sufficiente mente parlato, da il nostro studiosisimo M. Pier Francesco Giambullari, honor di questa nostra felicissima Accademia,

in quel trattato ch'egli fa del fito del'infer no,&in quella lettione che egli fece parti cularméte del fito del purgatorio, fotto il cofolato di M.Giouanni Štrozi.Bastadoci per hora fapere, che volendo come fi è detto il Poeta nostro, dimostrare l'innocenza nellaquale tornono quegli huomi ni, iquali conoscono i vitii, & purgonsi di quegli, egli pone il paradifo Terreste, ilquale Paradifo è quel luogo nel quale fu portato da Dio il primo nomo nostro padre Adamo, da poi che egli lhebbe creato, accioche egli habitaffe, & operasse quiui, il che dimostra manifesta mente il Poeta chiamandolo nel canto feguente il luogo eletto.

Alhumana natura per suo nido.

Nel quale luogo dimoro folamente tanto il primo noltro padre, quanto, egli Stette fotto l'obbedienza di Dio. Volen do adunque dimostrare il Poeta nostro, qual fusse questo stato, si fa dire subito che egli vi arriuo, queste parole da Virg.

Il temporal fuoco, & l'eterno. V eduto hai figlio, S sci uenuto in parte, Oue io per me piu oltre non discerno.

Intendendo per il fuoco eterno, lo in ferno ne quale come e scritto nelle sacre lettere, non è redemtion e alcuna, & per il, temporale le pene del purgatorio, nelle quali si sta solamente quel tanto del tem po, che merita la Graueza delle colpe à che piace alla giustizia diuina dalle quali parole del Poeta fi caua, come lhuomo mediante il lume naturale, & il discorso humano puo peruenire infino a la cogni tione della immortalita della anima, hauendogli dimostrato Virgilio il fuocoeterno, ilquale farebbe eterno inuano, se es non fussino eterne l'anime, lequali han no a effer punite in quello, hauendo noi nelle facre lettere, che il mondo ha a fini re & mancare, di nascer più nuoui huomini,& di cio rendono cluara Testimonanza Socrate, & Platone, & molti altri-Eilofofi, iquali cognobbero per via natu rale come l'anima nostra era immortale, & eterna, & Lucretio steffs, ilquale prefe tanto empiamente a voler prouare che ella era mortale. Spinto al fine da vn certo inftinto naturale, & da quella forza che ha il vero, disse.

Morte carent animæ

Et volendone poi render la ragione di tale immortalita, foggiunfe.

Cedit item retro de terra quod fuit ante In terras, or quod miffum est ex ætheris oris Id rurfum Cœli relatum, templa receptant

Et se bene Aristotile l'autorita delqua le potette tanto apprello il Poeta, che egli lo chiamo il maestro di coloro che fanno, & che è tanto stimata vniuersalmente da ciascuno, non lo dice egli espressamente. e' non dice anchora espressamente che ella fia mortale ma fi dimostra in tal cosa rã to ambiguo, & in rifoluto, che e' fono sta ti alcuni si come fu il Petetto, il Cardina Gaetano, & molti altri, iquali hanno tenuto che secondo la fua dottrina ella sia mortale, & alcuni altri come fono il Pio. Il Romeo generale oggi dello ordine di San Domenico in quella opera che egli fa de necessitate operum & libertate arbitrii & molti altri, che hanno tenuto che fecodo la fua dottrina, ella fia in mortale, ma qui non e 1 luogo atto a disputare tal cosa Bastici per hora solamente questo per dichiaration del testo, che il lume naturale,

puo condur lhuomo, dapoi che egli hauendo conofciuto il vitio, & affendofefene purgato, e diuentato innocente, nel la cognitione & certezza della immortalita della anima, ma non gia piu fu, ne a cognitione di cofe piu alte & piu diuine & però foggiugne Virgilio cioè effa ragion naturale & fei venuto in parte.

Doue io per me piu oltre non discerno.

Imperoche a per venire a la cognitione della vltima & vera felicita noftra bifogna altro lume che quel dello in telletto humano come fi vedra chiaramé te di fotto. Dipoi per dimostrare il modo, come questa cognition naturale, ci conduca passando per il conoscimento, & per il purgamento de vitii, sino a quefto termine, soggugne.

### Tratto si ho qui con ingegno & con arte, Lotuo piacere homai prendi perduce Fuor sei delle erte uie suor sei delle arte

Doue è necessario fapere a chi vuole intendere il fenso di questi versi, che l'intelletto nostro(come noi dicemo gia nel la espositione di quel Sonetto del Petrarcha.

#### Ioson da la spettare o maisi uinto

Cosi come in quanto a quel lume che egli ha con ilquale egli intende i pri mi principii, & le prime notitie delle co-fe, egli fi chiama agente, fi chiama anchora di poi in quanto a quella potenza, & a quella attitudine che egli ha di intendere, & apprendere quelle cofe, la cognitione della quali, fi fa discorendo, con esso lume dello intelletto agente o con l'opera de ptecettori ò con lo studio da le cose conosciute, a quelle che no fi conoscono, possibile. Et questo come io vi difsi gia altra volta, credo io che fia quello, che noi chiamiamo vulgarmente nella lingua nostra ingegno, chiamando, noi, comuneméte hauer buono ingegno coloro, iquali noi veggiamo esfer piu atti a imparare, & a intendere le cose, che no sono glialtri, il che non vuol dire altro che hauer l'intelletto possibile o per la qualita de glistrumenti, ò per cagion del la temperatura della complessione, piu at to a imparare che gli altri, conciosiacosa che quegli che hanno i sangui & gli spiriti piu fottili ò piu caldi & humidi impa rino piu facilmente, che que' che gli han no piu grofsi, & piu freddi, & fecchi, effendo la natura del fecco, di pigliare con piu difficulta, fe bene egli ritiene poi piu lungamente, conduce adunque illume naturale, & la fapienza humana lhuomo, a fuggire i vitii, & a cognofcere la in mortalita dell'anima, mediante quelle co gnitioni che egli acquista con l'intelletto pofsibile, mediate lo agente, delle buo ne arti, onde dice.

Tratto ti ho qui con ingegno ego con arte,

Cio è con lintellettopossibile, median te lo studio delle arti liberali, non manco vtili, che necessarie a chi vuol viuere ciuilmente, & come si conuiene a chi e veramante huomo, & fe bene egli è alquanto difficile l'arrivare a vno stato, & a vn grado fimile di innocenza, da poi che lhuomo vi è arriuato, egli opera mediante gli habiti fatti per le frequenti operationi, con facilita grandisima, non essendo difficulta alcuna al giusto far l'opere della Giustitia ò a 11 temperato il viuere temperatamente, anzi fente per essere perfette tali operationi nell'operarle, piacer grandissimo. Conciosiaco la che a ogni operatione perfetta ( come fcriue

feriue il Filofofo nel X della Ethica) có segua la volupta & il piacere, intendédo per operationi perfette quelle, quando la potenza è ben disposta, & l'obbietto, è no bilifsimo,come fi vede verbigratia nella operatione della virtu visiua, quando loc chio e ben disposto, & l'obbietto che e' ragguarda è bellifsimo, che ne fegue vn piacer grandissimo, segno certo, & mani feltifsimo, che tale operatione e perfetta. Et questo è quel che volfe significare il Filosofo quando diffe in quel luogo.Vo luptas perficit operationem, non come habito o forma interna, laquale le dia co tale effer perfetto, ma come vn certo fine che resulta da eils perfettione, in quel modo che fa la belleza (per víare lo efem pio medesimo del Filosofo) in coloro i quali sono nel fiore dalla loro eta. Laqua le belleza nos è dalla effenza propia di ef fa eta : ma refulta dalla buona difpofitione di quella, & in quelto medefimo modo resulta dalla perfettione delle operationi, la volupta, & il diletto, & cofi in quelle della mente, come in quelle de sen fi.Conofcendo adunque ilPoeta, che chi è in questo stato della innocenza, per ha-Gg

uere scacciati da se i vitii,opera perfettamente,per il che opera con delettatione, & compiacere, seguita nel testo.

Lo tuo piacere homai prendi perduce.

Cioèopera quelle operationi, nelle quali tu fei guidato da il piacer, che quel le saranno le vere, & lodeuoli operationi.Imperoche tu hai fottoposti di manie raifenfi,& lo appetito a la ragione, che tu puoi far sicuramente tutto quello che tu vuoi, & quello che piu ti piace, che tutto farabene, ne ti fara piu come prima fatica alcuna a viuer vertuosamente per che fuor sei delle erte vie fuori sei, delle arte, lequali vie erte, & strette, non sono altro che quelle delle virtu, si come voi hauete da tutti gli fcrittori morali,& par ticularmente da Hefiodo dottifsimo Poe ta Greco. Ilquale secondo che referifce il diuino Bafilio, in quella operetta ch'egli fa de linfegnare i costumi vsaua di re che andando ne gli anni della fua ado lescenza Hercole errando per il mondo per acquistare gloria si riscontro in due vie, l'una dellequali era quella della virtu,& l'altra quella del vitio, & che quella della virtu fi dimostraua molto erta, &

faticosa nel suo principio, & quella del vitio per il contrario diletteuole & facile, il che volse anchor significar Pittagora quando afsimigliando la vita humana a quella lettera, che noi chiamiamo vul garmente fio; disse che di quelle due ver gole che nafcon di quella prima, laquale vadiritta infino al'inforcatura del fio, che fignifica que primi nostri anni, nequali noi viuiamo seguitando la natura, quasi tutti in vno modo, & secondo vn costume medefimo,quella che va in fu,& è erta, è quella della virtu, & quella che va in giu & è china, è quella del vitio, onde fu di poi detto da il Poeta Latino, ilquale haueua fra i fuoi opufculi trattato dique sta fintione pittagorica, nel VI. delle Eneide.

Facilis descensus auerni.

Sed renocare gradus superas q; cuadere ad an-Hoc opus hic labor. (ras

Niente di manco fe bene questa via della virtu è erta, & stretta, ella conduce finalmente lhuomo, in quella felicita, & in quel contento, che egli puo hauer come huomo; & che egli puo acquistare Ggii humanamente, & con le forze sue sole, & oltre a di questo gli dimostra anchora poi la via,& il modo,che egli ha a tenere fe egli vuol salire a maggiore & piu alto, grado & che egli couiene câminare co al tro lume, le cgli vuole andare a la fomma & vera felicita, cioè a letterna Beatitudi ne. Imperoche dimostrando la sapienza humana a lhuomo, infino a doue si esten dono folamente le forze della uatura, gli viene anchora a dimostrare in vn medesi mo tempo, che egli è di necessita che e' ha in quelto vniuerlo vna potenza maggior della natura, conciolia cola che li lie no veduti nel mondo,& fi veghino anchora bene spesso di molti effetti, iquali superono quella forza, la quale ci fa conoscere esta sapienza humana, che hala natura, onde rimette lhuomo a maggiore, & a piu alto lume, & con queste ragio ni prouò gia il Conte della Mirandola, quella conclusione laquale fu reputata in que' tempi tanto difficile:che non era fcienza alcuna (intendendo di quelle,lequali sono state trouate, & che si acquistono humanamente) laquale certifichi piu lhuomo della diuinita di christo, che

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

la Magia naturale, & la Cabala, conciofia cosa che a volere esfere cerro, che i miracoli di Christo furno fatti da lui in virtu diuina, bisogni prima saper che e' no poteuono effer fatti in virtu humana, al che fare è necessirio sapere l'ultimo termine infino alquale si estendono le forze della natnra,& chi non fapefsi questo, potreb be sempre dubitare che fuisino stati fatti da lui per virtu naturale, & questo infegnono folamente la Magia, & la Cabala insegnono adunque le scienze humane principalmente & per se le cose naturali & accidentalmente & per aliud, a modo de logici le diuine,& pero dice qui Virgi lio a Dante.

## Che io per me piu oltre non discerno

Se tu vuoi falire a piu alto grado & an dare a maggior cognitione.

Vedila il Sole che infronte tiriluce Cio è la ferittura Sacra, & la dottrina Euangelica mandata da Dio al módo per il fuo vnigenito figliuolo ilquale e luce che in lumina omnem hominem venien tem in hoc mundo, & questo lume ti gui Gg i i i dera a la cognitione delle cofe diuine, conciofia cofa che dalla lettione delle facre fcritture, nafcera in te il lume della fe de, mediante il quale tu verrai di poi inco gnitione di quelle cofe, alle quali nó puo aggugnere per fe steffa la cognitione Na turale.Il che dimostra di poi il Poeta nostro, nel XXIIII. Capit del Paradiso, effergli auuenuto, quando esfendogli di mandato da San Pietro donde fusse venu ta in lui questa cara goia della fede rispose.

La larga ploia

Dello Spirito Santo che è diffuía In íu le uecchie, or in íu le nuoue Cuoia. E filogifmo che la m'ha conchiuía Acutamento fi,che in uerío d'ella, Ogni dimostration mi pare ottuía,

Volendo inferire che il lume della fede fa molto più chiaro l'intelletto humano delle cofe diuine che non lo fa qual li voglia dimostratione delle naturali & di poi soggiugne.

Vedilaterra & uedi gl'arbucelli Che questaterra Sol da se produce, Nasceuono nel Paradiso Terrestre gli

arbori,& l'erbe come dice largamente il Poeta nel canto seguente, solamente per propieta della terra, & per virtu del Cielo, fenza aiuto & fenza arte alcuna huma na, il che dimostrando Virgilio a il Poeta non vuole dirgli altro, fe non che in chi cammina con lume di quel Sole cioè della fede nascono le virtu, solaméte per gratia di Dio, principalmente & di poi per dispositione sua, & non per aiuto alcuno delle scienze humane, onde chi con fiderera bene le virtu de Santi,& del vec chio, & del nuouo testamento, le conofcera molto maggiori, & piu perfette, effendo elleno da miglior principio cagionate, che non sono quelle de Filosofi, & quelle de gentili, & altra constanza & altra fortezza trouerra esfere quella delle nostre vergini, & di quelle femmine che sopportorono il martirio, per Christo, chequella delle piu chiare, & famose don ne, delle quali scriuessero mai Plutarco, Valerio Maximo, il nostro Petrarca ò qual fivoglia altro fcrittore, & pero dice quasi che con marauiglia grandisima.

Vedi l'erbette, i fiori, & gli arbucelli, Che quella terra folo da fe produce,

472

Cioè che fa lhuomo per fe stesso idest fenza la sapienza humana ma per disposi tione sua, propia con la virtu cioè con la gratia di quel Sole delquale dice la chiefa Sol Iustitiæ Christus deus noster. Et per che quello huomo ilquale non opera è reputato nella religione christiana seruo inutile, si come ne dimostra chiaramé te la parobola di colui, che sotterro quel talento, che gli era stato dato da il suo Si gnore, senza cercar di far con esso guada gno alcuno, egli soggiugne.

Mentre che uegnian lieti gl'occhi belli, Che lacrimando a te uenir mi fenno, Seder ti puoi, Or puoi andar tra elli,

La fentenza de quali verfi fecondo me è quefta che fino a che quegli occhi begli che mi mandorno lacrimando a te, cioè infino che quella pieta d'uina, laqual no potendo conofcerfi quanto ella fia follecita & pietofa de lhuomo fe non per gli effetti ; onde disse che lacrimádo mi fece

venire a te, tornino belli cioè ti fidimostri no lieti & pieni d'ogni gioia. Il che fara nel regno di vita eterna & nello stato del la beatitudine, quando noi vedremo Dio a faccia, a faccia, e' bisogna che lhuo mo purgato operi sempre, & si eserciti nelle virtu christiane & perche tutte le virtu cosi Christiane, come ciuili, & hu mane, sono o speculatiue, o pratiche, egli soggunse.

Seder ti puoi, 👉 puoi andar tra elli.

Intendendo per sedere fraesi fiori, lo esercitarsi nelle virtu speculatiue, & che appartengono a l'intelletto solo come sono le meditationi le orationi & simili & per lo andare lo esercitarsi in quelle che appartengono alla vita attiua, si come egli si espone poco innanzi, doue Lia posta da lui per la vita attiua dice.

Sappia qualunche il mio nome domanda.

Che io mison Lia & uo mouendo intorno, Le belle mani a farmi una ghirlanda. Per piacermi allo specchio qui mi adorno. Mamia Suora rachelmai non sismaga,

🧹 da il suo ammiraglio et siede tutto il giorno

Et perche chi è condotto in questo luogo del Paradiso Terrestre, cio è nello stato della innocenza no ha piu bisogno delle scienze humane, hauendo il lume delle divine scritture & il Sole della fede, che gli riluce in fronte, cio è nella ani ma, laquale così come la fronte è la piu nobil parte del corpo humano, e' anchora ella la piu nobil parte de lhuomo, egli dice dipoi.

## Non aspettar mo dir piu ne mio cenno.

Et vltimaméte per dimostrar qual fuf fe questa innocenza del padre nostro Adam, nel quale puo tornare lhuomo purgandosi prima da i vitii, & dipoi cam minando con illume della fede, mediante pero quella gratia che da Iddio, a chiú che vuole camminar per le vie sue, egli dice.

Libero, ſano, & dritto, ĉ tuo arbitrio Et fallo fora non fare a ſuo ſenno, Perche io te ſopra te corono & mitrio,

Per intendimento delle quali cofe, è da fapere che come dice quel non manco dottifsimo Filofofo, & interpetre di Ari ftotile, che diuinifsimo Teologo, & efpo

fitore delle facre lettete, San Tommato d'Aquino che di quelle cose le quali si ri truouono in questo vniuerso, alcune sono lequali operono fenza giudicio alcuno, & queste sono tutte le cose in animate, onde fe luna va al centro, & l'altro faglie verso il concauo della luna, lo fanno guidati da vna inflinto, & propieta natu rale, & non con giudicio, o conoscimento alcuno. Alcune altre ne fono di poi le quali operono con giudicio ma non libe ro,& questi sono tutti gli animali bruti, onde se ben la pecora veggendo il lupo, lo giudica inimico, & fuggelo: questo suo giudicio non è libero, conciosia cosa che ei non nasca in lei da discorso ò da il conferire piu cole infieme, ma da vno in stinto naturale, onde non puo far di non lo fuggire & che fia il vero ella fugge co fi vn lupo legato, come ella fa vno sciolto, il che non le auuerrebbe fe il giudicio suo fusse libero, & pero nasce ne gli ani mali fubito che egli è a presentato loro vno obbietto, il moto a confeguirlo ò ari fiutarlo. Et vltimamente sene ritruouono alcune altre, lequali operono con giu dicio libero, & questo; è l'huomo, ilqua-

le giudica con la potenza fua cognofciti ua, vna cosa douersi seguitare & vna altra fuggire non per istinto naturale, ma per il discorso della ragione, laqualenon fta,& non fi ferma in vn particular folo, ma discorre & esamina diverse cole; con fiderando in ciafcheduna cofi l'un contra rio, come l'altro, cognoscendos: sempre i contrarii con vna cognitione medelima. Non esfendo adúque determinata la ragion de lhuomo, piu a vn cótrario che a l'altro, egli puo rifiutare, & feguire, & operare, & non operare, secondo che pia ce a lui, & cofi viene a effere in lui il libero arbitrio. Et perche ciafchuno intenda meglio, quel che sia propiamente questo libero arbitrio, de lhuomo, è da fapere, che come ha nuouamente scritto lo eccellentissimo Filosofo M. Simone Portio Napoletano, in vn trattato che egli ha fatto, tradotto da noi nella lingua noftra, accioche e' sia partecipe della dottrina,& vtilita di quello, maggior numero d'huomini, il titol del quale e se lhuomo diuenta buono, o cattiuo volontariamen te, che lhuomo nelle fue operationi procede in quelto modo, la prima cosa egli in

têde & conofce la cofa, & da poi che egli la ha conofciuta la appetifce & quelto taleappetito, il quale e cosa naturale, è chia mato da Aristotile per che egli e del fine, volonta, & impone a l'intelletto che esamini i mezi a confeguir tal cofa, la quale esaminatione è fatta da l'intelletto per via della ragione, laquale discorrédo pro pone & dimostra le ragioni, & in fauore,& incontrario, dopo la qual cofa è di poi è in podesta sua il suggire, & lo eleggere fecondo che ne detta la ragione, & questa elettione è propiamente quello che i Teologi chiamono attione libera ò veramente libero arbitrio. Et in questo modo non operono gli animali bruti ma subito che egli appetiscono vna cosa si muouono a quella non hauendo la ragio ne con laquale ei confultino quello che debbino fare & di poi eleghino. Sono aduque in noi due appetiti, vno innanzi a la confultatione, & questo si chiama ap petito naturale, o vero volonta secondo Aristotile, & vno dopo la confultatione, & questo fi chiama da Latini libero arbi trio, ilquale non è anchora egli altro fecondo che dicono i nostri Teologi, &

particularméte il dottissimo Damasceno nel terzo, che essa volonta, ma diuersamé te confiderata.Imperoche cofi come nella parte nostra cognoscitiva sono l'intelletto, & la ragione, che sono realmente vna cosa medesima, ma distinti solamente di cossideratione, chiamando noi l'intelletto, intelletto quado egli intéde sem plicemente vna cofa, onde, si dice che l'in telletto è folamente de primi principii, i quali sono intesi da lui subitamente senza penfamento alcuno, & ragione di poi quando ei va da la cognitione d'una cofa, nella cognitione d'una altra, il che è proprio ratiocinare,& discorrere, coli so no anchor nella parte nostra appetitiua la volonta, & il libero arbitrio, lequali fo no anchora elleno realmentevna cofa me defima, ma chiamafi volonta inquanto ella defidera & vuole femplicemente vna cofa, con quel primo appetito naturale, che si ha delle cose, & di poi libero arbitrio quado dopo il configlio,& la efamina della ragione, ella la rifiuta ò ella la elegge, & cerca de mezi per confeguirla. Et per che a far tale operatione, concorre dalla parte cognoscitiva il discorso, &

il configlio, mediante il quale fi giudica, fe vna cola debbe proporli a vna altra, ò no, & dalla parte appetitiua il rifiutare, & lo eleggere, quel che ha giudicato & configliato il difeorfo . Sono stati alcuni iquali hanno dubitato fe questo libero ar bitrio, è poteza cognoscitiua, oueramen te appetitiua, & Aristotele stesso par che non ne fussi molto risoluto, hauendo lasciato scritto nel sesto dell'Etica, che la elettione non appartiene piu a la faculta appetitiua che a la cognoscitiua, ma dicendo che ella è o vno intelletto appetitiuo,0 vno appetito intelletiuo. Niente dimanco, secondo la determinatione de Teologi,& particularmente di San Tom maso, il libero arbitrio è potenza appetiua,& non cognoscitiua.Opera adunque lhuomo liberamente nel modo che fiè detto, hauendo la ragione, & non essen do le potenze ragioneuoli come scriue il Filosofo nel nono della metafisica determinate piu a l'un contrario che a l'altro & a vna operatione fola,come fon le na-turali,per che essendo altrimenti,egli no farebbe huomo, conciosiacosa che egli non harebbe la ragione, & se e' lhauessi

d ella non farebbe ragione, non hauendo ella la faculta, & la via, nelle cose oppo-Re,coli a l'una,come a l'altra, ò ella gli farebbe stata data in vano dalla natura (il che non fuole ella pero far mai) non potendo egli operare secondo il configlio di quella. Et cosi verrebbe anchora a de-Aruggerlitutta la Filosofia, coli la sopra naturale come la naturale, & morale, no fi dando potenze rationali, come fcriue il Filosofo nel nono della metafilica, e facciendo la natura delle cofe vane,& fuper fleue, come egli niega nella fifica, & non fi potendo acquiftar quelle virtu, & que coftumi ch'egli insegna nell'Ethica. Et le leggi farebbono anchor fimilmente vna espressa in Giustitia, non meritando gli huomini pena, o premio alcuno, di quelle opere che ei fanno sforzatamente, onde è di necessita dire, che l'huomo operi secondo la liberta dello arbitrio suo. Nientedimāco questa sua, liberta ha mol ti,& molti nimici, & fono molte l'occafioni,& le cagioni che continuamente la impedifcono.Le principali,& piu poten ți dellequali (per non le raccontar tutte) sono prunieramente l'alterationi, & le passioni

passioni del senso, lequali come scriuono tutti i Filosofi morali, impediscono & per turbono, tanto la ragione, che e' non la lasciono spesse volte scorgere il vero. Sono di por oltre a quette gli habiti, iqua li effendo confirmati per il lungo vío nó ci lascion volgere inaltra parte, che doue ei ci tirono gli obbietti loro anchora che effendo molte volte ricoperti da qualche ombra di bene, non ci dimostrono, qual fia proplamente & veramente la natura loro. Aggiugnefi anchora a questo la temperatura della complessione, laquale ci rende atti, & ci fa piacer piu vna cofa, che vn'altra, & vltimamente la forza de Cieli, iquali se bene e'non ci sforzono, ci inclinono con gli influfiloro variaméte, & questo nusce per che gouernando eglino con la potenza loro, & alterando la materia della quale noi fiamo composti, in quel modo che e' fanno quella di tutte l'altre cofe naturali, vengono a disporre i corpinostri, quando in vn modo & quando in vn'altro, il che non conferifce di poi poco a l'operationi dell'anima, lequali cofe tutte (lasciando andare le molte & varie oppinione de Filosofi, Ηh

& parlando come Christiano, & come d conueniente, esponendo noi vn Poeta il quale non fu solamente christiano, ma Teologo diuinisimo, & come è finalmé te la verita ) sono tutte discele in noi, per il peccato del primo nostro padre Adamo, hauendoci egli tolto mediante la disubbidienza sua, quella rettitudine, & quello ordine, ilquale haueua posto Dio nellanima di esso Adamo : chiamata da i nostri Teologi la Giustitia originale, me diante laquale stando le parti sue inferio ri, sotto il gouerno delle superiori, & il fenfo fotto l'imperio della ragione, la liberta sua dello arbitrio era molto maggiore, & piu potente della nostra. Imperoche incominciandoci dalla prima cagione la quale impedisce non poco la liberta noîtra, che sono le perturbationi del fenfo, la maggior parte di quelle non erono in quello stato della innocenza, co ciofiacofa che essendo elleno fondate nel la parte nostra sensitina, laquale ha per obbierto il male, & il bene, non essendo in quello stato male alcuno , veniua primieramente a non essere anchora passio ne alcuna, di quelle che ragguardono il

male, come sono il dolore, & il timore, & quelle di poi che ragguardono il bene, co me fono verbigratia il defiderio & la spe ranza, eron tanto moderate per istare co me si è detto il senso, sotto la ragione, che elle eron piu tosto vtili & cagione di diletto, che dannose, & cagione di alteratio ne,0 di perturbatione alcuna. Gli habiti di poi similmente, no poteuono farsinel huomo se non regolati, & moderati, esfendo regolate & moderate l'operationi, & nascendo eglino ( come è noto a ciafcuno ) da il frequente vío di quelle.Gli obbietti erono anchora eglino molto me glio, & piu fecondo , la vera natura loro propia, conofciuti da Adam? nella fua in nocenza che e' non fono hora da noi. Et questo nasceua perche lintelletto suo no poteua esser cosi facilmente ingannato, come è il nostro. Imperoche l'intelletto non s'inganna mai per se steffo, ma è sem pre per sua natura vero, & quando pure ei s'inganna, nasce da qualche cosa esterio re, ò da qualche potenza inferiore (come è verbigratia la fantafia) la qual non fa perfettamente l'uffitio suo, il che non po teua auuenir se non difficilmente a l'in-Hh ii

telletto di Adamo, hauendo egli hauvto da Dio piu perfetta cognitione delle cofe, che non habbiamo noi, da le scienze, che sono inuétioni, de gli huomini, iqua li possono errare, & stando, in lui (come noi habbiamo piu volte detto) tutte le potenze inferiori sotto il gouerno delle Iuperior .La temperatura della compleffione, era anchor molto migliore in lui, che ella non è in noi, & questo ne dimoftra chiaramente la lunghezza della vita fua,& i Cieli vltimamente non haueuono tanta forza, fopra la materia della qua le era composto il suo corpo quanto egli hanno fopra la nostra.Ne nasceua tal cofa per che la materia della quale fiamo có posti noi, non sia la medesima, che quella della quale era cóposto, & fatto egli : ma da l'imperio ilquale gli haueua dato Dio fopra tutte le creature, mediante ilquale come (riferisce Agostino nel libro della città di Dio) egli víana (mentre che egli stette fotto l'obedienza di Dio ) la virtu & lo aiuto di tutte senza impedimento alcuno, il che non ha potuto far dipoi co fi facilmente la sua prole.Conciosia cosa che in quel medesimo tempo, che egli si

ribello da Dio, fi ribellarono anchor dal Dominio fuo, incerto modo, "tutte l'altre creature. Et questo era il Tranquillo & fe licifsimo stato, nel quale si ritrouaua nel la sua innocéza, l'humana natura, i quale stato volédo dimostrare Dante a gli huo mini, accioche si sforzino purgandosi da vitii, & camminado col lume della fede, nel paradiso delle meditationi, mediante la gratia di Dio, di racquistarlo, fa dire a Virgilio queste parole.

Libero, dritto, sano, è tuo arbitrio, Et fallo for a non fare a suo senno, Perche is te sopra te, corono, & mitrio.

Cio è lo arbitrio tuo, & il potere eleggere quel che giudica la ragione, è libero conciofia cofa che ftando il fenfo obedië te a la ragione, non pofsino gl'affetti , & le pafsion di quello, codurti a far quelche tu non vorrefti, & è oltra di quefto fano, per potere operare ficuramente fecondo la natura fua , non potendo i mali habiti difporlo a il male operare. E di poi diritto cioè retto, per no poter gli obbietti di moftrandofi fotto falfe appareze ola tepe ratura del corpo & gli influísi celefti pie

garlo fuor del fentier diritto della ragione, onde farebbe fallo, & errore, a operare altriméti, che come ti detta la ragione tua stessa, no potendo lo intelletto (come noi dicemo disopra) errare per se stesso, & nó hauédo cofa alcuna perle cagiondet te laquale possa farlo errare, per il che io corono, & mitrio te, soprate, cioè do a te medesimo il gouerno di te stesso, cosi nelle cose contemplatiue,&spirituali,co me nelle attiue, & familiari, intendendo per la corona laquale e vno ornamento, di color che reggono gli stati temporali le cofe attive, & per la mitria laquale è vno ornamento de i pontefici,& di colo ro a quali è commessa la cura delle cose fpirituali, le cose contemplatiue . Et que Îto è quanto mi è occorfo degno di confideratione, da dirui per dichiaratione di questo testo, onde ringratiando prima Dio dello aiuto prestatomi; & di poi voi cortesissimi vditori della benigna vdienza vostra, fo qui fine.

IL FINE.

Digital copy for study purpose only. © The Warburg Institute

**. #86** 

Gli errori fatti nello imprimere la fciati andare alcuni fcambiamenti o manoamenti di lettere per effere fa cili a conofcere fono questi.

- 43. auersi.23. si unita Leggila unità.
- 46. auer.s.Gielo.L.Cielo
- 61. ne lultumo uerfo L. or dipoi approvati col testimonic
- 77. nel 4. uer. il colar naturale L. calore
- 8). a ser. 16 homicio I. homicidio
- 132. 12. si uariano L. si uaruno
- 135. 13. leua 💬 in bene
- 143 duer. 23. Et L.e
- 189.14. lasciati L. leg ati
- 194.5. tocono L.torcono
- 216.14. lo imperadore L. il Papa
- 273. 21. sono alcune parole superflue, come si conoscera auuertendo tal luogo
- 289 nel penultimo uerfo leggi cofi: anni dice che ella ci fa atti a la generatione anchor che le femmine
- 319. uer. 5. le: L.gli
- 3 1. 3. esaggeratione
- 3:41. nelultimo uer.ucne.L. uenne

408. al principio de uersi uenti L. donarui co sa di maggiore qualita non meno quanto a la stima che io.