

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

## RAGIONAMENTI

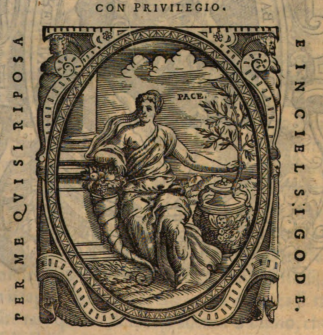
1. 2. 1. 1

ACCADEMICI DI COSIMO BARTOLI

GENTIL'HVOMOET Accademico Fiorentino,

SOPRA ALCVNI LVOGHI DIFFICILI DI DANTE.

CONALCVNE INVENTIONI Gignificati, & la Tauola di piu cofe notabili.



IN VENETIA, Appresso Francesco de Franceschi Senese. 1567.

Digitized by GOOGLC



## ALLOILLVSTRISS. ET ECCELLENTISS. SIG. ILSIG. COSIMODEMEDICI, Duca di Firenze & Siena, Signor & patron mio offeruandifsimo.



V E cagioni Illustrifs. & Eccel lentifs. Sig. mio, mi poteuano ritenere dal non prefentare in questi giorni a V. Altezza que ste mie fatiche, la prima era, & nó forfe senza cagione, il diffi darmi del mio poco sapere; & l'altra il vedere che ella ha ap-

plicato l'animo a cose alte & degne veramente di grade & di ottimo Principe. Della mia infufficienzia,mi ha alsicurato il fuggetto, fopra del quale gia furono fo dati questi miei ragionamenti Accademici, cio è gli alti concetti del nostro diuinissimo Dante; mediante le grandezze de quali, io gia prefi occasione di trattare pu blicamente, nella honorata Accademia Fiorétina quel le materie, le quali io di poi ad inftanzia di piu amici, ri dussi con la aggiunta di alcune inuezioni, in questa for ma. Dell'altra cio è dello hauere ella applicato l'animo a cole maggiori, che non fono questi miei studij, mi assicura il sapere chiaraméte che in sua Altezza si truo uano táte rare qualita, & táta grádezza d'animo, che el la puo feliciísimamente immitare Iulio Cefare, il quale nel mezo delle sue grandissime & honoratissime imprele,

prese,quando erano infiniti i pericoli, & che ardeuano maggiori le guerre, mediate le quali egli acquistò quel le tante & tante vittorie, quanto ben la tutto il modo, fi efercitaua il giorno in mezo alle armi combattendo, & consumaua di poi la notte, parte dormendo, parte attendendo alle cure & gouerni publici, & parte dando opera a gli studij & alle Muse. Se adunque V. Altezza è tale che quando bene ella si trouasse nel mezo del romore delle trombe,& de taburi,& del strepito delle armi, applicherebbe l'animo alli studij, no debbo so spera re in questi tépi ne quali ella si ritruoua libera dalli infi niti trauagli, che ella ha passati in formare gli suoi nuo, ui stati, & con santissime leggi ordinarli, & da i pericoli di quella vltima & gran guerra, alla quale ella impose fine con fi honorata vittoria, & deposto finalmente il carico de gouerni a guifa di Atlante sopra le spalle del suo nuouo Ercole, non debbo io, dicos sperare che ella con quella fua benignità naturale, volti alcuna vol ta lo animo, se non per altro, per diporto di quello, & per ricrearlo & dalle cure & da penfieri delle cole piu graui, a queste mie fatiche? non perche quella habbi ad imparare da esfe cosa alcuna, ma perche venendo in lu ce lotto la ombra sua, possino sicuramente da tutti gli altri lasciarsi vedere. Il che facilmente succederà loro, ogni volta che V. Altezza le riceuerà come spero non ingrétamente;& che di me come di suo affezzionatillimo Seruo riterrà alcuna memoria.

Di V.Altezza Illustrissima & Eccellentis. Affezzionatissimo S.Cosimo Bartoli. The desired of the second

| TAVOLADELLE                                              |                                |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------|
| PIV NOTABI                                               | L. I                           |
| ARARA                                                    | 1 a. G                         |
|                                                          | erta de de sur                 |
|                                                          |                                |
| ECIDIA 40 a. di Dio 691                                  | a, intendon pin cofe           |
|                                                          | nini 69 a.                     |
| Dio 41 b. Antisiene                                      | 354                            |
| Acqua cio e la - Anton da Lu                             |                                |
| crime 58 a. Apetito d bo                                 |                                |
|                                                          | gnificbi                       |
| Adriano uillars 36 a. Aquila cioe                        |                                |
| Affahilita 51 a,b. Aquila in cie                         |                                |
| S.Agata Mana Aranca<br>Alace Mirabi Mroadelt             | 19494 <b>#3:#</b><br>5         |
|                                                          | ano un satiro 31. 🚓            |
|                                                          |                                |
|                                                          | 5 <b>3 4</b>                   |
| Alcibiade 43 b. Architettors<br>Aleffandro 42 s. Archita | 4 4 2, 48 4                    |
| Aleffandro piccolomini 25 b. Architrane                  | •11-2-14<br>•1:5 <b>-4</b>     |
|                                                          | belaco i nate 50 k             |
|                                                          | a, de gli occhi 12 a.          |
|                                                          | amorarfi 164, 16 b,            |
|                                                          | b,44 a,48 a, del se-           |
| Amare non è male 47 b. po 61 a, ca                       | cciato di Atene 67             |
|                                                          | mondo 68 b371 a3a.             |
| Amor er desiderio II b. Argomento cl                     | be fia                         |
| Amor u olontario 40 a. Armarsi il lat                    | omanco 49 b.                   |
| Amor cagion d'ogni bene 39 b. Armi                       | 6 <b>b.</b>                    |
| Anassagora 29 b, b. Arno fiame                           | ·*** #-                        |
| Anafarco 42 a. Afini                                     | 49                             |
| Andrea de filua 36 a. Atti della un                      | ti 50b.                        |
| Anima del mondo 30 e, 31 a. Attignitoio                  | .s                             |
| Anima piu nobil del corpo 40b. Anarizia                  | 40b, 48b, 51a.                 |
| Anima come 59 a, 9 d. Audacia                            | 1.0000 BR 526.                 |
| Anima fciolta dal corpo 75 b. Anicenna                   | 13 1, 65 4.                    |
| Anime inuisibili a noi 69 a. Augusto                     | 14 <b>6</b> .<br>26 <b>b</b> . |
| Aïali dotati di molte cofe utili 44 Augustino St         |                                |
| Angeli perche creati 59 b, fpechi Angustino              |                                |
| - , J                                                    | 3 Baccio                       |

.

..

;

| A T                         | v              | OLA.                                              |                              |
|-----------------------------|----------------|---------------------------------------------------|------------------------------|
| Accio Mofchini              | 374.           | Capelli perche intefi                             | 246.                         |
| <b>R</b> Bacino             |                | Capponi                                           | 77 b.                        |
| <b>D</b> <sub>Balaa</sub> m |                | Capre                                             | 50 a.                        |
| Bandinello                  |                | Carita                                            | 55b.                         |
| Bartolomeo trombone         | 384.           | Carpentras                                        | 374.                         |
| Bartolomeo ammannati        | 196.           | Caftori .                                         | 50 b.                        |
| Baisifla del corseccia      | 374.           | Catone allegro della morte                        | 76 <b>4</b>                  |
| Beato metafisico            | 67 b.          | Canal nero es camibianco                          | 56 <b>a,b</b> ,              |
| Beatrice per la Teologia 55 | 76,11          | Cernello                                          | 126                          |
| <b>b,674.</b>               | •              | C be cofa fa altri felice                         | 47 b.                        |
| Ben fommo 40b               | 1,42 b.        |                                                   | 41 45                        |
| Beni dinersi                | 40 <i>b</i> .  |                                                   | 56                           |
| Bene che fia                | 104.           |                                                   | 56 b.                        |
| Benenento Cellini           |                | Papa Clemete ama le sciezi                        | e 27 a.                      |
|                             |                | Clemens non Papa                                  | 36 6.                        |
| Bernardo segni              | \$64.          | Cognizioni son tre                                | .694.                        |
|                             | 565 <b>A</b> . | Cognizion come fe acquisti                        |                              |
| Biaferon                    | 374.           | Cognizion delli Angeli                            | 694.                         |
| Bidon                       |                | Cognizione delle scientie                         | 286.                         |
|                             | 504.           |                                                   |                              |
|                             |                | Come dietro al bonore                             | 504.                         |
|                             |                | <b>Come fi misurin le cafe nat</b>                | urali es                     |
| Bozzi                       | 6 þ.           | ~ 1                                               | 676                          |
| Brascio fcomparisio         |                |                                                   | a, 43b.                      |
| Brinici                     |                | Congiuntiua                                       | 134.                         |
| Buonsguife della preffe     |                | Conigli<br>Como Gi to Bollo como                  | 52 <i>4.</i><br>8 <i>6</i> . |
|                             |                | Conofci te steffo come                            |                              |
|                             |                | Configlion                                        | 37 <b>4.</b><br>7 b.         |
| Bion cuento                 | and h          | Confolato del Antore<br>Contemplazion della nerit |                              |
| Mon cuento                  | 1/0,<br>mail a | Contemplazione come                               | 75 4.                        |
| · Calcidio                  | 314.           |                                                   | 47b.                         |
|                             |                | Copia grande di feritsori                         | 26b.                         |
| Calidità del fuoco e cecid  | entale.        | Corpo è carcere dell'anima                        | -                            |
| 172. d                      |                | Course Course a series and has                    |                              |
| Baler naturale              |                | Corna di Pan & suoi babi                          |                              |
| -Callimaco                  |                | Cornea                                            | 134.                         |
|                             |                | Carnicione                                        | <u><u>s</u>b.</u>            |
| Cargiante colora            |                | Cornelig                                          | 42.4.                        |
| Cappelle et alie di Morant  |                |                                                   | 234                          |
|                             |                | والمتحدية والمحمد ومحمد ومرايين                   | Cofe                         |

TA VO OF LA AT

•

|                                    | ~ ~       |                           |           |
|------------------------------------|-----------|---------------------------|-----------|
| Cofe migliori                      | 634.      | · 71,a,a,fi muta 60 a, n  |           |
| Cose mortali breuisime             | 76 b.     | ve un simile a se,63 b,6  |           |
| Cofe neveffarie a cotemplar        |           | . gente libero 71 apoten  |           |
| Cofe occulte & manifeste           | 68 b.     | coje 71 a, che fia 47 b   |           |
| Cofimo de Medici                   | 77 4.     | cofa prefente, 64b, puo   |           |
| Calto diumo                        | 63 a.     | za il mondo 64 a, imm     |           |
| Curij                              | 43 4.     | mutabile 29 a , folo d    | fempli-   |
| Cratillo                           | 484.      | cistino 29 b.             | · ·       |
| Creare contesso folo a Mos         |           | S.Dionigi                 | 44.       |
| Creare che sia                     | 61.6      | Discorso nasce dal tempo  | 55b.      |
| Greazion del mondo non ca          |           | Dottrina della creation a |           |
| tazion in Dio 60 b,com             |           | do.                       | 64b.      |
| Creazion det buonso                | 32 b.     | Donatello scultore        | 35.64     |
| Crecbiglion                        | 36 A,     | Dura Cofimo 6 a, fauori   |           |
| Credere come                       | 334.      | .mi a,7 a,ottimo Princi   | ipe 10 by |
| Chriftian olanda                   | 36 b.     | Dura madre                | 13.64     |
| <b>Cr</b> iftofan <b>rimieri</b>   | 76.       | - Erifile                 | 43 44     |
| <b>Cr</b> iftofano la <b>ndini</b> | . 11 b.   | Effetti degli occhi       | 156.      |
| Crocino .                          | 204,      | Egittogia Mijcerin        | 62 h      |
| Ante et suo connini                | 010.45    | Egizÿ                     | · 28 bi   |
| 12 a, 39 b, 59 b                   | , 65 As   | Eliogabalo 4:             | 1 a,43 bi |
| 68 6.                              | •         | Empedocle -               | 654       |
| Dario 43                           | a,65 a.   | Emio pocta                | 42.6      |
| Danid 296,696                      | , 30 4    | Epicuro                   | 41 6      |
| Degnità del buoma                  | 94        | Eraclito                  | 65 AL     |
| Democrito                          | 42 4,     | Eritreo                   | 394.      |
| Demonace                           | 8b.       | Ermocle                   | 42 b.     |
| Defire II                          | b,11 a.   | Errori di chi pone il mon | io eter-  |
| Defiderio 11                       | b,12 d.   | <b>110</b>                | 63 b      |
| Dilettazioni 4                     | 6 a,a,a.  | Efiodo                    | 654.      |
| Dilmij                             | 62 4.     | Efortazion alle scientie  | 104.      |
| Dio è fine del tutto, 42 a, in     | 3.perfo   | Essere donde depende      | 44 65     |
| ne or in una sustazia,3            |           |                           | 1 6,304   |
| mo bene, 70 b, come et q           |           | Eterna filosofia          | 30 4.     |
| a,b,e cofa ottima,64 a,            |           | Etica                     | 47 40     |
| cura di noi che noi steffi         |           | Enfrate finme             | 394       |
| creduto da tutti,28 #,             |           | Eno che sia               | 61 6.     |
| agente uninersale,70b              |           | A Aby                     | 42 6.     |
| alcun sopra 70 b,nopu              | o far cbe | Fabbro                    | 26 00     |
| le coje paffate non fier           |           |                           | 446       |
|                                    |           |                           | Falfita   |
|                                    | •         | -                         | •         |

Digitized by Google

£

TA VO OF L &

٠

•

.

3

| Falfità                                                     | M.Erācesco uerini 7.4,73 b   |                        |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------|------------------------|
| Farinata uberti 77 a.                                       | Erande                       | 56 b,                  |
| Fede che caust 33 b,57 b, 27.46.                            | Freccie per le perturbation  | 57.4.                  |
| dinenta certeza 73,4,                                       | Eregio bisdondo              | . <b>5.</b> <i>b</i> . |
| dinenta certeza 73,4,<br>Federigo folchi 77.b.              | Erantijpizio                 | · 5.03                 |
| Felicisa ne corpi 40.b.nelle anime                          | Fueco materiale 12 a.e age   |                        |
| 41.a,41. a, negli bonori 41.b,                              | , minato                     | 71.4.                  |
| 42.a, nelle riccheze 42.b, nella                            | Furorc                       | 53.41                  |
| .: gloria 42 .b,nella potontia 43.                          | Eneratione continous         | a chi                  |
| a,a,b,b,nönellaprudčzia 44 a.                               | 29.0.                        |                        |
| a,non in la solonta 45.a,46.a,                              | Gerione di Dante             | 56.b <b>.</b>          |
| <b>e,b</b> ,47. <b>b</b> ,48. <i>a</i> ,53. <b>b</b> .      | Ghirlauda de quercia         | 23.4.                  |
| Fenice 28.b.49.b.                                           | Giachetto da Mantona         |                        |
| Ferriata 5 bl                                               | Giallo collore               |                        |
| Perecide and E Carpitola 48.a.                              | Gianantonio Flamini <b>o</b> | 26.b,                  |
| Fidiascultore 5442.43                                       | M.Giampiero                  | 37:4,                  |
| Figlinolo Splendore & imagine e,                            | Giammaria del cornetto       |                        |
| . tutto uno. 72.a.                                          | Giardino del ricafolo        | 1.6,                   |
| Filippo spano 2 77.4,                                       | Giorgio uajari .             | 19,6,                  |
| Filolao 48.a,                                               | M.Gio.ftrozzi7               |                        |
| Filolao 48.a,<br>Filone 64.a.                               | Gio.agricola                 | 46 4                   |
| Pilofofi. 74.a,b,76.d,<br>Fineultimo 41.d,                  | Gio.damasceno                | 71 0,                  |
| Fineultimo 41.45                                            | Gig.monton                   | 36 4.                  |
| Finefire inginochiate 4.b.5.a,                              | M. Gaiouanangelo             | 19 <i>b</i> ,          |
| Firenze bebbe origine da Romani                             | Gio.de Medici                | 77 b,                  |
| 10.b, sue azzioni 26.a, madre                               | Giouani sfrenati 56 a.u      | irtuofi                |
| di molti bomini Eccelleri 10,b.                             | \$7 <i>a</i> ,               |                        |
| Fiumi pebe co barbe, lughe 23.a.                            | Gioue coefi guardi in faccia | 594-                   |
| Flora per Firenze 23.b,                                     | Girifalco                    | 52 A,                  |
| Fonte Cajtalio 30.b.                                        | Girənimo trombone            | 38 4)                  |
| Fonte fanto 30.b,                                           | Gindei                       | 4I a,                  |
| Fontana di Nettanno 18.b.4.b,                               | Giuochi de putti             | 55b,                   |
| Formiche 53.b,                                              | Giustizia                    | 574,                   |
| Formiche 53.b,<br>Fortezza 52.b, 57.a,b.<br>Fortuna 25.a,a, | Gloria non e il sommo bene   |                        |
|                                                             |                              | z a.b.                 |
| Francesco da buti                                           | -                            | 5 b.                   |
| Francesco scultore 2.b,                                     | Gola                         | 40 <i>b</i> ,          |
| Francesco di matteo fabbio 20.4,                            | Golpe                        | 526,                   |
| Francesco da milano 37.a,                                   | Gombert                      | 36a,                   |
| Francesco Nasi 26.4,                                        |                              | 204,                   |
|                                                             | Gosta                        | nzo                    |
|                                                             |                              |                        |

Digitized by Google

•

T A V O L A.

-

| 1. 1                        | AL V                          | U L A.                      |               |
|-----------------------------|-------------------------------|-----------------------------|---------------|
| Gostanzo festa              | 36 A,                         | "Iftrici.                   | 49 4.         |
| Greci 👉 loro origine        | 28 b,                         | Iulio da Modona             | 38.6.         |
| Grifone                     | 11b,                          | Iunone                      | 32.4.         |
| Grondatoio                  | 6 a,                          | lofquino                    | 35.b.         |
| Gufo :                      | 51 A,                         | Iufitia                     | 53.4.         |
| Guscio.                     | , s b.                        | T Aftrone                   | 54.           |
| T Abito facerdo tale        | · 58a,                        | Lattantio firmiano          | 12.4,         |
| Habiti di flora 2 3 b       | 24 a, di                      | Lauoro arrenato el          | inchina       |
| A Minerua 25 a, di Ar       | no 23 4                       | to.6 a.                     |               |
| Hebrei & lor origine        |                               | Le cose inferiori non danno | perfet_       |
| Herbe semplici              | 204,                          |                             | 41 <i>a</i> . |
| Hieronimo                   | 65 a,                         |                             | 77b.          |
| Hierocle                    | 65 a.                         | Leonico                     | 26 b.         |
| Hippolito de medici Car.37  |                               | Letbeo fiume                | 11 b.         |
| Homero.                     | 48.4                          |                             | 504.          |
| Huomo che sia g.a.43. a.b   |                               |                             | 774.          |
| 6.44 b,63 a 7i.a.           | 13                            | Loggie diuerse              | 174.          |
| Humore ethereo 13. b, c     | riftali_                      | Lodi dimichelagnolo buona   |               |
| no 13. b. uitree'13. b.     | albugi-                       | Fourt                       | 49.4.         |
| neo i 3; b.                 |                               | Lorenzo da lucca            | 38            |
| Humori apropriati a che     | 68.4.                         | Lorenzo da Gaeta            | 38 b.:        |
| Acopo fanfouino             |                               | Lorenzo de Medici           | 77.4.         |
| laches da Ferrata           | 28.6.                         | M. Luca alamanni            | 20.4.         |
| L lamblico 28.4             | 1.48.4.                       | Lucio mettello              | 41 b.         |
| Igno rantia                 | 53.b.                         |                             |               |
| Inconuenieti dalla eternita |                               | chi                         | I4 a.         |
| do 63.b.                    | 62.4                          | Lume degli angeli           | 69.b.         |
| Infinito come da Aristotele | 204.                          | Lume di grazia              | 576.          |
| Inginstitia                 | 534.                          |                             | 50 b.         |
| Immortalità                 |                               | Lusuria                     | 4b.           |
| Impedimenti alle scientie   | 10,4,,                        |                             | 29b.          |
| Innocentia                  | 57.6.                         | NA Acrobio<br>Macigno       | 2.b.          |
| Intelletto uolota & memor   |                               | IVI Madri liete             | 554.          |
| che sia 44. a.45.a.B.40     |                               |                             | 52 4.         |
| A.4.                        |                               | Magi chi erano              | 294.          |
| Inuidia                     | 40.4.                         | Mainetto                    | 65 4.         |
| Inuidiati chi fiano         | 67.4.                         |                             |               |
| lra                         | 40 <b>.</b> <i>a</i> <b>.</b> |                             | 44b.          |
| lfach                       | 36.4.                         |                             | 2 b.          |
| límeno                      | 35.4.                         |                             | 494.          |
|                             |                               | Marc                        |               |
|                             |                               |                             | •             |

Digitized by Google

ł

TAVOLA.

• •

|                                            | I A V           | Testa di Medula                | · 24 a.         |
|--------------------------------------------|-----------------|--------------------------------|-----------------|
| Smontar da cauallo                         | 576.            | Tefta di Portia                | 184             |
| Socrate                                    | 43 b,76 a.      |                                | 14 <i>a</i> .   |
| Sole                                       | 53 b.           | Tiberio Imperatore<br>Timidità | 52 b.           |
| Sommo bene                                 | 41 <i>a</i> ,b. |                                |                 |
| Sonno e giocondo                           | 76 4.           | Toscani hebber origi           | 28 b.           |
| Spada in la guaina                         | 49 4.           | dei.                           | 65 a.           |
| <ul> <li>Spalliera d'aranci 4 l</li> </ul> |                 |                                | 61 b.           |
| di cedri                                   | 17 a.           | S.Tomaĵo                       |                 |
| Speranza                                   | 274,554.        | Trismegifto                    | 65 a.           |
| Speusippo                                  | 474.            | Tullio                         | 14 <i>a</i> ,b. |
| Spogliatoio                                | 24.             | Tuniche de gli occhi           | <b>134.</b>     |
| Statua della letitia 1                     | 7 b,di Vene-    | TT Ariare Or fal               |                 |
| re 18 a,di Nettu                           | nno 19 a.       | ficile                         | 24.             |
| M.Stefan del bufolo                        |                 | Vafo di oro                    | 49 4.           |
| Stella                                     | 534.            | Vbaldi <b>ni</b>               | 77 b.           |
| Strada erta                                | 58 <i>b</i> .   | Vedere onde nasce              | 154.            |
| Stradino                                   | 26 a.           | Veduta come fi caufi           | . 144.          |
| Stropicciamento de                         | gli occhi che   | Venere che significhi          | i 32 <i>a</i> . |
| - caufi                                    | -<br>14b.       | Peritd                         | · 50 a•         |
| Strozzato                                  | 5 a.            | Verbo di Dio cio è po          |                 |
| Strozzi                                    | 77 b.           | Verde colore                   | 554.            |
| Superbia                                   | 404.            | Verdelotto                     | · 36 a.         |
| Sustantia                                  | 274.            |                                |                 |
| Agliar la te                               | sta di Medu-    | Vere le coje a falfe           | 56 a.           |
| fa 24 b.                                   |                 | Vere                           | 52 <i>a</i> .   |
| L Talete                                   | 8b,65a.         | Veste bianca                   | 49d.            |
| Talpa                                      | 52b.            | Vino allegreza                 | 584.            |
| Taßo                                       | 204.            | Violentia non a se ste         | fo 72b.         |
| Temiftocle                                 | 42 4.           | Virth 25                       | a,41 b,44 a     |
| Temperanza                                 | 52 b,57 a.      | Vnione                         | 554.            |
| Tempo che sia 6                            | iob, 61 a,a,a.  | Volonta per lo spirit          | o fanto 96.     |
| Tempo, armi, & fcr                         |                 |                                | ,donde e mos-   |
| Tempio della falute                        | 42 a.           | fa 46 b,b.                     | •               |
| Tempesta che signifi                       | chi 50 b.       |                                | 55 b.           |
| Tenate                                     | 50b.            | · · · ·                        | 134.            |
| Teofane                                    | 42 4            | • • • ·                        | Bologna 38 a    |
| i Teologia                                 | 28 b.           |                                | 62 b.           |
| Teologi et Filofofia                       | laccordo 68 bi  | Zoppino da                     | Lucca 38 b      |
| Fermine maschio et                         | femina 2 a.b.   |                                | 294.            |
| Termini quattro                            | 20 b.           |                                | · · ·           |
|                                            | •               | Il Fine                        |                 |
| · · · ·                                    |                 |                                | -               |
|                                            |                 |                                |                 |



RAGIONAMENTI ACCADEMICIDI Cofimo Bartoli, Gentil'huomo & Accademico Fiorentino.

IL MARTELLO, OVERO RAGIONAMENTO PRIMO.

M. ANGELO DA LA STVFA, M. COSIMO BARTOLI, ET M. VINCENZIO





Ov E fiua M.Cofimo, & la Compagnia a questa hora? M.C. O M.Agnolo perdonatemi che io non ui uedeua, & per dirui il uero noi andauamo insino al giardino del Vescono di Cortona, perche M.Vincenzio uoleua uedere quella Statua del Netunno, che io feci gia fare a Francesco Scultore. M.A. Se io non ui credessi disturbare, uerrei uolentieri ancor io a uederla, che certamente la ho sentita molto lodare.

M. C. Come difturbare ? anzi farete fauore, & a M. Vincenzio, & a me se ui degnerete di uenire. M. V. Digvazia M. Agnolo uenite. M. A. Andiamo ma con questi patti, che a M. Cosimo non paia fattea quando saremo poi in su il luogo, il raccontarci come baueua a stare quel Giardino; & quelle fontane, che io so che egli ui baueua ordinate. M. V. O M. Agnolo uoi sapete bene che egli non puo mancare. M. C. Io non poso, & non debbo mancare certamente di compiacere, non solo a uoi coppia di amici, & padroni miei, ma a chiunche io conojco ancora; conciosia che in questo mondo non mi è restato altro com-

Digitized by Google

tento,

## RAGIONAMENTI .ACCADEMICI

folo.

sento, che il fare servizio ad ogni buomo; però andianne . M. A. Cheregionamenti faranno i noftri per la strada ? M. V. Mettete uos qual che cosa di bello a campo. M. A. Egli Starebbe a M.Cosimo, hauendo deliberato, di trattenerui questo giorno, come parena che hauesse ordi nato,poi che ameduoi ne andaui cofi deliberati M.C. Sc io no credeffi nel parlare cāminādo, efferui troppo fustidioso, poi che noi come poco fa dicefte, deside rate di sapere come haueua a stare quel giardino, io comin . Giardino del Rica cerei a raccontarui al presente come bauena ad esser fatta la facciata di fuori, che io ui baueua disegnata. M.A. Anzi se M.Vincenzio me ne crederrà ci farcte non poco piacere, mentre che camminiamo per quella bella uia larga, in raccontarcela appunto come ue la haneui difegnata nello animo. M.V. Io fon quello M. Aguolo mio, che nelo prego, perche cosi ragionando, & camminando si scemerà in gran parte il disagio del camminare, il che a me farà cofa molto grata, che per effermi fentito come fapete indifposto, mi bifogna andare a pian passo. M. C. Questo è ben ragioneuole M. Vincenzio, & però a uoi stia il raffrenarci quando pure cāminassimo piur atti del bisogno uostro. M.A. In questo gli sarò procuratore ancor io, che io noglio che noi ce la pigliamo a bell'agio. M.C. Come ui piace. M.A. Horfu diteci un poco haueui uoi penjato di fare per auuentura questa facciata bella, o di grande spesa? M.C. Bel lanon fo io, che ella farebbe stata secondo me, piu conuemente alla natura del luogo, che bella: ma non barebbe pero hauuto careflia di qualche bellezza : Pur questo starà meglio a giudicarlo a uoi, et a gli altri, che non Stà a dirlo a me. Io ui dirò la forma della Facciata, et uoi di poi ne farete quel giudizio,che piu ui piacerà, Quanto alla fpefa,ancor che ei non sipossa murare senza spendere io non l'haueua ordinata molto gran de; Hora flate audire. M.A. Dite digrazia. M.C. lo non mutaua o quali di poco la porta principale, laquale uoi sapete che è al dirim-S. Agata in petto al muro di S. Agata, perche ella uiene appunto rincontro al uiale . principale che sapete che ud insino alle mura della Città; & perche da Firenze. questa porta infino al Munistero dichiarito (ono circa cinquanta braccia, io le baueua scopartite in questa maniera. M.V. Diteci prima, che por ta et come fatta baueui uoi ordinata ? M.C. 10 fun contento, la fua lar Porta. ghezza parlando del uoto, che i Latini già chiamauano il lume, haueua. M.A. Discmi ad effere quattro braccia, et il doppio la sua altezza. un poco, io so che uoi doueste nel disegnare questa facciata offeruare qual che ordine o Dorico,o Ionico,o Corintio, di qual di questi in uero ui serni Quaine fie uoi? M.C. Del Dorico M. Agnolo, piu che di alcuno altro; ma non . Dorico no offeruato però lo uolli oseruare appunto come gli Antichi. M. A. Perche ? . sppunto. M.C. Dironnigli antichi come uoi sapete si serninano di gito ordine nel fare

LIBRO PRIMO.

fare quelle forti di muraglie, che ei uolcuano, che fuffino fode gagliarde, et stabilissime, et per dire breuemete, che seruissino quasi che per basa de gli altri ordini Ionici, Corinthy, o Copufiti, che ui haueffino ad andare fopra,quado nolenano che le muraglie loro banessino più d'un'ordine l'uno Antichi. fopra l'altro. Ma io in gflo luogo, bauedo Moliz.di Cortona, defiderio che la cafa di questo giardino fi babitasse per staze pr.ncipali a terreno, no uo ledo di supra altre staze che a tetto, mi deliberai di fare la muraglia qua to pin juelta et quato piu rilenata io potena. M.A. Adunque ni poseus noi sernire dello ordine Corintio che è piu suelto che il Dorico? M.C. Poteno certo, ma due cagioni mi feciono rifoluere al Dorico. M. A. Et quali? M.C. L'una il uolere hauer rispetto alla borfa del Cor tona che no era molto gagliarda; et l'altra fu che io ho hannto sempre in nenerazione le cose di Michelagnolo Buonarroti. M.V. Vei haucte ra Michela gione a qflo, ma doue hauete uoi ueduto che Michelagnolo si sia servito gnoloBuo dell'ordine Dorico, et no l'habbia offernato come gl'Antichi? M.C.Nel lo Spogliatoio della libreria, che comincio Papa Clemete VII.in S. Lore Spoglia-zo, et che hoggi per ordine della Ecceleza del Duca Cosimo si na finèdo, fi feruì Michelagnolo nel far le Colone, della Maniera Dorica; ma no offeruò già le misure degli Antichi. M.V. Enne egli per afto biasimato o lodato ? M.C. Secodo da chi,uoi sapete che nature di buomini sono hog gi a Firīze,quāto al gusto della Archittetura. Io per uno lo lodo grāde metesperche fe egli hanariato dagli Antichi, egli ha tenuta una propor zione nelle cofe fue, che è molto grata a chi la riguarda, et diletta molto -chi accortamete la cosidera. M.V. Et no si puo negare, ma glio nariare èmolto difficile. M.C. Voi dite il uero, ma quado nelle cose della Arthitettura si uaria in maniera, che egli si satisfaccia alla maggior parte degli buominı, o a q̃gli che hano miglior iudizio degli altri, questa certamête è cosa molto lodabile; Et io sono uno di ggli,ancor che io mi intenda poco di gile cose; che giudico che chi sa far asto, si come ha fatto il nostro Michelagnolo, no sia punto inferiore a gli Autichi, pure io me ne rimetto al iudizio uostro et di M. Agnolo. M. A. Veramete del Buonarroto no Lodi diMi fi puo dire tato bene che sia bastate, per lodarlo quato sono i meriti suoi, chelagnopche se bene egli uario in que colone come sece ancora in quelle chesono alla porta del Monasterio di S. Appollonia, egli no pose però un Capitello doue ordinariamete ha da stare la baja, ne messe al Capitello una masche ra copredoli quafi che il mostaccio co una mesola;ne ingrossando o strauol gedo (cociamente le Membra fece apparire come Mostri, quelle belle pro porzioni che gli antichi ufarono nelle cofe loro; che ancora per tutta Ita tendetibia lia fi ueggono in infiniti luoghi molto celebrate;ne andò dietro quafi che limati. al peggio delle cofe, talche e' paresse che egli in questa nostra età nella quale A

Ordine fe condo gli

narroti.

toio.

difficile & latisfare .

lo Buonar

Architer. tori nó in-

ы

#### **RAGIONAMENTI ACCADEMICI**

Maniera Todelca.

quale gli huomini fono tanto iudiziofi & accorti , che non fono forfe da manco chi gli Antichi, uolesse parere senza iudizio, o accorgimento, in rinnouare quella manicraccia neechia Todesca, che da un cioquecento anni adietro, confusa senza ordine o regola alcuna che buona suse, era quasi che usata per sutto; Anzi mostrando la grandezza del bello ingegno suo, esaminate diligentemente le cose de gli Antichi, ingegnan dosi non solamente di uolerg'i immitare, cercò con la prontezza del suo diuino ingegno di trouare un' nuouo ordine ; & però con maicfià, con granddzza, con leggiadria, G, con fatisfattione universale, dicde una conueniente, & bella proporzione alguanto piu lunga allo ordine Dorico, non men lodeuole inuenzione, che si fusse alcuna di quelle de gli Antichi, quando andarono innestigando & uariando l'una per l'altra. M. C. Cosi la guudico ancor io, & per questa cagione mi piacque, & nella porta & nelle colonne che sono poi dentro in quella parte che è fat ta della casa, di seguitare questa inuenzione di Michelagnelo. M. V. Horfu torniamo a ragionore delle altre coje, che di questa io refto da uoi affai bene fatisfatto. M.C. Io haueua ordinato che alla porta fi faliße da'l piano della firada con tre scaglioni, ma talmente bassi che non arrinanano a un quarto di braccio suno, & per sipiti poi io facena fare a Francesco Scultore duoi termini ciascuno di loro in una pie M.A. Voinon ciba tra larga due braccia, & lunga sci & mezzo. uete ancor detto di che sorte pietra uoi ui seruisse. M.C. Di pietra bigia che si cana nelle caue di Fiesole, la quale bà questa natura, che quando ella fi caua è molto tenera, & facile a lauorarla; ma con il tem po poi stando alla aria, acquista una durezza grandısfima, & molto piu gagliardamente resiste a diacci & a Soli, & alle altre offensioni, che M. V. Iononueggo però M.Cosimo mio che non fa la pietra Serena . i nostri antichi si siano molto seruiti in Firenze di questa pietra bigia,per che così dunque piaceua a uoi il seruiruene? M.C. Dirouuelo, i no-Stri passati non haueuano per ancora fatta esperienza di questa sorte di pietra : ne penfauano, trouandola mentre la cauauano delle caue tanto tenera, che ella fusse molto durabile, & però si sernirono assai del macigno, T tal uolta della pietra forte : Ma io che insieme con molti altri ho imparato per la esperienzia dalle muraglie fatte cinquanta o seffanta anni sono, che fuori allo scoperto questa pietra bigia regge meglio che la Serena ; mi rifoluei per quelle pietre che hauenano a star fuori, efposte a gli ardori de Soli, alle acque, a diacci, & a i uenti di fernirmi di lei, come piu durabile; oltre a che ella non mi pateua disconuemiente ad un Giardino; per bauere ella alquanto piu del roz-Macigno. Zetto che non ba il Macigno, del quale mi era rijoluto di fernirmi

Francisco Scultore.

Pietra bi gie.

Pietra Se renz .

nirmi per le porte, & per i cammini, & per le altre necessità delle flan-. ze di dentro. M. V. Mi piace bauerc intese queste uostre ragioni, ne ne le biasimo, ma tornate se ui piace a seguitare l'ordine della facciata. M. C. Io ui diffi che baueua difegnato che Francesco scultore cauassi in quelle due pietre quasi di mezzo rilieno o piu, duoi termini, accio serniffino per la parte dinanzi de gli flipiti della porta. M. A. Faceuiliamenduoi maschi, o femine? M.C. Eccoci in su la burla ab M. M. A. 10 dico da uero certo, O non per burla, perche io Agnolo. fo che questi uostri due termini non saranno stati disegnati senza significato, tale ui conosco. M.C. Horsu io ne haueua disegnato un maschio & una femina, houui io contento ? M.V. Hor che direte qui M. Agnolo? M. A. Dico che M. Cosimo non mi inganna di niente, che sempre lo ho conosciuto per persona considerata & accorta.

M. C. Deb M. Agnolo non pin per vostra fede . M.A. Lo (un con. tento, ma ditemi da uero baueuano fignificato alcuno questi termini? M.C. Haueuano, percioche per il maschio io baueua ordinato che egli faceffe un torfo con muscoli alquanto rozzi & groffi, quasi che di uno Contandino, & la testa medesimamente uoleua io che bauesse dello austero, del bizzarro, & del fantastico, senza piasenolezza alcuna.

M. A. Et il refto? M. C. Dalla corporatura in giu lo faceua lasciare quasi che di sasso scoprendoli solamente gin a basso presso al nodello, i piedi, nel qual luogo io banena ordinato che fusse una legatu ra, che gli serrasse strettamente congiunti insieme, tal che per la presente legatura, & per quella delle braccia, che di dietro ad un tron- Termine cone erano sconciamente legate, & altre a questo per il peso che egli come fatreggeua con la testa, non bauendo ella si come io ui dissi punto del piacenole, parena quasi che sdegnoso, dimostrasse non manco per gli occhi lo sdegno, che si facesse per la bocca con il digrignare de denti la stizza. M. V. Quefto era un far nenir noglia a chi giugnena a cotesta porta, di andarsi con Dio, poi che in su la prima giunta ui piaceua fare una Stasua, che mostraße altrui cosi stranio mostaccio ? io so pure che Monsignore è cortese & cbe egli ba piacere, di effere uisitato, & di trattenere gli amici fuoi, perdonatemi M. Cofimo fe ei uale a dire il uero uoi M.A. Deb M.Vincenzio lasciatelo finir di dire non ue ne intendeui. · come haueua ad effer fatto lo altro termine, che ci dirà di poi piacendoli il fignificato del uno, & dello altro, Seguitate di grazia M. Cofimo. M. C. Lo altro termine nolena io che fusse un corpo di una femmina molto delicatamente finito, lieta nel uolto, che incitasse chimche pasfaua a rallegrarfi, & che con l'una delle mani alzata sopra della testa, mina. sostenesse quass che con essa il peso che le soprastana, banendo presa una. cioccba

di una fe-

## RAGIONAMENTI ACCADEMICI

cioccha di trecce ai suoi capelli, & fattone quasi che guanciale in fra la mano, & la pietra che le era di sopra; & giu per il detto braccio, et sopra del petto ancora le cadeuano alcune altre treccie molso leggiadramente, & garbatamente acconcie; & con la altra mano difeoflaua dalla sua corporatura un sottilissimo uelo, quasi che ella uolesse dimo-Strare a chiunche passaffe, la sua molta bellezza, & con i gesti della perfona, con la naghezza, & con la allegrezza degli occhi, & del niso, che lietamente rideua, pareua che offeriffe la bellezza sua a chiunque la riguardaua. ma folo da uno de piedi hauena un laccio, che la teneua legata ad uno trocone di Mortine, che quini dietro a lei fi [corgena. M. A. Al resto M. Cofimo che fignificauano questi uostri termini?

Termine maschio ficalsi.

M.C. Dirouclo, per il maschio io insendeua che suori di quel giardino, che figui- baueffino a rimanere tutti i rozzi costumi, aunertendo con questo eiasen no, che chi uoleua praticare in quel luogo, baucua prima a diporre ogni rozezza, ogni uillania, & ogni costume che hauesse dello austero, del crudo, o del uillano. M. V. Et per la femina?

Termine M.C. Che chi uoleua entrer dentro, lasciasse fnori della porta tutte lignificalfe..

la porta.

feminache le sue voglie, percioche quiui non haueua ad hauer luogo, alcuna non ragioneuole o ingorda uoglia. M. A. Dunque gli huomini di rozzi costumi, & i troppo nogliolofi, & delicati, o molli hauenano a quefto modo a starsi di fuora? M. C. Cosi la intendeua per albora. M. A. Nonmi difpiacena questo nostro difegno se egli hauesse haunto effetto, ma seguitate di dirci il resto della porta. M. C. Sopra ciascuna delle teste di queste Statue, bauena ad essere una pietra di mezzo braccio per la sua grossezza, er per la larghezza braccia due & un quar Pietre del to, disopra delle quali si moueua lo arco della porta, il quale io baneua ordinato di pietre ad arco sino a uinticinque a guisa pure di bozzi pia ni, che fuori del diritto ordinario, non baueuano piu che un dito di aggetto, & in fra l'una & l'altra un dito similmente di canale, & dalla parte di fotto, & da quella di jopra ancora dello arco lafciano tre dita di piano, il quale haucua la sua corrispondenzia ancora giu per glistipiti di qua & di la da i termini, che io ui bò già detti : & i fianchi poi di det : ti stipiti, erano tre quarti di braccio per larghezza , puliti infino a che gingneuano alla moffa dello arco, doue in crafcuna pietra io banena fat to difegno di fare intagliare in certi riguadramenti alcuni rosoni, non di molto rilieno, ma ben finiti & ben lauorati. M. V. Sopra questa porta faceui noi cosa alcuna ? M. C. Messer no . M.V. Oarmi, o mpreje ni farebbono pure state bene. M.C. 10 ui dirò, di qua & di là da questa porta per una lunghezza di trentasei braccia ui haueua den sto ad effere an Cortile, con loggie fi come io ni moftrero poi in fu il tuo. go, che

#### LIBRO. PRIMOS

go, the per bora uoglio attendere a dirui la facciata: "Il muriccinolo Muriccino. della quale non ueniua piu alto da la strada che tre quarti di braccio, 10. talche egli correua al medefimo piano che la parte di fopra della foglia: di su questo muriccinolo si rilenana la muraglia alsa circa dodici braccia. Omezzo, alla quale altezza correua uno archierane confregio et cor nice, di quella proporzione che farebbe stata conueniente a pilastri o a colonne, che con i loro capitelli & base fussino arrivate a quella altez- Facciata, za. Sopra questo cornicione per trenta/ei braccia di lungbezza metten do in mezzo la porta, si come ui dissi che ueniua il cort ile di dentro, no andana altro che uno ordine di balaustri, con un zoccolo fotto, & con m dauanzale sopra da potersi appoggiare, & guardare nella strada. M. V. Dunque molto poco in su andaua questa facciasa. M. C. In questo lato fi, come noi bauete intefo, perche fopra le logge del cortile , come ui mostrerò poi , ueniuano solamente terrazzi scoperti ; Ma tor niamo prima alla parte da basso. Voi ui ricordate che io ui dissi che dal mezzo della porta infino a Chiarito, erano circa cinquanta braccia di M. V. fi. M. C. Di queste ne occupauano diciotto il lungbezza. Cortile con le logge, dodici un Salotto, & disci una camera, et il re-Sto andauano in mura, in scale, & in altre necessità. M.A. Queste cofe ci mostrerete uoi poi in su il luogo, seguitate hora di dirci la facciata. M.C. 10 fon contento, et andano ordinando queflo progreßo, per poteruela meglio dimostrare con parole. In quella per dir breuemente baueuano ad effere oltre alla porta principale, dieci fineftre inginocchiase, & due altre porte piccole, per l'una delle quali fi entraua nel falot to che io ui ho detto, & per la altra nella Chiefa di S. Dionigi, la qua, S. Dionig le sapete che è quiui presso, uerso il Munistero di S.Luca. M.F. Si ma haueui uoi tanta lunghezza in uerso S.Luca quanta in uerso Chiarito? M.C. Maggiore, perche io baueua fatto comperare a Monfignore cer te casette da quei vicini, & alcune altre ne bauena baunte a linea dalli Innocenti, di maniera, che bauena molto piu lunghezza da queflo lato, che da lo altro. M. A. Haueui uoi scompartite queste finestre talmente che elle offeruassino alcuno ordine in fra di loro? M. C. Ben sapete, percioche di verso il Salotto ne neninano due in fu le logge; & due poi nel Salotto, che mettenano in mezzo la porta di effo Salotto, & vna finalmente nella camera, & di quefte ce ne erano tre che baueuano i loro riscontri parte di porte et parte di finestre sal che lo occhio forana infino nel Giardino, onde a chi passana per la. strada, si porgena non piccolo diletto, correndo la neduta prima per le stanze, et di poi per vna lunghezza di presso a quattrocento braccia, come sapete she è dalla firada maestra di nia di S. Gallo per insino a. le mur.

## RAGIONAMENTI ACCADEMICI

le mura della Città. Ma quella principalmente della camera porgena molto maggior placere a riguardanti, che alcuna altra, percioche oltre alla ueduta delle stanze, si uedeua ancora la fontana del Nettunno, & tutta la spalliera de gli aranci, che sapete quanto è bella, per esser alta piu di dodici braccia & lunga pure affai. M. A. Si ma tante fine-Stre inginochiate sono di una grande spesa. M.C. Eglièuero; maio rispiarmano l'altre spese di detta facciata con il non andare come intenderete molto alto, il che nelle muraglie importa affai: & di poi non era possibile dare bellezza, & allegrezza alle stanze, come desiderana Mon fignore, senza dette inginocchiate. M. A. Deb per uostra fede diseci come noi le difegnaste grandi o vicche di conci. M. C. Questa è cofa lunga, & malfimo fe noi nolessi fapere le misure o le proporzioni, delle quali io non so come io me ne ricordasse, che è pure assa tempo che io le difegnai, & non ne hò memoria cofi fresca. M.V. Deb M.Cofimo per amormio & di M. Agnolo esercitate un poco quella uirtù della anima che noi altri Accademici chiamate la reminiscenzia.

M. C. Eccoci in fu le burle, come fe uoi ancora non fuffi Accademici. M. A. Si ma io fono flato ;come fapete, un tempo in Francia, & M. Vin cenzio in Spagna, o in Salerno, l'uno et l'altro di noi occupato nelle az zioni della uita attiua, et non in quelle della contemplatiua, si come fate ogni giorno uoi altri, che ui ritrouate alle difpute & alli efercizi Ac. cademici, della qual cofa fiate certo grandemente lodati: Ma lasciamo per bora da parte questi ragionamenti, & torniamo a quello delle inginocchiate, perche in uero io sono uno di quegli che se io ne hauesse a far fare, non so come mi trouasse Architettore che mi contentasse, & uoi M.Vincenzio che ne dite ? M. V. Le piu belle certo che io uegga in Firenze mi paiono quelle che fece fare il Buonarroto alla cafa de Medici, non ui pare cosi M. Cosimo? M. C. Veramente si. M. A. Que sto è uero ma ogniuno non hà una facciata come quella de Medici, da po teruele accomodare talmente che elle paiono come gemme legate in oro fi come fece di quelle Michelagnolo. M. V. Questo non si puo ne. gare, ma confiderate come sta pensoso & cheto M.Cosimo?

M. C. A dirui il uero io andaua riducendomi alla memoria quelle mifure, per uedere se egli era possibile di contentarui, ma certo io non credo che ci sia ordine, pure io uedrò se io mi potrò ricordare di una parte, & uoi ui contenterete di quelle che mi souuerranno, & delle al tre mi perdonerete, & accio che meglio uoi le possite comprendere auuertite di grazia. Questi ingegneri anchor che io credo che uoi lo sappiate, diuidono il braocio in soldi & danari, & lo chiamano lira, percioche ei lo scompartiscono appunto in uenti soldi. M.A. Et che è poi

Fontana del Nettu no.

s paliera di Aranci.

Finestre inginochiate piu belle di tutte.

Braccio fcompartite.

#### LIBRO PRÍMO.

2 pol per quefte? M. C. Scompartifcono con queste mifure ogni minimo membro delle cafe che e' difegnano. M.A. voi ancora facefii in questo dello Architettore ? M. C. Orfu Meffer Agnolo, io lo barei fatto ancora per noi che mi siete vno de carl amici che io babbia, bastini che quello che io feci, lo feci per vno che io riputaua per amico; d quali noi sapete che non si può ne debbe mancare, ne crediate che 10 lo faceffe per alcuno altro conto o rifpetto . M.A. questo so io certo, ma uoleua vn poco di burla de cafi uostri, però perdonatemi, & di grazia diteci queste uostre finestre come baueuano ad effere fatte? M. C. Finestra in M.A. come ui piace. M.C. Io mi rileuaus Binochiaio mi comincerò da baßo. di su il piano del muricciuolo con vn Regolone also soldi tre & danari fatta. quattro della nostra lira, è uogliamo dire braccio, sopra delquale da Regolona amendue le bande rizzaua duoi Menfolom alti due braccia, & groffs Menfolofoldi fei ; & lajcı zua infra Menfola O menfola, vn uano di vn foldo & "". fei, & baucuano di aggetto fuori del muro nel dacapo foldi tredeci, & danari otto; & da piedi foldi fei & danari dieci , & fopra queste monsole posaua il lattrone, ilquale hauena ad essere il dauanzale della fi- Lattrone. nestra grosso sei soldi; & fuori del diritto del muro haucua à sportare con il fuo aggetto soldi diciotto; & infra questo lastrone, & le mensole er il regolone da baffo, ueniua ricignendo atorno atorno uno altro regolone di soldi sei; Own soldo & sei danari di pianuzzo facena dipoj Pianuzzo. divisione infra questo ultimo regolone, & una pietra riquadrata che riempieua quel resto del nano. M.V. Sta bene, ma guanto ucninano difcofto l'una dall'altra quefta copia delle uostre men ole ? M.C. Due braccia & fei foldi, che santo ancora nenina ad effere la larghezza del stano o nogliamo dire del lame, della finefira Jopra il lastrone; fopra del quale lastrone si rizzanano in alco quattro pilastri, che a due ai due, Pilastri. meninano a punto a pofare in fu i diritti, & fodi delle menfole; percioche ei non evano piu largbi che si fussino esse Mensole, ma erano ben lunchi ire braccia, & dodici foldi, feruando fempre infra di loro, & da capo & da piede i medesimi internalli che le mensole sotto al laftrone ; ma dellevre braccia & dodici foldi della altezza io hanena fatso déinscun pilastro una mensola della medefima larghezza, ma ha- Mansole I menano foldi quatordici di langhezza, & da capo di aggesso foldi di fopra -feis & da piede foldi quatiro, & nello firozzato della menfola foldi itta. wno & danari otto. & quefte medefime argingnenano appunto con la Surozza-fommita loroallo Architrane, ilquale ferrana il lume. M. A. che 10. forte di Architraue ui faceui uoi per nostra fede? M. C. ei non mi Architra. : piacque mai lo andare ( per dir cosi) cincischiando le membra, anzi il ue. sueder le quasi che di un pezza, or sonte, pur che elle fieno ben lanora-· ) .in B te,

نے ر

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI

te, & ben pulite, mi piacque sempre grandemente; ilche io uegho che fece ancora il nostro Michelagnolo a quelle del palazzo de Medici; 🗭 però a questo Architraue feci da capo vu pianazo di vn foldo, & il re-Gulcio . fo che ui rimafe che era cinque foldi mouendomi a guifa di gufcio sirai di poi diritto infino alla fine; & il fregio che io ui meffi li poi fopra, non mi parne di farlo piano, ma bistondo; come noi sapete che in Roma se ne Fregio biftondo. ueggono ancora molti, ufati da gli Antichi, Ormaffimo nelle opere Ioniche; & sopra le Mensole feci risultare in fuori l'uno & l'altre per quattro foldi, & otto danari; & di foprameffi poi il juo Cornicio-Cornicione alto foldi fette, della più alta parte del quale ne prefi due foldi, 👉 ne feci vn regoletto, & una cimafina, ouero goletta, & tutto il resto tirai a piano infino alla fua fine a guifa di Gocciolatoio; & per aggesto fuori del diritto del muro gli detti foldi diciotto come banena ancora il dauanzale da baffo, & lo feci pure rifaltare fopra dette menfole. latoio. non altrimenti che facena lo architrane & il fregio. M. A. Perche faceste uoi quel poco di internallo fra Mensola & mensola ? M.C. perche io nolli che in quello entrasfino dentro i ferri della feriata. M. A. Et haueste a prezare da capo lo architrane, il fregio & la cornice? M.C. io non gli chiamo (prezzati Meffer Agnolo, ma uolli bene che & lo Architrane, & il fregio così come rifaltanano fuori sopra delle Menfole, ritornaffero ancora medefimamente in dentro, fopra quel ' poco di inseruallo che era infra Menfola & menfola : Percioche in quefto modo, non offendendo ne la parte che reftaua dentro a i ferri, ne quella she rimanena di fuori, quel poco di internallo prestana di le commodità, & luogo alla Ferriata molto opportuno; & la Cornice non feciio gia dipoi ritornare indentro sopra detto internallo, ma la lassiai correre a dirisso, perche i ferri non baueuano a passarui sopra, ma si benea M. A. non mi dispiace questo disegno, serminare nel Cielo di esfa. non fo gia come fi piaccia a Messer Vincenzio: che lo ucgeo star cheso. M. V. à me certo pare assai ragioneuole proporzione. M. A. ft, ma: ei mi pare che M. Cofimo babbia lasciato una delle belle parti che si faccino alle fineftre di questa forte. M.C. Et che cofa? M. A. Il frontifpizio, del quale non bauete detto cosa alcuna. M. C. d Messer Frontifpi-Agnolo noi fapese che M. Vincenzio fece il patto che noi camminafimo . ad agio, cofi un dire a noi, lasciatemi fmire di dire a bell'agio, et nedrete che ionon lo bard poi lasciato indietro. M. A ab ab ab ione era

> piu che certo, ma noleno un poco la burla de casi nostri: M. C. delle noftre, che ue ne par M. Vincenzio . M. V. ch io non fe però fe io sne gli credo cofi ogni cofa, che egli non ridena gid quando ei cominciò a i dirnelo, maperdonategliene per questa nolta, & fia come fi noglia:

ne . Regolet to .

Cimafina. Goccio--

Ferriata.

210.

Digitized by Google

2. C.

m. C. io fon comento & accioche voi neggiate che io dica du nero, M. Agnolo io haucua facto che il medefimo cornicione falise a fare Fron- Frontispie tifpizio, bauendouiposto sopra il suo Grondatoio, onero gola, grosso zio. emque foldi, & lo hauena alzato tanto dal piano del Cornicione corren- Gronda-. te, che con la sua piu alta punta, era discosto da quello un braccio, or sre foldi, ilche a gli occhi miei parena assai conneniente proporzione, ma molso meglio la giudicherese noi in fuil luogo; perche di cofi fasse fine-"Stre ne ne è gia vua in opera alla Camera lungo la spalliera delli Aranci, che risponde in fuil Giardino; ma è ben uero che questa non hà le Menfole da baffotanto lunghe quanto io noleua che fuffimo quelle de!le fineftre da uia. M.V. perche? M.C. perche io uoleua che dal piano di cafa alle finestre da via si hauesse a salire almanco con tre scaglioni, & alle finefire dello orto uoleua che fi andaffe a piano. M. V. Sperche questo ? M. C. perche io non noleua che chiunque paffaffe per la firada, fuffe cofi al primo jempre con gli occhi padrone di sutse le flanze, di dentro, le le finestre si fussino posate troppo basse; doue del Giardmo non mi daua cofi noia. M. V. Confideratamente certo, ma come ui piacque di far lauorare queste pietre? che baueffino del buono. M.C. quella parte di fuori done altri non si hauena ad appoggiare, faceno lanorar di quella forte lanoro che gli scarpel- Lauoro di lini chiamano picchiato; & la parte de fianchi de gliflipiti, & il plano chiato. del Dauanzale faceno arrenare & pulire come le altre pietre. M.A. Lavoro ar G pigliapulimento? M. C. piglialo benifimo, ma ecceei gia pref. tenato & pulito. fo al giardino . M.V. Si & non babbiamo finisa questa faeciata? M. C. poco-cene refla hora mai, perche la porta che andaua nel Salosto havena ad effer fimile ad una di quelle finestre louatone pero le menfole da basso, la onde gli flipiti ucenuano infin giu al pian del muriccinoto . M. A. Oquella parse della facciata che oltre a Balanstri nemina di quà Co di là dolla caja , fopra il Salotto, la chiefa, & le camero, some baueua da effere? M.C. Dirouuelo il medesimo Dauanzale che correua jopra i balaustri, corveua ad un medefimo piano, ancora per sueto fotto le finefire del piano di sopraslequali corrispodenano appuntosfopra i diruti delle inginocchiate, da baffo. M.A. Si ma come bancuano ad effere queste fineftre ? M. C. non erano di molta fpefa, & di effe ne medrete parachiche già fono in opera fopra la loggia che rifponde nel :Giardino, pero entriamo dentro. M.V. noi mi diceste pure che ni sera paruto di basciare luogo per arme o per imprese, ma non mi hauete desto dove . M. C. io bauena difegnato shehenendo Monfignore ri- Monfigno cennes canti beneficij dal Duca & dala Ducheffa, ch'egli faceffe fu alto .al pari delle finestre di fopranelle cantonate di qua & di là obe mertenano 1.14

toio.

re beneficato dal Duca.

dia n

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI,

armi su le tenano in mezo il terrazzo scoperto de balanstri, due Armone della mez çatonate . desima pietra bigia una del Duca & l'altra della Duchessa. M. A. & le cantonate di qua & di là di questa facciata come fininano. M. C. faceuale' di bozzi della medesima pietra, ma bassi con un' dito solamen. Bozzi. te di rilieno come lo arco della Porta principale. M.A. Et di nerfo. S. Luca ueniuano tante stanze quante di uer fo Chiartto ? M.C. neniuanuene appunto quante quelle, saluo però che doue diuerso chiarito ueniua il Salotto, diverso. S. Luca neniua la Chiesa di S. Dionigio, che st disfaceua la vecchia & si rifaceua alquanto piu abasso. M.V. ancora cirefta che dire. M.C. che cofa? M.V. non diceste uoi che haueui piu lungezza di uerfo.S.Luca che diuerfo Chiarito? M.C. diffilo. M.V. Hor bene ueniua adunq; dal mezo della Porta principale pin, lunga la facciata uer (o questa parte che uer so quella altra ? M.C. Messerno. Perche tanta cafa facena io difotto quanta difopra. M.V. cbe fi facena adunque di quel restor M.C. lascianoui il muro ordinario fenza orna-Porta Na mento alcuno, folo con una porta Nana & larga per la quale bifognando uoleuo che potesfino entrare i Cocchi & le Carra cariche; Per na. che tutto quello spazio che da cotesta parte mi auanzaua, lo distribuiua in una Stalla, & in un Pollaio, & in uno edifizio che con secchie si-Attignimile a quello di M. Ottauiano de Medici, o degli Impocenti attignesse toio. la acqua per le fontane, & per il resto delle necessità del Giardino, & della casa; & sopra ui faceua stanze per strami, per il Giardiniere, & per altri bifogni simili. M.V. certamente che quefto era un difegno non superbo, ma non anco pouero, & conueniente in uero ad un Prelato, & per quanto io posso giudicare, molto commodo; ma di grazia entriamo dentro, che io non poso quasi stare piu inpiede. M.A. entriamo. M.V. & con questi patti M. Cosimo che innanzi che noi ueggiamo o il Nettunno ò la Cafa, noi ce ne andiamo un poco a sedere in qualche luogo al fresco, & alla ombra, con licenzia pero qui di M. Agnolozche le nue Gambe banno bisogno di riposo. M.A. facciasi tutto quello che ui piace. M.C. and amocene quaggiu da mano finistra da Spalliera quella Spalliera della Ellera, che quiui non harcmo Sole, Gui suole di Bllera. effere afsai buon fresco, & fo che ui e da sedere M.V. andiamo di grazia, & ripofati che noi faremo alquanto; torneremo a riuedere questo resto della Casa & delle Sculture, che io cene ueggo molte piu che uoi non mi baneni detto. M.A. qui è rinolto sottosopra ogni cosa da poi m qua che io non ci sono stato. M.C.Non uene marauigliate che chi unole accontiar bene le cose, primieramente bisogna che le guasti. M.V. bor fedete un poco qui M. Agnolo. M.A. io fono contento, fedete ancor uoi M.Cofino. M.C.Sedete noi di grazia, er non guardate a me she io Seđrà

#### 1 DE LIBRO IF BLA OCTOUR 7

dre ancor io in nofra compagnia qui nicino, ma al targo, M.A. bor in che diremo noi Meffer Cofimo i dite su qual cofa. 21.C. io non so che mi dire fe non che a me pare che fia un bel Caldo. M.A. Et io lodo il ripofo che Meffer Vincenzo ha cercato per se de per noi. M.V. lo ui prometto che io non potena piu, co- al prefente che ia feggo fate di me quel che ui pare. M.A. farebbe certo una gran cortefia Meffer. Vincentio mio, fe mentre noi ci riposiamo cosi a questa ombra, Messer Cofimo fi uoleffe degnare di intrattenerei con qualche bel ragionamento delle cose della Accademia , nella quale io intendo che da un pezo in qua si fono recitate molto utili lezzioni, & molto belle Orazioni, non è cost Messer Cosimo. M.C. sonussene recitate certo. M.V. Delle Orazioni come ui fene è fatte che babbino baunto del buono. M.C. io non fo fe mi ricorderà di tutte i ma la prima fece M. Giouami Strozzi M. Gioux fopra la morte del nostro M. Francesco, Verino : quel da bene, er uirtuo M. France fo veechio, de la perdita del quale non mi ricorderò mai fenza dispiace- fco Verini re. M.A. come piacene al Verino in nerità questa cosa della Accademis? M.C. M. Agnolo immaginateni, che quel veschio ne impazzaua per la allegrezza; O quando ei si accorgena O nedena che gli huomini ni fi noleanano spontaneamente, anzi per dir meglio con tanto ardore, che alcuna volta, o alle sue lezzione, o, a quelle degli altri, companimano duomila persone ad afcoltane, lo nedeni tanto lieto, che egli non caprina in fe Steffo per la allegrezza; & fe per annentura ei fen tina alcuna nolta fi come spesso accadena, che il Principe facesse a questa, Duca favo impresa, sempre qualche nuouo fauore, si conosceua in lui un certo con- riva la Ac sento, or una certa uera allegrezza, che io ardirei di dire, che poco mag cademia. giore la goda, forse al presente la benedetta anima sua nel conspetto del fommo Dio : Et aftrasto tal nolta da tutti gli altri pensieri, rinolto solo a confiderare lo utile, che di effa Accademia giudicana che fuffe per dowere rifultare, gli fentij dire infinite nolte, che questo era uno effercizio, mediante il quale gli buomini della età futura, potrebbon fare in breue grandiffimi frutti, & tanto flupendi, che egli steffo non folo ( ueggendoli come presenti con il pensiero ) di gia sene maranigliana, ma come cosa inafpettata, & pin dinina che humana gliriuerina : Et tenena per cofa Oratione serta che questa inspirazione fusse sura delle grazie d de doni di Dio, negli animi de Fiorentini, per giouare a questa Republica & alla Giouentu che in quefta & nelle altre età future è per douere uenire cre- le Bembo. fcendo, & effercitandosi in cosi fatte maniere di fludij. M.V. deb di- Oratione temi M. Cofimo non ne fe ce ancora una il Varchi fopra la morte del Reve del Varchi rendiffimo Bembo? M.C. fecela, O una dolendosi di quella di Madasun Maria Madre di fua Eccellenzia. M. A. chi fece quella fopra il ria. Cardinale

ni Stroži.

15

. 3

t

. : 1

del Varchi fopra il Cardinafopra Ma donna Ma

## RAGIONAMENTI ACCADEMICI

:

Oratione di Antonio del mi gliore fopra il Car dinale Ar dinghello.

Orazione di Giouan batista Ci ni fopra il Çâpana.

Criftofa no Rinieti.

thore.

Cardinale Ardinghellu? M.C. Antonio di Filippo del Migliore. M.A. fi fi noi dite il uero, ma per uostra fede come si porto egli? M.C. bene certo M. Agnolo, che quanto al gufto mio fece una bella, moderata, O ben ordinata, or ben composta Oratione ; or quel che mi piacque grandemente, fu che Antonio così Gioninetto, & come sapete molto bello, la recitò contanta grazia, & con tanta grauità, she io per uno ne restai molso stupefatto: percioche egli mantenne sempre la uoce & i gesti , & la modestia, & la gravità nel pronunziarla, non solo conveniente ad una età quale era la jua; ma a qual fi noglia altra piu matura & graue, con una grazia certo maranigliofa: M.V. nonuene fuegli recitata ancor una in honore di M. Francesco Campana? M.C. messersi & la recud un Gionane Pifano, ma allenatofi in Firenze chiamato Gionanbatista Cini,ilquale certo non merito manco loda che fi facesse Antonio, M.F. Io sobene chi è cotesto Gionane, ei non harà noluto fare nergogna a chi lo ba fatto alleuare, M.A. Et chie flato quello M. Fincentio ? M.F. to ui dirò essendo quefto Giouanetto gia molti anni sono runafto in Pifa piccolo fanciulletto, senza Padre, ma innero assai riccho; il Signore Duca per leuare certa controuerfia infra alcuni fuoi parenti, lo diede in cura a Cristofano Rinieri, che come figlinele le allenasse, er gli commesse che le facesfe studiare; et gli desse commodità oltre alle lettere che egli posest acquistarsi buona creanza, 👁 qual si uoglia altra sorte di virsù connemente ad ogni figliuolo di Gentilbuomo; infino atanto the egi ueniffe in etd almanco di diciotto anni, o in quella the fusse tale, che egli fi fapeffe gouernare, & reggere da se steffo. M.C. Certo che ezli infino a qui bà dato faggio di uno accorto, & ben creato Gionane, talche S. Eccellentia moffa prima dalla benignità fua, et di poi dalle qualitati di quefto Giona ne, si contento di farlo di Pisano, Cittadino Fiorentino, la onde gli bisognd in configlio ringraziare i Cittadini , del fauore che esi nel uincere il partito, di tal grazia, fattali da fua Eccellentia, gli hauenano fatto : nel qual lungo egli accommodò così di subito, certe poche parole con tanta modeftia, & con una certa grazia, che egli commoffe certo gli animi di quei Cittadini; offerendosi a tutti come figlinolo, di maniera che io fo che molti da poi inqua lo amano non meno che fe gli fuffero Padri. Cololato dello Au M.V. altre Orazioni hanete hannte nella noftra Accademia. M.C. nel Confolato mio ne fece una Michelagnolo Serafini in bonore di Andrea Orazione Buzzi. M.V. o che memoria haucua cotefto vecchione ? che cofi cieco di Michel agnolo Se & veochio come egli era , non restaua mai di infegnare del continuo, & rafini fo- Greco , & Latino in publico , & in prinato , faccendo dosti i fuos fcopra An-M.A. Certo che ella era cosa maranigliosa, ma ditemi per nolari. drea Dazi stra fede M. Cosimo quel fu di susse queste Orazioni la migliore, o la pin

pin bellu? M.C. uoi mi perdonerete che io non sò fare questo iudizio. M. A Et delle lezzioni che intendo che uone sono state molte & buone, or utili ? M.C. gia cene fono affai in stampa, & meglio M. Aznolo. mio leggendole da per noi, ne potrete fare iudizio, che non debbo al prefente fare io ; il quale fono pur troppo trafcorfo in lodare questi Gio. uanetti; ne potrei parlando de piu maturi, lodarne alcuno, che io non face/le forfe danno allo altro; & il manco ludato lo potrebbe per auentura riputare per offesa. M. V. M. Cosimo haragione M. Agnolo, perche in nero chimque fie affaticato per la Accademia, merita lode ;. or se bene uno è stato o piu studioso, o piu suffiziente, o piu da lodare. che uno altro, le comparazioni come uoi fapete fono alla fine odiofe ; Ma e mi pare bene che male habbino fatto coloro, che sapendo or poten-. do dare discollo a questa impresa, honorata certo per loro, & per la. Patria, non banno uoluto fare cofa alcuna; anzi la banno sempre biafimata, & dettone male, & nociuto piu softo che giouato a una cosi lodeuole & honorata impresa, non ècosi Messer Cosimo ? M.C. Deb. digrazia ragioniamo de casi nostri se e uipiace, & lasciamo stare. quegli d'altri: M.A. Noi siamo contenti che con licenzia di M. Vincenzio ud rispondere per lui & per me. M.V. di grazia. M.A. borju Meffer Cofimo poi che noi non volete ragionare de' cafi di altri ... fatesi al manco questo favore, trattenetesi un poco con il raccontarci una delle vostre lezzioni, che uoi bauese satte in quel luogo; er a. questo modo si ragionera solamente di noi. M.C. Dio il nolesse, che io bauesse tanta memoria, che io miricordasse di quel che io cenai. biersera, non che di una delle mie lezzioni. M. V. Deb. Messer Cofimo fe noi non nene ricorderete cofi a punto, noi ci direte per nofira cortesia, quel che uene soumerra, perche a noi basta solamen. se la suffanzia della cosa, & non il progresso del tutto; poi che come. woi nedese noi finme qui in luogo molto buono, & fresco, & hora. mai babbiamo a paffare questo caldo, & finire questa Giornata in. queflo Giardino, & ci fard non piccolo fauore fe ui deguerete con il ragionamento vostro di trattenerci, che sappiamo non potete M. C. è Die questi uostri priegbi mi stringone di mamancare . niera che is ud male alla mia poca memoria, & mi dolgo di non ni poter contentare come desidererei. M. A. Horsu Messer Cosimo se noi cominciate ad esaminare la Materia della quale. noi trattafte, ella ni sonnerra di mano in mano talmente che voi ei darete questo contento ; Andate un poco pensando se noi leggeste cofa alcuna del Petraca o di Dente, & da questo ui riducerese alla memoria l'altre cofe . M. C. 10 non poffo man carui.

Digitized by Google

044

1 1 C . A

Sec. 3

1 2012 1

. . . i

. .

. 22

· `

.

. 131

. i.

## <sup>6</sup> RAGIONAMENTI ACCADEMICI

caruî; ma di grazia perdonasemi fe io non procedesfi così nel mio dire ordinato, per che egli è quasi impossibile, che chi ha poca memoria come ho io, fi poffa ricordare ordinatamente del sutto. M.A. Deb fiate contento horamai di por da parte tanti rispetti , & non adducete tante scuse, perche uoi sapete che con gli amici elle sono superflue : pro piacciaui horamai di cominciare accostandoui però prima qui piu allato a me a sedere. M. C. Io fui pregato dal Confolo che era in quel tem-M.Giouini Strozzi po se ben miricorda Messer Giouanni Strozzi, che io fussi contento di fa-Confolo. re vn poco di Proemio, & in quello confortare & inanimire i Giouani a gli efercizi Accademici; per la qual cosa io incominciai da quel celebratifino Pronerbio de i Filosophi Antichi, che dice , Conosci te fles-Conofci fo , ilquale fecondo che dice Platone nel Carmide , era fcritto nelle porte fteffo. te del Tempio di Delfo, anchor che alcuni altri affermino, che gli fuf-Platone. fe caduto dal Cielo, per benefizio de gli buomini; foggiunfi a questo la amorita di Talete, ilquale usaua dire, che il conoscere se steffo era la Talete. più difficil cofa che potessino fare i Mortali ; & oltre a questo, quel che baueua detto Demonace, a colui che gli domando da quando in qua Demonabauena incominciato ad estere Filosofo, ilquale rifpose, dapoi in quà che. io incominciai a conoscere me stesso. M. V. Questo fu certo un bel principio, ma io non neggo come egli si poteffe accomodare a confortare quei Gionani à gli esercizi Accademici ; perche il conoscere se steffo. non credo che noglia inferire altro, fe non che i buomo fi ba a ricordare di effer Cenere & terra; & in fomma di bauere a morire; ilqual pensiero o laquale rimembranza, credo io che spenga ne gli animi de gli huomini , ogni uoglia , & ogni desiderio che ei poressino hauere gramai. dello operare cofa alcuna . M. C. Tutto fi potrebbe dire che fleffe in cotefto modo , fe io l'hauesse intosa come noi ; ma altrimenti esposi questo pronerbio, ne mi pare che que sto uostro sia il suo proprio nero, es comues M.V. d che fenjo dunque lo sirafte uoi? M.C. 10 anniente fenso. dai confiderando le cofe vn poco piu alcamente, ne mi persuasi come non noglio ui persuadiate ancor uoi, se mi crederete, che quei Filosofi antichs la intendessino a covesto modo . M.F. come la intesono adanq; ? M. C. Intefonta che noi haneffimo a conofcere la nobilia nofira ; imperd che la degnità dell'huomo è santa granae ; che ella eccede intre le altre degnitadi, delle prime creature, fatte da Die in quei fei giorni della Crearione del Mondo. . M. A. si ma qualité altra autorità che la nofira bisognaua a fare credere questo alla Molsitudine; peroche non dicendo uoi altro, io non ueggo però questa Juprema nostra dignita che uoi dite ; come non la douettorio vedere ancora in quei tempi i uostri rditori . M. C. Afceltate di grazia Moffer segnotos quando io dißi

Conolci te steffo co me li espo

g2.

ce.

difi bnomo, io non intefi di parlare come forfe fa alcuno, del corpo fo- Huomo lo, ma di questo nostro composto di anima or di corpo insieme, nella che fia. ereazione del quale dice S. Augustino, che non solamente concorfe la S. Augu-. fola parola di Dio, fi come folamente nella creazione di tutte le altre stino. ereature in quei sei giorni interuenne; Ma ui concorse ancora il Consiglio della Santissima Trinità , & che per opera della maiestà Diuina & Suprema delle tre persone in una sustanza, fù creato tale. M. V. Don Degnita de nacque questa degnità sua sopra le altre creature. M. C. Dalla sem del l'huoplice & mera bonti di Dia; ilquale volle che l'huomo mediante l'ho- mo.donde nore della sua prima creazione, andasse considerando quanto grandemente fi trouasse obligato al suo Creatore , bauendoli dato tanto di priuilegio & di degnita ; & conosciuto questo , quanto piu lo consideraua, santo piu lo hauesse ad amare, & amandolo hauesse a uenire in una cognizione uera, della Bontà di Dio;et in ultimo, folleuatofi piu altamente a contemplare la ardentissima, & feruentissima Carità del suo Creatore, rendendogli quel guiderdone che però poseua la anima humana, in contemplare esfa infinita Bonta di Dio , in conoscerla , & in amarla , & & con il cuore quanto più puramente puote ringraziarla della degnità conceffagli nella fina creazione; & oltre a questo della Inmagine & Similieudella fimilitudine datagli di se steffo, non concessa dal Sommo Fattore dine & ina neffuna altra creatura; la quate fimilitudine o inmagine, o amici ca-Dio. riffimi doniamo noi con diligenza confiderare , dalla nobiltà della ani-M. A. come dalla Anima? dite vn poco M. Cosimo? manostra. M. C. Dirouut, Dio non & fempre vno, & tutto in ogni luogo? M. A. questo è uero. M. C. et dà uita a tutte le cose & muoue, & gouerna il tutto di questo vniuerso. M. A. et questo ancora è uero. M. C. Si come questo e ucro non e egli ancor uero, che l'anima nostra e pna & La mima sutta nel corponostro, & in sutte le parti di quello? M. A. Certa. M. C. Ella e ancor quella che gli da uita, che lo muoue, & menti sì. che lo gouerna. Ne interuiene che ella nelle membra del suo corpo mag cosa. giori, fia maggiore, ne minore nelli minori: ma e tutta in ogni parce, O e talmete infusa nel corpo, ch'ella no e diuisa in parte alcuna. se bene il cor po e in molte mëbra diviso;percioche in qualunche luogo fia percoffa una parte del corpo, l'anima tutta si duole ; Et marauigliosamente certo goucrnando ella, et dando in vn fol modo uita a tutte le membra, non effendo per natura diuería, opera niente di manco per tutto il corpo diueríamente . M. A. che diuerse operazionisono però queste sue s M.C. o Opazioni no e ella quella the nede per gli occhi, che ode p gli orecchi, che odora p della aniil Naso, che gusta per la Bocca, & che per tutte le membra tocca? & ma. soccando discerne il caldo dal fresdo, lo bumido dallo asciuttto, il runido or lo

magine di

Dio come quale.

in lo huomo come Dio i ogni

1

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI.

do & lo afpro, dal morbido, & dal delicat o ? & fimili altre cofe ? &come poco fà dicemmo non effendo ella però diuerfa,opera nientedimanco, come uedete, per i fenfi pure diuerfamente. M.A. Diuerfamente certo, ma che è per questo? M.C. Non nedete noi che la anima faccendo queste cose, è nel suo Corpo (secondo però il modo suo) non altrimenti che è Dio nel mondo ? Imperoche ella è di dentro, di fuori, di fotto, di fopra, atorno, & finalmente tutta in tutte le parti del fuo corpo; & fi come Dio per il crefcere delle Creature non crefce, ne per il diminuire di quelle diminuisce ; cosi l'animanostrane per diminuire di membra diminuisce, ne cresce ancora per il crescere di quelle. Et oltre a questo ancor che ella sia di vna sola Natura, ba mentedimeno in Potentie fe tre diuerfe Potenzie, cio è lo Intelletto, la Volontà; & la Memodella aniria ; lequali Potenzie la fanno Jopra tatte le altre creature perfetta ; ne · si può chiamare anima perfetta, quella, che queste tre Potenzie non Intelletto habbia; & fono stati molti de nostri Theologi, che hanno detto che volonta & Dio nel creare lo huomo gli infuse queste tre potenzie nella anima a fi-Memoria. Padre per militudine della Trinita , @ per il Padre pigliamo lo Intelletto, per lo intel-- lo Spirito fanto la Volonta, Gr per il Figliuolo la Memoria; Gr tengono per certo, che questa sia la uera similitudine, & la uera ima-Volonta P gine, che hanno di Dio in-se le anime nostre. M. V. 10 non ueggo per questo doue uoi ui uogliate riuscire, ne che questo ragionamen-Memoria : so ui poteße feruire ad effortare i Giouani alle Virtuti , à a gli efercizi Accadémici . M. C. lo ui dirò io mi uolsi dipoi a Circunstanty, & per il fi-eliuelo,. disfi loro, Se noi conosceremo in questo modo noi stessi, & la nobilid delle Anime nostre; noi pur doueremmo spiccarci dalle cose Terrene, & con queste eccellentiffime doti, date da Dio alle Anime nostre, alzarci con la mente a uolo, alle cose alte, & celesti; & esercitare non come animali bruti di questo nostro composto la parte inferiore, cio è il corpo : ma come animali rationali la parte superiore ; cio è la anima, 😎 le tre posenzie di essa. Es in questo modo mediante lo Intellesto cono-Come per fceremo eso Dio; 👉 conosciutolo considerando gli infiniti oblighi che Pintelletto fi cono- bauemo seco , faremo forzati mediante la volonta ad amarlo , et amatolo manolta, non anner ed già mai, che egli ci esca della Memoria; fce Dio. anzi come grati continouamente lo reuerizemo, lo adoreremo, & goderemo la bonta di quello . M.V. mi piace questo nostro discorso, ma: queflo uenire in cognizione di fe steffo in questo modoscredo che allo Vni : nerfale fia molto difficile; ne fo uedere come possa cosi facilmente riuscire ad ogniuno .. M. C. non è impossibile M. Vincenzio mio far cosa: seffuna fenza fatica, ma per quella poca esperienzia che io hò di questa : cofa che è quasi niente, io giudico che la importanzia sia lo entrare per lania.

ma . .

letto.

Santo.

lu uia buona ; perche subito che uno piglia questa strada, egli comincia ad bauerne piacere, & gli pare ogni cofa facile, & ageuole; done altrimenti gli parrebbe ogni cofa mal ageuole & faticofa. M. V. S), ma quanti fono gli buomini ; che entrino per questa strada che uoi chiamate buona ? M. C. Tutti coloro che attendono ad aunicinarfi il piu ebe ei possono, in quanto però a queste nostre cose mortali, al Bene, & Bene che alla perfezzione, che non è altro che la Scienzia delle cofe; la qua Ga. le oltre a fare gli buomini migliori, gli fà ancora apparire infra gli altri, miracolofi: estendo cofa uerifima, fi come diffe il nostro Dan- Dance & se nel principio del suo Conuinio, con la Antorità di Aristotile, che la suo con-ultima perfezzione della anima nostra è la scienzia . M.V. Si ma uiuio. io miricordo pure che egli in cotesto luogo soggiugne, che ogni buomo tia è l'ulta non è atto ad acquiftarfiquesta scienzia . M. C. Egli è nero; ma per ma perfez questo non fitoglie che non possino esere molti, quegli che la possino ac. zione delquiftare. M. A. Deb di grazia diteci che impedimenti hanno secon- fira. do Dante coloro, che non fono bastanti ad acquistarla? M. C. quattro Impedimé se io me ne ricordo bene ; il primo è lo esfere impediti delli organi del ci che viccorpo, come fonoi Sordi, i Mutoli, i Ciechi, & fimili. il fecondo è tano l'acil lasciare superare la ragione dalla Malizia; il terzo, lo essere occupa- quistar la Ra dalle cure familiari à ciuilis de la vitimo lo ester vere in lucro de cure familiari à ciuilis de la vitimo lo ester vere in lucro de cure familiari de cure to dalle cure familiari ò ciuili; & lo ultimo lo effer nato in luogo da ogni fludio lontano. M. A. egli bà certo ragione, che qualunque di cotefle quattro cofe non lascia lo animo del huomo libero, & sciolto, da po. sere attendere alla speculazione de gli sludy, si come nogliono esfer quegli di chi vuol fare simile professione; ma adduceste uoi queste difficulsati a nostri Accademici? M. C. Perche no? M. A. O questo douette ésere vno somfortargli, & vno sbigottirgli da gli findij, or non uno inanimiriti come defideraui . M. C. Io lo feci perche io uolli che ei sapessino da che cose ei si hauessino da guardaresse ei uoleuano disentare ueri poffeffori delle scienzie, et non intendena io gia di parlare à tutta la moltitudine de circunstanti che era grande, ma principalmente a Gionani nobili della Città nostra che ue ne erano pure affai, a quali io mi uolfi & disi queste parole. O Nobilisimi Giouani Accademici, da Blorcazio che uoi conoscete gli infiniti oblighi che bauete con il Sommo Fattore;et ne alla gio altrefi la similitudine di quello dentro alle anime uostre, cercate di ri- nentu notrarui dalle baffe & uils operazioni, & efercitate di questo uostro com- tina alle posto come ueri cognoscitori del maggior uostro bene, la parte piu nobi- scientie. le , cio è la anima uostra ; Voi massimo che non hauete le parti del corpo impedite, ne indebitamente difposte . Voi dico che non lasciate superare la ragione dalla Malizia, talche ni faccia effer seguaci di niziofe elezzioni, onde seguendo quelle, babbiate ad bauere ogni altro cosa à uile.

10

### RAGIONAMENTI ACCADEMICI

Fiorenza Madre di molti huo mini eccel léti(sımi.

Duca ottimoPrincipe.

riréze heb be origine da Romani antichi

wile . Voi dico che non bauete cure familiari o ciuili, che babbino ates nere occupata di uoi, meritamente la miglior parte. Voi che nonne i deferti della Libia, o nelle ualli della Falterona, o in altri piu folitarij o feluaggi luoghi, nati, o nutriti fiete; ma in quella Prouincia, che già sopra tuite le altre bebbe il Dominio & lo Imperio, & particularmen. te in quefla nostra bella Città, infino a qui di tanti eccellentiffimi huqmini Madre, quanti noi steffe apete. Lasciate dunque gli efercizij manuali a quegli, che non conoscendo la nobilta delle anime loro, banno posto ogni lor cura & desiderio in possedere oro & argento; non per usarlo come douerebbono; ma per riporselo nelle loro arche, doue ne a loro, ne ad altri arrecchi aiuto o soccorso alcuno. Non siate nati uei in questa Città di ogni sorte di beni ripiena? Cresciuti in quei tempi che ella è gouernata & retta da vno così ottimo Principe? Non (olamente di ogni forte di nirtù amatore, ma nero rimuneratore di coloro, che in effe fi efercitano ? Seguitate adunque ardentiffimamente la virtuofa impresa di questa nostra Accademia. Efercitateni continouamente in esti fludy; Operate di maniera, che uoi non degeneriate da i uostri antichi Romani: da i quali sapete che la uostra. Città bebbe in gran parte origine . Et si come i uostri passati banno (empre in tutte le cose (per quanto però è stato loro possibile) immitato le azzioni de gli Antichi & virtuosi cittadini di Roma , cercate ancor uoi di imitargli in far pruoua di condurre in questa uostra lingua le scienzie, si come gia dalla Greca le conduffono nella loro i Romani ; i quali non le barebbono baunte se M. T. Cicerone non sifusse affaticato, & doppo lui tanti altri eleuati ingegni in conduruele. Non harebbon certo crediattemi i Romani conosciuta la bellezza della arte Poetica, Se Virgilio, Orazio, & Terenzio, & gli altri Poeti Latini, si fussino contentati di intendere per loro foli, Homero, Pindaro, & Menandro; ne si fussino affaticati in condurre nella lingua loro, oltre alla bellezza, a i fiori, & a colori, nelle loro belle composizioni, tutta la importanzia della arte Poetica. Non ui lasciate transportare dallo essempio di coloro, i quali se ben sanno, non. si curano di affaticarsi per insegnare ad altri; quali non so io come sapessino, se i maestri da chi essi impararono, non fußino per loro affaticati, o nero ad eßi fußino del faper loro stati ana-Imitate il Fattore dello Vniuerso, il quale essendo in se di se fles-1. lo contento, uolle non dimeno far noi altri partecipi dello effer fuo. Ingegnateui che i uostri sigliuoli, o descendenti non babbino ad imparar prima vna linqua forestiera, che effe scienze; Siate liberali delle Doti dateui da Dio , fi seme è flato effo in darleui liberale , & imitatelo che

bene ne bauese cagione. M. A. Veramense che il Iudizio del vostro Consolo

## LIBROUPRIMO.

Confolo mi pare che fusse molto da lodare, poi che egli elesse uoi a conforcare alli studij gli Accademici; perche ei mi pare che uoi lo facessi molto ardentemente, ne lasciassi cosa in dietro, da potergli spronare a quello che fusse utile loro, & della Accademia. M. C. lo feciquello che io seppi, per giouare a coloro che st esercitanano negli studij , & per in animire con il parlare che io faceua gli altri circuostanti accio aplicasfino lo animo alle uirtuti;cofi fuffe piaciuto a Dio che le mie parole fuffinostate bastanti a poter fare loro giouamento, si come io certo summamente il defiderana. M.A. basta che uoi facesti un proemio degnio di uoi, & della Accademia. M.C. bor(u M. Agnolo le allodole non fon buone di questo mese, ma di Dicembre & di Gennaio. M.A. infine ei non ui fi puo dire il nero, che pensate sempre che altri ui burli. M. V. deb lasciamo andare questi ragionamenti, & se se egli ui piace uegnamo un poco a ragionare della lezzione, che per la mia parte io resto assaibe. ne satisfatto del Proemio, leggesti uoi Sonetto alcuno del Petrarca o esponesti alcuno de bei luoghi di Dante? M.C. Io fo che noi nenerate il Petratca, & ammirate Dante; ma non fo gia per hora qual ragionamento ui piacesse piu di udire , sopra del uno o sopra dello astro. lo in nero non ui posso contentare di amenduoi ad un tratto, perche io lesi quel luogo di Dante che dice.

. Mille desiri piu che stamma caldi

Strinfermi gli occhi a gli occhi rilucenti

Che pur Joura il Grifone stauau faldi. Come in lo specchio il sol non altrimenti.

La doppia fiera dentro ui raggiana

Hor con uni bor con altri reggimenti .

M. V. Io credo certo che questo sia un luogo molto bello M.A. sima io non sò uedere come dalla fine del suo proemio egli passassi a questo ra gionamento, che l'uno non paresse staccato dallo altro, perche ei mi pare che eisieno infra loro molto diuersi. M. C. 10 ui diro, poi che io hebbi confortati gli Accademici alle Scienzie, & auvertitigli di quelle quat- Aristorile tro cofe, dalle quali fi baueuano a riguardare, che non gli impedisino da gli fludy, io nolli mostrar loro i mezi per i quali ei posenano pernenire Cognitioalla perfezzione delle Scienze. M.A. & quali fono quei mezi? M.C. ne fi acqui. sta per i fe noi uogliamo credere ad Aristotile, ei si uiene in cognizione di tutte fenti. le co se, mediante i sensi, infra i quali il principalissimo di tutti gli altri e L'occhio quello dello occhio;ctoè il uedere del quale Ariftotile nella fua Metafifi- ci moftra ca,dice,che egli folo e quello che ci mostra piu che alcuno altro la differe le differen zia delle cofe;conciofia che mediante quello, fi nà inueftigando, & ricer- che altro cando la certa esperienzia di sutte le cose che sono m Cielo, or in terra; senso : I٩

### **RAGIONA MENTI ACCADEMICI**

La qual cola fu cagione che io presi ad esporre quel passo che poco fà ui eißi. M.V. Ricordateui noi doue si tronana Dante quando disse co-Matelda. tefti nerfi? M.C. egli hanena gia (guidato da Matelda) paffato il finme che fiz. Letheo Letheo, & da lei era Stato offerto a quattro Nimfe, dalle quali poco dop fiume. po si trouana effere stato condotto inanzi alla sua Beatrice; nel qual Beatrice. luogo poi che fù arriuato, dice che mille destri piu caldi che fiamma, Grifone. Strinsero gli occhi suoi, a gli occhi di Beatrice, quasi stanano faldi sopra il Grifone. M.A. che uuol dire Dante in questo luogo ? o che intende egli per Matelda, o per le Nimfe, o per il Grifone; che per Beatrice lo io chi egli intende. M. V. a questo uorrei rifpondere io con licen-M.C. dite di grazia. M.V. lomiricordo zia però di M. Cosimo. infra molti altri luoghi che io ho confiderati di Dante, di hauere ueduto questo piu nolte , con attenzione : & letto quel che fopra di effo ne dice Francesco Francesco da Buti , 🖝 il nostro Christofano Landini ne i 'loro comenti ; da Buti. iquali dicono che Dante per Matelda intendeua, la Dottrina, et la autori Criftofota Sacerdotale, per le quattro Nimfe le Quattro Virtuti Principali, per ro Landi**no.** Beatrice la Teologia; & per lo Vccello grifone ilquale serve ancora per Matelda imprefa & arme di cafa nostra, intendena la diuina & la humana esten. per la dot zia di Crifto; ne potena certo Dante pigliare altro vecello che piu protrina. priamente dimostrasse ( per essere di due Nature) la essenzia Diuma gr Beattice per la Teo humana del figliuolo di Dio; bora seguitate il resto uoi M. Costmo. logia. M.C. noi hauete esposte tanto bene queste parole, & dichiarato tan-Grifone per la es- to apertamente le allegorie di questo passo, che a me sarebbe grandissimo piacere che noi andassi seguitando di dichiarare il resto. M.V. non fentia di Chrifto. non a uoi tocca. M.C. lo son contento; ma aiutatemi almanco, er uoi & M. Agnolo con il domandarmi delle cose, che in questa maniera mi souverranno meglio. M.V. della buona uoglia, dite su adunque perche cagione disse Dante in questo luogo, mille desiri piu caldi che fiamma? M.C. Non crediate che egli ponesse mai in tutto il suo Poema Parola alcuna a cafo; però ui dico ( lafciando da parte, che in que-Dehre. fla nostra lingua desire & desiderio è tutto uno ) che infra gli antori è Amore, & flata grandissima disputa sopra lo amore, & il Desiderio, della qualcodefiderio fa gia miricordo che il nostro neramente Dottisimo Verino nelle sue nati ad un prime Lezzioni Accademice, parlo molto lungamente, & con grandifparto. sima satisfattione dello uniuersale; però lasciando per hora da parte Marco questa disputa, che sarebbe troppo lunga; dirò solamente, che amen Tullio. Dionifio. duoi nacquero di un seme in un sol parto, ma che prima apparse fuora lo Auguftino Amore, che nascesse il Desiderio, secondo la oppenione di M. Tullio: Or Defiderio Dionisio, & Augustino, & molti altri Teologi ancora, tengono che il naíce dal-Desiderio nasca dallo Amorezconciosia che quelle cose che noi amiamo, lo amore. generino

generino in noi un certo placere, & che questo placere generi un moto. dentro nella anima nofira, il qual' molto è chiamato defiderio, per il che Defiderio fecondo coftoro non è altro il Defiderio,o uogliamo dire il Defire, che un moto della anima nostra ; la quale anima come dice Aristocile nel libro della Respiratione, fa tutte le sue operazioni con il Caldo; il nostro Poe. ta adunque chiamò confiderasiffimamente i defiri, Caldi non effendo essi defiri altro che. Moti delle operazioni d'essa Anima, si come molto bene dimostrò di bauere ancora intefo in quello altro luogo del diciottefimo del Purgatorio, quando diffe.

Cosi l'Animo preso entra in Desire. 22

Che è moto spiritale,

Doue egli dichiarandosi da se stesso disse come uedete che Desire non era Defire è, altro, che moto fpiritale. M.A. infino a qui stà bene, ma io non so gia nedere perche egli feli facesse piu caldi che fiamma, diteci un poco questo ?. M.C. Aristotile come noi sapete dice che questo nostro fuoco chemoi babbiamo quaggiù in terra, non è ueramente fuoco ; ma è una teriale. foprabbondanzia di Calore, non altrimenti che il diaccio è una soprabbondanzia di freddo nella acqua; Gr che questa soprabbondanzia gli aniene, per trouarst egli in materia contraria alla sua Natura; O che uolendo egli uincere la refistentia che gli fà esta Materia uie pin si incende, or in questo modo questa sua Calidità grande uiene ad effere ac- Calidità cidentale, & non Natural e . Dante adunque in questo luogo, uolendo del fuoco mostrare il grandisimo & naturale Amore, che egli portana alla sua Beatrice, dice che i desiri suoi erano piu caldi che le fiamme, mostrando che il Calor naturale come e quello de nostri cuori, e in uero molto mag- Calore na giore che lo accidentale. M.V. Deh ponghiamo fine a questo ragionamento, io mi ricordo pure che noi diceste che noleni parlare de gli occhi, atteso che per la neduta di quegli si discerneus maggior differenzia delle cofe, che per alcuno altro fenfo; & pero ragioniamo un poco di loro che io per uno ho molto caro questo ragionamento. M. C. voi sua oppebauete da fapere che secondo Platone gli occhi suno instrumenti del corpo tamo nobili, che egli crede che per il uedere primieramente, & dipoi per lo udires fi acquisti la sapienzia : slche Aristotile ancora nel primo dell's Métafifica afferma, dicendo che il uedere , & lo udire fono i fenfi : tone quan della disciplina ; & Lattanzio firmiano gli chiama Finestre della Mense, & il nostro Divinistimo Dante nel suo Convivio gli dice balconi della Anima. M.V. Questa tanta Nobilità, & prerogatina de gli occhi mostri è certamente cosa grande. M.A. si certo Orio sono uno di quelli che piu nolte ho bannto grandisimo desiderio di sapere come eglino sieno fatti, fiche fe io credeffe che nello effor questo luogo, M. Cofimo nc.

moto (piritale. Fuoco ma

¿.acciden-. cale.

turale è maggior che lo accidentale. Platone & nione de gli occhi. Arristotile con Pla to alla op penione de gli occhì. Lattantio firmiano Dante nel conuinio,

# RAGIONAMEN TI ACCADEMICI

ne banesse parlato punto, lo grauerrei che ei fuße contento di racconsarci quello che sopra cio ne disse. M.V. Egli è impossibile che dichiarando egli questo paffo, ei lafciaffe questa cosa in dietro; anzi so che per amor uostro et mio, farà contento di replicarci al presente quel che allho rane diffe. M. C. Io ne parlai affai lungamente, ma non so gia come io mi fatisfacesse in quel tempo a gli afcoltanti, ne come al prefente io sia, per satisfare a noi; pure per non mancare di quello che io potro, auuertite di grazia; ma perdonatemi prima se uoi sentisi che io mi feruise di alcuna uoce o nome, non cosi riceuuta dallo uso comune della lini: gua nostra, ancor che giusto il mio potere, io ne userò pochi, & solamente quegli che hoggidì, ujano contineuamente i uostri Medici è Fifici o Cerusici che esi si siano. M.F. Dite dite che noi non saremo cosi seneri Chi norra ridurre le giudici , che fappiamo bene che chi uorrà ridurre le Scienzie & le Arsi sciencie in in questa lingua, fara forzato a feruirfi di molte uoci Latine o Greche, lingua Fio: come gla feciono i Romani, & particularmente Sicerone, quando conrentina la ra forzato dusse la maggiore parte della Filosofia, nella lingua Latina. M. C. Hora afcoltate ; Voi hauete da sapere, che lo Occhio viostro è composto di diuersi corpi, come sono Nerui, Tuniche, Tele, & humori; & il na-Greche & fcere & il crefcere di effo, uiene dalla parte dinanzi del Ceruello, il qual Ceruello come uoi japete si divide in due parti ; cio è nella parte destra, Odio di 🕁 & nella parte sinistra. Da queste due parti del Cernello dinanzi, nascoche fia cóno due Nerui che i Greci chiamano Optici, che altro non fignifica in lingua nostra, che Nerui Visiui, iquali sono dentro uoti, & hanno più di una scorza, o uogliamo dire spoglia. Questi duoi Nerui partendosi in due par dalle due parti dinanzi del Ceruello, uengono apunto ad unirsi insieme, dirimpetto à doue le due parti del Ceruello dinanzi, fi unifcono infieme; Nerui nio in questo luogo diuentano un neruo solo uistuo o uoto; ilquale di nuouo fi ridiuide in duo altri nerui uifiui & uoti , uguali & fimili l'uno allo altro; iqua'i compariscono di poi fuora delli duo ossi concani della faccia nostra; nel qual luogo, come in propria loro sede, aprendos a guisa di Tromba formano gli occhi. Come se per esempio uoi pigliasi un paro di seste da rapportare, & apertole ni immaginassi, che le due punte di uerso uoi, sussino li duo nerni che si partissino dalle due parti dinanzi, che io ui dissi del Ceruello; & che doue è il perno di effe, fuffe quella congiunzione, doue gli duo nerui diuentano un neruo solo, & l'al tre due punte di fuora tornatesi a ridiuidere in duo altri nerni, allar-" gandosi come dicemmo a zuisa di Tromba, formasino esi occhi. M.A. questo è quanto a Nerni noi diceste pure non so che di I uniche. M.C. A scoltate di mazia, Molti hanno creduto che gli occhi nofiri siano com-Tuniche. pofi di quattro Tuniche, & di tre humori ; & alcuni altri di fette Tuniche

a feruirli di uoci

Latine.

pofto. Ceruello

ti.

fiui.

fi diuide

niche, & di quattro humori. M. A. guesta è una gran discordanza. M.C. egli è uero ma manzi che io resti mi ingegnerò di accordarui infieme quefte differenzie. M.V. Seguitate dunque. M. C. le intendo di parlare prima delle Tuniche, poi che M. Agnolo me ne bà Tuniche ricerco, lequali bauese da fapere che realmente non fono fe non quattro, de gli oc-& incominciandomi prima da quella dinanzi, che più alla ueduta nostra «hi.4. sidimostra, dico che ella è una grassezza bianca chiamita da i Medici la Congiuntina : perche ella è quella, che congiugne gli occhi al capo no Congiunfiro, Thà il fuo principio, E il fuo nascimento dalla cotenna del teschio; tiua. & da una certa pellicina che cuopre o ueste per dirlo piu apertamente dallo lato però di dentro le offa della faccia nostra; anchor che a questo nascimento concorra insieme quella pellicina di dentro delle Palpebre, or in qualche modo ancora, quella pelle che è attaccata alle offa concaue della faccia nostra, dentro alle quali ossa stanno come in lor propria sede gli occhi nostri ; & questa come dice il Berengario e realmente una sola Beregario Tunica; laquale non occupa d cuopre si come uoi potete uedere tutto lo occhio, ma la doue ella finisce, quasi a mezzo dello occhio, è la se conda Tunica, la quale per effere transparente come un Corno assottigliato di quegli delle lanterne, è chiamata Cornea : Et è questa Cornea. composta di quattro ueli sottilisimi fatti in questa maniera dalla Natura, accioche ella sia gagliarda, poffente, & forte, a refistere alle offele, che di fuori la potessino offendere; & accioche si come dice Auicenna se lo uno si scortecciasse, ui rimanghino gli Altri, & è nondi- Auicenna meno molto trafparente & lucida, accioche per effa possino paffare le (pecie, & che lo occhio possa nedere. La Terza Tunica di poi è quella che si chiama Vuca, la quale è forata come un granello di Vua, quan- Vuca. de e spiccato dal suo picciolo, er il foro suo e quello che noi chiamiamo la Pupilla, il color della quale appare spesso nero d'azzurric- Pupilla. cio. Ecci oltre a questo la quarta l'unicha, che si chiama Aranea, dal-Aranea. la similitudine delle Tele de ragnateli, come quella che e sottilissima, ma densa & transparente molto piu che un' Diamante. Queste sono le quattro Tuniche, parlando però realmente cioè la Congiuntiua, la Cornea, la Vuca, & la Aranea. M. A. Questa esposizione sta bene; quanto alla oppenione di coloro, che dicono che le Tuniche non sono se non quattro; ma come gli accordorete uoi con coloro, che dicono che elte fono fette? M.C. Coluro che hunno detto che elle fono fette, bno prefe queste tre ultime, cioe la Cornea, l'Inea, et la Aranea, et le banno diuise dicendo che la Cornea dalla parte di dietro, che alla ueduta nostra no ap pari/ce no e trasparête come la parte dinanzi,ma e fcura et dura, ct p que fo,bano detto che ella e una altra tunica; laquale da i Grevi fu chiamata Sclyros D

Sclyros, & da i nostri medici parlando in questa lingua, è chiamata la-Scrillotica Scrillotica; & in questo modo ne hanno fatto due ; ma perche in ueto elle banno amendue il lor principio & il loro nascimento da quella Scorza o Dura Ma- uogliamo dire spoglia de nerui ussini che uiene dalla Dura Madre, non so dre . no realmente se non una sola; ma dinanzi aparisce in un modo & di dietro in uno altro. Ne uoglio che uoi ui marauigliate, se io ho nominato qui primieramente la dura Madre, perche uni sapete che in ui disi, che quei nerui uisiui, che si partono dal Ceruello, haucuano piu di una spoglia; delle quali poglie, questa che dalla Dura Madre si parte è una, che forma la Cornea. Dividono ancora la Vuea come la Cornea, & la Secódina. parte di dieto chiamano la fecondina, per che da questa uiene il nutrimen to allo occhio, non altrimenti che dalla feconda nel corpo di una donna, Seconda. grauida, uiene il Nutrimento alla creatura che di gia è generata ; & in questo modo ne fanno due, ma perche il principio & il nascimento di amendue queste, uiene da quella Scorza de merui uisiui, che nasce dalla Pia Madre, ella ancora realmente non è senon una; Et in questo medesi-Pia Madremo modo, diuidono ancora l'Aranea, chiamindo la parte di dietro di effa, Retina: Ma per effere amendue formate dalla Scorza Principale. Retina. del Neruo visiuo, non sono realmente se non una. Si che boramai bauete intese le due dinerse oppenioni delle Tuniche; & le loro différenzie, che mi pare che sieno solamente ne i nomi, ma non nella essenzia realmente delle cofe. M.A. lo resterei affai fatisfatto di queste Tuniche, fe io uedesse in che modo stanno infra esse, li quattro humori. M.C. Coloro che diuidono la Vuea chiamando Vuea la parte dinanzi, & fecondina la parte di dietro, dicono che infra l'una & l'altra di queste è lo humore che ei chiamano Albugineo, ilquale passa per il diritto della: Humore albugineo Pupilla infino alla Cornea; & perche questo humore uicino a detta Cor nea è piu lucido & piu chiaro, che altroue, diuidono ancora effo in duot Humore bumori, chiamando la parte dinanzi humore Etereo & la parte di dietro humore albugineo; ma in ucrità effo humore non e fe non uno, peretherco. che perquanto hano confiderato diligentemente gli Anatonisti di boggi, che come fapete ci (ono eccellentifimi molto più che gli Antichi, gli bumori non sono se non tre; de qualigli altri duoi , l'uno chiamato Vitreo, Humor ui & l'altro Cristallino, sono amenduoi nella Aranea. ma l'uno inanzi treo. allo altro; per ilche coloro che dividendo la Aranea, chiamarono Ara-Hamore nea la parte dinanzi, & retina la parte di dietro, dicono che nella Recristallino. sina e lo humore Vitreo, simile al Vetro minuzzato, & strusto; & che nella Aranea è lo bumore Cristallino molto piu duro che il Vitreo, O molto piu lucido che uno Diamante ; iquali humori uengono amenduoi dal nerno principale nifuo. Onde Alace antichilfimo scrittore dice sche Alace ... dalle. 1 11

·dalle parti dinanzi del ceruello, e mandata per questi nerui la uirtù uifina infino a questo bumore Cristallino, che egli chiama Spera glaciale, or che quindi fi crea il uedere. M.V. affai ragioneuolmente ci bauete satisfatti quanto a questa parte, ma io uorrei ancora andare piu ol-M.C. circa che cofa ? M.V. uorrei sapere questa forza del uetre. dere che cosa ella sia; & onde ella nasca, o come ella si generi. perche io mi ricordo di bauer sentito qualche uolta disputare, & da grandissimi litterati, de quali alcuni teneuano, che il uedore si causasse da i raggi delle cose uedute, che passassino ne gli occhi; & alcuni altri da i raggi che uscissino da gli occhi, & andassino a trouare le cose atte a uedersi. M.C. Grande e stata certamente questa disputazne so come io mi ardisca di ragionarne, pure per contentarui, uedro di dirui quel tanto, che allho ra sopra questa cosa discorsi. M.V. di grazia, che io so che questoragionamento non dispiacera ancora a M. Agnolo. M. A. non certo, anzi non poteuamo hoggi dispensare meglio questo giorno, ne poteua io ritrouarmi in luogo, che io bauesse maggior piacere, & pero seguitate se ui piace. M.C. Alcuni de Filosofi antichi credeuano, che si come il Sole Vedute co me fi caufi e il cuore del mondo, & con il suo girare scompartisce il lume, & mediante effo lume, infonde la uirtu sua nelle cose inferiori; cosi facesse ancora il cuore dentro a i corpi nostri ; pensando che egli con il suo moto, quali se dir sipotesse eterno, agitando il sangue, che egli hà intorno a se, mandi mediante quello alcuni spiriti in tutto il corpo, & che quegli spiriti portino con effu loro alcune scintille di lumi particolarmente in ciascuno membro ma principalmente negli occhi, come in luoght piu rileuati, & eminenii; conciosia che essi firiti, essendo di natura leggierisimi, & fottilisimi, fiano molto atti ad falire ad alto; & che effo lume portato da eßispiriti, pin nolentieri, & pin ampiamente, che per alcuna altra parte del corpo apparisca, co uenga fuori per gli occhi; csfendo essi occbi, piu che alcuna altra parte ancora del corpo transparenti, & lucidisimi, o molto atti a riceuere esi lumi. Et che nel Ceruello o negli occhi fia alcuno lume, ancora che poco; fi uede per molti animali, che ueg geno nella ofeura Notte manifestamente; gli occhi de i guali si uede che chiaramente Scintillano, er nel uolsare delle tuci di quelli, fi uede alcu. na uolta in eßi un' certo cerchio, che manifestamente ba qualche luce. .M.V. El iv miricordo che Plinio dice, che Tiberio Imperadore haueua gli occhi di tale Natura, che nella notte destandosi, per alguanto spazio di tempo, uedeua ogni cofa, come se fusse stato a luce chiara. M.C. 1l Celio ancora nelle sue lettioni antiche, afferma questo medesimo esser a lui interuenuto. M.V. o non fi dice egli che Augusto haucua gli oachi picni ai tanto fplendore , che chi fifamente gli riguardaua , ne rimaneus abbagliato,

Spera gla ·ciale.

> 'Che nel ceruello, & negli oc chisia alcun lume.

Plinio. Tiberio Imperado rc.

M.Tullio. Auguito.



d'accordo quello 21 lume de

M. Tullio abbagliato, come da una troppa luce. M.C. Et Platone nel Timeo uo-& Platone lendo dire le ragioni del uedere, diffe, che Dio fece partecipi gli occhi nostri del fuoco, non di quello che abbruccia; ma di quello che soauemente illuminando, arreca il Giorno a i mortali; & che nel giorno fi uegli occhi. dena percioche da gli occhi uscinano certi raggi , i quali uniti di poi coni raggi del giorno , la done le punte de i raggi de gli occhi arriuauano,inficme con i raggi del Giorno, nelle cofe uisibili, o uogliamo dire nelle specie, diuentando in quel luogo quasi che un corpo solo, causauano n vedere. M.V. si ma Aristotile la intende altrimenti. M.C. è uero ma io credo poi che ui harò addotta la ragione di Aristotile accordarni se io saprò con la antorita pero di qualche homo da bene, insieme

del uedere.

caufi.

l'uno & l'altro di questi gran Filosofi. M.V. hor questa fi fard co-Aristorile sa che io hard molto caro di intendere. M.C. Aristotile non uuole & fua op- a patto alcuno che il uedere fi causi da i raggi che ejchino da gli occhi nostri, ne che eglino habbino in loro fuoco o lume alcuno; & dice, che se gli occhi baueßino in loro detto fuoco, & che ei uedessino medianse i razgi che uscissero di loro, che quando questi tali raggi arriuassero sopra della acqua si ammorzerebbono la uiniù del uedere, or arrinando sopra il ghiaccio si spegnerebbe del tutto essa veduta; Conciosia che tutti i corpi che partecipano di fuoco, patiscono delle cose Et soggiugne, che crede che Platone, & i suoi seguaci se bumide : ingannassero, a dire che negli occhi fusse fuoco, da questo; cioè che essi non conoscessino bene la ragione, per la quale aprendost, o scrrandosi, o uero stropieciandosi spesso & presto gli occhi, ei paia qua-Stroppicfi, che egline esca un certo che di fuoco ò di lume; laqual cosa Ariciamento de gli oc- stotile afferma, che accade non perche ne gli occhi sia suoco, o lume alcuno; ma perche quel ueloce mouimento, fà parere in un certo modo doppia quella steffa cofa che in uero non è je non una. Soggin. gnendo che la parte nera dello occhio, bà in se un certo splendore, se come banno tutti i corpi che banno grandisimo pulimento; & che La Pupilla e un folo obbietto, laqual uede, & riluce; & che in. quanto che ella riluce, manda fuori alcuno splendore; & in quanto che ella uede, ella discerne quello stesso splendore, come se di fuora se le appresentusse; perche quando lo occhio si muoue nelocemente la parte nera di effo si transferisce al luogo di fuora, doue gia la pupilla hausua prima mandato lo splendore, & inanzi che effo splendore fusse mancato del tutto, ella lo ricene come apporsasogli di fuora. Laqual cosa non interniene quando lo occhio si muoue piu tardi; percioche lo splendore prima suanisce, & si perde, sbe la Pupilla poffa arrinare la done ella lo poffa difcernere. Et che questo

questo interviene piu ne luoghi oscuri che ne gli altri ; perche la abbendanzia del maggior lume, fi inghioti, ce, . O. fà diuentare uano in m certo modo, quel poco lume, o splendore che hanno in loro i corpi puliti, come sono gli occhi nostri; & è di oppinione, che non per i raggi che si parsono da gli occhi, ma per quelli che si partono dalle specie, si causi il uedere. M. V. Allo accordare questa cola ti uoglio. M. C. Ancora che come uoi sapete io non habbia mai fatta professione di Filosofia, ma nonpur salutatola non che altro (come si dice) dalla soglia, desideroso non dimeno già di intendere il uero di questa cofa, miricordo di hauer letto appresso di Autori approuati, che Aristotile contende piu contro alle parole, che contro alla sustanzia della sententia di Platone. M. V. Come cofi? M. C. Diron- Oppeniouelo, quando Platone dissenel suo Timeo, che gli occhi nostri era-. ne di Plano partecipi del fuoco diffe chiaramente che non intendeua di quel tone circa fuoco che abbrucia, tal che si hauesse ad ammorzare nella acqua, o, gli occhi. aspegnersi del tusto nel ghiaccio; ma di quello che suauemente illuminando, arreca il giorno a Mortali; iraggi del quale, si come fanno i. raggi del Sole, non patifcono come uedete ne di humido ne di frede. Trouai ancora appresso di costoro, che il uedere non si causa /o+ do. lamente da i raggi che si partono da gli occhi, ne solamente ancora da quelli che si partono dalle specie, ma si bene da amendue queste sorpi di raggi; percioche in quel medefimo instante che si addrizzano gli occhi nostri a guardare (per modo di dire) in quel muro, in quel medefimo instante ancora si partono da quello stesso Muro certi raggiluminofi, & vengono ne gli occhi nostri; percioche tutte le cofe colorate hanno in loro steffe qualche lume, & nel riscontrars che fanno infieme questi raggi, caufano vna certa conueniente Armonia di Vedereon Proporzione; dalla quale nasce il vedere; & in questo modo, non de nasce. pare in herità che infra Platone & Aristotile , sia disparere alcuno cir- Platone & ca alla effenzia, & alla sustantia della cosa, ma solamente cir- Aristotile M. A. Bella è certo questa uostra pnione di figran ca le parole. M. C. Bella ueramente, ma non già mia. M.A. Sò Filofofi. bene che la innenzione non è stata vostra, ma vostra bè io intesa, quanto allo bauerla così acconciamente detta in questa nostra lingua. M. F. Donde la cauaste uoi per uostra fede? М. С. 10 nolli in quel tempo uedere chiunque haueua comentato Aristotile sopra quel libro che egli fece del Senfo, & delle cose sensibili; nel quale egli tratta di fimile cose, & infra molti comentatori degni di grandisfima lode, Trouai che il Leonico mi sudisfece molto; Si che Leonico. le noi bauessi desiderio di nolere nedere queste cose piu largamente, o piu

il fuoco de

daccordo.

Digitized by Google

ampiamente ,

ampiamente, meglio da gli scritti suoi, che dalle parole mie potrete esferene sodisfatti. M. V. Noi siamo per hora contenti di questo; ma replicate di grazia quei primi tre uersi :he uoi esponesti, che allhora mi fouuenne un certo dubio, ilquale io lasciai in pendente, per non interrompere il corso del uostro dire, & forse mi tornerà nella Mente, che io barò caro me ne possiate dire il parere uostro. M. C.

- Mille desiri piu che stamma caldi • •
- Strinfermi gli occhi a gli occhi rilucenti. "

M. V. Non piu Non piu io me ne son ricordato, ei pare che Dante in que fto luogo fubito che egli arriua inanzi alla sua Beatrice mostri di hauere ne gli occhi fuoi, uedendo gli occhi di lei, un piacere inclimabile; & questo medesimo in cento mila luoghi ancora raccoma il Petrarca esser interuenuto a se stesso nel guardare gli occhi della sua Madonna Laura " lasciando pero da parte per hora le allegorie, io desidererei di sapere onde na sce che gli innamorati sempre ò si lodano ò si lamentino, de gli occhidelle donne loro; & dicono che essi son sempre stati, la cagione del loro inuescamento piu che alcuna altr 1 parte, u membro del corpo, delle loro innamarate? M.C. Di questo ne douerrebbe essere buon giudice M. Agnolo, & ancor uoi che hauete amenduoi prouato forse non meno dime, questa uirtu, questa posanza, & questa forza che banno. gli occhi delle uostre donne. Le quali voi M. Agnolo con lunga offernazione hauete offeruate, & uoi M. Vincenzio con le uostre leggiadre, & belle rime hauete tanto altamente honorate. M. A. Molto pre-Sto ui uolete uendicare dello bauerui boggi noi, qualche uolta punto con il nostro parlare. Ma uoi donereste prima contentare M. Vincenzio, or dipoi burlare con amenduoi quanto ui piace, che ne siemo contenti. M.C. Vuoi sapete chi gli huomini naturalmente, piu che da alcuna altra coja fon presi dalle lusinghe, & dalle carezze, che son fatte loro da quelle persone che esta amano. M. V. Vero. \_M. C. E non è nel cor po nostro nessun membro, ò nessuna parte, che tanto dimostri ese lusin-Occhi di- ghe, o carezze, quanto fanno gli occhi; i quali con i lor narų fguardi, danno manifestissimi indizio delle interne ascase affezzioni, o uggliamo le lusinghe dire affetti de gli animi nostri; & che cio sia il uero? Seruaci questo per esempio, che ei si uede che uoltandosi gli occhi delle persone da noi amate, alcuna uolta in uer/o di noi, ci mostrano manifestissimamete, bora vna certa Clemenzia, hora una compassione, alcuna uolta vno odio, al-Effetti de cuna uolta un nero amore, et alcuna altra uolta una certa Maninconia, et gli occhi · il piu delle uolee vna pronta allegrezzasciajeuna delle quali coje è basta te, da per se sula, canandone pero lu odio, non che inste insteme, si come il piu delle uolte in un cafo fimile, internengono, conoscendole noi

moltrano & le carez ze .

#### LIBRO PRIMO. 16

nel riguardare attentamente ne gli occhi loro, non solo ad inretire & alegare gli animi de gli buomini , ma non che altro quegli delle fiere @ de gli animali bruti. Alcuni altri ancora hanno detto che glioc- Li occhi chi ne i corpi nostri, sono quasi che la Sedia della anima, & non si son la sede discernendo come poco fà dicemmo da alcuna altra parte del corpo bu- della animano, piu espressi segni delle interne & ascose affezzioni de gli animi ma. nostri, che da loro; è cosa conueniente che lo amore il quale in uero non e altro che vna affezzione, o affetto della Anima, si crei in esa Anima. M. A. Et che e per questo? M. C. E che coloro che desiderano la anima della persona della loro amata, uanno dietro alla Sedia di essa anima che sono gli occhi, & desiderano grandissimamente di toccargli, & toccandogli banno grandisfima & quasi inestimabile dilettazione, come se quasi proprio toccassino esa anima. M.A. Non mi difpiace questo uostro discorso, ma ditemi, donde nasce, che alcuna. uolta vna certa modestia di vna buona creanza, & vna conueneuole Cagioni uergogna, che talhora si sparge per le guance delle persone Amate, ri- di farsi a--splendendo quasi come una uermiglia rosa, & vn muouer di occhi pieno mare di modestia, è molto piu spesso cagione di fare innamorare altrui, che vna gran bellezza di alcuna donna ancor che sia riccamente ornata?

M. C .. Aristotile fe io miricordo bene dice , che quella creanza , & Aristotile quella bonorata uergogna, che si scorge piu che in alcuna altra parte in & fua ope effi occhi delle persone Amate, è quasi una certa Potenzia delle anime lo innamo loro, che forza le anime nostre, esfendo le anime delle persone amate & rarfi. de gli amanti di una medesima Natura, ad amarsi l'una l'altra; conciosia che noi ueramente amiamo le anime delle nostre innamorate, molto piu che i corpi : & che cio sia il uero, ne da manifesto segno, il uedere subito che è morta la donna di alcuno, che colui non ama piu quel corpo come quando era uiuo; ma si lamenta di non uedere in esso quella anima, che gli soleua dare & uita & moto: & questa fu la cagione per la qua- Petrarca. le si doleua tanto grandemente il Petrarca, poi che fumorta Madonna perche si Laura, che e' si fusse spento quel sole, che soleua far luce a gli occhi dolfe do--si come qual si è l'uno di uoi si può ricordare che egli fà nella mag- po la motgior parte di quei sonetti, & di quelle rime, che egli fece doppo la mor- te di Laute di quella; si che queste sono le cagioni perche tanto si lamentano o firallegrano, o firammaricano o fi innnamorano gli amanti de gli occhi delle loro amante: M.V. In questo medesimo modo adunq; uolle dimo Strare ancor Dante che gli occhi di Beatrice caufauano in lui simili effetti, chiamandoli defiri piu caldi che fiamme. M. C. Cosi la intestio M. Vincenzio, & fe uoi impetrassi altrimenti questo luogo, mi farà grato udire la openione uostra. M. V. 'Ne piu bella, ne migliore: cfposi--

efposizione di questa saprei certo darci. M.A. Deb per nostra fede torniamo à quel uerso che uoi diceste.

", Che pur soura il Grifone stauan saldi.

M. C. Poco haremo bora mai che dire sopra di questo, perche se uoi ben ui ricordate M. Vincenzio nel principio di questo ragionamento, diffe che Dante parlando Allegoricamente intendeua per Beatrice la Teologia; & per il Grifonc la humana & diuina effenzia di Christo: si che uolendo egli dimostrare, che oltre alle molte altre cofe, che ua confiderando la Teologia, confidera pu che alcuna altra cofa, essa diuina 🛷 humana estenzia di Christo, disse che Beatrice teneua gli occhi faldisopra del Grifone. M. A. quando uoi non hauessi per un giorno dato altro trattenimento che questo à uostri Accademici, à me pare che uoi gli intrattenessi con cose diletteuoli & utili. M C. Io non gli intrattenni certo con altro, perche, ancor che io fuffi rifoluto di dichiarare gli altri tre uersi che seguitanano, doue accadeua dire molte belle cose delle uedute, & della forza & della natura de gli specchi, & del Sole; io non potetti, però che auanti che si incominciasse aspettammo un pezzo alcuni che mancauano, & il ragionamento che io ui bò racconto, durò tanto, che era bora mai presso che finito il giorno; & non harei quando bene haueffi incominciato, potuto finire il discorso, che si aspettaua di fare, fopra le dette cofe, fenza difagio, è molestia de gli ascolianti: Cr però in effecutione del poco sapere mio diffi a gli Accademici, che seguisando quei nostri esercizi, & imparando da quiui inanzi da gli altri Accademici, che dopo me doucuano salire in quel luogo, molto piu che ionon fapeua in quel tempo; mi ingegnerei quando però altra uolta ui bauessia falire, per quanto io potessi di dar loro di me maggiore sodisfazione. M.V. à questo modo finiste uoi adunque questo ragionamento quasi che al pari del giorno, come habbiamo fatto ancor boggi, che mi pare che fia gia molto tardi : O hauendolo paffato virtuofamente O piaceuolmente, a me parrebbe che noi andassimo a uedere il Nestunno, & queste altre cole, & di poi ci auiassimo in uerso cena.

M. A. Io lodo questo uostro parere, però andiamo, ma donde comincerete uoi M. Cosimo a mostrarci queste cose? M. C. Se ci non ui paresse faticatornare infino alla Porta da Via, comincerei uolentieri di quini a dirui il tutto, & di poi procederemmo per il resto delle stanze. M. A. Con questo che noi ce ne andiamo poi per questo bel uiale, og ce lo godiamo infino alle mura, & di quiui poi ce ne andremo poi da Santa Ca- Sinta Caterina & per via Mozza. M.C. Eccoci di già alla porta. lo come altra uolta ui accennai, fubito che arriuaua qui dentro alla Por-

ta, uolcua che dalla stra la msino colà alla Sala, che come potete giudicare

terina.

dicare ci è vna larghezza di diciote o braccia, si andasse per vno andito largo fei braccia, perche doue e cotesto muro io uoleua gistarlo in terra, Or di quà or di là metteua a due a due, due coppie di Colonne, scompartendo ugualmente questa largbezza, & posato sopra dette Colonne il loro Architraue Fregio & Cornice, noleua gittarui fupra una uolta a mezza botte in aria, riquadrata con certi scompartimenti, & con buone proporzioni ragioneuolmente scompartita, & lungo il muro del. la strada di qud & di là faceuarigirare questo andito, o uogliamo dire loggia, per infino alla muraglia uecchia, che uoi uedete qua da mano defira: nel qual luogo uoleua che rigiraffe ancora detta loggia; fi Loggie p come io la faceua rigirare di coftà uerfo la finistra; tal che questa uerso la state & Chiarito, per effere uolta a riceuere i Soli di mezogiorno; Sarchbe flata per lo inuna loggia per la inuernata Caldiffima, & cotesta a rincontro per la uerno. state freschistima; & sopra dette loggie faceua poi tutti terrazzi scoperti, accio che le stanze di sopra, bauesino & aria, & Soli, quanto altri uolesi . bauendo rispetto che tal uolta ui sarebbono potute uenire ad habitare, alcune delle parenti di Monsignore, come o la cugnata, o la forella, o le nipoti, le quali noleua che fuori del conforzio della famiglia, banessino queste commodità. M.V. Et del resto di questo fpazio di qui da baffo che fe ne faceua ? M.C. Faceuane duoi Cortiletti, che mettendo in mezo la entrata Principale ueniuano per lunghezza dodici braccia, & dieci per larghezza, & lungo il muro della Sala accomodaua una spalliera di Cedri che per esser il luogo molto difeso, si Spilliera accomodaua una spalliera di Cedri che per esser il luogo molto difeso, si di Ceeti. farrebbono eccellentemente mantenuti. M.A. Molto piculi ueniuano quefli cortili? M.C. egli e nero, & lo faceno per faluare il pin che io potena la muraglia necchia, & se noi considerate bene, ancor che ei paressero duoi, non erano in fatto se non uno, ma interrotto da questo andito, o loggia del mezo : & olire a questo potendo lo occhio correre di quà & di costà, & ne Cortili & nelle loggie, haueua aflai conueniente spazio da slungare la ueduta : & questa corrispondenza delle cose gli daua una grandissima grazia, perche quaggiu da mano deftra, uenua una entrata per la quale si arriuana nel Salotto, & costaggiu da mano finistra ucniua una altra entrata, che dando prima di se commodità alle scale che andauano et da basso & da alto, ne prestaua la entrata ancora in chiefa. M.V. Si ma ueniuano à morire in quel muro della Sala il Fregio, l'Architraue, & la Cornise che erano sopra le Colonne? M.C. Non che io lo faceua rigirare gu per il muro, & riunirsi poi con quelle delle loggie che di quà & di là ueniuano nelle Teste : & perche ci fußino susse le corrispondenzie, faceuo nel detto muro certi pilastri piani, con un dito foto di aggetto, iquali a coppia per E

pia per coppia, corrifondenano a punto alle colonne che di quà & di la neniuano a far loggia qui lungo la sirada. M.V. Hor ui dico io che questa cosa mi piaceua, ma ditemi se in questi cortili andauano altri ornamenti? M. C. Di sopra ui andaua per tutto vno ordine di balaustri , che feruiuano con il loro dauanzale per appoggiatoio a Terrazzi scoperti, & quinel mezo de Cortili, uoleua accomodare due statue antiche di marmo, l'una delle quali è colà in quella camera, senza Gambe obraccia, lequali uoleua che posassino in su certe base, nel mezo di ciafcuno cortile : & che con la altezza delle loro base, & della loro gramdezza, arriuaffero appunto alla altezza delle Colonne che sono braccia sei & mezo: & di questa uolena faccendoli fare a Francesco Scultore & Gambe, & braccia, si facesse quello Dio che gli Antichi chiamarono Buono Euento. M. A. Il cajo è se cotesta Statua fi pote-Buono Eua accomodare a questo uostro Capriceio ? M. C. Poteua benissimo, perche ella è ignuda. M. V. Egli ha razione, che io mi ricordo che gli Antichi, faceuano questa statua a guisa di vn pouero, con vna ue-Jie firacciata, & con una tazza nella mano destra, & una fpiga nella M. A. Si ma questa non barà uesta alcuna poi ch'ella è ignufinistra. da? M.C. A questo baueua pensato Francesco scultore che le noleua fare un pezzo di pannaccio stracciato, & rattopato che dal braccio. destro cadesse infino a i piedi, che oltre al significato, harebbe dato maggior gagliardia alle gabe per reggere quel resto del corpo ilquale in uero e molto bello. M.V. Et da questo altro che Statua si accomodana? M.C. Ei ne era flata promessa una a Monsignore, secondo che ei mi disse, di una Femmina molto bella, con bellifimi panni atorno , ma fenza braccia 👉 senza testa . alla quale io haueua disegnato che Francesco facesse ma bella Testa, Gamendue le braccia, nell'uno delle quali uoleua che tenessi vn Corno di douizia, & con l'altro uoleua che accemando con la mano i Viandanti gli chiamasse ad entrare dentro. M. A. Et che ni Statua de piaceua significare per questo ? M. C. Voleno confortare chiung; pafla letizia. saua allo entrar dentro allegramente, & essendo chiamati dalla letizia, mostrar loro che mediante il buono Euento gli riuscirebbe ogni cosa in bene. M. A. Et chi haueua promessa questa Statua a Monstgnore ? M. C. M. Stefano del bufalo Gentill'huomo Romano, & fauorito co-M. Stefame uoi sapete già di duoi Papi. M. K. Et si diletta M.Stefano di sculno del butura? M. A. Se ne diletta tanto che mi farà marauigliare fe gliela dona, perche io crederrò piu tosto che egli se ne noglia sernire per se al suo Giardino di Roma, o alla sua Fontana che egli ui bà fatta, molto piu bella che qual si noglia altra di qualunche Cardinale che su in Roma. M. V. Quefta Salabauena a ftare a questo modo? M.C. 10

uento.

falo.

110.

# I BROPRIMO.

ne leuana quaggiu da mano destra tanto di lunghezza quanto ella è lar. ga, O ne faceua una Camera, O sfondando poi di costa, quanto di quà le haueuo tolto, faceuo di maniera, che questa entrata tornaua appunto nel mego della Sala, non altrimenti che la loggia che noi habbiamo lasciata, restaua in mezo de Cortili; & le Porte dipoi di questa Sala por entrar nelle Camere , faceuo a corrispondenzia l'una . rincontro alla altra, M.1 entriamo hora mai qua in Camera. M. A. Qui drouinato ogni cofa? M. C. Quel muro di mezo done noi nedete quella inginocchiata necchia, andaua in terra, perche della larghezza di questa Camera necchia, & della larghezza della loggia io ne faceuo vna Camerona fola, lunga dicianoue braccia & larga noue & mezo. La quale uolena che fusse da questo lato la Principale, perche entrando quel di Monfignore qua in dietro alquanto pia che non fa la facciata, ci neninano due altre camere, & doue noi uedese quello scrittoio, véniua una porta, che entrava in quella Camera, O là poi a rincontro uenius una finestra mginocchiata, che come io ui disfi, era da questo lato la ultima della faccia.ta; per la quale & per queste Porse, & per questa altra che uoi di già uedete posta di quà, correua lo occhio infino alla Fontana del Nettumo, laquale come ui mostrerò dipoi baucua ad esfere infra questa finestra & la spalliera de Melangoli, che uoi co-M. V. A questo modo oltre alla Sala Princilà uedete. pale neniuano a questo lato quattro Camere & un Salotto. M. C. Si & da ciafcuna fi potena entrar nella altra, & facilmente nel Salotto, il quale uenina lungo diciotto braccia, O largo dodici: Ma uoltateui in quà, & uedrete questa figura she è quella che io uoleua che seruisse il Buono Euento. M. V. A me pare maniera Greca. . M. A. Si & non è ucramence fe non M. C. Io credo che ella sia & Maniera & Marmo an. bella. M. C. Statua di M. V. Et questa altra Statua che cofa è ? cora Greco. Venere. Ella hau ena a servire per una Venere, & quegli putti che noi le nedete a lato che hanno uarij animali marini, & uarie forte di cocchig a buttare acqua, bauenano a fernire per gli Amori : iquali come ui dirò poi insieme con esso lei baueuano a uersare acqua in uno altro Pilo rincontro al Nettumno. M. A. Che testa è quella che io uegho cola cosi grande? M. C. Ellad antica & credo che ella sia la Immagine di Portia, alla quale Testa di baueuo difegnato di far fare un Pesto, et di metterla sopra la Porta prin cipale che esce in su la loggia del Giardino. M.V. Andiamo hora mai a uedere questo resto. M. A. Andiamo che e' si fa sardi. M. C. E Questa 2

Portia.

Questa Porta vecchia che noi nedete che esce in su la loggia, non ci haueua a stare, che io ne baueua disegnata una molto ricca perche essendoquesta loggia lunga come uedete circa cinquanta braccia, & larga dieci,. or andandoft come uoi potete nedere mediante, i uani fei fineftre inginoc chiate, cio è due per ciascuna banda, & una per ciascuna Testa , mi pareua conueniente accompagnarle di una Porta che hauesse del Riccho,. Et non ci uolete dire come hauena ad or del Grande. М. Л. M. V. noi saremo troppo lunghi, ma esser fatta questa porta? se ei ne ha fatto il difezno come ei dice, potrà nn'altra uolta mo-Strarcelo, hora andiamo a uedere doue egli haueua ordinate le Fon-M. C. di questa loggia io uoleua che si scendesse quaggiu in sul ti . Prato con tre scaglioni, & la doue uoi uedete quello spazio che resta netto infra la Camera & la spalliera de gli Aranci, & cbe è tanto quanto la larguezza del Prato uoleua mettere la Fontana del del Net- Nettunno, et se uoi nenite un poco piu qua medret e doue rincontro a que: sta cantonata della Camera io volevo mettere una Colona fimile a quella della Loggia, & posta al medesimo piano; di su la quale poi, & di su quella Pietra che noi nedete che nella cantonata è posta alla altezza, alla piu alta parte del capitello delle Colonne della loggia, & che piu. che le alrre esce alquanto in fuori, uoleuo muouere una pergola di Correnti di castagno a Mezabotte, ma con una Tribuona poi nel mezo, 👉 la copriuo di uitalbe, di Ellere et di Viti; & la dentro pos in quella testa, uoleuo si mettessino quei duoi Termini che uoi uedete qui presso, che: reggesfino il loro Architraue Fregio & cornice, et infra l'uno & l'altro. fotto detto Architraue gittano uno arco con due braccia & mezzo di-sfondo, infino presso al Muro delle Monache; dentro al quele Arco io. fingeua che arriuasse come ad una Porta un Golfo di Mare, or come a Proda ui uenisse con la sua Nicchia sirata da duoi Cauagli Marini il Nettuno accompagnato da Tritoni & da Nimfe Marine , che tutti diuersamente uersassero acqua in questo Pilo, che qui uedete finito. M.A. fi ma uoi non ci bauete ancor detto, se queste cose baueuano a posare. quaggiu baffo in fuil Prato, o fe pure haueuano ad hauere fotto Bafa o zoccolo alcuno. M. C. 10 facena rigirare il medefimo piano della loggia che correua a trouare questa Colona che io ui disi di qua. O tutta: questa parte che ueniua sotto il Pergolone lastricaua di Pietre riquadrate rifpetto alle acque, & di su questo lastrico monena per ricetto del Pilo una lunga et larga Tazza, ma no piu alta che un terzo di braccio, et come cold la potete uedere quasi che fornita, la faceno Ouata; nel mezo della quale si posaua il Pilozet di quà et di là ui andau no quei duoi mon firi marini che noi vedete che con la stiena, & con le spalle loro faccendo, ·

Fostana

tunno..

1.

cendo forza mostranan di reggere le teste del Pilo; le Gambe amendue dequali convertitesi in code, scherzauano giu per la Tazza, che riceueua la acqua che traboccaua del Pilo; Sopra le sponde del qual Pilo arriuaua apunto con le zampe dinanzi de suoi Caualli Marini il Nettumno ; i quali come affaticati per il niaggio, guidati da lui in questo luogo sbuffauano per la bocca 👁 per le Nare del Naso quasi che Stizzofamente acqua uel Pilo, Et come uoi uedete chi staua alla finestra, di questa Camera Godeua la Fontana, la Spalliera de Melangoli, & tutto il Giardino , & per la finestra del fianco tutta la loggia ; & uoltandofi indietro foraua con la ucduta dello occhio infino nello Strada Maestra. et di sul piano di questo lastrico baucuo ordinato una infinità di Zampilli di acqua, i quali quando altri fusistato intento a considerare il Nettumo falendo in mille maniere inuerso la aria, harebbero piaceuolistimamente bagnato chinnque ui si fusse ritrouato, perche erano tanti che nessuno sene sarebbe potuto disendere, se non fuori di detto lastrico... M.V. ame parebbe che horamai, bauendo uedute queste altre cose,noi andaßino à nedere il Nettumno. M. A: andiamo che egli è hora M. C. ei bijogna uenir di quà, dove egli è ancora in quella mastardi. medesma stanza, nella quale eglisi lauoro, però uenitene, & io per farui lastrada farò il primo. M. V. Entrate M. Agnolo. М. Л. per mia fe che coloro che uengono a questo Giardino per uedere questa M. V. non certo Statua di Statua, come habbian fatto noi non hanno il torto. che questo maestro si e portato molto bene. M. C. Io bò molto caro Nettuno. che ella ui piaccia, per ueder che io non mi sono ingannato delle Virtù di questo Giouane. M. A. Noncertamente. M. V. ancor che io me ne diletti, io non me ne intendo molto, ma ui do mia fede, che se ci si 🤊 fusse trouata questa Statua in Roma, sotto quelle rouine, & bauesse manco, ogambe o braccia o testa come spesso ui se ne trouauano molte, che ella sarebbe tenuta per antica, & harebbe un nome & un grido grandifimos. Deb uedete M. Agnolomio che belle membra, che graziati muscoli, & come ella e ben ritronata per tutto, & quanto ella faccia bene questa sua pronta attitudine. M. A. ella e certo delle belle cofe chem babbia uisto un pezzo fa di mano di giouani. M. V. ancor che io fimi affai le cofe antiche, perche egli hebbero in quefla arse eccellentisimi maestri, quando io considero di poi che hoggi ancora ci sono in essa huomini valentissimi . io non so se quanto a me io mi tenesi così cara questa Statua, come fe ello fusse antica. M. A. voi bauete ragione, perche il buono è solamente uno, & che ei fia il ue- Michelrolo ueggiamo hoggi in Michelangelo buonarotti, che banendo egli narroti & folo, piu che sutsi gli altri , & prima, conofciutolo, ha paffato fe dir sue lodi. però,

però fi puote, gli Antichi. M. V. Lasciamo star Michelangelo che è sopranaturale & diuino, per bauere in questa età aperto gli occhi a ciascheduno, in fargli conoscere il buono , & la uerità di questa arte; banete uoi per sorte ueduto nella Nunziata la sepoltura di quel Gentilhuomo Romano che si chiamaua Mario Nari , fatta da quel nostro Gio-

Bartolo- nane Fiorentino, che ei chiamano Bartolomeo amannati. M. A. meo 2man Non la ho ueduta. MV. Di grazia cercate di uederla, & ancor che ella stia coperta, se uoi ui andate un giorno a qualche bora che non ui fia molta gente, quei Frati ue la scoprirranno. Et uedrete una opera che uoine reflerete stupefatto, & che cio sia il uero dimandatene Messer Cosimo. M. C. Certo ella è delle belle cose, che a me paia che si siano fatte in questa Città da quindici d'uenti anni in qud ; & che questo Giouane sia ualente ue ne posso dare un contrasegno che non ui dispiacerd. M. A. Che cosa ? dite su ?

M. C. Il Giudicio che il Buonarroto bà fatto di lui, perche uo-Papa Iulendo Papa Iulio far fare in Roma una Capella in San Pietro a lio. S. Pietro Montorio, dentroui la sepoltura del Padre, & quella del Reamotorio uerendissimo di Monte suo Zio, doue andauano, & Pitture O Sculture, Michelangelo confortò sua Santità che per Pittura si ser-Giorgio uisse di Giorgio Vasari da Arezzo, & per scultura di questo Barvalari. tolomeo , si che si può uedere quanto gran conto faccia Michelangelo della virtù di questo Giouane. M. A. lo credo che la Scultura certo non fia boggi in manco per fezzione che ella fi fusse a tempi de Rolo non so questo, ma so bene, che oltre al Caualier mani. M.*c*. Caualier Bandinello, & Benuenuto Cellini, che sono di età, che egli ci è una Bidinello.

Baunenu- forte di Giouani Fiorentini, che fono talmente efercitati in questi tempi to Cellini in questa arte, che fegli no haueffero per oggetto quelle ricchezze, or

quegli buomini che baucuano in quel tempo gli Statuarij Romani, che noi uedremmo in breue tempo cofe eccellentifime, & grandi, che da. rebbero forse non meno fama a Firenze, che si facessero le cose antiche a Roma: Manoi non fiamo tali che pissiamo, ancor che questa arte ci diletti, trattenere cosi fatti maestri, & che ciò sia il uero, uedete che de nostri scuttori ne sono hoggi per sutto il Isondo, & passicularmente . guadagnano affai per tutta Italia : done qui in Firenze non banno ebi . gli poffa trattenere fa'uo pero che quegli che la uorano per fua Eccellen.

zia. M. V. Troppo dite il nero, che io in Roma, in Mapoli, & in ; Fancesco Sicilia, ho trouati molti di cosi fatti maestri, lastiando stare che in a Safoulno. Venezia Francesco Sanfouino, & in Geneua Maestro Giouanniangelo, . Giouann' hanno fatte & fanno ancora cose molto honorate & degne. M. C. Troppo durcreste a noler raccontare suiti similiarichei s perche eine

lono

fono & in Francia, & in Cracouia, che banno molto 'maggior fama, & fanno molto maggiori guadagni che non fappiamo noi altri a Firen-M. A lo credo certo che la cofa della Scultura fia hoggi in col-20. M. C. Chine ftà in dubbio? Non uedete uoi oltre alle mara 20. uigliose cose che banno fatte di legnami il Tasso & il Crocino nelle Crocino. Poppe delle Galee & di Andrea Doria, & del nostro Duca, che secondo me sono state eccellentissime ; quelche ogni giorno lauorando di legname faccino conti nouamente quasi la maggior parte de legnainoli da Firenze, & oltre a questo Francesco di Matteo fabbro Francesco giouine di diciannoue anni ha bauuto ardire di mettersi a fare una di Matteo statua di marmo di uno Adone, & Santi della Cammilla fratello di fabbro. Francesco scultore non bauendo forniti ancora diciasette anni, ne ba Santi del-la Camilfatta una di una Venere, l'uno & l'altro senza far modello mag- 12. giore, che di un terzo di braccio; che sono amendue riuscite tali che fanno stupire, & marauigliare qualunche le vede? & non std niente in dubbio che elle sono così fatte, che da cinquanta anni a dietro non le harebbero sapute condurre tali, quei maestri che hauessero atteso alla arte quaranta o cinquanta anni; & tutto merce di Mishelangelo che há aperti gli occhi a questa età di maniera, che hora mai per molti non si ha più inuidia a gli Antilo credo che e sia buono che noi cene andiamo M. V. cbi 👝 son questi ragionamensi così parlando che io per vno hò caro di ri-M. A. durmi a cafa. Come ui piace ma deb uedete come fon begli questi Innesti che son qui posti per frutteto. М. С. Voi ui potete persuadere che e'non è mancato loro cosa alcuna, 👉sbe ei sono della miglior sorte che uoi ui possiate immaginare. Questo ui si crede, ma diteci andaua di la lungo la М. Л. ellera un muricciuolo con le Pile, & con i canali come uoi bauete fatto a gli Aranci ? M. C. Andauaui, & haueuo ordinato di metter dentro a quel muricciuolo, tutte quelle sorte di berbe, Herbe. che i Medici chiamano Semplici piu rare, & ch'amano l'humido, & Semplici. Iombra; Et quà doue uoi nedete questo Portone, che divide lo orto dalla Pigna, nolena che le dette acque, che di qua & di la nenendo giu per i muricciuoli dalle fontane del Nettunno & della Venere, cadessino oltre al detto portone in una Gora larga due brac- Gora di cia, laquale io banena ordinata che dividendost in due, mettessi acqua. in mezo questo uiale al manco insino al mezo di esso. M. A. Che Gora? donde si cauaua l'acqua uiua. M. C. Dirounelo uoi, sapese che Messer Luca Alamanni Priore de gli Innocenti . M. Luca come quello che na sempre pensando a lautilità di quella casa, ba Alamani. condutta

\$

Taffo.

condotto qua fuori della porta a S. Gallo lungo le mura la acque del Mugnone, O fatttoui un mulino, 10 haueuo designato che Monsignore ottenessi da S. Elena di poter forare le mura della c.tià, quiui presso alla Porta, & di quini pigliare la acqua, che esce del Mulino & condurla infino qui per lo orto di Chiarito, che faceua non poco benefizio a quelle Monache; & seruirsene poi qui per la sua commodità, & al mezo di quello Viale della Vigna uoleua che si facesse vn Viuaio ouaro nel quale entrasfino queste Gore, & della terra che di esso si cauaua, baneuo disegnato di farne vn Monte, su per ilquale uoleua porre tutti quegli altri femplici che amano il Sole & lo afciutto, incima del qua-Fonte Ca le noleno affai allori alludendo al Fonte Castalio, & al Monte Parnafo, O'lo a comodaua di forte che chi ufciua del Giardino potena uenirui difeso dal Sole; perche da cotest chanda doue quel Monsignore confina con i uicini, io ui faceua giuper la lungheza un faluatico di forte che di ogni tempo fi poteua andare fino alle mura della Città, coperti dalla ombra . M. A. ame pare che questa fusse una delle belle cose che noi ci facesse, percioche questa acqua che si pigliaua dal Mugnone, .arrichiua in uero questo luogo, & mi marauiglio molto che Monsignore non metta ad effetto questo uostro disegno. M.C. le uoglio come uoi sapete & massimo doue si ha a spendere passano uia presto, oltre a che egli comperò dipoi la Casa Grande dal Ponte alla Caraia, che credo che oltre alle altre cose fuße la principal cagione, che questa muraglia per in fino al presente sia restata in pendente. M.V. se uoi non camminate altrimenti io sono per lasciarui, che questo fermarsi ad ognisei, d otto passi non fa per me. M.A. perdonatemi questa è la Natura mia & camminiamo quanto uolete, & M. Cofimo in santo fara contento di dirci perche cagione nel fare delle Fontane egli fi uolessi piu seruire del Nettunno & della Venere, che di Pomonna & di Vertunno. M. V. di grazia che questo ragionamento seruirà a punto a finire que-Sto refto del uiaggio che ci refta, per tornarsene à casa. M.C. 10 son perche fi contento. Voi fapete che tutte le cofe che fi generano, fi generano meferuiua p diante la calidità, & mediante la humidità. Io bauena preso Venere per essa calidità, & Nessumo per la humidità, accioche mediante del Netqueste due qualitadi, tutte le herbe & tutte le piante di questo Giartunno & dino, andassero di bene in meglio, multiplicando, & crescendo. della Ve-M.V. & i quattro termini? M.C. gli haueuo intefi per le quattro Termini 4 flagioni dello anno, bauendo ordinato che quello che uoi uedesti con quella barba lunga, seruisse per lo inuerno, & quella femina che gli era accanto per la State : 1 quali noleno che andassero alla Fontana del Nettunno, percioche nel cuore della Estate per i gran Caldi & nella fine della

stallio.

Cagioni

fontane

nere.

anno.

gioni del

# LIBRO PRIMO.

della inuernata, per i grandi alidori, & freddi, i Giardini hanno maggior bifogno di copia di acqua che in quale altra fi uoglia stagione dello anno: Et quegli altri duoi termini che uoi uedeste che erano alquanto piu gionani, l'uno haucua a seruire per lo Autunno, & l'altro per la Primauera, & andauano alla Fontana della Venere, rincontro a quella del Nettumo, & a lato alla altra camera che metteua in mezo la loggia M.A. Adunque chi era in quella loggia godeua amandue le M.C. Godenale, & tutto il giardino appresso. M.*V*. fontane e M. C. Voi fa-Che istorietta era quella, che io neddi in quel Pilo? pete che io ni diffiche egli hauena a sernire per il Nettunno, al quale uolendo alludere, baueuo fatto sculpire di basso rilieuo in esso pilo, il Rapto della figliuola di Salmoneo, quando effo Nettunno in fu il fiume Enipeo in Teffaglia la rapi al Padre. M.V. Et lo baueui finto forse in- la figliola sieme con la Madre, 👉 con altre Genti in su la Ripa, che alzando le di Salmobraccia, & lamentandofi & piangendo, fi doleuano di tal ratto?

M.C. Cofi fatti come noi gli nedesle gli hauena finti; & Nettunno ancora che hauendo la amata giouane in braccio, et tenendola firetta, fi uolyeua con la testa in dietro, quasi ansio & curioso, che Salmoneo non lo arriuasse, & non gliela ritugliesse; & pero sollecitaua con il Tridente i fuoi Cauagli, & gli altri Tritoni, & Monfiri Marini che affretta[[mo M. A. Non mi dispiace cosa alcuna che noi habbiamo uela fuga . duta infino a qui se non vna. М. С. Et quale? М. Л. Che questi uostri discgni non sieno stati messi ad effetto . M. C. Questo importa poco, baftiui che per quanto io ho faputo, io mi fono ingegnato di contentarui, circa allo hauerui mostro quel che io haueua ordinato di fare in quel luogo per honore, & seruizio di Monsignore: & ui dd mia fede che quello che infino a questa hora ui fi e fatto, fi è fatto per quanto io bo faputo con grandiffimo rifpiarmo, & con tanta fatica mia di animo, & di corpo, che se io hauessi haunto a far fare queste cofe per me, non la barei certo durata si grande. M. V. Questo fo io pur troppo che bò pronato ancora io, quanta fia la cura, la diligenzia, la Vigilanzia, la offernazione, & lo amore che altri vsa nelle cose de loro Padroni, quando altri portando loro affezzione si mette a seruirgli, lasciando indietro ogni cura & pensiero, non solamente delle cofe nostre, ma ardirò quasi che di dire della anima: Ma eccoci boramai done boggi ci rifcontrammo insieme, & a me bisogna andarmi à riposare che non mi /ento molto gagliardo, & mi farete somma grazia se ui degnerete di uenire amenduoi d cenare meco. M. A. Per questa sera noi mi perdonerete; che io bo da fare vn poco con

Storia del ratto delneo **pel** Pilo.

con Pandolfomio fratello, & me ne andrò di quà. M. V. Deb M. Agnolo degnateui di grazia. M. A. vn'altra volta ci farà tempo, con questo, che noi ci trouiamo qualche volta infieme, & che M. Colimo non manchi, che io per vno bo fempre imparato qual cofa da lui. M. V. Egli non può mancare, ne à voi ne à me. M. C. 10 non posso mancare certo di trouarmi con esso voi, ma per imparare non per infegnarui & cosi con questi patti vi lascio. M. A. a Dio. M. V. buona sera.

**46 e**.





# IL CAVALIERE, OVERO RAGIONAMENTO SECONDO.

M. LIONARDO DOFFI. M. LODOVICO DE MASI CAVALIERE, MONS. FERRANTE PANDOLFINI. VES. DI TROIA.

INTERLOCVTORI.



VON A uita Signor Caualiere. Ca. Dio ni contenti Mcffer Lionardo che fatte? doue n'andate. M. L. Adirui il uero io era uenuto in qua per trouar Mcffer Cosimo Bartoli, & per menarlo a spassi foso M. Agnolo della Stufa lo riscontrdin sul canto de Medici con M. Vincenzio Martelli, & prese del ragionamento suo insieme con M. Vincenzio cosi gran piacere, quanto gia un

pezzo fa egli babbia prejo di cofa alcuna: & defideraua ancor io oggi di trouarlo per questo conto. Ca. Hauete uoi fatto uedere se egli è in casa? M. L. La serua ba risposto à costui, che egli e caualcato ad un suo benistio, et che ei tornerà stafera al tardi. Ca. Qualche importante sacenda ue lo bara tirato, ch'io so che egli non si dilettaua molto della villa, anzi ui do mia sede che io l'ho piu uolte pregato, che uenga un giocno tal uolta à starsi meco al Poggiuolo: finse ei nonne sa nulla. M. L. Ei suol pur essere cortese. Ca. Si certo ma da un tempo in qua, ei si e dato ad una uita molto piu quieta ch'ei non facua prima, & per quel'che io ritraggo (ancorche pero egli lo nieghi) à starsi molto per gli scrittoi. M. L. Troppo lo credo, perche come io ui dissi dianzi nel ragionamento de giorni passati so che M. Agnolo & il Martello, F 2 andando andando feco al giardino del Cortona a uedere quel, Nettumo, et quelle altre statue che ui sono, bebbono un piacere grandisimo. Ca. Come cosi. M. L. Gli fecionoridire come baueua a stare quel giardino, & quella cafa, et l'altre cose che egli baueua disegnate, & in oltre una delle sue lezzioni ch'e gia egli baucua fatta nella Accademia.Ca.Douettono certo paf fare piaceuolmente il tempo. M. L. Cosi bauessimo noi da passarlo boggi. Ca. Heuete noi neduto un quadro che' egli fà dipingero qui presso nella uia del Cocomero di certa sua inuentione? M.L. Non certo. Ca. De di gra tia andi 1mo a uederlo, che così passeremo il tempo lietamente. M.L. An diamo, ma ecco di quà il Vescouo di Troia che uiene in verso noi, aspettia molo, che' non paia che noi lo fuggiamo. Vef. Buona uita M. Lionardo et la compagnia. M.L. Buona uita, et buon sempre Monfignor mio. Ca.Ben uenga Monf. mio Padrone. Vef. Buon fratello M. Lodouico doue n'andaui uoi che io ui uedeuo quafi ch'moffi per partirui.M.L. à dirni il uero M. Lodouico mi uoleua menar qua presso a uedere certa Pittura che fa fare il Bartolt. Vef. 10 uo uenire ancor'io. Ca. Di gratia Monfignor, che ci fara fauore,et credo,che uedrete certe sue inuenzioni che no ui dispiacerano. M.L. Si ma meglio farebbe hauerci lui, che cele dichiarerebbe. Vef. Se noi lo facciamo chiamare egli uerra più che uolentieri. M.L. Troppo lo haueuo fatto chiamare, ma egli è caualcato. Ves. Andiamo dunchi da noi, che se io miricordo bene e mi pare che gia mi dicesse certi suoi caprici, circha alla Pittura, che questo potrebbe forse essere un di quelli, & (arebbe facil cofa, cheucdendolo io me ne ricordaßi. Ca. Andiamo ch'io per uno barò doppio piacere a sentiruegli raccontare, perche gia un pezzo fa quando questa pittina si comincio, egli mi ci meno un giorno a uederla, & incominciò a dirmi il fignificato; ma per effere interrotti no potette finire di dirmelo ; ma eccoci gia in fu la porta, & è aperta. M.L. Et non cifi uede perfona, cofa da far qualche burla a questo maestro. Ca. Eglie cola il fattore, che scherza con quei putti,et mi conosce, & non gli dara noia che noi entriamo qua da per noi , si che entrate Monsignore, 🖝 uoi M. Lionardo. Vef. Quefto e un gran Quadro. Ca. Grade certo. M.L. Poco maggiore farebbe una tauola, il Bartoli hebbe sempre lo gnimo gran de. Ca. Horfu M. Lionardo. M.L. 10 dico certo da uero. Ca. Lassiamo. andare questi ragionameti et disemi se la pissura ui piace. M.L. Mi piace certo questo scompartimento, & i colori, che mi paiono molto lieti. Ca. Queste son cose da lodarne il Pittore, ma io credo che se uoi sapessi il signi ficato, loderesti molto la inuentione; la quale ricordando sene forse ci dira Monsignore che molto attentamente s'e fermò a guardarlo fiso. Ves. Io lo guardo attentamente certo, perche oltre á che e mi piace, io uoleua ridur pi alla memoria questa inuentione, per poterni dare, oltre al diletto che. prendono.

prédono al presente gli occhi chi à guardare questi colori, il diletto ancora della mente in considerare i capricci d'altri. M. L. Questo ignudo, che e qui adiacere, e molto bello. Ca. Et queste femmine non hano tutte buona gratia bella aria, et aspetti differeti, et diuerse attitudini? Ves. Voramense e'no fi puo fe no lodare ogni cofa,ma la inuentione,ui dellettera forfe no meno, che la Pittura. M.L Di questa ci siete debitore uos, che ce l'hauete promesso. Ves. 10 son contento, ma e' non mi par gia che e'sia da fermarsi qui à questo ragionamento, che e' ci potrebbono coparire delle persone, et faremo interrotti. M. L. voi dite troppo bene, et se p auentura uoi uene an dase in uerso casa, noi baremo piacere di farui copagnia, et per la strada, no ui paredo fatica, ci potrete contentare. Ves. Andiamocene adungs et io mi ingegnero di cofolarui. (a. Andase di fopra M. Lionardo. M. L. Consentianui, Hor dite su Monsignore, magerdonateci se noi ui diamo hoggi questa brigha. Vef. 10 mi marauiglio di uoi, questo mi e fommo piacere bo ra ascoltate, Quella Figura ignuda che uoi uedeste adiacere, laqual pare Fiume di ua, che co il braccio destro si riposasse sopra quella testa del Leone, et che nella mono destra hauesse un Giglio, et con la sinistra tenesse il vaso,onde n/cina quell'acqua, et il corno della douitia, come uoi potete da uoi steßs facilmente giudicare, e intefo dal Bartoli per il fiume di Arno. Ca. Deb. diteci Monfignore perche cagione fanno fempre coftoro i Fiumi vecchi,et con la barba lungba,et allucignolata? Vef. I fumi fi fanno uecchi,perche esi nacquono immediate doppo il Diluuio;et con la Barba lungha,et allu cignolata per significare non solo la antichità loro, ma le uarie, et diuerse acque, che di diuerfi luoghi con giri torti, et auolti in loro stessi si racolgono. Ca. Et quel Corno di douitia? Ves. Voi sapete, che mediante le in ondationi de fiumi, portando esfi a basso la Grassezza del terreno;le Cam pagne, ch'esi banno allo intorno si ingrassano; onde ne nasce di poi la doui tia, et la abbondantia di tutte le cose. M.L. Et quella Ghirlanda di quer cia, ch'ame parue, che egli bauesse in testa, che unol dire? Ves. lo credo, che per la testa si pigli il principio, & il Nascimento de' fiumi, & che il Bartoli habbia uoluto, mostrare per questo, che Arno bà il suo nascimenso ne Bofchi alti della Falterona pieni di Quercie . Ca. Et quel ramo di albero, che nel' mezzo lo cingneua quasi a guisa di cintura? Ves. Voi sapese, ch'intorno : ad Arno sono infiniti Alberi. Ca. Et quel poco del Manto sbiadato ch'egli fi uedeua atorno? Vef. Quello fignificaua il Co lore delle Acque, & quei calzaretti, che noi nedeste di giunchi, mostra no, che le ripe di esso Fiume, giu basso doue egli quasi mette nel Mare, son piene di Giunchi;ne ui dirò altrimenti il fignificato della Testa del Leone, perche uoi sapete, che ella e là Insegna antica della Città nostra. M. L. Diteci per uostra fede quel che egli intese per quella Donna, che io neddi:

Arno co-me fatto.

Fiumi per che con le barbe lun ghe & alluccignolate. Corno di douitia perche a fiumi. Ghirlan da di quer cia perche. ad Arno. Alberiper che ad Ar no. Máto sbiadato. Giunchi ' perche ad Arno. Tefta di Leon perche ad Arno.

23

ueddida vnadelle Bande molto della; laquale posandosi sopra del pie destro, parena, che riguardasse uer/o il cielo; & bauena quei fiori nella destra, & quello Scettro nella finistra? Ves. Quella intese egli Ca. Et perche ha ella le Braccia armate? Vef. Flora per Flora. Flora per come uoi sapete si intende qui per la Città di Firenze, & le barà fatto le braccia armate per dimostrare la Fortezza di questa città, & di que-Firenze. Braccio fto fatto ; percioche per il braccio destro, fi intende la fortezza del Cordestro arpo : & per il braccio finistro la forza dello animo : uolendo mostrare, mato perche gli huomini di questo stato, fono ualorofi di Corpo, & intrepidi di che a Floanimo. Ca. E' quei Fiori, che ella pare che con la destra porgha uer-Braccio fi fo il Cielo Perche ? Vef. 10 credo che egli habbia finto che ella guarnistro per di inuerso il Cielo, quasi pregando Dio, che imprima nel cuore di chi la lo animo. gouerna, virtu & Animo tale che ella possa lietamente mostrare i fio-Fiori per- wi delle opere sue, circha la giustitia inverso i populi; laquale si denota per lo Scettro, che ella tiene nella finistra piu basfa che la destra; alluche a Flodendo che le azzioni & le opere di chi ben gouerna in terra, sono quasi scettro. come fiori pieni di fuaniffimi odori, in Cielo nel conspetto di Dio. M. L. Non mi dispiace questa espositione, ma ditemi per uostra fede, credete noi che il pofare fopra del pie deftro di questa figura, piu che fopra il fi-Polar di nistro, habbia significato alcuno? Ves. 11 posare supra il pie destro Flora focredo che fignifichi la constantia che ella potrà hauere in Dio, ogni uolpra il pie ta, che gli porterà la debita Reuerenzia si come pare, che ne dimostri, destro . Pietra qua il pie sinistro, facendo quasi segno di reuerire non soccando si come uoi uedesti terra, se non con le punta de lle dita : & questo ad amaestramen. drata per la ftabilito nostro, perche, se noi reveriremo, come douiamo Dio, poseremo sicuramente & constantemente con il pie destro, sopra vna stabile Pietra quadrata; come uoi uedeste, che posaua essa Flora; la quale pietra cosi fatta si piglia per la stabilità. Ca. O quanto mi diletta questo ragionamento, però diteci di grazia Monsignore, se e' non ui pare faticha, Cinto di che cintura è quella che ella hà intorno? Ves. A me paruono quegli Flora. Instrumenti che gl'Antichi appropriarono alle sette arti liberali, i quali non è nessuno di uoi che non sappia meglio di me; & il fignificato, credo che sia per dimostrare, che noi altri ci douiamo cingere di esse arti liberali, per diuentare mediante quelle piu prudenti, & piu grati a Dio. Veloarge Ca. Et quel uelo argentato che uscina di sotto à quelle due teste del tato. Leone sopra delle spalle ? Ves. Il bianco è sempre inteso per la sede. Tefte di Ca. Mi piace, ma quello drappo del quale io la neddi fi riccamente ne-Leone. flita, che sembraua quasi che un broccato d'oro, che uuole inferire? Ves. Parlando esteriormente, io credo, che egli habbia inteso, che Flora, cio e Fiorenza fra delle Terre di Toschana la piu ricca, O il Capo

r2 .

12.

"tà.

· !

il Capo quast di essa provincia, & parlando interiormente direi forse, che questa Ricchezza fignificasse la unacita, & la grandezza de gli animi noftri. M. L. Piaceuoli fon certo questi fignificati, & molto utili, & diletteuoli, pero non ui parra fatica di dirci il significato, & che cosa era quella, che noi le uedemo in Testa? Ves. A me parue un Berrettone alla antica Ducale col Mazzocchio a torno. Ca. Si ma e ui era pure ancora sopra non so se una Aquila d altra cosa simile. Ves. Vna Aquila è certo. M. L. Questa sard per fauor dello Imperadore. Vef. Non è mal fignificato questo uostro, ma io mi ricordo ca con il d'bauere letto ch'gli Egizi quando dipigneuano, una Aquila il piu delle uslte la intendeuano per Dio. Ca. Si Ma che harebbe uoluto dire per questo il Bartoli ? Ves. O che noi ci ricordassimo di bauere sempre Dio fopra del capo nostro, ò che noi lo pregasimo, che uenisse à po- gnifica Ca. Se io non credesi parere o M. Lionardo a Monlare sopra di noi. fignore troppo discortese, to lo pregberrei, che ei fusse contento, di dichiararci ancora i fignificati di quell'altra Donna, che armata, le era al dirimpetto; la quale ancor che comunemente si intenda per una Mi- Minerua. nerua ; a me non dimeno farebbe molto caro, non hauendo molto notizia di queste; cose di saper la cagione per la quale gli Antichi la dipignesfino in questa maniera . M. L. Non crediate che à Monsignore fia mai per parere fatica il contentarci di così dolci ragionamenti... Ves. Non certo, anzi ui diro tutto quello, che sopra di cio mi souuerrà, Gli antichi finfono che Minerua nascesse puramente dal ceruello di Gioue, Minerua fenza effersi egli congiunto, ò con lunone ò con altro : & la intesono per la virtu intelletiua uolendo mostrare, che dal Profondo segreto della sapienzia di Dio, nascesse ogni sapienza, & ogni Intelletto puro, & jeparato da ogni terrena feccia, ò spurcizia, dentro a gli animi de gli buomini: & oltre à questo la finsono ancora Vergine. Ca. Et per che questo ? Vef. Perche e' uolfono mostrare, che la sapienza non si lafcia mai maculare da alcuna contagione di cose Mortali : Conciosia che ella è sempre lucida, sempre pura, sempre in terra, & perfetta; & per effere i frutti della sapienza eterni, la Finsono vergine, cioe sterile quan to alle cofe temporati. M. L. De diteci di gratia Monfignore ch'inte fono gli antichi per quella Testa di Medusa, che tanto da ognuno è celebrata, & che sempre si uede ò nel petto, ò nello scudo di pallade o di. Medusa. Minerua. Vef. Io non ui staro qui à raccontare la Fauola di questa inuenzione. Ca. Anzi io sono un di quelgli che ui pregho, che non ui paia fatica, di racontarcela, & dì esplicarci di poi il suo significato, che d questo modo, O. M. Lionardo O 10 ne resteremo molto piu capaci O fatisfatti. Vef. 10 fon contento, pos che cost ui piace, Medusa fu figlinula.

Beirettone ducale alla anti-Mazzo chio Ducale. Aquila fi-Dio.

dichinata .

Sapienza : vergine.

Tefta di

glinola di Forco Re di una delle Isole Dorcade, ancor che al:uni.credia no di Sardigna : & dopo la Morte del padre , (uccesse questa, nel Regno Paterno, & diuento ricchiffima; & fi dice, che con lo fguardo fuo conuertiua chiunque la guardaua in pietra, cioè che ella era tanto bella, che chiunque uolgeua gli occhi suoi, à rimirarla; ne rimanena stupido, Ginsensato, non altrimenti che vna Pietra, cio e pieno di Marauiglia; dicono ancora, ch'ella baueua i Capelli d'oro, & che Nettunno inuaghitasi di lei, si congiunse seco nel Tempio di Minerua : Per laqual cosa adiratasi essa Minerua, & uolendosi nendicare del commesfo facrilegio, connerti i Capelli di quella che erano d'oro, imbruttisfime ferpi, & di belliffima la fece dinentare , un bruttiffimo Monstro. L4 fama della qual cosa, spartasi da per tutto, fu cagione che Perseo uemisse armato con lo scudo di Pallade, & le tagliasse la testa. Il fignificato della qual fauola, se ben mi ricordo è questo, finsono gli Antichi, che ella baueffe i capelli d'oro, perche ella era ricchiffima; conciosia, she i capelli sono stati sempre presi per le sustanzie temporali, & che Perseo mediante i termini de suoi prudenti consigli la superasse, ilche si dimostra ancora per lo scudo di Minerna ò di Pallade, del quale era armato, che sapete si finge di Cristallo, & che in esso come nello specchio Scudo di ebi guarda bene, uede oltre a se stesso, le cose ancora di fuori; uolendo Cristallo. dimostrare che a quei Capitani de gli eserciti; che pensano, & considerano, O esaminano bene le cose de loro auersari, riesce facilmente il sapere i segreti di quegli, & sapendogli non solo possono ageuolmente difendere fe stelfi, ma opprimere, o juperare i nimici;et all'hora si conuertono i Capelli in Serpenti, quando ch'alcuno è oppressato, ò superato mediante le sue ricchezze. Imperò che quelle sustanze, che gli soleuano mentre, che egli le possedeua esser cagione di hellezza, & di fplendore ; fi conuertono, disentandone priuo , in mordaciffime cure, & pen-Tagliar il fieri; & all'hora è tagliato il Capo di Medufa ad alcuno, quando she capo a Me egli è fpogliato delle sustanze; mediante le quali e' parena, ch'ei potesse uiuere honoratiffimamente, & in grande stato ; fi che questa è la cagione , per la quale gli antichi attribuirno a Minerua lo scudo di Cristallo, & la testa di Medusa, alludendo come uedete alla fauola di Perseo. Ca. Che vuol dire che scimpre nelle statue, ò nelle pitture antiche ella guarda cosi con gli occhi accigliati , & feroci , inuerso vna delle Bande? Vef. 10 credo, obe e' facessino questo per mostrare, che le persone prudenti rare uolte poffono essere ingannate, percioche fguardando il più delle uolte in questa maniera inuerso delle altre, considerando piu con la mente, che con gli occhi delle azzioni di quelle, le spauentano; come che elle babbino sempre l'animo molto dinerso da quello, che ese mostra-

Capelli inteli per le fuitantie temporali.

Capelli in Serpenti che fignifichi.

dufa che li gnifichi.

Sguardo di Minerua che fignifichi.

#### LIBRO SECONDO.

mostrano ne gli occhi, M. L. Poi che e si uede che gli Antichi non lascianano cosa alcuna in dietro che non hauesse qualche bella, et utile inuentione, io mi persuado, che con qualche bello significato la fingessino con la Celata in testa et con una Coraza in dosso alla Anticha, et con una lăcia in mano, lequali cofe io barei molto caro di intëdere. Vef. voi sapete, come poco fa dicemmo ch'essi la teneuano per la Dea della sapien za,et la armarono,uolendo mostrare per questo che gli huomini sauj, et prudenti, son sempre armati di cosiglio, et di Prudentia, da potersi difen dere dalle Guerre, et da combattimenti; da quali sono o possono essere, co tinouamente oppressi et per la lantita di uerde, con un Libro in und del le mani,et con una Girlanda di fiori in testa alzaua l'altra mano in uerso del Cielo,et che houena l'Alie dietro alle spalle,credo io che il Bartoli habbia inteso per la virtu, la quale per effere sempre verde, et per uscir di lei suaussimi odori, solleuandosi co l'Alie sormontando sempre uerso il Cielo (u cofi da gli, Antichi dipinta, voledo dimoftrare, che gli huomi ni poi che sono mediate lo ingegno, diuentati virtuosi, si innalzano, et si solleuano a grado superiore agli altri, et possono mediante le Alie dello intelletto, uolando, discorere tutte le cose, che sono in Ciclo, et in terra. Ca. Non mi difpiace quefto fignificato, ma procedendo all'altra, che fla do a sedere si riposaua con il Braccio destro sopra di una Ruota, et che ha neua i Capelli, che dal uento pareua ; che fussino stati spinti dallo Lato dinanzi, et uestita di un cangiante, che appariua di tanti colori che no si diferneua cosi facilmente, sapendo ch'ella è la Fortuna non uoglio che ui affatichiate inesplicarla, che io so pur troppo quel che ella sa fare in tutte le cose, uedendosi ogni giorno quanto ella distribuisca male la sua Potentia, et i suoi Beni, Ves. Circa che cose? Ca. In distribuirgli à chi non gli merita, come, fi uede che ella fa il piu delle uolte dandone piu che abbondantemente d certi Barbiocchi, che meglio starebbono, a guardare le pecore et i porci, che a uestursi ò ad addobbarsi dentro alle citta di seta, ò di drappi,non hauendo in loro non uo dire uirtu alcuna ma ne ciuilta ne costumi ne qualita di Huomini, anzi il piu delle uolte da porci uoltandosi a piaceri,o da lupi indrizzandosi alla auaritia . Vef. Deb signor Caualiere ancor uni uen'andate con la Piena es Ca. Perche Mösignore non ui pare che io habbia ragione? Vef. Nongia a me anzi mi pare che uoi caschiate in gllo, errore, nel quale comunemette casca la maggior parte de gli huomini. Ca. Et che errore è questo? Vef. Che uoi ui persuadete, che'la Fortuna habbia a tenere la Bilantia del pari,no altrimeti,che se ella fusse la giustizia,o la equita, No sapete uoi che gli antichi la figurarono che ella giraße sempre una ruota, per mofirare la sua instabilitativolendo inferire, :b'ella nov sta mai ferma in m proposito,

Celata & Corazza di Miner ua. Lancia di Minerua.

Virtù come\fatta .

Fortuna come fat-

Fortuna non tiem la bilancia del pa ri.

25

proposito, & ua sempre uariando, hor donando, et hor togliendo que ste facultà delle ricchezze, de gli honori; et delle potenzie, che funo ueramë se beni, or cofe fne proprie, or non d'altri, a chi piu le piace, no altrimèti, che se a noi paresse bora di donareset bora di torre cotesta nostra cappa ad uno de uostri servidori, non potreste uoi eleggere infra quegli uno piu che un'altro, a chi uoi la donasse, o togliesse? Ca. Potrci. Ves. No. ui marauizliate adunque se ella dona set toglie le cose suc, a chi più le pa re, et piace. M. L. O quanto bo io caro, che il Caualiere, che poco fà daua la baia a me, fia bora per cosi minima cosa uenuto in collora.

Ca. Non collora M. Lionardo, ma vn' certo giusto (degno, in uedere, che certi senza costumi, qualità, o uirtù alcuna, di uili, & abietti, sono diuentati come uoi sapete a tempi nostri ricchi, or mediante esse ricchez ze, or non altuna altra cofa, riputati quasi nel conspetto di ciascuno.

Riputa .zivae.

Ves. Deb Signor Caualiere guardate a non u'ingannare. Ca. Come? Vef. A dire, che nel conspetto di ciascuno questi tali sieno riputati; Ditemi un poco noi che ne conoscete pure alcunische di uilissima conditione fono nennti in qualche ricchezza o grado, & che con le lor nesti, serni dori, & caualcature, uanno tusto il giorno gonfiado, et sbuffando per le Strade, non allrimenti, che se il mondo puzzasse loro, che coso per uostra fe ne tenete noi ? Ca. Come se ei no fustino in questo modo. Ves. Ecco aduque che quato al cre der uostro, questi tali no sono riputati, il che ina serviene ancora, quato al credere di tutte le perfone piu qualificate, che della oppennione del unlgo, nel cospetto del quale appariscono forse ripu sati no è da tenerne conto alcuno, et pero lasciategli là da parte, et rideteni de ginochi, che con es: fa tusto il giorno la fortuna, la quale bene fpesso poco doppo qualche spazio di tepo,gli coduce girado,nel fondo del la fua ruosa,no la tenedo mai fermaset disponendo sempre uariamete, co me piu le piace le cose sue. M.L. Deb passiamo hora mai questo ragiona mento et diteci il significato di quella altra dona, che sedendo sopra quel cumolo delle armi, et di libri aperti, piu eleuata che le altre, haueua nel Immerta la destra mano, una palla deferittoui dentro il modo, et nella sinistra un lità. ramo di Lauro, et in dosso una uesta di un colore cangiate simile a quel' rosato splendore che alcuna uolta mostra di se la Aurora quando piu bella che mai fi dimostra a mortali. Ves. Questa e intesa per la Immortalità, e che cio fia il uero, uoi ui ricordate, che sededo sopra le ar Tempo, miset i libri ella premena co il destro piede le spalle set il collo ad un an Armi & li tico vecchione, il quale parena, che dimostrasse di stare mal noletieri sot Icritti co to a' detti libri, et alle dette armi, calcato maffimo dal piede, et dal pefo ducono al della immortalità, che altro non è che il Tempo, uolendo dimofirare che la immor due folamente fono i mezzi principali, che conducono le cofede mortasalità. li alla :

Italla Immortalita, cio è le armi, et gli scritti. M.L. Adunque in quel quadro era lo Arno Flora, Minerua la Virtù; la Immortalità, et il tepo. Fef. Eranoui. M. L. Deb per uostra fede diteci che ha uoluto dir. per questo il Bartoli,o che accozzamento è stato questo fuo? Ves. Egli ba uoluto per questo mostrare le Azzioni che si fanno adesso in Firen-Azzioni ze,es dice che in fu lo Arno, in Firenze, mediante lo ingegno la uiriù, in Firenet la fortuna si conduce il moudo alla immortalistà a malgrado, et a difesto del Tempo, onde se ne acquistano honori, ricchezze, dignità, flati, riputazioni, fapienzia, et felicità humane, le quali cose uoi vedeste, se bë ni ricordate, notate giu da baffo intorno all'Arno, essedoui Mitrie da Pa pi,corone da Re,capelli,da Cardinali,da Vescoui,scettri,mazzocchi Du cali, infegne, armi, libri, et molte altre cose simili, che si puo dire che dimustrino oltre a afto le dignità, et gl'honori,et le qualità,ch'hano hauto cofi gli huomini come le done prudeti, uirtuofi, et fortunati nati in fu lo Arno in Fireze. Ca. Hor qfto fi mi pare Möfignore mio che in no mol to quadro fia un coposto, es una inuenzione, che babbia es del honoreuo le, et delutile. M.L. Io no afpettauo certo tato dal Bartoli, ancor che io fappia che gia molti anni fono, egli fi fia fempre dilettato di cofe fimihima eccoci horamai uicini alla cafa della Signoria uofira. Vef. Noi habbiamo finito il uiaggio, et il ragionameto infieme del quadro del no. fro M.Cofimo; et bora ce ne entreremo un poco nel giardino, et cene andremo a sedere qua giu da gsta uerzura all'ombra per riposarci alquato the io per uno no effendo molto anezzo el caminare a piede, ho fentito, anzi che no alquato, il caldo, et mipar nedere che il Sig. Canaliere come quello che è affai ben compreffo, lo deue hauer fentiso cosi ben come me. Ca. Vn pochetto certo, pure qflo ragionamëto è stato tato fesodo il gufto mio, che io credo che ragionãdo a afte modo m'haresti codotto infino in Anuersa, come da Francesco Nasi fu codosto lo Stradino, quado come Fracesco. uoi sapete ando per accompagnarlo solamente infino fuor della porta. Nasi. M.L. Questa è molto meglio staza, poi che noi fiamo a sedere, et all'om Stradino bra, che no è p lastrada. Ca. Veramete fi. M.L. E cimaca folo M.Co fimo, al quale io baueua fatto boggi difegno adoffo. Vef. Circa a che tofa? M.L. Dirouelo, metre che io fono ftato in Roma, io mi trouai un giorno col S. Arcinescono nostro che hauena hanta una lettera,no mi ri cordo da chi di Firèze che gli lodaua molto una lettione,che'l detto M. Cosimo haueua fatta nella Accademia sopra la sede, et desiderana grã demēte, o di uederla o di udirla, et se hoggi to l'bauessi ritronato sarci en trato co qualche bel modo in qfto ragionameto, et glie la barei fatta rac cotare. Vef. Veramete colui che la lodo no hauena fe no ragionenol di fcarfa, et io che in ql giorno mi ui ritronai a udirla hebbi p coto di M. Co fimo piacere no piccolo, et p coto mio fadisfatione grandiffima anzi tato

grande. G 2

grandemente mi piacque, che io di poi lo pregai, che me la prestaste 🐲 la rilessi piu notte. M. L. Et la bauete apresso di uoi? Ves. No, che io glie la rendeti piu tempo fa. M. L. O come harei io caro di Ca. Poi che V.S.ui si troud presente et la hauendirla, o di uederla. se letta piu uolte, fe il dimandaruene però non fusse discortesia, io sarei un di quegli, che infieme con M. Lionardo ui barei grandissimo obligo se ui degnasse di dircene qualche parte. Vef. Signor Caualiere 10 non credo bauer tanta memoria che io me ne ricordi, ma fe per questo io bo a far piucere a uoi, & a M. Lionardo io mi sforzerò di dirui quel' tanto, che io saprù, o potrò. M. L. Di gratia Monsignore, che amenduoi, ue ne resteremo obb'igatifimi. Ves. Io non uoglio obbligo di questa cofa, che a me basta cercare di contentarui, & che uoi mi perdoniate, se io non mi vicorda[fi cofi a punto d'ogni cofa , che meglio potrete poi da lui estere sadisfatti di quello che mancasse. Ca. Deb lasciamo bora mai le scuse da parte, & uegniamo alla sustanzia della cosa. Vef. Eglife ce la prima cosa un poco di Proemio non molto lungo, il quale io non mi affaticherò in raccontarui, basta, che la sustanzia su ( fatta pero prima la scusa della sua insuffizienzia) che egli ringraziaua grandemente Dio, che ne tempi nostri fuse tanta gran copia di Scrittori, O di espositori fopra le piu ofcure, & le piu difficili cose de gli S crittori antichi, tal che quãto ha grande & boggi di, si poteua fare molto maggior' frutto in pochi giorni, che non po tenano da non molto adietro fare in molti anni coloro, che attendenano a gli Study;in fra quali Scrittori lodo molto il Fabbro, & il Leonico , fo Leonice. pra le cofe di Aristotile: lodo ancora Augustino Steuco, & M. Gionanan Aristotitonio Flaminio, sopra le cose della Teologia, & sopra la Astrologia lodo Augusti - ancora M.Alessandro Piccolomini, or quanto alle cofe morali di Aristo tile il nostro Bernardo Segni, & il Mattinolo circa le cose della medicina, & in summa uolle mostrare la facilità, che hanenano boggi coloro, Giouánā che attendono a gli studij delle buone lettere, i quali possono mediante tonio Fla gli scritti di costoro, senza hauersi ad affaticare in imparare lingue fore fliere, ualerfi di tutte le coje piu difficili; che habb no gli Scrittori Egizzÿ, Arabi, Caldei, o Greci, quanto pero alle cofe importanti delle Arti, o delle Scienzie, non intendendo egli pero, che la lingua Latina fi anno-Bernardo nerasse in fra le forestiere, & fatto questo poco del Proemio, se ne pajso a ragionare sopra quel passo di Dante del uentiquattresimo Canto del paradifo, che dice.

Fede è sustanzia di cose sperate,

Copia di

Scrittori

vule. Fabbro.

le.

co.

no Steu-

minio.

Aleffan -

dro Picco

lomini.

Segni. Mattiuo-

lo.

- Et argomento delle non paruenti,
- E questa pare a me sua quidditate .

Ca. In che luogo si trouana Dante, quando e' dise questi nersi ?

#### LIBRO SECONDO.

Pef. Egli era guidato dalla sua Beatrice arrivato innazi a Pietro Apo stolo, dal quale, domandato che cosa è fede, rispose con le stesse parole di Paulo, dicendo che la fede è una sustantia di cose sperate , & uno argomento di quelle che non appariscono. Ca. Come puo esser' la fede su stanzia ? attefo, che io pur miricordo, bauer sentito dire alcuna uolsa nelle belle difpute, che quasi ogni mattina, & ogni sera doppo il desinare, e doppo la cena fi facenano da uari Filosofi innanzi a Papa Clemente che secondo Aristotile la sustanzia e quella, che senza hauer bisogno d' appoggiamento alcuno sta da se stesso so pure che la fede non puo stare se non come accidente appoggiata all'huomo: concio sia, che tolto uia cie. effo huomo, nulla farà la fede. Vef. Troppo barefti ragione fe Date in questo luogo nel chiamare la fede sustăzia, la bauesse intesa per sustăzia reale, come fa il Filosofo; ma bauendo egli seguito in questo luogo la dot trina di Paulo, sapendo troppo bene, che essa fede realmente non è sustă zia, parlo di lei metaforicamente, et la chiamo fuftanzia rifetto a quelle cose, che in lei quasi a guisa d'accidenti s'appoggiano, si come fa la spe ranza, ne crediate che egli dottiffimo nelle cose de Peripatetici, non sapesse the la real sustanzia in cui la fede si appoggia fusse lo huomo, & Fede è ac che percio ella realmente fussi uno accidente dell'huomo. Ca. Perche dunche prese questa uia, o modo di parlare ? Ves. Perche noi mortali no hauendo quaggiù cognizione sensibile dello essere delle cose celesti: ma credendole solamente per fede, questo crederie tanto fermamente co me se elle fussion qua giù in essenzia:come quelle cose, che noi apprendia mo mediante i sensi, è cagione, che sopra questa fede o credenza si fondi l'a speranza, la onde considerando il Poeta essa fede come cosa in se stesfa, & ueggendo che la speranza quasi che a guisa di accidente si appoggia in lei, dice che ella prende mienzione di sustanzia, con cio sia, che essa feranza non potria certo Stare da se stessa, se ella non banesse csia fe Speranza de, alla quale, come a sustantia si appoggiasse, & che cio sia il uero, il me è acciden defimo Dante dimandato poco di fotto da Pietro, fe egli fapeua per qual te della cagione, Paulo la bauesse posta in fra le sustantie, da se steffo con que-Stineisi lo dichiara.

Et io appresso le profonde cose Chemi largiscon' qui la lor parnenza A gliocchi di laggiù son' si na scose, Che l'ester' loro ui è in sola credenza Soura la qual' si fonda l'alta spene E pero di sustanzia prende intenza,

Ca.. Che unol' dire Dante per questo? Vef. Non uedete uoi,che tro uandofi egli in Cielo dicesche quelle cofesche egli in effetto uede lasus [ono

Papa Cle méte fi di letraua delle scië Sultantia che fia. Fede come fia fuftantia.

cidente del huomo.

fono tanto nascose, qua giù in terra à gli occhi degli huomini, che essino. ne sanno altro che quel che eine credono; sopra il qual credere, si fonda la speranza, la quale essendo accidente, si appoggia in esso credere, o in effa Fede, cbe di gia prende intentione di fustantia, Ca. Accortamente, certo, ma come prende ella intentione d'Argomento? Vel. To .co di fotto fogguingne il Poetà .

Et da questa Credenza ci conuiene Silogizzar, senza hauer altra vista Però mtenza d'argomento tiene

ehe come, posese confidere unol' dire che dalla fede ò dalla Credenza che hanno gli huomini delle cose Celesti, senza uederle altrimeti, sono forzati à filogizzare, cioe a conchiudere discorrendo, et in questo modo re che fia effafede prende, intentione d'Argomento. Ca. Quefto filogizzare, e una uoce non molto ufata. Vef. voi hauete da sapere, che chi uorra trattare in questa Lingua le cose delle scientie, sara forzato a pigliare no folamente questa,ma molte altre noci greebe, si come seciono di questa es di molte altre i Romani, et come in questa lingua hà di questa fatto ancor Dante, il quale nel, decimo canto del paradifo fene ferni ancora parlando d'figgieri celebratifimo dialettico, dicendo.

Siggieri-Dialetti-CO.

Silogiza

Fede pa-

de inten-

zione di

argomen

to. .

Silogizzo inuidiofi veri,

Et nel'ondecimo,

Quanto son diffetiui i silogistmi

Et in questo medesmo canto ancora,

E filogifmo cbe la m'ha conchiufo.

Silogifimó che ·62. Argomen to che Ga.

Quiddita de che sia

Ca. che nuol dire per nostra fe questo filogismo, d silogizzare ? Vef. Nonaltro come ui bo detto, che discorrendo cochiudere: dal'qual conchiudere fi caua la ragione, che ci rende cersezza, delle cofe dubbie, et però diffe bene il Poeta, che la Fede prende insenzione d'Argomento, non effendo altro lo Argomento, secondo Aristotile, che quella ragio ne, che ci rende certezza d'alcuna cofa dubbia; la , qual'ragione falta fuora mediante la Conclusione, che del discorrere s cana. Ca. Che uuol'dire Dante in quello altra verso ché dice, E questa pare à me sua Quidditate? Ves. Quidditas è una noce latina come nos posese sapere che tanto unol' dire,quanto estenzia di alcuno cosa:siche nolendo dir Date, che le parole, che egli hauena dette di fopra gli parenano che fuf fino la effenzia della fede,diffe,che questa gli parena la sua Quidditate, M.L. Gran' fastidio mi hanno dato piu nolte certo quelle parole: che Dante (risposto prima alla dimanda fattali, che crede in uno Diosolo et eterno, che immobile muone tutti i Cieli) sogguigne; che crede ancora nella

nella simplicissima trinita per cio che credendo egli in un fo lo Dioset sa. pendosi che per eso Dio ordinariamente noi intendiamo ancora esti trinita ; à me pareua, che bastaffino le prime parole, seaza agongner\_ Vef: Non farebbe restato satisfatio Pietro, che ci queste altre • Dante hauesse creduto solamente in uno Dio, senza aggiongerui la credenza della Trinita, attefo, che sempre in tutti i secoli da tutte le nazioni del Mondo e stato creduto un folo Dio ; Gnon harebbe creduto Date dicendo in quel modo secondo, che lo Euangelio, et la sacra scrit tura ci insegna. Ca. Voi mi fase nascere un nouo dubbio nella mense, à dire, che in tutti i secoli, da tutte le nazioni del modo, e stato sempre creduto uno Dio, o non adorauano i Centili infiniti ? Vej. Adoranano Gioue per principale, ma gli altri per aderenti, & dato da quando io ho detto, che tutti hanno creduto vno Dio, io ho inteso di tutti vniparlare di coloro, che hanno in ogni tempo offeruata mediante il zelo di Dio qualche religione, et non di quelli che mediante la loro pazzia non hanno tenuto conto alcuno del Creatore di questo universo, ma che direste uoi se io ui mostrasse che la eterna, & la infinita bonta di Dio, fi è fempre manifestasa in tutto il mondo, in tutti i secoli in tre persone, il che diffe all'hora il Bartoli? Ca. Parrebbemi certo cofa grandifsima, perche io nonmi persuado che questo sia mai auuenuto, se non da poi in qua che egli piaccque di venire a pigliare carne humana, & credo, the questa farà cosà nuona così a Messer Lionardo, M. L. Certamente fi. Vesco. lamblico, Porfirio, comc. a me. & Proclo, dicono, che quegli che non confessiono vno Dio, sono da esser posti nel primo genere de gli impij, però lasceremo costoro da Proclo. parte, & confesseremo estere vn solo Dio, dalla quale oppenione, Che Dio non si discosta alcuno, che sia veramente Filosofo, con cio sia, che lia solo. tutte le cose create, la proprietà delle quali, e il depender da altri, ci dimostrano chiaramente, che egli e alcuno, da cui elle hanno la loro dependenza, il quale non depende da nessuno, di manieva, che come dice Aristotile nella Fisica, tutte le cose che si muouono, sono messe da vno, che non è mosso da persona, la oppenione del' quale, ci sa vn solo dimostra chiaramente, che effo Aristotile, & gli altri di quei tempi, con- Dio. fessauano vno Dio immobile, et che moueua ogni cosa. Platone ancora ne Platone fnoi libri delle leggi, dice che la terra, il Sole, le Stelle, et effo univerfo, et oltre a questo la ornatissima varietà del tepo distinta in anni,et mesi, ci Dio. dimostrano la effere di Dio.Marco Tullio ancora, di qual' cosa dice pos- M. Tullio fiamo noi effere piu chiari o cerci, fe noi alzeremo gli occhi nostri al confeffa Cielo, et contempleremo le cofe Celefliali, che dello effere di alcuna Deità, che col' prestante acume della mente sua, regga questo vniner suse non è.certo.

Dio creuerfal -mente.

Do i tut ni fecoli conofciu to ia tre perfone 1am blico. Porfirio,

le confes confeffa 4 vn' folo vn folo Dio

e, certo stata gente alcuna et sia di qual si uoglia sorte d'huomini, ancor che senza dottrina, che non habbia hauto sempre una certa anticipazio ne dello effere di Dio:ma lasciado stare l'oppenione de tempi di Platone d'Aristotile, et di Tullio, consideriamo un poco quella de piu antichi ha Chenel bitatori di questo mondolegli e oppenione di molti, che nella creatione principio del Modo i nostri primi Parenti bauessino grandissima anzi quasi intera de i mon-do li have feienza, o cognitione di tutte le cose, la quale diffondendosi poi in infiniti ua quafi Popoli uary di lingue, par uerifimile, che andaße sempre diminue ndos, intera tcie sottoposta non solo alla uarieta delle lingue, ma spenta tal uolta quasi z'a di tut che affatto,nella memoria degli huomini, rimanendo solamente scritta te le cose. ne libri,e stata suggesta et trouatasi in preda d'una infimita Moltitudine Teologia d'accideti humani, come fono, i fuochi, le guerre, le disfationi de Regni, et ha patito delle Citta, le Inondazioni delle acque, le funer fioni de tremuoti, et fide trauamili altri accideti, di maniera ch'egli e di necessita, che ella sia molto de glidelmó pranata da quella prima, et uera fopra allegata cognitione, et feieza de Teologia gli antichi, in fra questa universale, cognitione di tutte le cose, la fienza fprezata della scolugia, è liata glla, che sopra tusse le altre ha gradissimamete pa dalla mol tito fi mediate i (opra detti accideti; fi per che il suo maggior misterio,e titudine. Aristotile il trattare delle cose druine et della uevita, cose molto da noi rimote; si & sua ope ancora perche in ogni eta non è stata concessa la speculatione, et la Gra nione del tia del conoscere esta uerita;et tato piu, che noi sappiamo, che ella non e la verità. accettata dalla moltitudine, anzi da quella il piu delle uolte sprezzata, Caldei è 'habitato si manifesta à pochissimi. Et douiamo credere, che la cognizione d'essa, ri del mo che noi habbiamo ne nostri tempi, sia a noi peruenuta quasi come hercditaria, (condottacisi d'età in età)insino da nostri primi parenti, & che Paradilo tutto quo che bano scritto, o detto i nostri passati delle cose gradi, et cele terrestre doue leco fli;le babbino scritte o dette, come bannete di mano in mano da loro anti do alcuni ceffori; tal che fe:elle si and affino ricercando, et riefaminando d'età in età Caldei falendo fempre allo in fu, fi uerrebbe infino à detti de nostri primi parendoppo il ti, creati da Dio nella creazione dello uniuerfo, il che confeffa chiaradiluuio. Tofcani mente Aristotile dicendo, Poche reliquie della uerità, sono quasi come hebbero lacere membra, da uno ardentisfimo corpo a noi peruenute. M. L. Deb origine Monsignore per unstra fede poi che noi siamo in su questo ragionamento, da Caldei direci chi uoi credete chi fussino i primi habitatori del mondo ? Ebrei Egizii, Fe- Vef. La oppenione di molti, è che e' fuffero i Caldei, & che egli habinici, Gre taßero uerfo le parti Orientale, & che appreffe di loro foffe il , Paradi-

manı, heb bon prigi dei.

do .

do.

ei, & Ro- foterrestre, ma lasciando stare quello che si crede, noi sappiamo di certo, che effi doppo il Diluuio furono i primi, che habisarono in quel' luogo, ne daCai da quali hebbono di poi origine i Tofcani,gli Ebrei,gli Egizu, i Fenici, ne l'ultimo quasi i Greci, & finalmente i Romani. M. L. Che feientia,

tha, o che religione hauenano coftoro uerfo Dio? Vef. Evano in fra Magi chi di loro alcuni piu prudenti, & piu scieuziati de gli altri, & gli chiama- arano . nanoMagi, quasi che dire uolessino, Filosofi, i quali baucuano, o per uia della scienza Teologica, peruenuta per successione in loro, o per il risona re che hanno fempre fatto gli oracoli di Dio in tutto'l mondo, la piu nerascienza di tutti gli altri, di esso Dio, & lo chiamanano immenso, & Dio imimmutabile, affermando, che egli ab eterno haueua generata un'altra menio & imutabimente, che non è altra, che quella che boggi noi chiamiamo hora figliuolo,hora parola;hora mente, & hora sapienza di Dio. M.L. Aque-Mête ciot Sto modo uolete uoi dire ,che effi teneuano, & conoscieuano come noi il figliuolo Vef. Anzi ui dirò piu oltre, che e' diceuono, che di Die. padre, et il figlinolo. questa mente erastata quella che haueua create tutte le cose, non altrimenti, che dicono del Figlinol di Dio ancora i nostri Teologi. M. L. Gran cofa certo, & molto nuoua a gli orecchi mici. Vef. 10 ui dico; che questi Caluci non folamente hebbono grandissima cognizione delle co/e diuine, ma seppono ancora talmente la natura de Demoni & Caldei de gli fpiriti, che e' fi tiene per cosa certa che essi fi gli forzaßero a uenire a sforzauanogli spi dimostrare presenzialmente marauigliosi portenti. Ča. Et come? riti. -Vef. Credono che Balaam, ne tempi suoi celebratissimo Mago, sapese Balzates sanso, che c' potesse per questa nia nuocere al populo Ebreo, & per quelebracifsi fta cagione fu chiamato dal Re de gli Arabi. Ca. fi ma che fappiamo mo Mago Moife . noi che e' suse Caldeo ? Vef. Secondo che dice Moise egli habitaua in Eufrace fu'l fiume Eufrate, di maniera, ch'egli e chiaro ch'egl'era Arameo, o uo finme. gliamo dire Caldeo: Ma che coftoro bauessino in que tepi gradissima co gnizione, & sciëza della prima et secoda natura d'essi Angeli, ouer De moni, of finalmente d'effo Dio, ce ne da ancora, non piccola testimonianza la Sibilla Eritrea, figliuola di Berofo Caldeo la quale ci lasciò infini- sibilla Entrea. tifsimi oraculi, & dimolte cofe divine, & di esso Dio. Delle etadi che Berolo feguirono poi, fi trovano infiniti altri scritti di cose simili, et particolar- Caldeo. mente ne gli scritti di Zoroastre sono queste parole, tutte le cose, fece il Zoroa ---Padre, & le diede alla seconda mente, si che uedete come la Teologia fite. de Caldei acconfente ester'il Padre, & il Figliuolo, non altrimenti , che fi faccino tutti i nostri Teologi, dicendo, che Dio con la parola fua creò l'uniuerso, intendendo per essa parola esso Figluolo di Dio, il quale confiderato quanto al padre è secondo, ma considerato quanto alle cose crea se niene ad effere il primo. M. L. Come furono nelle età, che seguirono di poi in credito le cose di questi Caldei? Vef. Non folamente Aristotile ne libri della sua prima Filosofia gli celebra grandemente, ma Caldei in infiniti sono gli Scrittori Greci antichi , i quali si transferirono per imgran ørtparare le scienze ad essi Caldei,o nogliamo dire Egizij, & feguendo poi gio. 13 H LA T CO-

Buone dor. D'o Mite cioe Dio. . Placone Anaflago rz. Dio folo & sempli cistimo et fenza alcuna mif tione, Moife. Mercurio trimegifto. Aristotile ateribi alla Mén te continoua geperatione

Platone & Anaffa gora attri Buirono alla mente la crea tiõe di tu te le cose. Macrobio chiamð Dio bonti&ilfigliolo itel ligentia. Dio folo è buono. Moise & fua oppe nione del figliuolo di Dio. Dauid & fus oppenione del figliuolo. di Dio.

la Teolozia de Caldei , collocarono in tutti i proprij firitti loro, nel primo luogo il Buono, cio è,effo Dio, & nel fecondo la mente, cio è effo Fifigliuol di gliuol di Dio, attefo, che effi Caldei, non folo chiamarono Dio, Padre, ma Buono ancora, & con questi nom: ¿li chiamarono non folo i piu antichi Filosofi di Grecia, ma tutti gli altri ancora che seguirono, insieme co Pla tone. Anassagora imitando i Caldei, disse che il principio di tutte le cose era una Mente, sopra le parole del quale dispusado Aristotile, dice, ch'egli intese quellamence esfere semplicissima, & senza mistione alcuna, lo effere semplicissimo, & jenza al cuna mistione, non si attribuisce come noi sapete, se non a Dio, & a questa Mente attribui ancora ogni cos Moife, effendo il primo in fragli Ebrei, & il medefino ancora fece Mercurio Trismegisto primo in fra gli Egizy : affermando, che ella fu quella, che dette forma al Cans, et distinguendo, creò le cose, et done prima elle erano quiete, et fenza moto, ella diede loro l'ordine, et il moto M.L. Et Aristotile che diffe di questa mente? Vef. Attribuille la co tinoua generazione di tutte le cose, & la chiamo diuinissima, piu che qual si uoglia altra cosa che immaginare o pensare si possa , & disputando della sua Divinità, affermò, che lo infinito suo piacere era uello intendere se stella, or nello amore della sua Divinità: ne Plasone si discosta da questa oppenione, anzi nel suo Fedone, mostra di esfersi grandiffimamente rallegrato che Anassagora attribuisse la creazione di tutte le cose alla mente. Et Macrobio ancora ragionando secondo i Platonici de primi principij, ne flabilisce duoi, chiamando il primo Bontà, & il fecondo, intelligenzia, de quali nomi il primo fi aspetta al Padre, & il secondo al Figliuolo, il quale parlando del Padre, diße, Nessuno si puo chiamare Buono, se non Dio, & parlando di se. Io fono il principio che parlo con uoi. La Teologia de gli Ebrei adunque chiama, intelligenzia, o spirito quel che i Caldei chiamano Mente, impero che Moife attribuendo ad effo spirito di Dio la creazione dello vniuer (o disse . Et spiritus Domins ferebatur super aquas, & in que-Sto modo vedete, che gli Ebrei conobbono, & il Padre, & il Figliuolo : Il che piu chiaramente ancora ci dimostra Dauid ne' suoi Salmi, quando dice, Qui fecit Cælum in intellectu, chiamando intelletto que l' che i Caldei chiamano mente, onde è manifesto, che i Caldei, gli Egizi, i Greci, & gli Ebrei, banno conosciuto in qualche modo il figliuolo di Dio, il che se mai nessun' di uoi volesse piu largamente vedere, lo potrà facilmente leggere in quei libri del Dottiffimo Steuco, che egli fa della eterna Filosofia. M.L. Aque-Sto modo era molto poca la differenzia in fra la religione de gli antichi, & la nostra, quanto al Padre, & al Figlinolo. Vefco. Po-CA CETTO,

#### LIBRO SECONDO.

ca certo, anzi non altra. se non che essi trattarono copertamente, & fut- Eterna Fi to uelami, quelle steffe cose, le quali hoggi noi con chiare noci scoper- losofia de tamente trattramo, con ueruà conosciamo, et reuerentemete adoriamo. Ca. Hora mai fiamo affai ben chiari di questo, fi che lasciato questo ragionamento da parte, io defidero di intendere il reflo, cio e di lapere in qual modo intendessino o conoscessino gli antichi, quasi nel medefimo modo che ci facciamo noi altri, lo Spirito Santo. Vef. 10 spero le uvi mi starete ad ascoltare di dimostrarnelo facilmete : Hanendo gia Dionisio (critto a Platone, dimandandolo della natura di Dio, si tronano in rifposta gli scritti di Platone she dicono . Hanendo io a parla- & suz opre seco della natura del primo, egli è conueniente, che io ne parli fosso qualche nelame, accio che se questa mia lettera fusse intrapresa, per mare, o per terra, colui che la leggerà, non la possaintendere, La cofa fla in questa maniera, intorno al Re di sutte le cose, sono tutte le cofe; per sua grazia è susso quello che ha lo effere, egli è cagione di susti i beni, il secondo circa le seconde, & il terzo circa le terze. Ca. Se uoi non mi dite altro io non intendo questo parlare, Ves. Trop po baucte ragione, che oscurissima è corto questa sentenzia, la quale efplicando Porfirio dice, che Platone, uolfe per effa dimostrare, che la fustanzia divinas fi distendeua secondo l'oppenione sua insino in tre nume ri, o nogliamo dir' gradi, il primo de quali attribuina a esso Dio supreno, & altissimo, chiamato come di sopra habbiamo detto Buono, o Padre, & il secondo attribu:ua al Fattore, o nogliamo dire alla mente di Dio, & il terzo alla anima del mondo. M. L. Del padre, & allo unir e l'oppenione de gli autichi co la nostra, ma quato ad esso spirito, del figliuolo, upi ci bauese addosse di sopra infinise autoritadi quanto ancor che la autorità di Platone sia gradissima, io desidererei che uoine to. adduceffi delle altre. Vej. Siate pur certo M, Lionardo che gli antichi chiamarono anima del modo, qlia stessa cosa, che la nostra scrittura santa chiama, fpirito, & che cio fia il uero parlando Vergilio nel'fefto della fua Eneida, della anima del modo, secondo la Teologia de gli Antichi, disse. Spiritus intus alit, totamque in fula per Artus.

Mens agitat molem, et magno se corpore miscet, & altroue parlando di esta spirito dice. Vnde hominum, pecudumý; genus, petteý; uolantes : Et qua marmoreo fert monstra sub equore pontus, di questa medesima amma o uogliamo dire spirito parlando Dauid Profeta dice .

Emitte foiritum tuum, & creabuntur, & renouabis faciem terra ; & di muono in altro luogo effo Vergilio parlando d'effo fpirito,o uogliamo dire anima del mondo ,chiamandola Dio diße,

Doum namque ire per omnes

H Terras lo Steuco

Platone penione circa Dio

Anima del mondo cio è spirito Sã

Vergilio & lua oppenione dell'ani ma đi mó do.

Dauid & fua oppd nione del' l'anima :... ... del módo

Terras tratius que, maris Cælumá; profundum, -

Mercurio & fua ope nione cir ca lo Spirito.

97

Hinc pecudes armenta, uiros, genus omne ferarum, et quei che segne Ca. Et che e per questo? Ves. O no ui accorgete noi, che Vergilio in queflo luogo chiamo Dio quel' medefimo, che poco di fopra chiamo (pirito da Dauid chiamato spirito di Dio,et da Platone Anima del Mödo; et che tutti hanno intefo che da effo spirito babbino tutte le cose il nascere,et la uita loroșil che la antica Teologia,et la nostra sacra scrittura tengono, che fia Benefizio et dono proprio dello Spirito Santo; ò noglia mo dire della anima del' Mondo; Ma che piu, Mercurio Trijnegifto dimostro chiaramente, che infino ne tempi suoi essi bebbono notizia, di eso spirito ; impero che egli dice nel' suo Ascelepio, che tutte le spezie del' Mondo hanno moto et vita dallo spirito ; et poco di sotto soggiunge che egli è quello, che empie tutte le cose, et che il mondo nutrisce i cor pi, ma lo pirito le anime; et che tutte le cose nel mondo si ministrano, cresconozet si muouono mediante esso spirito; et che egli è non altrimen ti che uno organo,o uno instrumento, sottoposto alla uolonta del' summo Dio; ma molto meglio parlando di lui nel fuo terzo ragionamento lo ss dichiara dicendo, Di questo spirito del' quale io ho parlato piu nolte, banno bisogno tutte le cose ; ciascuna pero secondo la sua Degnita ; ad ogni cofa da vita; et ogni cofa nutrisce; et depende dal' fanto fonte; >> et porge,et somministra sempre ainto à tutti gli spiritizet a tutti i vinëti. M. L. A questo modo per le parole del trismegisto si può conchindere, che egli dipigne, et dichiara tutta la Natura, la forza, et la proprieta,dello Spirito Santo, non altrimenti che i nostri Teologi. Vef. Come uoi uedete la intendeuano gli Antichi ; ma auuertue ancor queflo, che egli dice, che e' procede dal Santo fonte, cio è dal' Padre, et dal Figliuolo ; et di questa oppenione par che fusse ancor Plosino; il qual dice che l'Anima del' mondo procede dalla mente, cioe che lo spirito proce de dal figlinoio;et se ben mercurio chiamò santo fonte il Padre insieme col' Figliuolo, si uede manifestissimente che l'uno, et l'altro hebbono di questa cosa, la medesima oppenione; perche, come bauese uisto secondo Mercurio, questo spirito è fecondissimo di vita; et e solo quello, da cui nasce ogni bene; che dà vita al inito; che regge et maniiene inite le coje del quale parlando medefimamente Plotino, nel libro delle tre imperatrici sustantie, et chiamandolo Anima del Mondo, dice.

Plotino & fut oppenione dello Spi Tite.

Fonte san

Plotino.

to.

Pensi pur ciascuno, che questa è quella, che creo tutti gli animali. infondëdo,et infpirando in effi la vita, no folamente in quelli che fi nutri fcono in terra, nel mare, o nella aria, ma nelle nature ancora divine, 👉 celefli,questa medesima dice creo il Sole,fece bello,ei addorno delle siel 🗤 le il Ciclo, 👉 con ordine lo muoue, essendo ella altra Natura, 👉 potenzia,

potenzia, diuersa da quella delle cose, che ella tempera, & muone, & " alle quali ella da uita, ella (foggiunge) è quella fleffa, che dette la uita,, alla immortalità, & il moto al corpo celeste, il qual prima gia ceua pro-,, strato in terra, me diante il qual moto circulare sempiterno, datogli dal-,, la anima fauiamente agente,effo Cielo diuenne animal beato, & bebbe " in dotta in lui l'anima, maiestà & decoro; il qua le auanti che bauesse es\_ " fa anima, non era altro, che un cadauere morto, cio è terra, & acqua, " anzi pin tofto tenebre d'essa materia,o per dir meglio non era cosa alcu- , na il che abborrisce Dio, si che in questo modo, banete uisto, che & Mer , curio, & Plotino, parlando di essa anima del' mondo, la intendono in un medesimo modo, & ne dicono quelle steffe cose, che i nostri Teologi deL. lo Spirito Santo : ma che direfti noi, se oltre a tutte queste oppenione de gli antichi, io ue ne adducessi un'altra forse di non manco autorità, che Ves. Esponendo Calcidio le passate? M.L. Haremmone doppio piacere. Calcidio sopra il Timeo di Platone un luogo doue egli tratta dell'ani. ma del mondo,quello fpirito,mediante il quale tutte le cose del mondo fi muouono, crejcono, o fi reggono ; o per raccorre in breue parole, parlando di questo medefimo Spirito lo Apostolo, dice, ch'egli è quello me\_ Paulo Adiante il quale noi uiniamo, noi ci moniamo, & habbiamo lo ester, delle postolo qualiparole io non so uedere le piu proprie, per unire la sentenzia dello con Cal-Apostolo con quella di Calcidio, & di Platone; ma mi par uedere, che cidio. l'uno fi fia feruito delle steffe parole dell'altro. Ne da questa oppenione fi dijcofto puto Pittagora, pefando, che effo fpirito fuffe una anima in . Pittago tenta in la natura di tutte le cose, et che ella si diffondesse in tutte, dado ra conuie la uita a tutte ; & il nostro Cicerone nel libro della natura de gli Dei, lo Aposto chiamò questo medesimo Spirito animo, imperò che parlando dell'ordi- 10: ne et dello effer del mondo, diffe. Queste coje certo non posrebbono ef\_ M.T.Cice fere cosi fatte per la concordia in fra di loro, di tutte le parti del mondo, sone con le elle non haueffino uno fpirito diuino in fra di loro che le manteneffe, Paulo Aintendendo ch'effa anima del mondo, non fuffe altro che uno fpirito diui- poftolo. no infufo in susse le cofe;fenza il quale,questo ordine universale della ui ta, non potrebbe ne reggersi ne mantenersi. Ca. Grandemente resto del mon-Monfignor mio fodisfatto di queste coje, perche io ci ueggo dentro oltre a una certa mia fadisfazione, la uerità, or la effenzia della cofa quanto alla nostra religione, confermata con la oppenione de' rilosofi antichi, quali l'hebbero per traditione de Teologi predetti, il che oltra modo mi dilettazma io non poffo gia fare che io non mi marauigli di coloro, che non/eguendo l'uppenione de ueri Filosofi, adorauano a ie- adorauapi de Gentili narij Dij, come per efempio facenano gli Arcadi, i quali tiro cio è banendo fatto una ftatua quasi d'un' Satiro con le corna in testa, che so- Pan. 11444

daccordo

ne có Pau

uiene con

Anima do che fia

Arcadir

# RAGIONAMENTI ACCADEMICI.

naua una zampogna di sette Canne, et lo chiamauano lo Dio Pan, et la dornausno, cofa molto enorme, et fuori di ogni debito di ragione, Vcf. Io non noglio Signor Canaliere, che questa cofa ni d sturbi, perche se bene ella ni appare in prima visia strana, et di ma o e sempio; no riesce poi cost fatta, à chi filosoficamente la considera impro che i Filoso fies Poesi antuchi conoscedo molto bene le cose che noi habbiamo desse di sopra, recarno sotto uelami, in marauegliosi mistery di Dio, et dipin gendolo in Arcadia in quel modo che uoi hauete detto , lo chiamarono Pan che & Pan; che altro non unol dire che tutto, uolendo in ferire; che da Dio depende il tutto, Ca. Es perche gli ficiono quelle due Corna in testa gnifichi . **Corna** di Vef. Quelle fignificano la doppid potesta che ba Dio; l'una fopra le co-Pan che û fe celefti, et l'altra fopra le terrene; il che noi neggiamo nfarfi ancura. gnifichi boggi da Pontefeci d'questa nostra religione, circa le loro mitrie

no.

RO.

no.

fichi.

Ecco.

Vef. Ipeli della Barba fuorno. Mitrie de Ca. Et la Barba cost lunga perche? Pontefici da loro intefi per traggi della luce, et della virtu, della fua diuinisa; Peli della i quali si spandano, et si distendono, in smo aqueste nostre cose terrene. barba di Ca. lo commucerò ad incolpare me steffo, et non la usanza degli Ar-Pan che fi cadij, poi che cosi dottamente, et con tanti Significati sotto si beivela. gnifichi mi dipinsono Dio, ma aitemi per nostra fede, perche lo secciono dal. Coscie & mezzo in fu pulito & con membra d'huomo, & dal mezzo in giu gambé di con le gambe piene di uelli, a guifa di fatiro ? Vef. Intefono cotefia Pan c<del>he</del> fi parte da baffo i/pida, et piena di velli per gli arbori, et per i Finiti, gnifichi per, i fassi et per le fiere della terra; et per la parte di sopra dillicata et . Corpo di pulita intefuno, la Bellezza del' Cielo; es il sonare la zampogna delle Pan che it fette canne, intesono per la Armonia, et per il Concento, che fauno in gnifichi. Cielo le fette stele erranti à nogliamo dire i sette Pianeti, Ca. logli Zipogni di fette ca ho piu nolse nisto dipinto in mano, una verghetta, che secondo le cose ne che fi che uoi mi dite, si puo giudicare, che ella significhi la potesta, con la gnifich. quale Dio gouerna il tutto, ma non fo gia indoninarmi per qual cagio-Verghet ne esti, lo dipingnessino sempre ridente, è lieto nel uolto? Vef. Face ta di Pan uanlo per dimostrare la sua eterna, et continoua felicita come quello, che figniche e sempre contento, lieto, et allegro nella Contemplazione di se stello. Pan perma io ui diro un'altra cofa la quale uoi non potete bauere ueduta nelle che sem-Pitture di esso, che non fara meno mar auigliofa che le passate, pre riden Vef. Che gli Antichi fingenano che Pan si dilettaffe. te & lieto Ca. Che cofa? Pan peinella uoce di Ecco, che sapere che una uoce, la quale mandara suori, che fi dirifuona ne' luoghi concaui, et in tutti gli obietti ben difpojli a ricenerla.. lettaísi di Ca. Certo questo mi e nuono, ma che intendeuano per questo ? Vef. Intendeuano che Dio con la parola, sua si diletto di creare questo

uniuerso, et che conmandando con la Voce gouerna tutte le cose, Ca.

Ca. Marauigliofo e certo questo loro significato ne io mi saprei inmazi nare cofa piu propria, parlado sotto velame della creazione del mondo, che lo effersi Pā dilettato nella uoce di Ecco,ma oltre a gste cose che not habbiamo detto, mi pare ricordare di hauerlo uifto dipinto con una pelle di Dama , duero di daino nel petto; il che io haro caro di sapere, quel Pan co la Ves. Intendeuano questa pelle piena di uarie macchie, pelle di che fignifica, per la narieta delle dinerse stelle del Cielo stellato; & questo steffo che i fignifichi Dama che Poeti chiamarono Pan,i Filosofi,chiamarono cagio prima; la quale uoi Pan, & ca Japete, che non è altro, che effo Dio. Ca. Non mi dispiace certo que gion pri-Staloro inuenzione, ma io non fo gia lodare perche i gentili adorassino ma, è tuttanci, 🗢 fi diuerfi Dij, quanti à tutte le hore noi leggiamo nelle bistorie to vno. Vef. Ipopoli come quelli che fono inconstanti, & instabili, antiche. et che uaneggiono cotinouamète, è di necessità che fieno tenuti fotto qual che freno da chi gli gouerna, o regge, mediante la religione, quegli antichi adunque de Gensili che reggeuano i popoli, & gli uedeuano uolsi a quella uana superstizione di diuersi Dij, che gli adorauano, non gli poten do come harebbono uoluto raffrenare, gli lasciauano stare in questa loro oppenione, pur che e' non deuia/sino di riverire, et di adorare in qualche modo Dio, ne crediate che i piu faui, & i gouernatori de popoli di quel tempo, intendessino per Pallade, (essendo come sapete in Dio molti Pallade che figniattributi) altro che la sapienzia che è in Die, ne altro per Mercurio, ficalsi. che la intelligenzia, & lo effere in uno Stante come e Dio per tutto, ne Mercurio altro per Saturno, che la eternità, ne altro per Nettunno che la poteche fignifi Slà di partorire tutte le forme, ne per Iunone altro che la segreta na calsi. Saturno -sura di tutte le cofe , per Venere lo Amore che Dio bà uerfo tutte le coche fignife, & per Apollo la lucidissima, & splendidissima uita di Dio, le quali ficafsi. cofe tutte se bene erano note a' piu saggi, erano non di meno si nascose al Nettuno nlgo, che egli fi perfuzdena che e' fufsino infinui Dij. Ca. O quanto che fignipiacere mi ba dato hoggi questo uostro ragionamento, et da quanti dubficafsi. lunone birefla hoggi libera & sciolta la mente mia? Ves. Io harei desideche figni rio che ne a uoi ne a M. Lionardo non restaffe cofa alcuna che non fufsi ficafsi chiara, & manifesta sopra a queste cose, però non lasciate di grazia in Vencee dietro alcun' dubbio se ue ne occorre. M. L. A me pare che a bastan che fignificalsi. za boramai habbiate dimostro con la autorità, & con gli esempli di tan Apollo ti Eccellenti/simi antori che infino ne' primi fecoli , da primi babitarori, che lignior ne' seguenti ancora da gli altri, la eterna or infinita bonta di Dio e ficassi. ftata se non largamente, almanco in qualche modo conosciuta sotto tre persone in una essenza. Ves. Et queste medesimo affermo ancor Dan se quando rispondendo a Pietro diffe,

Bt credo in tre perfone eterne. O quefle

Credo

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICL

• •

Credo una essenzia si una, & si Trina,

E che s'offera congiunto sunt, & este,

Ca. Et fu bastante per risposta di Dante il credere in questo modo? nel quale pare che credessino ancora si come uoi bauete dimostro i Gentili? Vel. Non, che eglì soggiungne poco di sotto , che credeua in queste tre persone, in quel' modo, che gli baucua insegnato lo Euangelio. Ca. Noi habbiamo in questi nostri sepi hauute tante diuerse oppenioni, täte stirac chiate, & trauolte, su per i Pergami, che io sono uno di quegli ; che harei molto defiderio d'intendere da uoi la somma, & la importanzia succintamente della nostra fede, per potermi affodare, & stabilire (meglio che io non sono )in quello stato di credenza che fusse il perfetto, o il ue ro; tal che io potessi dipoi sprezzare le false oppenioni che tutto il gior no fi fentono, & ferrarmi gli orecchi dalle perfuafioni di coloro, che fal-Vef. A nolerni contentare di questo e' bisosamente la intendono. Discorfo gnache io ni faccia un' poco di discorso, dalla creazione dell'huomo quasi per insino a' tempi nostri , acciò restiate capaci della infinita bontà di Dio, & dello immen(o, & inenarrabile amore, che egli bà portatu a noi altri, & in questo per confonderui il manco che io potrò la mente, mi ingegnero d'effere breuisimo. Ca. Dite di grazia, che io fo che M. Lionardo starà non men uolentieri di me ad ascoltarui. M. L. Certo che io ne baro grandisimo piacere. Ves. Voi banete da sapere, Adamo ci che Adamo nostro primo parente mediante la disubidienzia ch'egli uso uerfo Dio,perduta la grazia, ci le/cio quasi per heredità la inclinazio. ne, & la prontezza ad ogni ingiustizia, & impietà, doue se egli fusse stato obbediente a Dio, ci harebbe lasciata la sua giustitia & la sua Santita; Questa nostra privazione di giustizia, & questa inclinazione che noi habbiamo ad ogni impieta, e quella, che fi chiama peccato originale, il quale tutti ci are chiamo dietro, dal uentre delle nostre madri, et hebbe, come bo detto, principio dal nostro primo parente Adamo, et è quello che è il fonte, il principio, & la origine di tutti e' nostri peccati, et di tutte le nostre iniquità, dalle quali uolendoci liberare non per alcuni no-Stri meriti, ma per sua infinita pieta & misericordia il Creature dello uniuerso, con mandare in terra il Figlinolo a pigliare carne bumana, accio che egli ci restituisse quella pristina innocenzia, & ci rendesse quella Diuina Imagine, o similitudine di je steffo, con la quale erauamo dia di Dio da principio stati creati, conobbe, che egli era di necessita, che noi hauessimo prima a conoscere la miseria nostra, la onde eletto Abraam, nel cui seme promesse di ribenedire tutte le genti, & accettati li suoi discen denti per suo populo eletto, dette loro per mezzo di Moise la legge scrit ta ; accio che mediante effa legge noi conoscessimo il peccato , la debolezza,

della crea zione del huomo.

33

33

lascid la heredità della ingiustizia & impictà. Peccato

originale che fia. Adamo

fonce & principio d'ogni no ftro male.

Pieta & milericor

#### LIBRO SECONDO.

....

lezza, & la fragilità nostra, in non la potere come certo non poterno gli buomini di que tempi interamente offeruare, & che cio sta il uero Paulo a Romani nel quarto, dice che il peccato non era imputato, Paulo apo ítolo, & mentre non era la legge, il che dimostra che gli buomini innanzi alla fua opelegge non conoscenano il peccato. Fu adunque scritta questa legge acnione circio conosciessino il peccato, la miseria, & la fragilità nostra, di non ca la lege la potere interamente offeruare, & conosciuto questo, hauessimo a & il pecca disperarci del' potere nostro; & disperati finalmente di noi medesimi; to. or d'ogni nostro valore, bauessimo a ricorrere alla infinita misericordia di Dio, & alla Giuflitia, della Fede, dello mico figliuolo del Creatore del' vniuerso, mandatoci secondo le promesse che ei fece a Moife, per liberarci come bà fatto dalle mani del Dianolo; 🖝 della Come fi maladızione della legge; & a riconciliarci con Dio, & arendere abi- debbe cre li le rolunt à nostre alle buone opere, & à ristituirei finalmente queldere. la diuina imagine, & fimilitudine, che hauenamo di Dio mediante la giustitia originale et gratia duina,perche la natural imagine no si perse altramète questa perduta per colpa de' nostri primi parenti:le quali cose non poteuamo ne possiamo da per noi stessi racquistarci; ne crediate, che e' nogli altro da noi per renderci queste cose , se non che noi crediamo con uiua, or uera fede uiua per charità perche senza è morta, se ben uera fede che egli habbia madato di Cielo in Terra l'unigenito fuo. Figliuolo a renderci la sua grazia, & la diuina imagiue, & che egli babbia lauato con il suo preziosissimo sangue, sparso sopra il santisfimo, Legno della Croce, tutti i peccati, & tutte le iniquita nofire, & portatole tutte sopra delle spalle, mediante la sua passione, il che affermò lo Apostolo quando e' disse, che egli era stato fasso no-Stra fapienzia, noftra Guifitia, nostra fadisfazione, & noftra redenzione, intendete sempre quanto alla sufficienza perche quanto al' effetto li bifognano molti mezzi come grazia sacrameti et. cetera. Questa gra zia renduta in questo modo à tutti i Fedeli Christiani, è quella della quale il medefimo Apostolo duffe, vbi abundanis delictum super abbun dauit, & gratia, il credere in questo modo le cose che noi habbiamo dette e, quella fede, che da noi vicerca Dio, la quale ci refituisse alla grazia: ci libera dalla legge, & ci riconcilia con Dio; or quella steffa che Dante secondo lo Euangelio haueua di Dio in tre persone, & delle tre persone in (D10) della quale ne gli scritti di giouanni parlando di se il Figliuolo di Dio disse, l'opera di Dio è il credere in colui, che ei ui bà mandato; & altroue, chi crede in me ( disse ) uivera ancora, che e sia Morto, &, chi crede in me non morra gia mai, anzi bara uita eterna & Paulo

Parole di Chrifto circa la fe de.

Digitized by Google

33

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI

Paulo Apostolo fonte di spirito santo, & vaso di elezione, striuendo a Romani.

Se tu confesserai (dice) con la bacca tua Christo Figliuolo di Dio, • • 🖝 crederrai, che il Padre l'habbia mandato à pigliare Carne humana, 22 Grifucitato da morte à uita farai faluo, fi che uoi uedete in che con-. ... sista la somma della fede nostra, la quale in uero non è altro, che uno intento accostamento dello spirito nostro à Dio; mediante il quale accoflamento habbiamo ferma speranza della misericordia del Padre, promeffaci nel fizliuolo, & il quale con la fua paffione ci babbia fatti figliuoli del Padre, & per confeguenzia heredi della celeste Patria ogni ` nolta che nai haremo viua, & uera fede circa le sopra dette cose; la quale se noi baremo, mentre che staremo in questo mondo, ci renderà piu fimili, che farà possibile à Dio, & ci uergogneremo, anzi farà certo quafi impossibile, che noi siamo tanti ingrati, che noi non cerchiamo d'assomigliarci a lui il piu che putremo col mettere ad effetto le opere buone exteriori, lequali saranno impossibile, che da noi non ci faccino liberamente però hauendo la uera fede, si come è impossibile che una torcia accesa non faccia lume, & non risplenda, in quel luogo oue ella

fia : & operando in questo modo in terra per amore, spereremo d'hauere a godere in Cielo del Regno de Beati, & sperando daremo occasione, che la nostra fede sarà secondo Dante, & lo Apostolo sustanzia di cose fperate auuertendoui però, che questa nostra speranza si conuerte quasi in certezza quanto fia por parte delle promeffe fatteci da Christo , fe bene noi fempre dobbiamo effere timidi, & pauidi fecondo la ferittura fanta conciosia che la speranza non si puo hauere se non delle cose buone, si come la paura si ha sempre delle cose cattine. M. L. 10 ho hau-

Fede, che cauli ne gli huomini.

Diofièdi persone i una fultä tia solà. Dio per il te pil figliuolo anima per fanto.

to hoggi cosi gran sodisfazione di questo ragionamento quanto io baneffi un tempo fa, di alcuno altro; & credo, che coloro, che udirno in quel tempo il Bartoli trattare di queste cose nella Accademia, non la hauessino punto minore della mia; che certo à me estata così cosa nuomottro se ua, & piaceuole, come io penfo, che doucffi effere à loro l'hauere intepre in tre so, che sempre la benignita di Dio, si sia dimostra à mortali, se non sco. pertamente come à tempi nostri, almanco sotto qualche uelame con tre persone in una sustanzia; chiamate da gli Antichi Dio, Mente, Anima del Mondo : o uero buono, mente, spirito; & da noi Padre, Figliuolo, padre me- & Spirito; Mu diteci digrazzia, se egli in questo suo discorso tratto d'altros Vef. Nona tro, se non che nella fine fece un poco d' scusa della sua insuffizienza, come fanno quasi la maggiore parse sempre, de lo spitito gli Accademici. Ca. Enon ui pareua foi/e, che questa materia che egli trattò per una giornata fusse a bastanza . M. L. Pareuami pur troppo

#### LIBRO SECONDO.

troppo, & mi ha dilettato tanto queflo tagionamento, che io uorrei, d effermi trouato in persona; o che durando alquanto piu mi continouassi il piacere. Ca. Troppo ne fiate gbiotto M. Lionardo , io ui ricordo, che' e non è forse manco piaciuto è me che à uoi; & se bene e' mi susse Stato caro il ritrouarmi, noi babbiamo talmente uditolo dalle parole di Monsignore, che io mi persuado che e' sia proprio come se io bauessi udito in quel luogo il Bartoli; & pensando che horamai Monstgnore, & dal uiaggio, & da questo ragionamento che non e stato piccolo, fia anzi che non stracco, giudico che noi saremmo assa corresi , se lo lasciassimo andare a ripofarsi, & ringraziandolo dello obligo, che hauiamo seco di questa giornata, pigliassimo il nostro uiaggio. Ves. 10 non uorrei però Signore Caualiere, che uoi ui persuadesse che io mi straccasse per fi poco; 🗇 maffimo ritrouandomi a ragionamento con uoi altri , fopra le cose d'uno de cari amici che 10 habbia; de quali sapete che non si ragiona mai tanto che basti : ne crediate , ch'io uoglia , che nessuno di uoi si parta, se non da poi che barete cenato meco. M. L. Questo non ui prometto io per questa sera, perche sono obligato a dare cena a certi miei amici à quali iu non poffo ne debbo mancare , ma io ui lasciero bene il Caualiere che con la sua cortesia sopperira alla impossibilita mia. Ca. Monfignore per questa fera mi perdonerà che io non uoglio lasciare sola mia Mogliera. Ves. Le commodita uostre finalmente hanno a preualere a piaceri miei. M. L. Altra uolta piu per agio ci riuedremo ma con questo ch' ci sia il Bartoli. Ves. Si digrazia. Ca. lo celo condurro in ogni modo, & perche l'hora e tarda baceremo le mani a V. S. M. L. Poiche il Signore Canaliere ba fatta la dipartenza per se or per me, ionon diro altro. Ves. andate che Dio ui accompagni.

2 LOAN-





# L O A N T I N O R Oo, vero ragionamentot e r z o.

## LORENZO ANTINORI PIERO DARICA soli. M. PIERFRAANCESCO GIAMBVLLARI.



OLTO Ni uegbo turbato Meffer Piero mio. P. Non ni maranigliate che io stia così sospeso, percio che questo interniene a tutti coloro, che banendo lo animo indiritto d'applicato a noler sare alcuna cosa, sono da qualche accidente impediti, di maniera, che non la possono mettere ad effetto. L. lo non norrei parerni prosontuoso in ricercare la cagione che così boggi ni perturba; dall'altra parte se io sapessi o potessi

alleggierirui il dispiacere, nel quale io ui negbo, desidererei grandemente di farlo. P. dispiacere non certo, ma si bene sospensione di animo; come quello che effendomi boggi presupposto di uolere il trattenimento di M. Cosmo Bartoli, menandolo in qualche giardino a spasso, non lo bauendo trouato in casa non lo bò potuto bauere. L. Ecco forse di quà chi cene sapra dare nuoue. P. Ben ne uenga il noftro M. Pier Francesco, io mi persuado che ancor noi andiate cercan. do di quel che cercauamo noi. G. Io non sò certo lo animo uostro, ma io so bene che ueniuo in qua per trouare M. Cosimo, per menarlo bogi che è si bel giorno a spasso. P. Non ui dissi co che tutti cercanamo una medefima cofa. G. dunque noi fiete rifoluti che egli non è in cafa. P. Non secondo che ne ha detto il Garzone, effendo egli uscito fuori con certi Musici. G. lo ui sò dire che da un tempo in quà egli si è dato tanto a questa sua Musica, che è pur un poco troppo. P. 0 perche? G. Perche la Musica fa troppo gli huomini effeminati de molli.

molli. 'P. Ab M. Pier Francesco non biasimate tanto arditamente la Musica, che da tanti & si grandi huomini è stata non solamente tenuta come cofa cara, ma quasi come diuina bonorata, & grandemente reuerita. L. Troppo haragione M. Pier Francesco, con cio sia che gli huomini douerrebbono andar dietro a quelle cofe che gli potessino far conoscere, per constanti & forti; & non per molli o, effeminati. Or a questo proposito mi ricordo di bauer letto che Antistene biasimaua Ifmeno eccellentisimo Musico, riprendendelo, O allegandogli che Ifmeno. la Musica non era altro, che una esca da accendere il fuoco de piaceri; Musica es-Oltre a che uoi sapete che Philippo disse al figliuolo, come non ti uer- ca de piagognia sapere sonare tanto bene? P. Adagio M. Lorenzo ubi che biasimate tanto la Musica giudicate uoi che Apollo che su si eccellente Musico, & Orfeo che fe correr le selue & stare i fiumi, & tanti ala giuolo de tri buomini eccellenti in questo genere, siano pero da esfere biasimati?' la mulica. L. A questo lasciero io rispondere a M. Pier Francesco. G. Noust possono certo biasimare; perche l'uno & l'altro di loro, in egnarono con quel loro fonare & cantare, a quel Secolo rozo, afpro, & duro, come bauesse a dinentare piaceuole, ciuile, & benigno. Onde gli An- Orfeoche tichi finfono che Orfeo fermasse le piu seluaggie fiere , cioè facesse de- fignifichi porre agli huomini seluaggi & ficri; la ficrezza, & la saluaticheza in fermar loro : faccendoli diuenire manfueti , & bumili . Et con la medefima ragione fingeuano che egli fermasse i fumi ; alludendo che egli fermaua lostraboccheuole corso delli animi che senza regola alcuna, correuano precipitosamente dietro alle loro uoglie, & a loro appetiti; & in questa medesima maniera dicono che egli moueua le piante, cio erimo- Orfeo fer ueua le offinationi delle indurate menti degli huomini, & le riduce- mare le ua ad udire la sua Armonia. P. A questo modo adunque la Musica piate che era lodcuole in costoru? G. Lodenole certo per le ragioni allegate. L. Come adunque può effere una medesima cosa lodeuole & biasimeuole? G. tuite le cose che dilettano i sensi nostri, si come pare che faccia la Musica,usate non modestamente nuocono; ma moderatamente giouano, non folo a chi le efercita, ma a chi le alcolta ancora. L. Dung; lo error nasce dalla ignorantia degli huomini, nel non sapere usare le cose. G. certo che chi bauesse tanta fortezza di animo, che attendendo alla Musica, non si lasciasse uincere dalla non so come me la dire snerua- Musica co ta dolceza talmente che fussi sicuro di non cadere in quella sorte di me fi debuitio, che fa come poco di sopra dicemmo gli buomini effeminati; be usare. ma se ne sernisse solamente per ricreatione dello animo, con quella modeflia, & conquella creanza, che fi aspetta, indubitatamente a nobili & a ben nati, credo anzi tengo per certo che non folo fia lodeuole, ma

Antiftene ceri. Filippo ri prefe il fi-Apollo. Otfeo.

le fiere & i fiumi.

fignifichi Musica è lodeuole.

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI,

le, ma utile : & ardirò di dire ancora necessaria. Percioche oltre a. che ella gioua grandemente a ricreare gli animi nostri , occupati per lo piu da una infinita moltitudine di dispiaceri, che continouamente come frutte di questo giardino del mondo, pascendoci piu di tosco & drassentio, che di mele o di ambrosia, ciassi ghano & ci tormentano : ella raffrena i giouani da una moltitudine di inconuenienti tanto grande, che è difficile ad annouerarla : & fa che quegli che sono piu oltre di età, considerando diligentemente le molto belle proporzioni & dispensationi de numeri che sono in lei; imparano a dispensare non solo il tempo, ma tutte le operazioni loro, & le sustanzie ancora con tale proporzione, che ne habbia a risultare il concento & la armonia delle azzioni loro, buono & perfetto : non altrimenti che dalle proportioni, & difpenfationi delle misure della Musica ne risulta il concento et la Armonia delle uoci, buono & perfetto. Si che molte fono le cose che bene usate ben usate sono ledeuoli, & male usate , biasimeuoli. P. A questo modo non la Musica, ma il modo dello usarla è quello che uoi biasimate. G. Trop. po hauese ragione, che io non so come io me la possa biasimare, sapendo chiaro, che mediante lei si mantiene & regge questa Machina del Mondo percioche se non fusse la Armonia de sette pianetti, & delle al-La musica tre Sfere de Cieli, mediante la quale si mantiene questo crdine del Mon do, sappiamo certo che questa machina dello uniuerso si risoluerebbe in mente & si rouinerebbe. L. Coloro adunque che in questa maniera ( che poco dijopra bauete racconta ) fi dilettano della Musica, sono degni di lode, tanto, quanto chi non la sa usare è degno di biasimo. Cofi certo la intendo. P. Ecco adunque che per questa uostra ragione, sono non solamente degni di lode coloro che della Musica in questa maniera si dilettano, ma quelli che in quella sono eccellentissini : perche senza questi la Musica o si smarrirebbe o perderebbe della sua bonta, o fi andrebbe spegnendo del tutto, & di così fatti huomini ne bo io conosciuti in questa nostra età pur assai che sono stati lodatisimi. L. Deb ditemi per uostra fede chi sono stati quegli, che uoi hauete conosciuti per tanto eccellenti quanto uoi mi dite, & potete lasciar da parte quelli che sono stati auanti a tempi nostri, perche sarebbe un numero infinito, che io fo bene che Ocghem fu quafi il primo che in questi tempi, ritrouasse la Musica quasi che spenta del tutto : non alsrimenti che Donatello ne fuoi ritrouò la Scultura; & che Iofquino discepolo di Ocghem si puo dire che quello alla Musica fuse un monstro della natura, fi come è flato nella Architettura Pittura & Scultura il nofiro Michielagnolo Buonarroti; perche si come Iosquino non hà però ancora haunto alcuno che lo arrini nelle composizioni, così Michelagnolo an-CUTA

Mufica co me gioui.

fon lodeuoli,& ma le ufate fo no biali meuoli. regge il mondo.

Multe cofe

Ocghem mufico. Donatello scultore. Iofquino Michelagnolo buo narroti.



#### LIBRO TERZO.

cora infrattuti coloro che in queste sue arti si sono esercitati, è folo co-(enza compagno; Et l'uno & l'altro di loro ha aperti gli occhi a tutti coloro che di queste arti si dilettano, o si diletteranno per lo auuenire. Ne crediate che io non sappia che doppo tosquino ci sono stati molti ualenti buomini in questo esercitio, come fu un Giouan Monton, Brumel, Ifac, Andrea de Silua, Giouanni Agricola, Marchetto da Mantoua, or moluialtri, che feguendo dietro alle pedate di Iofquino, hanno infegnato al Mondo come si bà a comporre di Musica. P. Porcheeiui piace il ragionar di coloro che io bò conosciuti, & ne uolete il parere min, ancor che io non fia molto efercitato nella Mufica , & non ne fappia dare cosi saldo & uero giudicio come molti altri . per hauerne nondimeno io sempre preso grandisimo piacere : & per esseri ogni uolta che mi se ne è porta occasione, trouato uolentieri doue sono stati i piu eccellenti Musici de quali io habbia haunto notitia, ue ne racconterò quelli che a me pare che meritino di effere ricordati infra gli eccellenti. P. lo ho conosciuto Adriano in Venetia L. Dite per nostra fede. maestro di cappella in san Marco, le compositioni del quale sono & in Italia & fuori di Italia grandemente lodate, & si tiene che habbino molto del leggiadro & del gentile. In Roma per ualente compositore, conobbia tempi della felice memoria di Papa Leone, Conflanzio Felta; Coffazio le composizioni del quale sono in non piccola riputozione: & gia sapete Festa muche qui in Firenze Verdelotto era mio amicifimo del quale to ardirei Verdelotdi lire, se io non hauessi rispetto alla amicitia, che baueuamo insieme; to musico che ci fussion, come inuero ci sono, infinite composizioni di Musica, che ancor hoggi fanno maranigliare i pin gindiziofi compositori che ci sieno. Perche elle hanno del facile, del grane, del genule, del compassoneuole, del presto, del tardo, del benigno, dello adirato, del fugato, secondo la proprieta delle parole sopra delle quali egli si metteua a com-Et bo fentito dire a molti che fi intendono di queste cose, che porre. da lofquino in qua non ci è stato alcuno, che meglio di lui habbia inteso il uero modo del comporre. Dietro alle pedate del quale caminando poi Archadel, si andaua in quei tempi che egli stette in Firenze assai bene accomndando. L. Amenduos costoro bò cono/ciuti ancor so,pero di loro fia detto a bastanza, ma ditemi un poco hauete uni cono ciuto Giacheto un certo Giachetto da Mantoua. P. Conobbilo & quanto a me la Musica sua mi diletta grandemente, or mi pare ch'ella habbia di quello andare delle composizioni di Adriano. Hor ditemi se hauete conoua. sciuti nella Magna Gombert, & Crechiglione? amenduoi maestri di Capella della Maiestà Cesarea? L. Voi sapete che io sono stato poco alla corte, che fe bene fono stato piu mesi. nella Magna, sono stato for-Zato

36

Gioua Mó ton musicoBrumel mulicho Ifach mu fico Andrea defil ua mulico Gio. Agri cola muli co Mirchetto da Mantoua musico. Adriano villartmu ્રિંદળ:

fico.

Arcadel mulico. da Manto

Gombert Crechiglione.

### RAGIONAMENTI ACCADEMICI.

zato per le molte faccende a ir dietro a quelle, per espedirle & non, alla corte, pero l'uno & laltro uidi pure non fo che uolse, ma non bebbi con quelli multa dimestichezza. P. Coftoro banno ufato dipoi una altra maniera diuersa dalle altre nelle loro composizioni, le quali certamente hanno molto del diletteuole, perche Gomberto da 4, 0 a 5, o a 6, o a 7, o a 8, che egli habbia composto, si come uoi sapete che ci sono una infinità di Motteti, ba tenuto uno ordine, che tutte le parti continouamente cantino, con pochisfime pose, anzi fugate, strette serratte, inchiodate l'una nella altra, che ui fi fente dentro un certo che di grandezza, congiunta con una armonia che ti dà un diletto maraniglio so: & mi ricordo hauere uditi questi Musici di sua eccellentia sonar di viola in cafa il Bartolo le cofe di questo compositore, con tanto piacere & fatisfazzion mia, che io non mela faprei in maginare maggiore; & quasi simile a queste sono le cose di Crecchiglione. L. Hanete noi sentite cantare o sonare le Musiche di un Christiano Olanda, ilquale in Anuersa e molto riputato. P. Poche, ma quelle poche mi sono piacinte affai. G. Doue lasciate uoi adietro Clemens non Papa, Scobeto, & non Papa Morales, che fono tanto nominati fra i musici di hoggi. P. O Messer Pier Francesco uoi hauete ragione che tutti a tre son ualenti, & in Fer rara è un certo Cipriano Rore il quale ha composto molto ualentemente, & compone ancora tutta uia. L. Et de nostri qua di Firenze ? uoi non dite cosa alcuna? P. Di M. Francesco Corteccia lascierò io parlare qui a M. Pier Francesco, perche per essere Canonici in una medesima chiefa, & conuersando uirtu ofamente del continouo insieme, ne saprà meglio perlare di me. G. Di lui accio che einon paia che io lo faccia per adulazione, dirò quefto folo che ci fono boramai tante delle fue composizioni, che da per loro siesse lo fanno conoscere,& oltra quefto i tanti uirtuofi & ualenti fcolari che egli ba fatti dapoi inquà che egli è maestro di Capella di fua eccellenzia che gia fono 15. anni, dimostrano quanto in questa sua professione egli sia ualente; ma ui diro ben di lui una cofa che noi forfe per non praticare tanto continonamente feco quanto ho fatto io, non la fapete. L. Dite di grazia. G. Sap piate che so credo certo che hoggi egli fia forfe cofi gran Theorico, quanto qual si uoglia altro che si eserciti in questa professione. .Р.

Mattio ra pollini

Christian Olanda.

Clemens

Cipriano

Francesco

Corteccia

Rore.

Ditemi un poco non ci habbian noi ancora M. Mattio rampollini, le composizioni del quale ui dò mia fede che gli banno acquistata una riputazione marauigliofa, & massimo appresso a forestieri. G. Certamente è che egli non (1 puo dire se non che egli sia ualente. L. 10 miricordo la ultima uolta che io fui in Roma, ritrouandomi un giorno in ca fa di M. Bindo altoutti, doue erano affai Mufici de primi che fuffino in Roma

......

Roma inquei tempi, che e' si uenne a ragionare delle sue composizioni, che elle furono grandemente lodate. P. Ei non si può negare la sufficienzia sua, che certo, & nel comporre & nel rimettere ancora è ualorofo, presto, & accorto. L. Habbiamocinoi altri in Firenze? P. Habbiamoci molti di questi giouanni che ci danno continouamente opera, ma per effere giouani non fene puo dire per ancora aliro, fe non che si uede che di loro si puo sperare assai con il tempo. L. Ditemi un poco di grazia M. Piero che ni diletta pin o lo udir cantare, o lo udire sonare? P. Secondo chi io udisfi. L. A me place piu il sonare, perche nello udir Cantare io fento tal uolta certe uoci ftonate, fgarbate. & il piu delle nolte difunite che mi danno un fastidio maranigliofo. P. (e uoi hauesse a tempi della buona memoria di Papa Leone sentito. cantare Carpentras, Configlion, Bidon, & Biaferon, & altri de quali al prefente non mi fouuiene, uoi non direfti cosi; che ni do mia fede the uoi fareste stato uno anno per modo di dire, attento ad udirli, tanto graziosamente maneggianano le loro noci , & qui in Firenze fu gia un . . . . . che cantava con una grazia maraui-M. Nicolo di lore gliofa. Et il nostro Baccio Moschini non è possibile che habbia cantato con piu grazia. L. Garbatamente certo, che io lo hò fentito pure affai uolte, & fuor di lui non bò fentito in Firenze alcuno, che piu mi piaccia nel suo cantare che Ser Piero & Batista ancora del Corteccia. ben che fi potrebbe lodare affai Ser Giampiero fe baneffi haunto buona. P. Certo noi banese ragione, che ciascuno di loro cansa garwoce. batamente: Ma uoi che hauete detto che ui diletta piu la Musica delli instrumenti, che quella delle noci, ditemi un poco banete noi mai fentito fonare il Siciliano di Viula? O Francesco da milano di liuto o di Viola ancora? L. Luno & l'aliro ho udito piu nolte, & ne loroge, weri, mi son parst eccellentisimi. P. Voi bauete sentiti duoi i piu rari & diumi Sonatori della età noftra? iquali amenduoi fono flati miej amicifimi, perche quando la buona memoria del (ardinale Hippolito de Medici era uina, erano amenduoi al feruitio di quel Signore ilquale come fapete fu sempre amatore, & rimuneratore, & folleuatore di tutti i usruosi. L. O che fama lasciò di se cotesto Signore nella Magna? P. Ei non sta bene a dirlo a me , perche mio fratello gli fu fernitore, ma per mia fe io conobbi in quel Signore tanta bontà, tauta virtù, santa magnanimità, & tanta liberalità, che io credo che il Mondo fia flato, of fia per flare ancora molte centinaia di anni inanzi che egli babbia un Prencipe di così elevato & grande ingegno, & di uno animo dotato di tante eccellenti parti, quanto era il fuo 2 falna pero fempre la renerenzia di quei Signori che ancora ninono, de qualinon si pud fare

Carpentras. configlio in Bindon Biaferon. Nicolo di lore. Baccio Mofchini Piero del corteccia Batiftadel corteccia

Ser Giam piero. Siciliano Francefco da Milano

Hippolito de Medíci Cardi nale.

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI,

fare retto giudicio, perche la uita il fine il di loda la sera. G. Voi siete entrato o M. Pier mio in uno ragionamento che harebbe bisogno di piu tempo che forse uoi non credete, per che uoi bareste forse apena incominciato a raccontare le gran qualitati, & le belle doti dell'animo di cotesto Signore, che la notte ci harebbe sopraggiunta. L. Troppo dice il uero M. Pierfrancesco, però torniamo di gratia al ragionamen to nostro, che io desidero grandemente intendere in quel che il Siciliano & Francesco sono stati l'uno piu dell'altro eccellente , perche amenduoi gli bo fentiti lodare sommamente. P. Io non uorrei che noi ni persuadessi che costoro fussino stati amenduoi eccellenti in un medesimo genere di instrumenti, che se bene Francesco da Milano è stato nel sonare la viola eccellente, nel fonare il liuto non di meno è stato non folo eccellente, ma eccellentisimo, & credo che si come infino ad boggi non ci è nessuno che a lui si sia potuto aguagliare si durerà ancor fatica che per lo auenire sene truoui alcuno. Il Siciliano poi per maneggiare una viola, la hà maneggiata tanto bene, tanto presto, tanto marantgliosamente, Or massime in compagnia di uno instrumento di tasti, che non fu mai sentito, ne credo si possa sentire alcuno che gli passi inanzi ; Ancor che Alfonso della viola sia in questo genere ueramente molto eccellente; & raro nel fonare folo, & accompagnato, oltre alle altre uirtù che egli hà di comporre & di altro, che sono tali che lo fanno certo sopranaturale. L. Io haueno in uero (entito molto lodare uno Aleffandre strigia da Mantoua, non solo eccellente, ma eccellentissimo nel sonar la viola : & far sentir in essa quatro parti a un tratto con tanta leggiadria & con tanta musica, che fa stupire gli ascoltanti, & oltre a questo le sue composizioni son tenute cosi musicali & buone, come altre che in questi tempi fi fentino, & in oltre ho fentito lodare Alfonfo, & lo anno pafsato quando io passai per la Francia sentij quanto però al linto, lodare grandemente uno Alberto da Mantoua. P. Io non lo bò conosciuto, ma gia da molti Fiorentini uenuti di Franzia a Roma, ne senti dire cose marauigliose, ma ditemi un poco, poi che noi siamo in su questi ragionamenti doue lasciamo noi il nostro M. Antonio da Lucca. L. 0 quanto dite noi bene , io credo certo che la Natura habbia noluto mofirare nel cafo fuo quanto di bene ella sà et può operare, quado ella uno le; perche se bene ella ci ha dati molti di quelli che noi babbiamo racconti eccellentisimi in una di queste facultà fole; ella ba uoluto mostrare di poi in M. Antomo, la ultima sua possanza in questa etate ; peroche ellato ha fatto non solo eccellente, in una di queste facultati fola, ma in molte, a un tratto: perche egli nel fonare il liuto non cede boggi a perfona, nella viola è miracolofo, & nel fonare il cornetto, credo

Alfonfo della viola.

Alberto da Mantoua. Antonio da Lucca.

credo anzi tengo per certo che ananzi di gran lunga non solo tutti i sonatori dal tempo di hoggi, ma tutti i passati ancora, & credo si starà per lo auenire gran tempo inanzi sene truoni alcuno che lo arrini. L. Io udy in Roma ultimamente Pierino di Baccio nostro Fiorentino che mi Pierino di pjacque grandemente nel sonare il linto. P. Valentissimo certo, & Baccio. le eglisuiue mostrerrà un di che è uero scolare di Francesco da Milano, ancor che e' ci è qualcuno che boggi odè così uolentier lui, & forse piu che non udirebbe Francesco suo maestro; & ueramente fa non pioccolo honore alla buona memoria di Baccio suo padre che sapete quanto era L. Voi bauete messo M. Antonio per il primo sonatore di virtnofo. cornetto da tempi noftri; ditemi un poco non ci è egli flato un' Mofasello Molcatela Milano ualente? P. Valentisimo certo, & a tempi di Leone ci fu un Giouan maestro del cornetto molto marauigliofo, ma a me piace fom mamente il sonare di M. Antonio, ne udij mai i piu bei capricci, ne le pin belle fantasie delle sue, ne piu nettamente quei gruppi, quegli andari di diminuizione, che son tali che mi fanno stupire. L. Chi ci babbian noi infra questi Sonatori di sua Eccellenzia che sieno rari ? altri . che M. Antonios P. Tutti fono ualenti, ma per sonare uno Trombo. Bartolo-meo Tróne Bartolomeo e stato, & e ancora cofi uecchio ueramenteraro. Et fe bone. bene in Bologna ft troua un certo Zaccheria & un fuo figlinolo, & in Zacharia Venetia Gironimo cugino del detto Bartolomeo che fuonano miraco- da Bololosamente ; Bartolomeo non di meno è stato tanto raro ne tempi suoi , gna. che bà acquifiato il Cafato & il cognome ancora dalla uirtù di quello Tromboinstrumento; oltre a che di viola suona ancora benissimo, & per ma- ne. neggiare un ribechino non ba pari; ne solamense hà queste parti, ma e tanno buono, tanto piacenole, & tanto benigno, che chi banelfi a dipignere la bontà, la piaceuoleza, & la benignità del mondo, non potria: far meglio certo che ritrarre lui, con un monte di instrumenti et di ami-. ci atorno; 🗇 oltre a questo essendo gia necchio ba duoi figlinoli che diuentano rari, Haueteci ancora M. Lorenzo da Lucca, non punto in- Lorenzo feriore a nessino di questi che si sono racconti, anzi ba nel suo sonare da Lucca. una certa grazia, & una leggiadria, con un modo tanto piaceuole, che • mi fa restare stupido, oltre a che maneggia ancora, & una viola & un liuto con una grazia marauigliofa, O non bisogna disputare de gli altri Musici di questo genere di sua Eccellenzia risolueteni pure che tutti sono tanto ualenti che ei non e Principe in Italia ne forse fuori di Italia ancora, che la habbia migliore di lui. G. Voi bauete ragionato di tan ti Musici & di tanti instrumenti che to credo che noi diuenteremo tutti a tre, effa Musica, o effiinstrumenti; ei farebbe pur bene boramai ragio-

nare di altro. L. Deb M. Pierfrancesco babbiatemi per escujato che

K

lo da Mila no. Giouá ma ria del cornetto.

Girolamo

Digitized by Google

io non

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI,

io non bo cerco questo ragionamento a caso, & desidero ancora con buona gratia uostra che Messer Piero miraccontichi egli bà conosciuti per ualenti nel sonare di tastami se non gli pare fatica; o almanco se non tutti dirmene parecchi. P. Voi bauete da sapere che a tempi nostri a me è parso gran sonatore in cotesto genere il Ca-Zoppino ualiere, altrimenti il Zoppino da Lucca. Lorenzo da Gaeta ancoda Ln ca ra quando io me ne ricordo mi fa stupire, perche io non senty mai nessuno che nel sonare fusse piu capriccioso di lui; ne che piu uarias. se, che ui do mia fede che se noi lo hauesse sentito sonare, piu di una uolta, & non lo bauesse ueduto, bareste creduto che ei fussino stati duoi, sonatori diuersi, tanto differentemente, & diuersamente sonaua l'una uolta dalla altra; & credo quanso a lo organo che a tempi nostri si durerà fatica ad equipararlo. L. che ui pare del fonare di Iulio da Modona, non ui piace egli come quel di Lorenzo? Modona, P. Raro certo & uago è il sonare di Iulio ; ma egli uale molto piu in su gli instrumenti di penna che in su gli organi : & io gli senti gia dire che gli daua il cuore tronandosi in una stanza oue fussino i piu braui foldati, Capitani, o Principi de tempi nostri, & che ragionassino di

qual fi noglia cofa piu fiera o pin cruda , o di qual piu fi noglia importante negozio, non solo à tutta la Christianita, ma a tutto il Mondo;

Papa Cle mente.

dici.

Lorenzo

da Gaeta:

Iulio da

di sonare di maniera, che quei tali, deposta ogni loro brauura, fie-. rezza crudeza, o quale si uoglino importantissimi discorsi , si partirebbono da tali ragionamenti, & andarebbono uicini allo instrumento ad udirlo sonare; & mi ricordo che il Bartholo gia mi disfe Marchele che una sera essendo il Marchese del Vasto arrivato in poste in Ro-. del Vasto ma, & subito con gli sproni ancora in piede andato da Papa Clemente; & trouatolo a tauola, & entrato dopo la cena in discorso con il Papa & con il Sanga di cose importantissime, il detto Iulio essendo comparso in una parte della Sala con uno instrumento, cominciò di lontano a fonare di maniera, che quei duoi Principi, infieme con il Cardinale de Medici, & con il Sanga che bauenano a ri-Cardinale de Me- soluere cose importantissime, pretermessono per alquanto tali ragionamenti; & andarono ad udirlo sonare con una attentione marauigliosa; cosa certo che per quella sera confermò quello ebe giami Sanga. baucua detto esfo iulio, si che non rimase punto ingannato della ope-L. Voi mi lodate tanto costui, che io non sò fe le nione sua. laches da amore ue ne inganna, o che piu potreste uoi dire di laches da Ferrara che è boggi tenuto si raro, & si eccellente? P. 10 non lo. Ferrara. bò conosciuto, Ma io bò ben sentito dire al Moschino che a tempi. suoi non ba sentito sonatore alcuno che gli piaccia piu di lui, paren. doli

doli che egli suoni con piu leggiadria, con piu arte, 🛷 piu mustcalmente che alcuno altro, & sia qual si uoglia. L. Se il Moschino baueffe fentito un Ruggier Francese che hoggi sta al serui- Ruggier zio della Regina di Vngheria; come gia lo senti io in Francia; for- Francese fe non lo loderebbe manco che laches, perche coftui ueramente è tan to marauigliofo, che non fi può dir piu. Ma che dite uoi del fo-. nare del dioschino? P. 11 Moschino suona di maniera, o uo- Moschilete Organi, o volete inftrumenti, & con una gratia, & con una leggiadria, & con una grandezza, congiunta con tanta ragione di Mufica ; che io credo anzi tengo per cofa certa , che egli habbia pochi pari; & fe io diceffi forfe neffuno, non fo fe io mi errafsi, ma credo di no; oltre alle altre parti sue, che sono dote date dal Cielo a pochi, perche come si diffe egli ha cantato, & canta ancor graziosissimamente, & ha composte molte cose garbatissimamente. Ma quel che mu ha fatto restare marauigliato nel suo sonare, & che io lo bo sentito taluolta sonare per suo piacere senza molti uditori, solamente per suo findio, & durato una hora a pigliare una noga di sonare in contrabattuta, che mi ba fatto deporre ogni fastidio, ogni dispiacere, & ogni amaritudine che io banessi qual si uoglia maggiore nello animo : & tengo per certo che in questo genere egli babbia pochi che lo arrivino. L. 10 credo che se noi uolessimo racconture tutti i Musici eccellenti i quali sono a tempi nostri, che quefo ragionamento non finirebbe così presto; & io uegbo Meffer Pierfrancescho che barebbe caro che horamai si ragionasse di altro. G. Et che so io se noi nolete, che questi ragionamenti durino sempre? Io son pure stato un gran pezzo senza parlare, per nedere se ei nineninano ancora a noia, e'mi parrebbe pure che e' fi potesse ragionare di qualche altra cosa ancora, pigliandoci qualche gita piacenole. L. Di grazia, done andremo, o di che ragioneremo dise su noi M. Piero che flate così cheto. P. Ei mi sa male, che nos non babbian trouato il Bartholo, che noi celo faremo mefo in me-20, Tharemolo fatto entrare in fu uno ragionamento, che io haucuo penfato, che non ui farebbe punto dispiacinto. L. Dite per nostra fede sopra che cosa? P. Ei mi baueua promesso a di passati di leggermi, o di raccontarmi non fo che ragionamento che egli haueua fatto nella Accademia sopra la felicità, il quale io desiderana L. La difgratianostra ha boggi uoluto cosi. grandemente. Voi hauete ragione di doleruene, perche ne hareste hauto non piccolo piacere. L. Deb diteci M. Pierfrancesco udistilo uoi? G. Io non barei mai mancato di bonorarlo, come il piu firetto amico che io babbia

#### **RAGIONAMENTI ACCADEMICI**

habbia, o come harei io potuto o, dounto non ni andare? P. Deh fe non ui par fatica diseci un poco come egli acconciò queste cose della selicità; che quanto io piu ci ho pensato, non ho ancora saputomi acconciare nello animo, chi fieno coloro che ueramente fi poffino chiamare fe G. A questo bisogna lungo ragionamento. L. Noi non bablici. biamo altro che fare per al presente, & di qui a sera son pure assai hore, pero dite fu M. Pierfrance/co di gratia, & parte pigliate la uia, in uer o doue piu ui piace, che noi ni nerremo dietro. G. Poi che noi nolese che io ui guidi, & che noi fiamo entrati su questo ragionamento; parendoni; io noglio che noi andiamo infino in borgo ogni fanti, nella Cafa Paterna di M. Cosimo; doue noi nedrete in quel salone grande che egli hà in fu la parte di Arno, una pittura che egli ui ha fatta fare, che oltre a che io credo, che non ui dispiacerà, tornerà ancora a proposito di questo ragionamento; perche la Pittura, e un triompho della Feliciinmaginatofi da lui steffo, & secondo il suo capriccio fattolo dipigne re. L. Andiamo di grazia, ma dite in tanto qualche cosa di quel suo discorso sopra questa materia. G. Egli prese la occasione sopra un luogo del diciasettesimo Canto del Purgatorio di Dunte done egli dice.

Dante . . "

"

"

: Altro bene e che non fa l'huom felice

Non è Felicità, non è la uera

Effentia, d'ogni ben frutto & radice.

Peccati nalcono re. gion di o-

turale.

naicono fette peccati mortali. L. Come dallo Amore nascere i peccati? hor questo si mi e nuono, perche io ho sempre sentito dire che Amore e ca-Amore ca gione di ogni bene, & che cura harebbono i Padri o le Madri di alleuare i loro figliuoli, se non fusse lo Amore? o quale e quella cosa che senza gni bene, lui fi mantenesse, anzi tutto lo che, e creato, non sarebbe in effere se non fusse lo Amore di chi lo ba creato, Ne gouernerebbe la Prouidenzia dinina tanto ordinatamente questa macchina del Mondo come gouerna; ne (arebbe durata per tante migliaia di anni ; perche fi sarebbe risoluto il tutto in Caos, che dunque mi dite noi? può egli effere che Dante contro alla oppenione di tanti Filosofi, & di tanti Teologhi, uoglia che dallo Amore naschino i peccati ? G. Non si contrappone per questo Dante alle uere oppenioni di coloro che noi hauete dette, ma uditemi di grazia, che io ni farò giusto mio potere capace del tutto. P. M. Pierfrancesco questa cosa, non so come uoi ne la saluerete, che pare stra Amorena na ancora a me. G. Ascollate, Dante ba posto disopra a questi nersi, che lo Amore e di due forti, o Natorale, o Voluntario : il Naturale e Amorena quello che non peccamai, si come interviene a tutte l e cose che hanno turale no lo effere ; lequali naturalmente appetiscono il bene, cio e il loro Creato pecca mai TC.

Nel qual luogo Dante uolle mostrare che dallo Amore nascono li

re. Di quefla forte Amore, si può ancor dire che sia quello del Creatore, in uerso le Creature; quello de Padri uer so i figlinoli, & quello de figliuoli uerfo i Padri quanto alla creatione o,generatione : questo dico secondo la oppenione di Dante non pesca mai. L'altro Amore cio e il volontario, o nogliamo dire lo amor dello animo, pecca in tre modi. L. Come puo effere che uno che porsi amore pecchi ? questo mi e difficile. G. Dirouelo gli buomini si ingannano spesso ne gli obbietti, & errano amando un male obbietto, & questo loro errore nasce dalla elezione di ello obbietto, che elli hanno preso ad amare; si come interuiene ad uno che uedendo alcuno altro in stato ò in grandezza maggior della sua defiderando di salire egli in quello stato, o in quella grandezza, ama & bà desiderio che quel tale che ui si truona ne caschi, et quefto e uno Amore che, e caufato da male obbietto, & pero cagiona in colui che lo hà, fi come uoi potete cosiderare il peccato della superhia.

Erra ancora per male obbietto quel tale che trouandosi in quel bello stato, & in quella grandezza, e oltra modo geloso di non se la perdere, o di non cadere da effa grandezza, & fi attrifta et hà per male se ei nede che alcuno formonti, o uadia accostandosi a lo acquistarsi detta gran dezza, & da questo male obbietto, si uiene a generare & a nascere in questo tale, il peccato della innidia che egli porta al Prosfimo.

Vltimamente un malo obbietto simile e cagione che alcuni errano ancora in questa altra maniera. Bene spesso auiene che uno essendo stato ingiuriato hà tanta la ira che ei si prepara alla uendetta, & per cio Ita. ama il danno del prosimo, desiderando di uendicarsi contro di lui;bora bauete inteso in che modo, & da qnale Amore secondo Dante naschino i peccati, & quegli che in questo modo peccano per amore, dice egli che purgano queste loro colpe ne gli tre primi giorni del Purgatorio. L. Voi parlate in modo che ei pare che dallo Amore del male obbietto, fi posi peccare ancora in altri modì che quelli che uoi hauete racconti ; dicendo quegli che in questo modo peccano purgono & quel per che non dicefte uoi tutti quegli che in questo modo peccano Ser. **G.** perche questo malo obbietto secondo Dante si diuide in tre spetie, l'una fola delle quali e , quella che io ui hò racconta. L. Diteci di grazia G. Erra quefto amore nolontario amando o troppo arle altre due. dentemente, e troppo freddamente. P. Come cosi? G. Da lo amare troppo freddamente, or meno che non si conuiene Dio, ne nasce quello er rore che infra i peccati e chiamato Accidia; ilquale difetto Dante dice che fi purga nel quarto Girone doue egli si trouana, quando diceua, Altro bene e che no fà l'bnom felice. L. Afcoltate di gratia a me pare che Dante in quefto luogo' si contradica dicendo queste parole, Altro bene e che

Amor uo lontario pecca in tre modi.

Superbia.

Inuidia.

Obietto malo si di uide i tre spetie.

#### Accidia.

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI

è che non fa l'huom felice, attefo che in altro luogo io sò che egli hà detto, che bene o buono, non è se non il creatore del tutto; et che chi possiede Gli huolui poffiede ogni felicità?come puo egli effere bene cheno faccia l'huom mini 6 che lo poffiede felice? G. Diroui gli huomini fi ingannano nello andare inganano ciascuno cercando di esso bene confusamente; come quelli che non sanno nel cerca re il bene discernere ne distinguere i beni, percioche molti sono i beni, ma un solo Beni son è il sommo & Principale, come ui si potrà dimostrare: ottre a che ci somolto. no molti che tengono per beni quelli che non sono ueramente beni. P. Bene fom Tornate a dirci come lo buomo può errare per il troppo Amore, che moè, un folo. per il poco botamai mi pare che si sia ucduto a bastanza. G. Mentre che gli huomini uanno dietro a lo amare quelle cose che gli paiono beni, ingolfandofi troppo; peccano, percio che alcuni credendo che le ricchez ze sieno essi beni, le amano tanto strabocchemolmente che cascano in Auarizia quello errore, o peccato che si chiama Anaritia. Altri amando troppo la delicatura, & la narietà de fonerchi cibi, & delle ninande, cascano Gola. nello errore della gola. Altri dal troppo amore di una compagnia a lor Luffuria. modo, cascano nella lussuria. Et però disse Dante parlando di queste cose che gli buomini le apprendono per beni, & non sono ueramente i neri beni; ilperche amandole troppo, peccano per il souerchio amarle. L. Si ma che hauena a fare questo ragionamento con il volere mostra re a gli buomini la uera felicità. G. Anzi da questo prese occasione Amare i di infegnare a chi lo ascoltana, come banenano a fare a sapersi difendebeni falli re dallo amare i falfe beni i quali non causano la uera felicità; O. noncaufa come baneuano a conoscere i ueri beni, che conducono chi gli segue alla la felicità ucra felicità; & per fare questo addusse molse authorità di uary Filo-Nera. sofi, & di narie oppinioni di buomini grandi, antichi & moderni, delle quali authoritati oltre a che non credo ricordarmiditutte sarieno ancora troppe lunghe a raccontarfi, però le lasceremo da parte. P. Anzi ci farete cosa grata a raccontarcene alcuna, perche io non mi posso inmaginare come la intendessino coloro, che si tronarono in quel secolo rozo, nel quale per aunentura non erano ancora ne lettere ne study, 🖝 ne contemplazioni di cofa alcuna ; anzi ardiro di dire che non fi trouauanomon che altro case,ne luoghi doue rifuggirsi dalle inginrie de tem-Felicità p1. G. Egli è cofa multo uerifimile che in coteflitempi non conoscendo fecondo gli buomini altro che corpi credessino che la loro felicità si trouastin alcuni co eßi corpi; Ma poco secondo il parer mio douette durare questa oppefifteua ne nione : peroche cominciando effi dipoi a confiderare che guesto nostro corpi. Anima indiuiduo era composto di anima & di corpo; del che si accorsono, O piu robidalla separazione che la anima faceua, guando il corpo restaua senza le del cur lei; & da quella uirtu che infondeus in tuste le membra pientre che eff po. la anima , \

fa anima fi trouaua nel corpo ; Si accorfero dico , che ella era molto piu nobile che non ers da per se esso corpo; & però furono alcuni di loro che conosciuta questa nobilità della anima, lasciarono quella salsa oppenione che haueuano della felicità, & tennero per certissimo, che Felicitz non nel corpo, ma nella anima si bauesse a trouare essa felicità, come nella aniin parte piu nobile di questo nostro individuo. L. Deb ditemi di grama. tia, coloro che credenano che la felicità fusse, d si trouasse ne corpi come la intendeuono? G. Ingannauansi persuadendosi che cio che non hauena corpo, fusi ancor priuo dello effere: per la qual cosa non nolenano che la felicità si tronasse in altro che in esti corpi, dicendo se quello che non è corpo, non è cosa alcuna, come può ritrouarsi la felicità in quella cosa che non è? & di questo parere gia era lo Epicuro, ilquale poneua la felicità ne piaceri del corpo; & doppo lo Epicuro anuenimento di Christo i Cherintiani teneuano che doppo la resurre-Cherinzione de Corpi, si bauessi a possedere nel Regno di Christo la uera tiani. felicità, mediante i diletti & piaceri Carnali. Ne da questa oppenione sono troppo discosto i Giudei, i quali credono che i giusti habbino Giudei. ad effere retribuiti della giustizia loro, mediante i piaceri corporei. **T.** Troppo beata farebbe questa nostra carne se così hauessi da essere. G. Troppo dite il uero, che se la cosa flesse come hanno detto co-Storo , farebbono partecipi della felicità ancora gli animali bruti. L. Perche? G. Perche le deletazioni, o uolete i piaceri Venerei, o de cibi , fono cofi comuni a gli huomini, come a gli animali bruti? 👁 que-Felicita, e fto non può effere, perche quando il Philosofo tratta della felicità, diun bé pro ce che ella è un bene proprio folamente dell'huomo. Oltre a questo uoi prio fola fapete che lo ultimo fine di alcuna cofa, e nobilissimo piu di altra cosa, mente del come quello che ha rispetto di cosa optima, & le delettazioni corpo-a lo huomo Fine ultiree, non fi conuengono allo buomo, fecondo quella cofa che è in lui nobiliffima, cio è secondo lo intelletto; ma si bene secondo i sensi, di maniera che la felicità che bà rispetto di ultimo fine, come cosa nobilissima, si conuiene allo intelletto, & non a sensi. Perilche non si deue porre essa felicitu ne piaceri che sarebbe contro allo ordine di Natura . Le cose in cio è che le cosc inferiori desfino persezzione alle superiori. feriori no Dipoi danno per noi sapete che quella cosà che non e buona se non moderata, piglia la fezioni al fua bontà da colui che la modera, & secondo se non e buona, per il che le superio le dilettazioni che allo huomo non sóno buone se non temperate, non sori. no da per loro steffe il bene del huomo ; & il sommo bene che e la steffa Sómo bene è la stef felicità, e da per se solo buono, & non per causa di altri; si che non si la felicita debbe porre la felicità nelle delettazioni corporali : Et bauete da fa-Dio ¿ fine pore che il fine di tutte le cose, e Dio; & che per questo, e di necessità di tutte le 1. . . . cbe al L

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI,

Accostamento a Dio come fi facci.

Plinio. Lucio Me tello Feli ce.

Felicità nó cólíte ne gli honori.

:

Alla felicità fi per uien p la uirtù. Operazio ni della uirtù fo no uolontarie. sômo bene, e un ben per fetto.

che al huomo sia proposto per ultimo fine quella cosa mediante la quale egli il piu che ei può si acosti ad esso Dio; Ma perche per le dette dilettazioni, l'huomo è grandemente impedito dalo accostarsi à Dio, ilquale accostamento si fà mediante la contemplazione, laquale è oltramodo impedita da dette dilettazioni, percio che esse inmergano l'huomo nelle sensualitadi, or per conseguenzia lo ritraggono dalle cose intelligibiliz per la qual cosa noi nedete che i diletti corporei non sono la nera felicità del huomo. L. 10 mi ricordo pure di hauer letto in Plinio che Lu cio Metello Cittadino Romano fu chiamato Felice, per hauere huute tuise quelle cose che egli desideraua, che erano la maggior parte attenenti al corpo. G. Dite che cose erano queste ? L. Dieci se io me ne ricordo bene, la prima era che egli defideraua di effere il primo combattente che si trouasse ; Ottimo Oratore ; Fortissimo Imperatore, che con il fauor suo si facessino grandissime cose ; essere tenuto grandissimo Senatore; Sapientißimo; tr ouare con modi boni & facili gran quantità di danari ; & nella città sua essere riputatissimo ; lasciare assai figliuoli; & l'ultima cosa essere degno di qual fi uoglia grandisimo bonore; lequali cose successel tutte, furono cagione che egli fusse chiamato Felive; Et io sono uno di quelli che uegho una gran felicità in quelle perfone che sono degne di grandisimo honore. G. Volete uoi che io ui mostri che la uera felicità non consiste ne gli bonori? L. Di gratia. G. Tutte le cose che du per loro stesse non sono buone à desiderabili, ma sono buone o desiderabili mediante alcuna altra cosa, certo e, che non sono lo ultimo fine. L. Che è, per questo? G. Lo honore non e da per se stesso buono, però che egli procede da una bontà, che si truouaua in colui che è honorato; il quale defidera di effere honorato come che ei uoglia bauere testimonij di alcuna bontà che in lui si trouaua; & che cio fia uero, uoi uedete che la allegrezza di questi tali, è tanto maggiore, quanto piu esi si sentono bonorare da maggiori & piu sauy. Oltre a che noi sappiamo che e' si peruiene alla felicità solamente mediante la Virtù, & che le operazioni della uirtù, fono uoluntarie; che altri. menti non sarebbono lodabili; talche egli è dinecessità che la felicità confista in alcuno bene, alquale l'huomo peruenga mediante la uoluntà sua; & lo essere bonorato non è in podestà di colui che è bonorato. ma depende da colui che lo honora; Siche uedete come ei non fi può por re la felicità ne gli honori; Ma meglio ditemi un poco, il sommo bene non è egli un bene perfetto? L. Perfetto. G. Et un bene perfetto non [opporta [eco male alcuno non è vero? L. Vero. G. Quello adunq; in cui, è il sommo bene, è impossibile che sia cattino? L. Impossibile certo. G. Et un Cattino può essere facilmente honorato si come interuenne

uenne a Commodo, ad Eliogabalo , & a Nerone , che sapete chi furo-Comodo no, si che potete da per noi stessi considerare quanto si ingamino coloro Eliogaba-10. che pensano che la felicità consista ne gli bonori. P. I Romani per quanto io mi ricordo di hauere letto, poneuano molto la loro felicità nella Gloria; laquale non è dubbio alcuno che fu cagione potissima, che esi condussiono lo imperio loro a tanta altezza, solo per lo ardentiffimo defiderio che di effa hebbero i Cornely, i Faby,i Cury, gli Orazÿ, & tanti altri; & Scipione Africano parendogli che Ennio Poeta bauesse con i suoi uersi il ustrate le gran cose fatte da lui, uolle uenendo di poi a morte il detto Ennio, che egli fusse scolpita una inmagine, & collocata infra i sepoleri de Cornelij. Oltre a che Pompeio fece cittadino Romano Teofane da Mitilene, perche egli haueua deferitte le co fe fatte dal detto Pompeio. L. Non fece Quinto Fabbio hauendo fatta. to dipignere le facciate del Tempio della Salute, scriuerui dentro il nome suo? solamente perche rimanesse di lui quella Gloria. Et Fidia Scul. tore celebratissimo hauendo fatta quella bellissima statua di Minerua non sculpi la sua stessa effigie nello scudo di quella. P. Et Alberto Durero tanto celebrato pittore ne tempi nostri, quante poche bistorie bà egli dipinte che non ui babbia disegnato & posto la sua stessa esfigie? G. Infiniti sono che hanno hauuta questa oppenione, infra i quali fu ancora Themistocle Atheniese, ilquale essendo una nolta dimandato da uno delli amici fuoi, qual uoce gli farebbe piu che alcuna altra grata: rifpose quella che cantasse le ottime artimie. P. Quel desiderio della gloria di Aleffandro Magno fu certo grande : & lo dimostro quando da Anaffarco gli fu detto che secondo la oppinione di Democrito si tronauano innumerabili Mondi, perche quafi piangendo diffe, o mifero me che non ne poffegho pur ancora uno ? G. Che bilogna dire, infiniti fono stati, & sono, saranno ancora mentre che il Mondo dura , coloro che to. pongono la felicità nella Gloria; ma'io ui mostrerrò che ei fi ingannano. L. Dite di gratia. G. Marco Tullio dice che la gloria e una frequente fama di alcuno con lode, & Ambrofio che ella e una illustre notizia con lode . voi sapete che la Natura degli buomini e che essi desiderano di effere conosciuti con alcuna chiareza d lode, solo per effer riueriti da coloro che gli conofcono : per la qual cofa fi uede che la gloria,e cercata per amor dello honore, & poco fa dicemmo che lo honore non era il sommo bene del huomo, per la qual cosa non può essere ancora la Gloria questo sommo bene : poi che ella si cerca per lo bonore. L. Sima chi. ella e pur cosa bella lo effere conosciuto. G. E cosa bella, ma ditemi un poco qual cosa tenete uoi per piu nobile, il conoscere, o lo esfere conosciuto. L. 1l conoscere certamente. G. Et la Gloria consiste nello c//crc L 2

Nerone. Felicita non confi fte ne gli honori. Cornelii. Fabii. Curii. Oratii. Scipion Africano: Ennio poe Pompeio Teofane Mitilenco Quinco Fabio. Tépio del la falute. Fidia fcul tore. Alberto Duco. Temisto cle Ateniese. Aleísádro Magno. Anafarco Democri+

M. Tullio Gloria che ĥı.

Gloria P che fi cer-

#### RAGIONAMENTI ACCADEM1CI.

Gloria no il fommn bene.

Bene fom mo è stabi lisimo.

Paufania. Ermocle.

La Felici tao uero il sommo bene non couffe nel la gloria. Gloria fi cerca mediante le fcelleratezze. Felicità non fi pone nelle riccheze. Riccheze perche si defideri -×o.

effere conosciuto, uedete dunq; come la Gloria può effere il sommo bene puo effere del huomo oltre a che egli ci e questo, che uno può effere conosciuto cosi p le operazioni sue buone come ancora p le cattine: Ma per le cattine ogni uno cerca di stare nascoso. L. Et per le buone ancora di essere conosciuto? G. Stabene. L. Lo effer conofciuto adunq; quanto alle cofe buonese be ne desiderabile. G. Si ma e desiderabile quato a quei beni che in quel ta le si ritrouauano, no uedete uoi che i beni sono migliori che lo essere cono sciuto, come nolete noi che la Gloria adunq; sia il somo bene? Ma perche uoi sapete che il somo bene e stabilissimo, percio che naturalmente si desi dera la stabilità del bene, ditemi un poco, non sapete uoi che la Gloria che cõfifte nella fama,e inftabilißima? percio che egli nõ e cofa alcuna piu mu tabile che le oppinioni et i pareri de gli buomini. Ma quello che in questa cofa importa grademente, è che noi fappiamo che doue e il fommo bene, non ui può effere alcun male, come poco di sopra affermammo; et noi bab biamo pur neduti alcuni buomini che per il defiderio della Gloria, banno comeffe scelleratezze crudeli, et impietadi grandıfime; dequali si potrie no raccontare alcuni a tempi nostri, ma infra gli Antichi, chi stà in dubio che Pausania no sia da esfere annouerato infra i primi,perche domandan do una nolta Ermocle qual cosa egli harebbe a fare per diuentare in m fubito gloriofo,es rifpõdendogli che cio gli succederia ogm uolta che egli ammazzaffe alcuno perfonaggio illustre, si meffe subito in animo di amaz zare Philippo, et lo meffe ad effetto; che fu certamente una impietà inau dita? P. Non minor di cotesta ancora mi parue quella di colui, che per diuentare gloriofo pensò di ardere in Efefo il Tempio di Diana. G. Ecco adunq; che il fommo bene o uolete dire la felicità, no può confistere nella Gloria, poi che la Gloria si cerca mediante le sceleratezze, et le impieta di: lequali non possono conuenire con il sommo bene. P. Et meno si deb be trouare questa felicità nelle ricchezze, poiche ella non e nelle cose dello bonore & della Gloria. G. Troppo bauete ragione perche la felicità è da per se fola desiderabile, et le riccheze si desiderano per seruir sene ad alcuna altra cosa; come quelle che da per loro stesse non ci arre cano bene alcuno; ma chi le desidera per sostenimento della nita; chi per bonorarsene; chi per ragunare eserciti; per superare le altre nationi, 👁 chi per altre cose similizia onde desiderandosi per alcuno altro sine, non banno parte alcuna di felicità, laquale e da per se sola desiderabile. L. O il possedere et il conservare le riccheze e pure un gran bene. G. Ditemi un poco che gioua ad uno huomo hanere gran quantità di danari, & tenerli sepolti in una arca? L. 10 non dico che elle si habbino a tenere sepolte, ma egli e pure un gran bene bauerne, et poterle distribuire a per sone uirtuoso & da bene; et credo che questa sia una gran falicità di chi lo può

lo può fare. G. Grāde certo se ella potesse durare;ma ditemi di grazia, quando qual si uoglia piu riccho, barà durato gran tepo a donare le sue riccheze, et posta la sua felicità in questo; come farà questo tale che continouamente donando sara forzato a uenire in pouersà. Perche se la fe licità confifte nel poterlo fare instanolta ; & le ricchezze fono una cofa terminata, chiaro, e che la felícita di costui manchera ogni uolta, che gli mancheranno le ricchezze; lequali non e dubbio che gli mancherãno prestoseffendone continouamente liberale. Oltre a che ei bisogna che la felicità dello buomo cosista in alcuna cosa che sia migliore dello buomo : et noi sappiamo certo che lo huomo, e migliore delle riccheze. P. Voi diceste ancora che al sommo bene si andaua uolontariamente, et io so che per uia delle riccheze non si può andare al sommo bene, perche io lo bo uisto per esperienzia, che a molti le riccheze sono state tolte, o mancate contro alla noglia loro. G. Chi neftà in dubbio ? non sapete che elle so no de beni della Fortuna, iquali non fi acquiftano con fudio di ragione, come fi acquista effa felicita : anzi ui dirò meglio che non che effe ricche ze arrechino altrus la uera felicita, io ui mostrerrò che ad infiniti elle bano arrecate infinite calamitadi et miferie. Diremi un poco non sapete noi quel che ne fuccesse a Mida? Ma meglio ditemi qual sono quelle riccheze che alcunc, et sia qual si uogli, accumuli che egli non le tolga o no le ujurpi, o no confenta che elle fien solte od ujurpate ad altrisquesti tali a chi elle sono tolte, barebbono esi riceunto quel dano, se esti no bauestino possedute effe riccheze? L. Veramente non. G. Pigmaleone p il desi Pigmaleo derio di possedere lo oro di Sicheo suo cognato, lo amazo. Polymnestore per il medefimo amazò Polidoro figliolo di Priamo. Dario p il defiderio delle riccheze fece aprire il sepolero di Semiramide, doue in cambio dello Oro trouo le conuenienti parole ad uno auaro. Nerone spogliana i tempi fondeua le statue de gli Dei et le altre cose sacre, Erifile tradi il proprio Marito;et infiniti al:ri fi potrebbono raccontare che hanno commesso per questo desiderio scellerateze inaudite, ponedo la loro felicita nelle ricche ze; laquale poco fa dicemo che non si potena congiugnere con alcun male. L. Ditemi di gratia non ui pare una gran felicita in questo monlo quella de Principi che possono cio che essi nogliono nersoi sudditi loro; o nolete circa il ualersi delle sustanzie, o circa il ualersi delle uite et delle persone de loro popoli? G. Forse che a chi la intende per cotesto uerso, ella pare felicità quato alle azzioni, et a negozy del mondo; ma io no la intendo in questa maniera. L. Perches G. Perche la potezia fi acquista (io parlo della potetia humana) mediante la Fortuna, et e cosa instabile et caduca, oltre a che, deb ditemi digratia, q̃fta potetia, no può ella effere acquiftata da un trifto come da un buono. L. E vero ma collocatemela in un buono? G. Io

Felicita debbe cofiftere in una cofa che fia mi gliore del huomo. Riccheze fon beni di fortuna R.ccheze arrecano tal uolta altrui calamitadi. Mida.

nc. Sichco Polimeftore. Polidoro Dario Sepolcro di semira mide. Nerone. Erifile.

> Felicità non confi fte nella potentia.

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI

G. 10 fono contento sapete perche l'huomo e chiam sto buono. L. Di-Huomo te. G. L'huomo e chiamato folamente buono, quando per quanto egli buono ppuò, egli fi accosta il piu che ei può a Dio; alquale solo fi attribuisce pro che. priamente questo nome di buono; & non si chiama alcuno buono perche egli habbia piu una potentia che una altra; ne ui crediate che sia uno buono che possa fare cose buone, ne tristo perche ei possa fare cose triste; però che il sommo bene o uogliamo dire la uera felicità non consiste nella Potentia. Atteso che quella cosa che si può usare bene & ma-Potentia li puousa le, come e essa Potentia, uon può essere il sommo bene; perche ditemi re bene,& digrazia, non fara egli migliore allo buomo che ci non fi poffa ufar ma male. le alcuno? & la Potestà può essere pur usata male, come la usarono, Nerone, Comodo, Eliogabalo, & infiniti altri? P. 10 fono del parere di Nerone. M. Pierfrancesco, perche quando io considero bene, io uegho piu l'un Comodo. di che l'alsro queste Potestati bumane effere imperfe Biffime; come quel-Eliogaba lo. le che per lo piu dependono dalle uolontadi et dalle oppenioni delli huo mini; le quali oppenioni sono inconstantissime & impersettissime. L. Si ma una Podestà grande come e quella dello Imperio non ha tanti hoftacoli. G. Anzi quanto ella e maggiore tanto piu e inconstante : perche ella depende da piu regni & piu stati, & da molti piu popoli che una Potentia ò Pote/la minore ; & dependendo da piu, può ancora da Poresta grādi piu piu, & per piu uarie uie esser molestata, & inquietata; talche in essa imperfete non si debbe ne può porre essa uera felicità. L. Per queste uostre ra-Felicita gioni posso io facilmente conchiudere, che la felicità ancora non consi**non co**nfi ste ne beni del',corpo, il che alcuna uolta mi ba inzannato, perche quanfte ne bedo io mi ricordo di Alcibiade, che per la fus bellezza era tanto amato ni del cor po. da Socrate, e' mi pare che egli hauesse pure una gran felicità, causata Alcibiade dalla sua bellezza : perche senza sua fatica o studio, o diligentia alcu-Socrate. na, solu con il conuersare con Socrate poteua sapere & intendere da lui tutti i fecreti della Natura; i Moti delle Stelle, & de Cieli, & finalmente qual si uoglia cosa che a me pare una felicita grandissima. G. Queste bellezze, o quale altra cosa de beni del corpo, ditemi un poco non sono esse sottoposte alla Fortuna ? L. Sono. G. Voi sapete che i beni della Fortuna non sono uolontary, di poi i beni del corpo sono cofi comuni a gli animali bruti, come a gli huomini ; & fapete che fi

e detto che la felicità e un bene solamente propio a gli huomini. P. Troppo e uero che nel correre i Cerui & i Pardi sarieno piu felici che

l'huomo; come farebbono ancora infiniti altri animali in molte cofe che fi annouerano infra i beni del corpo. G. Si ma ditemi una altra cofa, cossite nel la anima nostra non e migliore del corpo. P. Senza dubbio. G. In la anima. lei adunque E non nel corpo douerrà bauere ad essere essa falicità. 10

٦

Digitized by Google

non

#### LIBRO TERZO.

non dico cofa alcuna de sensi, pero che essi sono comuni ancora con gli animali, & alle piante in parte, ma nel huomo sopra tutte queste cose la parte piu nobile sapete che e lo intelletto, che di gran lunga auanza & i beni, & i sensi del corpo. L. Voi ci riducete con questo uostro ragionamento in un lato che io mi persuaderò che questa nostra selicità consista nella usrtu, o inalcuna di loro. G. Se uoi pensaste che ella consistesse nelle virtu Morali noi zi ingannate. L. O perche? G. Perche la uera & ultima felicita del huomo non e ordinabile ad alcuno altro fine; & le operazioni morali sono ordinabili ad altri fini; & per esempio le operazioni della fortezza nelle cose alla guerra, sono ordinabili & alla usttoria & alla pace; peroche ei si combatte per queste due cose, le operazioni ancora della Iustizia sono ordinate, a mantenere la pace infra gli huomini; accioche ciascuno possa quietamente quello che e suoi soni si morali citutte le altre uirtù morali: oltre a the uoi fapete che lo ultimo fine di tutte le cose e lo assoni di a di altri di sono di sono di tutte le cose e lo assoni di conse di con-

Quella co/a adunque mediante la quale l'huomo fi affomiglia grandemente a Dio, farà la fua uera felicità, & quefto non interniene fecon do le azzioni morali; attefo che elle non fi poffono attribuire a Dio fe non per Metaphora; peroche in Dio non caggiono paßioni ò cofe fimili, lequali fi riuolgono circa le uirtà Morali. L. Et perche non fi può ella porre ne gli atti della Prudenza? G. Perche le azzioni della pruden zia, o uolete dire de fauj, fi rinoltano folamente circa le uirtà Morali, o circa cofe che dependano da quelle, & cofi come noi habbiamo detto che effa felicità non fi deue porre nelle uirtu Morali, molto meno farà da porfi nelle azzioni della Prudenzia; oltre a che le operazioni della Prudenzia fono ordinate ad altre operazioni, come a loro fine; Peroche la prudetia fa che l'huomo fa come egli fi babbia a gouernare circa quelle cofe che fi banno ad elleggerè per il fine; fi come dice Ari-

Stotile nel sefto della Etica; Peroche la prudenzia non e altro che una cognitione prattica. Oltre a che Aristotile Steffo nel primo della Metaphifica proua che gli animali bruti non partecipano punto di felicita, ancorche alcuni di loro partecipino di Prudentia. Et se la Felicità consistesse alcuni di loro partecipino di Prudentia. Et se la Felicità consistesse nella Prudenzia, quegli animali che egli dice che partecipano di prudenzia, sarebbono ancora partecipi della Felicità, ilche egli totalmente niega. L. Adunque coloro che sono Prudenti, non per questo sono da esse chiamati felici? G. Non altrimenli. L. O la Prudenzia e, pure una operazione, che per la maggior parte depende dalla anima nostra congiunta con il corpo. Voi negaste poco fa che essa esse licità non consisteu ne beni del corpo, & bora par che uoi negbiate che ella non consista ancora ne beni della anima? Io non ui sò intendere. G. Voi

44

Intelletto, è la par te del huo mo piu no bile.

Felicită no confiste nelle uirtù morali.

Virtù morali non fi a tribuifcono a Dio feno per metafora. In Dio no caggiono Palsiont. Felicita non confi fte nella prudentia

Ariftotile prudentia che fia.

Prudenti non fon fe lici.

# RAGIONAMENTI ACCADEMICI.

Animali dotati di molte coseutili.

ro.

#### Plinio.

Huomo p il corpo non fi puo

Potentia non fi puo mettere i atto le nó da uno agente che Mani inftruméto di tutti gli instruméti. de. Archita. Colomba che uolauz. Effere dode depende.

Voi hauete da sapere che coloro che non conobbono come da principio ui dissi se non corpi; & posono la felicita loro in essi corpi, baueuano pochissimo giudicio ; anzi quasi che in loro era spento del tutto , perche se cio fuße stato uero, minore sarebbe certamente stato il bene esere del buomo & piu imperfetto il suo fine, & conseguentemente la sua felicita, che quella di qualunque altro, & fia qual fi uoglia piu uile animale; conciosia che qualunque di quelli, parlando del corpo fu fatto dalla natura non solamente perfetto nella sua spezie; ma dotato & ric. cho di tutte queile cose, con lequali egli si puo difendere, & dal freddo & dal caldo, & da gli altri incommodi, che arrecano con loro le uarieta de tempi. 🗇 mediante lequali egli si può couseruare per quanto Homo na si estende la nita sua. Doue l'huomo solo infra tutti gli altri nasce sce mile- della maggior parte priuo, come quello che primieramente nasce ignudo, & haßi.a uestire o di pelli o di uelli de gli altri animali, per difendersi da freddi & da i venti, & da infinite altre in comoditadi, per non parlare delle altre jue miserie che sono di numero infinite; le quali se alcuno di uoi lo uuol uedere piu particularmente, legga Plinio nel settimo capitolo del secondo libro. Siche da questo si puo & si debbe conchiudere, che per la imperfettione & per la debolezza del corpo, l'huomo non fi poffa mai chiamare felice, per qual fi uoglia bene o pia-L. Jo fo pure che il corpo dell' huomo dire felice cere appartenente al corpo. e molto piu perfetto che quello di qual si uoglia eltro animale, come quello che e atto & disposto a qual si uoglia sorte di operazioni, ilche non interviene a gli altri animali fatti dalla Natura atti ad operare folamente tanto, quanto e loro necessario per conservare la specie. G. Si ma uoi /apete ancora che nessuna potentia puo essere gia mai ridotta in atto, se non da uno agente che sia similmente in atto, & che quanto fia in atto. lo agente e piu nobile & piu perfetto, tanto piu nobili & piu perfette operazioni produce, & che ogni potenzia è nana che non è gia mai ri-L. Che e per questo? G. E, che fe bene si ritruouadotta in atto. no alcuni huomini che con le mani chiamate dal Filosofo instrumento di tutti gli instrumenti, hanno fatte quasi tute le cose che ha saputo fa-Archime- re la stella Natura, come Archimede che fabricò un Mondo; O come Archita Tarentino che fece una colomba di legno che uolaua; non e auuenuto pero a questi tali che glino babbino principalmente faste que di legno, fle cofe mediante la attitudine & disposizione de corpi loro; ma si bene mediante quello agente che ba ridotto la sua potentia allo atto, o sia stata arte, o sia stata Prudenzia, o pur ueramente intelletto. Cost come noi sappiamo che lo esfere di tutte le cose depende principalmente, dalla forma & non dalla materia; lequali cose considerando come, gi4

45

gia dicemmo alcuni altri Filo/ofi piu diligenti inuestigatori de segreti della Natura, conobbono che noi erauamo composti di due parti, cioè di anima & di corpo, & che la anima e piu nobile che il corpo; per il che cominciarono a pensare che la felicità di questo composto douesse consistere nella parte piu nobile, cioè nella anima : & per questo doppo molte dispute delle uirtuti & potentie della anima si risoluerono che ella potesse consistere in una di queste due, o nella voluntà, o nello Intelletto. Et fopra queste ancora bebbono infra di loro affai dispute; perche alcuni di loro pensauano che essa felicità humana consistesse in effe operazioni, o atti della volonta ? & alcuni altri nelle operazioni & ne gli atti dello Intelleto : Et perche la sustanzia intelletuale, arrina con le sue operationi fino a Dio, non solamente intendendo esfo Dio, ma per atto ancora della Volontà amandolo & desiderandolo, & in effo dilettandosi; ci sono stati alcuni che hanno creduto che la ultima felicità del huomo non sia nel conoscere o nello intendere Dio ; ma piu presto nello amarlo; o in qualunque altro atto della volontà uerfo di effo accostandosi; dicendo che il bene o uero il buono, è il uero obbietto della volontà; il quale buono ha rispetto di fine; & cio hanno detto seguendo quella Aristotilica' sentenzia che dice; che tutto quello che si muone, si muone a qualche fine ; ma il uero o uogliamo dire la nerità che è il proprio obietto dello intelleto, non ha rispetto alcuno di fine, se non in quanto che esso uero, o uerita e bene, o buono; onde non pare che l'huomo conseguisca lo ultimo fine per lo atto dello intetleto; ma piu presto per lo atto della voluntà. L. Questa oppenione non G. Et io ui mostrerrò che ella è falsa. L. Dite che mi dispiace. questo mi fara nuouo. G. Ei uogliono che la Felicità per hauer rifetto di Sommo bene, sia obietto della volonta, & io dico che non per questo ne segue che ella sia sustanzialmente Atto di essa volonta; essendo fi come dicono esi obietto, consiofia che quella cosa che, è obbietto, non possa gia mai essere atto. Oltra questo la Beatitudine, o uogliamo dire la Felicità, e un bene proprio di Natura intellettuale ; or per ciò bisogna che conuenga con la Natura intellettuale che, e sua propria. Et la voluntà non è propriamente di Natura intelletuale; & se bene ella alcuna uolta, e infra le cose intelleuali, ella non è però di natura propria intellettuale, ma solamente in quanto che ella depende dallo Ma lo intélletto in quanto a se, e ueramente di Natura intelleto. ·intellettuale; per laqual cosa, e di necessità che la Felicità principalmente, or sustantialmente confista nello atto, or nella operazione del-No Intelleto; Enon in quello della volonta. Ma piu chiaramente uedrà ciascun di uoi questo esfer uero, se uoi considerereze che la uolettuale. lontà М

Felicità secódo al cuni colifte o nella uolontà,o nello intellet-10. sultăzia intellertuale - ...

Felicita che fi con fegue per lo atto de la uolontà non, è uera feli cità. Obietto non puo effere atto. Volontà non è di natura in tellettua le ppriamente. Intelletto,è di na tura intel

# RAGIONÁMENTI ACCADEMICI,

Il discernere il ue prio dello intelletto

derano in

lontd da se non sà difernere la uera Beatitudine dalla falfa; come che la volontà fia, come è sempre la medesima, che ama, desidera, & hà dilettazione sempre in un medesimo modo di tutte quelle cose che le sono proposte inanzi per sommo bene; & siano pur quelche si uoglino o ueramente o falsamente esso bene : Ma questa separazione, o questo ro dal fal sceglimento dal uero al falso bene, e propriamente atto, & operazione so bene, e dello intelletto; di maniera che egli farà forza rifoluersi di dire che effa atto pro- felicità consista nelle operazioni dello Inselletto, & non in quelle della volontà. L. Egli mi par pure bauer sentito dire che l'ultima perfezione delle operationi, e la dilettazione; mediante la quale si recano a perfezioue le operazioni, & che la perfetta operazione è lo ultimo fine; il quale fi acquista piu secondo lo atto della volontà che secon-Perfezio-, do lo atto dello intelletto. G. Auuertite che le perfezioni delle cose ni fi confi fi confiderano in duo modi, o come di cofe che di gia habbino hauuto lo duo modi effere; & che sieno distinte in specie; o come di cose che habbino ancora ad hauere lo effere. Come per modo di dire fiaci per esempio quel tempio che uoi vedete; se noi consideriamo la sua perfezzione come di cosa che è di gia distinta in specie ; egli di gia , e quella cosa alla quale la specie del tempio e ordinata; cioè egli e un Tempio; ne ad altro fine e stato fatto se non perche sia un Tempio; doue gli huomini habbino a concorcre a lodare Dio, & ad adorarlo : Ma se noi considerasimo la perfezzione di quello Tempio, come di cosa che bauesse ad bauere ancora la spezie, egli saria tanto, tutto quello che fi ordinasse a conflituire questa frecie, come per ess. mpio savebbe il gittare de fondomenti, lo ordinare le calcine, le pietre, i legnami; quanto quello che ft ordinasse ancora per mantenimento & conservazione di esso tempio; come faria lo alzar di quelle mura che reghono quelle uolte, & il porre di quel Tetto che ne difende dalle pioggie, & dalle Tempeste; & quanto quello ancora che si farebbe, accio che lo uso di esso Tempio fusse piu bonorato, & piu comuniente, come faria per esempio o la belleza, o gli ornamenti di esso Tempio. Quelle cose adunque che sono le perfezzio.. ni delle cofe; in quanto che elle di gia hanno la specie, sono i fini di esse, come per modo di dire, la habitazione di quel Tempio e il fine di effo Tempio : Ma quelle perfezzioni che si considerano circa le cose che ancora hanno ad hauere la specie, non sono i fini di esse cose; anzi le cofe sono i fini di effe perfezzioni. Imperoche la fanita & la uirtu nutritiua recano a perfezzione un Cauallo, un Lione, un Huomo; wa non per questo e che elle sieno il fine del Cauallo, del Lione, o dello Huomo; ma questi tali animali sono piu tosto il fine della sanita, & della virtù Nutritiua. Ne quelle cose ancora che seruono ad arrecare a fine perfetto

fetto le proprie operazioni, o accio sia piu condecentemente finita alcuna cosa, sono per questo il fine di esse , si come la bellezza non, e il fine del buomo, ne la gagliardia il fine del corpo, ma seruono & so. no ordinate come dice Aristotile a servire per organi da potere con esi camminare allo acquisto della felicità; & la dilettazione reca a perfezzione le operazioni non altrimenti che si faccia la bellezza la giouentu; la qual bellezza, e in colui in cui è la Giouentu; & non la Giouentu, e mediante colui in cui e la bellezza, come il medefimo Aristotile afferma nel decimo della Etica. Adagio Meller L. Pierfrancesco non hauete uoi detto che la felicità e l'ultimo fine del' Et che lo ultimo fine e quello che Felicità è buomo? G. Hollo detto. L. e da per se solo desiderabile? G. Vero & poi? L. La dilettazione adunque che è da per se sola desiderabile sarà lo ultimo fine o ne dei huomo. uogliamo dire la felicità dello huomo. G. Ancor che la dilettazione fix lo ultimo fine, auuersite che ella (parlando rettamente) non e principalmente lo ultimo fine. L. O che e adunque? G. E un certo che che accompagna lo ultimo fine, & che cio sia uero ditemi donde nasce la dilettazione? L. Dallo acquistamento che si fà dello ultimo fine. La dilettazione adunque, e lo acquistamento del ultimo fine prin-**G**. cipalmente, & non effo ulamo fine . Ma meglio uoi bauete da fapere Dilettache le dilettazioni fono poste dalla Natura in quelle cose che fono or- zioni in dis to ad alcuno altro fine; peroche il diletto che fi prende nel man- che fono giare unel bere, e ordinato a mansenere questo nostro individuo, o uolete quello de gli altri animali ; & i piaceri Venerei fono ordinati per mantenere la specie; la onde essendo queste dilettazioni o uogliamo dire piaceri in cose ordinate per ad altri fini, non possono esfere luultimo fine; cio è essa felicità del huomo; si che per queste ragio- Felicità ni non e posibile che la detta felicità confista nello atto della volonta. L. Ditemi un poco ei ci son pure infiniti the tengono che gli huomini naturalmente, (la maggior parte dico) cercando di questa felicità, uadino piu presto per la uia de piaceri, o delle dilettazioni, che per quella delle cognizioni. G. Et tutti questi tali si ingannano, come quegli che considerano solamente le dilettazioni corporali; ne conoscono quanto la dilettazione dello intelletto, sia maggiore che quella del Corpo : che fe essi conoscessino quanto, e pu nobile lo intelletto che il Corpo; uedrebbono, che tanto ancora e maggiore la dilettazione di quello, che quella del Corpo. 10 Vuglio che uoi babbiate ragione in questo ; ma ascoltate L. di grazia, io credo pure che la volontà per effer quella che muoua lo intelleto, & raprefenti a quello le cose che ella unole, sia di queste М

Come la dilettazione rec chia perfezionele operazio ni.

l'ultimo fi

poite dalla Natura

non confi ite nella volonta,

Dilettazione del . lo intellet to, e maggiore che quella del corpo.

# **RAGIONAMENTIACCADEMICI**

di queste potenzie della anima la piu nobile di tutte. G. Troppo bareste ragione se la cosa stesse in cotesta maniera; ma egli accade tutto il 🗋 contrario. L. Come cosi? G. La volontà non è quella che principalmente muoua lo intelletto ; ma lo intelletto si bene, e quello che muoue lei; & che cio sia il uero ditemi da che si muoue la volonta? L. Dal suo obbietto. G. Et questo suo obbietto quale d? L. Diciamo che sia questo sommo bene, o il buono. G. Quale è quella potentia che aprende esso bene ò buono?. L. Bisogna che sia lo Intelletto. G. Adunque lo intelletto che apprende o uogliamo dire conosce effo buono; e quello che muoue la volontà a uolere esfo bene : pero che la volontà non lo uorrebbe se prima lo Intelletto non lo bauesse conosciuto per bene: desideralo adunque la volontà come cosa gia conosciuta per buona da esso intelletto: si che lo intelletto è quello che principalmente muoue effa volonta, perche egli, e quello che attualmunte intende ; talche in questo egli é anteriore alla volonta : laquale non defiderebbe mai da intendere, se prima lo Intelletto non bauesse conosciuto, lo intendere esfer cosa buona; Siche per queste ragioni uoi uedete quanto lo Intelletto fia delle potenzie della anima la piu nobile : per ilche bauete a tenere per cosa chiara che la Felicità del buomo confista in esso Intelletto : pero che io ui hò dimostro che ella non può trouatfine piaceri, non negli honori, non in la Gloria, non nelle Riccheze, non nelle Potenzie, non ne beni del corpo, non ne sensi, non nelle virti morali, non in le operazioni della Prudenzia, o in le azzioni delle ar, ti, non in le operazioni della volontà; & auuertite che ella ueramente fi truoua, in quelle operazioni deffo Intelletto , lequali fi riuoltano circa la contemplazione della verità; laquale operazione e sola propria dello buomo, & non è ordinata a nessuna altra cosa come a fine; perche la contemplazione della verità, e da per se stessa desiderabile, & mediante lei, e affomigliato esfo huomo alle sustanzie superiori; percio che di tutte le operazioni humane, non e altra in Dio che la contemplazione ; mediante la quale l'huomo arriua tanto alto, che egli in qualche modo conosce le cose superiori : & ad essa, e da se stesso l'huomo bastante , come quello che ba poco bifogno di aiuto delle cofe esteriori,quanto al contemplare. Vero e che al contemplare perfettamente si ha di bifogno della sanità del Corpo, alla quale sono ordinate tutte le altre cofe neceffarie alla uita ; & fi ha di bifogno della quiete , dalle passioni intrinsiche, la quale si acquista mediante le uirtu Morali, & la Prudenzia ; haßi bifogno ancora della quiete delle paffioni efteriori , che fi acquista mediante il reggimento della vita ciuili: Di maniera che chi ben considera, uede che tutte le azzioni, tutte le operazioni, tutti gli nffizÿ

Volotà, è mosta dal lo obbiet to.

Intéletto conoíce volontà uuole.

Intelletto è piu nobi le dellauolontà. Felicità fi trrouqua nelle ope razioni dello inte letto che fi riuolta no circa la contem plazione . della veri tà-Contemplazione della ueri tà, è propria del huome. Cole neceffarie al **s**ôté plare

47 uffizij humani, seruono a contemplanti la veritd. L. Ditemi di grazia M. Pierfrancesco, da che noi nolete che questa Felicità consista nello Intelletto, o nella intelletiua, io fo pure che lo intelletto de principy e imperfettissimo, come quello che e cosa uniuersalissima, & che contiene in potentia la cognizione di tutte le cose, come dice Aristotile nel sesto della Etica : Et che questo medesimo intelletto de principy, e principio & non fine de nostri studi; come quello che ci uiene da Natu. ra, O non da i nostri study, o dalle nostre scienzie : le quali si riuoltano pure circa cose infime & basse. G. Euero, & questo ui douerrebbefare accorgere che la ultimanostra Felicità bisogna che si riuolti circa le cofe superiori come nobilissime & intelligibili, cio è circa la contemplazione delle sustanzie separate, & finalmente circa quella dello Altisfimo & immenso Dio. P. Non ci sono stati alcuni che hanno detto che la Felicita confifte nella cognizione di tutte le scienzie delle cose? & che il nostro Intelletto, è bastante, & possente a lo intendere, senza che questa sua potenzia sia determinata ad alcuna sorte di cose particularmente; ma che ella, e comune & uniuerfale a tutte? G. Si & di questa oppenione fu ancora Aristotile che disse che la natura del nostro Intelleto, e possibile & bastante ad intendere ogni cosa; non altrimenti che la natura dello intelletto agente e possibile, o potente a fare le similitudini intellettine; & di esse illumina lo intelletto nostro, fi che le cose gli diuentano intellettuali, illuminando, & inprimendo ogni cosa nello Intelletto possibile; il che non è altro che esser ridotto dalla fua tenebrofa potenzia allo atto; Tal che ne fegut che la fua ultuna perfezione & Felicità confista nello effere interamente ridotto di potenzia in atto, a tutte le cose che hanno lo essere ; percioche essendo effo in potenzia a tutte, debbe ancora conoscer le tutte talmente, che in lui non resti ne potentia, ne mancamento alcuno, ma sia tutto in atto. Questa dunque sara la uera Felicita del huomo? G. Si ma in-Т. tendetela bene. P. Come? G. Che allbora, c lo Intelletto del buomo ridotto totalmente dalla potenzia allo atto,quando egli è nella contemplazione & uero conoscimento di Dio. P. Perche? G. Perche chi bene conosce esso bio , non è in potenzia di conoscere cosa Et come dice Augustino Beato e chi hà cio che ei-uuo-, migliore: ,, le,ne può uolere cosa alcuna chi ha & conosce Dio, non si trouando ", cofa migliore, ne più defiderabile : Et Speusippo usaua dire che la ", beatitudine e un bene accumulato di tutti i beni; & che beato è co-,, lui che non ha bifogno di cofa alcuna, & che ha cio che egli uuole; , Et il medefimo teneua Boetio & Platone ancora ilquale nello Euti-,, demo , diffe , che la Felicita confifte nel confeguire delle cofe fecondo i desideri.

Etica. Inteletto de principii.

ι ε

٦

۰1

Inteletto humano è baltāte ad intendere ogni cofa

Inteletto ridottoto talmente dalla potétia allo atto. Augustino della Beatitudi ne. speufippo della Bea tidudine. Boetio & Placone della bea titudine.

Joogle Digitized by

## RAGIONAMENTÌ ACCADEMICI.

- >> i defiderij, maneffuno e che possegha & conseguisca tutto quello che
- >> egli defidera, o uuole; fe non chi fi accosta, o unifce al fonte di tutti i
- >> beni; dal quale fonte può a (ua posta conseguire tutte le cose, per il che beato & felice, e colui che si truoua unito con Dio, nel quale uede ogni cofa, ogni cofa poffiede, & di tutte le cofe, che in lui (ono tutte, fi gode; Percioche in Dio primieramente, & piu perfettamente che in alcuno altro intelletto creato, sono senza eccezione alcuna essenzialmente tutte le cose. Ne solamente per ragione di intelletto; Dio che ma ancora caufalmente, come in prima & affoluta caufa di tutte. Imperoche egli, e la causa che le produce, la Mente che le conduce, la forma che le informa, il fine per il che elle sono fatte; il Fonte perche da lui uengono, & in lui ultimamente ritornano, come in ultimo & uero fine & felicità comune con tutte le cose che banno lo essere. Egli è il primo Ente, & per participazione di lui, banno lo effere tutte le altre cofe; Egli e il primo atto, egli il supremo intelletto, dal quale ogni Felicità altro atto & intelletto & forma depende. Et i nostri Sacri Teologi che fia.
  - dicono che la felicità nostra non e altro, quam status omnium bonorum "
  - aggregatione perfettus cioè uno stato perfetto mediante lo accumula-... mento di tutti i beni. Et chi e quello in cui si truonino accumulati tutti i beni perfettamente se nonin Dio? il quale uedendo se suede il tutto, intendendo se intende il tutto, non ba bisogno di cosa alcuna; & sutse le cose hanno bisogno di lui. Si che nel conoscimento o uisione di Dio, si gode la uera felicità, laqual cosa conobbe il nostro divinissimo Dante quando diffe.

Altro bene, e che nonfa l'huom felice intendendo di quei beni che la maggior parte de gli huomini apprendono per beni confusamente, come fini cio e delle cose create, lequali non fanno l'huom felice; percioche Dio folo & la contemplazione di lui ne Che cosa fa felici. L. Per questo sara male amare le cose create da lui? ne facci li Non se noi le ameremo come cose create da lui, per mezane, a tirarci et a condurci alla cognizione, & allo amore delle cofe incorporee, & sepa rate da materia; come sono le uiriù & le scienzie; accioche mediante quelle sagliamo con la contemplazione dalle cose chiare, alle chiarissime; & ci inalziamo tanto\_che non folamente contempliamo le bellistime intelligentie, anime et motrici de corpi celesti; ma contempliamo ancora effo Dio, datore di tutti i beni ; il che ci uerrà fatto ogni uolta che noi no apprenderenio per beni quegli che ueramente non sono il sommo & uero bene, come apprederono coloro che Dante diffe che purganano in quelli Gironi del Purgatorio le colpe de loro amore, in amare troppo le cofe create: Et che la fola contemplazione di Dio fia la nostra uera felicità, non (olo

huomini felici. Amarenő è male.

fia.

Contemplazione di Dio èla uera selicita humana.

# LIBRO TERZO. non folo lo affermano i nostri Teologi, Ma Aristotile ancora, riprenden

» do coloro che la ponenano ne piaceri, diffe ei dicono che i piacer i paion » lor tutte generazioni, et pero, che il piacere non è buono,o bene,questo » accade loro perche effi non penfano che ci fieno altri piaceri che i corpo-» rali ; come quelli che non fanno che cofa fia il nettare de gli Dÿ : & fen-» tendolo ricordare pensano che egli sia il Vino de gli Dy : ma questo Net » tare è una fuauità incorporea; per il che fi uede che Aristotile prese questa suauità incorporea per la contemplazione ; la quale, e quella stessa » che banno cantata i Poeti Antichi ; della quale Orfeo diffe la Cagione » diuina, è principio, mezo, & fine; al quale, è di necessita che si accosti chiunque desidera di esfere felice: di questa parlo Iamblico, Pittagora, Archita , Filolao , Platone , & come habbiamo detto Aristotile ; Ne furono soli questi che conoscessero che cosa susse la felicità. ma Callimaco Poeta de Gentili parlando della felicità de gli Angeli diffe. Hi morbis senioque carent, nesciuntque labores 33 Traiellum resonum qui effugerunt Acherontis, ,,, che, è la medelim 1 oppenione che hoggi de gli angeli tiene la nostra sacra scrittura; ma meglio, udite quel che di loro parlando disse Homero, Non si pascon di pan, ne gustan uini 37 Son senza sangue, immortali & eterni. 35 le quali sono le medesime parole che dice la stessa scrittura sucra, quando ella confessa che gli Angeli si pascano di cibi inuisibili, laqual cosa afferma ancora nel suo Cratilo Platone, quando egli racconta la opemone di Ferecide. L. Queste cofe che noi banete dette tutte mi piac ciono grandemente ; ma io non saprei come mi bauessi a rispondere, se alcuno mi domandaßi che cosa sia essa felicità; tante sono le cose che Direte, O bene che ella è un bene proprio solasi sono dette. G. mente del buomo, il fine del buomo, il fuo fommo bene, alquale fi corre uolontariamente, un bene da per se stesso desiderabile, un bene di natura Intellettuale, un bene accumulato di tutti i beni, & uno stato perfetto di tutti i beni agregati infieme; lequali tutte cofe fi trouano in colui,o in coloro che fi unifcono totalmente mediante il loro Intelletto con Dio;nella contemplazione del quale, & non in alcuna altra cofa fi quieta del tutto lo Intelletto humano. P. Et di tutte queste cose tratto il Bartholo in quel suo ragiouamento, o discorso? G. Disusse se ben mi ricordo, & forfe piu allungbo che al prefente non uene bò detto io, ma passiamo horamai in casa che uedrete la Pittura che egli sopra questa materia ha fatte fare, che mi persuado non ui habbia a dispiacere. \_ L. Se gli huomini capricciosi, si cauasino o con le lettere, o con le sculture; 2 conle pitture i Ghiribizzi loro, si uedrebbono secondo me, molto p: « cose spe ba-

conforme a Teologi Criftiani. Nettare, che fia fecódo Ari ftotile. Felicità chi sieno **fecondo** Orfco. **I**amblico Pittagora Archita Filolao Platone Ariftotile Callimaco & loro opinione circa la fe licirà. Homero della felicità.

Ł

Ariftotile

Cratillo Ferecide.

Felicita che fia.

JOOGle

#### RAGIONAMENTI ACCADEMICI,

che harebbono del buono, non solamente in Firenze, ma per tutto il. mondo; lequali non ci si ueghono G. Eibisognerebbe accozzure due cose, o per dir meglio tre a questo effetto. L. Et quality 2G. Che questi che hanno capricci, hauessino del buono, potessino, & u sino; ditemi un poco quanti belli ingegni credete noi che hoggi si trouino, che per esere poueri, non possono mettere ad effetto infinite muEnzioni, lequali farebbono fufficienti a fare non folamente bello, ma utile ancora il Mondo? L. Assi certo, ma questi tali che non possono douerrebbono accostarsi a chi potesi, per fare questo benefizio allo vniuersale. G. Voi dite bene, ma se uoi considerate ei sono molti pochi quegli che possino & uoglino poi, spendere : percio che hoggi e uenuto un certo tempo che non si pensaper lo piu, o uolete per i Principi d per gli altri se non a danari; & quanto più i Principi sono maggiori, tanto maggiormente cascano in questi errori; percioche le uoglie loro fono maggiori, & di piu importanza. Oltre a questo quelli che banno spirito Guinuenzioni, non possono sopportare di sottomettersi a tali che le bene potrebbono mediante le loro ricchezze mettere ad effetto (imili cose ; non le gustano , non le intendono , & non sono capaci del buono : che questo sarebbe un comperare molto caro, la occasione di mostrare il bello ingegno loro; anzi da coloro che poffono douerrebbono questi tali effere incitati, & conpremy tirali ad afaticare il giudicio & la destreza loro, doue hoggi molti de si fatti sono da alcuni stati affaticati ; & nella fine non ricorosciuti ne rimunerati ; ma lasciati ne lla loro Pouertà, & nella loro miferia, banno conosciuto quanto sia uero quello sbe disse Dante in quella Canzone che incomincia

Doglia mi reca ne lo core ardire,

Quando parlando egli della Auaritia diffe,

Volge il donare in uender tanto caro

Auaritia vniuerfale.

33

"

fando di ridurmi alla memoria questi significati, ma aspettate egli ba Buon gia preso questo per il buono Giudicio, quello che Aristotile nella sua Etica chiama modestia ne piaceri. L. Sta bene, ma perche cagione gli bà egli messo intesta il Capello di Mercurio ? G. Il Capello come uoi ui potete ricordare fù intefo da gli Antichi per il Cielo. L. Et quelle alie? G. Haralle intefe per il discorso, percioche uno non sarà mai modesto ne piaceri, ne harà buono giudizio, se con lo intelletto, & con la uolontà non discorerà bene le cose fuperiori, & celesti; & a tale effetto potete confiderare che non lo ba finto Giouane, ma si bene di meza età, uolendo dimostrare che il buono giudizio si acquista con il tempo; & che i Giouani per lo piu non fono modesti ne piaceri, & quel uafo doro che uoi gli nedete in mano, ha intefo per la memoria, percioche senza quella, non si possono ben discorrere le cose; Es lo ba ucstiso di bianco perche chi, è modesto ne piaceri, ha lo animo puro & candido, ne fi lascia transportare dalla magheza de gli altri colori, piu che si ricerchi la modestia, & perche in quegli che sono tali non si discerne ne incontinenzia , ne rigideza, egli hà finto che gli buomini che seguitano questo buono giudizio, come per esempio sono questi staffieri che uoi li . uedete a piedi, menano legati quelli animali, che uoi uedete una parte de quali sono Lonze con pelo maculato; & quegli altri Istrici con penne pungenti & acute. L. Et che ba egli inteso per questo? G. Per le Lonze hà intefa la incominenzia. L. Forse quella che i nostri Teologi no. chiamano lussuria. G. Non tanto cotesta quanto la incontinenzia in tutte le cose, & gli Istrici ba intesi per la rigidezza. L. Aquesto modo pare che egli habbia uolnto dimostrare che il buono Giudizio si guarda dalla incontinenzia, & dalla rigidezza. G. Questa è una delle prime cose che bisogna si acquisti chi nuole arriuare al grado della P. O come mi diletta questo capriccio, ma passiamo un pofelicita. co a uedere questo altro. L. Se la uista non mi inganna questa è una donna allo habito & al uolto, con una spada in mano ma dentro alla guaina, che uuol dir questo per uostra fede? G. Questa e la mansue- Mansueu tudine, laquale sapete che è una uirtù o uno habito mezano infra la ira dine. & la stoltizia; si come dice nella Etica Aristotile, il quale uuole che chi non fi adira mai, fia fimile ad uno ftolto, che non tenga conto di cofa alcuna, & che chi si adira: ancora per altre cose che per quelle per lequali egli si debbe adirare, o in tempo non conueniente, o con chi egli non habbia ragione, & in quel modo che gli non debbe, fia uizio della ira, O non uirtù di mansuetudine. L. Si ma perche la hà egli finta con la spada nella gunina? G. Perche la spada appropriata alla ira fi può trar fuors a sua posta, ma la uirsù, e saperla mansuesamente fichi.

dizio, o uer.mode ftia. Capello di Mercurio chi fignifichi. Alie di Mercurio che lignifichino, Buon giu dizio co. me fi acqfta. valo doro che fignifichi. Vestir di biancho che Ggaifichi. Loze che lignifichi

Iffriciche **fighifichi** no.

÷

Spada nel la guaina che figni-

tener

N

Armarfi il lato manco che fi gnifichi.

Fenice & fua proprieta.

Veftito di veli bianchi con fi la di argento.

Orfi per la ira, Afini per la stolidita.

Apetito di honorc.

tener dentro, & non la trarre senza cagione, tempo, o ragione, & contro a chi si debbe : 👉 a questo medesimo significato uedete che egli la hd finta armata solo il lato manco del petto, F il resto senza arme : percioche chi è mansueto, armato solamente il cuore, non si cura di armare il resto ; anzi gode tranquillamente la sua masuetud me, & la sua sicurezza; & per dimostrare la traquillità sua ha posto sopra quella bella aconciatura della testa per cimiere una Fenice, per la quale dimostra che così come la Fenice quando, è tempo di rinouarsi, consape. uole del suo ringiouenire, assetta da per se stesso de legne; & battendo le alie alla spera del sole accende il fuoco per abbruciarsi & per ritornare piu bella & piu ziouane, così ancora, chiunque è mansueto sapendo la sicurtà del cuor suo, & la possibilità del trar fuori l'arme ogni nolta che giusta cagione gliene sia porta, contro a chi donesse, gode della tranquillità dello animo suo, suro di poterlo sare ogni uolta che il buon giudizio li dica che sia bene. L. Ella par uestita di fottilisimi ueli bianchi, con certe fila intessuteni dentro di puro argen-Queflo colore si piglia per la giocondità dello animo, & to. G. quelle fila di argento per la purità della vita; perche chi è mansueto stà sempre giocondo, non si curando mai ne di offendere altri, ne di quelle cole che la Fortuna non li bà concesse, uiue una uita purissima quanto uno candidissimo argento. Et a questo medesimo effetto uedete i fuoi seguaci uestiti tutti quasi come lei, ancorche non tanto lungamente, una parte de quali menano legati con alcune catene quegli Orfi che noi vedete, & gli altri certi Afini. L. Che fignificato è queflo? G. Lo Orfo fi intende per coloro che fenza ragione alcuna fi adirano; & sono piu che il douere, fuori di tempo, con chi ei non debbono, & per cosa che ei non debbono, adirati sempre. Et lo Asino è come uoi sapete uno animale tanto flupido, che dagli quanto tu unoi no si risente, 👉 non fi adira mui. P. Veramente se tutto il resto di questa pittura d fatto con questi significati, ella mi piacerà grandissimamente; ma passiamo un poco a quefto altro, che io zegho tutto armato alla Antica falno che la testa, la quale è solamente ciuta di una corona di lauro, 👉 nella destra bà una palma, 🖝 in quella tiene gli occhi fisi 👉 faldi che sard questo? L. Messer Pierfrancesco non manchera di G. Egli hainte so questo per lo Apetito dello hodichiararcelo. nore, ilquale si acquista mediante la buona complessione, & fortezza del corpo, & mediante il buono giudizio dello ammo.Imperoche non ni persuadete che uno habbia il nero & puro appetito dello bonore, se prima egli con il giudizio non discorre che cosa sia ueramente esso honore, come noi nedete che fa cofini, che tenedo gli occhi fisti in quella Palma. consi-

#### LIBRO TERZO.

confidera come ella si possa conseguire, & a fare questo uede che li bisogna fuggire la ambizione, & il difpregio; per le quali due cose uedete che i fuoi feguaci pure come lui armati menano legati quelle due forti di animali, i Pagoni per la ambizione, & le capre per il dispregio. L. Si ma chenntura è quella di questi animali, che egli uuole appropriare a questi nizij. G. Il Pagone come noi sapete quando egli è detto che egli è bello, si mette subito a fare la ruota delle sue penne, & le uagheggia tutte, inuaghito di quelle, et si diletta tanto che ei non, e animale alcuno piu di lui uanagloriofo, o ambiziofo; il simile interviene a coloro che andando dietro allo bonore, fentendofi alcuna uolta lodare, cominciano a uagheggiare se stessi, et le opere loro, et cascano finalmente in quello ecceffo della ambizione, non discernendo il uero & puro bonore. Gli altri ancora che cascano nello altro eccesso di non tenere conto alcuno del lo bonore, fono fimili alle Capre, o a cornuti becchi; a quali balta cauarfi le uoglie che gli uengono non si curando che altri ancora come loro 👉 doue loro se le canino, dispregiando qual si naglia cura o pensiero che hauere potessino in modo alcuno di honore. L. Adung; lo andar troppo dietro allo bonare, e male? G. E uno de gli eccessi come dice Aristo tile, percioche uno ambiziofo non discernendo se egli ua per uie diritte o torte dietro allo bonore o alla reputazione, si lascia tanto strabocheuol mente uincere da questo apetito, che egli fa spesso cose non ragioneuoli, con chi ei non debbe, & fuor di tempo; cofi come il contrario interuiene ancora a coloro, che gittandofi ogni cofa dietro alle fpalle, cafcano in inconuenienti grandissimi, non si curando ne di bonore, ne di riputazione di sorte alcuna : anzi spregiano esso bonore, come che non conferisca alla uita, o allo effere loro. L. A questo modo ci insegna che ei si debba tener la uia del mezo ancor nel proccasiar si gli honori; il che certo mi piace grandemente; ma passiamo un poco piu auanti. G. Questa, e la liberalità uestita come uoi nedete tutta di rosso per dimostrare la amore che ella porta a nirtuofi, a chi ella donando ha diftribuito lo oro, et le richezze che ella haueua in quel bacino di oro, che uoi gli ue-L. Che cofa, e quella che ella ha fopra la accondete uoto in mano. xiatura della testa ? infra quelle penne? G. Quelle sono un paro di bilanciette da pesare. L. Et perche questo? G. Perche un liberale da uero, spende come dice Aristotile nel quarto della Etica, secondo che le sue facultadi comportano, donando a chi si conuiene, come, quando, or quanto, fi conuiene ; or , e di necesfità che con buono giudizio, or quietamente, & con appetito di uero honore, discerna la possibilità Jua, & la uissù di chi merita: & per cio fare, e ragione uole che contrapesi bene tutte queste cose ; perche se donassi piu che non compor-N tano 3

Pagoni p la ambizione, capre peril difpregio.

Andar die tro allo honore al cuna uolta,e male

Honorifi debbono cercare **p** la uia di mezo. Liberalità.

Liberale come fatto. Bilance perche.

50

tano le sue sustanzie, & i meriti di chi hauessi a riceuere; cadrebbe nella Prodigalita? & se meno, nella auaritia, per il significato de quali ecceffi, uedete gli animali che menano legati i feguaci di questa Matrona.i Lupiper la anaritia, & i Caftori per la Prodigalità: L. 10 sà che il Lupo è appropriato alla Auaritia; ma non fo gia la cagione perche egli habbia appropriato il Castoro alla Prodigalità: G. Infra tutti gli animali non ne trouerrete forse alcuno, che faccia piu danno a fe steffo che il Castoro, percioche se bene il Pellicano si trae il sangue per nutrirne i figliuoli; egli non di meno con il tempo ne rigenera dello altro, & uiue con tutte le membra sue. Ma il Castoro si taglia de proprij Membri, & di quegli resta sempre priuo, il che interviene ancora al Prodigo; perche egli dona tanto del suo, che non gli resta per se, dona fuor di tempo, a chi & quando non fi conuiene. L. Deb lasciamostare il cafo del Prodigo, che io per uno la tengo cofa da stolti, & ragioniamo un poco della liberalità; la quale mi bà dato gran tempo che dubitare, imperoche io tengo che fia quasi imposibile tronare rettamente questo mezo che si da infra il Prodigo & lo Auaro; perche bene spesso uegho molti che donano, & molti che non donano ancora cssere biasimati; & reputo che questa sia una oppenione uniuer sale, piu tosto che uera effentia di uirtu, caufata da gli appetiti, o defidery de gli buomini; & che ciascuno lodi, o biasimi quelle azzioni del Prodigo, & dello Auaro; secondo le sue inclinazioni & i suoi desidery; Percioche ditemi un poco terrete uoi che sia da biasimare uno che sia alquanto Arido, Te nace o Parco nel donare per conferuare il fuo? G. Questi uostri nomi fono tutti compagni della Auaritia. Afpettate un poro, non L. puo egli effere che si truouino una, o piu persone da bene, che non faccino cofe brutte per acquistare ricchezze, o roba, piu di quella che fi babbino; ma che bauendone per beredità ottenuta buona quantità, la uoglino parcamente usare ? si come ne conosco molti in questa terra; attefo che effi dichino che egli e meglio conferuare il suo per questa uia, che lo hauere a cercare & per uie indiritte di procacciarsi ricchezze, togliendole a questo, d a quello altro, per uolere poi usare lo atto della liberalitd in distribuirle? Non ui ho io detto che lo uffizio della G. liberalità, è il distribuire a uirtnosi, & alle persone che lo meritano le sue ricchezze secondo che comportano le facultati del distribuitore.

Ne crediaie che uno piu ricco di uno altro, possa, o sia ueramente piu liberale di colui che è alquanto piu poucro; percioche questo atto della liberalità non consiste impotere donare molte cose, o piu che uno altro, ma in donarle secondo il grado, et la possibilità sua, cr in donarle uolon tariamente, percioche gli atti della uirtu come uoi sapete, sono quegli che

Lupi per l'auaritia Caftori p la prodigalità. Pellicano

Arido Tenace Parco.

Attidella uirtu fono uolon tari.

Ţ

che sono volontary Ne crediate che io chiami liberale quel Padrone uerso il suo servo, dal qual servito 12, 014, anni con quello amore, or con quella fede & affezione che per lui sarà flata possibile; aspetti di esfere ricerco nelle altrui neceffitati, percioche liberale terrò io colui che conosciuto lo Amore, la fede & la bontà del seruo, spontaneamente senza efferne ricerco lo preuiene in rimunerarlo; si come io terrò anco per auarissimo colui, che non solo non remunera uolontariamente un feruo simile, maricerco da quello tura le orecchie ingratamente alle necessità, & alle bontà di quel servo; & di questa sorte di huomini, cene (ono pure assai, & massimo nelle corti de Principi. Et siate certo M. Lorenzo mio che lo Auaro non si può correggere, percioche la Natura del huomo è cosi fatta, che quanto piu si inuechia tanto piu si diuenta auaro: Ma il Prodigo ageuolmente si può emendare, percioche o per mancamento forfe alcuna uolta delle cofe necessarie allo ufo, or bifogno della cafa fua , donatone pru che non doucua, si può rauuedere; o ueramente potrebbe accadere che hauendo donato a chi non ne tenessi conto, o non lo meritasfi, in tempo che non lo considerasse; conosciuto poi & per la !ungheza del tempo, & per la esperienzia, che quel tale non ne teneua conto, o che non lo bauesse meritato; potrebbe facilmente emendarsi; si che rendeteui certo che quanto questa Prodigalità, e corrigibile, tanto la auaritia e incorrigibile; anzi quanto piu crescono gli anni, tanto piu crescono gli appetiti della roba. L. E adunque molto meno biasimenole un prodigo per queste nostre ragioni che une auaro, ilche certo mi piace; Ma ueggiamo un poco questo altro che mi pare un giouane molto bello, molto honorato, & molto lieto, uestito di un cangiante tosso & giallo con infiniti fiori ricamati in quella uefla, che hard egli intefo per coflui? G. Se egli fusse ito dietro alla mente di Ariftotile in questo, secondo che è ito nelle altre cose, io crederrei che questo fusse stato disegnato da lui, per quella uirtù dello animo che forse si può chiamare Affabilità, anchor che Aristotile non le pone fle nome, per cio che io uegbo questi fuoi feguaci che uestiti del medefimo colore, hanno con loro quelle due forti di animali molto appropriati a duoi eccessi, ne quali si può cadere nel continouo conuersare insieme; percioche, o burlando si cade in quello errore che faccendo tu quasi professione di buffone, sincita altrui sempre a ridere; di maniera che tune sei uccellato come un Guso: O uero in quell'altro che per la tua continoua & sciocca ciarla, tu uieni altrui a noia; non altrimenti che fi faccia con il suo importuno grachiare la Ranocchiella. Coloro nanochiel adunque che nel conuerjare & burlare insieme, sanno tenere la uia del mezo, senza uenire altrui anoia, o nel troppo incitare altrui a riso, o nel

L'Auaro nonfipuo corregge rc. Il prodigo fi correggie.

Affabilita

Gufo.

# la.

rc.

• ``

nel troppo fioccamente ciarlare, sono tenuti virtuosi; & a questo significato uedete che egli ba posto quasi per cimiere intesta di questo lie+ Pappagal to & belgiouane quel Pappagallo; che così come, e uario di colori, lo per la fi intende che chi nuole acquistare questa virtù, habbia a cercare di par uarieta lare sempre uariamente, di maniera che diletti gli orecchi delli ascol-. delparlasanti, non meno che fi dilettino gli occhi per la uarietà di belliffimi colori; & balli accomodato questo animale, percioche egli & per le narie parole, or per il uario suo cantare oltre alla narieta de colori, che son grati a gli occhi, diletta piu che alcuno altro gli animi di chi lo ascolta. L. Per qual cagione ha egli messa questa affabilita nel triomfo della felicità? G. Voi hauete da sapere che la felicità, parlando secondo la mente di Ariflotile non si può acquistare senza i mezi delle virtù mora Affabilili, delle quali la affabilità, e una. Et che cio fia uero, ditemi di grazia, ta,e uirtù uno che nel conuersare con gli altri non sia affabile, ma rozzo, inetto, morale. o sciocco; che felicità potra giamai bauere costui? che non conoscerà quel gran piacere che gustano coloro, che sono nel conuersare garbati, accorti, gentili, & cortesi, che e come sapete infinito; anzi sarà infelicifsimo inuolto, o in quella fciocheza che muoua altrui fempre a riso, o standosi in quella rozzeza con la quale offendendo ciascuno, da ciascuno ancora sia odiato & fuggico; doue uno che sappia a tempo conueniente, con modo, con gratia, a luogo, secondo i gradi, 🕑 le qualità di quelle persone, con le quali egli si ritruoni garbatamente parlare, & burlare, dilettando ciascuno, sara ueramente tale che bard gran parte della felicita. Et rendeteui certo che altra forte di parlare, o di burlare si aspetta a coloro che conuersano, quando fono con quelle persone che attendono a gouernare gli stati, altra quan do firitruouano infra coloro che attendono alli study, & alle lettere; & altra quando infra i soldati ; & altra finalmente quando si ritruo-Parlari di uano infra i Mercanti: percioche fi come le professioni sono diverse, uerfi cocofi bifogna ancora che fieno diuerfi i ragionamenti, & i modi del burme le pro L. Troppo bauete ragione & ne resto per la mia parte tanto lare. felsioni. fatisfatto che sc a M. Piero pare, io desidererei che noi passassimo piu auanti. P. Eglie un pezo che io ho uoltigli occhi a confiderare questa bella Matrona uestua di nelluto chermisi, tanto suntuosamente, che pare una Maicstà a uederla, tanti richami ha atorno. L. Chi G. Questa e la Magnificenzia, & la hauestita in quefarà quefta? Magnifista maniera, percio che questo babito solo, e quello che piu di tutti gli cenzia. altri fi affetta a ricchi , i quali & poffono & debbono effere Magmfici : il che e uietato a Poueri, non hauendo come dice Ariftotile a poter fare quelle cole che fi afpettano algrado della Magnificenzia. L. A que/to

questo modo noi norrete dire che un Pouero non possa fare cose magnifiche? G. Io non dico che chi e pouero non possa fare simil cose, ma dico bene con Aristotile Steffo, che chi si sforza, o tenta di fare simili cofe, oltre, o fuori della possibilità fuz, e stolto; perche le fa fuori del conueneuole, & di quello che, e di necessità faruisi; percioche le Magnificenzie si conuengano a coloro che hanno per inanzi le qualita del Magnifico, o per uia di loro stelli , o de padri o de gli Antecessori loro; & a quegli maß mu che in qualche modo fieno nobili & celebrati. Esperche il Magnifico può errare, o nel fare grestamente le sue spese, o nel farle uilmente, spendendo senza decoro; uedete che i seguaci della Magnificenzia hanno con effo loro in modo di prigioni, quelle due forti di animali, i Conigli per la ultà, & gli scarafazgi per la grettezza, attefo che chi fpende magnificamente in cofe uila,e biasimeuole a funitia tu line di Comglio; & chi pende grettamente in cofe grandi , e medefimamente biasimeuole a similitudine di uno scarafaggio; ilquale bauendo lo animo grande ; quando uuole generare , fa una palla tonda a fimilitudine del Cielo; & la ua uoltando & reducendola tonda portandola uerso Occidente ; uoltando esso non di meno sempre la ussa a Leuante ; & a questo modo immita il corso del Sole portandula da Oriente ad Oc cidente, & il corfo de planeti che fono da Occidente in Oriente tenendo egli nel uoltarla sempre la uista nolta allo Oriente & ancor che habbia, nel farla tonda a fimilitudine del Cielo, & nel conducerla a perfezione, lo animo santo grande ; ba non di meno santa gressezza;che per farla, si ferue dello sterco del Bue; Debbe adung; chi unole effere Magnifico spendere conuenientemente et bonoratissimamete nelle cose gran di; & offernare che la opera corrifponda alla spesa, et la spesa alla opera quanto è coueniente alla grandeza ; et debbe come dice Aristotile fare tali spese lietamente, et per lo amor dello honesto, et & senza rispiarmo; atteso che il Magnifico debbe spendere piu per conto del publico, che per il suo, & pero debbe hauere rispetto a quello che si conuiene al publico, et non acconsentire ne a uiltà ne a grettezza, & a questo significato uedete che effa Magnificenzia ha fopra quella bella acconciatura della testa per cimere un Girifalco, il quale si lascia prima morire di sume, che egli aconfenta di pascersi di carne di animali mortisi da per loro : Cosi il Magnifico non debbe fopportare di fare cofe che non habbino del gran de, & dello bonorato. P. Horamai spediamoci che l'bora, e tarda, finiamo di uedere queste altre cose ci restano. L. Troppo baucse ra gione, ma queste inuenzioni mi dilettano tanto che io non me ne sò, ne poffo partire cost per tempo. G. Questo che noi uedete che egli hà fmto per cosi bellissimo Giouane ha egli intejo per la verità, o uogliamo dire

Magnificenzie a chi fi con uengono. Magnifico come pofla erra re. Coniglip la uilta. Scarafag gi per la gretteza.

+1 11

Girifalco non fi pafce di car ne morta.

Vero,0 Ve tità.

dire per il uero ; & a questo effetto lo ba uestito di raso incarnato, ma coperto poi di quel sottilissimo velo, talche pare che dimostri tutto il corpo come se fussi ignudo, che se non fusse stato forse il rispetto delle persone honeste, lo harebbe fatto ignudo da uero, perche cosi si suol dipignere la ueritd; & a questo effetto ancora nedete per cimiere so-Pernici, pra della testa sua due piccole pernici. L. Et perche questo? G. Le pernici nel couare usano furarsi le unoua luna alla altra, ma nati poi i figliuoli , banno uno inftinto dalla Natura , che subito riconoscono la lor propria & uera Madre & lasciando la salsa che gli ba conati, seguitano dietro alla propria & uera. Et perche i contrarij o uogliamo Talpa per dire gli eccessi della uerità sono la fraude & la bugia, uedete gli amimali che hanno con effo loro i seguaci del uero ; appropriati a detti eccessi la Talpa alla bugia, & la Volpe alla fraude; delle nature de quali animali tacerò quella della Volpe, per effer da ciascheduno conosciuta per la pin falsa & astuta, che qual si uoglia altro animale; ma la Talpa fla sempre jotto terra, & quando ella uiene alla luce si muore subito, il che, è proprio della bugia; che fola in tanto uiue in quanto ella stà nascosa;ma scoperta non è piu bugia ; bisogna adunque schifare questi estre mi, & seguitare la uia del mezo, a uvlere acquistare questo babito di Pernici se virtù, & esser simili alle Pernici, che seguitano il uero, riconosciute le Poi che siamo gia a uedere il Carro non perdiaproprie Madri. L. mo piu tempo, che M. Piero ba troppa ragione che gia si sà notte. G. Hor udite; uoi uedete quelle quattro donne, lequali postesi a sedere in luogo affai rileuato, par che rendino honorato questo triomfale & ricco Carro, quella dalla mano destra che noi nedete armata, & con una celata in testa, & uestita di quel zendado rosso, ha egli intesa per la fortezza. laquale conduce per prigionere quelle due Matrone che uoi le nedete a piedi, la Timidità, & la Andacia; delle quali quella necchia che noi nedete nestita di un colore quasi simile a quel della Terra, F che si siede raccolta & ristretta insieme, quasi mostrando di bauer paura di ogni cofa, è la Timidita ; & quella altra che uoi uedete quasi che ignuda, & in faccia baldanzo/a che mostra desiderio di uolersi sciorre da ques legami, con i quali, è legata per andare ad affaltare quel Lione che noi uedete allato alla Forteza, hà intefa per la Audacia. L. Et perche questo? G. Per dimostrare che l'huomo forte si debbe guardare dalla Timidità; & dalla fouerchia audacia; che fono gli duoi ecceffi, percioche a chi unole guadagnarsi questo habito della forteza, ft affetta di non bauer paura di ogni minima cofa , & di non bauere ancora tanta audacia, che si uadia ignudo ad assattare un Lione. P. Et questa di quassu da mano sinistra chi è ella? G. Questa è la Temperanza,

la bugia. volpe per la fraude.

guitano il ucro.

Fortezza

Timidità Audacia.

T'emperanza.

ranza, la quale egli ha uestita di candidisfime drappo, per dimostrare la sua innocentia, & sotto i piedi le uedete un uaso di oro, per dimo-Strare che ella non si lascia corrompere ne da presenti ne da riccheze; fpregiandole, mettendosi lo oro sotto i piedi ; & come uedete ha in mano un Morso, o uogliamo dire un freno, per mostrare chei temperati Morso. bisogna che ponghino il freno a gli appetiti loco sonerchi, or non ragio-Sima chi (on quelli che ella bà per prigioni a piedi? neuoli. L. G. Quello che uoi uedete roffo & Stizzofo nel nolto, nestito di narij colori, & legato con quelle catene in su quel cumulo delle armi, che si fcontorce, & fà fembiante di ftarui mal uolentieri, ba egli intefo per il furore; & quella donna che uestita di Tanè scuro sedendo si abbraccia Furore. con le braccia le ginocchia, & che fi lascia quasi che cadere la testa infra esse ginocchia, ba egli inteso per la pigrizia. L. Mi piace, ma Pigrizia. che cofa è quella che questa temperanza ha sopra quella aconciatura Cámello. della testa quasi per cimere? G. Quella è una testa di un Cammello, percioche il Cammello che per altro, e tanto intemperato che andrebbe cento miglia per uedere una Cammella, con la Madre & con le sorelle non dimeno, e temperatisfimo. L. Lasciamo star questa che io uegbo uestita pure di bianco con una spada ignuda nella mano destra, 👁 con un paro di bilance nella sinistra che sapendo io che ella è intesa per Iusticia. la Inflizia, non uoglio afaticaruene, ma harò ben caro mi diciate chi sono li duoi suoi prigioni. G. Quello che uoi uedete uestito di panno nero pallido & macilento, che nel uolto mostra un certo che di crudeltà, ha egli intefo per la Scuerità; & quella donna che noi uedete uefti-Scuerica. ta di verde di rosso, & di Giallo, che si uolta hora in questa banda & bora in quell'altra, ha intefa per la ingiustizia; laquale si lascia suol-Ingiuftigere dalle lusinghe di altri; corrotta hora dallo oro di questo & hora zia. dalle gioie & dalle riccbezze di questo aluro ; & questo per dimustrar che lo huomo che defidera di acquistare questo habito, o uirtù della Giustizia, debbe fuggire la troppa severità, & la corruzione antora, che lo potrebbono demare dalla uera nia; & per fignificare questo, nedete che effa Iustizia ba in quella sua acconciatura della testa, una splen Stella cio didiffima stella, la quale nience altro significa, se non che lo buomo giu è Dio. Sto tiene sempre lo animo uolto & intento a Dio , che cust talu lta intendeuano gli antichi una Stella significare esso Dio. Queste altra poi che noi nedete che siede alquanto piu alta di queste tre che ha quelle grandiffime alie, & con quella uerghetta in mano, intorno alla quale sono auolti quei duoi Serpenti, ba intesa per la Prudenzia uestita come Prudezia uedete di purisimo drappo di oro, per mostrare che l'huomo prudente rifplende fempre come lo oro, & de gli duoi prigioni che uoi le uedete a picdi , 0

piedi, quella vecchia grinza, mal ueltita & affumicata, & stracciata che ha in mano quel uafo di uetro pieno di acqua torbida che sfuma quel uaporaccio scuro & groffo, et nella altro quel uaso dentroui que-Ignoranfuoco, e la ignoranzia : ma quel Giouane baldanzofo uestito di pintia. me, & con infiniti occhi per tutto il doffo come se fuffe Argo,e il troppo curiosamente sapere, per dimostrare che l'huomo prudente, si deb-Curiofità be guardare dalla ignoranzia, O dalla troppo curiofità circa le cofe inutili ; O perche l'huomo prudente diuenta quasi signore del Mondo, Palla del uedete in testa della prudentia quasi per cimiere quella piccola palla di Mondo pinta a similitudine del mondo; O soprani alcune formi che, percio che Formiche a questo animaletto piu che ad alcuno altro, si attribuisce la pruden-L. Chi è quel Giouane così bello & così riccamente uestito che zi4. Piacere. fedendo piu alto che alcuna altra delle racconte persone sopra questo carro, guarda tanto amorosamente nel uolto quella lieta Giouane che Felicità. per effere nel grado principale mi persuado che sia la felicità? G. Questo, e il piacere che accompagna fempre tutti coloro che afpirano ad effa felicita; & lo uedete si lieto per dimostrare il grandisimo diletto che egli sente nel ue dersi la se licità uicina, & uestito di un colore tanto uerde, che pare un lucentissimo smeraldo, per la ferma speranza che bà di stare sempre nicino ad essa felicità, laquale uni nedete nestita di uno colore molto simile a lucentissimi & splendidissimi raggi del Sole lieta fola nella contemplazione del Fattore del tutto, per contempla 🧳 re il quale uedete obe ella alza le sue luci al Cielo tutta seste giante & gioconda, con una ricca corona intefla, & sopra quella per Cimiero Sole. un Sole; uolendo dimostrare che la uera felicità si truoua solamente in contemplare colui che è solo, cio è esso dio. P. molto utili sono in uero così fatte pitture a chi bene le considera & a chi sà le cagioni per le quali elle sono fatte. L. Vtili certo ma piu utile saria il tenerle a mente, & cercare di effer tale, & con le operazioni accostarsi quanto piu altri può a questa felicità. G. Ciascuno lo può fare pur che se ne risolua, & uolti il pensiero a cercare di acquistarsi quelle nirtuti, per lequali si saglie quasi come per scale alla somma & nera felicità, Maperche l'hora e tarda & io non posso piu badare, uoi sarete contenti che io pigli licentia da noi. L. Noi non ni potremmo ne Piero, ne iotanto ringraziare che noi ci satisfacessimo. P. Non Et pero per non ui tener piu a disagio andate che .Neramente . L.

dio ui accompagni.

CAN-

# CANZONE DA CANTARSI NEL TRIOMFO.



Asciate bormai Mortali Voftritrauagli, & pene: Venite al sommo bene Che ui fara immortali. Non oro, Perle, od Oftro, Non terrena ricthezza, Non piaceri, o Bellezza, Son nopo al nenir nostro. In mortal cosa no haggiate spene Venite al sommo bene Che ui farà immortali. Non quanti il Mondo tutto Puo darus bonori, & gloria, Nonfalsa ombra di Boria, Vi puo, far cor quel frutto Che no si truoua i le cose terrene. Venite al sommo bene Che ni fara mimortali . Contemplate del Cielo Leterno Creatore

Conquanto immenfo amore Con quanto ardente zelo , Questa al modo machina sofliene Venite al sommo bene · Che ni farà immortali. Questi, è il ben uostro, el fine Alqual chi senza sprone Và dictro, & in lui pone Come principio & fine Per se desiderabile , sua fpene Conosce il sommo bene. Che ui fard immortali . Quefto, è, flato perfetto Vno Aggregato in cui E ogni bene, e in lui S'acqueta l'intelleto Perch'i se steffo ogni cosa cotiene Venite al sommo bene Che ui farà immortali.

.

1 L

Digitized by Google

54



# IL RIDOLFO, O VERO RAGIONAMENTO QVARTO,

M. LORENZO RIDOLFI BERNARDO SEGNI.
 M. NICCOLO DE MEDICI.
 INTERLOCVTORI.



Oven andate uoi M. Bernardo cofi folo? B. OM. Lorenzo, io andaus ratto per raggingnere M. Niccolo, che m'afpetta. M. L. Et doue fiate uoi cofi inuiati? B. Noi ci partimmo un pezzo fà di fanto (firito, con animo di uenir qua all'orto di Troia per uedere certe pitture, che egli ba fatte fare nella sua loggia; ma ecco M. Niccolo in su la porta che c'aspetta. N. OM. Lorenzo uoi fiate il ben uenuto. M.L.

Et uoi il bentrouato, ma ditemi un poco puos egli entrare per uostro mezo a ueder questa loggia. N. Ab M. Lorenzo per mio mezo è ? voi fapete bene che ci farà fauore che uoi ui degnate, che noi ui faciamo compagnia. M. L. Ecco delle nostre non ui bo io detto mille uolte M. Bernardo mio che M. Niccolo uuol fempre la burla d'ogn'homo ? Et maggior di coloro che piu gli sono amici? B. Ei non sarà fempre cosi M. Lorenzo. M. L. Si si ei se ne rimmarra quando noi saremo grandi boramai. N. Ab. ab. ab. M. L. Hor su lasciamo andare queste risa & questi ragionamenti, entrate horamai dentro. N. La disgratia nostra uuole che noi non ci habbiamo trouato Monsignor che l'ortolano m'ha detto che egli, e caualcato fuori della terra. B. Noi potremo da per noi uedere queste pitture. N. Potremo, ma baremmo bauuto doppio piacere, perche l'haremo uedute, & egli ce l'barebbe

#### LIBRO QVARTO,

l'harebbe anchor dichiarate. B. Andiamo là ch'io credo che egli gia mi dicesse gran parte di questo suo capriccio. N. Deb fermianci un poco a questo primo quadro. che cosa puo esser questa? B. Voi nedete da questa banda le tre Parche, & da questa altra in quel letto una Matrona tutta lieta, & allegra, del bauer partorito quel putto, che uoi uedete in grembo d'una di quelle tre donne ; il quale par che piangba. N. Tutto ueggo, ma io non intendo ancora, che cofa fi fia questa, B. Egli ba uoluto dimostrare in questo primo quadro la Nascità dell'homo; della vita del quale, come supete, si presuppone, che le Parche filino lo Stame. N. Questo jo io bene, ma non so gia la cagione, per la quale egli habbia finto, che il Putto pianga, & che la Putti per madre stia coji lieta; atteso che le Madri sog':10no essere ansie, & curiofe, che i loro figliuoli stians sempre contenti, & lieti, & rare uolte auuiene che la allegrezza, ò il dolore delle Madri, non dependa da i figliuoli; come quelle, che non hanno altro obietto, che di contentargli. B. Si ma egli non ha uoluto con questa pittura dimostrare questo. N. O che adunque? B. Che l'buomo subito che esce del uentre della Madre, & uiene in questo mondo, incomincia a piangere ; quasi prefago delle miferie, che egli hà da sopportare in questo uiaggio della: vita. N. Et la Madre perche lieta? B. Gode d'hauer generato, Madre p-G partorito un' huomo; con cio sia, che questa, e la piu nobile actio- che liere M. L. Et questo del parto. ne, che puffa fare una Donna in questo Mondo. buomo che le, e a canto ? B. Questo ha egli inteso per il padre del Nato, il quale fe bene come uoi ucdete monstra d'esser pensieroso, si uede pure ancora in lui qualche jegno d'allegrezza, tenendo per mano la vnione. moglie, or comandando quasi non so che a quelle donne, che gouernano il putto. N. Perche l'ba egli fatto parte lieto, & parte pieno di pensieri ? & che eg li tenga cosi per mano la Moglie? B. All'una, & all'altra di queste cose meglio di me douerebbe rispondere M. Loren- Padri liezo, il quale sà per esperienza, che i Padri da un' canto banno grandisfima allegrezza d'hauer figliuoli, & dall'altro, ne stanno sempre in pen fieri; considerando quanto pochifieno i contenti, or i piaceri; or quanto infiniti gl'affanni, & i dispiaceri, lasciandostare i pericoli che sono innumerabili, che s'hanno continouamente in questo mondo de sigliuoli. Ne il tenere egli per la mano la moglie significa altro, che l'unione, & il congiugnimento dell'uno, & dell'altra; dal quale ne, e aato il figliuolo, uolendo dimostrare, che si come sono stati uniti in generarlo, deb. bono ancora effere uniti, & daccordo in farlo alleuare, & in nutrirlo. M. L. Et questa uarietà de Colori delle uesti di queste Donne che li sono intorno, ò per dir meglio, esfe donne, banno per uostra fede significato

che pianghino al nascere.

ti & penloli.

Donna ue ttica di uerde per la speran-Z1.

# RAGIONAMENTI ACCADEMICI, ficato alcuno? B. Quella che uoi uedete ueftita di uerde, ha egli in-

Donna ue stita di giallo & lieta per la volutta

Donna ve ftita di că giāte per la carita .

plessione dal buon nutrimen to. Giuochi di putti perche.

Tempo da

il discorso

teja per la sperenza , messa dal Padre per una delle ministre del putto ; percioche i Padri hanno sempre speranza che i loro figliuoli habbino a uiuere, O uiuendo diuentare honorati, O uirtuofi. N. Et quel altra fanciulletta uestita di giallo, che mostra quasi tutto il petto scoperto, & che chinandosi fa con le mani, & con igesil festa, & allegreza al putto, perche l'ha egli intesa? B. Per la uolutta, ò uolete per il diletto, ministra data al putto dalla madre, attefo, che le madri fi come uoi poco fa diceui, proccurano molto piu che i padri, che i lor figliuoli s'allieuino lieti, & con piaceuolezza, & gli proueggono di piu piaceri, che elle poffono. N. Et l'altra, che, e uestita d'un cangianse fimile all'oro, & che hà il putto in grembo? Ber. Quella ha egli intefa per la carità, la quale principalmente bà la cura & il pensiero di N. Perche ha egli finte piu queste, ch'altre Donnutrire il nato. ne? B. Perche l'homo poi che glie, nato fi nutrifce mediante la speranza, s'allicua ne i piaceri, & cresce mediante la carità; che sono le tre cofe principali, da le quali piu che da alcuna altra, pigliano i putti cosi teneri, secondo i Fisici, buono nutrimento; mediante il quale acqui Buona co stano, crescendo, buona complessione; La onde n'auertiscono i padri & le madri, che in questa età cofi tenera babbino una grandi/fima cura, & diligentia, che esi non patischino di cusa alcuna, ne habbino dispiaceri d'alcuna sorte. Et à questa similitudine uedese poco piu la una infinità di putti, tutti impregati in uarij piaseri, altri de quali (cherzano con uarij uccelli; altri fanno correre un carro; altri ruotolono per terra una Palla, quell'altro mettendosi una maschera al uifo, uuol far paura alla Nutrice; quell'altro spegne, & poi raccende quel lume; quell'altro ingannandosi, ride, ueggendo se stesso, o. altri m quello specchio; & altri altrimenti scherzando, si dilettano & confumano con piacere questa loro tenera eta, fotto il gouerno di. queste tre donne; delle quali la nolupru non attende ad altro che à fare, che e creschino senza dispiaceri; & la speranza à pascerli sempre di cose nuoue; & la carità ebe e non gli manchino le cose, N. Et questa seconda pitsura doue io O i gouerni necessary. ueggo questi duoi giouinetti, che pare che siano chiamati da quelle due Donne; che cosa, e per uostra sede? B. Voi sapete, che subito che i putti nengono crescendo nella età della Adolescentia; che effi cominciono ad hauere qualche poco di duscorfo, mediante il tempo; per il quale uedete quel uecchio, che dietro d queste Donne tiene per le Briglie quei duoi Caualli, l'uno bianco, & l'altro nero, & che nà misurando i passi ad'uno ad'uno mediante quel oriunolo che egli bà

# LIBRO QVARTO.

hà fotto il Braccio : per la qual cosa cominciano i detti gionanetti ad entrare in pensieri, & ad inuaghirs delle cose del mondo; lequali sono di due sorte; cio e ò uere, ò false; qualli che si inuaghiscono delle cole uere, fi lasciano persuadere dalla uerità, per la quale egli ba intesa questa Donna, che uestita mediante l'honestà di quello candidisfimo, Fottilisimo uclo, mostra sotto di quello tutto l'ignudo; conciosia che la uerità delle cose, e solamente uelata da un uelo, tanto sot. tile, & transparente, che la ueduta de gl'occhi di chi attentamente la riguarda, trapassa esso uelo, & la discerne benissimo non altrimenti, che se fusse ignuda del tutto; & chi da costei si lascia perfuadere, gli, e poi concesso dal tempo il cauallo Bianco, che ella con l'una delle mani come uedete quasi che accenando, glielo dimostra; sopra del quale chi canalca cammina inuerso il monte che uoi uedete da questa banda; O per il uiaggio riscontra un drappello d'huomini, de quali alcuni come uedete leggono certi libri; alcuni altri con seste, & con squadre, uanno misurando il mondo : & altri con una spera in mano considerano i moti delle stelle ; altri con uno Astrolabio, o con una Armilla, pigliano l'altezza, & le diftanze del Cielo ; altri tenendo gli occhi fissi ( a quisa di Aquila, ) nel sole; considerano la proprietà di quello; di maniera; che uengono ancora a considerare la proprietà, & la natura di tutte l'altre cose, che sono in Cielo, & in terra: & uanno cercando, di conoscere la proprietà, & la natura non solo di esse cose; ma mediante queste, la proprietà, & la natura dell'uni-N. Et quest' altra ch'is ueggo uestita di diuersi panserlo. ni, tanto uarij di colori, che non si possono cosi facilmente discernere ; & che mostra assai bel uiso ; saluo pero che gi occhi che paiono cosi sconsitti; & cosi adentro; perche l'ha egli intesa? Ber. Per la falsita, ministra della fraude; La quale se bene apparisce assai bella nel uolto, ha, come uedete, gl'occhi brutti, ocon i uarij colori de suoi nestimenti, cerca d'ingannare, i Giouametti persuadendoli, che piglino il caual morello; sopra del qual caualcando camminneranno seco per una pianura larga, spatiosa, & aperta, senza difficultà, ò fastidio d'hauere à salire al monte. M. L. Pasiamo un poco boramai a ueder questa altra, & Messer Bernardo si contentera di dirci che cosa ella è. Questa ha egli fatta fare per dimostrare le actioni della Gio-**B.** uentù sfrenata; & come uoi uedete ha inteso per la Giouentù, quel Giouane, che si lasciò persuadere dalla falsità à pigliare il Cauallo morello; sopra del quale correndo per questa pianura, rendo. piena

2.

Le cofe del mondo fon ue re o falfe.

Veila co mevestita

Cauallo bianco a chi fi concede.

Falfitàco me fatta.

Caual ne ro a chi fi concede.

Gjouani stlenati doue cor-

piena di belliffimi giar dini; & di molta gente, che passegiando, giucando, cantando, & ballando, pare che faccino tutti segni di letitia; fi uede che à mezo del corfo se gli è rotto il freno; talche, e trànspontato doue men credeua dal detto Cauallo. M. L. Oime, e pare che questo Giouane cost bello, & cost bene ad ordine, rouini con quel suo cauallo in ua Voragine; ò in uno precipitio pericolosissimo. **B.** Giouanni M. Lorenzo che sfrenatamente corrono dietro a lor piaceri, de quali ne nedete piena questa historia, cascano il piu delle nolte, ò in grauishme infermitati, o si uituperano si fattamente, che quasi fotterrano uiui se stessi, & l'anime loro; ne crediate che il Caual morello che lo transporta, significhi altro, che l'appetito delle cose non tagioneuoli. Et quella vecchia grinza, ch'io ueggo cosi macilenta, & pal-M. L. lida da una delle bande, che se ride; & che si cuopre quasi con una maschera cosi bella il suo contrasatto nolto che cosa e? B. Quella, e la fraude la quale si rallegra d'hauer condotto mediante la falsità quel giouane nel regno suo, & d'hauerlo ingannato di maniera; non gli mo-Jtrando il suo brutto , & uero uiso ; ma quella falsa maschera , che l'ha indotto a capitare male, giu per quella rouina, la quale uoi uedete, che molto precipitosamente, prima che s'arriui al fondo, pare cerchiata di sette cerchi, ò uogliamo dire scogli, ò strade, & che sfuma all'inluso, quel uapore grosso , & scuro, & che giu nel mezzo ha quasi che un profondisfimo pozzo; con dieci ualloni, a torno, doue uoi uedete l'immagine del Gerione di Dante . ma a pena si scorge per la grossezza del uapore, & dell'aria caliginofa. N1. L. Et quest'aria che si uede finta di qua dalla man destra, che par proprio nna tempesta, & un gruppo di uenti, & di fulgori, che uenghino da Cielo, & che in un punto faccino diuentare in questo luogo, scuro, & tenebroso il giorno; del quale poca (cin illa di Lume si scorge in quel ultimo spatio piu lontano che unol dire? B. Coloro che nanno dietro a loro piaceri, fenza ricordarsi maine del esserioro, ne del loro creatore, e ragioneuole che fieno gastigati & puniti dalla ginstizia, & dal ira di Dio; ne cosa alcuna si può fare che piu chiaramente dimostri l'ira di Dio, che una tempesta simile. N. O quanta cura debbono bauere i padri in alleuare i loro figliuoli, & in procurare di dargli buon coftumi, & maestri, che gli indrizino alla uera uia, accioche non caschino in cosi fatti errori. Io bò molto caro questo capriccio di Monsignore il quale in M. L. uero ferue per ammaestramento, & documento nostro; Ma passiamo un poco duedere quest'altra pittura. B. Venite che questa ui dilettera molto piu che la passata. M. L. Insino a qui queste due ci hanno

se non dilettato; almanco giouato. N.

Cauallo nero che fignifichi.

Fraude co me fatta.

Gerione di Dance.

Tempesta fignifica la ira di Dio.

.Digitized by Google

che

lo per uno ui do mia fede,

#### LIBRO QVARTO.

che hò questo giorno così gran piacere, quanto io babbia hauuto un tem po fa. M. L. Voi hauete ragione che il far dipignere di questa fortel, mi pare che sia cosa molto uirtuosa, honorata, Gutile; altrimenti che imbrattare le mura come hoggi fanno molti di cofe, che non habbino, ne garbo, ne inventione, ne diletto, o ammaestramento alcuno. Ber. Innanzi che uoi ui partiate uoi uedrete tutta l'affione del'huomo, quale ella douerebbe essere; perche questo, e stato il suo capriccio, in far dipignere questa loggia. M. L. Seguitate adunque di dirci il significato di quest'altro quadro, che Messer Niccolo stà cosi attentamente a guardate. N. sempre mi piacque, Messer Lorenzo mio, come sapete, il uedere bellissi caualli, come è questo, è mi piace affai il diferno di questo pittore, & mi pare per quanto io conosco, che egli habbia ueramente contrasatto molto bene con l'arte la natura; perche questo, e un bellisimo cauallo; & la cortesia o la amo reuoleza di queste quattro Donne, intorno a questo giouanetto, mi pare che per igefti loro; fia molto bene espressa, dell'altre cose baremo, & M. Lorenzo & io caro d'intenderle da noi. B. Sicome eglifece dipignere in quell'altra bistoria le actioni della giouentù, che si daua precipitojamente a i piaceri, senza ricordarsi ne di loro essere, ne di Dio; cosi in questa nolle dimostrare l'attioni di quei giouanni, che portati dall'appetito delle cofe ragioneuoli, fi uoltano alle uirtuti. N. Che Donne son queste ? B. Quella che uoi uedete che l'aiuta smonta-\* re da Cauallo ; & cbe dall'altra mano tiene una lucerna antica accefa 🖕 ha egli intefa per la prudenzia ; percioche ogni uolta che i giouani fi lafciano persuadere dalla uerità delle cose, diuentano prudenti; & mediante la lucerna, possono uedere le cose passate, le presenti, & le suture; & quelia che uoi uedete ch'ha preso per il freno il Cauallo, & che con uno de piedi preme un uaso d'oro, significa la temperanza; or l'altra che gli porge l'una delle mani, & con l'altra accenna uerfo il Cielo con una spada ignuda ha intesa per la giustitia ; & quella ch'ha la testa, & le braccia ar mate, & che con la sua uesta animosamente lo cuopre, & che sdegnosa si uolta in dietro; bà intesa per la forteza. N. Che ha egli uoluto dire per questo? B. Che i giouani che si gettano alle uirtù, impongano freno a loro appetiti, & diuentano prudenti, temperati, giusti, & forti; che sono le quattro uirtù principali, delle quali tanto dottamente parla Aristotile nel sesto dell'etica, & le quali come patete uedere rendono l'huomo ficuro da tutte le perturbationi dell'animo ; che gli potessino nuocere : per lequali perturbationi, ba egli intese quelle freccie che si ingegna di tirare inuerso questo giouane quella vecchia, che uoi uedete colà da lontano infra quell'acqua torbi-P da,

Giouani uirtuoli.

57

Prudécia come ueflita. Téperanzia come fatta.

Giustitia come dipinta. Fortezza come dipinta.

Freccie **p** le perrurbationi.

Digitized by Google

Ĵ

da, & quel fuoco; che egli ha significata per la ignoranzia; uolendo mostrare, che dalla ignoranzia, nascano tutte le nostre perturbationi, tutti i nofiri pensieri cure, dispiaceri, & affanni; da quali siamo solamente liberati dalle quattro dette uirtù, & principalmente dalla fortezza, che con la sua uesta da quelle ci difende. N. O quanto mi piace questa sua inuentione; ma io ueggo poi questo medelimo Giouane poco piu là falire in mezo a due altre Donne uestite di bianco in uerso il monte; l'una delle quali gli porge un bacino d'oro, con due alie dentroui, delle quali la una, e bianca, & l'altra gialla; & l'altra tenendolo per la mano finistra lo conforta. a camminare accennandogli la uia del monte, di cima del quale, par che scenda con un certo luminofo raggio, & che come uenisse di cielo allumi il tutto all'intorno. **B**• Quella, che effendo dalla mano destra gli porge, come uedete, il Bacino, & che ha la sua stessa mano sinistra coperta dalla sua ueste, ba egli intefa per la Fede; & l'altra che conduce il Giouane, & a piedi della quale si uede un Agnellino Bianco, che con esfo loro cammina inuerso il monte, ha presa per l'Innocentia. M.L. Et perche questo ? B. Poiche gl'homini hanno fatto l'habito delle quattro uirtù principali; & che effi hanno creduto loro fi come uoi uedete, che egli finge, che ha fatto questo gionane, il quale mediante le loro persuasioni, e smontato da Cauallo, cio è ha deposto l'appetito delle scientie terrene, & cominciato a conoscere se stesso, & il suo Creatore; nel quale ponendo ogni sua fede, diuenta innocente. Si ma quel Bacino con quell'alie, ;cbe unol dire? M. L. **B**. Gli antichi per l'alia d'argento intendeuano l'intelletto, et per quella d'oro la uolunta, & per il Bacino la memoria : egli ha finto che a gl'huomini, poiche eglino hanno fatto l'habito delle uirsù; & oltre a questo, poiche egli hanno deposto l'appetito delle scientie terrene, e loro satto dono di queste tre cose dalla fede; cioe considerano mediante l'intelletto la natura delle cose celesti, O di Dio; O consideratole, se le imprimono nella memoria ; & impresse, desiderano, & fermamente uogliono godere della Celeste Patria; La onde guidats & dalla fede, & da'la Innocentia, cercano di falire al monte; cioe con lo Intelletto poggiare al Cielo ; dal qual luogo uedendo : Dio le persone prudenti , temperate, giuste, & forti, innocenti , & fedeli; porge loro il lume della sua gratia; il quale egli bà inteso per quel raggio, che uoi uedete, che scendendo dal Cielo illumina il tutto. N. Grandissima allegreza mi porge certo questa pittura, nella quale non saprei che piu desiderarmi ; anzi mi sento tanto commouere, ch'io confesso d'hauere acquistato molto piu hoggi in uederla, ch'io non ho fatto in molti, che molti anni,

Fortezza come dipinta.

Fede come dipinta. Innocentia come dipinta.

Smontar da cauallo che fignifichi. Alia dargento per l'intelletto. Alia doro per la volonta. Bacino p la memoria.

Salire al móte che fia. Come dio da illume della gra tia.

# LIBRO QVARTO.

anni, in uedere, ò udire qual si uoglia cosa, che potesse giouare alla edificatione dell'anima mia, quanto al riconoscere me Stesso, & Dio. Passiamo hormai à uedere quest'altra. M. L. Vui sapete, **B.** che in quell'altro quadro di la noi lasciammo quel Gionane in mezo alla fede, & all'innocentia che camminauano uerso il Monte; hora uedete qui questo medesimo gia diuenuto alquanto piu uecchio, che dalle medefime, e condotto infino a mezo del monte; doue riscontran. dosi tutti a tre fanno reverentia alle due matrone, che scendendo dall alto del monte gli uengono incontro ; l'una delle quali, e uestita di lucidifsimo, or purifimo oro, o l'altra. d'un drappo di candidiffimo or purgatisimo argento; & hanno ambe due coperto il capo con un lembo delle loro proprie uesti, talche di loro si discerne solamente i bellissi-N. Chi son queste per uostra fe ? mi uolti & le bianchissime mani . Quella uestita d'oro, e la Religione, & quell'altra la Pietd. В.

M. L. A questo modo pare che egli habbis uoluto mostrare, che l'huo mo, poiche, e diuentato fedele & innocente, diuenta ancora mediante la religione deuoto, & mediante la pietà mifericordiofo. **B**. . Poiche da uoi steffi hauete inteso tanto bene quel ch' gl' bà uoluto dimostrare, non accade, ch'io m'affatichi in dichiararuelo. N. Si, ma io ueggo poco piu la questo mede(mo Giouane, uestito in un'al-'tro modo ; quasi ch'un sacerdote all'antica , che cosa , e questa ? B. Egli condotto da quaste due matrone inanzi quell'Ara che uoi uedete, fogliatosi delle uesti sue ordmarie, & rinestitosi d'altre spo-N. Che uuol dir glie, porge deuoto il suo sacrificio a Gioue. Che gl'huomini quando si son dati alla pietà, alla questo ? Β. religione, non si curando piu delle cose del mondo, sene spogliano, o fi riuestono d'un altro abito : mediante ilquale fanno sacrisitio di loro slessi, 🕁 della uolontà loro a Dio; come uoi uedeite che fa horamai questo nostro huomo, per non lo chiamare piu Giouane; il quale alzando reuerentemente le mani, pare che porga quell'alia d'oro, che egli haueua nel Bacino, inuerso il Cielo, & posatala poi supra dell'altare la bagna d'acqua, & di uino; & odoratola di mirra, & d'incenso quiui la lascia; & pigliata di poi l'altra alia & il Bacino, con le due Matrone sene par-N. 10 fo che l'Alia d'oro, fignifica come poco fadiceste, la te. volunta; manon intendo gia cosi bene questo resto. B. Gl'huomini diuentati d'animo religiosi , fanno sopra l'altare di Dio guidati dalla religione, dalla pietà, sacrifitio dell'alia d'oro, cio e della uoluntà loro; la quale poiche banno tutta uolta a Dio, bagnano d'acqua cioe, di lacrime della compunzione; & di uino, cioe d'allegrezza infinit4

Religione come dipinta. Pieta come dipin ta. La religione fa Phuomo diuoto. La Pietà fa i'huomo mifericordioſo. Habito fa cerdotale che fignifichi.

٢8

Sacrifitio della uolonta. Acqua.i. lacrime Vino alle grezzi.

Р

Odoricio è calde 0rationi.

infinita che così sentono tronandosì uniti con Dio; & mediante gli odori la profumano di incenso, & di mira, cioe di calde orationi; che continuamente porgono a Dio, pregandolo, che gli conserui nella sua gratia. M. L. Eccoci horamai all'ultimo Quadro di que-Sta pittura, il quale io neggo affai dinerfo da gli altri. B. Noi lasciammo quel nostro huomo, ch'hauea satto il sacristio, & che in compagnia della Religione, & della pietà & della fede, & della Innocentia, bauendo preso il suo Bacino sene partiua: uedete bora il medesimo quasi che fatto canuto, salire con questa medesima compagnia per quella strada, che uni uedete stretta, che si parte di cima del monte; & che così erta poggia inuerso il Cielo. Oime N. che questa, e una grande altezza doue cerca di salire questo huomo: cosi stretta, & repente strada; ch'io dubiterei, se io mi trouassi nel grado suo, di non cadere ben presto da tanta altezza, giu a terra; Or tanto piu che a me pare che questa strada sia di uapore, o di nebbic. B. Non dubuate Meffer Niccolo, che uoi ancora alcuna uolta salite detta strada, & la sarrete quando che sia, sicurissimo del non cadere ogni uolta che piacerà al Creatore dell'uniuerso. N. Io so bene che a Dio non, e impossibile cosa alcuna, ma io non intendo gia quello che uoi uogliate dire. B. Poiche gl'huomini diuentati Religiosi, & Pij hanno unita la voluntà loro con Dio, discorrendo con l'intelletto tutte le cose di questo nostro Mondo terreno, & trouandole tutte come ombre delle cose uere, cominciano contemplando ad immaginarsi anzi per meglio dire a conoscere la debolezza di esse ; & con questo loro discorso che altro non , e che quella strada erta , & stretta che ui pareua di uapore, o di Nebbia; si solleuano da terra; or montano, con si fatta compagnia, come sa questo nostro huomo a considerare le cose celesti, & eserne; di maniera, che si conducono mediante la religione, & la pietà, & l'altre due compagne infino al confpetto del sommo Gioue; doue uoi uedete custui, il quale bauendo senuto poco conto del basso Mondo, che per tutta questa bistoria uedete a guifa d'una grandifima palla dipinto; & pieno di infinite azzioni bumane, si truouaua infra tanto splendore, or infra tanta chiarezza, che uestito ancora della spoglia della carne humana, non puo filo jguardare nel uolto, & nella faccia di Gione; il quale come uedete à federe in quel trono, par che abraccia aperte l'aspetti; & egli bauendo posato il Bacino, che haueua in mano a pie del Trono, e aiutato dalla religione, & dalla pietà, come uedete, a spogliarsi delle fue ueste, le quali prese dall'innocenzia, sono gittate giu nel mondo, Or egli rimafto totalmente ignudo, giunte le mani infieme, alza boramai

Strada er ta cio, e difcorfo. ramai libero, lo sguardo a rimirare la faccia del sommo Gioue. M. L. Come fi Che ha egli per uostra fe inteso per questo? B. Ha inteso quella pofla rifspoglia per il corpo, il rimanere ignudo per l'anima, conciosia, che guardare nella facquando l'anima dell'huomo fi spoglia relliziosamente 🔗 piamente del cia di Gio corpo, ella èriceuuta dal fuo Creatore, come quella ch' bauendo tenu-De. to in effo corpo il supremo grado, & che, e stata sempre, prudente, Anima co temperata, giusta, forte, fedele, innocente, pietosa, & relligiosa, e me debba effere. accettata in quello splendore, & in quella chiarezza, la bellezza del quale non potcua cosi bene descernere, mentre che clla era uestita del Corpo, ne godere interamente, della faccia, & del uolto, del sommo Gioue; doue spogliata gode tutta lieta la somma beatitudine, or la intera felicità, tronando in quella ogni suo contento, ogni sua pace, & ogni sua quiete; come debbono sperare d'hauere a trouare, & a godere eternalmente tutti i fedeli a Dio. N. Certamente egli ba fatto fare un' opera degna di quel Prelato, che egli, e & che fempre è stato tenuto da ogniuno, cio e da bene, & uirtuoso, & religio-Questo, e trppo, basta, che egli si ua passando il tempo in ío. B. questa sorte di piaceri, & di study, & da che ogni homo in questo mondo finganna, chi in un modo, & chi in un' altro, a lui tocca a in-M. L. Se il discorrere a questo mogannarsi in questa maniera. do le cose del mondo si chiama inzannare, che chiamerete noi adunque. l'operare di coloro, che camminano dietro al senso fenza ricordarsi mai del effer loro, & di Dio. B. Io chiamo ingannarsi quanto all'essersi dilettato di far dipignere questa loggia. M. L. Anzi mi parc che hauendola Monsignore fuo zio lasciata non fornita egli habbia prefa una occasione in finirla di questa maniera, non solo di mostrare il bello animo suo, ma di giouare grandissimamente a chiunche la uede, o la nedrà mai & io per uno n'ho haunto tanto piacere, & presane tanta ntilità ; ch'io non fo buono per questa nolsa sola : ma ci noglio risornare altre uolte. N. Veramente che questa opera m'è parsa tanto bella, or mi ha dato tanto piacere che non mi parra fatica a faruital uolta compagnia; quando ci uorrete ritornare, ma digratia andiamocene un poco a sedere cola giu da quella uerzura, che io sono stato tanto in piede, che non poffo piu; & Meffer Bernardo che boggi ci ba dato tanto piacere, si degnerà trattenerci questo resto del tempo, con qualcuno de fuoi dolci, & utili ragionamenti. B. Purche io fia bastanse, ma uoi sapete ch'io non uaglio molto. N. Deh lasciamo da parte di gratia queste cerimonie, & queste scuse; che bora mai siate & da noi, & dal mondo cognosciuto. Sedete digratia ch'io ui fard a questo modo compagnia uolentieri. B. Meffer Lorenzo fedete ancor

M. L. Eccomi, ma che ragionamenti faranno i nostri? ancor uoi. Quelli che piu ui piacciono si mettino in Campo. N. Ionon so, **B**. fe M. Lorenzo si fù all'ultimo discorso che fece il Bartolo nella Accademia? M. L. 10 non mene ricordo, anzi dico male, che fo certo ch'io non ui fui, perche mi fentij in quei gierni alquanto indisposto. N. non hareste noi dunque caro d'udirlo? M. L. Veramente s? N. Preghiamo dunque un poco M. Bernardo, il quale so che ui si trouo. che gli piaccia di raccontarcelo, & a questo modo passermmo lietamen te questo resto del giorno . M. L. Digratia che a me non puo accadere per al presente cosa piu grata. N. M. Bernardo nos state forzato a farci questa gratia? B. 10 farò per quanto io saprò, tutto quel che ui piace, purche le cofe, delle quali egli trattò mi fouuenghino. N. 10 intefi da lui che egli haueua parlato della Creatione del mondo fopra quei uersi di Dante che dicono .

••

Non per hauere à se di bene acquisto

(Cb' effer non può) ma perche fuo fplendore Poteffe rifplendendo dir fubfifto, In fua eternità di tempo fuore Fuor d'ogn'altro comprehende r', come piacq; S'aperfe in nuoui amor' l'eterno Amore.

B. Voi hauete ragione. N. Hor ditemi un poco che occafione prefe egli intrattare di questa materia sopra questi ucrsi. B. Voi sapete che la intentione di Danté quando egli piglia per guida la sua Beatrice, è che egli intende effa Beatrice per la Teologia, della quale in tutto il suo Poema si scrue, perche ella gli dimostri qualle cose che non possono effer conosciute, senon per sede; perche di molte altre che naturalmente fi poffun cognoscere perche l'intelletto nostro con il discorrere ui arriua, gli bastaua per guida Vergilio.Volendo adunq; Dante in quel suo vigefimo Canto del Paradiso intendere in che modo & quando, & perche fusse creata da Dio la Natura angelica; poiche di questo n'ha ricerco effa Beatrice ; finge che ella rifponda quelle parole, che poco fà uoi raccontaste, accioche egli sapesse che Dio optimo, & grandissimo non per procacciare a se alcun' bene, creò gl'angeli, & questo universo; atteso che egli non si può arrogere cosa alcuna al persettisimo; si come egli chiaramente dice che esser non può; ma perche così gli piacque, & perche cosi fu sua uoluntà; laqual uoluntà, dice Beatrice, fù perche cgli dimostrasse steffo, & pales affe il suo splendore, la sua essentia, & la sua Diuinità, risplendendo nelle cose create. M. L. Et quando dice ella che fusse questa creatione. B. Fuor di tempo nella sua eternità; suor di comprendere alcuna altra cofa, faluo che il uolersi far conoscere da tuite

Dante Beatrice cio e Teo logia.

Angeli p che furono Creati da Dio.

Mondo p che creato.

#### LIBRO QVARTO.

tutte le cose che egli creana, ilche chiaramente si nede quando dice . ", In sua eternità di tempo fuore

Fuor d'ogn'altro comprender, come piacque 23

S'apersc in nuoui Amor, l'eterno Amore. "

M.L. Hor qui mi nascono piu dubbij, i quali io harei hauuto caro d'ha uere uditi rifoluerli. 'N. Diteli che ui gli rifoluera M. Bernardo? B. Si forfe. N. Io fo che uoi non mancheretc. B. Io fon contento dite fu M. Lorenzo. M.L. 10 fo pure, che Aristotile, et gl'altri che seguitano la sua dottrina, tengono che questa miracolo sa macchina del mondo, nella quale ci ritrouiamo, fia eterna; & dicono, je il Mondo non fusse eterno, chiaro farebbe che Dio in quel atto d'hauerlo creato fi farebbe mutato da quel effere, nel quale egli fi trouaua auanti che egli cominciaffe a crearlo; et che per questo caderebbe in lui la Mutabilità, cio e fi moucrebbe d'oppinione ò di uolontà, come un'huomo; ilche non si puo atri buire a Dio, che, e immutabile. secondo gl'Aristotelici. B. Troppo bauete ragione se uoi uolete considerare questa creatione come naturale, ma Dante bà lasciate le ragioni naturali, accettandole le ragioni Teologiche; & non Fifice; & bauete a sapere, che la Teologia ci infegna che in Dio funo due proprietadi ( che così credo si possino chiama- Proprietà re) una che s'aspetta alla infinita, immutabile, eterna, & immensa due i Dio Dininità fua; & l'altra che s'aspetta alle cose nostre, & à tutte l'altre cose che son fuori della sustantia divina.

In quanto alla prima proprietà, Dio, è etterno, immenso & immutabile; Proprieta cioè nelle cose sue nella sua Divinità, nelle sue ricchezze, nella altisi- di Dio pri ma, & profondisfima sapientia sua ; la quale non si puo mutare in modo alcuno. Percioche il suo regno, è ampissimo, et marauiglioso che abbrac cia tutte qlle cofe che fono, & tutte quelle che possono esfere; Pelago di tutti beni;nube alciffima nella quale no, è alcuno che poffa tenere gl'occhi fiffi,qla sua suftatia dico no si può mutare, ne uariare in maniera alcuna.

... In quants poi alla altra proprietà, che fi troua in Dio, 🗇 che fi afpet-. Proprieta alle cose create, et alla administratione di quelle. Dico che Dio, e non ta di Dio folamente mutabile, ma che egli non, e posibile che ei non sia mutabile; seconda. anzi, è di necessità che gli muti le dispositioni secondo le mutationi delle cose nostre; perche se egli non fi mutasserrando noi, doue sarebbe la fua Iustitia? & se mai adirato per i nostri errori non si lasciasse placare da i nostri prieghi, ù uincere dalle nostre lacrime, non sarebbe la sua una fomma crudeltas la quale non che in Dio, che, è fomma Giustitia, et soma Dio fi mu pietà, è abomineuole ne Tiranni del Mondo : è, di necessità adunq; che Dio fi muti secondo i meriti, el i demeriti delle nostre operationi ; Oltre i demeriche la facra scrittura, e piena di infinitisfimi esempli dello esfersi adirato ti nosti. Dioscor

ta secódo imeriti&

Dio, & placato ancora uerío la generatione humana; lequali cofe mal uo!entieri poffono ancora negare i Philosophi naturali; se esti non uogliano effere tenuti Impij : conciofia che effi efempli rifguardano alla prouidentia diuina, la quale non fu mai da nessuno buon filosofo tolta uia. Mutasi Iddio ad unque quanto alle cose nostre, ilquale dice, penitet me fecisse bominem, essendosi da prima rallegrato sommamente d'hauerlo creato.Oltre a questo egli è, chiaro che Dio deliderò che tut ta la generatione humana haueffe da falire in Cielo:il qual defiderto no ha però haunto effetto del tutto: In questo medesimo modo creò Idio il mondo, non fi mutando punto quanto alla fua diuinità: flante il fuo Regno incolume:ne mutandosi niente la gratia della sustantia & della Dininità sua; ne lo creò per accrescere pure un Iota alle cose sue; ma solamente per sua infinita bonta, & clementia : la quale sola in lui eccelle ; fola appresso di lui si ritrona ; & sola li piace ; & se noi considererete, che cosa fia il Mondo a comparatione della maiestà divina; conoscerete che questa maiesta ogni uolta che ella uolesse potria fare infiniti mondi; & conoscendo questo, non ui persuaderete che la crea. tione di csso Mondo, habbia potuto generare, ò causare mutatione in no causo Dio; ilche ui anuerra ogni uolta che uoi confidererete separatamente quella proprietà che s'aspetta alla divina sua essentia, dalla altra che s'aspetta alle cose nostre ; perche in quanto a quella , e immutabile , & Diciamo che noi hab in quanto a quest'altra, e mutabile. M. L. biace ragione quanto all'hauere risoluto questo dubbio, ma come mi risoluerete uoi quest'altro; come, e possibile che questa Machina del Mondo fuse fatta da Dio fuori di tempo come dice Dante, atteso che tutte le cose che si fanno, si fanno in tempo. Se Dio ritrouandosi in quel parere nel quale egli fù ab eterno ; uenne una fiata alla Creatione del Mondo, questa azzione della Creatione, e di necessità che egli mouendosi da quel parere di prima, la facessi in tempo: ò ueramente uoi direte che il tempo fusse fatto nel tempo, ilche, e impossibile, & absurdo. Pero che se come dice Platone il tempo sù generato insieme con il Cielo, ei non, e dubbio che il Cielo non potete c[[er fatto in tem-Tépoche po, Il tempo ancora non e egli quello che e instante, & presente ? B. Evero. M. L. Ditemi un poco non, e egli ancor uero che tutte le cofe, che sono presenti, banno sempre in lor compagnia il passato, M. L. Il tempo adunque non heb-Hannolo. Ol'annenire. В. be mai principio alcuno, poiche egli ha sempre in compagnia il passato & lo aduenire. Per la qual cosa a me pare che esso tempo con il cielo, & con lo universo ancora sieno eterni. B. Di questa uostra openio-

ne sono stati molti; iquali come uoi si sono ingannati, perche quando eglino

Che la creatione del Módo mutabili ta in Dio.

Mondo

Ga.

creato fuor di

tempo.

### LIBRO QVARTO.

eglino hanno confiderato il tempo, & diffinitolo, hanno detto che il tem po non, è altro che un diuidere i numeri i moti del Cielo; & chiamano tempo universale, una gran moltitudine d'anni; & particulare quello d'una bora; & che delle hore si fanno i giorni, de giorni i mesi de mesi gl'anni, & gl'anni del moto del Cielo : Maio ui dico che fe uoi confiderarcte bene, uoi uedrete che in essa natura delle cose possono trouarsi, & effer ueramente altri tempi; & che quel tempo che fi piglia dal moto del Cielo, e una forte fola di tempi; fi come interniene ancora del moto ; che non ognimoto , e per questo , moto del Cielo ; ma esfo moto del Cielo, è folamente una forte di mato; conciofia che molti mouimen-M. L. Io non intendo ancoti accaggiono fuori del moto del Cielo. ra queste nostri ragioni. Ditemi un poco non potrebbe, egli in-Β. teruenire, che alcuni, ò molti abitassero tutto il tempo della uita loro in profondiffime Cauerne, & che ei piaceffe loro Standosi in quelle, non hauendo mai ueduto il Cielo, diuidere in tempo le loro operationi ? M. L. Potrebbe accadere certo. B. Conche moto diffribuirebbono quefli tali le loro operationi ? chiaro e , ò che ei farebbono instrumenti di mettallo che si mouessino continuamente; ò diuiderebbon queste loro operationi, con candimenti d'acqua, & con questi moti annouererebbono le loro hore, i loro giorni, & i loro anni; & non misurerebbono cofa alcuna, fecondo il moto del Cielo; fi che uoi nedete che il tempo, è uno annoucrare, & mifurare il moto, ma non quello del Cielo folamente. Et se bene mediante il moto del Cielo sono i giorni, & le notti, non, e questa la cagione; ma procede da un'altra necessità; Perche se bene Dio fermasse per qualche poco di spatso il Cielo , sarebbe pur non dimeno il tempo, ne leuato il Cielo, faria per questo leuato il tempo, & il moto; ma si leuerebbe bene il moto, & il tempo, ogni uolta che del mondo si leuassero, i uiuenti, che lo considerano, & che lo misurano. La qual cosa conobbe benissimo Aristotile, che nel decimoquarto del quarto della Fifica disse . Impossibile est cum anima non sit, tempus esse : ma ui uo dire piu oltre, che se fusse possibile che le cose che hanno l'anima potesfino uiuere senza la luce, & senza il calore del Cielo, sarebbe non dimeno il tempo, & il moto. Adunque non, e in M. L. uitta la ragione di coloro, che dicono che il tempo, & il moto del Cielo sono congiunti insieme inseparabilmente. В. Non ueramente. Questo torna contra a Dante. B. Perche? M. L. M.L. Perche a questo modo auerra che il Cielo, & questo mondo sia stato fatto da Dio in tempo? B. Fu fatto in tempo senza subbio, ma non di quella forte tempo, che uoi & gli altri simili si pensano. M. L. Dite di gratia. B. Ongn'uno sà che in anzi al Moto del Cielo, & dell'uniuerso, era Q

Non ogni tempo fi piglia dal moto del Cielo. I mottifo no diuerfi

Tépo con fiderato da uiueti Arittotile del Tépo.

Tépo non era auáti al mondo

fo, era un certo internallo, il quale ò chiamisisi Eternità, ò godessi di qual fiuoglia altro nome, era, &, e quello ; del quale Aristotile disse, che sopra ò fuori del Cielo non ; e tempo alcuno ; & in oltre che doue fono le cose de beati, e ogni cosa divinità, venendoussi un' Euo felicis-Enomeza simo. Questo Euo che dice Aristotile, e quello, secondo santo Tumapo fra la so, Boetio, & altri, che, e mezzano infra l'Eternità, & il tempo. Lui eternizà. tempus ab euo ire iubes, disse Boetio. M. L. A questo modo faran. & il tepo. Ariftorile no costoro, differenzia infra lo euo, & il tempo? B. Esti dicono che Tomalo, la eternità non bà ne principio, ne fine; l'euo ba principio, ma non fine; Boctio. or il tempo ha principio, or fine : Dante che sapeua tutte queste cose, Eternira disse che le cose eran create fuor di tempo, Trouandosi Dio in questo nó ha prí effer dello euo : Ancorche molti potrebbono dire, & direbbon bene che cipio ne Dio non lo creasse in tempo, ma in uno instante, con una operatione su-Euo ha bita, & momentanea; come quello a cui tutte le cose obediuano ad un principio tratto, & il tempo, e una misura continua, che si può diuidere in molte ma non fi parti; Ne crediate che Dio creasse il mondo in un anno, ò in un dì, ò Tepo ha in un'hora, ma in un subbito con azz sone inuisibile, senza tempo alcuprincipio no di moto del Cielo, percioche nel creare delle cose non haueua di bi-& fine. sogno che prima fusse la materia, & poidi indurui dentro la forma, Mondo per farne il composto ; come hanno di bisogno i Naturali. Ma a Dio, d creato in instanti. cui, e instante & presente ogni cosa, obedirono ad un tratto la mate-Materia & ria, & la forma senza dilazione alcuna di tempo; & per questa ragioforma ubi ne quando Mose parlo di esta creatione, usò dire creò & non fece, perdifco ī inche come sapete, quelle cose si fanno, in le quali concessa la materia, ftanre à fi imprime, ò fi scolpisce poi la forma; onde ne risulta il composto; ma Mole il creare solamente si attribuisce a Dio; il quale di niente crea le cose Creare mediante la divinità sua; la quale non ha bisogno come ho detto che che fia faprima sia la materia, & dintrodurui poi la forma; ma a lui, e sempre re che fia. ogni cola presente; talmente che la materia la forma, & il composio, fenza alcuna dilatione di tempo obediscono in uno instante alla volontà N. Io certo (ono della opinione di M. Bernardo; perche oltre fua. alle ragioni, che egli ha allegate, io mi persuado che se questo nostro mondo fusse eterno, che, e si douerebbono uedere alcune rimembran-Módo nó ze, o alcune memorie, o nelle muraglie o nelle bistorie, o in qualche è eterno. altra cosa, senon di cento mila anni, di quaranta mila di uenti mila, o di dieci mila almeno. Et da alcune coniecture si doueria cognoscere che guerre fussero state fatte in quei tempi, quali Re fussino piu de gl'altri stati potentissimi, che Nationi baueßino soggiogate l'altre; Percioche je il mondo fù sempre egli è di necessità che sempre fieno state le guerre,

fine.

ne.

Dio.

1

sempre i Re. sempre i Potentati; sempre le arti, sempre chi babbia filosofato,

losofato, & fempre alcuni che in tutte le discipline sieno stati eccellenti, & nelle arti ancora, & se cio e stato ? doue sono i nomi di questi tali da semila con tanti anni adietro, che fu il uero principio, & comincia-B. Chiaro, e che non ci sono in lingua alcuna mento del mondo? ne fi troua scrittura che ne parli. Ne mi, e capace la ragione d'alcuni, che dicono queste memorie di si lunghi tempi sono spente, perche sempre fono stati alcuni diluui, che banno guasto il mondo; & spento del tutto l'antiche memorie; perche o costoro uogliono che questi diluuy sieno flati uniuersalt, o particulari; se e uogliono che sieno stati uniuersali. e par uerismile che egli ne sia stato uno incerto tempo, nel quale si spegnesse del tutto la generatione humana; & che egli non rimanesse pur un solo che potesse raccontare a posteri una tanta rouina. Et se egli non fù tanto universale che ui morisse pero ogni huomo, siami detto in che modo scampassero coloro, che non andarono male; se non in quello steffo modo che descriue Mose; il testimonio del quale se nero, sarà ancor uero che il mondo come dice egli sia stato alcuna uolta creato. Et fe costoro dicessino questi diluny sono stati particulari ? adunque le nationi conuicine, che non banno sentita tal rouina, fariano alcuna testimonianza di tali diluni, or dariano notitia di migliaia di secoli passati, mostreriano le arti, le discipline le guerre fatte, i Re, i Potentati: le qual cose non si trouando; hassi egli pero a pensare che tutte le cose in un medesimo tempo, & tutte le memorie sieno state mute ? egli non, e uerisimile che poi che in quattromila anni da hoggi, si sono satte tante gran cose , delle quali s'ha notitia , sono apparite tante arti , chiariti tanti ingegni di filosofi, fattosi tante gran guerre degne di memoria, che in tanti secoli, & in tante migliaia d'anni prima, non si sia fatta cofa alcuna ? Io uorrei che questi tali mi dicessino per qual cagione non ci, e flato chi habbia descritti, o racconti i diluui particulari, & le particulari rouine ; mediante lequali si sia spenta alcuna parte de gli homini in quei tempi; fi come da quel tempo in quà fi troua fcritto quali fieno quelle città, che fieno statte fummerse dalle acque, quali disfatte da tremoti, e quali confumate dal fuoco. Perche eglinon, e uerifimile, che in tanti secoli gli ingegni de gli huomini non hauessino trouate le littere, & il modo di discriuere le azzioni humane; & che non fusseno flati desiderosi di lasciare a posteri memoria delle cose loro. Ma ditemi uoi un'altra cofa , non farebbe una gran testimo-M. L. nianza di questa cosa,cioe, che il mondo fusse stato eterno, & non creato come dice Mose, se noi sapessimo una prouincia che trabesse il nome fuo da uno di coloro che fussino stati insieme con il Mondo eterni, 👉 non doppo quella creatione che descriue esso Mose, & non dimeno non cene Q

62

Diluuii

culari.

uniuerfali o parti-

Prouincie fortirono inomi da ſuoi. Diuerfi dieron no mea diuerfe Pro uincie. Zenone. Egittogia

Milcerin.

cene sappiamo pur una ? anzi tutte le prouincie che nel principio del mondo furono habitate sortirono inomi loro parte da Noe, & parte da figliuoli di ello, & da suoi descendenti. B. Troppo bauete ragione Noe & da perche ei si troua che Gomero diede nome a Gordiei, Madae alla Media; lauane alla Ionia; Tyrao a Tyro; Aram alla Armaca ; Babel à Babillonia; Cafdina Caldea Affur alla Affiria; Elama gli Elamiti, Zidon a Sidony; Pelesti à Pestini; Città in Cypro; onde Zenone fù chiamato Zenone Cittico; Lud, diede nome à Lydria; Saba à Sabei: Nabaiot , a Nabatei ; nel qual luogo il primo babitatore fu Nabaiot , O gli Arabi chiamano ancor hoggi l'Egitto , non Egitto , ma Miscerin : ritenendo questo nome dalo antichissimo Mizarain lor' primo Principe : usanza antica di quei primi habitatori del mondo; del mantenere il nome alle loro provincie, impostoli da quei loro primi Principi, 🔗 capi, che cominciarono ad habitarle; per le qual cose mi pare che chiaramente fi ueggha, che il mondo non, è eterno ma creato; & in quei tempi che descriue esso Mose antichissimo piu di tutti gl'altri scrittori, de quali ci sia memoria.poiche non si sà Prouincia, Città, o luogo alcuno che non sia denominata da poi in qua che fu Noe, ò suoi dejcendenti . Ma io credo che quelli che poneuano la Eternità del mondo lo facesno, non perche est la credesino ueramente così, ma per corroborare le belle scientie, & inuentioni trouate dalli inzegni lovo: ma non conobbono forse ancora gli inconuennienti grandissimi, che sarieno stati, & che sarebbono ancora, se il mondo fusse eterno, che se eglino hauessino bene considerato la gran rouina, la extrema miseria, le insudite scelleratezze, & la infinita confusione di tutte le cose, che ne sariano successe ; non barebbono surse tanto attribuito alle loro inuenzioni, che bauessino acconsentito a tale, & tanta rouina : percioche chi dice che il mondo non, e stato creato da Dio; ma che egli, e eterno toglie uiu la pietà, & la religione; nou solamente christiana, ma di qual si uoglia sorte che stanel mondo. M. L. modo for Siperche chi dice che il mondo fu fempre, dice anche, che sempre furono gl'huomini, effendo stati sempre non hebbono dunque principio alcuno, & non bauendo bauuto principio, ne chi l'babbi dato loro; non banno a chi ricorrere o a chi far capo nelle cofe loro: anzi chi diremo noi che di effe fia stato autore? Ilche mi pare cosa molto fuor di ragione, & empia: peroche in chi potremmo noi nelle nostre tante angustie, dalle quali, e tormentata questa nostra vita, porre speranza alcuna? ò a chi potremo noi chiedere aiuto, o foccorfo alcuno ne nostri affanni? ò dirizzare a cui i nostri lacrimosi occhi? chi ne risguarderebbe da alto il giulto in mezzo alle lacrime, & alle aflizioni ? o lo impio mentre

Inconuenientiche nasceriano se il li eterno.

tre che bestemmia, in uolto ne suoi crudeli desideri ? B. Certo, e che non farebbe animale alcuno fatto dalla natura, piu infelice del ho. mo; di maniera che a ragione potremmo esclamare uerso di lei, che ella fusie stata uerso di noi tanto efferata, & crudele; che nel farci ella hauessi accumulati in noi soli piu che ne gli altri animali tante miserie, tante offuscationi di errori, & tanto abondantisimo. fonte di penfieri peruerfi, & maligni. Percioche coloro che posono il mondo Eterno, per corroborare le loro ragioni, furon forzati a dire o che fuste una sola anima grandissima la quale fusse per tutto, nella quale si risoluesfino l'anime nostre, doppo che elle si separano da nostri corpi; o ueramente che queste anime nostre son mortali, & muoiono insieme con esi corpi; la prima opinione di queste, e cosa monstruosa; l'altra empia, & errore in temisibile : perche poiche esi dicenano che il mondo era Eterno, ei bisognaua che confessifino, che il numero delle anime fusfe infinito, & che di effe n'andasse una infinita moltitudine attorno, uscite gia de corpi morti; & che tutto il Cielo, & tutto il monto ne fusse pieno, Et per l'una, & per l'altra di queste cose, si rouina totalmente la nita bumana; perche si getta per terra ogni religione; scacciasi la giustitia fuori della generatione humana; dassi infamia N. O perche questo? B. Perche la filosofia deballa filosofia. be effere innestigatrice, & innentrice di cofe, buone, & utilisime alli huomini; Et quelle opinioni, & positioni son false, & cattiue dalle re. qualli rifultano cose false, & cattine; & quelle sono migliori, & piu uerc, dalle quali risultano cose migliori & piu uere : la Natura Le cose ha con ragione ordinato che le cose migliori conuenghino, & si affaccino piu alla uerità, come à quella piu propinque, di Natura; percioche intutte le cose certe, e stato sempre al disopra quello che, e il meglio. Se dalla Eternità adunque del Mondo, ne seguiteria una la ustità. cosi infinita moltitudine d'errori, di ribaldarie, & di miserie, chi sarà mai che si persuada che egli possa esserno ? M. L. Neffuno certo : perche da questo, come poco fa diceni ne seguiteria d che l'anime nostre fußino mortali; o che ei fusse un, anima sola: per Seil Mon l'una, & per l'altra delle quali cagioni auuerrebbe che gl'huomini (i leueriano totalmente dall'amore, & dal Culto di Dio: del quale non, ci è, cosa alcuna piu honorata, piu eccellente, piu utile, ò piu necessaria per sostenimento delle cose humane; percioche questo, è quello che le regge; quello che l'accresce; quello che le difende da ogni bruttura; & da ogni forte di rouina; l'oppinioni adunque di coloro che leuano uia questo bene, bisogna certamente, che siano falfe, & cattine, & fuori di natura; perche l'oppinioni buone, naturali faccia.

Homo faria infeli cilsimo le il mondo fuss eter no.

Errori di chi pone il mondo eterno.

Filofofi chedebbe inueftiga,

migliori fon piu có giūte che Paltre al-

do fussi eterno si abbandoneria il culto diuino. Culto diuino che

Or here

Providen zia di Dio non fi cre deria se il mondo fulsi cterno.

Dio non puo fare uno altro Dio fimiche non fi truouaua fuggetto atto a riceuere la fua diuinità. Se il Mon do fuísi eterno ha rebbe la potentife lola in Dio. Dio figliuolo, & Chrifto fe condo del la medefi zia. Raggidel Sole fempre con il Sule.

& uere, hanno seco cose buone, naturali, & uere. B. Certo uoi l'intendete bene perche se la generatione humana pensasse non esser uenuta ò non hauere bauuto principio da Dio, come penseria ogni uolta, che ella credesse che il mondo fusse eterno; deb considerate in quanto trauaglio, in quanta confusione & in quanta miseria ella si ristouerebbe; poiche posta in tanta chiarezza in quanta ella, e delle cofe divine; ella fi ritroua a tempi nostri in tanta offuscatione, & caligine d'errori. Non crederebbono certo gl'huomini la prouidentia di Dio, peroche non hauendo, ne gli huomini, ne il mondo hauuto principio da alcuno, penseriano che non ci fusse alcuno, che ne uolesse cener conto. 10 N. ho pure sentiti alcuni di costoro, che confessano che questi addornamenti de: mondo, hanno hauuto uno addornatore. Vero ma ei dico-В. no che questo addornatore gli ha retti ; & nutriti ab eterno ; mescolando con questo reggimento, & nutrimento una certa continua creatione di tutte le cose ; la quale est chiamano dependentia, se ella, e dependentia ci bisogna, o che alcuna uolta ella habbia incominciato ad bauere dependentia, se gia uoi non uolete (ilche non credo) che la cole a le per sa dependente, & quella dalla quale ella depende, fia la medefima; o che elle sieno di natura uguali, perche quelle cose son sempre scambieuolmente congiunte insieme, nelle quali fu senpre la sicssa, & simile poffanza di effere ; la grande , & (uprema potestà non può dare ad altri la poffanza della Etcrnità jua; che così, e impossibile, come, e impossubile che Dio faccia un' altro Dio simile a se, che sapete che non puo accadere : come dunque uogliono questi tali che il mondo sia eterno? perche ogni uolta che essi lo sanno eterno gli attribuiscono la possanza del effer sempre, & la potentisima Divinità : la quale sola si ritrona in Dio, ne da Dio può effer data ad alcuna creatura, non per la impoffibilità sua, ma perche non fi troua suggetto atto a riccuerla; percio lima Diui che chih uesse questa possanza dello csjer sempre ; saria forza che fusse nita, che, della medesima sustantia di Dio, come solamente si troua essere stato il uero figliuolo, & lo spirito, & non alcuna altra cosa, & sia qualunque, ella si noglia. N. lo gli ho ancora alcuna uolta fentiti fare una comparatione che le cose dependono da Dio, in quel modo, che il flusso de raggi depende dal Sole, o in quel modo che le ombre depen-Si ma non confiderano che i raggi del Sole fudono da i corpi. B. ma fultan rono fempre con effo fele come quegli che furono generati della medefima fultantia di effo sole. Se effi uogliono che le cose dependino in que-Sto medefimo modo da Dio, ei fara forza che effi dichino ancora, che elle sieno generate della medesima sustantia di Dio; & Dio, & il mondo secondo loro sara una cosa medesima. M. L. Questa conclusio. ne se-

# LIBRO QVARTO

64

ne seguiterebbe, ma non mi pare gia che la cosa possa star cosi. B. Hor udite si come Dio puo esfere Dio senza il mondo, & senza cosa alcuna, fuor della effentia sua, siate chiari che il sole non puo gia eser Sole fenza raggi:come ancora non poffono effere i Riui,o le fiumare fe le acque non scaturiscono fuori delle fontane. V na naue andrebbe certo flut tuando per il mare, errando; scorrendo hora in quà & hora in là si affonderebbe dalle tempeste, se ella non fusse gouernata & retta dal suo Nucchiero, à suo Gouernatore; ma il Gouernatore di esta, potria & essere & uiuere ancora, senza essanaue; cosi Dio può essere (enza il Et quanto pci alla comparatione che esi fanno del mundo. M. L. ombra? Non uale cosa alcuna perche, e aisimile in infinitimo-Β. di, Percioche ditemi un poco aduiene egli che le ombre siano però sempre con efficorpi? Noncerto. B. Che dunque dicon que-M. L. fti tali ? ma meglio ditemi che cofa, e ombra ? certo che ella non,e altro che un manchamento di luce : dunque ella non, e cosa alcuna; & i corpi pure sono qualche cosa, siche come uoglion far questi tali una si difconuentente comparatione; uoglion dunque che le cose che sono fatte da Dio sieno mulla come le ombre ? Non samo costoro che Dio, e cosa optima; onde, e di necessità che tutte le cose che uengono, o son rette da lui , sieno qualche cosa. M. L. Come dunque stà la cosa. В. Io ui dico che il derivare delle cose da Dio, e una subita operatione precedente da una potentissima, & sapientissima uolonta in uno instante, senza tempo ò cosa alcuna fuori della mera uelontà stessa dinina. Et di » yuesta medesima opinione fu ancora Filone, il quale disse coloro che Filone. >> affermano il mondo effere eterno, non fi accorgono, che esi leuano uia » tutte quelle cose che son potissime a stabilire la Pietà; peroche si come » la ragion naturale ci infegna che ciafcuno, e guardiano, & custode delle » cofe sue proprie, & a quelle che non habbiamo fatte, o che non sono >> nostre , non habbiamo amore , ne beneuolentia alcuna; se il mondo non >> fusse fato creato da Dio, non ci sarebbe chin'hauesse cura; si negbe-» rebbe adunque la providentia di Dio ; levata la providentia, fi leva la » pietà regina principale di tutte le nirtuti, di maniera che tolta esa pieso tate, non fariano uirtuti alcune, & la generatione humana non faria » in cosa alcuna differente dalle bestie, & da gli animali bruti; Et, e » cofa infolita, dice il medefimo Filone, & del tutto aliena dal uero, il » non uedere in qual si uoglia cosa ò luogo, un' capo che la guidi ò gouer-» ni, perche in uero in tutte si troua; il uoler pensar' poi che la maggio->> re, & la piu bella di tutte l'altre : si come, e questo mondo, habbia à >> ritrouarfi fenza capo, ò guida che lo gouerni; atteso che non, è Na-» ne, ne cafa non città alcuna, che non babbia il juo gouernatore, che la guidi, ò

Dio puo effer lenza il mo**n** do.

L'ombre no fon sepre con i corpi. Ombra che fia.

Dio,e cofa optim**a** 

guidi, ò che la gouerni, Dalla Creatione del Mondo posta da Mose, dice Filone che noi imparammo molte cose eccellenti & optime.

Che cofe fi imparino daila creatione del módo

Primieramente, che egli era; & si trouaua infra la Natura delle cose, alcuna Deità, ò alcuna diuinità a confusione de gl'impij: secondariamente che, Dio, ò questa diuinità, e una sola, a confusione di coloro che dissono gli Dij essere infiniti.

Di poi che questo mondo, e creato a confusione di coloro che lo reputano eterno.

Oltre à questo che effo mondo, e un folo, a confusione di coloro che pensano che possino effer piu.percioche uno solo, e il Creatore di quello.

Vltimamente che Dio come quello che l'ha fatto, lo gouerna & regge ; & doppo queste cose , soggiugne, colui che terrà per ferme queste cofe ; che Dio fia ; che egli habbia creato il mondo ; & creatolo folo ; fi come egli ancora fi truona effer folo; & che hauendolo creato, egli ne habbia cura, come di coja sua; costni dice hauerà uita beata, Or felice. M. L. Si ma ditemi un poco, poi che noi babbiamo da tenere che il Mondo fia stato creato da Dio ; qual cagione , e quella, che egli non lo creasse parechi secoli prima ? atteso che egli potena pure anticipando detta creatione far questo benefitio molto tempo inanzi alla generatione humana? B. Se noi confidererete che Dio , e sempiterno, & che in lui non fi troua, & non ba luogo il prima, o il poi; ma che tutto gliè presente, & che questo prima, & poi, e una delle cose che si considera, quanto a noi, che habbiamo esso prima, & esso poi; & non quanto a Dio , che bà ogni cofa prefente ; conofeerete che fe bene il mondo fusse flato creato da Dio una infinità d'anni, o di secoli prima, i quali anni, o fecoli fi confiderano in quanto a noi, che ei fi potrebbe pur sempre dire il medesimo; cio è perche non lo cred egli prima ? O con questo tempo, & con queste parole procederemo in infinito; percioche chi uolesse procedere con questo ordine sarebbe come il uolere cercare del principio in Dio : ilquale non ui si trouerebbe mai, per esser come sapete sempiterno, & faremo forzati uolendo trouar' questa cagione, di confessare, che Dio alcuna nolta hauesse haunto principio, ilche , è fuori d'ogni ragioneuol discorso, & sano intelletto ; si che lasciate questa uana superstitione, di ublere ritrouare i secreti di Dio a piu curiosi ; & conformateui con l'oppinione di Mose che attribuisce al mondo la Creatione ; & quiesateui con Paolo Apostolo che de segreti mistery di Dio. dice Non plus sapere, quàm opportet sapere; Tenendo per certo infieme con infiniti altri, anzi con tutti coloro che non sono impy, che Moje gia sono 3580. anni, hauesse hauuta la creatione del . mondo , o per reuelatione da Dio , ò in qual fi noglia altro modo, detta 🔸 Creatione

Perche Dio non creafsipri ma il Mõ do.

A Dio, e ogni cola

presente.

In Dio nó

fi da' prin cipio.

Paolo A-

postolo.

Mole.

### JUT LIBRO QVANTO 61

Creutione fuffe permenuta per qualche altra via nella cognitione sha; da quei primi secoli che egli racconta . M. L. Si maditemi questa creatione del mondo e ella approvata è descritta da alwi che da Mose? B. L'afferma Platone; la consente Mercurio, il gran Trimegifto; Empedocle, Eraclito; Efiodo; Orfco; Talese; Pittagora; Hierocle, Anicenna Arabe; Abgarel Saracino; Berofo; Caldeo : Mainetto Egizzio ; Hieronimo Tenicio ; Dario Re; Tolomeo; & una infinita moltitudine d'homini prudentifimi, & fludiosifimi della verità; i quali sono stati sempre net mondo come ardentifime faci ; prodotte da Dio per dimostrare la uerità a gli altri homini; de quali se io mi uolesse ricordare di tutti, bisogneria altro tempo che questo, the hoggi ci, e contesso che uedete gia l'hora effertarda; Bastini che di questa opinione come la piu uera, O la pin flabile, fu ancora, come per i suoi uerse bancee udito il noftro Dinte, moffrando non folamente che il mondo fu alcuna uolsa creato da Dio, ma che i motori delle sferesclefi, cioè off Angeli furno sue creature; si che dalla maggiore un potrete argomentani do dire, a confusione di coloro che non possono, or non fanno son ragion naturali dar principio al moto. Se i Motoricio è gl'Augeliche muouono queste Sfere celesti, fono creati da Dio; tanto muzgiormente fi creato il refto del'mondo; dico intendendo non folo del mondo Sullunare ma di tutta questa universal machina che al fenso dello occhio ci fi apresenta; or douere credere che questo stesso inondo fusse creato da esto Dio, flando egli nella sua Eternita, in quello Euo che ui fi, è dimostro fuor di tempo ; & fuor di comprendere nefluna altra cofa, faluo che di uolersi dimostrare nelle cose create; do come. & de le cose create l'hauessino à conoscere; non perche egli n'hauessi bilogno alcuno; percioche effendo egli perfettisfimo, non se gli potena arrogare cosa nelluna di bene; & godenasi ananti la creatione, come ancora al presente si gode della sua Eternità, diuinità, or effentia; ma lo creò solamente per sua mera, or fincera benignità, & clementia; il che quando noi confidererete diligentemente, douerrete ringratiarlo, 👁 di quore; che si sia degnato di crearui tali che conosciutolo admiratolo, & adoratolo, lo posfiate ringratiare, di un tanto, & tale benefizio; ne douerrete effere . tante alteri, ò arroganti che uogliate troppo curiosamente inuestigare i secreti della Natura nello attribuire al Mondo, cioe a noi stessi la Eternita, & far uostro quello che, e solo di Dio: & questo con piu sano intelletto considerrete, quando uoi ui uolterete per l'animo, ricercando tutta la natura delle cose ; se mai per tempo alcuno si è trouato infra thita R

Platone Mercurió Trimegi fto. Empedo cle, Ereclito Eliodo, Orfeo Talete pittagor**z** Hieroch Auicéna Algazel Berofo Mainetto Hieronimo, Dario Tolomeo Dante.

Creatinne del mõ

Creare co ceffo folo a Mole.

Creatione del Mö do di lettembre. Settébre, & fuoino mi.

tutta la generatione humana alcuno; che babbia possito creare non uo dire un'mondo, ma una vana, una uespa, o una mosca mediante le sue forze ordinarie, senza la uirtù divina; la quale fu solamente conceffa à Mofe in uirtù di Dio, al quale folo ancora confeffano tutti i fauj, che infra gl'antichi parlasse Dio a faccia a faccia; & alla uirga del quale porgesse la sua possente destra in creare di niente le cose in un subito, come nella historia di Fargone si leggie; ma bora mai l'hora, e tarda, & io fon forzato a partirmi. N. Deb diteci per nostra fede , se egli si trous infra gli scrittori inditio , in quale stagione dell'anno baueffi principio questa macbina. B. Questo, e difficile : ma, e fi crede di settembre, si perche gli Egizzij chiamano Thot, il loro primo mese ; li Hebrei , Tisri gli Arabi Almuarano ; i Persi Phordimechus. i quali tutti nomi , fignificano quel mese che noi chiamarno il Setsembre ; quasi che costoro , che furono i primi babitatori del Mondo affer. mino per questa uia che in quello, si aperse l'eserno amore in nuovi amo ri, come dice Dante; si ancora perche egli par uerisimile, che Dio optimo grandifimo, facesse questa machina del mondo, in quello stesso tempo, nel quale tutte le cose , delle quali banessino a vinere i ninenti: fusfino in perfettione; percioche di Settembre come sapete sono sopra la terra in perfettione tutti i frutti, che ella produce; ue so per al presense darnene altra ragione; altra uolta sene potra fra noi ragionare fiate contenti di darmi licentia, che io non posso piu badare i perdonatemi. M.L. Andate che Dio ni contenti, ma diteci prima se il Bartolo trattò di tutte queste cose nella sua lezzione. B. Trattonne, & forfe piu allungo che non ui bo potuto dire io al prefente così alla impronista. M.L. Tropo ui bab bian tenuto si che non badate pin che hanete pur à cam minare affai. M.B. Dio ui dia la bona (c.

14,



# IL LENZONE O VERO RAGIONAMENTO QVINTO,

CARLO LENZONI. M. COSIMO BARTOLI. BRANCESCO, GVI DETTI.



Q Y A N T O banete fatto bene a nenirmi boggi a ucdere. M.C. La nofira amicizia non ricercaua che noi paf fassimo mai duoi giorni che noi non uenissimo a uedere, come uoi comportani questa uostra indisposizione, che boramai ci è pur troppo molesta. Fr. Certamente noi desideriamo boramai la sa nità uostra, che lo star uoi così indisposto, ei da sommo dispiacere. Car. 10 desidererei piu di noi Francesco mio il

66

guarire, per potermi taluolta ritrouare con effo uoi, & con gli altri Amici, a quei dolci ragionamenti che fiamo, foliti ; ma io ne bo perduta boramai la speranza : percioche questi miei dolori mi affliggono tanto che io non pofo piu. Fr. Ecco allo sbigottirsi, slate di bnona noglia , & perfuadeteni di banere a guarire preflo : & attendete a fare i rimedij necessarij, O non a perderui di animo. Car. Id. Cosimo qui fabene, che io non lasciò cosa alcuna indietro da farsi, per ricuperare la Sanità ; & questo piu per amore de miei figlinoli , che per conto mio proprio ; che sono resolutissimo , & sino lieto Francesco mio , ne mi perdo punto di animo; cofi mi liberassi da questi dolori, che l'altre cofe mi danno pocanoia; ma questi fono si grandi, & si malageuoli a sopportare dalla complessione mia, che ella non pud boramai durare molto . che hò folo alquanto di quiete quando io uegho alcuno di uoi altri amici mici perche alhora mediante la dolcezza della conuersazione nostra; pare che mi si alleggerisca ogni granmale : ma non è per que-Ro che

fo che io no conosca, et non fenta che la uirtù a poco a poco manca; et she gli inimici crescono di maniera, che iostarò pochi giorni boramai cõ esso uoi. M.C. Voistarese, poco à affai, secondo che uorrà Dio. Fr. Deb lasciamo stare questi ragionamenti che non mi paiono punto a proposito. Car. O Francefco mio, dunque ui persuadete noi che il ragionare della Morte,o di quel passo che hunno,a fare le anime vostre, mi babbia a perturbareso a farmitiare mal contento? Fr. Non certo ma non mipa reus che quefti ragionumenti fi conumifferostrouadoui noi in quefto ter mine. Car. anzi quando mai piu fi conuengonosche quando altrui e uicino a paffare da questa alla altra uita il qual paffaggio come sapete è di necessità che si facci per ciascuno. Fr. Troppo dite il uero, ma per amor mio ragioniamo un poco di qualche cofa piu piaceuole. Car. M. Cofimo fia quello che mettendone alcuna a capo ni dia questo comento;se gia noi no lo disturbassi dal suo leggere, che io ueggo che molto attentamente sà quel libro che egli ba puefo in mano. M.C. No certo anzi bo a punto d cafo, (aperto fflo Date) inonato un luogo che io gia esposi nella nostra ac cademia. Fr. Dite fu quale e? M.C. Poi comincio colui che nolfe il fefto..

Alo efiremo del Mondo, G dentro ad effo

Distinferanto occulto, & manifesto.

- Non poseo fue valor fi fare impresso

In tutto l'uninerfo, che il fue Verbo

Nonvinaneffe in infinito ecceffo.

Gar.) Eccouruma oscasione di un dolce ragionamento. Fr. Si fe M. Cofimofi uoleffi degnare, di dirci alcuna di quelle cofe, che egli diffe albora fopra questi werft, che per non mi ui effer io ritrouato, mi farebbe fomma grazia. Car. Et à menon piccola percioche effendo ancor io in quol sempo indifosto, bebbi certo difiacere, di non bauer posuto udire, 🐨 pero deb Ids Cofimo, viditeci di grazia alcuna di quelle cofe che uni dioefte albora: M.C. Io faro cio che ui piace, pur che la memoria mi ferna. 10 mi ricordo che albona era Confolo M. Seluaggio Gbestini; il quale mediante la amicitia che in haueua, et bo continouamente feco, mi sforzd che io leggeßi una lezzione; & ancora che io mal uolentiert me ne rifolueffi,fiper molee occupazioni che io baucua, fi per fuggire la inwidiaset il carico che alcuni maligni senze sapere forse perche: saluo che per andar folamente dicero fenza ragione alcuna a quel che gli destana dinclinana la loro mala natura, danano in quel tempo a chi tropo foeffo Jelina fopra quelle Cassedra, pure alla fine un deliberai che fuffe meglio compiasere ad uno cofi virtuofo Amico, & ubbidire alli ordini della nostra Accademia, che lo hauere rifpatto alli inuidiofi ; prefupponendomi she ei fuffe bene lafciar li da parte, quafi non degni come diffe Dan 2211 te nel

seluaggio Ghettini Confolo.

3

20

to nel suo comunio, di gustare il pane de gli Angeli; risoluendomi che Inuidi mi quando questi tali dicessino male alcuno, che sarebbe causato dalla inui- chi fieno. dia; atteso che lo esfere inuidiato e bene; percioche egli non si porta mai inuidia a coloro che sono piu poueri, o piu da pochi di te , ma si bene a coloro che sono ò piu ricchi,o da piu dite. percioche la inuidia na dietro al bene, non altrimenti che la Pazienzia ud sempre dietro al male. Fr. Buona fu questa uostra resoluzione, & fondata sopra uere ragioni, ma diteci per uostra fede, quali furono quelle cose coe noi diceste alboraalli alcoltanti fopra questi uers? M.C. Volliche e' sapesino do ne si tronana Dante, quando assoltana questi nersi, ilquale guidato dalla sua Beatrice, finge di esfere nella Sfera del Cielo di Gione; cio e ele uato con lo intelletto d confiderare la Natura et la vittù del detto Cie logor quegli effetti che la benigna Stella di Gione produce sopra i Mortali: doue confideraua che da Gione nengono gli Impery,i Regni,le Potestati,et lo amministrare della instizia;et rijguardando in quella splen. didissima Aquila, che a lui parne che si formasse di una moltitudine di narij fpiriti beati,gli sonëne un dubbio nella mente, della Iustizia di Dioj ilquale bauena baunto molti et molti anni prima, et questo era che gli pa rena cosa firana, che non si hanessino a saluare se no colore, che credenano in Crifto;ne fapena,la ragione, perche quelli che erano nati una infinità di anni auanti allo annenimento di Crifto, o quelli ancora che erano nati, o nascenano, o nascerebbono, in quelle parti del modo, uelle quali non si tro naffe alcuno che notificaffe loro Crifto;et che per altro haueffero buonamente, buoni atti, & operazioni perfette, non fi haueffero a faluare; non conoscedo in questi tali alcuna loro colpa propria, ò macameto, ò difetto. Ne sapena come la Instizia di Dio, morendo questi tali no battezati,poseffe p questa condenargli. Fr. No e stato folo il nostro Dante ad bauere quefto dubbio, che io fono stato uno di guegli ancor io, che mi ci fono aggi rato piu uolte dentro, pero baro caro seguitiate di disfinircelo. M.C. Dio. Questo ni dirò io breuemese perche Dante stello in questo medelimo Can so rifpodendo al dubbio di chi no bara mai haunto nosizia di Crifto diffe.

- Hor tu chifei che unoi sedere a scranna.
  - Per guidar da lungi mille miglia,

Con la ucouta corta di una fanna?...

mostrando che noi non doueremmo uoler tenere. Dio a findicato , la nolontà del quale, e come egli poco di fatto soggingne per sua propria natura fempre buona : ma come quella che non fi muone co non e tirata da cofa alcuna creata, ma dalla fua flessa & fola esfenzia, laquale cagiona tutti i beni, non unole che noi fappiamo le cagioni interamente delle cofe . che al dubbio di chi bara creduto Cristo nenturo à uenne

Dante Beatrice. Sfera di Gioue.

Aquila formata. da narii. Ipititi.

. **6** 1  $\pi : 1$ . . . Come ab li dee ricercare E fecresi di

221 .ور

33

d uenuto come fapete non accade rifpofta, perche questa credenza fola bafta pet loro faluazione. Fr. Laftiamo per hora queste cofe da parte, & ditemi di grazia che uolle dire Dante quando diffe,

» Colui che uolfe il feflo

» Allo estremo del mondo? M.C. Sesto in questo luogo piglia egli & intende per le seste, allo estremo del Mondo, cio è alla ultima Sferaz pérche Dante in questo luogo intende per Mondo, tutto quello che è contenuto dentro alla ultima sfera. Pr. 10 non ui dimando di questo, ma uorrei che noi mi dicesse, se & Dante & i Filosofi Antichi banno tenuto che siano piu mondi, o se pure un solo, & se uno, quale egli è, ò tutto ò parte di questo aggregato. Car. A questo uoglio rispondere un poco io Francesco si che uoleateui un poco a me. Fr. Di grazia. Car. Aristotile non solo si credette che il Mondo sussen solo, ma che egli fusse ancora etterno, il che diede tal disturbo a suo Cistadini s parendo loro che questa sua openione fusse troppo empia, & pericolosisfima da partorire malisimi effetti , che per tal conto lo cacciarono come Heretico fuori di Atene; come quegli che haueuano di gia, & da Caldei, & da gli Egizij; ricennta per nera, fanta, & buona, la creazione del Mondo ; 🔄 fi contentanano che le cose naturali fussero la mifura del naftro intelletto ; & alle attre come perfone Pie & giufte; prestanano fede, contentandosi della infinita potenzia di Dio, non ne no-Fr. Lasciamo per hora da parte questa lendo da lui altre ragioni. oppenione di Aristotile, perche io so che egli come quello che era di effatiffimo ingegno, andana innestigando di pronare per ragioni naturali tutte le cofe che fono ; & quelle che egli conosceua di non poter prouare per tal uia, non le ametteua, & le rifiutana fascendo come ujana dire il Beato, come quel cieco che ha per guida un bastone, che tastando con effo il cammino, quando non truoua doue poter pofare il bastone, non ud piu inanzi , ilche faceua Arifiotile feruendofi de il senfo , in noter prouare tutte le cofe; io bo pur fentito fe ben mi fonniene altre oppi. mioni del Mondo ; & che e' ci fono ftati di quegli , che hanno posto che Car. Voi dite bene & fe noi mi starete ad afcol-, sieno piu mondi. tare ni dirò forse alcuna di coteste oppenioni. I Platonici Assegnano tre Mondi, uno de quali chiamano Mondo intellettuale, l'altro Celeste, & lo silvimo Senfibile :- Et lo intellettuale chiamano ancora Angelico, or il Celefte chiamano Sferico, cioè composto delle Sfere Celefti, or il senfibile chiamano ancora Sulunare, o uogliamo dire Elementare; cio è il composto de quattro Elementi fuoco, aria, acqua, & terra. Fr. Ei mi pare pure bauer fentito dire che ei senghono op penione che egli cene fia uno Vniuer fale. Car. Voi due il uero , perche offi pigliano ,

Aristotile cacciato di Atene come heretico.

Mifura del módo intelletto fon le cofe naturali. Alle cofe fopranaturali fi ua per fede. Il Beato Mecafifico de tépi softri.

Mondig. alegnati da Platonici.

#### LIBRO QVINTO. ··· : : 68

no; tutte a tre queste spezie de i detti Mondi insieme, & le intendono Modo uni per il Mondo universale, & la oppeninne loro è che Dio primieramen- uersale. te creasse quel Mondo che esi chiamano intelletuale d uero Angelico, & mediante questo poi il celeste , & che da questo poi derinasse lo Elementare. Et quello che effi chiamauano miuerfo, o Mondo univerfale, lo dinisono ancor esso in duoi Mondi, cio è nel grande che i Greci chiamarono Cofmos, & nel piccolo cio è nel bnomo, chiamato da loro Microcofmos: & credenano che fi come il Mondo grande vninerfale, e composto de gli altri tre Mondi così ancora fusse l'huomo. Fr. 10 non ui intendo. Car. Ascoltate di grazia, Nel Mondo miuersale si truouano Angels, Sfere, Elementi, poi che egli è composto dello Angelico, dello Sferico, & dello elementare. Fr. Che è per questo ? Car. Dicono, che nello huomo ancora è intelletto, huomori, & Mem. Módo pig bra; & che lo intelletto nello huomo è appropriato al mondo Intellettuale, conciefia che mediante le intelletto l'huomo è capace di tutte le cofe create da Dio, & di tutte le nature intellettuali. Et per i quattro humori che sono nel corpo humano intendono in quello assere il Mondo Humori elementare sensibile o Sullunare come piu ui piace . percioche lo bumore collerico lo intendono per il fuoco che è caldo & fecco, Il fangue intendono per la aria, che è calda & humida, la flemma per la acqua ťī. che è humida & fredda, & lo humore melanconico per la Terra che è fredda & fetca. Dicono ancora che le Membra nel hcomo fono il Mondo Celefte, o uogliamo dire lo Sferico, percioche aggiuntandofi i piedi al capo, fi fa del buomo un certo cerchio Sferico fimile al Cielo. Fr. Dite di grazia come cosi ? Car. Questi tali applicano al corpo buma- Segni ceno i legni celefti in questa maniera, & dicono che lo Ariete bà in prosezzione il capo dell'buomo; il Tauro il Collo; i Gemini le spalle; il Cancro il Petto; il Leone i fianchi; & lo flomaco; la Vergine il ventre o corpo ; la libra il sedere & i lombi ; allo Scorpione attribuiscono le parti uergognose; al Sagittario le Coscie; al Capricorno le Ginocchia; le gambe allo Aquario: & i piedi a Pesci. Fr. Non mi diffiace certo questa loro oppenione. Car. Che direste noi se io ni diceffi che effi apropriarono ancora al buomo i sette Pianeti? Fr. Haro certamente caro di intenderlo. Car. Ei dicono che il cuore d posto nel mezzo dello buomo, come il sole nel mezo de gli altri Pianetti; & il Cernello appropriano alla Luna; la Milza d Saturno; il Fegato a Gioue ; il Fiele a Marte ; i Genitali a Fenere , & lo Spirito a Mercurio; come più largamente diffe il nostro Meffer Pietfrancesco Giambullari in una delle fue lezioni, fe per auuentura la udifte; fi che in questo modo intesono gli Antichi i piu & dinersi Mondi, ma al re-

colo, e le huomo.

apropiati alli elem#

: 1

lefti appli catialcor po del huomo.

Pianetti applicati al corpo del huo-

Picrfrancelco Gia bullari.

Digitized by Google

Sto,

Sto noglio hora che sopperista M. Cosmo . Fr. 10 mi uotterò quan-" do a luno & quando allo altro, come pin ui tornera comodo, pur che io non ui fia importuno, hor che mi dite uoi? M. C. Le oppenioni che ui hà recitate Carlo sono belle & argute, ma non uorrei gia che per questo noi pensassi che il Mondo effettualmente susse Mondo è piu di uno, perche realmente il Mondo è un (olo, intendendofi per) contenu -Mondo tutto questo aggregato, che è contenuto dalla nona Sfera; etto dentro alla nona questa oppenione è non solamente de nostri sacri Teologi; ma de Fi-, lofofi ancora : O mi souniene che Aristotile Stello, Principe de' Pe-Teologi ripatetici, nel dodicesimo della sua prima filosofia, al quaranta no-& filolofi nefimo testo parlando di questo Mondo dice, quelle cose che sono di d'accordo numero piu & di specie una, è di necessità che sieno composte di madel módo. Aristotile seria. Il Cielo o nogliamo dire il Mondo non è composto di maseria, adunque non poffono effere i Cieli o nogliamo dire i mondi piu che il mo do e un so di numero, & uno dispecie. Et nello ottano della Fisica pruona che un solo e il primo moto, alquale tutti gli altri moti si riferiscono; & per cio e di bisogno che un solo sia il primo mobile, & essendo Date par un folo il primo mobile, è di necessità che un solo sia ancora il Monla del mó do. Laquale oppenione e quella che tenne il nostro Dante, quando fecondo Aristo do diffe che Dio uolfe il festo allo estremo del Mondo, chiamando. lo un Mondo folo, & non piu Mondi . Fr. Voi mi baucte ueramen-», se fatisfasto tanso che io ci non desidero piu, ma andiamo un poco pin

, ananti con il testo. M. C. Et dentro adesso

Diftinfestanto occulto & manifesto. د د

Fr. Che intese Dante per le cose occulte, & per le manifeste difinse da Dionelmondo? M. C. Seuoi credesse che alla Natura humana, O alla Angelica ancora fuffino manifeste tutte le cose del Mondo, uoi ni ingannate; perche la Dininita, la effenzia, & la pof-Cole oc- fanza, di Dio principalmente sono occulte a gli buomini; ancor che ci fiano infinite altre co/e medefimamente a loro non manifeste gli huomi per cioche ditemi un poco, da quelle cose in poi che noi conosciamo mediante i fenfi, quale e quella che ci si manifesti ? Come per esempio, ditemi di grazia noi neggiamo il Sole, la Luna, & le Stelle, ma chi e di noi obe sappia la sustanzia di che sia fatto esso sole, Lugli huomi na, oftelle ? Veggiamo oltra di questo la ninti del Cielo, & delle stelle, che quanto allo occhio cifono in parte manifeste, per gli effetti che producano sopra dinoi, ma chi e dinoi che sappia il per-Veggiamo che effe si muonano secundo i narii moti del Cielo, cbe? & secondo i uarij orbi, ne' quali elle sono al parer nostro fise, ma chi e di noi che negga detti orbi ? Crediamo ancora che cialcuno orbe

culte nel mondo a øi. Cole ma-"mifestenel mondo a ai.

sfera.

pruoua

lo.

sile.

orbe babbia il suo Motore o Angelo che lo muoue, nella sustantia sua Ma ditemi Francesco di grazia, non sappian noi che la ancora. anima nostra, quests che ne tien uivi questi nostri corpi, e quella per cui uiuiamo? Inientedimanco per effer ella incorporea, ci e nasco s la suasuftanzia? Come cosa ueramente diuina. Ne uiperfuadete che se bene le sustanzie intellettuals o nolete dire gli Angeli, che fono incorporei, neggono molte pin cofe di noi altri huomini, che per questo esti uegbino tutte le cose & tutti insecreti di Dio; che se bene non banno di bisogno per il loro insendere, di fire quelle separazioni & dinifioni che fiamo forzati di fare noi altri per intender le cose : state certo che essi non intendono però tutte le cose talmente che ei non babbino bifogno del lume & della grazia di Dio. Fr, Che differenzia fate uni fra lo intendere de gli Angeli, & lo interdere di noi altri huomini? M. C. In tre modi dicono i facri Dottori che fifa il cognoscere; il primo modo e quando lo intendente o cugnoscisore, comofic se steffo, per la fola presentia dello effer suo, come se la lucenello occhio luo steffo da per je si uedesse, & questa tale cognizione fi attribu fce folamente a Dio. La ultima di queste tre cognizioni, e quella con laquale noi altri mortali conosciamo Dio, mediante quella sua fimilitudine che resulta nelle creature, che a questo modo conosciamo Dio come si conoscono le rappresentate imagi nine gli spechy. La seconda cognizione che e mezzana infra la prima & l'ultima, e quella che naturalmente e propria dello Ann relo, in uerfo di Dio, & fi affomiglia 'a quella cognizione, per la quale si cognoscono le cose mediante le specie ricenute da esse cose; & perche la immagine di Dio e impressinessa natura dello Angelo mediante il suo esere , lo Angelo conosce Dio , in q uanto , o perche, egli e similitudine di Dio, cio e esso spechio in cui sono le specie nenute da Dio. Ma non conofce gia interamente effa effentia di Dio, perche nessuna fimilitudine creata, e sufficiente a rappresentare interamente la effenzia di Dio . Come per effempio, un ritratto fatto da un pittore, mediante i liniamenti, i colori, i lumi, g le ombre, farà fimilitudine di colui che fara flato ritratto da quel pittore; ma quei colori, quei, lumi, & quelle ombre, non fon gia la uera effenzia di colui che è stato ritratto, ne conoscono ancora la uera & intera essenzia di colui, per la fimilitudine del guale sono fixti fatti : come non conoscono ancora gli Angeli , la uera & increas ta effentia di Dio: che sono di quelle cose che Dante dice, che Dio distinse in questo mondo occulse; & se bene lo inselletio de gli Auge emolto piu nobile che lo intelletto nostro; attejo che noi mortali S quando

Anime noftre inuisibili et nascole a glihuemi ni come · cole diuinc. Angeliin tëdon piu cose delli huomini, ma nó tut tiilegreti di Dio. Le cogni. zioni fon tre. Cognizio ne di Dio. Cognizio ne de gli huominii Cognizio ne de gli Angeli.

-1

Angelo Spechio di Dio.

Angeli co me conofcono la vera effen zia didio. Cognizio ne humana come fi faccia.

Cognizio ne humana come fi faccia.

Angeli hanno il lame incellectua le perfetto.

Alli Angeli fan molte co fe occulce

Danid :

quando uogliamo sapere il uero di alcuno cosa dubbia', habbiamo bisogno di sare i nostri argumenti, & inostri Sillogismi; & nel diuider le cose, discorniamo poi il bene dal male, o il uero dal falso; il che non banno di bisogno di sare esi, perche lo intelletto de gli Angeli, co-

nosce gli instanti senza discorrere o argumentare, quel che e bene d male, uero o falfo; come quelli che banno il lume intellettuale perfet. to; la qual perfezzione noi mortali acquistiamo, mediante il discorso, quel poco pero che ne acquistiamo ; doue lo intelletto angelico intende mun subito la dimissone, la composizione, & il discorso de Sillogismi: percioche egli intende le cose composte, semplicemente, & le materiali immaterialmente; di maniera che la nobiltà dello intellotto Ange lico, e alquanto maggiore che quella dello intelletto humanoz manon è per questo che a lui ancora non sieno molte cose occulte, come inter. nenne della Prouidenzia di Dio; che se quegli che caddero hauessino conosciuta interamente esfa prouidenzia, non sarebbero insuperbiti canto, che fifuffero tolto quel bene, che hebbero gli altri, che humili afpet tarono la grazia della confermazione ? Si che boramai potete uedere che poca è la differenzia dallo intelletto Angelico, a lo intelletto humano; come ben diffe David quando parlando del buomo diffe, Minuisti eum paulominus ab Angelis. Car. Voi douerresti boramai Francesco mio contentarui di quel che ui badetto M. Cofimo sopra quefladubbio. Fr. Veramente si che egli non è pero conueniente, che egli racconti qui tutte quelle cose, che sorse egli disse allbora nella Accademia doue gli bifognaua foluere tutte le obbiezzioni, che gli potenano effer fatte, da chi forse troppo curioso se li fusse noluto contraporre; ma di grazia leggese quel che jegue di quei uersi che upi espo-

nefti. M.C.

>>. Non poteo Juo nalor fr fare impresso-

In tutto l'uniner so, che il suo Verbo.

" "

Non rimanesse in infinito eccesso.

Car. Do obe dubiterete noi qui Francesco? Pr. O Carlo noi mi date la baia è nero? Horsu io son qui per ragionare, se gia io non ni dò molestia? che a chi è indisposto, il troppo fauellare suole spesse noi te essente fastidioso. Car. Questo non interviene gia a me, anzi ni dico, che non mi potete sare il maggior piacere, perche nel sentirui ragionare insieme, E nel godermini che io so neggendoni, non so se si fugge nia quello intenso dolore che io bò ne fianchi; o se pure la dolcezza de nostri ragionamenti me lo sà parere minore; in somma io bò pin quiste assai che quando alcuna nolta mi truono solo, si che seguitate di grazia che questa, e una spezie di rimedio al

mie.

mio male, non trouata ancora da i Medici. Fr. Poi the cofi ui piace, uoltandomi a uos Meffer Cofimo che tanto (empre difendete Dante, Ditemi un poco perche dice Dante che Dio non poteo far impresso il suo nalore nel universo ? a questo modo pare che egli niegbi la Potenzia di Dio? come se ella fusse terminata? o che egli non fusse omnipotente? Car. Aintateui Meffer Cosimo che il nostro Dante non kadia fosto. Non dubitate Carlo. Hor per riм.с. foondere a uoi France/co. ditemi di grazia sapete uoi che i nostri Teologi Dicono che la Potenzia è di due sorti, una che essi chiamano Potenzia Attina, & Caltra Potenzia passina? Fr. Troppo lo sò & che la attina è quella che fà le operazioni; & la passina e quella che riceue este operazioni, & che e per questo. M.C. Ascoltate, i medesimi diconoche a Dio non si può ne deue attribuire la potenzia Paßina, ma si bene la attina. Pr. Parlate pin chiaro. M. C. Ecconi lo esempio, poi che qui è fi comodo il Sigillo & la cera: a questa cera si attribuisce la potenzia passina, come quella che e in posenzia, ariceuere questa forma che ha il sigillo. ma al Sigillo non fi può gia attribuire questa potentia Passiua, ma si bene la Attiua, percioche egli e quello, come uoi uedete che imprime o improuta questa immagine o forma in effa cera; in questo medefimo modo i Sacri Teologi attribui,cono la Potenzia del Sigillo a Dio, & la Potenzia della cera, alle cose create da Dio. Fr. non mi rifuluese per questo se la potenzia di Dio e infinita, o no; come pare che dica Dante? M. C. Adagio. Fr. Duemi un poco non dice Aristotile nel verzo della Fisica, che tutto quello che e infinito e ancora imperfetto ? M.C. Bicelo. Fr. Hor fe sutto quello che e infinito e ancora imperfetto. io sò pure che la potenzia di Dionone imperfetta. M.C. Non serto. Fr. Se ella non è inperfetta, ella non e auco infinita? secondo la proposizione di Aristosile. Car. Aiutateui Meffer Cofimo. M.C. lo credo certamente Carlo che Francesco uoglia boggi meco un poco di baia. Fr. Perche? M.C. Perche uoi sapete bene che quando Aristorile parla in quel luogo dello infinito, che egli intende di quello infinito che fi confidera, circa a la materia, non terminata ancora da forma alcuna: & non di quello infinito che si considera circa la essenzia di Dio. dalla quale essenzia depende la sua Kolonid; laquale uolontá non e altro che essa Potenzia di Dio, & fi come essa essenzia di Dio e infinita, così, e ancora infinita la sua Potentia. Se la Potenzia di Dio è infinita, perche non fi Fr. manifesta ella tutta nel suo effetto ? M.C. Ei non interniene S

Potentia Attius & Palsiuz.

Potentia Attiua, e di pio.

Ariftotile Infinito, è í duoi mo di. Infinico circa la maceria. Infinito circa la ef sentia di Dio. Elsétia & potentia di Dio.

2 a Dio

Dio agen te univer fale. L'huomo puo gene rar folo un altro huomo.

Dio puo, ereare: gl che vaole.

Potenzia di Dio nó e ordina-

ta alcu-

no cffet-

to.

Dio non; ha alcu . dise. Cade imp. fezione.

Peccare che fiz. Dio come **fommo** bene non tuol (e no bene.

a Diachs e agente universale, come ad uno huomo, o ad un Lione che sono Agenti particulari, che egli habbia a manifestare come loro la sua Posenzia per il suo effesto; perche uno buomo manifesta tutta la sua Potenzia nel generare lo altro huomo, come quello che non puo generare altro, or un Lione; un Lione or fimile; Ma Dio puo generare tusto quello che egli unole : & fe come il Sole puo generare infiniti ammali di putrefazzione, & per molti che ne generi, non manifesta però totalmente intta la sua Potenzia per il suo effetto di generarne un solo, così Dio non manifesta tutta la sua Potenzia nel generare o creare le cofe; anzi lo effetto è sempre minore della sua Potentia; & piu oltre dicono i sacri Theologi, che se la potenzia di Dio non bauesse prodotto effetto alcuno, non auerrebbe per questo che ella fusse indarno, per cio che indarno son quelle cose, che sono ordinate ad altun fine & non ni arrivano; & la potenzia di Dio non è ordinata ad alcuno effetto come a fine pattefo che piu tosto eso Dio è il fine del suo effetto. Di maniera che per questa ragione ui si dimostra la Potenzia di Dio esfere infinita, poi che ella è ordinata a fine della essenzia di Dio che è infinita. Fr. Dis semi bora una altra cofa. Tutse le cose che sono, possono esser mos-Secondo che cofe , non mi dite tutfe, & patire, euero? M.C. te, per cio che io undirò che Dio è, & che egli e immobile; & fe io wi haueffi conceduta questa uostra proposizione, harefti detto, se Dio e immebile eg li non puo effer moffo, & non potendo effer moffo, non puo dunque ogni cosa; ma dato che io ni hauessi pur concesso questo, ni dico che in lui non si hd a considerare la potentia passiua, laquale e nelle cose create, come da prima ni dissi, ma la attina; che e propria del creatore. Ne farebbe egli neramente Dio, fe egli buneffe qualno sopra cuno sopra di lui, che lo posesse far pasire : percioche il pasire, o lo effer moffo, arguiscono imperfezione, et uoi sapete che in Dio non puo In Dio no cadere imperfezione alcuna. Fr. Come foluerete uoi questo altro dubbio, noi sappiamo certo che Dio non puo peccare, questa prinazione in lui del non potere peccare, non arguisce alla imperfezzione? perche non potendo egli peccare certo che ei non puo ogni cofa ? M. C. Non sapete uoi Prancesco mio che il peccare non e fare cosa alcuna? ma e un mancare; o restare di fare alcuna cofa. Dipoi non fappiam noi che la potenzia di Dio e la Steffa uolonta fua? & che effo dio come somma bene, non pupuolere se non bene? Se cosi e egli non pue

peccare perche eglinon unoles Car. Francesco mio, questi nostri dubbi si uanno assai largamente sciogliendo, ne so per ancora uedere, con qualixagioni noi poffiate piu firingere Meffer Cofimo, che noi ne restiate

réfliate al difopra, Fr. Pian piano fi va ben ratto Carlo, Dicami Mcffer Cofimo fe egli fa o puo, fe Dio puo fare che le cofe paffate non fieno flate? & io flarò poi cheto. M. C. Aquefto non ui fi può rifpondere, & confeffo infieme con Aristotile che nel festo della Etica dice, che egli e folamente privato di questo, cio e che egli non può fare che le cofe pafsate non si no state. Et la ragione e questa che in Dio come in fomma uerità, non puo cadere contrarietà; percioche tutte le cofe che fono quando io dico tutte io non ne accettuo nessua, tutte le cofe dico, hanno lo estere da Dio, perche tutte in qualche m ado partecipano di Dio, come primo Ente. Se adunque Dio potesse fa stefo; & si contradirebbe, perche egli e stato quello che le ba create o fatte, et da to loro lo esfere. Et la contravietà fapete che non puo cadere in Dio, come quello che e fomma uerità, fi che questo non ba disputa alcuna.

Mi piace, ma di emi di grazia, non potena fare Dio molte co-Fr. Poteua ueramente perche egliefe che egli non ha fatte? M.C. agente libero, et non determinato. Fr. Come ? parlate piu chiaro ? M. C. Ariflotile nel nono della Metafifica dice che gli agenti fono di due forte, o liberi, o determinati; & che gli agenti determinati non possono fare je non quegli effetti, a quali esi sono determinati, cio e es fi non poffono indurre fe non un contrario folo. Fr. Io non ui intendo. M.C. Eccoui lo effempio, il fuoco o un agente determinato, & non puo fare altro che scaldare, un Medico e uno agente libero, & può me dicare & non medicare, guarire & non guarire lo infermo ; cosi Dio che e Agente libero poteua fare tutto quel che egli uoleua, cio e le co se che egli ha fatte, et quelle che egli non ha fatte. Fr. Hor ne reflo io fatisfatto, ma ditemi di grazia se quelle cose che egli ha fatte egli le poteua fare migliori o no? M. C. La bonta di Dio Francesco mio fi confidera in duoi modi; o ella confidera in quanto alla effenzia del-Se noi uogliamo confiderare quanto al le cose, o quanto a se stessa. la esfenzia delle cose ? Dio non le potcua fare migliori che se le habbia fatte ; perche ad uno animale , quanto alfarlo animale, non poteua dar meglio che il fentire. Ma fe noi uorremo confiderare la bon tà quanto a se steffa, et fuori della effenzia delle cose ? poteua certamen te Dio farle miglioxi; perche aduno huomo, che quanto allo effere huomo nonpuo hauere cosa alcuna migliore che lo intelletto , harebbe Diopotuto, quando baueffi uoluto, darli lo effer uirtuofo, buono, O lo bauere uno spirito Profetico o Diuino, ma queste cosa so-Et mi piace che questo nostro ra no fuori della esfenzia del huomo. gionamento cade apunto a proposito sopra quel che ha detto il nostro Dante.

Aristotile.

Dio non puo fare che le co fe paffate non fieno ftate. In Dio no cade contrarieta.

Dio pote ua fare molte cofe che nó ha fatte. Dio è agë te libero Aristoti le.

Fuoco è agente de termina to. Medico è agente li bero. Bonta di Dio fi cófi lera in duoi modi.

L'huome non ha ce fa miglio re delle ( intelletto

Dio come nó po tefsi imprimer il valor fuo in lo vniue fo che la potentia fua nó fusli mol to maggiore .

Gio. Da-

malceno

Parola di

gl'huomi

Verbo di

Potézia.

Dio.

ni.

Dante, quando diffe che Dio non poteo tanto imprimere il ualor fuo in tutto lo uniuerso, che il suo ucrbo non rimanessi in infinito eccesso. Non poteua certamente farlo, uolendo fare li Angeli, Angeli, gli huomini buomini, & gli Animali animali, ma poteua bene dandogli maggior lume della grazia sua, farli con lo intelletto alzare tanto alla contemplazione delle cose celesti, che conoscassero il tu:to, ma non uolle, riferbandosi lo essere suo & la sua bonta in se stesso . Perche quando egli haucsse fatti o gli huomini o gli Angeli che hauessero conojciuto il tutto della Bonta , o Sapienzia , o Sustanzia o effentia di Dio ; non fariano piu stati Angeli o buomini , ma fariano stati Dij ; & egli harebbe futto uno altro se steffo, o infiniti altri se steffi; & non creature create, come sono gli Angeli & gli buomini. Car. Quieta teui boramai Francesco & lasciate un poco riposare M. Cosimo. Fr. una coja fola Carlo mio, uoglio intendere da lui, & poi porròfine a questo ragionamento, se ui piace. Car. dise pur su. Fr. disemi di grazia che uolle dire Dance quando dise Verbo, o che mtese per esfo Verbo? M. C. haueuano gli Hebrei un modo di parlare nella lingua loro, & fitruoua ancora ne loro firitti un modo di dire, che fempre che effi uoleuano dire, Dio creò, fece, formò, considerò, pensò, o simili cose, sempre dicenano, disse, come nel Geness dixit deus & fatta sunt. & David attribuendo sempre alla parola di Dio il sare delle cose, intutti i suoi Salmi lo usana, come quando disfenel trentaduesimo Verbo Domini cæli firmati suut, & nel tredicesimo, dixit insipiens in corde suo, doue questo dixit si uede che in questo luogo egli lo intese per pensò. Et Salamone nel secondo dello Ecclesiaste, Dixiego incorde meo uadam & affluam dinitijs, di maniera che egli fi uede che gli Hebrei appropriauano questo Verbo del dire, ad infiniti fignificati; ilche non faceuano i Greci; Percioche Plasone quando parla di Dio , si serue de nomi propry, & piu comuni a Dio & agli huomini, dicendo fece, creò, uedde, confiderò, & fimili. I Latini seguitarono i Greci, dicendo Dio diuise la Luce dalle Tenebre, separò l'Acqua dalla Terra, distinse il fuoco dalla Aria, & fimi i, ma lascianio queste considerazioni da par-Parola de te'. Giouanni Damasceno dice che altra è la parola del buomo, & al tra quella di Dio. Leparole degli buomini dice sono accidenti & ef-Dio cioe fetti de gl' buomini et uirtuti delle anime loro Geffendo accidenti o ef fetti, non sono della medesima natura, ne della medesima sustantia degli huomini, ma la parola di Dio, è Sustantiale, & tanto è a Dio dire, sia fatto il Sole, quanto creare il Sole, tanto sarà adunque Ver bo di Dio quanto Potenzia di Dio, poiche la parola sua è quella che рио

Dante adunque dicendo in questo luogo, Verbo, intenpuo il tutto. intende per la potenzia di Dio, come la intendeuano gli Hebrei, & co. me la intende ancora la nostra Sacra Teologia. Molti ancora banno inre so per uerbo il figlinolo di Dio, perche a lui, e attribuito il creare di tus te le cose; & i Sacri dottori lo chiamano quando figliuolo, quando fplen dore, quando immagine, & quando Verbo. Fr. Et perche quelto? Tútro uno ma cõ M.C. Quando ei uoglion mostrare che il figliuol di Dio, e della meuari ligni defima natura che il Padre , lo chiamano Figliuolo; quando ei uogliuficati. no fignificare che egli è eterno infieme con il padre, lo chiamano fplen-Figliuolo dore; Quando che egli e simile al Padre? lo chiamano Immazine, Splédore Imagine & quando che egli, e generato senza materia, lo chiamano Verbo . co-Verbo. me quegli che non banno saputo, ne potuto trouare un nome solo!, che con effo poffino esprimere tutte queste co/e insieme. Vogliate adunque uoi intendere per Verbo o la Potenzia o il figliuolo di esfo Dio,. questo, e il medefinio, perche il fare, o ungliamo dire il creare, da tutti e attribuito al figliuolo; & quando Dante diffe che Dio non potette tanto imprimere il fuo verbo nello uniuerso, che egli non rimanesse. in infinito ecceffo, intefe che Dio, nel fare il Mondo, & le creature d Angeliche o humane, non nolle che elle sapession sutti i secreti della potenzia & del Figliuolo di Dio ; perche come poco fa dicemmo, non . fariano flati piu buomini o Angeli , ma fariano flati Dij.. Car. Hor fu Francesco noltateni un poco di grazia d me, & lasciate riposare M. Cofimo & poi che per amor uostro io ui ho permesso di discorrere insino a. qui, et forse quanto hanete noluto, concedete un poco che io possa ancorio difcorrere alquanto con effo uoi, fopra quelle cofe che nel principio. della uenuta nostra si incominciarono. Fr. Che cose? Car. Il ragionamento & il difcorfo della morte, clre noi fuggifti, penfando forfe che mi baueffi à dare dispiacere, & ioui fo intendere, che uoi uene ingan-. nate di gran lunga. Fr. Perche? Car. Perche 10 sono uno. di quelli, à cui la morte non fà paura alcuna; o noi mi guardate cosi filo? Fr. Carlo mio io non so come noi ui fate, me spanenta ella grandemente, & credo che ella faccia così a la maggior par-Car. Se à noi & à M. Cosimo non par fatica lo te de gli buomini. flarui ancora un poco da me, lo harò sommo piacere, conoscendo boramai che io posso fare al pin al pin duoi ò tre giorni con eso noi, di. Platone. dimostrarui quanto io flimi poco la morte ; ma noncrediate che cio mi Ogni effe anuenga da naturale defiderio che io habbia del perdere lo effere, nel re apperi quale io mi truono; che sapete bene che questo non può accadere; sce naturalmenre per che ogni cofa che e, appetifce naturalmente il fuo effere : ma mi riil fuo effe cordo di bauer letto, Onel redone di Platone, Onelle Tufculane di IC . . Marco.

1

M.Tullio Marco Tullio, cofe che mi banno fatto interamente ficuro, & fenza alcuno timore della morte. M. C. Ei mi e fommo piacere lu ftar fcmpre done noi, bor pensate quel che mi sarà boggi, bauendo ad imparar' da uoi a liberarmi dalla paura della morte. laquale costoro dico no che è la ultima delle cose Terribili , & se Francesco si discosta da tate ragionamento ba certo mille torti. Fr. Al discostarmene che io facena, era perche non haueffi a dare fastidio a Carlo, che si truoua in questo termine, cbe in quanto a me non mi potrebbe accadere discorso che piu mi piaceffe. Car. Non babbiate paura di alcuno mio dispiacere, che questo passagio della presente uita à la altra, sapete che è di necessità & essendo cosi? e bene bauer sempre lo animo preparato al aspettarlo, ad ogni hora, & ad ognimomento. Non ui souuiene egli Francesco mio che la ucra beatitudine non si può per noi trouare in quefla uita? Fr. Veramente fi. Car. Et che molti ancora hanno hauuta tanta fede, & fi ardente defiderio, di trouarla guanto piu preftorpotenano nella altra, che (ono iti alla morte uolontaria? & con animo inuitto & franco lasciate le miserie di questo mondo? Fr. Espare che ubi nogliate per questo inferire, conquesto nostro discorso, che quau do uno fusse tutto contemplatiuo, deuoto, & unito con Dio, & che le cole del mondo gli fusiero tanto moleste, & in dispregio, che ardesse di desiderio di passare a godere nella altra uita, la uera Beatitudine, fpinto folo dal fouerebio defiderio, di effa beatitudine, & non da alcuna altra cagione , fi procacciaffe , da fe steffo la Morte : che questo tale No fidee morrebbe in grazia di Dio? M.C. Morrrebbe certo in grazia di far uiolé-Dio ; ma aunertite a non ni ingamare del modo di procacciarsi la morzia a se te, perche come sapete chi sela procacciasse faccendo uio:enz:a a se stefsteffo per fo, questo cerso non morrebbe in grazia di Dio: ma infiniti funo stati desiderio quelli che per zelo di Dio , si sono procacciati la morte, che sono morti di paffar ingrazia di quello; & che ciò siauero la nostra Relligione è piena di alla altra uita & go infiniti esempi di molsi che per zelo di Dio sono iti a predicare fra gender labea te barbare, & aliene dalla nosti a relligione, la via della Salute; i quali titudine. ò da empij Tiranni, ò da altri perfecutori della fede Cristiana, sono stati ammazzati; & ancorche hauessino potuto fuggire la morte, non hanno uoluto, maspontanamente le sono iti incontro; si per zelo di Dio. fi per lo intefo defiderio che banno hautto di andare piu presto che ei potenano, à godere la somma Beatitudine; nella altra vita. Et mi ri-Platone . & fua ope cordo, che questa oppenione del non effer lecito far uiolenzia a fe stefnon del yo, e non folamence de nostri Teologi, ma de gli Antichi ancora, Perlézia s le che Platone la recita nel suo Fedone come cosa de Tempisuoi. Fr. A questo modo non è lecito gionare a se stesso? Car. Come? Fr. fteflo. Ditemi

ditemi un poco, se la somma beatitudine non si truoua in questa uita ma nella altra; certo è che i beni che nella celeste Patria si godono? nella altra uita, son maggiori che quegli di questo mondo, non è uero? Car. Maggiori indubitatamente. Fr. & Jono eterni & Stabili, quanto alla fede nostra, doue quei terreni sono momentanei, caduchi, o instabili. Car. uero. Fr.o non è egli un giouare a fe steffo, il cercar di goder piu presto tanta beatinudine in Cielo, & fuggire tanti fastidi quanti sono in terra ? Car. ab Fr. ditemi un poco credete uoi che Dio tenga cura alcuna degli huominis Fr. Credolo. Car. Ve- pofiesfioramente uoi credete bene, perche gli buomini sono una delle possessioni ne di Dio. di Dio, & secondo la fede nostra figliuoli & heredi del Sommo Padre. Ditemi un poco se uno de uostri serui o fizliuoli si ammazzasse senza licenzia o ordine nostro; non lo bareste uos per males o poten\_ do non lo gastigbereste uoi?Fr.si neramente . 'Car. 'Poi che noi altri siamo creature & figlinoli di Dio, lasciamoci gonernare da lui, il quale quando gli piacerà, ci chiamera, & ricenera queste anime no-Stre, quando gli parra, in quel mede fimo modo che gli piacque ancora di darcele da prima . Fr. Questo uiene comro di uoi, che parlando po co fa filosoficamente, non pareua che ui dolesse la Morte, Onon la stimaui niente. Car. 10 dico che nonstimo & non ho paura certo del Dio. la morte, ma questo paffaggio dall'una uita, alla altra, lo uoglio fare quando piace a Dio. & fono preparato ad ogni fuo piacere. ma io non penfo gia di effer sale che io fapeffi hauere miglior cura di mesche quel la che di me si habbia chi mi ha creato. Se Dio come poco fauoi con fessafte, ba cura di noi altri buomini, chi è quello tanto infensato, o tan to sciocco, che noglia faccendosi forza o uiolenzia discostarsi da la cura che ha Dio di lui ? M.C. O quanto dice bene Carlo perche chi è fauio non giudicherà mai che sia da discostarsi non solo da quel che è bene, ma cercherà di accostarsi al meglio: Fr. Come?M. C. la cura che ha Dio di noi, indubitatamente e meglio che queda che habbian noi di noi fteffi, & i Sauj debbono hauer per male, discostarsi da questo bene & da questa cura che ha Dio di loro. Fr. a questo modo è uerismile che a fauy dispiaccia la morte, che e il contrario di quel che poco fa dicena Carlo, alquale clla non duole. Car. a me tocca Fr. questa riposta, che poco fa difi a fimilitudine di Socrate che non mi doleua la Morte, & che lo auni inarmi a lei non mi disturba niente. Se io nello hauere a fare questo passi iggio, non pensasi di bauere a salire al Cielo, & godere la infinita Bonta di Dio, io haret il torto a non hauere per male la mor uenta certe, ma la fede che io ho, che confermata acquista uirtu di certezza; di bauere a falire a godere la fomma Beatisudine, & quiui oltre a di questo Т

Huomini fono voa

Morireqn piace a

C,

La cure cheDio di noi,emc-<u>elio</u> `che dila che habia noi di noi ftel £.

Fede confermata di tezza.

73

questo ritrouare non folo la mia somma quiete, ma una infinita moltitu dine di huomini uirtuosi & da bene, che non solamente (ono morti a tem pinostri, ma molti & molti anni prima, migliori certo che una infinisa moltitudine di quelli che uiuono boggi, & godermi con loro in quel la uita eterna, senza comparazione alcuna migliore che questa morta le, non mi fa punto dolere la morte, & siate certi amici carissimi che io no alla altra nirtu di bonisfima uoglia. Fr. o Felice noi, che cofi nalo rofamente fate questo passagio, ma non ui duole ueramente lo hauere Carlo mio a lasciare la cara moglie, i dolci figliuoli & i soanissimi ami ci? Car. male si parrebbe che io hauesi atteso alla Filosofia, non sapete noi quante uolte, & quanto amoreuolenente il nostro M. Fr. Verino ci insegnaua, che in questo uiaggio della usta mortale noi hauessimo certo, a tener cura o pensiero di queste cose, come delle piu care che noi ba nessimo in uero di questo mondo? ma che noi non ci applicassimo tanto lo animo, che ci face (sino fdimenti care le celesti ... Ditemi un poco gli buomini prudenti come poco fa fi diffe,non debbono eglino amare & fe guitare sempre quel che e il meglio?Fr. debbono certamente. Car. Comenolete uoi dunque che mi doglia la moglie, i figlinoli & gli amici, nella conuerfazione de quali lo animo noftro non fi quiesa mai, anzi ne e sempre insaziabile come di cose terrene, meno perfette indubitatamente che le Celesti. Io no uo negare che la carne taluolta non faccia lo offizio fuo in condolerfi di banere a lasciare una si cara compa gnia quanto mi e stata la Lucrezia mia donna, un si giocondo contento, Lucretia . moglie di quanto mi sono i figlinoli, & una suanità così grande quanto mi sono gli amici, che egli e forza che tal nolta questo si riduca nella mente di chiunque penfa alla Morte; Ma dallo altro canto, questo passo che si ba da fare e tanto certo, o indubitato, o la speranza dello andare a quella nita perfetta tranquilla, & quieta, nella contemplzaione della bonta infinita, eterna, & diuina, e di tanta poffanza, che io il piu delle noise aftratto con il pensiero da queste cose caduche, & transitorie, desidero grandemente di transferirmi a quello stato ; & son certo che poco tempo Staranno & gli amici, & i figliuoli, & la moglie, auenire laffuso, done spero di transferirmi io ananti che pa sino duoi o tre giorni, or doue la allegrezza or il contento mio, fará senza comparazione alcuna maggiore, percioche io uedrò & loro & me quieti nel contem plare or godere a faccia a faccia la diuinuta di Dio. Ma lasciamo per bora questo da parse che e come io nelo dico,io mi nolto a uoi Fra. che girate la tefla, come che non lo acconsentiate, Ditemi un poco credete noi che la morte fia cosa alcuna ? Fr. una infelicita grandisima credo che ella fia en non mene norrei mai ricordare . Car.questa infelicitae

M. Frane. Verino.

Carlo Lenzoni .

f

16%

S 2

. . . .

74

ne ella secondo noi de nini o de morti? Francesco. & de nini & de morti al parer mio. Car. Voi ui ingannate. Francesco. Perche? Car. perche o noi considerate i morti secondo la fede & la religion nostra, o secondo la openione di coloro, che pazzamen-La Morte te hanno creduto, o credono. ( sepero alcuni ce ne sono) che morto il corpo, fia ancora morta la anima, & che nulla piu di que-Sto nostro effere rimanga doppo la morte, o resoluzione di questo nostro corpo. Se uoi considerate la morte esfere infelice a costoro, dopo che esi fon morti, che sentiranno essi di miseria o di infelicita, se essi no faranno piu cofa alcuna?rifolutefi quelle loro membra infieme con la ani ma in cenere et in niente?certo e che la miseria o la infelicita e uno acci dente, che da perse non puostare, & ha bisogno di una sustanzia a chi appoggiarsisse questo effere o questa sustanzia e resoluta in niente, & sparita come un lampo o un baleno, questa infelicita non baura achi ap poggiar fi, dunque non faranno infelici coloro, percio che efsi no faranno cofa alcuna.Se ancora uoi uolete che questa infelicita anuenga a morti secondo la religione nostra?hauete mille torti,perche uoi sapete che noi senghiamo che le anime nostre sieno eserne, & che doppo il passagio di questa uita mort ale, elleno uadino o a purgarsi , se ne hanno di bisognosper falis e doppo la purgazione a la beatitudine eterna, et cafi aute ne che non sono sempre misere & infelici,ma che quando che sia arriua no alla fomma felicita.o elle uanuo alla perdizione, & queste son sempre mifere & infelici. & io uelo confesso o elle uanno al Cielo doue sono sempre felici, & cosi per l'una ragione, & per l'altra potete uedere che la morte, a quegli she sono morti non arrecha felicita a sempre infelicita anzi alle due parti, arreca felicita. certa & Fra. diciamo che in questo noi babbiate ragione, etern4 . che certamente non si puo negare che ei non sia uero quel che hauete detto, o non e la morte una gran miseria, & una grande infelicita auiui ? persioche ditemi un poso , che giocondita pofliamo noi mai gustare in questa presente uita, atteso che il di Gla notte sempre a tutte l'hore ci si appresenta nell'animo il pensiero della morte Morteche & che hor hora puo interuenire a qual si e l'uno di nois Car.bora ascol tate di grazia Francesco, credet e noi in fatto che la morte sia altro, che uno sciogliersi la anima dal corpo, & che lo effere il corpo da perse separato da la anima, & la anima similmente da per se separata da il corpo ? certo che la morte non e altro che questo fciog limento, o uoche fanno gliamolo dire separamento . Fr. Voi dite bene .Car. Ditemi un poco coloro che attendono alla Filosofia, che altro fanno eglino che cercare di separare per quanto esti possono questa anima da il corpo per poter T 2 meglio

fi confide ra o fecon do i xpiani o fecódo lo cpicuro. Mileria, e accidéte ..

Morte no arreca in-Morti.

61.

Filofoli

meglio considerare le cose naturali , 🕁 le sopranaturali ancora . Ne meggo io che lo uffizio del xero Filosofo sia lo andar dietro a piaceri che fi pigliano del mangiare, del bere, delle cose Veneree, del ben uestire, dello babitare bene, o del Dominare a gli altrizo di fimili altre cofe che feruono ad adornamento del corpo; anzi ardirò di dire che fono fastidij di effo corpo: & piu costo mi pare che questi tali non tenghino conto alcuno di queste cose, & se pure ? quel tanto solo che serva meramente alla necessità del uinere, nella qual cosa la Natura si contenta molto del poco. Fr. Egli è uero quel che noi dite che i Sauij attendono ad adornare la anima & non il corpo. Car. Et ci fono molti anzi la maggior parte de uiuenti che tengono che uno huomo tale, a cui non fia dolce, O cara alcuna di quelle cofe che noi poco di fopra babbiamo rac conte, fia in quanto al Mondo Morto. Fr. Voi dite il uero. Car. Hor ditemi Francesco una altra cosa non è egli ragionenole, poi che noi conosciamo di essere huomini, che noi ci ingeniamo il piu che per noi sia possibile, di discostarci dal numero di quelli, che comunemente fon giudicati & fono pazi, & ci accostiamo al numero di quegli che fono tenuti fany? Fr. Chi lo negherebbe ? Car. Credete noi che allo acquistare questa sapienzia, che non si puo acquistare senza la ani-Corpo se: ma; se esa anima per far questo, pigliera per sua compagnia il corpo, 2a anima nel quele ella si truona, che egli le sia di impedimento ?! Fr. Crenon uede delo di molte nolte. Car. Foi dite bene, perche quale è quella cofa che gli occhi, o gli orecchi del corpo nostro ueghino o sentino da per loro stessi, senza la anima? Ir. Nessuna certamente. Car. Il simile ancora internerra de gli altri sensi nostri , che sono di minore uirprudentia tù che i sopra allegati, non ni pare egli cosi ? Fr. Veramente si. s'acquista Car. La verità & la Prudenzia adunque fi ritruonana, & fi acquimediante fla mediante la anima. O se cosa alcuna impedisce la anima da tale innestigazione ; o ritrouamento o acquistamento ; ueramente egli e fu bens co effo corpo .. Fr. Voi dite il uero Car. Voi non negate adunque che fe quaggiu noi conosciamo cosa alcuna uera, che noi la conosciamo, mediante il discorso che si fa con la anima. Fr. troppo dite bene. Car. & allbora fi difcorrebene quando la uista, lo udito, il dolore o il defiderio non persurba effa anima, O che ella in fe fieffa -raccolta abbandona il corpo,ne comunicando co/a alcuna con eso per Anima del' quanto pero el la puo, ua fola da per se dietro a conoscere esso stesso ue filofofo ro. Fr. Einon puo effere altrimenti. Car. a questo modo uoi con fprezza il fesserete che la anima del vilosofo, sprezza granndemente il corposet si ritrae da quello, & cerca di uiuere secondo se stessa. M. C. Non folamente Francesco, ma io la intendo ancora in questo modo Car.

Pilofofi i quanto al mondo sõ. morti

&non fen te.,

la anima. Difcorre me.

corpo .

Car. Ei mi piace che uoi non ui ingamiate, bor ditemi una altra cosa, non pensate uoi che la Iustizia, & la bontà, sieno da per loro Stelle alcuna cofa ? Fr. O chi ne stà u dubbio? Car. Chi è di uoi che con gli occhi, o pur mediante alcuno de gli altri sensi, babbia mai usduta o comprefa effa Iustizia, o bontà, o qual altro si sia simile bene? la fanità , la grandezza dello animo nostro, fappian noi quel che ella sia mediante alcun senso del corpo? Ir. Non ueramente. Car. Qualunche di noi adunque, si prepara a uolere comprendere sincerisfimamente con la mente, quel che egli cerca di conoscere, questo tale se auuicina alla cognizione di se steffo. Fr. Indubitatamente. Car. Q non internerrebbe questo a costui piu sinceramente, & meglio; ogni uol ta che con il discorso della meto, applicasse quello maggiormente potessi la anima a qual fi uoglia cofa? ne si seruiste del uedere, ò dello udire, o di alcuno altro senso nel discorrere ? ma solamente del discorso della meme secondo esa sua stessa, sincera, o pura Natura? Percioche a questo modo cercando di trouare il uero, lo conseguirebbe senza dubbio interamente, separata la anima dalla operazione de gli occhi o de gli glio fi fac orecchi, & per dire in brene, da tutte le altre parti del corpo; come quelle che sono attenate a perturbare come fanno sempre la anima, ne permettono che ella possa confeguire la nerità & la prudenzia. M. C. Troppo dice il uero il noftro Carlo Francesto mio,conciosia che il corpo e cagione, di innumerabili impedimenti, quanto al confeguire quel che fi è dettomediante il necessario untrimento di che ba di bisogno per man tenersi. Di poi le infinite paffioni che di qui nascono, ci impediscono grandiffimamente la uia della cognizione della verità, o della Prudenzia : percioche il corpo si empie di desiderij, di amori, di piace- impeai-scono la ri, di timori , & di molte & diuerfe falfe immagini del uero o del be- conteplane ; talche certamente fi può dire, che egli non ci arrecchi altro che tione. impedimenti; attefo che egli non e cofa alcuna, che ci defti, o inciti alle guerre, a le fedizioni, alle contefe, a le inimicizie, più che il corpo, per le sue dinerse noglie ; percioche tutte le cose che si fanno, si fanno per il defiderio de danari, i quali fiamo confiretti defiderare per rifpetto & fer mizio del corpo, che fono quelle cofe che ci ritraggono da gli study della Filosofia. La ultima et la piu importante cosa, e che se pure ci sforziamo alcuna uolta astrattim parte da esfo, et da gli impedimenti preallegati, ad applicare lo animo ad alcuna conteplazione, cercando di inuefligare (Corpo alcuna cofa;egli quasi come carcere della unima, la viene offuseata,et fi ua opponendo per succoset cumultuariamente la mette sutta fottofopra. Er quafi battendola il più delle nolse la rende attonica, et la fife dire fi può

DISTIONC comemecia.

· 75

'Cofe che

Carcere dell'anima .

T 3



Contépla tione in Aftiatto.

può Stolida.talche impedita da questo ostacolo non puo difoernere il ne ro-Et il fatto o la esperienzia chiaramete ci dimostra, che se alcuna uol ta noi desideriamo di considerare puramente, & sinceramente la ueri tà di alcuna qual si noglia cusa, non lo possiamo farc ne meglio, ne piufacilmente, che quando astraghiamo la fantasia nostra da il cor. po; & noltiamo la anima a penfare folamente a quella stessa cosa che poi cerchiamo di contemplare, o di sapere ; & consideriamo alla Stefsa cofa sola con la anima, or non con parse alcuna, per quanso però si può, del corpo; & allhora ottenghiamo quel tanto che cerchamo, quando cosi faccendo, siamo ueri amazori di quella cosa, della quale noi facciamo professione . cioè della Fi'osofia , o dello amore della Pru dentia, & del nero. Et questo interamente ci nerra fatto, quando Motto il faremo morti, come ci detta la ragione ; perche effa anima fciolta allbora del corpo, non bava impedimento alcunoche ella non possa libera scorrere con il suo difeorso, & conoscere quel che e il nero. Car. Et per queste ragioni mentre che noi niuiamo, ci aunicineremo à la uera cognizione delle cose, allbora, che uiueremo in maniera che questa anima nostra babbia con il corpo manco commerzio che ella può or quando che ella communicherà (eco quanto manco cose sara possibile, o quelle folamente delle quali faremo costretti dalla neceffità; quar dandola da la ontagione di effo corpo, fino a tanto, che a Dio piac. cia di liberarnela. Et in questa guifa puri, sciolti, & liberi da la sciocohezza, e uogliamo dire pazzia del corpo, come è ragionenole, feremo noi giustemente fuori del numere del Vidgo , & forfe non minimi tenuti infras Filofofi, & cofe purificati da quanto fi è discorso, conosceremo per quanto ci è concesso, dapernoi stessi, forseessauerita, or purità delle cofe; laquale dagli buomini impuri, Ginuel si se dire si puo nel fange, non e conosciuta. Che sono quelle cose Francescomio che io credo che si aspettino a coloro, che sono defiderosi di conescere la verità. Fr. 10 sono della oppenione nostra. Car. Se la cofa Hà cofe, coloro che fi aunicinano o la morte, come al profente interniene a me , banno da hauere una grandisfima speranza, di confeguire presto , & largbifunamente, la doue effi fi troueranno, quel la flessa cofa, dietro alla quale mella passata mita, ( come horamai posso quasi dire to, tanto son uitino a l'altra banno tanto travagliato, or con tanta diligentia fi fono affaticati. A questo paffaggio dal la una alla altra mita, no io certo allegriffimamente, & con tanta fperanza, che boramai, la bo convertita m certezza, per effer quella eserna er innortale ; done questa prefente e momentanea & caduca; Ć 4

corpo la anima co teplera& discorre. ra liberamante.

& a questa resoluzione migiono grandemente, il leggere molti & moltvanni fono, la allegressa che prese Catone, guando si riscontro nella cagione & nella occasione, portali da Dio della morte. ma non manco la letizia che ne prese Socrate, certi l'uno Or lo altro della al tra eterna uita, lasciando indietro una innumerabile quantità, di buo mini forti & uirtuosi, che secondo la nostra Relligione, son corfi mediante il martirio uolumary a la morte. O Dio bucno quanto allegramente, chiunque e fanio, douerrebbe fare questo pasaggio?et della caquanto yli debbono effer cari quegli ultimi & piunicini giorni ,ne qua gion porlifi appressa ad essa mortespoi che celisa certo, di hauersi a partire da cante & fi ofcure tenebre, per falire a cofi chiara & eterna luce, quanto & qualt e quella de Beatif Et se come dise Platone, turta la nita del Filosofo, non e altro che il pensamento Gril contempla mento della morte; non è ella una cosa da ridere, che noi babbiamo a temere, o ad hauere paura, o per male quando eici appressa quel la coja, dietro alla quale noi in tutta questa mortal uita andauano? Fr. Veramente cipare da ridersene Car. Coloro che sono ueri Filoso veri vanfi uanno dietro a la morse, ne di lei giamai si spauentano; percioche fprezzando questi tali, per tutti i loro affari il corpo, & ingegnando alla mosfi di hanere la anima libera, & sciolta, nel suo nero, & proprio ef- te. fere; non farebbe ella una grande abufione, fe quando efformonanos o cadde loro quella cofa che esi uanno cercando, eglino se ne spauentaffero, ola haueffero per male? Fr: Voimi perfuadete tanto con le nostre ragioni, che io comincerò a credere, che la Morte non pnre, non fia male alcuno a chi uiue, ma che no gli accaggia cofa alcuna in questa usta mortale, migliore, che effa morte; poiche quando pafferemo alla altra uita, o diventeremo fimili a Dio, o andremo ad abitare con i boati alla prefenzia di effo Dio. Car. Bi non fi puo fa re comparazione, Francesco mio dalla infelicita della misera nita pre Yente, a la giocondità della altra futura Beata; ma ditemi di grazia coloro che dicono che il fomo e parente, o inmagine della morte,pof-Jono effi dir meglio? Fr. Come? Car. Qual giocondita gustiamo noi maggiore, che quella che ci accade quando quietamente fenza fogni, Sonno e: simulacri, o altre cofe finili, spauentose, o terribili, pasiamo in giocodo... questa nita una delle nostre nottienessina certamente, olsre a che fe ad alcuno anniene; ilche a me e accaduto spesso, che la anima allbora sciolta, da tutti i trauagli, fastidij, miserie, affanni, & impedimenti del corpo trascorra liberà a contemplare le cose celesti & diuja ne, or fidiletti or fi quieti in quelle; o infelice notte, ma feliciffima neramente.

Catone fe allegro della cagion portali-della morte. Socrate fi allegro tali della morte Platone & luzopinióc de la morte.:

76

no dietro

Sonno, è requiedel

Scioglie-

la anima

Morte.

uishme .

dine di

neramente quella quando a me auerra che mi arrechi quella dolce 🔗 bramata quiete Gripofo eterno. Che fe il fonno come e uero fu dato a le fatiche gli huomini per ricreazione, quiete, Gripofo, delle paffate fatiches qual farà mai maggiore ricreazione, piu dolce quiece, o piu giocondo ripojo, che quello di quella notte nella quale addormentato il corpo per fempre, non mi baro piu a risuegliare a trauagli di questa uita? o dolse Nosse, o foaniffima morte; mache dico io morte? che douerrei dire ficuriffima uitas che bene ammazzò la morte ueramente colui che nenuto in terta per la falute nostra dallo alto Cielo, tante & tante uol te mostro chiaramente che egli era la morte della Morte; & rifuegliando quegli, che gli buomini teneuano per morti fece loro chiara mente conoscere che quei tali non erano morti, ma dorminano: G con lo efempio fuo ne mostro quale douenamo hauer uita, che farebbe eterna; ogni uolia che ingrazia fus ci partiffimo da guesta mométo del mentanea. Et norremo Francesco mio con falfo titolo chiamare que sto scioglimento o separamento della anima dal corpo, per il dal corpo quale douiamo banere una uita quietà, tranquiila, sercna, 🐲 non fi dee eterna, con falso titolo dico chiamarlo Morte? dellaquale che si spa . chiamare uenta non e uer smente Sanio; atte/o che questo pasazgio o uogliamole pur chiamar Morte, cuna delle necessita della Ratura, la guale fempre continouamente ci foprafla, mediante una grandiffima or infini ta moltitudine di accidenti, ne ci e mai troppo lontana mediante la bre. nisima breuità della uita nostra. M. C. Sineramente, che noi altri Mortali non babbiamo cofa, che lunga fia, che fe noi uoleß mo Cofe mor rali só bie comparare la lunghisima eta di qual fi noglia uecebisimo, a la ciernita, sarebbe come far comparazione del piu minimo granelluzzo di Rena, alla mfinita grandezza di questa macchina del Mondo. Car. Se noi framo adunque pecefficati di andare ( come in vero framo) da que Stauita a la altra, non folamente fono dauero feiocchi goloro che mal nolentieri fanno questo passagio, ma sono contrary & inimici, & fi contrappongo a la nolonta er a lo ordine di colui che gli ha creati ; il che è proprio difetto & errore di ingratitudine; la gual cofa non piac-ContrapperGalor cia a Dio che mai caschi nello animo mio, dunque jo mi contraporro al nolere di chi mi bà dato lo effere ? dunque io farà ingrato uerfo, colui, Dioeigra che mi hà data la anima? dunque io uorro come animale bruto prezza titudine. re piuil corpo che e mortale or caduco, che la effenzia fpiritale mia, per eui io conofeo il bene dal male, & la quale io credo che fia eterna? ebe mi gionera adunque lo effere stato fatto da lui buomo ? cbe utilità canerò io dal discorso & dallo intelletto che egli sua merce, & non per merito

#### . 77

merito alcun mio mi ba dato e non piaceia a Dio questo giamai, che mi terres ben di effer piu di qual si uoglia animale bruto, in felice, la uita ci, e data da Dio con la conditione della morte, & è certo cofa da stolti il temerne, perche temere si dee delle cose dubie: & non delle certe, che si debbono aspettare : pero ci dobbiamo preparare ad aspettar la morte, quando piacerà a Dio, perche meffuno fi puo dolere di tron: narsi in quella condizione che è uniuersale a tutti. chi non unol morire doueua non uoler ninere. Ma o Dio buono con quanta allegrezza, con quanta giocondità, & con quanta auidità corrò io a questo passaggio? doue oltre alla contemplazione delle cose uere, eterne, stabili, so penjo, o amici Carissimi di bauere presto a gustare una dolcezza una, foauità, una giocondità tale, che per fouerchia allegrezza io non s d ne posso esprimerla. Fr. Deb Carlo mio fateci partecipi di questa uostra Beatitudine, o contentezza.. Car. Non farà Francesco mio una Beatitudine & una giocondità infra le altre in ennarrabile la mia, quando io mi trouerro nella Celeste Patria, & che io di nuouo mi goderò la dolcezza la dottrina, & la amoreuolezza del Nostro M. Francejco Verino? & di molti altri che noi di qua babbiamo conosciuti : ma quale si potra comparare a la mia giocondisa ? quando ( per non parlare de forestieri che sono infiniti)io mi trouerro effettualmente a godere la Magnanimità del Magnifico Lorenzo de Medici, tan Lorenzo to uirtuofo, & dot neo da Dio di tanto giudizio, che come fuo Mini-, vecchio ftro fu dato da lui non folo alla Patria nostra, ma a tutta Italia, anzi. ardiro di dire a tutti i Cristiani, come arbitro de Principi del mondo, per autore della Publica pace, & quiete della Cristianità? Non sard infinito il piacere mio, se io uedrò, come uedrò ueramente il gran Cofimo suo, lieto delle sue tante, & si grandi Magnificenzie, & della fua tanta & ineffabile pietd , & degno veramente di quel raro & ho- de Medici noratisfimo titolo datoli das nostri ansichi di PADRE DELLA Padre del PATRIA? Non farà infinita ancora la contentezza mia, quando iouedro M. Farinata de gli Vberti, ilquale ancorche Esule, porto Farinata non di meno tanto amore alla Patria sua or nostra, che ella solamente e de gli Vin piede mediarte la Bontà, la uirtù, la amoreuolezza, & la grandezza dello animo suo i non mi sard egli carisimo il nedere che egli quanto alla fortezza & grandezza dello unimo giostri al pari della Generosità di Casare i quanto a la Prudenzia con i Fabij ? quanto a la affezzione uerso la Città sua con M. Tullio. con Catone & con quale altro fi uoglia buono & ottimo Cittadino Romano ? Che inestimobile Filippo allegrezza farà la mia quando io uedro Filippo Spano ornato di tanta Lionardo difciplina militare che Lionardo bruno nostro historiografo dicena, che bruno. egli.

M.France fco Verino.

de Medici

Cofimo la Patria.

berti,

Sp200.

Bonaguifa della preffa. Federigo folchi. Gio.deMe dici.

Strozzi Capponi Voaldini Altouiti.

Marhilio

Leon batilta Albertie

1.1

egli non haueua mai bauuto da Cefare fino a tempi fuoi , non pure alcuno che li bauesse posto piede innanzi, ma che di gran lunga quanto alle armi se li auuicinassi? Ma che diròio di Bonaguisa dalla Pressa? che. di Federigo Folchi ? con i tre frategli & otto nipoti ? che della Celerità, della diligenzia, della accuratezza, della fortezza dello animo in nitta del Caualiere Giouanni de Medici; nello entrare, aprendusi ta uia con il ferro & passando per mezzo gli inimici nella Scarperia, & liberarla dallo affedio ? ma che uo io annouerandoui tanti & tali che fe io ue'li uoleffi raccontar parte non che tutti , non darei mai fine a questo ragionamento ? perche de gli Strozzi, de Capponi, de gli Vbaldini, de gli Altoniti, e d'altre famiglie affai, sene fono stati infinisi, che per uia del configlio, & delle Armi fono faliti alla Celeste Patria. Et se io uolessi anco ridurui alla memoria quegli che seguendo gli Studij 👉 le difcipline io tronerrò faliti in quel luogo , farei fenzu dubbio troppo lungo : Ma per dire breuemente , non uolete uoi Francefco mio che quando io ui nedrò il nostro M. Marsilio sicino, che io non mi rallegri grandemente ? di uedere in un de nostri Cittadini, tanta dottrina? & tanta & si rara bontd ? Et uoi M. Cosimo quando io vedrò iluofiro diligentifimo, accuratifimo, & giudiciofiffimo Leonbatifia Alberti, non pensate uoi che per amor uostra & suo, io non seuta una, inestimabile allegrezza ? Volete noi che io gli dica forfe cofa alcuna per noi, infino a tamo che noi tarderete a nenire lastù ancor noi? Ma egli è tempo horamai di impor fine a questo ragionamento, che io negho comparire i lumi, ne uoglio che uene habbiate a ire di notte. Fr. Per mia fe sia pur buio a sua posta, che uoi ci hauete hoggi aperto si chiaro sole, che 10 non temo piu di Notte. M.C. Cediamo boramai alla uoglia di Carlo, & diamo luogo a la Lucrezia fua donna, che io weggo che uiene in quà con i rimedy ordinati da i Medici per la cura del corpo di quello, & pigliamo da lui licenzia. Car. Andate che Dio ni accompagni, & se questi ultimi miei ragionamenti ui fono statidolci 🕁 cari, teneteli a mente, che ni ho fatti partecipi del maggiore Teforo che io habbia mai pro- ·· nato in que-: fla prefente · Wite, As

Dia?

IL

FINE.

#### OCCOR RRORI S E NELLA STAMPA.

- A car. 1,b, verfi xxix, maro , leggi muniftero .
- 11.b, verfi vij.quafi, leg. quali.
- 18. a, verft xx vij, feruille il , leg. feruille per il
- 19.1, verfi xxxvij.ello, leg.ella
- 19.b, verfi xxxv ij. Francesco, leg. Iacopo 30.b, verfi if. Ellena, leg. Bccellentia
- 14. b, verfi zviij. amorzerebbono, leggi amorzerebbe
- 16.2, verfi xxxix, impetralsi, leg. interpetraísi
- 16.b, verfi xxxvif.di quini poi cene, leg. di quiai uiene
- 11.b, verfi xx.dunchi, leg. dunche
- 23.2, verf.j.occhi chi, leg. ochi
- 23.b, verfi vij.fatto, leg.ftato
- 24.2, verfi xxxj.interra, leg intera
- 3 .b, verfi xxxix.delle,leg.le
- 25.2, verfi x.lantita, leg. altra veftita
- 35.a, verfi xj.tefta alzaua, leg.tefta che alzaba
- 26.b, verß xxviif.fu mmo, leg.fomma
- 30.2, verfi xx lin.& allo,leg.& dal figliuo lo voi ci hauere addorre di fopra infinite autoritadi quanto allo
- 30.a, verli xxxiiij.penzch leg. pictzop
- 30.b, verfi xlij.fi miniftrano, leg. fi nutri. **fcono**
- gi.a, verfi x vj.mondo quello, leg. mondo, . 73.a, verfo i.inten intende, leg.intende dice che Platone chiama del mondo
- gi.b, verfi ij. ladornauano, leg. l'adorauano
- \$1.b, verfi xxxvj. che vaa voce, leg. che e vna
- 22.b. verfi xxx.e noftri.leg.i noftri \$3.2, verl.xxxiiij.reftmuffe,leg.reftituifce 31,b, verf x vj.ci, leg.f

- 40.2, verfixxvii.giorni, leg. Gironi
- \$1.b, verfi j. floccamente, leggi fciocca. mente
- 56.2, verfi iii.qualli, leg.quelli
- 56. b, verfi j. paffeggiando , leggi pafteg. giando
- 57.b, verft xl.molti che molti, leggi molti & molti
- 58.b, verfi xivi, homo coff, leg. homo per coli
- 60, a, verfi x vii. accettandole le, leg, accettando ie
- 61.a, vera ii.i numesi, leg.in numeri
- 61.b, verü iiii.vendoulii, teg. vinendonia
- 61.b, vetfi vil. Citta in Cipro, leg. Cittin a Cipro
- 61.b, verfi viii.Lidria, leg.Lidia
- 65.a, verfi xxvii.cene, leg.ceno
- 65.2. verfi vii. Tenicio, leg. Fenicio
- 67.a, verfi xxvn.de, leg.che 67.a, verfi xxxiii.guidat, leg.giudicat
- 63.a, versi xiii, huomore, leg. humori
- 68,b, verfi xxij.ci non, leg.non ci
- 69.2, versi i. muoue, ne la, leg. muoue ma non veggiamo pero effo motore o ange lo, ne la fustantia fua ancora
- 65.b, verfi v.gli, leg.in
- 71.2, verfi xxix, ella confidera, leg.ella fl confidera
- 73.b, verfi vII. virtu, leg. vita
- 74.b, verfi xxxvi.fi rittouaua, leggi fi ti, (roul
- 75.2. verfi xii.quello.leg.quanto
- 76.a. verfi xxii.cadde.leg.accade 76.a, verli xl.infelice, leg.felice
- 76.b. verfi x vui.che.leg.chi.

