

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

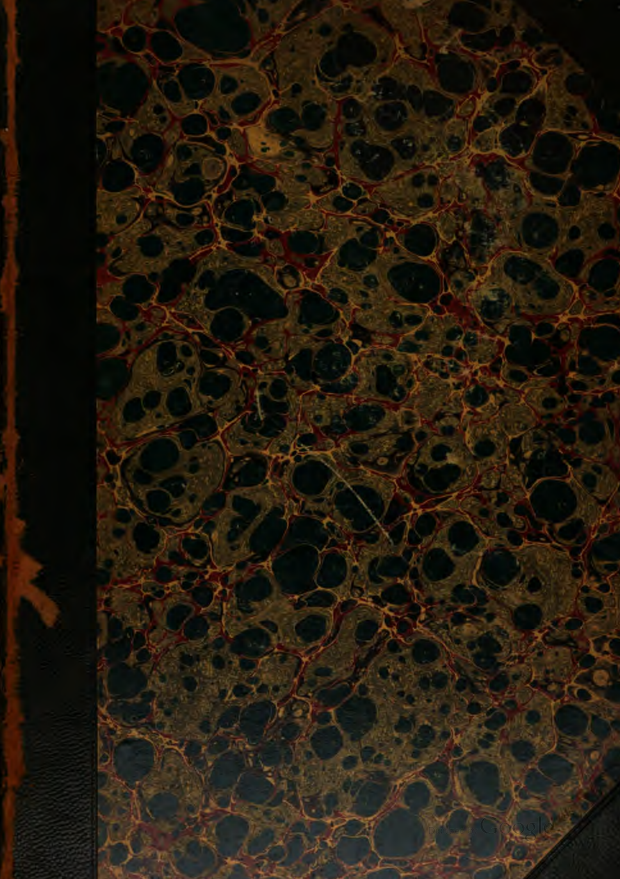
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

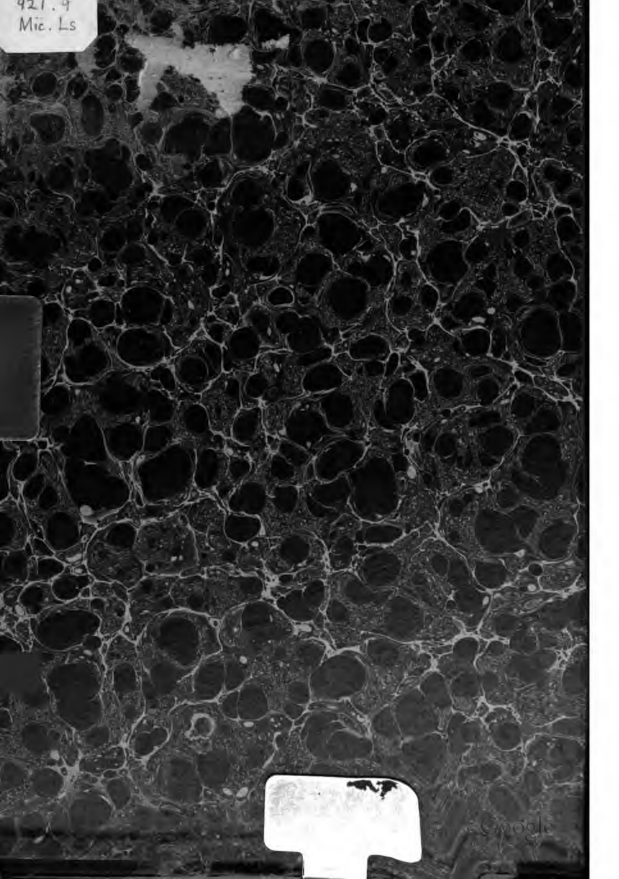
We also ask that you:

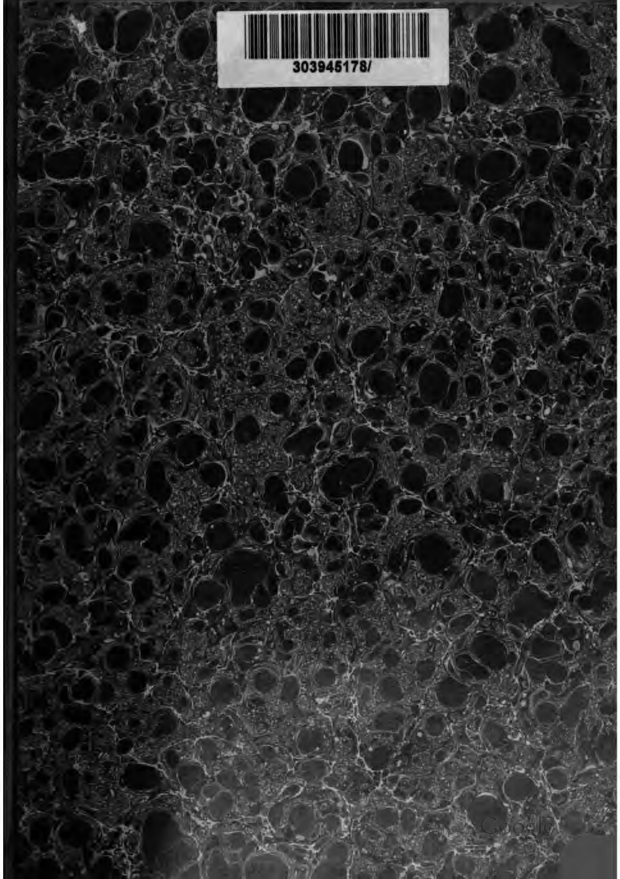
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







## Ulrich Thieme.

## RAFFAEL UND MICHELANGELO.

ERSTER BAND.

BIS ZUM TODE JULIUS II.

# RAFFAEL

UND

# MICHELANGELO

VON

### ANTON SPRINGER.

MIT ILLUSTRATIONEN.

ZWEITE VERBESSERTE AUFLAGE.

ERSTER BAND.

BIS ZUM TODE JULIUS II.



LEIPZIG VERLAG VON E. A. SEEMANN 1883.



Alle Rechte vorbehalten.



Druck von Fischer & Wittig in Leipzig.

Papier von Ferd. Flinsch in Leipzig.

### Vorrede zur ersten Auflage.

Auch die Wissenschaft liebt zuweilen zu träumen und begehrt von Zeit zu Zeit die Hilfe der befreundeten Phantasie für die Bilder, in welchen sie die von ihr geahnte Welt schildert oder mit lockenden Zügen die eigene wünschenswerthe Gestalt zeichnet. Grossartige Träume der Naturwissenschaft ergänzen die wache Erkenntnis und gewähren freigebig, was diese vielfach versagt. Sie lassen in unendliche Tiefen der geschaffenen Welt blicken und erzählen uns von dem Grunde der Dinge und dem Ziele des Daseins. Einen so kühnen Aufschwung wagt die historische Phantasie nicht. Seitdem Naturforscher mit Vorliebe philosophiren, werben Historiker desto eifriger um den Ruhm exacter Forschung. Doch verzichtet die historische Wissenschaft desshalb nicht vollständig auf das Entwerfen von Phantasiebildern: nur wählt sie zum Gegenstande derselben ihr eigenes ideales Wesen. Sie träumt von künftigen Zeiten, in welchen alle Mühsal erwägender kritischer Forschung beendigt, jeder wichtige Zweifel gelöft, jede Ungewissheit über das vergangene Leben gehoben sein wird. Die Erzählung umkleidet dann ein reizender naiver Schein, die Ereignisse werden einfach, klar und durchsichtig, so wie sich dieselben entwickelt haben müssen, geschildert, die ganze Wahrheit, von keinen kritischen Grübeleien belastet, lebendig, in verklärter Form, mit dramatischer Wirkung ausgesprochen. Dieses Ideal der Geschichtsschreibung, ihren Anfängen nicht unähnlich, nur dass jetzt mit künstlerischen Mitteln erreicht wird, was damals in unmittelbar naiver Weise geschah, steht noch in weiter Ferne. Die richtige Feststellung des Inhaltes, die kritische Forschung nehmen gegenwärtig die Kräfte des Historikers vorwiegend in Anspruch. Auch in dieser Schrift musste kritischen Erörterungen noch ein weiter Raum gegönnt werden, in der stillen Hoffnung, dass sie wenigstens in einzelnen Fällen zu einer sicheren Entscheidung führten und späteren Schriftstellern ihre Wiederholung erspart bleibt.

Verwehren innere sachliche Gründe, das Ideal einer historischen Erzählung schon jetzt rein zu verkörpern, so stellen sich äusere Rücksichten dem besonderen Ziele hemmend in den Weg, welches allen Künstlerbiographen vorschwebt, namentlich aber von dem Biographen Raffael's verfolgt werden soll. Wie ganz anders hell wird vielleicht schon dem nächsten Geschlechte Raffael's künstlerische Persönlichkeit entgegentreten! Nicht das Wort wie jetzt, sondern das Bild wird bei seiner Schilderung die Hauptrolle spielen, den illustrirten Text ein Bilderatlas mit begleitendem Texte ersetzen. Wäre es möglich gewesen, zunächst für jeden Abschnitt in Raffael's Entwickelung alle freien Studien, welche seine Richtung und seine Ziele offenbaren, zusammenzustellen, sodann die in die rechte Reihe und Ordnung gebrachten Werke stets in ihrem organischen Wachsthum von der ersten flüchtigen Skizze bis zur Vollendung vor die Augen zu bringen, wie viel reicher und tiefer würde sich die Erkenntniss seiner künstlerischen Natur gestalten, wie viel deutlicher der ganze Entwickelungsprocess erscheinen! Zur Stunde muss auf die vollständige Durchführung dieses Planes noch verzichtet werden. Die reproducirenden Künste und Fertigkeiten haben nach mehreren Seiten hin einen höheren Grad der Ausbildung zu erringen, ehe der Kunsthistoriker in ihren Werken den besten Ausdruck seiner Gedanken und die sicherste Bestätigung seines Urtheiles findet. Finden wird er sie einmal. Dafür bürgt der Weg, welchen die Kunstgeschichte bisher eingeschlagen.

Ein Vierteljahrhundert ist gerade vergangen, seitdem ich meine Studien über die großen Meister Italiens auch Anderen mitzutheilen ansing. Meine erste öffentliche Vorlesung an der Bonner Universität war Raffael gewidmet, ihr folgte bald die monographische Schilderung Michelangelo's. Wie dürstig war es damals noch mit dem Anschauungsapparate bestellt, wie schwierig die Lösung der Aufgabe, die Zuhörer aus dem ästhetischen Vorstellungskreise in die historische Gedankenwelt hinüberzuleiten! Die Vorsührung der Abbildungen vollendeter Werke, die genaue, auf dem Studium der Originale (nur die Madrider und Petersburger Sammlungen kenne ich auch jetzt noch nicht aus eigener Anschauung) beruhende Beschreibung derselben genügten dazu nicht. Man lernte den Stil, die Frucht der Entwickelung und die zur Fertigkeit ausgebildeten Eigenschaften des Meisters kennen, aber nicht die Gesetze begreifen, welche seine persönliche Entwickelung bedingten und der Entstehung der Einzelwerke vorstehen. Erst als der unendlich reiche Schatz von Hand-

zeichnungen und Skizzen, bis dahin in den Sammlungen vergraben und schwer zugänglich, durch die Photographie gehoben wurde, konnte die historisch-genetische Methode nachdrücklich betont und der Kunstgeschichte eine tiesere wissenschaftliche Grundlage gegeben werden. Aehnlich wie der Gebrauch des Mikroskops die äusserliche Naturbeschreibung in eine organische Naturgeschichte verwandelte, so hat das Heranziehen der Handzeichnungen zum Studium der neueren Kunstgeschichte erst erfüllt, was der Namen verheist, und die letztere zu einer wahrhaft historischen Disciplin erhoben.

Die Frage, aus welchen Gründen die wissenschaftliche Ausnützung der Handzeichnungen früher nicht stattfand, da diese doch nicht in unseren Tagen entdeckt wurden, ist leicht beantwortet. Möglichkeit gegeben sein, die Handzeichnungen in jedem Augenblicke zur Hand zu haben, sie stets vergleichen und unter den verschiedensten Gesichtspunkten immer wieder neu ordnen zu können. Dann erst lassen sie sich für den wissenschaftlichen Dienst verwenden. Diese Möglichkeit gewähren aber erst die Facsimiledrucke der Photographie. Ein erlauchter Fürst, gleich hoch stehend und unvergesslich durch seine politischen Tugenden wie durch seine Kunstliebe und Kunstpflege, faste der Erste den Gedanken, die kunsthistorischen Studien auf diese neuen Hilfsmittel zu gründen und führte ihn in glänzendster Weise aus. Prinz Albert von England liess in der Bibliothek zu Windsor das ganze Werk Raffael's in Kupferstichen und Photographien, wohl geordnet, jedes Gemälde von den dazu gehörigen Skizzen und Studien begleitet, aufstellen und schuf auf diese Art ein unvergleichlich treues und vollständiges Bild von Raffael's Wirksamkeit und Entwickelung. Nach diesem Muster musste jeder Kunsthistoriker fortan sich richten, auf diesem Wege weiter zu schreiten versuchen. So habe ich es lange Jahre in meinen Vorlesungen gethan, und ohne Zagen spreche ich jetzt die gleichen Ueberzeugungen auch in literarischer Form aus. Kein Zweifel, dass die von mir empfohlene Methode und der von mir eingeschlagene Weg zum Ziele führen; fraglich kann nur sein, ob ich auch stets den rechten Weg gesehen und dauernd verfolgt habe. Dieses mögen die Stimmen Berufener entscheiden.

Leipzig, im August 1878.

Anton Springer.



### Vorrede zur zweiten Auflage.

Die Verbesserungen der neuen Auflage beziehen sich sowohl auf die äussere Form wie auf den inneren Gehalt des Buches. Die Ausgabe in zwei Octavbänden an Stelle des früheren Quartbandes erhöht die Bequemlichkeit des Gebrauches. Mehrere Illustrationen wurden zugefügt, um die Entwickelung der beiden Meister und das organische Wachsthum ihrer Werke dem Leser noch deutlicher vor die Augen zu führen. Auf die reisen Früchte des in den letzten fünf Jahren besonders lebhasten Raffaelstudiums — die Michelangeloforschung scheint vorläusig bei einem Ruhepunkte angelangt zu sein — wurde natürlich bei der wiederholten Durchsicht des Buches sorgfältigste Rücksicht genommen. Die meisten Veränderungen trasen den kritischen Anhang. Die kurzen bibliographischen Notizen und Quellenangaben fanden im Texte unter dem Striche Platz, nur die größeren Anmerkungen und Excurse blieben am Schlusse eines jeden Bandes zusammengestellt.

Von einzelnen Stimmen wurde die Frage aufgeworfen, ob das Zusammenfassen des Lebens und der Thätigkeit Michelangelo's und Raffaei's innerlich begründet sei und nicht auf äusseren zufälligen Umständen beruhe? Schiller schrieb einmal an Süvern: »Die Schönheit ist für ein glückliches Geschlecht, aber ein unglückliches muss man erhaben zu rühren suchen.« Italien im sechzehnten Jahrhunderte war Beides, darum besasses Raffael und Michelangelo. Wie das Glück der Renaissance nicht von ihrem Unglück zu trennen ist, so lassen sich auch die beiden Meister nicht scheiden. Sie gehören zusammen, und erst wenn man sie gemeinsam betrachtet, erkennt man vollkommen ihre Stellung und Bedeutung in der Geschichte des italienischen Volkes.

Leipzig, 28. März 1883.

Anton Springer.





I.

### Michelangelo's Jugend.



wei mächtige Gestalten bewachen den Eingang und Ausgang der florentiner Geschichte im fünszehnten Jahrhundert: Cosimo de' Medici und Girolamo Savonarola. In Cosimo de' Medici begrüßen wir den klugen Geist, der den Zauberspruch errieth und besas, die Renaissance in Florenz zu

frischem Leben zu erwecken. Der Zauberspruch lautete: Bücher, Bauten und Bilder. Der Mönch von San Marco aber, heute Volksherrscher, morgen Pöbelspott, träumerisch von der Welt abgewendet und dennoch eisrigstes Parteihaupt, bedeutet den Abbruch des alten Florenz, den nahen Verfall seiner heiteren Freiheit, seiner sittlichen Kraft, seines künstlerischen Glanzes. Die Nachwelt hat die Verdienste des einen, die Schuld des anderen übertrieben. Lange ehe der alte Cosimo zum höchsten Ansehen in der Gemeinde gelangt war, reihte sich Florenz den mächtigsten Staaten Italiens an, überragte es alle an Reichthum, gewerblichem Fleis

Springer, Raffael und Michelangelo. I.

Digitized by Google

und eifriger Pflege der Künste. Das goldene Zeitalter von Florenz beginnt mit der Wiederkehr der Optimatenherrschaft unter der Leitung des Maso Albizzi, nachdem die blutgetauste demokratische Bewegung 1378 vollständig gescheitert war. Cosimo verstand es nur besser als die meisten Zeitgenossen, die idealen Kräfte seiner Heimath im Interesse der Hausmacht auszunützen und die Förderung des Gemeinwohles mit hohen Zinsen zu Gunsten des Familienruhmes zu belasten. Solche Klugheit war nicht die Sache Savonarola's. Die herbe Strenge, mit welcher er gegen das tolle Carnevalstreiben, gegen Mummenschanz und andere Eitelkeiten des Lebens kämpfte, ließ die Meinung aufkommen; als wäre er jeder Lebensfreude, jeder poetischen Empfindung abhold. Von der Anklage des Kunsthasses muss der kühne Reformator freigesprochen werden. Doch bleibt die Thatsache aufrecht, dass seit seinem Austreten der Glanz des alten Florenz zu bleichen beginnt. Die Florentiner glaubten sich noch eine Zeit lang frei, weil sie sich in steter Aufregung befanden, aber bereits klopfte das unerbittliche Schicksal an die Pforten, um schließlich eine große Republik in ein kleines Fürstenthum zu verwandeln. Jahre 1490 legte Domenico Ghirlandajo die letzte Hand an den Frescoschmuck im Chor der Kirche Sta. Maria Novella, das schönste Werk der florentiner Lokalkunst. Zum Andenken an dieses Ereigniss wurde eine Inschrift angebracht, welche das Jahr der Vollendung als die Zeit pries, in welcher die herrliche Stadt den Reichthum und Siegesruhm, die Fülle des Friedens und der Künste in vollstem Maasse genieße. Solches Lob konnte von keinem späteren Jahre mehr behauptet werden. Es fank der Reichthum, es winkte kein fröhlicher Sieg mehr, es liess auch die Kraft für große künstlerische Unternehmungen nach. Den wichtigsten, den unbedingt ersten Schauplatz der italienischen Kunst bildet fortan Rom.

Das Kunstvermögen Roms ist jedoch kein selbsterworbenes. Rom tritt im Anfange des sechzehnten Jahrhunderts nur die Erbschaft an, welche die florentiner Betriebsamkeit angesammelt hatte. Nach Rom ruft und lockt es unwiderstehlich alle Künstler; das römische Alterthum flöst ihnen wohl zunächst ehrfurchtsvolle Scheu ein, es lähmt aber nicht ihre Kräfte, spornt sie vielmehr zu höchster Anstrengung. Sie würden dennoch für die Lösung der neuen, ihnen in Rom auserlegten Ausgaben unzulänglich geblieben sein, wenn nicht die florentiner Schule ihre Fähigkeiten zur Meisterschaft entwickelt hätte. Denn Rom weckte wohl die Begeisterung und hob den Sinn, aber eine unmittelbare Kunsttradition besas es nicht. Ein Jahrtausend schob sich zwischen die Gegenwart und das von den Künstlern gepriesene Ideal. Diesem eine lebensvolle Gestalt zu verleihen, dazu bot nur die florentiner, von Geschlecht zu Geschlecht



stetig entwickelte Kunstübung die rechten Mittel und Wege. So wahrt sich Florenz seinen berechtigten Einfluss auch in der Zeit, in welcher es aufgehört hat, als die Hauptstadt nationaler Kunst gerühmt zu werden; erscheint es nicht mehr als der Mittelpunkt der letzteren, so bleibt es dennoch der Ausgangspunkt der römischen Kunstschöpfungen.

Die hundert Jahre, welche vergangen waren, seitdem Brunellesco und Ghiberti im Mitbewerbe um die Bronzethüre des Baptisteriums standen und Donatello seine von Leben strotzenden Gestalten für Or San Michele und den Dom bildete, hatten wundervolle Früchte getragen. Unter den Händen des Bildhauers gewannen die Figuren Sprache und packenden Ausdruck, steigerte sich der heitere Reiz der Kindernatur, die lockende Schönheit nackter Jünglingskörper, der edle Ernst kräftiger Männer und würdiger Greise zu bisher ungeahnter Wirkung. Die Kenntniss des menschlichen Leibes hatte die größten Fortschritte gemacht, das Verständniss richtiger und gefälliger Gewandung, welche den körperlichen Formen genau folgt, zugleich durch den freien Wurf das Auge erfreut, beinahe die Vollkommenheit erreicht; auch die kühnste Aufgabe des Bildhauers, il cavallo, das Reiterstandbild zählte nicht mehr zu den unerreichbaren Zielen. Und wie glänzend bewährte sich die Erzählungskunst der florentiner Plastiker! Sie mussten allerdings derfelben die hergebrachten Regeln des Reliefstils zum Opfer bringen und nachträglich noch nach Jahrhunderten von pedantischen Richtern herben Tadel darob erfahren. Welcher unbefangene Kunstfreund wollte aber es ihnen verargen, wenn sie im Vollgefühl des Schaffens nur dem einen Ziele, reiches Leben zu schildern, nachgehen? Sie haben so viel zu erzählen und wissen so gut und anmuthig zu erzählen und müßten auf diesen Vorzug vollständig verzichten, zeigten sie sich den alten Gesetzen des Reliefstiles gehorsam. Denn diese kennen keinen abgestuften Hintergrund, keine Perspective oder Verkürzungen, überhaupt nicht die Mannigfaltigkeit der Ansichten und ein liebevolles Ausmalen des Kleinen und Einzelnen.

Die florentinische Plastik des fünszehnten Jahrhunderts sügte nicht allein auf eigenem Gebiete Fortschritt zum Fortschritt, sie wurde auch der ersolgreiche Lehrer der Malerei. Von den Bildhauern geleitet, unterwarsen die Maler die Einzelgestalt der sorgfältigsten Prüfung, nicht allein in Bezug auf das rechte Maass und Verhältniss, sondern auch mit Rücksicht auf Rundung, Hebung durch Licht und Schatten, schärsere Gliederung der Formen. Die plastischen Studien genügten den Malern nicht. Um das Gerüste des menschlichen Baues zu ergründen, den Erscheinungen des wirklichen Lebens überhaupt nahe zu kommen und die Fähigkeit ihrer treuen Wiedergabe zu gewinnen, scheuten sie keine Mühe

und Arbeit; felbst die Furcht, durch Einseitigkeit zu übertreiben und an das Hässliche zu streifen, schreckte sie nicht ab. Lieber unschön als unwahr, war der Wahlspruch einer Reihe hervorragender Maler. So durften die florentiner Künstler am Ausgange des Jahrhunderts die vollkommene Herrschaft über die äussere Formenwelt behaupten. Und mehr noch als dieses. Während die einen die materiell-technischen Vorgänge bis zur Virtuosität auszubilden suchten, bemühten sich andere, das Recht der Phantasie an die malerischen Darstellungen sestzuhalten, den künstlerischen Gehalt der letzteren zu steigern. Noch bewahrte der aus der chriftlichen Vorzeit überlieferte Bilderinhalt seinen vollen Werth. Zu den Madonnen blickte andächtiger Sinn empor, aus den biblischen und legendarischen Geschichten zog noch die erbauliche Lehre ihre Nahrung. Trotzdem hätte den Maler allgemeiner Tadel getroffen, dessen Ansprüche nicht weiter gegangen wären, als die Frömmigkeit anzuregen. Der Glaube der alten Griechen, das Maass der höchsten Schönheit gebühre den höchsten Göttern, lebte auch bei den Italienern im fünfzehnten Jahrhunderte und band den Künstlern die Pflicht ein, bei der Bildung der religiösen Ideale ihre schöpferische Kraft zu offenbaren. Liebreiz und Anmuth umspielt die Gestalt der Madonna, Lust und Wonne athmen die Züge des Chriftkindes, fo dass auch die rein menschliche Empfindung bei dem Anblicke des Bildes erglüht. Den Marterschilderungen entzieht die milde Phantasie das Grauenhaste und nimmt formenbegeistert von ihnen gerne Anlass, der Schönheit nackter Körper zu huldigen. Ausgewählte Gestalten voll markigen Lebens führen die Thaten aus, von denen die heiligen Bücher erzählen. Den Helden der Handlung, deren ergreifender dramatischer Kern dem Auge blossgelegt ist, umsteht kein untergeordneter Haufe müßiger Figuren; auserlesene Gestalten, wirksam gruppirt, begleiten den Vorgang mit beweglicher Spannung, leiten die stürmische Leidenschaft der Hauptpersonen in die ruhige Empfindung über und lassen sie austönen in menschlicher Theilnahme. Der Chor der antiken Tragödie ist in ihnen wirkfam erstanden. Sonntagsmenschen, wie sie uns hier vorgeführt werden, verlangen, dass auch ihre Umgebung an einen Feiertag des Lebens erinnere. In der That prangen auch die Baulichkeiten des Hintergrundes im festlichen Schmucke, es blickt das Auge auf lachende Gefilde, weite fruchtbare Landschaften, schön geschwungene Berge. Und dennoch, so großen Genuss die Werke der Florentiner und der ihnen verwandten Maler auch bieten, scheiden wir von ihnen mit der Empfindung, dass sie das Höchste der Kunst nicht erreicht haben, eine weitere Entwickelung bis zum vollendeten Ideale noch immer als Aufgabe den Künstlern vorschwebte. Ihre Werke sind

nicht frei von einem erdigen Beigeschmacke. Zufällige Porträtzüge haften noch an den einzelnen Gestalten. Sie erscheinen wohl schmuck und prächtig, die Frauen anmuthig im Gesichte und zierlich in Geberden, die Männer voll Kraft und Stolz. Sagt uns nicht die mit Vorliebe geschilderte Frau mit dem Korbe auf dem Kopfe, das Gewand vom Winde an den Leib gedrückt und hinten gebauscht: Seht, wie stattlich die Formen, wie schön die Bewegung? Und die Jünglinge, in enganliegende Kleider gepresst, fo dass das Muskelspiel sichtbar ist, die nackten Figuren im Hintergrunde im wirklichen oder im Scheinkampfe begriffen, follen sie nicht die hohe Kunst des Malers beweisen? Es ist alles vortrefflich nach der Natur gearbeitet, es ist aber nicht die reine ideale Natur; alle wünschenswerthen Eigenschaften des Künstlers zeigen sich gereift und zur Vollkommenheit entfaltet; nur eine Eigenschaft wird vermist: die schöpferische Begabung, welche gleich einer elementaren Gewalt wirkt und den von ihr geschaffenen Gestalten den Schein nicht allein der Wirklichkeit, fondern auch der Nothwendigkeit verleiht. Wenn im Angesicht des Bildes auch nicht der leiseste Gedanke auftaucht, dass es sich noch anders darstellen ließe oder dass an die Stelle dieser Personen, jener Gruppen ebenso gut andere treten könnten, wenn aus demselben eine neue Welt leuchtet, so organisch gefügt, wie die wirkliche Welt, aber frei von allen Zuthaten des Werktagslebens, eine ideale und doch naive Welt, dann erst ahnt man die höchste Stufe der Entwickelung erreicht. Als größter Künstler wird aber der Mann begrüßt, dessen Gedanken so mächtig und kräftig sind, dass sie nur in eigenartigen Formen gefasst werden können, dessen Herrschaft über die Formen so unbedingt waltet, dass diese auch dann die Lebensfülle bewahren, wenn sie von der unmittelbaren Natürlichkeit und gewöhnlichen Wahrheit abweichen. Diese vollendete Kunst und diese künstlerische Meisterschaft erblickt nicht eine traumhafte Phantasie in unerreichbarer Ferne, sie wurden verkörpert und bestanden in ihrer ganzen blendenden Herrlichkeit. Raffael und Michelangelo haben diesen Idealen Leib und Leben gegeben. Raffael's Werken tritt die Person des Künstlers vollständig in den Hintergrund. Man athmet ihre Schönheit ein, man geniesst sie, aber fragt nicht nach ihrem Ursprunge. Von Ewigkeit scheint ihr Bestand zu zählen. Sie überraschen uns nicht. Denn jede andere Gestaltung weist der Blick als ganz unmöglich, ja undenkbar zurück. Die höchste innere Zweckmässigkeit offenbart sich in ihnen verkörpert. Michelangelo's Persönlichkeit wieder entfaltet eine fo überwältigende Kraft, dass die Welt, in welcher er sich spiegelt, als gleichberechtigt mit der wirklich irdischen angesehen und jeder Zweisel an der natürlichen Wahrheit seiner Gestalten durch die Anschauung ihres inneren Lebensseuers gebannt wird. Michelangelo und Raffael haben keine neue Grundrichtung der italienischen Kunst begonnen. Ihre Natur kehrt ungefähr und beiläusig bei einzelnen ihrer Kunstgenossen wieder, so das ein nothdürstiges Bild ihres Wirkens, eine Ahnung ihrer Ziele auch durch die Erkenntniss der letzteren gewonnen wird. Perugino, Fra Bartolommeo, Sodoma vereint lassen Raffael's Wesen errathen, Signorelli erinnert in Einzelheiten an Michelangelo.

Die Spitze der Entwickelung wäre aber abgebrochen, die Sonnenhöhe nicht erreicht, wenn auf Michelangelo's und Raffael's Thaten verzichtet werden müßte. Diese beiden Männer sind es auch, welche die Hauptstadt der italienischen Kunst von Florenz nach Rom verlegten und damit das Ende aller selbständigen Lokalstile herbeiriefen. nahmen aber noch ihren Ausgangspunkt von der florentiner Kunst. Von Raffael muss es erst bewiesen werden, da die gangbare Ueberlieserung auf die umbrische Herkunft das größte Gewicht legt. Wie innig Michelangelo's Kunst und auch Michelangelo's Leben mit den Schicksalen der florentiner Staatsgemeinde verknüpft ist, in welche widerspruchsvolle Lage er wiederholt dadurch gerieth, dass er dem Hause Medici zu Dank verpflichtet war und dennoch das ganze Geschlecht, die Verderber seiner Heimath, hassen muste, haben bereits die ältesten Biographen des Meisters, der Aretiner Giorgio Vasari, welcher 1550 zum ersten Male seines Lehrers Leben beschrieb, sowie Ascanio Condivi, der in seinem Buche über Michelangelo, 1553, Vafari's Nachrichten vielfach ergänzte und verbesserte, ausführlich erzählt.



Am 6. März 1475, an einem Montag, um die vierte Stunde vor Tagesanbruch wurde in Caprese, im oberen Tiberthale, dem Lodovico Aum. 1. di Leonardo Buonarroti Simoni ein Sohn geboren, welcher den Namen Michelangelo empfing. Der Vater verwaltete im Namen der Republik eine Richterstelle in Caprese und Chius; nach Ablauf der Amtszeit, welche nur sechs Monate dauerte, kehrte er wieder nach Florenz, der alten Heimath seiner Familie, zurück. Von dem alten Lodovico Buonarroti weis die Geschichte des Sohnes manches zu erzählen. Ein Handwerk, wie er einmal Lorenzo Medici ruhmredig bemerkte, hatte er niemals erlernt; er lebte von dem Ertrage der Güter, welche ihm seine Vorsahren hinterlassen hatten. Und da diese gar geringsügig waren und auch das Amt, welches ihm die Gunst Lorenzo Medici's verschafft hatte, eine Zollschreiberstelle, wenig eintrug, so blieb er zeitlebens dem Sohne zur Last. Doch vergas er niemals seine warme Sorge für des Sohnes Wohl zu

betonen. Die Erinnerung an die Mutter Francesca di Neri war schwerlich in Michelangelo lebendig, da sie bereits zwei Jahre nach seiner Geburt (1477) zweiundvierzigjährig (sie war fast neun Jahre älter als ihr Gatte gewesen) starb. Von der Stiesmutter, welche ihm der Vater 1485 gab, wird in keinem Briefe, so zahlreich sich dieselben erhalten haben, Er-Wahrscheinlich verschuldete es Kränklichkeit, dass wähnung gethan. nicht die Mutter selbst Michelangelo die erste Nahrung reichte, dieser vielmehr einer Steinmetzfrau in Settignano an die Brust gelegt wurde; daher er in späteren Jahren scherzte, er hätte seine Kunst mit der Ammenmilch eingesogen. Von einem natürlichen Drange unwiderstehlich getrieben, überwand Michelangelo den anfänglichen Widerstand des Vaters gegen die Wahl des Berufes mit leichter Mühe. Bereits im dreizehnten Ann. 2. Jahre, am 1. April 1488, trat er in die Werkstatt des Domenico und David Ghirlandajo als Lehrling ein. Die Lehrzeit follte drei Jahre dauern und der Vater dafür als Entgelt vierundzwanzig Gulden empfangen.\*) Das war nicht die einzige, noch weniger die wichtigste Werkstätte, welche Michelangelo besuchte. Wie das ganze jüngere Künstlergeschlecht, so pilgerte auch Michelangelo nach der Carmeliterkirche zu den Fresken Masaccio's. Die dritte Lehrstätte Michelangelo's und jedenfalls die einflussreichste war das Casino und der Garten der Medici bei San Marco. Hier hatte Lorenzo Medici Sculpturen und Kunftwerke mannigfacher Art, die im benachbarten Familienpalast keinen Platz hatten, aufgestellt undzum Aufseher der Sammlung den Erben und Schüler Donatello's, den alten Bertoldo, ernannt. Gar bald fanden sich lernbegierige Jünglinge ein, um Sinn und Auge an den zahlreichen Mustern alter und neuer Zeit auszubilden und die Hand unter der Leitung Bertoldo's zu üben. Ueber die Unterrichtsweise Bertoldo's und über das Maass seines persönlichen Einflusses sind wir nicht näher unterrichtet. Wahrscheinlich lehrte er Anm. 3. vorzugsweise die Kunst, die er selbst übte, die Sculptur, zumal da dieser Kunstzweig des frischen Nachwuchses sehr bedürftig war. Sicher ist, dass keine Schule jemals fo glänzende Erfolge erzielte, als der Garten von San Marco. Giovan Francesco Rustici, Francesco Granacci, Giuliano Bugiardini, Andrea San Savino, Pietro Torrigiano, endlich Michelangelo dankten dem Garten von San Marco ihre künstlerische Erziehung. derselbe zum Familienbesitze der Medici gehörte und Lorenzo mit unabläffiger Sorgfalt den guten Fortgang der Anstalt behütete, so entspann sich allmählich ein persönliches Verhältnis des Hauptes der Medici zu

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Vafari (ed. Sanfoni) VII, 138. Condivi bestreitet ausdrücklich Ghirlandajo's Einfluss auf Michelangelo.

den jugendlichen Künstlern, das engste zu Michelangelo, welcher im Palast Medici geradezu als Hausgenosse angesehen wurde.

Nur zu bald löste der Tod Lorenzo's (1492) dieses Band. Zwar wohnte Michelangelo auch zu Piero Medici's Zeiten im Palaste und zählte zu dem engeren Familiengefolge. Piero verstand es aber nicht, Freunde zu bewahren und Anhänger zu gewinnen. Er besass nur Diener. Die überfeinerte Erziehung, welche der Vater ihm angedeihen ließ, brachte grobe Früchte. Da war ihm in seinem Knabenalter von Polizian und den anderen Lehrern so viel von den Tugenden der Ahnen, ihrem Hochsinn, ihrer Großmuth und Humanität vorgeredet worden, dass er es kurzweiliger fand, durch rohe Sitten, gemeine Neigungen, hochfahrendes Wesen aufzufallen. Ein spanischer Schnellläufer war ihm gerade so viel werth wie Michelangelo. Kein Wunder, dass dieser sich seinem Gönner entfremdete, gerade so wie sich die Florentiner von der Familie im Hasse abgewendet hatten, und als er die Gefahr merkte, welche dem Haufe Medici drohte, auf die eigene Rettung bedacht war. Er wartete nicht den Volkssturm ab, welcher Piero Medici verjagte, sobald König Carl VIII. mit seinem Heere den Mauern von Florenz sich näherte. eines Hausgenossen, welchem Lorenzo im Traume warnend erschienen war, bestimmte ihn im Herbste 1494 zu plötzlicher Flucht. Die Ereignisse bestätigten die Richtigkeit dieses Entschlusses. Doch hatte ihn dabei ·nicht so sehr die ruhig verständige Ueberlegung geleitet, als vielmehr ein dunkler Drang erfasst, eine masslose Empfindung, die gar keinen anderen Gedanken aufkommen liefs, unwiderstehlich gepackt. Gar oft noch in feinem Leben wurde Michelangelo einer plötzlichen Seelenregung unterthan und von der Gewalt der Leidenschaft, die sich merkwürdiger Weise mit einer fast übermässig zarten Empfindung paarte, getroffen und fasste entscheidende Beschlüsse unter ihrer unmittelbaren Herrschaft. Diese unendliche Reizbarkeit wendete einzelne Augenblicke seines Lebens tragisch, sie verlieh aber seiner Phantasie und seiner Hand die Kraft, jene überwältigenden Gestalten zu schaffen, welche gleichfalls von einem einzigen inneren Impulse gewaltsam getrieben erscheinen. Er zahlte die künstlerische Meisterschaft mit menschlichem Glücke.



Wie hervorragende Züge seiner Persönlichkeit, so zeigen sich auch wesentliche Merkmale seiner künstlerischen Natur schon in früher Jugend ausgebildet. Unter den Erstlingsarbeiten Michelangelo's nimmt das Marmorrelief, welches als Kamps des Hercules mit den Centauren bezeichnet wird, unbedingt den ersten Rang ein, nicht allein wegen der

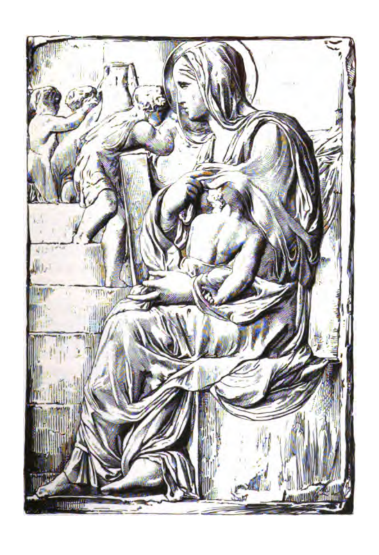


Fig. 1. Madonna an der Treppe. Marmorrelief, Florenz, Casa Buonarroti.

merkwürdig reifen Arbeit, sondern auch weil der künftige Kunstcharakter des Meisters bereits ziemlich deutlich anklingt. Wir erfahren zwar noch von anderen Jugendwerken. Außer mehreren Zeichnungen, welche aber, wenn sie erhalten wären, höchstens den Nachahmungstrieb und das scharfe Auge des Künstlers beweisen würden, wird eine colorirte Copie des Anm. 4. Kupferstiches von Martin Schön, die Versuchung des h. Antonius, befonders rühmlich hervorgehoben. Auch Marmorbilder schuf er bereits in ganz jungen Jahren. Die Faunmaske, jetzt im Museo nazionale in Florenz, dürfte auf die gleiche Originalität Anspruch erheben, wie etwa Leonardo's bekannter Medusakops. Sie scheint nachträglich gemeisselt zu sein, um zur besseren Beglaubigung und als Illustration der bekannten von Condivi überlieferten Anekdote zu dienen. Als nämlich Michelangelo im Garten von San Marco einen antiken Faunkopf vortrefflich in Marmor copirt hatte, gab ihm Lorenzo Magnifico scherzhaft den Rath, doch zur besseren Bezeichnung des hohen Alters einige Zähne herauszuseilen, was denn auch der gutmüthig gläubige Jüngling gewissenhaft ausführte. Das andere in der Casa Buonarroti erhaltene Sculpturwerk, ein Marmorrelief, die Madonna an der Treppe, darf mit größerem Recht den Anspruch auf Orginalität erheben, zeigt aber doch noch überwiegend die Spuren der Schularbeit. Die vornehme Gestalt der Madonna, welche dem Kinde die Brust reicht, das weite Gewand, die Körperformen erinnern an die mächtigen Frauenbilder Domenico's; die technische Ausführung, die gegen den Grund verschwindenden Umrisse, die leisen Hebungen der inneren Flächen mahnen an Donatello's Weise. Ein selbständiges Vorgehen wagt Michelangelo hier noch nicht. Desto ungeflümer und mächtiger bricht sich seine Natur in dem sogenannten Centaurenkampf Bahn. Polizian, der Freund und Genosse des mediceischen Hauses, hatte ihm eines Tages die Fabel vom Kampse der Lapithen und Centauren bei der Hochzeit des Peirithoos mit Deidamia erzählt und zur plastischen Wiedergabe derselben ausgefordert. Aus dem Bilde würde man schwerlich diesen Inhalt errathen. Ueber der Freude an den kühnen Bewegungen und trotzigen Stellungen, deren Schilderung durch den Gegenstand selbst geboten war, vergass Michelangelo den besonderen historischen Vorgang deutlich zu machen. Er schwelgt hier im Nackten, wie er in späteren Jahren an gewaltigen, plastischen Formen, welche durch Größe und innere Leidenschaft über das Leben weit hinausragen, sich berauscht. Keine Rüstung, kein Gewand hemmt ihn. Die Faust, zuweilen mit einem Steine bewehrt, bildet die einzige Waffe. Michelangelo besitzt im doppelten Sinne keine Jugend. Er hat niemals das Glück harmloser ungebundener Fröhlichkeit gekannt, er hat auf der

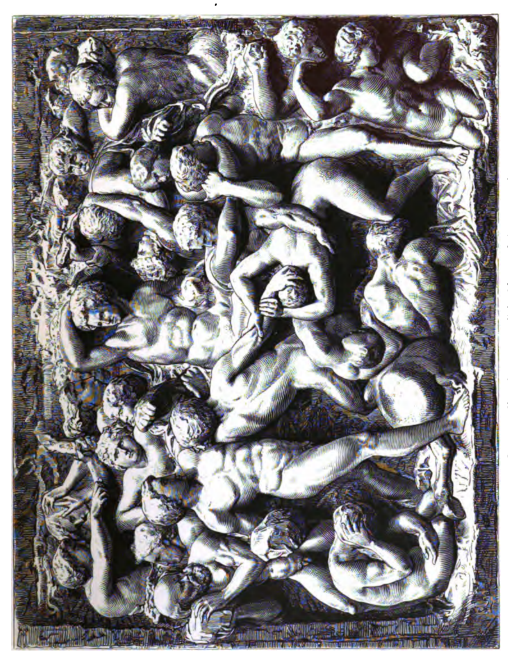


Fig. 2. Centauren-Kampf. Marmorrelief. Florenz, Cafa Buonarroti.

anderen Seite nie unreife Gedanken, ungefüge Formen erst langsam überwältigen, sich Stufe für Stufe die künstlerische Reise erwerben müssen. Selbst die Fehler, die an dem Centaurenkampse bemerkbar sind, wie die Vergesslichkeit, die Tiese des Raumes zu berechnen, so dass sie für die Fülle der Figuren zu gering erscheint, können kaum als eigentliche Jugendfehler Michelangelo angerechnet werden, da er auch nachmals, als er längst auf dem Gipfel seiner Kunst thronte, dieselben wiederholte. Es kommt im Centaurenkampfe nicht das einzige Mal vor, dass die Fortsetzung einer Gestalt oder eines Gliedes im Grunde des Steines gesucht werden muss und - hier nicht gesunden wird. In dem Jugendwerke überfieht man fogar vollständig diese aus dem überströmenden Reichthum der Phantasie entspringende Lust, den Stoff zu vergewaltigen, über dem Staunen, mit welcher Meisterschaft der kaum zwanzigjährige Michelangelo bereits die plastischen Formen beherrscht und mit technischen Schwierigkeiten spielt. Eine praktische Kunstschule nannte Thorwaldsen das Relief, dessen Bedeutung erst recht ersichtlich wird, wenn man Antonio Pollajuolo's im Gegenstande verwandtes Relief, den Kampf nackter Männer, (im Kensingtonmuseum) zur Vergleichung heranzieht. Eine ganz neue Welt spricht aus Michelangelo's Schöpfung, und dennoch trennt sie kaum ein Menschenalter von dem anderen Werke. Der vollendeten Durchbildung der einzelnen Gestalten des Vordergrundes erscheint die wohlabgewogene Composition ebenbürtig. Die Mitte des Bildes nimmt, nur mit dem Oberkörper sichtbar, der Held Peirithoos ein, dessen Braut gewaltsam von seiner Seite gerissen wird. Er bedroht mit hoch erhobenem Arm den Streiter zu seiner Linken, welcher einen gewaltigen Stein zum Wurfe bereit hält, selbst aber von einem Kahlkopse zum Ziele genommen wird. Dadurch dass der Angreiser auch stets wieder Angrisse erleidet, verschränken sich die Gruppen in der mannigfachsten Weise. Doch wird das Auge nicht verwirrt und die einzelnen Gestalten nicht zu einem Knäuel verwickelt. Vor der Mittelfigur steigerte Michelangelo mit weiser Erwägung die Handlung zur höchsten Kraft. Ganz vorne liegt, zu Tode getroffen, von der Wucht des Schlages wie in die Erde eingebohrt, ein Centaur und ist selbst wieder zum Lager eines Sterbenden geworden. Ueber diesen Opfern der Schlacht tobt noch wüthende Leidenschaft. Ein gewaltiger Recke hat seine Beute, einen schönen nackten Jüngling, am Hinterkopfe gepackt und schleppt ihn nach. Verzweifelnd zerrt dieser den Arm des Siegers und ist bemüht, sich ihm zu entwinden. Und es gelingt ihm vielleicht auch. Denn er wird von einem Helfer um den Leib gefafst und mit der gleichen Gewalt zurückgezogen, mit welcher er nach vorwärts gerissen wird. Wie eine Welle in die andere fliesst,

ebenso ununterbrochen wogt der Kamps von dem einen Ende der Tasel zum anderen. Nur einzelne Hauptlinien, ungefucht, wie zufällig durch die Umrisse der Körper entstanden, durchziehen die Fläche, gliedern den Vorgang und gesellen dadurch zur höchsten Wahrheit vollendete, künstlerische Weisheit. Wahrlich, Michelangelo ist der Antike niemals so nahe gekommen, wie in dem Centaurenkampse, dem Werke seiner frühsten Jugend.

Die Flucht aus Florenz hatte ihn wie die vertriebenen Medici in die Stadt der Bentivoglios, nach Bologna, geführt, ein glücklicher Zufall mit Gianfrancesco Aldrovandi, einem Kunstfreunde, zusammengebracht. Was mochte wohl Michelangelo bei der Frage Aldrovandi's denken, ob er sich wohl getraue, am Grabmale des heiligen Dominicus einige noch fehlende, von Größe übrigens wenig ansehnliche Figuren zu ergänzen? Er fagte bereitwillig zu und meißelte aus Marmor die Heiligen Petronius und Proculus und einen kandelabertragenden Engel. Der h. Proculus ging frühzeitig zu Grunde, der Schutzheilige der Stadt dagegen über dem Sarkophage und der Engel (zur Rechten des Beschauers auf der sogenannten Epistelseite des Altars) haben sich erhalten. Als Michelangelo Anm. 5. den Engel arbeitete, tauchte offenbar die Erinnerung an die empfangenen Schuleindrücke in ihm wieder auf. Das Werk erscheint älter als die Centaurenschlacht. Der Kopf mit dem kurzen Haar und dem energischen Ausdruck besitzt wenig von dem Engelhaften, welches die gegenüber knieende Engelsgestalt des während der Arbeit in Bologna (2. März 1494) verstorbenen Niccolo dell' Arca auszeichnet. Wegen der entschieden größeren Schönheit ist diese letztere eine Zeit lang für das Werk des jüngeren Meisters gehalten worden. Die Falten des dicken Gewandes am Engel Michelangelo's kleben gleichsam am Körper an und haben keinen anderen Zweck, als die runden nackten Formen recht deutlich zu betonen. Gleiche Eigenschaften zeigt das Gewand der von Michelangelo nur halb vollendeten (quasitotta) Statuette des h. Petronius. Neben eng an den Leib anliegenden Stellen bemerkt man stark gebrochene kleine Falten. Das Ganze macht den Eindruck, als ob Michelangelo nur eine kurze Musse auf die Arbeit hätte verwenden können. Und das war auch der Fall, wenn die Nachricht auf Wahrheit beruht, dass er bereits im Sommer 1405 wieder in Florenz thätig auftrat. Die neue Verfassung, welche Savonarola's Anhänger eingeführt hatten, machte im Palaste der Signorie neue bauliche Einrichtungen nothwendig. Es galt, für die Sitzungen des großen Rathes, an welchem von nun an über taufend



Fig. 3. Marmorstatuette eines Engels. Bologna, San Domenico.

Bürger theilnehmen sollten, einen würdigen Raum zu schaffen. Zu den Berathungen darüber soll man außer Simone il Cronaca, Giuliano da



Fig. 4. Marmorstatuette des h. Petronius. Bologna, S. Semenica.

sammeln begannen, nach Rom. Ihn trieb dazu noch ein besonderer

San Gallo, Baccio d'Agnolo und Leonardo da Vinci auch Michelangelo trotz feiner großen Jugend berufen haben. Da bereits am 19. Juli 1495 die Ausführung des Werkes Cronaca übertragen wurde, muß Michelangelo schon vorher nach Florenz zurückgekehrt sein.\*)

Ein Glied der Nebenlinie der Medici. Lorenzo di Pierfrancesco, welcher sich von Piero Medici ferngehalten und zur Volkspartei geschlagen hatte, wurde hier sein Gönner und gab ihm auch einige Beschäftigung. Sie war weder ausreichend, noch winkten ihm von anderer Seite lohnende Aufgaben. Die fchweren Zeiten. unter denen Florenz darnieder lag, die innere Parteiung, die äussere Kriegsgefahr altgewohnten legten der Kunstpflege arge Fesseln Michelangelo verliess daher schon nach Jahresfrist wieder die Heimath und zog nach der Stadt, in welcher sich allmählich die Künstler Italiens zu

<sup>\*)</sup> Vafari IV. 448.

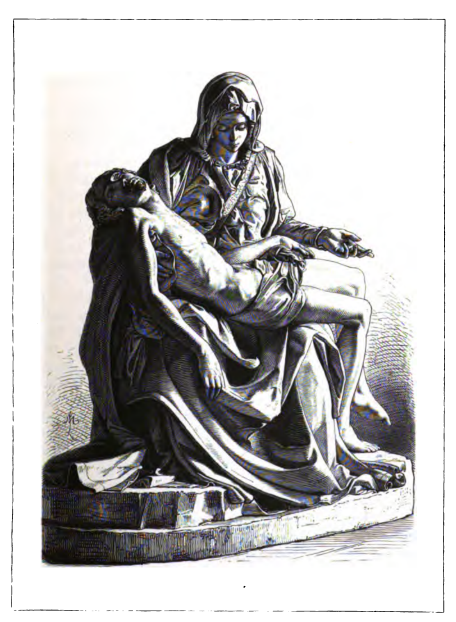


Fig. 5. Pietà. Marmorgruppe. Rom, St. Peter.

Anlass. Er hatte einen schlasenden geflügelten Amor, die ausgelöschte Fackel und den Köcher zur Seite, in Marmor gemeisselt und auf den Rath Lorenzo's di Pierfrancesco ihm durch allerhand Mittel das Ansehen eines eben ausgegrabenen antiken Werkes verliehen. Ein gewisser Baldassare erwarb die Statue und verkaufte sie in Rom an den Cardinal von S. Giorgio, Raffaelo Riario, bei dem Handel den Meister und den Käufer betrügend. Michelangelo empfing nur einen Theil des Kaufpreises, der Cardinal aber wurde in dem Wahne gelassen, eine ächte Antike zu besitzen. Die Wahrheit kam bald genug zu Tage und dass ein junger Florentiner der Schöpfer des Werkes fei, zur Kenntniss des Cardinals. Det letztere, welcher unbewusst dem Genius Michelangelo's in fo hohem Masse gehuldigt, war doch gewiss zur regsten Förderung des Meisters bereit. In diesem guten Glauben lebte Michelangelo und wanderte nach Rom. Er liefs sich von Lorenzo di Pierfrancesco einen Empfehlungsbrief an Riario geben und langte am 25. Juni 1496 in Rom an. Die auf den Cardinal gesetzten Erwartungen wurden allerdings bitter getäuscht. Der Aerger über den ihm mitgespielten Betrug überwog die Freude an der schönen Statue. Er liefs sich von Baldassare den Kauspreis wiedererstatten und gab ihm den Amor zurück, der bald darauf in den Besitz des Herzogs von Urbino und 1502 in die Sammlung der Markgräfin von Mantua, Anm. 7. Isabella Gonzaga, gelangte, wo er seitdem spurlos verschwunden ist. Ein neues Werk, wie der Cardinal anfangs Michelangelo hoffen ließ, und wofür dieser bereits den Marmorblock gekauft hatte, bestellte Auch die auf Piero de' Medici, der feine Verbannung lustig in Rom verlebte, gesetzte Erwartung ging nicht in Erfüllung. Er hielt nicht, klagte Michelangelo in einem Briefe an seinen Vater (19. August 1497), was er versprach. Dagegen gewann Michelangelo durch die Vermittlung Jacopo Galli's, eines römischen Edelmannes, die Gunst des französischen Gesandten am päpstlichen Hofe, des Cardinals Jean de Villiers de la Grolaie, Abtes von St. Denis, und wurde von diesem mit einer so großen und würdigen Aufgabe betraut, dass er für alle von dem Cardinal von S. Giorgio und von Piero de' Medici erlittenen Täuschungen sich reich entschädigt sühlen musste. Der französische Prälat bestellte für eine Capelle in der alten Peterskirche die Marmorgruppe der Pieta, d. h. der Madonna mit dem todten Christus im Schoosse. Die Verhandlungen begannen spätestens im Herbste 1497, da in einem Briefe des Cardinals vom 18. November von einer Reise des Künstlers nach den Marmorbrüchen von Carrara die Rede ist; der förmliche Vertrag mit genauer Angabe des Preises -

Digitized by Google

450 Dukaten — und der Zahlungsfristen wurde am 27. August 1498 abgeschlossen.\*)

An Michelangelo's Stelle unterschrieb den Vertrag der ihm befreundete Jacopo Galli. Er versprach nicht allein die Vollendung der Arbeit binnen einem Jahre, sondern verbürgte auch ein Werk, so schön, wie kein einziges heute in Rom vorhanden und wie es auch kein lebender Künstler besser schaffen könne. Michelangelo löste die Bürgschaft glänzend ein.

3

Die Pietà, seit 1749 in der ersten Capelle rechts in der neuen Peterskirche aufgestellt, nimmt unter den plastischen Werken Michelangelo's die hervorragendste Stelle ein. Auf dem breiten Kreuzessteine hat sich die Madonna niedergelassen, quer über ihren Knieen ruht der todte Christus mit fanst gelösten Gliedern und leise nach rückwärts geneigtem Haupte, unter der Schulter von dem rechten Arm seiner Mutter unterstützt. Sie fenkt ihr Antlitz herab und hält die Linke etwas ausgestreckt und die Hand wie unwillkürlich geöffnet, als wollte sie fragen, ob wohl ein so großer Verlust ertragen werden könne? Der Mutterschmerz hat aber die jugendliche Schönheit der Madonna so wenig zerstört, wie der herbe Tod im Stande war, die Anmuth des Christusleibes zu brechen. Michelangelo hat in späteren Jahren im Gespräche mit Condivi den geringen Unterschied im Alter zwischen Mutter und Sohn aus theologischen Gründen erklärt, auf die unbefleckte Empfängniss hingewiesen. Natürlich hat er, während er sein Werk schuf, sich nicht durch solche Erwägungen bestimmen lassen. Er stand damals aber unter dem Banne der Antike, welche ihm hier in Rom ganz anders lebendig entgegentrat, als in den vereinzelten Schulmustern im Garten von San Marco. So wie Michelangelo in seiner Pietà hätten gewiss auch die alten Christen, die noch von dem Hauche der klassischen Kunst berührt wurden, den Tod des Erlöfers aufgefasst, gleich ihm die Wahrheit der Empfindung durch die vollendet schöne Form zu verklären gesucht. Bei der Einzelbetrachtung ist man leicht geneigt, dem nackten Christuskörper den höchsten Preis zu geben und im Kopftuche wie im Mantel der Madonna fogar seltsame und schwerfällige Motive zu entdecken. Gerade darin offenbart sich aber die in hohem Grade gereifte Weisheit des Künstlers, dass er das Kleid der Madonna ohne Scheu als Hintergrund des nackten Leibes behandelt, dessen weiche runde Formen sich von dem tiefgefurchten, reichgefalteten Gewande befonders wirkungsvoll abheben.

<sup>\*)</sup> Milanesi Lettere p. 613.

Schon die Zeitgenossen bemerkten, Michelangelo sei bei der Schöpfung der Pietà von den Spuren der mittelalterlichen Tradition abgewichen.

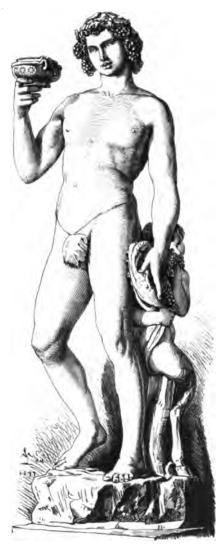


Fig. 6. Bacchus, Marmorstatue. Florenz, Nationalmuseum.

Das Urtheil spricht die Wahrheit aus, darf aber nicht als Tadel genommen werden. Denn was Michelangelo dafür bot, überragt weithin alle früheren Leistungen. Es weht eine antike Stimmung aus dem Werke. Die klassische Kunst lenkte damals aber nicht allein Michelangelo's Formensinn, sie gab ihm auch stoffliche Anregungen. Für Jacopo Galli arbeitete er während seines römischen Ausenthaltes, vielleicht noch vor der Pietà, zwei Marmorstatuen: einen Bacchus und einen Apollo.

Den Bacchus begrüßen wir in der Florentiner Galerie, wohin er 1572 durch Ankauf von den Erben Jacopo's gelangte. füßen Weines voll, in den Beinen nicht ganz sicher, mit dem vollen Becher liebäugelnd, den er in der Rechten emporhält, das Haupt mit Weinlaub bekränzt. Bacchus vor uns, das Bild des jugendlichen Zechers. Die schlaft herabhängende Linke hält eine Traube, von welcher ein kleiner bockfüsiger Satyr nascht. Baumstamm dient dem letzteren zur Stütze und hilft gleichzeitig die ganze Statue im Gleichgewicht halten. Woher entlehnte Michelangelo das Motiv? Der Gegenstand der Darstellung war bis

dahin in der Renaissancekunst nicht heimisch gewesen, er liegt auch der Natur Michelangelo's, mag derselbe immerhin erst im späteren Alter das Gepräge des herbsten Ernstes empfangen haben, ziemlich sern. Der Ausdruck des Gesichtes erscheint befangen, die ganze Haltung des Bacchus nicht so klar durchdacht und unmittelbar empfunden, wie es von einem



Fig. 7. Antike Marmorgruppe. Florenz, Uffizien. (Im Gegensinne.)

felbständig geschaffenen Werke mit Recht erwartet wird. Unwillkürlich wird man an ein Vorbild gemahnt, welches die Phantasie des Meisters bannte und seinen Gestaltungssinn enger als sonst umschrieb. Die alten

Griechen erzählten die anmuthige Sage von dem Knaben Ampelos, dem Lieblinge des Dionysos, nach dessen gewaltsamem Tode Zeus, um den

Schmerz des Dionysos zu lindern, einen Weinstock aus dem Leibe des Verstorbenen emporsprießen läst. Die antike Kunst bemächtigte sich dieses Mythus und verlieh ihm neues Leben. Eine Marmorgruppe im britischen Museum z. B. schildert Dionysos mit dem Becher in der erhobenen Rechten, mit der Linken Ampelos umarmend, welcher, bereits halb in den knorrigen Weinstock verwandelt und nur noch mit dem Oberkörper aus dem Stamme herausragend, dem Gotte eine Traube anbietet. Ob Michelangelo ein ähnliches Bildwerk vor Augen hatte oder ob er, wie Mariette\*) meint, das ursprüngliche Motiv eines aufspringenden Panthers in einen seinen Studien naheliegenden Satyrknaben, welcher nach der Traube greift, verwandelt hat? Wie fest in seiner Phantasie die Gruppe des Bacchus mit einem Knaben wurzelte, beweist seine Restauration eines antiken Torso. Er erweiterte denselben zu einer förmlichen Gruppe, ergänzte nicht bloß den Körper des Bacchus von den Knieen an abwärts, fondern fügte noch beide Arme und Kopf, so wie den Knaben mit dem Baumstamm und den Masken hinzu.\*\*) Dass die Ergänzung von Michelangelo herrühre und in seine Jugendzeit falle, darüber kann kein Zweisel herrschen, ebenso wenig wie über den Zusammenhang der restaurirten Anm. 8. Statue mit dem für Gallo geschaffenen Bacchus. Die florentiner Gruppe im Gegensinne gezeichnet (Fig. 7) giebt die Bewegung des Bacchus genau wieder, dürfte also als eine Vorarbeit für diesen aufzufassen sein: nur liess er hier seiner Natur freieren Lauf. Untrügliche Merkmale weisen in der Bacchusstatue Michelangelo's Hand. Einen folchen Lebensüberflus, wie ihn der prächtige Torso des Gottes zeigt, konnte nur Michelangelo dem Marmor einhauchen. Auch an äußeren Zeugnissen der Aechtheit fehlt es nicht. Schon Raffael Volaterranus, dessen Commentarii urbani im Anfange des sechzehnten Jahrhunderts geschrieben wurden, rühmt neben der Pietà das voperosum Bacchi signum in atrio domus Jacobi Galli, civis romani«.

Nicht die gleiche vollkommene Sicherheit herrscht in Bezug auf den Gegenstand und das Schicksal der anderen für Galli gemeisselten Statue. Unsere Quellen stehen nicht im Einklange. Condivi erwähnt einen Cupido, Ulisse Aldrovandi spricht von einem Apollo, \*ganz nackt mit Köcher und Pfeilen an der Seite, ein Gesäs zu seinen Füssen. Beide Schriftsteller schrieben zu gleicher Zeit, beide sahen die Statue wie den

<sup>\*)</sup> Observations in Gori's Ausgabe Condivi's.

\*\*) H. Dütschke, Antike Kunstwerke in Oberitalien, III, No. 231.

Bacchus noch im Hause des Paolo Galli. In der Benennung steht gewiss das Recht auf des gewissenhaften, scharssehenden Aldrovandi Seite. Hat sich Condivi einfach im Namen geirrt oder haben wir es mit zwei ver-



Fig. 8. Cupido. Marmorstatue. London, South Kensington-Museum.

schiedenen Werken Michelangelo's zu thun, welche Condivi verwechselt hat? Die Frage besitzt keineswegs eine blos literarische Bedeutung. Ann. 9. Das Kensington-Museum in London hat aus der Sammlung Gigli-Campana einen lebensgroßen Cupido erworben, in welchem wir die für

Jacopo Galli gearbeitete Statue zu erkennen glaubten. Das geht nun nicht mehr füglich an, selbst wenn wir den (leeren) Köcher mit (bronzenen) Pfeilen gefüllt denken. Es sehlt das von Aldrovandi hervorgehobene Gefäs zu Füssen des Gottes. Immerhin dürsen wir, wenn auch nur aus stilistischen Gründen, in dem ungestügelten Cupido des Kensington-Museums ein Jugendwerk Michelangelo's begrüßen.

Der jugendliche Gott ist halb knieend, halb sitzend, mit unterschlagenem rechten Beine — ähnlich wie der berühmte florentiner Schleifer — dargestellt. Der Kops ist in scharser Wendung nach der Seite gedreht; mit dem einen Arme greist Cupido vor, als wollte er vom Boden einen Pseil ausheben; im anderen (restaurirten) hochgehobenen hält er den Bogen. Die Lehre von der Wirkung der Contraste erscheint hier beinahe wie in einem akademischen Exempel verkörpert. Der Kops und der Torso, die beiden Arme und Beine zeigen nachdrücklich betonte Gegensätze in Stellung und Bewegung. Aussallen muss es, dass Michelangelo sein Werk unvollendet zurückliess. An den Haaren und an den auf dem schwarzen Sockel ausgebreiteten Gewandstücken sehlt die letzte Hand.



Vier Jahre währte Michelangelo's Aufenthalt in Rom, feinem Vater viel zu lange, der nicht aufhörte, ihm die eigene Noth zu klagen und zur baldigen Rückkehr in die Heimath zu mahnen.\*) Was konnte dem Künstler aber die Heimath bieten, welche im Innern fortwährend Verfassungskrisen überstehen musste, nach außen durch den Krieg mit Pisa beschäftigt war und in steter Furcht vor den lauernden Medicis und dem eroberungslustigen Cesare Borgia, diesem ruchlosesten aller Kraftmenschen, lebte? Zum Glück für Michelangelo bedachten ihn römische Freunde mit einem größeren Auftrage, welchen er nach feiner Heimkehr 1501 in Florenz ausführen konnte. Der Cardinal Francesco Piccolomini, nach dem Tode Alexander's VI. auf den päpstlichen Thron unter dem Namen Pius III. erhoben, hatte in Siena ein Familienheiligthum zu stiften beschlossen. Im Sienenser Dome sollte eine Familienkapelle errichtet werden, und ein Büchersaal, an dieselbe anstossend, die von dem großen Ahnen, von Aeneas Sylvius hinterlassenen Bücherschätze bergen. Wunderbar greifen Frömmigkeit und Ruhmessehnsucht ineinander, so dass man kaum weiß, ob das Geschlecht der Piccolomini mit größerem Stolze auf den Papst Pius II. oder auf den Humanisten Aeneas Sylvius zurückblickte.



<sup>\*)</sup> Gotti I, p. 23.

Schon im Jahre 1485 wurde der Bau der Kapelle begonnen, der plastische Schmuck derselben später dem Pietro Torrigiano, demselben, der als Jüngling durch einen Faustschlag Michelangelo's Nase für immer plattgedrückt hatte, übergeben. Als dieser aber den Künstlerkittel mit dem Soldatenrocke vertauschte und der Fahne Cesare Borgia's folgte, betraute der Cardinal mit der Fortsetzung des Werkes Michelangelo, wahrscheinlich unter Vermittlung Jacopo Galli's. Wenigstens leistete dieser abermals in dem Vertrage (5. Juni 1501) für den Künstler Bürgschaft. Der Vertrag, von Michelangelo nachträglich (19. Juni) in Florenz unterschrieben, band nach der Sitte der Zeit den Künstler eng und fest. Fünfzehn kleine Figuren, außer Aposteln und Heiligen noch Christus und zwei Engel, den Maassen, welche Meister Andrea aus Mailand, offenbar der Unternehmer und Zeichner des ganzen Werkes, angegeben hatte, entsprechend, bestellte der Cardinal. Das Material sollte weißer sleckenloser Marmor fein und die Arbeit wenn möglich noch besser «als die man heutzutage in Rom sieht. Sobald zwei Figuren sertig sind, sollen sie von erfahrenen Meistern geprüft, das ganze Werk aber binnen drei Jahren vollendet werden. Außerdem verpflichtete sich Michelangelo, an einer von Torrigiano begonnenen Figur des h. Franciscus das noch sehlende Gewand und den Kopf zu ergänzen. Als Preis wurden 500 Ducaten ausbedungen, hundert Ducaten noch vor Beginn der Arbeit, das übrige Geld nach Maassgabe des Fortschrittes derselben bewilligt. So fest und genau diese Bestimmungen auch lauten, so übten sie dennoch keine bindende Kraft aus. Nach drei Jahren hatte Michelangelo erst vier Figuren (die heil. Petrus, Paulus, Pius und Gregorius) fertig gestellt. Obgleich der Vertrag mit den Erben des Francesco Piccolomini (11. October 1504) erneuert und die Frist verlängert wurde, so nahm das Werk seitdem dennoch keinen Fortgang mehr. Noch nach fechzig Jahren (1561) dachte Michelangelo forglich daran, dass es an der Zeit sei, die Angelegenheit Anm. 20. mit den Erben zu regeln.\*) Die Natur des Gegenstandes mochte ihn wenig gelockt und ihm das Aufgeben des Werkes leicht gemacht haben. Das größte Hinderniss war aber jedenfalls eine neue zusagendere Bestellung, welche er kurz darauf erhielt.



Die Vorsteher des Florentiner Domes, die Consuln der Weberzunft, hatten im Hose der Bauhütte seit langen Jahren einen verhauenen Riesen-

Michelangelo's an feinen Neffen Lionardo bei Milanesi No. CCCXXXI.



<sup>\*)</sup> Milanesi p. 615, 616, 627. Vgl. Documenti per la storia dell' arte Sanese III. 25 und den Brief

block liegen. Agostino d'Antonio, ein Florentiner Bildhauer, uns am besten durch den Fassadenschmuck von S. Bernardino in Perugia bekannt, arbeitete 1463 im Auftrage der Domverwaltung an zwei mächtigen Statuen, »Giganten«, welche oben auf dem Dome (auf Widerlagen der Kuppel?) aufgestellt werden sollten. Die eine vollendete er zur Zufriedenheit der Besteller, über die andere kam es zum Streite. Der Künstler war in zwei Punkten von dem Vertrage abgewichen. Er hatte den Giganten, der auch genauer als Prophet und David bezeichnet wird, nicht aus vier Stücken, fondern aus einem Blocke zu hauen begonnen, wodurch der Preis des Werkes bedeutend stieg, und er hatte die Aussührung selbst wieder einem anderen Meister, dem Bartolommeo di Piero aus der Steinmetzenstadt Settignano, überlassen. Davon nahm die Domverwaltung (20. December 1466) Anlafs, den Contract zu lösen und den Block zurückzunehmen.\*) Er blieb unbenutzt bis zum Jahre 1501 liegen. Da beschloss der Domvorstand (2. Juli), ihn aufrichten und durch Sachverständige prüfen zu lassen, ob er wohl noch brauchbar sei und die angefangene Figur aus ihm könne vollends herausgehauen werden. Das Gutachten fiel günstig aus, und Michelangelo wurde auserlesen (16. August) »quendam hominem vocato Gigante« zu vollenden.\*\*) Der Domvorstand gewährte ihm eine Frist von zwei Jahren, stellte ihm die Tagelöhner, das nöthige Holzwerk und verhieß ihm 420 Goldgulden als Sold. Am Rande des Vertrages liest man die Bemerkung, dass Michelangelo am 13. September 1501 an einem Montage Morgen tapfer zu arbeiten angefangen habe. Und in der That war er ganz anders eifrig bei der Sache als bei dem für Siena bestimmten Werke oder bei der Bestellung, welche die Wollweberzunft und der Kirchenvorstand des Florentiner Domes zwei Jahre später (24. April 1503) bei ihm machten.\*\*\*) Er sollte zwölf lebensgroße Marmorstatuen, die Apostel darstellend, für den Dom meisseln, er brachte es aber nur zu dem flüchtigen Entwurfe einer einzigen Figur, welche (der h. Matthäus) gegenwärtig in diesem Anfangszustande in der Florentiner Akademie aufgestellt ist. Bereits im Januar 1504 war der David so gut wie vollendet. Es galt nun den passenden Aufstellungsort zu wählen. Denn der ursprünglich für die Kolossalstatue ausersehene Platz hoch oben auf einem Strebepfeiler des Domes erschien schon mit Rücksicht auf die Sicherheit des Werkes ganz undenkbar. Der Kirchenvorstand, um sicher zu gehen, berief auf den 25. Januar 1504 eine Versammlung von Sachverständigen

<sup>\*)</sup> Gaye, Carteggio II. 466. Giornale d'erudizione artistica. Perugia 1875. IV. 8.

<sup>\*\*)</sup> Milanefi p. 620.

<sup>\*\*\*)</sup> Milanefi p. 625.



Fig. 9. David. Marmorstatue. Kunstakademie in Florenz.

und lies über deren Vorschläge ein Protocoll aufnehmen, das sich glücklicher Weise bis zum heutigen Tage erhalten hat. Es gehört zu den anziehendsten und wichtigsten Urkunden der italienischen Kunstgeschichte, sowohl wegen der Autorität der Berusenen, als auch wegen der Wichtigkeit der Sache.

Die Versammlung zählte dreisig Männer. In ihr befanden sich die angesehensten Künstler, welche Florenz damals besas, von Architekten: Simone il Cronaca, Giuliano und Antonio da Sangallo, dann die Bildhauer Andrea dal Monte Sansavino und Andrea della Robbia, serner die Maler Cosimo Roselli, Filippino Lippi, Sandro Botticelli, Pier di Cosimo, Lorenzo di Credi, Pietro Perugino und endlich Leonardo da Vinci. Der slorentiner Künstlerkatalog aus dem Ansang des sechzehnten Jahrhunderts fällt mit der Summe der Theilnehmer beinahe zusammen.

Zwei Meinungen standen sich vorzugsweise gegenüber. Partei, angeführt von Giuliano da San Gallo und Leonardo empfahl die Loggia als Aufstellungsort und machte dafür so triftige Gründe geltend, insbesondere den besseren Schutz für das Marmorwerk, dass die Zurückweifung diefer Ansicht schwer verständlich wäre, hätte sich nicht das Votum des Maestro Francesco, des Herolds der Signorie, erhalten. Maestro Francesco, bei welchem die Umfrage begann, schlug dringend den Platz am Eingange vor dem Signoren-Palaste vor. Dort stand seit 1495 Donatello's Judith. Die Florentiner hatten nach der Verjagung Piero Medici's das berühmte Bronzewerk aus der Casa Medici geholt, und das biblische Bild des Tyrannenmordes passend erachtet, den Eingang zum Palaste der Signorie zu bewachen. Es galt, wie auch die Inschrift: Exemplum salutis publicae cives posuere« zum Ueberflus bekundete, als politisches Wahrzeichen. Eben desshalb missfiel es dem Maestro Francesco und mit ihm gewiss noch vielen anderen. Diefe Judith, fagte er, müsse nothwendig entsernt werden. Es sei unziemlich zu sehen, wie ein Weib einen Mann tödte, und überdies habe sich die Gruppe als ominös erwiesen. Seit sie vor dem Palaste stehe, gehe es im Kriege mit Pifa immer schlechter. Wahrscheinlich, dass diese Erwägungen siegten; jedenfalls wurde der Ansicht des Maestro Francesco gemäß beschlossen und die Riesenstatue vor dem Palaste aufgestellt. Vier Tage (14.—18. Mai) währte der Transport von der Bauhütte bis zum Platze der Signorie. Es erschien den alten Chronisten wichtig genug, den ganzen Vorgang unter den städtischen Ereignissen zu verzeichnen und sowohl die wohlersonnenen Bewegungsmittel zu beschreiben, wie die Nothwendig-Anm. 11. keit einer nächtlichen Wache zu erwähnen, weil Uebelwollende mit Steinen nach der Statue warfen. Ein moderner Chronist würde hinzusügen, dass

die Zeit Jenen Recht gab, welche einen gedeckten Aufstellungsort empfohlen hatten. Der zunehmende Verderb des Marmors heischte dringend die Entfernung von dem alten Standort. Die Statue, 180 Centner schwer, wurde im Sommer 1873 in die Akademie übertragen.

Kein plastisches Werk Michelangelo's erntete bei den Zeitgenossen fo reichen Ruhm wie der David. Vafari preist den Wundermann, der einen Todten, den verhauenen Block, wieder zum Leben erweckte, und versichert, dass Michelangelo's David alle antiken und modernen Statuen, die griechischen und römischen, weit hinter sich lasse. Die Kühnheit und Sicherheit des Meisters wird in der That stets das größte Staunen erregen. Vorgeschrieben und gegeben war ihm nicht allein der Gegenstand der Darstellung, gegeben waren auch die Maasse und Proportionen und mit ihnen die engste Schranke für Stellung und Bewegung. Dennoch merkt man kaum den Zwang und wird gewiss niemand aus der Gestalt allein die Geschichte des Werkes errathen. Den biblischen Hirtenknaben freilich konnte und wollte Michelangelo nicht verkörpern. Die Volksstimme wusste dies. Für sie gab es niemals einen David, sondern immer nur einen Giganten. Und das bleibt auch der richtige Name, nicht allein wegen der auffälligen kolossalen Verhältnisse, sondern auch wegen des deutlichen Anklanges an die berühmtesten Riesenstatuen des Alterthums, an die Kolosse von Montecavallo. Natürlich hielt sich Michelangelo hier wie überall von jeder unmittelbaren Nachahmung frei; ohne das vorhergehende Studium dieser antiken Werke in Rom hätte er aber niemals die schwierige Aufgabe so vollkommen bewältigt, vielleicht nicht einmal die Lust und die Macht gewonnen, das Wagniss zu versuchen. Den Heldenbildern Roms hat er die einheitliche Durchbildung der Körperformen abgelauscht, so dass dieselben bei aller packenden Naturwahrheit einem gemeinsamen Gesetze untergeordnet sich zeigen, ihnen das Geheimnis durchgängiger Belebung einer nackten Gestalt abgelernt. Sein Heros zeigt freilich äußerlich eine ruhige Haltung; doch durchzuckt eine einheitliche Bewegung von innen aus alle Glieder und erscheint der ganze Leib auf eine Action hin gespannt. Die erhobene Linke hält die Schleuder bereit, die am Leibe herabhängende Rechte birgt den Kiesel. Mit trotzigem Ausdrucke, den Kopf nach links gewendet, erwartet der Kämpfer den Gegner; im nächsten Augenblicke, ehe noch der scharf beobachtete Feind einen Entschlus gefasst, wird David zum Angriffe übergehen.

Nicht genug kann es beklagt werden, dass eine zweite Davidstatue, welche Michelangelo bald nach dem "Giganten« schuf, im Laufe der Zeit spurlos verloren ging. Der Vergleich würde die Bedeutung jedes einzelnen



Bildes klarer stellen, überdies die Beziehungen der verschiedenen kleinen Wachsmodelle und Handzeichnungen zu einer Davidfigur leichter erkennen lassen. Diese zweite Davidstatue wurde bei Michelangelo am 12. August 1502 und zwar aus Erz von Staatswegen bestellt. Es galt den guten Willen eines Günstlings Ludwig's XII. von Frankreich, des Pierre Rohan, Marschall von Gié, für die hilfsbedürftige Republik zu sichern, und dieses geschah mit gewissem Erfolge am besten durch Kunstgeschenke. Denn bereits begann auch in Frankreich die Renaissancebildung in den höfischen Kreisen heimisch zu werden, und steigerte sich die Freude am Kunstbesitze bisweilen zur Leidenschaft. Als der Marschall in Ungnade fiel, änderten die Prioren nur die Adresse und bestimmten das Bronzewerk dem einflussreichen Schatzmeister des Königs Florimond Robertet. Im November 1508 wurde die Statue, die Michelangelo unvollendet zurückgelassen hatte, nach Blois, wo Robertet das Hôtel d'Allaye gebaut hatte, gesendet. Von da kam sie nach dem Schlosse Bury und um die Mitte des siebzehnten Jahrhunderts nach dem Schlosse Villeroy (Seine und Marne). Seitdem ist sie gänzlich verschollen, ein Schickfal, das sie mit mehreren Sculpturen aus Michelangelo's Jugendperiode theilt.\*) Als einzige Spur find Condivi's Worte übrig geblieben: »Er goss einen David mit einem Goliath darunter«, mit welcher Schilderung eine flüchtige Federzeichnung im Louvre (Braun's Phot. No. 49) übereinstimmt.

2

Der Florentiner Aufenthalt 1501—1505 schien sich für Michelangelo's Thätigkeit als Bildhauer überaus fruchtbar anzulassen. Denn außer den erwähnten Werken und zwei (unvollendeten) Rundreliess in Marmor sür Anm. 12. Taddeo Taddei und Bartolomeo Pitti — jetzt in der Londoner Akademie und im Florentiner Nationalmuseum — muß in diese Jahre noch die Madonna von Brügge gesetzt werden. Die schriftlichen Nachrichten über dies Werk sind nicht ohne Widersprüche, und der Augenschein nicht förderlich, diesen Widerspruch rasch zu lösen. Zu Gunsten der Echtheit sprechen viele Umstände. Sowohl Condivi wie Vasari erwähnen ein Madonnenbild, welches slandrische Kausseute, die Moscheroni, bei Michelangelo bestellt hatten Am 4. August 1506 giebt ihm ein wegekundiger Freund, Balducci aus Rom, die Mittel an, wie das wahrscheinlich durch den Wegzug Michelangelo's nach Rom unterbrochene, jetzt erst fertige Werk am besten nach Flandern geschickt werden könne und zwar an die Adresse

<sup>\*)</sup> Milanefi p. 624; Gaye, L, LI; Gazette des beaux arts. 2<sup>me</sup> Carteggio II No. VII, XI, XII, XXV, période XIII. 242.



Fig. 10. Madonna. Marmorgruppe. Brügge, Liebfrauenkirche.

der Erben des Giovanni und Alessandro Moscheroni u. Comp. in Brügge.\*) In der Liebfrauenkirche in Brügge am Ende des rechten Seitenschiffes befindet sich auf dem Altar eine Marmorgruppe, die Madonna mit dem Christuskinde, etwas unter Lebensgröße, aufgestellt, welche schon Dürer auf seiner niederländischen Reise 1521 als ein Werk Michelangelo's bezeichnete, und in deren Nähe überdies der Grabstein eines späteren Pierre Moskeron liegt. Um so mehr befremdet die ausdrückliche Bezeichnung des Werkes bei Condivi als einer Erzarbeit oder wohl gar bei Vafari als eines Broncemedaillons. Gern nimmt man einen Gedächtnissfehler der beiden Biographen an, welche die Brügger Madonna ja niemals mit eigenen Augen gesehen hatten. Unzweifelhaft beruht sie auf Entwürfen Michelangelo's. Das britische Museum und die Privatsammlung Vaughan in England besitzen die ersten Skizzen und Studien des Meisters zu der Brügger Madonna. Auch ein forgfältig gezeichneter Madonnenkopf in der Windsorsammlung (Ph. No. 18.) hängt offenbar mit dem Werke zusammen. Die Ausführung in Marmor zeigt aber theilweise eine weiche Glätte, die wieder von Michelangelo ablenkt. Man möchte daher in den Ausweg einlenken, die Madonna von Brügge als eine Gesellenarbeit, in Michelangelo's »bottega« nach seinen Skizzen aber nicht ausschließlich von seiner Hand geschaffen, zu betrachten. Dafür scheint auch der jüngst aufgefundene, im Kensingtonmuseum bewahrte Marmorkops zu sprechen, von welchem angenommen wurde, er zeige den Typus der Madonna von Brügge und sei von Michelangelo eigenhändig gearbeitet worden, um den Gesellen bei dem Werke als Muster und Anhaltspunkt zu dienen.\*\*) Die technische Ausführung regt aber dieselben Zweisel an, wie die große Gruppe in Brügge, und zum Ueberfluss wird auch die Erinnerung an den Ausspruch Baccio Bandinelli's lebendig, dass Michelangelo keine Gehilsen in seiner Werkstätte geduldet habe.\*\*\*) Freilich kennen wir Bandinelli als eine hässliche, wenig Vertrauen einflößende Person, und die Motive, welche er Michelangelo unterschiebt, dieser hätte keine Nebenbuhler heranziehen wollen, sind gewifs falsch; aber für die frühere Zeit des Meisters dürfte die Behauptung zutreffen. So bleibt also die Herkunft der Madonna von Brügge noch immer theilweife verschleiert.



Wenn Michelangelo als Greis sein Erstlingswerk, den Centaurenkampf, betrachtete, pflegte er zu seuszen, dass es ihm nicht vergönnt gewesen,

<sup>\*)</sup> Gotti II, 51. | \*\*\*) Bottari, Lettere pittoriche.

<sup>\*\*)</sup> Fine arts quarterly Review. II. 266. I. 71.

sich ausschließlich der Sculptur zu widmen. Er hielt sich doch für diese Kunst am besten von der Natur ausgestattet. Bis zu seinem dreissigsten Jahre bewahrte er auch der Sculptur vollkommene Treue. Nicht allein in dem Sinne, dass er beinahe ausschließlich plastische Werke schuf, fondern auch in dem anderen, für seine Entwickelungsgeschichte entscheidenderen Sinne, dass bis dahin alle seine künstlerischen Gedanken plastische Formen annahmen und sein Formensinn überwiegend von antiken Studien geleitet wurde. Noch wirft seine mächtige Individualität nicht auf jede Gestalt, die er verkörpert, einen starken Schatten, noch bilden seine Werke nicht zunächst und zumeist den ergreisenden Wiederschein feiner großen einsamen Natur. Sie folgen noch den Gefetzen der Gattung, welcher sie angehören, und halten an dem allgemeinen Ideale der Renaissancekunst fest. Seine Centaurenschlacht, sein Cupido, Bacchus und David vollenden die von der Florentiner Kunst seit Donatello eingeschlagene Richtung; sie bilden ihre Spitze, stehen aber noch nicht wie seine späteren Arbeiten außerhalb des ganzen von Geschlecht zu Geschlecht überlieferten Kunstkreises.

Michelangelo's Natur in seinen jungen Jahren enthüllt sich nicht minder deutlich in den religiösen Darstellungen als in den mythologischen Gestalten. Unter jenen stehen die Madonnenbilder in erster Linie. Mit offenbarer Vorliebe hat sie der Meister wiederholt gemeisselt und gemalt, und wie alle diese Arbeiten auf gemeinsamer Grundlage ruhen, so zeigen sie auch in formeller Auffassung eine enge Verwandtschaft mit den von der Antike angehauchten Figuren. Die Madonna in Brügge und das Rundrelief im Florentiner Museum überraschen durch die Neuheit der Composition. Das Christkind ist vom Schoosse der Madonna auf den Boden herabgeglitten und aus dem hilflosen Säugling zum Knaben geworden, der auf eigenen Füßen zu stehen vermag und wie in der Bewegung selbständiger, so in der Empfindung bewuster sich zeigt. Die mittelalterliche Tradition betonte beinahe ausschließlich die enggeschlossene Einheit von Mutter und Kind, welche ja auch zu einem tiefen, poetischen Ausdrucke sich darleiht und malerisch wirkungsvoll erscheint. Die Renaissancekunst begann das unmittelbare Band zu lösen, ergötzte sich an einer größeren Mannigfaltigkeit der Schilderung; vollends die Sculptur fühlte sich durch die überlieserte Auffassung beengt und drängte zu einer freieren Gruppenbildung. Die Erfüllung brachten Michelangelo's Marmorbilder. Dort, in Brügge, steht der Christusknabe zwischen den Knieen der Madonna, leicht mit beiden Armen auf ihren Schenkel sich stützend; hier, im Rundrelief, lehnt sich Christus, den Kopf in die Hand gelegt, von der Mutter leise umfasst, von der Seite an diese an. Immer hat

die feinste plastische Empfindung die Gruppen bestimmt, die Rücksicht auf geschlossen, dem Raum frei sich anschmiegende Umrisse die Zeichnung regiert. Michelangelo übertrug diese Compositionsweise auch auf malerische Werke und gab dadurch ein von Zeitgenossen und dem jüngeren Geschlecht eifrig besolgtes Beispiel.

Gleich das früheste Gemälde, das wir von ihm besitzen, führt uns die Madonna vor Augen, zwischen deren Knieen der Christusknabe steht, mit der einen Hand sich am Gewande der Mutter sesthaltend, während er mit der anderen nach einem Buche greift. An die Madonna lehnt sich von der Seite der kleine Johannes an; je zwei singende Engel, symmetrisch rechts und links aufgestellt, schließen und vollenden die ganz plastisch gedachte Gruppe. Lange unter Ghirlandajo's Namen bekannt, wurde das Gemälde auf der Manchester-Ausstellung 1857, obschon jede äußere Beglaubigung fehlt, als ein Originalwerk Michelangelo's erkannt und später aus dem Besitze des Mr. Labouchère (oder Lord Taunton's) in die Anm. 13. Londoner Nationalgalerie übertragen. Es ist von Michelangelo nur angelegt, theilweise untermalt worden. Wahrscheinlich ließ er das Bild unvollendet zurück, als er 1496 seine Reise nach Rom antrat, denn in diese Jahre möchte man die Entstehung wegen der besonders in den Engeln noch sichtbaren Anklänge an die ältere Florentiner Schule (Donatello und Robbia) setzen. Der plastische Charakter des Werkes tritt im Ganzen wie im Einzelnen deutlich an den Tag, er offenbart fich in der Vorliebe für das Nackte, welcher auch die Madonna huldigen mußte, in dem schweren Wurse des Gewandes und nicht minder auch in der Abwesenheit aller malerischen Effecte. Die Madonna von Manchester«, wie das Bild gewöhnlich genannt wird, ist allerdings im unfertigen Zustande auf uns gekommen. An den beiden Engeln links ist das Nackte grün untermalt, der Mantel der Madonna erscheint eisengrau, das Untergewand wie die Röcke der Engel rechts find hellroth angelegt. Mit aller Sicherheit darf man behaupten, dass Michelangelo durch die Farben nur die Formen theils kräftiger betonen, theils klarer auseinander halten wollte, an eine coloristische Wirkung nicht dachte und daher allen technischen Neuerungen fremd, die alte Temperamalerei beibehielt. Dasfelbe Urtheil gilt von dem anderen Gemälde, das er nach der Rückkehr von Rom in Florenz malte, einem Rundbilde, von Angelo Doni bestellt und bereits von Gondivi und Vasari erwähnt, von der berühmten heiligen Familie in der Tribuna der Uffiziengalerie.

Die Madonna, ein mächtiges Weib, hat sich auf die Kniee niedergelassen und nimmt, den Oberleib seitwärts gewendet, die Arme emporhebend, ihr Kind dem Gatten ab, der hinter der Madonna sitzt und die

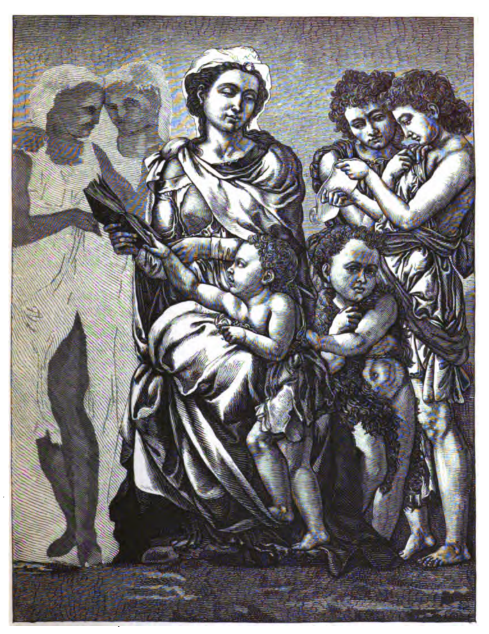


Fig. 11. Madonna von Manchester. Nationalgalerie zu London.

Gruppe auf das engste abschliesst. Im tiesen Hohlwege des Mittelgrundes wandert rüftig, nach der Familienscene fröhlich zurückschauend, der Johannesknabe. Nackte Gestalten, an eine halbkreisförmige Balustrade angelehnt, oder auf ihr sitzend, beleben den Hintergrund. Aehnliche Gestalten hat Michelangelo schon auf seinem frühesten Relief, der »Madonna an der Treppe« angebracht. Er folgte darin der Sitte, welche durch die Schule des Piero della Francesca aufgebracht wurde. Durch diese kleinen Figuren, die nicht das geringste Verhältnis zur Handlung haben, sollte bald die perspectivische Kunst des Malers, bald seine Gewalt über das Nackte bewiesen werden. In beiden Richtungen strebte das fünfzehnte Jahrhundert Vollendung an und freute sich, bei jedem Anlass Proben des stetigen Fortschrittes vorlegen zu können. Und so wollte auch Michelangelo in den lebendig bewegten nackten Gestalten des Hintergrundes seeine Hand weisen. Nicht sie allein reden dem plastischen Charakter des Bildes das Wort; das ganze Werk athmet denselben und offenbart, wie mächtig das besondere Augenmerk des Meisters auf die vollendet gezeichneten und unübertrefflich modellirten Formen gerichtet war. Die Färbung, bei dem Madonnengewande oben röthlich, unten blau, bei dem Kleide Joseph's oben bläulichgrau, unten dagegen orange, im Fleische wenig über den dominirenden bräunlichen Ton hinausgehend, hilft Licht und Schatten besser vertheilen, die Flächen runden, die Glieder von einander abheben, wird aber doch nur als ein untergeordnetes Ausdrucksmittel verwendet. So bleibt also Michelangelo während dieser ganzen ersten Periode seiner Entwickelung Plastiker, und so lange er dieses bleibt, nehmen auch seine Gestalten nicht das geheimnisvoll subjective, gewaltsame Wesen an, das ihnen in späterer Zeit nicht selten aufgedrückt wird. Seine Seele erscheint verhältnismässig hell gestimmt, seine Schöpfungen schließen sich dem herrschenden Renaissancekreise ungezwungen an. Doch schon naht der entscheidende Umschwung. Er wird herbeigeführt durch die Uebernahme eines großen malerischen Werkes, durch den Wettstreit mit Leonardo da Vinci.



Die Zustände von Florenz schienen endlich nach längerem Wirrsal, bald nach dem Beginn des neuen Jahrhunderts, einer Wendung zum Besseren und der viel ersehnten größeren Stetigkeit entgegenzugehen. Seit der Hinrichtung Savonarola's, der als ein Sühnopser politischer Leidenschaften sterben musste, hatten sich die Parteiwogen geglättet. Noch immer suchten zwar die Florentiner nach der besten Verfassung,



Fig. 12. Heilige Familie. Galerie der Uffizien in Florenz.

sie glaubten aber nicht, ihre Einführung mit blutiger Gewalt erzwingen Es durfte als ein entschiedener Fortschritt im Sinne des inneren Friedens gelten, als 1502 ein Gonfaloniere auf Lebenszeit erkoren wurde. Die Wahl traf den Piero Soderini, von dessen Natur und Umgebung keine Tyrannenherrschaft zu befürchten war. Der plötzliche Tod Alexander's VI. brach die gefährliche Macht Cesare Borgia's, der Untergang Piero Medici's im Garigliano befreite die Republik von dem nächststehenden Prätendenten. Mit dem besseren Glauben an die Dauer der republikanischen Staatssorm hob sich auch der Stolz und die Lebensfreude der Bürger. Die Erinnerung an den Werth der Kunst als politisches Machtmittel wurde wieder lebendig, und die Lust, sie im öffentlichen Dienst zu gebrauchen, rege. Freilich hatten die vergangenen Tage der Noth und des Kampfes die Künstlerschaaren, die sonst zu jedem Werke bereit standen, gelichtet. Die Signoria klagte 1501 über den Mangel an guten Künstlern in Florenz. Zunächst im Fache des Erzgusses, aber auch in anderen Kunstzweigen machte sich eine Stockung bemerkbar; den altbewährten Meistern, welche noch die Zeiten Lorenzo Medici's erlebt, war keine gleich reiche Schülerzahl gefolgt. Doch auch da tauchten hellere Hoffnungen auf.

Leonardo da Vinci war 1500 nach langer Abwesenheit in Mailand nach der Heimath zurückgekehrt. Zunächst fesselten ihn weder die Kunst noch Florenz in hohem Maasse. Mit seinem Freunde Luca Paciolo betrieb er gemeinschaftlich mathematische Studien, im Jahre 1502 sodann stand er in den Diensten Cesare Borgia's und besichtigte die sesten Plätze, welche dieser in der Romagna besass. Erst 1504 ersahren wir von einem dauernden längeren Aufenthalte Leonardo's in Florenz. Musste nicht fein Zusammenleben mit Michelangelo die Erwartung wecken, dass Florenz abermals den Vorort italienischer Kunstpflege bilden werde? Die wenig freundliche Stimmung, welche Michelangelo seinem 23 Jahre älteren Landsmanne entgegentrug, hinderte nicht nothwendig den Aufschwung der Kräfte. Die Eifersucht und der Ehrgeiz sind auch mächtige Thätigkeitstriebe, und eifersüchtig auf den Ruhm Leonardo's bis zur Ungerechtigkeit scheint Michelangelo allerdings gewesen zu sein. Als einmal eine Gefellschaft geistreicher Männer auf der Bank vor dem Palaste Spini beifammenfaß, und über einzelne Verse Dante's sich unterhielt, wurde der vorbeigehende Leonardo angerufen, um eine schwierigere Stelle zu deuten. Er verwies die Fragenden auf Michelangelo, der zufällig desselben Weges herkam; dieser aber, in dem Winke gleich Hohn und Spott witternd, fuhr auf: Erkläre nur du selbst, der du ein Reiterstandbild entworfen hast, um es in Erz zu giessen, dazu aber unsähig dich zeigtest und



schmachvoll das Werk musstest stehen lassen! So erzählt ein Anonymus, der noch vor Vasari Leonardo's Leben kurz beschrieb.\*) Wir haben keine Ursache, die Wahrheit der Anekdote zu bezweifeln, wir besitzen nicht einmal den Muth, den gehässigen Ton durch die aufbrausende Leidenschaft zu entschuldigen. Der innere Gegensatz zwischen den beiden Männern war zu groß, als dass er sich nicht auch äußerlich kundgegeben Als ein Wunder menschlicher Vollendung wurde Leonardo gepriesen. Mit verschwenderischer Freigebigkeit hatte die Natur ihn ausgestattet, zur Schönheit und Kraft des Leibes eine kaum übersehbare Fülle geistiger Gaben hinzugefügt, der Summe seiner Fähigkeiten die weitesten Schranken, welche das Einzelwesen ertragen kann, gesteckt. Nur als Probe von dem Umfange seines Könnens und von der Tiefe feines Wissens fesselte ihn die einzelne That; fehlte dieser Reiz, blieb das Wagen und Versuchen ausgeschlossen, so sank auch sein Interesse, und es kostete ihm dann kein Opfer, begonnene Arbeiten abzubrechen, einen eingeschlagenen Wirkungskreis zu verlassen. Unberührt von sorglichen Gedanken und gewöhnlichen Nöthen wandelt Leonardo heiter auf der Höhe des Lebens. Das Glück, welches der Philister sich wünscht, mag er nicht gekostet haben, wohl aber alle die Wonnen und Seligkeiten genossen, welche die geheimnissvolle Welt tiefer und zarter Empfindung gewährt. So lehren uns seine Werke, das verrathen die Nachrichten, die sich von seinem Leben erhalten haben. Wie ganz anders erscheint Michelangelo's Bild. Auf einem wenig ansehnlichen, mehr zähen als starken Körper sass der übermächtige Kops. Wie der leiblichen Gestalt das Ebenmass und die unmittelbare Anmuth sehlte, so war auch seinem Geiste ein heiter harmonisches Wesen nicht gegeben. Er ist strenge gegen sich selbst, leicht herbe und vorurtheilsvoll gegen Andere, frühzeitig mit Familienforgen beladen, den Familienfreuden aber entfremdet. Zu viel Sonnenschein des Lebens hat ihn nicht verwöhnt. Während der Ruhm den glücklichen Leonardo gleichsam ohne sein Zuthun anflog, hat Michelangelo seine Größe unter herben Kämpsen durch unablässige Arbeit errungen. In einem Punkte ähnelt ihr Schickfal. Die Zahl ihrer halb angefangenen, abgebrochenen Werke überwiegt bei Weitem die Summe der vollendeten Schöpfungen. Schwerlich hat es Leonardo's Stimmung dauernd getrübt, Michelangelo erblickte aber darin geradezu einen Fluch seines Lebens und konnte sich über das unverschuldete Fehlschlagen so vieler Pläne und Entwürfe niemals tröften. Kein Wunder, dass zwischen den beiden so verschieden gearteten und so ungleich von dem Geschicke



<sup>\*)</sup> Archivio storico ser. III, tomo XVI, p. 29.

behandelten Männern keine perfönliche Freundschaft keimte. Dennoch konnte selbst Michelangelo dem Zauber der Kunst Leonardo's sich nicht



Fig. 13. Handzeichnung. Wien, Albertina.

vollständig entziehen, und wenn er auch den Mann nicht ehrte, so huldigte er doch seiner Weise und lernte von derselben.

Leonardo legte selbst in die einfachste Zeichnung, mochte sie auch

nur mit dem Röthel hingeworfen sein, eine bis dahin ungeahnte Poesie und Schönheit der Form, und rief dadurch, als er nach Florenz zurückkam, eine weitgreifende Umwälzung der Kunst hervor. Allerdings kam dieselbe nicht plötzlich über Nacht. Manche künstlerische Eigenschaften des Leonardo'schen Stiles lassen sich bereits auf Verrocchio, seinen Lehrer. zurückführen: Immer aber bleibt es wahr, dass erst Leonardo den Umschwung im Zeichnen in Florenz hervorrief. Sein umfassender, schöpferischer Geist gebot über eine ganz anders reiche Formenwelt als das in der Bildung beschränkte und mit technischen Schwierigkeiten kämpfende alte Geschlecht. Leonardo erfindet Köpfe, die an die Caricatur streifen, an welchen man aber trotz aller Uebertreibung den strengen organischen Bau erkennt. Nur eine Grundlinie scheint willkürlich angenommen, alle weiteren Linien und Formen aber werden mit unbedingter Nothwendigkeit aus ihr gefolgert. Er Frauenbilder **fchuf** wunderbarer Süße des Ausdruckes. Niemand hat solche

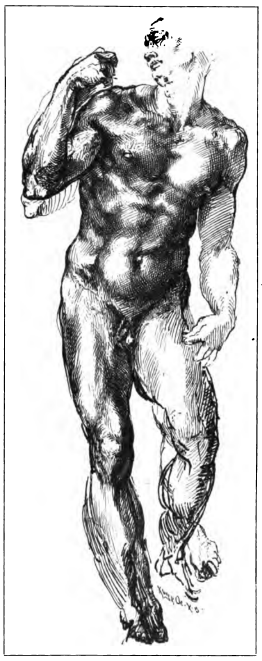


Fig. 14. Handzeichnung. Paris, Louvre.

Bilder in Wirklichkeit erblickt. Kämen sie vor, so würde ja Liebeswahnsinn unabwendbar uns berücken. Niemand aber darf behaupten, dass sie der vollen Lebenskraft und Wahrheit entbehren. Solchen verstrickenden Beispielen konnte kein junger Künstler sich entziehen, auch Michelangelo nicht. In seinen früheren Jahren pflegte er in der bei Bildhauern üblichen Weise zu zeichnen. Derbe kräftige Linien umziehen die Gestalten, mit breiter Feder geführte Striche, zuweilen von anderen gekreuzt, deuten die Rundung der Glieder, die verschiedenen Flächen an, die Muskeln werden kräftig betont, die Körper vorwiegend vom anatomischen Standpunkte studiert. Die gebotenen Proben, in Rom geschaffen, als Michelangelo im unmittelbaren Banne der Antike stand, an der Bacchusstatue arbeitete und den Heraklestorfo bewunderte, zeigen diese für Michelangelo's Entwickelung bedeutsame Manier mit hinreichender Deutlichkeit. (Fig. 13 u. 14.) Auffallend unterscheiden sich von dieser erst später wieder in den Vordergrund getretenen Weise mehrere Blätter aus den Jahren seines Florentiner Aufenthaltes, 1501—1505. Wir besitzen eine Reihe von Röthelzeichnungen, welche das eingehende Studium Leonardo's kundgeben. Sie stellen bald Charakterköpse vor, mit scharf zugespitztem Ausdrucke, bald verkörpern sie Träume idealer Jugendschönheit, suchen an Profilstudien das Gesetz weiblicher Anmuth festzustellen oder sind der Erinnerung an antike Anschauungen geweiht. Die Anklänge an Leonardo wird Niemand bezweifeln, welcher den Blick z. B. auf das nebenstehende Blatt aus der Oxforder Sammlung wirft. (Fig. 15.) Nicht bloss einzelne Typen, wie der grinsende Faunkopf unten in der rechten Ecke oder die Frauenprofile oben, gehen unbeschadet aller Selbständigkeit des jüngeren Meisters auf Leonardo zurück, auch in der technischen Behandlung, in der Rundung der Köpse durch Helldunkel,

Anm. 14. in der freieren Lockenzeichnung bei dem Jüngling links oben erkennt man Leonardo's Vorbild.



Michelangelo's Kunst sollte sich aber noch viel enger mit Leonardo's Wirken berühren, der Nachahmer zum Mitbewerber um den höchsten Ruhm und zum Nebenbuhler emporsteigen. Soderini's Wahl zum lebenslänglichen Gonfaloniere bezeichnet nicht allein einen leider nur kurz währenden Ruhepunkt in den Parteiungen der Republik, fondern auch die Rückkehr zu der Kunstliebe, welche früher in Florenz heimisch gewesen war. Die Zünste freilich, theilweise verarmt, konnten nicht mehr das alte Maecenatenthum durchführen, auch die Bestellungen so mancher reicher Familien, wie der Medici, fehlten. Dafür trat der Staat selbst ein. Es wurde beschlossen, den Palast, den Sitz des Gonfaloniere, in dessen

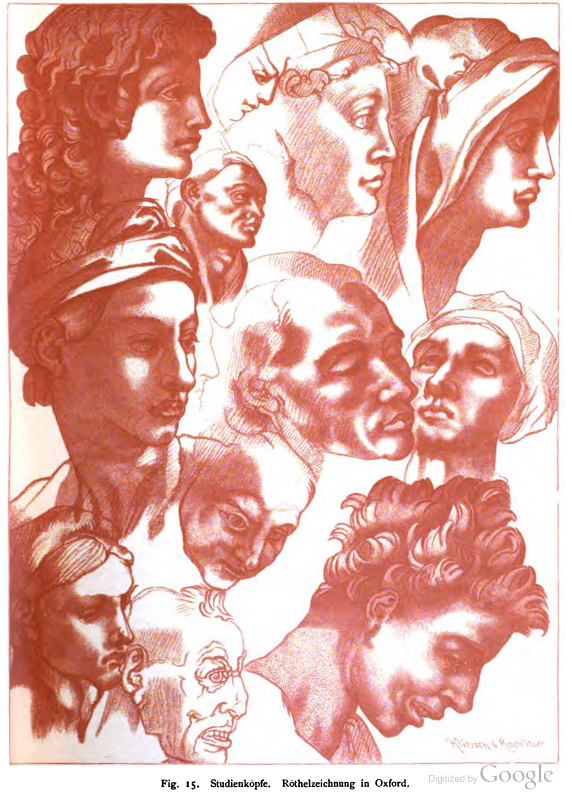


Fig. 15. Studienköpfe. Röthelzeichnung in Oxford.

neu hergestelltem Hauptsaale sich der große Rath versammelte, mit Malereien zu schmücken. Kein Zweifel, dass auch die Gegenstände der Darstellung nach politischen Rücksichten erwogen und bestimmt wurden. Auf der einen Wand des großen Rathsfaales sollte die Schlacht bei Anghiari, welche die Florentiner gegen den Condottiere des Mailänder Herzogs, gegen den berühmten Piccinino, im Jahre 1440 gewonnen hatten, geschildert werden. Für die gegenüberliegende Wand dagegen wurde eine Scene aus den Pisanerkriegen ausgewählt: Florentiner Soldaten, bei dem Bade von dem Feinde übersallen, eilen, dem Arno zu entsteigen, die Rüftung anzulegen und den Pisanern entgegenzutreten. Besonders Anm. 15. dieses letzte Bild zeigt einen unmittelbaren Bezug auf die Zeitereignisse. Pisa hatte, als Carl VIII. im Jahre 1494 mit seinem Heere nach Italien herabgestiegen war, das florentinische Joch abgeschüttelt und sich, von den Gegnern von Florenz bald offen, bald heimlich unterstützt, unabhängig erklärt. Der Macht und dem Stolze der Republik war dadurch die schwerste Wunde geschlagen worden. Die Wiedereroberung Pisas erscheint seitdem als der Angelpunkt der slorentinischen Politik.

Grade jetzt wieder machte Florenz die größten Anstrengungen, die gehafste alte Nebenbuhlerin zu bezwingen. Den Muth der Bürger durch die Schilderung früherer Kämpse und Siege anzuseuern, wurde auch den Palastbildern als Aufgabe zugedacht. Die Ausführung der Pisaner Schlacht bei Cascina übernahm Michelangelo, den Kampf bei Anghiari follte Leonardo schildern. Leonardo begann sein Werk, nach den noch vorhandenen Rechnungsbelegen zu schließen, frühzeitig im Jahre 1504. Er zeichnete den Carton fertig. Kaum dass er aber einige Figuren auf die Wand gemalt hatte, legte er den Pinsel nieder, um niemals wieder zu der Arbeit zurückzukehren. Bitter klagte der Gonfaloniere in einem Briefe vom 9. October 1506 über Leonardo, der sich gegen die Republik nicht gut benommen und einen gar kleinen Ansang zu einem großen Werke gemacht hätte. Bekanntlich gingen fowohl der Carton, wie die im großen Rathssaale gemalte Gruppe der vier Reiter, die um eine Fahne kämpfen, zu Grunde, und unsere ganze Kenntniss von der Reitergruppe danken wir außer Vasari's Beschreibung einer wahrscheinlich freien Zeichnung von Rubens' Hand, die durch Edelinck's Stich die weiteste Verbreitung fand.

Michelangelo's Werk traf kein besseres Schicksal. Im Hospital der Färber bei S. Onosrio hatte er seine Werkstätte ausgeschlagen und hier seit Ende October 1504 am Carton gearbeitet. Er vollendete ihn wahrscheinlich schon im Februar 1505. Wir schließen es aus einer größeren

Zahlung, die ihm am 28. Februar gemacht wurde\*), insbesondere aber aus dem Umstande, dass er schon im März Florenz verließ, um dem Rufe des Papstes Julius II. zu folgen, aber erst nachdem er hier nach eigenem Geständnisse den Carton vollendet hatte. Im Sommer (August 1505) wurde derselbe im Rathssaale aufgestellt, um auf die Wand übertragen zu werden. Dazu kam es nun nicht, da sich die Hoffnung auf die Rückkehr Michelangelo's in die Heimath nicht erfüllte. Doch blieb der Carton in der »sala grande nuova del consiglio maiore« und wurde hier noch 1510 nebst den Reitern Leonardo's als Merkwürdigkeit ge-»Li cavalli di Leonardo et li disegni di Michelangelo« hebt Albertini in seinem Memoriale unter den Kunstwerken im Palazzo majore besonders hervor. Später kam der Carton in den Palast der Medici, wo er im Laufe der Zeit verschwand. Nicht Bosheit und Neid haben ihn zerstört, viel wahrscheinlicher hat übelangebrachte Begeisterung, die einzelne Stücke als Kunstreliquien zu besitzen suchte, ihm ein Ende bereitet. Im Jahre 1575 befanden sich einzelne Fragmente im Besitze der Familie Strozzi in Mantua, welche sie dem Grossherzoge von Toscana zum Kaufe anbot; leider vergebens. Wie lange sie noch in Mantua blieben, ob Rubens sie noch vor Augen hatte, als er sür seine Tause Christi in der Jesuitenkirche in Mantua einzelne Figuren aus dem Carton Anm. 16. Michelangelo's benutzte, wissen wir nicht. Jede Spur ist seitdem verwischt, unser Wissen von der Gesammtcomposition ausschließlich Vasari entlehnt, der zwar nicht mehr den Originalcarton seines Meisters gesehen hatte, aber doch eine vollständige, später gleichfalls verlorene Copie des Bastiano da San Gallo kannte. Vafari's Bericht lautet folgendermaßen:

Michelangelo stellte eine Mehge nackter Gestalten dar, die sich der Hitze wegen im Arno baden, plötzlich aber, da der Feind das Lager übersallen hat, zu den Wassen gerusen werden. Während die Soldaten eilen, dem Flusse zu entsteigen, um sich anzukleiden, legen bereits die Einen die Rüstung an und schnallen Andere den Kürass um, oder wappnen sich aus sonst eine Weise; eine große Menge Reiter beginnen aber bereits den Kamps. Unter anderen war da ein Alter, der einen Epheukranz aus dem Kopse trug, um sich Schatten zu geben, und auf der Erde sitzend sich bemüht, die Strümpse anzuziehen, dieses aber, weil die Beine nass waren, nicht zu Stande brachte. Unter dem Wassenlärm und dem Trommelwirbel zerrte er mit aller Hast und Gewalt an dem einen Strumpse. Man sah Trommler und Soldaten, die mit zusammengerassten Kleidern nackt dem Kampsplatze zueilten; die seltsamsten Stellungen, die

<sup>\*)</sup> Gaye II. no. XXXVII. Nota.

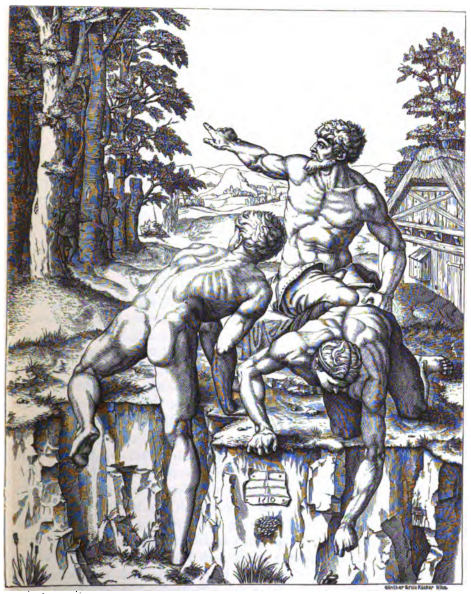


Fig. 16. Die Kletterer. Nach dem Stiche von Marcanton.

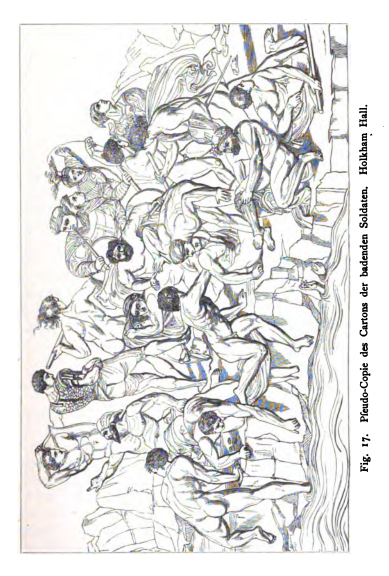
Einen aufrecht, die Anderen knieend oder vorgebeugt, Andere stürzend oder in die Höhe kletternd in den schwierigsten Verkürzungen.

Ein flüchtige Federzeichnung in der Albertina, erst vor wenigen Jahren aufgefunden, giebt eine beiläufige Vorstellung von der Scene voll des Tumultes, der Hast und des Schreckens, wie sie dem Künstler im ersten Entwurse vorschwebte.\*) Außerdem tritt noch für die eine und andere Gruppe die Nachbildung im Kupferstiche zur schriftlichen Ueberlieferung ergänzend hinzu. Bereits 1510, also zu einer Zeit, in welcher der Carton noch unversehrt bestand, hat Marcanton eine Gruppe von drei Figuren aus demselben in Kupfer gestochen. Das Blatt (B. 487), unter den Namen »die Kletterer« weltbekannt, zeigt einen nackten Soldaten, vom Rücken aus gesehen, welcher soeben das steile Ufer emporklettert, während ein zweiter auf der Erde knieend sich vorbeugt und einem Kameraden, dessen Hand nur aus dem Wasser hervorragt, die Rechte hilfreich entgegenstreckt, ein dritter endlich, halb bekleidet, den Kopf seitwärts gewendet, zur Eile mahnend mit der Rechten auf den nahenden Feind hinweist. (Fig. 16.) Auch die von Vasari so hoch gepriesene Gestalt des Alten mit dem Epheukranze und den Kletterer hat Marcanton (B. 472 und 488) noch einmal jeden einzeln gestochen. Einem Schüler Marcanton's, dem Agostino Veneziano, danken wir die Erhaltung einer anderen Gruppe (B. 423). Eiligst nestelt ein bereits gerüsteter Krieger noch am Gewande und setzt sich dem Feinde entgegen in Bewegung. Der nackte Soldat neben ihm hat soeben das User erklommen und will sich, das Gewand über die Rechte geworfen, erheben. Er hat das Gesicht seitwärts gewendet, woher der Lärm tönt, während die dritte Figur sich über einen Verwundeten nach dem Uferrande vorbeugt, um nach einem Soldaten zu spähen, der mit den Fluthen kämpft. Nur seine Arme find fichtbar, die Hände in der Verzweiflung förmlich in den Felsen eingegraben. Die letzte Figur ist der Alte, welcher mit dem Anzuge des Strumpfes nicht fertig werden kann. Obschon beide Stecher, Marcanton und Agostino Veneziano, das Terrain und den Hintergrund willkürlich verändert haben, bewahren doch ihre Blätter einen urkundlichen Werth. Die einzelnen Figuren find zweifellos dem Carton Michelangelo's entlehnt, auch die Gruppirung festgehalten worden. Oder wenn sie, wie es damals häufig geschah, nach Handzeichnungen und Skizzen des Meisters gestochen wurden, so bewahren sie doch das unmittelbare Gepräge feiner Hand. Sie rechtfertigen die Bewunderung, welcher Vasari einen fo begeisterten Ausdruck verliehen. Alle im Kreise der Plastiker

<sup>\*)</sup> Thausing in Lützow's Zeitsch. f. b. K. XIII. 107, 129.



erworbene Meisterschaft hielt Michelangelo hier zur Verfügung, um das höchste Maass der Kühnheit und Freiheit in den Bewegungen, die vollen-



dete Kraft und Fülle des Lebens zu erreichen. Dagegen muß einem grau in grau gemalten Bilde im Besitze des Grasen Leicester in Holkham Hall, welches angeblich den ganzen Carton wiedergeben soll und durch den Stich L. Schiavonetti's eine weite Verbreitung gesunden hat, das Anrecht Springer, Rassel und Michelangelo. I.

auf Treue abgesprochen werden (Fig. 17). Das Bild gilt für das Werk Bastiano's da San Gallo. Auf Betrieb Vasari's hatte derselbe seine Nachzeichnung des Cartons noch einmal in Oel grau in grau wiederholt. Diese Reproduction wanderte aber nach Frankreich, während das Holkhamer Bild aus dem Palazzo Barberini in Rom herrührt. Es stimmt ferner mit Vafari's Beschreibung keineswegs überein und widerspricht in Einzelheiten den Stichen Marcanton's und Agostino's. Die Figuren des Hintergrundes endlich fallen so entschieden gegen die herrlichen Gestalten im Vordergrunde ab, die Gruppirung erscheint zur Hälfte so locker, zur Hälfte wieder so stark gedrängt und gehäust, dass man die Vermuthung nicht unterdrücken kann, der Maler des Holkhambildes habe mit Hilfe von Stichen und Zeichnungsfragmenten die ganze große Gruppe zufammengestellt und die vorhandenen Lücken, so gut er es vermochte, ausgefüllt. Ein unverdächtiges Zeugniss von Michelangelo's Kunst legen demnach nur die alten italienischen Stiche ab. Für uns ist der Verlust des Schlachtcartons unersetzlich. Auf die Zeitgenossen aber übte er glücklicher Weise die volle Wirkung. Aehnlich wie sich im fünfzehnten Jahrhundert um Masaccio's Fresken in der Brancaccikapelle alle Künstler gesammelt und von ihnen gelernt hatten, so bildete, wie die Sage geht, Michelangelo's Werk die Hauptschule des jüngeren Geschlechtes. Vasari zählt eine lange Reihe von Bildhauern und Malern auf, welche nach dem Carton zeichneten, und nennt unter ihnen auch Raffael. So trat der Urbinate zum ersten Male in die Kreise Michelangelo's.



## Raffael's Jugend und Lehrzeit.



och oben in den Apenninen, wo sich die Mark Ancona von Umbrien und Toscana scheidet, liegt Raffael's Heimath. Die große Heerstraße, auf welcher die Völkerschaften zogen, und welcher entlang die Ideen wanderten, die das Schicksal und Leben Italiens entschieden, berührte das

urbinatische Hochland nicht. Es ist eine einsame aber keine todte und öde Welt. Hier, wie auf der ganzen gegen das adriatische Meer offenen Offeite Mittelitaliens zeigen die Bodenformen einen schärferen Wechfel, rücken die Gegensätze der Natur, rauhe waldreiche Bergkämme, fruchtbare milde Thäler nahe aneinander. Große, mächtige Gemeinwesen, ein politisch rühriges Bürgerthum finden keinen Raum, dagegen erheben und erhalten sich leicht, auf die zahlreichen festen Plätze gestützt, Gewaltherrschaften, und vererbt sich häufig die militärische Führerrolle. Die berühmtesten Condottieri, welche, durch Glück begünstigt, Dynastien gründeten, entstammen den Marken, so die Sforza, Malatesta, Manfredi, Ordelaffi u. A. Auch Urbino erscheint mit einer solchen Herrscherfamilie auf das engste verbunden. Es dankt den Fürsten aus dem Hause Monteseltro seinen Glanz und seine historische Bedeutung, vor allen dem ritterlichen, kunstliebenden Herzoge Federigo, der an vierzig Jahre (1444-1482) das Regiment führte und von seinen Zeitgenossen als das Ideal eines Renaissanceherrschers gepriesen wurde. Siegreich im Felde schildert ihn Vespasiano da Bisticci, klug im Rathe und leutselig im Umgange mit den Unterthanen, mit welchen er gern persönlich verkehrte und in einem harmlos gemüthlichen Verhältnisse lebte. Obschon als Held gepriesen und zumeist auf seine militärischen Tugenden als Gewaltherrscher gestellt, huldigte er doch auch allen Künsten des Friedens mit Begeisterung, und wenn ihm auch bei den unsichern Zeiten der Festungsbau in seinem Lande am meisten am Herzen lag, so vergass Federigo doch nicht, seine Hauptstadt mit einem Palaste zu schmücken, der im sechzehnten Jahrhundert als der glänzendste Schlossbau bewundert Anm. 1.

wurde. Wiffensdrang und Kunstliebe beherrschten ihn in gleichem Maasse, wie die von ihm gestistete Bibliothek offenbart, deren reiche Bücherschätze mit der glänzenden Ausstattung der Räume wetteiserten. Durch kunstreiche Maler ließ der Herzog alle Helden des Geistes der alten Heidenwelt wie der christlichen Zeit von Moses und Salomon bis auf die heiligen Augustinus und Thomas herab, von Homer, Platon und Aristoteles bis zu Dante und Petrarca schildern, und diese Phantasieporträts im Bibliotheksale ausstellen. Auch Apoll mit den neun Musen, der Schutzpatron der Humanisten, sehlte nicht. In den Schränken aber prangten in trefslicher Auswahl die Werke des sheiligen Collegiums der Theologen«, der alten und neuen Philosophen, der berühmtesten Poeten und vornehmsten Juristen.

Ob die landschaftlichen Eindrücke aus der Jugendzeit auf Raffael's Empfindungen nachhaltig wirkten, läst sich schwer bestimmen; einen tiesen Einflus möchte man kaum annehmen, da sie durch die späteren mächtigen Reize von Florenz und Rom wohl zurückgedrängt werden musten. Dagegen hat die durch Herzog Federigo nach Urbino gelenkte geistige Strömung unstreitig lange Wellenkreise zurückgelassen, welche in dem ganzen Leben Raffael's nachzitterten. Ein humanistisch gesinnter Hos, eine Kunst, welche dem Heroencultus dient, die großen Männer der Vergangenheit nicht als bloße Personificationen abstracter Begriffe fast, wie das Mittelalter that, sondern als selbständige lebendige Personen verherrlicht, eine heitere und glänzende Bildung, begünstigt durch die Abwesenheit wilder Parteileidenschaften, gesördert durch die Erschlossenheit gegen die große Welt, das waren die ältesten Traditionen in Raffael's Leben. Sie hafteten um so stärker, als Raffael's Familie für Herzog Federigo's Personlichkeit und Thaten die regste Theilnahme zeigte.

Raffael's Urgrosvater Peruzzolo war um die Mitte des Jahrhunderts aus dem kleinen zwischen Urbino und dem Meere gelegenen Flecken Colbordolo in die Hauptstadt der damaligen Grafschaft eingewandert. Der Grosvater Sante erscheint als ein aussteigender Mann, der durch Glück im Handel und Wandel Grundeigenthum und ein Haus in der Contrada del monte — Raffael's Geburtshaus — erwarb. Wie es kam, dass Sante's Sohn, Giovanni, Maler wurde, wird uns nicht berichtet. Giovanni Santi erzählt selbst, dass er erst, nachdem er die mannigsachsten Erwerbszweige versucht, die wunderbare Kunst der Malerei ergriffen habe. Dafür, dass er die künstlerische Erziehung so spät begann, hat er es überraschend weit gebracht. Und die Malerei war nicht die einzige Kunst, welcher Giovanni seine Musse widmete. Die Thaten Federigo's weckten seine dichterische Krast und begeisterten ihn zu einer Lebensbeschreibung des Herzogs in Terzinen. Wir ehren die treue Hingabe des biederen Giovanni an das

herzogliche Haus, wir freuen uns aber auch, wenn schon der poetische Werth der nur auszugsweise bekannten Reimchronik - die Handschrift ruht in der Vaticana — das Mittelmaafs nicht überschreitet, über den verständigen Blick und die weitere Umsicht des Versassers.\*) Von besonderem Interesse find die Bemerkungen Giovanni's über die Künstler seiner Zeit. Er kennt und nennt sie fast alle, Bildhauer und Maler, die Künstler Mittelitaliens und der Lombardei. Mit hohem Lobe stattet er namentlich Mantegna und Melozzo da Forli, Leonardo und Perugino aus. Es mussten diese Letzteren nicht nothwendig in einem unmittelbaren perfönlichen Verhältnisse zu Giovanni Santi stehen; jedenfalls, wenn ein solches bestand, haben wir darüber keine Kunde, so wenig wie über seine Beziehungen zu den zahlreichen Künstlern, welche Herzog Federigo in Urbino beschäftigte. Außer vlaemischen Malern waren hier unter anderen Paolo Uccelli und Piero della Francesca thätig. Gerade in den öftlichen Landschaften Italiens, wo es keine glorreichen Kunsttraditionen, keine sestgewurzelten Localschulen gab, bemerkt man in der zweiten Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts ein unruhiges Wogen, ein hastiges Fortschreiten, ein eifriges Ausblicken nach den Vorzügen anderer Kunststätten. Wandermaler, hier überall gern gesehen, brachten zahlreiche Neuerungen mit und ließen mannigfache Eindrücke zurück. Gelegenheit sich aus den engen Fesseln der localen Kunstübung zu reißen, gab es für den strebfamen Kunftjünger genug. Und dass Giovanni Santi helle Augen und einen energischen Sinn besass, bezeugen sattsam seine Werke. Nur aus dem letzten Jahrzehnt seines Lebens sind solche mit Sicherheit nachzuweisen, der Gang seiner Entwickelung ist daher nicht völlig klar. Offenbar blieb ihm aber die Richtung Piero's della Francesca und der Anhänger desselben nicht völlig fremd. Die Lehren der Perspective, einer damals noch vielfach geheimen und schweren Kunst, wendet er mit großer Freiheit an, selbst kühnere Verkürzungen gelingen ihm mühelos. Auch die berechnete Strenge der Zeichnung, in den Gewändern und einzelnen männlichen Gestalten bemerkbar, geht auf dieselben Einslüsse zurück. Doch war die umbrische Schule so nahe benachbart, der in ihr vorherrschende lyrische Anklang auch in Giovanni's frommer Heimath so gut verständlich, dass er auch diese Eindrücke in sich aufnahm und in seinen Madonnenbildern veräusserte. Ueber allen diesen Aneignungen schwebt, die Gegensätze mildernd und lösend, seine eigene liebenswürdige, mit den Umbriern verglichen, frischere Natur. Die schwächste Seite an Giovanni ist das Colorit; er gebietet auch nicht über mannigfache Typen

<sup>\*)</sup> Fragmente der Reimchronik bei Passavant I. 415.



und wird leicht in der Charakteristik eintönig; dasur weiss er uns durch den milden Ausdruck und einzelne anmuthige Bewegungen seiner Gestalten, die wir bei seinen näheren Kunstgenossen vergeblich suchen würden, zu erfreuen. Giovanni Santi ragt weit über die Mehrzahl der letzteren hinaus, und hat sich als Lehrer gewiss von beschränkter Einseitigkeit serngehalten. War er nun in der Lage, seinem Sohne Raffael Unterricht zu ertheilen?

Vielleicht schon in reiserem Alter heiratete Giovanni Santi die Tochter des Battista Ciarla in Urbino, mit Namen Magia, die ihm am Anm. 2. Charfreitag, den 28. März 1483, einen Sohn: Raffael gebar. Schon im Jahre 1491 (7. October) verlor Raffael seine Mutter. Giovanni schritt im Jahre darauf zur zweiten Ehe mit der Tochter eines Goldschmiedes, Bernardina Parte, ersreute sich aber nicht lange des neuen ehelichen Glückes, da er bereits am 1. August 1494 verstarb. Sein Tod war ein hinreichend wichtiges Ereigniss, um in einem Briese der jungen Herzogin Elisabeth an ihre Schwägerin Isabella Gonzaga besonders vermerkt zu werden.\*)

Raffael hatte bei dem Tode seines Vaters das elste Lebensjahr erst um wenige Monate überschritten. Dadurch wird es zweisellos, dass, wenn sich in Raffael künstlerische Eigenschaften Giovanni's wiederholen, dieses ungleich mehr auf Vererbung als auf Lehre und Unterricht beruht. Nur die einsachsten Handreichungen, die elementarsten Kunstgriffe kann er dem Vater abgelauscht haben. Wer den verwaisten Knaben weiter in der Malerei unterwies, ist uns freilich noch vollständig unbekannt.

Die von Vasari erzählte Legende findet zwar keine unbedingt gläubige Gemeinde mehr; mit einiger Einschränkung wird sie aber noch immer weiter gesponnen. Nach Vasari führte Giovanni Santi selbst noch sein Kind unter heisen Thränen der Mutter zu Perugino. Gegenwärtig lässt man Rassael bis zum Tode Giovanni's im väterlichen Hause leben und zeichnen. Sobald er den Vater verlor, wanderte er auf Geheiß des Vormundes und den Rath der Freunde nach der umbrischen Hauptstadt. Aeussere und innere Gründe sprechen aber für ein längeres Verweilen Rassaels in seiner Heimat. In den Gerichtsakten, welche in dem Erbstreite zwischen Rassael's Vormund, dem Erzpriester Dom Bartolomeo Santi, und seiner Stiesmutter ausgenommen wurden, wird er erst in einer Urkunde vom 13. Mai 1500 als dauernd abwesend von Urbino bezeichnet. Der Notar nimmt für den Abwesenden eine Summe Geldes

<sup>\*)</sup> Campori, Notizie e documenti per la vita di Giovanni Santi e di Raffaello Santi. Modena 1870. p. 4.

in Verwahrung. Eine vorhergehende Verhandlung (5. Juni 1499) dagegen bezeichnet wohl die Stiefmutter ausdrücklich als abwesend, erwähnt aber Raffael's Abwesenheit mit keiner Silbe, obgleich derselbe nicht mehr minderjährig war, also eigene Rechte besass.\*) Raffael hätte auch in Perugia den perfönlichen Unterricht des Meisters gar nicht genießen können, da Perugino urkundlich in den Jahren 1495 bis 1499 ein Wanderleben führte, und wenn er nicht auf Reisen war, seinen Wohnsitz in Florenz hatte. Auch Pinturicchio, welchen man gern als eine Art Altgesellen Perugino's darstellt, in Abwesenheit des letzteren mit der Leitung der Werkstätte betraut, weilte am Ende des fünfzehnten Jahrhunderts noch in Rom und legte hier die letzte Hand an Fresken im päpftlichen Palaste und in der Kirche S. Maria del popolo. Zu den äußeren Gründen Anm. 3. für die Meinung, dass Raffael erst am Schlusse des Jahrhunderts in Perugino's Werkstätte eintrat, treten noch innere hinzu. Wäre Raffael bereits im zarten Knabenalter unter Perugino's unmittelbare Zucht gekommen, wie hätte er sich da Widerstandskraft gegen die Einslüsse des Lehrers erworben? Er würde einfach mit Perugino's Augen gesehen, mit Perugino's Hand gezeichnet haben. Nun ist es aber eine allgemein anerkannte Thatsache, dass Raffael nicht nur Perugino's Manier mit großer Leichtigkeit überwand, sondern dass er auch von allem Ansange her eine gewisse Selbständigkeit sich bewahrte. Dieselbe beschränkt sich nicht auf die allgemeine Auffassung der Natur, auf die zartere Anmuth und lebendigere Schönheit der einzelnen Gestalten. Dasür kann seine perfönliche Anlage, seine angeborene Empfindungsweise als Erklärung angerufen werden. Raffael unterscheidet sich aber auch durch äußere Gewohnheiten von Perugino und den umbrischen Genossen. Bereits in den frühesten authentischen Zeichnungen kann man eine andere Art der Strichführung, eine Vorliebe für eine andere Kopf- und Handform und für andere landschaftliche Hintergründe beobachten. Als Beispiele mögen die Oxforder Blätter, welche Studien zu einer Auferstehung enthalten (Fig. 19) (Braun's Ph. 6 u. 7), und die Madonnenskizze (Br. 10) gelten. Wären wohl diese selbständigen Gewohnheiten so früh gezeitigt worden, wenn Raffael bereits feit dem Knabenalter in engem Zusammenhange mit einer Schule gestanden hätte, welche nach allem, was wir von ihr wissen, ein Arbeiten nach festgestellten Schablonen begünstigte? Man hebt gern den überraschenden Aufschwung Perugino's in den Jahren 1500 bis 1502 hervor und schreibt ihn dem Einflusse Raffael's zu. Die Berührung des Schülers wirkte auf den alten Meister wie ein Jugendbrunnen. Dieses

<sup>\*)</sup> Paffavant I. 364 und Jahrbuch d. K. Pr. Kunstsammlungen III. 161.

Ereigniss erscheint räthselhaft, wenn Raffael schon seit den Knabenjahren sich in der unmittelbaren Nähe Perugino's bewegte und Fortschritt an Fortschritt still und stetig sügte. Männern des täglichen Umganges konnte der Gegensatz der Kunstweise schwerlich plötzlich und mit überwältigender Kraft sich offenbaren. Dagegen ist die Thatsache leicht er-



Fig. 18. Federzeichnung in Oxford.

klärlich, wenn man annimmt, dass mit Raffael eine neue frische bis zu einem gewissen Grade selbständige Krast die Werkstätte Perugino's betrat.

Vielleicht darf eine Erfahrung, welche durch den Ueberblick der ganzen Entwickelung Raffael's gewonnen wird, schon hier Platz finden. Kein Künstler besitzt eine so unbeschränkte Empfänglichkeit für äußere Anregungen wie Raffael. Jeder neue Reiz, welchen ihm die Natur, die wechselnde landschaftliche Umgebung bietet, jeder neue Zug in der künst-



Fig. 19. Studien zur Auferstehung. Silberstistzeichnung in Oxford.

lerischen Auffassung wird von seinem Auge ausgefangen, hinterlässt in seiner Phantasie einen tiefen Eindruck. Der Wiederschein des Einflusses einer langen Reihe von Meistern lagert auf seinen Werken. Auch, wo uns die Tradition verläfst, entdecken wir durch die Stilvergleichung die Spuren des Feuereifers Raffael's, sich über die verschiedenen Kunstströmungen zu unterrrichten und aus denselben für die eigene Entwickelung Nutzen zu schöpfen. Wie viele Meister klingen nicht in Raffael's Werken an: Perugino und Pinturicchio, Francia und Fra Bartolommeo, Leonardo und Sebastian del Piombo, endlich Michelangelo. Wie tief hat er sich in die Antike eingelebt, so dass die Wiederausnahme derselben in den Kunstkreis des sechzehnten Jahrhunderts vornehmlich auf sein Beispiel zurückgeführt werden muß. Dennoch verleugnet er niemals seine Selbständigkeit; er beharrt in keinem einzigen False bei der blossen Nachahmung der äußeren Manier, fondern weiß stets die fremden Elemente mit seiner persönlichen Eigenart auf das engste zu verschmelzen. bleibt immer von den Jugendjahren bis an sein Lebensende nur Raffael, so offen sich auch seine Natur gegen äußere Anregungen erschließt. Diese Thatsache berechtigt zu dem Schlusse, dass sich das künstlerische Wesen in Raffael bereits zu einem sesten Kern verdichtet hatte, ehe er mit einer der großen Lokalschulen in Berührung trat. In stiller Ruhe bildete er frühzeitig feine natürlichen Anlagen aus, entwickelte den Formensinn und übte das Auge, so dass er den mannigsachen Schulrichtungen später eine gewisse Widerstandskraft entgegenstellen konnte, von ihnen lernte, aber nicht überwältigt wurde. Diese stille Musse und die Gelegenheit zu frischer Selbstentwickelung fand er in seiner Heimat, wo es wohl einzelne Künstler, aber keine bevormundende Schule gab. So führen auch diese Erwägungen zu der Annahme eines längeren Aufenthaltes in Urbino, bevor er Perugino's Werkstätte besuchte.

Ueber den Mann, welcher Raffael's früheste Versuche leitete, stehen uns vorläusig nur Vermuthungen zu Gebote. Giovanni Santi hatte einen Gehilsen (garzone) Namens Evangelista Pian da Mileto, welcher Giovanni's Testament als Zeuge unterschrieb\*), dessen künstlerischen Nachlass, wie es scheint\*\*), regelte und später mit Timoteo Viti gemeinsam arbeitete.\*\*\*) Im Jahre 1495 kehrte der letztere aus Bologna in seine Heimat zurück und wurde hier ansässig. Timoteo ist wohl derselbe Maler, dessen Ankunst die Herzogin Elisabeth von Urbino erwartete, um ihr zuerst dem Giovanni Santi ausgetragenes Bildniss malen zu lassen. Er stand später

<sup>\*)</sup> Pungileoni, Elogio storico di Giovanni Santi. p. 136.

<sup>\*\*)</sup> Campori, Notizie. p. 4.

<sup>\*\*\*)</sup> Vafari IV. 507.

zu Raffael in nahen Beziehungen und war ganz geeignet, Raffael zu unterrichten, ohne dessen natürliche Entwickelung zu stören, ihm enge Schulfesseln anzulegen. So erscheint es gerechtsertigt, dass an ihn zunächst als Lehrer des jungen Raffael gedacht wird. Die äussere Wahrscheinlichkeit in innere Gewissheit zu verwandeln, indem Timoteo's Einflus in den frühesten Werken Raffael's nachgewiesen wird\*), ist bis jetzt nicht vollkommen gelungen.



Das Maass des Kunstvermögens, welches Raffael aus Urbino mitbrachte, lässt sich nicht mehr genau bestimmen. Wohl werden in Kunstkabinetten einzelne Handzeichnungen aufbewahrt, welche in seine früheste Jugendzeit fallen follen, doch entbehren dieselben aller inneren Glaubwürdigkeit, wie z. B. die in dem fog. Raffaelischen Skizzenbuche (Samml. der Akademie in Venedig) bewahrten Zeichnungen nach Studien Perugino's und Pinturicchio's für die Fresken in der Sixtina. Auch die mit der Feder gezeichneten Copien nach den Idealporträten in der urbinatischen Bibliothek (eben dort) erscheinen unter sich viel zu ungleich und verrathen theilweise eine viel zu sehr schon praktisch geschulte, dabei wenig frische Hand, als dass sie dem etwa vierzehn- bis sechszehnjährigen Raffael mit Wahrscheinlichkeit könnten zugeschrieben werden. Dagegen Anm. 4. liegt offen zu Tage, was ihm während seiner Lehrzeit die Werkstätte Perugino's an Anregungen bot. Außer dem Frescoschmuck im Cambio waren Perugino damals noch folgende Tafelbilder aufgetragen worden: die Himmelfahrt Mariae für das Kloster in Vallombrosa, die Vermählung Mariae für die Josephsbrüderschaft in San Lorenzo in Perugia, die Krönung Mariae und die Kreuzigung für die Kirche San Francesco al monte. Diefelben Gegenstände hat Raffael in seinen frühesten selbständigen Werken geschildert. Für das nahe Verhältnis zu dem umbrischen Meister lassen sich aber noch viel sprechendere Zeugnisse ausweisen als die Gleichheit in der Wahl der Darstellungen. Wenn uns Blätter in die Hand fallen, deren eine Seite Perugino, die andere Raffael mit Zeichnungen gefüllt, dann wieder Entwürfe Perugino's, die Raffael in Farben ausgeführt hat, und endlich Skizzen von Raffael, welche sich auf Gemälde Perugino's beziehen, so dürfen wir wohl auf die engsten persönlichen Beziehungen zwischen den beiden Künstlern, dem fünszigjährigen Manne und dem noch nicht zwanzigjährigen Jünglinge schließen. Auf der Rückseite des Blattes (Städel'sches Museum in Frankfurt), auf welchem Perugino die

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Lermolieff, Die Werke ital. Meister. S. 342.

Taufe Christi entworfen hatte, zeichnete der Schüler den h. Martin. Raffael's Gemälde in Berlin, die Madonna zwischen den hh. Hieronymus und Franciscus, besitzt seinen Ausgangspunkt offenbar in einer Werkstattzeichnung in der Wiener Albertina. Als Perugino die Auferstehung Christi, jetzt in der Vaticanischen Galerie, entwarf, wiederholte Raffael wahrscheinlich zu eigener Uebung die Gestalten der schlafenden und fliehenden Grabwächter. Dieselben sind uns in der Sammlung der Universität Oxford erhalten und überraschen, mit Perugino's Arbeiten verglichen, durch ihre ungleich größere Vollendung. Zwar fehlt noch, wie bei allen Jugendarbeiten Raffael's, das durchgreifende Naturstudium, besonders die Köpfe erscheinen nach einem feststehenden Typus gezeichnet. In den mit dem Silberstift zart gezogenen Umrissen klingt aber bereits der reine Wohllaut an, welcher alle Raffael'schen Schöpfungen begleitet. Noch ein anderes Beispiel des Zusammenwirkens mit dem Lehrer und den Schulgenossen verdient Erwähnung. Ein beliebter Gegenstand der Darstellung war in Perugino's Werkstätte die Scene, in welcher dem Christuskinde von den Eltern und den Hirten andächtige Huldigung gezollt wird. Es ruht auf dem Boden oder sitzt auf einem Sattel, von einem Engel unterstützt und wird von der knieenden Madonna, von Josephus und den Hirten angebetet. Diese Scene gibt eine kleine Predelle in der Sammlung Connestabile in Perugia wieder; sie bildet den Inhalt der Mitteltafel auf dem großen Altarwerke, welches Perugino für die Karthause zu Pavia gemalt hatte und jetzt die Londoner Nationalgalerie unter ihren Schätzen bewahrt. Auch Raffael arbeitete den Gegenstand durch.\*) Zuerst ganz flüchtig, dann forgfältiger mit dem Silberstift auf abgetöntem Papier entwirft er mit einzelnen Abänderungen das Hauptmotiv des Mittelbildes. Und als der Carton für die kleine Predella in der Werkstätte sertiggestellt wurde, liess sich Raffael nicht abhalten, wenigstens den Kopf der knieenden Madonna in größerem Maassstabe (Florenz Br. 516) auszuführen. Solche Zeugnisse der Wechselwirkung zwischen Werkstattarbeiten und Raffael's Studien können noch öfter angerusen werden. Kein Wunder, dass der begreifliche Eiser, recht viele Spuren der Jugendentwicklung Raffael's zu entdecken, sie zu einer förmlichen Regel erhob und seine Mithilfe an allen in dieser Zeit von Perugino geschaffenen Werken behauptet, alles Gute und Schöne in denselben ihm zugeschrieben wurde, meistens jedoch ohne zureichenden Grund. In der Malertechnik wenigstens stand Perugino seinen Meister und bedurfte

<sup>\*)</sup> Robinfon, Critical account of the drawings in Oxford No. 5-7. Br. 1 und 2.



hier nicht der nachbessernden Hand des technisch noch mangelhaft geschulten Raffael. Man geht also vollständig irre, wenn man gerade aus der größeren Schönheit der Malerei auf Raffael's Mitwirkung schließt; die blosse Abweichung von Perugino's Weise allein weist aber nicht nothwendig auf Raffael zurück. Noch andere jüngere Kräfte weilten in Perugino's Nähe, wie denn in der That in vielen Fällen, wo man Raffael's Anm. 5. Thätigkeit wahrzunehmen glaubte, eine Verwechslung mit lo Spagna oder mit Eusebio di S. Giorgio u. A. stattfand, wenn nicht ganz einfach der Wunsch, ein Bild Raffael's zu besitzen, der Vater des Glaubens wurde.

Schon wenige Jahre nach Raffael's Eintritt in die Werkstätte Perugino's trat ein Wechsel in seinem äußeren Leben ein. Der Meister verliefs Perugia und nahm wieder in Florenz seinen ständigen Aufenthalt. Die kriegerischen Unruhen, weithin im Lande durch den Ehrgeiz der Borgia erzeugt, mochten ihn zu diesem Entschlusse gebracht haben. Zwar war auch in Florenz die Kunstpflege gegen die alten glorreichen Zeiten dürftig geworden; immerhin gab es doch hier mehr Beschäftigung als in der nahe am Kriegsschauplatze gelegenen umbrischen Stadt. Und da in Florenz damals, wie die Signoria von Florenz ihrem Abgesandten in Frankreich klagend bemerkte, die guten Meister zu fehlen anfingen, so durfte Perugino auf eine reiche Beschäftigung hoffen. Die Thatsache seiner Uebersiedlung nach Florenz 1502 wurde uns durch den jüngst veröffentlichten Briefwechsel der Markgräfin Isabella von Mantua mit ihrem florentiner Bevollmächtigten bekannt.\*) Die Gemahlin Gonzaga's wünschte für ihr Cabinet auch ein Bild des »berühmten« Perugino zu besitzen. Ein Versuch, durch die Vermittelung Giovanna's della Rovere 1500 zu einem folchen zu gelangen, misslang. Später, im Herbste 1502, zeigt der nach Florenz übersiedelte Maler Geneigtheit, der erlauchten Kunstfreundin zu dienen. Er empfängt ein Ausgeld, unterschreibt den Contract und lässt die Maasse für das Bild kommen; erst im November 1504 beginnt er aber die Zeichnung und vollendet das Bild im Juni 1505. Während dieser langen Zeit weilt er allerdings öfter außerhalb Florenz, in Bädern, in Siena, in Perugia, hier, wie angegeben wird, um Rechtshändel zu schlichten: immer bleibt bei allen Betheiligten die Voraussetzung bestehen, dass er regelmässig in Florenz lebe, wo seine Frau, die schöne Clara Fancelli, wohnte und er eine Werkstätte besass. Vom Beginn des Jahres 1504 an bringen noch andere längst bekannte Thatsachen die Bestätigung dafür bei.

Folgte Raffael alsbald seinem Meister oder blieb er noch dauernd



<sup>\*)</sup> Giornale d' erudiz. artistica II. 73 ff.

in Perugia zurück, etwa neben Pinturicchio an der Spitze einer Werkstätte, welche Perugino daselbst zurückgelassen hatte? Leider sagen über den Bestand der letzteren, also über ein Doppelatelier Perugino's, die Urkunden nicht das Geringste, ja die Schilderung des Meisters in den Briefen des Mantuaner Geschäftsträgers, er müsse für das tägliche Brod arbeiten, scheint einem ausgedehnten Kunstbetriebe zu widersprechen. Allzu lange blieb übrigens auch Raffael nicht auf dem Boden Perugia's Anm. 6. festgebannt. Im Jahre 1504 besuchte er für längere Zeit seine Vaterstadt, wo er den Verkehr mit Timoteo Viti erneuerte, und im Herbste desselben Jahres nahm er seinen ständigen Ausenthalt in Florenz. Zu dieser Annahme zwingt uns die Einsicht in die Stilwandlung, welche gerade jetzt eintritt, auch wenn wir den Empfehlungsbrief der Herzogin Giovanna von Montefeltre an den Gonfaloniere von Florenz, vom 1. October 1504 datirt, nicht als sichere Urkunde benützen. gingen noch kleinere Reisen, wie nach Siena zu der Zeit, als daselbst Anm. 7. Pinturicchio die Fresken in der Libreria malte. Eine alte Tradition läst Raffael an den Entwürfen für dieselben mithelfen.

Nicht plötzlich und unvorbereitet tauchte Raffael 1504 in die florentiner Kunstströmung. Einzelne Berührungen mit der florentiner Kunstwelt hatten schon früher stattgefunden. Nicht gewaltsam sagte er sich von nun an von der umbrischen Richtung los. Zunächst blieb ja noch immer Perugino's Einfluss maassgebend, neben welchem der von Verrocchio's Werkstätte her befreundete Kreis z. B. Lorenzo di Credi sich geltend machte; für entgegengesetzte Bestrebungen und Ziele konnte die Empfänglichkeit nur allmählich in Raffael erwachen. Den Vorgang der langfamen, friedlichen Ablöfung von der Schule des Meisters machen die ersten sicheren Werke Raffael's in klarster Weise anschaulich. Die materiellen Grundlagen der Composition entlehnt Raffael, auch nachdem er aufgehört hatte, Schüler Perugino's zu sein, den Bildern des letzteren; es ist überhaupt auffallend, wie lange in dieser Beziehung Raffael von älteren Mustern abhängig bleibt. Noch die Grablegung Christi 1507 offenbart die bedachtsame, maassvolle Weise des Künstlers, die in liebevoller Achtung für die Tradition keine wesentliche Neuerung überflüssig unternimmt. Die allgemeine Anordnung, die Gliederung im Raume, die Gruppirung, der äußere Charakter der einzelnen Gestalten erscheint regelmässig in den Bildern Perugino's und Raffael's wiederholt. Daraufhin konnte Vasari behaupten, dass sich ihre Arbeiten nicht von einander unterscheiden lassen. Für den groben Blick mag das zutreffen. man näher zu, so bemerkt man, wie gleichsam eine Meisterhand alle Linien noch einmal zarter und reiner umschreibt, wie mit geringem

Wechfel reicheres Leben, tieferer Ausdruck, lautere Schönheit den einzelnen Gestalten wie den Gruppen aufgeprägt wird. Bei aller Innigkeit des Anschlusses an den Meister wahrt sich doch Raffael seine Freiheit, und spricht in diesen, oft ganz leisen, immer entscheidenden Aenderungen, ohne es zu wollen, ein festes Urtheil über Perugino's engbegrenzte Weise aus. Eine folche Objectivität konnte fich Raffael allerdings am raschesten erwerben, wenn ihm die Gelegenheit zum Vergleichen gegeben wurde, die Uebung seines Kunstsinnes nicht auf ein einziges beschränktes Feld angewiesen blieb. Daran schließt sich noch eine andere Beobachtung. Bei größeren Altarwerken erscheint das Hauptbild gewöhnlich mit geringerer Freiheit entworfen und stärker an ältere Muster angelehnt, als die kleinen Staffelbilder, die sogenannte Predella. In diesen wagt sich der jugendliche Maler muthiger heraus und betritt ohne Scheu einen weiteren Kreis des Lebens und der Kunst. Hier lässt er z. B. florentinische Einstüsse offener walten, während die Hauptbilder noch an dem Herkommen der Schule festhalten und in der conservativen Richtung beharren. Natürlich geben die Predellabilder den besseren Schlüssel für die Entstehung der Werke ab.



In zwei umbrischen Städten sand Raffael schon in früher Jugend Gönner, in der Hauptstadt des Landes und in Città di Castello. Hier im oberen Tiberthale hatte sich die Familie der Vitelli zu Reichthum, Ansehen und schließlich zur Herrschaft emporgeschwungen. Wie so viele andere Glücksfürsten Italiens erkannten auch die Vitelli in der Baulust und Prunkliebe wichtige Hebel der politischen Macht. Ihrem Beispiele dankte Città di Castello, dass es im Lause des 15. Jahrhunderts zu einer ansehnlichen Stadt anwuchs, in welcher Renaissancearchitekten Kirchen und Paläste glänzend schmückten, die Terracotten aus der Schule Robbia's eine große Beliebtheit gewannen, und zahlreiche Maler aus Cortona, Fabriano, Perugia Beschäftigung fanden.

Drei Werke Raffael's nennt Vasari für drei verschiedene Kirchen in Città di Castello gemalt. Den Inhalt der für S. Agostino bestimmten Tasel bezeichnet er nicht näher, doch herrscht kein Zweisel, dass unter derselben das hier bis 1789 bewahrte Altarbild: die Krönung des h. Nicolaus von Tolentino verstanden werden müsse. Es ist das einzige in dieser Kirche, welches die Tradition Raffael zuschrieb. Leider besitzen wir nicht die geringste Spur, was aus demselben geworden, nachdem es Papst Pius VI. in mehrere Einzelbilder zerschneiden lies, und müssen uns mit Beschreibungen, die aber nur nach dem Hörensagen versasst sind.

und mit Skizzen und Entwürfen (Lille und Oxford) begnügen.\*) Nach einer in Lille bewahrten Handzeichnung (Braun's Photogr. No. 95) zu schließen, versuchte sich Raffael in diesem angeblichen Erstlingswerke im großen Stile und schuf ein Bild, das im Gegensatze zu allen übrigen Jugendleistungen eine durchaus selbständige Composition offenbart und zugleich eine vollkommen sichere Herrschaft über die Formen, natürlich innerhalb der Schulgrenzen, verräth. Der h. Nicolaus mit Kreuz und Buch in den Handen tritt als Sieger den bösen Feind mit Füssen. zur Seite standen zwei Engel, von welchen das Liller Blatt nur jenen zur Rechten des Heiligen zeigt. Ueber dieser unteren Gruppe schwebten, halb in Wolken verhüllt, nur mit dem Oberleibe sichtbar, Christus mit der Madonna und dem h. Augustin, Kronen haltend. Die Zeichnung zeigt theilweise nur erst die rasch hingeworfenen Studien nach dem Modell; um so überraschender wirkt die feine Zierlichkeit der Bewegungen, die Lieblichkeit des Ausdrucks. (Fig. 20.) Nach der Ueberlieferung foll Raffael dieses Bild bereits in seinem siebzehnten Jahre gemalt haben. Die Handzeichnungen fagen das eine aus, dass der jugendliche Meister, als er die Krönung des h. Nicolaus entwarf, mindestens die gleiche Reise besas, welche die anderen für Città di Castello geschaffenen Werke enthüllen. Diese, aber, das Crucifix in San Domenico und die Vermählung Mariae in S. Francesco, find 1503—1504 entstanden.

Das Crucifix\*\*), ein Gegenbild zu Signorelli's S. Sebastian, prangte in prachtvollem Steinrahmen auf einem Nebenaltar des Chores in San Domenico und gelangte in unserem Jahrhundert nach mannigfachen Irrfahrten in den Besitz des Lord Ward (Dudley-House) in London. Inmitten einer stillen, Schwermuth athmenden Landschaft, die in leichten Wellenlinien gegen ferne Hügel emporsteigt, ist das hohe Kreuz mit dem bereits todten Christus, einer gestreckten, hageren Gestalt, ausgerichtet. Fliegende Engel halten unterhalb der Kreuzesarme Kelche bereit, das Blut, das aus den durchbohrten Händen und aus der Brustwunde Christissiest, auszusangen. Zu Füssen des Kreuzes knieen Hieronymus und Magdalena, an welche sich die stehenden Gestalten Maria's und Johannes' anreihen. Die Abhängigkeit des Malers von den gleichartigen Bildern seines Lehrers ist unverkennbar. Er hält sich genau an die von Perugino beliebte Anordnung der Scene, wiederholt einzelne Stellungen und Bewegungen und umzieht die Figuren mit ähnlichen Linien wie sein Meister.



<sup>\*)</sup> Zuerst beschrieben von Lanzi. I. 352. Eine frei behandelte Copie besindet sich in der öffentlichen Sammlung in Città di Castello.

<sup>\*\*)</sup> Stich von L. Gruner.



Fig. 20. Studien zu S. Niccola da Tolentino. Museum zu Lille.

or, Raffael und Michelangelo. I.

Ueberlegen zeigt er fich demfelben in dem tieferen Ausdruck der Köpfe, in der feineren Modulation der Gesten. So lässt die Madonna bei Raffael wie auf den Kreuzigungsbildern Perugino's (vgl. z. B. das Bild bei Rosini tav. 70) die gefalteten Hände in stummem Schmerze herabhängen; auf dem Raffael'schen Gemälde ist ihre Lage ein wenig höher, aber gerade dieses Wenige ist für die Wahrheit der Empfindung entscheidend. unendlich reichere Naturbegabung des Jünglings bricht in solchen Dingen siegreich durch. Dagegen hätte er bei längerer Kunstübung es wahrscheinlich vermieden, dem Engel zur Linken in jeden Arm einen Kelch zu geben und nicht den Blicken der beiden Knieenden und den Augen der beiden slehenden Figuren stets dieselbe Richtung verliehen. Perugino als der geschultere Praktiker löst durch Contraste die Gleichförmigkeit. Auch den Vortheil weiser Bedachtsamkeit muss er aber bald an seinen Raffael's Vermählung und Krönung Mariae gehen Schüler abtreten. gleichfalls auf Compositionen Perugino's zurück, erscheinen aber keineswegs als befangene Nachbildungen, fondern zeigen geradezu vollkommen und vollendet, was der ältere Künftler mit beschränkten Kräften angestrebt hatte.



Die Vermählung Mariae\*) (lo sposalizio) befand sich auf ihrem ursprünglichen Standorte in der Kirche San Francesco in Città di Castello bis zum Jahr 1798, kam dann in die Hände eines französischen Generals lombardischer Abkunst und schliesslich in die Galerie Brera in Mailand. Raffael vollendete dieses Bild, wie die Inschrift sagt, im Jahre 1504. (Fig. 21.) Perugino's Darstellung desselben Gegenstandes stammt aus der Zeit, in welcher sich Raffael in seiner Werkstatt aufhielt und ist gleichfalls in dem Revolutionskriege als Beutestück von den Franzosen aus Perugia entführt worden. Gegenwärtig erfreut sich des Besitzes das Museum in Caen. Die materielle Beschreibung der beiden Bilder weicht kaum merklich ab. Da und dort schliefst die Tasel oben im Halbrund ab und steigt im Hintergrund ein kleiner Polygonaltempel empor, die reizende Vorahnung der Bauten Bramante's. Die Mitte des vordersten Planes nimmt der bärtige Hohepriester ein, welcher die Hände des Brautpaares zufammenlegt; ein zierlicher Frauenchor begleitet Maria, auf Joseph's Seite stehen mit verdorrten Stäben die zurückgewiesenen Freier, unter ihnen der leidenschaftlichste im Begriffe, seinen Stab zu zerbrechen. Bei schärferer Betrachtung des Raffael'schen Werkes übersieht man aber über den



<sup>\*)</sup> Stich von R. Stang.

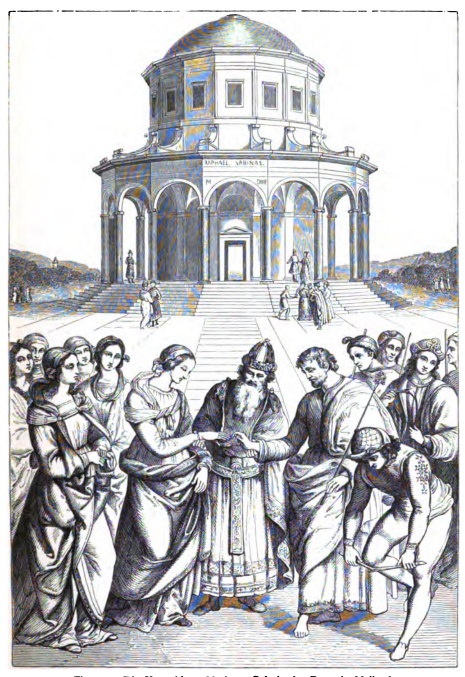


Fig. 21. Die Vermählung Mariae. Galerie der Brera in Mailand.

zahlreichen Unterschieden beinahe vollständig die Aehnlichkeit mit der Vorlage. Das ist noch die geringste, weil rein äußerliche Verschiedenheit, dass Raffael den Platz der beiden Gruppen gewechselt, Joseph mit seinem Gefolge auf die rechte, Maria und ihre Begleiter auf die linke Seite versetzt hat. In der Zeichnung und Auffassung der Einzelgestalten in den feineren Wendungen der Gruppirung offenbart sich der ganz anders geartete Geist des jüngeren Künstlers. Steif und gerade steht bei Perugino der Hohepriester da, ein lebloses Werkzeug der Handlung, während er auf Raffael's Gemälde mit leiser Neigung des Kopfes und leichter Wendung des Körpers theilnehmend auf die Madonna blickt. Mechanisch läst ihn der ältere Meister die Hände des Brautpaares zusammenfügen, Raffael dagegen Joseph seiner Braut den Ring reichen, welche ihn zart verschämt entgegennimmt. So einförmig und leblos die Hände dort, so ausdrucksvoll und jede anders bewegt sind sie hier gezeichnet. Die Action des Stabbrechens entbehrt auf Perugino's Bilde aller Wahrscheinlichkeit. Der verschmähte Freier hat den Stab über den Oberschenkel gelegt. Bei Raffael ist ein Ueberschuss von Kraft vorhanden, seine Schilderung zeigt aber den Jüngling, der den Stab über dem Knie bricht, in vollem Ernste bei der Sache. Auch der Tempel im Hintergrunde, von Raffael aus dem Achteck in das Sechzehneck übertragen und an Stelle der vier in den Axen vorspringenden Portiken von einem gesäulten Umgange eingerahmt, zeigt den reineren Formensinn. Vollends überraschend wirkt die weibliche Gestalt neben der Maria im Vordergrunde. Sie hat soeben den Schritt angehalten und blickt, die Hände über dem Schoosse gekreuzt, aufmerksam auf das Brautpaar. Sie fehlt in der Vorlage, sie dürfte überhaupt innerhalb der Grenzen der umbrischen Schule kaum nachgewiesen werden.



Dieselben Beziehungen, welche zwischen Perugino's und Raffael's Bildern der Vermählung Mariae walten, werden in ihren Schilderungen der Krönung Mariae\*) sichtbar. Perugino hatte diesen Gegenstand während Raffael's Gegenwart in seiner Werkstatt für die Kirche San Francesco al Monte bei Perugia gemalt \*\*), Raffael die gleiche Darstellung im Auftrage der Maddalena degli Oddi, einer Dame aus dem städtischen Herrengeschlechte, für die Franziskanerkirche in Perugia ausgeführt. Ursprüng-



<sup>\*)</sup> Stich von Ch. Stölzel.

fahrt in S.M. del popolo und Krönung

<sup>\*\*)</sup> Vgl. auch Pinturicchio's Himmelin der vatic. Galerie.

lich follte, wie eine Sepiazeichnung in Pest\*) lehrt, die Himmelfahrt Mariae geschildert werden, wozu auch nach der Tradition die untere Gruppe besser passt. Aus unbekannten Gründen wurde die Himmelsahrt in eine Krönung verwandelt. Der Vorgang hat durch diesen Scenenwechsel entschieden an Leben und einheitlichem Charakter gewonnen.



Fig. 22. Zeichnung Perugino's zu dem Bilde in Caen. Sammlung Malcolm.

Das Bild, von Holz auf Leinwand übertragen, ziert gegenwärtig die vaticanische Galerie. Mehrere Studienblätter in Lille und Oxford beweisen die Sorgfalt der Vorbereitung. Köstliche Modellacte, zu welchen ihm Jünglinge in der plastisch wirksamen, enganliegenden Volkstracht standen, machte er mit zartem Silberstifte für die musicirenden Engel (Oxford, Br. 3), den einen und andern auswärts blickenden Kopf zeichnete

<sup>\*)</sup> K. Pulsky, Raffael in der Ungarischen Reichsgalerie. Budapest 1882.

er ebenso wie die Händelage eines Apostels für sich, um der Bewegung vollkommen sicher zu sein (Lille, Br. 58; Oxford, Br. 4). Die seinere Durchbildung der Einzelgestalten genügt ihm nicht; auch die allgemeine Anordnung der unteren Gruppe erhebt sich weit über die Composition der älteren Vorbilder. Bei Perugino stehen die Apostel gleichmässig in zwei Gruppen getheilt, die Köpfe einförmig nach oben gewendet. Durch einen kühnen Griff sprengt Raffael die übertriebene Symmetrie, welche zu lebloser Steifheit ausartet; er verschiebt die Gruppen, indem er schräge in die Mitte den Sarkophag der Madonna, in welchem Lilien emporblühen, stellt und um den Sarkophag die Apostel in ungezwungener, lebendiger und dennoch geschlossener Weise reiht. Der jugendliche Thomas mit dem Gürtel, welchen die Madonna auf Erden zurückgelassen hat, in den Händen nimmt den Mittelpunkt der Apostelgruppe ein. Ihm zur Seite stehen die Apostelsürsten: Petrus den Kopf leise nach oben wendend, Paulus auf das Schwert gestützt, den Gürtel betrachtend. mannigfachem Geberdenspiel ergehen sich die übrigen Apostel. Der eine blickt staunend in das leere Grab, ein anderer scheint einem fernerstehenden das Wunder zu erklären, bis in den beiden Eckfiguren, die zugleich am weitesten nach vorne gerückt sind, in dem jüngeren Jacobus und dem Evangelisten die Bewegung und der Ausdruck des Thomas verstärkt wiederkehrt. Mit hingebender Begeisterung erheben beide den Blick nach oben und verknüpfen so die untere Gruppe mit dem oberen Gestaltenkreise, welcher sonst bei der scharfen Halbirung des Gemäldes allzu abgesondert erschiene. Die Madonna mit geneigtem Haupte und gefalteten Händen empfängt demuthsvoll die Krone, welche Christus mit der Rechten über sie hält, während seine Linke halberhoben Segen spendet. Bei Perugino und Pinturicchio sind beide Hände Christi mit der Krönung beschäftigt. Die vier musicirenden Engel in ihren flatternden Gewändern und fast überzierlichem Ausdrucke mahnen noch am meisten an die Schulweise, während die zwei kleinen geslügelten Putti, die halbversteckt hinter der Gewandung Christi und der Madonna herauskommen, bereits die glücklichste Inspiration Raffael's ahnen lassen.

Zu dem Gemälde der Krönung Mariae gehört eine Predella, gleichfalls im Vatican, welche sich von dem Herkommen der Schule noch weiter entsernt als die untere Gruppe des Hauptbildes. In drei Abtheilungen werden die Verkündigung, die Anbetung der Könige und die Darstellung im Tempel geschildert. Den geringsten Reiz übt die Scene der Verkündigung aus.\*) Maria und der Engel verlieren sich beinahe

<sup>\*)</sup> Carton mit der Feder gezeichnet, die Umrisse durchstochen, im Louvre. Br. 266.



in den weiten kahlen Bogenhallen. Auch die Darstellung im Tempel geht in ähnlichen, von Säulen getragenen und gewölbten Hallen vor fich.\*) Doch erscheinen die letzteren besser gefüllt und werden vom Künstler in geschickter Weise benützt, den Vorgang schärfer zu gliedern. Im mittleren Raume hinter dem Altare steht der greise Hohepriester und empfängt aus den Händen Maria's das Chriftkind, welches fich offenbar feine Mutter zu verlassen sträubt und die Aermchen verlangend nach ihr ausstreckt. Der Madonna gegenüber befindet sich Joseph, eine edle kräftige Gestalt, die wie der Hohepriester vielfach an die gleichen Personen im Sposalizio erinnert. Er hat die eine Hand auf den Altar gelegt, während er mit der anderen den weiten Mantel schürzt. In dem seitlichen Bogengange halten sich links drei Frauen, rechts vier Männer auf, ruhige Theilnehmer des Vorgangs, im Gespräche unter einander begriffen oder der Hauptperson sich nähernd. Wenn hier noch für das Materielle der Composition Perugino's Muster (in Fano) angerusen werden kann, so enthält das mittlere Predellenbild, die Anbetung der Könige und Hirten, bereits die Lösung dieser Fessel und offenbart den Gewinn Raffael's an Selbständigkeit und freiem Ueberblicke der Formenwelt.\*\*) In richtiger Berechnung der ihm gebotenen Fläche gab er seinem Bilde nur nach der Breite eine größere Entwickelung. Er sah von der herkömmlichen Composition ab, welche der Madonna mit dem neugebornen Kinde den mittleren Ehrenplatz einräumt und die Könige mit ihrem Gefolge zu beiden Seiten gleichmässig anreiht, und ließ die letzteren vielmehr im stattlichen Zuge eben ankommen. Die Führer schreiten der heiligen Familie entgegen, welche rechts beinahe in der Ecke vor einem verfallenen Hause die Geschenke entgegennimmt und nur noch eine Hirtengruppe neben sich hat. So brachte er neues, frisches Leben in die Darstellung. Als Vorbild für einzelne Gestälten dient aber nicht mehr ausschliesslich sein Meister, er hat sich in der weiten umbrisch-toskanischen Schule umgesehen, derselben einzelne Lieblingstypen abgelauscht und mit trefflichem Erfolge wiedergegeben. Einen schmucken Jüngling im enganliegenden Kleide, so dass die Körperform deutlich sichtbar ist, bald breitspurig auftretend, bald mit gekreuzten Beinen, den einen Arm an der Hüfte, mit dem anderen auf einen Stab gestützt, hat bereits Signorelli mit Vorliebe feinen Bildern einverleibt, sein Beispiel namentlich auch bei Pinturicchio (in Siena) Nachahmung gefunden. Diese Figur hat mit der Handlung nichts zu thun, legt aber von dem plastischen Sinne des Künst-

<sup>\*\*)</sup> Carton mit der Feder gezeichnet, im Museum zu Stockholm.



<sup>\*)</sup> Federzeichnung der Mittelgruppe in Oxford. Br. 6.

ers, von seinen anatomischen Kenntnissen gutes Zeugniss ab und wurde aus diesem Grunde als Probestück gern angewendet. Auch Raffael reihte sie dem Gesolge der Könige an.



In allen Bildern, in welchen Raffael Compositionen Perugino's wiederholt, zeigt sich seine überragende Kraft. Dieselben verhalten sich zu den Vorlagen seines Lehrers nicht wie die Nachbildung zum Muster, sondern wie das vollendete Werk zum Versuche. Nur in einem Falle bleibt er, wenigstens in der Raumeintheilung und Anordnung, hinter Perugino zurück und zwar merkwürdiger Weise in einem Werke, welches nach G. Scharf's genauer Prüfung das Datum 1507 trägt. Für die Serviten-Kirche in Perugia malte Raffael in dem gedachten Jahre nach Vasari's Erzählung eine thronende Madonna mit dem Täuser und dem h. Nicolaus. Sie blieb daselbst und zwar in der Familienkapelle der Ansidei bis 1764 ausgestellt. Durch Kauf gelangte sie in englischen Besitz und besindet sich gegenwärtig in Blenheim bei Oxford in der Sammlung der Herzoge von Marlborough.\*)

Auf hohem Throne unter einem Baldachin sitzt die Jungfrau mit dem Christkinde. Sie blickt in das Gebetbuch, das aufgeschlagen auf ihrem Schoofse liegt, und stützt mit der Rechten das Kind, welches gleichfalls in dem Buche zu lesen sich bemüht. Zur Rechten des Thrones steht der heilige Bischof Nicolaus von Bari, kenntlich an den drei Broten (Kugeln) zu seinen Füssen zur Erinnerung daran, dass er die Stadt Myra vom Hungertode gerettet. Er liest in einem Buche, das er in beiden Händen vor sich hält; auf der anderen Seite ist der Täuser dargestellt mit nackten Beinen und Armen, im kurzen härenen Rocke, über welchen er noch leichthin, so dass er nur die eine Schulter bedeckt, den Mantel geworfen hat. Es unterliegt keinem Zweifel, dass für die allgemeine Anordnung Perugino's Madonna mit vier Heiligen (jetzt in der vaticanischen Galerie) zum Muster diente. Da und dort geht die Scene in einer Bogenhalle vor sich, erscheint der Thron gleichmässig gebaut, zeigen die Heiligen verwandte Stellungen. Die beiden vorderen Gestalten auf Perugino's Bilde decken sich mit den Seitenfiguren Raffael's in den wesentlichsten Punkten. Unleugbar hat aber Perugino sein Werk räumlich besser eingetheilt. Bei ihm steht der Thron in einer von Pfeilern

<sup>\*)</sup> Stich von L. Gruner. — Die in Frankfurt, im umbrischen Schul-Federzeichnung im Staedel'schen Inst. | charakter, ist nicht von Raffael.



getragenen offenen Halle, Raffael hat den Thron vor dem Bogen errichtet und in denselben ihn eingeschnitten. Der Thron ist übrigens auch steiler geworden, der Sitz der Madonna dadurch unbequem verengt. Fällt schon das Zurückbleiben Raffael's hinter seinem Vorbilde bei einem so spät entstandenen Werke auf, so erscheint das Beharren bei einzelnen Stellungen und Bewegungen, das Festhalten an Modellen, die man sonst in seinen frühesten Gemälden bemerkt, noch weniger erklärlich. Für die Stellung der Füsse des Täusers hat Raffael offenbar dasselbe Motiv benutzt, das ihm bereits bei dem h. Joseph im Sposalizio und bei dem

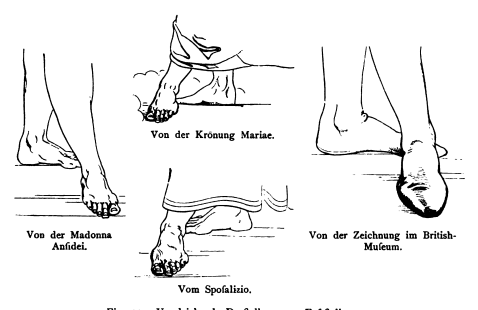


Fig. 23. Vergleichende Darstellung von Fusstellungen.

geigenden Engel rechts in der Krönung Mariä zu gleichem Zwecke diente, und welches auch schon in Zeichnungen seiner Schulgenossen (jugendlicher König im British-Museum, Br. 75) nachgewiesen werden kann. Ebenso gab er dem Kopse des Johannes die Wendung und auch den Ausdruck, welchen der Apostel Petrus in der Krönung offenbart. Jedensalls gehört die Madonna Ansidei der gleichen Entwicklungsstuse des Künstlers an, wie die bisher erwähnten Bilder. Raffael hat entweder ein lange zuvor entworsense Werk nach größerer Unterbrechung wieder ausgenommen und es dann bei der nun einmal schon gemachten Zeichnung belassen, oder er hat sich bei einem Andachtsbilde unfrei gefühlt und

absichtlich auf einen älteren, dem kirchlichen Zwecke mehr gemäßen Typus zurückgegriffen.\*)

Im Jahre 1505 hatte sich bereits Raffael längst vollkommen in das florentiner Kunstwesen eingelebt. Zu dieser Annahme zwingt, von Anderem abgesehen, die Composition der Freske in der Kirche San Anm. 8. Severo in Perugia, im Jahre 1505 begonnen, aber unvollendet zurückgelassen.\*\*) Während in den früheren Werken Raffael's die Einzelheiten seinen überlegenen, rasch voranschreitenden Geist bekunden, die allgemeine Anordnung und Gruppirung aber innerhalb der Schulgrenzen sich halten, offenbaren in der Freske von San Severo nur noch die Details den umbrischen Ursprung des Meisters und erscheint gerade die Composition bereits unter dem Einflusse von Florentiner Kunstidealen geschaffen. Die Mitte des leider arg zerstörten, von einem Spitzbogen eingerahmten Bildes nimmt Christus ein. Sein Oberkörper ist nackt, bis auf den linken Oberarm, über welchen ein Mantelstreifen gewunden ist, der im Schoosse wie eine Wulst quer gelegt, dann in reichen Falten bis zu den Füssen herabfällt. Die beiden Arme hält Christus erhoben, die Rechte zum Segen ausgestreckt. Ueber ihm schwebt die Taube und ganz oben, halb in Wolken gehüllt (jetzt zerstört), der segnende Gottvater. Vier Engel begleiten die dreieinigen Personen. Zwei kleinere, im zierlichen Tanzschritte sich bewegend, halten Rollen in den Händen; zwei seine Jünglingsfiguren, deren Körperformen durch die an den Leib angepressten Gewänder durchscheinen, stehen anbetend Christus zur Seite. Rechts und links von dieser Centralgruppe, die sich von einer Kreislinie umschreiben lässt, auf etwas tieferem Plane sitzen auf Wolken sechs Heilige des Benedictinerordens, würdigernste Gestalten mit markigen Köpfen, in weiten faltigen Gewändern. Die Reihe beginnt links mit dem h. Maurus, an welchen sich die Heiligen Placidus (im Diakonenkleide) und Benedictus anschließen. Dieser, wie der ihm gegenübersitzende Romualdus, ein langbärtiger Greis, blickt voll Andacht zu Christus empor, zeigt noch am meisten den umbrischen Charakter. Neben Romualdus sitzt ein zweiter Benedictus, durch Palme und Kleid als Märtyrer und Diakon charakterisirt, und endlich an der äusseren Ecke eine hagere, scharf profilirte Figur, der rechte Typus eines sich kasteienden Mönches, der heilige Johannes. (Fig. 24.)

In Christus hat Raffael offenbar den Weltenrichter verkörpert. Da



<sup>\*)</sup> Die angebliche Predella, Predigt Johannes, in Bowood ist das Werk eines Florentiners.

<sup>\*\*)</sup> Arg zerstört und neu übermalt von Consoni. Stich von J. Keller.

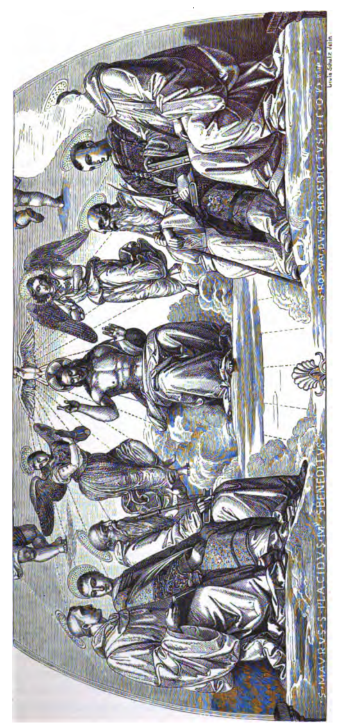


Fig. 24. Verehrung der hl. Dreieinigkeit (Bruchstück). Fresco in S. Severo zu Perugia.

diese Auffassung nicht durch den Gegenstand gegeben erscheint — was hat der Weltenrichter mit der Verherrlichung des Camaldulenserordens zu thun? — so liegt der Schlus nahe, dass er, der geringen Fruchtbarkeit der unmittelbaren Aufgabe sich bewust, die Gestalt Christi einer andern Scene entlehnt hat. Ihm schwebte ohne Zweisel ein Bild des Weltgerichtes vor Augen, und zwar eine ganz bestimmte Wiedergabe desselben, die Freske des Fra Bartolommeo in S. Maria nuova in Florenz. Hier sah Raffael das Motiv ab, welches er in dem Gewande Christi wiederholte, den quer über den Schooss liegenden weit hinausragenden Mantelwusst, bei Fra Bartolommeo durch den darunter sich bergenden Engel gerechtsertigt (Fig. 25); hier entdeckte er die Kunst, die Composition



Fig 25. Gewandmotiv vom Jüngsten Gericht des Fra Bartolommeo.

nach großen Linien zu gliedern, die einzelnen Gruppen mit regelmäßigen geometrischen Figuren zu umschreiben. Kaum bedarf es des Hinweises auf eine Oxforder Handzeichnung (Br. 15), welche außer Naturstudien für die Hände des h. Johannes und den Kopf des h. Placidus eine bei aller Flüchtigkeit doch deutliche Skizze der Reiterschlacht Leonardo's enthält, um die florentiner Herkunst der Freske in San Severo darzuthun. Der großartige Raumsinn, die architektonische Gesetzmäßigkeit der Anordnung, die seierliche Symmetrie bei aller Lebensfülle und Naturwahrheit der Einzelgestalten sind der umbrischen Schule ebenso fremd wie sie den eigenthümlichen Vorzug der florentiner Kunst bilden. Durch Giotto und seine Schule wurde dieser der Wandmalerei besonders entsprechende Stil hier sest begründet und lebte, nachdem er im Lause des sünszehnten Jahrhunderts über dem Streben, der äußeren Formenwelt Herr zu werden und die technischen Mittel zu erweitern, eine Lockerung

erfuhr, in Domenico Ghirlandajo's Werken am Schlusse der Quattrocento wieder aus. Die Krönung Mariae in der Kirche S. Maria Novella zeigt den geschlossenen, aber durch leichte Verschiebungen von allem Steisen und Leblosen befreiten Gruppenbau, welcher dann bei Fra Bartolommeo in S. Maria nuova und weiter bei Raffael in S. Severo wiederkehrt. Nicht vom blossen Hörensagen konnte dieser die Herrschaft über die neue Kunstweise sich aneignen, sondern nur durch unmittelbares Studium der Vorbilder erwerben. So setzt also das Frescobild in S. Severo Raffael's längeren Ausenthalt und Einbürgerung in Florenz voraus. Von einer Reise Raffael's nach Florenz, bevor er das Werk in San Severo begann, berichtet auch Vasari, nur dass er sie von kurzer Dauer sein



Fig. 26. Gewandmotiv aus Raffael's Fresco in S. Severo zu Perugia.

und ihr wieder ein langes Verweilen in Urbino und Perugia folgen läßt. Urkunden, welche Vasari's Angaben bestätigen oder widerlegen, sind bis jetzt nicht gesunden worden. So bleibt der äußere Wechsel im Dasein in Einzelheiten nicht ganz sicher gestellt. Doch wirst diese Unbestimmtheit keinen Schatten auf den Entwickelungsgang des Künstlers. Aus seinen im Jahre 1505 geschaffenen Werken geht mit aller nur wünschenswerthen Gewißheit hervor, dass er damals in der slorentinischen Kunstwelt sich bereits vollkommen heimisch fühlte und florentinische Kunstwerke längst mit eigenen Augen studirt hatte. Aber auch jetzt hielt Raffael die Verbindung mit seinem alten Lehrer ausrecht. Wir besitzen aus dem Jahre 1505 außer der Freske von S. Severo noch ein anderes Werk Raffael's. Den Austrag, sür das Nonnenkloster S. Antonio in Perugia ein großes Altargemälde zu malen, vollsührte er in diesem

Jahre.\*) Die thronende Madonna, in einen blauen mit Goldsternen gestickten Mantel gehüllt, hält das mit einem weisen Hemdchen bekleidete Christuskind auf dem Schoosse, welches dem kleinen, die Thronstufen aussteigenden, gleichfalls in ein härenes Röckchen gehüllten Johannes den Segen ertheilt.\*\*) Zu Seiten des reich geschmückten Thrones stehen links die hh. Catharina und Petrus, rechts Dorothea und Paulus.

Die Rückficht auf den Geschmack der Besteller mochte Raffael zum Beharren bei dem Hergebrachten bewogen haben. Sowohl die Mittelgruppe der Haupttafel wie das Halbrund darüber (Tympanon), mit dem Kniebilde des fegnenden Gottvaters zwischen zwei adorirenden Engeln bewegen sich überwiegend in den alten Schulgeleisen. Die beiden Frauenköpfe und insbesondere die Figur des Paulus verrathen dagegen florentiner Einflüse. Klingt in jenen Leonardo's Zeichnung nach, so lehnt sich dieser an Fra Bartolommeo's Vorbilder an und haftet seitdem fest in Raffael's Gedächtnis. Namentlich in den mittleren der fünf Predellenbilder athmete er von dem Zwange, welchem er bei der Composition des Hauptbildes sichtlich unterworfen gewesen, wieder auf und gewann die volle künstlerische Freiheit. Sie stellen den h. Franciscus und Antonius, Christus auf dem Oelberge, die Kreuztragung und die Klage um den Leichnam Christi dar und befinden sich gegenwärtig zerstreut im Privatbesitz in England.\*\*\*) Die Composition der Kreuztragung, die gerühmteste von allen, ist nur durch eine treue Nachzeichnung in Florenz zugänglich. (Fig. 27.) Sie zerfällt ziemlich deutlich in drei Gruppen. Zwei Reiter, wie Türken gekleidet, führen den Zug an. Der feste Sitz auf den kräftigen Rossen, die kühnen Bewegungen der letzteren weisen darauf hin, dass Raffael einem Künstlerkreise bereits angehört, in welchem Reiterstudien nicht selten sind. Auch der energische Charakter der Mittelgruppe offenbart den florentiner Einfluss. An einem Stricke, welchen der vorderste Scherge über die Schulter geworfen hat und mit der Rechten anzieht, wird Christus vorwärts gezerrt. Mühfam schleppt er sich, von der Last des Kreuzes beinahe zu Boden gedrückt, wenn nicht Joseph von Arimathia ihm hilf-

Galerie) find ganz verdorben. Der Oelberg (bei Lady Burdett Cutts) und die Pietà (bei Mr. Dawson) gehen auf Perugino's Compositionen zurück. Dasselbe gilt von dem früher Raffael zugeschriebenen Bilde Christi auf dem Oelberg in der Nationalgalerie, wahrscheinlich einen Werke Spagna's.

QO:

<sup>\*)</sup> Stich von Aloysio Juvara. Haupttafel und Tympanon, Eigenthum des Duca di Ripalda (vorher im Besitze des K. Franz von Neapel) besindet sich im Depot der Nationalgalerie in London.

<sup>\*\*)</sup> Federzeichnung in der Albertina Br. 100.

<sup>\*\*\*)</sup> Die beiden Heiligen (Dulwich



opie) in den Uffizien, Florenz.

FISCHER & WITTIO IN LEIPTIO.

reiche Hand böte und den Schaft des Kreuzes mittrüge. Vier Soldaten muskelkräftige, stramme Gestalten, begleiten den Zug. Die dritte Gruppe zeigt uns die ohnmächtig zusammensinkende Maria, von drei Frauen liebevoll gestützt, während Johannes händeringend zur Seite steht. Für diese Gruppe nun hat sich Raffael an Perugino's Vorbild gehalten. Nach dem Tode Filippino Lippi's (April 1504) übernahm Perugino die Vollendung einer Kreuzabnahme, welche jener für die Annunziata in Florenz begonnen hatte. Aus diesem Bilde entlehnte Raffael die Frauengruppe. Er bewies dadurch, dass die Herrlichkeit der Florentiner Kunst, so mächtig sie ihn auch bewegte, doch die Pietät für Perugino unversehrt liess, dass überhaupt sein Uebertritt nach Florenz keinen Sprung in seiner Entwickelung Raffael hat der florentiner Kunst zu einer Zeit bereits Einzelheiten abgelauscht, in welcher er noch schlechthin als Schüler Perugino's gilt, und er bleibt in Einzelheiten seinem Lehrer noch treu, nachdem er sich im Großen schon vollständig dem florentiner Kunstgeiste ergeben hat.



## Die Madonnen Raffael's.



ilt Vasari als gut unterrichtet, so haben die Schlachtcartons Leonardo's und Michelangelo's, deren Ruhm die weitesten Künstlerkreise durchdrang, den jungen Rassael nach Florenz gelockt. Offenbar ist aber die Quelle der Behauptung nur der Wunsch Vasari's, den Wechsel im Schicksal seines

Helden mit einem großen Ereignisse zu verknüpfen, ein Verfahren, welches der historischen Kunst besser entspricht als der historischen Raffael's Beziehungen zur florentiner Kunst sind älter als die Schlachtcartons, deren Vollendung in das Jahr 1505 angefetzt wird. Dass Raffael den Reiterkamps Leonardo's zum Gegenstande seiner Studien gemacht hat, beweisen flüchtige Skizzen, welche er nach demselben entworfen.\*) Der heroische Stil, der große plastische Zug jener Werke lag aber von seinen nächsten Zielen weit ab. Wohl übten Michelangelo und namentlich Leonardo auf den jugendlichen Künftler mächtigen Einflus, aber nicht durch die Schlachtcartons, sondern durch ihre leichteren Schöpfungen, die Madonnenbilder z. B., welche ihm den Wohllaut der einzelnen Gestalten, die Kunst freier Gruppirung in einem neuen Licht offenbarten und zu einer Aenderung der Typen, zu einer Wandlung der Zeichenweise anregten. Raffael betrieb in seinen florentiner Jahren überwiegend die Tafelmalerei. Die technischen Fortschritte, welchen so viele tüchtige Kräfte in Quattrocento eifrigst nachgegangen, wurden in dieser Kunstgattung am glänzendsten verwerthet. Besonders feitdem Leonardo die staunenden Genossen in die Geheimnisse unendlich reizender Farbenpoesie eingeweiht, stiegen die Oelgemälde zu nicht geringem Ansehen empor. Die Nöthen und Wirren der Zeit engten überdiess die sonst so reiche Pflege der Wandmalerei ein; kaum dass da und dort eine Kirche oder ein Kloster für wenig Geld und gute Worte bei einem Maler ein monumentales Werk bestellten und das in glücklicheren Zeiten Begonnene zu Ende führen ließen. Der Ueberschuß der Kunst-

<sup>\*)</sup> Oxford Br. 15; Dresden Br. 79.

kraft kam der Tafelmalerei zu Gute. Wirksame Förderung empfing diefelbe auch durch die gerade jetzt erwachende Sammellust von Privatpersonen. An die Stelle der Körperschaften, welche ehedem die Kunstpflege in Händen hielten, traten einzelne Liebhaber, die in ihrem «studio» oder «camerino» gern dem Auge gefällige Gemälde sammelten und am Bilderbesitze sich freuten. Selbstverständlich erschienen ihnen gemalte Tafeln wegen des größeren Farbenreizes, wegen ihrer leichteren Beweglichkeit und weil sie mühelos vertauscht werden konnten, besonders begehrenswerth. Dieser Umschwung der Verhältnisse berührte auch Raffael in Florenz und liess ihn beinahe ausschließlich Tafelbilder malen. Sein Wirken während der florentiner Jahre bewegt sich sogar in noch engeren Grenzen. Die Gegenstände, welche er mit Vorliebe auf den Tafeln vorführt, find vorzugsweise Madonnen und heilige Familien, so dass gar nicht weit von der Wahrheit abweichen würde, wer seine florentiner Thätigkeit unter dem Titel «Raffael's Madonnenmalerei» umfasste.

So lange die Anregungen der umbrischen Schule ausschließlich Raffael's Phantasie beherrschten, hat er nur ein einziges bedeutendes Madonnenbild selbständig geschaffen, die zierlich seine Madonna Conne- Anm. 1. stabile, welche leider vor wenigen Jahren nach Petersburg verkauft und auf diese Weise aus der Sehweite der Kunstkreise Europa's gerückt wurde. Während seiner römischen Periode gab zwar Raffael dem Madonnenideale zu wiederholten Malen Leben und Körper; aber abgesehen davon, dass in den späteren Madonnen häufig nur ältere florentiner Entwürfe ausklingen und in vielen Fällen die Ausführung Schülerhänden anheim fiel, können für diese Zeit Tafelbilder niemals als die Hauptschöpfungen des Meisters angesehen werden. Gerade die besten unter ihnen stehen unter dem Banne der Frescomalerei, in welcher Raffael's vollkommen gereifte Natur ihre höchste Befriedigung fand. In den florentiner Jahren treten die Madonnenbilder nicht allein in Bezug auf ihre Zahl in den Vordergrund: sie sind auch die Schule, in welcher die Phantasie des Künstlers ihre volle Freiheit und Selbständigkeit gewinnt. Man möchte zwar bei dem ersten raschen Ueberblicke glauben, dass Raffael's Entwickelung in Florenz einen Rückschritt gethan. Die figurenreichen, kunstvoll gegliederten Compositionen seiner Jugendzeit weichen einsachen, scheinbar kunstlosen Gruppen, welche das Auge des Malers der Natur, der unmittelbaren Umgebung abgelauscht und treu auf die Tafel übertragen hat. Aber jene Compositionen beruhten auf fremden Vorlagen, in diesen einfachen Gruppen spiegelt sich bereits hell und klar die schöpferische Begabung des Mannes, welcher feinem Werke das Gepräge der Natur-

Digitized by Google

6

nothwendigkeit und der vollkommensten Wahrheit aufdrückt, so dass darüber seine Persönlichkeit zurücktritt, und welcher dasselbe zugleich so musterhaft gestaltet, dass die Phantasie späterer Geschlechter zu dauerndem Beharren in den einmal sestgezogenen Geleisen gezwungen wird.

Durch Raffael ist das Madonnenideal Fleisch geworden. Pikantere, durch das Beimischen naturalistischer Züge gefälligere Darstellungen mochten wohl einzelnen späteren Malern noch gelingen; keiner aber hat das Wesen der Madonna so ties gefast, so reiche Züge in demselben erkannt wie Raffael. Er löste die Madonna von dem kirchlichen Boden ab und hob sie aus dem besonderen Glaubenskreise zu allgemeiner menschlicher Bedeutung empor. Die Verwandlung erfolgte nicht rauh und gewaltsam. Wecken auch Raffael's Bilder keine streng religiöse Andacht, üben sie auch keine Zeichen und Wunder, so lassen sie doch einen frommen Ton leise anklingen. Denn die Eigenschaften, welche der gläubige Sinn in Maria verehrte, werden nicht verneint, sondern nur aus der dunklen und vielsach dumpsen Welt der kirchlichen Bekenntnisse in das Reich lichter, allgemein und unmittelbar ansprechender Empfindung übertragen.

Auch Raffael schildert die hohe und reine Frau, indem er uns die jugendliche Mutter, die fich eins fühlt mit ihrem Kinde, ihre Freuden und Seligkeiten vor die Augen führt. Frei von allem Irdischen und Sinnlichen fasste die kirchliche Lehre die Mariennatur auf und hüllte sie demgemäß in ein geheimnisvolles Mysterium ein. Auf diesem Wege kann ihr die Kunst, welche jeden Inhalt in durchsichtige Formen kleidet, Sie bietet aber in ihrer Weise vollkommenen Ersatz, ja nicht folgen. giebt in menschliche Wahrheit verklärt wieder, was der Volksglaube vielfach verworren und in sich widerspruchsvoll bietet. Die Liebe der Mutter zum Kinde ist selbstlos, frei von jedem sinnlichen Zuge, keusch und dennoch glühend, von unnennbarer Süße und Innigkeit. Berauschender im Augenblicke wirkt wohl die Hingabe der Jungfrau an den Jüngling, einzelne zärtlichere Ausbrüche kennt die Neigung der Gatten zu einander, keine Empfindung kann sich an idealem Schwunge, an Reinheit und gleichmässiger Wärme mit der Mutterliebe messen. Sie verschönt felbst das hässliche Weib, sie hebt die schöne Frau in die Gottesnähe. Darum üben die anmuthigen Frauen Raffael's, die hold verschämt zu ihrem Erstling herabblicken, ihn an den Busen drücken, sein Erwachen, seine Spiele belauschen, einen wahrhaft madonnenhaften Eindruck. Man betet nicht zu ihnen, man athmet aber mit ihnen göttliche Reinheit und himmlischen Frieden.

Für diese menschliche Auffassung des Marienbildes - mancher wird



sie vielleicht auch die profane Auffassung nennen, aber nur geradeso wie Phidias und Polyklet die griechischen Göttertypen profanisirten — besals Raffael in der florentiner Kunst bereits mannigsache Vorgänger. Dem Beispiele Donatello's und anderer Plastiker folgend, haben auch schon die Filippo und Filippino Lippi, die Botticelli und Verrocchio die fröhlich liebende, jugendlich schöne Mutter in das Leben gerusen. Sie malten, wie das Kind an der Mutter emporklettert, sich an diese zärtlich anschmiegt; sie schildern, wie die Mutter ihrem Erstling eine Frucht, ein Spielzeug zeigt. Aber das Hauptmotiv bei ihnen bleibt doch die Anbetung des Christkindes durch die Madonna, welche mit gesalteten Händen vor demselben kniet oder von Engeln sich dasselbe reichen lässt. Die alte Tradition wirst aus ihre Darstellungen häusig einen wenn auch leichten Schatten, bei aller frischen Lebendigkeit der Einzelschilderung, während bei Raffael die neue Auffassung ganz ungetrübt und ungehemmt herrscht.



Mit welchem raftlosen Fleisse und unermüdlichen Eiser giebt sich aber auch der Künstler seiner Aufgabe hin! Nur einen geringen Theil der Madonnenbilder hat Raffael in Farbe ausgeführt. Die überwiegende Zahl seiner Mariencompositionen blieb im Zustande des Entwurses und konnte erst in den letzten Jahren, seitdem die Photographie die Handzeichnungen alter Meister weiteren Kreisen zugänglich machte, in ihrem vollen Werthe erkannt werden. Denn in diesen oft nur mit der Feder flüchtig skizzirten, oft mit dem Silberstift in den Umrissen sorgfältig geführten oder durch aufgehöhte Lichter mehr malerisch behandelten Zeichnungen offenbart sich nicht allein der unerschöpfliche Reichthum der Raffaelischen Phantasie, welche selbst bei eng begrenztem Inhalt in immer neuen Formen sich ergeht, in ihnen enthüllt sich auch am deutlichsten der Einfluss, welchen die florentiner Kunst auf Hand und Auge Raffael's übte. Er erstreckt sich von technischen Aeusserlichkeiten, wie der Wahl farbigen Papiers, wodurch eine weiche, angenehme Mittellage für die ganze Zeichnung gewonnen wird, bis zu den in höherem Maasse belebten Kopftypen und den freieren Bewegungsformen. Wie sehr ihn namentlich Leonardo fesselte und in seine Zauberkreise zog, erkennt man ungleich schärfer aus seinen Zeichnungen als aus seinen Gemälden, in welchen er sich der Malweise des großen Lombarden doch nur auf ganz mittelbarem Wege näherte. Und in den Zeichnungen wieder ist es nicht so sehr die Gruppe als die Einzelgestalt, in welcher sich Leonardo's Muster abspiegelt. Von der Stärke des Wiederscheines überzeugt man

sich am besten, wenn man das eine oder andere Blatt aus der Florentiner Zeit zur Hand nimmt, z. B. das Frauenbild in der Liller Sammlung (Br. 81) auf grünlichem Tonpapier mit dem Silberstift ausgesührt oder noch besser die Federzeichnung im Louvre (Br. 255, Fig. 28), welche in der



Fig. 28. Federzeichnung im Louvre.

Haltung an das Porträt der Maddalena Doni erinnert; nur hat Raffael die Umrisse im Bilde kräftiger, das Oval voller gehalten. Die Natur des Modelles bedingte auf dem Louvreblatte die Zeichnung der Augen, sie sind offen, groß und rund. In der freier behandelten Skizze in Lille dagegen erscheint der Augenausschlag Leonardo abgelauscht, in beiden

Fällen für den üppigeren Mund und das kräftigere Kinn sein Vorbild angerufen. Auch die Wendung des Körpers, die Behandlung der übereinander gelegten rundlichen Hände auf der Porträtzeichnung in Louvre bezeugen das sleissige Studium Leonardo's.



Fig. 29. Sog. Schwester Raffael's. Silberstiftzeichnung. Sammlung Malcolm in London.

Wie Raffael allem Unvermittelten, Stürmischen stets fremd blieb, so hielt er auch jetzt, da es sich darum handelte, die florentiner Eindrücke für das Madonnenideal zu verwerthen, Maas und Ziel sest. Den zart verschämten Ausdruck giebt er nicht auf und bewahrt auf diese Art den Zusammenhang mit seiner persönlichen Ueberlieserung. Nur allmählich dringt der fröhliche Zug und die größere Fülle in die Formen und gewinnen die Bewegungen Kraft und Freiheit. Eine Silberstiftzeichnung

in der Sammlung Malcolm in London, welche Raffael noch öfter wiederholt hat, lehrt uns sein Madonnenideal, wie es ihm am Anfange seiner florentiner Zeit vorschwebte, kennen. Das Blatt galt früher sür das Porträt von Raffael's Schwester. (Fig. 29.) Ganz ohne Grund; nur in einem Punkte war diese Meinung im Rechte, dass das Bild ein genaues Naturstudium voraussetzt und seine Hauptzüge einer lebendigen Persönlichkeit entlehnt sind. Es ist kein blosser Modellact, vielmehr von dem Künstler aus der Erinnerung gezeichnet und den Madonnentypen angepast. Nur den Kopf bis zum Schulteransatz hat Raffael wiedergegeben. Das Haar in der Mitte glatt gescheitelt, mit einem dünnen Schleier bedeckt, ist hinter das Ohr zurückgestrichen, der Blick erscheint gesenkt, das Gesicht, sast ganz von vorne genommen, leise nach links geneigt. Raffael hat diesen Kopf auf keinem Madonnengemälde wiederholt, wohl aber den meisten seiner florentiner Madonnenköpse zu Grunde gelegt.



Gar großen Dank würden wir Vasari zollen, wenn er die genaue Zeitfolge der Raffaelischen Madonnen niedergeschrieben hätte. Schweigen sagt uns, das schon zu seiner Zeit die Tradition darüber stumm war. Er begnügt sich, die Madonna mit dem Stieglitz (Gal. Usfizi) näher zu schildern und dass sie Raffael seinem Freunde Lorenzo Nasi zum Hochzeitsgeschenk bestimmt hatte, anzugeben. Er erwähnt sodann und beschreibt die Madonna Canigiani (München), erzählt, dass Raffael für den Herzog Guidobaldo von Urbino zwei kleine, nicht näher bezeichnete Madonnenbilder gemalt habe, und versichert, dass bei Raffael's Wegzug von Florenz ein unvollendetes Madonnengemälde von Ridolfo Anm. 2. Ghirlandajo fertig gemalt wurde. Das ist die ganze Kunde, die wir Vasari über Raffael's florentinische Madonnen verdanken. Die Inschriften auf den Gemälden selbst, sonst eine sichere Handhabe sür die Zeitbestimmung, bieten nur eine geringe Hilfe. Vier Madonnen hat Raffael mit der Jahreszahl versehen: die Madonna im Grünen (Wien), die Madonna mit dem Lamme (Madrid), die »belle jardinière« (Paris) und die Madonna Niccolini (Lord Cowper in Panshanger). Das Unglück will aber, dass mit Ausnahme des letzten Datums (1508) alle anderen verschieden gelesen werden und in der That die vollständige Deutlichkeit vermissen lassen. Ist das Wiener Gemälde 1505 oder 1506, die Madonna mit dem Lamme 1506 oder 1507, die giardiniera 1507 oder 1508 gemalt worden? Der Streit darüber kann, wenn bloss die Inschriften zu Rathe gezogen werden, die Werke selbst überdauern. Dem Stilgesühle allein muss die

Digitized by Google

Entscheidung überlassen bleiben; gewiss nur mit Zögern und unter Vorbehalten, wenn man erwägt, dass der in Stusen abzutheilende Zeitraum nur wenige Jahre beträgt, und der Glaube an eine solche mechanisch regelmässige Stusenleiter der Entwickelung überhaupt auf der gröbsten Verkennung der Menschennatur beruht. Bei Raffael tritt noch der Umstand hinzu, dass gar nicht selten zwischen dem Entwurse und der Ausführung ein längerer Zeitraum versließt und während die letztere bereits reichere unterdessen erworbene Kunstmittel zeigt, die allgemeine Anlage noch auf eine frühere Entwickelungsstuse zurückweist.

Fehlen uns nun auch genauere Nachrichten über die Aufeinanderfolge der einzelnen Madonnenbilder, fo gebieten wir dafür über einen desto reicheren Stoff, die innere Entwickelung des Meisters, wie sich dieselbe auf dem begrenzten Gebiete dieses Darstellungskreises abspiegelt, anschaulich zu gestalten. Die Handzeichnungen erscheinen in diesem Falle mit den Gemälden gleich berechtigt, ja treten theilweise wegen ihrer größeren Zahl und reicheren Mannigfaltigkeit in die erste Linie. werden gleichsam in die Werkstätte des Meisters selbst eingesührt und find Zeugen von dem lebendig organischen Schaffen desselben. Da greift er zurück in die eigene künstlerische Vergangenheit und holt ein älteres Motiv hervor, um ihm wieder frisches Leben einzuhauchen; hier zeigt er sich von der neuen Umgebung erfasst und zu einer Reihe von Darstellungen begeistert, mit welchen eine höhere Entwickelung seiner Natur beginnt, welche aber auch zuweilen, mit jenen älteren Motiven harmonisch verknüpft, den Abschluss einer Periode bedeuten. Oft erscheint ein Entwurf dem Keime vergleichbar, aus welchem durch Spaltung mehrere felbständige Organismen hervorgehen; oft wieder bemerkt man, wie erst nach wiederholten Ansätzen die künstlerische That gelingt, und vielfache Entwürfe nur langsam zu einer endgiltigen, befriedigenden Darstellung fich zusammenschließen, zu welcher jene sich nur wie Versuche und Anfänge verhalten.

Das einfachste, von Raffael ohne Zweisel am frühesten selbständig verkörperte Madonnenmotiv dürste die Maria mit dem Buche sein. Als Muster der Frömmigkeit wurde sie im Mittelalter mit Vorliebe in heiligen Büchern lesend geschildert. Die Leselust und Gebetsreude theilt sie dem Christkinde mit. In dem Rundbilde in Petersburg aus dem Hause Connestabile, welches noch vollständig unter dem Einslus der umbrischen Schule gemalt erscheint, hat Raffael das Motiv der lesenden Madonna zum ersten Male verkörpert. Maria, ausrecht stehend, nur mit dem Oberkörper sichtbar, den Mantel über das Haupt gezogen, hält nach links ausschauend das Kind vor sich und stützt es mit der Linken, während

in der Rechten das aufgeschlagene Gebetbuch ruht, in welches Christus andächtig hineinblickt. Eine anmuthige Landschaft, durch einen Fluss belebt, allmählich gegen schneebedeckte Berge am Horizonte ansteigend, bildet den Hintergrund. Licht und klar in der Färbung, nicht durch Contraste wirkend, dagegen durch den seinen Schmelz, den durchaus festen Auftrag der Töne ausgezeichnet, bildet dieses Werk den vielverheißenden Anfang einer langen glorreichen Reihe von Madonnenschilderungen. Die Skizze zu dem Madonnenbilde, welches Raffael angeblich für Alfano di Diamante gemalt hatte, als Dank bei dem Abschiede von Perugia für die ihm gewährte Gastfreundschaft, wird im Berliner Kupferstichcabinet bewahrt. Noch ganz im Stile Perugino's mit der Feder gezeichnet, unterscheidet sie sich von dem Gemälde auch dadurch, dass die Madonna einen Apfel statt des Buches in der Hand hält. Raffael hat daher das Motiv erst nachträglich umgeändert, ohne die Spuren der ursprünglichen Handhaltung völlig verwischen zu können. Selbständig von ihm erfunden tritt uns die Madonna mit dem Buche in einem kleinen sehr frühen Blättchen in Oxford (Br. 10) entgegen, welches durch die Rahmenlinien, fowie durch den Umstand, dass die Rückseite das Studium des Christkindes noch einmal im größeren Maasstabe zeigt, ganz wie der Entwurf zu einem Gemälde sich ausnimmt. (Fig. 18.) Auch hier spielt die Scene in offener Landschaft. Am Ufer eines Sees baut sich ein Schloss. durch eine Pfahlbrücke mit dem Ufer verbunden, mit Thürmen bewehrt, von einer Mauer umgeben, auf. Die Madonna, von vorn gesehen, umfasst mit der einen Hand das auf ihrem Schoosse sitzende nackte Christkind und hält mit der anderen das Gebetbuch, dessen Blätter das Kind wendet, nicht zum Spiele, fondern wie der nach oben gerichtete fromme Blick andeutet, um in der Andacht fortzusahren. Dieser Zug, welcher auch psychologisch etwas Gezwungenes hat, fand in den frischen, lebensvollen Florentiner Anschauungen keine Förderung. Mehr Kind, mehr Mutter scheint die Mahnung gelautet zu haben, die sich der junge Künstler selbst gab. Ihren Erfolg zeigt eine weitere in Florenz entworfene Reihe von Handzeichnungen. Auf einem Blatte in Lille (Br. 54) entwarf Raffael mit dem Silberstifte zu wiederholten Malen das Motiv der lesenden Madonna. Sie felbst erscheint wenig verändert, wohl aber das Christkind in Haltung und Bewegung naiver und natürlicher gedacht. Mit beiden Händen hat es das Buch erfasst und hebt nun den Kopf gleichsam fragend zur Mutter empor. Von dem ursprünglichen Andachtsbilde ist der Künstler schon weit entfernt, sein Ziel fast ausschließlich bereits die freie Wiedergabe der menschlich schönen Beziehungen, des innigen Zusammenhanges, welcher zwischen Mutter und Kind waltet. Einen weiteren Schritt in dieser Richtung



wagen Zeichnungen in Wien und Oxford. Auf einer Federzeichnung in der Albertina, einem flüchtig aber wunderbar geistvoll und lebendig hingeworfenen Blatte (Br. 151), sitzt die Madonna, ähnlich wie in Michelangelo's Gemälde, mit angezogenen Beinen auf der Erde. (Fig. 30.) Sie hat den Kopf zur Seite gewendet und liest eifrig im Gebetbuch, was aber das



Fig. 30. Federzeichnung in der Albertina. Wien

zwischen ihren Knieen stehende Christkind nicht dulden will. Es streckt sich und greift mit der Hand nach dem Buche, um die Ausmerksamkeit der Mutter von diesem ab und auf sich zu lenken. Einen ähnlichen Vorgang schildert eine Skizze in der Ecke eines Oxforder Blattes, das leider nur im kleinsten Formate bei Fisher (Facsimiles of original studies by Raffaele) nachgesehen werden kann. Die Madonna hat hier die hockende

Stellung verlassen und einen erhöhten Sitz eingenommen. Das Christkind, zwischen ihren Beinen stehend, an ihr Knie angelehnt und den einen Fuss leicht gehoben, streckt den Arm gegen das Buch aus, in welchem die Madonna bisher ausmerksam las. Immerhin spielt noch das Buch in diesen Darstellungen die verknüpsende Rolle. Ganz nebensächlich und



Fig. 31. Federzeichnung in der Albertina. Wien.

zusätzlich tritt es dagegen in einer Federzeichnung in Wien (Br. 153) auf. Das Kind ist an der sitzenden Mutter emporgeklettert, steht nun auf ihrem Schoosse und streichelt sie. Die Madonna hält nun das Buch, in welchem sie gelesen hatte, weit von sich und giebt sich rückhaltlos den Liebkosungen des Kindes hin. (Fig. 31.) Es verdient wohl bemerkt zu werden, dass Raffael zunächst die Madonna mit dem Buche immer nur in slüchtigen Zeichnungen entwarf, auf eine Aussührung in Farben aber verzichtete.

Erst spät und nur in Verbindung mit einem anderen stärkeren Motive begegnet sie uns unter seinen florentiner Bildern. Für die Madonna Colonna (Berlin) benutzte er das Buchmotiv und zwar in ähnlicher Weife, wie auf der zuletzt erwähnten Wiener Zeichnung, welche denn auch in der That zu dem Gedankenkreise gehörte, aus welchem die Madonna Colonna hervorgegangen ift. Damit foll natürlich nicht behauptet werden, dass die angeführten Zeichnungen eine Stufenleiter bilden, welche schließlich in dem Gemälde der Madonna Colonna endigte, wie denn überhaupt der Glauben gebannt werden muss, als ob Raffael unausgesetzt an der Entwickelung eines Motives arbeitete und erst, nachdem er dasselbe erschöpft hatte, ein anderes in Angriff nahm. So mechanisch regelrecht wirkt und schafft die Phantasie keineswegs. Der wirkliche Vorgang war vielmehr so, dass Raffael heute einen künstlerischen Gedanken fasste und ihm Leben und Körper einzuhauchen anfing, morgen aber vielleicht von einem anderen ergriffen wurde, der dann die nächste Thätigkeit in An-So kreuzten sich und schnitten sich die verschiedenen Gedanken und Entwürfe, ohne dass über ihre Auseinandersolge irgend welche inneren Gründe entscheiden. Vollends die endgiltige Ausführung einer Skizze in Farben erscheint überwiegend von äußeren Bedingungen abhängig. Nur das Eine darf als gewiss gelten: wenn Raffael auf einen, bereits einmal in die künftlerische Form gefasten Gedanken zurückkommt und ihn wiederholt durcharbeitet, so muss in diesen neuen Verkörperungen nach irgend einer Richtung der Fortschritt offenbar werden. Denn in feiner Phantasie haften die früheren Entwürfe fest - kein großer Künstler ift vergefslich — und helfen die neuen Formen bestimmen. In diesem psychologischen Sinne darf man die nach dem höheren Grade der Vollendung bestimmte Reihenfolge von Entwürfen eines Bildmotivs als auch der Zeitfolge wefentlich entsprechend bezeichnen.



Eine zweite innerlich verwandte Gruppe von Skizzen und Gemälden schildert das still innige Zusammenleben von Mutter und Kind, welche unbekümmert um die übrige Welt vollkommen sich selbst genügen und die Seligkeit der ungetrübten Hingabe an einander genießen. Die Madonna, bald stehend, bald sitzend, hält das Kind in ihren Armen, unterstützt es, wenn es sich aufrichten, die Mutter umhalsen, an ihre Brust sich anschmiegen will. Den Ausgangspunkt für diese Auffassung entdecken wir in den Madonnenbildern aus älterer Zeit, welche die Mutter Gottes darstellen, wie sie das Christkind den Gläubigen zur Anbetung

vorweist. Beide werden nun in menschlichere Beziehung gebracht und einander innerlich und äußerlich genähert. Die ersten Beispiele dieser Auffassung bei Raffael bieten zwei Handzeichnungen in Florenz (Br. 518 und 517). Auf dem einen leicht mit der Feder entworfenen Blatte presst das im Arm der Mutter stehende Kind das Gesicht an ihre Wange und hebt zärtlich die Augen zur Madonna empor. (Fig. 32.) Die Zeichnung,



Fig. 32. Federzeichnung. Florenz, Uffizien.

in welcher nur die beiden Köpfe, dann ein Arm der Madonna und der Oberkörper des Christkindes forgfältiger ausgeführt sind, gewinnt noch dadurch ein erhöhtes Interesse, dass sie die für Raffael charakteristische Form der Hände deutlich wiedergiebt. In der anderen Skizze steht die Madonna, beinahe bis zum Knie sichtbar, ausrecht in der Mitte des Rundes, in welches der Künstler, wie die Kreislinien andeuten, offenbar die Gruppe verlegen wollte. (Fig. 33.) Sie hat den Kopf, von welchem der Mantel über die linke Schulter den Arm halb verhüllend herabfällt, leicht zur

Seite geneigt und stützt mit der Rechten das Kind. Für die Linke hat Raffael die endgiltige Bewegung noch nicht gefunden. Desto bestimmter



Fig. 33. Federzeichnung in den Uffizien. Florenz.

ist das Christkind gezeichnet. Mit beiden Händen hält es sich an der Madonna sest, stemmt das eine Bein gegen den Leib derselben und lässt das andere mehr hängen, um die Last zu erleichtern und eine größere

Sicherheit der eigenen Lage zu gewinnen. Wenn in der Madonna vielleicht noch der ältere umbrische Typus anklingt, so offenbart dagegen das Kind schon eingehende Naturstudien und einen liebevollen frischen Blick für das umgebende Leben. Das Blatt verdient eine besondere Aufmerksamkeit, da in demselben die beiden frühesten Florentiner Madonnen Raffael's wurzeln, die Madonna del Granduca und die in Panshanger bewahrte Madonna des Lord Cowper. In der Stimmung und allgemeinen Haltung, in der Anordnung des Mantels der Maria geht die Madonna del Granduca mit der Zeichnung zusammen, dagegen kehrt das Christkind der Skizze in der Madonna Lord Cowper's wieder. Beide Gemälde find organische Schöpfungen und nicht etwa durch mechanische Theilung der Zeichnung entstanden. Diese bildet nur den Keim, in welchem noch unentwickelt beisammen liegt, was die weitere und tiefere Thätigkeit der Phantasie für sich selbständig macht. Die Madonna del Granduca\*), so benannt, weil sie ehemals in den Gemächern des Großherzogs von Toscana prangte, gehört jetzt zu den größten Zierden der Pitti-Galerie. Mit leichter Farbe gemalt, überaus fein modellirt, fesselt das Gemälde vor Allem durch die noch halbverhüllte Schönheit der Madonna, die fast kaum die Augen aufzuschlagen und an dem Kinde sich nur hold verschämt zu freuen wagt. Dieses selbst, von der Mutter mit beiden Händen festgehalten, nach aussen blickend, besitzt schon ganz den Liebreiz, der seitdem allen Raffael'schen Kindergestalten innewohnt. (Fig. 34.)

Die Madonna des Lord Cowper in Panshanger\*\*), am Ende des vorigen Jahrhunderts in Florenz erworben, macht noch mehr als die Madonna del Granduca den Eindruck einer geistreichen Improvisation, in welcher die zu einem leuchtenden Gesammtton gestimmte, in den Gewändern lasirte Farbe stets gleich zeichnend ausgetragen wird. Aus einer Steinbank in einer freundlichen Landschaft — die Madonna del Granduca hat einen einfarbigen dunklen Hintergrund — sitzt die Madonna mit dem Christkinde, welches aus den Schooss der Mutter emporgeklettert ist, den einen Fuss auf die Hand der Madonna gestellt hat, sie umhalst und dabei aus dem Bilde herausblickt, als wollte es den Beschauer zum Zeugen seiner fröhlichen Zärtlichkeit machen.

Geradezu unerschöpflich erscheint dieses Motiv, überaus fruchtbar an mannigfachen Wendungen und Bewegungen, welche aber alle in dem Ausdrucke zärtlicher Mutterliebe sich vereinigen. Auch die Besteller werden offenbar nicht müde, die liebliche Scene des traulichen Vereins von Mutter und Kind zu bewundern. Zu wiederholten Malen kam Raffael

<sup>\*\*)</sup> Stich von E. Mandel.



<sup>\*)</sup> Stich von R. Morghen.



Fig. 34. Madonna del Granduca in der Galerie Pitti Florenz.

während seiner florentiner Jahre daraut zurück, nicht allein in Zeichnungen, sondern auch in zahlreichen, berühmten Gemälden. Unter den Zeichnungen dürste das in Bister mit der Feder ausgesührte Blatt in Oxford (Br. 22) den Preis gewinnen. (Fig. 35.) Die Madonna, deren Kopf vom reinsten

Oval umrissen ist und dennoch die frische unmittelbare Lebensfülle bewahrt hat, sitzt quer, so dass der Körper nach rechts, der Kopf nach



Fig. 35. Bisterzeichnung in Oxford.

links gewendet ist. Das Christkind hat glücklich den Schooss erklommen, hält sich mit beiden Händen an der Mutterbrust sest und blickt nach der linken Seite aus, als ob von dort seine Ausmerksamkeit angeregt würde. Mit welcher spielenden Leichtigkeit Raffael das angeschlagene Thema zu

wechseln verstand, beweisen verschiedene Blätter, in welchen er gleichsam in Geschwindschrift seine Madonnagedanken verkörperte. Als Beispiel mag das Blatt in der Albertina in Wien (Br. 160) gelten. (Fig 36.) Ganz



Fig. 36. Madonnenstudien. Wien, Albertina.

flüchtig, aber doch ausdrucksvoll und die Wirkung sicher beherrschend, hat er mehrere Madonnen auf demselben entworsen: wie das Kind nach der Brust greift, diese ihm gereicht wird, wie es die Mutter innig umarmt, gesättigt wieder dem Spiele sich zukehrt. Die Anklänge an ausgesührte

Springer, Raffael und Michelangelo. 1.

Bilder werden mühelos entdeckt. Man bewundert die Mannigfaltigkeit innerhalb enger Grenzen, den unermüdlichen Sinn des Künftlers, dem Grundgedanken immer wieder neue Züge abzulauschen; aber größeres Staunen erweckt noch die Kraft, die sich in jedem einzelnen Falle ganz und geschlossen giebt, so dass man stets das Beste, was der Künstler zu leisten vermag, zu sehen glaubt und niemals die Spuren der Abspannung, so leicht sonst durch die Wiederholung eines Gegenstandes hervorgerusen, bemerkt. Dieses gilt sowohl von der Madonna aus dem Hause Orleans, wie von der Madonna Tempi, von der Madonna Niccolini, wie von der Madonna Colonna, von der Bridgewater-Madonna, wie von jener der Miss Burdett Coutts, welche alle zwar verschiedenen Jahren aber dennoch einem verwandten Gedankenkreise angehören.



Die Madonna aus dem Hause Orleans\*), welche jüngst wieder in den Besitz eines Gliedes dieser Familie, des Herzogs von Aumale, gelangte, nachdem sie Philipp Egalité mit vielen anderen Kunstschätzen, um schmutzige Spielschulden zu bezahlen, 1792 in London hatte veräußern müssen, nimmt keinen großen Raum in Anspruch. (Fig. 37.) Diese geringe Höhe (29 Cm. auf 21) genügt aber, wie bei der Madonna Conestabile und der Madonna mit dem Lamme in Madrid doch vollkommen, um den ganzen Zauber der Anmuth und des Liebreizes über die Mariengestalt zu ergießen. Die Madonna, beinahe im Profil gesehen, das reiche Haar unter einem durchsichtigen Schleier wellenförmig zurückgelegt, das eine Bein zu größerer Bequemlichkeit erhöht, sitzt in einer schmalen, bürgerlich eingerichteten Stube mit dem Christkinde auf dem Schoosse. Sie hält und stützt das Kind ähnlich wie auf dem kleinen Bilde des Lord Cowper. Mit der einen Hand hat sie es umfasst, auf die andere lässt fie seinen Fuss aufsetzen und hilft so dem Kinde, das an ihr emporstrebt und mit beiden Händchen nach dem Bruftfaume greift. Die schlanken und elastischen Körpersormen der Madonna kommen dadurch zu befonderer Geltung, dass der Mantel auf den Schooss gesunken ist und den Oberkörper nur ein eng an den Leib sich anschmiegendes Gewand bedeckt, so dass die weichen runden Umrisse der Glieder unverhüllt sich Wie bei vielen Gemälden Raffael's aus dieser Zeit zeigen können. ist die Farbe ganz dunn aufgetragen, kaum in den weisslichen Lichtern etwas kräftiger impastirt, doch leidet die Modellirung darunter ebenso



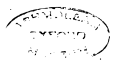
<sup>\*)</sup> Stich von F. Forster.

wenig wie unter den engen Grenzen des Lichttones, die Raffael innehält. Der Körper des Christkindes, das Gesicht und der Hals der Madonna,



Fig. 37. Madonna aus dem Hause Orleans. Sammlung des Herzogs von Aumale.

obschon beinahe schattenlos, besitzen dennoch die volle Rundung. Um die Harmonie zu wahren, werden auch die Gewänder heller gehalten, das Blau des Mantels und das Roth des Rockes dem Grün und Rosa



genähert. Wie das Kind sich abmüht, an der Mutter emporzuklettern, schildert die Madonna aus dem Hause Orleans; den nächstfolgenden Augenblick versinnlicht die Madonna aus dem Hause Tempi in München.\*) Das Kind hat sich glücklich seinen Platz erobert und schmiegt sich an die Mutter an, welche sich gleichfalls erhoben hat und das Christkind mit wahrer Inbrunst an ihre Brust presst. Der intimen Natur ist der Zug abgelauscht, dass sich Wange an Wange legt, die Madonna dabei ihr Kind zärtlich anblickt, dieses aber die Liebkosung doch mehr mechanisch empfängt, den Blick nach aussen wendet. Wie in der Stimmung so ist auch in der technischen Durchsührung dieses Bild der Madonna aus dem Hause Orleans verwandt, der harmonische Eindruck erscheint sogar durch den hellen Ton des landschaftlichen Hintergrundes verstärkt.

Von der Madonna del Granduca, auf welche noch der Abglanz alter Heiligkeit sich legt, bis zur menschlich glücklichen Madonna Tempi ist ein weiter Weg. Er führt aber noch weiter. Die Sammlung des Lord Cowper bewahrt noch ein zweites Marienbild, welches nach seinem früheren Standorte in Florenz, die Madonna aus dem Hause Niccolini\*\*) genannt wird und mit der Jahreszahl 1508 bezeichnet ist.

Auf dem Schoosse der Madonna, auf einem weichen weißen Kissen fitzt das Chriftkind. Es hält fich am Bruftfaume des mütterlichen Kleides fest, wendet den Kopf nach vorn und blickt fröhlich lachend aus dem Bilde heraus. Die Madonna wehrt mit der Hand dem Ungestüm des Kindes, freut sich aber dennoch an seinem Behagen und richtet zärtlich das Auge auf dasselbe. Wie die Innigkeit der Beziehungen sich leise zu lösen beginnt, insbesondere das Kind an Selbständigkeit, frischem Wesen zunimmt, so sind auch die Formen größer und die Bewegungen freier gehalten und damit in Verbindung das Colorit kräftiger als gewöhnlich behandelt. In der technischen Ausführung wesentlich verschieden, in der Stimmung dagegen und in der Auffassung eng verwandt mit der Madonna Niccolini erscheint die Madonna aus dem Hause Colonna in Berlin.\*\*\*) Jene Verschiedenheit erklärt sich aus dem zufällig oder absichtlich unfertigen Zustande des Bildes. Kaum dass die Farbe den Grund bedeckt; die Tonübergänge nach der Tiefe hin werden eben nur angedeutet, die Schatten flüchtig erwähnt. Vollendet erscheint dagegen die



<sup>\*)</sup> Stich von J. L. Raab. Skizzen: Albertina Br. 160; Chatsworth.

<sup>\*\*)</sup> Stich von A. Perfetti. Silberflichzeichnung für den Kopf des Kindes in Lille Br. 57.

<sup>\*\*\*)</sup> Stich von E. Mandel. Skizzen: Albertina Br. 153; Florenz Br. 504. British Museum Br. 85.

Anlage der Gruppe, die mächtige Fülle der Gestalten, die unbesangene Freiheit der Bewegung. Das Christkind ist zum Knaben geworden, der nicht mehr ruhig auf dem mütterlichen Schoosse sitzen mag, sich zum Aufstehen anschickt und mit beiden Händen sich zu helfen sucht. Die eine Hand hat er auf die Achsel der Madonna gelegt, mit der anderen ihren Bruftsaum ergriffen. Sie selbst legt das Buch, in dem sie bisher gelesen, zur Seite und sieht zärtlich vergnügt dem Spiele des Knaben zu. Darin klingt das älteste der Raffael'schen Madonnenmotive, die Madonna mit dem Buche, wieder an, doch ganz ungezwungen, gleichsam nebenbei, um die frische Lebendigkeit der Hauptscene zu erhöhen. Die Freude an derselben bewog Raffael auch später, nachdem er bereits Florenz verlassen hatte, auf den Gegenstand zurückzukommen. Die sogenannte Bridgewater-Madonna im Besitze des Lord Ellesmere\*) giebt der Gruppe eine noch freiere Lösung, der Bewegung des Christkindes einen noch größeren bewußten Schwung, den Formen eine mächtigere Schönheit als alle bisher genannten Darstellungen. Der Christusknabe ruht auf dem Schoosse im rechten Arm der Madonna. Sein Leib contrastirt mit seinem Kopse in der Wendung; mit dem einen Arme scheint er sich von der Mutter wegbewegen zu wollen, mit dem anderen um den Kopf herumgelegten greift er nach dem Schleier der Madonna, welche Kopf und Oberleib nach links neigt, während der Sitz nach rechts weist. Dieser vollendete Rhythmus der Linien verleiht dem schlecht erhaltenen aber in Zeichnungen vom Künstler sorgsam vorbereiteten Werke eine wunderbare Anziehung und offenbart die höchste Reife Raffael's, als er es schus. Aehnliches gilt von dem ebenfalls, wie die Bridgewater-Madonna von Holz auf Leinwand übertragenen, stark verdorbenen Madonnenbilde, welches aus der Sammlung Orleans in Privathände überging, längere Zeit bei dem Dichter Rogers in London, zuletzt bei der reichen Miss Burdett Coutts sich befand. Die Madonna hält das Christuskind. das auf einer Brüftung steht, im Arm und presst es zärtlich an sich. In dem breit angelegten Faltenwurfe, wie in den kräftigen Körperformen liegt der Schlüssel zur Zeitbestimmung des Werkes, das ungefähr gleichzeitig mit der Bridgewater- Madonna entstanden sein muss und offenbar einer Periode angehört, in welcher die ursprüngliche Bedeutung des Motives schon verklungen war. Dennoch bleibt der formelle Zusammenhang mit den Madonnen aus Raffael's Jugendzeit noch aufrecht. Es wird ja nicht das Religiöse durch das Prosane, sondern nur das Kirchliche

<sup>\*)</sup> Stiche von Anderloni und Lecomte. | Br. 276. Verwandte Studien in der Skizzen: Florenz Br. 490; Louvre, | Albertina, in Chatsworth. Br. Museum.



durch das Menschliche ersetzt. Die Entwickelung bewegt sich nicht in schroffen Gegensätzen, sondern in einer stetig aussteigenden Linie und wirft aus die zurückgelegten Stusen keinen seindlichen Schatten. Eine ewige Jugend liegt in der liebenden, mit dem Kinde unauslöslich verbundenen Madonna. Der künstlerische Reiz dieser Schilderung mindert sich daher nicht im geringsten, auch wenn die an den Gegenstand geknüpsten Vorstellungen wechseln.



Während ein verhältnissmäsig einfaches Motiv Raffael's florentinische Studienzeit überdauert und geradezu eine unerschöpfliche Zeugungskraft offenbart, erscheint ein anderer an sich viel reicherer Kreis von Madonnenschilderungen an diese Periode streng gesesselt und verschwindet aus Raffael's Phantasie, sobald jene ihren Abschlus erreicht hat.

Die Florentiner dürfen sich rühmen, dass sie die Lehre von der heilfamen Wechselwirkung zwischen der plastischen Kunst und der Malerei stets in die lebendige That übertrugen. So haben sie auch der Schilderung der Madonna einen plastischen Zug abgewonnen und auf die reiche Gruppenbildung dabei einen besonderen Nachdruck gelegt. Zur Madonna und dem Chriftkinde gesellt sich noch der kleine Johannes. Das giebt nicht allein den Anlass zu mannigfaltigeren Aeusserungen des Kindeslebens, fondern gestattet auch einen regelmässigeren Gruppenbau. Zu Füßen der sitzenden Madonna stehen oder knieen die beiden Kinder, eine breite Basis für die Composition bildend, welche sich zwanglos in der Madonna zuspitzt. Bildhauerkreise haben zuerst dieser Auffassung Ausdruck gegeben, florentiner Maler sie eifrig ergriffen, auch Raffael, welcher in zwei Jahren dreimal die »Madonna im Grünen« schilderte. Mit diesem Gattungsnamen bezeichnet man am besten die im Gedanken eng verwandten Bilder der Madonna im Grünen in Wien, der Madonna mit dem Stieglitz in der florentiner Tribuna und die schöne Gärtnerin« im Louvre. Die Madonna hat sich im Freien auf einem erhöhten Felsftück niedergelassen. Zwischen ihren Knieen oder an ihr Bein angelehnt steht das nackte Christuskind, dem sich der etwas ältere Johannes, in ein Thierfellchen leicht gehüllt, den hölzernen Napf im Gürtel, bald in freundlichem Spiele, bald in andächtiger Stimmung, nähert. Die Madonna selbst hat den blauen Mantel, nur lose umgeworfen, vorwiegend über die Kniee ausgebreitet, so dass die schlanken Verhältnisse der Gestalt sich deutlich ausprägen.

Der Zeit, wie dem Stile nach, erscheint das im Wiener Belvedere



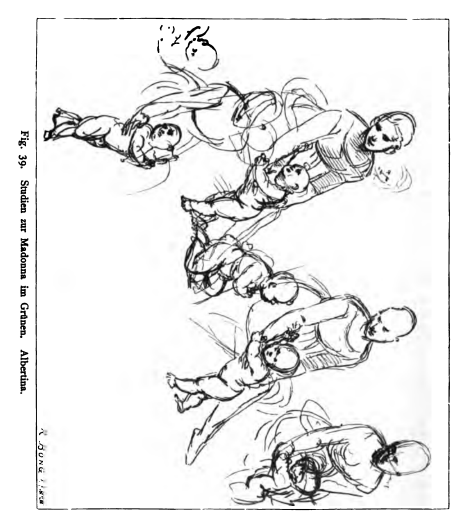
unter dem Namen die Madonna im Grünen bewahrte Bild als das früheste.\*) Erzherzog Ferdinand Carl von Tirol soll dasselbe von den Ann. 3. Erben des Taddeo Taddei gekauft haben, in dessen Besitz Vasari zwei



Gemälde von Raffael's Hand erwähnt. Wenige Werke hat der Künstler in Skizzen und Handzeichnungen so bedächtig vorbereitet, wie die Madonna im Grünen. Man möchte im Angesichte der so zahlreichen Versuche glauben, das ihm der Gegenstand zunächst noch fremd gewesen,

<sup>\*)</sup> Stich von J. Steinmüller.

und es eines eingehenden Studiums bedurfte, um denselben vollständig zu durchdringen. Die Stellung der Madonna steht gleich von allem Ansange sest, jene der beiden Kinder wird erst nach längerem Erwägen endgiltig bestimmt. Die Albertina in Wien besitzt drei Blätter (Br. 156,



157, 161) mit Entwürfen zur Madonna im Grünen angefüllt. (Fig. 38 u. 39.) Das Chriftkind blickt zur Mutter empor oder aus dem Bilde heraus. Das sind vorläufige Proben, die bald verbessert werden. Auch der Johannesknabe weicht in der ursprünglichen Anlage von der späteren Ausführung wesentlich ab und steht aufrecht, die Arme über der Brust gekreuzt. Erst auf

einer Wiener Skizze (Br. 161) und auf der florentiner Federzeichnung (Br. 520) wird er dargestellt, wie er ein Knie beugt und ein Rohr-Kreuz, das er in den Händen hält, dem Chriftkinde überreicht; eine Auffassung, welche mehr dem kindlichen Alter entspricht und harmlosem Spiele sich nähert. Diesen Entwürfen geht noch ein Oxforder Studium (Br. 17) zur Seite, welches mit ungewöhnlichen technischen Mitteln (braune Pinselzeichnung) Licht und Schatten in großen Massen gliedert. Die Madonna, nackt dargestellt, und das Christkind, von ihr mit beiden Händen unterstützt, erscheinen bereits in derselben Stellung, wie auf dem Gemälde, nur der Typus des Kopfes erfährt auf dem letzteren eine Veränderung, die noch deutlicher auf Leonardo's Vorbild hinweist als die Zeichnung der Gruppe. Die gleiche Sorgfalt, dieselbe ernst eingehende Vorbereitung zeigt die Composition der Madonna mit dem Stieglitz (Mad. del cardellino), welche Vasari als ein für Lorenzo Nasi bestimmtes Hochzeitsgeschenk genau beschreibt, aber in der Zeit unrichtig - viel zu früh ansetzt.\*) Die Madonna inmitten einer heiter anmuthigen Landschaft auf einem Steine sitzend hält in ihrer Rechten ein Buch aufgeschlagen, in welchem sie aber nicht mehr liest. Ihr Auge wendet sich vielmehr dem kleinen Johannes zu, welcher ganz in der Weise der italienischen Jugend die Thierquälerei harmlos findet, einen armen Stieglitz gefangen genommen hat und ihn nun dem Chriftkind, das zwischen den Knieen der Madonna steht, und ein Füsschen auf dem Fusse derselben ausruhen lässt, zum Spiele darreicht. Es fällt auf, dass eine größere Innigkeit zwischen der Madonna und dem Johannesknaben waltet, als zwischen der Mutter und dem eigenen Kinde. Auf Johannes blickt sie zärtlich herab, ihn hält sie mit der Linken umfasst, während sie dem Christkinde nur ganz mechanisch eine Stütze leiht. Natürlich ist das ohne inhaltliche Bedeutung und ausschließlich durch formelle Gründe hervorgerufen worden. Die Geschichte der Composition giebt darüber vollständigen Aufschluss. Zwei Motive erscheinen in der Madonna del Cardellino verknüpft: die Madonna mit dem Buche und das Spiel der beiden Kinder mit dem Vogel. Ursprünglich stand das Buchmotiv im Vordergrunde und wurde erst später durch das andere Motiv zurückgedrängt. Zahlreiche Skizzen - befonders jene in Oxford bewahrten und zuerst von Ruland und Robinson gewürdigten — belegen in überzeugender Weise den Entwickelungsgang. (Fig. 40.) Das Merkmal, welches felbst scheinbar entlegene Entwürfe mit dem schliefslich ausgeführten Bilde verknüpft, ist die Stellung der Kinder. Ihre Wiederholung lässt auf einen engeren Zusammenhang



<sup>\*)</sup> Stiche von R. Morghen und A. Krüger.

der betreffenden Zeichnungen schließen. Dem Christkind, zwischen den Knieen der Madonna stehend, den einen Arm erhoben, den anderen den Leib entlang gesenkt, begegnet man zuerst in einem Oxforder Blatte, welches Fisher (II. 22\*) facsimilirt hat. Die Madonna sast mit der einen



Fig, 40. Studie zur Madonna del Cardellino. Bisterzeichnung. Oxford.

Hand das Kind an und hält in der anderen ein offenes Buch, in welches fie aufmerkfam blickt. Noch ist das Lesen im aufgeschlagenen Buche der Hauptgegenstand der Darstellung, noch fehlt der Johannesknabe und die Wechselbeziehung zwischen beiden Kindern. Von anderer Seite rückt aber auch dieses Motiv in greisbare Nähe. Die Darstellung des Johannes

als Gespiel des Christuskindes war ja der Kunst, war auch Raffael nicht fremd. In zahlreichen Entwürfen schildert er den kleinen Johannes, wie er sich dem Christkinde naht, vor ihm die Hände faltet oder ein Geschenk überbringt. Selbst das Darreichen eines Vogels kommt in früheren Handzeichnungen vor, z. B. auf einem Oxforder Blatte, welches fonst mit der Madonna del Cardellino keine Aehnlichkeit aufweist. Das Christkind sitzt daselbst auf dem Schoosse der Madonna und hält sich an ihrem Busen fest. Jedenfalls waren die Elemente des Madonnenbildes bereits in verschiedenen Entwürfen vorhanden, und es galt nur, ähnlich wie Kristalle unter gewissen günstigen Bedingungen zusammenschießen, durch die Kraft der schöpferischen Phantasie dieselben einheitlich zu durchdringen. Einen großen Schritt that der Meister in einer Oxforder Bisterzeichnung (Br. 23) vorwärts. Es herrscht nicht allein in den allgemeinen Zügen eine vollkommene Uebereinstimmung mit dem Gemälde, selbst Einzelheiten, wie z. B. das Auftreten des Kindes auf den Fuss der Madonna, erscheinen hier schon verkörpert. Darin aber zeigt sich noch der Zusammenhang mit älteren Compositionen, dass die Thätigkeit der dargestellten Personen im Lesen und Zuhören ihren Mittelpunkt findet. Die Madonna hat das Gebetbuch, das sie früher hoch hielt, gesenkt, so dass nun auch das kleine Christkind bequem, ohne aufzuschauen, in dasselbe blicken kann. Es ist, als ob wir einer Leseübung des letzteren beiwohnten, welcher Mutter und Gespiele mit Aufmerksamkeit folgen. Vielleicht, dass dem Künstler diese Beschäftigung für Kinder zu ernst dünkte, oder dass ihm die allerdings etwas steise Haltung des Johannesknaben missfiel - genug, er warf noch einmal, ehe er zur Ausführung in Farben schritt, die Composition um. Die Madonna nimmt das Buch aus der Rechten in die Linke, in welcher es, ohne weiter beachtet zu werden, ruht; der kleine Johannes, von der Mutter freundlich umfasst, rückt an die Hauptgruppe unmittelbar heran und tritt zu dem Christkinde in eine unmittelbare Beziehung. Ob die Composition auch außerhalb des Reiches der unermüdlich wirkenden und ändernden Phantasie noch viele Zwischenstusen erklimmen musste, bis sie die letzte Höhe erreichte, wissen wir nicht mehr genau. Außer den erwähnten Blättern giebt es noch mehrere Skizzen, z. B. in Lille und in der Sammlung des Herzogs von Devonshire in Chatsworth. Jedenfalls zeigt die vollendete Tafel die Gruppe fester geschlossen, die Stimmung einheitlicher gehalten als alle früheren Entwürfe, fo dass die leider schlecht erhaltene und wiederholt restaurirte Madonna del Cardellino als der wahre Schlussstein der letzteren gerühmt werden kann. aber nicht das letzte Glied der Entwickelungsreihe, welche das Bild der mit den beiden Kindern im Freien rastenden Madonna durchläuft. Noch

einmal, zur selben Zeit, als er die Madonna Colonna malte und die berühmte Grablegung vollendete, griff Raffael das Motiv auf und schuf die »schöne Gärtnerin« im Louvre.\*) (Fig. 41.)

Die Geschichte des Gemäldes ist nicht frei von Dunkelheiten. Es stammt noch aus der Sammlung König Franz' I., obgleich es in Dan's Beschreibung der Schätze von Fontainebleau 1642 nicht mit angeführt ist, und soll in Siena erworben worden sein. Dann fällt es aller Wahrscheinlichkeit nach mit dem Bilde zusammen, das Raffael nach Vasari's Bericht bei seiner Abreise nach Rom unvollendet zurückliess, und auf welchem sein Freund Ridolfo Ghirlandajo den blauen Mantel sertig machte. In der That macht der Mantel der »belle jardinière« den Eindruck des nachträglich Zugefügten. Er baufcht fich willkürlich im Rücken der Madonna und hebt die schöne Wirkung der feinen, schlanken Madonnengestalt theilweise auf. Räthselhaft bleibt dann nur die eigenhändige Signatur Raffael's auf einem unvollendeten Werke und, was noch räthselhafter, es trägt den Schein des Halbfertigen trotz Ridolfo Ghirlandajo's nachträglicher Bemühungen auch jetzt noch. An die Füsse der Madonna ist offenbar die letzte Hand nicht angelegt worden. Immerhin bleibt die Composition die eigenste Schöpfung des Meisters und zwar eine der anmuthigsten, die wir aus den Madonnenkreisen besitzen. Auch die >belle jardinière ift keine flüchtige Improvifation, fondern von Raffael forgfältig vorbereitet worden. Außer einer prächtigen Studie für die ganze Gestalt und den linken Fuss des Christkindes in Oxford (Br. 24) verdient insbesondere eine Federzeichnung, im Besitze des Herzogs von Aumale,\*\*) (früher in den Cabinetten Crozat, Mariette, Lawrence, König von Holland) hervorgehoben zu werden. Im einfachen anliegenden Hauskleide ohne Mantel, bis über die Knie nackt, sitzt die Madonna auf einem Steinwürfel und hält mit beiden Händen das Christkind am Arm, das sich zu dem knieenden, bekränzten Johannes vorbeugt. Dieser letztere hat auf dem ausgeführten Gemälde die geringsten Aenderungen erfahren. Nur die Hände hat Raffael anders, natürlicher gelegt und in die Rechte ihm das Rohr-Kreuz gegeben, außerdem aber den Kranz aus den Haaren entfernt. Den festlichen Eindruck, den derselbe hervorgerufen hatte, ersetzte er, ja erhöhte er dadurch, dass er die Haare des Johannes gleichsam vom Winde bewegt frei flattern läfst. Zum ersten Male wendet hier Raffael dieses wirksame Mittel an, um den Wiederschein der Begeisterung, der idealen Empfindung anzudeuten. Bis dahin gab er dem Christkinde meist schlichtes Haar und zeichnete den Johannes nach Leonardo's Vor-

<sup>\*\*)</sup> Gaz. d. b. arts. XII. 168.



<sup>\*)</sup> Stich von A. Desnoyers.



Fig. 41. Die »schöne Gärtnerin«. Paris, Louvre.

gang als munteren Krauskopf. Verfolgt man die Wandlungen, welche der ursprüngliche Entwurf der belle jardinière im Gemälde erfahren hat, noch weiter, so bemerkt man, dass auf letzterem das Christkind treuherzig zur Mutter emporblickt, und diese das Auge zärtlich auf ihr Kind und nicht, wie in der Skizze, auf den kleinen Johannes richtet. Dadurch

vor Allem hebt sich die »belle jardinière« von der sonst vielfach verwandten Wiener Madonna im Grünen ab; das Bild enthüllt, mit dieser verglichen, eine leise Steigerung des religiösen Tones, ohne aber in die ältere Richtung zurückzusallen. Nachdem die ersten starken Eindrücke der slorentiner Kunst sich beruhigt hatten, kam die ideale Natur der Madonnenbilder wieder zu ihrem Rechte; die natürliche Frische, die unmittelbare Lebensfülle der Darstellung wurden sestgehalten, aber nicht mehr mit besonderer Stärke betont. Sie sind die selbstverständliche Grundlage, auf welcher sich das neue Ideal aufbaut. Daher benützt auch Rassale einzelne Züge, die so recht florentiner Errungenschaften sind, auch auf Bildern mehr idealen Charakters; so lässt er z. B. in der »belle jardinière« den Fuss des Christkindes auf dem Fusse der Madonna ruhen, gerade wie in der Madonna del Cardellino, mit welcher übrigens, ein willkommenes Zeugniss sür den gleichen Ausgangspunkt beider Werke, der Entwurf eine viel engere Verwandtschaft besitzt als das ausgesührte Gemälde.

Stilles Mutterglück zu schildern, Scenen heiteren Familiendaseins in Gemälden wiederzuspiegeln, bildete offenbar für Raffael eine Quelle unerschöpflicher Lust. Er ist weit davon entsernt, in den drei Gemälden in Wien, Florenz und Paris den Gegenstand abzuschließen. Das Thema erscheint ihm noch mancherlei Modulationen fähig. Die Madonna zwar läst keine wesentliche Aenderung in Stimmung und Bewegung zu. Zärtlich blickt sie auf das spielende Kind herab, leise berührt sie seinen Leib, unvermerkt hält sie den Knaben fest, mütterliche Liebe und Sorgfalt in ihren Geberden verbindend. Die Stellung des Chriftkindes kann aber wechfeln, der Bezug zum Spielgenossen in verschiedener Weise sich Zu der engeren Gruppe treten noch andere Personen, wie Josephus, Elisabeth hinzu und nehmen an dem fröhlich-friedlichen Familienleben Theil. Als Beispiel, welche Fruchtbarkeit Raffael's Phantasie in folchen Schilderungen entfaltete, mag zunächst die (unvollendete) Esterhazy-Madonna in der ungarischen Bildergalerie zu Pest dienen.\*) Das Chriftkind fitzt auf einem bemooften Steine und wird von der knieenden Madonna mit beiden Armen gestützt. Mutter und Kind wenden Kopf und Blick dem kleinen Johannes zu, welcher sich zu Füssen der Madonna auf ein Knie niedergelassen hat und eine Schriftrolle in der Rechten hält, von derfelben die Worte: Ecce agnus Dei ablesend. Wahrscheinlich hat Raffael dieses Motiv erst nachträglich verwerthet, ursprünglich dem Johannes irgend ein Spielzeug, ein Thier in die Hände gegeben (vgl. die Zeichnung in Florenz, Br. 515), nach welchem das Christkind

<sup>\*)</sup> Stich von Leybold. Skizze in Florenz. Br. 509.



begierig greift. Jedenfalls passt dazu der heitere Ausdruck der Gruppe und die Bewegung des Chriftkindes besser als zu dem andächtigen Zuge, welcher gegenwärtig das Gemälde anweht, ohne es zu durchdringen.

In einem anderen, etwas früher geschaffenen Bilde, der Madonna unter dem Palmbaum in der Bridgewatergalerie (Lord Ellesmere) ist an die Stelle des kleinen Johannes der heilige Joseph getreten.\*) Die Madonna hat fich unter einer mit merkwürdiger Naturtreue gezeichneten Dattelpalme niedergelassen und ihren Schleier um den Leib des Chriftkindes, welches auf ihrem rechten Beine sitzt, gewunden, so dass sie ihn daran wie an einem Wickelbande sesthält. Das Christkind blickt zu dem vor ihm knieenden bärtigen Josephus empor und greift nach einem Blumenbusche, welchen dieser ihm darreicht. Das Rundbild ist vortrefflich componirt, die Madonna und Josephus, beide im Profil dargestellt, einander zugekehrt, schließen die Scene vollkommen ab und bringen bereits in ihren Umrissen die Rundung der Tafel ungezwungen zum Anklange. Ausnahmsweise bediente sich Raffael in der Madonna unter dem Palmbaum schillernder Farben. Die Aermel der Madonna zeigen gelbe Lichter und violette Schatten. Das Colorit bewegt sich überhaupt in kräftig wirkenden Contrasten. Ausnahmsweise spielt hier Josephus in der Familienscene eine thätige, sogar heitere Rolle. Man möchte beinahe glauben, dass Raffael, welcher kurz vorher in der Petersburger Madonna\*\*) den Pflegevater so trübselig blicken, das Christkind auf dem Schoofse der Madonna fich scheu von ihm abwenden, zur Mutterbrust flüchten lässt, den Drang fühlte, Joseph einmal in einer freundlicheren Stimmung, der Familie herzlich und innig verbunden zu schildern und daraufhin die Madonna unter dem Palmbaum entwarf.



Die Reihe der Madonnenbilder, welche unter dem Namen: «Madonna im Grünen» zusammengefasst wurden, entstammen alle einer gemeinsamen Quelle. Sie offenbaren einen geschärften Blick für die Natur, ein feines Verständnis für volksthümliche, naive Züge. Die florentiner Maler schöpften aber nicht allein mächtige Anregungen aus dem sie umwogenden reichen Volksleben, das für jede Leidenschaft, jede Stimmung und Empfindung die rechte Verkörperung zeigte; fie hatten von der Gewohn-



<sup>\*)</sup> Stiche von Rousselet 1656, Martinet 1844. Skizze mit veränderter Beinstellung im Louvre. Br. 259.

<sup>\*\*)</sup> Radirung von Massaloff. Treffliche Photographie von Braun.

heit, die Werke der Malerei vorzugsweise als architektonischen Schmuck zu schauen, auch die Kunde architektonischer Regeln erworben und in ihrer Kunst auszuüben gelernt. Dieselben kommen nicht allein in den großen cyklischen Compositionen, welche Wände und Wölbungen bedecken und in ausgedehnten Tafelbildern zur Geltung; selbst die Einzelgruppe wird ihrer Herrschaft unterthan, indem sie von einer regelmässigen Figur, einem Dreieck z. B. umrissen, auf eine sestgeschlossene geometrische Form zurückgeführt werden kann. Auch Raffael ergriff mit Eifer diese seit dem Beginn des Jahrhunderts besonders beliebte Weife und schuf eine Reihe von Madonnenbildern, in welchen er auf den regelmässigen Bau der Gruppe den Hauptnachdruck legte. Zum allgemeinen, durch das florentiner Leben geweckten Antrieb trat noch Fra Bartolommeo's persönlicher Einflus hinzu, um diese Richtung in Raffael zu kräftigen. Leider ist uns jede nähere Kunde darüber entzogen, wann und unter welchen Umständen die beiden Maler Freundschaft schlossen. Auch die rein künstlerische Natur ihrer Beziehungen lässt mehr Licht wünschenswerth erscheinen. Wenn · Vasari wiederholt erzählt, dass Raffael den Mönch gewordenen Baccio in die Geheimnisse der Perspective einweihte, dieser ihn dagegen wieder in der richtigen Behandlung und Verschmelzung der Farben unterrichtete, so trifft er schwerlich den Kern der Sache. Eine Aenderung der Malweise gehörte keineswegs zu den nächsten Zielen Raffael's in Florenz, und seine florentiner Bilder offenbaren durchaus nicht eine folche Ueberlegenheit in der Luftperspective, dass er darin als Lehrmeister des älteren Freundes gelten könnte. Das Studium der glücklicher Weise zahlreichen Handzeichnungen Bra Bartolommeo's bringt auf eine bessere Fährte. Sie sagen uns, dass Leonardo, dessen wunderbare Weise seit seiner Heimkehr nach Florenz die dortigen Kunstkreise nicht wenig aufregte, in Fra Bartolommeo einen eifrigen Nachfolger besass, und dass der Letztere es war, welcher Leonardo's Einflus auf Raffael wesentlich vermittelte; sie sagen uns ferner, dass Fra Bartolommeo es meisterhaft verstand, selbst mit einfachen technischen Mitteln Licht und Schatten in größeren Massen zusammenzuhalten, dass er in der Anordnung der Gewänder, - sie zeigen einen leichten Fluss, einen schönen Fall und sind schmiegsam genug, um die darunter lagernden Formen erkennen zu lassen — eine glückliche Hand besass, vor Allem aber, dass er alle Genossen in der Kunft des architektonischen Gruppenbaues übertraf. Ohne Zwang und Gewalt, ohne dass die Einzelgestalten an der Freiheit ihrer Bewegungen einbüßen oder ein sprödes steises Aussehen empfangen, schliesst sich die Gruppe zu einer festen Einheit zufammen. Hier nun stoßen Fra Bartolommeo und Raffael an einander

und berühren sich gegenseitig. Es wäre vermessen, den Antheil jedes Einzelnen, was er gab und was er wieder empfing, noch heutzutage streng scheiden zu wollen; es wäre entschieden unrichtig, ein eigentliches



Fig. 42. Die h. Familie mit dem Lamme. Madrid.

Schulverhältniss zu behaupten. Dazu waren Raffael sowohl wie Fra Bartolommeo viel zu hoch schon entwickelt. Ein Austausch von Studien fand statt, durch welchen Beide gewannen, ein Wettstreit entwickelte sich, welcher den Werken Beider gleichmäßig zu Gute kam. Zur geläuterten reinen Empfindung gesellt sich ein ernst würdiger Ausdruck und Springer, Raffael und Michelangelo. I.

Digitized by Google

ein Schwung der Form, welche ihre Werke zu Marksteinen in der Entwickelung der italienischen Malerei stempeln. Schon die Bildergruppe, welche unter dem Namen: »Maria im Grünen« zusammengefasst wurde, zeigt, welchen Nachdruck Raffael auf geschlossene Umrisslinien legte. Doch bestimmen diese hier nicht den Charakter des Bildes, immer wird vielmehr die Schilderung des heiteren Mutterglückes und fröhlichen Kinderspieles den größten Eindruck üben. Ungleich stärker spricht sich die Absicht des Künstlers, durch einen architektonischen Aufbau der Gruppe zu wirken, in einem kleinen Bildchen der Madrider Galerie, der Madonna mit dem Lamme, aus.\*) (Fig. 42.) Das Christkind, von der knieenden Madonna festgehalten, reitet auf einem Lamme und blickt zu Joseph empor, welcher auf den Stab gestützt sich über die Madonna niederbeugt. Offenbar hatte Raffael die erste Anregung zu dieser Scene von Leonardo empfangen, welcher in einem bekannten Gemälde (Louvre) gleichfalls das Kind zu Füßen der Madonna mit einem Lamme spielen lässt.\*\*) Doch überwand er rasch die Abhängigkeit vom Muster. Ungezwungen in den Bewegungen, natürlich in dem ganzen Vorgang, von köstlicher Lebendigkeit in den Köpfen erscheint auch dieses Bild zunächst als eine einfach wahre Schilderung harmlofen Familienglückes. Die feinsinnige Abwägung der Gruppe versteckt sich hinter den frischen, der Wirklichkeit abgelauschten Zügen; sie hat aber dennoch unleugbar die Hand des Künstlers als Ziel geleitet. Das Christkind bildet die Spitze, Josephus die Basis eines schiefen Dreieckes, mit gerade so viel Abweichungen von der geometrischen Figur, um alles Starre und mechanisch Geregelte zu vermeiden. Dadurch offenbart sich das trefflich erhaltene, hell leuchtende Bildchen, mit der Münchner heiligen Familie aus dem Hause Canigiani Anm. 4. verglichen, als die reifere Schöpfung. \*\*\*) Hier ist der architektonische Bau der Gruppe viel strenger festgehalten. Die Umrisslinien bilden noch deutlicher ein Dreieck, die Composition ahmt noch genauer die Figur einer Pyramide nach. Aber gerade diese ängstliche Regelmässigkeit deutet die noch unvollkommene Herrschaft des Künstlers über die Darstellung an, welchen Glauben auch die wiederholten Ansatze Raffael's zu Entwürfen für das Bild bestätigen. Die freie Lösung der Aufgabe verlangt, dass die Regel die Phantasieschöpfung leicht umspiele und nicht dem Auge des Beschauers als Schranke der letzteren sich aufdränge. Das ist aber in der Madonna aus dem Hause Canigiani einigermassen der Fall.

<sup>\*)</sup> Stiche von Garavaglia und Lapi. \*\*) Vgl. die Tafel Giampetrino's im

<sup>\*\*)</sup> Vgl. die Tafel Giampetrino's im Museum Poldi-Pezzoli in Mailand.

<sup>\*\*\*)</sup> Stich von Amsler. Skizzen in Albertina. Br. 155, im Besitze des Duc d'Aumale. Br. 122.

Chriftus und Johannes, jeder von feiner Mutter gehalten, bilden die Basis, Joseph, auf einen Stab gestützt, die Spitze der Gruppe. Sowohl die Kinder, wie die Frauengestalten stimmen in der Stellung im Wesentlichen überein. Elisabeth und Maria haben sich auf die Kniee niedergelassen, in ihrem Schoofse stehen gegen einander geneigt Johannes und das Christkind, welches von jenem eine Bandrolle mit der Inschrift: »Ecce agnus Deis empfängt. Die strenge Symmetrie der Anordnung siel ursprünglich weniger auf, als noch kleine Engel in den Lüften flatterten. Sie find einer fogenannten Restauration zum Opfer gefallen, wie denn überhaupt die Erhaltung des Bildes viel zu wünschen übrig läst. Trotzdem bleibt sein Ursprung unansechtbar. Es ist von Rassael in den letzten Jahren seines florentiner Aufenthaltes in der Zeit seiner engsten Verbindung mit Fra Bartolommeo gemalt worden. Für das Erste spricht die Wiederholung eines kleinen Zuges, der auch auf der Madonna mit dem Stieglitz und der belle jardinière vorkommt: das Christkind ruht mit feinem Fusse auf dem Fusse seiner Mutter, sowie der Madonnenkopf, welcher durchaus den ausgebildeten, gereiften florentiner Typus besitzt. Das Andere wird durch die Thatfache glaubwürdig gemacht, dass Fra Bartolommeo zweimal (h. Familie in der Pitti-Galerie No. 256 und h. Familie in der Galerie Corfini in Rom) eine eng verwandte Gruppe fchuf. Wird auch angeblich durch das Datum das eine Bild (Corfini) um ein Jahrzehnt jünger gemacht, so ist dennoch die Entstehung der Composition gleichzeitig mit Raffael's Madonna Canigiani unabweisbar.

Von Raffael's nahen Beziehungen zu Fra Bartolommeo legt endlich auch das Werk Zeugniss ab, das er nach Vasari's Erzählung für eine florentiner Kausmannssamilie, Namens Dei, zu malen unternommen, aber bei seiner Abreise nach Rom ebenfalls unvollendet zurückgelassen hatte: die Madonna del Baldacchino in der Pitti-Galerie.\*) Das große Gemälde erscheint gegenwärtig sertig gemalt. Wer hat es vollendet und welche Theile erweisen sich als spätere Zuthaten? Erst nach Raffael's Tode kam das Bild aus der Werkstätte des Meisters heraus und in den Besitz des Baldassare Turini, der es der Kirche seiner Geburtsstadt Pescia widmete.\*\*) In Raffael's Werkstätte dürste es demnach seinen Abschluss gefunden haben, aber schwerlich von der eigenen Hand des Meisters. Die beiden Engel zur Seite des Baldachins erscheinen nach einem anderen

<sup>\*)</sup> Stich von G. Fofella. Skizze für den Kopf des jugendlichen Heiligen in Lille. Br. 53.

<sup>\*\*)</sup> Ueber die Schickfale des Bildes

s. Reumont, Kunstblatt 1847. S. 181. Es kam 1697 in den Besitz der Grossherzoge von Toscana.

Werke Raffael's, der Freske in S. Maria della pace in Rom, copirt, eine Bequemlichkeit, welche auf einen Schüler schließen läßt. Die allgemeine Anordnung der Madonna auf dem erhöhten Throne mit den vier Heiligen zur Seite und den kleinen Engeln zu Füßen des Thrones fällt aber noch unzweiselhaft in die florentiner Periode. Fra Bartolommeo wie Andrea del Sarto ist diese Composition geläufig gewesen. Vollends mit der Kunstweise Fra Bartolommeo's eng verwandt und als eine Frucht des befreundeten Zusammenwirkens aufzusassen ist die Gestalt des Apostels Petrus links vom Throne neben einem heiligen Mönche. Die Haltung und Stellung desselben, der Wurf des Gewandes entspricht vollkommen dem Formensinn des älteren Freundes und könnte geradezu eine Täuschung hervorrusen, wenn nicht das Christkind auf dem Schoosse der Madonna, das mit der einen Hand nach der Mutterbrust greift, mit der anderen sein Füßschen spielend fasst, dabei den Kops liebevoll den Heiligen zuwendet, sich als das untrügliche Eigenthum Raffael's erwiese.

Die Reihe der florentiner Madonnen Raffael's ist noch lange nicht erschöpft. Auch wenn man von jenen Gemälden absieht, welche der Wunsch der Besitzer allein auf Raffael zurückführt und als seine persön-Anm. 5 lichen Thaten preist, treten mehrere Gemälde und namentlich zahlreiche Zeichnungen zu den angeführten Werken ergänzend hinzu. In einzelnen Fällen entwarf Raffael die Composition und überlies die Ausführung in Farben seinen Schülern. Begreiflicher Weise kommen gerade solche Bilder in vielen Exemplaren vor. Auf der vom Meister geschaffenen Grundlage konnte das jüngere Künstlergeschlecht mit Leichtigkeit große Erfolge erringen. Noch stattlicher ist die Zahl der Madonnenbilder, welche fich blos in der Form rasch auf das Papier gezeichneter Skizzen erhalten haben, niemals zur malerischen Ausführung gelangten. Jedes Madonnenmotiv erscheint hier wiederholt durchgearbeitet, für die Madonna mit dem Buche, für die Madonna, welche ihr Kind herzt, an sich presst, mit ihm spielt, bald sitzend, bald stehend, bald neben ihn knieend, entdeckt man die verschiedenartigsten Varianten. Zuweilen bilden diese Zeichnungen die einzelnen Strahlen, welche schliesslich zusammenschießen und zu einer endgiltigen für die Ausführung bestimmten Zeichnung führen. Viel häufiger aber sind sie als ein Ueberschuss der Phantasie zu betrachten, welche das einmal angeschlagene Thema in immer neuen Wendungen und leisen Aenderungen spielend wiederholt und sich frohgemuth in solchen freien Uebungen ergeht. Mehr noch als die ausgeführten Madonnenbilder geben uns die Madonnenskizzen das Recht, in diesem Kunstkreise den Mittelpunkt der Thätigkeit Raffael's in Florenz zu begrüßen. Seine Arbeiten greifen weiter und umfassen noch andere Aufgaben. Während aber z. B. die

Digitized by Google

großen Altarwerke ihn noch im Banne der Schule und der Ueberlieferung zeigen, entfaltet sich seine Natur am reinsten und raschesten in den



Fig. 43. Der h. Georg. Petersburg, Eremitage.

Madonnendarstellungen. Auch die Schilderungen einzelner Heiligen in seinen Jugendwerken treten nicht nur an Zahl, sondern auch an Werth gegen die Madonnenbilder zurück. In sehr frühe Zeit möchte man das

kleine Bild des heiligen Michael, auf ein Damenbrett gemalt, im Louvre ansetzen. Der geflügelte Erzengel, behelmt, in goldener Rüftung, hält in der Linken ein blankes, mit einem rothen Kreuze geschmücktes Schild und schwingt mit der Rechten ein Schwert, um den Drachen, dessen Schwanz um sein Bein sich ringelt, zu tödten. Allerhand Ungethüm, von Schlangen umwundene Menschen u. s. w. zeigen sich rechts im Vordergrunde, während im Hintergrunde links eine brennende Stadt dargestellt ist. Das Gemälde gilt als Gegenstück zum heil. Georg, gleichfalls im Louvre\*), mit welchem es in der That in den Maassen beinahe vollständig übereinstimmt, und soll, wie dieses, im Auftrage des Herzogs von Urbino von Raffael gemalt worden sein. Für die letztere Behauptung fehlt jeder Grund. Technisch haben beide Bilder nicht die geringste Verwandtschaft. Die dünnflüssige Färbung im heiligen Michael steht im Gegensatz zu dem emailartigen Auftrage im heil. Georg; der schwere Ton, die scharsen Contraste in der Beleuchtung, kehren in keinem einzigen Jugendwerke Raffael's wieder, mit dessen Gefühlsweise überhaupt die ganze Darstellung schlecht übereinstimmt. Sollen beide Bilder von einer Hand herrühren, so müssen sie wenigstens in der Zeit weiter auseinander gehalten werden. Den heil. Georg malte Raffael noch einmal als Dank des Herzogs Guidobaldo für den ihm verliehenen Hosenbandorden. Baldaffare Caftiglione ging im Sommer 1506 als Gefandter nach London, um König Heinrich VII. die Geschenke des Herzogs zu überreichen. In diese Zeit fällt demnach das Bild des heil. Georg, welches fich gegenwärtig in Petersburg befindet.\*\*) Während auf dem älteren Gemälde der heil. Georg auf einem weißen schweren Schlachtrosse nach vorn sprengt und nachdem die Lanze an dem Drachenleibe zerbrach, mit dem kurzen Schwerte den Gegner bedroht, stürmt er auf dem Petersburger Bilde aus dem Vordergrunde nach hinten und rennt das Ungeheuer mit der Lanze an. (Fig. 43.) Nicht blos die Zeichnung des Pferdes, welches auf dem Brustriemen den Namen RAPHAELLO. V. trägt, sondern auch die Composition der Landschaft offenbaren den Umschwung, welchen Raffael's Kunst in Florenz genommen hat. Man möchte sogar den Einfluss eines bestimmten florentiner Werkes, des Reliefs von Donatello am Sockel der bekannten Georgstatue, vermuthen. Noch unter umbrischer Einwirkung find der kleine heil. Sebastian in der Galerie zu Bergamo, im Diakonengewande mit der Palme in der Hand, und das Bruftbild des dorngekrönten Christus (Pax vobis) in Brescia entstanden. In die spätere florentiner

\*\*) Stich von L. Vorstermann. Skizze in Oxford. Rob. 35.



<sup>\*)</sup> Zeichnung in Florenz, Br. 507. in Florenz, Br. 506; mit Varianten

Periode führt uns die bis zum Knie sichtbare Gestalt der h. Catharina in der Londoner Nationalgalerie, von welcher die Louvresammlung den Carton bewahrt.\*) Ihre Linke sasst den Mantel zusammen und ruht zugleich auf dem Marterwerkzeuge, dem Rade, die rechte Hand presst sie zur Bekrästigung ihres Bekenntnisses an die Brust und hebt Antlitz und Auge gottbegeistert zum Himmel empor. Ein unübertressliches Bild der jungsräulichen Glaubensheldin von bezauberndem Liebreiz hat hier Rassal geschafsen, nach der zarten Zeichnung des Cartons, nach der ganz leichten Färbung des Gemäldes möchte man sagen, wie durch einen göttlichen Hauch verkörpert. Doch hat er sich von dem Madonnentypus kaum merklich entsernt, in dem Werke keine neue Wendung im Entwicklungsgange betreten.



Eine größere Bedeutung besitzen die Porträts aus der slorentiner Zeit. Sie können sich freilich mit den großen Charakterbildern der römischen Periode nicht messen, sie zeigen uns aber vielleicht noch deutlicher als die religiösen Darstellungen den Einfluss Leonardo's auf den jugendlichen Künstler. Ohne die Gioconda keine Maddalena Doni. Wo ihm das Vorbild Leonardo's fehlte, wo er auf die eigene im Porträtfach noch ganz ungeschulte Kraft sich verlassen musste, da ist die Sicherheit und Lebendigkeit der Auffassung viel geringer. Das Bildniss Agnolo Doni's, des Gatten der Maddalena, (Pitti-Galerie) fällt nicht allein durch den ungewöhnlichen röthlichen Farbenton auf, sondern auch durch das Gezwungene, wie Absichtliche der Stellung. Maddalena Doni dagegen gewinnt die Gunst des Beschauers, obschon sie die Natur keineswegs mit Reizen reich ausgestattet hat, und der Künstler nichts that, den Beifall des Betrachtenden herauszufordern. In der denkbar einfachsten Stellung tritt sie diesem entgegen. Der Kopf ist fast geradeaus gewendet, das Haar kunstlos in ein Netz gesteckt, die Hände ruhen, übereinander gelegt. auf dem Leibe. Diese Handlage ist Leonardo nachgeahmt, wie überhaupt die ganze Haltung des Kopfes, die Anordnung des Schmuckes an den lombardischen Meister erinnert, der allen Zeitgenossen das Concept verrückte und sie an seine Fusstapsen bannte. Diese Anklänge finden sich nicht allein in dem Porträt der Maddalena Doni. Sie werden bereits in der Federzeichnung im Louvre (Br. 255), welche offenbar als Porträtstudie diente, entdeckt und kommen auch in den beiden Frauenbildnissen

<sup>\*)</sup> Stich von Desnoyers. Carton im Louvre, Br. 243; Skizze in Oxford, Br. 26. Chatsworth, Br. 88.



Anm. 6. (der Donna gravida in der Pitti-Galerie und dem Porträt einer Unbekannten in der Tribuna) vor, welche unser Stilgefühl gleichfalls dieser Zeit und Raffael zuschreibt. Dennoch giebt Raffael seine Selbständigkeit nicht aus. Die sorgfältige Zubereitung der Farbe, der gleichmäßige Austrag, der landschaftliche Hintergrund, die Art und Weise, wie er die einzelnen Haare, die sich dem Netze entwunden haben, zeichnet, sind sein persönliches Eigenthum.



Die Betrachtung der Raffaelischen Porträts führt wieder in das Gedächtniss zurück, was über dem genussreichen Anblicke der Madonnen und der heiligen Familien in Vergessenheit gerieth, dass der Aufenthalt in Florenz für Raffael eine ernste Schulzeit bedeutet, in welcher er sich von dem beschränkten umbrischen Boden ablöst und das ganze Erbe des florentiner Quattrocento antritt. Wie fehr feine technischen Mittel, sein Formensinn, sein psychologischer Blick, seine Beobachtung des Lebens an Umfang und Tiefe gewonnen haben, hat die Uebersicht seiner Thätigkeit gelehrt. Am Ende seiner florentiner Laufbahn steht Raffael unbestritten in der ersten Reihe der Maler neben Fra Bartolommeo und Lorenzo di Credi. Man erwartet aber von der Schule in der Renaissanceperiode gemeinhin noch mehr und ist geneigt, ihr das eingehende Studium der Antike als Hauptaufgabe anzuweisen. So wird auch in Bezug auf Raffael die Frage aufgeworfen: welchen Einfluss hat die Antike auf seine Entwickelung genommen, wie frühe bestimmt sie den Inhalt und die Form feiner Werke? Dass auf diese Frage die Antwort theils verneinend, theils einschränkend lautet, kann nur dem auffallen, welcher sich die gefammte Renaissancecultur als eine untrennbare Einheit denkt, die tiefgehenden Unterschiede zwischen der Bildung des Quattrocento und Cinquecento übersieht. Unsere Vorstellungen von der Renaissance entlehnen wir überwiegend dem sechzehnten Jahrhundert, in welchem allerdings die Kenntniss des klassischen Alterthums an Umfang stattlich zugenommen, der frühere Cultus der Antike aber eine formelle Abschleifung erfahren hatte und vielfach bereits zum schöngeistigen Spiele herabgesetzt war. Das ältere Menschenalter der Renaissance lässt sich oft zu phantastischen Anschauungen von der Antike verleiten, es begnügt sich, vereinzelte Erscheinungen derselben zu bewundern, fasst diese nicht zu einem geschlossenen Ganzen zusammen; es verleiht aber seiner Verehrung des Alterthums beinahe einen religiösen Ernst und giebt sich dem ehrlichen Glauben hin, in der Antike das wahrhaftige Lebensideal zu besitzen. Vollends im Kreise der bildenden Künste muss zwischen dem fünfzehnten

und sechzehnten Jahrhundert genau unterschieden werden. Die frische jugendliche Begeisterung, der heilige Ernst, welche in der älteren Künstlerschaar walteten, erklären allein die merkwürdig fruchtbare Verwerthung felbst untergeordneter Werke der antiken Kunst. Fragmente von Baugliedern, verstümmelte Relieftafeln, Sarkophage reichten hin, um die Phantasie der Väter der Renaissance mit neuen schönen Formen zu füllen und die Thätigkeit ihrer Hand zu regeln. Ornamentale Motive finden die eifrigste Nachahmung, und selbst von eigentlichen Figuren werden folche, die fich zu decorativen Zwecken eignen, am frühesten verwendet. Die Malerei des fünfzehnten Jahrhunderts liess begreiflicher Weise in der Hingabe an die Antike den Schwesterkünsten, insbesondere der Architektur den Vortritt. Die Natur ihrer Aufgaben, der verhältnifsmäßige Mangel an antiken Mustern erklären diese Zögerung. Zwar wird auch hier die Bewunderung laut. Die Maler Griechenlands werden als die wahren Helden der Kunst gepriesen, ihre Namen in den Kunsttractaten rühmend wiederholt, ihre Werke daselbst ausgezählt, theilweise sogar beschrieben. Dieser Enthusiasmus ist aber noch vorwiegend literarischer Natur ohne sonderliche Bedeutung für die Kunstpraxis. Der unmittelbare Einfluss der antiken Kunst auf die Malerei des Quattrocento muss auf das geringste Maass eingeschränkt werden. Bei Schilderungen antiker Gestalten oder wohl gar der griechischen Götter hallt noch das phantastische Element nach, in welchem das Mittelalter die Helden der Vorzeit sich bewegen liefs. Gerade im Angesicht dieser mythologischen Darstellungen, z. B. der Geburt der Venus von Alessandro Botticelli, merkt man, dass die älteren Maler noch gar wenig tief in das antike Formenideal eingedrungen find. Zahlreich find nur die stofflichen Anregungen, welche die Mythologie, die Geschichte und Kunstgeschichte der Alten ihnen bot, aber auch diese empfangen sie nicht unmittelbar, sondern durch die Humanisten vermittelt. Man geht nicht irre, wenn man die allerdings nicht feltene Wiedergabe antiker Mythen und Geschichten als den Widerschein literarischer Tendenzen auffast, die literarischen Richtungen in diesen Kunstwerken betont.

Leon Battista Alberti's Rath an die Maler, sie möchten sich mit Dichtern, Rednern und Gelehrten gut vertraut machen, da diese ihnen neue Gedanken, Inventionen zusühren und im Componiren eines Bildes werkthätigen Beistand leisten würden, war auf sruchtbaren Boden gesallen. Die Humanisten erscheinen in der That im sünszehnten Jahrhundert vielsach als die Helser der Maler; sie erzählen ihnen schöne Fabeln und Geschichten aus Lucian und anderen alten Autoren, sie sind auch bereit, ihnen eigene »poetische Inventionen« mitzutheilen, welche in den huma-

nistisch gebildeten höfischen Kreisen auf Beifall rechnen durften. Allegorische Darstellungen erfreuen sich der größten Beliebtheit. In diesen konnte nicht allein der Scharfsinn der Erfinder glänzen, sondern auch die zu Personificationen verflüchtigten Götter geistreich verwerthet werden. Es ift nicht zufällig, dass solche allegorische Bilder in Oberitalien, im Gesichtskreise der Universität Padua die beste Aufnahme fanden, und dass mythologische und allegorische Schilderungen am frühesten und häufigsten durch die in Oberitalien blühende Kupferstichkunst verkörpert wurden. Kupferstich verhält sich gegen den gelehrten Tiessinn durchaus nicht spröde, nimmt willig einen doctrinären Beigeschmack an und legt nach feiner ganzen Natur auf die Invention« das größte Gewicht. Doch auch bei einzelnen Gemälden weist der Inhalt auf die »poetica invenzione« irgend eines gelehrten Humanisten hin. Als Beispiele mögen Mantegna's Parnass und Vertreibung der Laster und Lorenzo Costa's Musenhof im Louvre, oder in einem näheren Kreise Perugino's Sieg der Keuschheit über die Wollust im Louvre dienen. Den Gegenstand zu letzterem Bilde hatte der Humanist Paris Ceresata in Mantua angegeben. Auch Raffael hatte in früher Jugend dieser gelehrten Kunstrichtung den gebührenden Zoll entrichtet. Offenbar ist das kleine reizende Bildchen in der Londoner Nationalgalerie, gewöhnlich der Traum des Ritters betitelt, von einem Humanisten inspirirt worden.\*) Ein Jüngling, vollständig gerüstet, den Helm auf dem Kopfe, schläft unter einem Lorbeerbaume. An seinem Haupte steht eine Frau, in Violet und Purpur gekleidet, und hält über den Schlafenden ein Schwert und ein Buch, während zu seinen Füssen eine andere zierlichere Dame mit wehendem Haare, einer Korallenschnur als Halsschmuck, das rothe Gewand (mit blau gewässertem Mieder) in reiche Falten gelegt, ihm einen Myrthenzweig darbietet. Tapferkeit und Weisheit winkt dem Träumer auf der einen, holde Liebe auf der anderen Schwerlich ist in dem trefflich erhaltenen (auch die ausgeführte Zeichnung dazu besitzt die Nationalgalerie, Fig. 44) Bildchen Hercules am Scheidewege gemeint. \*\*) Dann hätten die Gegensätze zwischen den beiden Frauen anders gegriffen werden müffen. Immerhin mochten aber dem unbekannten Dichter unter den weiblichen Gestalten Minerva und Venus vorschweben und dürfte die Deutung, dass der Jüngling zwischen dem Reiche der einen oder der anderen zu wählen habe, den Sinn der Darstellung treffen.

und die antiken Schilderungen dieser Scene vgl. Welcker, Alte Denkm. III, Tas. 20.



<sup>\*)</sup> Stich von L. Gruner. Skizze für die zwei stehenden Figuren in Weimar.

<sup>\*\*)</sup> Ueber Hercules am Scheidewege

Der Traum eines Ritters bleibt innerhalb des Rahmens der im Quattrocento herrschenden Bildung; ein neues Ereignis dagegen in Raffael's Entwickelung bedeutet das Gemälde der drei Grazien (im Besitze des Lord Ward in London).\*) Denn hier handelt es sich nicht um eine blosse stoffliche Anregung durch die Antike, sondern um die treue Wiedergabe eines antiken Kunstwerkes. Es war die erste bewuste



Fig. 44. Der Traum des Ritters. Federzeichnung. Nationalgalerie in London.

Huldigung, welche Raffael dem antiken Formenideale darbrachte. Könnte ihm aber nur das kleine, etwa 7 Zoll im Gevierte haltende Bild mit voller Sicherheit zugeschrieben werden! Die Geschichte dieser Composition wird in folgender Weise erzählt: Die Piccolomini hatten in der Bücherei des Sieneser Domes eine Marmorgruppe der drei Grazien zum Schmucke aufgestellt, Raffael zeichnete diese Gruppe wenigstens theilweise (die Federzeichnung hat sich in der Sammlung der Akademie zu Venedig,

<sup>\*)</sup> Stich von F. Forster.

Br. 115, erhalten) in sein Skizzenbuch, als er sich als Gehilse Pinturicchio's in Siena aufhielt, und nähm sie auch noch später in Florenz zur Grundlage für sein Gemälde. Wann hat die Uebertragung der Marmorgruppe aus Rom, wo sie ehedem im Palast des Cardinals Francesco Piccolomini prangte, nach Siena stattgefunden? Albertini in seiner 1509 dem Papste Julius II. gewidmeten Beschreibung Roms nennt die Gruppe in dem Palaste nicht mehr vorhanden. Würde er aber sie überhaupt erwähnt haben (domus reveren. Francisci Piccolomini cardi. senensis in qua erant statuae gratiarum positae), wenn ihre Entsernung aus dem Palaste nicht erst vor Kurzem veranlasst worden wäre? Ob demnach Raffael die Gruppe bereits 1503-4 in Siena und zwar in einem noch mit Malergerüften angefüllten Raume studiren konnte, ruft einige Zweifel hervor. Was aber Raffael's Skizze nach dem Marmorbilde anbelangt, so gehört die Venezianer Handzeichnung wie das ganze fog. Skizzenbuch zu der nicht kleinen Reihe von Blättern, bei welchen erst viel guter Wille den Raffael'schen Ursprung erkennt. Bei unbefangener Betrachtung zeigt sie eine ängstliche Sorgfalt, die äußeren Linien genau wiederzugeben, daneben aber außer einer oberflächlichen Modellirung eine auffallende Unfähigkeit, den Maassen des Originals gerecht zu werden. Gesetzt aber, alle diese Zweisel wären unberechtigt, so bleibt doch die Thatsache bestehen, das das Raffael'sche Gemälde mit der Sieneser Marmorgruppe durchaus keinen engeren Zusammenhang besitzt. Die Anordnung der drei Frauen auf dem Bilde erscheint wesentlich verschieden von der Gruppirung auf dem Marmorwerke. Die mittlere Figur hält hier nicht, wie auf dem Gemälde, die beiden Schwestern gleichmässig umfast, die Figur zur Linken zeigt den Busen frei, während derselbe auf dem Gemälde ebenfalls durch den Arm der mittleren Gestalt verhüllt wird. Dieses Motiv weist auf andere antike Darstellungen, namentlich auf Gemmen zurück, die wahrscheinlich dem Maler vor Augen standen, ihn aber nur stofflich anregten. Sein Formensinn bewegt sich, wie die Verhältnisse der Figuren, wie insbesondere die Zeichnung der Beine zeigen, in den Geleifen der oberitalienischen Schulen und führt den Beschauer eher in die Nähe Francesco Francia's, als in die florentiner Werkstätte Raffael's.\*)

Es wäre nicht das einzige Mal, dass die Weisen der beiden Meister verwechselt würden und Raffael mit seinem Namen für ein Werk des Goldschmiedes und Malers von Bologna eintreten müste. Francia's und Raffael's Stil zeigt besonders in Porträten eine auffallende Verwandtschaft,

<sup>\*)</sup> Grazien befanden sich auch unter den Fresken in P. Schisanoja in Ferrara. Vgl. Müntz, Rev. archéol. 1882. fasc. 1.



so dass eine gegenseitige Einwirkung wahrscheinlich erscheint. Sie traten sich aber auch in rein menschlichen Beziehungen nahe. Trotz des höheren Alters konnte sich Francia dem Zauber Raffael's nicht entziehen. bezwang nicht allein die vollendete reine Schönheit der Raffael'schen Werke, ihn bestach auch die anmuthige Persönlichkeit des jungen Künstlers, welche er, nach einem Briefe Raffael's und nach einem Sonette Francia's zu schließen\*), kennen zu lernen und zu bewundern Gelegenheit gefunden hatte. Wahrscheinlich bei einem Besuche Raffael's in Bologna. Vasari erzählt zwar nichts von einer Reise Raffael's nach Bologna; doch muss, da eine persönliche Begegnung mit Francia vor dem Jahre 1508 feststeht, eine solche angenommen werden, zumal Raffael nach Vasari's Bericht zu wiederholten Malen von Florenz aus Reisen unternahm. läst Vasari ihn einmal seine Heimath aufsuchen und für den Herzog Guidobaldo da Montefeltro zwei kleine, nicht näher bezeichnete Madonnen- Anm. 7. bilder und einen Christus auf dem Oelberge ausführen; im Jahre 1507 wiederholt er, um Privatangelegenheiten zu ordnen, die Reise und hält sich außerdem eine geraume Weile in Perugia auf, um ein in Florenz im Carton entworfenes Werk hier in Farben zu vollenden. Das ist die berühmte Grablegung, jetzt in der Galerie Borghese in Rom. \*\*) Madonna Atalante Baglioni aus dem berühmten perufinischen Herrschergeschlechte hatte vor längerer Zeit, als Raffael Perugia mit Florenz zu vertauschen sich anschickte, das Bild bei ihm bestellt; mehrere Jahre vergingen, ehe es fertig wurde. Doch hatte Raffael das Werk keineswegs vergessen und den Auftrag unbeachtet bei Seite gestellt. Keine Schöpfung reifte fo langfam und wurde fo bedachtsam und sorgfältig vorbereitet, keine Composition hat im Laufe der Arbeit so eindringliche Aenderungen erfahren, wie die Grablegung. Diese Aenderungen sind mit eben so vielen Fortschritten gleichbedeutend. Mit Recht darf man daher von einer inneren Entwickelung der Composition sprechen und an der Hand der zahlreichen Entwürfe und Studien für das Bild die Geschichte des letzteren erzählen, wie es bereits mit dem besten Erfolge J. C. Robinson in seinem Kataloge der Oxforder Handzeichnungen gethan hat.



Vasari's Angabe der frühzeitigen Bestellung des Werkes erklärt die Möglichkeit so langer stetiger Beschäftigung mit demselben; sie giebt



<sup>\*)</sup> Der Brief Raffaels v. J. 1508 und Francia's Sonett find wiederholt abgedruckt worden, u. a. bei Vafari III, 553.

<sup>\*\*)</sup> Stiche von Amsler und Volpato. Die Predella gestochen von Desnoyers.

auch guten Aufschluss über den Ausgangspunkt, von welchem aus die Composition sich entwickelt und weiter bewegt. Die ersten Gedanken und Entwürfe der Grablegung fallen in eine Zeit, in welcher Raffael seine Bilder noch in den Rahmen älterer Compositionen zu spannen pflegte. Diese Beschränkung war schwerlich immer freiwillig und musste nicht nothwendig und in jedem Falle dem Misstrauen in die eigene Erfindungsgabe entspringen. Vielfach war an die Bestellung gleich die Bedingung, sich an ein älteres berühmtes Vorbild zu halten, geknüpft. So verwiesen die Nonnen von Monteluce bei Perugia, als sie im Herbst 1505 Rassael ein Altarbild - die erst nach seinem Tode vollendete Krönung Mariä, jetzt im Vatican - in Auftrag gaben, diesen auf die (von einem Florentiner gemalte) Krönung Mariä in der Zoccolantenkirche in Narni als ein nachahmungswerthes Muster. Aehnliches hat gewiss auch bei der Bestellung der Madonna Ansidei stattgefunden, und so mag Madonna Atalante Baglioni dem jungen Künstler ebenfalls das Studium eines älteren Vorbildes empfohlen haben. Sicher ist, dass Raffael, als er sich mit seiner Ausgabe zu beschäftigen begann, seine Blicke zuerst auf ein Werk seines Lehrers in der Kirche Sta. Chiara in Florenz richtete. Dort hatte Pietro Perugino 1495 eine Klage um den Leichnam Christi, eine depositio, in Oel gemalt, welche schon die Zeitgenossen wegen der ergreifenden Wahrheit der Schilderung, des schönen Farbentones und der anmuthigen Landschaft im Hintergrunde überaus rühmten, und welche auch jetzt noch unter den Schätzen der Pitti-Galerie eine hervorragende Stellung einnimmt. Christi Leichnam ruht auf einem erhöhten Steine, umgeben von Joseph von Arimathia und den heiligen Frauen, die theils den Körper und das Haupt des Todten stützen, theils mit einem letzten Blicke und einer letzten Berührung von ihm Abschied nehmen. Ueber diese Gruppe erhebt sich, die Arme in wildem Schmerze ausbreitend, Maria Kleophas, während rechts der händeringende Johannes und noch zwei andere in der Empfindung tief bewegte Personen das Bild abschließen, und auf der Gegenseite zwei Freunde des Todten in stiller Theilnahme die Trauerscene betrachten. Sowohl nach der Anordnung des Ganzen, wie nach der Durchbildung der Einzelgestalten, gehört das Werk zu den besten, welche der Lehrer Raffael's geschaffen hat. dieser »Klage« nun nahm Raffael den Ausgangspunkt für seine Grablegung. Er hält an der Gliederung des Gegenstandes sest. Den Vordergrund nimmt der liegende Leichnam Christi ein, umgeben von den knieenden Frauen, zu beiden Seiten stehen dann die theilnehmenden, trauernden Freunde und Jünger des Todten. Dieser Darstellung begegnen wir in einer Reihe von Blättern, die fonst in Einzelheiten

vielfach abweichen, den Grundton aber Perugino's Bilde entlehnt haben. Neben einer Skizze in Oxford, welche Robinson unter No. 37 (Br. 20)

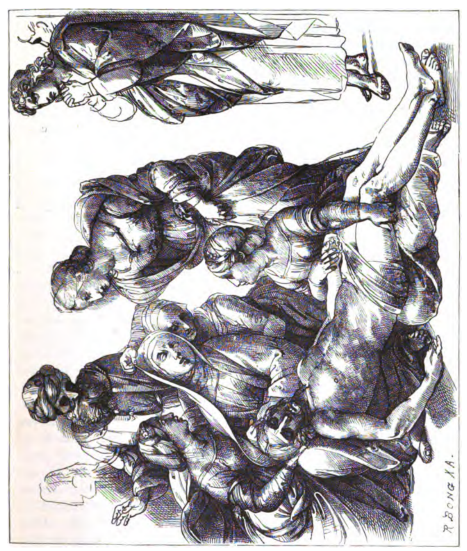


Fig. 45. Grablegung. Bisterzeichnung von Rassael im Louvre.

ausführlich beschreibt\*), erscheint die bekannte Bisterzeichnung im Louvre (Br. 239) besonders hervorragend. (Fig. 45.) Auf dem Oxforder Blatte ent-

<sup>\*)</sup> Federzeichnung zu den klagenden Frauen im Privatbesitz in Paris. Br. 123.

warf Raffael die ganze Composition, die Louvrezeichnung dagegen schildert außer der forgfältig ausgeführten Hauptgruppe nur noch rechts den Gemeinsam ist beiden Skizzen die trauernden Lieblingsjünger Christi. Anordnung der Hauptgruppe. Die Mutter und Maria Magdalena haben sich in die theuere Last getheilt; diese hält die Beine Christi, sein Haupt ruht im Schoofse der Madonna, welche wieder von zwei Frauen gestützt wird. An die Stelle des kalten todten Steines, auf welchen bei Perugino der Körper niedergelassen wurde, ist hier ein lebendiges, liebevolles Auflager getreten. Halb sitzend erscheint, um noch die weiteren Unterschiede anzugeben, Christus bei Perugino, der horizontalen Lage viel mehr genähert auf beiden Raffael'schen Zeichnungen, welche auch dadurch von dem älteren Muster abweichen, dass sie die unmittelbare Sorge um den Todten ausschliefslich Frauen übergeben. Dadurch empfängt die »Klage« einen milderen, zarteren Ton. Auch fonst noch erkennt man deutlich, wie sehr das Streben des Künstlers, die Schilderung empfindungsreich und ausdrucksvoll zu gestalten, überwiegt. Als erfahrener Mann hatte Perugino insbesondere die stilistische Ausbildung der Composition in das Auge gefasst, die Gliederung des Bildes in Gruppen, den Aufbau der Hauptgruppe in der That auch in vollendeter Weise durchgesührt. An diese Dinge denkt Raffael zunächst nur nebenbei. Am wenigsten fucht er in denselben seinen Lehrer zu übertreffen. Den Schwerpunkt legt er namentlich in der Louvrezeichnung in die feine psychologische Ausarbeitung der Scene. Die Mutter hat das nächste, das höchste Anrecht an den Schmerz. Sie hat alle Qualen und Leiden mit dem Sohne empfunden, sie ist in ihm mitgestorben. Der Mutter gab daher Raffael die Rolle der Schmerzensreichen, in ihr fammelte er den Ausdruck tiesster Ergriffenheit. Ueberwältigt von der Empfindung bricht sie zusammen. Da wenden nun die anderen Frauen ihre Theilnahme von dem Todten der Lebendigen zu und bemühen sich, die Madonna zu stützen und zu trösten. Nur mechanisch hält Magdalena die Beine Christi auf dem Schoosse, ihre Hände berühren den Leichnam, Gesicht und Blick find aber wehmuthsvoll auf die Madonna gerichtet. Noch inniger drückt forgliche Theilnahme die hinter der Magdalena stehende Frau aus, welche mit leiser Hand das Kopftuch der Madonna lüftet. Diese Figur fehlt auf der Oxfordzeichnung, und auch der bärtige Mann, welcher über der Frauengruppe, diese abschließend, mit ausgebreiteten Armen steht, ist auf derselben zur linken Gruppe geschoben worden. Durch alle diefe Züge erscheint das Louvreblatt als das bedeutendere, vollendetere, und möchte man auch seine Entstehungszeit später ansetzen, wenn nicht die größere Annäherung an das Vorbild Perugino's - der Mann mit

den ausgebreiteten Armen ist ziemlich treu herübergenommen —, insbesondere aber die freier entwickelte Technik der Oxfordzeichnung wieder Zweisel anregten. Zum Abschluß gelangte übrigens die Composition der Grablegung nicht auf diesem Wege. Es kam ein Augenblick, in welchem Raffael alle bisher gemachten Studien ungenügend dünkten und er sich zu einer völlig neuen Composition entschloß. Ob zum inneren Antrieb sich auch äußere Nöthigung gesellte, ob erst neue Anschauungen die Aenderung herbeisührten oder ob sie nur zeitigten, was in der Phantasie des Künstlers bereits vorbereitet war, darüber ist uns ein sesse Urtheil leider nicht vergönnt. Wir müssen uns begnügen, aus der Natur des sertigen Werkes Schlüsse aus seine Entstehung zu ziehen.

Drei Momente aus der Leidensgeschichte Christi standen in der künstlerischen Darstellung in engem Zusammenhange zu einander: die Kreuzabnahme, die Klage um den Leichnam Christi (depositio) und die Grablegung (tumulacio). Sie konnten getrennt geschildert werden, sie gingen aber auch vielfach in einander über. Schon bei der Kreuzabnahme fand auch der Schmerz und die Trauer der Freunde hervorragenden Ausdruck. Die Klage um den Leichnam Christi wird am Fusse des Kreuzes, nachdem der Körper herabgelassen worden, laut. Den Trägern des Leichnams folgen die klagenden Frauen, um noch vor dem Begräbniss von dem Todten Abschied zu nehmen. Das Verbindende aller drei Scenen sind die schmerzerfüllten, klagenden Freunde. Durch keinen gewaltsamen Sprung kam daher Raffael zu dem Gedanken, an die Stelle der Deposition die Grablegung treten zu lassen. Er setzte nur an die Stelle des früheren Vorganges den unmittelbar folgenden und behielt fogar stofflich einen wesentlichen Bestandtheil der alten Composition, die trauernden Frauen, bei, nur dass er sie von der Hauptgruppe, den Trägern mit dem Leichnam, abtrennte und zu einer selbständigen Nebengruppe gestaltete. Schon diese Theilung und Sonderung der Gruppe fällt auf, noch mehr die Art, wie Christus zum Grabe getragen wird. Raffael hat sich die Träger nicht in fortschreitender Bewegung gedacht, dieselben vielmehr einander zugekehrt, fo dass der Träger am Kopfende rückwärts schreitet, der andere Mann, welcher das Grabtuch am anderen Ende gefasst hat, ihm folgt. Diese in Raffael's Umgebung ungewöhnliche Anordnung regt die Frage nach ihrem Ursprunge an. Aus vorraffaelischer Zeit ist sie zunächst in einem Kupferstiche Mantegna's nachgewiesen Auch hier (wie auf mehreren anderen Kupferstichen des fünfzehnten Jahrhunderts) treten die Träger einander gegenüber und bewegt sich der eine mühselig mit seiner Last rückwärts. Mantegna hat außerdem gerade so wie es auf der Grablegung Raffael's sichtbar ist, die ohn-

Springer, Raffael und Michelangelo. I.

Digitized by Google

mächtige, von Frauen unterstützte Maria als selbständige Nebengruppe Schon diese Verwandtschaften lassen einen Zusammenhang zwischen beiden Werken ahnen. Dazu kommt, dass Raffael jedenfalls frühzeitig Mantegna's Composition kannte. Denn auf dem Louvreblatte erscheint die Gestalt des händefaltenden Johannes der gleichnamigen Figur auf dem Stiche Mantegna's nachgebildet. Die Kenntniss, das Studium des pataviner Meisters steht demnach fest. Muss nun nicht auch der weitere Schluss gezogen werden, dass der fleissig studirte Stich den Anlass gab, alle bisher gemachten Entwürfe bei Seite zu schieben und eine neue Composition zu beginnen, für welche nun Mantegna's Werk das Vorbild abgab? Die Aehnlichkeiten sind zu zahlreich, als dass ein erheblicher Zweifel gegen diese Annahme sich begründen ließe. Schließt sich aber die Composition nach dem neuen Vorbilde unmittelbar an die Skizze an, welcher Perugino's Depositio als Muster zu Grunde lag, oder hat der künstlerische Gedanke erst mehrere Zwischenstusen durchgemacht, ehe er sich bei Mantegna's Schilderung beruhigte? Die Oxforder Sammlung bewahrt unter ihren Raffaelschätzen eine seit Crozat's und Mariette's Zeiten hochberühmte Federzeichnung, welche vielfach als eine folche Zwischenstuse angesehen wurde.\*) Diese Vermuthung, bereits von Mariette angedeutet, erregt nicht geringes Interesse, da sie, falls sie sich bestätigte, zugleich das erste Beispiel des Studiums der Antike lieserte. Anklänge an antike Sarkophagreliefs, welche die Bestattung Hector's oder Meleager's darstellen und sich, wie die Ansührung bei Leo Battista Alberti zeigt, eines frühen Ruhmes erfreuten, ließen sich schon herausfinden, wenn sie auch nicht stärker sind als die Erinnerungen an Signorelli's Pietà in Orvieto. Aeussere und innere Gründe weisen aber das Oxforder Blatt, unter dem Namen Tod des Adonis weltbekannt, aus der Reihe der Entwürfe zu einer Grablegung zurück. Auf der Rückseite des Blattes ist Adam und Eva dargestellt. Dass Marcanton diese Zeichnung in Rom gestochen hat, giebt über die Zeit ihrer Entstehung keine Zeichnungen flattern leicht aus einer Stadt in die andere. Dagegen fällt stark der schon von Ottley beobachtete Einfluss der Frescomalerei auf die in den Gestalten Adam's und Eva's beobachtete Zeichnungsmanier auf; mit dieser stimmt aber der Tod des Adonis vollkommen überein. Hat man überhaupt das Recht, von dem Tode, dem Begräbnis des Adonis oder Christi im Angesicht des Blattes zu reden? Kein Todter wird begraben, fondern ein Sterbender unter dem Geleite der Freunde heimgetragen. Dass noch Leben in dem Körper des sogenannten



<sup>\*)</sup> Robinfon Critical account p. 164.

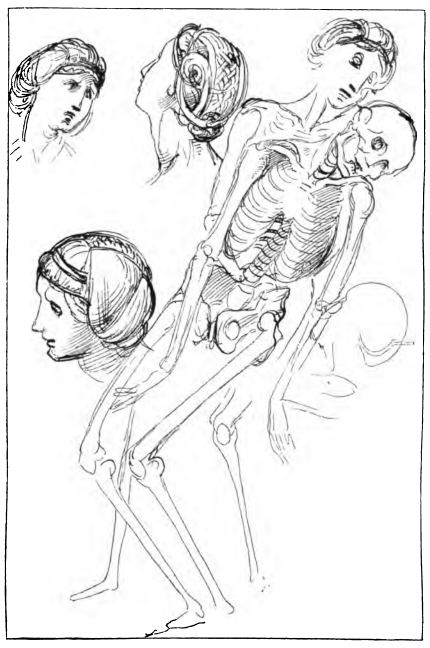


Fig. 46. Studie zur Grablegung. Federzeichnung. London, Malcolm.

Adonis pulsirt, zeigen die krampfhaft gezerrten Finger und Zehen, das fagen das behutfame Auftreten der Träger, die gespannten Blicke der Beistehenden und offenbart vor allem die gemischte Empfindung der über den Körper sich niederbeugenden Frau. Von leidenschaftlichem Schmerz wird sie gepackt, gleichzeitig aber lauscht sie auch ängstlich, ob nicht doch der Lebensfunke noch glimme und sich wieder entzünden lasse. Endlich aber fehlt die nothwendige Verbindung zwischen dem >Tode des Adonis« und den anderen Entwürfen zur Grablegung. Keine Gruppe, keine Gestalt, keine Form kommt auf der letzteren vor, zu welcher die Adoniszeichnung den Anstoss gegeben hatte; sind scheinbar ähnliche Bewegungen und Stellungen vorhanden, so sind es solche, welche auf jedem Bilde der Grablegung typisch wiederkehren und von Rasfael älteren Darstellungen derselben entlehnt werden konnten. Die älteren Darstellungen gaben ihm zugleich die Richtschnur für die Anordnung der Hauptgruppe. Auf den mittelalterlichen Bildern und Kupferstichen des fünfzehnten Jahrhunderts spielt die Scene stets in unmittelbarer Nähe des Steinfarges, in welchem Christus beigesetzt werden sollte. Da war nicht mehr die fortschreitende Bewegung der Träger am Platze, der eine derselben musste vielmehr sich umwenden, gegen den anderen Träger kehren, damit der todte Körper ohne Anstoss in den Sarkophag herabgelassen werden könne. Mantegna und Rassael blieben also der Tradition treu; das Ungewöhnliche bei ihnen liegt darin, dass der Zug noch in Bewegung zur Gruft und nicht stillhaltend zur unmittelbaren Beisetzung Auf keinen Fall bedurfte es vieler Zwischenim Grabe gedacht wird. stufen, um sich endlich für die gewählte Anordnung der Hauptgruppe zu entscheiden. Sie war in dem Augenblicke schon gegeben, in welchem an die Stelle der »depositio« die »tumulacio«, um den kirchlichen Sprachgebrauch zu wiederholen, trat. Die Betrachtung älterer Darstellungen, das Studium Mantegna's geben den Anstoss zu neuen Entwürfen sür Atalante Baglioni's Bild. Zunächst zeichnete er nach dem nackten Modell die Träger des Leichnams, um jeder Bewegung vollkommen Herr zu werden. Dasselbe that er mit dem Oberkörper Christi. Beide Blätter bewahrt die Oxforder Universität.\*) Mit der gleichen Sorgfalt bereitete er die Nebengruppe der ohnmächtigen Madonna vor. Ihm lag auch hier namentlich die Richtigkeit der Bewegungen am Herzen und er suchte sich zunächst, wie eine Federzeichnung bei Malcolm zeigt, durch genaue anatomische Studien darüber Klarheit zu verschaffen. (Fig. 46.) Dann aber führte er (Florenz; Br. 508) die Hauptgruppe in vollständig bekleideten Figuren



<sup>\*)</sup> Br. 21 und Fisher Facsimiles II, 27, 28.



Fig. 47. Die Grablegung. Galerie Borghese in Rom.

und mit feiner Betonung des Ausdruckes aus, überzog fogar das Blatt mit einem Netze zum Zwecke der Uebertragung auf die Tafel. Dazu kam es aber noch nicht. Raffael änderte abermals Einzelheiten, ehe er die endgiltige Wahl traf. Auf dem florentiner Blatte, das sich selbst wieder von den vorangehenden Oxforder Studien unterscheidet, erscheinen die beiden Träger im Alter anders gezeichnet als auf dem Gemälde (Fig. 47); dort sehen wir den Jüngling zu Häupten Christi beschäftigt, der bärtige Mann trägt die Beine; auf dem Bilde sind die beiden Gestalten gerade Die Frau, welche auf der Federzeichnung entgegengesetzt vertheilt. hinter der Maria Magdalena mit erhobenen Armen steht und in stiller Theilnahme dem Vorgange folgt, hat Raffael im Bilde ausgelassen. Vielleicht, dass ihm diese Gestalt zu ruhig in der Haltung dünkte und von dem leidenschaftlich bewegten Wesen der übrigen Personen allzustark Denn darauf war sein Augenmerk vorzugsweise gerichtet, die Handlung mit scharfen dramatischen Accenten zu versehen und demgemäß auch alle Perfonen in das höchste Pathos zu kleiden. Das Leichenbegängnis ist am Eingang der Grabhöhle angelangt. Die Stufen, welche zu dieser führen und erklommen werden müssen, rufen zuletzt noch die gewaltigste Anspannung der Muskelkraft der Träger auf. unwillkürlich einen Augenblick inne, und diefen benützt Magdalena, um von dem Freunde den letzten Abschied zu nehmen. Mit der Linken hat sie seine Hand ergriffen, mit der Rechten lüstet sie leise das Grabtuch von feinem Antlitze — eine Bewegung, welche an die ähnliche im älteren Louvreblatte erinnert und die stetige Entwickelung der Composition, und dass bei Raffael kein Gedanke verloren geht, beweist. Zwischen Magdalena und dem Träger am Kopfende sind die Gestalten Josephs von Arimathia und des sich vorbeugenden Johannes eingeschaltet. Die Maria selbst ist einen Schritt zurückgeblieben und sinkt ohnmächtig in die Arme der Frauen, von welchen die eine knieend sie umfasst, zwei andere ihr hilfreich zur Seite stehen.

Kein Werk hatte Raffael bisher so sorgfältig vorbereitet, so genau erwogen; für jede Gestalt, jede Bewegung läst sich der Grund ihres Daseins angeben, von jedem Motive die vollkommene Zweckmäsigkeit nachweisen. Die Wirkung des Werkes entspricht nur wenig den Bemühungen des Künstlers. Dass das Gemälde kalt lasse, mehr zum künstlerischen Verstande als zum Herzen spreche, bekennen auch jene, welche der Energie des Ausdruckes, der Wahrheit der Charaktere, der Schönheit der Liniensührung höchstes, übrigens verdientes Lob spenden. Einen großen Theil der Schuld trägt das Colorit. Verputz und glatte Restauration haben die ursprüngliche Natur des Gemäldes so sehr verändert, dass vielsach aus die Beihilse einer fremden Hand geschlossen wurde.

Aber auch im unversehrten Zustande würde das Bild kaum einen wesentlich verschiedenen Eindruck hervorrusen. Raffael's schönfarbiger Auftrag, bisher an Einzelfiguren und Einzelgruppen erprobt, zeigte sich für figurenreiche Compositionen in der Tiefe noch nicht ausreichend. Entscheidend für den schwächeren Eindruck wirkt außer dem Umstande, dass die zahlreichen, wie Silhouetten sich abhebenden Profilköpfe eintönig erscheinen, der Mangel an Naivetät in der Composition. Gewiss sind die drei kleinen Predellabilder, welche unter dem großen Altargemälde der Grablegung angebracht waren, gleichfalls die Frucht eingehender Studien. Von einer dieser grau in grau gemalten Predellentaseln hat sich noch der Entwurf Anm. 8. (Albertina; Br. 186) erhalten. Dennoch erregen sie den Schein unmittelbarer Improvisation. In drei Rundbildern sind die drei christlichen Tugenden: der Glaube, die Hoffnung und die Liebe, als liebreizende Frauen verkörpert, jeder Figur zwei geflügelte Knaben, in vertieftem Rahmen, zur Seite gestellt. Der Glaube hält den Kelch mit der Hostie empor, die Hoffnung ist betend mit gefalteten Händen geschildert, die Caritas wird als Mutter mit traulich sich anschmiegenden Kindern gedacht. Da allen diesen Bildungen das Madonnenideal zu Grunde lag, so fühlte sich Raffael durchaus heimisch und unbedingt sicher, während auf dem Gemälde der Grablegung zwar alle Schwierigkeiten des neuen formenreichen Gegenstandes 'überwunden sind, aber die Spuren der Ueberwindung noch nicht völlig vertilgt erscheinen. Ein vollendetes Werkstattbild, weckt es dennoch die Meinung, dass Raffael, wenn ihn ein mächtig wogendes großes Leben umgeben hätte, noch Vollendeteres geleistet, namentlich den Ton der unmittelbaren Herzenswahrheit stärker angeschlagen hätte. Uebrigens zählte die Grablegung in alten und neuen Zeiten zu den berühmtesten Schöpfungen Raffael's und wurde, so lange sie noch auf ihrem ursprünglichen Platze (San Francesco) in Perugia aufgestellt war, wie ein Palladium verehrt. Gerade fo wie die Bewohner von Pescia, als die Madonna del Baldacchino 1697 durch Kauf nach Florenz gelangte, über Raub und Kirchenschändung schrieen und ihrem Grimm in Spottversen über diese schlechte Welt (questo mondo in sostantia è un mondaccio) Luft machten, protestirten auch die Prioren von Perugia gegen die eigenmächtige Schenkung der Grablegung durch die Mönche von S. Francesco 1608 an den Cardinal Borghese. Doch ohne Erfolg.\*) Die Grablegung befindet sich noch heute in der Galerie Borghese in Rom, die Predellenbilder, erst in den Jahren der französischen Revolution aus Perugia entfernt, schmücken die vaticanische Gemäldesammlung.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Giornale d'erudizione artistica I. 225, II. 334.

Das Datum auf der Grablegung, 1507, verbunden mit Vafari's Angabe, dass Raffael das Bild in Perugia selbst gemalt habe, sind für längere Zeit die letzte überlieferte Nachricht über das äußere Leben des Künstlers. Wir find überzeugt, dass er nach Vollendung des Werkes wieder nach Florenz zurückkehrte. Denn der Einflus Fra Bartolommeo's, doch nur in Florenz selbst lebendig, offenbart sich am stärksten in Bildern, deren Entstehung auf die Grablegung folgte, wie z. B. in der Madonna del Baldacchino. Wir schließen dieses auch aus einigen Zeilen, welche Raffael an den Maler Domenico Alfani in Perugia in Begleitung einer Zeichnung (Museum Wicar in Lille) richtete. Er bittet ihn um die Zusendung von Versen und einer Predigt und erinnert daran, dass Madonna Atalante doch um Geld gemahnt werde. Atalante schuldete aller Wahrscheinlichkeit nach theilweise den Lohn für das Bild der Grablegung, welchen nun der Künstler nachgesendet wünschte. Von Raffael's Aufenthalt in Florenz bringt auch ein Brief Kunde, welchen er an seinen Oheim Ciarla in Urbino gerichtet hatte. Er ist im April 1508 geschrieben und zu Aum. 9. wiederholten Malen abgedruckt und übersetzt worden. Das Original soll sich in Rom in der Bibliothek der Propaganda befinden. Darin ist nun von kleineren Bildern, die er gemalt, von Bestellungen, auf welche er hofft, doch ohne alle nähere Angabe der Gegenstände, die Rede. Außerdem erwartet Raffael nicht geringe Förderung von einem Empfehlungsschreiben an den Gonfaloniere von Florenz, Pietro Soderini, welcher die Malerei in einer gewissen Stube zu verdingen habe ( per l'interesse de una certa stanza da lavorare, la quale tocha a sua Signoria de alocare. Offenbar ist der noch lange nicht vollendete Bilderschmuck in den verschiedenen Sälen des Palazzo vecchio gemeint, über welchen die Entscheidung dem Gonfaloniere zustand. Noch einige Jahre später sollte ein Bild für den Altar im großen Rathsfaale bei Fra Bartolommeo bestellt werden. Zu einer Thätigkeit im Palazzo kam es nicht. Im Herbste 1508 befand sich Raffael bereits in Rom. Schwerlich ahnte er die Triumphe, die seiner in der neuen Heimath harrten; gewiss wandte er ohne großen Schmerz Florenz den Rücken, das es nicht mehr verstand, die Künstler an sich zu fesseln, und unthätig zusehen musste, wie gerade die größten derselben durch ihren Stern von der alten Hauptstadt italienischer Kunst weggewiesen wurden. Michelangelo und Leonardo hatten schon früher Florenz verlassen, jetzt folgte ihnen auch Rassael.



## Rom unter Julius II.



oma caput mundie lautete Gruss und Zuruf in den Jahrhunderten des Mittelalters, selbst in solchen Zeiten, als der Papst vor den kleinen Stadtbaronen zitterte und umgeben von einem Bettelvolke inmitten eines Trümmerhausens hauste. Mochte aber auch Rom in den Augen der mittelalterlichen

Christen als die Hauptstadt der Welt glänzen, zu einer Hauptstadt Italiens erhob es sich erst seit dem fünfzehnten Jahrhundert. Als das Leben in Italien aus den Schranken selbstgenügsamer Dürftigkeit trat, sich genussreicher, weitumfassender gestaltete, als in den Parteikämpsen das Ansehen kräftiger Persönlichkeiten stieg und große Gedanken in jugendlich schwungvoller Sprache den Einzelnen anflogen, da richtete sich der Blick auch auf die Vergangenheit zurück, deren Ruhmesschimmer niemals völlig verdunkelt war. Dass man zu den Nachkommen der antiken Helden zähle, war sester Glaube, man wollte aber auch die volle Erbschaft derselben antreten. Nirgends leuchtete der Glanz der Vorfahren so mächtig, nirgends wurde die Sehnfucht nach der Wiederkehr ähnlicher Zeiten fo lebendig wie auf dem Schauplatz ihrer Großthaten. Wenn der Italiener des vierzehnten Jahrhunderts von der Höhe des Capitols auf die Ruinen des alten Rom herabblickte, tauchte, durch den Gegensatz geweckt, das Bild der früheren Herrlichkeit in seiner Phantasie auf. Große Erinnerungen wechselten mit kühnen Hoffnungen und noch kühneren Träumen. In den Städten, an den Höfen, in Gelehrtenkreisen, unter Künstlern, überall erschien das klassische Alterthum wie zu neuem Leben auferstehend und wurde dem Genius Roms gehuldigt. Am spätesten in Rom selbst. Hier lag nicht allein der wirkliche, greifbare Schutt am höchsten, hier bildete auch die kirchliche Tradition des Mittelalters, in allem den antiken Anfchauungen entgegengesetzt, ein schwer zu hebendes Hinderniss. Erst das Exil der Päpste, die lange papstlose Zeit in Rom mit ihrer Auflösung aller höheren staatlichen Ordnung brach dasselbe. Als die Päpste aus Avignon nach Rom zurückkehrten, sahen sie die mittelalterlichen Ueberlieserungen erschüttert, die Renaissancebewegung fluthend und über das ganze Land widerstandslos sich ausbreitend. Auch sie waren gezwungen, derselben zu folgen. Die Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts begrüßt bereits einen begeisterten Humanisten auf

dem päpstlichen Throne, den Magister Thomas Parentucelli aus Sarzana unter dem Namen Nicolaus V. »Nachdem das Jubiläum 1450 unermessliche Goldmassen dem päpstlichen Schatze zugeführt hatte, begann der Papst zu bauen und griechische und lateinische Bücher zu kausen«, erzählt sein Biograph Vespasiano. Homer war der unbekannte Gott, den man im Vatican am höchsten verehrte, Cicero der einflussreichste Heilige. Der ganze naive Enthusiasmus der Frührenaissance, welche so ehrlich und wahrhaftig an die Wiedergeburt der Antike glaubte, wie die alten Christen an das tausendjährige Reich, und der Phantasie unter den wirklichen Lebensmächten das vornehmste Recht einräumte, spiegelt sich in den Gedanken, Wünschen und Plänen Nicolaus' V. wieder. Namentlich die Schilderung seiner Bauentwürfe hört sich an wie ein Capitel aus Leo Battista Alberti's Buch über die Architektur, welches er in Marmor übertragen wollte. Eine ideale Residenz lag in seinem Sinne, die sich an den Neubau der Peterskirche anschließen und in einem großartigen Palaste gipfeln sollte. Drei Strassen, von Kaufhallen und Loggien eingesäumt, führten nach dem Plane zur Vaticanischen Basilica, über den Hallen befanden sich die Wohnungen der Curialen, nach allen Regeln der Schönheit, nach allen Gesetzen der Gesundheitslehre errichtet. Der Palast selbst umfasst Gärten und Hallen, Kapellen und Bibliotheken, einen Krönungssaal und sogar ein besonders gelegenes Conclave für die Papst wahl. Die luftige Phantasie hatte an diesen Plänen den größten Antheil, sie blieben auch bloße Traumgebilde. Nur der Entschluss eines Umbaues der Peterskirche, für die gelockerte Macht der heiligen Traditionen so bezeichnend, erwies sich keimfähig und schlug nach zwei Menschenaltern im Boden der Wirklichkeit lebendige Wurzeln.

Zur Hingabe der Italiener an die Antike, zur Begeisterung für das Heldenalter der Nation gesellt sich ein anderer Zug, welcher der allgemeinen Entwickelung entspricht, in Italien aber sofort ein besonderes Gepräge empfangt. Ueberall im fünszehnten Jahrhundert begegnen wir dem Streben, den Staat, der immer mehr als Selbstzweck betrachtet wurde, mit größeren Rechten auszustatten, die Landesgrenzen zu erweitern, die fürstliche Macht zu vermehren. Auch Italiens politisches Schicksal trat um diese Zeit in eine entscheidende Wendung. Die kleinen Stadtrepubliken, die winzigen Tyrannenherrschaften verschwanden; größere Gebiete wurden, gewöhnlich gewaltsam, zu einer staatlichen Einheit verbunden und erhielten sich selbst wieder nur durch die Eisersucht der anderen auf gleiche Weise gebildeten Staaten. Ein System künstlichen Gleichgewichtes wurde die Grundlage des nationalen Friedens. Wie schwierig musste es da erscheinen, das Papstthum einzuordnen und dem Oberhaupte der Kirche die fürstliche Stellung, welche dem »Knechte



der Knechte« seit Menschengedenken eingeräumt war, zu wahren. dem das Kaiserthum verfallen und zur Machtlosigkeit verurtheilt war, hatte auch die päpstliche Würde ihr weltbeherrschendes Ansehen verloren. Zum Glücke, dass der gläubige Sinn von dem Papstthum sich noch nicht abgewendet hatte und sein materieller Besitz ihm eine gewisse Kraftentfaltung inmitten der eifersüchtigen, in steter Fehde begriffenen italienischen Staaten gestattete. Mit großer Gewandtheit schüttelte es die mittelalterliche Tradition auch in politischer Beziehung ab, verwandelte sich in ein weltliches italienisches Fürstenthum und betrieb mit leidenschaftlichem Eiser die Gründung einer Hausmacht, ähnlich wie sie die anderen Dynastien in Es kamen die Zeiten eines Sixtus Rovere und Alexander Borgia. Die Ziele dieser rast- und ruhelosen Männer stimmten zwar mit der allgemeinen Geistesrichtung überein, widersprachen aber in empfindlichster Weise den überlieferten und geheiligten Grundlagen des Papst-Es galt, die Familienmacht zu steigern; es gab aber keine legitime Papstfamilie. Unter den Angehörigen der Päpste konnte man nur Nepoten oder wohl gar Papstföhne verstehen, Personen, deren angebliches Recht, ja deren Dasein dem Papstthume geradezu Hohn sprach. Eine so arge Verkehrung sittlicher Verhältnisse musste zum Fluche werden, alle Handlungen arteten unter der Last derselben zu rohen Gewaltschlägen aus, das ganze Leben verlor den inneren Halt und den festen Kern. Wenn man die Zustände und Sitten Roms im letzten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts beobachtet, möchte man schier glauben, bei dem Wegräumen des mittelalterlichen Schuttes sei die oberste Schichte der Antike, das römische Cäsarenthum, entblösst worden und mit diesem alle bis dahin in die Erde gebannten Dämonen wieder frei geworden. Gräuel der Imperatorenzeit: Mord, Treubruch, Verschwörungen, Blutschande, blinder Taumel vom üppigsten Lebensgenusse zur frevelhaften Verspottung aller Daseinsmächte, die entsetzliche Mischung von Wollust und Grausamkeit tauchen empor und erfüllen die römische Lust. Die Zeitgenossen dachten weniger streng von dem weltlichen Treiben der Päpste, als wir Nachgeborenen. Dass aber die eingeschlagene Richtung nicht zum Ziele führen könne, wurde auch ihnen bald klar. Die Nepoten jedes folgenden Papstes waren die natürlichen Gegner der alten Nepoten, durch jeden neuen Papst erschien der eben errungene Machtzuwachs in Frage gestellt. Da war es ein großer Gedanke und der Gedanke wurde zu einer weltgeschichtlichen That, als der am 1. November 1503 neu gewählte Papst Julius II. Rovere als Erben der politischen Macht nicht wechselnde Perfonen, fondern eine dauernde Institution, nicht Nepoten, fondern den Kirchenstaat selbst einsetzte. Er brach nicht mit der politischen Richtung seiner

Vorgänger; die Erweiterung der Grenzen, die Eroberung und Einverleibung kleinerer, gut gelegener Gebiete, die Erhöhung der souveränen Macht waren auch seine Ziele. Er hielt sich aber frei von gemeiner Selbstucht und gewöhnlichen Antrieben und brachte dadurch in sein ganzes Thun einen großen Zug. Als den Gründer des Kirchenstaates betrachtet ihn der politische Geschichtschreiber, als den wahren Papst der Renaissance preist ihn der Kunsthistoriker und giebt ihm zugleich den Ruhmestitel zurück, welchen unbilliger Weise sein Nachsolger Leo X. an sich gerissen hatte. Das Zeitalter Julius' II. ist das Heldenalter der italienischen Kunst.

Anm. z.

Raffael's Hand hat uns das Bild Julius' II, bewahrt. (Fig. 48.) Das Porträt stammt zwar erst aus den letzten Lebensjahren des Papstes, als ihn Krankheiten und Unglücksfälle schwer heimgesucht hatten, doch durchaus nicht gebrochen, kaum gebeugt. So wie er dasitzt, die Arme leicht auf die Lehnen des Stuhles gestützt, das tiefliegende Auge scharf prüfend auf den Beschauer gerichtet, mit sestgeschlossenen Lippen, großer kräftiger Nase, mächtigem, bis an die Brust reichendem weißen Barte. ruft er die Beschreibungen der Zeitgenossen lebendig in die Erinnerung. Ein gar gewaltiger Herr, unablässig thätig und mit großen Plänen beschäftigt, auf den Niemand Einfluss gewinnen kann, der dagegen Alle Er hört wohl die Meinung Anderer an, entscheidet aber nach seinem Gutdünken, nach seiner Einsicht. Alles an ihm überschreitet das gewöhnliche Maass, seine Leidenschaften wie seine Entwürfe. Ungestüm, sein Jähzorn verletzten seine Umgebung, doch weckte er nicht Hass, nur Furcht, denn nichts Kleines, gemein Selbstüchtiges war an ihm zu bemerken. Ebenso erregten seine Pläne wohl Staunen, aber nicht Unglauben, denn weit entfernt von phantastischen Träumen, hielt er stets für die Erfüllung feines Willens reiche Mittel bereit. Er hatte in jungen Jahren und vielleicht auch noch in den späteren das Leben vollauf genossen, doch sich keineswegs in eitlem Vergnügen verloren oder die Befriedigung persönlicher Lust als Hauptziel des Daseins erkannt. Lebensgenuss ging reise Lebenserfahrung zur Seite. Niedrigen Eltern entsprossen, in Savona 1443 geboren, für den Stand der Bettelmönche bestimmt, dankte er alles Glück seinem Oheim, dem nachmaligen Papste Sixtus IV. Dieser häufte auf den Nepoten Würden, Aemter und Reichthümer. Der Cardinal von San Pietro in Vincoli, Giuliano della Rovere, - mit 28 Jahren empfing er den Purpur - gehörte, fo lange Sixtus IV. lebte, zu den mächtigsten und angesehensten Kirchensürsten.

Als Nepote erfuhr er natürlich nach dem Tode des Oheims den Has und den Neid des folgenden Papstes im höchsten Maasse. Den Nachstellungen Alexander's VI. entging er nur durch die Flucht, die ihn nach Lyon in die Umgebung des gerade zum Krieg rüftenden Königs Carl VIII. führte. Die Vorstellung, als hätte Giuliano's Einfluss den Zug Carl's VIII. nach Italien entschieden, ist gewiss übertrieben. Auch ohne den Zuspruch



Fig. 48. Bildniss Julius' II. von Raffael. Galerie der Uffizien.

des Cardinals hätte der König seinem vermeintlichem Rechte auf Neapel mit den Waffen Nachdruck verliehen. Immerhin bezeichnet es den leidenschaftlichen, gewaltthätigen Sinn Giuliano's, dass er rücksichtslos auf den unmittelbaren Gegner losschlägt, unbekümmert, ob er nicht einen künftigen

Freund in ihm schädigt und einen Bundesgenossen sich auserwählt, dessen Macht er vielleicht später fürchten muß. Von ähnlichen heftigen Trieben liefs er sich auch als Papst bestimmen; da er aber vollkommen frei war von persönlicher Selbstfucht, sich mit der päpstlichen Würde eins fühlte, so brach er dem Vorwurf launenhaften Wesens die Spitze ab. Was ihn im gegebenen Augenblicke beschäftigte, das suchte er um jeden Preis durchzusetzen, und wenn er auf Widerstand stieß, so bemächtigte sich seiner ein gewaltiger Zorn. Was ihn aber beschäftigte, war mit großen, allgemeinen Interessen verslochten und darnach angethan, ihm Ruhm zu Die Barone, welche die Borgia's zu Gunsten der eigenen Hausmacht vernichten wollten, bändigte und unterwarf er der päpstlichen Herrschaft. Die Venezianer, welche die Romagna nicht räumen wollten, bekriegte er mit geistlichen und weltlichen Waffen, bis er sein Ziel erreicht und dem Kirchenstaate das bestrittene Land, Rimini, Ravenna, Faenza u. a. zurückerobert hatte. Dem Streite folgte, nachdem der Papst seinen Willen durchgesetzt hatte, die Versöhnung auf dem Fusse nach. Ein anderes mächtigeres Interesse erfüllte seinen Geist. Er hatte nicht Venedigs Anmassung über Gebiete des Kirchenstaates dulden wollen, er konnte noch weniger die Herrschaft der Fremden in Italien ertragen. welcher den Ehrgeiz besass, Herr und Meister des Spieles der Welte zu werden, konnte sich nicht zum Caplan eines fremden Fürsten erniedrigen lassen. Das aber fürchtete er, wenn dem Vordringen des französischen Königs nicht Einhalt geboten werde. Als siebzigjähriger Greis nahm Julius II. den Kampf auf. Niederlagen brachen ihn nicht, Siege blendeten ihn nicht, gaben ihm nur den Muth zu noch kühneren Entwürfen. >Hinaus mit den Barbaren aus Italien«, war noch in den letzten Tagen sein Herzenswunsch gewesen. Als gewaltiger kluger Fürst lebt Julius II. zumeist in der Erinnerung der Nachwelt; als den Papst, der Petrarca's Lehre von den völkerscheidenden Alpen gleichsam zum Wahlspruch erhoben, rühmen ihn die Freunde des nationalen Staates. Dass sein Wesen und Wirken der Lehre des Evangeliums schlecht entsprach und die christlichen Tugenden ihm stets fremd blieben, bekennen freilich auch alle Unbefangenen.

Mit diesen positiven und negativen Eigenschaften erscheint aber seine Natur nicht erschöpft. Bei allem weltlichen Streben blieb Julius II. sich doch der Bedeutung, welche der Papstwürde innewohnte, wohl bewusst. Fromme Empfindungen wurden dadurch in seiner Brust nicht geweckt, allen Unternehmungen aber die Richtung auf das Große und Allgemeine gegeben. Wie seine kriegerische Politik keineswegs durch Nepotismus bestimmt wurde, die Früchte seiner Siege vorwiegend der Kirchenstaat einheimste, so ruht auch seine Begünstigung der Künste nicht auf bloßer persönlicher

Liebhaberei, sondern erscheint als eine dem Papsthum und der Kirche dargebrachte Huldigung. Hösisch im äußeren Ursprung, wird die römische Kunst unter Julius II. von einem weltgeschichtlichen Zuge durchweht. Das ist ihr Vorzug vor der Kunst, wie sie an den anderen Hösen Italiens getrieben wurde. Nicht, dass gerade dieser oder jener Hos die Kunst liebte, verdient aussührliche Erwähnung, als bedeutungsvoll muß nur die größere Zahl solcher Musenhöses betont werden. Den Künsten Schutz und Huld angedeihen zu lassen, die ästhetische Bildung zu pslegen, gehörte zu einem vollen fürstlichen Dasein. Die römische Kunst am Hose Julius' II. darf dagegen auf eine ganz besondere, ja geradezu einzige Stellung den Anspruch erheben. Sie verwirklicht, wenn auch nur für wenige Jahre, den Traum der vollkommen harmonischen Durchdringung zweier Weltalter und zeigt uns die Antike und das Christenthum zu einer wunderbaren Einheit verschmolzen.

Bramante's St. Petersbau, Michelangelo's Decke in der Sixtina, Raffael's Fresken in den Stanzen des Vaticans find die unsterblichen Denkmäler aus der Zeit Julius' II. Sie sind alle der Verherrlichung der chriftlichen Kirche und Lehre geweiht, huldigen der Größe des Papst-Des Papstes Hauptkirche, feine Kapelle, seine Prunkzimmer bilden den Schauplatz der künstlerischen Thätigkeit. Die Formen, in welchen Bramante, Michelangelo und Raffael sich bewegen, athmen bei aller Selbständigkeit und Freiheit der Künstler einen der Antike verwandten Geist. In doppelter Hinsicht erscheint in ihren Werken die Antike wiedergeboren. Abermals hat die Kunst nach vielhundertjährigem Ringen den Gipfel der Vollendung erklommen und wird von den folgenden Geschlechtern als Muster verehrt, mit demselben Ruhmestitel wie die beste Kunst der Griechen und Römer begrüßt. Sie heisst die klassische Kunst. Den Weg aber zur Vollendung hatte das begeisterte Studium der Antike, die Annäherung an die Gesetze und Formen der letzteren gebahnt. Wie immer, wo die Knotenpunkte weltgeschichtlicher Entwickelung sich bilden, trafen hier in Rom im Anfange des sechzehnten Jahrhunderts die rechten Kräfte mit den rechten Männern, solche Kräfte zu verwenden und in die rechte Bahn zu bringen, zusammen. Gewiss hätte sich der leidenschaftliche Wille und die furchtbare Energie des Papstes ohnmächtig erwiesen, wären ihm nicht durch die Gunst des Schickfals die größten Künftler nicht blos seines Jahrhunderts zugeführt worden. Aber eben fo gewiss hätten Bramante, Michelangelo und Raffael ihre besten Kräfte zersplittert, wenn nicht der großartige Sinn des Papstes alles Kleine und Spielende von ihnen fern gehalten. Nur das Zusammenleben dieser Männer, von welchen die einen ihre Kräfte stetig wachsen und sich steigern fühlten, der andere dadurch zu immer größeren Forder-



ungen den Muth erhielt, machte das glanzende Schauspiel, das uns die Regierungsjahre Julius II. gewähren, möglich. Diese Initiative markvoller Persönlichkeiten erklärt es, dass wir vor der römischen Kunst jener Zeit wie vor einer unmittelbaren Offenbarung überrascht, ja geblendet stehen, obgleich die Vorgänger Julius' II. schon manche vorbereitenden Schritte gethan hatten; das Meiste und Beste sein Oheim, Papst Sixtus IV. (1471-1484).\*) Er erweiterte, verbesserte, regelte die Strassen der Stadt, munterte zum Hausbau auf und liess eine Reihe von Kirchen von Im vaticanischen Palaste baute er die nach ihm Grund aus herstellen. benannte Kapelle und wies der Bibliothek einen stattlicheren Raum an. Denn auch bei Sixtus IV. ging die Baulust mit humanistischen Interessen Hand in Hand, und seine päpstliche Würde erlitt durch die öffentliche Anerkennung der ziemlich heidnisch gesinnten Akademie und durch die Feier des Geburtstages des alten Rom (21. April) keinen Eintrag. Die Bauten aus der Zeit Sixtus' IV. treten gegen die späteren glänzenden Werke in den Hintergrund. In der That spricht aus ihnen eine gewisse Scheu vor mächtigen Formen und großen Verhältnissen. Sie besitzen aber den Vorzug, dass sie namentlich im Inneren dem plastischen und malerischen Schmucke eine reiche Stätte boten. Und so kamen denn auch aus Toscana und Umbrien die Bildhauer und Maler, füllten die Kirchen mit Prunkgräbern und bemalten Wände und Decken und verliehen den Bauten eine Schönheit, einen Reiz, welcher die bescheidenen architektonischen Formen vergessen ließ. Die Maler errangen vor den Plastikern die Palme; unter den malerischen Werken wieder stand keines so hoch wie die Wandgemälde in der Sixtinischen Kapelle. Von »wetteifernden« Künstlern — manu pictorum concertantium — sind sie ausgeführt worden. Das lässt beinahe auf Gleichzeitigkeit der Arbeit schließen, und in der That schiebt sich auch zwischen die ältesten Bilder (Alessandro Botticelli) und die jüngsten (Pietro Perugino) kein so großer Zeitraum, dass sie nicht alle als Denkmale der Kunstliebe Sixtus' IV. gelten dürften. Sein Neffe ahmte das Beispiel schon als Cardinal eifrig Ihm danken die Vorhallen von St. Apostoli und der daran stofsende Palazzo Colonna das Dasein, sowie die Vorhalle und das Kloster San Pietro in Vincoli. Er stellte das Kloster in Grottaferrata wieder her und befestigte es, baute die Burg in Ostia. Unter den Malern fanden insbesondere Perugino und Pinturicchio, beides Umbrier und Raffael nahe befreundet, durch den Cardinal Giuliano reiche Beschäftigung. Jener malte in feinem Palaste, dieser schmückte die Decke der Chorkapelle

<sup>\*)</sup> E. Müntz, Les arts à la cour des papes. Bd. III.



in Sta. Maria del popolo mit prächtigen, noch heute trefflich erhaltenen und wegen der schönen Raumgliederung bewunderten Fresken. Von allen Künstlern stand ihm aber der slorentiner Architekt Giuliano da San Gallo am nächsten. Nach seinem Rathe ordnete der Cardinal die meisten Bauwerke an, wie das Castell von Ostia und einen Palast in der Geburtsstadt der Rovere, in Savona; seine persönliche Begleitung sorderte er, als er sich 1494 den Nachstellungen Alexanders' VI. durch die Flucht nach Frankreich entzog. Giuliano da San Gallo war es auch, welcher die Berufung Michelangelo's nach Rom vermittelte. So nehmen wir an auf Grund eines unverdächtigen Zeugnisses des Sohnes Giuliano's, Francesco da San Gallo.\*)

Michelangelo selbst hat sich wiederholt in seinen Briesen, aber erst in späterem Alter über seine Beziehungen zu Julius II., wann und wozu Anm. 2. er berufen wurde, geäußert. Die Erinnerung an längst vergangene Ereignisse war natürlich nicht mehr so fest und sicher, dass nicht kleine Widersprüche und Vergesslichkeiten in die verschiedenen Berichte sich einschlichen. Doch herrscht über die wesentlichen Thatsachen und Umstände kein Zweifel. Der Vorgang war folgender: Im zweiten Regierungsjahre Julius' II., nach genauer, auf Michelangelo's Mittheilungen ruhender Berechnung im März 1505 empfing der Meister, der eben den Schlachtcarton vollendet hatte, durch die Vermittlung Giuliano's da San Gallo den Ruf nach Rom. Beinahe gleichzeitig mit ihm wanderte auch Andrea Sansavino, nächst Michelangelo der glänzendste Vertreter der Renaissanceplastik, nach Rom; diesem war die Aufgabe vorbehalten, in der Kirche Sta. Maria del popolo dem Cardinal Ascanio Maria Sforza (und später dem Cardinal Girolamo Basso della Rovere) ein Grabmonument zu meisseln, Michelangelo aber sollte für den Papst selbst noch bei Lebzeiten desselben ein Grabmal entwerfen. Auch diese Bestellung erfolgte auf den Rath Giuliano's da San Gallo. Mit staunenswerther Raschheit vollendete Michelangelo den Plan und gewann dafür die Zustimmung des Papstes. Denn schon im April 1505 sehen wir ihn in den Marmorbrüchen von Carrara mit Steinmetzen und Fuhrleuten verhandeln. Die gewaltige Masse des nöthigen Materials musste hier ausgegraben und aus dem Rohen behauen, dann aber auf Barken nach Rom verfrachtet werden. Die Contracte, vom 12. November und 10. December datirt, haben sich erhalten.\*\*) Ihr Inhalt beweist die scharfe Umsicht, aber auch die Vor-

<sup>\*)</sup> Der Brief Francesco's ist bei Fea, Miscellanea I 329 abgedruckt, von Reumont (Gesch. d. St. Rom III b. 395) übersetzt.

Springer, Raffael und Michelangelo. I.

<sup>\*\*)</sup> Milanesi p. 630. Vgl. Frediani, Ragionamento storico su le diverse gite che sece M. B. a Carrara. Siena 1875.

sicht des Künstlers. Nichts wird vergessen; die wünschenswerthe Qualität der Marmorblöcke, ihre Zahl, ihre Größe und das Maass der Bearbeitung, die Art des Transportes, die Zahlungsweise forgfältig bestimmt. wird aber gleichzeitig die Ungiltigkeit des Contractes ausgesprochen, nicht blos im Falle der Papst sterben, sondern auch im Falle er den Plan des Grabmales aufgeben follte; denn, fügt Michelangelo hinzu, ich brauche diese Marmorblöcke nur für den Papst. Acht Monate blieb Michelangelo in Carrara. Im Januar 1506 war er bereits wieder in Rom und harrte in seinem Hause auf dem Petersplatze sehnsüchtig auf die Ankunft der Marmorblöcke, welche durch schlechtes Wetter und hohen Wasserstand ungebührlich verzögert wurde.\*) Dass er noch immer nicht arbeiten könne, presst ihm eine bittere Klage ab, doch hofft er den leicht ungeduldigen Papst zu beschwichtigen und bei guter Laune zu erhalten. Von dieser hoffnungsvollen Stimmung legt auch Zeugniss ab, dass er in demselben, an seinen Vater gerichteten Briese um die Zusendung der in Florenz zurückgelassenen Zeichnungen bittet und die baldige Ankunft eines Steinmetzgehilfen, des Michele aus Settignano, erwartet. Er sah sich also im Geiste bereits fest in Rom angesiedelt und vollauf an dem Marmorwerke in Arbeit. Wie schlimm wurde er schon nach wenigen Wochen enttäuscht!

Als der Papst den Plan zu seinem Grabdenkmal gefasst hatte, liess er gleichzeitig auch den besten Platz für dasselbe vorschlagen. Als solcher wurde, da in der alten Peterskirche der Raum mangelte, die von Rosselino im 15. Jahrhundert begonnene neue Tribuna ausersehen. Doch musste diese erst vollendet und mit dem alten Bau in Verbindung gebracht So kam die Angelegenheit in die Hände der Architekten. Ein Gedanke gab den andern, ein Plan gebar immer einen neuen und glänzenderen. Vollends als der Papst Bramante's Entwürfe sah, die ein fo großartiges, die Herrlichkeit der Antike noch überstrahlendes Werk versprachen, gerieth er für das neue Unternehmen, ganz seiner Natur gemäß, in Feuer und Flammen. Schon im Winter 1505, als Michelangelo noch in Carrara weilte, hatte Julius II. den Entschluss des Neubaues gefasst, im Januar 1506 denselben als seststehend dem Könige Heinrich VII. von England verkündigt. Dadurch trat aber der Plan des Grabdenkmales nothwendig in den Schatten. Nicht allein, dass der für das Monument bestimmte Platz aus dem Dasein gestrichen worden war und die Aufstellung desselben in eine unendliche Ferne verschoben werden musste, schränkte die neue Unternehmung die Geldmittel des Papstes

<sup>\*)</sup> Milanefi, Lettere No. III.

nicht wenig ein. Die für das Grabmal bestimmten 10,000 Ducaten konnten für den Bau der Peterskirche besser verwendet werden.

Und dass die Peterskirche dem Herzen des Papstes näher lag als das Grabmal, kann nach feinen bekannten Gesinnungen nicht befremden. Die Vorliebe für das Gewaltige und Riefige auch im Kreise der Kunst - magnarum semper molium avidus heisst es von ihm - wurde zwar durch Michelangelo's Werk befriedigt; doch galt dieses nur seiner persönlichen Verherrlichung, während die großartige Erneuerung der vaticanischen Basilika der Kirche einen glänzenden Triumph versprach. Nun war es aber die Weise Julius' II., seinen Blick stets mehr auf das Allgemeine, den Staat oder die Kirche Umfassende zu richten, als auf die einzelnen persönlichen Interessen. Er war ruhmbegierig aber nicht eitel. Nicht schwer konnte es daher fallen, ihn von dem alten Vorhaben abzubringen. Auch wenn er es nicht von übler Bedeutung hielt, sich schon bei Lebzeiten sein Grab zu bestellen, musste ihn der Petersbau mehr locken. Michelangelo aber glaubte er nicht allzustark zu schädigen, da diesem ja die Ausmalung der Decke in der Sixtinischen Kapelle übertragen wurde. Ob als Ersatz für die verschleppte Arbeit am Denkmale oder ob gleichzeitig mit dem Grabmonumente — denn von Michelangelo durfte man sich auch schon damals einer bedeutenden malerischen Leistung versehen - wissen wir nicht.



Durch die Entscheidung des Papstes wurde ein seindseliger Gegensatz zwischen Michelangelo und Bramante geweckt, welcher in der Geschichte bis zu dieser Stunde nachhallt und nicht wenig dazu beigetragen hat, Bramante's Andenken zu verdunkeln. Die Biographen Michelangelo's sind gleichzeitig die Hauptquellen für die römische Kunst des sechzehnten Jahrhunderts, ihre Berichte für das Urtheil vielfach maßgebend. felben haben natürlich für Michelangelo in dieser Sache Partei genommen. Condivi besitzt davon Kunde, dass zwischen dem Plane des Grabdenkmales und dem Entschlusse, die Peterskirche neu zu bauen, ein gewisser Zusammenhang bestand. Er berichtet von dem Vorhaben, das Grabdenkmal in der neuen Tribuna aufzustellen und erzählt sodann folgendes: Nachdem der Papst den Baumeister San Gallo und den Bramante geschickt hatte, den Ort zu besichtigen, kam ihm darüber die Lust an, die ganze Kirche neu zu bauen. Auf diese Weise wurde Michelangelo die Urfache, sowohl dass dieser schon begonnene Theil des Baues beendigt wurde, als auch, dass in dem Papste das Verlangen sich regte, das

Uebrige nach einem neuen Plane viel schöner und prächtiger herzustellen.« Condivi und Vasari wissen natürlich auch von der Gegnerschaft Bramante's und dass an die Stelle der Grabsculptur die Deckenmalerei in der Sixtina geschoben wurde. Da sie aber den Plan des letzteren Werkes mit dem wirklichen Beginne der Arbeit in der Zeit zusammenfallen lassen, setzen sie den Widerstreit zwischen den beiden Künstlern um mehr als zwei Jahre zu spät an. Sie erzählen davon unter den Ereignissen des Jahres 1508. In dieser Zeit war bereits Raffael in den Kreis der römischen Künstler eingetreten, ein Landsmann Bramante's und in den Augen des jüngeren Geschlechtes gleichfalls seindlich gegen Michelangelo gesinnt. Nichts lag näher als ihn in den Streit zu verflechten und Bramante's Handlungsweise so darzustellen, als hätte dieser in Raffael's Interesse Michelangelo von dem Grabdenkmal abwendig machen wollen. In Wahrheit spielt aber dieser Kamps schon im Frühlinge 1506. Es wurden nicht persönliche Umtriebe in gemein selbstfüchtiger Absicht in das Werk gesetzt, sondern große sachliche Gegensätze gegen einander in das Feld geführt. Die Peterskirche wurde gegen das Grabdenkmal ausgespielt.

Michelangelo verhielt sich zunächst dem Wechsel der Dinge gegenüber leidend und stellte sich, als ob sein Werk einen ungestörten Fortgang haben werde und haben müsse. Erst als ihn die veränderte Lage der Dinge wie ein grober Faustschlag traf, entslammte er in zorniger Leidenschaft und führte sogleich die hestigste Katastrophe herbei. Anm. 3. kehrte Rom den Rücken und floh nach Florenz. Nur wenige Tage später, als Thatsachen und Daten noch in frischester Erinnerung standen, erzählte Michelangelo (in einem Briefe an Giuliano da San Gallo vom 2. Mai) die Vorgänge wie folgt: »Ich hörte am Charsamstag (II. April) den Papst bei Tische zu einem Goldschmiede und zum Ceremonienmeister sagen: Er wolle keinen Pfennig mehr hergeben nicht für große und nicht für kleine Steine. Ich wunderte mich darüber nicht wenig. Doch ehe ich mich entfernte, verlangte ich einen Theil der Gelder, deren ich bedurfte, um das Werk fortzusetzen. Seine Heiligkeit beschied mich auf den Montag. Und so kam ich denn Montag und kam Dienstag, Mittwoch und Donnerstag. Und zuletzt am Freitag Morgen wurde ich hinausgeschickt, also weggejagt. Und der mich hinausschickte, sagte, dass er mich wohl kenne, dass er aber dazu den Besehl hätte. Darüber, was ich am Sonnabend gehört hatte und wie ich jetzt die Wirkungen davon sah, gerieth ich schier in Verzweiflung. Doch war dieses nicht die einzige Urfache meines Wegganges. Mich vertrieb noch etwas anderes, was ich nicht schreiben will. Genug, dass ich glauben musste, bliebe ich länger

Digitized by Google

in Rom, fo würde eher noch mein Grab fertig, als das des Papstes. Die Flucht Michelangelo's fand am 17. April statt; am folgenden Morgen, am Sonnabend in albis, wurde vom Papste der Grundstein zur neuen Peterskirche gelegt.

Die andere Urfache des Wegganges, welche Michelangelo geheimnissvoll andeutet, ist bis jetzt nicht aufgeklärt worden. Seine Freunde in Rom waren jedenfalls der Meinung, dass kein ernstes Hinderniss seiner Rückkehr entgegenstehe, und bemühten sich, ihn dazu zu bewegen und die zwischen dem Papste und ihm herrschende Spannung zu beseitigen. Allen voran Giuliano da San Gallo, der zur Berufung Michelangelo's Anlass gegeben hatte und jetzt, durch Bramante einigermassen zurückgedrängt, den Gegnern des Letzteren natürlich zuneigte. Er schrieb an Michelangelo, schilderte den Zorn des Papstes aber auch dessen Willfährigkeit, die alten Verabredungen gelten zu lassen, und mahnte zur Rückkehr. Giuliano's Verhandlungen schienen vom besten Erfolg gekrönt. Der Papst selbst kündigte im Beisein Bramante's und des Maurermeisters Pietro Rosetti, eines Michelangelo nahe befreundeten Mannes, die Abreise Giuliano's nach Florenz an, um den Flüchtling zurückzuholen. Bramante schüttelte zwar den Kopf: Michelangelo, heiliger Vater, wird nicht zurückkehren. Ich kenne ihn gut genug. Er hat mir oft gesagt, dass er mit der Kapelle nichts zu thun haben wolle, und dass Ihr ihn gerade dort zu beschäftigen gefonnen seid. Er aber wolle Euch bei dem Grabdenkmale dienen und nicht in der Malerei. Ich glaube, heiliger Vater, er hat keinen Muth, denn er hat noch nicht viele Figuren gemalt und besonders Figuren an der Decke und in der Verkürzung. Das ist aber ein ganz anderes Ding als die Malerei an der ebenen Wand. aber, der über diese Unterredung ausführlich an Michelangelo (10. Mai) berichtete, brauste auf und gab sein Wort, dass derselbe gewiss, sobald es dem Papst gefalle, zurückkehren werde.

Diesen Versicherungen zum Trotze blieb aber dennoch Michelangelo noch längere Zeit in Florenz, und zwar, wenn Giusti das Sonett des Künstlers: »Signor, se vero è alcun proverbio antico« richtig datirt und Anm. 4. adressirt, in ziemlich ärgerlicher Stimmung. Er wirst dem Papste vor, dass Schwätzer sein Ohr gewonnen haben und die da leere Worte dreschen von ihm belohnt würden. Die Arbeiten am Grabdenkmale hätte Michelangelo bald wieder gern begonnen, aber nicht in Rom, sondern in Florenz, wo nach seiner Meinung das Werk sich wohlseiler und ohne störende Zwischenfälle vollenden ließ. Doch darauf ging der Papst nicht ein, bestand vielmehr auf der Rückkehr nach Rom. Der Gonfaloniere von Florenz, Pier Soderini, dem Michelangelo wohlgewogen, war der

Digitized by Google

Mittelsmann.\*) Am 8. Juli richtete der Papst an Soderini ein Breve. Milde genug beurtheilt er darin Michelangelo's Flucht. Dieser wäre ohne Grund und unbedachtsam aus Rom weggegangen. Mit vornehmer Ironie erwähnt er, er hätte vernommen, die Furcht halte den Künstler von der Rückkehr ab. Wir zürnen ihm nicht; denn wir kennen die Gemüther dieser Art Menschen«. Damit Michelangelo aber allen Verdacht ablege, so wird ihm die straffreie Rückkehr förmlich zugesagt. →Wir wollen ihn wieder in derselben apostolischen Gnade halten, in welcher er vor seinem Weggang gehalten worden ift.« Michelangelo genügte das Wort des leicht aufbrausenden und dann rücksichtslosen Papstes nicht. Er wünschte noch durch einen besonderen persönlichen Schutz am päpstlichen Hofe gesichert zu werden. Dazu eignete sich Niemand besser als der Cardinal von Pavia, Francesco Alidosi, der Liebling des Papstes, der in seinen jungen Jahren durch die Schönheit seines Leibes die Gunst des Herrn erworben hatte, von diesem mit geistlichen Würden und Aemtern überhäuft worden war und nun großen Einfluß am Hofe übte. Die Zeitgenossen entwarfen ein gar hässliches Bild von dem Cardinal, der ja auch wenige Jahre später von der Hand des Herzogs von Urbino ein trauriges Ende fand. Doch fehlte es ihm keineswegs an Eigenschaften, die ihn besonders in den Augen des Künstlers liebenswerth machten. Er schätzte eine feine und freie Bildung, war z. B. ein Gönner des Erasmus von Rotterdam. Reiche künstlerische Pracht zu entfalten, der Baulust zu huldigen, erfüllte ihn mit Befriedigung. An ihn dachte daher auch Michelangelo als den besten Bürgen seiner Sicherheit am päpstlichen Hofe. Der Gonfaloniere meldete dem Cardinal die Bedingungen des Künstlers: ein eigenhändiger Brief des Cardinals an die Signorie von Florenz müsse Michelangelo die vollständige Sicherheit versprechen. Wenn man ihn nicht glimpflich behandle, werde er lieber Italien ganz verlassen. Ende August schienen die Verhandlungen endlich mit Erfolg gekrönt. Die Signorie richtete (31. August) an den Cardinal von Pavia ein Schreiben, in welchem sie den Ueberbringer Michelangelo Buonarroti, sculptore, cittadino nostro et amato grandemente da noi« seinem Schutze dringend Wer den Brief aber nicht überbrachte, war Michelangelo. Auch jetzt noch zögerte er, Florenz zu verlassen, und hätte lieber, wie man nach einzelnen Andeutungen glauben möchte, den hier begonnenen Werken, dem Schlachtcarton und den zwölf Apostelstatuen im Dom, seine Kraft und Zeit gewidmet.



<sup>\*)</sup> Gaye, Carteggio II. No. XXIX—XXXI und XXXVI—XXXVIII.

Unterdessen trat eine neue Wendung der Dinge ein. Papst Julius war am 26. August von Rom aufgebrochen, um gegen die Baglioni in Perugia und gegen die Bentivoglio in Bologna zu Felde zu ziehen. Nach dem Besitz dieser beiden Städte hatten schon längst die Päpste die Hand ausgestreckt, jetzt schien endlich der Zeitpunkt gekommen, sie dem Kirchenstaate einzuverleiben. Ohne Schwertschlag zog Julius II. in Perugia Der Gewaltherrscher Giampolo Baglioni wagte keinen Widerstand und erschien durch die Nähe des Papstes wie gelähmt. Auch Bologna capitulirte, nachdem Giovanni Bentivoglio die Stadt geräumt hatte, und huldigte dem Papste, der am 10. November 1506 als Sieger einen pomphaften Einzug hielt. Die Kenner des Alterthums wurden an die Triumphzüge der römischen Cäsaren erinnert, besonders jenes ersten Cäsar, mit welchem der Papst den Namen und, wie die Schmeichler meinten, auch den Ruhm theilte. Selbst die Natur huldigte dem Siegesfürsten und liess dem Winter zum Trotz auf seinem Wege Rosen sprießen. Als Retter des Vaterlandes, als Wiederhersteller der Freiheit begrüßte ihn das jubelnde Volk. Dieser Augenblick höchsten Ruhmes verdiente wohl verewigt zu werden. Der Papst beschloss, seine eigene Statue in Bologna aufrichten zu lassen. Da trat naturgemäs Michelangelo's Persönlichkeit wieder in den Vordergrund. Den todten Papst auf seinem Grabmale auszumeiseln, war ihm verwehrt worden, dafür sollte er gleichsam zum Ersatze den lebendigen Papst in seiner ganzen Herrlichkeit verkörpern. Abermals wurde die Rückkehr Michelangelo's angeregt. Der Cardinal von Pavia richtete (21. November) an die Signorie die dringende Mahnung, Michelangelo nach Bologna zu senden, weil der Papst hier einiges von ihm will schaffen lassen«. Diesesmal endlich drang die Signorie durch. Michelangelo wagte nicht mehr zu widerstehen und begab sich, allerdings mit dem Gefühle, als hätte er einen Strick um den Hals, nach Bologna. Die Signorie empfahl ihn noch einmal kräftigst dem Cardinal und gab ihm einen Geleitsbrief (27. Nov.) mit auf den Weg, dessen Wortlaut für die Stellung Michelangelo's in seiner Vaterstadt und für die Art, wie man in den besten Kreisen von ihm dachte, bezeichnend ist. Der Ueberbringer ist der Bildhauer Michelangelo, der gesendet wird, um Sr. Heiligkeit, unserem Herrn, nach seinem Gefallen zu willfahren. Wir versichern, dass er ein trefflicher junger Mann sei und in seiner Kunst einzig in Italien, ja vielleicht in der ganzen Welt. können ihn nicht dringend genug empfehlen; er ist der Art, dass man mit guten Worten und Sanftmuth alles von ihm erreichen kann. muss ihm Liebe zeigen und Wohlwollen erweisen und er wird Dinge thun, die einen Jeden, der sie sieht, in Erstaunen setzen werden.«

Wie es ihm in Bologna erging, als er vor dem Papste stand, hat Michelangelo felbst später einmal mit lebendigen Farben geschildert.\*) »Er gab mir seine Statue in Erz zu machen, die sitzend etwa sieben Ellen hoch war. Er fragte nach den Kosten, und als ich ihm antwortete, ich glaubte den Guss mit 1000 Ducaten bestreiten zu können, die Giesskunst sei aber nicht meine Sache und ich könnte mich zu nichts verpflichten, sagte er: Geh, arbeite und giesse sie so oftmal, bis sie gelingt, und ich werde dir so viel geben, dass du zufrieden sein wirst.« So war denn Michelangelo seiner Kunst und dem Dienste des Papstes wiedergegeben. Ein bequemes Leben führte er zwar namentlich im Anfange feines Bologneser Aufenthaltes nicht. Er wohnte in einer schlechten Stube und verfügte nicht einmal über ein eigenes Bett. Zu vier mußten sie schlafen. Seine beiden Gehilfen Lapo und Lodovico erwiesen sich als Prahlhanse und Betrüger, die er nicht brauchen konnte und welche, endlich aus dem Dienste gejagt, schlimme Dinge in Florenz über ihn verbreiteten. Doch hob sich auch wieder sein Stolz, da ihn der Papst in seiner Werkstatt hinter S. Petronio (29. Januar 1507) besuchte und nicht allein den Segen spendete, sondern auch die Zufriedenheit mit feinem Werke aussprach. Bis Mitfasten glaubte er alles zum Gusse fertig zu haben, auf Ostern kündigte er seine Ankunft in Florenz an. »Wir haben alle Ursache, Gott zu danken, schrieb er seinem Bruder Buonarroto, and ich bitte Euch nur, noch weiter für mich zu beten.

Michelangelo's Zuversicht und Gefühl der Dankbarkeit wurde nach einigen Wochen arg erschüttert. Der Guss verspätete sich; erst Ende Juni waren die Vorbereitungen dazu vollendet. Und als er unter der Leitung des Bernardino d'Antonio del Ponte aus Mailand endlich vorgenommen wurde, misslang er. Die Figur kam nur bis zum Gürtel heraus, die Hälfte der Metallmasse blieb im Ofen zurück. »Ich hatte dem Bernardino zugetraut, dass er den Guss sogar ohne alles Feuer vollbringen könnte, und nun muss er mich, sei es aus Dummheit, oder weil er Unglück gehabt, in solchen Schaden versetzen,« klagte Michelangelo seinem Bruder. Doch liefs er den Muth nicht finken. Noch in derfelben Woche nahm er das Werk von neuem in Angriff. Niemand in Bologna wollte glauben, dass er es glücklich zu Ende führen werde. Durch rastlose Thätigkeit, indem er Tag und Nacht über der Arbeit lag, erreichte er endlich fein Ziel. Triumphirend konnte er im November seinem Bruder berichten: Zwar nicht in diesem, aber gewiss im nächsten Monate werde ich fertig sein. Genug, dass ich die Sache zu einem guten Schlusse gebracht habe.«

<sup>\*)</sup> Milanesi, Lettre No. IV. und XLVIII—LXXV.



Begreislicher Weise war Michelangelo ungeduldig, nun Bologna zu verlassen, wo er durch die Ungeschicklichkeit Anderer viel Zeit verloren und durch seine Arbeit nichts gewonnen hatte. Am Ende der zwei Jahre (genau gerechnet nur 15 Monate), die ich mich dort aushielt, sand ich, das ich 4½ Ducaten erübrigt hatte, klagte Michelangelo noch in späteren Zeiten. Auf Besehl des Papstes musste er aber noch verweilen, bis die Statue auf ihren Standort, eine Nische an der Fassade von S. Petronio über dem Portale, gebracht worden war. Dies geschah unter Trompetenklang, Paukenschall und Glockengeläute zu der von den Astrologen bestimmten günstigen Stunde am 21. Februar 1508. Michelangelo hatte den Papst sitzend dargestellt, mit der Tiara auf dem Haupte, die Schlüssel Petri in der einen Hand, die andere zum Segen erhoben.

Als Wahrzeichen des politischen Triumphes war die Statue gestistet worden. Das gereichte ihr zum Verhängniss. Denn als sich die Zeiten änderten, und Sieger und Besiegte die Rollen vertauschten, da traf der politische Hass, der sonst doch nur Personen gilt, auch das Denkmal und führte dessen Vernichtung herbei. Im Jahre 1511 schüttelten die Bürger Bologna's die päpstliche Herrschaft, welche ihnen allerdings der päpstliche Legat, der Cardinal von Pavia, unerträglich gemacht hatte, ab und riefen die Bentivogli zurück. Nicht allein die Citadelle, welche Julius II. zu bauen begonnen hatte, wurde von dem Volke der Erde gleich gemacht, auch alle anderen Denkmale der Papstherrschaft fielen der Zerstörung anheim. Am 30. September 1511 wurde der Statue des Papstes ein Strick um den Hals gelegt und sie von ihrem hohen Standorte herabgestürzt. Obgleich der Strassenboden mit Stroh und Faschinen belegt war, bohrte sich doch der Erzcoloss tief in die Erde ein. So groß war das Gewicht, so gewaltig der Sturz. Wie der Cadaver eines Verbrechers wurde die verstümmelte Statue durch die Strassen von Bologna geschleift. In einzelne Stücke zerschlagen, gelangte sie nach Ferrara, wo aus derfelben eine mächtige Kanone gegossen wurde. Den Kopf behielt der Herzog von Ferrara, doch verschwand auch dieser mit der Zeit und mit ihm die letzte Spur des Michelangelo'schen Werkes.\*) Keine Zeichnung\*\*), kein Modell giebt uns über dasselbe anschaulichen Aufschluss. Wir bleiben allein auf die Erzählungen der Chronisten verwiesen.



<sup>\*)</sup> Podesta, La statua di Papa Giulio II a Bologna. (Atti e memorie della deput. di storia patria per le provincie di Romagna, anno VII. p. 121.)

<sup>\*\*)</sup> Die Federzeichnung eines sitzenden Papstes in der Sammlung Malcolm dürfte sich eher auf das Juliusdenkmal beziehen.

Als diese Ereignisse vor sich gingen, war Michelangelo bereits längst wieder in Rom angesiedelt. Noch von Bologna aus hatte er mit Giuliano da San Gallo und mit dem Cardinal von Pavia einen eifrigen Briefwechsel unterhalten. Ueber den Inhalt desselben ist nichts bekannt. War es seine Absicht, in Florenz sich niederzulassen, oder hoffte er jetzt Anm. 5. endlich den Bann, der auf seiner Arbeit am Grabdenkmale des Papstes lag, gelöst zu sehen? Weder der eine noch der andere Wunsch ging in Erfüllung. Schon im Frühlinge 1508 begegnen wir ihm in Rom. Florenz hatte er offenbar nur flüchtig berührt. Und auch jetzt durfte er noch nicht den Meissel in die Hand nehmen. »Nachdem die Statue an der Fassade von Petronio ausgestellt und der Papst nach Rom zurückgekehrt war, wollte er auch jetzt nicht, dass ich an dem Grabmale arbeite, fondern wies mich an, die Decke der Sixtina auszumalen, und wir kamen über die Zahlung von 3000 Ducaten überein.« Der Wille des Papstes siegte also abermals. Doch stiess er nicht auf den heftigen Widerstand, welchen Michelangelo zwei Jahre früher gewagt hatte. Unter einem eigenhändigen Vermerke Michelangelo's vom 1. Mai 1508, gegenwärtig im Britischen Museum bewahrt\*), steht zu lesen, dass er an diesem Tage vom Papste 500 Ducaten empfangen habe auf Rechnung der Malerei an der Decke der Sixtinischen Capelle. Die Arbeit dasür habe ich heute begonnen und zwar auf Grund der Bedingungen und Verträge, welche ich mit dem hochwürdigsten Cardinal von Pavia abgeschlossen und eigenhändig unterschrieben habe. Wie eifrig Michelangelo das Werk betrieb, nachdem einmal die endgiltige Entscheidung getroffen war, beweist seine Thätigkeit in den nächstfolgenden Tagen. Schon am 11. Mai trat er mit dem ihm befreundeten Maurermeister Anm. 6. Jacopo Roselli in Verhandlungen, damit dieser den Anwurf der Decke beforge, die letztere zur Aufnahme der Farben vorbereite. Zwei Tage später schreibt er an einen Mönch des Gesuatenordens in Florenz, derselbe möge ihm bei der in der Farbenfabrication berühmten Bruderschaft eine Quantität schöner Ultramarinfarbe bestellen. Auch um Gehilfen bei der Arbeit sah er sich jetzt schon um. Er dachte sie aus Florenz zu holen, ältere Leute, welche mit der Frescotechnik Bescheid wüßten und die Ausführung der Gemälde in die Hand nehmen könnten, und nahm in der That fünf Maler, die Vafari bei Namen nennt: Francesco Granacci, Giuliano Bugiardini, Jacopo, genannt l'Indaco, Agnolo di Donnino und Aristotile da San Gallo, in seine Dienste. Es ging ihm aber mit denselben, wie es ihm mit den Gehilfen Lapo und Lodovico in Bologna

<sup>\*)</sup> Milanefi, p. 563.

ergangen war. Er vertrug sich nicht mit ihnen und schickte sie bereits nach einem halben Jahre nach Florenz wieder zurück. Und wie damals, so fürchtet er auch jetzt von den hart weggewiesenen Männern böse Nachrede und bittet den Vater, vor ihren Klagen und Anschuldigungen das Ohr zu schließen. Kein Maler, kein Schüler trat an ihre Stelle.

Ein Junge, «un fanciullo», welchen er aus Florenz kommen ließ, aber auch gar bald unbrauchbar fand, war eine Zeit lang sein einziger Hausgenosse. So muß man denn das Riesenwerk nicht allein in der Anlage und im Entwurse, sondern auch in der Aussührung als Michelangelo's eigenhändige Arbeit betrachten.





Denkmünze von Caradosso.

## Die Deckenbilder in der Sixtinischen Kapelle.



rei kleine Kapellen, unscheinbar in den Verhältnissen und unbedeutend in den Maassen, die eine und die andere fogar in einem größeren Häusergewirre versteckt und nur mühsam zu entdecken, glänzen als die kostbarsten Schatzkästlein unserer Kunst. Jede derselben gehört einem andern

Weltalter an, in jeder scheint die Phantasie eines Jahrhunderts, was sie an künstlerischen Reizen zu schaffen vermochte, vereinigt zu haben. Diese drei Kapellen sind die Palatina in Palermo, die Sainte Chapelle in Paris und die Sixtina in Rom. Goldiger Sonnenschein verklärt den Normannenbau, die märchenhafte Pracht des Orients schimmert durch den malerischen Schmuck, in welchem das Einzelne gegen den verwirrenden Glanz des Ganzen zurücktritt und das Auge von dem zierlichen Marmorgetäfel, den edel geformten Säulen, den farbenreichen Mofaiken zur wundersamen Decke und mild leuchtenden Kuppel träumerisch auf und nieder gleitet. Die unablässige Culturarbeit von Jahrtausenden bildet die nothwendige Voraussetzung einer solchen Zauberschöpfung. auf den Orient, nicht auf die Antike weist uns die Kapelle im Pariser Justizpalaste aus der Zeit Ludwig's des Heiligen zurück. Die Phantasie, welche diesem kleinen gothischen Musterbau das Leben gab, huldigte neuen Idealen. Sie legte das Hauptgewicht auf die Verflüchtigung aller schweren architektonischen Massen. Leichte Pfeiler kreuzen sich in luftigen Bogen; wo fonst starke Wände lasten, öffnen sich, Licht und Sonne einladend, weite Fenster. Farbentiese Glasgemälde brechen glücklich die fonst übermäsige Helle, die Polychromie, über alle Pfeiler und Flächen sich hinziehend, lässt den Gedanken an die berechnete, kalt verständige Construction gar nicht aufkommen. So durchweht auch die Sainte Chapelle ein poetischer Hauch, welcher sie trotz ihrer Kleinheit den köftlichsten Schöpfungen der Gothik anreiht. Mit den beiden mittelalterlichen Kapellen verglichen, erscheint die Sixtina gar unbedeutend: ein einfacher mäßig großer Saal, etwa 160 Fuß lang, 50 breit und 60 hoch, ohne den geringsten architektonischen Schmuck, mit kleinen Fenstern. Aber Michelangelo's Hand hat aus diesem dürstigen Raume ein Heiligthum der Kunst gestaltet. Und wer vollends die Sixtinische Kapelle in jenen Tagen sah, als noch, freilich nur eine ganz kurze Frist, die nach Raffael's Zeichnungen gewebten Tapeten die unteren Wände schmückten, muste bekennen, dass nirgends in der Welt eine reichere Fülle und eine größere Reise von Kunstkräften auf einem Punkte angesammelt gesunden werden könne. Ihre malerische Decoration verleiht der Sixtina das Recht, neben den beiden glänzendsten Kapellen des Mittelalters in einer Linie genannt und gerühmt zu werden.

Bekanntlich war mit der Ausmalung der Sixtinischen Kapelle schon zur Zeit ihres Erbauers, Sixtus' IV., begonnen worden. An den beiden Langwänden wurden die Lebensereignisse und Thaten Moses' und Christi geschildert, der Befreier Israels und der Erlöser der Menschheit einander Die Himmelfahrt Mariae auf der Altarwand schloss gegenübergestellt. den Bilderkreis ab. Die Gegenstände der Darstellung waren noch der Gedankenwelt des Mittelalters entlehnt, welches mit Vorliebe den Vergleich zwischen dem alten und neuen Testamente zog und dass dort verheißen und bereits in engeren Kreisen vollzogen wurde, was Christus für die ganze Menschheit erfüllte, in Wort und Bild unzählige Male schilderte. In welcher Weise der Bilderschmuck fortgesetzt werden sollte, darüber scheint man zur Zeit Sixtus' IV. noch keine seste Abrede getroffen zu haben. Jedenfalls dachte damals Niemand an den festgefchloffenen Gemäldekreis, welchen Michelangelo an der Decke geschaffen hat. Er selbst erzählt, dass der erste Entwurf zu der Deckenmalerei sich auf zwölf Apostel in den Bogenfeldern beschränkte und im Uebrigen nur mit Ornamenten angefüllte Felder, wie das so üblich war, anordnete. Erst auf Michelangelo's Warnung, dass die Apostel allein doch einen gar zu ärmlichen Eindruck machen würden, wurde ihm vom Papste freie Hand gegeben und der Auftrag ertheilt, die Decke bis zu den unteren Historienbildern auszumalen. Bewahren demnach die Bilder in der Sixtinischen Kapelle einen einheitlichen Zusammenhang, so lag derselbe keineswegs von allem Anfang an in der Absicht des Bestellers und der ursprünglichen Rathgeber, sondern wurde erst nachträglich sestgestellt, allerdings mit einer folchen Schärfe und folgerichtigen Klarheit, dass die Muthmassung wohl aufkommen konnte, ein einziger poetischer Geist hätte den ganzen großen Bilderkreis wie eine Offenbarung plötzlich geschaut, und aus einem Gusse wäre derselbe dann verkörpert worden.

Die Schilderung der Deckengemälde wird überreich Gelegenheit bieten, die schöpferische Begabung des Künstlers zu bewundern. Schon



jetzt aber verdient betont zu werden, dass es Roms Einfluss war, welcher das Erfassen großer und kühner Gedanken erleichterte. Hier lebt man in der Genossenschaft der besten Männer des Alterthums, hier athmet man eine weltgeschichtliche Luft. Alles Kleine und Gewöhnliche erscheint doppelt klein und gewöhnlich, das Große und Machtvolle dagegen wie selbstverständlich. Ein wie geringer Vorrath von künstlerischen Gedanken genügte doch eigentlich dem Haushalte der älteren Florentiner! Das Leben der Maria, des Johannes und insbesondere des heiligen Franciscus erfüllte vorzugsweise ihre Phantasie. Sie wurden nicht müde, dasselbe zu schildern, immer und immer wieder dieselben Scenen zu malen. Wie oft ist z. B. das Begräbnis des heiligen Franciscus dargestellt, der Vorgang mit geringen Abweichungen dann noch auf andere Heilige (Augustin, Fina) übertragen worden. Diese Beharrlichkeit verdient durchaus keinen Tadel. Die Hellenen waren einen ähnlichen Weg gegangen. Sie wiederholten unverdrossen einige wenige Gestaltentypen, bis sie der plastischen Formen und Bewegungen vollkommen Herr wurden und die Bildungsgesetze des menschlichen Leibes in voller Klarheit schauten. die älteren Italiener wurde die Beschränkung auf einen engeren Darstellungskreis zu einer vortrefflichen Schule. Die Sorge, anschaulich zu erzählen und deutlich und verständlich zu schildern, plagte sie nicht. Die häufige Wiederkehr derselben Scenen hatte den Inhalt abgeschliffen und zum Gemeingut der Volksphantasie gemacht. Die Künstler durften ungehemmt ihre Kraft und ihre Aufmerksamkeit den formellen Seiten des Werkes zuwenden, die Vollendung des Ausdruckes, der Farbe, der Zeichnung anstreben. Mit dem Uebertritte der Kunst nach Rom erscheint die Schule geschlossen. Im Besitze der Vollkraft kennt der Künstler keine inhaltlichen Schranken. Universell, frei von jeder localen Besonderheit, wie ihre Formensprache geworden war, ebenso allumfassend wurde der Darstellungskreis, schöpferisch in jener sind sie auch von tiessinniger Erfindungskraft in den Gegenständen der Schilderung. Michelangelo und Raffael in Rom haben der Malerei eine viel reichere Summe neuer und großer Gedanken zugeführt, als das ganze vorhergehende Jahrhundert.



Ueber den Fortgang der Arbeit Michelangelo's find wir durch seine Briese an den Vater und an den Bruder Buonarroto gut unterrichtet. Michelangelo begann dieselbe am 10. Mai 1508.\*) Er entwarf zunächst

<sup>\*)</sup> Sonnabend vor Pfingsten waren rium des Paris de Grassis cit. v. E. Müntz. bereits die Gerüste ausgeschlagen. Dia- Gaz. d. b. a., 2 me pér. XXV. 386.

den Plan zur Gliederung des Raumes, welchen der Architekt ganz kahl und nackt gelassen hatte, gab seinen Conceptionen die erste flüchtige Körperform und skizzirte vorläufig einzelne Gestalten nach der Natur. Von der eigenhändigen Uebersicht der ganzen Composition ging jede Spur verloren. Ein großes Blatt in Oxford mit dem Gesammtbilde der Decke ist zwar frühzeitig, noch vor der Malerei des jüngsten Gerichtes gezeichnet worden, denn es zeigt zwei von dem späteren Werke über-



Fig. 49. Skizzen zu den Deckenbildern in der Sixtinischen Kapelle. Oxford.

deckte Lunettenbilder, es besitzt aber keinen Anspruch, als eine Arbeit Michelangelo's selbst zu gelten. Dagegen haben sich, gleichfalls in der Oxfordsammlung, die Fragmente eines Skizzenbuches erhalten, in welches der Meister künstlerische Gedanken, sobald sie volle Klarheit in seiner Phantasie gewonnen hatten, mit wenigen raschen aber sicheren Strichen einschrieb. Acht kleine Blättchen, etwa 5 Zoll im Gevierte, auf beiden Seiten vollgezeichnet, sind von dem Skizzenbuch auf uns gekommen (Fig. 49); sie reichen hin, um uns über die Natur des Künstlers zu belehren, der offenbar alle vorbereitenden Schritte, alle Versuche schweigsam that, still

für sich behielt und auch nicht den geringsten Strich machte, welcher das Schwanken und Gähren, das Rathen und Wagen im Künstler verrathen, den Tadel des Unreisen hervorgerusen hätte. Es sind meist nur 2 Zoll hohe Figürchen, mit der Feder nur gekritzelt, und dennoch geben sie die charakteristische Bewegung der Riesengestalten der Decke deutlich wieder. Das Wunderbarste dürste die Darstellung Gott Vaters, der das Licht von der Finsternis scheidet, sein. Trotz aller Kleinheit der Verhältnisse erkennt man die majestätische Kraft Jehova's, der wie im Sturme das Chaos durchsaust. Die Mehrzahl der in augenblicklicher Erregung der Phantasie hingeworfenen Figuren lässt sich an der Decke nachweisen; außer dem Weltschöpfer skizzirte er Propheten, Sibyllen und insbesondere mehrere aus jener Reihe von Gestalten, die unter dem Namen: Vorfahren Christi gehen. Dabei beobachtete er häufig auch den räumlichen Zusammenhang der Gruppen und vereinigte auf einem Blatte, was an der Decke benachbarte Felder einnimmt. Aus dem Zwecke und der Natur eines Memoriale«, was ja das Skizzenbuch ohne Zweifel war, ergibt fich, dass die Zeichnungen nicht gleichzeitig sind, sondern sich auf die ganze Arbeitsdauer vertheilen. Immerhin dürfen einzelne mit gutem Grunde noch in das erste Jahr der Arbeit versetzt werden. Weit in der Ausführung ist er in demselben nach eigenem Geständnis nicht gekommen.

Am 27. Januar 1509 schrieb Michelangelo seinem Vater: >Ich habe den Kopf ganz voll. Denn es ist (beinahe) schon ein Jahr her, dass ich vom Papste auch nicht einen Groschen erhalten habe, und ich sordere auch nichts, weil meine Arbeit nicht so weit vorangeht, dass sie Bezahlung verdiente. Daran trägt die Schwierigkeit der Arbeit schuld und dann, das sie nicht mein Beruf ist. So verliere ich nur meine Zeit ohne Nutzen. Gott helfe mir! (\*) Vielleicht läst sich noch an dem Werke selbst der Grund dieser Empfindung des Ungenügens nachweisen. Auch Condivi weis von Michelangelo's Unzufriedenheit bald nach dem Beginn der Arbeit zu erzählen und erklärt fie aus der technischen Unerfahrenheit des Meisters, welcher den Schimmelüberzug der Farben nicht zu vermeiden verstand. Jedenfalls hat Michelangelo die Spuren davon vollständig zu verwischen gelernt. Man bemerkt aber außerdem an den einzelnen Deckenbildern einen plötzlichen Wechsel des Massstabes. Michelangelo gab anfangs den Figuren nur die natürliche Lebensgröße. Erst als er drei Bilder vollendet hatte, - dass diese Bilder zu den frühesten gehören, bestätigt Condivi - scheint er sich von der geringeren Wirkung dieses Massstabes überzeugt zu haben und wählte für die

<sup>\*)</sup> Milanefi, Lett. No. X.



LE.

folgenden Darstellungen mächtigere Verhältnisse, welche auch dem Gegenstande und dem Raume besser entsprachen. Seitdem verstummen die Klagen über seine unzulängliche Kraft und werden nur Seufzer laut über die mühfame, auch körperlich besonders die Augen anstrengende Arbeit und über die Geldnoth, in welche ihn die Saumseligkeit des Papstes brachte. Im Herbste 1510 erreichte sie den höchsten Grad. Er hatte im September die Hälfte des Werkes, nämlich die Mittelbilder der Decke - superiorem partem testudinis bezeichnet sie Albertini - vollendet, konnte aber weder den rückständigen Sold eintreiben, noch die für die Fortsetzung der Malerei nothwendigen Gelder bewilligt erhalten. schrieb am 7. September seinem Vater: Ich habe beim Papste noch 500 Ducaten zu Gute und eben so viel muss er mir geben, um das Gerüste aufzuschlagen und die andere Hälfte meiner Arbeit sortzusetzen. Nun ist er abgereist und hat keinen Auftrag hinterlassen.\*) Die Vergesslichkeit des Papstes durfte entschuldigt werden, befand er sich doch in der schwersten Krisis seines Lebens.

Der Krieg mit Frankreich hatte begonnen, der Wunsch, die Fremden aus Italien zu vertreiben, feste Umrisse angenommen. An der Spitze des Heeres, das aus ehemaligen Feinden gebildet, gegen die früheren Freunde zu Felde zog -- fo rasch hatten die politischen Interessen alle Verhältnisse verschoben — stand der Papst in eigener Person, gleich dem rauhesten Kriegsmanne mit seiner ganzen Seele nur bei Schlachten und Belagerungen. Da fand sich freilich wenig Zeit, an Bilder zu denken, und auch die Geldanweisungen für Kunstwerke stockten im Flusse. Michelangelo entschloss sich, den Papst selbst in Bologna, wo dieser seit dem September 1510, den Angriffen Chaumont's erfolgreich trotzend, verweilte, aufzusuchen. »Zweimal, erzählte er später dem Giovan Francesco Fattucci, ging ich dorthin der Gelder wegen, die ich zu empfangen hatte. Ich that nichts und verlor diese ganze Zeit.« Doch muss der Papst Mittel gefunden haben, den Meister zu befriedigen oder doch zu beruhigen. Denn als Michelangelo (Januar 1511) nach Rom zurückgekehrt war, machte er sich daran, die noch fehlenden Fresken »für die Schmalund Langseiten rings um die Kapelle«, also für die seitlichen Flächen, Anm. 1. welche den Uebergang von der Decke zur Wand bilden, zu entwerfen.

Es währte noch längere Zeit, ehe das ganze Werk der Vollendung entgegenreifte. Im August 1512 setzte er das Ende der »großen Arbeit« auf den Schluss des nächsten Monats an; als aber die Mitte des September gekommen war, muste er eine neue Frist anmelden. Zu seinem nicht

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Milanefi, Lett. No. XXI. Springer, Raffael und Michelangelo. I

geringen Aerger. Ich habe keinen Groschen, schrieb er (18. September) seinem Bruder, und bin nackt und blos, denn ich kann den Rest der Gelder nicht bekommen, bis ich die Arbeit zu Ende gesührt. Erst im October 1512 ist er in der Lage, dem Vater die Vollendung der Malerei und das der Papst mit dem Werke zusrieden sei, zu melden. Mit anderen Dingen, stügt er bitter hinzu, gelingt es mir nicht so gut. Die Schuld mag wohl an den Zeitläusten liegen, welche unserer Kunst nicht günstig gestimmt sind. Er spielte mit diesen Worten auf das unglückselige Grabdenkmal an. Im Ansang des Jahres 1511 war ihm die leise Anm. Hoffnung erregt worden, das er an dasselbe endlich die Hand werde anlegen können, aber nach kurzem trat abermals die grösste Enttäuschung ein. Die letztere sollte noch öfter ihm widersahren und das Leben vergisten.

Das ist also die authentische Geschichte der Deckenmalerei in der Sixtina. Bald nach der Berusung Michelangelo's nach Rom, im Jahre 1506, wurde der Plan gesasst und Michelangelo mit der Aussührung betraut. Seine Flucht aus Rom, sein Ausenthalt in Bologna verzögerten den wirklichen Ansang bis zum Jahre 1508. Am 10. Mai 1508 nahm der Meister das Werk in Angriss, ohne es aber in diesem Jahre weit zu fördern; bis zum Herbste 1510 hatte er die Hälste, die eigentlichen Deckenbilder, sertig gebracht, es solgte dann eine mehrmonatliche Unter-Anm. 3. brechung; zwei Jahre später im Herbste 1512, kurz vor Allerheiligen, war das ganze Werk vollendet zu schauen. Der Umfang desselben lehrt, dass diese Frist keineswegs zu lang gegriffen war.



Die Decke der Sixtinischen Kapelle bildet ein Spiegelgewölbe, dessen mittlere Fläche beinahe eben liegt. Außer den Stichkappen über den Fenstern sehlt es an jeglicher Gliederung, welche Michelangelo desshalb durch künstlichen Schein ersetzte. Von den Tragsteinen in den Bogenzwickeln aussteigend entwarf er in Farben eine Architektur, welche sowohl den ganzen weiten Raum angemessen theilte, wie die einzelnen Bilder mit sesten umgab. Markig profilirte Gesimse spannen die Mittelselder der Decke ein, ihnen treten in der Querrichtung Postamente vor, auf welchen nackte Gestalten sitzen, die zwischen sich Bronzemedaillons halten. Dadurch wird erreicht, dass stets ein größeres Feld mit einem schmaleren wechselt. Stark vorspringende mit dem Rahmen verkröpste

<sup>\*)</sup> Ebendort No. LXXXIX; XCI und (bei Milanesi falsch datirt) XV.

Gesimse stützen jene Postamente. Sie werden von je zwei Marmorkindern getragen, die wieder auf hohen Sockeln stehen. Zwischen diesen Sockeln, die gleichsam Seitenpfosten bilden, sitzen die Propheten und Sibyllen. Zu unterst endlich in den schmalen Zwickeln erheben sich kräftige Knabengestalten, welche Inschriftentaseln emporhalten und das System der architektonischen Dekoration abschließen.

Wie Michelangelo von seinem Werke jede grobsinnliche Illusion fern hielt, bei der Decke z. B. zwar an einen weit gespannten Teppich dachte, doch alles was in diesem Gedanken für die Composition etwa Beschränkendes lag, rund abwies, so hat er auch den Knaben, Kinderpaaren und nackten Männern, die mit den Baugliedern verbunden find, keine materielle Function anvertraut, sie mit dem eigentlichen Geschäfte des Tragens und Stützens nicht beschwert. Nur wie im neckischen Spiele halten die Kinderpaare zu Seiten der Propheten und Sibyllen die Arme in die Höhe, als ob sie der Last der Gesimse sich entgegenstemmten. Geberden und Stellungen verrathen deutlich die ungebundene Lust. Vollends aber losgelöft von stofflicher Zweckmässigkeit, Freiheit athmend erscheinen die anderen Gestalten, die nackten Männer auf den Postamenten, die Kinder in den unteren Zwickeln. Zur Architektur gehörig und dennoch ohne alle Schwere, offenbaren sie am lautersten die Idealität des ganzen Raumes. Höchste Idealität aber musste ein Raum besitzen, in welchem jedes Bild und jede Gestalt in Bezug auf Schwung des Gedankens und machtvolle Größe der Form dem gewöhnlichen Maaße entrückt find.



Die Mittelfelder der Decke enthalten den Kern der Schilderung. In fünf kleineren und vier größeren Bildern werden die Weltschöpfung, die Geschichte des ersten Menschenpaares und die Schicksale jenes anderen Erzvaters, durch welchen das Menschengeschlecht erneuert wurde, Noah's, erzählt, so das immer je drei Bilder (zweimal ein größeres, zwei kleinere, einmal zwei größere, ein kleineres) zu einer engeren Gruppe sich zusammenschließen. Der Weltenschöpfer, welcher durch die Bewegung der Arme das Licht von der Finsterniss scheidet, ist der Gegenstand des ersten Bildes. Den Kopf nach oben und rückwärts gewendet, die Arme emporgestreckt, als wollte er die Lüste theilen, den Leib gewaltsam gedreht, so durchstürmt Jehova den Weltenraum. Die ganze Gestalt ist nichts als Bewegung, leidenschaftlichste Bewegung. Sie wird von einer unbeschränkten Kraft durchströmt und offenbart in der Haltung der Hände die unbedingte gebieterische Macht. Nichts kann ihrem Willen

widerstehen, nichts denselben beugen; Jehova ist Herr des Alls, das er allein im Fluge ausfüllt. So wird die Schöpfung den Sinnen nahe gebracht und in einer Weise verkörpert, dass die spätere Kunst auch nicht den geringsten Zug zu verändern wagte.



Jehova's Doppelerscheinung tritt uns auf dem zweiten Bilde entgegen: er weist den Lichtern an der Himmelsfeste ihre Stelle an und lässt Gras und Kräuter aus der Erde ausgehen. (Fig. 50.) Majestätisch, felbstbewusst kommt Gottvater aus der Tiefe des Weltenraumes hervor, seinen urkräftigen Kopf geradeaus gewendet, die beiden Arme weit ausgestreckt, mit dem Zeigefinger der Sonne und dem Monde befehlend. Er ist nicht mehr allein, rechts und links drängt sich eine Engelschaar an ihn heran, theilweise von den Mantelfalten verhüllt und von Jehova's Bewegung fortgerissen. Die Engelgruppe rechts erscheint wenig deutlich, in den Engeln zur Linken spiegelt sich der Schöpfungsact, dessen Zeuge sie geworden sind, wieder. Staunend blickt der eine Engel zu Jehova empor, beinahe zurückweichend vor der Gewalt des Blickes und der Handbewegung; der andere, vom Glanze der geschaffenen Sonne geblendet, hält die Hand

Anm. 4 vor die Augen, dieselben beschattend. Die Bildung dieses Engels fällt auf; der Kopf zeigt ein höheres Alter, als sonst den Engeln zugewiesen wird, und beinahe weibliche Züge. Noch einmal sehen wir auf dem Bilde Jehova's Gestalt, wie er, nach dem Hintergrunde enteilend, mit leichtem Handwinken der Pflanzenwelt Leben schenkt. Diese Wiederholung Gottvaters, jetzt vom Beschauer abgewendet, wie früher ihm zugekehrt, ist von der größten Wirkung, da sie gleichsam die Unendlichkeit der schöpserischen Bewegung versinnlicht. Schon Condivi hebt die Kunst der Aussührung gebührend hervor. »Wohin du dich auch wendest,

scheint dir die Figur zu folgen, den ganzen Rücken zeigend bis zu den Fussfohlen, eine sehr schöne Sache, die uns zeigt, was die Verkürzung vermag.

Wenn im ersten Felde Gottvater den Flug aufwärts nimmt, im zweiten geradeaus einherstürmt, so lenkt er im dritten Bilde die Bewegung nach unten. Das grauviolette Gewand hat sich gebauscht, wie zu einem runden Segel aufgebläht, und bildet den Hintergrund, aus welchem die Gruppe Johova's mit den beiden neugierig blickenden Engeln hervortritt. In dem Maasse, wie die Schöpfung fortschreitet, verringert sich die elementare Wucht der Gottesgestalt. Der Kopftypus wird zwar aufrecht erhalten, so die nach Art des Zeus quer gesurchte Stirn, in der unteren Hälfte befonders flark ausgearbeitet. die beschatteten Augen. die eingefenkte



Fig. 51. Die Erschaffung Adams. Sixtinische Kapelle in Rom.

Nasenwurzel, die Nasenslügel wie durch heftiges Athmen erweitert, das zurückwallende Haar, der lange, leichtgelockte Bart. Doch wird allmählich die Bewegung mässiger, der Ausdruck ruhiger. Im dritten Bilde, in welchem Jehova den Gewässern besiehlt, Thiere hervorzubringen, erscheint das leidenschaftliche Wehen beinah schon ganz

gestillt und ein tresslicher Uebergang gewonnen zu der milden Majestät, welche Gottvater im vierten Bilde, der Erschaffung Adam's, offenbart. (Fig. 51.)

Auf weit gespanntem Mantel, von einer Engelschaar getragen und gestützt, schwebt Jehova durch die Lüfte, Adam entgegen. Den einen Arm hat Gottvater um den Nacken eines Engels, der abermals auffälliger Weise Frauenzüge trägt, geschlungen, den andern hält er ausgestreckt, mit dem Zeigefinger beinahe Adam berührend, welcher auf den Wink und durch den Blick des Schöpfers zum Leben erweckt wird. Dieses Bild ist das berühmteste und mit Recht gepriesenste der ganzen Reihe. Dass Michelangelo die Darstellungen Ghiberti's und Quercia's (Portal von S. Petronio in Bologna) bei der Composition vor Augen hatte, vermindert nicht sein Verdienst. Gerade die Vergleichung lehrt die höhere Künstlernatur Michelangelo's am besten kennen. Es hält schwer zu bestimmen, welche Gestalt die größere Bewunderung verdient, ob die vollendet kräftige, dabei liebevolle Jehova's oder jene des Urmenschen, der wie aus tiefem Schlafe langfam erwacht und noch den Druck des Traumes nicht völlig abschütteln kann. Adam hat sich mit dem Oberleibe erhoben, stemmt sich dabei auf den rechten Arm und stützt sich auf das gekrümmte linke Bein. Den anderen Arm streckt er aus; doch nicht ganz frei; der Ellenbogen ruht noch auf dem Knie, die Hand hat sich unwillkürlich ein wenig gesenkt. Nur den Zeigefinger hält er empor, dem Zeigefinger Jehova's entgegen, und durch diese Berührung strömt Leben in den Körper, hebt sich die Brust zu freiem Athem und dringt die Seele in das Auge, das nun Dank und Hingebung dem Schöpfer ausspricht.

Das nächstfolgende, das fünfte Bild, ist der Schilderung, wie Eva aus der Seite Adam's geschaffen wurde, gewidmet. (Fig. 52.) Gottvater, ein würdiger Greis, in einen weiten Mantel gehüllt, winkt Eva mit ermunternder Geberde sich zu erheben. Hinter Adam, der mit sanst gelösten Gliedern in tiesem Schlummer liegt, steigt das Weib empor. Sie hält sich vorgebeugt, hat die Hände gesaltet und die Lippen geöffnet und betet dankbar ihren Schöpfer an. Eva's Gestalt legt Zeugniss davon ab, dass Michelangelo auch der Frauenschönheit gerecht werden konnte und die anmuthigen Formen des weiblichen Körpers mit der gleichen Vollendung wiederzugeben verstand, wie die übermenschliche Größe und urkräftige Erhabenheit Jehova's. Noch deutlicher enthüllt diesen Zug seiner Phantasie das sechste Feld, in welchem zwei Scenen vereinigt sind: der Sündensall und die Vertreibung aus dem Paradiese.

Der Baum der Erkenntniss mit der Schlange theilt das Bild. Aus den Ringen der Schlange wächst der (weibliche) Körper des Verführers

heraus, ohne dass das Auge den Ansatz bemerkt und an dem Unorganischen der Verbindung sich stöst. Zur Linken des Baumes hat sich Eva in bequemer Stellung gelagert. Die Beine sind angezogen, der Oberleib ruht auf dem rechten Arm, der andere Arm wird nach oben ausgestreckt, um den Apsel von der Schlange zu empfangen, welcher

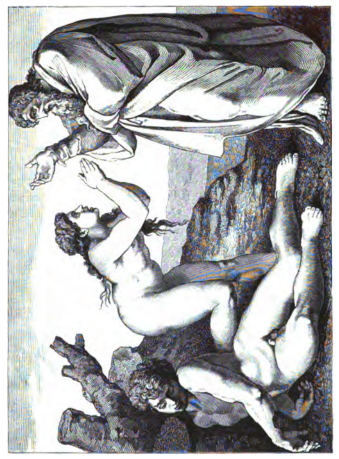


Fig. 52. Erschaffung Eva's. Sixtinische Kapelle in Rom.

Eva den Kopf mit leiser Wendung zugewendet hat. Neben Eva steht Adam, der mit eigener Hand die verbotene Frucht pflückt. Die körperliche Anstrengung spannt die Muskeln und bildet einen prächtigen Gegensatz zu der mehr lässigen Lage Eva's. Durch ähnliche Contraste wirkt der Künstler in der anderen Hälste des Bildes, welche die Vertreibung aus dem Paradiese schildert. Der Racheengel mit gezücktem kurzen

Schwerte ist der Schlange, dem Verführer, so nahe gerückt, das sich ihre Leiber theilweise decken. Abgesehen von dem Gebote formaler Einheit, welches diese Anordnung fordert, wäre man beinahe versucht zu glauben, der Künstler habe damit die unmittelbare Nähe der Schuld und Strase andeuten wollen. Nicht in derselben Weise nehmen die beiden Sünder die über sie verhangte Verbannung aus. Während Adam die beiden Arme zur Abwehr der drohenden Wasse gegen den Engel kehrt, im übrigen aber resignirt, von der Unabwendbarkeit des Schicksals überzeugt, vorwärts schreitet, erscheint Eva von Schrecken und Scham ergriffen. Sie blickt angsterfüllt zurück, der Kopf ist auf die Brust herabgesunken, die Arme sind an den Leib gedrückt, die Füsse unsicher austretend. Die Empfindung des Schmerzes über die eigene Schuld und über den Verlust des Paradieses macht sich in dem Weibe rückhaltlos Luft.

Den Inhalt des siebenten Bildes gibt Condivi (und ähnlich Vasari) mit folgenden Worten an: Es ift das Opfer Abel's und Kain's dargestellt; jenes Gott wohl und angenehm, dieses verhasst und verworfen.« Mit dieser Beschreibung will aber das Bild nicht recht stimmen. Man vermisst die Gegenüberstellung der beiden Brüder, man sucht vergebens nach Kain und seinem Getreideopfer. Vor dem Brandaltare, dessen Flammen von einem Knechte geschürt werden, steht ein Patriarch, von einem älteren und einem jüngeren Weibe begleitet. Nackte Männer bereiten das Opfer. Der eine sitzt rittlings auf einem Widder und greift nach der Schale, die ihm ein zweiter Mann hastig reicht, um in derselben das Blut des Opferthieres aufzufangen. Zwei andere Männer schleppen noch einen Widder und Holz herbei, im Hintergrunde links aber ist eine Thiergruppe (Elephant, Rind, Pferd) zu schauen. Der ganze Vorgang, in welchem wieder die nackten Körper die sichtliche Wonne des Künstlers bildeten, erinnert mehr an die biblische Schilderung von Noah's Dankopfer. Dazu kommt, dass in Raffael's Loggienbildern, deren Abhängigkeit von den Deckengemälden in der Sixtina feststeht, die Composition Michelangelo's offenbar für Noah's Opfer verwendet wurde. Endlich muss man anerkennen, dass diese letzte Scene den Bildercyklus, der die Schöpfung, den Sündenfall und die Verheißung der Erlöfung schildert, vortrefflich abschliesst. Freilich sollte dann das Gemälde an das Ende verlegt werden. Offenbar haben äußere Gründe, die Rücksicht auf die Raumverhältnisse Michelangelo bestimmt, von der historischen Ordnung abzuweichen.

Das achte Bild, das figurenreichste der ganzen Reihe, führt die Schrecken der Sündfluth vor Augen. (Fig. 53 u. 54.) Nach dem Verlust des Schlachtcartons erscheint dieses Gemälde am besten geeignet, uns einen Begriff von Michelangelo's heroischem Stile zu geben. Die Aehnlichkeit einzelner Motive, verbunden mit der kurzen Frist, die zwischen beiden Werken



ig. 53. Gruppe aus der Sündfluth. Sixtinische Kapelle in Rom.

lag, hat gewiss auch eine innere Verwandtschaft erzeugt. In vier Handlungen theilt Michelangelo die Scene der Sündfluth. Links im Vordergrunde steigt noch aus den Fluthen ein Stück festen Landes empor, welches den Bedrohten als Zufluchtsstätte dient. Ganz vorn hat sich eine Mutter mit ihrem Kinde gelagert. Von allem entblöst, nackt, giebt sie sich dem herbsten Grame widerstandslos hin und hört nicht das weinende Kind, das sich an ihre Schulter anlehnt und vielleicht das einzige Wesen ist, das ihr noch von allen Lieben geblieben. Die Gruppe nebenan will noch nichts von Verzweiflung wissen, wüthend kämpfen die kräftigen Gestalten um ihr Dasein und spähen nach Rettung aus.



Fig. 54. Gruppe aus der Sündfluth. Sixtinische Kapelle in Rom.

Ein vielästiger Baum scheint dieselbe zu bieten. Schon hat ihn ein Jüngling erklommen; am Fusse des Baumes aber harren eine jugendliche Mutter mit zwei Kindern — das eine kleinere wird im Arm getragen, das andere umklammert ängstlich das Bein der Mutter — und ein Liebespaar, das sich sest umschlungen hält, und heischen gleichen Schutz. Zu spät, um solchen noch zu gewinnen, eilt ein Mann herbei an der Last eines Weibes schwer tragend, die entsetzt aus die Fluthen zurückblickt. Wie wunderbar mischt sich in den scharsgeschnittenen Zügen des Mannes, eines echten Römers, die Empfindung des Zornes über die glücklich Zuvorgekommenen mit der ängstlichen Sehnsucht, endlich einen sicheren Platz

Ein Haufen von Männern und Weibern, die sich mit allerhand Hausrath, Banken, Töpfen, Pfannen, Bettzeug beladen haben und das Ufer ansteigen, schließen die Scene auf der linken Seite des Bildes ab. Auf der Gegenseite entwickeln sich auf einer aus dem Wasser hervorragenden Felsplatte ähnliche, nur im Affecte noch höher gesteigerte Vorgänge. Eine zahlreiche Familie drängt sich hier unter der Leinewand zusammen, die gegen die Regengüsse quer ausgespannt worden. alle Glieder hatten sich zu rechter Zeit noch retten können. Wir sehen in den Fluthen einen Mann sich nähern, der einen leblosen Körper in den Armen herbeischleppt, den Leichnam des Sohnes und Gatten, welchem ein Greis und eine Frau verzweiflungsvoll die Hände entgegenstrecken. Hart am Rande des Felsens haben sich mehrere Jünglinge niedergelassen, der eine im Uebermass der erduldeten Leiden schon stumpf geworden, die anderen neugierig blickend, ob es den noch im Wasser befindlichen Gefährten gelingen werde, das steile Felsenuser zu erklettern. letztere Episode bringt namentlich den florentiner Schlachtcarton in nahe Erinnerung. Im Mittelgrunde treibt sich eine steuerlose Barke herum. Auch sie ist von Flüchtlingen erfüllt. Immer aber drängen noch andere nach, klammern sich an den Rand und bringen das Schiff in Schwanken. Diesen Eindringlingen setzen sich die andern zur Wehre, selbst ein Weib hat eine Keule ergriffen und schlägt mit aller Gewalt auf einen Mann los, der bereits mit dem halben Leibe tief in das Schiff hineinragt. Dennoch erscheint jede Mühe und jede vom Triebe der Selbsterhaltung dictirte Kraft vergeblich und das Schicksal aller dieser Menschen bereits besiegelt. Im nächsten Augenblicke sind sie sämmtlich von den Fluthen verschlungen, und nur die Arche in der Tiefe des Bildes, ein gewaltiger Holzbau mit vorspringendem menschenbesetzten Borde, streicht ruhig durch den Strom, und über der Arche schwebt die Taube als Zeichen des Friedens und der Versöhnung.

Das letzte neunte Bild der Mitteldecke schildert die Verspottung des trunkenen Noah durch Cham. Der Erzvater, über dessen vorhergehende Thätigkeit der stattliche Weinkrug zur Seite aufklärt, ruht entblöst im tiessten Schlummer. Der Künstler hat ihm die Lieblingslage gegeben. Das eine Bein ist angezogen, der eine Arm als Stütze verwendet, das andere Bein und der andere Arm dagegen erscheinen in behaglicher Weise, gelöst von jeder Spannung, ausgestreckt. So wird die vollkommendste Rhythmik der Bewegung gewonnen. Vor Noah stehen in eng verschränkter Gruppe Cham und Japhet: Cham, welcher auf den Schläser lachend weist, Japhet, der den Bruder ansast, um ihn von diesem Schauspiele abzuziehen. Sem aber beeilt sich, die Blösse

des Vaters zuzudecken, indem er zugleich, wie das den Brüdern zugewendete Gesicht ausspricht, Cham über seinen unfrommen Sinn heftige Vorwürfe macht.\*)



Wenn Condivi's Bericht von der Zeitfolge der Deckenbilder der Wahrheit entspricht, so offenbaren gerade die frühesten Bilder die größte dramatische Gewalt. In den späteren Gemälden der Decke scheint es, hatte sich Michelangelo die Aufgabe gestellt, Einzelgestalten zu schaffen, in welchen ein übermächtiges Empfindungsleben das gewöhnliche Maass der Bewegungen und der Verhältnisse zu überschreiten droht und nur durch die dem Meister eigenthümlichen großen Formen zusammengehalten wird. Einer plastischen Phantasie entstammend, aber gar häufig nicht ganz einfach so gestimmt und bewegt, um im plastischen Materiale verkörpert zu werden, dessen Rahmen sie vielmehr sprengen würden, entsalten diese Gestalten erst dann ihre ergreifende, gewaltige Schönheit, wenn sie in dem leichten, den Ausdruck und die Empfindung feiner abtönenden malerischen Scheine wiedergegeben werden. Sie gehören einem Zwischenreiche an, welches Niemand fo vollkommen beherrschte wie Michelangelo. Schon die Figur Jehova's nähert sich demselben, unbedingt herrscht es in den weltberühmten Gestalten der Propheten und Sibyllen, welche die Deckenbilder zu beiden Seiten begleiten und zwischen den Pfeilern des architektonischen Hauptgerüstes sitzend dargestellt sind. Recht, hier zu erscheinen, ziehen sie aus dem Gedankenkreise, welcher dem ganzen Bilderschmuck der Sixtina zu Grunde liegt. Wie die Erlöfung in die Welt kam, follte in großen Zügen erzählt werden. Die Mittelbilder schilderten die Schöpfung, den Sündenfall, den neuen Verderb der Menschheit und den neuen Bund mit Gott. Der Erlösungsgedanke und die Erlösungshoffnung gingen nun nicht wieder verloren, bis der Messias zu den Menschen herabstieg. Dieses bezeugen und offenbaren für Juden und Heiden, also für die ganze Menschheit, die Propheten und Sibyllen, die deshalb folgerichtig hier ihren Platz finden müffen.

Für die Zahl und die Auswahl der Propheten und Sibyllen waren die räumlichen Verhältnisse und die künstlerischen Interessen allein maasgebend. Die mittelalterliche Ueberlieserung gab darüber keine Regel. Wenn das Kirchenlied des Thomas de Celano nur von dem Propheten David und einer Sibylle als Zeugen des Weltbrandes spricht, so haben

<sup>\*)</sup> Den Carton zu Noah's Verspottung besas Bindo Altoviti. Vasari VII. 271.



dagegen wieder Bildhauer an den Portalen gothischer Dome, Miniaturmaler in den Gebetbüchern, Dichter in den Prologen ihrer Mysterien die Zahl der Propheten, welche die Ankunft Christi und sein Leben und Leiden vorhersagen, beliebig vermehrt, jene der Sibyllen auf acht bis zwölf gebracht. Die Architektur der Decke in der Sixtina gewährte über den Sockeln zwischen den Pfeilern Raum für zwölf Figuren. Michelangelo für jede Schmalseite einen Propheten bestimmte, an den Langfeiten einen Propheten mit einer Sibylle wechseln lies, so theilte er die Summe in sieben Propheten und fünf Sibyllen. Sie haben alle den Grundton der Stimmung und die Anordnung gemeinsam. Jedem Propheten und jeder Sibylle find zwei Kinder-Genien beigegeben, welche als Diener oder Begleiter der Hauptfigur auftreten, die Handlung erläutern, die Gruppe abrunden. Dieses äussere Band wurde durch die Verwandtschaft der inneren Natur bedingt. Die Ahnung der großen kommenden Ereignisse hat Propheten und Sibyllen aus der Ruhe ihres Daseins gerissen und ihre Seele in die tiefste Bewegung versetzt. Von dieser Bewegung tragen sie alle deutliche Spuren, mögen sie auch je nach Charakter, Alter und Geschlecht dieselbe verschieden ausdrücken. So erscheint gleich der erste Prophet, an dem Kopf des Gewölbes gegen den Altar zu, Jonas, unter der Kürbisstaude in eigenthümlicher Auffassung. Der Wallfisch ihm zur Seite deutet die Lage an, in welcher ihn sich der Künstler gedacht hat. Jonas ift aus dem Grabe des Thierleibes emporgestiegen — daher seine Nacktheit — und athmet nun begeistert wieder neues Leben. Eine Wollust der Bewegung hat seine Glieder ergriffen, in seinem aufwärts gerichteten Gesichte aber prägt sich die höchste Erregung eines Visionärs aus. Er schaut im Geiste die Auferstehung Christi, von welcher seine eigene Wiederbelebung das Vorbild war.

Dem Jonas zunächst benachbart sitzt an der linken Langseite die libysche Sibylle. Als ob die Nachbarschaft auch auf den Charakter Einflus geübt hätte, zeigt die libysche Sibylle gleichfalls eine bis zur Leidenschaft gesteigerte heftige Bewegung. Sie hat den Leib halb gewendet, sodas vom Oberkörper die Rückenansicht geboten wird, während die Beine mehr nach vorn gekehrt sind. Mit hoch erhobenen Armen hält sie ein Buch ausgeschlagen, ohne aber in demselben zu lesen. Sie blickt vielmehr weg von demselben aus dem Bilde heraus nach unten. Zwei Genien haben sich links von ihr niedergelassen. Der eine mit der Rolle unter dem Arme weist auf die in Geberden wie in Tracht seltsame Sibyllengestalt, deren Bedeutung Vasari dahin auslegt, das sie einen starken Band aus vielen Büchern zusammengeschrieben hat und nun ausstehen will, indem sie zugleich das Buch zu schließen sich anschickt.



Gewiss ist ihre Ausmerksamkeit von dem sibyllinischen Buche weg auf ein Ereigniss der Aussenwelt gerichtet, in schönem Contrast zu dem nebensitzenden jugendkräftigen Daniel, der sich ganz und gar in seine Bücher vertiest hat und ausschließlich der Ergründung der Zukunst lebt. Er hat einem Knaben einen Folianten auf die Schultern gelegt, an dem jener gar schwer zu tragen hat, so dass er sich vorbeugt und mit beiden



Fig. 55. Der Prophet Jesaias. Sixtinische Kapelle in Rom.

emporgehobenen Armen nachhilft. Der Prophet überträgt die hier gelesene Wahrheit auf eine Tafel, die links von ihm aufgestellt ist. Er neigt sich zur Seite und schreibt mit gespanntem Eiser, der gar wohl dem prächtigen Jünglingskopse und den urkräftigen Gliedern ansteht.

Dass Michelangelo nicht in zarter Anmuth das ausschließliche Wesen weiblicher Schönheit findet, ist bekannt. Auch bei der Schilderung der

Sibylle, die nächste an Daniel, darstellte. Vielleicht, dass das Bild einer Zauberin dem Künstler vorschwebte und er in diesem wuchtigen Leibe, diesem gesurchten Gesichte das unheimliche Treiben, den Umgang mit sinsteren Gewalten andeuten wollte. Um den Contrast zu erhöhen, hat Michelangelo der Seherin ein reizendes Knabenpaar zur Seite gestellt,



Fig. 56. Die Delphische Sibylle. Sixtinische Kapelle in Rom.

welches sich eng umschlungen hält und harmlos fröhlich zusieht, wie die Alte in dem auf die Stuhllehne gelegten Buche nach Geheimnissen späht. In die lichte Welt der Begeisterung führt uns wieder der Prophet Jesaias (Fig. 55). Ihn schildert der Künstler, wie er das Haupt dem begleitenden Knaben zuwendet, der mit emporgehobenem Arm auf eine himmlische Offenbarung hinweist. Das Buch kann jetzt geschlossen ruhen; wie forgfältig aber der Prophet den Augenblick zuvor in demselben gesorscht, sagt uns noch seine Stellung. Die Beine sind ruhig gekreuzt, der eine

Arm stützt sich zu größerer Bequemlichkeit auf die Stuhllehne, der andere hält noch das Buch. Das Bild des stillen, in die innerste Geisteswelt versunkenen Denkers wäre vollkommen, wenn nicht die Richtung des Kopfes und der Blick eine plötzliche Störung verriethen und eine Aenderung der Stimmung andeuteten.

Die Reihe der Gestalten auf der linken Langseite schließt die delphische Sibylle ab. (Fig. 56.) In einem Augenblicke glücklichster Inspiration geschaffen, offenbart dieses Bild den Höhepunkt des Meisters in einem Kreise der Darstellung, den er nur selten betrat. Kräftig sind die Glieder und mächtig die Formen auch der delphischen Sibylle, doch überschreiten sie nicht das Maass der weiblichen holdseligen Natur. Sie ist mit einfach menschlicher Schönheit geschmückt, sie ergreift nicht durch titanische Größe und betäubt auch nicht durch ungewöhnliche Verhältnisse. Während der sie begleitende Genius im Buche der Zukunft eifrig liest, hat die kommende Zeit für die Sibylle bereits Körper und Leben gewonnen. Durch keine heftigere Bewegung äußert sich das Innewerden einer außerordentlichen Erscheinung. Der eine Arm ruht lässig im Schoosse, der andere, quer vor die Brust gelegt, hält eine Rolle, welche aber völlig unbeachtet bleibt. Im Kopfe allein spiegelt sich die Vision, welche der Prophetin geworden ist, wieder. Der Mund ist leise geöffnet, das strahlende Auge mächtig erweitert, als könnte die Sibylle einen Laut der Bewunderung nicht unterdrücken, als müßte sie die ganze Offenbarung umfassen. Wie alle anderen Sibyllen trägt auch die delphische das Haar umhüllt; doch quillen unter dem dünnen Schleier Locken hervor, deren leichtes Wehen von der inneren Erregung Kunde giebt.

Dem Jonas gegenüber auf der Eingangsseite ist der Prophet Zacharias gemalt. Der Gegensatz zwischen den beiden Gestalten ist gewiss vom Künstler mit Absicht so stark betont worden. Während bei Jonas alles Bewegung und Leidenschaft ist und nach aussen strebt, erscheint der greise, langbärtige, kahlköpsige Zacharias als eine innerlich beruhigte und gesammelte Persönlichkeit. Er blickt, den Kops in ein scharses Profil gestellt, in das Buch, in welchem er blättert, ohne irgend eine Spur der Erregung zu verrathen. Auch das bauschige Gewand, das den ganzen Körper verhüllt, contrastirt auffallend mit der Nacktheit des Jonas. Michelangelo sorgte übrigens dasur, das das Auge nicht allein, wenn es die gegenübersitzenden Gestalten betrachtet, an der Mannigsaltigkeit der Schilderung sich freue, sondern das es auch bei benachbarten Figuren den Eindruck rhythmischen Wechsels erfahre.

Es folgt, der erste auf der rechten Langseite, auf Zacharias der Prophet Joel. Er hält eine Bücherrolle vor sich ausgespannt, auf welche

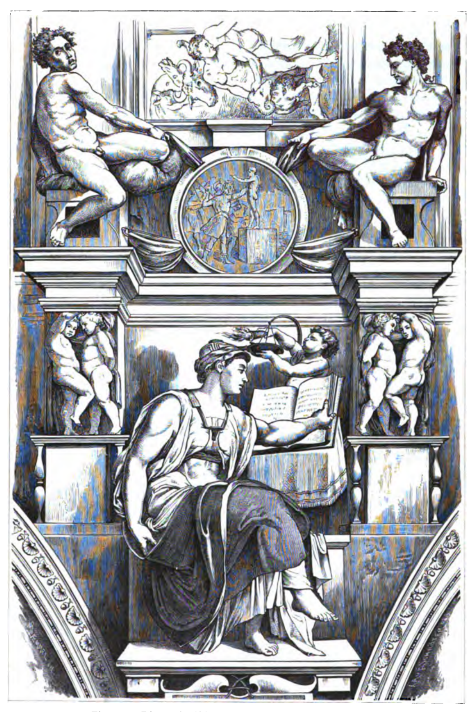


Fig. 57. Die erythräische Sibylle. Rom, Sixtinische Kapelle. Springer, Raffael und Michelangelo. I.

Digitized by Google

er den aufmerksamen Blick richtet. Der energische, auf Thaten bedachte Kopf mit dem kräftigen Zuge um den Mund, der hohen, kahlen Stirn, dem reichen buschigen Haare am Hinterhaupte sagt uns, dass die erforschte Wahrheit einen tapferen Vertreter in dem Propheten finden werde. Für den selbständigen Mann ist auch die Gewandung bezeichnend: er hat sich dieselbe so zurechtgelegt, dass sie ihm die bequemste Lage gestattet, den Mantel lose umgeworfen und über die Kniee in leichte Falten gezogen. Er bedarf ferner der begleitenden Genien nur im geringen Maasse. Sie nehmen an der Handlung keinen Theil, treten zu der Hauptgestalt in keine engeren Beziehungen, stehen als blosse Füllfiguren symmetrisch einander zugekehrt zu beiden Seiten des Propheten. Ganz anders erscheint ihre Rolle auf dem nächsten Bilde, welches die erythräische Sibylle (Fig. 57) darstellt. Hier ist ein Knabe damit beschäftigt, mit einem Holzbrand eine Lampe zu entzünden, welche die Sibylle erleuchten foll. Diese, eine jugendliche Gestalt, ist im Begriff, einige Blätter in dem seitwärts ausgelegten Buche umzuwenden. Nur ein leichtes, ärmelloses Hemd bedeckt den Oberkörper, so dass die muskelstarken Arme vollständig sichtbar werden; der Mantel ist leicht über die gekreuzten Beine geworfen, die ganze Haltung erscheint frei von jeder Spur innerer Erregung.

Um so mächtiger macht sich dieselbe bei dem benachbarten Ezechiel geltend. Er hat die Rolle, in welcher er gelesen, zur Seite geschoben, hält sie nachlässig in der herabhängenden Rechten. Mit der anderen demonstrirt er in hestiger Weise. Ein Engel oder Genius, älter ausgesasst als die meisten anderen begleitenden Figuren, von vollendeter Schönheit der Formen hebt beide Hände in die Höhe und weist mit ausgestrecktem Finger nach oben. Ihm wendet der Prophet das scharfgeschnittene, bärtige Gesicht zu und bemüht sich mit Hand und Mund, ihm eine Wahrheit recht eindringlich zu machen. Mit dem leidenschastlichen Kopse stimmt vortrefslich die Kleidung Ezechiel's, das shawlartig über die Schulter geworsene Tuch, dessen gefranste Enden im Winde stattern, der wuchtige Mantel, die Verhüllung der Haare durch eine Binde, wodurch in Verbindung mit dem eigenthümlichen Profil der Eindruck des Fremden, des Morgenländischen verstärkt wird.

Als ob keine Welt außer ihr vorhanden wäre, so vollständig in sich vertiest und versunken erscheint die nachfolgende persische Sibylle. Matronenhaft in den Zügen wie in der sie ganz verhüllenden Tracht, wendet sie das Gesicht von dem Beschauer ab und hebt das Buch dicht vor die Augen, um darin zu lesen.

Auch die letzte Prophetenfigur, Jeremias (Fig. 58), drückt die

vollkommene Abgeschiedenheit von der Welt, die Einkehr in sich selbst aus, aber kein friedliches, harmloses Stillleben, sondern ein Sichselbstverzehren im Gram. Vasari hat die Bedeutung dieser großartigsten Einzelfigur, welche die neuere Kunst geschaffen hat, richtig ausgesprochen: Er läst das Haupt sinken, dass man sehr wohl die Trauer, die Sorgen, die



Fig. 58. Der Prophet Jeremias. Rom, Sixtinische Kapelle.

Gedanken und Schmerzen darin lieft, die sein Volk ihm erweckt. Der eine Arm ist unbewusst in den Schooss herabgefallen, der andere, auf dem Schenkel aufruhend, stützt den Kops. Nur die obere Hälfte des Gesichtes wird sichtbar, da die untere von einem gewaltigen Barte beschattet und durch die Hand verdeckt ist; auch der Augenstern trifft uns nicht, das Auge ist gesenkt, starrt zur Erde. Dennoch lesen wir aus der Gestalt eine

Digitized by Google

reiche, unendlich ergreifende Geschichte. Bilder des Jammers und Kummers ziehen an dem einsamen Manne unaufhörlich vorüber, zertrümmerte Hoffnungen, vereitelte Wünsche, vernichtete Ideale. Sie lasten schwer auf dem Gemüthe, drücken den Kopf herab und lassen den sonst doch stahlharten Körper ermüden. Unwillkürlich suchen die einzelnen Glieder nach einer ruhigen Lage. Die Beine find gekreuzt, der Oberkörper vorgeneigt, der Kopf gestützt. Aber alles umsonst; der Friede kommt nicht und auch die Ruhe nicht. Rastlos hämmern die Gedanken und pochen die herben Empfindungen. Gerade diese innere verhaltene Gluth bei dem Scheine äußerer Ruhe wirkt so mächtig und weckt das tiefste Mitgefühl mit dem unseligen Manne, den das Schicksal nicht gebrochen aber auf das Tiefste erschüttert hat, und der nur noch auf dem Grabe seiner liebsten Hoffnungen leben soll. Es ist dasselbe Mitgesühl, das auch die begleitenden Genien aussprechen. Auch sie neigen das Haupt, fenken den Blick und verharren in stiller Theilnahme. Welche Geheimnisse, welche unaussprechlichen Gedanken mag wohl der Künstler in diese Linien hineingelegt haben. Wir wissen es nicht, obgleich wir unwillkürlich an leise persönliche Beziehungen, an den Wiederschein unmittelbarer Erfahrungen denken möchten. Das eine aber ist gewis, dass die Gestalt des Jeremias es Michelangelo angethan hat, und er sie feitdem niemals wieder völlig aus dem Sinne verlieren konnte. Was er schuf, immer schwebte ihm dabei die Erinnerung an Jeremias vor und klang die Stimmung, in welche ihn die Gestalt des Propheten versetzt hatte, leife mit. Der Jeremias birgt den Keim zum Mofes des Juliusdenkmales in sich und zu den Hauptstatuen der Mediceergräber.



Jeder Prophet und jede Sibylle laden zum Verweilen ein und scheinen dem Betrachter ein Halt zuzurusen. Was kann es auch Lockenderes geben, als sich in die unendliche Tiese des Lebens und der Schönheit, die aus jeder einzelnen Gestalt spricht, zu verlieren? Und dennoch giebt es etwas noch Herrlicheres und das ist: der schöpferischen Krast, die sich nie genug thut, immer neue Offenbarungen bereit hält, immer wieder durch die Fülle und Fruchtbarkeit der Phantasie überrascht, zu solgen. Und so bietet auch die Sixtina das genussvolle Schauspiel, dass die Wirkung des einen Werkes stets noch durch die vergleichende Betrachtung des andern erhöht wird, dass man in jedem Augenblicke glaubt, hier die Grenze der Begabung des Künstlers erreicht zu haben und im nächsten doch wieder neue Seiten an ihm entdeckt, die sestgesteckten

Grenzen doch wieder erweitern muß. Die Bewunderung der charaktervollen Größe der Propheten und Sibyllen macht nicht blind für die dramatische Gewalt der Zwickelbilder in den vier Ecken des Gewölbes; höchstens daß man sich eine bequemere Stellung, sie zu betrachten, wünschen möchte.

Das vom Künstler angeschlagene Thema: Von den Folgen des Sündenfalles und der Sündhaftigkeit des Menschengeschlechtes kann nur Christus erlösen; diese Erlösung ahnen, auf sie hoffen und harren bereits im alten Testamente weise Männer und kluge Frauen, liese eine Erweiterung zu. Durch den Schutz, welchen Jehova seinem Volke in den schwierigsten Lagen verliehen hat, ist die Zuversicht auf die Erlösung gestiegen. Und da der Raum zu einer solchen Vertiesung des Inhaltes vorhanden war, so malte Michelangelo in die Ecken der Wölbung vier rettende Thaten, welche das Volk Israel aus der größten Gesahr bestreien. Die Tödtung Goliath's schildert das erste Bild. Der Riese liegt wehrlos, trotz allen Anstrengungen unfähig, sich zu erheben, auf dem Boden. David hat sich breitspurig über seinen Leib gestellt und holt mit dem kurzen Schwerte aus, um dem Riesen den Todesstreich zu versetzen.

Das zweite Bild, in drei Abtheilungen gegliedert, erzählt Judith's Heldenthat. In der linken Ecke schläft der Wächter, in der Abtheilung rechts liegt auf dem Ruhebette in letzten Zuckungen der Leichnam des Holofernes. Der eine Arm hängt bereits schlaff und leblos zur Erde, der andere hält aber noch krampfhaft die Lage fest, die er im letzten Augenblicke des Bewusstseins eingenommen. Nach einer Waffe über seinem Kopfe hatte Holosernes greifen wollen, als ihm Judith den tödtlichen Streich versetzte. In der Mitte des Bildes, auf der Schwelle des offenen Gemaches steht Judith. Von einer unheimlichen Empfindung berührt, wirft sie noch einen scheuen Blick nach dem Schauplatz der Blutthat und unterbricht für eine Secunde ihre Beschäftigung, mit einem Tuche den Korb zu verhüllen, in welchem die Magd das blutige Haupt des Holofernes davonträgt. Dass zwischen dieser Gruppe und einer Frauengruppe auf einem geschnittenen Steine, der unter dem Namen Siegelring Michelangelo's berühmt ist und im Louvre bewahrt wird,\*) der engste Zusammenhang waltet, dass unsehlbar die eine Darstellung von der andern entlehnt wurde, darüber kann kein Zweifel bestehen. Der Gegenstand der Gemme erscheint zwar von dem Inhalt der Freske weit entfernt. Er schildert das Geburtsfest des Bacchus oder eine Wein-

<sup>\*)</sup> Abgebildet u. a. bei Bucher, Gesch. d. technischen Künste. I. Tas. II. No. 3.



lese. Die eine Korbträgerin aber und die vor ihr stehende nach den Trauben im Korbe greifende Frau decken sich mit Michelangelo's Judith und ihrer Magd in der Bewegung, der gegenseitigen Stellung, der Gewandung so vollständig, dass nothwendig das eine Bild nach dem Muster des anderen gezeichnet sein muss. Welches aber war das Muster? So lange man Michelangelo's Siegelring für ein antikes Werk ausgab, blieb nur für die Annahme Raum, dass Michelangelo die in der That köstliche Zeichnung der Gemme nachgeahmt habe. Die fast sklavische Abhängigkeit des fonst so spröden Meisters mochte auffallen, immerhin liess sich an einem interessanten Beispiele der durchgreifende Einfluss der Antike auf die Renaissancekunst nachweisen. Die Sachlage änderte sich aber nicht wenig, feitdem man in dem Siegelringe Michelangelo's ein Werk des Cinquecento, eine Arbeit des Piermaria da Pescia erkannte, was zuerst durch Murr im vorigen Jahrhundert geschah, und die richtigen Folgerungen aus dieser Entdeckung zu ziehen wagte. Ist es wahrscheinlich, dass Michelangelo die Composition eines Zeitgenossen, den wir doch nur als Techniker preisen können, genau wiedergab? Entspricht es nicht vielmehr besser den gegebenen Verhältnissen, wenn wir Piermaria da Pescia, der als Freund Michelangelo's geschildert wird, als den Borger auffassen, der von Michelangelo einfach die beiden Figuren entlehnte? Zu denken giebt, dass dieselben auf der Gemme durch einen Baum von der Hauptgruppe getrennt, mit der letzteren in einem lockeren Zusammenhange stehen. Vielleicht dankte der Gemmenschneider die ganze Composition Michelangelo und hat dieser den Schmuck seines Siegelringes selbst entworfen.

Die beiden Eckbilder an der Altarseite erzählen die Geschichte von der ehernen Schlange und von Haman's Bestrafung. In einen wirren Knäuel sind die armen Opfer des Schlangenregens zusammengedrängt worden. Mit der Kraft der Verzweiflung fuchen fie den Windungen und Bissen der fürchterlichen Feinde zu entgehen; convulsivisch bewegen sich die Leiber, Todesangst verzerrt die Gesichter. Alle sittliche Besinnung ist ihnen verloren gegangen, sie treten auf einander, stofsen und pressen sich und denken ausschließlich nur an die eigene Rettung. Wie wohlthuend wirkt die Ruhe, der fromme Glaube und die zärtliche Theilnahme an dem Loose des Nächsten bei der gegenüberstehenden Gruppe, welche bei der ehernen Schlange das Heil sucht und auch findet. Ohne Hass, voll Zuversicht nähern sich Männer, Frauen und Kinder dem hochaufgerichteten Zeichen. Der Gatte ganz vorn unterstützt liebevoll sein verwundetes Weib und hilft ihr, Inbrunst und Hoffnung im Blicke, die gebiffene Hand zur ehernen Schlange empor

zu heben. Das Knäblein aber im Hintergrunde auf den Schultern des Vaters greift fröhlich und muthig nach dem Kopfe des Erzbildes.

Wenn die Schilderung des Wunders der ehernen Schlange vorzugsweise die plastische Phantasie Michelangelo's befriedigen musste, der sich durch die wenige Jahre zuvor ausgegrabene Laokoongruppe in seiner Weise nicht beirren liefs, so bot ihm das letzte Zwickelbild, Haman's Bestrafung, günstigsten Anlass, seine Meisterschaft in der dramatischen Disposition einer Handlung zu bewähren. Wie bei dem Judithgemälde, so beobachtet Michelangelo auch hier die Dreitheilung. In dem Gemache rechts ruht Ahasver, von Kämmerern umgeben. Einer derfelben hat ihm aus den Chroniken von Mardochai's Verdiensten gelesen. Der König erhebt sich und winkt einem Diener, Mardochai, der auf der Schwelle des Gemaches sitzt, die gebührende Ehre zu erweisen. Das alles ist in fo einfach großen Zügen gezeichnet, fo frei von allen kleinlichen Zufalligkeiten gehalten, fo glücklich in ein heroifches Zeitalter zurück verlegt, wie Aehnliches nur die höchste und zugleich naivste Poesie zu schaffen vermochte. In dem Gemache links sehen wir, wie der König mit Haman zu dem Mahle kam, das die Königin Esther zugerichtet hatte. Nur diese drei Personen sitzen am Tische, Ahasver im Hintergrunde, der Königin gegenüber Haman, der entsetzt zurückfährt, als Esther auf ihn als den Feind ihres Lebens und ihres Volkes mit zorniger Geberde weist. Die gerechte Strafe ereilt ihn in der mittleren Abtheilung. Er ist an das Kreuz geschlagen und leidet sichtlich mehr noch als Körperschmerzen die bittersten Seelengualen. Haman's Gestalt wurde schon von den Zeitgenossen des Künstlers als ein Meisterwerk der Verkürzung gepriesen.



Die Bilder der Mitteldecke, die Darstellungen in den Gewölbe-Ecken, die Propheten und Sibyllen schöpfen ihren Inhalt und haben ihre Wurzeln in den Erzählungen der Bibel und in Legenden. Sie besitzen ein ebenso entschiedenes historisches Gepräge, wie andererseits die Einzelgestalten auf den Postamenten, die Figuren am Außenrande der Gewölbekappen, die Kinderpaare neben den Propheten, die Träger der Inschrifttaseln unter ihnen ausschließlich nur auf decorative Geltung den Anspruch erheben können. Sie leben von den formellen Reizen, welche ihnen der Künstler mit freigebigster Hand verliehen hat. Sie danken seiner Phantasie ganz allein das Dasein, und wie sie vor jener niemals bestanden, so können sie überhaupt ausserhalb derselben gar nicht gedacht werden. Sie sind der reine künstlerische Schein, ohne den geringsten stofflichen

Außer der einen und der anderen Kategorie von Bildern und Gestalten schuf aber Michelangelo in der Sixtina noch eine dritte, welche zwischen jenen beiden gleichsam die Mitte hält. Die Gruppen in den Bogenfeldern (Lunetten) der Wand und jene in den dreieckigen Gewölbekappen werden als die Vorfahren Christi bezeichnet, und dieses nicht erst von modernen Schriftstellern. Schon Condivi und Vasari nennen als Gegenstand der Darstellung in diesen Räumen •die Genealogie, das heisst den Stammbaum des Heilands«. Dass das im Anfange des Evangeliums Matthäi niedergelegte Buch von der Geburt Christi«, die sogenannte Wurzel Jesse, bei der Berathung des Bilderschmucks mit bedacht wurde, steht unbedingt fest. Abgesehen davon, dass das Herkommen da, wo die Propheten und Sibyllen geschildert werden, auch die Vorführung der Ahnen Christi verlangte, sehen wir in der That die Namen der letzteren über den Fenstern in eingerahmte Taseln eingeschrieben. Der Stammbaum begann an der Altarwand, doch mussten die Namen und Bilder in den beiden Lunetten hier später dem jüngsten Gerichte weichen. Seitdem fängt die Genealogie erst an den beiden Langseiten an, in der Weise geordnet, dass keineswegs die Geschlechterreihen die Wand entlang gehen und in der Nähe des Altares wieder abschließen, vielmehr die Gruppen in den einander gegenüberliegenden Bogenfeldern auf einander folgen. Die letzten Glieder des Stammbaumes, Mathan, Jakob und Joseph, lesen wir an der schmalen Eingangsseite. Verkörpern nun die Gruppen in den Lunetten und Gewölbekappen die auf den Tafeln eingezeichneten Namen, sollten die letzteren eigentlich als Unterschriften der Bilder gelten, die nur der größeren Bequemlichkeit wegen auf den Tafeln zusammengeschrieben wurden? Dagegen spricht fchon das Ueberwiegen des Frauen- und Kinderelementes in den Bildgruppen, dann die unüberwindlichen Schwierigkeiten, die sofort austreten, fobald man mit den Gruppen bestimmte Namen verbinden will, vor allem aber die Thatfache, dass die Gruppen in den Lunetten und ebenso die Gruppen in den Dreiecksflächen der Stichkappen selbständige, ausschliesslich für sich bestehende Reihen bilden. Offenbar hat Michelangelo, als ihm der Auftrag wurde, die Vorfahren Christi in den Bilderkreis der Sixtina einzuführen, sein Gewissen in der Weise beschwichtigt, dass er ihre Namen an hervorragender Stelle einschrieb, da von den meisten derselben doch nichts anderes als der blosse Lufthauch des Namens bekannt ist, und über den dadurch frei gewordenen Raum in rein künstlerischem Interesse verfügte.

Wenn die Traditionen der kirchlichen Kunst nach einer Ergänzung der Propheten und Sibyllen durch die Vorfahren Christi riesen, um den Gestaltenkreis vollständig zu erhalten, welcher in der Vorgeschichte der Erlöfung vorkommt, fo heischte wieder der in der Renaissance bis zur feinsten Vollendung ausgebildete poetische Sinn, dass alle angeschlagenen Stimmungen eine wirksame Einleitung und einen beruhigenden Ausklang, alle hervorragenden Charaktere eine verwandte Umgebung, aus welcher sie sich entwickelt haben oder zu welcher sie herabsteigen, empfangen. Michelangelo's Propheten und Sibyllen würden durch die Mächtigkeit ihrer Formen, die rückhaltslose Gewalt ihrer Empfindung das Auge bedrücken, wenn dasselbe nicht vorbereitet würde und stufenweise bis zu den im Ausdrucke fo gefammelten und zugespitzten Sehergestalten emporstiege. Das ist die Aufgabe der sogenannten Vorsahren Christi in den Lunetten. In ihnen klingt die Stimmung an, welche dann in den Propheten und Sibyllen überwältigend durchbricht. Auch sie harren und hoffen, erwarten und ahnen, find in dumpfen Schmerz verfunken oder erheben sich zu leisen Ahnungen der kommenden Ereignisse. Nur ist alles allgemeiner gehalten, von einem engeren Maasse umschrieben. Aber auch diese Lunettenbilder erscheinen noch individualisirt, verglichen mit den Gruppen, welche die dreieckigen Gewölbekappen schmücken. Mit einer einzigen Ausnahme verkörpern dieselben das stille, ungebrochene Familiendasein, diesen sesten Grund alles Lebens, diese unvergängliche Wurzel alles Glückes und alles Guten im Menschen. Eltern mit ihren Kindern lagern beinahe unbewegt, in stiller ruhiger Erwartung der Zukunft. Ihnen gilt die Rettung, sie sind der Gegenstand der Erlösung, welche die Propheten und Sibyllen bereits im Geiste sehen. Alle diese Gruppen und Figuren tragen zu dem majestätischen Gesammteindruck des Werkes nachhaltig bei, sie helsen wesentlich, dass sich der große Bilderkreis der Decke vor unseren Augen stufenweise aufbaue und in feinen Wirkungen allmählich aber dann um fo sicherer steigere. Darüber darf aber ihr Werth im Einzelnen nicht vergessen werden.



Die unerschöpfliche Phantasie Michelangelo's verstand es hier auch innerhalb der engen, durch die Natur der Sache bedingten Grenzen, in Bewegungen, in Haltung und Ausdruck eine überraschend große Mannigfaltigkeit zu erzielen. Das Oxforder Skizzenbuch giebt von der immer frischen Gestaltungskraft des Künstlers den besten Beweis. Nur zwei Regeln scheint er als bindende Schranken für sich aufzustellen. Er leiht gern den gegenübersitzenden Gruppen verwandte Züge und trägt im Fortgang der Schilderung hellere Stimmungstöne auf, womit es

zusammenhängen mag, dass die Einzelgestalten allmählich von Gruppen abgelöst werden. Den Anfang aber machte er an der Altarseite. Dieser zunächst sehen wir einen Mann mit lässig herabhängenden Armen und gekreuzten Händen, der starr in die Weite blickt und die tiesste Stuse der Trostlosigkeit versinnlicht. Das Weib auf der linken Seite, welches das eine Bein auf einen Schemel gestellt und mit vorgebeugtem Leibe in ein Buch blickt, und ihr Gegenbild in derselben Lunette, der sitzende Mann vor einem Lesepulte, der sich zurücklehnt und über das Gelesen nachdenkt, sühren schon besser in die Stimmung des Harrens und Erwartens ein, welche die Propheten und Sibyllen so energisch vertreten.

Das zweite Lunettenpaar zeigt rechts einen alten bärtigen Pilger oder rastenden Wanderer mit dem breitkrämpigen Hut im Nacken, auf einen Stock gelehnt und eine anmuthige junge Mutter mit ihrem Wickelkinde auf dem Schoosse. Diesen Gruppen entsprechen links ein älterer Mann, der mit verschränkten Armen geradeaus herausblickt, mit einer kleineren Frauengestalt zur Seite, welche eine Schale in der Hand hält und das Gesicht theilnehmend dem sinsteren Gesährten zuwendet, und die alte Garnwinderin, eine köstliche Figur aus dem Volke, die Michelangelo auch im Skizzenbuche (mit veränderter Stellung) verewigt hat.

Zwei Ruhende führt die folgende Abtheilung rechts vor: einen Mann, im Schlafe fo stark vorgebeugt, dass der Kopf die Kniee, und der schlaft herabhängende Arm fast die Erde berührt, und eine Frau, welche auf die Stuhllehne mit einem Arm leicht sich aufstützt und den Kopf sanst zur Seite neigt, wieder eine von den seltenen Frauengestalten Michelangelo's, in welcher maassvolle Schönheit und gewinnende Anmuth verkörpert ist. Der Anflug von Schwermuth verleiht dem Frauenbilde einen noch höheren Reiz. Diesen Figuren gegenüber malte der Künstler einen eifrig mit Schreiben beschäftigten, in einen Mantel gehüllten mageren Mann und eine Frauengruppe, die am meisten an eine Caritas erinnert. An der Mutter klettert ein Knabe von rückwärts empor; er hat ihren Rücken erklommen und will sie umhalsen. Um ihn vor dem Falle zu bewahren, greift die Mutter mit dem Arme nach hinten und hält ihn fest, indem sie zugleich Oberkörper und Kopf ihm zuwendet. Mit dem anderen Arm umfasst sie einen zweiten, ihr zur Seite stehenden, an ihr Knie sich schmiegenden Knaben. Dem Schwunge der Linien, der Kühnheit der Bewegungen glaubt man die Freude Michelangelo's anzusehen, wieder einmal ein Motiv zu behandeln, welches alle plastischen Künste herausforderte. Er muste sich in die florentiner Jahre zurückversetzt fühlen, in welchen er in die Madonnenbilder mit Hilfe plastischer Züge

ein neues großartiges Leben brachte. Die nächstfolgenden Lunettengruppen tragen einen verwandten Charakter.

In vornehm ruhiger Haltung, den einen Arm auf ein Kissen aufgestützt, mit der Rechten den Kopsschleier über der Brust zusammenhaltend, sitzt hier eine würdige römische Matrone. Sie hat den Blick in die Ferne gerichtet, vielleicht auf den Gegenstand, auf welchen einer der beiden zur Seite stehenden Knaben mit dem Zeigesinger hinzeigt. Diesen Gestus verkörpert die andere Halbgruppe noch krästiger. Der Knabe deutet eindringlich einen sernen Gegenstand an, indem er sein Gesicht dem Vater zuwendet, der mit gespannter Ausmerksamkeit der Richtung solgt und den Finger schon leise bewegt, um, sobald er den Gegenstand entdeckt hat, auf ihn zu weisen.

Stillere Zustände schildern die Lunettenbilder der Gegenseite. Eine Mutter hält ein kleines Kind auf ihrem Schoosse und schläfert es ein, während der größere Knabe zu ihren Füßen in der Wiege ruht. Auf dem andern Bilde sehen wir wieder einen älteren Mann mit verhülltem Haupte und über dem Knie gekreuzten Armen in tieses, trübes Nachdenken versunken. In der vorletzten Lunette der rechten Langseite wird als Grundton der Schilderung wieder das Hinausschauen in die Ferne angeschlagen. Nach rückwärts wendet sich mit dem Gesicht der in seinen Mantel eng gehüllte Mann, welchen sein Begleiter, ein kräftiger Knabe, so gutherzig anblickt; die Mutter kehrt, ihr Kind mit beiden Armen inbrünstig an ihre Brust drückend, den Kopf nach außen.

Bei dem Gegenbilde auf der linken Seite möchte man glauben, dass Michelangelo, was er sonst nicht that, die beiden Halbgruppen der Lunette in ein engeres Verhältnis zu einander bringen wollte. Ueber die Schulter der Mutter hinweg streckt das Kind den Arm aus. Gruss und Zuruf scheint ihm das andere Kind zu bringen, das nackt zwischen den Knieen des Vaters steht, welcher gleichfalls den Kopf nach rückwärts wendet. Ist es ein Irrthum, in der letzten Lunette rechts eine Mutter zu vermuthen, welche in ein Becken die Hand taucht, um ihr Kind zu waschen, und ihr gegenüber eine nährende Mutter zu erblicken, die durch die Handbewegung ihr Kind zu beruhigen scheint? Es hätten dann Scenen des innersten Familienlebens, das sich immer gleich bleibt, in der Absicht des Künstlers gelegen. Um so stärker drückt er in den beiden männlichen Figuren auf der andern Bogenhälste und in den Lunettenbildern über dem Eingange das resignirte Harren und stille Erwarten aus.



Die Beschreibung der Lunettenbilder kann natürlich nur das grob materielle Gerüfte, dessen sich der Künstler bei dem Aufbau seiner Gedanken bediente, versinnlichen. Sie lässt ihre reiche Schönheit nicht einmal leise ahnen. Michelangelo's Worte sind die Linien, seine Sätze die Formen seiner Gestalten. Wer seine Sprache verstehen will, muss feine Bilder fehen und immer und immer zu ihrer Betrachtung zurück-Vollends unzulänglich erweist sich die Beschreibung des Vorganges bei solchen Bildern, welche nur durch den schöpferischen Formensinn des Künstlers in das Leben gerufen sind, einem Ereignisse oder einem Zustande immer andere und immer neue formelle Seiten abgewinnend. Sie sind mit den musikalischen Variationen über ein Thema zu vergleichen und empfangen wie diese ihren Werth durch die vollendete Führung. Solchen Variationen müffen schon die Bilder in den dreieckigen Gewölbekappen angereiht werden. Ihr Inhalt ist eintönig, immer und immer wieder tritt die Schilderung der Trauer, des entsagungsvollen Zuwartens und Harrens auf; obschon aber derselbe Gegenstand achtmal wiederkehrt, wiederholt sich niemals die Behandlung, treffen immer neue fesselnde Züge das Auge.

Die Betrachtung beginnt am besten wieder an der Altarseite, da fich von diefer gegen den Eingang zu eine leise Steigerung der Scenen bemerkbar macht. In tiefsten Gram versunken, das Antlitz im Schmerze erstarrt, gleichsam in das Leere blickend, erscheint die Hauptfigur der ersten Gruppe (zwischen der libyschen Sibylle und Daniel). Ohne Mantel, im engärmeligen Gewande, das Haar kurz verschnitten sitzt die Frau mit gekreuzten Beinen, den Kopf auf die Rechte gestützt. Sie nimmt fo vollkommen die Aufmerkfamkeit in Anspruch, dass die beiden anderen Figuren, ein älterer Mann und ein nacktes Kind, ganz zurückgedrängt werden. Dieselbe Stimmung, in das Tragische gewendet, vertritt die nächste Gruppe zwischen Daniel und der cumäischen Sibylle. Eine Spinnerin mit zwei reizenden Kindern füllen den Raum aus. Die Mutter hat aber die Lust zur Arbeit und die Freude an den Kindern verloren. Die Spindel ruht in ihrem Schoofse, sie selbst lässt die Arme sinken und beugt das Haupt, bis es beinahe die Kniee berührt. Eng schmiegen sich die beiden Kinder an die Mutter, zärtlich schmeichelt ihr das vordere Knäblein, während das andere Kind, dessen Kopf über die Schulter der Mutter hervorguckt, sich ängstlich an sie drängt. Vergeblich ist aller Zuspruch und alle Zärtlichkeit. Die Mutter bleibt stumm und hat nur nur noch die Kraft, ihrem Schmerze nachzuhängen.

Eine ruhigere Situation schildert die dritte Gruppe. Die Mutter im Vordergrunde quer gelagert, prächtig in ihrer vornehmen ruhigen Haltung,

mit einem scharfgeschnittenen Profilkopf, blickt erwartungsvoll in die Ferne, ihr zur Seite sitzt der Gatte, kahlköpfig und bärtig, an welchen sich das nackte Kind liebevoll anlehnt. (Fig. 59.) Die letzte Gruppe der linken Seite zeigt das Haupt der Familie, eine kräftige derbe Figur aus dem Volke, in tiesem Schlummer gelagert, während das Weib ihr Kind liebkost und es in ihren Armen sesthat.

Dumpfe Trauer, stille Erwartung, ein ruhiges Familiendasein drücken auch die Gruppen der rechten Langseite aus. Dicht aneinander gedrängt sitzt das Elternpaar, durch Kopstypus und Kleidung als Orientalen bezeichnet, zwischen ihnen steht, leicht an der Mutter sich anlehnend, das Kind. Nur dieses letztere, seinem Alter gemäß, offenbart eine harmlose Stimmung, Mutter und Vater dagegen erscheinen, wie die gesenkten Köpse andeuten, in Schmerz und Gram besangen. Dieselbe Empfindung spricht auch aus der nächsten Gruppe. Vorgebeugt sitzt die Mutter, mit dem Ausdruck banger Erwartung im Antlitz. Sie hat den einen Arm auf das Knie ausgestützt und das Kinn in die hohle Hand gelegt, mit dem anderen Arme hält sie ihr Kind umsast, ohne aber demselben sonst noch besondere Ausmerksankeit zu schenken. Das zweite Kind wird mit dem Kopse hinter ihrer Schulter sichtbar.

Noch reicher entwickelt, breiter angelegt erscheinen die folgenden Gruppen. In dem unmittelbar benachbarten Felde hat sich das Kind in den Schooss der knieenden Mutter geslüchtet und schlummert hier sanst. Etwas tieser im Hintergrunde sitzt der Vater, ein Kind in den Armen und wendet den Kopf theilnehmend dem Weibe zu. Die letzte Gruppe endlich zeigt gleichfalls das Kind, im Genusse friedlich glücklichen Schlummers im Schoosse der Mutter. Diese aber, im scharsen Prosile gesehen, enthüllt in ihren Zügen nur herben, bis zur Wildheit gesteigerten Schmerz und auch in dem halbnackten Manne ihr zur Seite prägt sich tieser Kummer und die höchste Hilfsbedürstigkeit aus. Am stärksten von allen Gestalten ruft diese Figur nach Rettung und Erlösung und schließt sich auf diese Art unmittelbar und ungezwungen an die Propheten und Sibyllen an, welche die Hoffnung und Erwartung der Erlösung aussprechen.

Die »Vorfahren Christi« bilden in einer Beziehung die schönste Ergänzung der Propheten- und Sibyllengestalten. Die Stimmung der letzteren hallt in ihnen nach, die massigen Charaktere lösen und verziehen sich allmählich. Nach der anderen Richtung aber vollsühren dieselben Vorsahren Christi den Uebergang zu den rein decorativen Figuren der Decke. Die in den dreieckigen Gewölbekappen vorkommenden Bilder sind so componirt, dass sie sich stets von einem Dreiecke umschreiben

lassen. Noch kunstreicher wird in den Lunettenbildern die unmittelbare Verbindung zwischen der figürlichen Darstellung und dem räumlichen Grunde geschaffen. Die Curve, welche der halbkreissörmige Fensterbogen bildet, giebt die Basis für den Sitz der einzelnen Figuren ab. Diese selbst sind dann auch in freier Weise stets so angeordnet, dass sie den Raum der Lunetten ebenmäsig süllen und den Eindruck machen, als wären sie nur aus Rücksicht auf die architektonischen Linien so gezeichnet worden. Sie erscheinen als die reichste Belebung des Raumes, offenbaren damit ihre decorative Natur.



Den letzten äußersten Ring des Bilderkreises in der Sixtina bilden die rein decorativen Figuren. Unter ihnen fesseln die sitzenden nackten Gestalten auf den Postamenten zu beiden Seiten der Mittelfelder durch die Fülle der Charakteristik und die Formenschönheit unsere besondere Aufmerksamkeit. Ihre materielle Function ist einfachster Natur. Sie sind zu zwei einander zugesellt und halten mit Bändern oder Schnüren zwischen sich mächtige Bronzemedaillons, auf welchen, jetzt nicht mehr ganz deutlich, (biblische?) Vorgänge abgebildet waren. (Fig. 57.) Doch nehmen sie diese Aufgabe nicht ernst. Alle strotzen von jugendlicher Kraft, und diese Lebensfülle, die überzuschäumen droht, die Bewegung der stolzen Glieder zum Genuss erhebt, auszudrücken und zu verkörpern, erscheint als ihr wesentlichster Zweck. Gleich die beiden ersten Paare, welche die Schöpfung des Lichtes einrahmen, tragen sie nicht wahre Prachtkörper zur Schau, fpricht nicht aus ihnen der helle Jubel urwüchsigen Daseins? Die Bewegung jeder einzelnen Gestalt ist rhythmisch empfunden, die Stellungen der zusammengehörigen Figuren werden durch anmuthigen Contrast gehoben.

Hier hat im Uebermuth des Lebensgenusses der eine Jüngling ein Bein unterschlagen, einen Arm um den Kopf gelegt und streckt so den Körper behaglich aus. Der ihm gegenübersitzt, neigt den Oberleib nach vorn und wendet das Gesicht rückwärts. Ganz andere, theilweise entgegengesetzte Muskeln werden in das Spiel gebracht. Dort (auf der andern Seite) hält der Eine die Beine auseinander und greist mit einem Arme nach rückwärts, sein Gegenmann schiebt das eine Bein unter das andere und lässt die Arme in zuwartender Stellung sinken — nebenbei gesagt eine der schönsten, vielsach an den Adam erinnernde Figur der ganzen Reihe.

Von nahezu bacchantischer Fröhlichkeit ergriffen stellt sich im nächsten

Felde die eine Figur dar. Sie hat die Beine gekreuzt, beide Arme erhoben, den Mund zu einem lustigen Ausschrei geöffnet; der andere Jüngling erscheint in der Bewegung der Arme und Beine schars contrastirend. Das eine Bein ist angezogen und unter den Leib geschoben, ein Arm auf den Rücken gelegt, die gewaltigen Augen dem Beschauer zugekehrt. Rücken- und Vorderansicht bieten die Figuren der Gegenseite, dabei lehnt sich die eine gemächlich zurück, die andere, ausnahmsweise mit verhülltem Kopse und wehender Draperie, hat die Glieder mehr gespannt und schüttet aus einem Füllhorn Schätze aus. Die solgenden zwei Paare (über der cumäischen Sibylle und Ezechiel) rücken einander in der Haltung etwas näher. Die Lage der Beine ist ähnlich, der Gegensatz vorzugsweise in der Wendung des Oberkörpers und des Kopses, der hier im hellen Lichte, dort beschattet erscheint, ausgedrückt. Oder während die eine Figur den Arm rückwärts wendet, hebt ihn die andere in die Höhe und fast mit der Hand in das Haar.

Aehnliches gilt von den vier Gestalten, welche das Opser Noah's einrahmen. Das eine Paar hat ein schweres Füllhorn, einem Fruchtkranze gleich, aus die Schultern geladen, sühlt sich dadurch beschwert und beugt den Oberleib. Nur in der Haltung der Arme, in der Wendung und im Ausdruck der Köpse bemerkt man die verschiedene Individualität. Das Gesicht des Einen wird durch den vorgehaltenen Arm theilweise verdeckt, der mit einer Binde geschmückte Kops des Anderen ist wie mit spöttischem Lachen auf den Genossen gerichtet. Die Figuren der Gegenseite gewinnen ihr besonderes Leben ebensalls nur durch den Wechsel in der Bewegung des Oberleibes und Kopses. Der Profilstellung des einen Kopses entspricht eine Wendung mehr nach vorn und oben bei dem andern. Die Figur, welche den Kops im Profile zeigt, bietet vom Oberleib die Frontansicht und umgekehrt: mit der Vollansicht des Kopses ist bei der andern Gestalt eine Profilstellung des Oberleibes verbunden.

Michelangelo hob bereits in den letzten Gruppen den Contrast zwischen ihren Gliedern minder scharf hervor und betonte weniger die besondere Individualität der einzelnen Figuren. Die zwei Gruppen, welche diese ganze Gestaltenreihe abschließen, bestätigen nur diese Beobachtung. Die eine Figur ist zwar verschwunden, überputzt worden; doch sind noch die zusammengehörigen Gestalten über Joel übrig. Diese fallen nun in der That beinahe vollkommen zusammen und unterscheiden sich fast nur noch durch den leisen Wechsel in der Kopsbewegung. Es wäre unbillig und vorlaut, diesen Umstand auf die allmähliche Ermattung und Abstumpfung der Phantasie Michelangelo's zurückführen zu wollen. Wir wissen ja nicht einmal, welche Figuren zuerst, welche zuletzt von ihm

gemalt worden sind. Auch erscheint es ebenso gut möglich, dass der Künstler im Verlause des Werkes dem Drange seiner Natur nachgab und eine größere Tiese und mannigsaltigeren Reichthum der Empfindung den Gestalten einhauchte, wie dass er, der Stellung dieser Figuren an der Decke später schärser bewusst, sie mit der architektonischen Umgebung Anm. 5. enger verband. Eintönig hat er sie aber niemals gebildet.\*

Die hier beobachtete Ordnung der Schilderung entspricht nicht nothwendig dem zeitlichen Fortgang der Arbeit, sie bietet aber dem Betrachtenden den Vortheil, dass sie ungezwungen zu den noch übrigen, rein decorativen Gestalten überleitet. Diese finden sich in den dreieckigen Flächen über den Gewölbekappen, dann, wie bereits erwähnt, paarweis verbunden als Stütze der Postamente und endlich zu unterst als Träger der Inschrifttafeln. Auf dem äuseren Rande der Gewölbekappen, deren Scheitel durch einen Stierkopf geschmückt ist, sitzen je zwei bronzesarbige Männer. Sie halten Fruchtschnüre in den Händen, welche von den Stierhörnern ausgehen oder stützen und stemmen sich gegen den Bogen an, erscheinen bald ruhend, bald in lebendigster Bewegung, als hätten sie Antheil an den Kräften, welche die Gewölbespannung tragen. Die zu einem Felde gehörigen Figuren sind identisch gezeichnet, sie wechseln aber in Stellung und Geberde in jedem einzelnen Felde, so dass dem plastischen Gestaltungssinne der reichste Raum offen blieb. Michelangelo schuf zwölf Gruppen, in welchen die prachtvollsten Lagen verkörpert Sie neigen alle zum Mächtigen und Gewaltigen, während die Kinderpaare unter den Postamenten und die in natürlichen Farben gemalten Knabenfiguren unter den Propheten einen ruhigen, fast heiteren Zug Auch hier ist jede Wiederholung vermieden, in die verschiedenen Gruppen und Gestalten ein immer neuer Wechsel gebracht. Die Kinderpaare strecken die Arme in die Höhe, stehen wie Karyatiden geradaus, kehren sich die Leiber zu, treiben Spiel und unschuldige

190), Wien (Br. 36), theils mit Röthel, theils mit der Kreide gezeichnet, die Variante der ehernen Schlange in Oxford (Br. 72), die Skizzen zur libyschen Sibylle in Florenz (Br. 193) zu einer nicht ausgeführten in Oxford (Br. 73), die Zeichnungen zu den Lunettenfiguren in Chatsworth (Br. 47), Oxford (Br. 70 u. 71). Mehrere in England befindliche Zeichnungen sind bis jetzt nicht publicirt worden.

<sup>\*)</sup> Handzeichnungen zu den Fresken haben sich in verhältnismässig größerer Zahl erhalten, viele darunter sind freilich Copien oder erst nach den Bildern gemacht. Außer den Fragmenten eines Skizzenbuches in Oxford und Florenz (Br. 187) verdienen besondere Erwähnung: die Röthelzeichnung Adam's bei Malcolm (Ph. No. 21), die Skizzen zu den Figuren auf Postamenten in Chatsworth (Br. 25), Florenz (Br. 189,

Neckerei mit einander. Die Knaben ganz unten in den Zwickeln find bald nackt, bald bekleidet, ernst oder fröhlich, still haltend oder unruhig bewegt.

Es mag sein, dass mancher Besucher der Sixtinischen Kapelle ermüdet, ehe er, überdies in unbequemster Lage, mit der Betrachtung des ganzen Bilderkreises zu Ende kommt. Das steht aber im Angesicht dieser Bilder sest, dass Michelangelo's Phantasie bis zum letzten Pinselstrich ihre frische Ursprünglichkeit bewahrt hat und Grenzen ihrer schöpferischen Macht kaum noch nachgewiesen werden können. Als Michelangelo die Deckenbilder in der Sixtina entwarf, hatte er den Höhepunkt seiner Kunst erreicht, in ihnen den innersten Kern seiner Natur, der nicht wieder verhüllt wurde, blossgelegt. Der Eindruck, den Goethe empfand, nachdem er die Sixtina besucht, war der Art, das ihm nicht einmal die Natur auf Michelangelo schmeckte, da er sie doch nicht mit so großen Augen wie dieser ansehen konnte. Die großen Augen — darin liegt Michelangelo's Zauber.



Fig. 59. Gruppe von einem Zwickelfelde der Sixtinischen Kapelle.

## Raffael in Rom unter Julius II.



ie gangbare Tradition weckt den Schein, als wäre Michelangelo zu der Zeit, da Raffael zuerst die Schwelle des Vaticans überschritt, längst in Rom eingebürgert gewesen. Rechnet man aber die vielen Monate ab, die Michelangelo in den Steinbrüchen von Carrara zugebracht, und serner

den langen Aufenthalt in Bologna, so findet man, dass beide Meister ihre Thätigkeit beinahe gleichzeitig in Rom begannen. Michelangelo stand bereits mehrere Jahre in den Diensten des Papstes, ebenso lange kannte er auch die beiden großen Aufgaben, welche ihm der Papst gestellt hatte. Schwerlich aber war er mit seinen Arbeiten in der Sixtina gegen Raffael's frühestes Werk im Vatican bedeutend im Vorsprung. Damit sind alle Atelieranekdoten über die Rivalität zwischen Michelangelo und Raffael abgefertigt, insbesondere die Fabel beseitigt, als ob erst das Wohlgefallen des Papstes an den vaticanischen Gemälden Raffael's den Entschluss, auch die Decke der Sixtina ausmalen zu lassen, geweckt, oder als ob Michelangelo seine Weigerung mit dem Hinweis auf den viel geübteren Raffael begründet hätte. Wie kam Raffael nach Rom? Die Antwort muß zunächst bei Vasari gesucht werden. Der Aretiner spricht zu wiederholten Malen von den Anfängen Raffael's in Rom. Wenn er es nur gelegentlich und nebenbei in den Biographien anderer Künstler thut, dann freilich hören wir ihm misstrauisch zu. Als echter Pragmatiker unterordnet er gern die Staffage schlechthin dem Effecte der Hauptfiguren und färbt alle Nebenumstände, wie es für seine Zwecke gerade passend erscheint, und nicht wie jene sich in der Wirklichkeit darstellen. In der Biographie, wo Raffael selbst den Haupthelden spielt, fallen aber diese Versuchungen, von der genauen Wahrheit abzuweichen, fort. Und wenn er hier wie dort, so oft er auf den Anlass der Berufung Raffael's nach Rom zu sprechen kommt, in einem wesentlichen Punkte sich treu bleibt, so mindert das nicht seine Glaubwürdigkeit.

Als Anlass der Berufung Raffael's aber giebt Vasari Folgendes an:

Bramante von Urbino, der in den Diensten Julius' II. stand und mit Raffael entfernt verwandt und sein Landsmann war, schrieb ihm, er hätte feinetwegen mit dem Papste verhandelt, der einige Zimmer habe neu herrichten lassen, in welchen er seine Stärke in der Kunst zeigen könne.« Vafari's Worte finden von anderer Seite vollkommene Bestätigung. Es steht fest, dass sich um Bramante ein Künstlerkreis in Rom gesammelt hatte, und dass Bramante Einfluss und Ansehen genug besass, um Künstler zur Wanderung nach Rom zu bestimmen. Auf Temanza's Zeugniss im Leben Jacopo Sansovino's zwar kann man kein Gewicht legen. Er wiederholt nur Vasari's Erzählung: Sansovino erhielt auf Bramante's Verwendung eine Wohnung in der Leonina im Palast des Cardinals von San Clemente, Domenico della Rovere, wo auch Perugino Ouartier hatte, und verkehrte fleissig mit Luca Signorelli, Bramantino, Pinturicchio und Cesare Cesariano. Unabhängig von Vasari schildert aber ein Schüler Perugino's, Giambattista Caporale, die freundschaftlichen Zusammenkünfte bei Bramante, an welchen Perugino, Luca Signorelli und Pinturicchio theilnahmen. Für die andere Anm. 1. dem Bramante von Vasari in den Mund gelegte Behauptung, der Papst laffe (im Vatican) einige Zimmer herrichten, in welchen Raffael seine Kunst zeigen könne, tritt Francesco Albertini als Bürge ein. In dessen Mirabilien, 1509 gedruckt, heist es in dem Kapitel von den päpstlichen Palästen: Da giebt es ferner (im Vaticanischen Palaste) Gemächer und Kammern mit mannigfachen Bildern von vortrefflichen Malern im Wetteifer geschmückt und in diesem Jahre wieder hergestellt.« Wer waren die vortrefflichen Maler, in deren Kreis Raffael, damals noch so unberühmt, dass Albertini seinen Namen nicht kennt, niemals nennt, eintreten sollte? Vasari giebt auch darüber Kunde. > Raffael, erzählt er, fand bei seiner Ankunst in Rom, dass ein großer Theil der Zimmer im Palaste bereits gemalt war, in anderen noch Maler arbeiteten, und zwar hatte Piero della Francesca in einem Zimmer ein Gemälde vollendet und Luca da Cortona eine Wandseite ziemlich fertig, Don Pietro (Bartolommeo) della Gatta, Abt von San Clemente, in Arezzo einiges begonnen, und ebenso hatte Bramantino von Mailand viele Figuren daselbst gemalt, überwiegend Portraits, welche für ganz vorzügliche gehalten werden. Vasari bezeichnet die Zimmer im Vatican nicht näher, lässt uns also im Zweifel, ob er ausschliesslich die Gemächer meint, in welchen sodann Raffael seine schöpferische Thätigkeit entfaltete. Und auch über den Zeitpunkt, wann alle diese Maler im Vatican malten, äußert er sich nicht genau. Wahrscheinlich find gar verschiedene Gemächer gemeint, gewis haben nicht alle namhaft gemachten Meister gleichzeitig, am wenigsten alle zusammen bei Raffael's Ankunft in Rom hier gewirkt. Das ist für den im fünfzehnten Jahrhundert

verstorbenen Piero della Francesca selbstverständlich ganz unmöglich gewesen, und auch in Bezug auf Luca Signorelli ergeben sich einige Zweisel, da dieser im August 1508 noch in Cortona sich aushielt, im Januar 1509 bereits wieder in Siena weilte. Zum Glücke giebt es noch einen andern Weg, die unmittelbaren Vorgänger Raffael's in den vaticanischen Stanzen zu erfahren.\*) Raffael ließ, als ihm das große Werk übertragen wurde, aus Pietät einzelne Proben ihrer Leistungen bestehen. Er schonte die Deckenbilder oder doch wenigstens die Eintheilung und den Schmuck der kleinen Felder, welche diese an den Decken angeordnet hatten. So lernen wir Raffael's Lehrer Pietro Perugino und den Sieneser Bazzi, genannt Sodoma, als die Künstler kennen, welche unmittelbar vor Raffael mit der Ausmalung der Stanzen betraut waren, und denen er sich zunächst anschloß.

Dieser ganze Hergang der Sache ist natürlich und einsach genug. Weit entfernt, dass Raffael's Eintritt in den römischen Kunstkreis befremden könnte oder einer rechtfertigenden Erklärung bedürfte, möchte vielmehr sein Wegbleiben aus demselben räthselhaft erscheinen und zu mannigfachem Grübeln auffordern. In Florenz und Perugia hatte er bisher seine Hauptkundschaft gefunden. Das hörte in Folge der Kriegsstürme, die über Ober- und Mittelitalien zogen und den Bestand so mancher alten Herrschaft in Frage stellten, jetzt auf. Von mehreren Künstlern ersahren wir in diesen Jahren, dass sie zum Wanderstabe greifen mussten und nur mit Mühe lohnende Beschäftigung fanden. Raffael war nicht verwöhnt. Eine einzige größere Frescoarbeit war ihm bisher übertragen worden, ein einziges umfangreiches Staffeleibild hatte er in der letzten Zeit vollendet. Dass er Arbeit suchte, lehrt sein Brief an den Oheim Ciarla, im April 1508 geschrieben. Nun hatte sich für alle strebenden Künstler in Rom eine glänzende Aussicht eröffnet. Großartige Bauten waren begonnen, für eine Prachtstrasse, von den glänzendsten Palästen eingefäumt, lagen Pläne vor. Dem Beispiele des baulustigen Papstes folgten Cardinäle, römische Große, reichgewordene Bürger. Der Gräberluxus lockte die Thätigkeit der Bildhauer, welche überdies durch die aufgefundenen und im Garten des Vatican aufgestellten antiken Sculpturen sich unwiderstehlich nach Rom gezogen fühlten. Vollends den Malern Toscana's und Umbriens war Rom seit den Tagen Sixtus' IV. eine freundliche Heimath geworden. Noch glänzendere Zeiten standen bevor. Wenn selbst aus dem sernen Venedig Sebastian del Piombo von dem Ruse Roms angezogen herüber-

<sup>\*)</sup> Der Papst übersiedelte im Nov. | erst dann die Decoration der Stanzen 1507 in das obere Stockwerk. Nahm | den Ansang?



wanderte, wie hätte von allen strebsamen schaffensdurstigen Künstlern Raffael allein sich spröde verhalten und gleichgiltig zurückbleiben sollen? Stand er auch nicht in so nahen Beziehungen zu Bramante, wie Vasari glauben machen will, so war er ihm doch gewiss durch Perugino, der in Bramante's Hause verkehrte, empsohlen. Vielleicht hat sogar Perugino selbst die Ausmerksamkeit auf seinen jugendlichen Schüler gelenkt. Raffael trat also in keinen fremden Kreis ein, als er sich den im Vatican beschäftigten Künstlern anschloß.

Ueber den Zeitpunkt, wann dieses geschah, sind wir wenigstens ungesähr unterrichtet. Raffael besand sich vor dem 5. September 1508 in Rom. An diesem Tage schrieb er an den Maler und Goldschmied Francesco Francia in Bologna einen Brief aus Rom, dessen Hauptstellen auch aus anderen Gründen mitgetheilt zu werden verdienen:

\*Soeben empfange ich durch Bazzotto Euer Bildnis, wohlerhalten und unbeschädigt, wosür ich Euch meinen besten Dank sage. Es ist sehr schön und so lebendig, dass ich mich manchmal täusche und glaube vor Euch in Person zu stehen und Eure Worte zu vernehmen. Ich bitte um Nachsicht und für den Ausschlicht der Sendung meines Portraits um Verzeihung. Ich konnte es wegen meiner wichtigen und unablässigen Beschäftigungen bis jetzt noch nicht eigenhändig malen, wie unsere Verabredung lautete. Zwar hätte ich es von einem meiner Gehilsen (da qualche mio giovane) gemacht und von mir übergangen schicken können. Allein das ziemt sich nicht, oder vielmehr es würde sich ziemen, um zu zeigen, dass ich nicht das Eurige zu erreichen vermag. Habt daher, ich bitte Euch, Nachsicht mit mir, denn Ihr werdet auch schon manchmal ersahren haben, was es heist, seiner Freiheit beraubt zu sein und im Herrendienste zu leben u. s. w. \*)

Wir erfahren aus diesem Briese nicht allein das befreundete Verhältnis, in welchem Raffael zu dem Bologneser, von Michelangelo bekanntlich über die Achsel angesehenen Maler stand, sondern gewinnen durch denselben auch Einblick in das Leben Raffael's in Rom. Er ist Verpflichtungen eingegangen, welche seine ganze Zeit und Kraft in Anspruch nehmen und ihn verhindern, sein Portrait eigenhändig zu malen. Diese Schilderung setzt die Uebernahme einer großen, langwierigen Arbeit voraus. Denn wenn es sich nur um einzelne Staffeleibilder, etwa Madonnendarstellungen gehandelt hätte, müßte man Raffael einer argen Uebertreibung zeihen. Raffael besas weiter nach Aussage des Brieses Gehilsen, die an seiner

<sup>\*)</sup> Zuerst von Malvasia in der Felsina Pittrice 1678 nach einer Abschrift publicirt.



Seite thätig waren. Gewiss darf man nicht an eine Werkstätte denken, in welcher Tafelbilder auf Bestellung oder auf gut Glück versertigt wurden Aus welchem Grunde hätte dann Raffael bei seinem Weggange von Florenz mehrere Gemälde unvollendet zurückgelassen und die Hilfe befreundeter aber felbständiger Künstler, wie die Ridolfo Ghirlandajo's, angerusen? Gerade so, wie Michelangelo im Mai 1508, sobald er die Fresken in der Sixtina in Angriff nahm, einige «garzoni» aus Florenz herbeiholte, blickte auch Raffael, als ihm die Wandgemälde in den vaticanischen Stanzen übertragen wurden, nach dem Beistande von Malern aus, welchen er untergeordnete Theile der Arbeit zur Ausführung anvertrauen konnte. steht also durch das Zeugniss des an Francia gerichteten Briefes sest, dass Raffael im Herbst 1508 bereits vollkommen in Rom eingebürgert und vollauf mit Arbeiten für den Papst, zunächst mit der Ausmalung der Stanzen beschäftigt war. Nicht jeder Strich und jede Linie, das darf man wohl behaupten, war ausschliefslich dem einen Werke gewidmet. Schon die natürliche Oeconomie der Kräfte verlangte Wechfel der Arbeit. Es bilden aber die vaticanischen Stanzen den Markstein in Raffael's Entwickelung, in ihnen allein offenbart sich der Umschwung, welchen die Uebersiedelung nach Rom herbeiführte, in seiner ganzen Größe. ihrer Schilderung muß daher die historische Erzählung beginnen.



Nächst der Sixtinischen Kapelle bilden die Stanzen im Vatikan das Hauptziel aller Rompilger, welche sich zum Cultus der Kunst bekennen. Im zweiten Stockwerke des älteren, von Nicolaus V. erbauten Theiles des vaticanischen Palastes befinden sich drei gewölbte Zimmer mässigen Umfanges, welche mit dem anstossenden größeren Saale zusammen gegenwärtig den Namen Stanzen tragen, obschon diese Bezeichnung in Wahrheit eigentlich nur den drei kleineren Kammern zukommt. Zu den Wohnräumen des Papstes gehörig, wenn auch durch ihren reichen Kunstschmuck vom gemeinen Werktagsgebrauche ausgeschlossen, sind die Stanzen oder Kammern niemals in dem gleichen Maße zugänglich gewesen, wie Kirchen und Kapellen. Dass an ein Kunstwerk die ganze gebildete Welt gleichsam ein natürliches Anrecht besitze, und jenes der Oeffentlichkeit nicht vorenthalten werden dürfe, von diesem Gesetze wuſste die Renaissanceperiode nichts. Sie brauchte auch nichts davon zu wissen. Denn die Fülle der Kunstschätze war so unerschöpflich, dass mit ihrem Verbrauche nicht gekargt zu werden brauchte, dieselben auch dem privaten Genusse sich überaus zahlreich darboten. Ueberdies bestand

aber zwischen öffentlichem und privatem Leben keine so schroffe Trennung wie in späteren Jahrhunderten. Noch eine andere uns geläufige Scheidung wurde damals nicht streng durchgeführt. Was wir als monumentale Kunst preisen und als Selbstzweck auffassen, das diente damals oft nur zur Decoration und musste sich äußeren, nach unseren heutigen Begriffen oft nahezu unwürdigen Bedingungen fügen. Aber gerade diese Thatfache erscheint am besten geeignet, die ganz einzige Kunstblüthe der Renaissanceperiode in ein helles Licht zu stellen. Nicht allein, dass die Kunst einen wesentlichen Bestandtheil der Lebensluft aller Gebildeten ausmachte und in die weitesten Kreise und selbst in tiesere Schichten der Gesellschaft drang, so war selbst für untergeordnete Zwecke das Beste eben nur gut genug. Auch nachdem Raffael mit seinem Ruhme ganz Italien erfüllt hatte, wurde von seinen Arbeiten in den Prunkgemächern der Päpste nur geringes Aufheben gemacht. Selbst seine beiden ältesten Biographen, Paolo Giovio und Giorgio Vasari, können nicht von dem Vorwurfe freigesprochen werden, dass sie die Bilder nur flüchtig betrachtet und ungenau beschrieben haben. Lange Zeit wurde die Kenntniss derfelben vorwiegend durch Kupferstiche vermittelt, welche nicht immer mit den ausgeführten Gemälden übereinstimmen. Die große Masse des vollendet Schönen ließ das Einzelne zurücktreten, der unmittelbare Kunstgenuss drängte die genaue kritische Zerlegung und Auseinandersetzung zur Seite. Wir Nachgeborenen können uns dieser letzteren Pflicht nicht entziehen, zumal die Verfäumnisse der Zeitgenossen, genau zu beschreiben und zu berichten, manche Unklarheit hervorgerufen haben.

Als Raffael das Werk im Vatican in Angriff nahm, fanden sich bereits in allen drei Stanzen Anfänge des Bilderschmuckes vor. In der Kammer, in welcher Raffael zuerst auf dem neuen Schauplatze seine Kraft erprobte, war ihm Giovanantonio Bazzi, genannt Sodoma, vorangegangen. Die Kammer liegt zwischen den beiden anderen und führt, weil später hier in Gegenwart der Päpste die Gnadensachen verhandelt, die bewilligten besiegelt wurden, den Namen: Stanza della Segnatura.\*) Weder über die Gegenstände noch über die Ausdehnung der Malerei Sodoma's sind wir genau unterrichtet. Denn nach Vasari's Erzählung lies der Papst das Meiste davon wieder abschlagen, um für Raffael's Schöpfungen Raum zu gewinnen. Nur geringe Reste der Deckenmalerei blieben bestehen; im Scheitel des Gewölbes das päpstliche Wappen im Runde umgeben von Engeln, welche in ähnlicher Weise, wie es Melozzo da Forli und Mantegna liebten, in Untersicht dem Auge sich zeigen, und

<sup>\*)</sup> Relazione della Corte di Roma 1664.





fodann leichte Zierbilder in den kleinen Zwischenseldern. In jedem derfelben hat Sodoma auf Goldgrund eine mythologische Scene und darüber

Anm. 2: grau in grau ein Bild aus dem altrömischen Soldatenleben dargestellt.

Es hält schon schwer, den Zusammenhang dieser offenbar ganz decorativ
gehaltenen Schilderungen untereinander zu errathen; sicher haben sie
keinen solchen mit den Raffaelischen Wandgemälden gehabt. Die Frage
also, ob vielleicht Raffael der allgemeine Inhalt, die Richtung seiner
Bilder durch die vorgesundenen Ansänge der Deckendecoration vorgezeichnet worden sei, muss verneint werden.

Hat aber Raffael ohne alle Zwischenstusen den Bilderkreis gleich in den wesentlichen Dingen so entworfen, wie wir ihn ausgeführt schauen? Nach Vafari's Worten möchte man auf das Gegentheil schließen. nachdem Raffael ein Wandgemälde vollendet hatte, befahl der Papst die Zerstörung der älteren Malereien. Diese Bemerkung knüpft aber Vasari nicht an die früheste Arbeit Raffael's in der Stanza della Segnatura, sondern an ein erst im zweiten oder dritten römischen Jahre begonnenes Werk (die Schule von Athen) und verdächtigt dadurch selbst seine Glaubwürdigkeit. Jedenfalls müffen wir bekennen, dass sich kein Entwurf, keine Skizze, keine Zeichnung Raffael's nachweisen lässt, welche zu der Behauptung berechtigte, dass Raffael anfangs andere Gegenstände zu malen gesonnen war und erst nach längerem Schwanken für den endgiltigen Gedankenkreis sich entschieden hatte. Alle Vorarbeiten gehen von der gleichen Grundlage aus wie die ausgeführten Bilder und zeigen nur eine allerdings stetige und überaus fruchtbare Entwickelung der Composition in formeller Hinsicht. Wenn das Werk dennoch im Laufe der Arbeit an Umfang und fachlichem Reichthum zunahm, so hat Raffael es noch besser als Michelangelo in der Sixtina verstanden, die Spuren des allmählichen Werdens, die Jahresringe des stufenweisen Wachsthums zu verwischen und zu verbergen. Der ganze ausgedehnte Bilderschmuck in der Stanza della Segnatura trägt einen einheitlichen Charakter, erscheint als die organische Schöpfung einer einzigen Phantasie.

Kaum minder stark als dieser Eindruck ist aber der andere, das einem sünfundzwanzigjährigen Jünglinge allein ein so umfassendes gedankenreiches Werk schwerlich zugeschrieben werden kann. Denn es galt hier nicht etwa blos bekannte historische Ereignisse, volksthümliche Ueberlieserungen zu ordnen und zusammenzustellen. Der Gestaltenkreis, der in der Stanza della Segnatura verkörpert wurde, gehörte theilweise einer ziemlich sern liegenden Welt an, berührte mehr oder weniger nahe selbst gelehrte Interessen und setzte bei seinem Schöpfer außer dem künstlerischen Können und Vermögen auch ein reiches Wissen und eine

erfinderische Kraft voraus. Für die einzelnen Darstellungen mochte Raffael immerhin malerische Vorbilder anrufen. Im Halbkreise um Christus himmlifche Schaaren zu gruppiren hatte er felbst in der Freske von San Severo versucht. Das Bild Apollo's von den Musen umgeben musste ihm aus feiner Jugendzeit von Urbino her als Erinnerung leuchten. Dort war es im Bibliotheksaale des Schlosses, im Auftrage des Herzogs gemalt, zu schauen. Mit der Scene, welche Raffael an der einen Wand zu schildern hatte: Uebergabe einer Schrift durch den Papst an einen knienden Höfling erscheint eine Freske verwandt, welche Melozzo da Forli einige Jahrzehnte früher im Vatican selbst vollendet hatte. Versammlungen von Männern endlich, in welchen die Tugenden oder die Wiffenschaften und Künste Fleisch und Blut gewonnen haben, verherrlichende Darstellungen der Glaubenshelden und der Heroen der antiken Welt waren in der italienischen Kunst längst eingebürgert. Das erste große Werk, welches Raffael bei seinem Lehrer Perugino erblickte, die Fresken für die Wechslerhalle in Perugia, schilderten gerade solche Zusammenkünste.

Mochte aber Raffael auch für einzelne Wandgemälde in der Stanza della Segnatura Anregungen in der älteren Kunst finden: ohne Vorgang und Beispiel blieb die tiefsinnige Gliederung des ganzen Gedankenstoffes, die Anordnung, welche von der vollständigen Beherrschung der geistigen Welt Zeugniss ablegte. Solche umfassende Weisheit vermuthet man nicht leicht in einem schliesslich doch handwerksmässig erzogenen Maler. Man fucht daher nach den gelehrten Männern, welche Raffael hilfreich zur Seite standen, die Gegenstände der Darstellung angaben, den gewünschten Inhalt der Bilder erläuterten. Dass am Hose Julius' II. Männer genug vorhanden waren, diese Aufgabe zu lösen, unterliegt keinem Zweisel. Man muss sogar noch einen weiteren Schritt wagen und nicht blos die Möglichkeit zugeben, fondern als sichere Thatsache annehmen, dass der Composition der Bilder in der Stanza della Segnatura Unterredungen mit hervorragenden, poetisch angelegten und wissenschaftlich hochgebildeten Männern vorangingen. Da aber auch nicht die leiseste Spur einer bestimmten Persönlichkeit nachgewiesen werden kann, die ganze Unterfuchung auf ein müssiges Rathen und Meinen hinausläuft, so bescheiden wir uns einfach mit der Nichtkenntniss jenes Helfers. Vielleicht, dass einmal ein günftiger Zufall, eine Anspielung oder Notiz in einem Briefe seinen Namen enthüllt. Zwei Dinge dürsen dabei nicht vergessen werden. Wir haben es in den Bildern der Stanza della Segnatura keineswegs mit dem Wiederschein einer persönlichen Anschauung zu thun, welche, wie feinsinnig und geistvoll sie auch sein mag, doch nur innerhalb der engen Schranken einer einzelnen Individualität gilt. Das Glaubens-



bekenntniss eines ganzen großen Jahrhunderts vielmehr ist in Raffael's Gemälden niedergelegt, die Ideale des Humanismus, dieses herrlichsten historischen Traumes, in ihnen verkörpert. Das kann uns darüber trösten, dass wir den Namen des Mannes, der Raffael den allgemeinen Inhalt der Darstellungen gleichsam in den Stift und Pinsel dictirt hat, nicht kennen. Auch dieser trat nur als der Dolmetscher weit herrschender und ties wurzelnder Gedanken auf und musste sich mit der Rolle eines bloßen Vermittlers begnügen. Dann aber müssen wir laut bekennen: das Beste und Größte leistete auch in diesem Falle erst der Künstler. Selbst wenn ein Mann der umfassendsten Gelehrsamkeit und des reichsten Wissens zum Rathgeber Raffael's berusen wurde, so blieb doch alles, was er bot und sagte, roher Stoff, der erst dann Leben empfing, als ihn die Phantasie des Künstlers anhauchte. Zu dem Körper, in welchen Raffael den ihm überwiesenen Gedankenstoff kleidete, schenkte er und er allein die Seele.

Es ist ja nicht das erste und einzige Mal, das ein solcher fremder, gelehrter Beirath in der italienischen Kunst wahrgenommen wird. Namhaste Humanisten wurden um ihr Gutachten ersucht, als Ghiberti die Bronzethüre des slorentiner Baptisteriums goss, welche Scenen sie wohl für die künstlerische Wiedergabe empsehlen würden. In der paduaner Schule war die Mitwirkung der Gelehrten und Dichter bei Bilderbestellungen durchaus nicht selten. Von Gemälden Perugino's wissen wir urkundlich, das ihm der Gegenstand genau und eingehend von dritter Hand vorgeschrieben wurde. Auch Michelangelo, als er die Deckenbilder in der Sixtina entwarf, war gewiss an äusserliche Bestimmungen in Bezug auf die Wahl der Scenen und Gestalten gebunden. Wem würde es aber einfallen, darin eine Schmälerung des künstlerischen Verdienstes zu entdecken oder den Löwenantheil an der Schöpfung dem Maler deshalb abzusprechen? Ein Beispiel aus uns nahe liegenden Kreisen dürste am besten zur Vergleichung sich eignen.

Als das reifste Werk Dürer's, als die eigenthümlichste Schöpfung, die wir seiner Phantasie verdanken, begrüßen wir die vier Apostel oder vier Temperamente in der Münchner Pinakothek. Fragen wir nach dem Anlass und äußeren Ursprung des 1526 vollendeten Doppelbildes, so werden wir zunächst in Ulrich Hutten's »Vermanungen an die freie und Reichstat deutscher Nation 1522« verwandte Gedanken ausgesprochen sinden, die Dürer's Gemälde verkörpert. Die freien Städte mögen sich mit dem Adel einigen gegen die Machte, welche die Wahrheit nicht leiden mögen, welche Gottes Wort zum Schweigen bringen und das Evangelium wie Rauch behandeln. Doch ist bei Hutten nur ein ähnlicher allgemeiner Ton anklingend. Viel näher steht Dürer's Bilde

eine andere 1523 verbreitete Schrift: Bruder Heinrich von Kettenbach's Practica. In dieser Flugschrift werden vornehmlich die Reichsstädte und unter ihnen in erster Linie Nürnberg verwarnt, sich nicht durch falsche Propheten bethören zu lassen, vielmehr auf den Rath der Apostel zu hören, auf Paulus, der da mahnt, all Ding zu bewern und behalten was gut ist, und auf Johannes, welcher auffordert, die Geist zu bewern ob sie aus Gott sind. Auch Dürer's Bild war eine dem Nurnberger Rath gewidmete Vermahnung. Er schildert in seinen Hauptsiguren dieselben Apostel, welche Bruder Heinrich von Kettenbach vorführt, er legt dem Johannes die gleichen Worte fogar in den Mund wie Kettenbach. Wer wollte den Zusammenhang zwischen Schrift und Bild, zwischen Dürer und Kettenbach bezweifeln? wer ist nicht überzeugt, dass Dürer die stofflichen Anregungen zu seinem Apostelgemälde aus einem literarischen Producte geholt hat? Trotzdem bleibt die Originalität des Dürer'schen Werkes vollkommen aufrecht und ist der Künstler, der Künstler allein sein Schöpfer. Gerade so verhält es sich mit Raffael's Fresken in der Stanza della Segnatura. Auf Geheiss des Papstes gab ein gelehrter Römer die Gegenstände der Darstellung in allgemeinen Zügen an. Damit war aber für die künstlerische Durchführung noch nicht das Geringste gethan, ob die Bilder werthvoll oder werthlos ausfallen würden, noch gar nicht entschieden. Ihr künstlerisches Dasein, und das ist das einzig Wesentliche, verdanken sie ausschließlich Raffael, und sein persönliches Verdienst ist und bleibt es, dass sie nicht blos den Verstand ansprechen, sondern vorzugsweise das Auge und die Phantasie des Beschauers erfüllen und in diesem einen poetischen Wiederhall wecken.



Die Zeitfolge der Ausführung wirft kein neues Licht auf die innere Entwickelung des Gedankenkreises, welchen die Fresken in der Stanza della Segnatura schildern. Wohl bemerken wir den Fortschritt Raffael's während der Arbeit in der Wahl der Formen. Die Gestalten werden immer freier und mächtiger, die Charaktere immer ausdrucksvoller. Auf der andern Seite entdecken wir in den Studien zur Disputa ein unsicheres Tasten, ehe die endgiltige Anordnung der Gruppen gefunden wurde. In den Deckenbildern hallt noch da und dort, besonders in den Kinderfiguren die florentiner Kunstweise und Fra Bartolommeo's Einslus nach. Wir versolgen das stetige Wachsthum seiner persönlichen Kraft, wir lernen aber keine Vorstusen der Composition, welche später beseitigt werden, keinen Wechsel des Gedankenkreises kennen.



Die Deckenbilder und die Wandgemälde hängen untrennbar zusammen. Jene sind gleichsam die Ueberschriften der letzteren. Sie deuten die Richtung an und beschreiben den Kreis, in welchem sich die reichen Gruppen unten bewegen. Sie fassen kernhaft in einer allegorischen Gestalt zusammen, was an den Wänden mit breiten historischen Zügen geschildert wird. Die Inschriften, welche den allegorischen Gestalten in den vier großen Runden der Wölbung von des Künstlers Hand beigegeben find, belehren uns über ihren Sinn vollständig. Von der einen Figur wird gesagt, dass sie die Kunde göttlicher Dinge bedeute, von der andern, dass sie nach der Erkenntniss der Ursachen trachte, die dritte zeigt sich vom göttlichen Geiste angeweht und begeistert, die letzte endlich versichert, dass sie jedem sein Recht spende. Wir sind gewohnt, diese vier Figuren mit dem populären Namen der vier Facultäten zu bezeichnen und als die Sinnbilder der Theologie, Philosophie, Poesie und Jurisprudenz zu begrüßen. An die Facultäten dachte nun wohl Raffael nicht, und insofern erscheint der gangbare Titel der Bilder nicht ganz zutreffend. Darin aber irren wir nicht, wenn wir in den Deckengemälden die geistigen Mächte verkörpert gewahren, welche unser Glauben und Wiffen, unfer Empfinden und Wollen lenken, welche das Leben der Menschheit ordnen und dem ganzen Dasein Reiz und Werth verleihen.

Mit gutem Bedachte wurden alle diese Gestalten ausgewählt; denn sie passen vortrefflich als Schmuck in die Prunkgemächer eines Fürsten der Renaissancezeit und kündigen in ansprechender Weise die Stellung und die Natur der Bewohner der Räume an. Niemand wird staunen, dass im Palast eines geistlichen Fürsten kirchliche Gedanken anklingen. Schilderungen aus seinem Reiche sind dort gewiss am Platze. mann würde sich aber wundern, wenn in der Umgebung eines italienischen Fürsten des Cinquecento die Helden der alten Welt, welche der Gegenwart als Ideale vorschwebten, sich nicht vorsänden, wenn der Wiederschein des Humanismus, der sich ja auch als politische Macht geltend gemacht hatte, nicht an den Wänden glänzte, gerade so, wie er aus den Reden und Schriften der Zeitgenossen, aus ihren Sitten und Empfindungen strahlt. Auch Alexander VI. Borgia, als er ein Jahrzehnt vorher seine Gemächer im Vatican durch Pinturicchio ausmalen liefs, hielt es für angemessen, mit heiligen Gestalten und biblischen Schilderungen die Räume zu schmücken. Außer Scenen aus dem Leben Christi und der Maria werden uns auch legendarische Vorgange, welche den rettenden Beistand Gottes wiederspiegeln, vor die Augen gebracht. Die eine Kammer ist außerdem den Darstellungen der sieben freien Künste, durch allegorische Figuren und zahlreiche die verschiedenen Künste ausübende Personen

vertreten, gewidmet. Das sind nicht die gleichen Gegenstände, wie sie sür die Stanza della Segnatura ausgewählt wurden, aber doch vielsach verwandte Vorstellungen. Wenn die Aehnlichkeit nicht noch schärfer in das Auge fällt, so trägt daran die ganze verschiedene künstlerische Behandlung die Schuld. Der ältere Maler faste seine Aufgabe als einsache Decoration auf und begnügte sich, dem Auge eine angenehme Abwechslung und Unterhaltung zu bieten. Er ging aus dem gewohnten Geleise nicht heraus. Das höchste Maass dagegen legte der von der Größe und Majestät des neuen Schauplatzes seines Wirkens mächtig ergriffene Raffael an jede einzelne Gestalt an. Sie sollte schmuckreich aussehen, aber durch die Fülle des Ausdrucks und die Schönheit der Formen als selbständige, für sich giltige Schöpfung des Künstlers erscheinen. Und was er sich vorgenommen hatte, führte er auch glorreich durch.

Die vier allegorischen Figuren\*) sind gleichartig genug componirt, um sie als Schmuckglieder, die sich einem größeren Ganzen einordnen, erkennen zu lassen. Sie sind jede sitzend dargestellt, von Wolken umhült, von Genien, welche Taseln mit Inschriften tragen, begleitet. Wie immer, so hat auch hier das seinste Raumgesühl dem Künstler die Hand gesührt. Die Bilder füllen den Kreis, welcher sie umschreibt, vollkommen aus. Jede Gestalt zeigt aber auch eine scharf ausgeprägte Individualität, im Einklang mit der von ihr verkörperten Idee.

Milder Ernst, sanste Hoheit sprechen aus den Zügen der Theologie. Ein Kranz von Olivenblättern schmückt ihr Haar, ein langwehender Schleier umhüllt das Haupt. Mit der Linken weist sie nach unten, wohl auf die gleichsam zu ihren Füssen in dem großen Wandgemälde verfammelte Gemeinde; die Rechte hält ein Buch, das überdies auf ihrem Der Oberkörper ist mit einem stumpfrothen Rock Schenkel aufruht. bekleidet, über den linken Arm und das rechte Bein wurde ein grüner, in breiten Falten fallender Mantel geschlagen. Ihr zur Seite stehen in ungebundener freier Bewegung zwei geflügelte Knaben, jeder eine Inschrifttafel wie im fröhlichen Spiele vor sich tragend. Die Worte auf den Tafeln lauten: DIVINAR. RER. NOTITIA. In den beiden Knaben bereits den Einfluss Michelangelo's zu vermuthen, der ja auch seinen Propheten und Sibyllen Genien zum Geleite gab, thut nicht Noth. Sie dürften viel eher als die höhere Stufe der reizenden Kindergestalten aufzufassen sein, welche auf der Predella der Grablegung die christlichen Tugenden einschließen. Von dem Engel zur Rechten der Theologie besitzt das Musée Wicar in Lille (Br. 96) eine köstliche Handzeichnung



<sup>\*)</sup> Stiche von R. Morghen.

in schwarzer Kreide; von der Hauptfigur selbst hat sich keine sichere Studie oder Skizze erhalten. Man glaubte zwar einen Augenblick lang in einer Federzeichnung in Oxford, von Passavant ganz allgemein als "fitzende weibliche Figur", von anderen als Caffandra oder Muse bezeichnet, den Entwurf Raffael's zur Theologie zu besitzen. Sie zeigt in der Haltung des Körpers (nur find die Beine hier gekreuzt) und Kopfes, in dem Aufputz des letzteren eine große Aehnlichkeit mit der Deckenfigur in der Stanza della Segnatura. Und nimmt man auf eine Originalcorrectur des rechten Armes Rücksicht, so scheinen auch beide Arme in ziemlich gleicher Lage wie auf der Freske. Zuerst gab nämlich der Zeichner dem rechten Arm eine ausgestreckte, halberhobene Lage. Nachträglich veränderte er dieselbe, lies den Arm auf dem Schenkel aufruhen und die Hand ein Buch halten. So näherte sich diese ganz flüchtig Ikizzirte Gestalt der >Theologie. Nachdem aber auf der Rückseite des Oxforder Blattes im kleinen Maassftabe eine Himmelfahrt Mariae entdeckt und hier dieselbe Figur nur mit leichten Veränderungen der Armstellung als Maria erkannt wurde, muss die unmittelbare Beziehung der Oxforder Federzeichnung zur vaticanischen Freske aufgegeben werden.

Nicht der geringste Zweisel herrscht dagegen über das Verhältnis einer Kreidezeichnung in Windsor (in Passavant's Katalog No. 430) zu der allegorischen Figur der Poesie. Das Blatt und das Bild gehören zusammen, aber doch nur wie Keim und Blüthe zusammengehören, indem sie sich aus einander entwickeln. In der Skizze besitzt der Kopf noch nicht den individuellen Ausdruck, das Auge noch nicht den Glanz und die Tiefe. Den Oberkörper hat Raffael zuerst nacht gezeichnet. Das gab ihm wohl die Gelegenheit, einen prächtigen lebensvollen Torfo zu entwerfen, er passte aber nicht zu dem wuchtigen Mantel, der über die Beine gelegt war. Mit Recht bekleidete er daher in der Freske auch den Oberkörper mit einem leichten bauschigen Gewande, das nur die Arme bis über den Ellbogen nackt läst. Auf dem Entwurf erscheint ferner die Kreuzung der Beine zu stark betont, das Obergewand nicht frei genug entworfen, in den Falten das Eckige und Scharfbrüchige nicht ganz vermieden. Wie ungleich mächtiger wirkt das ausgeführte Bild. Ein Lorbeerkranz umschliesst, einem Heiligenschein nicht unähnlich, das Haupt, die Lyra ruht im rechten Arm, ein Buch wird vom linken fest an den Leib gehalten, gewaltige Flügel heben sich von den Schultern ab. Sie stören nicht. An sich lag es schon nahe, die Inschrift: NVMINE AFFLATVR, welche die zwei Knaben ihr zur Seite halten, durch ein Symbol anschaulich zu machen; dann aber drängt offenbar die innere Bewegtheit, die rauschende Empfindung, welche der Gestalt ihrer ganzen

Natur nach innewohnt, nach einem äußeren Ausdruck. Die beiden nackten Genien dürfen ihre Glieder frei und ungebunden tummeln und so die innere Aufregung kundgeben. Der eine sitzt, das rechte Bein auf den Wolken gespreizt, der andere hat sich auf ein Bein niedergelassen und hält knieend die Schrifttasel. Die Haltung der Poesse ist schon durch die Nachbarschaft der anderen Gestalten bedingt. Sie darf sich nicht allzu schroff von ihnen unterscheiden, ihre Figur muß ähnliche Umrisse wie die anderen zeigen. So bieten die Flügel eine gute Hilse, die Begeisterung und die Erhebung zum höchsten Schwunge anzudeuten.

Neben der Theologie und Poesse, namentlich neben der letzteren Gestalt, in welche Raffael eine zauberische Anmuth und Holdseligkeit gelegt hat, haben die übrigen zwei allegorischen Figuren Mühe sich zu behaupten. Im Angesichte der »Philosophie« möchte man beinahe behaupten, Raffael habe sich nicht gleich zurecht gefunden und nicht wie sonst der Kraft seiner Phantasie unbedingt vertraut. Der gelehrte Künstler macht fich, so scheint es, in der Anordnung, wie in der Charakteristik, in hohem Maasse geltend. Der weisse Marmorthron, auf welchem die Philosophie sich niedergelassen hat, erscheint reicher geschmückt und fruchtbarer an Beziehungen, als die Sitze der anderen allegorischen Gestalten. Das bekannte Bild der Diana von Ephefus tritt den Stuhlwangen vor. Es ist bis auf geringe Einzelheiten herab fo genau einem der zahlreichen antiken Muster nachgeahmt, dass kein Zweifel über die Abhängigkeit von den letzteren herrschen kann. Raffael hat eine Gemme oder Münze (oder eine Statue?) vor Augen gehabt und dieselbe abgezeichnet. Die Mauerkrone über dem Kopftuch, der doppelte Halsschmuck, die Haltung der Arme, der unter der Metallhülle des Leibes herausquellende Kleidfaum, Alles zeigt die vollkommene Uebereinstimmung mit den alterthümlichen Schilderungen der ephesischen Artemis und bietet zugleich das erste sichere Beispiel der Ausnutzung eines antiken Kunstwerkes in Raffael's Lebensgange, vorläufig freilich nur auf einem untergeordneten Gebiete.

Zur Einführung in das Wesen und die Bedeutung dieser Figur genügt nicht, dass die beiden von der Hauptgestalt sich entsernenden Knaben die Inschrift tragen: CAVSARVM COGNITIO, und dass die »Philosophie« in etwas gezwungener Weise zwei Bücher, Naturalis und Moralis bezeichnet, in den Händen hält. Auch Schmuck und Gewand müssen auf ihren Charakter anspielen. Ein Karsunkel strahlt in röthlichem Lichte auf ihrer Stirn, das Gewand zeigt vier verschiedensarbige Streisen, in welchen die vier Elemente anklingen. Der oberste Streisen blau mit goldenen Sternen versinnlicht die Lust, die solgenden: roth mit Salamandern (?), grün mit Fischen und gelbbraun mit Pflanzen bringen das Feuer, das Wasser und

die Erde in Erinnerung. Wie sehr diese symbolische Gelehrsamkeit der Wirkung der reinen, schönen Formen schade, lehrt der Vergleich mit der Theologie und Poesie. Der Typus der Frauen weicht nicht wesentlich ab; der imposante Schlag der römischen Weiber erfüllt bereits das Auge des Meisters; auch die Anordnung der Gewänder, der Gürtel dicht unter dem Busen, der über die Kniee geworsene Mantel treffen überall zu. Die symbolischen Farben zerreisen aber bei der Philosophie den einfachen Wurf des letzteren und lassen so wirksame Contraste, wie sie z. B. der blaue Mantel und das gelblichweise bauschige Untergewand der Poesie zeigen, gar nicht zu.

Die letzte allegorische Figur stellt die Gerechtigkeit dar. Sie ist in der überlieserten Weise mit Schwert und Wagschale ausgerüstet und mit einer Krone geschmückt. Raffael mag vielleicht selbst empfunden haben, dass das Festhalten an der Tradition die Lebensfülle und die Reize der Schilderung nicht erhöhe und legte, um eine Art von künstlerischem Gleichgewichte herzustellen, auf die begleitenden Genien ein größeres Gewicht als sonst. Er verdoppelte ihre Zahl. Zwei mit Flügeln versehene Knaben tragen Schrifttaseln, auf welchen zu lesen steht: JVS SVVM VNICVIQVE TRIBVIT. Zwei andere unter ihnen auf Wolken reitend oder sitzend ergänzen die Gruppe. In ihnen begrüßen wir bereits prächtige Proben jener Götterbuben, welche nur Raffael zu schaffen verstand und seitdem mit immer gleicher Liebe und immer größerer Kunst schus.

Als noch die Gemälde besser erhalten waren, musste die Decke in der Stanza della Segnatura einen wunderbar glänzenden Eindruck hervorrusen. Die vier allegorischen Gestalten hoben sich von dem goldigen Hintergrunde lebendig ab. Dieser dämpste die sonst allzustarken Farben besonders der Gewänder und wurde seinerseits wieder durch die aussteigenden Wolken, die besonders leicht und dustig auf dem Bilde der Poesie geriethen, von dem Starren und Harten besreit. Jedes Rundbild besas überdies einen reichen Ornamentrahmen, im Geiste der älteren Schule noch von Sodoma componirt. Derselbe weckt in gleichem Maasse einen heiteren und sesselichen Schein.



Zum vollkommenen Schmucke der Decke gehören aber noch vier Bilder, in den kleinen länglichen Eckfeldern gemalt. Sie liefern Proben, geben Beispiele von dem Wirken der Geistesmächte, die wir eben bewundert, und erläutern so in lebendig fasslicher Art ihr Wesen. Die Schilderung des Sündenfalles, welcher als die Voraussetzung des Erlösungswerkes gilt,



führt uns nothwendig in den religiösen Gedankenkreis; die Krönung Apolls und Bestrasung des Marsyas ist eine Huldigung, der echten und wahren Poese dargebracht; das Urtheil Salomon's offenbart ein Muster der Gerechtigkeit. Nur bei der Beschreibung des vierten Eckbildes stocken wir unwillkürlich. Wir erwarten in Uebereinstimmung mit den bisher beobachteten Vorgängen ein historisches Ereigniss zu schauen, welches die Macht der Philosophie, ihr Weben und Walten eindringlich lehrt. Raffael hat aber eine solche Scene nicht gesucht oder nicht gesunden. Er sührt uns eine allegorische Figur vor Augen, welche eher als Rundbild gepast hätte und in der That auch in ähnlicher Weise wie die Rundbilder componirt ist.

Ueber eine auffallend dünn gemalte Himmelskugel beugt sich ein Weib herab. Staunend betrachtet sie das Sternenmeer, das auf der Himmelskugel vor ihren Augen sich ausbreitet. Mit dem einen Arm stützt sie sich, um besser sehen zu können, auf die Kugel, die andere streckt sie mit entsprechender Geberde in die Höhe. Dieser Aftronomie« zur Seite stehen auf Wolken susend zwei gestügelte Knaben mit Büchern in den Händen. Allzusern würde es nicht liegen, zu muthmaassen, dass Raffael eine in den Rundbildern nicht verwerthete Composition hier untergebracht hätte, um sich aus der Noth zu reissen. Jedenfalls fällt die sogenannte Astronomie vollständig aus dem Tone heraus, welchen die anderen Eckbilder anschlagen.\*)

Dreimal hat Raffael den Sündenfall, diesen Lieblingsgegenstand der neueren Kunst, verkörpert. Wie die Sünde durch das Naschen vom Baum der Erkenntniss in die Welt kam, so kam durch die Schilderung des Sündenfalls das profane Element, die Freude am Nackten, in die Kunst. Die Kirche mochte immerhin gegen die Darstellung des Nackten, Sinnereizenden In diesem Falle musste sie es dulden, ja bei der Wichtigkeit der Lehre vom Sündenfall für die Gläubigen fogar einen ausgezeichneten Platz in dem geheiligten Bilderkreise ihm zugestehen. Die Figuren Adam's und Eva's werden schon im Mittelalter eine fruchtbare Schule, den Formenfinn zu üben, den schönen Bau des menschlichen Leibes zu erkennen. Wer die Statuen unfrer Stammeltern an gothischen Domportalen, wo sie am häufigsten wiederkehren, aufmerksamen Auges betrachtet, wird bald zu der Ueberzeugung kommen, dass sie mit besonderer Liebe von den wackeren Steinmetzen des Mittelalters gemeißelt wurden und nicht selten einen größeren Fortschritt in der Kunst bekunden, als die benachbarten Bildwerke. Es verdient bemerkt zu werden, dass die beiden Denkmale,

<sup>\*)</sup> Federzeichnung für die Hauptfigur in der Albertina. (Pass. 205.) Springer, Rassal und Michelangelo. I.



welche den Eintritt in die neue Kunstlehre bezeichnen, an der Schwelle der Renaissance stehen, auch die Gestalten Adam's und Eva's in sich fassen. Auf dem Genter Altarwerke prangten dieselben, und von dem Frescoschmucke der Brancaccikapelle in Florenz bilden sie ein wichtiges Glied. In beiden Fällen spricht gerade aus ihnen der neue Geist am lebendigsten. Und als unser Albrecht Dürer das von ihm ergründete Maass leiblicher Schönheit an einem anschaulichen Beispiele erläutern, den Normalmenschen verkörpern wollte, da schuf er in dem berühmten Kupserstiche v. J. 1504 Adam und Eva. Und so kam denn auch Raffael wiederholt auf denselben Gegenstand zurück.

Beinahe gleichzeitig mit dem Deckenbilde in der Stanza della Segnatura zeichnete er den Sündenfall noch einmal für Marcanton, dessen Grabstichel gerade um diese Zeit fast ausschließlich Raffaelische Compofitionen wiedergab. Eine berühmte Studie für dieses Blatt, die Federzeichnung Adam's, bewahrt die Oxfordsammlung. Ausserdem befindet sich noch der Sündenfall, einige Jahre später gemalt, unter den Kuppelbildern der vaticanischen Loggien. Jede der drei Schilderungen besitzt ihre eigenthümlichen Reize. Im Kupferstiche erregte der männliche Torso die größte Bewunderung. Das Loggiengemälde fesselt insbesondere durch die mannigfaltigen Gegensätze in der Bewegung des Elternpaares. Aus dem Deckenbilde der Stanza della Segnatura dürfte aber die milde Anmuth des Meisters am hellsten strahlen. Er hatte es auch diesmal gar ernst mit der Richtigkeit der Formen und der Wahrheit der Bewegungen genommen. Wie uns ein Studienblatt im Louvre (Br. 267) zeigt, zeichnete er Adam fünfmal, ehe er ihn in die gewünschte Stellung brachte. Die Beine machten ihm am meisten zu schaffen. Erst nach vier Versuchen fand er die rechte Lage. Adam, den beschatteten Kopf seitwärts nach oben gerichtet, ruht links vom Baume auf einem erhöhten Rasensitze. Mit der Linken stemmt er sich auf denselben; das eine Bein hängt lässig herab, das andere, stramm gespannt, berührt den Boden. Eva, die ihm gegenüber steht, hat mit dem einen Arm den Zweig über ihm erfasst und reicht mit der Rechten dem verlangenden Adam die verbotene Frucht. Die Fülle und Rundung des kräftig gebauten Körpers unterscheidet sie von den älteren Frauengestalten Raffael's, doch sind noch leise Spuren des Modellstudiums sichtbar, wodurch die Gestalt den Reiz naiver Natürlichkeit gewinnt.

Der Poesie zur Seite hat ein Doppelbild: Apollo's Krönung und Marsyas' Bestrafunge Platz gefunden. Auch diese Scene hat Raffael noch einmal componirt und durch den Meister mit dem Würsel in Kupser stechen lassen (Bartsch. XV. p. 206). Doch gebührt der Freske



unbedingt der Vorzug. Für die Figur des an den Baum gefesselten Marfyas hat Raffael hier das Vorbild antiker Monumente\*) noch stärker benutzt als in dem Kupferstiche, im Uebrigen aber den Vorgang ganz selbständig aufgefast. Der jugendliche Gott, im scharfen Profil sichtbar, mit der ausgestreckten Rechten die Strase gebietend, während die andere mit der Lyra gesenkt ruht, ist dem Marsyas in allen Dingen schroff entgegengesetzt: der weiche jugendliche Körper dem grobsehnigen, die behaglich freie Lage des Sitzens der schmerzhaften gezwungenen des Herabhängens, fo dass kaum die Zehen die Erde berühren, die üppigen Locken dem kurzen, fast struppigen Haar. Und auf die scharfe Ausprägung der Gegensätze kam es dem Künstler offenbar am meisten an. Die beiden anderen Personen auf dem Bilde, der Hirte in Rückenansicht, welcher über Apollo's Haupte den Lorbeerkranz hält und der zweite Hirte neben Marfyas, der auf Apollo blickt und dessen Besehl zum Vollzug der Strafe erwartet, find von untergeordneter Bedeutung, mag fich auch der nackte Torso des ersteren auf dem Bilde breit machen. Vielleicht hat dieses scheinbare Vordrängen des Nebensächlichen die geringe Wirkung des auch derb ausgeführten Werkes mit verschuldet. Jedenfalls empfängt das Auge einen ungetrübteren Genuss von dem letzten Eckbilde: dem »Urtheile Salomonis«.

Sorgfältig hat Raffael dieses Gemälde vorbereitet. Noch hat sich in überaus zarter Silberstiftzeichnung die Skizze der ganzen Composition (Oxford) erhalten, und außerdem bewahrt die Albertina in Wien (Br. 138) die Studie zu einer der beiden Mütter. Dieses letztere Blatt führt uns in anziehender Weise in die geheime Werkstätte des Meisters. entdecken nämlich auf demfelben, außer der Studie zum Urtheil Salomonis. auch noch den Entwurf zu einem Soldaten in dem »bethlehemitischen Kindermorde«, einem der vollendetsten Kupferstiche Marcanton's nach einer Raffaelischen Composition. Auf der Rückseite des Blattes aber hatte Raffael die »Astronomie« gezeichnet. Wir erfahren daraus, was übrigens felbstverständlich ist, dass die beiden Eckbilder an der Decke, die Astronomie und das Urtheil Salomonis, beinahe gleichzeitig entstanden. lernen überdies die enge Wechfelbeziehung, die zwischen dem Gemälde und dem Kupferstiche waltet, kennen. Als Raffael an die Composition des »Urtheils« schritt, musste er alsbald die Aehnlichkeit des Gegenstandes mit dem Kindermorde empfinden. Der Scherge, welcher das eine Kind bereits ergriffen hat und sich bereit hält, dasselbe zu tödten, kann ebenso-

<sup>\*)</sup> Dütschke, Antike Bildwerke in Oberitalien. IV. (Bildwerke in den Uffizien) p. 169 u. 251.

gut den Soldaten des Herodes in dem bethlehemitischen Drama bedeuten. So weckte eine Scene in seiner reichen Phantasie die Erinnerung an eine verwandte, so leitete ihn gleichsam die Naturnothwendigkeit von einem Bilde zum andern.

Das ausgeführte Gemälde des Urtheils Salomonis weicht in vielen Einzelheiten von dem Oxforder Entwurfe ab, zeigt im Ganzen das Streben, das Leidenschaftliche des Vorganges zu mässigen. König Salomon, ein würdiger Greis mit Vollbart, thront auf der rechten Seite des Bildes, ihm gegenüber steht der nackte Scherge, vom Rücken aus gesehen, das gezückte Schwert in der Rechten, mit der anderen Hand das Kind emporhaltend. Da stürzt angsterfüllt die Mutter herbei, um die Blutthat abzuwehren. Sie streckt die Arme aus, drängt sich an den Thron und wendet das Antlitz flehend dem Könige zu, während das andere Weib feitwärts vom Throne kniet und vorwurfsvoll mit beiden Händen auf das vor ihr liegende todte Kind weist. Kunstvoll in der Gruppirung, ein Muster der Geschlossenheit, namentlich wenn man die Anordnung im Marfyasbilde damit vergleicht, erscheint das Gemälde auch in der Behandlung der einzelnen Gestalten vollendet. Welche Köpfe es wohl verdienen, dass sie dem Beschauer zugekehrt sind, welche besser abgewendet gemalt werden, hat Raffael offenbar mit weiser Absicht bestimmt.



Von der Decke steigen wir zu den Wänden der Stanza della Segnatura herab. Dort hatte Raffael vier Hauptmächte des geistigen Lebens geschildert und an historischen Beispielen ihr Wesen und Wirken erläutert. An den Wänden führt er uns ihr Reich vor. Die Gemeinde, in welcher sie herrschen, wird dargestellt, die Helden, welche jenen Mächten zum Triumphe verholfen haben und nun ihre Hauptträger und Stützen geworden find, werden gezeichnet. Den bildenden Künsten waren solche Zusammenstellungen von Personen, die alle von einem und demselben Streben durchdrungen find, keineswegs fremd; insbefondere liebte aber die Poesse solche Helden zu feiern, in langen Reihen aufzuzählen und mit reichem Lobe zu bedenken, in denen sich der Sieg und Triumph einer sittlichen Idee offenbart, und sie gab auch dieser Gattung von Gedichten den bezeichnenden Namen Triumphe. Die Märtvrer des Glaubens, die Opfer der Liebesleidenschaft, die Vorbilder der Tapferkeit, die Hauptvertreter der Wissenschaften und Künste, das sind bekannte Gegenstände der spät mittelalterlichen Sculptur und Malerei.

Wenn Raffael in den Gedichten Petrarca's blätterte, - felbst Sonetten-



dichter, hat er gewiss den größten Lyriker seines Volkes nicht unbeachtet bei Seite gelassen — so traf er im trionso d'amore und im trionso della fama auf große Gestaltenkreise, welche durch eine gemeinsame Idee, der sie dienen, vereinigt werden. Das eine Mal zählt Petrarca die Dichter auf, welche Liebe gesühlt und Liebe besungen haben: Orpheus und Dante, Pindar, Sappho, Tibull und Properz u. s. w. Der trionso della sama preist die alten ruhmreichen Römer, die Männer des Schwertes, dann aber auch die Helden des Geistes, die großen Derker, die Weisen des Alterthums. Platon und Aristoteles sühren diese Schaar an — in ihrem stattlichen Gesolge begrüßen wir Pythagoras und Sokrates, Homer und Virgil, Zeno und Diogenes, Heraklit und Demokrit.

Aus seiner eigenen Jugendzeit erinnerte er sich an die Malereien im herzoglichen Palaste zu Urbino. Dort hatte Herzog Federigo da Monteseltro in seinem studio« die Philosophen, die Dichter, die Theologen, deren Werke seine Bibliothek zierten, abbilden lassen. Es waren nur Einzelportraits, jedes Gemälde von dem anderen unabhängig, keines von besonderem Kunstwerthe oder von einer höheren Auffassung getragen. Um sie aber in seiner Phantasie in einen idealen Zusammenhang zu bringen, brauchte Raffael nur in der Reimchronik seines Vaters die Stelle aufzuschlagen, welche von der Bibliothek in Urbino handelt und die Vertreter der großen geistigen Richtungen geradezu nach Gruppen gliedert:

Primo di quel colegio facro e fancto Theologi divoti l'opre tucte Coperte e ornate de mirabil manto. E le fcripture poscia che constructe De Philosophi antichi al mondo furo Quando hozi se ne trova ivi en reducte, Le storie tucte, el facro consistoro De chiar Poeti e i nobili Legisti.

Wenn Raffael an den Wänden der Stanza della Segnatura die Gemeinden der Gläubigen, der Wiffenden, der poetisch Begeisterten schildert, die Triumphe der Theologie, Philosophie und Poesie feiert, welche in den Gestalten der Helden christlicher Lehre und Offenbarung, in den Weisen des Alterthums, in den Dichtern und Sängern von Hellas, Rom und dem neuen Italien verkörpert werden, so hat er demnach stofflich nichts Neues ersunden. Die Verwandtschaft mit älteren Darstellungen würde noch in viel stärkerem Maasse an den Tag treten, wäre nicht durch die formelle Behandlung der Gegenstände ein neues bisher ungeahntes Leben in dieselben gekommen. Hier zeigte sich die Schöpferkraft des Künstlers in ihrem höchsten Glanze. Alle srüheren Schilderungen

haben die einzelnen Personen geradezu zweigetheilt. Sie trennen ihre äusere Hülle von der Seele. Denn beseelt werden die Gestalten erst dadurch, dass sie sich von einer Idee ergriffen und vollständig erfüllt offenbaren. Die alten Bilder zeichnen sür sich mit größerem oder geringerem Glücke die portraitartige Erscheinung der Helden, und wieder sür sich, wenn sie sich nicht mit oberstächlichen Emblemen begnügen, das Ideal, welchem die Helden nachstreben, die geistige Macht, welche sie vertreten. Sie malen z. B. die berühmten Gelehrten des Alterthums in sitzender Stellung, schreibend oder in Nachdenken versunken, über ihnen aber lassen sie die allegorischen Gestalten der Wissenschaften, in deren Dienst sie stellen, schweben. So werden Ptolemäus und die Astronomia, Boëthius und die Musica, Aristoteles und die Dialectica rein äuserlich aneinander gesügt.

Raffael dagegen setzt die Helden in unmittelbare Action, er läst fie handelnd auftreten, durch Geberde, Haltung und Bewegung das lebendig ausdrücken, was in den älteren Bildern durch die allegorischen Figuren dürftig angedeutet wird. Der allegorische Apparat fällt fort, die Einheit des Tones, bisher schwer vermisst, gewinnt volle Geltung. Wir errathen nicht erst mit Hilfe der allegorischen Gestalt, dass der unter ihr sitzende Mann den Vater der Geometrie bedeute, sondern sehen ihn im Kreise der Schüler mit der Erklärung einer geometrischen Figur beschäftigt. Mitten unter die Dichter und Sänger versetzt er Apollo und den Musenchor; in Anbetung des Altargeheimnisses versunken, von der Macht des Glaubens hingerissen, nach der göttlichen Wahrheit eifrig verlangend, mit dem Zweifel ringend erscheinen die Helden des christlichen Geisles. Raffael's Helden find in der That wirklich und vollkommen, was sie bis dahin blos vorstellten; sie rusen nicht den räthsellösenden, das Abstracte deutenden und erklärenden Verstand an, sondern wenden sich unmittelbar an die Phantasie.

Seine Weife, große Gedankenkreise in dramatischer Form zu verkörpern und sernliegenden abstracten Vorstellungen ein unmittelbares Leben einzuhauchen, ist seitdem das Vorbild der Künstler geworden, aber das unerreichte Muster geblieben, vielleicht das unerreichbare. Denn schwerlich wird jemals wieder die allgemeine Bildung einen Künstler so kräftig unterstützen, auf sein Wirken so allseitig vorbereiten, und eine so günstige Atmosphäre ihm schaffen, wie es die Renaissancecultur Raffael gegenüber that. Doch dürsen wir nicht glauben, dass er seine Werke ohne Arbeit und Mühe schus. Auch als bereits der Grundgedanke sür jedes einzelne Gemälde sesstand, zeigte er sich emsig und unablässig bemüht, die künstlerische Form und den malerischen Ausdruck bis zur

höchsten Vollendung zu entwickeln. Am längsten währte natürlich die Arbeit bei der ersten Freske, welche er in Angriff nahm, bei der sogenannten Disputa.



Vasari beschreibt das Bild der Disputa« mit folgenden Worten: Raffael stellte einen Himmel dar mit Christus und der Madonna, dem Täuser, den Aposteln, Evangelisten und Märtyrern auf Wolken, mit Gott Vater endlich, welcher über alle den heiligen Geist ausgießt, ganz besonders über eine unendliche Zahl von Heiligen, welche unten die Messe schreiben und über die Hostie auf dem Altare disputiren. Unter diesen sind die vier Doctoren der Kirche, von vielen Heiligen umgeben. Da ist Dominicus, Franciscus, Thomas von Aquino, Buonaventura, Scotus, Nicolaus de Lyra, Dante, Fra Girolamo Savonarola aus Ferrara, und alle anderen christlichen Theologen, und viele Bildnisse nach dem Leben. In der Lust schweben vier Kinder und halten die ausgeschlagenen Evangelienbücher.«

Den Grundgedanken des Bildes, die Vereinigung der Helden des Glaubens, oder wie man in theologischen Kreisen sich ausdrückt, die Schilderung der triumphirenden und streitenden Kirche, hat Raffael von allem Anfang an festgehalten und mit ihm auch die Gliederung in einen offenen Himmel und einen unteren freien Raum, in welchem sich um ein fichtbares Symbol die ganze Gemeinde fammelt. Nur über die Summe der Personen, ihre Anordnung und Gruppirung gewann er erst allmählich volle Klarheit. Davon legen die vielen Skizzen und Entwürfe Zeugniss ab, die sich für die Disputa erhalten haben. Sie sind zahlreicher als sür irgend ein anderes Gemälde Raffael's, ja umfassender als für irgend ein Kunstwerk überhaupt. Und dennoch besitzen wir sie gewiss noch lange nicht vollständig. Die linke Seite der Freske erscheint in den erhaltenen Entwürfen besser vertreten als die rechte. Sollte Raffael die eine Hälfte schwieriger in der Darstellung gefunden haben als die andere? Das ist kaum anzunehmen. Auffallend bleibt es allerdings, dass auch Nachbildungen der linken Hälfte besonders häufig vorkommen. Gar bald nämlich werden Raffael's römische Skizzen als eine praktische Zeichenschule benützt und von jüngeren Künstlern mit großer Sorgfalt und Genauigkeit nachgeahmt. Reproductionen der Handzeichnungen zur Disputa, der einzelnen Gestalten sowohl wie namentlich der Gruppen zur Linken, werden, wie es scheint, mit Vorliebe versucht.

Eine fehr frühe, noch wenig entwickelte Form der Composition lernen wir aus zwei Blättern kennen, von welchen das eine Blatt in der

Windforfammlung (Fig. 60), das andere in Oxford vorhanden ift. Das erste führt uns die ganze linke Hälfte des Bildes, wie sie sich Raffael ursprünglich denken mochte, fowohl die obere, wie die untere Gestaltenreihe vor Augen, das zweite in Oxford beschränkt sich auf die Schilderung des Himmels, giebt aber diesen vollständig. Die technische Ausführung ist in beiden Blättern dieselbe. Sie sind mit Sepia gezeichnet, zeigen die Schatten breit angelegt, die Lichter mit Weiss ausgehöht. Diese Manier hat Raffael auch fonst noch angewendet, sie spricht also nicht gegen die Echtheit, wohl aber muß die Stumpsheit der Formen und die geringe Frische der Zeichnung auffallen. Das Oxforder Blatt lässt uns in der Mitte den fegnenden Christus sehen, ihm zur Seite auf gleicher Linie links die Madonna mit zwei Heiligen, rechts den Täufer, welchem ebenfalls zwei Heilige nachfolgen. Unter dieser Gestaltenreihe befindet sich ähnlich angeordnet eine zweite. Die Stelle, die oben Christus einnimmt, wird durch zwei Figuren, die wohl die beiden Apostelfürsten bedeuten, ausgefüllt, rechts und links von ihnen find in größerem Maassstabe noch je zwei Heilige, alle mit Büchern in den Händen, wahrscheinlich die Evangelisten, gezeichnet. Der Entwurf in der Windsorsammlung zeigt die gleiche Gruppirung, nur dass sich in der unteren Reihe noch Engel zwischen die Evangelisten und Apostelsürsten schieben und die ersteren theilweise in der Stellung einen leichten Wechsel erfahren haben.

Ein gar weiter Weg trennt diese Entwürfe von der ausgeführten Freske. Anfangs, so scheint es, hatte Raffael die Absicht, die Seligen in zwei Reihen über einander zu ordnen. Christus erscheint von den beiden Gruppen rechts und links geschieden, die Madonna und der Täufer führen die letzteren an. Im Gemälde bildet Christus mit seiner Mutter und dem Vorläufer eine besondere erhöhte Gruppe, an welche sich etwas tiefer in einem schön geschwungenen Halbkreise die Heiligen anschließen. Dass in dieser Aenderung auch die glücklichste Entwickelung des ursprünglichen Planes verborgen liege, sagt schon das blosse Auge. Von Einzelgestalten hat Raffael eigentlich nur die Maria und Johannes den Täufer in das ausgeführte Bild herübergenommen. Die anderen Figuren wurden entweder ganz fallen gelassen oder einer durchgreisenden Umarbeitung unterworfen. Am meisten erinnern noch die vorderen Evangelisten in der unteren Reihe an die beiden Apostel, welche in der Freske an der Spitze des Halbkreises stehen. Für die anfängliche Gestaltung der Gruppen auf Erden sind wir ausschliefslich an das Windsorblatt (Fig. 60) gewiesen.

Unverständlich und unerklärlich bleibt die Architektur in der Ecke, ein Säulenbau mit Gebälk, auf welchem zwei Engel stehen, welche an Stricken das päpstliche Wappen sesthalten. Weder von dieser Tempel-



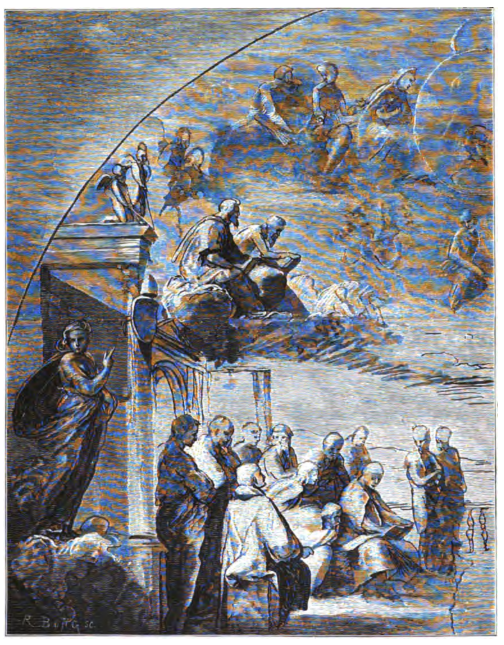


Fig. 60. Studie zur Disputa. Sepiazeichnung. Windfor.

coulisse, noch von der Frauengestalt, die vor dem Baue mit wehendem Gewande auf Wolken schwebt und mit der Hand nach oben weist, hat sich in den späteren Entwürfen oder im ausgeführten Bilde auch nur die leiseste Spur erhalten. Dagegen offenbaren die auf einer Art von Plattform geordneten Figuren schon mannigfache Keime der späteren Gruppirung. Links im Vordergrunde sitzt, das Haupt aufwärts dem Himmel zugewendet, ein Mönch. In ihm zeichnete Raffael den begeisterten Seher, wie in der sitzenden Figur mehr in der Mitte, welche ein Buch in den Händen hält, den gelehrten in den heiligen Schriften forschenden Theologen. Diese letztere Gestalt kehrt (als heiliger Hieronymus) in der Freske wieder, ebenso der knieende andächtig lauschende Jüngling und der andere, welcher vorgebeugten Leibes in das Buch zu blicken trachtet, links zur Seite des Heiligen. Die Personen des Hintergrundes nehmen noch keinen bestimmten Antheil an der Handlung, sind gleichsam nur als Zuschauer gedacht und wurden bei den späteren Entwickelungsstufen der Composition beseitigt. Doch gingen sie nicht ganz verloren. Als Raffael die Schule von Athen entwarf, erinnerte er sich der Gruppe stehender Männer links im Hintergrunde der Windforzeichnung und ordnete das Gefolge in der Nähe des Philosophenfürsten in ähnlicher Weise an. Das Studium der ersten Entwürfe zu den großen Fresken lehrt uns nicht allein die strenge Gesetzmässigkeit in der Entwickelung der Composition kennen, so dass wir im Stande sind, für jede folgende Aenderung den ausreichenden Grund anzugeben, es enthüllt uns auch den wunderbaren Reichthum der Raffaelischen Phantasie. Ueber welche Fülle von Gestalten musste er verfügen, dass er niemals zu sorgen brauchte, es könnte über dem Aendern und Bessern, dem Weglassen und Zusügen der Strom der Erfindung versiegen. In einzelnen Augenblicken musste ihn der stürmische Schöpfungsdrang geradezu übermannen. Da tauchten immer neue Gestalten in feiner Phantasie auf, die sich nicht unmittelbar auf bestimmte Bilder beziehen, gleichsam als der Wiederhall der Stimmung, in welche ihn Bilderreihen versetzten, erscheinen. Das britische Museum bewahrt z. B. ein Blatt (Br. 90), das in die ersten römischen Jahre fallen muss, von oben bis unten mit nackten Gestalten angefüllt, bei aller Hast der Zeichnung voll Charakter, die nicht als Studien zur Disputa oder zur Schule von Athen gelten können, aber doch offenbar verwandten Gedankenkreisen angehören. \*)

Wir sind nicht mehr im Stande, die Entwickelung der Composition

Michelangelos' in feiner Jugendperiode und müßte stillistisch eigentlich diesem zugeschrieben werden.



<sup>\*)</sup> Die Federzeichnung mit breiten Strichen schraffirt, trägt merkwürdiger Weise ganz das Gepräge der Skizzen

der Disputa Schritt für Schritt zu verfolgen, aber dennoch fähig, auf eine Mittelstufe den Finger fest zu legen. Die Grundlage des Bildes steht bereits fest. Im Himmel sind die Heiligengestalten im weitem Halbkreise geordnet, auf Erden die Schaaren der Gläubigen um den Altar gesammelt und zwar in denselben Hauptgruppen, welche wir in der Freske wahrnehmen, wenn auch die endgiltig festgestellte Gliederung innerhalb der einzelnen Gruppen und die Uebergänge von einer Gruppe zur anderen noch nicht gefunden wurden. Diesen Zustand der Composition versinnlicht am besten eine Sepiazeichnung im Besitze des Duc d'Aumale in Chantilly (Br. 111). Sie giebt beide Gruppen neben dem Altar, doch ohne den letzteren wieder. Die vier sitzenden Hauptsiguren sind im Halbkreise gezeichnet, so dass die beiden vorderen nahezu in Rückansicht Eifrig blicken andere Personen, knieend oder tief vorgebeugt, in die aufgeschlagenen Bücher der ersteren, während tief im Hintergrunde andere Männer theils in Büchern lesen oder über das Gelesene sich unterreden, theils in Nachdenken verfunken find. Die beiden Seiten decken sich fast vollständig und offenbaren dadurch eine gewisse Einförmigkeit. Wie Raffael dieser abhalf und mannigfaltigeres Leben in die Gruppen brachte, zeigt sodann eine Federzeichnung im Louvre (Br. 279), welche die linke untere Hälfte des Bildes darstellt. Dem Altare zunächst sitzen zwei Männer in geistlicher Tracht, beide mit Büchern in den Händen; der eine blickt in das aufgeschlagene Buch hinein, der andere hat den mit der päpstlichen Tiara bedeckten Kopf nach oben gewendet. Hinter dem mit Greifen geschmückten Stuhle des Papstes stehen drei Geistliche; ihm zur Seite knieen dicht aneinander gereiht drei jugendliche Gestalten, in welchen sich die Hingabe an die religiöse Empfindung, die begeisterte Andacht am stärksten verkörpert. Eine im Ausdruck noch wenig bestimmte Gruppe von drei Männern im Hintergrunde und eine andere, ebenfalls drei Männer, die sich eifrig unterreden, vorn in der Ecke schließen die Gestaltenreihe ab.

Dem Louvreblatt am nächsten steht die berühmte Federzeichnung im Städel'schen Museum in Frankfurt, ein Studium nach dem Nackten, welches an drei Stellen von dem früheren Entwurse abweicht. (Fig. 61.) Zwischen dem Altar und dem lesenden Geistlichen wurden im Louvreblatte drei Mönchsköpse sichtbar; diese erscheinen hier in eine lebendige, späterhin übrigens wieder modificirte Gruppe verwandelt. Ein Jüngling ersteigt die Plattform, auf welcher die Hauptpersonen des Vorganges sich besinden und weist dieselben einer zweiten hinter ihm stehenden Figur. Die Eckgruppe erscheint um eine Person vermehrt, in eine lebendige Action versetzt und selbständiger ersast. Das Letztere wurde zumeist dadurch

erreicht, dass der Künstler die anstossende Gruppe noch stärker in den Hintergrund rückte. Im Ganzen leitete ihn bei der Zeichnung des frankfurter Blattes das Streben, die Hauptgruppen kräftiger zu betonen, die einzelnen Gestalten im Ausdruck und in charakteristischer Bewegung zu vertiesen. Darüber trat der Flus der Linien, der sormelle Zusammenhang der ganzen großen Composition etwas zurück. Beide zu vereinigen, bildete die Aufgabe der nächstsolgenden Entwürse. Diese weitere Stuse führt uns, und zwar ebenfalls für die linke Hälfte, außer einer Skizze im Besitze eines englischen Kunstsreundes, Henry Vaughan, eine mit Weiß überhöhte Sepiazeichnung in der Albertina (Br. 173) vor, welche schon in älteren Zeiten wiederholt wurde.

Die größte Neuerung und einen entscheidenden Schritt zur Vollendung der Composition wagte Raffael, indem er zwischen die knieenden Figuren und den lesenden Papst eine mächtige Gestalt einschob, welche ganz abgesehen von ihrer inhaltlichen Bedeutung den bis dahin todten Raum die Lehnen des Marmorstuhles waren übermässig sichtbar geblieben in lebendigster Weise ausfüllt und ungezwungen von einer Gruppe zur anderen überleitet. Die drei knieenden Jünglinge, einer hinter dem anderen, find von einer gewissen Einformigkeit nicht frei zu sprechen. Auf dem Wiener Blatte erscheint der eine ganz in den Hintergrund gedrängt, der andere wird vorschreitend gedacht und beugt sich über den knieenden, um den Vorgang am Altare besser sehen zu können. Die Grundstimmung wurde festgehalten, in die Bewegung aber Mannigfaltigkeit gebracht. Die Hauptfigur in der Eckgruppe zeigte bisher Rückenansicht; sie wurde nun herumgedreht und dadurch zu einer der hervorragendsten Personen des Bildes erhoben. Endlich stellte Raffael noch unmittelbar neben dem Altar, wo ursprünglich wenigsagende Mönchsköpse herauslugten, eine markige Greisengestalt hin, welche energisch in die Action eingreift und zu den Marksteinen der ganzen Composition gezählt werden muss.

Kein Zweifel, dass die andere, rechte Hälfte des Bildes eine ähnliche Entwickelungsgeschichte besitzt und auch hier zu den Kirchenvätern und ihrem geistlichen Gesolge allmählich Gestalten hizutraten, durch welche die Stimmungen und Empfindungen der Gemeinde einen verstärkten Ausdruck empfingen und in die Gruppen Leben und Bewegung kam. Zu diesen späteren Ergänzungen müssen die mächtige Greisensigur dicht am Altar, welche mit emporgehobenen Armen nach oben weist, der Papst auf der untersten Stuse, welchem eine himmlische Vision zu Theil wird, und endlich der bekränzte Alte neben der Schranke gezählt werden. Dieses zu behaupten, giebt die strenge Gesetzmäsigkeit der Anordnung das Recht. Zwischen den beiden Hälften des Bildes herrscht eine so



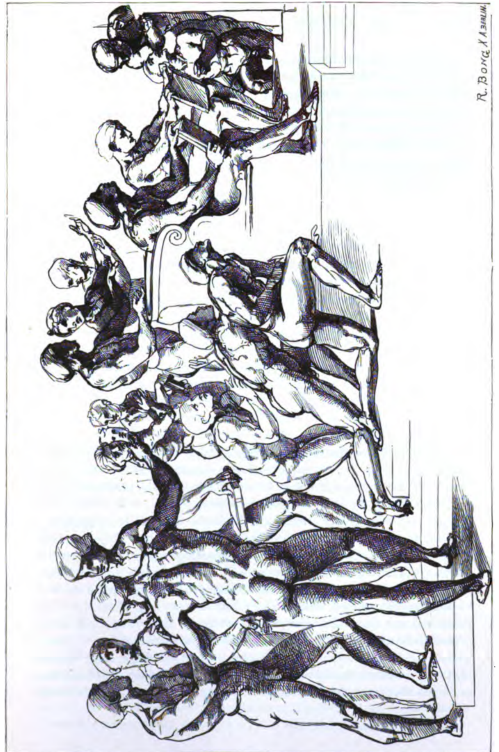


Fig. 61. Nacktes Studium zur Disputa. Federzeichnung. Städel'sches Institut in Frankfurt.

vollkommene Uebereinstimmung und so innige Beziehung, das gewis jede Anordnung auf der einen Seite einen entsprechenden Wechsel auf der anderen hervorries. Ueberdies sind alle Neuerungen, alle Striche und Zuthaten aus der Gesammtidee, welche in Raffael's Phantasie immer reiser und reiner emporstieg, hervorgegangen und trasen daher alle Theile des Gemäldes gleichmäsig. Die Zahl der Hauptsiguren zu vermehren, kräftige Einschnitte in die Gliederung der Composition zu machen, die Gruppen sest und deutlich abzuschließen, das psychologische Element zu vertiesen, das tritt uns als das Ziel entgegen, welchem Raffael in seinen Entwürsen nachstrebte und dem er mit jeder neuen Skizze immer näher trat, bis er es in seinem ausgesührten Gemälde vollständig erreichte.

Anm. 3.

Ueber der Sorge, die Gesammtcomposition zu entwickeln, vergass aber Raffael nicht die Durchbildung der Einzelgestalten. Nahe an zwanzig Blätter haben sich mit Detailstudien für die Disputa erhalten: Köpse, Hände, ganze Gestalten, Entwürse zu Gewändern, die sast alle mühelos auf der Freske nachgewiesen werden können. Und als er diese Skizzen zeichnete, da ersüllte ihn nicht allein gottähnliche Schöpserkraft, da durchzitterte ihn auch die göttliche Empfindung beseligender Liebe. Fünst Liebessonette kennen wir von Raffael; sie stammen alle aus der ersten römischen Zeit, sie sind sämmtlich auf Studienblätter zur Disputa geschrieben.



Die Geschichte der Entstehung der Disputa löst alle Schwierigkeiten, welche sich etwa bei einem ersten, unvermittelten Anblick der Freske dem Verständniss entgegenstellen. So darf denn alsbald zur Beschreibung des ausgesührten Bildes geschritten werden.\*)

Im goldenen Glanze strahlt der Himmel, welcher den begeisterten Blicken der gläubigen Gemeinde offensteht. Engelsreigen steigen auf und nieder und erfüllen mit ihrem Jubel den ganzen gewaltigen Himmelskreis. Sechs größere Engel mit flatternden Gewändern, in Anbetung begriffen, bilden das besondere Gesolge Gott Vaters, dessen Halbgestalt über dem blauen Firmamentbogen schwebt. Er hält in der einen Hand die Weltkugel und hat die andere zum Segen erhoben. Unter ihm, von einem goldenen Scheine umstossen, thront Christus, von Maria und dem Täuser umgeben. Christus hat um den einen Arm und die Beine einen weißen Mantel gewunden; der Oberkörper ist nackt. Er breitet die Hände aus, an denen Wundmale sichtbar sind, die Erinnerungszeichen des Kreuztodes,

<sup>\*)</sup> Stich von J. Keller.

durch welchen die Menschheit erlöst wurde. Auf den Erlöser weist der Täufer mit der Rechten hin, während auf der anderen Seite die Madonna in demüthiger Verehrung, die Hände über der Brust gefaltet, beharrt. Unter diesen drei auf erhöhten Wolkenschichten thronenden Gestalten bemerkt man das Symbol des heiligen Geistes, die Taube, und zu ihren Seiten vier Engel, welche die geöffneten vier Evangelienbücher tragen. Auf einer tieferen Wolkenschichte, aus welcher Engelsköpfe hervortauchen, entfaltet sich im weiten Halbkreise die Gemeinde der Heiligen, die triumphirende Kirche. Die Gliederung dieser Gestaltenreihe, die Raffael's wahrstes Eigenthum bildet, während er für die früher geschilderten Perfonen auf ältere Typen zurückgehen konnte, zeichnet sich eben so sehr durch Klarheit wie Gesetzmässigkeit aus. Er lässt die Vertreter des alten Testaments mit den Helden des neuen Bundes wechseln und gliedert die ersteren nach den Weltaltern, die letzteren gewissermassen nach den heiligen Ständen: Apostel, Verfasser der heiligen Schriften, zugleich Verwandte Christi, und Märtyrer. Dabei beobachtet er die Ordnung, dass stets die in gleicher Reihe einander gegenübersitzenden Personen zu einander gehören oder auf einander folgen. Mit Beobachtung dieser Regeln gewinnt man, indem man die Zählung stets von dem äusseren Rande des Halbkreises beginnt, folgende Namen: Petrus und Paulus, Adam und Abraham, Johannes der Evangelist und Jacobus der ältere, David und Mofes, Laurentius und Stephanus, die beiden Schutzheiligen Roms, die bereits in der benachbarten vaticanischen Kapelle Nicolaus' V. ihre künstlerische Verklärung gefunden hatten, und endlich, halbverhüllt durch den Wolkenthron Christi, Jeremias und Judas Maccabäus.

Die Embleme, welche die Mehrzahl dieser Männer in den Händen tragen, lassen über ihre Bedeutung keinen Zweisel auskommen. Dass der kahlköpfige Greis mit den Schlüsseln in den Händen als Petrus, die kräftigere Gestalt ihm gegenüber mit Schwert und Buch als Paulus vom Künstler gedacht wurde, steht ebenso sest, wie dass das Opsermesser auf Abraham, die Gesetzestaseln auf Moses, die Harse auf David, die Palme auf einen Märtyrer, die Diakonentracht auf Stephanus und Laurentius, das Flammenornament am Gewande insbesondere auf den letzteren hinweisen. Höchstens können die beiden halbverhüllten Gestalten, von welchen die eine in goldener Rüstung glänzt, die andere ein Tuch um den Kops gewunden hat, einiges Nachdenken veranlassen. Die von Rassael sestgehaltene Regel, nach welcher diese beiden Persönlichkeiten dem letzten vorchristlichen Weltalter angehören müssen, schränkt die Auswahl ein. Perugino hat im Cambio in Perugia unter andern Helden des alten Testamentes, neben Moses, David, Salomon, im Hintergrunde auch Jeremias

gezeichnet und diesem eine ähnliche Kopsbedeckung gegeben, wie sie die Gestalt in der Disputa links vom Himmelsthrone zeigt. Erkennen wir in dieser letzteren also den Propheten Jeremias, so muss folgerichtig in dem gewappneten Manne gegenüber der letzte große Held des Judenthums, Judas Maccabäus, begrüßt werden.

Stiller Ernst und seierliche Ruhe ist die Grundstimmung, welche in dem ganzen weiten Kreise der Heiligen waltet. Sie wird nur soweit unterbrochen, als das künstlerische Gebot, für einen Wechsel der Bewegungen und eine Mannigfaltigkeit des Ausdruckes zu forgen, seine Erfüllung verlangt. Immerhin bleibt aber leidenschaftsloses Beharren der wesentliche Zug in allen Personen. Die Apostelfürsten sind in ein scharfes Profil gestellt und lenken den Blick kaum merklich nach oben. Von Paulus besitzt die Oxfordsammlung (Br. 29) eine Skizze in Kohle und schwarzer Kreide mit aufgehöhten Lichtern, welche weit deutlicher als die farbige Freske den Zustand des ruhigen Zuwartens ausspricht. Dort nämlich fasst der Apostel nicht wie auf dem Gemälde das Schwert mit der Linken, sondern hat mit der Hand in den stattlichen Bart gegriffen. Auch in der prächtigen nackten Gestalt Adam's neben Petrus erscheint das befriedigte ruhige Dasein ausgeprägt. Er hat die Beine übereinander geschlagen und die Hände, um die Bequemlichkeit zu erhöhen, um das Knie gelegt. Neben ihm sehen wir den jugendlichen Evangelisten ganz vertieft in die vor ihm aufgeschlagene Schrift, der gar nicht merkt, dass sich ihm der königliche Sänger mit herzlicher Theilnahme zuwendet. Erst Laurentius zeigt eine erhöhte Stimmung und eine lebhastere Bewegung. Er weist mit ausgestrecktem Arm auf die unten versammelte Gemeinde, auf welche er auch herabblickt, während sein Partner auf der anderen Hälfte des Halbkreises, der heilige Stephanus, den Kopf in scharfer Wendung den höheren Himmelssphären zukehrt. Die anderen Gestalten auf der rechten Seite gehen dann wieder in das ruhige Geleise zurück. Moses, die Gesetzestafel mit beiden Händen vor sich haltend, blickt gerade aus, der heilige Jacobus, die Arme auf ein aufrechtstehendes Buch gestützt, hat nachdenklich das Antlitz geneigt; Abraham, ähnlich wie ihm gegenüber Adam, wendet den Kopf langfam und ruhig dem Apostel zu. Mit dieser durchgehenden Gemessenheit des Ausdruckes und der Bewegung stimmt vortrefflich das Colorit. Es vermeidet alle scharfen Contraste und lässt einen milden Ton gleichmässig walten. Will man das volle Verständnis dieses himmlischen Paradieses gewinnen, so vergleiche man es mit verwandten älteren Darstellungen, insbesondere mit dem Halbkreise von Heiligen, welchen Raffael in San Severo gemalt Kein halbes Jahrzehnt war seitdem vergangen, und doch scheint

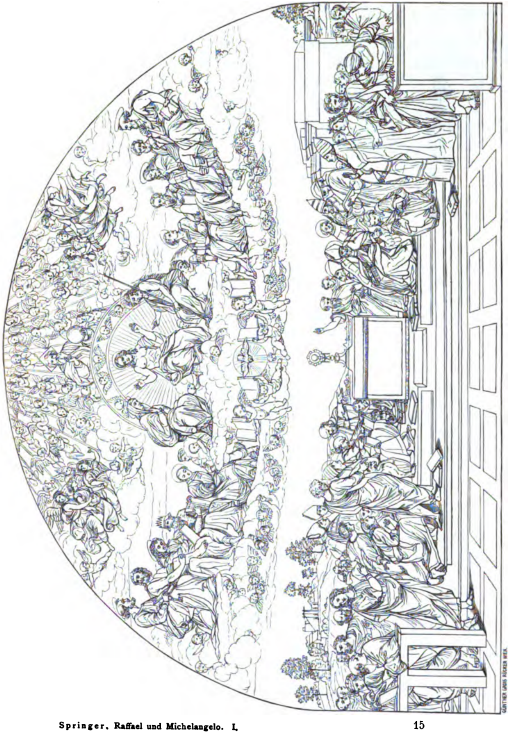


Fig. 62. Die Disputa, Frescogemalde in den Stanzen des Vaticans, Rom.

15

es, als ob eine ganz neue Welt vor den Augen des Beschauers sich aufthäte.

Ein wirksames Gegenbild zu der seierlichen Sonntagsruhe im Kreise der Heiligen bietet das reich bewegte Leben der gläubigen Gemeinde in der unteren Hälfte der Freske. Sturm und Drang haben die streitende Kirche an den Altar geführt, welcher nicht allein die Hauptgliederung des Werkes fortsetzt und die versammelte Menschenmasse ebenso scharf in zwei große Gruppen scheidet, wie oben der Halbkreis der Heiligen durch die göttlichen Personen in zwei Hälften getheilt wird, sondern auch in anschaulicher Weise die kirchliche Natur der Versammlung andeutet. Auf dem Altar prangt eine Monstranz mit der Hostie, seine Vorderseite ist mit einem blauen Tuche bedeckt, in welches Rassael die schönste goldene Arabeske eingezeichnet hat. Links vom Altar sitzen der Papst Gregorius und der heilige Hieronymus, mit dem Löwen und dem Cardinalshute zu Füßen, rechts vom Altare thronen in bischöflichem Ornate die heiligen Ambrosius und Augustinus. Die vier großen Kirchenväter, die Stützen des Glaubens und die Führer der Gemeinde find als folche durch ihre Stellung in der unmittelbaren Nähe des Altares charakterisirt. Es galt aber noch mehr; es musste auch ihr Antheil an dem Vorgange geschildert werden. Und da trat der Künstler in sein volles Recht. Raffael schuf in diesen vier Gestalten eben so viele psychologische Typen, in welchen sich die verschiedenen Grade und Stufen der religiösen Erkenntnis kundgeben.

Während Hieronymus, der Bibelübersetzer, mit tiesstem Ernst in dem vor ihm aufgeschlagenen Buche liest und ganz vertiest in die Forschung erscheint, hält Papst Gregor die Schrift nur noch mechanisch in den Händen und wendet das Antlitz, die Offenbarung ahnend, nach oben. Von der Offenbarung mächtig ergriffen, die Hände voll Staunen und Bewunderung emporhebend, zeichnet Raffael auf der anderen Seite des Altares den heiligen Ambrosius; zur Ruhe wieder zurückgekehrt, theilt Augustinus bereits die ihm gewordene Anschauung der göttlichen Dinge dem jugendlichen Schreiber mit, welcher zu seinen Füssen kniet. Zwei namenlose Gestalten, die eine im geistlichen (grünen, mit Gold gestickten) Ornate, die andere den gewaltigen Leib in einen weiten blauen Mantel gehüllt, stehen dicht am Altare neben Hieronymus und Ambrosius. verstärken den Eindruck und fassen in kräftiger Geberde die Stimmung und Empfindung der Kirche näher zusammen. Mit beiden Händen weist der Priester auf das geheimnisvolle Altarsacrament hin, als wollte er den heiligen Hieronymus zu weiterem Forschen auffordern, ihm den Gegenstand der richtigsten Erkenntnis bezeichnen. Der langbärtige Laie deutet



mit emporgehobener Rechten gegen den Himmel und giebt dem Blicke des heiligen Ambrosius die Richtung. Die nothwendige Ergänzung dieser beiden Figuren bilden die zwei, gleichfalls erst nachträglich componirten, hochragenden Gestalten auf den unteren Stufen des Altarraumes: auf der linken Seite vom Rücken gesehen, ein Mann von mächtigen Gliedern, der den Mantel so auf der einen Achsel besestigt trägt, dass der rechte Arm unbedeckt bleibt und frei herauskommt, ihm gegenüber ein Papst in reichem goldgestickten Ornate. Dieser wiederholt die Geberde des Ambrofius; er ist gleichfalls der Offenbarung theilhaftig geworden und von Begeisterung erfüllt; sein Gegenbild dagegen zeigt mit der Hand . auf das Buch, das Papst Gregor auf seine Kniee aufstützt und gehört offenbar dem Kreise der Forscher an. So prägt sich in allen vier Männern, in jenen dicht am Altare und den anderen auf den vordersten Altarstusen die Empfindung aus, welche die Kirchenväter auf ihrer Seite bewegt; in ihrer äußern Erscheinung aber kreuzen sie sich. Dem Geistlichen des Hintergrundes und Laien im Vordergrunde links entsprechen rechts der Laie im Hintergrunde und der Geistliche im Vordergrunde. Dadurch wird jener vollendete Rhythmus in der Anordnung und Gruppirung erzielt, welcher schon längst an den Stanzenbildern bewundert und gepriesen wurde.

Die Bewegung, in der unmittelbaren Nähe des Altares angeregt, pflanzt sich aber noch weiter bis an den Rand des Bildes fort. Gruppen schließen hier die Scene; beide hängen so eng und fest mit den Hauptgruppen zusammen, erscheinen als eine so nothwendige Ergänzung derselben, dass man kaum begreisen kann, wie sie in den frühesten Entwürfen übergangen werden konnten. Sie find in der That erst später eingeordnet, aber nicht äußerlich angefügt, vielmehr von Raffael, als noch die schöpferische Kraft voll strömte, gezeichnet worden. Auf eine durchbrochene Schranke hat ein älterer Mann, mit überaus scharf geschnittenem Kopse, ein offenes Buch gestellt und deutet mit der Hand auf einen daselbst niedergeschriebenen Satz hin. Neugierig blicken und lauschen die nächsten Genossen. Der eine beugt sich stark vor, der andere streckt den Hals, um den Inhalt zu erspähen. Vor ihnen aber steht ein glaubenseifriger, schöner Jüngling, das Haupt von goldenen Locken umrahmt, über die Schulter leicht den Mantel geworfen, das milde, klare Antlitz den noch in der Erkenntniss Unsicheren und Ungeübten zugewendet. Er weist sie mit sprechender Geberde auf die Gruppen am Altare hin, wo die Quelle der Belehrung fliesst. Auf der entgegengesetzten Seite übt das Amt des Führers und Leiters ein vollbärtiger, älterer Mann. Ein jüngeres Glied der großen Gemeinde hat 15\*

sich von hinten herangedrängt und beugt sich über die Balustrade vor, um die Wunder und Zeichen besser zu schauen. Da deutet nun der Alte mit der Hand auf den Papst, der auf der höheren Stuse steht, als einen der Auserkorenen, welche der Offenbarung theilhaftig wurden.

Noch wären manche Gestalten zu erwähnen, welche den Hintergrund füllen, meist nur mit den Köpfen zwischen den Hauptfiguren herausragen. Sie führen theilweife berühmte Namen. So bemerken wir gleich links am äußersten Rande im Mönchsgewande den frommen Maler Fra Giovanni da Fiefole; rechts vom Altar lassen die in den Heiligenschein eingeschriebenen Buchstaben den Thomas von Aquino (zwischen Ambrosius und dem eine Palme tragenden Papste) und den Cardinal Bonaventura, den doctor seraphicus in der mittelalterlichen Theologie, errathen. Auch Dante's bekannter Kopf, mit dem Lorbeer bekrönt, ist leicht kenntlich. In feiner Nähe im scharfen Profil sichtbar foll der florentiner Märtyrer Savonarola Platz gefunden haben. Doch bilden alle diese Männer nur eine historische Staffage, gerade so wie die Bischöfe und Mönche dazu dienen, den kirchlichen Charakter der Verfammlung unmittelbar zur Anschauung zu bringen. Die Grundpfeiler und Ecksteine der ganzen Composition bleiben doch die vier Kirchenväter und die sechs unbenannten idealen Figuren, welche den Cäsuren eines Verses vergleichbar die einzelnen Gruppen ebenso sehr verbinden, wie sie dieselben in deutlicher Gliederung auseinanderhalten. Wir zählen sie noch einmal auf: Sie sind der Jüngling und der vollbärtige Mann unten an den Schranken, der vom Rücken gesehene Laie und der Papst auf den vorderen Stufen und endlich dicht am Altare: der Cleriker, welcher auf die Monstranz deutet und ihm gegenüber der gewaltige Mann Gottes, der nach oben gegen den Himmel weist. Links vom Altare haben überwiegend, die da den Glauben suchen und nach der Wahrheit fragen, Platz gefunden; rechts von demfelben erscheinen versammelt, welche die Offenbarung ahnen, sie wohl gar mit begeisterten Augen schauen. Die rechte Betonung und das volle Leben empfangen aber diese beiden Richtungen erst durch die hochragenden Gestalten, welche, von jeder historischen Besonderheit losgelöft, ausschliefslich ideale Functionen besitzen, rein und kräftig die Gedanken der ganzen großen Gemeinde verkörpern, den Triumph des Glaubens offen kundgeben.

Hat die Ehrwürdigkeit des Gegenstandes einen gewissen alterthümlichen Ton der Schilderung begünstigt, oder hat Raffael, in der Freskenmalerei noch wenig geübt, sich in weiser Vorsicht mehr an ältere Muster gehalten? Die scharf abgegrenzten Linien, die bestimmten Formen, der helle Farbenton erinnern an florentiner Zeiten; auch der landschaftliche



Hintergrund, in welchem links die Anstalten zu einem Kirchenbau getroffen werden, rechts die bereits aufgerichteten Quadern eines mächtigen Fundamentes (Peterskirche?) sich bemerkbar machen, trägt einen aus den früheren Bildern wohlbekannten Charakter. Sicher ist, dass diese Anklänge an die florentinische Periode in keiner Freske mehr wiederkehren.



Die Freske auf der an die Disputa anstossenden Fensterwand ist der Verherrlichung der Poesie gewidmet und schildert die Gemeinde großer Dichter alter und neuerer Zeit, welche sich unter dem Schutze Apollo's und der Musen auf dem Parnass versammelt haben. Ein großes Fenster unterbricht die Wandfläche; doch fand Raffael darin kein erschwerendes Hinderniss für die freie Entfaltung seiner Composition, entdeckte vielmehr in dem Fenstereinbau ein wirksames Motiv, die Scene freier zu gliedern. Ueber dem Fenster war der natürlich gegebene Raum sür den Gipsel des Musenhügels, welcher auf beiden Seiten des Fensters sich sachte herabsenkt. Und diese Gliederung scheint Raffael von allem Anfange bereits festgehalten zu haben. Wenigstens zeigt schon der früheste Entwurf, der sich vom Parnass erhalten hat, ein Studium nach dem Nackten in Oxford (Br. 30), diese Anordnung, ohne dass irgend ein Schwanken und unsicheres Rathen bemerklich wäre. Das Oxfordblatt, eine Bisterzeichnung mit der Feder, ist freilich keine Originalarbeit Raffael's, geht aber jedenfalls in der Composition auf eine Zeichnung des Meisters zurück, mag auch der Schüler zu seiner Uebung, wie es nicht selten geschah, die drapirten Figuren in nackte verwandelt haben. Es besitzt für uns doppelten Werth, weil es der einzige erhaltene Entwurf zum ganzen Bilde ist. Der berühmte Kupferstich Marcanton's, welcher eine vielfach von der Freske abweichende Darstellung des Parnasses zeigt, hat keinen Anspruch, etwa wegen dieser Abweichung als eine Vorstufe der Composition zu gelten. Die an Manier streisende Haltung Apollo's, für dessen untere Körperhälfte ein bekanntes antikes Relief\*) zum Muster diente, überhaupt die fast ängstliche Annäherung an die Antike, weiter fodann die gezierte Haltung der drei Musen links von Apoll, vor Allem aber die Zeichnung der Gewänder weisen auf einen Schüler Raffael's, der an dem späteren Stile des Meisters sich geübt hatte und mit Benutzung Raffaelischer Motive, lange nachdem der Parnass im Vatican gemalt war, die Vorlage für den Kupferstecher zeichnete.

<sup>\*)</sup> Im Louvre, aus der Sammlung Borghese. Clarac II. pl. 123 No. 731.



Die Handzeichnung in der Oxfordsammlung, wo überdies nächst der Albertina in Wien, dem britischen Museum und der Wicarsammlung in Lille die werthvollsten Detailstudien für den Parnass vorhanden sind, offenbart uns, dass die Haupttheile des Gemäldes schon frühzeitig fest-Nur die Gruppen am Fusse des Hügels, insbesondere die sitzenden Figuren danken einer späteren Umarbeitung des Gedankenkreises, dem Wunsche eines kräftigeren Abschlusses der ganzen Scene ihren Ursprung. Die Gestalten, die er zu malen hatte, musste er nicht erst von langer Hand zusammensuchen, wie es doch theilweise für die Disputa und Schule von Athen sich nothwendig erwies. Sie waren alle im höchsten Grade volksthümlich und in den Kreisen, aus welchen er feine Anregungen schöpfte, als Ideale feurig verehrt. Wohl kannte Raffael die göttliche Natur des Musik-Erfinders Apollo und wusste, dass die göttliche Leidenschaft, der »furor divinus«, welcher dem wahren Anm. 4. Dichter innewohnt, vor Allen in Homer und Orpheus, in Hesiod und Pindar verkörpert war. Die Namen Sappho und Virgil klangen ihm nicht fremd, und dass die großen italienischen Dichter die rechten Erben und unmittelbaren Nachkommen der klassischen Poeten sind, galt ihm gewiss wie allen Zeitgenossen als seste Glaubensregel. Um den rechten Ton der Schilderung anzuschlagen, durfte er nur auf die begeisterten Worte hinhorchen, in welchen seit einem Jahrhundert die besten Männer Italiens das Wesen und die Macht der Poesie priesen. Er erfuhr dann, dass die Poesie von Gott stamme und zu Gott führe, dass den Dichter göttliche Töne begeistern, und die Musen ihn in einen Rausch versetzen, welchen er fingend auch seinen Zuhörern mittheilt. Auf Grund dieser Anschauungen entwarf Raffael sein Bild.

Unter Lorbeerbäumen auf dem Felsen, welchem die Hippokrene entspringt, thront der bekränzte Apoll. Ein leichter rother Mantel deckt Oberarm und Schooss, so dass sein jugendlicher Körper (Studie mit der Feder gezeichnet in Lille, Br. 93) beinahe völlig in nackter Schönheit strahlt. Kopf und Blick hat er gegen den Himmel gerichtet und horcht in süsser Selbstvergessenheit den Tönen, welche er seinem Instrumente entlockt hat. Raffael gab ihm nicht die Lyra, sondern wie Dürer, Francia und andere Maler eine Geige in die Hand. Darüber haben sich die späteren Kunstkenner wahrscheinlich viel mehr Gedanken gemacht, als der Künstler selbst, der eben hier nicht den durch die alte Kunst sixirten Typus des Olympiers, sondern den in der Renaissance noch unmittelbar lebendigen Sangesgott darstellen wollte, und welcher die Lyra, bereits als Attribut einer Muse benutzt, nicht zu wiederholen liebte. In der unmittelbaren Nähe Apoll's lagern in nahezu gleichen Stellungen

Digitized by Google

zwei Musen; jene zur linken stemmt die Tuba auf den Schenkel auf, zeigt den Busen halb entblösst und hat das an die Tracht römischer Statuen erinnernde Gewand nur leicht und locker um die schönen Glieder gelegt. Ihr Gegenbild, Erato, lässt die Leier in ihrer Linken ruhen und stützt sich mit der Rechten auf den Felsblock, den Kopf dem göttlichen Sänger zuwendend. Von beiden Figuren besitzt die Albertina (Br. 169 und 170) mit der Feder gezeichnete Entwürfe.

Die anderen Musen haben sich in zwei Gruppen hinter ihren Führerinnen verfammelt. Eng schmiegen sich zur Linken Apoll's, leise horchend, zwei Musen aneinander, die dritte und vorderste, durch die tragische Maske in der Hand als Melpomene charakterisirt, schwebt, durch die Zaubertöne des Gottes angelockt, in fanstem Fluge heran. Dieses Getragenwerden, dieses unwillkürliche Folgen einer äußern Macht prägt sich noch viel deutlicher, als in der Freske, in der berühmten Federzeichnung aus, welche Oxford von der Melpomene bewahrt. Ruhiger, gehaltener erscheint die Stimmung der rechts vor den Lorbeerbäumen verfammelten Musen. Sie blicken auf Apoll hin und machen die Genossen auf den wunderbaren Vorgang aufmerksam. Nur die vierte Gestalt dieser Gruppe ist von Raffael noch zu einer andern Function bestimmt worden. Er vergass nicht über der Wahrheit der Schilderung die rein künstlerische Aufgabe. Hier auf dem Parnass, wo alle Gestalten eine freie Heiterkeit athmen und rückhaltslos den feurigsten Empfindungen sich hingeben, durfte nicht durch eine unbedingte Symmetrie der Anordnung die Scene etwa ceremoniell gestaltet werden. Raffael verschob die räumlichen Pläne, verlängerte nach links hin den Gipfel des Hügels, fo dass hier auch noch der Dichterfürst Homer, von Dante und Virgil\*) begleitet, seinen Platz findet.

In dem blinden Sänger, der neben Apoll am meisten das Auge fesselt, hat Raffael den «furor divinus«, welcher nach Humanistenglauben den Dichter durchdringt, am großartigsten verkörpert. Den bekränzten Anm. 5. bärtigen Kopf hoch erhebend, die Lippen geöffnet, um einen Hymnus anzustimmen, mit der einen Hand den in Falten zusammengerafften Mantel haltend, die andere ausgestreckt, als wolle er dem gesungenen Worte Nachdruck verleihen - fo schreitet Homer langsam seierlich vor, der Gegenstand der Ehrfurcht und der auf jeden Ton eifrig lauschenden Aufmerksamkeit für seine nächsten Genossen. Raffael hat keine antike Maske bei der Schöpfung seines Homer verwendet, aber den Charakter des

\*) Federzeichnung der drei Köpfe in Windfor (Ph. N. 6). Federzeichnung für Dante in Albertina Br. 182; außer- in Florenz.

dem Gewandstudien stir Dante in Windsor, für Homer in Lille, für Virgil

Digitized by Google

mächtigen Sängers, der von Gott kommt und zu Gott führt« meisterhaft wiedergegeben. Dieser gewaltigen Gestalt musste nun auf der anderen Seite der Mittelgruppe ein Gegengewicht verliehen werden, wenigstens in sormeller Beziehung, dass nicht das Auge, von der Bedeutung Homer's ohnehin schon gepackt, hier eine Leere und eine Lücke finde. Dazu dient die neunte, vom Rücken aus gesehene Muse, eine hochragende Figur, welche im Gegensatze zur ihren Genossinnen in ein saltenreiches Kleid gehüllt und in der sarbigen Erscheinung in Uebereinstimmung mit der Figur Homer's gebracht ist.

Die Dichtergruppe auf der rechten Seite, welche den Begleitern Homer's entsprechen soll, tritt gegen die letzteren in den Hintergrund zurück. Die Charaktere werden nicht gesondert, die Stimmungen der einzelnen nicht individualisirt. Der Ausdruck beseligten Daseins spricht aus allen vier Gestalten, hinter welchen wahrscheinlich Portraits von Zeitgenossen verborgen sind. Lebhafter und empfindungsreicher hat Raffael die beiden Gruppen am Fusse des Hügels gezeichnet. Wiederhall des göttlichen Gesanges hat sie getroffen und bewegt das Gemüth der alten und neueren Dichter, die hier unterschiedslos zusammenstehen; leise auf der Seite Sappho's, kräftiger auf der anderen Seite, wo ein bärtiger antiker Poet im Vordergrunde sitzt und mit der ausgestreckten Rechten in erregtem Gespräch dem neben ihm stehenden ftaunenden Genoffen\*) fich zuwendet. Ob die Geberde des dritten Dichters, der den Finger an den Mund legt, eine Mahnung zum Schweigen oder gespannte Aufmerksamkeit bedeutet, mag jeder Beschauer für sich ent-Unter allen diesen Gestalten haben die beiden vordersten sitzenden Figuren: Sappho, zu welcher das britische Museum den Entwurf besitzt, und der sogenannte Pindar ihr gegenüber stets die größte Bewunderung hervorgerufen. Sie üben den Eindruck, nicht als ob die Freske sich nachträglich den baulichen Bedingungen fügen müsse, sondern als ob die Anordnung der Wand zur besseren Gliederung des Gemäldes erfolgt sei. Raffael hat den gemalten Fensterrahmen kunstreich in die Composition hineingezogen und in ihm die beste Stütze für den Arm der ruhenden Sappho gefunden.

Der Wiederschein humanistischer Ideen, zu Raffael's Zeiten bereits ihr Abendschein, verleiht dem Parnass eine durchsichtige Klarheit. Keinen Augenblick stehen wir rathend und unsicher vor den Bilde, fragend nach seinem inhaltlichen Kern und forschend nach dem Charakter und der Stimmung der einzelnen Gestalten. Auch bedarf es keiner antiquarischen

<sup>\*)</sup> Federzeichnung für die Füsse der beiden stehenden Figuren in Lille. (Br. 71.)



Kenntniffe, um zu dem vollen Verständnis des Vorganges zu gelangen. Raffael lag es fern, das antike Leben illustriren zu wollen. Als er den Parnas sichuf, stand er noch unter dem Banne der älteren Renaissance-cultur, welche sich die Antike nicht als eine abgeschlossene Welt denken konnte, die es wohl verdient, um ihrer selbst willen ergründet und gepriesen zu werden, aber von der lebendigen Gegenwart gänzlich getrennt ist, vielmehr an ihr unmittelbares Nachleben im italienischen Volke glaubte. Als Hilfsmittel diente ihm wohl die Antike, um die Gewänder schön zu ordnen und in zierliche Falten zu legen oder um die richtigen Attribute der einzelnen Gestalten zu tressen. Aber wie Raffael schon die Köpse selbständig schus, so gab er vollends dem ganzen Bilde eine solche Stimmung, dass die Zeitgenossen in ihm den Spiegel ihrer eigenen Empfindungen erkannten und in den Helden des Parnasses nur lebendige wenn auch verklärte Persönlichkeiten, die in ihr Dasein unmittelbar hineinragen, begrüßten.



Auch das große Wandgemälde gegenüber der Disputa, unter dem Namen: Schule von Athen\*) weltberühmt, wird durch den Wiederschein humanistischer Anschauungen erhellt; doch verleiht dieser dem Bilde wenigstens für die Augen späterer Geschlechter nicht jene durchsichtige Klarheit, die in der Schilderung des Parnasses entzückt. Nicht durch die Schuld des Künstlers. Alle Eigenschaften, die wir an ihm bisher bewunderten, offenbart auch die Schule von Athen. Sie seiert aber einen Gedankenkreis, welcher am raschesten tiesgreisenden Wandlungen unterworsen ist, und verkörpert die seinsten und intimsten Ideen der Renaissance, die natürlich am stärksten abblassten, als die Renaissancebildung zu Grabe getragen wurde, was nur zu bald und theilweise mit rauher Gewaltsamkeit geschah.

Kein Weltalter erscheint für uns so sehr erfüllt von wunderbaren und überraschenden Dingen, wie die Renaissance. Wir staunen über den jugendlichen Schwung des Geistes, welcher der Phantasie die Herrschaft über die ganze Welt einräumt, über die seltene Krast des Auges, welche das Dunkel eines Jahrtausends durchdringt und das Alterthum in frischen, lebendigen Farben wieder erblickt, über die Unerschütterlichkeit des guten Glaubens, eine ganze große Welt lasse sich ohne Kampf und Streit ändern, eine neue Ordnung der Dinge einführen, ohne dass die

<sup>\*)</sup> Stich von L. Jacoby.

altregierenden Mächte es merken und in ihren Ansprüchen beschränkt Das Wunderbarste bleibt aber der begeisterte Cultus der Wir begreifen mühelos, wie es allmählich geschehen konnte, dass der christliche Himmel sich entvölkerte, wir würden es erklären können, dass die Gluth der südlichen Sonne endlich die Nebel vom Olymp wieder bannte und feinen Gipfel in strahlendem Glanze zeigte; ein geradezu einziges weltgeschichtliches Schauspiel bietet aber die göttliche Verehrung, welche Philosophen, den Helden des Wissens überhaupt erwiesen wurde. Wohl nennt sich auch das achtzehnte, der Renaissanceperiode vielfach verwandte Jahrhundert die Zeit der Aufklärung und huldigte Philosophen. Wie klein erscheint aber der Kreis der Huldigenden, wie geheimnissvoll auf die inneren Räume des Hauses, auf den Salon eingeschränkt der Cultus der Aufklärung gegen die öffentlich anerkannte Macht und den allgewaltigen Einfluss der Philosophie im Anfange der Renaissanceperiode. Eine aristokratische Organisation der Gesellschaft war freilich auch hier die nothwendige Voraussetzung, um den reinen Geistesmächten zu irdischer Herrschaft zu verhelfen. Aber diese italienischen Aristokraten des fünfzehnten Jahrhunderts bilden keine sich abschließende und zur Seite haltende Gruppe, die furchtsam oder hochmüthig sich der unmittelbaren Leitung der Dinge gern entschlägt. Sie waren ein vornehm stolzes Geschlecht, welches auftritt, als wäre der Sieg bereits entschieden, dabei von einer rührenden Naivetät, was den Glauben an die Kraft ihrer Ideale betrifft. Kein Zweifel: alle Noth, aller Kampf hat ein Ende, sobald dieselben in Wirksamkeit treten.

Es ging ein Frühlingswehen durch das italienische Volk, als an die Stelle des entsetzlichen im Mittelalter gebräuchlichen Pariser Lateins, das auch den letzten Funken des Verstandes in den Köpfen der Scholastiker erlöschen liefs, der stattliche Pomp der römischen Sprache an das Ohr vernehmlich tönte, als in der Seele die Ahnung von dem engen Zufammenhange der alten Cultur mit der neuen Bildung emporstieg und dass die Geheimnisse der Offenbarung nicht undurchdringlich waren für die Weisheit der Vorfahren, zu begeisterter Ueberzeugung erwuchs, als endlich der Glaube sich Bahn brach, dass die ganze Menschheit den entlegenen Zeiten und entfernten Räumen zum Trotz eine Einheit bilde, in welcher sich die göttliche Leitung gleichmässig bewähre. frische Blüthe des italienischen Humanismus war freilich zu Raffael's Zeiten schon verflogen. An der harten Wirklichkeit stiess sich, was der jugendlichen Phantasie der früheren Geschlechter als durchaus glatt und harmonisch vorgeschwebt hatte. Nur wenige Schritte dem Ziele der irdischen Herrschaft entgegen konnte der Humanismus machen, ohne

weitverzweigte Interessen zu verletzen und den im Besitz besindlichen Mächten zu missfallen. Er zog sich in engere Kreise zurück und stand vorzugsweise nur der innern idealen Welt der Wissenschaft vor. Als Platonismus ragte er in das sechzehnte Jahrhundert hinein, und so lernte ihn auch Rassael kennen.

Der Orient hatte mit Wucherzinsen die bettelhafte Hilfe, die ihm das Abendland in den letzten Bedrängnissen zukommen lies, zurückgezahlt. Nur Pfennige hatte der Occident bereit, um Flotten und Heere gegen die Türken auszurüften, dagegen schenkte ihm Byzanz die Schätze althellenischer Cultur, welche es wenn auch nicht verstanden, doch treu Von dem florentiner Unionsconcil datirt die zweite Periode des italienischen Humanismus. Die bis dahin nur dunkel wie im Traume geschauten griechischen Dichter und Denker, vor Allen Homer und Platon, treten lebendig und strahlend an die Stelle der römischen Helden. Die beiden Medici, der alte Cosimo und sein Enkel Lorenzo Magnifico dürfen das Verdienst für sich in Anspruch nehmen, diesen Umschwung wesentlich gefördert zu haben. In dem Kreise, der sich namentlich um Lorenzo zu fammeln pflegte und seine berühmten Zufammenkünfte in dem Landhause der Medici in Careggio hielt, trasen sich die geistvollsten und gelehrtesten Männer, welche damals Florenz besass. Ein Abglanz dieses höchsten geistigen Genusslebens lagert über allen Schriften, die aus diesen Kreisen hervorgingen, und ersetzt durch den poetischen Schimmer, was ihnen etwa an strenger Gelehrsamkeit mangelt. \*)

Drei Glaubensartikel beschwor vornehmlich die Gemeinde der Platoniker: Die Religion und die Philosophie haben ein gemeinsames Ziel und ein gleiches Wesen; zwischen Aristoteles und Platon herrscht kein seindseliger Gegensatz, die Lehren des ersteren bereiten vielmehr den Weg zum letzteren; Platon ist der größte Weltweise, der Fürst der Philosophen. So durste man einen Augenblick lang die Klust zwischen Wissen und Glauben überdeckt, die Versöhnung zwischen Religion und Philosophie hergestellt wähnen. Aber nur einen kurzen Augenblick. Noch unter dem Pontisicate Julius' II. in Kreisen, denen auch Raffael nicht sern stand, regte sich ein eisriger Widerspruch gegen die Lehren der Platoniker, drangen eisrige Kirchensreunde aus die Zerstörung des Cultus der Philosophie. Das wichtigste Zeugnis dieser Reaction gegen den Humanismus,

<sup>\*)</sup> Vgl. A. Springer, Die Schule von Athen. Mit Illustr. Wien 1883.

einer der ersten Vorboten jener unseligen Richtung, welche ein Menschenalter später siegen und die Blüthe des italienischen Geistes grausam zertreten follte, ist in dem Buche des Cardinals von Corneto über die wahre Philosophie, zum ersten Male 1507 in Bologna gedruckt, niedergelegt. Die Persönlichkeit des Cardinals von Corneto oder Adriano Castellesi's gehört zu den bekanntesten in der römischen Hosgeschichte. Für ihn war angeblich das Gift bestimmt, welches durch zufällige oder absichtliche Verwechslung der Weinflaschen Papst Alexander Borgia trank. Unter den lateinischen Dichtern seiner Zeit nimmt er nicht den niedrigsten Rang ein; er war einer der frühesten Gönner Bramante's, dem er den Bau feines Palastes im Borgo anvertraute. Mit den Päpsten verstand er es nicht, gute Freundschaft zu halten. Schon im Herbste 1507 entfloh er heimlich aus Rom, die Rache Julius' II. fürchtend, von dem er übel gesprochen und geschrieben haben sollte. Bei dem Verhör hatte ihn der Papst, wie der Cermonienmeister Paris de Grassis berichtet, so furchtbar angefahren - terribiliter increpavit - dass er schon Gefängniss und noch Aergeres vor Augen fah und fich lieber nach Riva am Gardasee verbannte. Erst nach dem Tode Julius' II. kehrte er nach Rom zurück. Aber schon nach einigen Jahren (1517) sehen wir ihn wieder in eine Verschwörung gegen Leo X. verwickelt und abermals auf der Flucht, auf welcher er spurlos verschwand. Es überrascht, einen solchen abenteuerlichen Charakter und überwiegend politischen Mann unter den eifrigsten Verfechtern strenger kirchlicher Gesinnung zu finden. Oder war vielleicht die politische Opposition die Triebseder, einen Schlag gegen den vielfach begünstigten, gleichsam officiell anerkannten Humanismus zu führen?

Der Titel des Buches: de vera philosophia ex quattuor doctoribus ecclesiae giebt schon über Ziel und Richtung Ausschluß. Was über die von den Kirchenvätern uns mitgetheilte religiöse Erkenntnis hinausgeht, ist darnach vom Uebel, jede Lehre, welche von der Offenbarung sich unabhängig stellen will, verderblich. Die Quelle des Heils entspringt nicht in den Gärten der Epikuräer, nicht in den Hallen der Stoiker, nicht in der Akademie Platon's, sondern in Christus allein. Nicht Platon und Aristoteles, nur Petrus und Paulus dürsen unsere Führer sein. Die Leidenschaft, mit welcher diese Sätze vorgetragen werden, der Zorn, der über Platon und Aristoteles — beide nur werth, in der Hölle zu braten —, ausgegossen wird, beweisen, wie weit der Verfasser und seine Anhänger noch davon entsernt waren, die Gunst der öffentlichen Meinung zu besitzen, wie mächtig noch die humanistische Strömung auch in den römischen Hoskreisen vorherrschte. Fand es doch Leo X. einige Jahre

Digitized by Google

später mit seinem Amte und seiner Würde ganz verträglich, die Widmung der Aldinerausgabe der Platonischen Werke zu empfangen und das Dedicationsgedicht des Musurus aus Creta, welches die Gottähnlichkeit Platon's preist, wohlgefällig anzuhören.

Das Buch des Cardinals Castellesi würde unbeachtet bleiben, wenn es nicht ein so scharfes Gegenbild des Gedankenkreises zeichnete, aus welchem die Schule von Athen hervorging, so dass diese Freske durch den Contrast in ein überraschend scharfes Licht gestellt wird. Als Raffael die Aufgabe angesonnen wurde, die Helden des denkenden Geistes zu feiern, den Triumph der Philosophie zu verkörpern, waren ihm weder die Persönlichkeiten, die er zu schildern hatte, noch die hohe Bedeutung des philosophischen Wissens und die Begeisterung, welche die besten Männer demfelben entgegentrugen, unbekannt. Aus feiner eigenen Jugend mochte er sich noch der Erzählung erinnern, welche von dem Herzoge Federigo von Urbino überliefert worden. Dieser Kriegsfürst ruhte nicht eher, als bis er die wichtigsten Schriften des Aristoteles, die Ethica voran, fich fo vollkommen angeeignet hatte, dass er in Disputationen feinen Lehrer, den Meister Lazzaro, weidlich schwitzen machte. nachdem Federigo die Kenntniss der Philosophie sich erworben, stieg er zum Studium der Theologie empor. \*\*) Raffael hatte ferner in Florenz lange genug gelebt, um von dem Leben im Kreise Lorenzo Medici's zu wiffen, von den Symposien zu Ehren Platon's, von den anmuthigen, geistvollen Unterhaltungen, von welchen uns in den ¿Quaestiones Camaldulenses« eine fo köstliche Probe erhalten blieb. Und wenn auch Raffael in Florenz felbst nichts davon erfahren hatte, in Rom kamen ihm die Gedankenkreise, welche die ältere florentinische Generation bewegt und beseelt hatten, gleichfalls nahe. Die Freunde und Schüler Marsilio Ficino's, des ehrwürdigen Lehrers der platonischen Philosophie, waren hier wie in ganz Italien überhaupt heimisch und genossen vielfach großes Ansehen. Gerade jetzt fand die Uebersiedelung der alten mediceischen Bibliothek, welche der Cardinal Medici den geldbedürftigen Mönchen von S. Marco abgekauft hatte, nach Rom statt und regte gewiss alte Erinnerungen an und verlieh den idealen Anschauungen vom Wesen und wahren Werth der Philofophie neues Leben. Wie die Männer des älteren Geschlechtes im Schatten der Wälder von Camaldoli, so versammelten sich jetzt römische Freunde der Weisheit im Garten des Jacopo Gallo auf den Neronischen Wiesen zwischen dem Monte Mario und der Tiber, um den Werth und die Bedeutung der Philosophie in eifriger Rede zu

<sup>\*)</sup> Vespasiano da Bisticci, Vite di uomini illustri, ed. Barbera, p. 91.



erörtern. Diese Männer: Sadolet, Phaedrus Inghirami, Fregoso u. a. standen nicht allein am Hose Julius II. in großem Ansehen, sondern gehörten auch zu Raffael's Freunden und Gönnern, und vermochten wohl den Künstler zu berathen und mit ihren Gedanken zu erfüllen.

Was in diesen Kreisen als Wahrheit galt und mit Begeisterung ge-Anm. 7. glaubt wurde, läst sich ungefähr in folgende Worte zusammenfassen:

Engverwandt und befreundet sind Philosophie und Theologie, beide göttliche Künfte, welche den Menschen zur Betrachtung und Verehrung der himmlischen Dinge anleiten. Die rechte Philosophie sagt dasselbe, was die wahre Religion offenbart, die wahre Religion widerspricht niemals der rechten Philosophie, vor Allem, wenn sie von dem »göttlichen Platon, dem Theologen Platon gelehrt und überliefert wurde. Als ein zweiter Moses, die attische Zunge redend, erscheint Platon; seinen Anhängern aber, den Platonikern, darf man nachrühmen, dass sie nur wenig von Christen sich unterscheiden. Alles wird bei Platon auf Gott bezogen, Alles zu ihm emporgeführt. Platonismus ist in Wahrheit reine Gottesverehrung. Und Platon steht nicht allein und unvermittelt als Weltweiser da. Die Vorsehung hat es so gestigt, dass schon im alten Oriente, in Persien wie in Aegypten, die Keime der wahren Weisheit spriesen, die dann zu den Thrakern, Italern und Griechen verpflanzt worden: Zoroaster, Orpheus und Pythagoras, sie alle sind schon als Theologen zu begrüßen, wenn sie auch gezwungen waren, die religiöfen Geheimnisse noch in mystische Zahlen und Zeichen zu hüllen oder unter der Schale poetischer Erdichtungen zu bergen. Die reine und klare Wahrheit lehrte erst Platon, der nicht allein seine Vorläuser überragt, fondern auch über seine Nachfolger sich erhebt. Denn wenn auch die Peripatetiker, wie die natürlichen Dinge nach Zahl und Maass geordnet find, fleissig ergründet haben, so war es doch Platon, welcher auf den Ordner selbst hinwies und zur Gottesverehrung aufforderte. Und diese fromme Weisheit zeichnete alle seine Schüler aus bis auf Plotin, dessen Schönheit nicht minder strahlte, wie sein Wohlwollen bezauberte. Frauen folgten ihm nach, auf seine Lehren horchend, Eltern brachten ihm ihre Kinder, damit er sie zu einem guten Leben anleite.

Ein Auffteigen von den körperlichen Dingen zu den unkörperlichen, geistigen bis zu Gott, das ist der Inbegriff der Philosophie. Aber auch wer die philosophische Erkenntniss sich aneignen will, muss ein solches Aufsteigen und Emporklimmen versuchen. Ueber dem Eingange der Akademie steht geschrieben: Niemand betrete diese Räume, welcher der Geometrie unkundig! Und die Geometrie ist nicht die einzige Wissenschaft, welche auf die Philosophie vorbereitet. Eine größere Reihe von



Stufen muste von dem Philosophirenden überschritten werden, ehe er würdig und fähig erschien, die Lehren der höchsten Weisheit anzuhören. Zunächst galt es, die Wissenschaft der Arithmetik zu erproben. Gott selbst hat den Menschen die Zahlen geschenkt, als das nothwendige Mittel, die Ordnung und Gliederung der Dinge zu erkennen. Ihr folgen die Geometrie, welche die Maasse erkennt, die Astronomie, welche die Himmelskörper betrachtet, und die Musik, durch die Nachahmung himmlischer Harmonieen entstanden. Näher an die Philosophie rücken die Physik heran, welche die Gattungen, Zusammensetzungen der Körper prüft, die Gesetze der Bewegung und Entwickelung der Thiere beschreibt und die Heilkräfte der Natur ergründet, sowie die Dialektik und Metaphysik. Den Gipsel aber bildet die mit der Platonischen Philosophie zusammensallende Theologie, die Königin aller Wissenschaften, die überall nur Gott findet und Gott anbetet.

Dieser Gedankenkreis, in den Schriften und Briefen der Humanisten des Quattrocento von Poggio und Gemisthus Plethon bis auf Marsilio Ficino und Sadolet immer und immer wiederkehrend und geradezu typisch ausgeprägt, bildete die Grundlage der Raffael'schen Schule von Athen. Zwei Aufgaben wurden zunächst durch denselben dem Künstler gestellt. Er follte die Helden des Geistes schildern, welche nach dem Glauben der Zeit den Weg zur Wahrheit den Menschen gewiesen und die rechte Weisheit, die zu Gott führt, gelehrt haben. Dann aber war auch der »ascensus«, die Stufenreihe, welche von den vorbereitenden Wissenschaften bis zum Gipfel der Philosophie erklommen werden musste, anschaulich zu gestalten. In diesen vorbereitenden Disciplinen begrüßen wir das trivium und quadrivium des Mittelalters, die uns wohlbekannten sieben freien Künste. Sie waren schon in früheren Jahrhunderten ein geläufiger Gegenstand bildlicher Darstellung, sie haben auch jetzt noch nicht ihre Anziehungskraft verloren. Nur werden ihre Vertreter ausschließlich unter den Weltweisen des Alterthums gefunden, mit ihrer Schilderung die Verherrlichung der berühmtesten griechischen Philosophen verslochten. Die Löfung dieser beiden Aufgaben hätte aber noch immer kein vollendetes Kunstwerk geschaffen. Zu ihnen tritt eine dritte, eine künstlerische Aufgabe hinzu: Leben und Handlung in die Scene zu bringen, Seele den einzelnen Gestalten einzuhauchen, durch charakteristischen Ausdruck die passiven Träger abstrakter Vorstellungen oder zufällige Portraite zu wirklichen Männern der That zu erhöhen. Und diese letzte Aufgabe wurde fogar die erste und oberste. Sie verlieh Raffael das Recht, ja band ihm die Pflicht ein, den überlieferten bis dahin todten Stoff noch einmal in der Phantasie zu erzeugen, durch neue Gestalten zu ergänzen, die

gegebenen und vorgeschriebenen, sobald es der künstlerische Zweck verlangte, umzuprägen.

Die Grundstimmung des Bildes ist also nicht Raffael's ausschliessliches Eigenthum, so dass etwa sein persönliches Empfinden allein zur Erklärung herangezogen werden müsste. Die Ideale eines ganzen Jahrhunderts begrüßen wir vielmehr in dem Gemälde; die Richtung des Geistes, welcher die feinsinnigsten, vornehmsten und angesehensten Italiener der Renaissancezeit huldigten, spricht aus demselben. Da die Ziele und Ideale der Humanisten am deutlichsten in ihren Schriften niedergelegt find, so dursten wir uns bei den letzteren Rath holen. Insofern kann man von literarischen Quellen, aus welchen Raffael's Composition geschöpst ist, reden. War aber Raffael nicht auch in Bezug auf Einzelheiten der Anordnung, Gruppirung und Schilderung von literarischen Traditionen abhängig, besals er etwa Hilfsmittel anschaulicher Natur, um darnach die Züge, den Charakter der einzelnen Persönlichkeiten festzustellen? Diese Frage ist oft aufgeworfen, vielfach fogar mit großem Aufwand von Gelehrsamkeit erörtert worden. Dass sie ausgeworfen wurde, erscheint begreiflich genug. Aelteren Kunstwerken, deren Inhalt nicht unserem unmittelbaren Leben und Empfinden entlehnt ist, treten wir natürlich mit einer gewissen Neugierde entgegen und wünschen zuerst, was und wer in denselben dargestellt wird, zu Nicht felten wird ja befriedigte Neugierde mit eigentlichem Kunstgenusse verwechselt. Nur darf man nicht glauben, die Frage bejahend löfen zu können; nicht allein weil uns die historischen Handhaben dafür mangeln, fondern auch und vornehmlich, weil die künstlerische Phantasie sich ja nicht strenge an solche äussere Fingerzeige halten konnte. Gar manche Philosophen erfreuten sich zu Raffael's Zeiten einer so großen Beliebtheit und Volksthümlichkeit, dass sie Jedermann auch in dem Bilde zu schauen erwartete und Raffael gewifs auch auf demselben anbrachte. Er forgte aber für ihre unmittelbare Erkennung. So legte er Platon den Timäus in die Hand, das Buch, von welchem schon ein Schriftsteller des zwölften Jahrhunderts\*) fagte, dass es von Platon eben so unzertrennlich sei, wie der Psalter von David, und liess Aristoteles die am meisten gelesene Schrift, die Ethica, halten. So gab er Sokrates die Stumpfnase, zeichnete den Cyniker Diogenes halbnackt mit der hölzernen Schale zur Seite; er verlieh dem Ptolomäus, mit leichtverzeihlichem Irrthum an den Aegypterkönig denkend, eine Krone und stellte in die unmittelbare Nähe des Pythagoras, des Erfinders der Harmonie, eine Tafel, auf welcher die Theile des Accordes geschrieben stehen. Für

<sup>\*)</sup> Honorius Autod. Expositio in cant. canticorum (ed. Migne) p. 348.



alle diese näheren Bezeichnungen bedurfte es keiner weiteren Anweisung durch Gelehrte oder weitläufiger literarischen Studien. Sie waren so populär, dass sie eben so leicht von jedem Gebildeten gesunden wie verstanden werden konnten. Eine Charakteristik von Philosophen, welche nothwendig auf die Kenntniss antiker Schriftquellen zurückgeführt werden müste, läst sich in dem Gemälde nicht nachweisen. Wenigstens erscheinen jene alten Autoren, in welchen man Raffael's Führer vermuthet hat, wenig zutreffend. Wundern kann man sich darüber nicht, da bei Anm. 8. Raffael das malerische Interesse vorwiegend waltete, die alten Schriftsteller aber entweder nichts sagende Aeusserlichkeiten vorbrachten oder in rhetorischen Wendungen und Contrasten sich gefielen. Auch antiken Büsten oder Statuen hat Raffael für seine Gestalten nichts abgesehen, höchstens bei der Bildung des Sokrateskopfes von dem in der alten Kunft herrschenden Typus sich leiten lassen.\*) Die beiden Hauptfiguren, Platon und Aristoteles, sind seine eigene Schöpfung, in welcher er das Bild, das in der Renaissance von diesen Geistessürsten galt, frei und vollendet verkörperte.

Bei der Disputa waren wir fo glücklich, durch Handzeichnungen einen Einblick in das allmähliche Werden und Wachsen des Gemäldes zu gewinnen. Von der Schule von Athen haben sich keine Skizzen und Entwürfe, welche den Entwickelungsgang des Werkes versinnlichen, erhalten. Wahrscheinlich hat Raffael, da ihm in diesem Falle das Thema genauer umschrieben übergeben war und durch die Disputa und den Parnass die Composition im großen Stile bereits geläufiger geworden, nur geringe Schwankungen gemacht. Die Zeichnungen, die wir besitzen, find vorzugsweise Acte, Modellstudien, um die Beinstellungen der einzelnen Gestalten, ehe er die letzteren drapirte, zu bestimmen. Eine Silberstiftzeichnung mit aufgehöhten Lichtern auf blassgrünlichem Papier in Oxford führt uns die Gruppe rechts im Vordergrunde (die Geometer) vor Augen. Die entsprechenden Gruppen links (die Arithmetiker und Musiker) sind mit gleichen technischen Mitteln nur auf anders, röthlich, gefärbtem Papier in einer Skizze der Albertina (Br. 172) geschildert. Um dem Modelle für den aufrechtstehenden Mann in dieser Gruppe die Stellung zu erleichtern und da es hauptfächlich auf die richtige Zeichnung der Beine ankam, liess Raffael den Mann auf einen Stab sich stützen. Nebenan skizzirte er ihn aber noch einmal und gab dann auch den Armen und Händen die richtige Stellung. Einzelne Köpfe zeigen in diesem und in anderen Modell-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Vgl. Schuster, Ueber die erhaltenen Porträte der griechischen Philofophen. Leipzig 1876.

Springer, Raffael und Michelangelo. I.

acten schon die Form und den Ausdruck, welche sie auf dem ausgesührten Gemälde besitzen, bei anderen begnügt er sich, die zufälligen Züge des Modells, das er gerade benutzte, zu fixiren. Man sieht daraus, wie wenig die schöpferische Thätigkeit der Phantasie nach den Rechenregeln des gemeinen Verstandes bemessen werden kann. Da wird nicht ein Geschäft bedächtig nach dem andern abgethan, zuerst allein der anatomische, dann der physiognomische Theil der Composition und endlich die Draperie vorgenommen. Es schiessen vielmehr die Strahlen von allen Seiten zusammen und in jedem Augenblicke schwebt dem Künstler das lebendige Bild des Ganzen deutlich vor Augen. Unwillkürlich schiebt sich nur bald die eine Seite desselben bald die andere vor und lockt zur Bearbeitung, so dass ein stetiges Hinüber- und Herübergleiten bemerkbar wird:

Außer den Studien für die beiden größeren Gruppen sind noch die Skizzen des Diogenes und sogenannten Zoroaster (Frankfurt), der beiden auf den Stufen schreitenden Männer neben Diogenes (Oxford) und die Entwürfe für den plaftischen Schmuck der Halle (Oxford und Florenz) vorhanden. Alle diese Blätter überragt aber unendlich hoch an Bedeutung und Interesse der große Originalcarton, welchen die Ambrosiana in Mailand bewahrt.\*) Auch nachdem derfelbe vollendet war, fand Raffael noch einzelne Aenderungen und Ergänzungen wünschenswerth. wichtigste unter den letzteren ist der am Fusse der Treppe sitzende Mann, der sich an einen Steinsockel anlehnt, in der Hand lässig die Feder hält und in das tiefste Grübeln versunken erscheint. Diese Figur ist schon zur blossen Raumbelebung so wichtig, sehlt auch auf dem Carton so auffällig, dass man beinahe annehmen möchte, in Gedanken wenigstens habe ihr Raffael schon von allem Anfange her ihren Platz angewiesen. In allem Wesentlichen decken sich sonst Carton und Gemälde. Doch darf das eingehende Studium des Mailänder Cartons deshalb nicht für überflüssig gelten. Bei dem beklagenswerthen Zustande der Freske, deren Farbenstimmung ganz zerstört ist, in welcher die Umrisse ihre Schärfe und Klarheit schon vielfach verloren haben, giebt oft erst der Carton den vollen Aufschlus über die künstlerischen Absichten Raffael's. Wie mächtig wirkt nicht auf dem Carton die Gestalt des Diogenes, welche Frische zeigen nicht besonders einzelne jugendliche Köpfe! Und dennoch lässt sich der Gesammteindruck des Cartons mit der gehobenen Feststimmung, welche das Gemälde hervorruft, nicht entsernt vergleichen. Der Carton schneidet gleich über den Köpfen Platon's und seiner

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> In verschiedener Größe photographirt von Braun No. 136—137; No. 138—140; Details No. 141—147.

Fig. 63. Die Schule von Athen, Frescogemalde im Vatican, Rom.

16\*

Genossen ab; ihm sehlt die Architektur, welche die ganze obere Hälfte der Freske füllt und hier die Wirkung des Werkes wesentlich mitbestimmt. Mit der Architektur in der Schule von Athen lässt sich nur der geöffnete goldene Himmel in der Disputa vergleichen. Beide bezeichnen nicht allein den äußeren Schäuplatz des Vorganges, sondern geben auch gleich den Empfindungen des Beschauers die wahre Richtung.

3

Als einen tempelartigen Raum denkt sich Raffael die platonische Anm. 9. Akademie, wurde ja auch Dante's göttliche Komödie in Domen gelesen und erklärt. So hell strahlend wie diesen Raffaelischen Bau mag Leo Battista Alberti seine Humanistenkirche geträumt haben, ähnliche Maasse und Verhältnisse schwebten gewiss Bramante vor, als er das neue Ideal der Architektur entwarf, von welchem die Peterskirche nur einen schwachen Abklatsch bietet. Von der mittleren hohen Kuppel, die Ströme von Licht in das Innere entfendet und die Gedanken weit von allem Bedürftigen, Kleinen und Gemeinen entsernt, gehen vier gleich lange, gewölbte Hallen im Kreuze aus. Es athmet sich frei und festlich in denselben. Ihren Hauptschmuck bilden in Nischen aufgestellte Götterstatuen; jene in der Tiefe der Halle sind nur im Profil sichtbar und in Bezug auf den Gegenstand der Darstellung nicht genau zu unterscheiden, dagegen wenden die an der Frontseite aufgestellten ihre volle Gestalt dem Beschauer zu. Auf der linken Seite gewahren wir Apoll, nackt, an einen Sockel angelehnt, mit der Lyra im Arm. Raffael hat eine antike Gemme, welche den Gott neben dem Dreifusse stehend darstellt, vor Augen gehabt und die Gestalt Apoll's genau nach derselben wiedergegeben.\*) Unter der Statue ist ein Relief mit kämpfenden Männern (berühmte Röthelzeichnung in Oxford Br. 33) angebracht, kein blosses Schmuckbild, fondern, wie die noch tiefer stehende Schilderung eines Nymphenraubes, bestimmt, eine Lehre der platonischen Philosophie ein-Anm. 10. dringlich zu versinnlichen. Dem Weisen giebt Gott die Gesetze, dem Thoren die Leidenschaft. Die Stolzen, welche sich von Gott abwenden, werden auch von ihm verlaffen, fallen immer tiefer in die Sünde und erdulden jämmerliche Züchtigung. Die Nische in der Fronte rechts zeigt die behelmte Minerva mit Schild und Speer, das Basrelief zu ihren Füßen, auf Aristoteles' Naturlehre anspielend, eine auf Wolken thronende

<sup>\*)</sup> Gori, Museum flor. I. tav. LXV. 5. Vgl. Thode, Die Antiken in den Stichen Marcanton's. S. 28.

weibliche Gestalt mit dem Thierkreis und zwei geslügelten Knaben zur Seite. (Skizze in Florenz Br. 513; Stich von Marcanton).

Aus der Tiese der Halle schreiten langsam und seierlich durch die Reihen ihrer Schüler die beiden Philosophensürsten vor bis an den Rand der Freitreppe, welche den hohen Tempelbau mit dem unteren offenen Raume verbindet. Hier im Vordergrunde rechts sesselt sofort die Gruppe

der Geometer das Auge. Ein kahlköpfiger Mann (Archimedes oder Euklid in der Maske Bramante's) stark vorgebeugten Leibes, den Mantel zu größerer Bequemlichkeit lose über die eine Achsel geworfen, zieht mit dem Zirkel eine Figur auf eine auf dem Boden liegende Tafel. Vier Schüler, alle im Jünglingsalter, umringen ihn. Gespannten Blickes, mit dem Finger gleichsam die Linien nachziehend, folgt der jüngste, auf der Erde hockend, der Zeichnung des Lehrers. Worauf es dabei ankommt, das hat der andere, der sich auf den Knieenden aufstützt, bereits, wie Gesicht und Handbewegung verrathen, begriffen; vollends Herr des Problems ist der dritte schöngelockte, aufblickende Jüngling geworden, so dass er dem vierten neugierig über die Gruppe sich vorbeugenden Genossen die Lösung mittheilen kann. Wahrer und lebendiger ist der psychologische Process des Erkennens von der äußerlichen Aneignung bis zum Durchdringen



Fig. 64. Kopf Raffael's aus der Schule von Athen.

des Gegenstandes niemals wieder geschildert worden. Wie kräftig setzt sich der Ausdruck des Kopses in der entsprechenden Bewegung der Glieder fort, wie genau folgt jeder Muskel dem inneren Impulse, welche Lebensfülle durchströmt die Gestalten bis zur Fingerspitze herab, so dass auch die seinste Nuance der Haltung und Stellung charakteristisch und dabei ganz natürlich, als ob Alles so sein müste, erscheint!

Dieser Gruppe unmittelbar benachbart sind die Astrologen, zwei

mächtige Gestalten: Ptolomäus vom Rücken gesehen, in einen weiten Mantel gehüllt, die zackige Krone auf dem Haupte, den Globus in der Hand und ihm gegenüberstehend ein würdiger Greis, Zoroaster mit der Himmelskugel. Beide wenden sich zwei (auf dem Carton nicht gezeichneten) Männern zu, welche aus der Ecke des Bildes herauskommen und als die Porträte Rassael's und seines Vorgängers Sodoma gelten.\*) Für die Richtigkeit der Annahme, dass der jüngere Mann mit dem Barett auf dem Kopse Rassael's Züge trage, spricht nicht allein die Versicherung Vasari's sondern auch die Uebereinstimmung mit dem bekannten Selbstporträt in Florenz, welches allen Versuchen, es zu entthronen und andere Bildnisse (etwa jenes im Besitze des Fürsten Czartoryski in Paris oder des Monsignore Marcello Massarento in Rom) an seine Stelle zu setzen, zum Trotze, seinen Platz behauptet.

Die Gruppe auf der Gegenseite, links im Vordergrunde, feiert die Arithmetik und Musik. Ihr Erkennungszeichen lesen wir von der Tafel ab, welche ein schöner Knabe derselben vorhält. (Fig. 65.) Hier sind in griechischer Sprache die Namen für einen ganzen Ton und für die Consonanzen, die Quart, Quint und Octav: Epogdoon, Diatessaron, Diapente und Diapason, serner die Verhältnisszahlen für dieselben verzeichnet, so wie sie das ganze Mittelalter schon kannte und wie sie noch im fünfzehnten Jahr-Anm. 12. hunderte Leo Battista Alberti in seinem Tractate über die Baukunst und Marsilio Ficino in seinem Commentar zum Philebos aussührlich erörtert hatten. Unter den musikalischen Zeichen ist die nach Aristoteles vollkommenste aller Zahlen X und, wie sie durch Addition der ersten vier Zahlen gewonnen wird, vermerkt. Die Tafel bildet nun den Ausgangspunkt für die Thätigkeit der Gruppe. Da hat sich zunächst dem Knaben ein Mann auf ein Knie niedergelassen und schreibt, ohne auf seine Umgebung zu achten, eifrig in das auf den Schenkel aufgestützte Buch, was er weiter über Zahlen und Töne erforschte. Die Tradition nennt ihn Pythagoras, und allerdings erscheint diese markige Gestalt mit dem gewaltigen Kopfe, der gefurchten hohen Stirn, der nach innen gesammelten Kraft geeignet, eine auserlesene Persönlichkeit zu versinnlichen. Ein bärtiger Greis blickt ihm über die Schultern, bemüht nachzuschreiben, was er in dem Buche erspäht, oder dessen Inhalt mit seinen eigenen Forschungen zu vergleichen. Die gleiche Neugierde treibt einen dunkel gefärbten Orientalen, für welchen kein bestimmter Name bereit steht, sich vorzubeugen und in der Schrift des knieenden Mannes zu lesen. Vor der

<sup>\*)</sup> Lermolieff, Die Werke ital. | dieser Figur das Porträt Perugino's Meister. S. 472. Früher wurde in vermuthet.

Gruppe steht hoch aufgerichtet, den einen Fuss auf einen niedrigen Steinfockel gestellt, so dass der schräg geneigte Oberschenkel ein sicheres Auflager für das aufgeschlagene Buch bildet, ein Mann in der Vollkraft feiner Jahre, eine der bedeutendsten Perfönlichkeiten, welche Raffael auf dem Bilde geschaffen. In Allem und Jedem erscheint er den übrigen Genossen der Gruppe entgegengesetzt. Während diese dicht aneinander

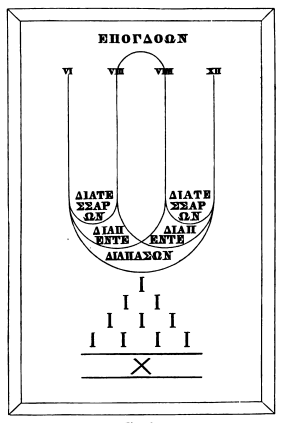


Fig. 65.

gedrängt hocken und kauern, steht er allein für sich aufrecht; während sie schreiben und lesen, demonstrirt er aus seinem Buche, was er gesunden und erdacht; während jene endlich in die äußere Thätigkeit sich vollkommen versenkt haben, offenbart er eine gewaltige innere Erregtheit, die sich auch in der lebhafteren Bewegung des Leibes kundgiebt. Zusammengesasst giebt aber auch diese ganze Gruppe ein lebendiges Bild vom Lehren und Lernen, vom allmählichen Begreifen bis zum felbständigen Erkennen und deckt sich auf diese Art vollkommen mit der Gruppe der Geometer und Astrologen auf der Gegenseite.

Als formelle Spitze der Pythagorasgruppe stellt sich dem Auge die schöne Jünglingsgestalt dar, welche Raffael zwischen dem Knaben, der die Tafel hält, und dem demonstrirenden Philosophen gezeichnet hat. Das anmuthige Geficht ist von langem, bis auf die Schultern herabfallenden Lockenhaare eingerahmt, der Leib in einen kunstreich drapirten schweren weißen Mantel gehüllt. Langsam gemessen, mit der Linken den Mantel über der Brust zusammen haltend, schreitet der Jüngling, von Vasari wohl irrthümlich für den Herzog Francesco Maria von Urbino ausgegeben, entlang, das Gesicht dem Beschauer zugewendet. Er nimmt keinen Antheil an der Thätigkeit der Gruppe. Das Recht, hier aufzutreten, giebt ihm seine Schönheit. Und wer wollte ihm das Recht weigern und seiner Erscheinung zürnen, wenn dieselbe fo viele gefällige Reize bietet! Dass Raffael sich ausschließlich von malerischen Interessen leiten liefs, als er diese Figur schuf, die vortrefflich den sonst leeren Raum ausfüllt und belebt, unterliegt keinem Zweifel. Ob in ähnlicher Art die Rücksicht auf die künstlerische Form dem jugendlichen Frauenkopse hinter dem Orientalen und dem Knaben über ihr ausschließlich das Recht auf das Dafein verliehen, oder ob diese auch inhaltliche Beziehungen in sich bergen, bleibt unentschieden. Jedenfalls verbinden sie ungezwungen die Pythagorasgruppe mit dem Gestaltenkreise, welcher den Vordergrund links abschließt.

Auf den hohen Sockel einer Säule hat ein laubbekränzter bartloser Mann von liebenswürdig heiterem Aussehen ein Buch gestellt und liest in demselben. Ein Jüngling, hinter ihm stehend, legt ihm die Hand auf die Schulter und blickt mit in die aufgeschlagene Schrift, von der Seite naht sich ihm ein bärtiger Greis mit einem Knäblein auf dem Arme. Gar mannigfache Deutungen, die eine so wenig sicher wie die andere, hat diese Gruppe erfahren, dass man sich scheut, die Zahl derselben noch zu vermehren. Kein Zweifel, dass hier die Thätigkeit des Grammatikers versinnlicht wird. Das bekundet nicht nur die Beschäftigung der Glieder der Gruppe, sondern deutet auch der Kranz auf dem Haupte des Lehrers Denn mit einem Spiele in den Adonisgärten, mit einem Gange durch belaubte Haine wurde von den Humanisten das Studium der Grammatik verglichen. Damit mochte vielleicht die Erinnerung an die Stellen in den Schriften Marsilio Ficino's sich verknüpfen, in welchen Plotin's Schönheit und Liebenswürdigkeit geschildert, und wie ihm Frauen folgten und Eltern die Kinder zur Erziehung brachten, erzählt wird\*). Ficino's Ideen bildeten die Grundlage für Raffael's Schule von Athen.



<sup>\*)</sup> Mars. Ficini Opp. p. 1541.

Aehnlich wie unten im Vordergrunde entfaltet sich auch oben auf der Platform ein reges selbständiges Leben. Links von der Halle steht Sokrates, an der Maske kenntlich, einer Gruppe von sünf Männern gegenüber, welchen er an den Fingern offenbar eine Schlussfolgerung deutlich macht. Unter den Zuhörern sessen der sich auge besonders der von ganz anderen Gedanken erfüllte Jüngling, der sich auf einen Mauervorsprung mit dem Ellbogen stützt und das Gesicht Platon zuwendet, sowie der schmucke, jugendliche Krieger, unter welchem wohl das Bild des Alcibiades gedacht ist. Der hinterste der Zuhörer, ein derber, grobknochiger Mann in kurzgeschürztem Rocke, winkt eisrig ein Paar herbei, welches aus der Ecke hervorkommt und in dem Jüngling, dem über der Hast und Eile der Mantel von der Schulter gleitet, die begeisterte Lernbegierde, in dem älteren, mit der Hand abwehrenden Mann das Zögern und Zaudern, Unterricht zu empfangen, verkörpert.

Für die ganze Gruppe bietet sich die Bezeichnung: Dialektiker, am natürlichsten dar. Dann bleibt von den Wissenschaften, welche auf die Philosophie vorbereiten, nur noch die Physik übrig. Sie kann nach der ganzen Anordnung des Bildes nur auf der rechten Seite, der Sokratesgruppe gegenüber, ihren Platz gefunden haben, wo wir als Hauptperson einen stattlichen Greis mit langem weißen Barte, vollständig in einen Mantel gehüllt und einen anderen älteren Mann, der mit verhülltem Kopse, auf einen Stab gestützt einherschreitet, wahrnehmen. Doch hat Raffael auf jede nähere Charakteristik verzichtet, so dass dieselben nur gleich den anderen Figuren dieser Gruppe, dem Jüngling, der einen Pfeilervorsprung als Stütze und sein Knie als Schreibpult benützt, und dem benachbarten Manne, welcher ihm ruhig prüsend zusieht, als eine allerdings künstlerisch überaus wirksame Staffage anzusehen sind.

Raffael hat die Gruppen und Gestalten nicht gleichmäsig über die ganze Bildsläche vertheilt; sie drängen sich gegen die Ecken und gestatten in der Mitte einen sreien Ueberblick der Treppe. Nur wenige Figuren unterbrechen hier die gerade Flucht der Stusen. Am Fusse der Treppe sitzt, auf einen Steinwürfel die Arme ausstützend, in tiesse Nachsinnen versunken, ein einsamer Denker; auf der zweiten Stuse hat sich Diogenes gelagert; die dritte steigt behend, den Mantelzipsel nach Sitte der Italiener über die Schulter geworsen, ein Jüngling heran, dem Fingerzeige des alten Mannes solgend, der, im Herabschreiten begriffen, den Fragenden auf Platon und Aristoteles verwiesen hat. Die Gründe sür diese Anordnung lassen sich nicht schwer errathen. Platon und Aristoteles bilden nicht sür die handelnden Personen den ausschließlichen Mittelpunkt, auf welchen sich alle beziehen, von welchem sie die Richtung

empfangen. Die Mehrzahl der Gruppen erscheint vielmehr selbständig gestellt und beinahe abgeschlossen. Um so nothwendiger war es, die beiden Philosophen für den Beschauer als die Hauptgestalten zu charakterissen. Und dieses geschah am wirksamsten so, dass der Vordergrund vor ihnen frei blieb, der Blick des Betrachtenden ohne jeden Ausenthalt sie trifft. Raffael's Voraussicht hat sich glänzend bewährt. Wer vor die Freske tritt, dessen Auge wird stets zunächst von den Gestalten Platon's und Aristoteles' gesangen genommen, die allein in der Mitte der Halle stehen und, obgleich dem Auge am entserntesten, dennoch der Phantasse am nächsten erscheinen; und wenn auch dann die Ausmerksamkeit den anderen Gruppen sich zuwendet, bei den Gestalten des Vordergrundes verweilt und erst allmählich wieder aussteligt, am Schlusse kehrt sie doch zu Platon und Aristoteles zurück, welche die Scene beherrschen und als die Grösten und Mächtigsten der ganzen Gemeinde sich offenbaren.

In ihrer Nähe hört das Fragen und Schreiben auf, legt sich das Drängen und Wogen, der Aufruhr der Geister. In ehrfurchtsvolles Schweigen gehüllt ordnen sich ihre Schüler unwillkürlich in zwei Reihen; alle, die begeisterten Jünglinge, die welterfahrenen Greise, beseelt gleichmässig ein Gefühl der Bewunderung und Verehrung ihrer Meister. Aristoteles, jünger, schlanker, lebhafter im Wesen, fast leidenschaftlich im Ausdruck, streckt gebietend die Rechte aus, Platon dagegen, ein würdiger Greis mit langem Barte, das Haar wie von Begeisterung leise bewegt, das Gewand in ruhige Falten gelegt, weist mit erhobener Rechten zum Himmel empor. Wie erfüllt sich da das Bild, welches die humanistische Philosophie von den beiden Helden entworfen, von Aristoteles, der die Natur und das Wesen der Dinge, ihr Maass und ihre Zahl ergründet, und von Platon, der die Gedanken von den natürlichen Dingen zu ihrem Schöpfer, zu Gott, emporführt. Wenn uns noch ein Zweisel über die Herkunft und Grundlage des Bildes geblieben wäre; im Angesicht dieser beiden Gestalten erkennen wir es unwiderleglich: In der Schule von Athen hat Raffael die Ideen des humanistischen Zeitalters von den aufsteigenden Stufen der Erkenntnis, von der Harmonie des Wissens mit dem religiösen Glauben, von der Einheit der platonischen Philosophie mit der Theologie verkörpert. Und jetzt verstehen wir auch Vasari's Beschreibung der Freske. Ihn hatten spätere Kupferstiche, nach vereinzelten Gruppen angefertigt und mit irrigen Inschriften versehen, auf eine falsche Fährte geleitet, aber doch nicht völlig gehindert, dass in feiner Erinnerung der richtige Inhalt des Bildes dämmere. Die Theologen bringen die Philosophie und Astrologie mit der Theologie in Einklang«, fagt er das eine Mal, und an einer anderen Stelle: »Die Philofophie und die Astrologie, die Geometrie und die Poesie vereinigen sich mit der Theologie. Ja, es ist Platon, nach humanistischem Glaubensbekenntniss der göttliche Platon, der Theologe Platon, welcher als den Gipsel aller Wissenschaften, der Grammatik, Arithmetik, Musik, Geometrie, Astrologie, Physik und Dialektik die Philosophie aufgestellt und diese dann mit der Gotteserkenntnis, der Theologie, vereinigt hat.



Die vierte Wand foll das Walten des Rechtes verherrlichen. Gliederung der Composition wird hier wie auf der Parnasswand durch ein eingebautes Fenster bestimmt; aber nicht durch dieses allein. Auch die Natur des darzustellenden Gegenstandes wirkt einflussreich auf die Anordnung des Gemäldes. Und so hat denn Raffael durch die gleiche Beschaffenheit der Wandfläche sich keineswegs veranlasst gefühlt, die Composition des Parnasses in den Hauptlinien einfach zu wiederholen, vielmehr dem neuen Werke eine wesentlich verschiedene Gestalt verliehen. Im Parnass erblicken wir ein einziges zusammenhängendes Bild, welches sich in dem Halbrund über dem Fenster bis an die Seite des letzteren herabzieht und erst hier seinen Abschluss findet. Die gegenüberliegende Wand zeigt uns drei selbständige, von einander scharf getrennte Darstellungen. Ferner, während an allen anderen Wänden der Stanza della Segnatura die idealen Typen und historischen Vertreter der einzelnen geistigen Lebenskreise auf das Engste verknüpft erscheinen, hat Raffael an der vierten Wand die allegorische Darstellung von der historischen gesondert. Im Halbrund über dem Fenster schilderte er die Tugenden, welche dem socialen Leben vorstehen, an den beiden Fensterseiten aber die zwei wichtigsten Acte der Gesetzgebung, durch welche das Dasein der neueren Völker geregelt wurde. Von der Wiedergabe einer begeisterten, zu thätiger Theilnahme angeregten Gemeinde, entsprechend den Gemeinden der Theologen, Dichter und Philosophen, sah er ab. Streitende, im Lehren und Lernen begriffene moderne Juristen zu malen, konnte ihn nur wenig locken; hätte er sich aber auf die großen Gesetzgeber der alten Zeiten, auf Moses, Solon, Lykurg u. s. w. eingeschränkt, fo würde er in der Charakteristik den anderen Wandbildern zu nahe gekommen sein. Er entschloss sich daher zu einem Wechsel im Tone der Schilderung und rettete dadurch nicht allein seinem Werke Frische und Wahrheit, fondern konnte es wenigstens in den allgemeinen Umrissen mit den übrigen Wandgemälden in Uebereinstimmung bringen. allegorischen Figuren über den beiden historischen Scenen wecken einen ahnlichen Eindruck wie der Himmel, der sich in der Disputa über den Helden des Glaubens wölbt, oder wie Apoll mit den neuen Musen, welche den Gipfel des Parnasses einnehmen. Der Beschauer steigt von der realen Welt zu einer idealen empor.

Das Halbrundbild\*) hat Raffael in einer seiner glücklichsten Stunden geschaffen. Kein spröder Gedankenstoff war zu überwinden, keine äußeren Anweisungen erst sorgfältig von der Phantasie zurechtzulegen und innerlich umzugestalten. Die wenigen Embleme, deren er zur Charakteristik der einzelnen Gestalten bedurfte, hatte längerer Gebrauch bereits abgeschliffen. Seine ganze Krast und Aufmerksamkeit konnte daher Raffael ungehemmt den künstlerischen Seiten der Darstellung zuwenden, der Schönheit und Reinheit der malerischen Formen ausschließlich huldigen. Auf einer Marmorstuse, die in der Mitte noch einen erhöhten Sockel trägt, haben sich die drei Tugenden der Stärke, Vorsicht und Mässigung niedergelassen. Zunächst zur Linken sitzt die Stärke, das bekränzte Haupt gegen die mittlere Figur zugekehrt, so dass Richtung des Kopses und Haltung des Leibes contrastiren, in der Hand einen ausgerissenen Eichenflamm (Rovere?) haltend, von dem ein geflügelter Knabe die Früchte zu haschen sich abmüht, während sein Genosse auf der anderen Seite von der Bank, auf der er ruht, sich erhebt. Die kluge Vorsicht in der Mitte auf erhöhtem Sockel blickt in den von einem Genius ihr vorgewiesenen Spiegel; ein zweiter Genius hält hinter ihr die Fackel empor. Sie trägt einen Januskopf, zeigt vorn die Züge der Jungfrau, hinten, geschickt durch das Kopftuch vermittelt, jene eines alten bärtigen Mannes und hat die Bruft mit der Gorgomaske geschmückt. Der Zaum in den weit vor gestreckten Händen der dritten Gestalt, zu deren Kopf dasselbe Modell sass, wie zur Madonna aus dem Hause Alba, deutet die Mässigung an. Ein turbanartiges Tuch, mittels einer Binde unter dem Kinn befestigt, umhüllt das anmuthige Antlitz, ein leichtes Gewand ist um den Oberkörper gelegt. Ihr zur Seite sitzt ein prächtiger Knabe, mit dem Finger nach oben weisend.

Gegen die Haltung der einzelnen Gestalten mag vielleicht das Eine und Andere eingewendet werden können. Die Temperantia mag zu gewaltsam in der Bewegung, die Prudentia nicht belebt genug im Gesichte erscheinen. Immer wird die Schönheit und Krast der Formen unsere Bewunderung erregen. Welch' mächtiges Weib ist die Stärke, welcher Schwung geht durch die Zeichnung der Gewänder. Sie sind in großen Massen angelegt und bei allem Reichthum der Falten doch einsach und natürlich geworsen. Nichts von einem künstlichen Arrangement und



<sup>\*)</sup> Stich von R. Morghen.

rechnendem Vorbedacht ist zu bemerken, vielmehr empfangen wir den Eindruck, dass die Frauen, als sie sich niederließen, den Mantel, wie es die Freiheit der Bewegung und die Bequemlichkeit der Lage erheischte, ordneten, hier ihn fallen ließen, dort den Saum aufzogen und den Zipfel über den Schooss warfen. Vor Allem aber entzückt der äußere Umriss der Composition. Dem Halbkreise, welcher die Fläche einschließt, folgend, steigt auch das Bild in der Mitte empor. Innerhalb dieser allgemeinen Begrenzung werden aber die Gestalten von einer reizenden Wellenlinie umschrieben, welche bei dem Genius in der linken Ecke beginnt und dann stetig steigt und sinkt, bis sie auf der rechten Ecke ihren Abschluß sindet.

Rechts und links vom Fenster sind zwei gleichartige, innerlich wenig bewegte Scenen geschildert, in welchen wohl die Porträttreue der dargestellten Personen von allem Ansange das größte Interesse erregte. Auf der schmaleren linken Fensterseite übergiebt Kaiser Justinian dem Trebonianus das Gesetzbuch. Der Kaiser, in den Purpurmantel gehüllt, den Lorbeerkranz auf dem Kopse, den Herrscherstab in der Rechten, sitzt auf einem einfachen antiken Stuhle und reicht dem vor ihm demüthig knieenden Rechtsgelehrten das Butch. Die Enge des Raumes macht die Bewegung des Kaisers unsrei und drängt auch die sechs Männer, welche sein Gesolge bilden, gar zu dicht an einander.

Reicher entfaltet sich der Vorgang auf der anderen, breiteren Seite. Der Papst, der die markigen Züge Julius II. trägt, thront in einer mit Pilastern geschmückten Nische. Zwei Cardinäle, in Purpnr gekleidet, schlagen den schweren goldgestickten Mantel zurück, so dass die Arme des Papstes frei hervorkommen. Mit der Rechten ertheilt er den Segen, mit der Linken überreicht er die Decretalen dem vor ihm knieenden Advocaten des Consistoriums. Links im Hintergrunde stehen zwei Cardinäle, offenbar Porträts aus der Umgebung Julius' II., deren Namen auch Vasari ansührt; über dem Kopse des Advocaten, dessen Typus noch Jahre lang im Gedächtniss Rassal's haften blieb, werden drei weitere Personen sichtbar, ein Mönch mit gutmüthig beschränktem Ausdrucke, dann aber noch zwei Charakterköpse von echt nationalem Typus, mit energisch geschnittenen Zügen, aus welchen man eine ganze Geschichte herauslesen kann.\*)

<sup>\*)</sup> Skizzen zu beiden Darstellungen, | lavirt, befinden sich im Städel'schen mit der Feder gezeichnet und mit Bister | Museum in Frankfurt. (Ph.)



In der Zeit von ungefähr drei Jahren war das ganze große Werk der Stanza della Segnatura vollendet worden. Das Datum unterhalb des Parnasses: 1511 giebt doch wohl den Schluss der Arbeit an. das Werk fertig war, bezeugte der Papst dem Künstler seine große Zufriedenheite, fagt Vasari, nachdem er die Fresken der Stanza zu Ende beschrieben. Für uns kunstarme Nachgeborene steigert sich die Zusriedenheit zu kaum begrenzter Bewunderung. Wir wissen zwar, dass Raffael auch jetzt noch nicht die volle Höhe seiner Entwickelung erreicht hat und seine Kraft noch immer im Steigen begriffen ist. Wir werden Werke von ihm kennen lernen, in welchen sich ein noch mächtigerer Aufschwung seiner Phantasie, ein noch größerer Reichthum, eine noch durchsichtigere Klarheit der Formen offenbart. Trotzdem bewahren die Bilder in der Stanza della Segnatura für uns eine besondere Anziehungskraft. Es trifft sie eben der Schein eines großen Jahrhunderts, es spricht aus ihnen nicht allein der Künstler, sondern auch alle die prächtigen Männer, welche die Renaissance zu dem sonnenhellsten Sonntag in unferem historischen Leben gemacht haben. Wir träumen vor Raffael's Fresken noch einmal den Traum der Humanisten durch von dem Bande, das die großen Männer aller Zeiten verknüpft, von dem reichen Erbe, welches uns die Antike hinterlassen, von dem ewigen Frieden der Geister. Niemals ist es einer Zeit wieder so gut geworden, dass ihr Bekenntniss in so schönen Farben und reichen Formen ausgedrückt wurde, niemals machte aber auch eine Zeit die Anwendung der schönen Farben und reichen Formen so leicht. Die culturgeschichtliche Bedeutung der Raffael'schen Fresken fügt immer noch einen neuen Reiz zu ihrem künstlerischen Werthe hinzu.

Dann aber fesselt uns der Einblick in das stetige gesunde Wachsen des jungen Meisters. Er hatte einen gewaltigen Sprung gewagt, als er von Florenz nach Rom übersiedelte. Die Klust zwischen seinem letzten slorentiner Werke und seiner ersten römischen Arbeit ist viel größer als der Unterschied zwischen seinem ersten und letzten römischen Gemälde. Nachdem aber einmal das Wagniss gethan und gelungen war, geht er klaren Blickes und sesten Schrittes langsam vorwärts. Wir können beinahe an jedem solgenden Bilde seine Fortschritte bemessen. Seine Technik wird sicherer; soweit es der arge Zustand der Fresken erlaubt, bemerken wir, dass er immer seltener zur Uebermalung al secco greist, die Farben kräftiger nimmt, mit Hilse derselben auch zu modelliren lernt. Die Männerköpse werden markiger, die Frauenleiber mächtiger, die Gewänder wallender. Es ist ein vornehmes, kräftiges Geschlecht, mit welchem wir auf seinen Bildern immer häusiger und inniger verkehren. Wir fragen

nach den Einflüssen, welchen er unterthan wurde und welche den Umschwung in ihm hervorriefen. Zunächst denken wir natürlich an die Deckenbilder in der Sixtina. Diese vollendete Michelangelo aber erst, lange nachdem Raffael die Fresken in der ersten Stanza fertig gemalt. Sollte Raffael, während Michelangelo noch an der Arbeit war, die Gelegenheit gehabt haben, die Decke in der Sixtina, besonders die Einzelfiguren, auf die es ihm vorzüglich ankommen muſste, eingehend zu ſtudiren? Dem widerspricht Condivi's Bericht. Auch findet sich in Raffael's ersten römischen Fresken keine einzige Figur vor, die man nothwendig und unmittelbar auf Michelangelo's Vorbild zurückführen müßte. Ebenfowenig kann man der Antike einen hervorragend bestimmenden Einflus zuschreiben. Nur in einzelnen Fällen borgte sich Raffael, wie wir fahen, von ihr Formen und Gestalten. Müssen nun auch die einzelnen unmittelbaren Muster geleugnet werden, so wird man desto williger zugeben, dass die Personen, Dinge und Verhältnisse zusammen, Michelangelo und Bramante, die Antike und die Werke der Zeitgenossen, das große Leben in seiner Umgebung auf ihn einwirkten und seine Entwickelung gleichmässig förderten. Er entnahm seine Kraft dem Boden, den er betrat.



## VII.

## Die Stanza d'Eliodoro.



ie Wandgemälde in der Stanza della Segnatura schneiden scharf und tief ein in den Entwickelungsgang Raffael's. Selbst das älteste derselben setzt eine vollkommene Wandlung des Anschauungskreises und der Formenwelt voraus, und läst als selbstverständlich einen durchgreisenden Wechsel

im äußeren Leben des Künstlers vorangehen. Eine so genaue Grenzlinie zwischen der florentiner und römischen Periode kann bei den Taselbildern nicht gezogen werden. Nur langsam verhallen die liebgewonnenen florentiner Stimmungen, und längere Zeit währt es, ehe die neuen römischen Einflüsse hier zu unbestrittener Herrschaft gelangen. Hier stöst man am ehesten auf eine Art von Uebergangsstil, welcher nur allmählich in die neue Weise sich einlebt, wenigstens in Einzelheiten an den älteren Gewohnheiten sesthalt. Madonnenbilder aus den ersten römischen Jahren geben uns darüber guten Ausschluss.

Zuerst ändert sich der landschaftliche Hintergrund. Der Horizont geht zurück, fo dass das Auge über weite, in leichten Wellen bewegte Flächen streift; an die Stelle der mit spärlichen Bäumen besetzten Hügel treten schön geschwungene Bergzüge, antike Ruinen krönen die nächsten Höhen oder bilden wohl auch den unmittelbaren Schauplatz des Vorganges. Das liebliche, aber den Eindruck leicht zersplitternde Einzelleben tritt gegen die charakteristischen Linien in der Landschaft zurück, wie es in Wirklichkeit in Roms Umgebung beobachtet wird. Es wäre wunderbar gewesen, wenn die Zauber der römischen Natur Raffael nicht alsbald gefangen genommen hätten. Auch im Chriftkind verspürt man den Einfluss der römischen Luft. Die Formen werden voller und kräftiger, die Bewegungen kühner und freier; zuweilen erscheint das Kindesalter Christi und Johannes' mit dem Knabenalter vertauscht, der rundliche Körper in einen anmuthig schlanken, wie ihn die Nähe der Antike lieben lehrt, verwandelt. Am längsten widersteht der Kopf der Madonna den Selbst nachdem ihr Leib bereits stattliche und neuen Anregungen.

mächtige Formen angenommen und der Künstler gelernt hat, das Gewand in breite Falten zu legen und in großen Massen zusammenzuhalten, bewahrt das Antlitz gern noch die fröhlich holden Mädchenzüge der florentiner Periode. Erst als in Rassael's Colorit neue Grundsätze zur Herrschaft gelangten, verschwand auch aus den weiblichen Köpsen der ältere, aus eine zarte, leichte, auch in den Schatten helle Färbung berechnete Typus. Ein kleines, im Dresdener Cabinet bewahrtes, leider nicht mehr unversehrtes Blättchen (Br. 81) lehrt uns die Veränderung, welche mit dem Madonnentypus vor sich ging, am besten kennen. Dem Betrachter wird die Verwandtschaft der Gesichtsformen, besonders der Stirn, der Augen,



Fig. 66. Handzeichnung im Kupferstich-Kabinet zu Dresden.

des Mundes mit den berühmtesten römischen Madonnen Raffael's nicht entgehen und die Vermuthung, dass hier überall ein bestimmtes Modell zu Grunde liege, auftauchen. (Fig. 66.)

Es scheint, das Papst Julius selbst mit Aufträgen auf Taselbilder den Gönnern Rassael's voranging. In die Kirche Sta. Maria del popolo, gleichsam der Familienkirche der Rovere, stiftete er sein eigenes Portrait\*) und ein Madonnenbild. Beide Werke sind schon frühzeitig und oft wiederholt worden und noch gegenwärtig in einer größeren Zahl von Exemplaren vorhanden. Diese große Beliebtheit hat aber bei den zwei Bildern nicht die gleichen Früchte getragen. In Bezug auf das Portrait können wir uns vor Prätendenten, welche den ausschließlichen Anspruch auf

<sup>\*)</sup> Kreidezeichnung des Kopfes nach dem Leben in Chatsworth. Br. 85. Springer, Raffael und Michelangelo. I.

Originalität erheben, kaum retten; was das Madonnenbild betrifft, so

haben die zahlreichen Wiederholungen den Glauben, als könnte das seit achtzig Jahren verschollene Original noch jemals wiedererkannt werden, stark erschüttert. Florenz beherbergt die beiden Portraitexemplare, welche fich am eifrigsten den Rang streitig machen. In der Modellirung und in der energischen Farbenbehandlung sind beide Exemplare gleich vortresslich, das Gemälde im Pittipalaste noch etwas tieser im Tone als jenes In Einzelheiten weichen sie von einander ab. in der Tribuna. Exemplar in der Tribuna erscheinen die Nebendinge und Theile der Gewandung, wie das weiße Chorhemd, forgfältiger ausgeführt, dagegen der Bart massiger behandelt, als am Pittiexemplare, wo namentlich der Anm. z. Bart mit feinerem Pinsel aufgetragen ist. Die Betonung des Wesentlichen, die flüchtige Wiedergabe des Nebensächlichen macht die Originalität des Pittiexemplares wahrscheinlich. Dagegen spricht freilich ein nur ganz äußerlicher Umstand zu Gunsten des Bildes in der Tribuna. Dasselbe ist durch Erbschaft aus dem Hause Rovere an die Herzöge von Toscana gekommen, während über die Herkunft des Pittiexemplares nichts Sicheres bekannt ist.

Die von Julius II. in die Kirche Sta. Maria del popolo gestistete Madonna blieb auf ihrem ursprünglichen Standorte wahrscheinlich bis 1717, in welchem Jahre sie ein gewisser Girolamo Lottorio an den Schatz von Loreto verschenkte. Seitdem führt das Bild den Namen: Madonna di Loreto. Es ist uns weder eine Kunde über das Anrecht des Lottorio an den Besitz des Gemäldes geworden, noch auch wurde jemals das Schickfal des letzteren, seitdem es am Schlusse des vorigen Jahrhunderts aus dem lauretaner Schatze verschwand, aufgehellt. In Maassen und Verhältnissen, im Colorit und in Einzelheiten der Ausführung weichen die zahlreichen Copien der Madonna di Loreto\*) vielfach von einander ab; unverändert bleibt aber der Kern der Composition, das ihnen allen gemeinsame Erbe Raffael's, auf welchem wesentlich der Werth aller Nachbildungen beruht. Die Madonna hebt den Schleier vom ruhenden Christkinde, welches, eben erwacht, der Mutter fröhlich die Arme entgegenstreckt. Joseph, auf einen Stab gestützt, steht hinter der Madonna und blickt theilnehmend auf den Vorgang.

Raffael hat kein neues Motiv hier verkörpert, in dem zärtlichen Ausdrucke der Madonna, in dem strahlenden Gesichte des Christkindes, in der Betonung der Seligkeit, welche das unmittelbare Zusammenleben gewährt, florentiner Stimmungen wieder erweckt. Dennoch nimmt man

<sup>\*)</sup> Das beste Exemplar bei Cav. Laurie in Florenz. Skizze für das Christkind in Lille. Br. 76.

gegen die früheren Schilderungen einen leisen Unterschied im Tone wahr. Raffael nähert fich dem uralten Devotionsbilde, welches dem Chriftkinde eine erhöhte Würde verleiht und dasselbe in den Mittelpunkt der Darstellung rückt. Nicht als ob die künstlerischen Formen gleichfalls wieder auf die alte naive Einfalt zurückgeführt würden. Sie bewahren die vollendete lebendige Anmuth, sie werden noch in ihrer Kraft und Fülle gesteigert, aber sie stehen nun im freien Dienste der religiösen Empfindung und huldigen zwanglos kirchlichen Ideen. Geschähe dieses ausnahmsweise einmal und das andere Mal, so könnte der Zufall, welcher die Phantasie einen Augenblick lang auf diesen Pfad gelockt, zur Erklärung angerufen werden. Dieser andächtige Hauch kehrt aber in einer ganzen Reihe von Madonnenbildern wieder; nicht in den Handzeichnungen, in welchen vielmehr noch lange die ungetrübte florentinische Lebenslust nachhallt, wohl aber in den ausgeführten Gemälden. Dass die äussere Bestimmung derselben in einzelnen Fällen dazu beitrug, den religiösen Ton festzuhalten, wer möchte es ableugnen? Und die Mehrzahl der frührömischen Madonnen Raffael's wurde für Kirchen gestiftet. Als ebenso sicher darf aber auch der Einfluss der kirchlichen Macht und des kirchlichen Pompes gelten, die ihm in Rom in den würdevollsten Formen entgegentraten und wenigstens in der ersten Zeit seine Phantasie stark färbten. Unwillkürlich gab er den von ihm hier geschilderten Scenen den Zug des religiösen Idealismus, welcher in Rom gewissermaßen zu Hause war, jedenfalls den frischen Ankömmling gewaltig ergriff.

Aus derselben Stimmung, welcher die Madonna di Loreto entsprungen war, heraus schuf Raffael noch die Madonna mit dem Diadem und die Madonna del divino amore; einen verwandten Ton schlagen die Madonna del passeggio und selbst die Madonna aus dem Hause Alba an, welche sonst am meisten den slorentiner Bildern sich nähert und mit der Madonna della sedia zusammen das Nachleben slorentiner Anregungen in Raffael's römischer Periode am stärksten bekundet.

Auf weiche Tücher gebettet schläft sanst und ruhig das Christkind. Der eine Arm hält noch die Lage sest, welche er bei dem Einschlummern eingenommen und ist um das Haupt geschlungen, den anderen hat der Schlaf gelöft, so dass er leicht den Leib entlang herabgleitet. Leise hebt die knieende Madonna den Schleier von dem Kinde und zeigt es in seiner erquicklichen Ruhe, das Bild der Unschuld und des glücklich harmlosen Friedens, dem Johannesknaben, der, von der Linken der Madonna umfast und herangezogen, ihr zur Seite kniet und die Hande zur Andacht gesaltet hat. Diese Scene, in eine von antiken Ruinen belebte Landschaft verlegt, schildert die Pariser Madonna mit dem

Diadem.\*) Noch stärker als hier tritt in der Madonna del divino Anm. 2. amore\*\*) im Museum zu Neapel das Christkind als Mittelpunkt auf. Es sitzt rittlings auf dem Knie der Madonna, die mit gefalteten Händen zusieht, wie ihr Sprosse seine erste selbständige Handlung als Gottessohn versucht und den anbetenden Johannes segnet. Der Vorgang würde noch ernster und seierlicher wirken, wenn nicht Rassael einen Zug eingestreut hätte, der uns in die unbesangene Wirklichkeit versetzt. Dem noch linkischen Kinde führt die heilige Anna, ganz großmütterlich in Wesen und Ausdruck, den Arm. So werden wir wieder in das harmlos glückliche Familienleben zurückgeführt, von welchem uns der an das kirchliche Mysterium streifende Hauptinhalt des Bildes entsernt hatte. Raffael mochte felbst die Empfindung haben, dass er einen neuen Boden betreten. Selbst das Colorit sucht er dem würdevollen ernsten Gegenstande genauer anzupassen. Er giebt den Halbtönen größere Kraft und Tiefe und lässt Farbengegensätze ohne Scheu nebeneinander bestehen. Der monumentale Stil scheint durch, wenn auch die Frescomalerei hier noch nicht ihr unbedingtes Uebergewicht geltend macht.

Im Angesicht der Madonna del divino amore möchte man behaupten, dass die zukünftige Richtung Raffael's hier ihre Schatten vorausgeworfen habe; hält man sich dagegen die Madonna del Passeggio oder die Madonna aus dem Hause Alba vor Augen, so entdeckt man die Unsterblichkeit der florentiner Anschauungen in Raffael's Phantasie. Von der Madonna del Passeggio ist, so scheint es, die Urschrift verloren gegangen. Nur die Composition können wir mit voller Sicherheit auf Raffael zurückführen, während die Ausführung der zahlreich erhaltenen Exemplare in Farben, selbst des berühmtesten unter ihnen, welches Lord Egerton in London bewahrt, im besten Falle seiner Werkstatt, meistens aber viel späteren Die Madonna, eine der stattlichsten Gestalten, die Zeiten angehört. Raffael geschaffen, ergeht sich mit dem Christusknaben im Grünen. begegnet Johannes, der wie gewöhnlich auf ein dünnes Rohrkreuz sich stützt und ein Lammfell lose über die linke Schulter herabhängen hat. Er bringt zärtlich sein Gesicht dicht an das Gesicht seines Altersgenossen, der aber nicht mehr seinesgleichen ist, und beugt demuthsvoll das Knie, um Christus zu huldigen. Dankbar dasür legt ihm die Madonna die Rechte auf das Haupt, während sie mit der Linken den Arm Christi umfasst hält und den Knaben leicht an ihren Leib presst. Gegenüber dem zärtlichen Anstürmen des Johannes erscheint dieser feste Halt, welchen

<sup>\*\*)</sup> Stich von Lorichon. Carton fchlecht erhalten, gleichfalls in Neapel.



<sup>\*)</sup> Stich von Desnoyers.

die Madonna dem Christusknaben gewährt, als ein sein ersonnener, dabei ganz natürlicher Zug. So viel Bewunderungswürdiges aber auch sonst die Composition zeigt: der schließliche Eindruck ist dennoch nicht harmonischer Natur. Und dabei sieht man noch von Josephus ab, der seitwärts durch die Büsche schleicht, ohne irgend einen anschaulichen Antheil an der Handlung zu nehmen. Raffael hat über diesen Heiligen nicht so arg gespottet wie Giotto, offenbar aber gleich allen andern Künstlern die Schilderung desselben wenig dankbar gesunden. Die unvollkommene Bestriedigung aber, welche dieses und andere verwandte Bilder gewähren, hängt wohl damit zusammen, dass sie einer Uebergangsstimmung entsprungen sind und aus diesem Grunde noch keine geschlossen, einheitlichen Formen ausweisen.

Das Hineinragen in eine andere Welt, ohne in ihr vollkommen aufzugehen, mindert die Wirkung auch der Madonna aus dem Hause Alba\*), so benannt, weil sie eine Zeit lang im vorigen Jahrhundert fich im Besitze der Herzoge von Alba besand. Ursprünglich soll das Bild auf dem Altare einer Klosterkirche (Nocera de' Pagani) im Neapolitanischen gestanden haben, wogegen aber die Rundsorm zu sprechen scheint. Gegenwärtig (seit 1836) gehört es zu den wenig zugänglichen Schätzen der Petersburger Eremitage. Wie lebendig noch der florentiner Geist in Raffael herrschte, sagen namentlich die Röthelzeichnungen aus, welche das Liller Museum (Br. 89, 90) von der Madonna aus dem Hause Alba bewahrt. Auf der einen Seite des kostbaren Blattes ist die ganze Gruppe und neben derselben noch zwei Skizzen zur Madonna della Sedia dargestellt, woraus erhellt, dass die beiden Madonnen in ihrem Ursprunge zeitlich zusammenfallen. Die Rückseite des Blattes zeigt außer einem halbverwaschenen Entwurfe zu einer Madonna, welche vom Christkinde umhalft wird, das Naturstudium für die Figur der Madonna. Zum Modell diente Raffael ein junger Bursche, blos mit einem Hemde bekleidet, welches hoch über die Kniee hinaufgezogen ist. Da die Beine im Bilde doch verhüllt werden, lässt ihnen Raffael hier unbefangen die männliche Form; bei der Zeichnung des Kopfes dagegen legt er schon einen madonnenhaften Zug in das Antlitz, den er offenbar dem Modelle nicht ablauschen konnte, sondern, in seinem schöpferischen Denken vorarbeitend, felbständig erfann, auch im ausgeführten Bilde beibehielt. Dieses führt uns die Madonna in jugendlich anmuthiger Erscheinung vor, um den Kopf ein leichtes Tuch turbanartig gewunden, den Körper in ein schwer und wuchtig fallendes Gewand gehüllt. Sie hat fich auf blumenreichem Rasen



<sup>\*)</sup> Treffliche Photographie von Braun.

niedergelassen und hält in der einen Hand lässig ein Buch, während sie mit der anderen das Christkind umfängt, das sich von seinem Sitze im Schoofse der Madonna erhebt, um von dem knieenden Johannesknaben das dargereichte Rohrkreuz zu empfangen. Der Grundton ist in der Madonna Alba (wie in dem gleichzeitigen und vielfach verwandten Kupferstiche Marcanton's: die Madonna mit dem langen Beine) florenti-Sieht man aber näher zu, so entdeckt man nicht allein in Einzelheiten, wie in den Sandalen der Madonna, in den Bergzügen im Hintergrunde der Landschaft römische Erinnerungen; noch ungleich stärker deuten der ernste Ausdruck des Christkindes und die ehrerbietigen Geberden des Johannes die Aenderung in der Auffassung an, welcher bald auch ein Wechsel im Stile, in der Formengebung und im Colorit folgen follte. Um über diese letztere Wandlung volle Klarheit zu erlangen, thut es aber Noth, zur Hauptthätigkeit Raffael's zurückzukehren und seine künstlerische Entwickelung auf dem Gebiete der Frescomalerei, wo sie sich genauer beobachten lässt, zu schildern.



Die Arbeiten in den Stanzen wurden, fo lange Julius II. lebte, keinen Augenblick unterbrochen. Gleich nach der Vollendung der Stanza della Segnatura ging Raffael an die Ausschmückung der anstossenden Kammer, welche nach dem hervorragendsten Wandgemälde die Stanza d'Eliodoro genannt wird. Vor Raffael hatten hier bereits andere Künstler gemalt; doch wurden bekanntlich auf Befehl des Papstes alle Bilder abgeschlagen, um für Raffael's Schöpfungen Raum zu gewinnen. Nur die dekorative Einrahmung der Decke, eher die Spuren Sodoma's tragend als Peruzzi's, dessen Thätigkeit in dieser Stanze von Einzelnen vermuthet wird, blieb stehen. Aehnliche Verhältnisse traten also an Rassael heran, wie bei der essten Stanze; ähnliche Fragen wie dort liegen uns auch jetzt wieder zur Löfung vor. Hat sich Raffael durch den älteren Bilderschmuck stofflich bestimmen lassen, die Gegenstände der Darstellung im Wesentlichen beibehalten und nur in den Formen dieselben erweitert und vergrößert? Hat ferner Raffael an den eigenen Compositionen während der Arbeit keine wichtigen Aenderungen vorgenommen? Reiften sie erst allmählich, oder hat er gleich von allem Anfange den rechten Ton getroffen? Und endlich, wie weit war er von fremdem Willen abhängig, welchen Antheil haben dritte Personen an dem hier verkörperten Gedankenkreise?

Das Material, um auf alle diese Fragen eine genügende Antwort zu geben, ist nicht so reichhaltig, als der Anschein vermuthen lässt. Es hat



fich zwar eine lange Reihe von Zeichnungen zu den Fresken in der Stanza d'Eliodoro erhalten; nur wenige zeigen aber die unverfälschte Handschrift des Künstlers und können als vorbereitende Stufen zu den ausgeführten Bildern gelten. Weitaus die Mehrzahl erscheint als Schülerarbeit, zur Uebung gezeichnet und zuweilen sogar erst lange nach Vollendung der Fresken begonnen. Zwei Umstände treten außerdem hinzu, die Entwickelungsgeschichte dieses Bilderkreises schwierig zu gestalten. Zum ersten Male nahm hier Raffael die Mitwirkung eines Schülers, vielleicht des damals zwanzigjährigen Giulio Romano\*) in größerem Maaße in Anspruch, so dass nicht allein die technische Aussührung, sondern theilweise auch die Erfindung diesem zufällt. Dann aber starb, während Raffael in der Stanza d'Eliodoro arbeitete, Julius II. Leo X. bestieg den päpstlichen Thron. Neue persönliche Wünsche tauchten auf, verlangten Rücksicht und zwangen wahrscheinlich Raffael noch nachträglich zu Aenderungen in der Wahl der Gegenstände, in der Anordnung der Bilder. Wenn die Theilnahme des Schulers in die künstlerischen Formen ein fremdes Element brachte, das nicht immer scharf ausgeschieden werden kann, so hat der plötzliche Wechsel in der Person des Bestellers den inhaltlichen Zusammenhang der Bilder gelockert oder doch die Einheit aus theilweise neuen Gliedern aufgebaut.

Der Bilderschmuck vertheilt sich hier wie in der ersten Stanze auf Decke und Wände. An der Decke hat Raffael in der Form aufgespannter Teppiche vier himmlische Erscheinungen, von welchen die Bücher des alten Testamentes berichten, geschildert: Jehova kündigt Noah die Rettung aus dem über die fündige Menschheit verhängten Strafgerichte an; ein Engel des Herrn fällt Abraham in den Arm und wehrt ihm, das Opfer Isaaks zu vollziehen; Jacob sieht im Traum die Himmelsleiter und Jehova spricht aus dem brennenden Dornbusch zu Moses. Aehnlichen Erscheinungen himmlischer Boten und Zeichen begegnen wir auch auf den Wandgemälden. Als der fyrische Feldherr Heliodor die Tempelschätze zu Jerusalem zu plündern sich anschickte, wurde er, wie das zweite Buch der Maccabäer (c. 2. v. 23) erzählt, durch einen himmlischen Reiter in die Flucht getrieben. Vor dem heiligen Petrus, welcher dem Papst Leo dem Großen zur Seite schwebte, wich nach der elegenda aurea« der Hunnenkönig aus Italien zurück. Dem zweifelnden Priester offenbarte sich nach einer rasch berühmt gewordenen Sage in Bolsena während des Messopsers in der Hostie der Leib Christi. Den heiligen Petrus endlich befreite ein Engel aus dem Kerker, in welchen ihn (Apostelgesch.

<sup>\*)</sup> Vasari lässt ihn erst in der dritten Stanze, also 1514, mitwirken.



cap. 12) König Herodes geworfen hatte. Durch alle vier Wandbilder weht demnach ein gemeinsamer Zug, in allen greift ein Abgesandter des Himmels in die Handlung entscheidend ein und sührt die Katastrophe herbei. Die Handlung selbst hat stets zum Ziele die Besreiung des Glaubens und die Rettung der Kirche. Man könnte daher annehmen, dass alle vier Darstellungen, wie sie innerlich verwandt sind, so auch äußerlich zu gleicher Zeit erfast wurden und einem einheitlichen Gedankenkreise den Ursprung verdanken. Die genauere Betrachtung enthüllt aber einen wesentlichen Unterschied zwischen der Besreiung Petri und den übrigen Wandgemälden. Bei der Besreiung Petri allein ist kein Papst gegenwärtig, während in den anderen Darstellungen stets der Papst mit seinem Gesolge Platz gesunden hat und eine mehr oder minder bedeutende Rolle spielt. Scheint es doch, dass dem Künstler kaum weniger warm an das Herz gelegt wurde, den Papst zu verherrlichen, als die historischen Vorgänge lebendig und ergreisend auszumalen.

Aus welchem Grunde hat man nur bei dem ersteren Bilde davon abgesehen? Wir erinnern uns, dass die Messe von Bolsena, die Vertreibung Heliodor's und die Flucht Attila's nachweislich noch zu Julius' II. Zeiten entworfen wurden. Von dem vierten Bilde ist dieser frühe Urfprung nicht bekannt; im Gegentheile wird angenommen, dass Leo X. in dem Schickfale des Apostelsürsten das eigene vorgebildet glaubte, in versteckter Weise in der Befreiung Petri seine Erlösung aus der französsichen Gefangenschaft nach der Schlacht bei Ravenna (11. April 1512) verherrlichen wollte und die Rettung Petri aus dem Kerker auf die vierte Wand zu malen befahl. So drängte sich die politische Anspielung in die monumentale Kunst ein und verwandelte die letztere beinahe in ein blosses Räthselspiel. Es herrscht zwar die Meinung, dass Leo X. diese hässliche Uebung bereits vorgefunden und nichts gethan habe, als das Werk Julius' II. fortzusetzen. Man vermuthet ähnliche Anspielungen auf Ereignisse der unmittelbaren Gegenwart auch in den übrigen Bildern der zweiten Stanze, ja einzelne Erklärer gehen so weit, alle Gemälde in dieser und den folgenden Stanzen in eine unmittelbare Beziehung zu dem lateranischen Concil zu setzen, welches vom 3. Mai 1512 bis 16. März 1517 in Rom versammelt war. Raffael's Fresken sollen nach dieser Ansicht die Thätigkeit des Concils verherrlichen, seine Beschlüsse illustriren. Gewifs träfe Raffael kein Tadel, dass seine Phantasie von großen Ereignissen der Gegenwart sich ergriffen zeigt, seine Kunst dieselben wiederspiegelt. Noch weniger verdiente der Papst dasür einen Vorwurf, dass er einen, wenn auch mehr durch politische Künste als durch kirchliche Macht errungenen Triumph in seinen Prunkgemächern verewigt schauen



will. Nichts würde hindern, Raffael's Fresken mit dem lateranischen Concil in Verbindung zu bringen, wenn nicht die Schwierigkeit bestände, sie der Zeit nach in Einklang zu bringen. Raffael hätte noch während die Verhandlungen im Concil schwebten, ihren Ausgang errathen und Anm. 3. bereits künstlerisch gestalten, in einzelnen Fällen sogar noch ehe die Gegenstände berathen wurden, die Beschlüsse über dieselben in idealer Weise verherrlichen müssen. Ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen den Fresken in den Stanzen und dem lateranischen Concil läst sich nicht begründen. In Einzelheiten, welche erst während der Ausführung des Bildes festgestellt wurden, gab Raffael Anspielungen an Zeitgenossen und gegenwärtige Ereignisse Ausdruck, brachte z. B. Porträts in denfelben an, die Grundzüge der Composition hat er unabhängig von der Tagesgeschichte entworsen. Es bedurfte nicht erst des lateranischen Concils, um die Gedanken, welche die Bilder des Heliodorzimmers aussprechen, zu wecken. Die Stimmung, welche seit dem Baseler Concil die kirchlichen Kreise durchzog, die Ziele, welche der Regierung Julius II. überhaupt vorschwebten, genügen, um die Wahl der Gegenstände und den Ton der Schilderung zu erklären. Den ältesten Beschreibern der Stanzen lag auch die kirchenpolitische Deutung derselben fern. Vasari giebt als Inhalt des Heliodorbildes »die Vertreibung des Geizes aus der Kirche« Erst Bellori (1695) entdeckte in den einzelnen Gemälden eine politische Tendenz. Dass diese in die Bilder nachträglich hineingelegt wurde, nicht nothwendig mit ihnen verknüpft ist, beweist die Wiedergabe der gleichen Gegenstände bereits vor Raffael's Zeit. Heliodor's Vertreibung aus dem Tempel war auf einem Teppich dargestellt, welchen Julius II. noch als Cardinal- gekauft hatte\*), die Messe von Bolsena ist nur die Variante einer weit verbreiteten Legende, welche als »Messe des heiligen Gregorius« im 15. Jahrhundert vielfach von Künstlern geschildert wurde, die Befreiung Petri hatte Filippino Lippi in der Brancacci-Kapelle gemalt.

Nur bei dem letzten Bilde darf man aus der späteren Einfügung auf den Zutritt neuer äußerer Einflüsse und zwar, wie es in der Natur des neuen Papstes Leo X. lag, rein persönlicher Art schließen. Denn wir besitzen, wenn nicht Alles täuscht, die Composition, welche ursprünglich die Stelle der Befreiung Petri einnahm und erst nachträglich durch diefelbe verdrängt wurde. Die Louvresammlung bewahrt ein Blatt (Br. 264), in Bister gezeichnet und mit Weiss aufgehöht, welches längst als der Entwurf zu einem Stanzenbilde erkannt wurde. Es ist keine Originalarbeit

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> E. Müntz, Raphael p. 275.

Raffael's, giebt aber offenbar eine Composition des Meisters wieder und zwar eine Composition, welche für die Fensterwand der zweiten Stanze bestimmt war. Das eine beweist die Anordnung der Scene über und zu beiden Seiten eines eingezeichneten Fensters, welches in den Maassen vollkommen mit den Fenstern auf anderen Entwürfen für Stanzenbilder übereinstimmt. Für das andere spricht die Skizze der Messe von Bolsena auf der Rückseite des Blattes und die technische Ausführung, welche mit den übrigen Nachzeichnungen aus der Stanza d'Eliodoro identisch erscheint. Den Inhalt entlehnte Raffael oder der Theologe, welcher hinter ihm stand, dem achten Capitel der Apokalypse: »Sieben Engel traten vor Gott und ihnen wurden sieben Posaunen gegeben. Und ein anderer Engel trat an den Altar und hatte ein goldenes Rauchfass und füllte es mit Feuer vom Altar und schüttete es auf die Erde. Beinahe wortgetreu gab der Künstler den Schrifttext wieder. Ueber dem Altar schwebt die Halbfigur Gottes, von sieben Engeln umgeben, welche theils die Posaunen von ihm in Empfang nehmen, theils dieselben bereits blasen. Vor dem Altar steht in lang herabwallendem Gewande der Engel mit dem Rauchfass in der einen, dem Feuer in der anderen Hand. Weiter unten auf der rechten Seite des Fensters sitzt der bärtige Evangelist mit dem Adler zu seinen Füssen, an einen Baumstamm angelehnt und von einem kleinen Engel auf das himmlische Gesicht ausmerksam gemacht, das er nun in sein Buch niederzuschreiben sich eifrig bemüht. Gegenüber dem Evangelisten kniet der Papst, von drei Klerikern begleitet, deren einer die Tiara über seinem Haupte hält. Er hat seine Arme auf einen Betstuhl aufgestützt und nimmt staunend Theil an der Vision. Kein Zweifel, dass in dem Bilde die Zuversicht auf die Macht der Kirche und des Papstthums ausgesprochen werden sollte, durch welche die Strafgerichte Gottes befänftigt werden, und so dasselbe Thema angeschlagen wurde, welches die anderen Gemälde weiterführen, allerdings in einer fo dramatisch bewegten, lebendigen Weise, dass dagegen das apokalyptische Bild arg abstach. Das mochte es Raffael leicht machen, nach dem Regierungsantritt Leo's X. einen Wechsel der Composition vorzunehmen und die Befreiung Petri als viertes Gemälde in die Reihe eintreten zu lassen, zumal er sich hier freier in dem malerischen Stile bewegen konnte, welchem er gerade in dieser Zeit, angeseuert durch den Verkehr mit Sebastian del Piombo, zu huldigen begann.



Die Entstehungsgeschichte des Bilderschmuckes in der Stanza d'Eliodoro giebt auch schon Aufschlus über seinen künstlerischen Werth. Er ist so ungleicher Art, dass gegen den Raffaelischen Ursprung einzelner Gemälde Zweifel laut wurden. Drei der Deckenbilder, deren untergeordnete Bedeutung man allerdings längst zugab, werden von Robinson, dem hervorragendsten englischen Kenner Raffael's, diesem förmlich abgesprochen und auf einen Schüler, vielleicht Giulio Romano, zurückgeführt. Bestätigt sich diese Meinung, und sie ist nur in Bezug auf die Erscheinung Jehova's im Dornbusch ansechtbar, so bleibt Raffael von dem Vorwurfe frei, eine einfache Scene ganz unbegreiflich ungeschickt und unverständlich angeordnet zu haben. Dieses ist der Fall in dem Traume Jakob's, wo die Himmelsleiter, ganz abgesehen von den wenig zusagenden Engelsgestalten so angelegt ist, dass sie der von ihr abgewendete Schläser gar nicht erblicken kann. Und auch der andere Tadel trifft dann Raffael nicht, dass er sich selbst abgeschrieben habe. Schon Rumohr hat bemerkt, dass der zweite Engel, welcher den Widder im Arme in wunderlicher Verkürzung vom Himmel »herabwirbelt«, in älteren Werken Raffael's (Freske S. Severo, Madonna del baldacchino) wiederkehrt. Was ist wahrscheinlicher, dass der Meister sich selbst copirt oder dass ein Schüler das vorhandene passende Vorbild genau nachahmt?

Minder willig streicht man auch das dritte Deckenbild, Jehova im Dornbusch, aus der Reihe der Raffaelischen Werke. Mitten aus den Flammen, an welchen der Künstler die Goldlichter nicht gespart hat, steigt der Herr empor. Ihn begleitet rechts ein stattlicher Engel, links aber kniet vor ihm mit verhülltem Gesichte, in demüthig gebeugter Stellung Moses. In der letzteren Figur läst sich doch kaum Raffael's eigenthümliche Empfindungsweise, das Maassvolle und Würdiggemessene verkennen. Ebenso wenig kann auf der anderen Seite die Abhängigkeit der Jehovagestalt von dem Typus, welchen Michelangelo in der Sixtina festgestellt, abgeleugnet werden, und zwar ist Jehova in dem Bilde der Erschaffung Adams das Muster für Raffael geworden.\*) Diese Nachahmung steht nicht vereinzelt und zufällig da. Auch in dem letzten, durch einen berühmten Stich Marcanton's in weiten Kreisen beliebten Deckenbilde, der Verheifsung an Noah, beobachten wir in den Zügen Jehova's das Studium Michelangelo's. Von diesem erscheint auch das Motiv der dienenden und stützenden Engel in der unmittelbaren Begleitung Gottes

mit aufgehöhtem Lichtton (Br. 39) find nicht von Raffael's Hand.



<sup>\*)</sup> Die Federzeichnung Gottvaters in Oxford und die Gruppe Abrahams mit Isaak, eine lavirte Bisterzeichnung

entlehnt. Als das früheste Beispiel des Einflusses der Bilder in der Sixtina auf Raffael und als Beweis, wie offen und unumwunden der letztere dem Genius des älteren Meisters huldigte, besitzen die Jehovagestalten an der Decke der zweiten Stanze eine nicht geringe Wichtigkeit. Nur dart man aus derselben nicht eine bedrückende Abhängigkeit Raffael's von Michelangelo ableiten wollen. Es spricht gerade für die freie Sicherheit des ersteren, dass er einen, wie er erkannte, unübertresslichen Typus srischweg borgte und in sein Werk aufnahm, ohne irgend welche Sorge, dadurch die Einheit seiner Schöpfung zu zerstören oder die Selbständigkeit der eigenen Arbeit zu lockern. Und in der That, die entlehnte Figur erscheint nicht äußerlich dem Noahbilde angesügt; sie hat, wie namentlich die Gewandung zeigt, sich einer Umformung unterwersen müssen, um mit den übrigen Gestalten, dem knieenden Erzvater und der Frau in der Thüre mit den zwei reizenden Kindern, deren Raffaelischen Ursprung Niemand bezweiselt, in Einklang zu kommen.

Noch viel geringer fällt die Schätzung des antiken Einflusses aus, welcher gleichfalls in den Bildern der zweiten Stanze sich geltend machen foll. Bereits Vasari hat darauf aufmerksam gemacht, dass im Attilabilde der Schuppenpanzer des Reiters in der rechten Ecke von einer Figur auf der Trajansfäule entlehnt sei. Sein Auge hat ihn nicht getäuscht; er hat aber nicht allein gut, fondern fo ziemlich auch Alles gesehen, was an antiken Erinnerungen hier vorkommt. Einzelne Aeußerlichkeiten, wie z. B. die Rüstungen, Helme, Waffen, nimmt Raffael von römischen Monumenten herüber, die aber den Kern der Composition nicht berühren, für die Stilentwickelung des Meisters völlig gleichgiltig bleiben. Noch stand Raffael nicht unter dem Banne der antiquarischen Strömung, welche auch für die formelle Darstellung die antik-römische Tradition als Richtschnur empfahl; noch sah er die Antike als eine andere Natur an, welche dem Künstler die mannigfachsten Anregungen gewährt, ihn aber niemals einschränkt und seiner Selbständigkeit beraubt. Wenn die Wandgemälde in der Stanza d'Eliodoro einen hervorragenden Platz im Kreise der Raffaelischen Werke einnehmen und gewiss als ein Knotenpunkt in feiner Entwickelung begrüßt werden müssen, so ist dieses nicht etwa dem Wiederscheine der Antike zuzuschreiben, - sie sendet vorläufig nur einzelne kalte Strahlen — fondern auf die hier vollendete Wandlung des Stiles und der Farbengebung zurückzuführen.



Von der Messe von Bolsena, von der Vertreibung Heliodor's und der Flucht Attila's haben sich Zeichnungen erhalten, welche uns frühere Zustände der Composition vor die Augen bringen und, wie die Gemälde allmählich entstanden sind, wenigstens theilweise urkundlich belegen. Denn wir besitzen nicht alle Entwürfe Rassaels zu den Fresken in der zweiten Kammer, z. B. nicht den von Vasari hochgerühmten Carton zum Heliodorbilde\*), fondern nur vereinzelte Blätter, welche der Zufall vor dem Verderben und der Vernichtung gerettet hat. Diese Rettung danken wir zumeist dem Umstande, dass Raffael's Entwürse fleisig als Zeichenmuster benützt und von Schülerhänden vervielfältigt wurden. So kennen wir von dem Entwurfe zur Messe von Bolsena drei Nachzeichnungen, fämmtlich in Oxford bewahrt (Br. 37, 38), durchaus identisch in der Ausführung, welche uns das verloren gegangene Original ziemlich ersetzen. Wir ersehen aus denselben, dass der Künstler nicht geringe Veränderungen mit der Composition vornehmen musste, ehe sie endgiltig festgestellt war. In dem älteren Entwurfe, welchen uns die drei Oxforder Copien versinnlichen, geht die Scene, soweit man aus der mit geringem Verstande gezeichneten Architektur schließen kann, in der erhöhten Apsis einer Kirche vor sich; auf dem Gemälde ist ein halbrunder Raum durch eine Schranke von den übrigen mit Säulen prächtig geschmückten Theilen des Heiligthums abgesondert. Die Treppen, die hier und dort zum Altare führen, zeigen doch nicht die gleiche Anlage. Zuerst traten dem Beschauer die Stufen selbst, in der späteren Ausführung dagegen die Treppenwangen entgegen. Soweit erscheint der Wechsel in der Anordnung vollkommen gerechtfertigt. Die veränderte Treppenanlage vergrößerte den Raum am Fuße der Treppe; der Abschluß durch eine niedrige Schranke gestattete einen weiteren Ausblick in die Säulenhalle und gewährte Gelegenheit, noch einige Figuren anzubringen, welche neugierig über die Schranken hinweg den Vorgang betrachten.

Minder glücklich erscheint für den ersten Anblick eine andere Aenderung. Ursprünglich nahm den Platz am Altare der messelesende Priester mit den Chorknaben und Kerzenträgern ausschließlich in Anspruch; der Papst kniete als einfacher Zuschauer auf einer tieseren Stuse links. Das Gemälde stellt diesen mit dem Priester auf gleiche Linie, läst ihn auf der anderen Seite des Altars (rechts) dem Priester gegenüber vor seinem Betstuhle knien und erhöht dadurch nicht wenig seine Bedeutung. Man kann darin ein hößsches Compliment vermuthen, dem Künstler vielleicht

<sup>\*)</sup> Fragmente des Cartons bewahren | Engel neben dem Reiter, Br. 261, 262) die Sammlungen im Louvre (Köpfe der | und Oxford (Pferdekopf).



von außen aufgezwungen; immerhin mochten ihn aber auch künstlerische Rücksichten mitgeleitet haben. Der Gegenstand der Schilderung: vor den Augen des zweifelnden Priesters treten Blutstropfen aus der Hostie hervor und beweisen ihm die Gegenwart des Leibes Christi in der Hostie, liess sich mit den Mitteln der Kunst gar nicht wiedergeben. Das Wundern und Staunen kann gemalt werden, nicht das Wunder; denn die Verschiebung der Naturgesetze kann nicht natürlich dargestellt werden. wird auch hier nicht das Wunder von Bolsena, sondern nur die Messe von Bolsena uns vorgeführt, in Wahrheit ein blosses Ceremonienbild, welches der Künstler nach Kräften mit lebendigen Zügen auszustatten sich bemühte. Dazu passte aber ganz vorzüglich die stattliche Papstfigur und das reiche päpstliche Gefolge, welche daher auch stärker in den Vordergrund gezogen werden, als es in der ursprünglichen Absicht lag. Auch verlangte der Priester, der nicht die Mitte des Bildes einnimmt, ein Gegengewicht. Sieht man auf die Massenvertheilung hin den Entwurf an, so entdeckt man auf den ersten Blick, dass die linke Seite fast leer gegen die rechte erscheint. Hier drängt sich hinter dem Priester die Gruppe der erstaunten, lebhaft bewegten Kirchengänger zusammen; dort füllen der Papst und seine vier Begleiter mühsam den Raum aus, dem Altar zunächst sind aber nur drei knieende Kerzenträger, also lauter untergeordnete Personen angebracht. Gerade die glückliche Massenvertheilung, das Gleichgewicht der Gruppen gehört zu den größten Reizen des ausgeführten Gemäldes, so dass man wohl in der Annahme nicht irre geht, der ursprüngliche Entwurf sei mit Rücksicht auf die bessere Raumgliederung abgeändert worden.

Links am Altartische verrichtet der Priester im reichen Ornate das Messopfer. Man sieht ihm, wie schon Vasari hervorhob, die Furcht und den Schrecken über das Wunder an, das sich vor seinen Augen vollzieht und seinen Unglauben Lügen straft. Die Bewegung pflanzt sich nur auf der Seite des Priesters bis zur entserntesten Ecke fort, treibt Wellenkreise, die aber merkwürdiger Weise in der Nähe des Altars weniger mächtig wogen, als in der weiteren Ferne. Hier scheint die menschliche Empsindung von dem Banne des Heiligthums frei zu werden und sich offener und rückhaltloser zu äußern. Nur einen leichten Eindruck macht das Wunder auf den glaubensstarken Messdiener und die drei Kerzenträger in der unmittelbaren Nachbarschaft des Priesters. Kräftiger wirkt es schon auf die beiden Männer, die sich über die Brüstung des Schrankenwerkes vorbeugen und sich gegenseitig auf den Vorgang aufmerksam machen. In hestigen Aufruhr ist dagegen die Gemeinde am Fusse der Treppe, die zum Altar führt, gerathen. Alt und Jung, Männer

und Weiber drängen sich heran, strecken die Arme aus, als müsten sie des Wunderwerkes theilhaftig werden, oder falten die Hände zum Gebete. Sie alle drücken die höchste Erregung aus, bis wieder in den am Boden gelagerten Müttern mit ihren Kindern die ruhigere Stimmung wiederkehrt.

Die ganze linke Bildseite gewinnt aber erst volle Bedeutung durch den Gegensatz, in welchem die Gruppen rechts zu ihr stehen. Kaum merklich bewegt erscheint der Zeuge des Ereignisses, der Papst, welcher die kräftigen Züge Julius' II. trägt. Sein Blick ist geradeaus auf den Priester gerichtet, seine mit Ringen geschmückten Hände zum Gebete Die souveraine Herrschaft des Fürsten der Kirche und des Glaubens kann nicht eindringlicher gezeichnet werden, als es durch diese stolze, selbstbewusste, unerschütterliche Persönlichkeit geschieht. Auch das Gefolge des Papstes, die Cardinäle und Kämmerer im Hintergrunde und die Schweizerwachen, welche am Fusse der Treppe das Knie beugen, lauter prachtvolle, unter sich merkwürdig contrastirende Portraitgestalten, wahren den höfischen Anstand und zeigen in Mienen und Geberden eine durchaus maassvolle Bewegung. Schwerlich hat Raffael, als er den Papst, die Cardinäle und die ganze päpstliche Dienerschaft in so würdevoll gemessener Haltung malte, sich von anderen als künftlerischen Motiven leiten lassen; sicher aber traf er den rechten Ton deshalb so vollendet, weil ihm unwillkürlich die Anschauungen des römischen Kirchenlebens gute Hilfe boten. An den großen Jahresfesten hatte er gar oft die gewaltige Wirkung der päpstlichen Ceremonien erprobt, wie sie die Sinne der Gläubigen berauschen und ihre Empfindungen entflammen, wie dagegen die thätigen Theilnehmer, die Eingeweihten, die vollkommenste Ruhe und gemessene Würde bewahren. Diese Eindrücke, nur aus dem gewöhnlichen Lebenskreise hervorgehoben und verklärt, gab Raffael in der Messe von Bolsena wieder.



Die Gliederung der Composition in der Messe von Bolsena wurde wesentlich durch die bauliche Einrichtung der Wand bestimmt. Ein nicht einmal in der Mitte angebrachtes Fenster unterbricht die Fläche und läst die Dreitheilung des Bildes naturgemäß erscheinen. Raffael begnügte sich selbstverständlich nicht mit einer mechanischen Anordnung der Gruppen, er griff tieser und machte einen scheinbar äußerlichen Umstand zur reichen Quelle künstlerischer Wirkungen. Bereits die Messe von Bolsena dankt ihre Hauptwirkung dem lebendigen Contraste der beiden rechts und links vertheilten Gruppen. Am großartigsten erscheint

aber das feine Abwägen der verschiedenen Massen, das Zusammenschließen der Composition von den beiden Seiten gegen die formale Mitte in dem Wandgemälde ausgebildet, welches die Vertreibung Heliodor's aus dem Tempel in Jerusalem schildert.

Rumohr und Passavant heben eine Handzeichnung hervor, die sich im Besitze Savigny's in Berlin besand und als ein früher Entwurf zum Heliodorbilde angesehen wird. Nach der technischen Beschreibung möchte man schließen, dass hier keine Originalskizze des Meisters, sondern das Werk eines Schülers oder doch mindestens ein stark überarbeitetes Blatt vorliege. Immerhin dürfte diese mit Sepia nachmals getuschte Federzeichnung, wie die Nachzeichnungen der Messe von Bolsena, einen älteren Zustand der Raffaelischen Composition in den wesentlichsten Zügen versinnlichen. In ihr fehlt noch die Gruppe des Papstes mit seinem Gefolge; auch die Architektur des Hintergrundes unterscheidet sich noch auffallend von dem prachtvollen Tempelbaue im ausgeführten Gemälde; dagegen sind die großen Massen rechts und links, Heliodor, vor dem himmlischen Reiter angstvoll niederstürzend, mit seinen sliehenden Genossen und auf der anderen Seite die Gruppe der Weiber bereits hier deutlich betont und damit das Charakteristische der ganzen Composition festgehalten. Ueber die weiteren Entwickelungsstufen der letzteren sind wir nicht unterrichtet; doch fagen uns einzelne glücklicher Weise erhaltene Studien (die ausgestreckte Hand des einen himmlischen Racheengels, die schreiende Frau und die Mutter mit ihren Kindern aus der linken Gruppe in Oxford) dass der Meister mit höchster Anspannung seiner Kräfte arbeitete und jede Linie mit weisem Vorbedacht zeichnete.

Die Handlung geht im Vorraum des jerusalemischen Tempels vor sich. Als einen fäulengeschmückten, durch Kuppellicht erleuchteten Hallenbau hatte sich Raffael das jüdische Heiligthum gedacht. Zwei schmale halbdunkle Nebenhallen schließen sich der mittleren Haupthalle an, in welcher, an dem Altar knieend, der greise Hohepriester Onias betet. Der ganze weite Raum vor ihm ist leer, muste leer bleiben, um dem Auge das blitzesschnelle Einherbrausen, das plötzliche Anstürmen der himmlischen Racheboten anschaulich zu machen. Beinahe wäre es den Tempelräubern gelungen, ihre Beute in Sicherheit zu bringen. Schon haben sie die äußerste Ecke des Tempels erreicht; da ereilt sie das Schicksal. Ein jugendlicher Reiter in goldener Rüstung, den Mantel wie ein Segel ausgebläht, sprengt gegen ihren Führer, gegen Heliodor an. Ihm zur Seite eilen im Fluge zwei Engel herbei, Ruthen in den Händen schwingend, die Erde mit den Füssen kaum berührend. Von der Wucht des plötzlichen Angrisses getrossen, ihm gegenüber völlig wehrlos



Fig. 67. Die Vertreibung Heliodor's aus dem Temp



l. Frescogemälde im Vatican. Rom. (Zu Seite 273.)

geworden, läst Heliodor die goldgefüllte Urne fallen und ist selbst zu Boden gestürzt. Noch hält er die Lanze in der Rechten und mit der Linken stemmt er sich auf, als wollte er sich erheben. Dem angsterfüllten Blicke sieht man es aber an, dass er an die Rettung nicht mehr glaubt und im nächsten Augenblicke von den Husen des anspringenden Rosses zermalmt zu werden erwartet. Rassael hat niemals eine kühnere Figur gezeichnet und eine so ausdrucksvoll lebendige Gestalt verkörpert. Das Verdienst darf er ausschließlich für sich in Anspruch nehmen; denn diesmal hat ihm kein Vorbild die Bahn gewiesen, kein antikes Muster ihn angeregt. Ganz allein durch das Eindringen in die Worte des Textes, mit Hilse seiner Phantasse hat er die Stellung, die Bewegung und den ganzen Charakter Heliodor's geschaffen. Alles erscheint so natürlich und ist doch so tiessinnig bedacht worden. (Fig. 67.)

Eine ähnliche Kraft und Wahrheit der Schilderung spricht aus Heliodor's Gesolge. Der Nächste greift zwar an das Schwert; doch wird er sich nicht zur Wehre setzen, sondern wie der weit ausschreitende Fuss, die vorgebeugte Haltung des Körpers zeigen, in der Flucht sein Heil suchen. Die anderen, vollbepackt, haben kein anderes Streben, als ihre Beute zu bergen. Die Angst und Sorge, ob es wohl gelingen werde, prägt sich in den Zügen des einen Flüchtlings, der den Kopf dem Reiter zuwendet, aus; zu verdoppelter Eile werden die Plünderer im Hintergrunde angetrieben. Gegenüber dem windesschnellen Stürmen der himmlischen Rächer erscheinen aber ihre Bewegungen ganz lahm und, dass sie verloren sind, dem Beschauer zweisellos.

· Den Wiederschein des wunderbaren Ereignisses malte Rassael auf der linken Seite. Hier hatte sich ein Weiberhaufen, von der Neugierde getrieben oder von der Andacht bewegt, verfammelt. Die vordersten knieen, vereinigen ihr Flehen mit dem Gebete des Hohenpriesters, als sie plötzlich die himmlische Erscheinung erblicken und ihre Peiniger in die Flucht geschlagen wahrnehmen. Gewaltiger Schrecken bemächtigt sich aller. Zu lautem Aufschrei öffnet die eine den Mund, sie wendet den Leib ab, und streckt die Arme wie abwehrend aus, während die zunächst knieende Mutter ihre Kinder unwillkürlich zusammenrafft, ein drittes Weib zu schleuniger Flucht sich kehrt und die weiter hinten stehenden Frauen in einstimmigem Chore mit der Hand auf die Boten Jehova's und ihre Retter hinweisen. Junge Männer endlich haben den hohen Sockel einer Säule erklommen, um eine bessere Uebersicht der Scene zu gewinnen. So pflanzt sich die Bewegung bis in den Hintergrund und in die Nähe des Altars fort, wo sie wieder in die stillere andächtige Stimmung übergeht.

Digitized by Google

Raffael hat in dem Heliodorbilde ein Werk von unvergleichlicher dramatischer Kraft geschaffen. Mit der unmittelbaren Klarheit, wie sie nur den größten Künstlern eigenthümlich ist, wählte er gerade den Augenblick der Handlung, welcher eine vollkommene Uebersicht ihres Verlaufes gewährt und zugleich den Höhepunkt der Verwickelung dar-Wir ahnen die vorangegangenen Scenen, wir sind Zeugen der Katastrophe und erhalten auch über den Ausgang unbedingte Gewissheit. Um so mehr muss es auffallen, dass Raffael durch die Gruppe des Papstes mit seinem Gefolge die dramatische Wirkung und vor Allem die Einheit der Handlung abgeschwächt hat. Julius II., so möchte man angesichts des Gemäldes behaupten, hat sich selbst ausgemacht, um an dem Triumphe der Kirche über ihre Feinde theilzunehmen. Vier Männer, von welchen der vorderste die Züge des großen Kupferstechers Marcanton besitzen foll\*), haben den Papst auf dem bei allen päpstlichen Ceremonien üblichen Tragstuhle auf die Schultern gehoben und lassen ihn so gelassen und ruhig das Schaufpiel betrachten. \*\*) Die Sünde gegen die Zeiteinheit sieht jeder Schulknabe. Man will deshalb auch den Künstler entschuldigen, der nur auf das Geheiss des Bestellers und nur nachträglich die Papstgruppe zugefügt hätte. Wie dann aber, wenn Raffael absichtlich auf die Zeiteinheit verzichtete und die dramatische Wirkung seines Werkes von folchen akademischen Vorschriften und mechanischen Schulregeln unabhängig glaubte? Das Costüm, die ganze äußere Erscheinung der Papstgruppe ist für uns ein Anachronismus; in die Stimmung des Bildes passt sie aber vortrefflich. Hätte Raffael nicht diese Gruppe geschaffen, so hätte er eine andere erfinden müssen, in welcher sich in ähnlicher Art die leidenschaftlichen Empfindungen austönen und der gewaltsamen inneren und äußeren Bewegung der anderen Personen ein Gegengewicht gehalten wird. Ist der Papst in der Messe von Bolsena nicht erst nachträglich eingeschoben worden, - und dass dieses nicht geschah, darf als ziemlich sicher angenommen werden, — so sehlt auch jeder erhebliche Grund, eine solche spätere Ansügung in der Vertreibung Heliodor's anzunehmen. Die Wahrscheinlichkeit, dass es schon in den ursprünglichen Compositionen auf eine dem Papstthum dargebrachte Huldigung abgesehen war, steigt noch, wenn man das dritte Wandbild, die Vertreibung Attila's aus den Gefilden Italiens in seiner allmählichen Entstehung betrachtet.

Name steht auf dem Zettel geschrieben, welchen er in der Hand hält.

<sup>\*)</sup> Der Mann neben ihm in der Ecke ist der päpstliche Secretär: Joh. Petrus de Folcariis aus Cremona. Sein

<sup>\*\*)</sup> Federzeichnung im Louvre. Br. 238.

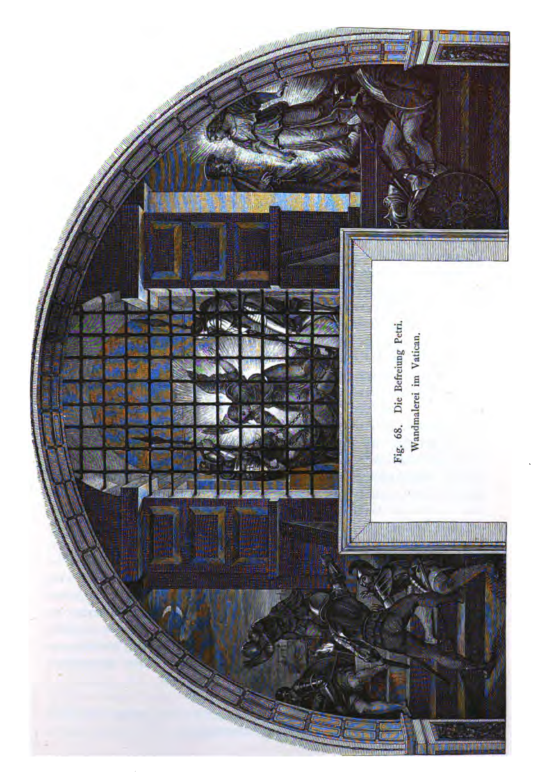
In der Oxfordsammlung und im Louvre werden zwei Zeichnungen bewahrt, welche als Entwürfe zu der Freske gelten. Die Hand Raffael's weist keines der Blätter, beide offenbaren sich vielmehr als Schülerarbeiten. zur Uebung von jungen Künstlern unternommen, doch mit dem Unterschiede, das das Oxfordblatt in der That einen früheren Zustand der Composition wiedergiebt, während die Louvrezeichnung (Br. 235) trotz ihrer Berühmtheit, auch abgesehen von den nachträglich zugesügten barocken Engeln, nichts ist als die freie Umarbeitung des ausgeführten Gemäldes von einer späteren Hand und irrthümlich den Raffaelischen Entwürfen beigezählt wird. Der bis in das feinste Detail aus der Freske wiederholte landschaftliche Hintergrund beweist die spätere Entstehung. Niemals hat Raffael auf einem vorläufigen Entwurfe den Hintergrund mit solcher peinlichen Genauigkeit ausgeführt. Ebenso zeigt die mühselig zusammengestoppelte Gruppe auf der linken Seite, während die ganze rechte Seite nach dem Gemälde copirt erscheint, dass der Zeichner zu der Raffaelischen Composition noch willkürlich aus der eigenen Phantasie hinzuthat. Für die Entwickelungsgeschichte des Bildes besitzt nur das Oxforder Blatt Bedeutung.

In dem Entwurfe, welcher der Oxforder Zeichnung zu Grunde liegt, hat der Künstler bereits über die allgemeine Anordnung endgiltig entschieden. Die rechte Seite nimmt Attila mit den Hunnenschaaren ein. In Einzelheiten, in der Stellung der verschiedenen Gestalten, im Costüme lies Raffael später noch mannigfache Veränderungen eintreten. So schob er in der Freske den Hunnenfürsten mehr in die Mitte und gab der Rüftung der Reiter die antike, den Reliefs der Trajansfäule abgelauschte Form. Die allgemeinen Umrisse der Gruppe decken sich aber so ziemlich. Auf der linken Seite des Entwurfes werden ebenfalls wie auf dem Gemälde der Papst und sein Gesolge und darüber in den Lüften die Apostelfürsten sichtbar. Doch musste sich die Papstgruppe, als es an die Ausführung in Farben ging, eine größere Veränderung gefallen lassen. Der Papst trägt in der Skizze noch nicht die Züge Leo's X., erinnert vielmehr an Julius II., bei dessen Lebzeiten jedenfalls der Gegenstand der Schilderung bereits feststand. Er wird gerade so wie der Papst im Heliodorbilde von Kämmerern auf dem Throne einhergetragen, an ihn wendet sich unmittelbar der Hunnenkönig, während in der Freske die erschreckten Blicke Attila's der himmlischen Erscheinung sich zukehren. Für diese letztere Aenderung war gewiss die künstlerische Rücksicht maassgebend; die Umwandlung der kirchlichen Prozession in einen fürstlichen Reiterzug mag auf den Wunsch des neuen Papstes erfolgt sein. Immerhin mochte aber auch der Wunsch, Contraste zu schaffen, mitwirken. Denn unleugbar bestimmt den Eindruck des Bildes vorzugsweise der

Gegensatz zwischen den entsetzten Reitern und wilden Rossen rechts und den selbstbewussten, in ihrem Machtgesühle sicheren Kirchensürsten auf den ruhig trabenden Zeltern auf der linken Seite.

Raffael hat die Scene in die Nähe der ewigen Stadt verlegt. Ein Aquaeduct, das Colosseum, eine Basilika und andere römische Bauten beleben den landschaftlichen Hintergrund und deuten das Ziel der Hunnenschaaren an, während die Trümmer und Flammen rechts den bereits zurückgelegten Weg bezeichnen. Das wilde Heer ist aus den Bergen in die Ebene herausgetreten, die Trompeter blasen zum Sammeln, die Zurückgebliebenen drängen zur Eile. Doch bereits hat sich in den vordersten Reihen die Bewegung gestaut und ist Schrecken in die Männer, bange Unruhe in die Rosse gesahren. Der Führer der Hunnen sieht in den Lüsten die Apostelsürsten, die ihm mit gezückten Schwertern drohen, und prallt entsetzt zurück. Und wie die Apostel am Himmel den weiteren Fortschritt wehren, so stellt sich auf Erden der Papst mit seinem Gesolge den Hunnenschaaren entgegen und zwingt sie zum Rückzuge.

Die Kunst in der Schilderung des wirren Getümmels und tobenden Aufruhrs ist über alles Lob erhaben; auch viele der einzelnen Gestalten offenbaren eine seltene Formvollendung. Schon Vasari rühmt die schönen Rosse und insbesondere den Reiter im anliegenden Schuppenpanzer in der äußersten rechten Ecke. Kommt man aber vom Heliodorbilde her, so kann man sich der Empfindung schwer erwehren, dass Raffael den Gegenstand mit einer gewissen Kälte behandelt hat, die allerdings vornehm wirkt, aber dafür weniger zum Herzen dringt. Am nachtheiligsten fällt der Vergleich zwischen den beiden Papstgruppen aus. tritt im Heliodorbilde als bloßer Zuschauer auf, er trägt das gewöhnliche Hauskleid und ift nur von wenigen Dienern umgeben, und dennoch übt er einen würdevolleren, mächtigeren Eindruck und fügt sich enger der Handlung ein, als Leo X. in seinen Pontificalgewändern und seinem pomphaften Hofstaate, den Cardinälen, Kämmerern, Stallknechten, und trotzdem dass Leo durch die abwehrende Handbewegung sich den Anschein giebt, als greife er in den Vorgang entscheidend ein. Die Gegenstände der Darstellung waren eben zu nahe verwandt, als dass die Wiederholung die gleiche Frische und Lebendigkeit hätte bewahren können. Raffael war wohl im Stande, Heliodor's Gefolge und dann wieder Attila's Schaaren je nach ihrem eigenthümlichen Wesen mit vollendeter Wahrheit zu schildern. Die Papstgruppe empfing aber, als er sie zum zweiten Male malte, unwillkürlich ein nahezu steifes, ceremonielles Gepräge.



Wie das Attilabild gegen das Gemälde der Vertreibung Heliodor's zurücksteht, so hält sich auch die zuletzt (1514) gemalte Freske, die Befreiung Petri aus dem Kerker, nicht auf der gleichen Höhe mit dem Bilde auf der gegenüberliegenden Fensterwand, der Messe von Bolsena.\*) Die Raumgliederung wurde auch hier zu einer Dreitheilung der Scene benutzt; doch viel äusserlicher und unorganischer als bei den früheren Anlässen. Im Parnass und in der Messe von Bolsena wurde der Mittelpunkt der Handlung in den mittleren Theil der Wandsläche über dem Fenster verlegt. Von diesem Mittelpunkte breitet sich die Schilderung zu beiden Seiten des Fensters gleichmässig aus, so dass die Einheit vollkommen gewahrt bleibt. Sie sehlt in dem Bilde der Besreiung Petri, wo wir vielmehr einer Doppelscene beiwohnen, welche überaus geschickt in die drei Räume oberhalb und zu Seiten des Fensters vertheilt ist, aber natürlich einen geringeren Eindruck übt, als eine geschlossene, unmittelbar in sich zusammenhängende Darstellung. (Fig. 68.)

Die obere Mitte der Freske ist der Wiedergabe des Kerkers gewidmet, zu welchem auf beiden Seiten Stufen führen. Durch ein Gitter blicken wir in das Innere des Gefängnisses, in welchem der gefesselte Petrus auf dem Boden schlafend ruht. Zwei geharnischte Wächter lehnen fich rechts und links an die Mauer an. Auch fie hat der Schlaf umfangen, so dass der im Lichtglanz strahlende Engel unbemerkt sein Rettungswerk vollbringen kann. Er beugt sich über den Apostel und rüttelt ihn aus dem tiefen Schlummer auf. Die glücklich vollbrachte Befreiung sehen wir auf der rechten Seite. Der Engel, ebenfalls im hellsten Strahlenlichte, so dass sein röthliches Gewand über dem Glanze beinahe die Localfarbe verliert, hält den Apostel an der Hand und führt ihn die Treppe herab, auf deren Stufen fich zwei schlasende Wächter gelagert haben. Auf der entgegengefetzten, linken Seite erscheint die Handlung noch weiter vorgerückt. Die Flucht des Gefangenen ist bemerkt worden. Ein Wächter, wie alle anderen in blinkendem Helme und Harnisch, eilt, die brennende Fackel in der Hand, die Stufen hinauf, weist mit der Rechten nach dem Kerker hin und weckt mit lauter Stimme die Schläfer. Der eine ist noch unfähig, sich dem Schlummer zu entwinden; der zweite fährt auf und blickt den Wecker ganz verblüfft und seiner Sinne erst halb mächtig an, der dritte Wächter endlich, von dem plötzlichen Fackellichte geblendet, birgt das Gesicht hinter dem vorgehaltenen Arme.

<sup>\*)</sup> Skizze in Florenz. Br. 512. Die Windsor (Ph. 13) gehört zu einer Kreidezeichnung eines Wächters in Auserstehung.



Hätten sich noch die Skizzen und Entwürfe zu dieser Freske erhalten — das in Florenz bewahrte Blatt ist nur eine schwächliche Umarbeitung des Gemäldes von späterer Hand - so würden sie gewiss ein anderes Aussehen besitzen, als die Studien zu früheren Werken. Längst ist der Silberstift aus der Reihe des Werkzeuges verschwunden, und auch die Feder wird nur zur ersten vorbereitenden Anlage des Bildes verwendet, genügt nicht mehr, mittels schraffirter Striche die Hebung und Rundung der Formen anzugeben. Wie der Silberstift durch den weichen Röthel in den Entwürfen von Einzelgestalten ersetzt wurde, so trat bei umfassenderen Skizzen der breite, in Sepia getauchte Pinsel ergänzend zur Feder hinzu. Es gliedert fich jetzt in Raffael's Phantasie nicht allein die ganze Composition nach größeren Maßen; auch an den einzelnen Gruppen und Gestalten werden nicht so sehr die Linien als die Flächen, welche durch Licht und Schatten ihre Form gewinnen, betont. Diese Weise hat Raffael, als er die Besreiung Petri entwarf, um so genauer festgehalten, als der Eindruck des Gemäldes wesentlich durch den Lichteffect bestimmt wird. Der Engel ist von einem so starken Lichtstrome umgeben, dass neben ihm die Gestalt Petri in Halbdunkel gehüllt erscheint. Der Glanz strahlt von den Rüstungen der schlafenden Wächter wieder; eine ähnliche Spiegelung ruft auf der linken Seite der Fackelschein hervor, mit welchem sich das bleiche Mondlicht mischt. Virtuosität der Holländer darf natürlich in diesem mit Frescosarben verfuchten Nachtstücke nicht gesucht werden. Immerhin beweisen die Lichteffecte eine große Gewandtheit und eine feine Beobachtungsgabe des Künftlers und zeigen das malerische Prinzip, welches in der Stanza d'Eliodoro überhaupt herrscht, am weitesten entwickelt.



Der Fortschritt Raffael's in den Bildern der zweiten Stanze beruht auf dem dramatischen Charakter und dem malerischen Tone der Schilderung. Unzweiselhaft hängt das eine mit dem anderen zusammen. Wie die Gegenstände der Darstellung in der Stanza della Segnatura nichts dazu beitragen, das Farbenelement im Künstler zur Entwickelung zu bringen: so drängte auf der anderen Seite die energische Leidenschaft, die sich in der Handlung ausspricht, im Saale Heliodor's zu kräftiger Anwendung coloristischer Mittel. Vorbereitet wurde der Umschwung bereits in dem letzten Gemälde der Stanza della Segnatura; zur vollen Reise aber gelangte der malerische Stils erst in den Fresken der zweiten Stanze. Einen besonders frischen Glanz zeigt er in der Messe

von Bolsena; doch überrascht auch die Heliodorfreske und auf dem Attilabilde die Papstgruppe durch die vollendet gelungene Lösung selbst schwieriger Farbenprobleme. Raffael nahm gegen früher gleich den Grundton tieser und wärmer. Die an sich schon krästige Natur der Farbe bringt er durch einen breiten energischen Austrag zur Geltung; er erweitert die Farbenscala, weis durch Contraste eben so gut zu wirken, wie durch leichte, mildernde Uebergänge; er kennt den Gebrauch der Halbtöne und versteht das Colorit seiner Bilder der Färbung der Dinge in der wirklichen Welt näher zu bringen, durch Entlehnung gefälliger Züge aus derselben, z. B. im Costüm, den künstlerischen Reiz sogar zu erhöhen. Die einzelnen Gestalten werden nicht allein in Linien und Umrissen, in Haltung und Bewegung, sondern ebenso sehr in der Farbe den größeren Gruppen eingeordnet, die Gruppen wieder auch durch die Farbenstimmung in geschlossenen Massen zusammengehalten.

Ift Raffael zu diesem Wechsel in den Zwecken und Mitteln der Kunst ganz selbständig auf dem Wege natürlicher Entwickelung gekommen, oder dankt er die Vermehrung seines malerischen Vermögens der Entlehnung von einer ihm bis dahin fremden Kunstweise? Die erstere Annahme trifft selbstverständlich bei einem Künstler von so unendlich reicher und umsassender Anlage wie Raffael war, zu; doch nur so weit, als Alles bei einem solchen Genius auf Selbstthätigkeit und eigenem Schaffen beruht. Dass aber dieser Umschwung gerade jetzt in den Jahren 1511—1514 eintrat, muß dennoch besonderen günstigen Einslüssen gutgeschrieben werden. Raffael's wunderbare Fähigkeit zu wachsen und ohne Schädigung des Kernes der eigenen Natur eine ossen Empfänglichkeit für fremde Eindrücke zu bewahren und das Brauchbare davon in sich aufzunehmen, kam wieder glänzend zur Geltung.

Unter diesen epochemachenden Eindrücken das Studium der Deckenbilder in der Sixtina zuerst und vorzugsweise zu nennen, liegt unmittelbar nahe. Sie wurden vollendet und der Bewunderung der Künstler offen gegeben, während Raffael in der zweiten Stanze arbeitete; von dem tief dringenden Einflusse Michelangelo's auf Raffael erzählen alte Ueberlieserungen. Ihnen zum Trotze und ungeachtet des dagegen sprechenden äußeren Scheines muß man behaupten, dass Michelangelo auf die Aenderung des Raffaelischen Stiles, welche an den Fresken im Heliodorzimmer wahrgenommen wird, nicht eingewirkt hat, bis zum Jahre 1514 überhaupt die Nachahmung Michelangelo's an keinem größeren Werke Raffael's nachgewiesen werden kann. Gerade in der Messe von Bolsena und den anderen Gemälden des zweiten Saales nähert sich Raffael am meisten dem Bildnismäßigen und verleiht dem Colorit eine besondere



Kraft und Tiefe des Tones. Nun ist Michelangelo's Stil dem Porträtartigen am meisten entgegengesetzt und ein stärkerer Nachdruck auf das Farbenelement seinen Grundsätzen völlig fremd. Der breite Auftrag, der namentlich an den Gewändern seiner großen Einzelgestalten beobachtet wird, muß bei Michelangelo aus seinem plastischen Formensinne abgeleitet werden und hat mit der Raffaelischen Lust, auch einmal dem Colorit eine hervorragende Rolle unter den Kunstmitteln zu schenken, nichts gemein. Für die Richtigkeit der Behauptung, dass die neue Wendung Raffael's nicht durch die stärkere Abhängigkeit von Michelangelo hervorgerusen sei, dürsen wir überdies noch einen classischen Zeugen ansühren.

Eine Concordanz aller Stellen bei Vasari, welche sich auf Raffael und sein Verhältniss zu Michelangelo beziehen, übersteigt menschliche Kräfte. Niemand vermag die zahllosen Widersprüche, in welche sich dieser Schriftsteller mit der heitersten Seelenruhe verwickelt, befriedigend zu lösen; wer aber Geduld und Glück besitzt, wird finden, dass in den meisten Fällen Vasari unter den vielen Irrthümern versteckt auch die Wahrheit aussagt und ein richtiges Urtheil fällt. So auch hier. Dadurch, dass er die Zeiten nicht auseinanderhält, oder um jeden Preis einen ursächlichen Zusammenhang herstellen will, oder endlich, dass er auf Werkstattgeschwätz zu viel gab, lieferte Vasari von den Beziehungen Raffael's zu Michelangelo ein falsches Zerrbild. Einmal aber hat er sie dennoch richtig erfast. Im Leben Raffael's, beinahe am Schlusse der Erzählung\*), wo er gleichsam den Entwickelungsgang des Künstlers überblickt, hebt er die Weisheit desselben hervor, der sich nicht von Michelangelo's Banden umstricken liefs, vielmehr seiner Natur getreu blieb und welcher nicht durch einen Wettkampf auf ungewohntem fremden Boden, fondern durch höchste Anspannung der ihm eigenen Vorzüge die Meisterschaft suchte und fand. Vasari rühmt die reiche Erfindungsgabe Raffael's, die Kunst der Anordnung und Gruppirung, das seine Maass in den Schilderungen, so dass niemals über ein Zuviel oder Zuwenig geklagt werden kann. Auch die Anmuth der Darstellung, um so bewunderungswürdiger, weil sie mit einer allumfassenden Phantasie verbunden ist, entlockt dem Biographen größtes Lob. Landschaften mit dem Ausblick in weite Fernen, gefällige Trachten, holde Kinder, schöne Frauen, kräftige Männer, stolze Soldaten, feurige Rosse beleben Rassael's Bilder. Er kann Alles malen, von Rüftungen bis zum Mondschein, vom Frauenkopsputz bis zu Gewittern. Insbesondere erregt die porträtmässige Wahrheit seiner



<sup>\*)</sup> IV. 373.

Gestalten Staunen und die Kunst des Colorits, durch welche die Figuren bald im Dunkel sich zu verlieren scheinen, bald kräftig und rund vom Hintergrunde sich abheben, Bewunderung. Kein Zweisel, dass Vasari bei dieser Beurtheilung die Thätigkeit Raffael's in den letzten Jahren Julius' II., seine Fresken in der Stanza d'Eliodoro vorzugsweise vor Augen hatte. Auf diese Zeit und auf diese Werke passt das Bild, welches Vasari von Raffael zeichnet, so vollkommen, als wäre es im Angesichte der letzteren entworsen worden.

Vasari verneint mit vollem Rechte den Einfluss Michelangelo's auf den Sieg des malerischen Stilese bei Raffael; ob andere Einwirkungen vorhanden waren, fagt er nicht, konnte er nicht fagen, da nichts fo rasch vergessen und verklungen war, als die wahren römischen Kunstzustände der Jahre 1508-1515. Vasari schrieb unter dem Eindrucke, dass in Rom Michelangelo's und Raffael's Schule ausschließlich herrschte, alles künstlerische Leben daselbst in dem eifersüchtigen Kampse derselben sich aufzehre. So war es in den letzten fünf Lebensjahren Raffael's und noch lange nachher. Bunter und mannigfaltiger dagegen wogte hier das künftlerische Treiben, als noch Julius II. auf dem Throne sass und Raffael erst im Ausstein begriffen war. Aus dem Vatican mussten die Maler, die vor Raffael und vielleicht anfangs neben ihm hier gemalt hatten, sich zurückziehen. Rom wurde aber deshalb noch nicht leer an selbständigen Künstlern. Während Raffael in der ersten Stanze malte, arbeiteten drei hervorragende Männer in der Villa des reichen Bankherrn Agostino Chigi, welche später den Namen Farnesina empfing: Baldassare Peruzzi, Bazzi oder Sodoma und Sebastiano Veneziano, nachmals von seinem Amte Sebastiano del Piombo genannt. Peruzzi und Sodoma zählen beide zur Sieneser Schule; doch haben sie, insbesondere der letztere, lombardische Einflüsse auf sich wirken lassen, wodurch ihre technischen Mittel erweitert wurden, ihr Colorit an Schmelz und Wärme, überhaupt ihre Gestalten an Liebreiz gewannen. Die Fresken dieser beiden Maler in der Farnesina kannte Raffael, als er an die Malerei in der zweiten Stanze schritt, und es mag diese Kenntniss nicht wenig zur Aenderung seines Stiles beigetragen haben.

Noch engere Beziehungen walteten zwischen Raffael und dem dritten Maler in der Farnesina, dem Sebastiano del Piombo. Er war mit Raffael ungesähr in gleichem Alter und hatte in Venedig mit Giorgione zusammen gearbeitet. Von Venedig holte ihn der reiche Kausherr und glänzende Kunstsreund Agostino Chigi 1511 und brachte ihn nach Rom\*),

<sup>\*)</sup> Vgl. die Vita Agostini Chigi, von im Archivio della società Romana di Fabio Chigi 1618—1630 geschrieben, storia patria. II. 61, 68.



um ihn hier in seiner Villa, der späteren Farnesina, zu beschäftigen. In diese Zeit fällt auch Raffael's merkwürdig nahes Verhältnis zu Sebastiano, das nächste, welches jener während seines römischen Aufenthaltes überhaupt einging. Den Glauben daran raubt uns nicht die feindselige Gefinnung, welche Sebastiano bereits nach wenigen Jahren gegen Raffael zur Schau trug, Giftigen Hass, und der Hass eines Künstlers birgt noch ein befonderes Gift in sich, hämischen Tadel, böswillige Verläumdung schleudert er gegen den letzteren und wird nicht einmal durch den Tod Raffael's verföhnt. Aber gerade die Hestigkeit des Grimmes führt zu dem Schlusse, dass nicht etwa anfängliche Gleichgiltigkeit und Kälte allmählich in Abneigung überging, fondern eine gewaltsame Entfremdung eintrat, eine ursprüngliche Freundschaft in die schroffste Feindschaft umschlug. Welche Umstände diesen Wechsel herbeigeführt haben, wissen wir nicht; fest steht nur die künstlerische Wechselwirkung, welche zwischen ihnen in den ersten Jahren Sebastiano's in Rom stattsand. Sebastiano's um diese Zeit gemalte Bilder gingen die längste Zeit auf Raffael's Namen, wie z. B. die sogenannte Fornarina oder Beatrice in der Tribuna und, wenn der Violinspieler im Palazzo Sciarra wirklich Raffael angehört und nicht Sebastiano, welche letztere Meinung durch das Datum 1518 wahrscheinlicher gemacht wird, so hat der Venezianer an Raffael einen überaus verständigen Anhänger gefunden. So eng wie der Violinspieler schliesst sich kein anderes Werk Raffael's an die Weise Sebastiano's an; doch offenbaren auch die Fresken in der zweiten Stanze und die gleichzeitigen Tafelbilder den Einflus des venezianischen Meisters. Nur darf man nicht an eine äußerliche Nachahmung, eine mechanische Nachfolge denken, fondern muss die durchsichtig klare, harmonische Natur Raffael's vor Augen behalten. Er eignete sich nur Wahlverwandtes an und prägte in seiner Phantasie jede fremde Form seiner Art entsprechend um.



Die beste Probe dasür liesern die beiden Madonnenbilder, welche Rassael in den letzten Jahren Julius' II. schuf, und in welchen er dem malerischen Stile zum ersten Male ganz frei und vollkommen huldigt. Sie bleiben trotzdem das innerste Eigenthum des Künstlers, offenbaren keinen einzigen Zug, welcher etwa als nichtrassaelisch bezeichnet werden könnte. Die Madonna di Foligno in der vaticanischen Galerie und die Madonna mit dem Fische in Madrid sind die beiden Werke der Taselmalerei, welche diesen Wendepunkt in Rassael's Kunst am deutlichsten zeigen.



Für einen Kämmerer Julius' II., den aus Foligno stammenden Sigismondo Conti, hatte Raffael ein Andachtsbild gemalt, welches auf dem Hochaltar der Kirche Araceli auf dem Capitol prangte, später (1565) nach Foligno in eine Nonnenkirche verpflanzt wurde und seitdem den Namen Madonna di Foligno\*) führt. Das spätere Schicksal theilt die Madonna di Foligno mit den meisten berühmten Taselbildern Raffael's in Italien. Sie wurde in den franzöfischen Revolutionskriegen nach Paris geschleppt, hier von Holz auf Leinwand übertragen, restaurirt und nach dem Friedensschlusse nach Italien zurückgebracht. Nur wenigen Werken Raffael's widmet Vasari eine so eingehende Beschreibung und ein so begeistertes Lob, wie der Madonna di Foligno. Wir möchten wünschen, dass der hohen Bedeutung des Gemäldes entsprechend auch die Entwickelungsgeschichte desselben vollständig vorgelegt werden könnte. Ein Stich Marcanton's, die Madonna in den Wolken, lässt vermuthen, dass Zeichnungen einzelner Theile des Bildes vorhanden waren; doch hat fich nichts von Skizzen und vorläufigen Entwürfen erhalten, obschon man mit aller Sicherheit behaupten kann, dass hier keine im Augenblick fertige Improvifation vorlag. Raffael erkannte fogar die Nothwendigkeit, auf der Tafel selbst noch Aenderungen vorzunehmen. Die Hand des heiligen Hieronymus war ursprünglich anders gezeichnet, als wir sie jetzt gewahren. Dieses entdeckte man bei der Uebertragung des Bildes von Holz auf Leinwand, bei welchem Vorgang der Grund der Bildtafel weggehobelt und die unterste Schichte der Malerei sichtbar wurde. zeigte sich, das Raffael die Umrisse mit dem Pinsel in brauner Farbe gezogen und die Rechte des heiligen Hieronymus zweimal gezeichnet hatte. Auch der Kopf des heiligen Franciscus deutet eine wiederholte Umarbeitung, ein langfames Reifen der Composition an.

Die Madonna di Foligno geht äußerlich in die Geleise der alten Devotionsbilder zurück. Der Stifter kniet anbetend vor der Madonna, diese erscheint nicht als selige Mutter, sondern als einflußreiche Mittlerin bei Gott. Zu diesem dogmatischen Elemente gesellt sich noch ein anderer, die künstlerische Wirkung bedrohender Zug. Es muste auch der Anlass, welcher den Stifter zum Danke oder zur Bitte an die Madonna gestimmt, angedeutet werden. Und in der That sehen wir auch auf unserem Bilde im Hintergrunde der Landschaft ein Meteor oder eine Bombe durch die Lust schwirren und die Flugbahn durch einen Regenbogen bezeichnet. Den Eindruck des Werkes bestimmen aber dennoch nicht diese fremdartigen Beziehungen, sondern die Kunst



<sup>\*)</sup> Stich von Desnoyers.

Raffael's, welche auch in das Andachtsbild Wohllaut, Schönheit und Kraft des Ausdruckes brachte.

Die Madonna thront auf Wolken, inmitten einer goldigen Rundung, einer fogenannten Glorie, von einem köstlichen Engelsreigen umgeben. Mit der Linken umfasst sie unter der Schulter das Christkind, welches mit einem Beine auf der Wolke, mit dem anderen gekrümmten auf dem Schenkel der Mutter auffusst und wie im Spiele unter das Kopftuch der Madonna fich bergen möchte. Es hat noch ganz feine fröhliche, harmlos unschuldige Kindernatur bewahrt, wie auch die Madonna fast ausschließlich mit ihrem Knaben sich beschäftigt und nur durch die Richtung des Blickes den Zusammenhang mit der unteren Gruppe herstellt. besteht aus dem Donator und den Schutzheiligen, welche, symmetrisch geordnet, alle in inbrünstiger Andacht und Verehrung versunken sind. Ueberaus sein erscheinen das empfindungsreiche Leben der einzelnen Personen und die seierliche ernste Würde des Vorganges abgewogen; es wird der Natur des Gegenstandes nicht die geringste Gewalt angethan und dennoch die ganze Fülle künstlerischer Kraft hineingetragen. Auf der linken Seite kniet zunächst im Vordergrunde, den Kopf nach oben gerichtet, der heilige Franciscus, eine Gestalt, von der Rumohr versichert, dass Correggio von ihr hätte angeregt werden können. Er hält in der Linken ein kleines Kreuz, die rechte Hand öffnet er, als wäre er zum Empfange des göttlichen Bildes bereit. Hinter ihm steht, in das Thierfell gehüllt, mit wildzerzaustem Haare, brennenden Auges der Täuser; er blickt aus dem Bilde heraus und weist mit erhobenem Arme auf die Madonna. Gehaltener, maassvoller bewegen sich die Gestalten der Gegenseite. Fromm andächtig blickt der greise Hieronymus nach oben und fleht den Segen auf seinen Schützling, den päpstlichen Kämmerer, herab, auf dessen Haupt er seine Hand empsehlend gelegt hat und der neben ihm mit gefalteten Händen betend kniet. Zwischen beiden Gruppen, gerade in der Mitte des Bildes steht ein nackter Engelknabe, die Widmungstafel vor sich mit beiden Händen haltend, keine blosse Füllfigur, sondern in noch höherem Maasse, als dieses die Engel am Fusse des Marienthrones auf venezianischen Bildern oder auch bei Fra Bartolommeo thun, bestimmt, die Gefühls- und Farbenstimmung zu überleiten und zu vermitteln. Ohne diesen prächtigen Engelsjungen, der so ehrlich neugierig nach oben blickt, dabei aber sich nicht von seinem Platze rührt und sein Amt treu vollführt, würde zunächst eine arge Lücke in der Composition bemerkbar werden: es möchten aber noch weiter die geschilderten Empfindungen sich auf schroffer Höhe bewegen und das Gemüth des Beschauers bedrücken, während sie so gelöst und wie sanst

austönend erscheinen. Endlich aber hätte durch den Ausfall der Engelsfigur die Farbenharmonie eine schwere Schädigung ersahren. Wie in der oberen Hälfte des Gemäldes die Masse des hellen Scheines durch das blaue Gewand der Madonna wirksam gebrochen wird, so muss unten zwischen dem dominirenden Roth in der Gruppe rechts und den graubraunen Tönen, welche auf der entgegengesetzten Seite herrschen, eine Vermittlung getroffen werden. Sie wird durch die warme Carnation des Engels erreicht und auf diese Weise die reichste Gesammtwirkung erzielt. In packender Gewalt, voll lebendiger Porträtwahrheit und in der tiesen Kraft und dem seinen Schmelz der Farbentöne überragt die Madonna di Foligno weitaus alle früheren Taselbilder Rassael's. Wie kalt und erkünstelt und des unmittelbaren Lebens baar erscheint dagegen die Grablegung, welchen Fortschritt weißt namentlich die Farbengebung seitdem aus.

Den malerischen Standpunkt hält Raffael auch in dem anderen nahezu gleichzeitigen Gnadenbilde, in der Madonna mit dem Fische\*), Sie war bestimmt, den Dank für eine glückliche Augenheilung auszusprechen — so wird wenigstens die Gegenwart des jungen Tobias mit dem Fische auf dem Bilde ausgelegt - und wanderte aus dem Besitze der Dominicanerkirche in Neapel in jenen eines spanischen Vicekönigs, dann (1644) nach Madrid.\*\*) Die Anordnung des Gemäldes schliesst sich noch enger dem Herkommen an als in der Madonna di Foligno. Die Madonna sitzt auf dem Throne, nur um wenige Stufen über den heiligen Hieronymus und den Erzengel Raphael mit dem jungen Tobias erhöht, die sich zu beiden Seiten des Thrones aufgestellt haben. Das Christkind, halb aufgerichtet, von der Madonna gestützt, hat die Linke auf die Blätter des Buches fallen lassen, welches Hieronymus aufgeschlagen hält und streckt die Rechte segnend dem jungen Tobias Nur zaghaft und schüchtern, unwillkürlich in die Kniee finkend, nähert sich derselbe dem Christkind. Sein Führer, der Engel Raphael, muss ihn umfassen und an der Hand leiten, um ihm Muth zu geben. Der Engel begnügt fich nicht mit der mechanischen Führung. Er hat fein Antlitz zum Chriftkind erhoben und fleht, voll Zärtlichkeit für seinen Schützling, voll frommer Zuversicht zu dem Gottessohne, diesen um Gnade an. Mit Recht wurde die wunderbare Innigkeit des Ausdruckes in dieser Gruppe als unerreichbar für jeden anderen Maler, ja selbst von Raffael niemals wieder erreicht, gepriesen, außerdem aber

<sup>\*\*)</sup> Reumont in der Augsb. Allg. Zeitung. 1856. No. 92.



<sup>\*)</sup> Stich von Desnoyers. Modellact in Röthel in Florenz. Br. 485.



Fig. 69. Die Madonna mit dem Fische. Tafelbild. Museum del Prado in Mailand.

auch die vollendete Harmonie der Farben gerühmt. Wie in der Madonna di Foligno, fo hat auch hier Raffael den Pinfel breit geführt, einen



Fig. 70. Die heil. Cacilia. Stich von Marcanton nach einem früheren Entwurfe.

warmen markigen Ton festgehalten. Dem rothen Gewand des Hieronymus, das sich durch besondere Leuchtkraft auszeichnet, steht das dunkelgelbe Kleid des Tobias gegenüber. Wie das Roth an Hieronymus durch

die gelbbraune Farbe des zu seinen Füssen liegenden Löwen ergänzt wird, so besitzt auch der gelbe Rock des Tobias in dem röthlichen Kleide



Fig. 71. Die heil. Căcilia. Tafelbild. Pinacoteca in Bologna.

des Engels einen zusagenden Nachbarton. Temperirt wird die Farbengluth durch den blauen Mantel der Madonna, der wieder durch die warme Carnation des Christuskindes gehoben wird. Auch der dumpfgrüne Anm. 4.

Springer, Raffael und Michelangelo. I.

Vorhang im Hintergrunde endlich trägt viel dazu bei, die vorderen Figuren in hellem Lichte erscheinen zu lassen. Auf den Accord der drei Grundfarben, so möchte man sagen, hat Rassael die Madonna mit dem Fische gestimmt.

Aehnlich verfuhr er, als ihm der Cardinal di Santi Quattro, Lorenzo Pucci, 1513 den Auftrag gab, für die Kirche S. Giovanni in Monte bei Bologna ein Altarbild zu malen. Das Werk, der Hauptschatz der Bologneser Pinacoteca, zeigt die heilige Cäcilia, von vier Heiligen umgeben.\*) Nach einem früheren Entwurfe hat Marcanton die Scene gestochen. \*\*) (Fig. 70.) Die allgemeine Anordnung hat, wie wir daraus ersehen, Raffael schon frühzeitig festgestellt, in der Wendung der Köpfe, im Charakter und im Ausdruck dagegen, als er das Gemälde ausführte, noch große und überaus glückliche Aenderungen beschlossen. Die jugendlich schöne, christliche Schutzgöttin der Musik hat ihr Spiel in Gegenwart der Freunde vollendet. Da tönt der Wiederhall vom Himmel herab. Sechs Engel, auf dem Wolkenrande sitzend, haben die Melodie aufgegriffen und als Gefang weitergeführt. Die Wirkung dieser himmlischen Musik schildert Raffael's Bild. (Fig. 71.)

Unter dem Eindruck der Engelstöne verstummen die Heiligen auf Erden. Cäcilia hält die Orgel nur mechanisch in den Händen und horcht verzückt, Kopf und Augen nach oben gerichtet, auf den Gesang. Ganz anders empfindet der Apostel Paulus links von ihr den Eindruck. stützt die Rechte auf die linke Hand, welche den Schwertgriff gesasst hält, hat das Kinn in die rechte Hand gelegt, den Kopf geneigt und ist in tiefstes Nachfinnen verfunken. Cäcilia und Paulus erscheinen beide der wirklichen Welt entrückt, die eine in der Empfindung emporschwebend, der andere ganz in sich vertieft. In anmuthigem Contraste zu beiden Gestalten drückt die heilige Magdalena mit der Salbbüchse in der Hand zur Rechten Cäcilia's die offene Genussfreude aus. Sie blickt mit ihren großen dunklen Augen ruhig aus dem Bilde heraus; eine einfach mächtige Schönheit, welche sich nicht aus dem Gleichmaass der Empfindungen bringen läst. In zweiter Linie, so dass nur die Köpfe hervorragend wirken, stehen die Heiligen Johannes der Evangelist und Sie wenden abweichend vom ersten Entwurfe Augustinus (Petronius?). einander die Gesichter zu und sprechen in ihren Mienen die Theilnahme und innere Ergriffenheit aus. Bewunderungswürdig wie die Vollständigkeit der Empfindungsscala ist auch die feine Gliederung der Stimmungen.

<sup>\*)</sup> Stich von Kohlschein.

<sup>|</sup> besitz in Paris (Br. 400) scheint nach

Contraste bilden die beiden äusseren wie die beiden inneren Figuren, Paulus und Magdalena sowohl wie Johannes und Augustinus; Contraste zu einander bilden serner die beiden Figuren auf jeder Seite, Paulus und Johannes, und dann wieder Augustinus und Magdalena; wozu dann noch wieder Kreuzungen treten: einerseits die älteren Paulus und Augustinus, andererseits die jugendlichen Magdalena und Johannes.

Gehoben wird diese Vertheilung der Charaktere und gut abgewogene Gliederung des Ausdruckes noch durch die harmonische Farbengruppirung. Zwar sind durch Reinigen, Putzen und sogenanntes Restauriren die Mitteltöne, die seineren Uebergänge und der zarte Schmelz des Colorits verloren gegangen, doch erkennt man noch deutlich das von Raffael sestgehaltene Farbensystem. Den stärksten und intensivsten Ton giebt die gelbe mit Gold gestickte Tunica der Cäcilia; in Paulus dominirt das Roth des Mantels, durch das grüne Untergewand gehoben; Magdalena's Kleid zeigt eine blauviolette Färbung. Die Milderung und Vermittelung der Grundsarben wird durch die beiden Heiligen im Hintergrunde bewirkt, die also in Bezug auf das Colorit dieselbe Bedeutung besitzen, wie hinsichtlich des Ausdruckes und der Stimmung.



Das Bild der heiligen Cäcilia hat den Künstler in die Welt der Träume und Visionen, in eine ihm bisher unbekannte Welt gesührt. So realistisch auch das Beiwerk verkörpert erscheint, wie z. B. das von der Hand Giovanni's da Udine gemalte Musikgeräthe zu Füssen der Cäcilia, fo viel Leben und Kraft auch den einzelnen Gestalten innewohnt: immer bleibt der Gefammteindruck ein mystisch-symbolischer. gesteigert kirchliches Wesen offenbaren auch die gleichzeitig von Raffael geschaffenen Madonnen: die Madonna di Foligno und jene mit dem In Votivbildern erhalten naturgemäß erhöhte Empfindungen einen weiteren Raum, kann auf der anderen Seite eine an das Ceremonielle anstreifende symmetrische Anordnung nicht umgangen werden. Man darf nicht fagen, dass Raffael nur auf fremden Anstoss hin, äußerlich fügsam solche Scenen darstellte. Gerade das neue Element reizte seine Phantasie und lockte ihn zu höchster Anspannung seiner Kräfte. Auch entdeckte er in jedem Motive Züge, die seiner Natur entsprachen und ihn geradezu heimathlich anwehten. Aber er verdammte seine frühere Richtung nicht. Während er an den dramatisch bewegten Fresken in der Stanze Heliodor's arbeitete, ergreifende Visionen verkörperte, erhabene Gnadenbilder malte, übermannte ihn die Sehnsucht nach den alten einfachen Gegenständen

der Darstellung, die nichts als Wohllaut und Wonne athmen, den Künstler beseligen und die Beschauer entzücken, die wenig zu sagen scheinen und doch das Tiesste bedeuten — er schuf die Madonna della Sedia.\*)

Ein halbes Hundert Kupferstecher und mehr haben ihre Kunst an der Madonna della Sedia versucht, die Photographie Tausende von Nachbildungen verbreitet. Kein Bild Raffael's ist so beliebt in weiten Kreisen, kein Werk der neueren Kunst so gut bekannt. Die in der Liller Sammlung aufbewahrten Entwürfe zur Madonna della Sedia (Br. 89) verrathen den gleichzeitigen Ursprung derselben mit der Madonna aus dem Hause Alba. Aber auch verwandt im Charakter dürfen sie bezeichnet werden. beiden klingen florentiner Eindrücke aus. Auch die Madonna della Sedia drückt das innigste Zusammenleben von Mutter und Kind aus, preist die Freude und Seligkeit der jungen Mutter, wie es so viele florentiner Madonnen thaten. Nur ist die Madonna della Sedia aus den florentiner Formen in römische übertragen, und an die Stelle der zarten hellen Schönfarbigkeit der breite malerische Auftrag getreten. Die Madonna fitzt in einem Stuhle (sedia oder seggiola) und hält mit beiden Armen ihr Kind umfast, das sich eng an sie presst, sein Köpfchen an ihre Wangen zärtlich schmiegt. Beide blicken aus dem Bilde heraus, die Mutter still beglückt, das Kind froh, im weichen Mutterschoosse geborgen Anm. 5. zu sein. An diese innig verschränkte Gruppe schliesst sich noch rechts der kleine Johannesknabe mit dem Rohrkreuze an. Er hat die Hände gefaltet und blickt zu dem Genossen liebevoll andächtig empor.

Die hohe Vollendung des Bildes wird durch nichts so anschaulich gemacht, wie durch die Sage, welche aus dem Kunstwerke entstanden ist. Raffael, so wird (seit dem vorigen Jahrhundert?) erzählt, sah eines Tages im vaticanischen Hose eine Bäuerin mit ihrem Kinde in den Armen sitzen. Entzückt von der wunderbaren Schönheit des Weibes griff er nach dem ersten besten flachen Gegenstande, der sich ihm darbot, um Stellung und Züge der Gruppe zu verewigen. Das war zufällig der Boden einer Tonne, und so kam unwillkürlich die Rundsorm heraus, in welcher die Madonna della Sedia sich zeigt.

Die Einordnung aller Gestalten in den Rahmen eines Kreises erschien so ungesucht, die Führung der Umrisse in leisen Krümmungen so wenig gezwungen, dass man an eine berechnete Absicht nicht glauben mochte. Nur der Zufall, meinte man, zeige so glückliche Inspirationen. Aus den Entwürsen lernen wir das Werden und Wachsen auch dieser Composition

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>\*)</sup> Stiche von E. Mandel, E. Schaeffer und (im Tone besonders gut getroffen) von J. Burger.

kennen. Was uns als die Frucht einer augenblicklichen Stimmung, hervorgerufen und begünstigt durch einen glücklichen Anblick, erscheint, ist in Wahrheit eine allmählich gereifte Schöpfung der Phantasie, bei welcher auch weise Erwägungen mitwirkten. Leugnen läst sich aber nicht, dass Raffael selbst zu der ersteren Meinung durch die Fülle des naiven unmittelbaren Lebens verlockt, welche er über die ganze Gruppe ausbreitet. Die Madonna ist in der That in Zügen, Ausdruck und Körperbau eine echte Römerin; auch ihre Tracht, das gestreifte Kopstuch, serner das in das gefranste Brusttuch eingewebte Muster, die Art, wie jenes getragen, dieses um die Schultern gewunden wird, zeigt das Weib aus dem Volke. Der Wirklichkeit abgelauscht und mit köstlicher Wahrheit wiedergegeben erscheint auch die Haltung des Christkindes, so namentlich das spielende Zurückbiegen der Zehen des rechten Fusses. Die technische Ausführung könnte gleichfalls auf den ersten Blick zu dem Glauben einer raschen Improvisation verleiten. Rassael hat die Farbe leicht ausgetragen, die einzelnen Töne einfach ohne weitere Verbindung neben einander gesetzt, oft nur mit einigen wenigen Pinselstrichen die Formen angedeutet. Dennoch möchte einen argen Irrthum begehen, wer daraus auf eine flüchtige Arbeit schließen würde. Die geniale Sicherheit des vollendeten Künstlers liess die kurze Arbeit ganze Arbeit werden. Seine Thätigkeit als Frescomaler hatte ihn gelehrt, fich nicht allzusehr auf die Wirkungen des Vertreibens der Farben und des wiederholten Uebergehens der einzelnen Stellen zu verlassen, sondern die Töne von allem Anfange an fest und bleibend zu bilden. Dieselbe Thätigkeit, verbunden mit dem freudigen Eingehen auf den malerischen Stil, hatte ihm den breiten Auftrag, das kräftige Schattiren, die modellirende Färbung nahe gebracht. Gewinn des römischen Lebens setzte er ein, um das liebgewordene florentiner Traumbild der Madonna, welche still selig das Mutterglück genießt, noch einmal zu verkörpern, durch die Anwendung großartiger Kunstmittel zu verklären.



Es ist das letzte Mal, das Raffael in seinen Schöpfungen auf die eigene künstlerische Vergangenheit zurückkommt, gleichsam einen Rückblick sich gönnt. Seitdem taucht keine Erinnerung an die slorentiner Zeiten in seinen Bildern auf, bewegt er sich ausschließlich in den Geleisen, welche erst in Rom gelegt wurden. Beinahe gleichzeitig mit dieser Wendung trat auch ein Wechsel in seinem äußeren Leben ein. Papst Julius II. starb am 20. Februar 1513.

Mit Fug und Recht darf seine Regierung als der wichtigste Mark-

stein in der Geschichte Raffael's wie auch Michelangelo's bezeichnet werden. Julius II. brachte beide Männer in die Höhe; durch die von ihm aufgetragenen Werke gelangten sie erst zu voller Kraft und zur Erkenntnis ihrer Natur und ihrer Stärke. Man vergleiche Michelangelo's Arbeiten während feines ersten Aufenthaltes in Rom (1496—1501) mit den Werken, welche er unter der Regierung Julius' II. schus. Gewiss zeigen auch die Sculpturen der älteren Periode die künstlerische Meisterschaft des Mannes; aber den wahren Michelangelo, wie er in der Erinnerung der Nachwelt lebt, führen uns doch erst die Fresken in der Sixtinischen Kapelle vor das Auge. Und vollends, was haben nicht die unter Julius II. verlebten römischen Jahre aus Raffael gemacht! Ihm war es nicht allein vergönnt, den schönsten historischen Träumen der Menschheit ein Denkmal zu setzen und Gedanken künstlerisch zu verherrlichen, die schon durch ihren Inhalt die Phantasie auf das Höchste spannen und dem Maler begeisterte Lust zu schaffen einflössen; er durfte auch alle Anlagen gleichmäßig ausbilden ohne Gefahr der Einseitigkeit, ohne die Sorge der Uebertreibung. Das dankte er zunächst seiner Natur, dann aber auch den ihm gestellten Aufgaben, die allumsassend waren, nach allen Richtungen hin anregend wirkten. Und so ist denn auch in der Vertreibung Heliodor's oder in der Madonna della Sedia nicht das eine oder das andere, was besonders vollendet erscheint und reizt und sesselle. Es beruht vielmehr der Eindruck auf dem harmonischen Zusammenklange aller Kunstmittel.

Soweit sind Raffael und Michelangelo unter dem Pontificate Julius' II gekommen. Die nachsolgende Zeit wird uns die Entsaltung einer vielleicht noch glänzenderen und reicheren Thätigkeit zeigen; die überraschende Größe der römischen Kunst unter Julius II. besitzt sie nicht. Die Jahre 1508 bis 1513, in welchen Bramante am S. Peter baute, Michelangelo die Deckengemälde in der Sixtinischen Kapelle schuf und Raffael die zwei ersten Stanzen malte, sind und bleiben das Heldenalter unserer Kunst.



## ANMERKUNGEN UND BELEGE.

## Allgemeine Quellen.

Die älteste zusammenhängende biographische Notiz I. MICHELANGELO. über Michelangelo gab Paolo Giovio, der berühmte Verfasser der Elogien, dessen Anregungen wir auch Vasari's Künstlerbiographien verdanken. der Eroberung Roms 1527 zog er sich auf die Insel Ischia zurück und begann hier einen »dialogus de viris litteris illustribus« zu schreiben. blieb Fragment. Ihm sind kurzgefaste Lebensbeschreibungen Lionardo Vinci's, Michelangelo's und Raffael's angehängt. Tiraboschi hat in seiner Storia della lett. ital. (ed. Modena 1781. tom. IX. App. p. 291) fowohl das Dialogfragment, wie die drei Künstlerbiographien herausgegeben. Der Dialog und die Biographien müffen nicht nothwendig in die gleiche Zeit fallen, jedenfalls find die letzteren aber früher als Vasari's Werk verfasst. wir in ihnen die Proben zu betrachten, deren Ungenügen den Anlass zu dem Buche Vafari's (vgl. Vafari's Selbstbiographie in feinen Vite ed. Sanfoni VII. 681) Den Beweis für die frühere Entstehung der Skizzen Giovio's liefert fein Schweigen über das jüngste Gericht und den Bau von St. Peter im Leben Michelangelo's, Arbeiten, die er gewifs erwähnt hätte, wären fie schon, als er die drei Biographien schrieb, im Angriff gewesen. Von Flüchtigkeiten und Irrthümern ist Giovio nicht frei zu sprechen; doch verdienen seine Aufzeichnungen eine besondere Beachtung, weil sie zeigen, wie sich in den höchstgebildeten Geistern Italiens vor der Mitte des 16. Jahrhunderts die künstlerische Thätigkeit Michelangelo's (und Raffael's) wiederspiegelte. beiden Biographien find am Schluffe der Angabe der allgemeinen Quellen abgedruckt. Auf Giovio folgte Giorgio Vafari, welcher 1550 die »Vite degli architettori, pittori e scultori (ed. Torrentino) herausgab. Michelangelo's Biographie bildet den Schluss des Werkes (II. p. 947-991). Bereits nach drei Jahren wurde Vafari von Ascanio Condivi, einem Schüler Michelangelo's, über dessen nähere Lebensverhältnisse wir wenig wissen, Condivi hatte feit längerer Zeit Nachrichten über das Leben und die Werke feines Meisters, zum Theil aus dessen eigenem Munde gesammelt, und da er sah, dass »Einige (d. h. wohl Vasari) über den seltenen Mann geschrieben haben, ohne ihn so genau zu kennen wie er und von ihm Dinge gefagt haben, die nie geschehen sind und wichtige andererseits übergangen«, so beeilte er die Ausgabe seiner Biographie, welche 1553 unter dem Titel:

Vita di Michel Angelo Buonarroti raccolta per Ascanio Condivi da la Ripa Transone erschien. [Unter den späteren Ausgaben Condivi's wird die Pisaner vom J. 1746, wiederabgedruckt 1823, wegen der Anmerkungen Gori's und Mariette's am meisten geschätzt.] Condivi berichtigte in vielen Punkten Vafari und schilderte die Jugendgeschichte Michelangelo's ausführlicher als sein Vorgänger; dass er an den ihm überlieserten Nachrichten keine Kritik übte, Michelangelo's nicht immer ganz sicheren Erinnerungen unbedingt glaubte, belastet ihn nicht als Schuld. Als Vasari 1568 seine Vite vielfach verbeffert und erweitert zum zweiten Male herausgab (ed. Giunta), nahm er, wenn auch mit schlecht verhehltem Grolle Condivi's Ergänzungen in ausgedehntem Maasse auf. Für die letzten Lebensjahre Michelangelo's ist Vafari's zweite Ausgabe wieder eine felbständige Quelle. Der Autor verkehrte und verhandelte in dieser Zeit viel mit seinem Meister und zeigt sich im Wesentlichen gut unterrichtet. Nur drängt er zu sehr die eigene Persönlichkeit in den Vordergrund und erscheint gegen andere Mitarbeiter und Schüler Michelangelo's häufig ungerecht. Hier wird Vafari nach der neuesten Octavausgabe, Florenz, Sanfoni 1878—1882, in acht Bänden citirt. Michelangelo's Leben befindet fich im 7. Bande p. 135-316. Condivi und Vafari bildeten bis in unser Jahrhundert die ausschliessliche Quelle für Michelangelo's Die ersten wichtigsten Ergänzungen brachte Bottari's Raccolta di lettere sulla pittura etc. Rom 1754 ff. [neuere Ausgabe mit Ticozzi's Zusätzen in 8 Bänden, Mailand 1822], sodann der zweite und dritte Band des Carteggio, durch welches Werk der leider viel zu früh verstorbene Johannes Gaye die kunsthistorischen Studien in neue und streng wissenschaftliche Bahnen gelenkt hat. Für die Schilderung der florentiner Thätigkeit Michelangelo's dienen die in Gaye's Carteggio (2. u. 3. Bd.) aus den florentiner Archiven mitgetheilten Urkunden noch immer als wichtigste Grundlage. dem größten Schatze, den Familienpapieren in der Casa Buonarroti wusste man wohl schon lange, doch blieb er bis in die jüngste Zeit unbehoben. Einzelne Briefschaften waren in den Besitz des britischen Museums gerathen und auf diesem Wege zur öffentlichen Kenntnis gekommen. Guasti theilte in der Vorrede und den Anmerkungen zu den »Rime di Michelangelo« 1863 mehrere Briefe und Urkunden mit; auch die »Carte michelangelesche inedite«, welche Daelli in Mailand 1865 herausgab (46 facsimilirte Blätter), gehen theilweise auf Abschriften aus dem buonarrotischen Die meisten und wichtigsten Briefe blieben aber ver-Hausarchive zurück. borgen, bis Gaetano Milanesi 1875 sämmtliche in der Casa Buonarroti (und im Britischen Museum) bewahrten Briefe Michelangelo's, 495 an der Zahl, leider die falsche Datirung vieler. Londoner Briefe nicht immer verbeffernd, publicirte. Milanesi's Lettere di Michelangelo Buonarroti publicati coi ricordi ed i contratti artiflici find fortan der Ausgangspunkt für jede Biographie Michelangelo's. An ihrer Hand können wir Michelangelo's Leben

von seiner Jugend bis in sein höchstes Alter verfolgen; wir lernen ihn im Verkehr mit seiner Familie und mit seinen Freunden und Gönnern kennen, und gewinnen den deutlichsten Einblick in sein persönliches Wesen. Ricordi, kurze tagebuchartige Aufzeichnungen führen uns in den intimen Haushalt des Künstlers ein; die Contracte enthüllen uns die Bedingungen, unter denen die Mehrzahl feiner Werke entstanden find. Das Familienarchiv in der Cafa Buonarroti bewahrt aber außer den von Michelangelo geschriebenen Briefen eine staunenswerth große Zahl der an ihn gerichteten. C. Heath Wilson schätzt (Academy 20. April 1878) ihre Summe weit über ein halbes Von einigen find in verschiedenen Zeiten Abschriften gemacht, und darnach der Druck beforgt worden; mehrere find auch in dem Werke C. Pini's: La scrittura di artisti italiani mit Hilfe der Photographie facsimilirt, eine reiche Auswahl derselben bietet Gotti's Vita di Michelangelo, 2 Bde. Florenz 1875. Gotti verlieh dadurch seinem Buche eine hervorragende Bedeutung. Eine Gesammtausgabe, von Milaness seit Jahren vorbereitet, wird in naher Zeit erwartet.

Für das Studium der Werke Michelangelo's besitzen wir nur wenige wissenschaftliche Hilfsmittel. Eine einzige Sammlung von Handzeichnungen Michelangelo's ist bis jetzt allein kritisch bearbeitet worden, diese allerdings in musterhafter Weise: die Sammlung der Oxforder Universität, von welcher J. C. Robinson einen kritischen Katalog herausgegeben hat: A critical account of the drawings by Michelangelo and Raffaello in the University Galleries. Der »Catalogo delle opere d'arte 1870. e dei disegni di Michelangelo Buonarroti«, dem Buche Gotti's Bd. II. p. 163 angehängt, steht auf der Höhe der Vignetten, welche das Werk verunstalten. Von den Stichen nach Michelangelo hat P. Heinecken in seinen »Nachrichten von Künstlern und Kunstsachen« Leipzig 1768 zuerst ein Verzeichniss angefertigt. Dasselbe ist natürlich ganz veraltet. Der Catalog der Stiche in Pafferini's Bibliografia di Michelangelo Buonarroti e gli incisori delle sue opere, Florenz 1875 entbehrt der Vollständigkeit und der wissenschaftlichen Anlage.

2. RAFFAEL. Auch für Raffael ist die kurze Biographie P. Giovio's die älteste Quelle. An ihn reiht sich Vasari, welcher die in der ed. Torrentino II. p. 635—673 abgedruckte Vita in der ed. Giunta noch namhast erweiterte. In der Ausgabe Sansoni hat Raffael's Biographie im 4. Bande p. 315—386 Platz gefunden. Da Raffael mit seiner Familie nur einen sehr lockeren Verkehr unterhielt, in Rom mit seinen Freunden zusammenlebte, so ist auch die Zahl der von ihm erhaltenen Briese eine äusserst geringe. Wir kennen nur einen Bries an Domenico Alsani (in Lille bewahrt), zwei Briese an seinen Oheim Ciarla (Original verschollen), einen Bries an Franc. Francia



Digitized by Google

und den bekannten Brief an den Grafen Castiglione. Auch von diefen beiden letzteren sind die Urschriften verloren gegangen. Mit Recht durfte noch Rumohr behaupten, dass seit Vasari für die Geschichte Rassael's nichts Umfassendes und Erschöpfendes geleistet worden. Die Vita inedita di Raffaello, welche Angelo Comolli in Rom 1790 und mit Anmerkungen vermehrt 1791 herausgegeben, ist, wie im Repertorium der Kunstwissenschaft V. 357. ff. bewiesen wurde, eine plumpe Fälschung aus der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts. Einzelne Ergänzungen und Berichtigungen gaben Bottari und della Valle in ihren Ausgaben Vasari's (Rom 1759 und Siena 1791). L. Pungileoni's Elogio storico di Giovanni Santi Pittore und Elogio storico di Raffaello da Urbino 1822 und 1829 verbreiteten helleres Licht über Raffael's Jugend, C. Fea's Notizie intorno Raffaello Sanzio 1822 brachten zu dem Leben Raffael's in Rom neue Züge bei. Eine wesentliche Bereicherung des Quellenmaterials boten erst G. Campori's Notizie inedite di Raffaello da Urbino, Modena 1863 [Separatabdruck aus den Atti e Memorie della deputazione di storia patria per le provincie Modenesi e Parmensi; übersetzt in der Gazette des beaux arts XIV. p. 347. ff.]. Nicht die Kargheit der Nachrichten allein über Raffael's äußeres Leben hat bewirkt, dass alle neueren biographischen Arbeiten überwiegend auf die Schilderung seiner Werke sich einschränken. Seit jeher haben diese den größeren Reiz geübt. Dass sich z. B. eine stetige Tradition von Rassael erhalten hat, danken wir in erster Linie den alten Kupferstechern und Kupferstichfammlern, welche nie aufhörten, seine Schöpfungen zu reproduciren und ihr Verständniss von Geschlecht zu Geschlecht zu vererben. Auch Rumohr giebt im 3. Bande feiner italienischen Forschungen wesentlich nur eine zwar oft ansechtbare, aber stets seinsinnigé Kritik der Rassaelischen Gemälde. ebenso ruht die größere Bedeutung von Passavant's Raffael von Urbino [Deutsche Ausgabe in 3 Bänden 1839-1858, französische Ausgabe, nach welcher gewöhnlich citirt wird, 1860 mehr in dem »Catalogue chronologique« als in dem historisch-biographischen Theile, obgleich auch der erstere vielfach antiquirt ist, die chronologische Anordnung der Bilder häufig auf Irrthümern beruht, der Catalog der Handzeichnungen der Vollständigkeit und oft auch der Kritik ermangelt. Das Ideal eines Raffaelcataloges wurde durch C. Ruland in seinem, mit staunenswerthem Fleisse und seinstein Sachverständnis geschaffenen Werke verwirklicht: The works of Raphael Santi da Urbino as represented in the Raphael collection in the royal library at Windfor Castle. 1876. Die lange Zeit stockende Raffaelliteratur ist feit 1878 in eine bemerkenswerthe frische Außer zahlreichen kleineren Specialarbeiten, welche Strömung gerathen. theils mittelbar, theils unmittelbar die Kunde von Raffael förderten (von Kahl, Thode, Hettner, R. Förster, Pulszky u. a.), sind namentlich drei umfassendere Werke erschienen. Das Buch von Lermolieff (Morelli) über »die Werke

Italienischer Meister in deutschen Galerien« (1880) beschäftigt sich eingehend mit Raffael's Jugendentwickelung. Die Ansichten des hervorragenden Kunstkenners tragen natürlich ein fubjectives Gepräge, find das Refultat feinfinniger Beobachtung, die fich nicht immer anderen mittheilen läßt. Jedenfalls bleibt Lermolieff das Verdienst, die Forschung lebendig angeregt, das Raffaelstudium theilweise in neue Bahnen gelenkt zu haben. Das große biographische Werk von Eugéne Müntz: Raffael, sa vie, son oeuvre et son temps (1881) offenbart auf's neue die umfassende Gelehrfamkeit und genaue Zeitkunde des Verfassers. Auf confervativen Boden stellten sich, und die sichtliche Tendenz, die traditionellen Anschauungen wieder (gegenüber Lermoliess) zu rechtsertigen, verfolgten Crowe und Cavalcaselle in ihrem Buche: Raphael, his life and works, von welchem bis jetzt (Januar 1883) der erste Band vorliegt. (Die befonderen Hinweise auf Nachbildungen von Handzeichnungen beziehen sich stets auf Braun's (Br.) treffliche und dem Kunsthistoriker unentbehrliche Publicationen. Nur die in Windfor bewahrten Zeichnungen werden nach der Ausgabe der Autotype-Company (Ph.) citirt.)

Der Text der oben erwähnten Biographien P. Giovio's lautet:

## Michaelis Angeli Vita.

In pictura pariter, scalpendoque marmore, Michael Angelus Bonarota Etruscus priscorum artificum dignitati proximus accessit, adeo æquabili fama, iudicioque omnium, ut utriusque artis viri insignes meritam ei palmam ingenua confessione detulerint. In Vaticano Xistini sacelli cameram a Iulio secundo ingenti pecunia accitus, immenso opere brevi perfecto, absolutae artis testi-Quum resupinus, uti necesse erat, pingeret, aliqua in monium deposuit. abscessus, et sinus refugiente sensim lumine condidit, ut Olophernis truncum in conopeo, in aliquibus autem sicuti in Hamano cruci affixo, lucem ipsam exprimentibus umbris adeo feliciter protulit, ut repræsentata corporum veritate, ingeniosi etiam artifices, quae plana essent, veluti solida mirarentur. Videre est inter præcipuas virorum imagines, media in testudine simulacrum volantis in coelum senis, tanta symmetria delineatum, ut si e diversis sacelli partibus spectetur, convolvi semper, gestumque mutare deceptis oculis videatur. Contigit ei porro laus eximia altera in arte, quum forte marmoreum fecisset Cupidinem, eumque defossum aliquamdiu ac postea erutum, ut ex concepto situ, minutisque iniuriis ultro inflictis, antiquitatem mentiretur, insigni pretio per alium Riario Cardinali vendidisset. Feliciore quoque industria Gigantem funda minantem e ianensi marmore absolvit, qui Florentia in vestibulo curiae conspicitur. Locatum est ei demum Iulii Pontificis sepulcrum, acceptisque multis millibus aureis, aliquot eius operis statuas prægrandes fecit, quæ adeo probantur, ut nemo secundum veteres eo doctius atque celerius marmora scalpsisse, nemo commensuratius atque venustius pinxisse censeatur. Cæterum tanti ingenii vir natura adeo agrestis ac ferus extitit, ut supra incredibiles domesticae

vitae sordes successores in arte posteris inviderit. Nam vel obsecratus a principibus nunquam adduci potuit, ut quemquam doceret, vel gratia spectandi saltem in officinam admitteret.

# Raphaelis Urbinatis vita.

Tertium in pictura locum Raphael Urbinas mira docilis ingenii suavitate atque solertia adeptus est. Is multa familiaritate potentium, quam omnibus humanitatis officiis comparavit, non minus quam nobilitate operum inclaruit adeo, ut numquam illi occasio illustris defuerit ostentandæ artis. Vaticano nec adhuc stabili autoritate cubicula duo ad præscriptum Julii Pontificis, in altero novem Musæ Apollini cythara canenti applaudunt, in altero ad Christi sepulcrum armati custodes in ipsa mortis umbra dubia quadam luce refulgent. In penitiore quoque Leonis X. triclinio Totilæ immanitatem, ac incensæ urbis casus atque pericula repræsentavit, parique elegantia sed lascivienti admodum penicillo Porticum Leoninam florum omnium ac animantium spectabili varietate replevit; ejus extremum opus fuit devicti Maxentii pugna, in ampliore cænaculo inchoata, quam discipuli aliquando post absol-Sed ars ei plurimum favit in ea fabula, quam Clemens Pontifex in Ianiculo ad aram Petri Montorii dedicavit, in ea enim cum admiratione visitur puer a Cacodemone vexatus, qui revolutis et rigentibus oculis, commotæ mentis habitum refert. Cæterum in toto picturæ genere numquam ejus operi venustas defuit, quam gratiam interpretantur; quamquam in educendis membrorum toris aliquando nimius faverit, quum vim artis supra naturam ambitiosus ostendere conaretur. Optices quoque placitis in dimensionibus distantiisque, non semper ad amussin observans visus est; verum in ducendis liniis, quæ commissuras colorum quasi margines terminarent et in mitiganda, commiscendaque vividiorum pigmentorum austeritate iucundissimus artifex ante alia id præstanter contendit, quod unum in Bonarota defuerat, scilicet ut picturis erudite delineatis etiam colorum oleo commistorum lucidus ac inviolabilis ornatus accederet. Periit in ipso ætatis flore, quum antiquæ urbis ædificiorum vestigia architecturæ studio metiretur, novo quidem ac admirabili invento, ut integram urbem architectorum oculis consideratam proponeret. facile consequebatur descriptis in plano pedali situ, ventorumque lineis, ad quarum normam sicuti nautæ ex pictæ membranæ magnetisque usu maris ac litorum spatia deprehendunt, ita ipse laterum angularumque naturam ex fundamento certissima ratione colligebat.



# I. Michelangelo's Stammbaum.

Lodovico di Leonardo Buonarroti 1444—1534.



# Anmerkungen.

- 1) Der Ricordo des Vaters, aus einem Hausbuche copirt, befindet sich im Archiv Buonarroti. Er lautet: "Ricordo come ogi questo di 6 di Marzo 1474 mi nacque uno fanciulo mastio, posigli nome Michelangolo; et nacque in lunedi matina innanzi di 4 o 5 ore." Das Jahresdatum ist nach slorentiner Zeitrechnung ab incarnatione domini (25. März.).
- 2) Das Studium nach Masaccio bestätigt Torrigiano, der Cellini (Cellini Vita, Florenz 1852 p. 23) nachmals erzählte, dass er bei dieser Gelegenheit, weil Michelangelo stets die anderen jungen Leute hänselte, diesem den Faustschlag versetzt hatte, welcher die Nase aus immer verunstaltete. Vasari VII. 145 giebt als Motiv Neid an.
- 3) Unsere Kunde von dem Bildhauer Bertoldo di Giovanni beschränkt sich auf das Wenige, was Vafari im Leben Donatello's und Michelangelo's (II. 416, 423; VII. 141) berichtet. Er nennt ihn einen Schüler Donatello's, hebt seinen Antheil an den Bronzereliess hervor, welche die Kanzel in S. Lorenzo schmücken und rühmt das gleichfalls in Bronze ausgeführte Relief mit der Darstellung eines Reiterkampfes. scheidung der Schlacht ist herangerückt. Eine Reiterschaar sprengt zum letzten Angriff gegen den Feind heran, der bereits die Rosse verloren hat und zu Fuss sich zu wehren versucht. Die Schilderung erinnert, wie Wickloff richtig bemerkt, an antike Sarkophage. Außerdem ist nur noch eine Arbeit Bertoldo's, die Medaille auf Sultan Mahomet II., Es scheint, dass Bertoldo die antikisirende Richtung, welche sich in einzelnen Werken Donatello's, z. B. in den Reliefs im Pal. Medici-Ricardi zeigt, energisch weitergebildet hat. Bertoldo starb, tief beklagt, bereits im December 1491, wenige Monate vor Lorenzo Magnifico. Michelangelo konnte daher feinen Unterricht nur wenige Jahre benutzen. Wir müssen annehmen, dass er gleichzeitig Ghirlandajo's Werkstätte und den Garten von S. Marco besuchte. Bei Bertoldo's Tode war Michel-

- angelo 16 Jahre alt. Arbeitete er sodann gleich selbständig oder trat er noch mit einem anderen Meister in Verbindung? Wir sind geneigt, das Erstere anzunehmen, da sich von einem weiteren Lehrer keine Nachricht erhalten hat. Der autodidaktische Zug in seiner Bildung erklärt manches Räthsel in seiner Jugendentwickelung, macht namentlich den starken Einfluss der Antike auf seine ersten Arbeiten begreislich. In Ermangelung eines Lehrers, der ihn in den Lokalstil hinübergezogen hätte, hielt er sich an antike Muster, welchen er aber als Ansänger nur bestimmte, vorwiegend technische Eigenheiten ablauschte.
- 4) Diese colorirte Copie des Kupserstiches wird in gar manchen Privatfammlungen — früher noch häusiger — gewiesen. Neuerdings wird behauptet, Mr. de Triqueti habe das Exemplar Michelangelo's in Pisa erworben. Dasselbe war 1874 in der Exposition zu Gunsten der Elsässer in Paris ausgestellt gewesen. Ein 1881 auf den italienischen Kunstmarkt geworsenes Taselbild (aus Bologna stammend) erwies sich schon durch die Anwendung von Oelsarben als eine Fälschung. Michelangelo hat niemals in Oel gemalt.
- 5) Ueber die Arca di San Domenico und Michelangelo's Sculpturen giebt die beste Auskunft: P. Tommaso Bonora: L'arcra di S. Domenico e Michelangelo Buonarroti. Ricerche istorico-critiche, Bologna Daselbst ist p. 17. die älteste Nachricht über Michelangelo's Antheil an dem plastischen Schmucke abgedruckt, die Notiz, welche Lodovico da Pralormo 1527 in sein Gedenkbuch einschrieb: "Sciendum tamen est quod Imago Sancti Petronii quasi totta et totta Imago Sancti Proculi, et totta Imago illius Angeli qui genua flectit et e posto sopra il parapeto che fece Alphonso scultore, qual è verso le fenestre, queste tre Imagine ha fatto quidam Juvenis florentinus nomine Michelangelus immediate post mortem dicti Magistri Nicolai." Die Unwahrscheinlichkeit, dass der Engel an der Evangelienseite von Michelangelo stamme, wie eine Zeitlang (feit Cicognara?) angenommen wurde, hat bereits Gualandi (Memorie originali, serie V. p. 32) hervorgehoben. unmittelbare Vorbild für den h. Petronius war die Statuette außen am Mittelportale von Jacopo delle Guercia, dessen Arbeiten überhaupt nicht ohne Einfluss auf Michelangelo blieben. Vgl. die treffliche Abhandlung F. Wickhoff's über die Antike im Bildungsgange Michelangelo's in den Mittheilungen des Instituts für öfterreichische Geschichtsforschung II. Bd. Innspruck 1882.
- 6) In die Zeit unmittelbar nach der Rückkehr aus Bologna muß der Giovannino fallen, welchen Condivi cap. XVIII. kurz erwähnt; »a lorenzo di Piero-francesco de' Medici Michelangelo aveva fatto un San Giovannino.« Die Statue, lebensgroß aus carrarischem Marmor, galt für verschollen, bis fie 1874 in Pisa im Palaste des Grasen Gualandi-Rosselmini austauchte,



wohin sie aus einem florentiner Trödelladen 1817 gelangte. Im Jahre 1880 kam sie in den Besitz des Berliner Museums. Als Michelangelo's Werk wurde sie eigentlich erst bei Gelegenheit des Michelangelosestes 1875 in weiteren Kreisen, doch nicht ohne hestigen Widerspruch bekannt. Früher galt sie als eine Arbeit Donatello's, auch jetzt wollen Einzelne z. B. Milanesi in ihr das Werk des Civitali erblicken. Bode (Jahrb. der Pr. Kunstfammlungen II. 72) hat mit kräftigen Gründen Michelangelo's Urheberschaft vertheidigt. Es lässt sich nicht leugnen, dass der Giovannino, ein nackter Jüngling, der in der gesenkten Linken eine Honigwabe hält, mit der Rechten im Begriffe steht, das mit Honig gefüllte Ziegenhorn zum Munde zu führen, für den ersten Anblick viel Befremdendes zeigt. Vor Allem, wer unmittelbar von dem Grabengel in Bologna kommt, hat Mühe, im Giovannino michelangeleske Züge zu entdecken. Das Werk offenbart einerseits eine merkwürdig sichere, fast raffinirte Technik, welche für eine gereifte Erfahrung spricht und bekundet außerdem ein eingehendes Studium der Antike, geht aber andererfeits in dem naturalistisch behandelten Kopfe - der Mund ist geöffnet, die Zunge zur Aufnahme des Honigs vorgestreckt - stark in die Geleise des Quattrocento zurück. Der Kopf, nebenbei gefagt, ist entschieden der hässlichste Theil der Statue. Hat Michelangelo dieselbe geschaffen, und Bodes Gründe dasür sind schwerwiegender Art, fo kann das Disparate und Widerspruchsvolle in der Formengebung nur aus der antodidaktischen Bildung Michelangelo's erklärt Von jeder strengen Schulfessel frei, verarbeitete Michelangelo die verschiedenen Einflüsse, welche auf ihn einströmten und unter welchen neben Donatello die Antike einen hervorragenden Platz einnimmt, nach seiner Eigenart, ohne sie noch organisch zu verbinden. Schade, dass der lebensgroße Hercules aus Marmor, welchen Vasari als eine frühe Jugendarbeit schildert, verschollen ist. Wir besässen dann mehr Vergleichungs-Der Hercules stand im Palazzo Strozzi, wurde 1529 durch punkte. Vermittelung des Giambattista della Palla an König Franz I. verkauft und im Schlosse zu Fontainebleau aufgestellt. Dort (im jardin de l'estang) befand er sich noch 1642. Seitdem sehlen alle weiteren Nachrichten. 7) Zu den Acten über den geflügelten Amor gehören 1) ein Brief Michelangelo's an Lorenzo di Pierofrancesco aus Rom 2. Juli 1496 (Milanefi, Lett.), worin er sein Gespräch mit Baldassare del Milanese schildert. Diefer erklärt, er würde lieber das Kind in hundert Stücke zerschlagen als zurückgeben. Er hätte es gekauft und es wäre nun sein eigen. 2) Der Cupido kam (Condivi) gleich darauf in die Hände des Cesare Borgia und von diesem als Geschenk in den Besitz des Herzogs von Urbino. Nach der Eroberung von Urbino kam er (und eine Venus) wieder in die Hände Cesare Borgia's zurück. 3) Ein Brief der Marfgräfin Isabella von Mantua (Gaye II. No. V.) belehrt uns dann über die Umstände, unter

welchen die Statue von Urbino nach Mantua kam. Die Markgräfin kaufte sie mit der Venus als antike Werke durch die Vermittlung des Cardinals d'Este dem Borgia 1502 wieder ab, erkannte aber bald den modernen Ursprung des Cupido. Sie nennt in ihrem Briese Michelangelo nicht, doch ist ohne Zweifel in dem Cupido, der »per cosa moderna non ha pari«, sein Werk gemeint. In Mantua sah ihn noch 1573 der französische Reisende de Thou (Mariette citirt dessen Beschreibung in seinen Notizen zur Pifaner Ausgabe Condivi's); feitdem ist der Cupido verschollen. Die Bemühungen, ihn unter den noch gegenwärtig in Mantua (Accademia Virgiliana) aufbewahrten Antiken zu entdecken, blieben fruchtlos. einem Epigramm des Niccolo d'Arca hatte der Cupido eine Fackel zur Die Geschichte des argen Betruges, welcher dem Cardinal Raffael Riario gespielt wurde, blieb den Römern geläufig, lange nachdem der Cupido vergessen war. Boissard (Topogr. Romae I. 34) erzählt sie ausführlich, nennt aber den Bacchus Michelangelo's an Stelle des Eros und lässt Michelangelo selbst den Betrug in das Werk setzen, um ---Raffael, den ihm stets missgünstigen Gegner, lächerlich zu machen. Man sieht, wie der Gegensatz zwischen Raffael und Michelangelo die Geister beherrschte und geradezu mythenbildend wurde. Nach einer vorläufigen Mittheilung glaubt Konr. Lange den Cupido in dem Museo di Antichità zu Turin wieder entdeckt zu haben. Cupido liegt hier auf einem felfigen Grunde, über welchen er die (auch seinen Kopf bedeckende) Löwenhaut gebreitet hat. Er hält mit der Rechten die neben ihm liegende Keule. Bogen und Köcher fehlen diesem »Herakles-Eros« nicht. Lange stützt feine Ansicht, dass die bisher als antik angesehene Statue (Dütschke, Ant. Bildw. in Oberitalien IV. Nr. 89) mit Michelangelo's Cupido identisch sei, außer auf stilistische Merkmale auch auf die fingirten Ergänzungen und die künstlich herbeigeführte Verwitterung einzelner Theile. Statue kam im Jahre 1584 aus Rom nach Turin. Darnach wäre die ganze Tradition über ihre Schickfale falsch und schon Condivi, der ihre Sendung nach Mantua berichtet, im Irrthum. Eine ausführliche Abhandlung über den Fund mit Abbildungen wird Lange in Lützow's Zeitschrift 1883, XVIII. Bd., 8. Heft, publiciren.

8) Vgl. Bode in dem Jahrb. der pr. Kunstsammlungen II. 76. Von Ad. Bayersdorfer, welcher auf die Bacchusgruppe in den Ussizien die Ausmerksamkeit gelenkt, wird eine eingehende Arbeit über Michelangelo's plastische Jugendwerke erwartet. Zu den antiken Werken, welche Michelangelo's Aussassizien verwandt erscheinen, gehört noch die Statue eines weinbekränzten Bacchus, ohne Arme, mit dem rechten Fusse auf erhöhtem Grunde stehend — bei Michelangelo stöst der Fuss nur mit den Zehen auf den Boden auf — abgebildet bei Episcopius, Signorum veterum icones Tas. 60 und 61.



- 9) Bereits Bottari hatte in seiner (römischen) Ausgabe Vasari's ans den Widerspruch zwischen Condivi und Aldrovandi ausmerksam gemacht. Hinweis auf Aldrovandi wurde vergessen, bis Ad. Michaelis (Lützow's Zeitschr. f. b. K. XIII. 158) die Stelle in Aldrovandi's Statue di Roma 1556 wieder entdeckte. Aldrovandi beschreibt den Bacchus, der in einem Gärtchen der Cafa di M. Paolo Galli aufgestellt war, ganz getreu und fährt dann fort: "In una camera piu su presso la sala si trova una testa col busto di M. Aurelio Imp. assai bella: et uno Apollo intiero ignudo con la pharetra e saette à lato: et ha un vaso à i piedi. É opera medesimamente di Michele Angelo. Boissard, welcher von Aldrovandi vielfach abhängig ist, giebt (a. a. O.) der Stelle folgende Fassung: "Super porta prima repositum est caput Romuli in nischio marmoreo; intus est statua Apollinis pharetrati nuda et integra." Mariette kannte eine Zeichnung Martin Hemskeerk's (c. 1536), welche den Hof im Hause der Galli darstellt. In der Mitte eines Haufens antiker Fragmente erhob sich die Statue des Bacchus mit bereits abgebrochenem also später restaurirtem rechten Arm. Wickhoff a. a. O. hat die Vermuthung geäußert, dass auch die Kensingtonstatue Apollo schildere und mit dem von Aldrovandi beschriebenen Bilde identisch sei. »Ein ungeflügelter Jüngling mit dem Köcher bedeutet für die Renaissance den Apoll.« Die Wahrscheinlichkeit, dass wir in der Kensingtonstatue eine Jugendarbeit Michelangelo's besitzen, wird übrigens, von der Controverse abgesehen, durch äußere Gründe verstärkt. angelo berichtete am 19. August 1497 seinem Vater (Milanesi No. II.), dass er beschlossen hätte, für Piero di Medici eine Statue zu arbeiten, und auch schon den Marmor gekauft, dann aber die Sache aufgegeben, weil Piero seine Versprechungen nicht gehalten. Er sügt dann hinzu: "per la qual cosa io mi sto da me, e fo una figura per mio piaciere; e comperai un peso di marmi ducati cinque e non fu bono: ebi buttati via que danari: poi ne ricomperai un altro pezzo, altri cinque ducati, e questo lavoro per mio piacere." Michelangelo hat demnach in Rom mehrere Marmorwerke gearbeitet.
- 10) Die fogenannte Kapelle Piccolomini befindet sich im linken Seitenschiffe des Domes neben dem Eingang zur Libreria. Zwischen zwei Säulen, welche die Wölbung des Seitenschiffes stützen helsen, lehnt sich an die Wand eine Marmordecoration, in den Formen an einen Triumpsbogen erinnernd, welche eine slache Nische mit dem Altar einschließt. Der Altar, auf dessen unterster Stuse eine Inschrift den Cardinal Francesco Piccolomini (den spätern Papst Pius III.) als den Stister des Grabmales preist (Franc. Car. Sen. hoc sepulchrum sibi vivens poni curavit), zeigt im Ausbau den Stil des ausgehenden Quattrocento, ebenso wie der reiche decorative Rahmen, mit Ausnahme der obersten Theile, welche bereits den Formen des Cinquecento sich nähern, eine nachträgliche

Aenderung in der Bekrönung des Baues vermuthen lassen. Die architectonische Gliederung des letzteren ist folgende: Zu beiden Seiten der Altarnische treten zunächst decorirte Pseiler vor. Die Sockel jedes Pseilers enthalten in eingerahmten Feldern die Wappen des Piccolomini; darüber zwischen cannelirten Pilastern in kleinen Nischen stehen links die Statuette des h. Franciscus, rechts, ohne besondere Attribute, eine Apostelfigur. Durch ein schmales Gesims getrennt, erheben sich darüber, gleichfalls in Nischen und von ornamentirten Pilastern eingefast, links die Statue eines Papstes (Gregorius), rechts eines Bischofs (Pius). Ein kräftiges antikisirendes Kranzgesims bildet über dem Bogen der Altarnische den Abschluss. (Die Inschrift auf dem Streifen unmittelbar über dem Bogen lautet: Fran. Piccolom. Car. Senen. Pii II. Pont. Max. Nepos.). Darauf folgt der krönende Aufbau: links und rechts zwei schmale Nischen zwischen Pilastern, jene linke mit einer Apostelfigur ausgestillt, die andere rechts leer; in der Mitte eine tiefer gewölbte Nische mit der Statue der Madonna. Zwischen den Nischen sind Felder angebracht, welche mit Reliefbildern: Engel, welche einen Candelaber aufrichten, geschmückt find. Die Seitennischen sind mit Rundgiebeln abgeschlossen, über der Mittelnische erhebt sich noch eine Art Halbgeschoss oder Attika, mit einem kräftigeren Giebel gekrönt. Nur an dem plastischen Schmucke war Michelangelo betheiligt. Aus den Contracten Michelangelo's mit der Familie Piccolomini erfahren wir, dass ihm fünfzehn Figuren, Apostel und Heilige zur Ausführung in Marmor aufgetragen wurden und er sich aufserdem verpflichtete, die von Torrigiani begonnene Statue des h. Franciscus zu vollenden. Einzelne Statuen werden genauer beschrieben. des Denkmales follte eine Christusstatue krönen, in der größeren Mittelnische (ne la tribuna grande di mezo) Christus mit den hh. Thomas und Johannes stehen, außerdem zwei blasende Engel die Ecken des Kranz-Wir erfahren dann weiter, dass Michelangelo, ehe gesimses schmücken. er an das Werk schritt, Siena besucht und sich über den Platz der Aufstellung unterrichtet hat und dass er 1504 vier Figuren fertig abgeliefert. Verknüpfen wir mit diesen Nachrichten den Augenschein, so ergiebt sich Folgendes: Der Christus, die Gruppe Christi mit Thomas und Johannes, fowie die zwei Engel fehlen. Die Madonna in der Mittelnische ist offenbar später an die Stelle der ursprünglich vorgeschlagenen Christusgruppe ge-Den Franciscus des Torrigiani, im Stile von den andern Figuren ganz abweichend, mit flachem dürftig ausgearbeitetem Gefälte identificiren wir in der Statue links unten. Es bleiben noch vier Figuren übrig, offenbar jene, welche Michelangelo 1504 fertig gestellt hat. Sie stehen in der technischen Behandlung dem Engel in Bologna ganz nahe. Dieses gilt insbesondere von den Gewändern der beiden Apostel. Die Gestalten des Papstes und Bischoss offenbaren eine geringere Individualität und

keine Züge, welche zwingend auf Michelangelo als Künstler hinweisen. Wir beobachten bei der Papstigur die Falten dicht gelegt und tief gebohrt, bei dem Bischof das Standbein stark markirt, bei den Aposteln die Behandlung des Mantels und des Gewandes absichtlich contrastirend. Die Köpse sind bei allen vier Figuren minder charakteristisch im Schnitt und im Ausdruck, als wir es bei Michelangelo erwarten. Aus diesem Thatbestande erklärt sich, weshalb eine Nische leer geblieben und die oberen Theile des decorativen Baues eine Aenderung ersahren haben. So wie derselbe sich gegenwärtig dem Auge zeigt, hätten die vorgeschlagenen sechszehn Figuren keinen Platz gefunden.

- 11) In genauerer Fassung als bei Gaye II, 455 ist das Protocoll der Versammlung bei Milanesi p. 620 abgedruckt. Ueber die Vorsälle bei dem Transport der Statue nach dem Platz der Signorie berichten die Ricordi Strozziani bei Gaye II. 464: »In questa notte su gittato certi sassi al Gigante per sar male.« Da wir von keinem Zwiespalt unter Künstlern hören, müssen wir wohl annehmen, das eine politische Partei, die Gegner der Medici, auf diese Weise dem Aerger über die Entsernung der Trophäe der Volksfreiheit Ausdruck gab. Die Verhandlungen, welche der Uebertragung der Statue nach der Academie in unseren Tagen vorangingen, stehen bei Gotti Bd. II. p. 35. Bei den Unruhen 1527 war durch einen Steinwurf der linke Arm in drei Stücke zerschlagen worden. Er wurde mit Hilse von Kupserklammern wieder besestigt. Vasari VII. 8.
- 12) Das Relief in Florenz zeigt die Madonna auf einem niedrigen Steine sitzend mit einem geöffneten Buche auf ihrem Schoosse, auf welches der von ihr umfaste Christusknabe sich stützt. Links hinter der Madonna ist der Kopf des Johannes sichtbar. Viel bewegter erscheint die Gruppe in dem Londoner Werke (Burlington-House). Der kleine Johannes steht rechts und hält dem Christuskinde einen nicht deutlichen Gegenstand entgegen, von welchem das Christuskind halb erschreckt zurückweicht. Es sitzt rittlings auf dem Schooss der im Profil gezeichneten Madonna und neigt sich mit dem Körper der Mutter zu, nur der Kopf ist nach dem Johannes hingewendet. Nach der technischen Behandlung möchte man dieses Relief für älter erachten als das florentiner, welches letztere mehr mit der Brügger Madonna zusammengeht. Noch in diese erste Periode Michelangelo's, welche mit dem Jahre 1508 abschliesst, muss auch die Anlage der Adonisstatue im Museo nazionale in Florenz Gewöhnlich wird der Adonis in das spätere Alter Michelangelo's versetzt. Dagegen spricht die Art, wie der Marmor bearbeitet ist, und die hageren gestreckten Formen, welche, wie erhaltene Handzeichnungen verrathen, Michelangelo gerade in jüngeren Jahren liebte. Adonis liegt, den Oberkörper etwas nach links gewendet, sterbend auf dem Boden. Der eine Arm stützt den sinkenden Kopf, der andere legt sich erschlafft

- um den Leib. Der Eber dient als Auflager für die Beine, welche dadurch im Knie gebogen werden.
- 13) Es muss hervorgehoben werden, dass die Madonna von Manchester, im J. 1857, wie ich aus persönlichen Erinnerungen bezeugen kann, mit einer so großen Begeisterung begrüßt, dass der geringste Zweisel an ihrem Ursprung mit der Abdankung des künstlerischen Urtheils gleichbedeutend angesehen wurde, im Lause der Jahre an Interesse verloren hat. Doch bleibt Michelangelo noch immer als Autor seststenen. Die Uebereinstimmung in einzelnen kleinen Zügen mit der Brügger Madonna, wie z. B. dass das Christkind da und dort den einen Fuss auf eine Schrägfalte setzt, ist zu groß, als dass an einen anderen Künstler gedacht werden könnte.
- 14) Eine Reihe von Handzeichnungen in Oxford, im Louvre, in Florenz u. a. legen Zeugniss ab von der engen Beziehung zwischen dem Stile Leonardo's und der eine Zeit lang von Michelangelo festgehaltenen Manier. Zwei Kategorien von Darstellungen fallen besonders in Betracht: männliche Köpfe, so zugespitzt in Formen und Ausdruck, dass sie beinahe an Caricaturen streisen und dadurch an die bekannten physiognomischen Studien Leonardo's erinnern und dann Frauenbüsten, gern in Profil gestellt und durch den phantastischen Kopfputz, die eigenthümliche Haartracht auffallend. Die Vorliebe Leonardo's für beides und dass er darin den andern Künstlern voranging, ist bekannt. Er liebte es in seinen Studien, die Köpse mit reich und seltsam gesormten Helmen zu schmücken und das Haar der Frauen in dicke Flechten zu binden, welche theils von der Stirn nach dem Scheitel zurückgebunden, theils über den Ohren in Schneckensorm gewunden werden und dazwischen leicht und frei flatterndes Lockenhaar Unter den in Windfor aufbewahrten Autographen Leonardo's findet man mitten unter hydraulische Studien eingestreut Proben dieses Putzes. Michelangelo ging diesen künstlerischen Spuren nach und hielt fich an dieselben, soweit sie seiner Natur entsprachen, zuweilen so genau, dass man (z. B. bei dem Frauenkopse in der Ambrosiana Br. 17) an eine Verwechslung der Künstlernamen denken möchte. Als Proben diefer Richtung führe ich die Blätter in Oxford (Br. 65, 67, 81), im British Museum (Br. 21), in Florenz (Br. 185, 188) an. Besonderes Interesse erregt ebendort die Frauenbüste im Profil mit entblösster Brust und reichen Haarflechten, mit einem Diadem auf der Stirn und einer Art von Helmraupe auf dem Hinterkopf. Sie wird als das Porträt der Vittoria Colonna ausgegeben und mit dem Sonette: »Quanto si gode, lieta e ben contesta di fior« gleichsam als Illustration desselben in Verbindung gebracht. Vittoria Colonna kann natürlich nicht gedacht werden. Die Zeichnung fällt in die frühe Zeit Michelangelo's, in welcher er Colonna noch gar nicht kannte. Für die damals vorherrschende Neigung Michelangelo's

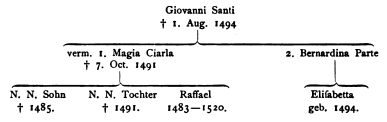


- zu phantastischen Bildungen bietet sie ein gutes Beispiel. Hat sich Michelangelo, ehe das Zerwürsniss mit Leonardo eintrat, dem Einstusse desselben unterworsen, oder wollte Michelangelo als Rivale Leonardo's zeigen, dass er ihm auch in solchen eigenartigen Schöpfungen nicht nachstehe? Jedensalls gehören die Blätter den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts, der slorentiner Periode Michelangelo's, an und dürsten wohl vor dem Schlachtcarton gezeichnet sein. Sie wersen ein merkwürdiges Licht auf die Beweglichkeit seiner Phantasie und die Fülle der Anregungen (Donatello, Guercia, die Antike, Leonardo), welche er in sich aufnahm, bis er dann seiner persönlichen Natur ausschließlich solgte und in ihr den Ausgangspunkt seiner Schöpfungen fand.
- 15) Das Ereignifs, welches dem Carton der badenden Soldaten zu Grunde liegt, erzählt am eingehendsten die Chronik des Fil. Villani (Muratori SS. t. XIV. col. 760)—1364.... et infra il giorno per lo smisurato caldo le tre parti e più dell' oste, che erano oltre di quattromila huomini da cavallo, chi di soldo, chi d'amistà, e chi de' Fiorentini, che per honorare loro patria di volontà erano cavalcati, e di undicimila pedoni s'era disarmata. E quale si bagnava in Arno, quale si sciorinava al meriggio, e chi disarmandosi in altro modo prendea rinfrescamento, e il capitano si perchè del tutto ancora libero non era della terzana, se n'era ito nel letto a riposare senza havere consideratione quanto fosse vicino all' astuta volpe e al volpone vecchio Giovanni dello Aguto. E tutto che al campo fossono fatti serragli, deboli erano, e cura sofficiente non era data a chi li guardasse. Il perchè avvenne, che il valentre Cavaliere M. Manno Donati, come colui a cui toccava la faccenda nell' honore, andando proveggendo il campo e i modi, che la gente dell' arme tenea, conosciuto il gran pericolo in che il campo stava e temendo che nel fatto non giocasse malitia, e dove nò, quello che ragionevolmente secondo uso e costume di guerra ne dovea e potea avvenire, tantosto n'avvenne, mosso da fervente zelo incominciò a destare il campo e dire: Noi siamo perduti. E con queste parole se n' andò al Capitano e lo mosse a commettere in M. Bonifazio Lupo e in altre tre e in lui la cura del campo. Ciò fatto M. Manno di subito corse al più pericoloso luogo e d'onde l'offesa più grave e più pronta potea venire cioè alla bocca della strada, che si dirizava a San Savino, e quindi a Pisa, e il serraglio il quale era debole fece fortificare e allòggiòvi alla guardia i fanti Aretini con alquanti Fiorentini, e con loro i fanti de' Conti di Casentino.
- 16) Die Existenz von Cartonfragmenten in Mantua 1575 erhellt aus einem Briese des G. Sangalleti an Niccolo Gaddi (Bottari lett. pitt. III. 315), worin es heist: "Perche da Mantova mi viene scritto da quei signori Strozzi amici mei, che vorrebbero ch' io vedessi col serenissimo Granduca,



che pigliasse quei loro cartoni di Michelangelo, di che gia parlammo insieme." Die Verhandlungen zerschlugen fich. Ob die Fragmente identisch find mit den drei Cartons, welche im Besitze des Herzogs Carlo Emmanuele waren und in Turin 1621 verbrannten, darüber herrscht vollkommenes Man möchte die Identität bezweifeln, da Rubens noch in Mantua Theile des Schlachtcartons als Muster benutzte. Thausing, der für den Carton den Namen: Schlacht bei Cascina vorschlägt, stellt auch die Studien zu den einzelnen Gestalten, in Röthel, Kreide und Bister in der Albertina (Br. 37, 38), im Louvre (Br. 61) in den Uffizi und in der Academie zu Venedig zusammen. Dieselben sind aber vielfach nur Copien, oder noch wahrscheinlicher Studien jüngerer Künstler nach dem Carton. Ob die Federzeichnung in Oxford: Kampf von Reitern und Fußgängern, und noch mehrere andere ebenfalls mit der Feder gezeichnete Reiter und Kämpfer, (Robinson No. 16-20) zum Schlachtcarton und zwar für den Hintergrund gehörten, lässt sich mit Sicherheit nicht feststellen, da wir von der Beschaffenheit des Hintergrundes nur die flüchtige Andeutung bei Vasari: »infiniti combattando a cavallo cominciare la zuffa« besitzen.

# II. Raffael's Stammbaum.



- 1) Das Schloss von Urbino preist Castiglione in seinem Cortigiano (Venedig 1562, p. 16): "Federigo edifico il palazzo secondo l'opinione di molti il più bello che in Italia si ritrovi e d'ogni opportuna cosa si ben lo fornì, che non un palazzo, ma bene una città in sorma di palazzo esser pareva.
- 2) Ueber den richtigen Geburtstag Raffael's herrscht bekanntlich ein großer Widerstreit der Meinungen. Vasari nennt den Charfreitag 1483, ohne den Kalendertag anzugeben: »nacque Raffaello l'anno 1483 in venerdi santo a ore tre di notte.« Das war der 28. März, und dieser Angabe solgen Milanesi, Robinson, E. Müntz, und andere Forscher. Auch im Texte ist dieses Datum beibehalten worden. Nach einer anderen Meinung



fällt der Geburtstag Raffael's auf den 6. April. Dieselbe stützt sich auf die vom Cardinal Bembo versasste Grabschrift, in welcher es heist:

VIXIT. AN. XXXVII. INTEGER. INTEGROS. QVO. DIE. NATVS. EST. EO. ESSE. DESIIT. VIII. ID. APRIL. MDXX.

Nimmt man die Grabschrift wörtlich, so ist zweisellos Raffael am 6. April geboren worden. An demselben Tage, an welchem er starb, wurde er auch geboren. Muss man sie aber wörtlich nehmen? Es bleibt immerhin auffallend, dass Vasari, welcher doch die Grabschrift kannte, nicht den einfachen Schluss zog: Raffael lebte vom 6. April 1483 bis zum 6. April 1520. In seinem gern übertreibenden pragmatischen Stile lässt er Raffael fogar zur felben Stunde geboren werden, in welcher er starb: >a hore tre di notte.« Offenbar war er also von den näheren Umständen des Todes wohl unterrichtet. Was ihn abhielt, die Grabschrift wörtlich zu interpretiren, war gewiss seine Anhänglichkeit an den Volkskalender. Volkskalender war aber in dieser Zeit noch immer der Kirchenkalender. Wir wissen, dass im ganzen Mittelalter vorwiegend der Kirchenkalender galt, nach ihm gezählt und datirt wurde. In Volkskreisen erhielt sich derfelbe noch lange über das Mittelalter hinaus, er gilt noch heutzutage in den südlichen Ländern, bei der katholischen Bevölkerung. Auf die Frage, wann einer geboren wurde, wann er starb, wird man stets den Namen des Kalenderheiligen zur Antwort empfangen und bei der Berechnung des Alters wird ebenfalls nach dem Kirchenkalender, auch nach Wäre Raffael in Urbino an einem beweglichen Festen vorgegangen. gewöhnlichen Tage geboren worden, schwerlich würde das Datum in seiner Erinnerung und im Gedächtniss der Zeitgenossen sich so fest eingebürgert haben, anders wenn er ein Charfreitagskind war. Erst das Zusammenfallen des Geburtstages mit dem hohen Kirchenseste liess den ersteren in seinem und seiner Freunde Gedächtniss sester haften. Auch Cellini vergisst nicht, seine Geburt am Tage Allerheiligen zu rühmen. Als nun Raffael am 6. April 1520, der gleichfalls auf den Charfreitag fiel, starb, wurde die Erinnerung an den gleichen Geburtstag in Raffael's Freunden lebendig. Bembo konnte allerdings nicht dieses merkwürdige Zusammentreffen in der Grabschrift betonen. Wie hätte sich in einem klassischen, epigrammatisch zugespitzten Epitaph der Charfreitag ausgenommen? Er begnügt sich mit der allgemeinen Angabe: quo die natus est, eo esse desiit. Alle andern Zeitgenossen aber, die über Rassael's Tod berichten, heben den Charfreitag »le nocte del venerdi santo« und nur den Charfreitag hervor. Den Monatstag geben sie nicht an. Auf diese allgemein herrschende Volkssitte, nach dem Kirchenkalender zu rechnen, baute Vafari feinen Schlus: Raffael lebte vom Charfreitag 1483 bis Charfreitag 1520, und ich glaube, er folgte darin einem richtigen Tacte.

3) Perugino's Wanderleben in den neunziger Jahren des Quattrocento und feine fast ständige Abwesenheit von Perugia während dieser Zeit wird durch solgende meist urkundliche Daten sicher gestellt.

1495 malt Perugino die Klage um den Leichnam Christi für die Nonnen von S. Chiara in Florenz; er macht in Perugia einen Contract, die Himmelfahrt und Vermählung Mariæ zu malen, aber noch im Jahre 1500 hat er nicht die Hand angelegt, wohl ein Beweis, dass er sich also bald wieder von Perugia entsernte. In der That sinden wir ihn 1496 in Venedig, wahrscheinlich auch in Cremona. Er malt serner die Freske in S. Maria de' Pazzi in Florenz und kaust daselbst im Herbste ein Grundstück, um sich darauf ein Haus zu bauen. Er heist in dem Kausacte: habitator in populo S. Petri majoris, wird also als in Florenz ansäsig betrachtet.

1497 ist Perugino in Fano thätig, außerdem nimmt er Theil in Florenz an der Abschätzung eines Gemäldes des Alesso Baldovinetti.

1498 wird er als Sachverständiger zu den Verhandlungen über die Errichtung der Laterne am Dom zu Florenz zugezogen und kauft ein Haus in der Via Pinti. In demselben Jahre verhandelt er mit der Domverwaltung in Orvieto, wegen der Ausmalung der Kuppel, hegt also offenbar nicht die Absicht, sich in Perugia niederzulassen.

1499 lässt er sich bei der Malerzunst in Florenz einschreiben. Perugino's ausgedehnte Thätigkeit in der Kirche und im Kloster der Ingesuati bei Florenz kann nicht genau datirt werden, fällt aber gleichfalls in die neunziger Jahre. Wie sehr man gewöhnt war, ihn in Florenz thätig zu denken, beweist die Stelle bei Albertini: Perusino, benché si può dire Florentino.

4) Der Raffaelische Ursprung des Skizzenbuches, welches jetzt, in Einzelblätter aufgelöft, die Akademie in Venedig besitzt, ist in der jüngsten Zeit von Lermolieff und von Kahl (Das Venezianische Skizzenbuch, Leipzig 1882) nicht blos angefochten, sondern auch vollkommen widerlegt worden. Crowe und Cavalcaselle haben in ihrer Biographie Raffael's die gründlichen Untersuchungen Kahl's unbeachtet gelassen, halten den Rassaelischen Ursprung aufrecht und stellen folgende Hypothese auf. Der Knabe Raffael (Cr. und Cav. lassen ihn bereits 1495 in die Werkstätte Perugino's eintreten) legte sich, den Vorschriften Cennini's entsprechend, ein Zeichenbuch an, in welchem er alle vom Lehrer ihm gestellten Aufgaben ausführte. Zuerst wird er angeleitet, mit Hilfe eines Gradnetzes Figuren nach Vorlagen abzuzeichnen. Sobald er darin Uebung erlangt, wird die Efelsbrücke des Gradnetzes abgeworfen und Raffael copirt die Figuren ohne Gradnetz. Sodann lässt ihn Perugino Köpse zeichnen, wieder nicht nach der Natur, fondern nach älteren Mustern. Vom Studium drapirter Figuren geht fodann Raffael zur Darstellung nachter Figuren über. Als er 1499-1500

Urbino besucht, nimmt er das Zeichenbuch mit und copirt in demselben die Dichter- und Gelehrtenporträts, welche sich, von einem flandrischen Meister gemalt im Palaste des Herzogs vorfanden. Ebenso begleitet ihn einige Jahre später das Zeichenbuch nach Siena. Er skizzirt in demselben auch Gestalten aus Signorelli's Fresken in Orvieto und selbst als er bereits mit der florentiner Kunstwelt in Berührung tritt, finden sich noch immer genug leere Blätter, um die neuen Eindrücke in denselben niederzulegen, insbesondere sich in Leonardo's Stil einzuleben. Das Skizzenbuch war demnach ein volles Jahrzehnt im Gebrauche gewesen, und zeigt die künstlerische Entwicklung Raffael's von den ersten Anfängen bis zu vollkommener Selbständigkeit in streng und stetig fortschreitender Folge. Sachliche Gründe für diese Hypothese haben Cr. und Cav. nicht beigebracht. Entscheidend für den Ursprung des Skizzenbuches erscheint der Umstand, dass die Blätter in demselben mit keinem einzigen gleichzeitigen authentischen Werke Raffael's in sicherem Znsammenhange stehen, vielfach eine andere technische Weise und Angewöhnung der Hand verrathen als die echten Zeichnungen Raffael's aus seiner Jugendzeit, und dass einzelne angeblich später fallende Blätter eine geringere Schulung verrathen (z. B. der Kindermord, Br. 144) als Zeichnungen, die er früher entworfen haben foll. Sie würden, wenn sie von Raffael stammten, keine progressive, fondern eine auffallend retrograde Richtung bekunden. Lermolieff dachte an Pinturicchio als Zeichner der meisten Blätter, Kahl schlägt den Namen Girolamo della Genga vor. Nach meiner Ansicht waren mehrere Hände in dem Skizzenbuche thätig und ist dasselbe der Rest eines Muster- und Uebungsbuches einer umbrischen Werkstätte. Vgl. A. Springer, Raffael's Jugendentwicklung und die neue Raffaelliteratur im Repertorium für Kunstwissenschaft IV. Bd. 1881. S. 370-400.

- 5) Crowe und Cavalcaselle (Geschichte der ital. Malerei Bd. IV. 226) muthmasen Raffael's Mitwirkung an den Deckenfresken Perugino's im Cambio. Auch sonst wird an mehreren Taselbildern Perugino's die mitthätige Hand des jugendlichen Raffael angenommen. Die Thatsache im Allgemeinen steht sest, und wird durch die Annahme einer größeren Werkstätte, in welcher unter Perugino's Leitung mehrere Gesellen arbeiteten, bequem erklärt. Die Entscheidung in den einzelnen Fällen stöst aber auf die größen Schwierigkeiten, da die Beweissührung sich eigentlich immer im Kreise dreht. Von der Aehnlichkeit der Figuren auf einem Bilde mit jenen auf anderen schließet man auf Raffael's Hand, um dann mit Umkehrung der Folge den Schluss zu wiederholen.
- 6) Der Brief der Giovanna, Gemahlin des Giovanni della Rovere an den Gonfaloniere von Florenz befand sich ursprünglich im Besitze der Familie Gaddi und wurde zuerst in den Lettere pittoriche (I. Bd. 1.) publicirt. Im Jahre 1857 kam er wieder, noch mit dem alten Siegel versehen, bei

einer Autographenauction in Paris zum Vorschein. Der Käuser ist nicht bekannt geworden, ebenso wenig hat man damals die Gelegenheit benutzt, das Schriftstück auf Echtheit und Stil zu prüsen. Denn bekanntlich hat eine Stelle in demselben: »e perchè il padre so chè è molto virtuoso ed è mio affezionato« Bedenken erregt, da sie in dieser Fassung den alten Giovanni Santi noch 1504 am Leben lässt. Es wurden daher mehrere Correcturen: il padre suto oder (Milanesi IV. 320) il padre so, im Dialect der Marken und Umbriens sür su gebraucht, vorgeschlagen und die solgenden Worte: che è als Interpolation Bottaris in den lettere pittoriche beseitigt. Die Stelle lautet dann: perchè il padre so molto virtuoso e mio affezionato e così il sigliuolo discreto e gentile. Ausser der stilistischen Schwierigkeit liegt kein anderer Grund vor, an der Echtheit des Brieses zu zweiseln.

7) Raffael's Antheil an den Fresken Pinturicchio's in Siena. Den Auftrag, die am Dom von Siena angebaute Libreria mit Fresken zu schmücken, empfing Pinturicchio vom Cardinal Francesco Piccolomini am 29. Juni 1502. Er begann 1503 mit der Ausschmückung der Decke. Die Arbeit erlitt durch den Tod des auf den päpstlichen Thron (unter dem Namen Pius III.) erhobenen Cardinals eine längere Unterbrechung. Zwischen den sünf ersten und fünf letzten Fresken herrscht in Bezug auf die Tüchtigkeit der Ausführung ein fo großer Unterschied, die letzteren find offenbar von einer schon ermüdeten Hand entworfen und gemalt, dass man wohl an eine größere Pause zwischen den beiden Hälsten des Werkes denken darf. Mit Eifer und Fleis hat Pinturicchio die Arbeit begonnen, mechanisch, mit trockener Handsertigkeit vollendet. Wandfresken, welche in zehn Bildern das Leben des Aeneas Sylvius verherrlichen, hat Raffael, wie Vasari einmal (III. 494) versichert: »gli schizzi e i cartoni di tutte le storie«, und wie er wieder ein anderes Mal (IV. 319) erzählt: »alcuni di disegni e cartoni« gezeichnet. (In der ersten Ausgabe hat Vasari Raffael's Antheil an den betreffenden beiden Stellen, im Leben Pinturicchio's und dann im Leben Raffael's anders begrenzt. schreibt er ihm nur die Cartons nach den Skizzen — di tutti gli schizzi fece i cartoni — zu und giebt an, dass Pinturicchio von Raffael alle »disegni e cartoni« begehrt, dieser ihm aber nur »alcuni« geliesert habe.) Weitere Nachrichten über Raffael's Antheil liegen nicht vor. Auf Grund der Angaben bei Vafari wurde nach Raffaelischen Skizzen und Cartons Zu dem ersten Gemälde: Abreise des Aeneas Sylvius zum Baseler Concil gehört eine sorgfältige Bisterzeichnung in den Uffizi (Br. 510). Sie unterscheidet sich von der Freske durch den veränderten Hintergrund; Aen. Sylvius trägt ferner ein anliegendes Gewand, der Reiter links hält keinen Hund an der Leine und neigt weniger stark den Kopf. Die Zeichnung ist bereits mit einem Liniennetze versehen, um auf den

Digitized by Google

Carton übertragen zu werden. Wichtiger als die äußeren Differenzen zwischen Skizze und Freske erscheint die stillssische Verschiedenheit. Die florentiner Skizze bekundet unstreitig eine freiere Hand, einen frischeren Sinn für Ausdruck und Bewegung, als das ausgeführte Gemälde, welches fich übrigens gleichfalls vor allen anderen Fresken durch größere Lebendigkeit und freiere Haltung auszeichnet. Das waren die Gründe, welche auf Raffael's Urheberschaft schließen ließen, ebenso bei den drei anderen ähnlich behandelten Skizzen: für die Dichterkrönung Aenea Sylvio's in der Brera (Br. 5), für die Erhebung des Aeneas Sylvius zum Legaten in Chatsworth (wie die übrigen Raffaelblätter in der Sammlung des Herzogs von Devonshire photographirt), und für die Verlobung Kaiser Friedrich's im Privatbesitz in Perugia. Die Brerazeichnung ist in Bezug auf ihre Originalität mit Recht bezweifelt worden, das florentiner und das chatsworther Blatt, wenn auch technisch nicht gleich behandelt, sind doch gewiss von derselben Hand. Aus dem Umstande, dass die Zeichnungen von den Fresken in dem landschaftlichen Hintergrunde, in den Trachten abweichen, darf man noch nicht auf eine andere Hand schließen. Ein folches Verhältnis wiederholt sich öfter zwischen Carton und aus-Nur rein stilistische Merkmale können auf Raffael geführtem Gemälde. schliessen lassen. Sie find keineswegs schlagender Natur. Die größte Uebereinstimmung hat man mit den Formen und Gestalten im Venezianischen Skizzenbuche gefunden. Dieses stammt aber nicht von Raffael's Hand. Auch erscheint es nicht recht glaubwürdig, dass Pinturicchio, welcher doch von Rom her in derartigen historischen Compositionen zu Hause war, gleich im Beginne der Arbeit zu Raffael seine Zuflucht genommen hätte. Immerhin bleibt eine nähere Beziehung zwischen Raffael und Pinturicchio bestehen und auch ein kurzer Aufenthalt Raffael's in Siena, während Pinturicchio hier thätig war, erscheint wahrscheinlich. Mehrere Zeichnungen Raffael's (Oxford, Uffizi, Br. 505) find offenbar unter dem unmittelbaren Einflusse der Bilder in der Libreria entstanden. Außerdem befinden sich noch in mehreren Sammlungen Studien zu einzelnen Figuren (Uffizi, Oxford), welche gleichfalls auf ein Zusammenwirken mit Pinturicchio, während dieser für die Libreria thätig war, schließen lassen.

8) Der Zeit nach noch vor die Freske in S. Severo wäre das große Wandbild in S. Onofrio (jetzt Museo Egiziaco) in Florenz, das Abendmahl darstellend, zu setzen, wenn es Raffaelischen Ursprungs wäre. Das Abendmahl, im Jahre 1845 von der Tünche besreit, welche es vielleicht ein Jahrhundert bedeckt hatte, wurde Ansangs mit Begeisterung als ein echtes Raffaelisches Werk begrüßt, gab dann zu langen Erörterungen über den muthmasslichen Meister Anlass und hat, Dank der besangenen Restauration, gegenwärtig viel von seiner früheren Bedeutung verloren. Die Apostel sitzen mit Christus an drei Seiten eines Tisches, je zwei

Apostel an den beiden Schmalseiten, sieben Apostel (Johannes hat den · Kopf auf den Tisch gelegt) mit Christus an der Rückwand; nur Judas allein hat an der vorderen Langseite Platz genommen. Ueber die hohe Lehne des Gestühls blickt man durch reich ornamentirte Bogenhallen in das Freie, wo in kleinen Figuren Christus auf dem Oelberge geschildert Von den Fresken haben sich mehrere werthvolle Skizzen erhalten: eine im Privatbesitz in England, Studien zu mehreren Aposteln, in S. Onofrio neben der Freske ausgestellt und die beiden an der rechten Schmalseite sitzenden Apostel Simon und Thaddaeus in der Uffiziensammlung. Bereits zwischen diesen Handzeichnungen herrscht ein beträchtlicher Unterschied, die letztere ist handwerksmässiger gearbeitet als der h. Petrus und Andreas in der Silberstiftstudie in S. Onofrio. Um die Verwirrung zu vollenden, besitzt die herzogliche Kupserstichsammlung in Gotha einen Kupferstich (bisher in einem einzigen Exemplar nachweisbar), der sich offenbar auf die Freske in S. Onofrio bezieht, die Anordnung und Bewegung der Figuren wiederholt, aber nicht allein den Hintergrund ganz verändert wiedergiebt, sondern auch den Charakter der Figuren in den älteren florentiner Stil überträgt, während Freske wie Handzeichnungen die reine umbrische Weise offenbaren. Von Raffael als dem Schöpfer des Werkes ist die Meinung der Kunstkenner ziemlich allgemein zurückgekommen, keiner aber der an seiner Stelle genannten Meister fand bisher unbedingte Zustimmung. Es wurde der Ausweg ergriffen, an die Thätigkeit mehrerer Hände zu denken, wobei die Erwägung hilft, dass Perugino seit 1502 eine Werkstätte in Florenz besass, in welcher mehrere »garzoni« sich befanden. Von diesen könnte das Werk unter der Leitung Perugino's ausgeführt worden sein. Nachdem das Werk bald diesem, bald jenem Umbrier zugeschrieben wurde, schlägt jetzt Milaness (Vasari IV. 313) den Namen des Raffaello Carli vor, eines florentiner Malers, welcher in Perugino's Werkstätte arbeitete.

#### Ш.

1) Nach dem Maasse der Stilentwickelung zu schließen, gehen der Madonna Connestabile mehrere Madonnen voran, zunächst die Madonna mit den h. h. Franciscus und Hieronymus in der Berliner Galerie. Die Madonna, nur bis zum Knie sichtbar, sitzt im Freien und umsast mit beiden Händen das auf ihrem Schoosse auf einem Polster ruhende Christkind, welches die Rechte zum Segen erhebt. Links steht der bärtige Hieronymus mit gesalteten Händen, rechts der kahlköpfige Franciscus, welcher die Hand wie staunend hebt. Der Rahmen schneidet den Körper der beiden Heiligen beinahe zur Hälste ab. Dem Bilde liegt eine Federzeichnung in der Albertina (Br. 134) zu Grunde, welche deshalb Rassael, obschon nicht

ohne mannigfachen Widerspruch, zugeschrieben wird. Auch Perugino und Pinturicchio treten auf den Plan. Leugnen lässt sich nicht, dass die Federzeichnung einen fremdartigen Charakter besitzt. Am auffallendsten erscheint der gespreizte Daumen, der große Zwischenraum zwischen Daumen und Zeigefinger, der geknickte kleine Finger. Auch die Falten find anders als gewöhnlich bei Raffael gelegt, mit Augen versehen, knittriger im Charakter. Diese Merkmale wiederholen sich übrigens bei mehreren anderen Blättern (Louvre Br. 250, Uffizi Br. 501 u. a.), welche dann gleichfalls, wenn das Blatt in der Albertina nicht Raffael gehört, diesem abgesprochen werden müssten. Wunderbar wäre es nicht, dass sich Raffael in der ersten Zeit, als er noch in Perugino's Werkstätte weilte, nach fremden Vorlagen richten musste, nicht weil er unsähig war, felbständige Compositionen zu entwerfen, sondern weil es der Besteller fo wollte. Das Tafelbild in Berlin bleibt jedenfalls Raffael's Dieses beweist der landschaftliche Hintergrund, die Thurmbauten, welche auch auf anderen Zeichnungen (Oxford Br. 10, Louvre Br. 255) und Gemälden (Predella mit der Verkündigung auf dem Bilde der Krönung Mariæ) wiederkehren. (Ich versuchte die Bilder und Zeichnungen aus der Jugend Raffael's bis 1508 nach den landschaftlichen Hintergründen zu ordnen, um vielleicht eine Handhabe für die Chronologie zu gewinnen. Das letztere ist mir bis jetzt nicht gelungen und ich glaube auch nicht, dass Raffael immer erst ein landschaftliches Motiv vollständig ausbeutete, ehe er zu einem anderen überging. liefsen sich mehrere Hauptmotive, die für Raffael charakteristisch sind und in den einzelnen Zeitabschnitten vorherrschen, entdecken. Die eingehende Erörterung des interessanten Gegenstandes bleibt einer Specialstudie vorbehalten.)

Aehnlich wie mit der Madonna mit den zwei Heiligen verhält es sich mit der Madonna Solly, welche ebenfalls in der Berliner Galerie bewahrt wird. Die Madonna (Halbfigur) liest in einem Buche, welches sie in der Rechten hält und unterstützt mit der Linken den Fuss des auf ihrem Schoofse sitzenden Christkindes. Dieses spielt mit einen Stieglitz, hält aber die Augen auf das Buch gerichtet. Der Hintergrund zeigt links einen bewachfenen Hügel, mit fünf dünnen Bäumchen bepflanzt, rechts leicht ansteigendes grünes Gelände. Der Ausgangspunkt der Composition ist in einer Federzeichnung im Louvre (Br. 250) zu suchen, welche nicht blos in der Zeichnung der Hände und des Kopfes von Raffael's fonst üblicher Weise abweicht, sondern auch in Einzelheiten von dem Gemälde sich unterscheidet. Das Christkind faltet z. B. auf der Zeichnung die Hände, während es auf dem Bilde in der Linken den Vogel, in der Rechten den Faden hält, an welchem jener befestigt ist. - Wenn in der Madonna Solly (in dem spielenden Kinde) ein Zug angedeutet wird, welcher erst später reicher und reiner ausgenutzt wird, so offenbaren einzelne Zeichnungen, wie eifrig Raffael in seiner Jugend bemüht war, das einmal gegebene Motiv der »Madonna mit Heiligen« weiter auszubilden. Federzeichnung in dem Berliner Kupferstichcabinete, früher im Besitze Madrazo's in Madrid, zeigt die Madonna mit dem Christuskinde auf dem Schoosse, welches, eine Bandrolle in den Händen, sich dem andächtig aufblickenden Johannesknaben zuneigt. Hinter dem letztern ist die Halbfigur eines Engels sichtbar, welcher den kleinen Johannes offenbar dem Christkinde zugeführt hat, rechts von der Madonna ist noch ein Heiliger (Josephus) mit spitzem getheiltem Barte und gesalteten Händen dargestellt. (Den Engel, welcher einen Knaben der Madonna zuführt, hat Raffael ein Jahrzehnt später in der Madonna mit dem Fische wiederholt. Welche reiche Entwickelung des Formensinnes liegt nicht dazwischen!) Die Verwandtschaft mit der Zeichnung in der Albertina zur Madonna mit zwei Heiligen (Br. 134) erstreckt sich nicht blos auf den Gegenstand, sondern auch auf einzelne technische Eigenthümlichkeiten, z. B. die Anlage der Gewandsalten, daher auch ihr Raffaelischer Ursprung auf Zweisel stieß. Die Köpse des Johannes und des Engels weisen aber diese Zweisel zurück. Mit diesem Blatte steht eine spätere weißgehöhte Kreidezeichnung in Lille (Br. 46) in engstem Zusammenhange. Sie unterscheidet sich von dem Berliner Blatte durch eine leichte Veränderung der Lage des Christkindes, sie giebt der Linken der Madonna eine andere Haltung und zeigt den Oberarm der Madonna frei, während dieser auf dem Berliner Blatte halb vom Mantel verhüllt wird. Das Motiv, in der umbrischen Periode Raffael's, wie man sieht, sleissig hin und her erwogen, ruhte eine Zeitlang in seiner Phantasie, blieb aber nicht unfruchtbar. Die Madonna del Duca di Terranuova in Berlin nimmt von der Berliner Zeichnung den Ausgangs-Maria vor einer niedrigen Brüstungsmauer sitzend hält mit der Rechten das Kind umfasst, welches sich dem kleinen Johannes zuwendet. Beide Kinder fassen ein Spruchband. Rechts, als Gegengewicht zum Johannes, hat noch ein Knabe mit dem Heiligenscheine, welcher zur Madonna aufblickt, Platz gefunden. Der Hintergrund zeigt links eine thurmreiche Häusergruppe am Fusse eines Hügels, rechts einen mit Bäumen bewachsenen Felsen, ähnlich wie auf der Madonna Tempi. man das Bild mit der Berliner Zeichnung, so bemerkt man die nahezu vollkommene Identität der Hauptgruppe. Nur der Engel und der heilige Josephus sind weggefallen, an die Stelle des letzteren der zweite Knabe Offenbar hat auf diese Aenderung der Wechsel des Formates (die M. Terranuova ist ein Rundbild) Einflus geübt. Andere Unterschiede, der Wegfall des Kopftuches u. s. w. werden durch den Eintritt in die florentiner Kunstwelt bedingt. Das Berliner Blatt besitzt noch ein weiteres Interesse. Auf der Rückseite desselben befindet sich der

erste Entwurf zur Madonna Connestabile. Die Madonna hält hier noch eine Frucht und nicht wie auf dem Bilde ein Buch in den Händen. (Beide Zeichnungen sind in Lippmann's Zeichnungen alter Meister im k. Kupferstichcabinet zu Berlin, 1882, Nr. 127, trefflich publicirt.) Wir schließen aus der gleichen Technik auf die Gleichzeitigkeit beider Zeichnungen. Raffael hat die erste Skizze zur Mad. Terranuova und den Entwurf zur Mad. Connestabile ungefähr zur selben Zeit geschaffen, trotzdem das erstere Bild erst mehrere Jahre später ausgeführt. Der Entwurf zur Mad. Connestabile hat eine weitere Ausbildung in der prächtigen Kreidezeichnung in der Albertina (Br. 146), der Madonna mit dem Granatapfel, kurz vor feinem Uebergange nach Florenz entworfen, erfahren. Vor der Madonna auf einer Brüftung sitzt auf einem Polster das Christkind und greift mit der Rechten nach dem Granatapfel, welchen ihm die noch mit dem umbrischen Kopstuch bekleidete Maria darreicht. Die Linke der letzteren ruht auf einem auf der Brüftung aufgeschlagenen (Eingehend haben die Berliner Blätter und die Genesis der Mad. Terranuova Lippmann im Jahrb. der preuß. Kunstsammlungen II., 62 und Lermolieff in Lützow's Zeitschrift XVI. 242. erörtert.)

2) Die Geschichte der meisten Madonnen und überhaupt der Tafelbilder Raffael's lässt sich im besten Falle bis in das siebzehnte Jahrhundert zurückführen. Bis in das Zeitalter Raffael's reichen nur bei wenigen die Nachrichten. So genaue Angaben über antike Statuen schon aus dem 16. Jahrh. vorliegen, fo wenig wurden Tafelbilder beachtet. Aldrovandi. der sonst nicht sparsam mit seinen Schilderungen der statuarischen Werke Michelangelo's ist, erwähnt nur einmal flüchtig Raffael's Schöpfungen: »In casa del Reverendissimo di Carpi fanno fregio intorno a detta stanza bellissimi quadri di pittura di man di Raffaello d'Urbino.« Laufe des folgenden Jahrhunderts wurden die großen Gemäldesammlungen gegründet, und gewinnen wir aus Inventaren nähere Kenntniss von dem Bestande derselben. Leider sind in denselben die Beschreibungen wenig anschaulich. Wie schwer läst sich z. B. aus folgender Angabe in dem Inventar der Guardaroba d'Urbino, aus welcher die florentiner Galerien reiche Schätze empfingen, errathen, welches Gemälde gemeint sei: un quadro in tavola, piccolo »La Madonna, Cristo e san Gio. Battista.« Man muthmasst, es sei darunter die Madonna della sedia verstanden; doch fehlt die volle Gewissheit. Die Geschichte der florentiner Sammlungen schrieb zuerst Pelli: i Saggio storico della reale Galleria di Firenze 1779. Das älteste Verzeichniss der berühmten Sammlungen der französischen Könige gab Père Dan in seinem Trésor de Merveilles de Fontainebleau 1642. Damals besass das königliche Cabinet die große h. Familie, den h. Michael, die h. Margaretha, das Porträt der Johanna von Arragonien. Die Verzeichnisse der Gemälde, welche Karl I. von 21 Springer, Raffael und Michelangelo. 1.

Digitized by Google

England erworben, zum Theile aus der berühmten Mantuaner Sammlung herrührend, find noch vorhanden.

Von Raffael's Hand zählte die königliche Sammlung außer den Cartons zu den Teppichen sechs Werke Raffael's, darunter die Perle, den h. Georg, die Mad. mit dem Lamme und vielleicht die Mad. aus dem Besonders reich an Raffaelischen Gemälden war die Galerie Orleans. Sie zählte (nach dem Cataloge von 1727) 16 Bilder Raffael's und wenn man die notorisch unechten abzieht, bleiben noch immer 9 übrig, die wir noch alle nachweisen können: die Mad. aus dem Hause Orleans, die Bridgewater Madonna, die Mad. unter dem Palmbaume, die Mad. der Miss Cutts und die Predellen zum Altarbilde der Nonnen des h. Antonius. Die Nachrichten über die Schicksale der im Privatbesitze vorhandenen einzelnen Madonnenbilder sließen natürlich noch spärlicher. Die Mad. Tempi befand sich 1677 in der Casa Tempi, wurde aber erst in unserem Jahrhundert aus der Vergessenheit gerissen. Mad. Niccolini, jetzt im Besitze des Lord Cowper, wird gleichfalls im Jahre 1677 erwähnt.

Neben der Frage nach der Herkunft der Bilder fesselt uns am meisten ihre Chronologie. Eine folche chronologische Ordnung ist von Passavant, neuerdings von Lermolieff (Repertorium für Kunstwissenschaft V. 147) Die Gruppirung der Werke Raffael's nach der verfucht worden. umbrischen und der florentiner Periode stösst auf keine Schwierigkeiten. Der größte Widerstreit der Meinungen herrscht dagegen in Bezug auf die ersten künstlerischen Leistungen Raffael's, seine Ansänge als selbständiger Maler und dann wieder in Betreff der Werke, welche er in dem Zeitabschnitt, nachdem er Perugino's Werkstätte verlassen und ehe er sich in der florentiner Kunstwelt eingebürgert hatte, schuf. Hier schob sich ein neues Element, der bolognesisch-urbinatische Einflus dazwischen. nachdem man denselben jetzt zum ersten Male wirksam, oder nur als Wiedererwachen frühester Eindrücke annimmt, datirt man die Bilder, wo sich Timoteo Viti's und indirect Francia's Einflus zeigt, anders. Lermolieff setzt z. B. neben den h. Michael im Louvre den Traum eines Ritters in die früheste Zeit Raffael's, während dieser von Anderen in die Uebergangsperiode zwischen die umbrischen und florentiner Lehrjahre versetzt wird. Vgl. die eingehenden Erörterungen der Streitfrage von A. Springer und 'Lermolieff im IV, und V. Bande des Repertoriums für Kunstwissenschaft. 3) Die Verknüpfung der Madonna im Grünen mit dem von Vasari erwähnten Bilde, welches Raffael für Taddeo Taddei gemalt hat, beruht auf einer Angabe Baldinucci's, welcher in seinen Notizie de' Prosessori del disegno 1681 aussagt, dass er das Werk Raffael's noch bei den Erben Taddei's gesehen, und weiter erzählt, die Erben Taddei's hätten dasselbe an den Erzherzog Ferdinand Carl (der sich 1661 in Florenz aufhielt)

verkauft. Bereits 1663 befand es sich (Engerth, Kunsthistorische Sammlungen des Kaiserhauses. Gemälde. Wien 1881. S. 260) im Residenzschlosse zu Innsbruck und wurde in diesem Jahre nach dem Ambraser Schlosse übertragen. Seit 1773 zählt es zu den Schätzen der Belvederegalerie. Das bei Engerth facsimilirte Ornament am Kleidsaume, in welchem das Datum eingeschrieben erscheint, regt Zweifel an, ob man auch berechtigt sei, inmitten der einzelnen ornamentalen Striche und angeblichen Buchstaben das Datum herauszulesen. Es ist bekannt, wie gern man sich in dieser Hinsicht der Täuschung ergiebt und in slüchtig gekritzelten Ornamentstrichen Buchstaben und Ziffern entdeckt. — Sichergestellt ist die Datirung auf dem Gemälde der schönen Gärtnerin, nur schwankt die Lesung zwischen 1507 oder 1508. Im letzteren Falle würde die Wahrscheinlichkeit sich steigern, dass die schöne Gärtnerin mit dem Werke zusammenfalle, welches Raffael bei seinem Weggange von Florenz von Ridolfo Ghirlandajo vollenden liefs. Dasfelbe war für Siena (gewifs nicht für eine Kirche) bestimmt. Auf welcher Quelle die Nachricht beruht, König Franz I. hätte das Bild von einem Kämmerer Leo's X., Filippo Sergardi, gekauft, ist mir nicht bekannt. Die schöne Gärtnerin war übrigens nicht das einzige Bild, welches Raffael unvollendet in Florenz Dasselbe war der Fall mit der Madonna Colonna, der zurückliefs. Madonna del Baldacchino und der Madonna Esterházy, welches letztere Werk Papst Clemens XI. aus dem Hause Albani der Kaiserin Elisabeth, der Gemahlin Kaiser Karl's VI., schenkte.

- 4) Die h. Familie aus dem Hause Canigiani ist in den slorentiner Schatzinventaren bis 1635 angeführt. Bei der Vermählung des Kurfürsten Johann Wilhelm mit einer Tochter Cosmo's III. kam das Bild noch im 17. Jahrh. nach Düsseldorf, von dort nach München. Die Gesammtcomposition wird besser nach Copien, z. B. jener in der Sammlung Rinuccini in Florenz, beurtheilt, in welcher noch die Engel über der Gruppe sichtbar sind.
- 5) Zu den Madonnen, deren Composition zwar auf Raffael zurückgeht, deren Aussührung aber Schülerhänden überlassen wurde, gehören zunächst die Madonna mit der Nelke und die Madonna, welche vom schlasenden Kinde den Schleier hebt. Beide sind in zahlreichen Exemplaren (die erstere außer in Italien, auch in Lützschena bei Leipzig in der Galerie Speck-Sternburg) vorhanden, von welchen einzelne bis in das Zeitalter Raffael's zurückgehen. Auf dem ersten Bilde sitzt die Madonna in einer Stube, dessen Fenster die Aussicht in eine weite Landschaft gewährt, und reicht dem auf ihrem Schoosse sitzenden Christkinde eine Nelke, nach welcher es lebhast greift. Eine spätere Variante zeigt das Christkind, welches aus dem von der Madonna in der Hand gehaltenen Blumenstrausse eine Rose genommen und sie der Mutter lächelnd an den Busen

In der Madonna mit dem Schleier (Sommeil de l'enfant) hebt die Madonna von dem Kinde den Schleier, um es in seinem Schlummer still zu belauschen. Zur Seite kniet der kleine Johannes und weist mit dem Finger, das Gesicht dem Beschauer zukehrend, auf den schlafenden Christus. Den Carton besitzt die Akademie in Florenz. Beide Compositionen fallen in die letzten florentiner Jahre. Dasselbe gilt auch von zwei größeren Compositionen zur h. Familie, von welchen die eine, von fremder Hand ausgeführt, sich im Museum in Stockholm befindet, die andere zur Grundlage für ein Gemälde des Raffael befreundeten Domenico di Paris Alfani oder dessen Sohnes Orazio, jetzt in der Stadtgalerie in Perugia, Der Entwurf zur h. Familie in Stockholm (Windsor. Ph. 11), mit der Feder in Sepia gezeichnet, zeigt rechts die Madonna auf einem Steinblocke sitzend, mit dem Christuskinde zwischen den Beinen, welches fich zurückbeugt, gleichsam erschrocken über die stürmische Huldigung des kleinen Johannes. Dieser, von der knieenden h. Elisabeth umsasst, eilt dem Christkind entgegen und greift mit beiden Händen nach dessen Arm, das Gesicht dabei der Madonna zuwendend. Noch figurenreicher ist die Composition zu dem anderen Bilde, welche uns eine schraffirte Federzeichnung in Lille (Br. 86) vor die Augen bringt. Auf der Rückfeite des Blattes befindet sich der kurze Brief Raffael's (Siehe oben S. 136) Raffael's an Domenico Alfani. Die Mitte des Vordergrundes nimmt die bequem ruhende Madonna ein, an deren Schooss sich das stehende Christuskind anlehnt, begehrlich einen Apfel betrachtend, welchen ihm der rechts sitzende Joseph vorhält. Links steht in ein kurzes Röckchen gehüllt, der Johannesknabe, den Kopf fast gleichgültig dem Beschauer zukehrend. Diese Gruppe nimmt die ganze Breite des bereits mit dem Liniennetze überzogenen Blattes ein. Hinter ihr steht links eine ältere, theilnehmend der Scene zuschauende Frau, rechts ein bärtiger Mann. Fünf kleine Engel schweben in den Lüften, drei musicirend, zwei nur als geflügelte Köpfe charakterisirt. Die Verwandtschaft besonders der Madonna mit den Typen in der Grablegung fällt sofort in die Augen.

6) Das Porträt einer Unbekannten in der Tribuna (No. 1220) zeigt eine junge Dame, welche das Gesicht leicht nach rechts wendet. Sie hat die Haare in ein seines Netz gesteckt, über dem grünen, rothgesäumten Mieder ein kleines Kreuz an einer Goldkette hängen und trägt weite, gleichfalls mit rothen Bändern ausgeputzte Aermel. Die rechte Hand stützt sie aus eine Balustrade, die linke hat sie auf den rechten Vorderarm gelegt. Am meisten intact sind die schönen vollen Hände, mit gestricheltem Farbenaustrag. — Die sogenannte donna gravida in der Pittigalerie (Saal der Ilias No. 229) hat den Kops nach rechts gewendet, die eine Hand auf den Leib gelegt und hält in der anderen ein Paar Handschuhe. Das Haarnetz ist mit Gold durchwebt, das Mieder gelb



- mit schwarzem Besatz, die weiten Aermel bräunlich roth. Eine urkundliche Beglaubigung liegt für keines der beiden Frauenporträte vor. Dass Raffael während seiner florentiner Periode den Herzog Guidobaldo von Urbino gemalt haben sollte, beruht auf einer missverstandenen Stelle in einem Briefe Bembo's.
- 7) Welche Madonnen Raffael für den Herzog von Urbino gemalt hat, läst fich nicht mehr mit Sicherheit bestimmen. Dem Winke Vasari's, welcher von »due quadri piccoli« spricht, folgend, wird bald auf die h. Familie mit dem bartlosen Joseph in Petersburg, bald auf die Madonna Orleans, bald auf die Mad. unter dem Palmbaume geschlossen. Der von Vasari erwähnte Christus auf dem Oelberge ist gewis nicht mit dem Gemälde in der Londoner Nationalgalerie, einer schwächlichen Leistung der umbrischen Schule, identisch. Dagegen herrscht kein Zweisel, dass der h. Georg in Petersburg auf Bestellung des Herzogs von Urbino gemalt wurde. Die Behauptung, dass der h. Georg und Michael im Louvre, der Traum eines Ritters und die drei Grazien den gleichen Ursprung besassen, ruht auf keinem sachlichen Grunde.
- 8) Die Federzeichnung in der Albertina (Br. 186) zeigt einen räthselhasten Sie wird gewöhnlich als Skizze zur Caritas auf der Predella der Grablegung angesehen, deckt sich auch mit dem kleinen grau in grau ausgeführten Bilde in wesentlichen Punkten. Dennoch hält es schwer, dieselbe Raffael zuzuschreiben, da sie nach allen Merkmalen des Stiles auf Michelangelo und zwar auf dessen frühere Zeit zurückgeführt In Einzelheiten weicht die Skizze übrigens von der werden muss. Predella ab. Der Kopf der Madonna, überhaupt in mächtigeren Formen gehalten, ist mehr geneigt, nach rechts blickend. Auf dem Bilde umfasst sie die drei Kinder mit beiden Händen, auf der Skizze hält sie die Die Armbewegung erscheint vollkommen verschoben. Linke am Busen. Der Knabe rechts umfast mit einer Hand das nächststehende Kind, auf der Skizze fehlt das letztere, der Knabe greift mit beiden Händen nach Brust und Schulter der Caritas. Auch der vorderste Knabe links legt die eine Hand auf die Brust der Caritas und ist ganz sichtbar, während auf der Predella sein Oberleib vom Arm der Caritas verdeckt wird. Der Torso derselben zeigt überhaupt eine andere Wendung, ist auf der Zeichnung ungleich mehr en face gestellt. Diese Abweichungen würden an sich nicht hinreichen, der Federzeichnung einen andern Ursprung, als er bisher angenommen wurde, zu geben. Die Entscheidung liegt bei den stilistischen Merkmalen. Die Finger in lange Spitzen auslaufen zu laffen, den Fuss übermässig zu höhlen, Hand und Arm durch einen Querstrich scharf zu trennen, das alles lag damals nicht in Raffael's Gewohnheiten, entspricht dagegen vollständig der älteren Weise Michelangelo's. Dazu kommt noch ein weiterer Umstand. Die Rückseite

des Blattes (Br. 187) enthält eine Studie zur Kreuzabnahme, irrthümlich den Skizzen für die Grablegung bisher angereiht. Sie ist mit derselben dicken Feder gezeichnet, wie die Caritas (die Umrisse schlagen durch das Papier und werden stets auf der Gegenseite sichtbar), überhaupt von derfelben Hand. Eine schräg sitzende Figur hält einen Leichnam, welcher einen Arm emporgehoben zeigt, den anderen schlaff herabsinken, den Kopf zurückfallen lässt, an den Schultern. Ein zweiter Mann rechts zieht mit großer Anstrengung an einer um den Leib des Todten gelegten Schon die übertriebene Verkürzung der Schulter an der Mittelfigur spricht für Michelangelo, noch deutlicher wird der Michelangeleske Ursprung aus der ganzen Art der Zeichnung ersichtlich. beiden Blättern bestimmte Schlüsse auf das Verhältniss zwischen Rassael und Michelangelo zu ziehen, erscheint vorläufig noch nicht zulässig. Jedenfalls wird Niemand die Predellen der Grablegung von Michelangelo abhängig machen wollen.

### 9) Der Brief an Simone Ciarla lautet:

# Carissimo quanto Patre.

Jo ho ricevuta una vostra letera per la quale ho inteso la morte del nostro Illmo S. Duca, al quale Dio abi misericordia al anima e certo non podde senza lacrime legere la vostra letera, ma transiat a quello non è riparo, bisogna avere pazientia e acordarsi con la volonta de Dio. Jo scrissi l'altro di al Zio prete, che me mandasse una tavoletta, che era la coperta dela nostra donna dela prefetessa, non me l' ha mandata, ve prego voi li faciate a sapere quando ce persona che venga che io possa satisfare a Madonna, che sapete, adesso uno avera bisogno di loro; ancora vi prego carissimo Zio che voi voliate dire al prete e ala santa che venendo la Tadeo Tadei florentino, el quale n' avemo ragionate più volte insiemo, li facine honore senza asparagnio nisuno, e voi ancora li farete careze per mio amore che certo li so ubligatissimo quanto che uomo che viva. Per la tavola non ho fatto pregio e non lo farò se io porò, perche el sera meglio per me che la vada a stima, e impero non ve ho scritto quello che io non poteva e ancora non ve ne posso dare aviso, pur secondo me a ditto el patrone de dita tavola dice che me dara da fare per circha trecenti ducati d'oro per qui e in francia. fatto le feste forse ve scrivero quello che la tavola monta che io ho finito el cartone, e fato pascua serimo a cio. Averia caro se fosse possibile davere una lettera di recomandatione al Gonfalonero di Fiorenza dal S. Prefetto, e pochi dì fa io scrissi al Zio e a Giacomo da Roma me la fesero avere, me saria grande utilo per l'interesse de una certa stanza da lavorare, la quale tocha sua Signoria de alocare, ve prego se è posibile voi me la mandiate che credo quando se dimandera al S. Prefetto per me, che lui la fara fare e a quello me ricomandate infinite volte come suo anticho servitore e familiare, non altro, ricomandateme al Maestro....e a Redolfo e a tutti gli altri.... XXI de Aprile MDVIII.

El vostro Raphaello dipintore in Fiorenza.

#### IV.

- Der Schilderung Julius' II. liegen ausser den betreffenden Capiteln in den Werken Reumont's und Gregorovius' über die Geschichte der Stadt Rom die venetianischen Relazionen bei Ranke (Gesch. d. P. III. Analecten p. 7) zu Grunde. Vgl. M. Brosch, Papst Julius II. und die Gründung des Kirchenstaates, 1878.
- 2) Ueber feine Anfänge in Rom berichtet Michelangelo kurz in der Nachschrift zu dem bekannten (vielfach interpolirten) Briefe vom J. 1542, welcher in einer Copie ohne Adresse auf uns gekommen ist (Milaness lett. p. 489). »In primo anno di Julio che m' allogò la sepultura, stetti otto mesi a Carrara a cavare marmi et condussigli in sulla piazza di San Pietro, dove avevo le stanze dretto a Santa Catarina; dipoi papa Julio non volse più fare la sepultura in vita et messemi a dipigniere; dipoi mi tenne a Bologna dua anni a fare il Papa di bronzo che fu difatto; poi tornai a Roma, et stetti seco insino alla morte.« Die Hauptquelle ist aber sein Brief an Giovanfrancesco Fattucci, einen Agenten der Medici aus dem Jahre c. 1524. Die wichtigsten Stellen aus demfelben find folgende: »Als der Papst um mich nach Florenz fandte, was wie ich glaube im zweiten Jahre seines Pontificates geschah, hatte ich die Hälfte des Rathsfaales, nämlich seine Ausmalung, übernommen. Dann als ich mit dem Papste in Rom war und er sein Grabmal bei mir bestellte, auf welches für tausend Ducaten Marmor ging, ließ er sie mir auszahlen und schickte mich um die Steine nach Carrara. Ich blieb dort acht Monate, liefs die Steine behauen und brachte sie fast alle auf den Petersplatz; nur ein Theil blieb auf der Ripa zurück. In dieser Zeit änderte Papst Julius seinen Entschluß und wollte nicht, dass an dem Denkmal weiter gearbeitet werde. Da ich dieses nicht wusste und zu ihm ging, Geld zu fordern, wurde ich aus dem Palaste hinausgeworfen. Ueber diesen Schimps verlies ich sogleich wieder Rom. Was ich in meinem Hause hatte, verdarb und die Marmorblöcke, die ich zugeführt hatte, blieben bis zur Krönung Papst Leo's auf dem Petersplatze liegen. Dann als Papst Julius das erste Mal nach Bologna ging, wurde ich gezwungen, dorthin zu wandern, mit dem Stricke um den Hals, seine Verzeihung zu erbitten. Da gab er mir feine Statue in Erz zu machen. Nachdem die Statue an der Fassade von S. Petronio aufgestellt und der

- Papst nach Rom zurückgekehrt war, wollte er auch jetzt nicht, dass ich an dem Grabmale arbeite, sondern wies mich an, die Decke der Sixtina auszumalen, und wir kamen über die Zahlung von 3000 Ducaten überein.

  Die ersten römischen Eindrücke schildert er in dem Briese an seinen Vater vom 31. Januar 1806. (Milanesi No. III.) Vgl. Springer, Michelangelo in Rom 1505−1508. Leipzig 1875.
- 3) Die näheren Umstände der Flucht Michelangelo's ergeben sich aus seinen Briesen an Fatucci, serner aber aus dem unmittelbar nach der Flucht geschriebenen Briese an Giuliano da S. Gallo, Milanesi CCCXLIII., dem Briese G. Balducci's an Michelangelo 8. Mai 1506 (bei Gotti II. 52) und dem Briese P. Rosselli's v. 10. Mai 1506 (bei Gotti I. 46).
- 4) Das Sonett »Signor, se vero« wird auch in die Jahre 1517—19 gesetzt und dass es an Leo X. im Aerger über die stetigen Verschleppungen der Arbeiten an S. Lorenzo gerichtet sei, vermuthet. Dagegen spricht aber der Umstand, dass das Sonett auf der Rückseite einer Oxforder Zeichnung geschrieben ist, welche offenbar noch Reminiscenzen an den Schlachtcarton enthält.
- 5) Dass es in der Absicht der Signorie lag, Michelangelo 1508 in Florenz festzuhalten und ihm eine Kolossalstatue als Gegenbild des David aufzutragen, erhellt aus den bei Gaye II. No. XLII. und LI. mitgetheilten Briefen des Gonfaloniere Soderini an Alberigo Malaspina, marchese di Auch der für Pierre de Rohan, den Marschal de Giè, später für Robertet bestimmte Bronzedavid harrte noch der Vollendung. In beiden Fällen hoffte man auf Michelangelo's baldige Rückkehr nach Michelangelo, heisst es in dem Briese vom 4. September 1508, »fa intendere, che ci sarà in breve.« In dem Briefe vom 16. December 1508 wird geklagt, dass der Papst Michelangelo nicht einmal auf 25 Tage entlassen wolle, und doch gebe es in Italien keinen andern Mann, der eine so große Arbeit wie eine Kolossalstatue schaffen könne. auf den Bronzedavid wird in einem Briefe des Gonfaloniere an Giov. Ridolfi vom 30. Juni 1508 (Gaye II. No. XLVI.) die Hoffnung ausgefprochen, dass Michelangelo dieselbe vollenden werde. »Il Davit si truova imperfetto per esser stato levato da qui mich. lagnolo scultore, per uno breve del sommo pontefice, per fare certa sua opera a Rome. Quando epso Michelagnolo sarà di qua, ci forgeremo farli dare la sua perfectione.« Dazu kam es bekanntlich nicht. Der David wurde von Benedetto da Rovezzano vollendet.
- 6) Der Brief an Frate Jacopo Jesuato steht bei Milanesi No. CCCXLIV. Die Verhandlungen mit den Malergehilsen in Florenz leitete Granacci. Sein Brief an Michelangelo über die Bedingungen derselben ist bei Pini scritture No. 135 sacsimilirt. Michelangelo's Unzusriedenheit mit ihnen deutet der Brief an seinen Vater, Milaness No. X. an.



V.

- 1) Die Thatsache, dass der Schmuck der Decke in der Sixtina erst allmählich zu dem Umfange und der Gestalt, welche er endgiltig empfing, wuchs, wird durch Michelangelo selbst bekräftigt. Er erzählt in dem Briefe an Fattucci (Milanefi lett. CCCLXXXIII.): »Der erste Entwurf zeigte die zwölf Apostel in den Bogenfeldern und im Uebrigen mit Ornamenten bedeckte Felder, wie das fo üblich ist. Als ich das Werk anfing, schien es mir, dass es ein ärmliches Werk werden würde und ich sagte dem Papste, wie es mir vorkäme, dass die Apostel allein einen ärmlichen Eindruck machen; und als er fragte warum? antwortete ich, weil sie selbst arm waren. (Condivi cap. XXXVIII.) theilt das Gespräch in anderer missverstandener Wendung mit.) Darauf gab er mir einen neuen Auftrag, ich möge machen, was ich wolle, und ich folle die Decke malen bis zu den unteren Historienbildern.« Dieselbe Quelle lehrt uns auch den Zeitpunkt kennen, in welchem Michelangelo die Cartons für die Fresken an den Schmal- und Langseiten rings um die Kapelle in Angriff nahm. Das geschah 1511. Die eigentlichen Deckenbilder waren damals schon vollendet. Die Bestätigung dasür liesert die von E. Müntz in seinem inhaltreichen Aufsatze: Une rivalité d'artistes au XVIe siècle (Gaz. des beaux arts 2° p. t. XXV, 386) mitgetheilte Notiz aus dem Tagebuche des Paris de Grassis: »1511. Pontifex in vigilia in die gloriossimæ Virginis assumptæ (15. August) voluit interesse vesperis et missæ in capella majori, palatina et ad eam Pontifex venit, vel ut picturas novas ibidem noviter detectas videret, vel quia ex devotione ductus fuit.« Bei Paris de Grassis lesen wir auch die ursprüngliche Fassung der Anekdote, nach welcher Michelangelo den neugierigen und ungeduldigen Papst nahezu gewaltsam aus der Kapelle vertrieben hätte. Am Vorabend des Pfingstfestes 1508 wollten sich die Cardinäle wie gewöhnlich zur Vigilie in der Sixtinischen Kapelle versammeln, wurden aber von einem gewaltigen Staube, der von dem aufgeschlagenen Gerüste kam, und von lärmenden Arbeitern empfangen. Der Befehl des Ceremonienmeisters, dieselben möchten sich entsernen, wurde nicht beachtet. Der Papst musste nacheinander zwei Kämmerer absenden, ehe die Arbeiter sich fügten und mit dem Lärmen aushörten.
- 2) Die Hoffnung, das Grabdenkmal beginnen zu können, lese ich auch aus dem (salsch datirten) Briese an seinen Vater No. XVIII. heraus: "mi fu promesso infra pocchi di che la s'acconcierebbe e che io cominciassi a lavorare. Dipoi ò visto che la sarà cosa lunga." Das richtige Datum 1511 ergiebt sich aus dem Zusammenhange mit den Briesen No. XVII. und No. LXXXV., welcher letztere das Datum des Empsanges von der Hand Buonaratto's trägt: 1510 (i. e. 1511 nach römischer Rechnung) a di 15 di gennaio ricevuta.

- 3) Paris de Grassis erzählt in feinem Tagebuche: 1512. Vesperæ in vigilia omnium sanctorum. Hodie primum capella nostra, pingi finita, aperta est, nam per tres aut quatuor annos tectum sive fornix ejus tecta semper fuit ex solari ipsum totum cooperiente.
- 4) Englische und deutsche Schriftsteller, zuletzt H. Hettner in den italienischen Studien 1879 (S. 257) haben die anscheinend weibliche Bildung der Engel in den Schöpfungsbildern so zu deuten gesucht, dass sie in denselben die præexistirende Eva oder Psyche erkannten. Offenbar haben aber nur künstlerische Rücksichten, sormale Erwägungen Michelangelo von der herkömmlichen Kindergestalt abweichen lassen. So ist dem am meisten auffallenden Engel in der Erschaffung Adams eine besondere Function übertragen worden. Jehova hat den Arm um feinen Kopf gelegt und stützt sich auf ihn. Dazu war eine Kindesfigur vollkommen untauglich. Auch bei dem anderen sich beschattenden »agnoletto«, in der Schöpfung der Sonne und des Mondes, erscheint das höhere Alter durch die individuelle, nicht mehr kindliche Action und die Haltung hinter dem andern Engel hinreichend motivirt. Uebrigens zeigen auch die Genien, welche die Propheten und Sibyllen begleiten, verschiedene Altersstusen und ist die Bildung der Engel als Jünglinge und Anklänge in den Engeln an weibliche Züge in der Renaissancekunst nichts Seltenes. Dass Michelangelo in die Schöpfungsgeschichte den Platonismus eingeschmuggelt hätte, ist vielleicht eine geistreiche, aber eine durchaus willkürliche Behauptung.
- 5) Es scheint, dass die Decke im vorigen Jahrhundert eine theilweise Uebermalung (wie das jüngste Gericht) erduldet hat. "J'ai vu", heisst es in der Description historique de l'Italie par Richard 1769 V. p. 375, "en 1762 de très-mediocres artistes, occupés à recouvrir de draperies les plus belles figures nues du tableau et du plasond."

#### VI.

1) Die Stelle aus Caporali's Commentar zu Vitruv ist bei Vermiglioli, Memorie di B. Pinturicchio, Perugia 1827 p. 5 abgedruckt: "Bramante fu di natura di non bramare punto le ricchezze, e quella, che pure avesse avuta con la prudentissima liberalità sua la disprezza. Finalmente Julio Summo pontesice per singulare amore, che gli portava, quasi contro la voglia di esso Bramante sotto pena di santa obbedienza lo fece ricco e gli donò a esso, e suoi servi benisici, et offici di grandissime pensioni annuarie più che non bisognava assai alla sua decente vita, et vestimenti, et con questo insieme con Pietro Perugino, Luca di Cortona, et Bernardino Perugino cognominato Pinturicchio pittori ne siamo in Roma ritrouati in casa sua da esso invitati ad una cena, et per più cose ragionate questo intendere.

- Von den Gastsfreunden Bramante's waren zwei an der Ausmalung der Stanzen mitthätig. Die von Vasari mitgetheilten Namen sind nicht nur theilweise falsch (den Abt von S. Clemente hat Milaness (Vasari IV 227) vollständig aus dem Dasein gestrichen), sondern auch unvollständig. Zur Zeit Julius II. arbeiteten u. a. ein Laurentius pictor (Lorenzo Lotti?) und Jan Ruysch im Vatican.
- 2) Der Antheil Sodoma's an den Fresken in der Stanza della Segnatura beschränkt sich gegenwärtig außer der ornamentalen Gliederung der Decke auf vier kleine Doppelscenen, theils grau in grau, theils farbig auf Goldgrund, welche, in geschweisten viereckigen Feldern gemalt, die Rundbilder Raffael's verbinden und auf das Mittelstück, ein Achteck mit Putten, welche das Wappen des Papstes halten. Doch ist in Bezug auf das letztere Bild die Vermuthung ausgesprochen worden, dass es der Rest der Decoration sei, welche Melozzo da Forli unter Papst Sixtus IV. hier geschaffen hat. Die Doppelscene über Salomon's Urtheil zeigt unten auf Goldgrund eine mit ihrem Kinde spielende Frau vor einem ausgespannten Zelttuche, hinter ihr eine Frau, die einen Gegenstand in die Höhe hebt. Rechts reitet ein nacktes Knäblein auf einem Thiere durch das Wasser, darüber grau in grau Kampf zwischen Fussfoldaten und zwei Reitern. Ueber dem Sündenfalle, unten: Ein nackter weißbärtiger Greis ist an einen Baumstamm angebunden und wird von einem fliegenden Amor mit dem Pfeile bedroht; hinter dem Greise im Rücken gesehen ruht eine Frau. Oben: ein Krieger auf dem Throne, von einer Gruppe halbnackter Männer umgeben. Ueber Apollo's Wettstreit mit Marsyas unten: ein nackter behelmter Mann vor einem Ambos (?), das Gesicht dem ihm entgegenfliegenden Amor zugewendet, neben einem kahlen Baume. Hintergrunde ist noch eine Figur sichtbar. Oben eine Opferhandlung. Ueber der Astronomie, unten: ein nackter Mann sitzt am Fusse eines belaubten Baumes, ihm gegenüber fährt auf einer Muschel eine nackte Frau (Venus) mit fegelartig ausgebreitetem Schleier über einen Strom. Oben: Victoria krönt einen Krieger, welchen eine zahlreiche Soldatengruppe Die Deutung der einzelnen mythologischen Scenen steht noch nicht fest. Klar ist nur im Allgemeinen, dass in den Gemälden der Triumph der Liebe und des kriegerischen Ruhmes versinnlicht wird, und dass die Verbindung dieser beiden Motive eine Anspielung an den großen Namensgenossen des Papstes, an den römischen Julius in sich schließt. Nach einer im Archivio della società romana di storia patria II. 486 mitgetheilten Urkunde übernahm Agostino Chigi noch am 15. October 1508 die Bürgschaft, dass Sodoma für eine bereits empfangene Summe von 50 Ducaten »in cameris Papæ superioribus« Gemälde ausführen werde.
- 3) Die zur Disputa gehörigen Handzeichnungen zerfallen in zwei Gruppen: Entwürfe zu größeren Theilen der Gefammtcomposition und Skizzen und

Studien zu einzelnen Gestalten und Gruppen. Aus der ersten Gruppe heben wir hervor die Zeichnungen in Windfor (Ph. 10), in Oxford, in Chantilly (Br. 111), ferner für die untern Gruppen die Blätter im Louvre (Br. 279), im Stædel'schen Museum in Frankfurt, bei Henry Vaughan, in der Albertina (Br. 173), in der ungarischen Reichsgalerie, bei dem Herzog von Devonshire in Chatsworth, Ambrosiana (Br. 112), Florenz (Br. 498). Skizzen zu den Engelsgruppen bewahren die Sammlungen des Mr. Malcolm, jene in Oxford und in Pest. Ein Fragment des Cartons mit der Figur Gottvaters besitzt der Louvre (Br. 241), Studien zum Christus die Lille-Sammlung (Br. 94), zur Madonna die Ambrofiana (Br. 132), zum Paulus die Sammlung in Oxford (Br. 29), zum fog. Bramante oder Sectirer der Louvre (Br. 242), zum h. Ambrosius das Kupferstichcabinet in München. Die vollständigste Aufzählung der Skizzen giebt Ruland in seinem Windsor-Cataloge. Von Raffael's fünf Liebessonetten befindet sich das eine auf einem Studienblatte zur Disputa in der Albertina, das andere auf einem Studienblatte im Museum Fabre zu Montpellier, die übrigen drei, gleichfalls auf Skizzen zur Disputa geschrieben, in Oxford. Aehnlich wie bei feinen Gestalten war Raffael auch bei seinen Liebesergüssen unaufhörlich bemüht zu feilen und zu bessern. Die meisten Sonette sind in mehreren Fassungen vorhanden, den Skizzen vergleichbar, deren wir so viele von feiner Hand besitzen. Hervorragend sind die Sonette weder im Inhalt noch in der Form, immerhin als Zeugnisse des Liebesglückes, welches er in seinen ersten römischen Jahren genossen, werthvoll. Nähere perfönliche Andeutungen enthalten sie nicht. Er beklagt die Flüchtigkeit des Liebesglückes, birgt seine Empfindungen als Geheimnis im Herzen, erinnert sich der genossenen Seligkeit, preist Amor's Macht und rust ihn als seinen Herrn an. Aus Ausdrücken wie »suddito« u. a. auf eine vornehme Stellung seiner Geliebten zu schließen, erscheint doch allzu gewagt. In richtigster Fassung hat die Sonette H. Grimm im »Leben Raffael's« 1872 I. 362 publicirt. Vgl. Robinson Cr. Account p. 190 und 194.

4) Ueber den furor divinus der Dichter heißt es bei Marsilius Ficinus Epist. 1. I. (Opp. I. 634): Vera est Platonis sententia poesim non ab arte sed a furore aliquo divino proficisci. p. 673: Vera poesis a Deo ad Deum. Carmina illa solum divina musica, musarumque furore infusa (existimat Plato), quæ quando musica humana cantantur et cantorem ipsum et audientes quodammodo concitant in furorem. Die Verknüpfung der Dichter mit den Musen hat auch Marsilius Ficinus (in Jonem. de surore poetico Opp. p. 1281) angedeutet: Poesis a deo (Apolline) et Musis tribuitur. Orpheum afflavit Calliope, Musaeum Urania, Homerum Clio, Polymnia Pindarum, Erato Sapphon, Melpomene Thamyram, Terpsichore Hesiodum, Thalia Maronem, Nasonem Euterpe. Aus Raffael's Parnas ist die Zahl der Dichter verdoppelt. Wir zählen 18 Poetenfiguren. Der

- Gedanke liegt nicht allzufern, dass Raffael jeder Muse einen alten und einen neueren Dichter beigesellt hat.
- 5) Auf die Schilderung Homer's mag vielleicht Politian, der begeisterte Homerverehrer, Einfluss geübt haben. Politian in seiner Oratio in expositione Homeri erwähnt nach Silius Italicus (Pun. lib. XIII. v. 781 seq.) die Frage des Scipio in der Unterwelt an die Sibylle, wer der Mann sei cui luce refulget

præcipua frons sacro viro; multæque sequuntur mirantes animæ et læto clamore frequentant. qui vultus! quem si stygia non esset in umbra dixissem facile esse deum —.

- 6) Die prägnantesten Stellen in Castellesi's Buch: de vera philosophia ex quattuor doctoribus ecclesiæ Rom 1514 lauten: "non creditur philosophis, creditur piscatoribus; non creditur dialecticis, creditur publicanis. Geometria arithmetica et musica habent in sua scientia veritatem sed non est scientia pietatis. Quotus quisque nunc Aristotelem legit, quanti Platonis vel libros novere vel nomen? vix in angulis ociosi eos senes recolunt, rusticanos vero nostros et piscatores totus orbis loquitur."
- 7) Die wichtigsten Belegstellen aus der humanistischen Literatur, insbesondere aus Marsilius Ficinus und Sadolet sind in den folgenden Zeilen zusammengestellt. Einzelne hier nicht angeführte wurden bereits in den »Bildern aus der neuen Kunstgeschichte« S. 146 erwähnt. Die Summe derselben könnte leicht vermehrt werden, doch reichen die hier gegebenen Citate völlig hin, die Richtigkeit der im Texte vertretenen Auffassung und dass diese der in der Renaissance herrschenden Bildung entsprach, zu beweisen.

Das Lob der Philosophie, ihre Gleichstellung mit der Theologie spricht Marsilius Ficinus in seinen Briefen wiederholt aus, 1. VII. (p. 853): philosophia et religio germanæ sunt. Zoroastris philosophia ut testatur Plato nihil est aliud quam sapiens pietas cultusque divinus. Vgl. damit Poggio in feiner historia disceptativa convivialis secunda, wo es am Schlusse heisst: "Philosophia et theologia divinæ artes, quæ semper fidei propugnaculum fuere, quæ principatum inter omnes doctrinarum facultates tenent, quæ homines ad coelestium contemplationem inducunt." In derselben Weise äussert sich Sadolet in seinen Briefen und in seinen zwei Büchern: Phædrus seu de laudibus philosophiæ libri duo und de liberis recte instituendis liber: »philosophiæ cognitio est ad deum ascendere volenti tanquam gradus; audacter confirmare possum, quemquam in sacris literis aut ulla denique in arte sapientiave satis unquam instructum et eruditum fore, cui ignorata philosophia fuerit. (epp. l. III. ep. 5). — Sic statuo, non lapidem lapidi neque parietem fastigio tam congruere, quam theologiæ et divinis literis philosophiam. (epp. l. V. ep. 17). Ego nominatim de theologia nihil dixi, quod ea in philosophiæ nomine continetur.«

Ueber die Christlichkeit Plato's: Marsilius Ficinus epp. l. VII. p. 855: Plato alter Moses, Platonici mutatis paucis Christiani, ibid. l. VIII. p. 866: "Platonem nihil aliud esse quam alterum Mosem attica lingua loquentem. Er hebt auch die Aehnlichkeit zwischen Christus und Socrates hervor. Vgl. damit Antonius Panormita an Poggio (Poggii Opp. ed. Argentor. 1513 p. 132): Plato princeps philosophorum, non quidem homo christianus sed qui deum non ignoraverit, imo unum deum servaverit caterosque angelos vel damones dixerit und Politian epp. l. XII. an Lorenzo Medici: Plato est philosophorum omnium parens ac deus, totiusque sapientia terreste oraculum.

Ueber die Ausbreitung der Philosophie: Marsilius Ficinus epp. l. VIII. p. 871: "non absque divina providentia factum est, ut pia quædam philosophia quondam et apud Persas sub Zoroastre et apud Aegyptios sub Mercurio nasceretur utrobique sibimet consona." Orpheus hat die Philosophie dann bei den Thrakern, Pythagoras bei den Griechen und Italern ausgebreitet. Endlich kam Plato. Sie alle sind Theologen. Vetus autem theologorum mos erat, divina mysteria tum mathematicis numeris et figuris, tum poeticis figmentis obtegere."

Nach Sadolet (ed. Veron. 1737 III. 121 und 185) stehen an der Spitze der Philosophen Platon und Aristoteles; er zählt serner als die wichtigsten Theophrast, Polemon, Arkesias, Chrysipp, Carneades, Varro und Cicero aus. Philosophi, sagt er an der andern Stelle, quorum nomen colimus, tamquam consecratum immortalitati, sunt Socrates, Anaxagoras, Empedocles, Democritus, Pythagoras, Varro, Nigidius; in manibus semper habemus Platonem, Aristotelem, Theophrastum, Ciceronem.

Ueber die aufsteigende Ordnung der Wissenschaften, welche dem ascensus a substantia ad incorporea entípricht, heisst es bei Marsilius Ficinus epp. l. IV. p. 761: Honestis exhortationibus adolescentis animus ita formandus ut moderatus paccatusque reddatur. Quam quidem educationem moralem Ethicen nominant. Adjicienda est mathematicorum cognitio, quæ de numeris, planis, figuris etc. agit. Est autem in his percipiendis apud Platonicos ordo, ut arithmeticam sequatur geometria, geometriam stereometria, hanc astronomia, astronomiam denique musica. His perceptis Plato dialecticam id est demonstrandæ veritatis scientiam tradit. Philosophia est ascensus animi ab inferioribus ad superna." Ebenso lehrt Marsilius Ficinus in seinem Commentar zu Plato (in Epinomidem) p. 1526: "In hoc libro dum ad felicitatem quam in sapientia religiosa procul dubio collocat, perducere non contendit, proprium legitime philosophantis depingit ingenium et convenientibus disciplinarum gradibus erudit et format. Demonstrat virtutibus tum moralibus tum speculativis acquiri sapientiam et pietatem, beatitudinis fundamenta. Ubi vero speculatrices doctrinas enumerat primo quidem arithmeticam non laudat solum verum

ctiam admiratur; addit numerum ab ipso Deo traditum velut rationis discursionisque necessarium instrumentum. Laudat præterea geometriam, mensuras spectantem et stereometriam librantem pondera et astronomiam coelestia observantem et musicam concentum coelestium imitantem. Commendat quoque physicam ubi de corporum generibus, compositionibus, animalibus, motionis et generationis principio tractat, dialecticam denique id est metaphysicam et apicem hujus theologiam velut reginam omnibus anteponit, videlicet singulis ceu gradibus utentem ad conveniendum Deum atque adorandum."

Ganz ähnlich Salodet: Antiqui Græci cernebant ad perfectam et summam sapientiam iter esse per liberales artes, quæ nexæ inter se et colligatæ sunt; filios ad geometras, musicos, astronomos tanquam deambulatum jubebant duci. (III. 112). Per artes et disciplinas gradimur tendimusque ad philosophiam. (ibid. 123).

Die Stellung Platons zu Aristoteles wird durch solgende Stelle bei

Marsilius Ficinus (epp. l. VII. 858) charakterisirt: "Peripatetici quidem quanta ubique ratione naturalia disposita sint, diligentissime disputant. Platonici vero haec quantum insuper illi qui haec numero pondere mensura disposuit debeamus ostendunt. Diese Stelle erklärt ausreichend den nach oben zum Himmel weisenden Arm Platon's. Sadolet (III. 125) rühmt Platon's cæleste ingenium, Aristoteles' »admirabilem scientiam«. Zu erwähnen wäre endlich noch die Stelle bei Marfilius Ficinus (epp. l. IV. 777). Vestibulo academiæ inscriptum erat: Nemo huc geometriæ expers ingrediatur. Vgl. Cælii Calcagnini Opp. p. 23 (epp. l. II. Thomæ Calc. Nepoti): In foribus Academiæ scriptum fuit: ονθείς άγεωμέτρητος είσίτω. 8) Wie man zu Raffael's Zeiten über die äufsere Erscheinung und das Auftreten der alten Philosophen dachte, lehrt folgende Stelle aus Calcagnini's Briefwechfel (Calcagnini Opera aliquot. Bafel 1544 p. 42. Ep. Comiti Thomae Calcagnino nepot. vor 1518 geschrieben): "Quali habitu quorundam philosophorum statuae ponerentur scribis tibi abunde compertum esse: sed ipsius habitus rationem causamque significas nondum esse perspectam. Ego quid nunc in mentem venit enarrabo magis ut consilium meum in satisfaciendo tibi perpetuo tuear et quod aiunt iuris consulti, sartum tectum habeam, quam quod hoc tempore hoc agam: Platoni si quidem lati humeri et nomen et formam dederunt; Socrati prudentia canam albicantemque comam attulit; Pythagoræ rerum abditarum pretium et excellens indicatura femur aureum fecit; Zenonis frontem severitas professionis contraxit; Aristotelis contentionum et disceptationum causa bracchium et pallio expedivit; Chrysippus sorites suos et syllogisticam brevitatem contracta in condilum manu ostendit, quam Euclides dimetiendi causa expandit; Heraclito fletus et rerum humanarum miseratio oculos conniventes et semihiulcos reddidit; sed illas Democritus apertis labris irridet; Xenophanes collecto crure ad statarias disputationes se parat; Aratus panda fronte

sidera contemplatur; Zeuxippus inclinata cervice geometricas notas, quas eleganter quidam humana vestigia nuncupavit, in docto pulvere contuetur; Cleanthi antlia et hauriendi puteum labor digitos attrivit, Diogeni incuria cynica barbam promisit ac disquammavit; Epicurus inter delicias curata cute nitet ac voluptuatur. Haec raptim. Dass diese Schilderung auf den Brief des Sidonius Apollinaris zurückgeht, welcher schon im vorigen Jahrhundert und neuerdings wieder zur Erklärung der Schule von Athen herangezogen wurde, erkennt man auf den ersten Blick; nicht minder deutlich ist aber auch das Spiel des Rhetorenwitzes, welches der ganzen Schilderung zu Grunde liegt. Die äußeren Merkmale sind nicht einer plastischen Anschauung entlehnt, vielmehr bilden spitzfindige Unterschiede einzelner Lehren den Ausgangspunkt für das vermeintliche Aussehen der Philosophen. Ein Künstler konnte von der Beschreibung keinen Gebrauch machen. Hätte, was übrigens ganz undenkbar ist, Raffael dieselbe benutzt, so würde es gewiss Calcagnini, der über Raffael's Leben gut unterrichtet war, hervorgehoben haben. Viel näher steht dem Gedankenkreise, welcher Raffael's Schule von Athen zu Grunde liegt, der Entwurf des Conrad Celtis zu einem Holzschnitte in den »quatuor libri amorum«. Er wird in einem Münchener Codex des Hartmann Schedel bewahrt und stammt aus den neunziger Jahren des fünfzehnten Jahrhunderts. Gegenstand der Schilderung ist die Philosophie. Eine Inschrift am oberen Rande des Blattes deutet die Entwickelung der Philosophie an: Sophiam me Greci, Latini Sapientiam vocant. Egipcii me invenere, Greci scripsere, Latini transtulere, Germani ampliavere et illustravere. Das Hauptbild follte durch die Stufenleiter der freien Künste von der Philosophie zur Theologie, alle nur durch die griechischen Anfangsbuchstaben bezeichnet, dargestellt werden. Die Reihe beginnt unten mit der Philofophie, es folgen fodann die Grammatik, Logik, Rhetorik, Arithmetik, Geometrie, Astronomie, Musik. Den Gipfel bildet die Theologie. Eingerahmt wurde diese Stusenleiter durch Bilder oben der Aegiptiorum sacerdotes, links der Germanorum sapientes, rechts der Grecorum philosophi, unten der rhetores Romanorum und poetæ Latinorum. Der Holzschnitt Dürer's in den quatuor libri amorum (auch für die Außenbilder der von Thaufing 1878 publicirten Celtes-Ciste der Wiener Universität benutzt) weicht von dem Entwurfe in wesentlichen Dingen ab. Vgl. Ruland, die Entwürfe zu den Holzschnitten der Werke des Conradus Celtis in Naumann's Archiv f. d. zeichn. Künste II. 254. Wie überhaupt der Cultus des Humanismus sich in der Malerei auch diesseits der Alpen wiederspiegelte, beweisen die Bilder im Hause des Sebald Schreyer in Nürnberg. Daselbst befanden sich Apoll, Amphion, die Musen, die sieben Weltweisen und auch antike Dichter gemalt. Lässt schon der Einblick in die Stimmungen der Zeit, die Kenntniss der in Raffael's Umgebung herrschenden Anschauungen die Deutung

verwerfen, dass in der Schule von Athen eine Art von Uebersicht der Entwickelung der griechischen Philosophie dargestellt sei, so wird dieselbe vollends durch die Erkenntniss widerlegt, dass Figuren, welche nach dieser Hypothese zu den wichtigsten historischen Figuren gehören, erst zuletzt der Composition angestigt wurden. Das gilt merkwürdiger Weise nicht bloss von der Schule von Athen; auch am Parnass und namentlich an der Disputa bemerken wir den gleichen Vorgang. Einzelne der hervorragendsten Figuren, wahre Marksteine der Composition und Gliederung, welchen wir gern eine besondere inhaltvolle Deutung beilegen, sind erst ganz spät den Bildern einverleibt worden. Offenbar hat Raffael erst, als er die Cartons schuf und dieselben auf die Wand übertrug, den vollen Ueberblick über die Wirkung der Composition gewonnen und darauf hin noch wesentliche Aenderungen vorgenommen. Auch die in unseren Tagen wieder aufgetauchte chriftliche Umdeutung der Schule von Athen findet in einer einfachen Thatfache ihre Widerlegung. Papst Paul III. (1534 bis 1550) liess bei einer Umsetzung des Kamins das von Giovanni da Verona meisterhaft eingelegte Holzgetäsel abbrechen und an dessen Stelle von Perino del Vaga zu der Zeit, als Michelangelo das jüngste Gericht aufdeckte, die Felder mit bronzefarbigen Bildern füllen. (Vafari V. 622). Unter der Schule von Athen war die allegorische Figur der Philosophie dargestellt, eine verhüllte Frau, den Fuss auf einen Globus setzend, mit Büchern zur Seite, sodann Männer, welche im Halbkreise um einen Globus sitzen und ihn deuten, ferner die Belagerung und Plünderung von Syrakus und die Tödtung des Archimedes, der mit dem Zirkel Figuren auf den Boden zeichnet, durch einen Soldaten. Die Beziehung der Sockelbilder auf das Wandbild ist unverkennbar. Es war daher, ehe Vasari schrieb, und ehe Giorgio Mantuano in seinem Stiche die Schule von Athen auf die Predigt Pauli in Athen bezog, in römischen Kreisen die profane Deutung eingebürgert.

- 9) Die Berechtigung, die Halle als einen tempelartigen Raum darzustellen, entnahm Raffael dem Gebete, welches beim Beginn platonischer Lectionen verrichtet wurde: aspira nos precor alme Deus, narrabo nomen tuum fratribus meis, in medio ecclesiæ narrabo te. Marsilius Fic. epp. l. VIII. p. 866.
- 10) Marsilius Ficinus Comment. in Timaeum p. 1491: Sapienti lex Deus est, insipienti libido, p. 149. Superbi sicut Dei legum reliquerunt ita deseruntur a Deo. Deserti autem peccant atrocius et miserabilius cruciantur; semer p. 1403: Petendæ religionis leges ab Apolline i. e. divino lumine; iustitiæ cum temperantia legitima est consensio; per libidinem rapitur anima ad voluptatem per iracundiam provocatur ad pugnam. Wahrscheinlich hat Raffael sich nicht mit der Versinnlichung dieser Lehren begnügt, sondern zugleich apollinische, bis jetzt noch nicht sassare Mythen (Angriss des Tityos auf Leto?) wiedergegeben.

- Das Porträt Raffael's in der Schule von Athen muß immer noch als die ficherste Urkunde für die äußere Schilderung Raffael's gelten, da wenigstens die Umrisse intact geblieben sind, während das Selbstporträt in Florenz allerdings durch Reinigung und Uebermalung viel von dem ursprünglichen Charakter verloren hat. Die vollständige Aufzählung der Raffael'schen Selbstporträts giebt Ruland in seinem Windsorcataloge. Dass das Porträt im Besitze des Fürsten Czartoriski (Paris) weder Raffael darstelle, noch von Raffael's Hand gemalt sei, darüber kann kein Zweisel herrschen. Eben so wenig begründet erscheint die Ansicht, nach welcher es die Züge des Herzogs von Urbino Francesco della Rovere an sich tragen soll. Die gezwungene Haltung besonders der Hände lassen in der That auf ein Selbstbildniss schließen. Mit Rücksicht auf die Schilderung bei Vasari (V. 246) wird in demselben das Bildniss des Palma vecchio vermuthet. (Gaz. d. b. a. 2<sup>d</sup> p. XXVII. 14.)
- 12) Die Tafel mit den Tontheilen und Tonverhältnissen findet in zahlreichen Schriften des XV. und XVI. Jahrh. ihre Erklärung. Außer von Alberti (de architectura 1. IX. und Marsilius Ficinus (p. 1207 ff.) werden die Tonverhältnisse auch von Politian (prælectio cui titulus Panepistemon) und aussührlich von Calcagnini (epp. V. p. 71) behandelt.

## VII.

- 1) Beide in Sta. Maria del popolo bewahrte Bilder, das Porträt Julius' II. und die Madonna di Loreto befanden sich 1595 im Besitze des Cardinals Sfondrati. Dann folgt in der äusseren Geschichte der beiden Bilder, deren Aufhellung namentlich für das Verhältniss der beiden slorentiner Exemplare des Papstporträts wichtig wäre, eine große Lücke. Stammt das Pittiexemplar aus dem Nachlasse Ssondrati's, dann war es das ursprünglich in der Kirche M. del popolo ausgestellte Werk und sein Anspruch auf Originalität würde entschieden gesteigert. Ueber Ssondrati's Sammlung berichtet L. Ulrichs in Lützow's Zeitschrift s. b. K. Bd. V. S. 49.
- 2) Gleichfalls in die ersten römischen Jahre fällt die sog. Aldrobrandinische Madonna oder Mad. des Lord Garvagh in der Londoner Nationalgalerie. Die Madonna sitzt vor einem Pfeiler mit dem Christkind auf dem Schoosse, welches von dem rechts stehenden Johannes eine Nelke empfangen hat. Dankbar blickt die Mutter auf den kleinen Geber und zieht ihn mit dem linken Arme heran. Vafari (XII. 30) beschreibt die Madonna del divino amore genau und giebt als Besteller den Lionello da Carpi an.
- 3) Die mit allgemeinem Beifall begrüßte Hypothese, das die Bilder in den späteren Stanzen das Lateranische Concil verherrlichen, geht auf H. Hettner zurück, welcher in seinen Italienischen Studien 1879. S. 213 folgende Sätze ausstellte: »Das Lateranische Concil ist einer der glänzendsten und



folgenreichsten Siege des Papstthums; die Fresken der Stanza d'Eliodoro, der Stanza dell' Incendio und des Constantinsaales sind die künstlerisch monumentale Darstellung dieses Sieges und der durch diesen Sieg zur Herrschaft gelangten neuen hierarchischen Ideen.« Dass in die Fresken, befonders in jenen der Stanza d'Eliodoro, Anspielungen auf die Gegenwart mitverwebt find, sagen bereits die Papstporträts, die aber nicht hier zum ersten Male vorkommen. Schon in der Stanza della Segnatura trägt der die Decretalen verkündigende Papst die Maske Julius' II., und dieser Umstand war auch längst bekannt. Neu ist die Behauptung, dass das Lateranische Concil zu den Fresken der drei Stanzen die Anregung gegeben, die letzteren jenes illustriren und dass die Verhandlungen des Concils mit der Chronologie der Fresken Schritt für Schritt übereinstimmen. Das Lateranische Concil ist am 25. Mai 1512 eröffnet worden, die Fresken in der Stanza d'Eliodoro fallen inschriftlich in die Jahre 1512 bis 1514. Drei Wandbilder find noch zu Lebzeiten Julius' II. componirt, zwei während seiner Regierung auch ausgesührt worden. Die Zeitgrenze für dieselben bildet also der 20.—21. Februar 1513. Noch srüher als die Wandfresken sind aber die Deckengemälde ausgestührt worden, in welchen bereits deutlich der Ton und der Gedankenkreis der großen Fresken zum Ausdrucke gelangt. Mit der Decke oder Wölbung beginnt nothwendig und regelrecht die malerische Decoration eines Gemaches, und so haben es auch alle Maler der Renaissance gehalten. Sind die Fresken der Stanza d'Eliodoro erst durch das lateranische Concil inspirirt worden, so hat Raffael die Deckenbilder und zwei Wandbilder im Laufe von acht Monaten entworfen und gemalt. Für die Heliodorfreske wurde kein unmittelbarer Anknüpfungspunkt an das Concil gefucht und schon dadurch die Hypothese in ihrer allgemeinen Giltigkeit ausgehoben. Das Attilabild gilt als mythisch idealistrende Darstellung der Ereignisse nach der Schlacht bei Ravenna, welche am 11. April 1512 geschlugen wurde. Da der Entwurf noch die Gestalt Julius' II. zeigt, so liegt wieder zwischen dem ersten äußeren Anlass und der künstlerischen Wiedergabe ein kurzer Zeitraum von wenigen Monaten. Und als Leo das Attilabild zur Verherrlichung der Schlacht bei Novara (5. Juni 1513) bestimmte, denn so wird die Gegenwart Leo's auf der Freske erklärt, arbeitete wieder Raffael mit einer Schnelligkeit, welche den modernen illustrirten Zeitschriften zur Ehre gereichen würde. Das Attilabild ist nämlich nicht die jüngste der Fresken, ihm folgt noch die Befreiung Petri, welche offenbar längere Zeit zu ihrer Ausführung brauchte, wegen der neuen Coloritaufgaben nicht geringe Schwierigkeiten bereitete. Endlich die Messe von Bolsena. wird mit den Verhandlungen des Concils über »die Verjüngung des kirchlichen Geistes, über die herrschende Verkäuslichkeit der geistlichen Stellen, über die Ausschreitungen der materialistischen Philosophie« in Verbindung gebracht. Diese Verhandlungen waren Gegenstand der achten Sitzung und schlossen mit einem Decrete, welches die Unsterblichkeit der Seele zum Dogma erhebt, die Priestererziehung regelt, die hussitischen Ketzereien verdammt, ohne aber bestimmte Lehren besonders zu betonen. Vom Altarfacramente ist weder in diesen Verhandlungen noch sonst auf dem Concil die Rede. Die achte Sitzung fand am 18. September 1513 statt, die Messe von Bolsena war aber noch vor dem Tode Julius' II., vor dem 20. Februar 1513 vollendet, jedenfalls also 1512 entworfen. Raffael hat sich übrigens gar nicht an das Mirakel von Bolsena, sondern an die älteren Fassungen der Legenden gehalten, welche von der Verwandlung der Hostie in Fleisch und Blut erzählen und im ganzen Mittelalter volksthümlich waren, auch durch die Kunst wiederholt dargestellt wurden. Die ganze neunte distinctio im dialogus miraculorum des Cæsarius von Heisterbach: de sacramento corporis et sanguinis Christi ist der Schilderung von dem Blute, welches sich messelesenden Priestern an der Hostie im Kelche gezeigt, gewidmet. Die Fresken der zweiten Stanze stehen daher mit dem lateranischen Concil weder sachlich noch zeitlich in unmittelbarem Zusammenhange. Nicht besser ist es mit demselben in Bezug auf die dritte Stanze, die fog. Stanza dell' incendio bestellt. Ich habe dafür den Namen Leozimmer vorgeschlagen, weil sich in demselben indirect ein persönlich höfischer Cultus des Papstes offenbart. Mit Rücksicht auf den gleichen Namen wurden Thaten Leo III. und Leo IV. verherr-Diese Auffassung entspricht den Kunstsitten, welche unter Leo X. herrschten. So enthalten auch die Bordüren an den Teppichen, welche Raffael zeichnete, Darstellungen aus seinem Leben. Also auch hier ragt ein perfönlich-höfisches Element in die künstlerische Schilderung hinein. Der Burgbrand foll den Ausgangspunkt gleichfalls in der achten Sitzung des Concils (18. December 1513) besitzen, in welcher die Ausschreitungen der Materialisten verdammt werden. Jedenfalls muss man zugeben, dass, wenn die Freske aus »dem dogmatischen Begriff der in der Kirche liegenden Heiligkeit« hervorgegangen ist, Raffael Alles gethan hat, um den Begriff abzuschwächen. Der Papst ist gänzlich in den Hintergrund geschoben, dass er das Wunder vollzieht, ist in keiner Weise angedeutet. Die Schlacht bei Oslia hat Raffael 1515 entworfen. In diesem Jahre befand sich Dürer bereits im Besitze des berühmten Modellactes. Türkengefahr wurde allerdings im Laufe des Concils wiederholt besprochen, der Kreuzzug gegen die Ungläubigen angeregt, doch nicht ernstlicher, als dieses seit Pius II. geschehen war. Von der Mitte des 15. Jahrhunderts an gehört die Aufforderung zum Kreuzzuge gleichsam zum Curialstil. Ernster wurde der Kreuzzugsgedanke erst erfast, als Selim II. sich 1517 der nordafrikanischen Küste bemächtigte und die Städte Italiens unmittelbar bedrohte. Kaifer Maximilian mahnte (28. Februar 1517) den Papst zum



Heereszuge. In der letzten Sitzung des Concils (17. März 1517) wurde der Beschluss eines Kreuzzuges angenommen; am 13. März 1518 proclamirte Leo X. denselben und mit demselben zugleich einen fünszigjährigen Frieden zwischen den christlichen Mächten. Er sandte Kaiser Max Helm und Schwert, welche ihm auf dem Augsburger Reichstage (1. August) überreicht wurden. Die Fresken aber in der Stanza dell'incendio waren sämmtlich in der ersten Hälste des Jahres 1517 vollendet.

In dem Gemälde: Krönung Karl des Großen und Reinigungseid Leo III. wird die »unbedingte Ueberordnung der Kirche über die weltliche Gewalt« und zwar wieder in unmittelbarem Zusammenhange mit den Concilverhandlungen dargestellt. Sie sind »mythische Spiegelungen der nächsten Gegenwart.« Die Aufhebung der pragmatischen Sanction, der Abschluss des Concordats, die Erneuerung der Bulle: Unam sanctam vom Jahre 1302 bilden den Ausgangspunkt der Raffaelischen Com-Das Concordat, welches nebenbei gesagt die französische Kirche der französischen Krone preisgab, die Gewalt über die erstere zwischen Papst und König theilte, wurde ebenso wie die Bulle in der eilsten Sitzung des Concils (19. December 1516) proclamirt. Wieder also verstrich zwischen den Ereignissen, welche zu den Fresken den Impuls gaben und dem Entwurfe und der Ausführung der letzteren ein Zeitraum von knapp fechs Monaten. Zur Begründung der Hypothese wird auf die Schrift Sadolet's: Interpretatio in locum evangelicum de duobus gladiis verwiesen. »Um dieselbe Zeit, als Raffael diese Fresken malte, schrieb Sadolet im Auftrage des Papstes sein Sendschreiben an Franz I. ȟber die biblische Lehre von den zwei Schwertern.« In dieser Behauptung sleckt ein dreifacher Irrthum. Das Sendschreiben wurde auf den Wunsch des Königs verfasst, beinahe ein Jahrzehnt nach Raffael's Tode, und enthält das Gegentheil von den hierarchischen Anschauungen der Bulle: Unam sanctam. Dass endlich im Constantinsaale die kirchenpolitische Tendenz nicht ausschließlich waltete, beweist, dass die ursprünglichen Entwürfe sich einfach an die Legende von K. Constantin hielten, erst nachträglich die Taufe Constantin's und die Schenkung Roms an ihre Stelle traten.

Am nächsten würde es liegen, die Festrede, mit welcher das Concil eröffnet wurde, auf ihre Grundgedanken zu prüfen, ob sie nicht die Stimmungen wiedergiebt, welche in den Stanzen anklingen, zumal dieselbe von Sadolet in einem Briese an Bembo als höchst bedeutend gepriesen wird. Der Redner, der General des Augustinerordens P. Aegidius von Viterbo, schildert die Gesahren, welchen die Kirche so ost ausgesetzt gewesen, und dass sie bisher immer gerettet worden, er malt die herrschenden Zustände in den schwärzesten Farben und gründet darauf die Nothwendigkeit eines Concils. Am Schlusse der Rede richtet er noch eine eindringliche

Mahnung an den Papst. Einen Triumph der Kirche, oder wohl gar des Papstthums kann man aus derselben nicht herauslesen. Als Curiosum mag bemerkt werden, dass in dem Passus: Der Papst möge wie Moses die Hände zum Gebet erheben, um die Kirche zu retten, C. Höstler (Die romanische Kirche und ihr Verhältniss zu den Resormideen des Mittelalters, 1878, S. 91) das Motiv zur Mosesstatue Michelangelo's zu entdecken glaubte.

- 4) Hier wäre die Madonna mit den Kandelabern, früher in der Galerie Borghese, später in Lucca, zuletzt im Besitze Munro's in London anzureihen, wenn die steise Zusammenstellung der beiden Kandelaber tragenden Engel mit der reizenden Hauptgruppe (die Mad. bis zum Schoosse sichtbar, den Kops leise nach rechts gewendet, mit niedergeschlagenen Augen, hält das Kind, welches nach dem Busen greift, das Gesicht aus dem Bilde heraus gegen den Beschauer kehrt) nicht eine Ueberarbeitung eines älteren Entwurses vermuthen ließe. Es ist ein slorentinisches Motiv in römischen Formen.
- 5) Der Sedia in der Composition nahe verwandt erscheint die in mehreren Exemplaren (München und Turin) vorhandene Madonna della Tenda.



## Inhaltsverzeichniss zum ersten Bande.

- I. MICHELANGELO'S JUGEND. Einleitung 1. Florentiner Kunst im 15. Jahrhundert 3. Vorzüge und Schranken der Kunst im Quattrocento 5. Michelangelo's Herkunst 6. Seine Lehrjahre 7. Sein Verhältniss zur Familie Medici 8. Die Madonna an der Treppe 10. Der Centaurenkamps 10. Ausenthalt in Bologna 14. Arbeiten sür S. Domenico 14. Michelangelo in Rom 16. Der gestügelte Amor 18. Pietà 19. Bacchus 20. Cupido 22. Michelangelo's Heimkehr nach Florenz 24. Austräge sür den Dom zu Siena 25. David 26. Die zweite Davidstatue aus Erz 30. Die Madonna von Brügge 30. Die Madonna von Manchester 34. Die heilige Familie in Florenz 34. Michelangelo und Leonardo 39. Der Carton der badenden Soldaten 45.
- II. RAFFAEL'S JUGEND UND LEHRZEIT. Urbino 51. Giovanni Santi 53. —
   Raffael'S Geburt 54. Raffael in Perugia 54. Wechfelseitige Einfüsse Perugino'S und Raffael'S 58 und 59. Perugino'S Uebersiedlung nach Florenz 61. Arbeiten für Città di Castello 63. Die Vermählung Mariä 66. Die Krönung Mariä 68. Predella zur Krönung Mariä 71. Madonna Ansidei 72. Fresco von S. Severo 74. —
- III. DIE MADONNEN RAFFAEL'S. Üebergang nach Florenz 81. Die Madonnenfludien 83. Madonna Connestabile 86. Die Madonna mit
  dem Buche 87. Madonnen aus der florentiner Periode 91. —
  Neue Madonnenstudien 94. Madonna aus dem Hause Orleans 98. —
  Madonna di Tempi 98. Madonna im Grünen 102. Madonna mit
  dem Stieglitz 105. Die schöne Gärtnerin 108. Die heilige Familie
  mit dem Lamme 111. Madonna del Baldacchino 115. Die h. h.
  Michael und Georg 116. H. Catharina und Porträte 119. Die
  Antike in der Renaissance 120. Der Traum des Ritters 122. Die
  drei Grazien 122. Die Grablegung 125.
- IV. Rom unter Julius II. Die Renaissance in Rom 137. Die Persönlichkeit Julius II. 140. Michelangelo's Berufung nach Rom 145. Das Grabmal Julius II. 146. Michelangelo's Flucht nach Florenz 148. Seine Berufung nach Bologna 151. Die Papststatue in Bologna 152. Michelangelo's Rückkehr nach Rom 154.

- V. DIE DECKENBILDER IN DER SIXTINISCHEN KAPELLE. Die Sixtinische Kapelle 157. Skizzen zu den Deckenbildern 158. Anordnung der Bilder 162. Die Schöpfungsgeschichte 163. Die Sündsluth und die Noahbilder 168. Die Propheten und Sibyllen 172. Die Zwickelbilder 180. Die Lünettenbilder 183. Die Bilder in den Gewölbekappen 188. Die decorativen Figuren 190.
- IV. RAFFAEL IN ROM UNTER JULIUS II. Die Berufung nach Rom 194. —
  Die Stanza della fegnatura 198. Die Deckenbilder in derfelben 203.
  Die Bilder in den Eckfeldern 208. Die Disputa 212. Der Parnafs 229. Die Schule von Athen 233. Uebergabe der Gesetzbücher 251. Kritische Würdigung der Fresken 254.
- VII. DIE STANZA D'ELIODORO. Porträt Julius II. 256. Madonna di Loreto 258. Die Madonnen del Passeggio und d'Alba 260. Der Bilder-kreis der Stanza d'Eliodoro 262. Die Deckenbilder 267. Die Messe von Bolsena 269. Die Vertreibung Heliodor's 271. Die Vertreibung Attila's 274. Die Besreiung Petri 278. Aenderung des Stiles 279. Madonna di Foligno und Madonna mit dem Fische 284. Die heilige Cäcilia 290. Die Madonna della Sedia 291.

Anmerkungen und Belege zum ersten Bande 205.

## Drucksehler.

S. 16. Fig. 4 l. S. Domenico. S. 57. Fig. 19 l. Studium zur Auferstehung.







