

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# Italienische Studien.

. Zur

## Geschichte der Renaissance.

Von

hermann hettner.

Mit 7 Tafeln in Golgichnitt.

Braunschweig,
Drud und Berlag von Friedrich Bieweg und Sohn.
1879.

### Anfünbigung.

Die "Italienischen Studien" berühren alle wichtigsten Grundlagen der italienischen Renaissanceentwicklung in ihren Hauptepochen. Obgleich in der Form einzelner Abhandlungen auftretend, bilden sie doch ein abgeschlossenes Ganzes. Wie in seiner "Literaturgeschichte des achtzehnten Jahrhunderts" ist auch hier der Berfasser bemüht gewesen, die verschiedenen Kunstrichtungen auf ihre geschichtlichen Bedingungen zurückzusühren. Wie die Literaturgeschichte, so ist auch die Kunstgeschichte wesentlich Geschichte der Ibeen und ihrer künstlerischen Formen.

Braunschweig, im Juli 1879.

Friedrich Bieweg und Sohn.

# Italienische Studien.

# Italienische Studien.

Bur

### Geschichte der Renaissance.

Bon

hermann hetiner.

Mit 7 Tafeln in Bolgichnitt.

Braunschweig, Drud und Berlag von Friedrich Bieweg und Sohn.
1879. Der Autor behalt fich bas Recht ber Ueberfetung vor.



Sanz wie im Leben, wie in ber Natur, ift in ber Kunft Nichts schön, was nur ber Schönheit willen schön sein will; die nöthige Wesenheit ertheilt aber dem Kunstwerk bessen unmittelbarer Zusammenhang mit dem gesammten Leben der Zeit, aus beren ächtem tiefgefühltem Berlangen und Bedürsen dasselbe hersvorgegangen ift.

Rumohr, Ital. Forschungen, 3, 131.

Das große Rapitel, welches bie italienische Malerei in ber Geschichte der Kultur einnimmt, ift grade deshalb von so hohem Reiz, weil sie für die ganze Dogmengeschichte der Menscheit, für die innerlichsten Begriffe und Empfindungen der Zeitalter den farbigen Abbruck und Körper geschaffen hat.

Gregorovius, Geschichte ber Stadt Rom, 8, 145.

# Inhaltsverzeichniß.

| I.                                                       |      |
|----------------------------------------------------------|------|
| Bur Streitfrage über Niccolo Bifano                      | Scit |
| II.                                                      |      |
| Der Ursprung ber Renaissance                             | 2    |
| 1. Petrarca und Boccaccio                                | 29   |
| 2. Die Monumentalität der Runft                          | 52   |
| 3. Der Rampf um Formensprache und Technik                | 77   |
| III.                                                     |      |
| Die Kunst der Dominicaner im 14. und 15. Jahrhundert .   | 97   |
| 1. Die Altarbilder Traini's und Orcagna's                | 103  |
| 2. Der Frestenchtlus der Spanischen Kapelle in S. Maria  |      |
| Robella zu Florenz                                       | 110  |
| 3. Der Triumph des Todes im Camposanto zu Bisa           | 123  |
| 4. Fiesole und die Fresten Filippino's in S. Maria sopra | 137  |
| Minerva zu Rom                                           |      |
| 5. Die stankunjujunung Cubbitutbiu 5                     | 170  |
| IV.                                                      |      |
| Das Cambio zu Berugia                                    | 155  |

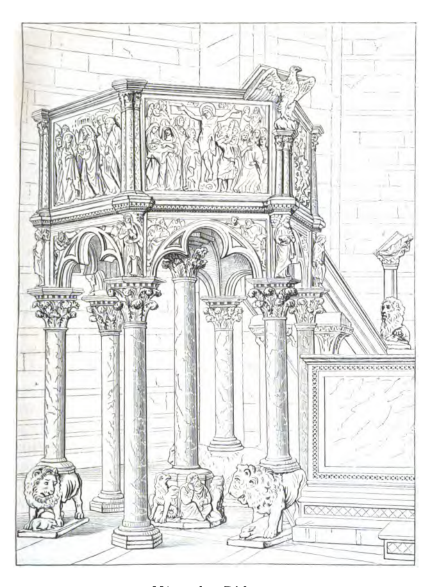
### Inhaltsverzeichniß.

| •                                           |   |     |   |     |     |    | Ceit  |
|---------------------------------------------|---|-----|---|-----|-----|----|-------|
| Religiöse Wandlungen der Hochrenaissance .  |   |     |   |     |     |    | . 16  |
| 1. Das Wiederaufleben des Platonismus .     |   |     |   |     |     |    | . 16  |
| 2. Raffael und die kirchlichen Bewegungen   | u | nte | r | Jul | ius | II | •     |
| und Leo X                                   |   |     |   |     |     |    | . 19  |
| Stanza della Segnatura                      |   |     |   |     |     |    | . 19  |
| Stanza d'Eliodoro                           |   |     |   |     |     |    | . 21  |
| Stanza dell' Incendio                       |   |     |   |     |     |    | . 22  |
| Die Bifionsbilder                           |   |     |   |     |     |    | . 23  |
| 3. Michelangelo und die Sigtinifche Rapelle | • | •   | • |     | •   | •  | . 24  |
| VI.                                         |   |     |   |     |     |    |       |
| Die Spätrenaissance                         |   |     |   |     |     |    | 979   |
|                                             |   |     |   |     |     |    |       |
| 1. Das Renaiffancebrama und die Bitruviane  |   |     |   |     |     |    |       |
| 2. Taffo und die Gegenreformation           |   |     |   |     | •   | •  | . 292 |

I.

Zur

Streitfrage über Niccolo Pisano.



Niccolo Pifano. Kanzel im Baptisterium zu Pisa.

### Bur

### Streitfrage über Niccolo Bifano.

1.

Crowe's und Cavalcaselle's Bersuch, die antikisirende Kunstweise Niccolo Pisano's aus süditalienischen Einwirkungen abzuleiten, erweist sich mehr und mehr als unhaltbar.

Schon Rumohr hatte die Abstammung Niccolo aus Apulien behauptet. Die Beweisführung stütt sich vornehmlich auf die Bertragsurkunde, welche am 29. September 1265 oder, wie es in der Urkunde nach Pisanischer Zeitrechnung beißt, am 11. Mai 1266 zwischen Niccolo Bisano und der Dombehörde bon Siena über die im Dom zu Siena auszuführende Rangel ab-Diese Urkunde (G. Milanesi: Docum. per la geschlossen wurde. storia dell' arte Senese 1, S. 149. Rumohr: Ital. Forsch. 2. S. 152) bezeichnet den Meister als magistrum Nicholam Petri de Apulia. Jest aber hat Gaetano Milanesi in seinem Commentar zu Niccolo Vifano's Lebensbeschreibung in der neuen, bei C. G. Sansoni in Florenz erscheinenden Basariausgabe (1, S. 321 ff.) diesen vermeintlich urkundlichen Beweiß glänzend widerlegt. Alte Landkarten zeigen in Mittelitalien zwei Orte, die den Namen Apulia (Buglia, Bulia) führen; den einen im Gebiet von Arezzo, den anderen im Stadt= gebiet von Lucca. Es bleibt unentschieden, welches Apulia gemeint

ist; aber gewiß ist, daß nur an einen dieser beiden Orte gedacht werden kann. Wäre unter Apulia Süditalien zu verstehen, so hätte nach dem Sprachgebrauch des damaligen Urfundenwesens nicht einsach "de Apulia", sondern de provincia oder de partibus Apuliae gesagt werden müssen.

Ja, die anderen Urkunden, welche sich über diese Frage erhalten haben, geben noch bestimmtere Auskunft. Ciampi hatte in seinen Notizie inedite della Sagrestia Pistojese (1810) aus dem Archiv von Sant' Jacopo in Pistoja zwei Schriftstude veröffentlicht, die mit jener Sieneser Urkunde schwer zu vereinigen waren; das eine vom 11. Juli 1272 sollte angeblich die Worte enthalten: magister Nichola pisanus filius quondam Petri de Senis, das andere vom 13. November 1273 angeblich die Worte: magistro Nichole quondam Petri de Senis ser Blasii pisani. Die abenteuerlichsten Folgerungen find aus diesen Worten gezogen worden. Jest hat Gaetano Milanesi durch eine erneute Prüfung der Urschrift er= seben, daß Ciampi theils willkürlich erganzt, theils fehlerhaft gelesen hat (Bafari=Sanfoni, 1, S. 294, 324). In jenem ersten Schrift= ftud ift das "Senis", um eine durch Berftummelung entstandene Lude auszufüllen, lediglich willfürlicher Zufat Ciampi's; in jenem zweiten Schriftstud aber ift nach richtiger Entzifferung der Abbreviaturen und mit Beachtung einer auch hier befindlichen Lude ju lefen: magistro Nichole quondam Petri de capella Sancti Blasii pisa... Aus dieser Urkunde erhellt also, was auch durch andere Urkun= · ben bestätigt wird, daß der Bater von seinem früheren Aufenthaltsort Apulia nach Bisa übergesiedelt war und daß er in Bisa in der Barochie St. Blafius wohnte. Und es ift mehr als wahrscheinlich, daß ihm erft nach diefer Uebersiedelung sein Sohn Niccolo geboren ift. In der Inschrift ber im Jahr 1260 im Baptisterium zu Bisa errichteten Rangel wird Niccolo ausdrücklich als Pisanus bezeichnet. Bei einem Ein= gewanderten aber ware, wie Schnaafe in der Zeitschrift für bildende Runft (1870, Bb. 5, S. 99) dargethan hat, diese Bezeichnung eine Rechtsverdunkelung gewesen. Die fremden Meister, selbst wenn sie Zunft= und Bürgerrecht hatten, waren höher besteuert als die einzeborenen. In allen Künstlerinschriften jener Zeit deutet der beizgefügte Ortsname immer ausschließlich auf den Geburtsort.

Und zu demfelben Ergebniß führt auch die Betrachtung der tunftgeschichtlichen Thatsachen selbst.

Die bedeutenoften bilonerischen Werke Süditaliens aus dem elften und zwölften Jahrhundert find die mit gringen Abweichungen unter einander übereinstimmenden Erzthuren an den Domen zu Trani und Ravello und an dem nördlichen Seitenportal des Domes zu Monreale. Sie stammen von Meister Barifanus von Trani; die Thur von Ravello nennt inschriftlich als Entstehungszeit das Jahr 1179; val. 5. B. Schulg: Denkmäler ber Runft bes Mittelalters in Unteritalien, Bd. 1, S. 116 ff., Taf. 20 bis 25. Diese Thuren antikisiren; aber ihr Antikisiren ist durchaus byzantinisch. Byzantinisch im Typus der Gestalten und Bewegungen, in den langgestreckten Proportionen, in der flachen Behandlung des Reliefs, im Blatt- und Flechtwerk der Ginfassungen; byzantinisch selbst in den Inschriften, welche einzelnen Darstellungen beigegeben sind. Und byzantinisch ist auch das treffliche Elfenbeinschnitzwerk auf dem Altar der Sakristei im Dom zu Salerno (Schulz, Taf. 82); dies beweift der eigenthümlich byzantinische Abendmahlstypus, Chriftus an der linken Ede des halbrunden Tisches und Judas mitten unter den Aposteln, die Hand nach dem Fisch ausftrecend. Ebenso die großen Mosaiken in Cefalu, Monreale und Ba= lermo. Es giebt in Süditalien nur einige wenige Bildwerke aus jener Zeit, welche von abendländischem Geift durchdrungen find und darum nicht byzantinisch, sondern romanisch genannt werden müssen. por Allem die aus zweiundfiedzig Feldern bestehende Erzthur des Domes zu Benevent aus der Mitte oder aus dem Ende des zwölften Jahr= hunderts (Schulz, Taf. 80). Aber mit Recht hat E. Dobbert in seiner lehrreichen Schrift: "Ueber ben Stil Niccolo Pisano's" (1873, S. 17, 33) hervorgehoben, daß diese romanischen Bildwerke Suditaliens lediglich Uebertragungen aus Mittelitalien sind. Der Dom zu Benevent, die Dome von Troja und Siponto und die Kirchen Sta. Maria zu Foggia und zu Monte St. Angelo haben das Motiv der Blendarkaden, das den süditalienischen Kirchenbauten fremd ist, von Pisa und Lucca herübergenommen. Auch Bonannus, der Meister der Hauptthür am Dom zu Monreale (1187), ist ein Pisaner.

Byzantinische Werke die Borstufen Niccolo Pisano's, dessen eigenstes Wesen darin besteht, daß er mit allem Byzantinismus gebrochen hat?

Und nicht beffer ftand es um bie süditalienische Plastik unter Allerdings zeigen fich vielbersprechende antiti= Kaiser Friedrich II. sirende Anfänge in der Architektur, in den Ueberresten des 1233 von Bartolommeo erbauten Raiserpalastes in Roggia (Schulz, 1, 207), in einem Portal in Caftel del Monte mit Giebeldreied und korinthischen Bilaftern (Schulz, Taf. 30, 1), in einem weißen Marmorportal an ber Kirche S. Carcere zu Catania (Schulz, Taf. 74). Und von überraschender Schönheit sind vor Allem die antikisirenden Goldmungen mit dem feinstilisirten Raiserbildniß und dem einköpfigen Reichsadler, die sogenannten Augustalen, die in Brindisi und in Messina geschlagen wurden. Doch die Plastik vermochte diesem großen Aug nicht zu folgen. Der im Museo Campano zu Capua befindliche Torso der sitzenden Rolossalstatue Friedrich's II., welche einst den vom Raiser in den Jahren 1234 — 1240 in Capua errichteten befestigten Brudenthurm zierte, ift zwar in der Anlage entschieden römischen Togastatuen nachgebildet, aber in der Arbeit noch durchaus roh und unbeholfen. Bgl. Salazaro Monum. dell' Italia merid., Bb. 2, Heft 1. Aebn= lich wohl die Reste einer Reiterstatue in Castel del Monte. Ebenso die Bildwerke an den Hohenstaufengrabern im Dom zu Valermo.

Es ist unkritisch, wenn, um die vorausgesetzte Blüthe der süd= italienischen Plastik zu finden, neuerdings drei große Marmor= köpfe, ein weiblicher und zwei männliche, vorgeführt werden, welche vor einigen Jahren in einer jenem Brückenkopf nahegelegenen Mauer gefunden wurden und jest ebenfalls im Museo Campano

aufgestellt sind. Alte Berichte, die C. v. Fabriczy in einer verdienft= vollen Abhandlung in der Zeitschrift für bildende Kunft (1879. S. 180 ff.) zusammengestellt hat, erzählen, daß an jenem Brudenthurm ju beiden Seiten der Kaiserstatue die Statuen Pietro's delle Bigne und Taddeo's da Sessa, unterhalb aber die Statue der treuen Capua stanben; und nun glaubt man diese Röpfe auf diese Statuen beziehen zu Ware die Beziehung richtig, so mare eine verhaltnigmäßig tüchtige Bildhauerschule unter Friedrich II. erwiesen, denn diese Köpfe, obgleich von der guten Antike weit abstehend, sind durchaus von antikem Stilgepräge (ebend. S. 220). Allein diese Beziehung ift unzuläffig. Gppsabguffe, welche das Dresdener Museum besitt, bezeugen unzweideutig, daß es Werke spätrömischer Zeit sind, mahrscheinlich aus der Beit Conftantin's. Und wie stimmen diese Ropfe zu den Berichten? Die Berichte sprechen ausdrücklich von Statuen; die beiden männ= lichen Röpfe aber können nie zu einer Statue gehört haben, fie haben die acht romische Buftenform, schildförmigen Abschluß, den Ruden= theil ausgehöhlt und in der Aushöhlung den Standpfeiler. der eine Bericht erzählt, daß die Personification der Capua ihre Bruft zerfleischt hatte und im Innern ben Reichsadler zeigte, ben zu vertheidigen eine über ihr angebrachte Inschrift angelobt; der Ropf aber, dem man jest den Namen der Capua beilegt, ift nicht leiden= schaftlich bewegt, sondern ruhig, von der herben Strenge archaisiren= der Junotypen. Durch eine Reihe von Funden wird die Aussage ber Berichte bestätigt, daß für die Ausschmudung des Brudenthurmes auch antike Bildwerke verwendet wurden.

Crowe und Cavalcaselle, denen die Capuanischen Köpfe noch unbekannt waren, verweisen auf die Bildwerke der Kanzel von Ravello. Aber laut der Inschrift ist die Kanzel von Ravello erst zwölf Jahre nach Niccolo Pisano's Pisaner Kanzel errichtet; 1272 von Niccolo da Bartolommeo da Foggia. Warum also die Aehnlichkeit der Bildnereien der Kanzeln von Ravello und Pisa auf eine vermeintslich gemeinsame Quelle zurücksühren, die nirgends entdeckar ist, wäh-

rend es doch bei bem lebhaften Berkehr Bifas mit Unteritalien das Natürlichste ift, den jungeren Bildner von dem alteren abzuleiten? Und mas für die fäulentragenden Löwen an der Basis und für die Relieftopfe in den Thurzwickeln höchst mahrscheinlich ift, das ift für die weibliche Portraitbufte über dem Thurgeruft des Treppenaufganges Bewißheit. Diese Bufte ift erft spaterer Zusat; es fehlt jeder organische Zusammenhang mit der Rangel, jede Motivirung. eine weibliche Portraitbufte des Berliner Museums, die aus Scala stammt. Unzweifelhaft, daß diese Buften (val. Zeitschrift für bilbende Runft 1879, S. 219 und 238) Grabmälern angehörten. Dit Recht ift darauf hingewiesen worden, daß um jene Zeit Arnolfo di Cambio, ber Schüler Niccolo Bisano's, von Carl I. von Anjou nach Unter-Dobbert erinnert an die stilistische Ueber= italien berufen wurde. einstimmung der Buste von Ravello mit der Madonnenstatue Arnolfo's di Cambio auf dem Grabmal des Cardinals de Brape in S. Domenico zu Orvieto (Perkins' Tuscan. sculpt. Bd. 1, Taf. 5).

Hätte unter Friedrich II. in Süditalien eine tüchtige Bildhauersschule geblüht, wie wäre kurz nachber eine so rohe und ungestalte Statue möglich gewesen, wie die jest an der Treppe des Conservatorenpalastes in Rom befindliche Statue Carl's von Anjou, und warum hätte, wie es doch geschichtlich bekundet ist, Carl von Anjou für alle bedeutendere Kunstunternehmungen Künstler aus der Schuke Pisano's berusen?

Nur aus den Borbedingungen Mittelitaliens ist die antikisirende Kunstweise Niccolo Pisano's erklärdar. Auf dem Boden Mittelzitaliens ist Niccolo Pisano ebensowenig eine plögliche und unvermittelte Wundererscheinung, wie die große Gestalt Dante's eine plögliche und unvermittelte Wundererscheinung ist.

In Mittelitalien war das Alterthum unvergessen. Seit dem elsten Jahrhundert bereits hatte sich namentlich die Bautunst Mittelzitaliens mit begeisterter Vorliebe wieder zu der antiken Formenwelt zurückgewendet. In Rom sesten die Basiliken an die Stelle des Bogens wieder das gerade Gebälk. In Toscana steht einerseits die

feinempfundene und verständnißinnige antikisirende Baugruppe, deren genialste Entfaltungen der Dom von Emboli und die Kirche von S. Miniato und das Baptisterium in Florenz find, und andererseits der kühne und weiträumige Kirchenbau von Visa und Lucca. dings war die Plastik hinter diesen gewaltigen Bauschöpfungen weit Aber so unbeholfen und unzulänglich noch die zurückgeblieben. meisten mittelitalienischen Bildnereien dieser Zeit sind, sie gehören insgesammt nicht dem byzantinischen Stil an, sondern dem abendländischen, romanischen; ja ichon zeigen einzelne Werke, wie die Bildnereien an ben Portalen des Baptisteriums in Parma (1196) von Benedetto Antelami und ein Sarkophag von Meister Biduinus im Camposanto zu Bisa (Lasinio, Taf. 10) die entschiedensten antikisirenden Anklänge. Als daher im Anfang des dreizehnten Jahrhunderts infolge der großen politischen Wandlungen ein neuer entscheidender Geistesfrühling anbrach. erblühte auch die Blastif zu jener überraschenden Borrenaissance, in welder die Baukunft bereits vorangegangen. Es war die Zeit, in welcher, um mit Dante zu reden, die alten Florentiner in ihren traulichen Unterhaltungen von Troja und von Fiefole und von Rom fabulirten; die Zeit, in welcher Brunetto Latini und Bono Giamboni die Bewunderung für die alten Schriftsteller, insoweit sie damals zugänglich waren, in die weitesten Rreise trugen; die Zeit, unter deren Gindruden Abertino Muffato erwuchs, dessen lateinisch geschriebenen Tragodieen Achilleis und Eccerinis (Ezzelino) dem Mufter Seneca's nachgebildet sind.

Und für den mittelitalienischen Ursprung Niccolo Pisano's spricht auch die scharf ausgeprägte Eigenart seiner Formensprache und seiner künstlerischen Erfindung.

Bezeichnend für diese älteste Zeit der wiedererstehenden toscanisschen Plastik sind die kurzen gedrungenen Gestalten. Es ist ein Herüberklingen der alten etruskischen Formen. Hanns Semper hat in der Zeitschrift für bildende Kunst (1871, S. 360) ein Relief aus der Rapelle S. Ansano im Dom zu Siena mitgetheilt, das aus der Kirche in Ponte allo Spino bei Siena stammt und wohl uns

zweifelhaft in das zwölfte Jahrhundert zu setzen ist; es zeigt die etrus= kische Gedrungenheit der Proportionen in kindischer Verzerrung, fast puppenhaft. Richt so schlagend, aber von verwandtem Formenfinn find die einzelnen Geftalten an der Ranzelbrüftung im Dom zu Bolterra und in den Reliefs Rodolfino's am Portal von S. Barto-Iommeo in Bistoja, die inschriftlich aus dem Jahr 1167 stammen (Perfins' Tuscan. sculpt., Bd. 1, S. 105). Diefelben kurzen Ber= hältnisse und diden Ropfformen in Meister Biduinus, namentlich an den Thuren der Kirche S. Salvatore in Lucca. Man braucht nicht, wie Hanns Semper, an ein ununterbrochenes Fortleben etrusti= icher Ueberlieferung zu benten; in ben alten Etrusterfigen maren etruskische Borbilder die nächstliegenden. Und diese etruskischen Ginwirkungen find auch in Niccolo Visano klar ersichtlich. Mit so fester und schöpferischer Begeisterung er nach den freieren und schönheits= volleren Formen ber griechisch = romischen Runft zurückgreift, nicht nur in der Nachahmung der einzelnen Gestalten, sondern auch in der Technit, die ihm freilich wie die unvermittelten tiefen Bohrlocher und die unterschnittenen oder, wie die Bildhauer zu sagen pflegen, unter sich gebenden Falten beweisen, zunächst nur in Werken römischer Berfalls= zeit entgegentrat, über die erste Schulung seines Auges an etruskischen Werken ist er doch niemals hinausgekommen. Etrustisch sind seine derben Körperformen und seine untersetten gedrückten Proportionen; etruskisch ist seine mehr malerische als plastische Composition, etrus= tisch ift seine durch deutliche Farben- und Goldspuren bezeugte Luft an Farbenschmud und Bergolbung. Noch an einem seiner spätesten Werke, noch am Brunnen zu Perugia (1280), findet sich die unmittel= bare Nachahmung einer Gruppe des Cteokles und Bolyneikes nach einer etruskischen Aschenkiste aus Chiusi. Nur in Mittelitalien konnte diese seltsame und für Niccolo Pisano durchaus charatteristische Mischung etruskischen und griechischen Formgefühls entstehen.

Ebenso ausschließlich toscanisch ist die ganze Art des Kanzelschmucks. Als Niccolo Pisano im Jahr 1260 die Kanzel im Baptiste=

rium zu Visa ausführte, war die Aufgabe, freistehende Kanzeln zu bauen, noch eine fehr neue. So lange nur bei besonders festlichen Belegenheiten ber Bischof oder in beffen Stellvertretung der Bresbyter gepredigt, an den gewöhnlichen gottesdienstlichen Tagen aber bie Diakonen nur das Evanglium und die Epistel mit hinzugefügten Homilieen verlesen hatten, waren der Bischofsstuhl im Grund der Tribune und die Ambonen zu beiden Seiten des unteren Chores ausreichend gewesen. Erst als durch die Dominicaner und Franciscaner das Bedürfniß der Predigt reger und allgemeiner geworden, hatte man eigene Bredigtstühle errichtet. Die Entwickelung ihrer Form war sichtlich nur eine sehr langsame und schrittweise. Die ältesten dieser Ranzeln, wie die Kanzeln in S. Miniato zu Florenz und im Dom ju Salerno und ursprünglich auch die Ranzeln in der Neuwerkerkirche ju Goslar und im Auguftinerstift Zichillen (Wechselburg), find noch unmittelbar an die Chorschranken angebaut, wenn auch bereits frei nach dem Mittelschiff vortretend und an der Vorderseite von Säulen getragen; ift doch der Rame der Kanzel diesem engen Anschluß an die Chorschranken (cancelli) entnommen! Spät erst entschloß man sich, die Ranzel, wie es die Rudficht auf die hörbegierige Gemeinde bedingte, in das Schiff der Kirche zu ftellen. Und wie die architektonische Form, so war auch die Typik der bildnerischen Ausschmüdung noch eine unfertig ringende. Die Symbolik der alten Bischofsstühle war zwar zielzeigend, aber die erweiterte Aufgabe erforderte erweiterte Fortbildung. Obgleich durch alle ältesten Ranzeln eine bestimmte ein= beitliche Typik hindurchgeht, so machen sich doch je nach den verschiedenen Gebieten Italiens fehr bedeutende Berschiedenheiten der Auffassung und Behandlung in ihnen geltend. Nur die toscanische Kanzel erhob sich zu reichen selbständigen figurlichen Darftellungen.

Rom stand unter der Herrschaft der Marmorornamentisten. Ueberall der feinfühlige anmuthige Cosmatenstil. Richt Bildnerei, sondern kunstvoll verschlungenes farbiges Steinmosaik.

Höchft denkwürdig find die füditalienischen Ranzeln, deren Be-

schichte wir in dem trefflichen Werk von W. H. Schulz: mäler der Runst des Mittelalters in Unteritalien" leicht überblicen Sie hatten mit ernftem tieffinnigem Beftreben begonnen. Wie der Bischofsstuhl in S. Sabino zu Canosa (Schulz, Taf. 6, 1. 2.) pon Meister Romoglous, mahrscheinlich aus den Jahren 1078 bis 1089, der Bischofsftuhl in S. Niccolo zu Bari aus dem Jahr 1098 (Taf. 6, 3) und ber Bischofsstuhl in ber Grottenkirche ju Monte S. Angelo aus dem Anfang des zwölften Jahrhunderts (Taf. 41), in einfach strenger Architektonik gehalten, auf Elephanten oder Löwen oder gebuckte Menschengestalten gestellt sind, und auch in ihrer Bergierung ber Bande durch Abler und Greife und Masten, ja fogar durch die figurliche Darftellung des Rampfes des Erzengels Michael mit dem Drachen geheimnisvoll und doch klar verständlich und eindring= lich auf die Nothwendigkeit der Ueberwindung der dunklen Mächte hin= weisen, so hält auch die Ranzel von Sta. Maria in Lago in den Abruzzen (Taf. 53) an diefer Symbolit fest. Die Ranzel stammt inschriftlich aus bem Jahr 1159, ihr Meister wird Nicodemus genannt. ins Quadrat gestellten Säulen, durch Hufeisenbogen und Rundbogen miteinander verbunden, ruben auf attischen Basen; im icharf geschnittenen Blätterwerk der Capitelle nackte gedrückte und gebückte Männer= geftalten; in den Zwidelfelbern arabestenhaft Greife und Sirenen und hunde, jum Theil Menschen verfolgend; in der Mitte der Bruftungsmand ein geflügelter liegender Lome, auf deffen Ropf der das Lesepult tragende Engel den Juß sett, an den Seiten Johannes ber Evangelist und Johannes der Täufer, der heilige Georg den Lindwurm bezwingend, Simson mit bem Löwen tampfend; an ben Edfäulden nadte menschliche Geftalten, sigend oder emporkletternd; am Treppenaufgang die Geschichte des Propheten Jonas. Es ist das Grundthema von der Sünde und von der Erlösung. Später jedoch wurde in Unteritalien der Tiefsinn der Symbolik durch einen ent= schiedenen Zug nach dem Decorativen zurückgedrängt. Einige kleinere Ranzeln, insgesammt aus dem Ende des zwölften und aus dem An-

fang des dreizehnten Jahrhunderts stammend, die Kanzeln von S. Clemente in Bescara und von S. Pellino (Taf. 57), die Ranzel von S. Angelo zu Pianella (Bd. 2, S. 22), die Ranzeln in S. Sabino zu Canosa (Taf. 9), in Caserta vecchia (Bb. 2, S. 186), in Calvi (Bd. 2, S. 154), in Fondi (Bd. 2, S. 132), in Alba Fucese (Bb. 2, S. 83), begnügen sich, die Brüftungswände mit den anmuthiasten antikisirenden Steinarabesten oder mit farbigen Mosaikteppichen zu schmuden; fie durchbrechen diese unfigurliche Ornamen= tation höchstens durch den pulttragenden Abler oder durch arabesten= haft verschlungene Drachen und Bogel. Der erfte Anftog biefer Wandlung mar, wie Inschriften bezeugen, aus der Schule der römimischen Cosmaten gekommen. Nicolaus, der Meister der Kanzel von Fondi, deren Entstehung um das Jahr 1180 fällt, und Johannes, der Meister der Kanzel von Alba Fucese, welcher mahrscheinlich auch der Meister der gang ähnlichen im Jahr 1209 errichteten Rangel in Sta. Maria di Castello zu Corneto ift, bezeichnen sich ausdrücklich als römische Bürger. Bald aber traten zu den fremden Rünftlern ein= heimische von gleicher Richtung. Acutus, der Meifter der Kanzel von Bianella, und Acceptus, der Meifter ber Rangel zu Canosa, sind, da ihren Namen keinerlei Ortsangabe beigefügt ift, sicher als Eingehorene zu betrachten. Die verschiedenartigften Formen, antiki= firende, byzantinische, normännische, maurische, spielen in dieser neuen Ornamentik bunt durcheinander; maßgebend aber bleibt in allen diesen Stilmischungen das unbedingte Vorwalten des Mosaikschmucks über das eigentlich Bildnerische. Die berühmteften Schöpfungen dieser Richtung sind die Kanzel in Salerno (1175) und die Kanzel von Seffa (1260); in ihrer Entstehungszeit fast um ein Jahrhundert auseinanderliegend, in ihrer Anlage und Ausführung aber von denkwürdigster Uebereinstimmung. Zwar in den fäulentragenden Lömen und Leoparden, in den symbolischen Thier- und Menschengestalten des reichen Blattwerks der Capitelle, in den figurlichen Darftellungen der Propheten und Sibyllen und der allegorischen Tugend=

personificationen an den Bogenzwickeln und Bogenkanten (Taf. 65 bis 68) deuten sie auf die Wunder und Geheimnisse der Erlösung, an den Brüstungswänden aber entfaltet sich ausschießlich die reichste und heiterste Mosaikbekleidung, durch deren reizvolle Liniensührung und harmonische Farbenpracht diese Kanzeln unvergleichliche Meisterwerke glänzendster Decorationskunst werden. Selbst an Kanzeln, die bereits an das Gothische anklingen, wie an der vielbesprochenen Kanzel im Dom zu Ravello aus dem Jahr 1272, erhielt sich diese Lust und Freude am anmuthig Decorativen. Erst im Lauf des vierzehnten Jahrhunderts gewinnt das Figürliche auch in Unteritalien wieder größere Bedeutung.

Ganz anders in Ober- und Mittelitalien, besonders in Toscana. Im fünstlerischen Machwert sind die ältesten toscanischen Kanzeln noch roh; aber eigen ist ihnen allen der unbeirrbar feste Sinn
für das Figürliche, für das Bedeutungsvolle und Gedankentiefe. Ihr
ständiger Inhalt ist Lobgesang auf die Macht und Herslichkeit der Erlösung; in den althergebrachten kirchlichen Symbolen und Darstellungsstoffen, in deren Berwendung sie sich freilich mannichsache Abwechselung gestatten. Es ist der allgemein romanische Typus, wie
wir ihn auch in der Kanzel von S. Ambrogio zu Mailand und in
der Kanzel zu Bechselburg sinden.

Wohl das älteste der erhaltenen toscanischen Denkmale ist die Marmorkanzel aus der zerstörten Basilica S. Pietro di Scheraggio, jest in der Kirche S. Leonardo vor Porta S. Miniato zu Florenz; Rumohr sest sie in das elste, E. Förster in die zweite Hälfte des zwölsten Jahrhunderts. Die sechs Reliefs an den Brüstungswänden enthalten die Darstellungen des Stammbaumes Christi aus der Wurzel Jesse, die Geburt Christi, die Anbetung der Könige, die Darbringung im Tempel, die Tause, die Kreuzabnahme. Die Marmorkanzel im Dom von Volterra, derselben Zeit angehörig, enthält an den Brüstungswänden die Reliesdarstellungen des Opfers Abraham's, der Verkündigung und Heimsuchung, des Abendmahls; unter den Füßen der die Säulen tragenden Löwen Menschen und Thiere in angstvollen Todes-

tämpfen. Und sehr reich ausgeführt scheint eine Kanzel von Benedictus Antelami aus dem Jahr 1178 gewesen zu sein; eine Tafel dieser Kanzel, jest in einer Seitenkapelle des Domes zu Parma eingemauert, zeigt in der Darstellung einer Kreuzabnahme nicht weniger als zwei= undzwanzig Figuren, denen zum Theil Inschriften beigefügt find. Die Ranzel in S. Michele zu Groppoli an der Straße von Piftoja nach Bescia aus dem Jahr 1194 enthält als Brüftungsreliefs die Beimfuchung, die Geburt Chrifti, die Flucht nach Aegypten; die Säulen ruhen auf Löwen, welche Menschen und Thiere verschlingen; an den Capitellen Röpfe von Thieren und Ungethümen. Die Ranzel im Orgelchor von S. Bartolommeo in Pontano zu Pistoja vom Meister Guido aus Como, welche ganz besondere Beachtung verdient, weil fie inschriftlich aus dem Jahr 1250 ftammt, also nur um ein Jahrzehnt junger ift als Niccolo Bisano's Kanzel im Baptifterium zu Bisa, erschließt sich bereits zu einer Reichhaltigkeit, welche die Thatsache bewußt durchgeführ= ter Spftematit außer Zweifel ftellt. Un den Bruftungsmänden acht Reliefbilder: Berkundigung, Geburt Chrifti, Anbetung ber Rönige, Darbringung im Tempel, Chriftus mit ben zwölf Jungern, Chriftus in Emmaus, Höllenfahrt, Erscheinung des Auferstandenen; an den Eden der Ranzel die drei Synoptifer mit ihren Emblemen und der Adler des Johannes; unter den drei Saulen ein Lowe, der einen Bafilisten zermalmt, eine Löwin, die ihr Junges fäugt, eine nachte kauernde Mannesgestalt.

Bis in die kleinsten Orte erstreckte sich dieser figurenreiche gebankentiese Kanzelbau. Vor Kurzem entdeckte Hanns Semper, wie er in den "Kömischen Blättern" (1873, Kr. 13 und 15) erzählt, in dem entlegenen Bergstädtchen Barga in der Nähe der Bäder von Lucca eine Kanzel von derselben Darstellungs- und Compositions- weise. Die zwei vorderen Säulen ruhen auf Löwen, von denen der eine einen Menschen, der andere einen Drachen verschlingt, von den zwei hinteren Säulen fußt die eine auf einer zusammengekauerten nackten Mannesgestalt, die andere selbständig auf dem Boden; an den Brüstungswänden die Darstellungen der Verkündigung, der Dars

bringung im Tempel, der heiligen drei Könige; das Lesepult stützt sich auf das Haupt einer Evangelistenstatuette.

Sollte es in der That fraglich sein, wo die geistige Heimath Riccolo Bisano's ist?

Niccolo Pisano war der glückliche Erbe einer alten Kunstüberlieferung, aber er überschritt an Ideentiefe und Erfindungstraft seine Borgänger ebensoweit wie an geläutertem Formensinn. In die altüberkommene Idee, in die typische Sprache brachte Niccolo Pisano lebendige Beseelung, volle Accorde.

2.

- Fast noch niemals ist Niccolo Pisano's Kanzel im Baptisterium zu Pisa nach der Seite ihres Ideengehaltes und ihrer Composition einer eingehenderen Betrachtung unterworfen worden.

Der architektonische Aufbau der Kanzel ist ein Sechseck, das von sechs Ecksüllen und von einer Mittelsäule getragen wird. Rleeblattbogen überspannen und verbinden die sechs Hauptsäulen. Auf reich gegliedertem Sims erhebt sich die Brüstung.

Oben an den Bildnereien der Brüftung beginnt der Ideengang. Fünf Reliefs schmücken die fünf Bildslächen; die sechste Seite des Sechsecks bildet den offenen Treppenaufgang. In diesen Reliefbildern sind dargestellt: 1) die Berkündigung und die Geburt Christi, 2) die Andetung der Könige, 3) die Darbringung im Tempel, 4) die Kreuzigung, 5) das jüngste Gericht.

Es sind Thatsachen aus dem Leben Christi von seiner Mensch= werdung bis zu seiner Wiederkunft als Weltenrichter.

Unter dem Sims der bildnerische Schmuck der Bogenzwickl; ebenfalls in Relief. Kurze stämmige Gestalten, aber vortrefflich in den Raum hineincomponirt. Die Schriftrollen und die Embleme erweisen diese Gestalten als sechs Propheten und als die vier Evangelisten.

Es ist die Hindeutung auf die Beglaubigung und Berbreitung des Svangeliums.

Bor den Eden dieser Bogenfelder, unmittelbar auf die Capitelle der unteren ftugenden Sauptfäulen auffegend, fteben icharf vortretend sechs Statuen, drei weibliche und drei männliche. Art ihrer Charatterisirung bekundet diese Gestalten als allego= rische. 1) Eine Mutter an der linken Sand ihr Rind führend; die 2) Eine junge fraftige nadte Mannesgestalt, die Liebe, caritas. Linke in den Rachen eines emporspringenden Löwen streckend und mit der Rechten einen auf den Schultern aufliegenden zweiten Löwen liebtosend; die Stärke und Tapferkeit, fortitudo. 3) Eine ver= hullte weibliche Geftalt mit bemuthig geneigtem Saupt, die Rechte fromm an die Bruft gelegt; Demuth, humilitas. 4) Eine weibliche Gestalt mit einem hund auf den Armen; Treue, fidelitas. ehrwürdiger lebensgebrüfter Greis mit langwallendem Barthaar und in reicher Gewandung, mit seinen Sanden liebevoll ein Lamm umschließend; die Unschuld, innocentia. 6) Eine anmuthige geflügelte Engelsgeftalt in weitem Prieftergewand, auf überwundenen Löwen sigend, in der erhobenen Linken eine Relieftafel mit der Kreuzigung, in der gesenkten Rechten einen abgebrochenen Stab haltend, welcher wohl nicht als Scepter, sondern als Stengel eines Palmaweiges zu denken ift; ber Glaube, fides.

Es find die Segnungen des Evangeliums, die Bilder der chrift- lichen Tugenden.

Und dies Thema der Verherrlichung der chriftlichen Heilslehre sindet seinen Abschluß in der bildnerischen Ausschmückung der Säulenbasen.

Drei Säulen ruhen auf Basen von streng architektonischer Form. Es galt eindringlich zu machen, daß die Kanzel ein Architekturwerk von sestem Standort ist, nicht ein bewegbares Möbel. Die Basen der drei anderen Säulen aber werden von Thiergestaltungen gebildet; und ebenso ist die Basis der die Kanzelbühne tragenden Mittelsäule von sigürlichen Darstellungen umkleidet. Die Größe und Fülle dieses bildnerischen Schmuckes und die Seltsamkeit seiner Gruppirung be-

bettner, 3talienifche Studien.

zeugt, daß es sich hier nicht um spielende bedeutungslose Ornamentation handelt, sondern um tiefgehende Symbolik, zumal in einer Zeit, welche immer und überall zu symbolisiren liebte.

Noch ist die Symbolik der romanischen Kunstepoche nicht genügend enträthselt. Doch der Grundgedanke und der innere Zusammenhang dieser Darstellungen ist klar erkennbar.

Eine jede der drei Säulen, welche in Verbindung mit jenen streng architektonisch geformten Säulen das Sechseck der Kanzel tragen, ist auf den Rücken eines schreitenden Löwen gestellt. Zwei dieser Löwen sind männlich; der dritte, junge Löwen säugend, ist als weiblich charakterisirt. Der Rachen dieser Löwen ist weit geöffnet; zwischen ihren Tagen lagern kleinere Thiere, ein Hase, ein Widder, ein Kalb. Und höchst denkwürdig ist vor Allem der Untersatz der

Fig. 1.



Säulenfuß.

Mittelsäule unter dem Kanzelboden. Er ist sechsseitig wie die Kanzel selbst. An drei Seiten Thiergestalten. Ein Greif, in seinen Krallen einen Widderstopf haltend; ein Hund, mit seinen Füßen eine Eule umschließend, welche auf einer sich windenden Schlange steht; ein Löwe, zwischen dessen Füßen ein Ochsenkopf. An den drei anderen Seiten aber, mit jenen drei Thiers

gestalten in wirksamen Wechsel gestellt, drei sitzende Männer von kurzer gedrungener Statur und von wild trotzigem Ansehen; der eine nacht, der andere in mittelalterlicher Zeittracht, der dritte in römisscher Toga.

In der romanischen Kunst ist der Löwe meist das Symbol des Teusels. In der ersten Epistel Petri 5, 8 heißt es: "Seid nüchstern und wachet, denn Euer Widersacher, der Teusel, geht umher wie ein brüllender Löwe und suchet, welchen er verschlinge." Und Psalm 22, 22 sagt: "Hilf mir aus dem Rachen des Löwen." Auf

den Teufel deutet es, wenn an der Kanzel zu Sessa (Schulz, a. a. O., Taf. 65) sich um die Hinterbeine der Löwen Schlangen winden; auf ben Teufel deutet es, wenn die Löwen oft Menschen zerfleischend bargestellt werden. Sinnig und unzweideutig ift diese Symbolik auf der Darftellung des Abendmahls an der Kanzel von Bolterra; eine buffertige Sünderin, wahrscheinlich Maria Magdalena, wirft sich Chriftus zu Füßen, um Schut zu finden gegen die Angriffe eines Löwen und einer Schlange. Lediglich Rämpfe gegen die Anfechtun= gen des Teufels find die unzähligen Rämpfe gegen Löwen, welche uns in so vielen Denkmalen der verschiedenartigsten Runftgattungen entgegentreten, sei es nun unter der Grundlegung der alttestamentari= ichen Geschichten Samson's und David's und Daniel's oder in der oft wiederkehrenden Darftellung eines auf einem Löwen reitenden Mannes. welcher mit seinen handen dem Löwen den Rachen aufreißt. Folgerichtig ift der Sieg Chrifti über den Teufel der Sieg Chrifti über den Löwen. Das fruchtbare bildnerische Motiv bot Psalm 90, 12: "Auf den Löwen und Ottern wirft du gehen und treten auf den jungen Löwen und Drachen: super aspidem et basiliscum ambulabis et conculcabis leonem et draconem." Oft wird Christus selbst dargestellt mit seinen Füßen einen Löwen und einen Drachen niedertretend; noch bas Mosaik Cimabue's in der Chornische des Domes zu Bisa aus dem Jahr 1302 hat dieses Motiv und diese Inschrift. In einem Münchener Codex aus dem zwölften Jahrhundert (vgl. Stockbauer's Runftgeschichte des Preuzes, S. 216) durchsticht das Preuz einen Löwen, einen Drachen und Basilisk. Wird doch auch auf den romanischen Grabsteinen die Seligsprechung des Todten gewöhnlich dadurch bezeichnet, daß der Todte, gleichviel ob Mann oder Weib, seine Füße auf einen Löwen oder Drachen sett! Die Architektur, in welcher die antike Runftgewohnheit, die Untersätze der Tische und Geräthe als stilisirte Thiertopfe und Thiertagen zu bilden, noch immer lebendig fortwirkte, ergriff auch ihrerseits diese Symbolik. Der Bischofsftuhl in der Grottenfirche zu Monte S. Angelo (Schulz, Taf. 41), welcher zwischen

ben zwei liegenden Löwen, auf die er geftellt ift, die Inschrift: "Sume leoni" trägt, bezeugt diese Symbolit mit klarfter Bewußtheit. So ift der romanische Brauch, die Säulen auf Löwen zu ftellen, nichts anderes als die symbolische Hinweisung auf die fieghafte Ueberwindung der Macht des Teufels durch die Macht Chrifti. Und diefelbe Symbolik liegt auch in ber bildnerischen Ausstattung der Mittelfaule. Dem sigenden Löwen, zwischen beffen Bordertagen ein Ochsentopf liegt, find hier als bedeutsame Thiersymbole der Greif und der hund beigefellt. Der Greif ericheint auf allen mittelalterlichen Runftbentmalen als Raubthier, also als unrein, als teuflisch. Und wenn er in der Ornamentation der Fußständer romanischer Leuchter immer nur im Berein mit Lowen und Drachen und Bafilisten und anderen solchen Thierunholden gefunden wird, so ift tlar, daß er in dieser Berwendung nicht, wie man wohl gemeint hat, als Lichtsymbol zu faffen ift, sondern vielmehr als ein Angehöriger jener Mächte der Finsterniß, benen erft, wie sich die Inschrift des jest im Renfington-Museum befindlichen Leuchters von Glocefter aus dem Anfang bes zwölften Jahrhunderts ausdrudt, die leuchtende Lehre gepredigt werden foll. Ebenso unzweifelhaft ift die Bedeutung des Sundes; zumal hier in der Gruppirung mit Gule und Schlange. Rach Pfalm 22, 17. 21 und Apotalppse 22, 15 wird in der mittelalterlichen Runft der Sund fast immer zur Rotte des Bosen gerechnet, obgleich er aller= bings zuweilen, ja fogar bier an dieser Rangel felbft, in der allegorischen Statuette ber Treue, auch zur Bezeichnung ber Treue benutt wird. Wie aber sind die drei Männer zu deuten, welche die drei anderen Seiten der Basis einnehmen, die absichtlich häßlich gebildeten, die tropigen und boch gebudten? Es ift ein oft wiederkehrendes Symbol, die Zusammenftellung mit jenen dem Reich des Teufels angehörigen Thierungethumen ift typisch. Wie die Bereinziehung nordischer Sagengestalten überhaupt, so ist auch hier die Deutung auf Gnomen bestimmt abzuweisen. Die richtige Erklärung geben bie großen chklischen Compositionen ber romanischen und gothischen Portalbildnereien. In

ber goldenen Pforte zu Freiberg z. B. treten die das Evangelium versheißenden Borgänger Christi ebenso auf schmerzdurchwühlte Menschenstöpfe wie auf die Köpfe von Löwen und Affen und Basilisken. Es sind die Keher und Sünder und, wie die Nacktheit der einen dieser Gestalten deutlich bezeugt, die Ungetauften.

Ueberall unentrinnbare, wenn auch widerwillige Unterwerfung.

Die Macht des Widersachers ist vernichtet; er muß dem Herrn dienen als Stüge und Schemel. "Dazu ist erschienen der Sohn Gottes, daß er die Werke des Teufels zerstöre." 1. Joh. 3, 8.

Und die Verherrlichung des Segens der Heilslehre wird noch weiter geführt.

Zwischen den Tagen der gefräßigen Raubthiere lagern friedlich und unangefochten kleine wehrlose Thiere, ein hase, ein Widder, ein Wir haben um so mehr nach der Bedeutung dieser kleinen Thiergestalten zu fragen, da deren Beigabe durch keinerlei Formmotib bedingt ift, also wesentlich nur aus der inneren Nothwendigkeit der Idee selbst quillt. Für die Antwort aber ift entscheidend, daß diese kleinen Thiere fo burchaus friedlich und forglos, in einzelnen Fällen fogar ruhig schlummernd find, mahrend fie in anderen Bildwerken dieser Art, welche der Gothit angehören oder ihr doch zuneigen, wie z. B. an der Kanzel Giobanni Bisano's im Dom zu Bisa, ja sogar an der Ranzel Niccolo Pisano's im Dom zu Siena von den Klauen der Raubthiere beutegierig umfaßt und zerfleischt werden. ift unzweifelhaft. Diefe Symbolit ift hervorgegangen aus der Ber= heißung des Propheten Jesaias 11, 6: "Die Wölfe werden bei den Lämmern wohnen und die Pardel bei den Boden liegen." wandte Ornamentmotive kehren überall wieder. Wenn der Prophet an jener Stelle fortfährt, daß fleischfressende Thiere weiden werden wie die Rinder und daß ein Säugling feine Luft haben wird am Loch ber Otter und daß ein Entwöhnter seine Sand steden wird in die Höhle des Bafilisten, so zeigen gar manche Bildnereien die bildliche Berwerthung auch dieser Gleichniffe. A. Springer hat in ben "Mittheilungen der k. k. Centralcommission" (1860, S. 320) solche Beispiele zusammengestellt. Löwen und Drachen, welche an Laub und Ranken zehren, sind ein beliebtes Motiv in der Ornamentation romanischer Leuchter und Bischossstäbe. Und kleine Knaben in stolzer Ruhe zwischen wild aufspringenden Löwen= und Drachenungethümen stehend, oder Männer, welche die Hände in die Verstednisse von Drachen und Schlangen strecken, sind namentlich in der Portalcomposition französischer Kirchen häusig.

Trefflich sprechen das Prophetenwort die auch von Springer angeführten Worte Fulco's Bellovacensis aus (De nuptiis Christi et ecclesiae l. VI. Spicil. Solesmense 3, 113):

> Pax erit in terris, quae tunc descendet ab astris, Bos non draconem metuet, non agnus leonem. Agnis atque lupis, canibus concordia cervis Tunc erit, et nullum serpens spuet ille venenum.

Die Heilsgeschichte hat sich vollendet. Es ist die Sicherheit der Schwachen, es ist das Wandeln im ewigen ungetrübten Frieden. Die Darstellung der Bewältigung des Teufels erweitert und vertieft sich zu einem Hinweis auf die Unschuldswelt des Paradieses, auf die Herrlichkeit des himmlischen Jerusalem.

"Freuet Euch mit Jerusalem und seid fröhlich über sie, Alle, die Ihr sie lieb habt. Freuet Euch mit ihr, Alle, die Ihr über sie trauzig gewesen seid. Ihr sollt Euch ergößen von der Fülle ihrer Herrslichkeit." Jesaias 66, 10. 11.

Zum Schluß aber haben wir noch die figürliche Gestaltung der beiden Lesepulte in Betracht zu ziehen.

Unten am Treppenaufgang steht das eine dieser Pulte; eine Säule, deren Capitell dem von zwei schwebenden Engeln getragenen Buchgestell als Untersatz dient und deren Basis auf dem Rücken eines ruhig hingelagerten, aber stolz aufblickenden Löwen aufsetzt, der in den Tatzen einen Hirschlopf hält; das Geweih des Hirschlopfes ist abgebrochen, aber man sieht noch deutlich die Bruchslächen.

Wie der Löwe dieses unteren Lesepultes zu deuten sei, ist nicht ohne Schwierigkeit. Es liegt nahe, auch diesen Löwen ebenso als



Lefepult.

das Symbol der überwältigten Teufelsmacht ju faffen, wie die Löwen an den anderen Säulenbasen. Und in der That ist dies von manchen Erklärern geschehen, felbst bon Gustab Heider in seiner feinsinnigen Abhandlung über Thiersymbolik (S. 20). Doch ist eine andere Deutung wahrscheinlicher. Es ist eine seltsame, aber allgemein bekannte und fest bezeugte Thatsache, daß der Löwe, obgleich Symbol des Teufels, in der mittel= alterlichen Anschauung gleichwohl zugleich das Symbol Christi war. Wie für die Beziehung des Löwen auf den Teufel, so waren auch für die Beziehung des Löwen auf Chri-

ftus bestimmte biblische Gleichnisse maßgebend. Im 1. Buch Mosis 49, 9 wird Juda ein junger Löwe genannt, und in der Offenbarung Johannis 5, 5 wird Christus selbst als der Löwe bezeichnet, der da ist vom Geschlecht Juda (ecce vicit Leo de tribu Juda, radix David). Und das Mittelaster (vgl. Physiologus Theobaldi Episcopi in Auber's Histoire du symbolisme religieux 1871. Bb. 3, S. 482) fügte das weitere Gleichniß hinzu, daß, wie der Löwe erst drei Tage nach seiner Geburt die Augen öffne, bann aber auch im Schlaf die Augen nicht mehr schließe, so auch Christus drei Tage im Grabegeruht habe, seitdem aber wache er immerdar, pervigil ut pastor, ne deviet a grege rector. Die Kirchenväter liebten es, mit die= sem widerspruchsvollen Doppelsinn rhetorisch zu spielen. Quae fortitudo leonis contra illum nus sagt Homilia 34: leonem, de quo scriptum est: Vicit leo de tribu Juda. Und noch bestimmter sagt er in den Serm. de tempore 174: "Quis non incurreret-in dentes leonis hujus (diaboli), nisi

vicisset leo de tribu Juda; contra leonem leo." Sollte nicht auch hier in diesem Löwen des Lesepultes die Sinweisung auf Chriftus gemeint fein? Es ift wohl zu beachten, daß dieser Lowe ein liegender ift, mahrend die Lowen ber anderen Saulenbasen schreitend aufrecht stehen. Die Schriftstellen, 1. Buch Mosis 49, 9 und 4. Buch Mosis 24, 9, Juda mit dem Löwen vergleichend, beschreiben diesen Löwen ausdrücklich als niedergeknieet und sich lagernd. Liegend wird in diesem Sinn auf einem Wandbild ber Rirche bes Conventes Philotheos auf dem Berge Athos (vgl. Didron, Hist. de Dieu. p. 348) der Löwe neben dem Chriftustind dargeftellt. Liegend, wenn auch mit aufgerichteten Vorderfüßen und mit stolz emporgewenbetem Haupt, find alle jene Löwen, welche wir ohne Ausnahme in allen Ländern des mittelalterlichen Runftlebens, vornehmlich aber in Italien, als machtvolle Wächter bes heiligthums an den Gingangspforten der romanischen und frühgothischen Kirchen finden, gleichviel ob sie in antikisirender Reminiscenz als freie und selbständige Statuen gebildet find oder ob sie nur in architettonischer Unterordnung den Bortal= fäulen als Träger bienen. Liegend find namentlich auch alle Löwen, benen wir nicht selten als tronendem Abschluß auf der Dechplatte sol= cher Portalfäulen begegnen, welche größere cyklische Compositionen um= rabmen. Beleg dafür find die-liegenden Löwen auf den Frontsäulen der Goldenen Pforte von Freiberg; ihre Bedeutung ist hier um so unzweifelhafter, da sie unmittelbar die Grenzscheide bilden zwischen den unteren Darftellungen der Borläufer Chrifti und zwischen den oberen Darftellungen des von den heiligen drei Königen göttlich verehrten Chriftustindes und der jubelnden himmelsglorie. Gleich jenen liegenden Löwen am Eingang der Rirche ift der liegende Löwe am Eingang der Kanzel dem bedrückten Gemuth ein Mahnruf zu fester Zuversicht, eine Verheißung des Schutes und Sieges.

Das obere Lesepult, die Krönung des Gesimses der Brüstung, ist ein Ablerpult; eine Form, die sich bereits an den alten Ambonen ausgebildet hatte. Das Buchgestell ruht auf den Schwingen eines

boch aufgerichteten mächtigen Adlers; unter dessen Krallen ein schlummernder Sase. Meift ift der Adler eine hindeutung auf den Ebangeliften Johannes, als ben Schutpatron des Predigtamtes. Auf vielen Ranzeln hat das Bult als Inschrift das Johanneische Wort: "In principio verbum erat"; die Ranzel zu Vianella (Schulz, Bd. 2, S. 22) "More volans aquilae verbo petit astra hat die Inschrift: Johannes." Oft aber gilt der Abler tiefer und allgemeiner als Zeichen ber Erhebung, ber Macht, bes Sieges. Das Chriftenthum scheute fich um fo weniger, ben ftolgen Bogel bes Zeus als hinweifung auf die Majestät Gottes beizubehalten, da schon Ezechiel (17, 23) den Abler ein Gleichniß Gottes genannt hatte. Auf vielen Lesebulten fteht daher der Adler auf der Weltkugel. Wenn Niccolo Visano in die Krallen des Adlers einen schlummernden Sasen legt, so deutet er auf den Trost und Schutz, den die Schwachen und Schuldlosen im sichern Hort des Evangeliums finden. Es ist der rhythmische Wieder= klang jener Darstellungen des ewigen ungetrübten Friedens, der in den schlummernden Thieren am Jug der Kanzel so befreiend und troftreich ausklingt.

Das Ablerpult ist der krönende Abschluß. Auch am Thmpanon der alten St. Paulskirche zu Rom thronte, ganz in antiker Weise die Schwingen weit ausbreitend, der Abler.

> "Aquila Ezechielis Sponte missa est de coelis, Volat ipsa sine meta, Quo nec vates nec propheta Evolavit altius."

Wie reich gegliedert ist diese Composition und doch wie durchaus einheitlich und fest geschlossen!

Was wir in redender Betrachtung und Schilderung nur als ein Nacheinander empfinden, wirkt in der bildenden Kunst als ein lebendiges Neben= und Miteinander, als ein ergreifendes Zu= sammen. Und was wir, die wir den kirchlichen Anschauungen des Mittelalters entwachsen sind, uns erst auf langen und mühjamen Umwegen der Forschung erschließen müssen, das war dem mittelsalterlichen Christen unmittelbar faßlich, vom Herzen zum Herzen sprechend.

Es ist ein lauter und eindringlicher Weckruf zum unerschütterlichen Glauben an die Macht und den Sieg des Herrn, an die Macht und den Sieg Jesu Christi. Und wie geeignet war ein so tiefsinniger Bilderschmuck für die Kanzel eines Baptisteriums, das die geweihte Stätte ist, in welcher die noch Ungetausten durch die heilige Taufe theilhaftig werden des Reiches der Gnade! II.

Der Ursprung der Renaissance.

## · Betrarca und Boccaccio.

Ein zwiefacher Lorbeerkranz umschlingt das Haupt Petrarca's und Boccaccio's. Unsterbliche Dichter, sind sie zugleich unsterbliche Männer der Wissenschaft.

Sie, die mit Dante den Ruhm theilen, die Begründer und Meister der neuen volksthümlichen italienischen Literatur zu sein, sind zugleich die begeisterten Wiedererwecker der lang vergessenen Alterthumsstudien, die Begründer und Bahnbrecher jener gewaltigen Geistesswandlung, die, weil sie mit den Schranken des Mittelalters brach und das Sinnen und Denken der Menschen wieder zu einem freieren und reineren Menschheitsideal zurücksührte, von der Geschichte mit dem Ehrennamen des Humanismus bezeichnet und geseiert wird.

Petrarca und Boccaccio haben nie den Drang gefühlt, sich über den Grund und das Wesen dieser denkwürdigen Doppelstellung Rechenschaft abzulegen. Als sie im Alter mit ihrem wissenschaftlichen Ruhm die Welt erfüllten, sahen sie auf ihre Dichtungen vornehm herab wie auf bedauerliche Jugendsünden. Und diese gewaltsame Scheidung der in sich einheitlichen Persönlichkeit ist dis auf den heutigen Tag in Geltung. Die Geschichtsschreiber der Dichtung halten sich ausschließelich an die dichterische Seite, die Geschichtsschreiber der Wissenschaft

ausschließlich an die humanistische. Auch die Festreden, welche am 18. Juli 1874, bei der Feier der fünfhundertjährigen Wiederkehr des Todestages Petrarca's, in Padua und Avignon gehalten wurden, zersielen wesentlich in diese zwei Gruppen; die einen sangen und sagten von Petrarca, dem großen Dichter, die anderen von Petrarca, dem großen Humanisten, und, wie es die politischen Stimmungen und Zustände nahelegten, von Petrarca, dem glühenden Patrioten. Selbst die Biographen Petrarca's und Boccaccio's begnügen sich mit der rein äußerlichen Nebeneinanderstellung der dichterischen und wissenschaftlichen Thätigkeit, ohne irgend zu fragen, wie beide Seiten mit einander zusammenhängen und inwieweit sie einander bedingen.

Und doch kann für Den, der sich die dichterische Eigenart Petrarca's und Boccaccio's zu klarer Einsicht gebracht hat, kein Zweifel sein, daß sich ihre dichterischen Stimmungen und Ziele zu ihren humanistischen Zielen und Bestrebungen durchaus wie Ursache und Wirkung vershalten, und daß Petrarca und Boccaccio nimmer jene großen Humanisten geworden wären, wären sie nicht jene großen Dichter gewesen.

Es ist wichtig, diese innere Einheit und Zusammengehörigkeit der scheindar weit auseinanderliegenden Richtungen scharf ins Auge zu fassen. Indem wir den Ursprung und die innere Entwickelungs=nothwendigkeit der Begründer des Humanismus belauschen, belauschen wir den Ursprung der modernen Bildung, belauschen wir den Uebergang des Mittelalters in die neue Zeit.

Die ersten Anfänge der beginnenden neuen Zeit regen sich schon in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts. Die höchste Blüthe des Mittelalters und die Ursachen seines allmäligen Abwelkens liegen dicht bei einander. Bon keiner geschichtlichen Spoche gilt so wie von dem Ende des 13. und von dem Anfange des 14. Jahrhunderts das tiese Wort Ranke's: "Es ist zuweilen, als träten die Ideen, welche die Dinge bewegen, die geheimen Grundlagen des Lebens, einander sichtbar gegenüber."

In Innocenz III. (1198 — 1216) hatte die papftliche Macht=

stellung ihren höchsten Gipfel erreicht. Die ekstatische Erregung, welche die Abenteuerlichkeit der Kreuzzüge in den Gemüthern zurüchgelaffen hatte, war eine schwärmerische Glaubensinbrunft, wie sie nie zubor in der Welt gesehen worden. Zu derselben Zeit, da das Ritterthum sich in seinem strahlendsten Glanz entfaltete und das weltliche Epos und Minnelied seine toftlichsten Bluthen trieb, gründeten der beilige Franz von Affifi und der heilige Dominicus den Orden der Franciscaner und Dominicaner. Auf allen Märkten und Stragen predigten wandernde Bufprediger die Rückfehr zu dem Ideal entsagender Armuth und weltverachtender Astefe. Es erhob fich die Scholaftit, die ihren Beruf darin suchte, die überkommene Glaubenslehre fich durch denkende Erkenntniß zum eigenften felbsterrungenen Besithum Reben die Scholaftik stellte sich die chriftliche Mpstik, welche Goethe treffend die Scholaftit des Herzens genannt hat. Mitten aus diefer tiefen religiösen Begeisterung heraus entstand die tief innerliche hymnische Franciscaner-Poefie, von welcher das unsterbliche Stabat mater und das gleich unsterbliche Dies irae, Dies illa so herrliches Zeugniß ablegen. Wolfram von Eschenbach dichtete fein Epos vom heiligen Gral. Und immer mächtiger entfaltete fich jener gewaltige Bauftil, ber in feinen erften Anfängen ichon in ber Mitte des 12. Jahrhunderts in der Abtei von St. Denis hervortrat und seitdem mit wunderbarfter Raschheit sich in alle Länder der Christenheit, namentlich dieffeits der Alpen, verbreitete, der Bauftil Das zerknirschte Sehnen aus der Sündhaftigkeit des Fleisches in die reine Körperlosigkeit, aus dem irdischen Trübsal in die ungetrübte Seligkeit des Jenseits verkorpert sich in großartigster Monumentalität in Bauformen, welche die starre Masse der Mauer auf das möglichst geringste Maß zurückführen und mit dieser Ausbebung und Durchgeistigung alles blos Massenhaften folgerichtig die entscheidende Betonung der den Blid zwingend nach oben führenden Söhenrichtung verbinden. Im Innern die ergreifende Boefie der unüberschaubar großen Raummaffen, des pulfirend belebten Geflechtes der fteil auf=

steigenden Spizbogenwölbung, der hochragenden, mystisch durchglühten Fenster; im kunstvollen Außenbau das unablässige Sichsteigern des kraftvollen Emporstrebens in den Strebepfeilern, in den zahllos aufswachsenden Spizgiebeln und Spizsäulen, in der steilen mächtigen Dachbildung, in den gewaltigen Thurmbauten, die, je weiter die Beswegung nach oben dringt, in ihren Formen und Verhältnissen nur immer fühner und schlanker und leichter werden und deren äußerste Spize tief eindringlich in das Symbol des Kreuzes ausklingt.

Gleichwohl war in Italien bereits eine mächtige Gegenftrö= mung vorhanden.

Die Rämpfe zwischen bem Bapft und dem Raiser und zwischen dem Raifer und den einzelnen Landeshoheiten, die Verfaffungsrepublikanischen Städtewesens, die Verbindlichkeiten und Schutbedürfniffe bes mächtig emporblühenden Sandels hatten die Anregung zum emfigsten Studium des alten römischen Rechtes gegeben. Auf der Universität zu Bologna, welche oft mehr als zehn= tausend Studenten zählte, bildete sich eine berühmte Juristenschule; und bald traten neben die Universität von Bologna die Universitäten von Padua und Neapel. An dem Studium des römischen Rechts wuchs und erstartte das Studium der romischen Literatur und Geschichte, das in Italien sogar in den finfterften Zeiten des Mittelalters niemals völlig erstorben war. Schon träumte Arnold von Brescia, welcher in begeisterter Sehnsucht nach den Zuständen des Urchriften= thums das weltliche Besithum des Papftes betämpfte, von Berstellung der alten römischen Republik in Rom. Man gewann wieder Sinn und Liebe für die altrömischen Dertlichkeiten und Runftbentmale. Die sogenannten Mirabilia Urbis Romae sind die ersten, noch ganz in das Traumleben der Sage gehüllten Anfänge römischer Topographie und Archäologie. Man sammelte Blumenlesen aus römi= schen Dichtern, aus Bergil und Ovid und Horaz; ja um Bergil schlang sich sogleich die üppigste Sagenbildung. Es war die Zeit, in welcher Ricordano Malaspini seine Florentiner Chronik schrieb,

deren Grundgedanke, wenn wir nach den neuesten Angriffen noch an der Aechtheit derselben festhalten dürfen, darin besteht, den Ursprung der Florentinischen Staatseinrichtungen und Abelsgeschlechter unmittel= bar aus dem Alterthum herzuleiten. Es war die Zeit der antitifirenden Bauten des Baptisteriums und der Kirche von S. Miniato zu Florenz, der antikisirenden Bildwerke Niccolo Pisano's an der Ranzel des Baptisteriums zu Pisa, des antikisirenden Decorationsstils der Cosmaten, der antikisirenden, lateinisch gedichteten Tragödien Albertino Mussato's. Während dieffeits der Alpen die Gothit immer mächtiger emporwuchs und ihre gewaltigsten Werke errichtete, errang fich in Italien ber romanische Stil durch seine sinnige Anlehnung an antike Vorbilder eine Reinheit und Feinheit der künftlerischen Auffaffung und Durchbildung, die man mit Recht als Borrenaiffance, d. h. als den Vorfrühling des Wiedererwachens der antiken Formen= welt, zu bezeichnen gewohnt ift.

Lange Zeit gehen beide Richtungen Hand in Hand. Noch immer bleibt die mittelalterliche Kirchlichkeit das Maßgebende. Ja der fromme Eifer der Franciscaner und Dominicaner weiß sogar der über die Alpen dringenden Gothik über die Vorrenaissance den Sieg zu verschaffen, wenn auch nur unter dem Zugeständniß bedeutender Umbildungen zu Gunsten größerer Ruhe und klarerer Faßlichkeit. Dennoch war die Enge und Ausschließlichkeit des mittelalterlichen Geistes gebrochen. Das Denken und Empfinden der Menschen war weiter, freier, unmittelbar menschlicher geworden.

Das unvergänglich großartige Denkmal dieser ringenden Zeitwirren ist Dante's Göttliche Komödie, deren Entstehung wahrscheinlich in die Jahre 1300 bis 1318 fällt. Der Grundgedanke ist noch durchaus mittelalterlich. Nicht blos die dogmatische Gliederung in Hölle und Fegseuer und Paradies, sondern vor Allem auch die ganze Art der Bertheilung und Abwägung der Strafen und Büßungen und Belohnungen und das begeisterte Aufgehen in der scholastischen Philosophie des geseierten Thomas von Aquino. Die antiken

Settner, Italienifche Studien.

Dichter und Philosophen, so hoch fie gepriesen werden, verharren im Limbus; und selbst Bergil, ber bem Dichter in ben Wanderungen durch die Hölle und das Fegfeuer Lehrer und Führer war, muß bei dem Eintritt in das Paradies die Führung an die göttliche Beatrice überlaffen, "weil Der, ber nie bes Herrn Geset erkannte, nicht zu bem Sit ber Seligen gelangen barf." Und boch erklingen bereits überall die ftolzen Rlänge einer neuen Denkart, in welcher der Mensch nach langer langer Selbstentfremdung endlich sein eigenes eingebore= nes Wefen wiedergefunden hat. Wie die herrlichen Sonette und Canzonen der Vita nuova von der läuternden Gewalt der Liebe fingen mit einer Gluth und Wahrhoft tiefinnersten Erlebnisses und mit einer Feinfühligkeit pipchologischer Selbstbelaufdung, die dem Dichten der Troubadours noch völlig fremd ift, so ist auch die Göttliche Romödie trot all ihrer theologifirenden Färbung wieder das erfte Gedicht, das von den Idealen des acht und rein Menschlichen, von der Begeisterung für Liebe und Ruhm und Glud, für Thatkraft und Leidenschaft, für Freiheit und Baterland getragen und durchglüht ift. Ja die Göttliche Komodie ist fast mehr noch als ein religiöses Gedicht ein politisches Gebicht, das über bie Parteiführer ber jüngften Bergangenheit mit unerbittlicher Strenge Bericht halt und fehnsuchtsvoll nach dem rettenden Cafar ausschaut, der die Uebermacht des Papstthums brechen und das verwittwete und seufzende Italien wieder ju Größe und Einheit führen foll.

Und neben Dante steht Giotto, der große Maler; nicht abschängig von ihm, aber erfüllt von denselben Stimmungen und Ideen, einer der mächtigsten Geister aller Kunstgeschichte. Er ist der Begründer und Ahnherr jener großen Monumentalität, die der unterscheidende Grundzug der italienischen Malerei ist; von einer Macht und Tiefe des Gedankens und von einer festen Sinheitlichkeit und Folgerichtigkeit in der Ersindung und Anordnung weitausgedehnter chklischer Composition, die von den Malern der nächstfolgenden Geschlechter nur selten wiedererreicht und erst von den großen

cyklischen Compositionen Mickelangelo's und Rassael's überboten wurde. Und zugleich belebt und verinnerlicht er die hoheitsvollen starren Then der Byzantiner zu einer Naturwahrheit in der Gestaltung und Bewegung, zu einer Frische und Fülle der Motivirung, zu einer Poesie der Seelenmalerei, die um so ergreisender wirkt, je naiv sachlicher sie ist und je inniger sie bereits, obgleich ihr noch die volle plastische Körperlichkeit und namentlich in der Gesichtsbildung die volle individualisirende Kraft sehlt, alle wärmsten Herzenstöne anschlägt, fromme Gottergebenheit, schalkhaften Frohsinn, Weh der Verzweissung.

Bald aber traten Greignisse ein, welche die mittelalterlichen Gewalten und Lebensformen von Grund aus in Trümmer schlugen.

Die entscheidende Wendung ist der Anfang des 14. Jahrhunderts.

Seit dem Sturz der Hohenstausen — Conradin's Haupt siel 1268 — war die Idee des römisch-deutschen Kaiserthums, die noch das höchste politische Ideal Dante's war, immer mehr und mehr entwurzelt. In ganz Italien neue Staatenbildungen. Monarchische Gewaltherrschaften, in denen Herrscher war, wer durch Krast und Schrecken emporzukommen und sich durch Krast und Schrecken zu behaupten wußte; städtische Republiken, blühend durch ein freies und betriebsames Bürgerthum, aber wechselvoller als je dem wildesten Parteihader und Verfassungsstreit preisgegeben. Und mit der Verlegung des päpstlichen Sizes nach Avignon — 1308 unter Clemens V. — war ein großer Theil der Macht und der geheimnisvollen Weihe des Papstthums geschwunden. Um so rettungsloser, je sündhafter das Treiben am Hose von Avignon war. Klagelieder und Bußpredigten verkündeten das Kommen des Antichrist.

Es war, als sei den Menschen der Boden unter den Füßen weggezogen. Alle Ueberlieferungen, welche bis dahin bindende Kraft gehabt hatten, waren erschüttert. Der Mensch sieht sich lediglich auf sich selbst gestellt. Thatkraft und Leidenschaft sind entfesselt. Alle unergründlichsten Untiesen des menschlichen Herzens gewinnen offene

Sprache. Es ist eine Zeit ebensosehr des höchsten idealen Aufstrebens wie der schrankenlosesten Ruchlosigkeit.

Ein neues Geschlecht war in dieser drangsalvollen Zeit erftanden; ein neues Geschecht voll leidenschaftlicher Rämpfe, voll neuer Hoff= nungen, voll neuer Ziele.

Petrarca und Boccaccio find die Borkampfer dieses neuen Geschlechtes, die Dolmetscher seiner Stimmungen und Empfindungen, die Führer seines rastlos vorstrebenden Bildungsdranges.

Noch schrieb Dante an seinem großen Gedicht, als Petrarca und Boccaccio geboren wurden; Petrarca 1304 und Boccaccio 1313. Dennoch ist die Welt Dante's und die Welt Petrarca's und Boccaccio's durch eine unermeßlich weite Kluft geschieden.

In Petrarca und Boccaccio sind auch die letten Nachklänge des Mittelalterlichen verklungen. Das stolze Selbstgefühl von dem Recht und der Macht der eigenen freien Persönlichkeit, das sich in Dante bereits so bedeutsam angekundigt hatte, hat in Petrarca und Boccaccio feine Erfüllung gefunden. Das eigenfte Lebensgeheimniß Petrarca's und Boccaccio's, ihrer perfonlicen Eigenart sowohl wie ihres Dichtens, das der getreue Spiegel diefer perfonlichen Eigenart ift, ift die Besitnahme des Menschen von den verborgenen Tiefen seines inneren Seelenlebens, das bisher ganz und gar unter der Obmacht der Kirche gestanden hatte und unter dieser Obmacht nur zu sehr einseitiger und verkummerter Entfaltung gelangt mar, ist das gesteigerte Freiheitsgefühl des Einzelmenschen, das freilich unter dem folgenschweren Mangel leibet, daß es in der Siegesfreude dieser seiner erften Erhebung und Selbstbefreiung sich überfturzt und in felbstsüchtige Sophistik entartet.

Es ist überraschend, daß niemals die denkwürdige Uebereinstimmung hervorgehoben wird, welche die geschichtliche Stellung Petrarca's und Boccaccio's mit jener tiefgreisenden Geistesrevolution hat, welche um die Mitte des vorigen Jahrhunderts von Rousseau ausging und alsdann in Deutschland von den Trägern der sogenannten

Sturm- und Drangperiode weitergeführt und zu glücklich harmonischem Abschluß gebracht wurde. Hier wie dort derselbe tiefberechtigte Rampf um das Recht der vollen und ganzen Menschennatur gegen die Starzbeit althergebrachter überlebter Satungen, und in diesem Rampf dieselbe sich überstürzende Gefühlsphantastif, dieselbe maßlose Freigeisterei der Leidenschaft. Und hier wie dort dasselbe ernste Streben, diese Irrungen zu überwinden und durch begeisterte Hingebung an die unverlierbaren Ideale des griechisch-römischen Alterthums zu sester Bildungsharmonie zu klären.

Ich stehe nicht an, Petrarca und Boccaccio als die Sturmund Drangperiode der italienischen Literatur zu bezeichnen. Nur von diesem Gesichtspunkt aus gewinnt Leben und Dichtung Petrarca's und Boccaccio's die richtige Beleuchtung. Die scheinbar so weit auseinanderliegenden Richtungen ihrer dichterischen und wissenschaftlichen Thätigkeit gewinnen die Bedeutung folgerichtiger innerer Entwicklungsnothwendigkeit, sester Einheit und Zusammengehörigkeit.

Petrarca vor Allem ist es, welcher dem Jahrhundert die Losung gab.

Alls Dichter ist Petrarca am berühmtesten geworden durch die Sonette und Canzonen an Laura. "Er hat sein Herz entdeckt," das ist das Motto, das ich diesen Sonetten und Canzonen am liebsten geben möchte. Unerschöpstlich ist der Dichter in der Schilderung seines liebenden Herzens, das in der Lust und im Weh der Liebe lacht und weint und hosst und bangt, das von der Liebe nicht lassen mag, obgleich die Geliebte die Gegenliebe versagt, und das unablässig in der Wonne der Erinnerung fortlebt, auch nachdem die Geliebte längst durch den Tod allem irdischen Sehnen und Hossen entrückt ist. Es ist die warme Herzenssprache herzgewinnender Zartheit und Innigseit, die weihevolle Stimmung erlebten Glückes und erlebten Schmerzes, tief ergreisendes Seelenleben. Und reizvoll geht durch all dies Leben und Weben der Liebe das tief innige Mitleben der Natur und der umgebenden Landschaft; von Liebe

sprechen Welle und Luft und Blüthenpracht, von Liebe klagt die Nachtigall, zur Liebe ruft das geheimnisvolle Flüstern und Knistern der stillen Waldeinsamkeit, der seierliche Ernst der hochragenden Berge. Dazu der unwiderstehliche Zauber des süßen Wohllauts der Sprache und des Reims, wie ihn nie wieder ein späterer italienischer Dichter erreicht hat, und die seine Geschlossenheit der Kunstsorm, die seitdem seste Norm des Sonetts geworden ist. Aber zu leugnen ist trozalledem nicht, gar manche dieser Sonette verfallen in schwäch-liche Empfindelei. Ja, ist nicht der ganze Zustand eines Menschen, der mehr als dreihundert Sonette auf eine unerwiderte Liebe dichtet und an diese unerwiderte Liebe mehr als zwanzig Jahre seines besten Wannesalters setzt, ein underzeihlich krankhafter? Es ist Werther, der sein Herz wie ein krankes Kind hält und ihm jeden Willen gestattet.

"Unter allen Besitzungen ist ein eigen Herz die kostbarfte, und unter Taufenden haben fie taum 3mei." Dieses bezeichnende Wort ber Sturm= und Drangperiode ift auch die Charakteristik Betrarca's, feiner Größe und feiner Schmäche. Diefelbe überquellende Innerlichkeit und dieselbe kokette Selbstverhatichelung, die der Grundaug seiner Sonette an Laura ift, ift ber Grundzug seines ganzen Wesens. Sein Ich ist ihm sein stetes und angelegentlichstes Studium. Nicht blos in vertrauten Freundesbriefen, sondern auch in einer ganzen Reihe von Schriften, die an die Deffentlichkeit gerichtet sind, sucht er fich und Anderen über seine geheimsten Seelenregungen und beren Widersprüche und Rathselhaftigkeiten Rechenschaft abzulegen; und in Diefer grübelnden Selbstbetrachtung tommt er nie über bas eitle Befühl hinaus, daß für solche unergründliche Tiefe und Innerlichkeit in ber harten Welt kein Raum sei. Ed io son un di quei che il Betrarca, der Ahnherr tiefster Herzenspoesie, ift pianger giova. zugleich der Uhnherr der modernen Empfindsamkeit, des Weltschmerzes. ber modernen Zerriffenheit. Er nennt biefe zwiespältige Stimmung dolendi voluptas, Wolluft bes Schmerzes, ober Acedia, muben Unmuth.

Und diese ruhelose ringende Gefühlsinnerlichkeit ist auch der Rerv und die treibende Kraft der wissenschaftlichen Thätigkeit Petrarca's.

Sie bestimmt beren Richtung und Ziele.

Hier besonders ist es, wo uns die Aehnlickeit mit Rousseau schlagend entgegentritt.

Wie Kousseau aus der Innerlickseit seines gefühlsseligen Herzens sich eine Gefühlsreligion schafft, die ebenso gegen die Dürre des Kirchenglaubens wie gegen die Freigeisterei Voltaire's und der Enchklopädisten ankämpft, so hat sich auch Petrarca unter den Einwirtungen des heiligen Augustinus eine Gefühlsreligion geschaffen, die ebensoweit absteht von dem herrschenden Kirchenthum wie von dem gottesleugnerischen Materialismus, für welchen auch in der abendländischen Welt der arabische Philosoph Averroes viele Anhänger gewonnen hatte. Es liegt in Petrarca eine Verinnerlichung des mittelalterlichen Christenthums, die hauptsächlich den Anstoß gegeben hat, daß die Denker der nächsten Zeit auf eine Verschmelzung der Platonischen Philosophie und der christlichen Glaubenslehre auszgingen.

Und wie Rousseau im Unmuth über das Elend der Gegenwart in die Träume eines sogenannten Naturzustandes slüchtete, um aus diesen die Grundlagen eines neuen Staats= und Gesellschaftswesens zu gewinnen, so slüchtete auch Petrarca aus dem Verderbniß des politisch zerrütteten Vaterlandes und aus dem Verderbniß der Rirche, die der am Hof zu Avignon Lebende mit tiesstem Ingrimm als eine spelunca latronum, als eine Mörder= und Diebeshöhle brandmarkt, in eine reinere und freudvollere Vergangenheit; nur daß er diese reinere und freudvollere Vergangenheit nicht in einer phanta= stischen Traumwelt sucht, sondern in der großen Welt des römischen Alterthums, als dessen Enkel er sich fühlte. An der alten römischen Macht und Größe will er sein gedrücktes Gemüth wieder aufrichten; an den großen Ahnen des Alterthums, "deren Gleichen niemals

auf Erden war," will er, wie er sich vielkach und in den verschiesdensten Wendungen ausspricht, Diejenigen vergessen, mit denen ein ungünstiger Stern ihm zu leben beschieden.

In gewohnter Weise hat Betrarca selbst in seinem Brief an die Nachwelt, der eines der wichtigsten seiner gahlreichen Selbst= bekenntnisse ist, über den Anfang und das Riel dieses vielverschlun= genen, aber sicher fortschreitenden Bildungsganges Auskunft gegeben. "Mein Geift," sagt er, "liebte es vornehmlich, sich mit Moralphilo= sophie und Dichtkunft zu beschäftigen; doch vernachlässigte ich die Dichtung im Lauf der Zeit und wendete meine Neigung mehr der Theologie zu, an deren früher verachteten Unnehmlichkeit ich immer mehr Geschmad fand. Vor Allem aber gab ich mich ber Erforschung des Alterthums bin, da mir die Zeit, in welcher ich lebte, so miffiel, daß, wenn mir die Liebe zu den mir Theuren diesen Wunsch nicht verwehrt hatte, ich oft gwünscht haben wurde, in einem anderen Zeitalter geboren zu sein und mein Zeitalter vergessen zu dürfen; und da ich dies nicht konnte, so strebte ich wenigstens darnach, mich so oft und so innig als möglich in andere Beiten zu verfeten."

Petrarca wurde durch denfelben tief innerlichen Drang nach innerer Selbstbefreiung und Selbstbefriedigung zur begeisterten Erfassung des Alterthums geführt, durch welchen auch Goethe und Schiller bei dem Abschluß ihrer stürmenden Jugendwirren zur begeisterten Erfassung des Alterthums geführt wurden.

Mitten aus seinem tief innersten Entwickelungsleben heraus ist Petrarca der begeisterte Wiedererwecker der Alterthumsstudien, der Schöpfer des Humanismus geworden. Und sein unvergängsliches Berdienst ist, daß er mit unermüdlichstem Eifer seine ganze Kraft daran setzte, die versunkenen Schätze der alten Herrlichkeit wieder ans Licht zu fördern. Er suchte von der Literatur der Alten zu retten, was noch zu retten war. Er durchreiste Frankreich, Deutschland, Spanien, alle Theile Italiens, um in den Klöstern

nach alten Handschriften zu forschen; er spornte durch ausgebreiteten Briefwechsel die Gelehrten aller Länder zu gleichem Forscher= und Sammeleifer. Er erweckte Theilnahme für die wissenschaftliche Erfenntniß der alten Oertlichkeiten und Baudenkmale, er wendete seine Ausmerksamkeit bereits auf die alten Minzen und Inschriften.

Die Wirkung Petrarca's war eine unermeßliche. Schnell entzündeten sich die Gemüther, die unter dem gleichen Druck seufzten und das gleiche Bedürfniß innerer Erhebung empfanden. Die Donquizoterie Cola di Rienzo's, welcher wie einst Arnold von Brescia die Größe und Herrlichkeit des alten Rom auch staatlich wiederherstellen wollte, um, wie sein eigner Ausdruck lautet, handelnd auszusühren, was er lesend gelernt hatte, und die flammende Begeisterung, welche diese Donquizoterie nicht blos in Petrarca, sondern bei allen Besten der Zeit fand, ist das lautredende Zeugniß, wie tief und wie unmittelbar sich diese gedrückten und doch so großen Menschen als die Enkel ührer machtvollen Ahnen sühlten, und welche stolzen Ideale und Zukunstshoffnungen in ihnen wogten und stürmten.

Italien feiert mit Vorliebe Petrarca als glühenden Patrioten. Uns kommt es zu, Petrarca als einen Befreier der Menscheit zu feiern, als einen jener hächsten Genien, deren Spur nicht in Aeonen untergeht.

Boccaccio ift eine durchaus anders geartete Natur als Petrarca; aber der Bildungsgang Boccaccio's ift mit dem Bildungsgang Petrarca's in überraschender Uebereinstimmung. Auch er ist der Dichter jenes gesteigerten Persönlichkeitsgefühls, das wir als die italienisses Sturms und Drangperiode bezeichnet haben; und auch er wird in seinem späteren Alter der Mann der strengen Wissenschaft, der die Anregungen seines großen Freundes Petrarca selbstthätig fortsbildet und in sehr wesentlichen Dingen ergänzt und erweitert.

Ueber Boccaccio, den die Meisten jet nur vom Hörensagen oder höchstens aus einzelnen seiner Novellen kennen, geben die

itrigsten Meinungen. Er ist ein Dichter von weit tieferem Gehalt als man ihm meist zugesteht, und er ist ein Dichter von vollendeter künstlerischer Durchbildung.

Es ist für die leidenschaftliche Gefühlswelt, in welcher sich Dante und Betrarca und Boccaccio bewegen, überaus bezeichnend, daß alle brei in ihrem bichterischen Empfinden und Schaffen bedingt und bestimmt werden durch eine tiefe Liebe, die ihr Wesen bis in das innerste Mark durchdringt. Auch für Boccaccio war die Liebe lange Zeit ausschließlichste Berzensangelegenheit; freilich nicht jene erhabene Begeisterung, mit welcher Dante zu Beatrice, nicht jene zarte Innerlichkeit, mit welcher Petrarca zu Laura hinaufschaut. Einer der schönften Manner seiner Zeit, voll Fröhlichkeit und Sinnengluth, überläßt fich Boccaccio in seiner Jugend allen Locungen und Arrungen, welche ihm die herrschende Sittenverwilderung bot und erlaubte. In Neapel, wohin er als Jüngling gekommen, war er (1334) in ein leidenschaftliches Berhältniß zu einer vornehmen jungen Frau getreten; sie war die natürliche Tochter des Königs Robert, die Schwester und Freundin der Königin Johanna, die Gemablin eines neabolitanischen Groken. Unter dem bedeutsamen Namen Fiammetta wird fie in allen Dichtungen Boccaccio's gefeiert. Die wechselvolle und schicksalereiche Liebe zu ihr ift bas Grundmotiv all seines Dichtens, ja recht eigentlich der Ursprung und die Quelle seiner gesammten Empfindungs= und Dentweise.

Wie die herbe und düstere Lebensaussaussaussausseite Giotto's, so wird durch die helle und farbenfrohe Lebensfreudigkeit Giotto's, so wird die eintönige Innerlichkeit Petrarca's ergänzt durch die lichte und vielgestaltige Beweglichkeit Boccaccio's, welcher in seiner sinnensfrischen und leicht erregbaren Seele zwar auch alle Nachtseiten der Leidenschaft kennt, aber doch immer und immer wieder zu heiterem Lebensgenuß hindrängt, ja diesen heiteren Lebensgenuß mit schmeichelnder Sophistit als einziges und höchstes Gut aller Lebensstunst hinstellt.

Indem die Dichtung Boccaccio's aus der Lyrik Petrarca's in die Breite und Thatsächlichkeit der epischen Welt tritt, entfaltet sich in ihr das Leben der Zeit und ihrer geheimsten Stimmungen und Ziele in einer Allseitigkeit, welcher die träumerische Melancholie Petrarca's sorgsam aus dem Wege geht. Um so denkwürdiger und überzaschender ist es, daß auch die Dichtung Boccaccio's, und zwar weit mehr noch als die Dichtung Petrarca's, uns genau dieselben Stimmungen und Probleme vorführt, welche später die deutschen Stürmer und Dränger, ohne diesen Ursprung und Zusammenhang zu ahnen und zu wissen, wieder aufnahmen und in ihrer Weise vertieften.

Schon die ersten Jugenddichtungen Boccaccio's, schon der Roman Filocopo, dem die alte schöne Geschichte von Flos und Blankslos zu Erunde liegt, und die wohlklingenden Ottaverimen der erzählenden Dichtung Teseide, die nach A. Ebert's überzeugender Auseinandersetzung (Jahrb. für roman. und engl. Lit., Bd. 4, S. 97 st.) einem byzantinischen Prosaroman aus dem Ende des 5. Jahrhunderts entlehnt ist, und das Rinfale Fiesolano und das Rinfale di Ameto, Gedichte jener idhilischen Gattung, welche die Italiener Pastorale nennen, handeln von dem Kampf und der Wonne und der läuternden Kraft der Liebe. Allein die eigenste Eigenthümlichkeit Boccaccio's liegt erst in den späteren Dichtungen, im Filostrato, in der Fiammetta und im Decamerone.

Es ift unbegreislich, wie eine so herrliche Perle ächtester Poesie wie Boccaccio's Filostrato vergessen sein kann. Es ist der laute Jubelruf eines von glücklichster Liebe erfüllten glückseligen Herzens. Das wunderliche Wort "Filostrato", zusammengesetzt aus dem griechischen Wort plaos, das hier fälschlich für die Bezeichnung eines Liebenden gebraucht wird, während es doch immer nur einen Freund bezeichnet, und aus dem lateinischen Wort stratus (geschlagen), dezeichnet den Helden als einen ganz und gar von der Liebe Geschlagenen, als einen uomo vinto ed abbattuto da amore. Als der Dichster dieses Gedicht dichtete, weilte Fiammetta, die Geliebte, auf dem

Lande. Der Dichter, fern von ihr, schwelgt in der Wonne lieben= der Erinnerung und in der Gewißheit unverlierbaren Besiges, ergögt fich aber in diefer Gewißheit mit der Furcht qualender Gifersucht sein übermuthiges Spiel zu treiben. Dieses Glud und diese Furcht . schildert er in der alten Sage von Troilus und Cressida, welche sich nach den Fabelbüchern von Dares und Dictys im Mittelalter aus= gebildet und in der 1287 verfaßten Historia Trojana des Messi= nesen Guido de Colonna eine neue Bearbeitung gefunden hatte. Und mit wunderbarfter Runft weiß er die verblichenen Geftalten ber Sage mit seinen eigensten Erlebnissen zu beleben und zu durch= glüben und damit dem Epischen eine wesentlich lprifche Haltung zu geben. Die erfte Bekanntichaft, bas endliche Gewinnen ber Geliebten, ber gludfelige Rausch bes innigen Ginandergehörens, ber Schmerz bes Abschieds bei ber vom Geschid verhängten Trennung, das peinvolle Erwachen der Eifersucht im Berg des Liebenden und die Bethorung zur Untreue im Berg ber Geliebten, Die Berzweiflung bes Berrathenen und sein Aufsuchen bes Belbentodes im Schlachtgewühl, find mit einer Wahrheit und Warme ber Empfindung, mit einer Renntniß aller geheimsten Herzenstriebe und Herzensirrungen, und zugleich mit einer aus dem Glücksgefühl des Dichters entspringenden, fein ironischen Schalkhaftigkeit erzählt, und über dem Ganzen liegt ein Rauber der bis in das Einzelnste abgewogenen Composition und des unvergleichlichsten Wohllauts der leicht dahinfließenden Verfe, daß für den, der dieses Gedicht kennt, kein Aweifel ift, daß Bulci und Ariost in Boccaccio nicht blos ihren Vorgänger, sondern auch ihren Meister haben. Chaucer, der nach Boccaccio diefelbe Kabel bearbeitete, hat Boccaccio's Inrifde Zartheit verwischt; und Shakespeare war in seinem bekannten Drama durch die Natur der dra= matischen Runft auf durchaus andere Forderungen und Bedingun= gen gewiefen.

Fiammetta, ein Roman in der Form von Tagebuchbekenntnissen, hat denselben lyrischen Zug; aber es ist nicht die Lyrik der glück=

lichen Liebe, fondern der tief unglücklichen, der in verzehrender Berzweiflung wühlenden. Das Berhältniß zu Fiammetta war durch die Abreise des Dichters von Neapel nach Florenz getrennt. Der Roman ift der Erguß des tiefen Trennungsschmerzes und der nagenden Sehnsucht nach ber Wiebererlangung bes verlorenen Glück; aber so, daß der Dichter die Qual des eigenen Herzens in den Mund der Geliebten gelegt hat, in dem feinen Gefühl, daß so ungemeffene Liebesklage in der Seele des Weibes eine tiefere Begründung und Rechtfertigung finde als in der Seele des Mannes. Seelengemälde bon hinreißender Gluth und Farbenpracht. Befahren ber erften Begegnung, bas Blud ber tief innigen Liebe, die unbeschränkbare Allgemalt der Leidenschaft und ihr Rampf gegen alle Störungen der feindlichen Außenwelt, die Rlage über die plot= liche Trennung, das Verlangen nach dem Entfernten, das Erwachen ber Eifersucht, das beinvolle und doch so sube Schwanken zwischen der Furcht des Verlierens und der immer wieder aufdämmernden hoffnung des Wiedergewinnens, der Aufschrei der Berzweiflung nach der Gewißheit des Verlustes, das Anwachsen des dumpf brütenden Schmerzes, der um so sicherer sein Opfer fordert, je williger fich die gebrochene Seele ihm hingiebt, weil ihr felbst ber Schmerz noch eine suße Erinnerung des einstigen Glückes ift, — das Alles ist mit einer psphologischen Wahrheit und Folgerichtigkeit und mit einer Zartheit und Innerlichkeit der Sprache geschildert, die alle Beit nur einem großen Dichter ju Gebot fteht und die in ber Beit einer eben erst werdenden Literatur wahrhaft staunenerregend ist. Reiner wird Boccaccio's Fiammetta lesen, ohne unablässig an Goethe's Berther erinnert zu sein. Sicher ift die Dichtung Goethe's von unendlich tieferem Gehalt als die Dichtung Boccaccio's. Es fehlt dem Roman Boccaccio's jene gewaltige Unterlage des ununterdrud= baren Unendlichkeitsftrebens, die die Liebestragodie Werther's jur Tragodie des an der Barte des Weltlaufs zerschellenden Berzensidealismus macht; der Roman Boccaccio's ist nichts als die Beschichte einer unglücklichen Liebe, welcher wir Nordländer nicht einmal unsere volle Theilnahme zuwenden können, weil bei unseren glücklicherweise strengeren Begriffen von der Heiligkeit und Unverleylichkeit der She die Sehnsucht einer verheiratheten Frau nach dem
fremden Geliebten etwas Abstoßendes hat. Gleichwohl ist dieser Roman einer der geschichtlich denkwürdigsten Markseine. Jene gefühlsschwelgerische Herzensverzärtelung, die bereits in Petrarca's
Sonetten so verhängnisvoll anklang, hat hier ihren leidenschaftlichsten und gesteigertsten Ausdruck gefunden; Boccaccio's Fiammetta
ist ganz und gar ein Kind modernster Empfindsamkeit, deren Ursprung wir meist erst in Sterne und Rousseau und Goethe suchen.

Das Decamerone, das berühmteste Werk Boccaccio's, ja das einzige, das den Namen Boccaccio's im Andenken der Nachwelt noch wachhält, scheint weit abzuliegen von jener überquellenden leidenschaft= lichen Gefühlsinnerlichkeit, in welcher die Leiden Fiammetta's ihren eigensten Reiz und zugleich ihre Schwäche haben. Und boch wurzelt auch das Decamerone in derfelben Grundstimmung. Es ift berselbe Rampf für das unverbrückliche Recht der Leidenschaft und beren Ungebundenheit und Schrankenlofigkeit. Nur in anderer Richtung und nach anderen Zielen. Es find hundert Novellen; ihre Abfassung fällt in die Jahre 1349 bis 1353, also in die Zeit des fraftigsten Mannesalters des Dichters. Die Scenerie ift, daß sieben Mädchen und drei junge Männer mahrend der grauenvollen Best, die im Sommer 1348 in Florenz mehr als sechsundneunzigtausend Menschen hinraffte, sich in einen anmuthigen Landaufenthalt zurudziehen, um sich bort burch die Erzählung heiterer und ergöplicher Geschichten über die Noth der Gegenwart hinwegzuscherzen. An jedem Tag zehn Rovellen; daher der Name Decamerone (déna, nuépa). Recht wird Boccaccio als der erste Novellist aller Zeiten gepriesen. Nicht nur, daß fast jede einzelne Novelle ein höchstes Muster dichterischer Erzählungskunft ift; auch die Bertheilung ber Erzählungen je nach den verschiedenen Charafteren der Erzählenden, die wirkungs=

volle Gegenüberstellung bes unbeimlichen allgemeinen Jammers und der heiteren Genuffreude des hier in reizendster Landschaft und geistvollster Gefelligkeit weilenden kleinen Kreises, die feinberechnete Umrahmung burch die ergreifende Schilderung der Beft in der Ginleitung und burch die tiefrührende Geschichte von der unbeugsamen Liebestreue ber schwergeprüften Dulberin Grifelbis am Schlug bes Buches, zeugen von einem Runftler, der die Runftmittel, die er fich mit höchfter Genialität felbst erft geschaffen bat, mit klarfter Ginfict und mit vollster Sicherheit beherrscht und verwendet. Doch ber innerfte Kern bes Buches ift wurmftichig. Allerdings einzelne Novellen greifen in tiefste Lebensfragen. Bon Boccaccio hat Lessing die herrliche Ergählung Nathan's des Weisen von den drei Ringen entlehnt, und Boccaccio selbst macht schon die Anwendung dieser Erzählung auf die Forderung religiöser Duldsamkeit. Bon Boccaccio werden die unerbittlichsten Geißelhiebe auf das ungeiftliche Leben der Geistlichkeit, besonders der Mönche und Nonnen gerichtet; das Concil von Trient wußte, was es that, als es das Decamerone auf den Inder ber verbotenen Bücher stellte. Aber viele, ja die meisten dieser Rovellen sind von einer Ausgelaffenheit und Sinnenuppigkeit, die durch die allgemeine Sittenlosigkeit der Zeit und durch die alle bosen Leidenschaften entfesselnden Einwirkungen der grausen Best zwar erklärt, aber nicht entschuldigt werden kann; sie wirken um so anflößiger, je mehr der Dichter diesen Erzählungen durch die Darstellung des Sieges überlegener Schlauheit über arglose Einfalt oder selbstsüchtige Beschränktheit den Reiz behaglichen Uebermuths und naiver Schalkhaftigkeit mahrt. Gerade diese verfängliche Seite aber ift es, die das Decamerone für die Charakteristik der italienischen Sturm- und Drangperiode so überaus bezeichnend macht. Mädden im Alter von achtzehn bis zu achtundzwanzig Jahren, und drei junge Männer, beren jungfter fünfundzwanzig Jahre alt ift, solche Geschichten sich erzählend und sich höchlich an ihnen ergögend; und zwar Mädchen und Jünglinge von den durchgebildetsten Formen feinster und geistvollster Geselligkeit! Das eigenste Wesen des Decamerone ist dieselbe sophistische zügellose Genußlehre, deren Apostel in der deutschen Sturm= und Drangperiode vor Allem Wilhelm Heinse's Ardinghello und dann in der Zeit der romantischen Schule, bis zur Carricatur verzerrt, Friedrich Schlegel's Lucinde war. Das sogenannte junge Deutschland sprach von der Emancipation des Fleisches.

Und gleich Petrarca wurde auch Boccaccio einer der eingreifend= sten Begründer und Förderer der humanistischen Richtung.

Auch in ihm war diese Wandlung nur das Ergebniß tiefster Entwickelungsnothwendigkeit. Wie hätte dieser ungestüme weltfrohe Sinn Genüge haben können an der Enge mittelalterlicher Christlichskeit? Namentlich die Art, mit welcher Boccaccio die stürmende Leidenschaft Fiammetta's immer und immer wieder durch Borbilder und Gleichnisse der alten Götters und Heldensage zu rechtsertigen und zu verklären sucht, bezeugt, daß für die tiefsten Stimmungen seiner Seele, für seinen tiesberechtigten, wenn auch noch ungebändigsten Drang nach Entfaltung der ganzen und vollen Menschennatur Boccaccio Antwort und Gegenbild nur in der freien und bewegten Menschlichkeit der alten Griechenwelt fand.

Ms daher Boccaccio in der zweiten Hälfte seines Lebens mehr und mehr sich den begeistertsten Alterthumsstudien zuwendete, trat er in diese Welt des Alterthums nicht als ein Fremder, sondern als ein tiefinnerlich Berwandter. Und durch diesen tiesen Zug innerster Wahlverwandtschaft brachte er den immer noch in ihren ersten Anstängen stehenden Alterthumsstudien eine Erweiterung und Ergänzung, die für das Wesen der modernen Bildung entscheidend geworden. Boigt in seiner trefslichen Geschichte des ersten Jahrhunderts des Humanismus hat Boccaccio sehr ungerecht beurtheilt, indem er ihn nur als einen Abfall von der genialen Höhe Petracca's in philososische Kleinmeisterei betrachtet. Boccaccio's großes und unentreißsbares Berdienst und sein entscheidender Fortschritt über Petracca

hinaus ift vielmehr, daß, mabrend Petrarca sich gang ausschließlich nur auf das römische Alterthum befchräuft batte, Boccaccio feine Mühe und keine Roften scheute, bis ju ben Griechen vorzudringen. Betrarca hatte zwar auch bei einem griechisch redenden Calabresen Unterricht genommen und versucht, mit diesem Plato und Homer zu lefen; aber als ihm ein angesehener Mann aus Constantinopel, Nicolaus Sergius, eine vollständige Abschrift der homerischen Dichtungen zum Geschenk machte, mußte er boch sich blos mit bem freudeerregenden Anblid dieser Sandschrift begnügen, weil, wie er selbst ant Sergius schreibt, sein Ohr für griechische Laute noch taub Boccaccio machte fich die griechische Sprache nach Rraften gu eigen und suchte sie auch Anderen zugänglich zu machen. ohne Stolz erzählt er in ben letten Buchern feiner Genealogia Deorum, die überhaupt für die Geschichte des beginnenden Sumanismus von großer Bedeutung sind, wie er, mahrscheinlich um 1354 den griechischen Calabresen Leontius Pilatus durch seine inständigen Bitten nach Florenz zog und ihn, ben häßlichen murrischen unholden Gefellen, jahrelang in seiner dürftigen Wohnung beherbergte, wie er neue Handschriften Homer's aus Griechenland sich verschaffte, sie mit ihm las und ihn zu einer lateinischen Uebersetzung veranlagte, und wie er nicht rubte und nicht raftete, als bis er es bei der Florentini= schen Republik durchgesett hatte, daß für Leontius Bilatus (1357) ein öffentlicher Lehrstuhl für die griechische Sprache und für die Erklärung homer's errichtet murbe. Die erfte Frucht biefer griechischen Studien war Boccaccio's Handbuch der Mythologie, die Genealogia Deorum (1359). Statt vornehm über dieses Buch zu spötteln, sollte man sich klar machen, aus welch dürftigen Quellen Boccaccio schöpfte und welch unermegliche Wirkung es auf lange Reihen ftrebfamfter Menschengeschlechter übte. Noch das berühmte Pastorale Luca Sig= norelli's, das jest eine Zierde der Gemaldegallerie in Berlin ift, stammt in der Art und Weise, wie Ban charafterisirt ift, unmittelbar aus Boccaccio.

bettner, Stalienifche Stubien.

Nur allzusehr hat die Nachwelt vergessen, was sie Petrarca und Boccaccio schuldet.

Mit staunenerregender Raschheit fanden diese Anregungen Ber- breitung und Fortbildung.

Befonders Florenz, deffen regfame Bevölferung und freies Berfaffungsleben mit den alten Republiken fo viel Bermandtes hatte, wurde der Sit der neuen Bewegung. Gelehrte Byzantiner kamen nach Florenz, junge Florentiner wanderten nach Byzanz. 15. Jahrhundert vollendete, mas das 14. Jahrhundert begonnen. Die großen Medicaer, Cosimo und sein Entel Lorenzo Magnifico, setten ihren Stolz darein, nicht blos Kührer des Staatswesens, sondern auch Führer der Bildung zu fein. Männer wie Niccolo Niccoli, Lionardo Bruni, Ambrogio Traversari, Boggio, Marsiglio Ricino. Lorenzo Balla, Polizian wetteiferten in der Wiederentdeckung ber alten Schriftsteller und in beren Erklärung und Berbreitung. Auch die Philosophie der Alten murde wieder eine lebendige Reitfrage; in der sogenannten Platonischen Academie ftrebten Cosimo und Lorenzo und beren Gelehrtenfreise, die Rirchenlehre möglichst den Anschauungen Plato's und der Neuplatonifer zu nähern. Recht konnte Boggio sagen, Athen sei nicht zerftort, sondern nach Florenz übergesiedelt. Und von Florenz aus verbreitete sich die neue Richtung durch ganz Italien. In den Republiken, in Siena, in Benedig, in Genua; ebenso an den Höfen des Ronigs von Neapel und der Gewaltherricher der kleinen Fürstenthumer; ja durch Ricolaus V. (Tommaso Parentucelli) und Pius II. (Aeneas Sylvius Biccolomini) und sodann durch Julius II. und Leo X. bemächtigte fie sich sogar des papstlichen Stubles. Je einheitlicher sich im Mittel= alter unter ber Obhut der Rirche die Bildungszustände aller Länder gestaltet hatten, um so schneller erhob sich die gleiche Bewegung in Frankreich, in England und gang besonders auch in Deutschland. Sogar in Ungarn und Polen finden wir thatige, bochft angesebene humanisten.

Aus dem frischen Quell des Alterthums schöpfte sich die Menscheheit neue Kraft, neue Jugend. Das Studium des Alterthums war studium humanitatis. Bald stand das gesammte Dasein unter der Herrschaft der neuen Richtung. Nur die Aufklärungsphilosophen des 18. Jahrhunderts haben eine annähernd eingreisende Stellung gehabt. Im Bollgefühl des Sieges konnte Leon Baptista Alberti, einer der geseiertsten und vielseitigken Männer jener Zeit, schon 1451 im Momus, einem Dialog im Stil Lucian's, sagen: "Wir Philosophen sind die Wissenden, durch unsere Schristen haben wir den Menschen Gesehe gegeben, und sie belehrt, das Leben frei und vernunftgemäß einzurichten."

Wissenschaft und Kunft sind nicht blos die Spiegelbilder des Lebens, sondern auch deffen Führer und Bahnbrecher.

Ein neues Zeitalter war gekommen; eine neue Weltanschauung, eine neue Gesittung. Ein anderer Himmel, eine andere Erde.

## Die Monnmentalität ber Runft.

Seit dem Ende des vierzehnten Jahrhunderts war in Italien die neue humanistische Bildung überall herrschend.

Aus dieser humanistischen Bildung und Gefinnung erwuchs die große italienische Kunft.

Die Kunst der Renaissance ist der bildlich monumentale Ausdruck des neugewonnenen freien und reinen Menscheitsideals. Auch die Humanisten und Renaissancekünstler selbst waren sich dieses tiefen inneren Zusammenhanges klar bewußt, ihres gemeinsamen Ursprungs und ihrer gemeinsamen Ziele. Gebend und empfangend stehen sie miteinander in stetem lebendigem Wechselberkehr.

Mochten die Künstler im Ausgang des Mittelalters gesellschaftslich nicht viel über die gewöhnlichste Handwerkerstellung hinaus=ragen, die jubelnde Begeisterung, welche die ersten Bilder Cima=bue's und Duccio's erregten, ist das glänzendste Zeugniß, wie sehr dem seinsinmigen Bolk der Italiener die Kunst lebendige und all-gemeine Bolkssache war. Die Humanisten haben von Anbeginn der ausstrebenden neuen Kunst ihre regste Theilnahme zugewendet. All-bekannt sind die Berse Dante's im Purgatorio (11, 94), welche das Emporkommen Cimabue's und Giotto's schildern. Petrarca preist in warm empsundenen Sonetten Simon Martini, den Sienesen; in seinem Testament (Ep. fam. Fracass, 3, S. 54) verehrte er seinem Beichtvater ein Madonnenbild Giotto's. Auch Boccaccio weiß

von Giotto nicht blos luftige Geschichten zu erzählen (Decam. 6, 5); in der Amorosa visione preift er seine Naturmahrheit und Lebendigkeit mit lebhafter Bewunderung. Als die kirchliche Ausschließ= lichkeit der Runft mehr und mehr der freieren weltlichen Auffaffung gewichen mar, übernahmen die humanisten die Ginwirtung auf die Wahl und die Fassung der tunftlerischen Aufgaben gang in derfelben Beife, wie fie bisher in den Banden ber Beiftlichkeit gewesen. Wir wiffen, wie bei ber Feststellung der altteftamentlichen Geschichten an den Erzthuren Chiberti's Niccolo Niccoli, Lionardo Bruni und Traversari (Opp. ed Mehus, 2, 373) betheiligt waren, und wie zulett das Gutachten Lionardo Bruni's (Rumohr, Ital. Forfch., Th. 2, S. 354) fiegte; ebenso waltete der Einfluß Lionardo Bruni's bei Ghiberti's Reliefdarftellung am Reliquienschrein des beiligen Zenobius. Dies Berhaltniß bleibt mahrend bes ganzen großen Zeitalters unverändert lebendig; wir finden es noch bei Perugino, wir finden es noch bei Raffael. Und überall die engsten perfonlichen Beziehungen. Der Rünftler fand jest auch die angemeffene gefellschaftliche Stellung. Lionardo Bruni, Niccolo Niccoli, Poggio, Ciriaco von Ancona, Marfiglio Ficino waren, wie die Briefe der Humanisten bezeugen, mit Brunellesco, mit Michelozzo, mit Donatello, mit Ghiberti, mit Paolo Uccello, mit Luca della Robbia aufs engste befreundet. Die großen Medicaer Cosimo, Biero, Lorenzo Magnifico, begnügten sich nicht mit der mächtigen Einwirkung, die sie durch ihre großartigen, in der Kunstgeschichte seit dem Verikleischen Zeitalter nicht mehr erhörten Aufträge übten; wie mit den humaniften, fo ftellten fie fich auch mit ben Runftlern durchaus auf ben Fuß traulichfter Gleichheit.

Wir brauchen nur die geistvollen Grabinschriften Polizian's auf Giotto und Fra Filippo (Opp. 1513, S. 621. 593) zu lesen, um zu erkennen, wie seinstinnig das künstlerisch geschulte Auge der Humanisten auch die besonderen Eigenthümlichkeiten der einzelnen Künstler zu erfassen verstand. Um so ärgerlicher ist es, daß die

Humanisten in ihrer Vorliebe für ihre lateinische Phraseologie statt bestimmter Runfturtheile meift nur überschwengliche Bergleiche mit Phidias und Apelles und Pprgoteles und den anderen großen Künstlern des Alterthums geben, die um so nichtssagender sind, je weniger man damals mit diesen Namen anschauliche Begriffe zu verbinden wußte; eine leidige Unart, welcher sich selbst Francesco Francia in seinem berühmten Sonett an Raffael, ja felbst Ariost in jenen schwung= vollen Berfen im Gingang des breiunddreißigften Gefanges des rafenben Roland, die den Ruhm der großen Maler seines Zeitalters feiern, noch schuldig gemacht haben. Und noch ärgerlicher ift, daß, mahrscheinlich weil in der alten Literatur ein leitendes Borbild fehlte, teiner der Humanisten es unternommen hat, eingehende Rünftler= biographieen zu schreiben, obgleich Bespasiano Fiorentino und Bartolomeo Fazio in ihren Lebensbeschreibungen berühmter Zeitgenoffen überall die regste Kunftliebe zeigen und Ghiberti sogar bereits mit einer autobiographischen Stizze vorangegangen mar.

Jedoch das Entscheidende für die Gestaltung des neuen Kunst= lebens wurde, daß auch die Künstler den mächtigen Anregungen, welche ihnen die humanistische Bildung bot, die wärmste Empfäng= lichkeit entgegentrugen.

Die Künstler dieser großen Kunstzeit fürchteten noch nicht, wie gar manche Künstler unserer Tage, durch ernstes Bildungsstreben ihre Naivität und Ursprünglichkeit zu beeinträchtigen. Sie erfüllten sich mit dem Wissen der Zeit. Ja die begeisterte Hingebung an die Macht der Bildung ist der bestimmende Grundzug der Renaissancekunst.

Leon Baptista Alberti verlangt in seiner Schrift über die Malerei, daß der Maler, dessen Werke nicht blos die Augen, sondern auch das Gemüth des Beschauers ergreisen sollen, sittlich tüchtig und umfassend gebildet sei. Sittlich tüchtig, weil eine zu feurige und aufbrausende Gemüthsart auf zu große Heftigkeit der Bewegung und des Ausdrucks gehe und damit alle Anmuth und Lieblichkeit raube; umfassend gebildet, weil nur Bildung dem Künstler Beweg-

lickeit der Phantasie und Fülle und Tiese des Gehalts sichere. Dieselbe Forderung vielseitigster Bildung stellt Alberti, dem Borgang Bitrud's folgend, in seinem Buch über die Baukunst insbesondere auch an den Architekten; einzig die Bildung unterscheide den Künstler vom Handwerker.

Folgerichtig fagt Leon Baptista Alberti im letzten Buch seiner Schrift über die Malerei: "Gut wird der Maler thun, sich sleißig mit Dichtern und Rednern zu beschäftigen; diese haben viele künstlerische Mittel mit den Malern gemein, und da sie reich an Kenntnis vieler Dinge sind, so werden sie von großer Hilfe für die schöne Composition eines Geschichtsbildes sein, dessen Maler, er möge sich mit Dichtern und kednern und anderen ühnlichen Männern der Wissenschaft wohl vertraut machen; Phidias, berühmter als alle anderen Künstler, bekannte, es vom Dichter Homer gelernt zu haben, den Jupiter mit so viel göttlicher Majestät darzustellen."

Es geschah unter ber Einwirkung humanistischer Erziehung, baß Brunellesco und Donatello in den Jahren 1403 - 1406 jene berühmte Studienreise nach Rom unternahmen, welche für die Formensprache und Technik ber neuen Runft fo entscheidend murde; Brunellesco entstammte angesehener Familie, Donatello war aufgewachsen im Sause ber Martelli. Ghiberti ift so febr von humanistischer Gewöhnung durchdrungen, daß er in seinem tunftgeschichtlichen Commentar sogar die Thatsachen der neuen Geschichte in eine willfürliche und erkunftelte Olympiadenrechnung zu zwängen sucht. Alberti und Fra Giocondo, die großen Runftler, maren felbst gefeierte humanisten, die auch in der Gefcichte ber Wiffenschaft fich einen unfterblichen Ramen gewannen. - Lionardo ift ein glanzender Entdeder in der Naturwiffenschaft. Michelangelo, unter der Einwirkung Polizian's aufgewachsen, schreibt noch im Jahr 1504, als er bereits einer ber gefeiertsten Meister Italiens war, an Francesco Fortunato (Gualandi, Nuova Racc., 1, 24) einen lateinischen Brief, in welchem

er ausdrücklich hervorhebt, wie er nie vergessen werde, was er der Wissenschaft danke. Raffael ist der Freund Castigliones' und Bembo's und Sadolet's. Selbst der Geringste steht mitten in der lebendigen Strömung. Wer nicht aus erster Quelle zu schöpfen wußte, schöpfte aus zweiter und dritter.

Bereint mit dem Beroneser Humanisten Felice Feliciano haben Mantegna, Piero della Francesca und Lionardo die neue Schriftart gebildet, deren Buchstabenform sorgsam den antiken Inschriftsteinen nachgeformt wurde.

Wenn wir sehen, wie Alberti am Shluß seiner Schrift über die Malerei die Maler auffordert, in ihren Gemälden sein Bildniß anzubringen, zur Verherrlichung seines Verdienstes und zum Zeugniß ihrer Dankbarkeit, so ist damit gesagt, welch hohen Werth die Zeit auf solche Huldigung legte. Es ist daher überaus bedeutsam, daß wir in der Florentinischen Kunst des fünfzehnten Jahrhunderts so vielen Humanistenbildnissen begegnen. Schon Donatello gab den Statuen zweier Propheten an der Fassade des Domes zu Florenz, die sich jetzt im Innern des Domes befinden, die Gestalt der Humanisten Gianozzo Manetti und Poggio Bracciolini. In den Fresken Benozzo Gozzoli's und Domenico Chirlandajo's sind die Vildnisse aller berühmtesten Männer der Wissenschaft; ja das Fresco Benozzo Gozzoli's in S. Gimigiano, das die Lehrthätigkeit des heiligen Augustinus in Kom darstellt, ist die Darstellung eines Humanisten in seinem Lehrsaal.

Die Künstler standen auf der Höhe der Zeit; darum wurden sie deren monumentaler Ausdruck.

Ja balb trat sogar die denkwürdige und in der Geschichte einzig dastehende Thatsache ein, daß die Wissenschaft und die Dichtung, die doch die Grundlage und der Anstoß dieses gewaltigen neuen Aufsschwungs der bildenden Kunst waren, von der bildenden Kunst weit überslügelt wurden; nicht blos an Formenschönheit, sondern auch an Gedankentiese.

So weltungestaltend die befreiende That des Humanismus war, in Italien selbst entsprach der Fortgang nicht dem stolzen Anfang. Die Kraft und der Muth der Selbständigkeit sehlte. Die Humanisten sühlten sich von dem Wissensschaß der Alten dermaßen überwältigt, daß sie sich nur lernend und empfangend verhielten und jeden Berssuch der Erweiterung ablehnten. Als 1492 Amerika entdeckt wurde, kostete es ihnen unsägliche Ueberwindung, die Unsehlbarkeit der alten Geographen aufgeben zu sollen; sie fabelten von der wiederentdeckten Atlantis. Die meisten dieser jüngeren Humanisten sind vollauf mit dem Ruhm Ciceronianischen Stils befriedigt. Und am allerwenigssten wagten sie offen an den Lehrsahungen der Kirche zu rütteln, obgleich die alte kirchliche Gläubigkeit längst aus ihren Gemüthern gewichen war.

Es liegt nicht im romanischen Naturell, faustisch zu grübeln. Man umging die dogmatischen Fragen, man löste sie nicht. Schaale Freigeisterei oder heuchelnde Blasirtheit. Selbst jene tieseren Naturen, welche sich die Aufgabe stellten, die überkommenen Glaubensevorstellungen durch die Philosophie Platon's und der Neuplatoniker zu läutern und zu vertiesen, erarbeiteten sich nur eine wirre Bermittlungsphilosophie, die nichts ist als eine neue Scholastik, wenn auch eine antiksierende. Am liebsten und verhältnismäßig am selbstständigsten weilen die Humanisten in Berhandlungen über das Wesen der Tugend und der menschlichen Glücksleit, in Weise platonisirender Gesprächssorm oder in Weise der Popularphilosophie Cicero's. Der eine und selbe Grundgedanke geht durch alle diese Berhandlungen, das unendliche Glücksgefühl, endlich dem Zwang der mittelalterlichen Askeie entronnen zu sein.

Und ähnlich die Dichtung. Die Modedichtung ist die neulateinische. Gewiß wird, wer die neulateinischen Dichter dieser Zeit kennt, nicht gering von ihnen denken. Die sinnigen geistvollen Epigramme Poggio's, die Elegieen und Eklogen Polizian's und Pontano's, die Dichtungen Bembo's und Sadolet's sind ächteste

Boesie; um so bewunderungswürdiger, je wunderbarer sich die altklassische Sprache unter biesem frischen Schöpferhauch zu neuem ursprünglichem Leben belebt und selbst für jede feinste Schatti= rung der modernen Empfindung den feelenvollsten Ausdruck findet. Und berfelbe frische Rug ift in den italienisch bichtenden Dichtern. Die Lyrik Lorenzo Magnifico's, besonders in der Rencia und in ben Tang= und Carnevalsliedern, ift von achtem Bolksliederton. Eben jest ersteht das romantische Epos, eine durchaus neue und ursprüngliche Schöpfung von unverwelklicher Lebenskraft. Aber wenn es mahr ift, daß es einzig der geiftige Behalt ift, der den Dichter jum Dichter macht, fo konnen und durfen wir uns nicht verhehlen, daß diese Dichtung, die neulateinische sowohl wie die volksthümlich italienische, doch ihre febr bestimmte Grenze bat. jablreich und verschiedenartig diefe Dichtungen find, ihr Gesichtstreis ift eng; es fehlt die Tiefe und die Macht großer Ideale, das Feuer bamonischer Leibenschaft. Die Stimmung, aus welcher biefe Dichtung herauswächst, ist genau dieselbe, die auch in den moralphilosophischen Betrachtungen ber humanisten die maggebende ift, Die Poefie der Genuffreudigkeit, die Poefie jubelnden Freiheitsgefühls. In der Dichtung Polizian's die stille reine Heiterkeit einer feingeftimmten Seele, die ihr Blud und ihre Befriedigung in geiftvoller Muße und in süßer Landlust findet; in Bontano's und Lorenzo's ted zugreifender Genrebildlichkeit derbkräftiger Frohsinn. das Heute, über das Morgen ift feine Gewißheit. Im romantischen Epos die ungebundene mittelalterliche Rampfluft und Abenteuerlich= teit. Bojardo glaubt noch an die Möglichkeit des Ritterthums, freilich eines höfisch verfeinerten, und sucht die Welt wieder ju fo fester Mannhaftigkeit zu verjüngen; Bulci und Ariost treiben mit der abgeblaßten mittelalterlichen Sagenwelt nur ihr nedend ironisches Spiel, der Eine in ausgelaffener Poffenhaftigkeit, der Andere in holder Märchenluft und schalkhafter Anmuth. Nirgends der Anfang einer Tragodie; Polizian's Orfeo ift eine lprische Idulle. W0

ist die erhabene grübelnde Innerlichteit Dante's? Erst in den Sonetten Michelangelo's und Vittoria Colonna's, die aus den düsteren Wirren und Bedrückungen der Gegenresormation entsprangen, erwachte sie wieder.

Für das Geschick Italiens, ja für das Geschick der gesammten neueren Geschichte ist es schwer verhängnißvoll geworden, daß die gewaltige Bildungswandlung der großen Humanistenzeit sich nicht voll und folgerichtig auskämpfte.

Der Grund der Ueberlegenheit der bildenden Kunst ist, daß sie, umdrängt von den Ansorderungen des täglichen Bedarfs, voll und rüchaltsloß in die Breite des wirklichen Lebens selbst treten mußte. Die bildende Kunst konnte sich ihre Aufgaben nicht willskurlich wählen wie die Wissenschaft und die Dichtung; im Bau und Schmuck der Kirchen und Paläste hatte sie die unabweisliche Aufgabe, sich mit den überkommenen Idealen und Formen nach allen Richtungen hin scharf und klar auseinanderzusesen und sie nach Waßgabe der neuen Denks und Empfindungsweise selbständig umzusbilden und auszugestalten.

Mit durchgreifendster Raschheit und Entschiedenheit vollzog sich ber Sieg der neuen Denkweise in der Baukunst. Sie hatte das Glück, in Brunellesco einen Künstler zu finden, der dem instinctiven Wollen der Zeit sogleich den vollendetsten Ausdruck gab und damit alle Mitstrebenden vor allem unsicheren Suchen und Tasten bewahrte.

In ekstatischer Ueberschwenglichkeit strebte die Gothik sich von der Erde loszuringen; der Kirchenbau der Renaissance ist auf der Erde wieder heimisch geworden. Ueber die Gothik hinüber greist die Renaissance wieder zurück auf den romanischen Stil und die altchristliche Basilica; aber mit ihrem durchgebildeten antikssierenden Formensinn übersetzt und läutert sie das schwerfällige Kirchenlatein in das schönheitsvolle und freischöpferische Humanistenlatein. Sei es, daß die Renaissanckirche, wie es die Macht der kirchlichen Ueber-

lieferung meift bedingte, das mehrschiffige Langhaus beibehalt und Diefes mit einer horizontalen ober flachgewölbten Dede abichließt, oder sei es, daß sie, wie die Begeisterung für das Pantheon es nahelegte, den Rundbau bevorzugt, die gewaltige Ruppel mit einem Rabellenkranz oder mit den vier gleichen Armen des griechischen Areuzes umziehend, der Reiz und die Gewalt der Kirche der italieni= schen Frührenaissance und der ersten Bauten Bramante's liegt in der feinen rythmischen Abwägung der Sobe und Breite und Tiefe, in der festlich ernsten Pracht der mit antikem Formgefühl durch= gebilbeten Säulen= und Bogenftellungen, in ber mächtig emporragen= den und doch so harmonisch in sich abgeschlossenen Ruppel, im Zauber der hellen gleichmäßigen Lichtwirkung. Was das Ideal der Renaissancekirche mar, das zeigt mehr noch als die ausgeführten Bauten in höchster Bollendung die feierlich heitere statuen= geschmudte Säulenhalle bes architektonischen hintergrundes in Raffael's Schule von Athen. Richt mehr mystische Rultstätte, sondern poesievoll feierlicher Lehr= und Borfaal, Platonifche Atademie, Die Poesie weihevoller, in sich verföhnter Erhebung. Und welche Poesie schönster Lebensidealität umfängt uns, wenn wir in die mächtigen stolzen Balafte, in die beiter anmuthigen Landhäuser treten. Fefte felbstbewußte Rraft und edelfte durchgeistigte Genuß= freudigkeit. Es ift bewunderungswürdig, mit welchem feinem fünft= lerischem Sinn die Renaissancearchitekten sich aus dem altrömischen Palaftbau holten, was ihren Zweden entgegenkam, die Regelmäßig= feit und geschloffene Ginheit des Grundplans, die übersichtliche und bequeme Raumvertheilung, die Borliebe für die weiten stattlichen Säulenhöfe, die unnachahmliche Feinfühligkeit für die stimmende Macht der Maage und Berhaltniffe, die Fulle und Durchbildung der baulichen und bilonerischen Zierformen; aber noch bewunderungswürdi= ger ift die Selbständigkeit und Unerschöpflichkeit der durchaus neuen, den gegebenen Baubedürfnissen und Baumitteln entsprechenden eigenen Erfindung, die Berbindung der Saulen und Bilafter und

antikisirenden Gesimse mit der dem mittelalterlichen Burgdau entlehnten Rustica, die Ausbildung des Treppenhauses und der oberen
Stockwerke, der seine Sinn für Höhe und Weiträumigkeit, die schöpferische Genialität in der einfach klaren symphonischen Massengliederung der bald ruhig ernsten bald bewegt anmuthigen Behandlung
der Frontseiten. Ein jeder Bau ist eine eigene ursprüngliche Welt für
sich, der freie phantasievolle Ausdruck individuellster Persönlichkeit;
aber in dieser unendlichen Mannichfaltigkeit immer und überall sest
und unbeirrbar der große Zug der großen Zeit, machtvolles erhöhtes Menschnassen. Man hat das Renaissancehaus, das für alle
Folgezeit typisch wurde, weil es aus der innersten Rothwendigkeit
des modernen Lebens herauswuchs, später vielsach gemodelt je nach
der Verschiedenheit der Zeitalter und der örklichen und klimatischen
Bedingungen; nie aber ist diese edelste Vornehmheit der Frührenaissance und der Hochrenaissance wieder erreicht worden.

Wir können noch heute nicht die Straßen und Plätze von Florenz durchwandern, ohne daß uns jeder Schritt und Tritt sagt, hier wurde die neue Zeit geboren, die neue Denkweise, die neue Sitte.

In der Plastik und Malerei vollzieht sich die Wandlung leiser und langsamer, aber nach der Natur dieser Künste noch eingehender und umfassender.

Nach wie vor bleiben die kirchlichen Aufgaben die vorwaltenden; doch die Auffassung wird eine von Grund aus veränderte. So tief und so lebendig naturwahr bereits Giotto und die besten Giottisten in der Erforschung und im Ausdruck des inneren Seelenzlebens sind, so anmuthend und ergreisend in ihrer Erzählungsweise, die Grundidee dieser großen religiösen Dichtungen ist noch streng dogmatisch, noch ausschließlich kirchlich. Die Bildner und Maser der Renaissance aber suchen in den Gestalten und Vorgängen der heiligen Geschichte und Sage nicht blos das Dogma, sondern eben so sehr und noch mehr die ihnen innewohnende Poesse. Und aus dieser veränderten Auffassung entsprangen die überraschendsten neuen stimzer

mungsvollen Motive, die die früheren Spochen nicht gekannt hatten und die sie innerhalb ihres Gesichtskreises nicht kennen konnten.

Es ersteht eine neue driftliche Kunftmythologie von entzudenofter Phantafiehulle und von überwältigender Gedankentiefe.

Diese neue christliche Kunstmythologie ist eine Erscheinung von unermeßlicher Tragweite. Auch wer mit dem Dogma zerfallen war, fühlte sich verbunden und versöhnt mit einer Kirche, in welcher so unerschöpfliche Boesie lag.

Die Kunftgeschichte hat die dringende Pflicht, auch eine Geschichte der kunftlerischen Motive zu sein.

Hier genügt es, nur einige der eingreifendsten Umbildungen bervorzuheben.

Besonders anziehend und bebeutsam ist die Umbildung in der Auffassung der Madonna und des göttlichen Kindes.

Giotto und die Giottisten verharren noch in der altgeheiligten mittelalterlichen Ueberlieferung. Mutter und Rind hoch thronend; die Mutter dargestellt als die feierlich erhabene himmelskönigin, das Rind als mild segnend. Entweder diese thronenden Geftalten allein für fich, als Gebetserwedung der draugen vor dem Andachts= bild knieenden gläubigen Gemeinde; oder biefe Anbetung der Ge= meinde im Bild felbst versinnbildlicht durch die Anbetung der hirten und der heiligen drei Ronige oder jubilirender Engel und ichwärmerisch aufschauender Beiliger. Nur ganz vereinzelt magen einige ber späteren Giottiften im Drang nach Naturwirklichkeit bie Schranken des überkommenen Thous zu durchbrechen und durch das Motiv kindlichen Spiels und mütterlicher Liebkosung auf das rein menschliche Verhältniß von Mutter und Kind zu deuten. Runft der Renaissance aber macht dieses Berhältnig von Mutter und Rind zum Grundmotiv. Sie zieht die heiligen Gestalten in den Bereich tief innerlicher Seelenmalerei, macht fie zum Spiegel= bild rein menschlicher Stimmungen und Empfindungen, daß fie fühlen und leiden und fich freuen wie wir. Neben das alte fromme Andachtsbild, das in seiner kirchlichen Bestimmung in unangetasteter Geltung bleibt und jest sogar zu höchster künstlerischer Bedeutung emporwächst, tritt fortan als selbständig neue Darstellung die Darstellung der heiligen Familie, ihres Lebens und ihrer Geschichte.

Und es ift überraschend zu seben, mit welchem unvergleichlich genialem Tieffinn die fünftlerische Erfindung fogleich benjenigen Bug ergriff und bis in die feinsten Einzelnheiten ausgestaltete, ber im Dogma bon der Menschwerdung Gottes der psphologisch tiefste und darum poefievollste ift. Die entscheidende Wendung liegt, so weit ich nachkommen kann, in einem Bild Gentile's da Fabriano in der Afademie zu Florenz (Großer Saal, Nr. 32), das aus S. Trinità ftammt und laut seiner Inschrift im Mai 1423 vollen-Richt im Hauptbild (Förster, Denkin. ital. Malerei 3, 5), das in altgewohnter Weise die Anbetung der heiligen brei Rönige barftellt, obgleich auch dieses bereits burch bie lebendige Bewegtheit des segnenden Rindes und des innigen gottergebenen Glücksgefühls der Mutter sich auszeichnet, sondern in einer der Tafeln der Bredella. Hier jum erften Mal tritt jenes poefievolle Motiv auf, das seitdem in den Madonnenbildern der Renaissance immer und immer wiederkehrt, die Anbetung des Rindes durch die Mutter selbst. Das Rind liegt schlafend auf der Erde; die Mutter aber ift anbachtig vor ihm auf die Rniee gefunten, durchbebt von dem munberfamen Doppelgefühl zärtlicher Mutterliebe und demuthsvoller Chrfurcht, weil sie weiß, daß das Rind, das sie geboren hat und das fie liebt und pflegt, Gott ift, der Beiland der Welt. Bald wurde das Motiv, das sich hier noch so schüchtern nur in der bescheidenen Unterordnung einer kleinen Sodeltafel hervorwagt, bas Motiv der Darftellung des Hauptbildes. Fiesole malt diese Anbetung des Rindes durch die Mutter in einer der Zellen von S. Marco als Fresco; die das Rind anbetende Mutter ift umgeben von Beiligen, über dem Dach, der Butte betende holdfelige Engel. Daffelbe Motiv hat ein altsienesisches Bild im Städel'ichen Inftitut

zu Frankfurt (Nr. 3), im Hintergrund Betrus und Paulus. nehmlich aber hat Fra Filippo dieses Motiv mit feinster kunftleri= scher Empfindung weitergebildet. Es wäre ein pspchologisches Räthsel, wie ein Rünftler, deffen Leben fo leichtfertig und beffen Darftellungs= formen zuweilen so unschon find, so feinen Sinn für die Poefie der Bibel und der Legende hatte, wenn nicht diese Erfindungen in Fra Filippo's Jugendzeit fielen. Fra Filippo, der in einem seiner ersten Bilder (Uffizien, Corridor Rr. 1307) mit entzudender Boefie malt, wie zwei Engelknaben der auf einem Stuhl sigenden jungfräulichen Mutter das Chriftuskind fröhlich emporreichen und diefe ihm die gefalteten Sande liebend und anbetend entgegenstreckt, Fra Filippo ist es gewesen, der das sinnige tiefe Motiv erfand, daß das an= gebetete Christuskind geheimnisvoll den Finger auf den geschlossenen Mund legt. Es ift die Hinweisung auf den fleischgewordenen Logos, auf das im Kind schlummernde Geheimniß des göttlichen Wortes; eine Hinweisung, die unzweifelhaft aus der Einwirkung der gleich= zeitigen Blatonisirenden Philosophie stammt. Das erste Bild dieser Art ift das Bild in der Akademie zu Florenz (Kleine Gemälde, Nr. 12), das nach Bafari (4, 20), ursprünglich dem Ronnenkloster Annalena in Florenz gehörte. Und Fra Filippo war es auch, der dem Chriftuskind den kleinen Johannesknaben gesellte, mahrend bis dahin Johannes der Täufer immer nur als gedankenvoll ernster Bugprediger dargestellt worden; den Johannesknaben als kindlichen Spielgnoffen, aber als Spielgenoffen, der in unverstandener unwider= stehlicher Naturnöthigung ehrfurchtsvoll vor der Hoheit des Christus= findes fein Anie beugt und mit dem bedeutsamen Spielwert des Rreuzes und der Schriftrolle des Ecce agnus Dei träumerisch un= bewußt auf das Erlösungswert deutet. Beweis ift das garte feelenvolle Bild in der Akademie zu Florenz (Kleine Gemälde, Nr. 26). Beweis ift das herrliche Bild in Berlin (Förster, Denkm. 2, 31), das besonders darum von so herzgewinnender Poesie ift, weil die feierliche Stille und Innerlichkeit der Anbetung vertieft und durchglüht ift durch

die dunkle Waldeinsamkeit der stimmungsvollen landschaftlichen Umgebung; in der Ferne ein betender Mönch, oben aus den Wolken hervorschwebend Gottvater und die Taube. Beweis ist das treffliche Alkarbild in S. Domenico zu Prato, Beweis ist das Bild von der Geburt Christi im großen Freskenchklus des Domes zu Spoleto.

Wir wissen, zu welcher ergreifenden Schönheit die italienische Malerei des fünfzehnten Jahrhunderts dieses Motiv emporgebildet und geklärt hat. Luca della Robbia führte es in die Plastik. Kein fühlendes Herz kann sich der Lyrik dieser Seeleninnigkeit entziehen.

Das Motiv der das Kind anbetenden Madonna manderte von Morens auch zu den Niederländern und zu den Deutschen. Gine merkwürdige Mittelftufe ift Rogier van der Wenden's Fügelaltar von Miraflores aus dem Jahr 1445 (Berlin Nr. 534 a); noch ist es die typische thronende Madonna, aber mit gefalteten Sanden betet fie ju dem auf ihrem Schoof liegenden Chriftustind. Die knieende Madonna finden wir bei ben Niederländern zuerst in der Unbetung der hirten von Sugo van der Goes in S. Maria Nuova zu Morenz und im Middelburger Altar von Rogier van der Wenden im Museum zu Berlin (Nr. 535). Beide Bilder fallen turz nach 1450. Hugo van der Goes empfing die Anrequng offenbar von dem Besteller des Bildes, Tommaso Portinari, dem Borsteher der Medicaischen Bant in Brügge; Rogier van der Wenden war, als er fein Bild malte, eben von einer längeren arbeit= famen italienischen Reise zurückgekehrt, auf welcher er, wie Bartolommeo Fazio in seinem Buch De viris illustribus ausdrücklich berichtet, die wärmste Vorliebe für Gentile da Fabriano gefaßt hatte. Und unmittelbar von Rogier van der Wenden tam das Motiv an Martin Schongauer; der Jenheimer Altarflügel im Mufeum zu Colmar, eines ber herrlichsten Werte beutscher Runft (Zeitschrift für bilbende Runft 1873, S. 297), zeigt die Madonna anbetend niedergeknieet por dem Rind, das auf blumigem Rasen liegt und die rechte Hand fegnend emporhebt. Bon Schongauer entlehnten das Motiv Zeit= blom und Abrecht Dürer. Dagegen find ber eigenthümlichen

Settner, Italienische Studien.

Fortbildung Fra Filippo's, dem Motiv der geheimnisvoll auf den Mund gelegten Handbewegung des Christuskindes und der bedeutsamen Hinzuziehung des Iohannesknaben, die nordischen Künstler jederzeit fremd geblieben; es fehlte ihnen die Anknüpfung an die Platonisirende Philosophie.

In Italien wurde mit dem junehmenden Wirklichkeitsftreben die Darstellung, der heiligen Familie mehr und mehr rein mensch= liche Familienidulle; balb treten auch Joseph und die heilige Anna Oft verflachen fich diefe Idullen in das spielend Genrebildliche, obgleich der folge Bug des italienischen Lebens vor der engen Aleinbürgerlichkeit wahrt, welche die gleichen Darftellungen der beutschen Runft oft so empfindlich beeinträchtigt. Aber die Größten und Beften haben boch immer an bem großen Sinn ber alten Motive festgehalten, an dem ergreifenden Ineinander des rein Menschlichen und des geheimnisvoll hereinragenden Uebernatürlichen, das der eigenste Kern der Legende ift. Gine unaussprechliche Tiefe der Chrik liegt in jenen einfachen Zusammenstellungen von Mutter und Kind, in welchen Pietro Perugino und Francesco Francia und beren Genoffen und Schüler mit unvertennbarer Borliebe weilen. Das Rind in der Herrlichkeit seiner Dobbelnatur, in der Linken vielleicht einen Stieglit oder eine Blume haltend, die Rechte fegnend emporgehoben; die jungfräuliche Mutter träumerisch vor sich hinblidend, das Haupt leise geneigt, um den Mund ein ftiller Schmerzenszug voll banger Ahnung. Und ähnlich Giovanni Bellini; die Mutter in feierlichem Ernft zu bem Rind als zu dem Größeren emporblidend. Gang vornehmlich aber ift es Lionardo da Binci gewesen, der auf der Bobe seiner Runft wieder mit tieffter fünftlerischer Einsicht auf Fra Filippo zuruckging. In dem be= rühmten Bild ber Madonna in der Felsgrotte durchweg die alten Motive. Die knieende Madonna, der ehrfurchtsvoll sich beugende Johannesknabe, das segnende Christuskind; es hat sogar etwas ftorend Absichtliches, daß der hinter dem Chriftustind inieende Engel aus dem Bild herausblickt, die draußen stehende Gemeinde ausdrücklich auf das Geheimnisvolle des dargestellten Borganges hinweisend. In der Madonna mit dem Relief volle Wirklichkeit, eine
Mutter in süßem Mutterglück ihr auf dem Schooß sigendes Kind
liebevoll umfassend und zärtlich besorgt es vor dem Herabgleiten
schützend, ein holdes fröhliches Kind und sein Gespiele, Bater und
Oheim die kosenden Kinder voll Theilnahme betrachtend; aber
der kleine Johannesknabe ist unwillkürlich in das Knie gesunken
und der heilige Zacharias faltet andächtig die Hände, überwältigt
von der Gewißheit, daß in der bannenden Macht dieses unbegreiflichen Kindes ein unbegreissich Göttliches walte.

Raffael, der unerschöpfliche Madonnenmaler, durchlebt in sich alle diese Wandlungen und führt sie alle zum Abschluß. Madonnenbilder aus Perugia durchaus Peruginest. Es ist nur ein Zufall, daß Raffael nicht die das Kind anbetende Madonna gemalt hat; in seinem Stizzenbuch zu Benedig findet sich eine Um liebsten mahlt er in dieser Zeit das alteristliche Motiv des Lesens in der heiligen Schrift. Wer die Madonna Connestabile tennt, wird die traumerifche Innigfeit dieses lieblichften Jugendbildes nimmer vergeffen. Das anmuthige Rind, bon beiden Armen der Mutter gehalten, blidt lebhaft in das Buch, gleich als suche es in diesem das Geheimnig seiner Bestimmung, die liebliche junge Mutter betrachtet ftill sinnend das geschäftige Treiben des Rindes; fast ift es ein Symbol, daß die weite grüne Landschaft mit ben schneebedeckten Bergen im Hintergrund ben kommenden Frühling fündet. In den Florentinischen Bildern Raffael's zwei verschiedene Ent= widlungen. Zuerft rein und ausschlieglich menschlich nur bas füße Zusammen von Mutter und Kind. In der Madonna del Gran= duca noch mit Peruginestem Nachklang; die holde jungfräuliche Mutter, leicht und anmuthig das herzige Kind auf bem Arm tragend, lieblich lächelnd in ftillem Gludsgefühl, aber bie nachdenkliche Reigung des Ropfes und die halbgeschloffenen, in sich gekehrten Augen

beuten auf traumerisches Sinnen, bas bang burch ihre Seele zieht. In der Madonna Tempi, in der Madonna Orleans, in der Ma= donna Bridgewater und einigen anderen kleineren Bilbern diefer Art einzig und allein die ergreifende Boefie reinster gludseligfter Mutterfreude; eine Welt unvergleichlichster inniger Schönheit. ift bemerkenswerth, daß Raffael nie das bei den Florentinern beliebte und selbst von Lionardo und Michelangelo beibehaltene Motiv der Mutter, die das Kind nährt, gemalt hat, obgleich es sich auf einem Studienblatt der Albertina findet; das Motiv ift unideal, weil an die irdische Bedürftigkeit mahnend. Sodann aber die Erweiterung zur Darftellung der heiligen Familie durch die hinzunahme des kleinen Johannesknaben und in größeren Compositionen wohl auch des heiligen Joseph und der heiligen Anna. Die Madonna im Grünen in Wien, die Madonna mit dem Stieglit in Florenz, die belle Jardinière im Louvre, die Madonna Canigiani in Mün= chen, die Madonna Esterhazy in Best, die Madonna unter der Kächerpalme in London. Einfache, naiv genrebildliche Motive, unmittelbar aus der sinnig liebevollen Beobachtung des Kinderlebens hervorgegangen; das Kind koft mit dem kleinen Johannes, das Kind spielt mit einem Bogel, das Rind lauscht auf das Wort der zu ihm sprechenden Mutter, die Mutter gieht den Schleier bon dem erwachenden Kind, und Aehnliches mehr. Gewiß liegt die lieblich hoheitsvolle Macht diefer Bilber in der unbeirrbaren hoheit der Auffassung, in der idealen Schönheit ber jungfräulichen Mutter und des Christus= und Johannesknaben, in der stillen Friedlichkeit der dargestellten Situation, in dem fest architettonischen und boch fo malerisch belebten Aufbau, in der warmen Innigkeit ober ber hellen Rlarheit der Farbengebung. Angesichts dieser Bilder ift es, daß Jacob Burchardt das treffende Wort fagt, endlich nach anderthalb Jahrtausenden sei die Runft wieder einmal auf derjenigen Sobe angelangt, auf welcher ihre Geftalten bon felbft und ohne alle symbolische Zuthat als etwas Ewiges und Göttliches erscheinen-

Aber das Entscheidende bes Eindrucks ift bennoch, daß Raffael bier wieder auf die von den großen Vorgangern geschaffenen mythischen Motive zurudgeht; wie im reizenoften findlichen Spiel und boch wie unbewußt unter dem Gefühl höherer Macht stehend ift der kleine Johannes nie ohne das bedeutsame Rreuz, andachtsvoll die Sande faltend. oder in demuthiger Chrfurcht das Anie beugend. Auch die Madonnenbilder der römischen Zeit unterscheiden sich wefentlich in zwei Gruppen. Die eine gahlreichste Gruppe, obgleich in der Durchbildung der Form und Farbe überall von der erst in Rom erlangten bochften Meisterschaft zeugend, ift in ihrer Stimmung und Motivirung noch burchaus Florentinisch; dieselbe naive icone Beltlichkeit, dasselbe leise Hereinragen des mythisch Uebersinnlichen. vor Allem das schönfte diefer Bilber, die Madonna della Sedia; in der großen heiligen Familie Franz I. zeigt sich sogar wieder das Motiv der betenden blumenftreuenden Engel. In den heiligen Familien Raffael's haben die heiligen Familien Lionardo's ihre Die zweite Gruppe bagegen ift die Reu-Vollendung gefunden. belebung des alten firchlichen Andachtbildes. Was für ein ge= waltiger Unterschied zwischen ber Madonna von Blenheim, beren Erfindung ber Beruginesten, und zwischen ber Madonna bel Baldadino, beren Erfindung ber Florentinischen Zeit angehört; aber noch gewaltiger ift ber Unterschied zwischen ber Madonna bel Balbachino und zwischen den Kirchenbildern, die Raffael in Rom malte. Die Madonna del Besce ift die kunftlerische Umbildung und Fortbildung der altgeheiligten Ueberlieferung, die vollendete Idealität der Madonna in Trono, der Santa conversazione. Die Madonna di Foligno und die Sirtinische Madonna entstammen jener überraschenden Wendung Raffael's nach dem Wunderhaften und Uebernatürlichen, Die sich gleichzeitig auch in ber Darstellung ber heiligen Cacilia, in der Vision Czechiel's, und in der Transfiguration ausspricht. bannende Hoheit ächtefter Renaissanceidealität, vertieft und verflärt von der überwältigenden Poesie des traumhaft Bisionären.

Und dieselben Wandlungen und Entwicklungen wie die Madonnendarstellungen zeigen die Darstellungen des Abendmahls.

Bon Anfang an waren für die Abendmahlsdarstellungen zwei fehr verschiedenartige Motive bestimmend gewesen; einerseits die Gin= setzung des Sacraments, andererseits der geschichtliche Borgang des gemeinsamen Mables und der Hinweisung Christi auf den naben Die byzantinische Runft hatte in ihren Mosaiken und Berrath. Tafelbildern immer die sacramentale Seite bevorzugt; die Darstellung des Geschichtlichen, das Mahl und die Hinweisung auf den Berrath, nur auf Meinere Werte, insbesondere auf Elfenbeinreliefs und Miniaturen, beschränkend. Die abendländische Runft bagegen hatte nach ihrer Befreiung von den byzantinischen Fesseln sich mit berfelben Entschiedenheit bem schlicht Geschichtlichen zugewendet. Die Abendmahlsdarstellung Giotto's in der Rapelle dell' Arena in Badua (1306), die Abendmahlsdarftellung Duccio's auf der Rudseite des Dombildes von Siena (1311), die zahlreichen auf bas Abendmahl bezüglichen Tafelbilder Givtto's und der Giottisten, das große aus Giotto's Schule stammende Wandbild im Refectorium von S. Croce in Florenz, das die Grundlage und das Borbild so vieler ähnlicher Refectorienbilder murde, murzeln insgesammt in dem: "Wahrlich, ich sage Euch, Einer unter Euch wird mich verrathen." In der Renaissance erhob sich dieser tiefgreifende Gegensatz des Sacramentalen und Geschichtlichen aufs neue. Je mehr die Macht ber Renaissancebildung vordrang, um so schärfer betonten vornehmlich bie Dominicaner, die allzeit wachsamen Suter des Glaubens, wieder das ausschließlich Sacramentale. Fiesole faßt in einem kleinen, jett in ber Atademie zu Florenz befindlichen Tafelbild (Kleine Gemälde, Nr. 24) und in einem Fresco in S. Marco das Abendmahl wesentlich nur als die erste vorbildliche Communion mit Relch und Hostie, als die Darreichung des göttlichen Blutes und Fleisches an die Apostel. Das gleiche Motiv unter dem gleichen Dominicanereinfluß hat Luca Signorelli in einer kleinen Predella in der Akademie zu Florenz

und 1512 in dem berühmten Abendmahlsbild im Dom zu Cortona. Es war dieselbe Stimmung, aus welcher auch die firchlichen Maler ber neuften beutiden Runft, Cornelius, Overbed, Schnorr, Beinrich Beg, wieder zu diesem ftreng firchlichen Motiv zurüchgriffen. Der Bug der Zeit aber ließ sich durch biese kirchliche Gegenströmung Die Renaissance vertiefte, was bei Giotto und den nicht irren. Giottiften nur schlicht erzählend gemesen, in lebendig bewegte dramatische Handlung, in die Ausmalung der Seelenstimmung Jesu und der aus der Ankundigung des Berraths entspringenden tiefen Erregung ber Apostel. So die Abendmahlsdarstellungen Andrea bel Castagno's, Cosimo Roselli's, Domenico Ghirlandajo's. entscheibende Wort ift gesprochen; Chriftus voll milber Ergebung, Judas frech oder bestürzt Christus anblidend, die Junger ergriffen dem Meister ihre Unschuld betheuernd. Noch aber ift felbst die Kraft Domenico Chirlandajo's nicht ausreichend, dem richtig erkannten Behalt die zwingend überzeugende Geftalt zu geben. Lionardo löfte auch die lette Gebundenheit; und zwar durch die Fronie des Zu= falls in der Ausschmudung eines Dominicanerklosters, im Refectorium von S. Maria delle Grazie in Mailand. Es ist das alte Motiv: "Einer unter Euch wird mich verrathen." Aber alles typisch Rirchliche ift geschwunden; nicht mehr Beiligenscheine, nicht mehr Johannes an der Bruft Chrifti liegend, nicht mehr Judas von den anderen Jüngern abgesondert. Bolle schlichte Thatsächlichkeit, reine unbefangene Menschlichkeit. Eine hobeitsvolle erschütternde, rein menschliche Tragodie; die Tragit der getäuschten und berrathenen Liebe. zwingende Einheit bes Grundgebankens und beffen scharf bramatischer Ausbrud, ber ergreifende Gegensatz ber leibenschaftlich erregten Junger und der ungebeugten Hoheit und verzeihenden Milbe Chrifti, die einfach wesenhafte Großheit und Plastik der Geftaltung, die selbst in der finsteren Judasgestalt nicht aus der maß= vollen Ibealität des hohen Stils heraustritt, die ruhige gleich= mäßige Rlarheit ber Farbenftimmung, die lebendig gegliederte und

doch so fein abgewogene Symmetrie und Eurhythmie der Anordnung und der Gruppirung, geben dem erschütternden Stoff eine fo feier= liche Milde und Würde, daß auf dieses Werk vor Allem das Wort Michelangelo's angewendet werden muß, daß das wahrhaft Schone an sich schon bas wahrhaft Religiöse ist. Je mehr man sich von allen Einzelnheiten Rechenschaft giebt, um so mehr wächft die Be-Wie munderbar fein ift es, daß die Hauptgestalt Christi, die das Ganze beherrscht und die der Grund und zugleich der versöhnende Abschluß der tragischen Katastrophe ist, um sie desto wirksamer als die Hauptgestalt hervorzuheben, nicht nur genau in die Mitte gestellt, sondern auch von den Fensterpilastern des architektonischen Sintergrundes fest umrahmt ift. Und wie befreiend ist der offene Ausblick in das Freie; ein völlig geschlossener Raum wäre drückend. Wie lebendig und ungezwungen ift jede Bewegung und doch wie klar und innerlich nothwendig. Gin unbedingt Soch= stes, ein unumgänglich Bindendes. Lionardo ist nicht blos die Borftufe der vollendeten Kunst, er ist bereits die vollendete Kunst selbst. Man konnte fortan diesen Typus nur wiederholen, oder man verflachte ihn. Die erste beffere Wahl ergriffen die nächsten Schüler Lionardo's, die zweite schlechtere Wahl ergriff der unbekannte um= brische Meister des Abendmahls in S. Onofrio zu Florenz und Andrea del Sarto in S. Salvi. Jener (1505) ging wieder jurud auf Domenico Ghirlandajo; dieser (1526) benutte zwar Lionardo, aber er ist ohne Kraft des dramatischen Ausdrucks, ja er ist poesielos genug, die heilige geheimnikvolle Stille durch Anbringung müßiger neugieriger Zuschauergestalten zu ftoren.

Wenige Jahre gehen ins Land, da dichtet Michelangelo die große Theodicee von der Urschuld der Menschen und von dem Simmen und Grübeln der Sibyllen und Propheten über die Versheißung der Erlösung. Nicht mehr das biblische Dogma, sondern die Tragödie der Menschheit.

Die Typen, welche die italienische Renaissance für die bibli=

schen Gestalten geschaffen hat, sind unvergänglich wie die ideale Menschennatur selbst, deren Ausdeutung und Verklärung sie sind. Cornelius und Overbed und Schnorr sind diesen großen Weg gegangen. Modernster Unpoesie war es vorbehalten, an die Stelle des rein und ideal Menschlichen das zeitlich und örtlich Beschränkte orientalischer Costilimbilder zu sesen.

In der Darstellung der Heiligengeschichten dieselbe Wendung. Man entkleidet sie mehr und mehr des einseitig Wunderhaften. Allmälich verschwinden sie fast ganz. Erfindungen enger Mönchsphantasie, dieten sie nicht die genügende psychologische Tiefe. Wo man sie behandelt, verwendet man für sie den leichten anmuthigen Novellenton. Erst die Gegenresormation versenkte sich wieder in sie mit der Hingebung verzückter Ekstase. Die Anfänge dieser neuen Ekstasenmalerei liegen in Sodoma's Fresken aus der Geschichte der heiligen Katharina in S. Domenico zu Siena.

Und die Bibel und die Heiligenlegende blieb nicht mehr die ausschließliche Stoffwelt. Neben die criftlichen Stoffe stellen sich die frei weltlichen.

Sagleich mit dem ersten Eintritt der Renaissance zeigte sich die Liebe zu antik mythologischen Darstellungen. Der erste Anstoß kam von der Plastik. Von Donatello kennen wir Amorstatuen und zahlreiche Reliesdarstellungen bacchischer Züge und Centaurenkämpse. Filarete ist tactloß genug, an den Erzkhüren der Peterskirche (1439 — 1445), am Haupteingang der ehrwürdigsten Kirche der Christenheit, mitten unter die Gestalten Christi und der Madonna, Petri und Pauli, und mitten unter die Darstellungen aus der Geschichte des Papstes Eugen IV. nicht bloß Wars und Roma, sondern auch Zeus und Ganymed, ja sogar Leda mit dem Schwan zu stellen, ganz wie in der gleichzeitigen Dichtung der Humanisten die christlichen und antik heidnischen Götter argloß neben einander gestellt sind. Die Walerei solzte. Es mochte von Einsluß sein, daß Leon Baptista Alberti's Schrift über die Malerei (1435) mit völliger Uebergehung

der driftlichen Stoffe einzig und allein auf die Stoffwelt der griechischen Maler hinmies; wir sehen den weitreichenden Ginfluß Alberti's an den vielen Wiederholungen der Allegorie der Ber= leumdung, die er am Anfang bes britten Buches als ein Bild bes Apelles beschreibt. Das Durchgreifende aber mar, daß all die frobe Sinnlichkeit und jubelnde Lebensluft, die eine der wesentlichften Seiten der neuen Renaissancebildung ift, in der driftlichen Runft= mythologie kein entsprechendes Gegenbild und darum kein volles Genüge fand. Wie die neulateinische Dichtung, so sah und suchte auch die bildende Runft im Alterthum vornehmlich nur das Idollische, sinn= liche Beitere, Dithprambische. Daber diese antiken Göttergeschichten zuerst rein becorativ auf ben Holztäfelungen ber Zimmer, im Schmuck ber Brauttruhen und Bettstätten, ber Trinkgefäße und Teller, der Waffen und Harnische. Und dann in den Bildern, die für die Landhäuser bestimmt waren, in benen sich der Renaissance= mensch sein eigenstes Beim bereitete. Reiner der großen Renaissance= fünstler hatte sich diesen lebensvoll heiteren Darstellungstreisen ent= zogen, selbst nicht Bietro Perugino und Francesco Francia. Botticelli's Triumphzug der Benus, Luca Signorelli's Paftorale vom Pan unter den Hirten, Mantegna's Parnaß, sie athmen durchaus den Geift der gleichzeitigen butolischen Dichtung und find in ihren Motiven zum Theil dieser unmittelbar nachgebildet. Nachahmung der überlieferten antiken Göttertypen, oft erscheinen die alten Götter sogar in ber modischen Zeittracht; sondern freischöpfe= rischer Ausbruck ber eigenen Stimmung und Empfindung, ber Boefie naiven fröhlichen Menschendaseins, des sehnsüchtig träumerischen Zuges des neu erwachten modernen Naturgefühls. Schöpfer ber Sixtinischen Madonna und der Transfiguration ift auch ber Schöpfer ber Galathea und bes finnig heiteren Märchens von Amor und Psyche.

Gleichzeitig regt sich mehr und mehr auch die Lust profangeschicht= licher Darstellung. Doch ist beachtenswerth, daß sie sich in sehr enge Grenzen einengt, ja daß sie mit tiefster tunftlerischer Ginsicht Manches abweift, was selbst die Giottisten bereits gewagt hatten. Einzelne Gewaltherricher schmückten ihre Baradefäle mit der Verherrlichung der Großthaten ihrer Ahnen; die öffentliche monumentale Geschichts= malerei kommt selbst in Lionardo und Michelangelo nicht hinaus über das Schlachtenbild. Das Geschichtsbild bes großen, ächt historischen Stils fand erft Raffael; und auch dieser nur in cotti= ichen Compositionen aus der Rirchengeschichte. Die Renaissance= künstler wußten, daß die bildende Kunst nur darstellen darf, was allgemein verständlich, was dem Beschauer bereits bekannt und geläufig, mas ihm bereits lebendige Gemuthssache ift. Dafür aber um so weiter und breiter, in der Plastit sowohl wie in der Malerei, die Lust und der Glanz des ächt historischen, des lebenstreuen und doch im höchsten Sinn idealen und stilvollen Portraits. Beiligenfultus der Rultus des Genius.

Es war ein heißer mühevoller Kampf, welchen die italienische Kunst des fünfzehnten Jahrhunderts durchkämpfte. Aber welche gewaltige Eroberungen!

Wie unendlich weit werden die Humanisten von den Künstlern überragt an unaushaltsam vordringender Thatkraft und unerschrockener Kühnheit und Folgerichtigkeit!

In dieser überwältigenden Ideentiefe liegt die überwältigende Monumentalität der großen italienischen Kunft.

Richt ein Mann der Wissenschaft, nicht ein Dichter hat das innerste Lebensgeheimniß dieses gewaltigen Zeitalters in großartigster Monumentalität ausgesprochen, sondern ein bildender Künstler. In der Stanza della Segnatura des Vatican, in einem Prachtgemach des päpstlichen Palastes selbst, malte Rassael in der sogenannten Disputa die Verherrlichung der cristlichen Religion und Theologie, in der sogenannten Schule von Athen die Verherrlichung der Philosophie, in dem sogenannten Parnaß die Verherrlichung der Poesie und der musischen Künste, in der Stiftung der weltlichen und tirchlichen

Rechtsurkunden die Verherrlichung des Rechtes. Neben der geheiligten Offenbarung steht völlig ebenbürtig und gleichberechtigt die Bildung des Alkerthums und deren freies Denken und Forschen, die Weihe der Poesie und Kunst, die sittliche und staatliche Ordnung. Nur eine Bildung, die mit der Ausschließlichkeit des mittelalterlichen Kirchenthums gebrochen hatte, konnte Religion und Philosophie und Kunst und Recht als die vier nothwendigen und unverbrüchlichen Grundpfeiler des menschlichen Daseins verherrlichen, konnte Plato und Aristoteles, Homer und Vergil, Apoll und die Musen auf gleichen Boden stellen mit den Aposteln und Kirchenvätern.

## Der Kampf um Formensprache und Technik.

In der Kunft wenigstens gilt das alte Wort, daß sich der Geist den Körper baut. Erweiterung und Vertiefung des Inhalts ist Erweiterung und Vertiefung der Darstellung. Neue Gedanken verlangen neue Formen und neue technische Mittel.

Die Schöpferkraft der Renaissance zeigte sich in der Eroberung der neuen Formenwelt nicht minder gewaltig als in der Eroberung des neuen Inhalts.

Mit der Begeisterung für die alte Literatur war auch die Begeisterung für die alte Kunst erwacht. Bald konnte Florenz, bald konnten alle bedeutendsten Städte Italiens in den Häusern der Gelehrten und Künstler, in den Palästen und Billen der Großen sich stattlicher und allgemein zugänglicher Sammlungen antiker Bildwerke rühmen. Sine Bulle des Papskes Pius II. vom 28. April 1462 (vergl. E. Münz: Les arts à la cour des Papes 1878, S. 352), sucht die alten Kunstdenkmale möglichst vor Berstümmezlung und Vernichtung zu sichern. Aber nur Theoretiker wie Francesco Colonna, der wunderliche Versassen stenschlichen Kunstromans Hypnerotomachia, fanden ihr Genüge, in geistloser Begeisterung

das höchste Ziel der Kunst in ausschließlich äußerliche antiquarische Nachahmung zu setzen. Der Künstler, der, um mit Albrecht Dürer zu sprechen, aus dem heimlichen Schat des Herzens schöpste, empfand unabweislich, daß die antike Formensprache zwar Muster, aber nicht Schranke sei.

Einzig ber Baukunft war es möglich; nicht blos bas Spstem ber antiken Formensprache sich anzueignen, sondern sogar gang beftimmte Einzelformen. Die figurliche Darftellung ber Plaftit und Malerei stand unter burchaus anderen Bedingungen. Die Blastik und Malerei zog sich aus der Antike vor Allem wieder die jugendfrische Begeisterung für die Schönheit des Leibes, insbesondere des nachten, die Kraft und Schulung des großen stilvollen Sehens, die lebendige Ertenntniß ber Gesetymäßigkeit organischer Gestaltung, das Gefühl für Ruhe und Großheit in Gestalt und Gewandung und Aufbau. Doch die größere Tiefe und Schärfe ber psphologischen Auffassung, die der neuen Beit eigen war, und das durch diese scharf psychologische Auffassung bebingte Borwalten des Malerischen drängte zu einer Innerlichkeit und Bedeutsamkeit des Gesichtsausdrucks, zu einer Lebendigkeit und Mannichfaltigkeit der Gebärde und der körperlichen Bewegung, zu einer ftimmungsvollen Mitwirkung der Iprisch musikalischen Farbe, für welche die knappe Geschlossenheit ber antiken Plastik und ber plastisch gedachten antiken Malerei kein Borbild und keinen Anhalt bot.

Man mußte auf den Urquell aller Kunst wieder zurückgehen, auf die Natur selbst, auf deren Gestaltungsgeses und physiognomissches Geheimniß. Und man mußte auf neue Darstellungsmittel sinnen, die neue Empfindung und den neuen Formensinn wirksam und poesievoll zu künstlerischem Ausdruck zu bringen.

Unermüdlich und mit Aufbietung aller Kraft hat die Renaissance um diese neue Formensprache und um diese neue Technik gerungen.

Der glüdliche Erbe vergißt nur allzu leicht, welche Sorgen und Mühen den Vorältern das Erwerben gekoftet hat.

In den Naturstudien handelte es sich besonders um die Anatomie und um die Proportionslehre.

Die Anatomie gab das Berständniß der Form und ihrer Gesetzlichkeit.

Giotto's naive Naturfreude war in seiner handwerkstuchtigen, aber einförmigen Schule allmälich zur auswendig gelernten Phrase verkummert. Es war die frohe Borahnung der nahenden befferen Zeit, als Cennini am Ende des vierzehnten Jahrhunderts in seinem Buch über die Runft (Wien, 1871, Kap. 28) begeistert ausrief, die vollkommenste Führerin, das beste Steuer und die Triumph= pforte des Zeichnens sei die Natur; ihr allein muffe man fich an= vertrauen, sobald man begonnen habe, in sein Zeichnen Gefühl legen zu können. Und es ift die Lofung diefer neuen Zeit selbst, wenn ein Menschenalter barauf Leon Baptifta Alberti im britten Buch seiner Schrift über die Malerei (1435) das goldene Wort spricht, Anfang und Ende der Runft und also jede Sproffe ber Meisterschaft sei darin gelegen, daß der Künftler die Natur nicht blos sorgsam beobachte, sondern sich überall über ihr Wie und Warum genau Rechenschaft gebe. Jedoch so finnig die Rünftler ihre iconheitsvolle Wirklichkeit belauschten, ja fo emfig fie bereits, wie aus Cennini erhellt, für ihre Studien ichone Rorpertheile in Gyps formten, es machte sich doch überall fühlbar, daß sie nicht mehr so gludlich wie die alten waren, die lebendige bewegte Schönheit des Nackten in allen feinsten Lebensäußerungen unmittelbar und unausgesett lebendig vor Augen zu haben. Das Höchste hatten sie nicht erreicht, ware ihnen nicht die Wissenschaft zu hilfe gekommen. Es ift nichts in der Haut, was nicht im Anochen ift. Reine Figur ist schön, die nicht anatomisch richtig ist, auch die befleidete nicht. Die Ueberlegenheit der italienischen Runft über die niederländische Runft, die doch so eben in Subert und Jan van End und beren Schuler eine fo ergreifende Boefie tief innerlicher Lyrik gewonnen hatte, liegt in bem gewichtigen Umstand, daß in

Italien durch das Berdienst Mondino's, deffen anatomisches Sandbuch (1314) bereits sich auf die im Mittelalter unerhörte Zergliede= rung menschlicher Leichen ftutte, die Wiffenschaft der Anatomie ichon zu einer Zeit in Bluthe und Ansehen ftand, in welcher fie außerhalb Italiens noch völlig unbekannt war. Die Rünffler wußten, Chiberti giebt in was sie an der neuen Errungenschaft hatten. seinem dritten Commentar einen Abrig der Anochenlehre (Bafari, 1. Vorw. 8). Alberti rath in seinem Buch über die Malerei dem Rünftler, zuerst das Knochengerüft und die Muskeln und dann erst das umhüllende Fleisch ju zeichnen. Wir haben keinen genauen Gin= blick in die anatomischen Studien der älteren Meister. Doch unterscheiben wir deutlich drei Gruppen. Ginerseits die Gruppe der 3dealisten; Ghiberti und Masaccio und ihre großen Rachfolger, Fra Filippo, Sandro Botticelli, Filippino Lippi, Domenico Chirlandajo. Streben nach vollster Naturwahrheit, aber die scharfe Formenerkenntniß schon zu machtvoll durchgeiftigter Kunftschönheit emporbildend. Andererseits die Gruppe der Realisten; Donatello und sein Schüler Andrea del Berroccio tüchtig und boch oft verlegend unschon, Runftler wie Unbrea del Castagno von troden ängstlicher Härte, Pietro und Antonio Bollajuolo in der Behandlung der Muskulatur bereits prahlfüchtig über= laden. Abseits als dritte Gruppe Fiefole und die monchischen Künftler; eine geschloffene Welt für fich; in frommer geiftlicher Scheu offenbar vor der herrichenden Zergliederung des menschlichen Rorpers jurudschreckend und für die garte Seelenhaftigkeit ihrer Darftellungsweise sie nicht bedürfend. Bon hervorragender Wichtigkeit ist Biero bella Francesca, beffen nadte Geftalten in ben Fresten von S. Francesco in Arezzo die durchgebildetste anatomische Renntniß zeigen; aus seiner Schule erwächst ber große Meister bes Nacten, Luca Signo-Bulett auf der Sobe vollendetster Birtuosität Lionardo und Michelangelo. Es ift überaus bedeutsam, daß, als Lionardo und Michelangelo mit ihren großen Schlachtencartons in offenen Wetttampf traten, es besonders diese anatomische Meisterschaft mar, in

welcher sie sich mit einander maßen; Lionardo wählt einen Reiter= kampf, weil er bei der Reiterstatue Francesco Sforza's besonders den Pferdeleib studirt hatte; Michelangelo mahlt den feindlichen Ueberfall nackter badender Soldaten, weil der bewegte muskelkräftige Mannesleib von Jugend auf seine Freude und seine Stärke mar. Und beide Meister sind ihr ganges Leben hindurch diesen anatomischen Studien unausgesett treu geblieben. Bon Lionardo besiten wir noch jest ganze Bande genauester anatomischer Zeichnungen, die zum Theil im regen Berkehr mit Marcantonio della Torre, dem berühmten Anatomen von Pavia, entstanden; Studien über alle Theile des menschlichen und thierischen Rorpers, selbst über die fortschreitende Entwicklung des Embryo. Der Trattato della pittura, dessen drittes Buch die plaftische Anatomie behandelt, ist eine unerschöpfliche Fundgrube der feinsinnigsten Beobachtungen und Anweisungen über Form und Lage und Zusammenhang der Körpertheile, über die Mechanik der Bewegung, über die Dienstleiftungen der Anochen und Muskeln und Gelenke. Unabläffiges Dringen auf festen organischen Bau, auf Wahrheit, auf innere Nothwendiakeit; es fehlt nicht an sehr verftändlichen Seitenblicen gegen Michelangelo's Uebertreibungen. von Michelangelo erzählt sein Lebensbeschreiber Condivi, wie er erft bann bom Secirtisch abließ, als im Alter sein forperliches Befinden unwidersprechlich Einhalt gebot. Diese nie wieder erreichte Sicherheit des anatomischen Wissens und Ronnens war die Bedingung der Große Michelangelo's, freilich zuweilen auch sein Verhängniß. Als Raffael in die Florentinische Welt trat, war die anatomische Kenntniß in der Florentinischen Schule bereits durchweg festes Gemeingut. rühmte Gemälde der Grablegung, deffen Entstehungsgeschichte in zahlreichen Handzeichnungen klar vorliegt, beweift, wie rasch und wie sicher ber junge Rünftler die neu zuströmenden Anregungen sich zu eigen machte. Ja in der icharf betonten Durchbildung des Racten, namentlich in der überderben Muskelanstrengung der Träger, verfällt 'er sogar in leicht erklärliche realistische Einseitigkeit. bettner, Stalienifche Studien.

unbeirrbarer Schönheitssinn hat aber diese Lockungen wieder schnell überwunden.

Nur wer den Körper ganz kennt, vermag, unabhängig von der Zufälligkeit des Modells, frei aus der inneren Nothwendigkeit der Ide zu schaffen.

Mit den anatomischen Studien in engster Berbindung stand die Proportionslehre.

Einsicht in das unverbrückliche Größenmaß der einzelnen Körpertheile in ihrem Berhältniß untereinander und in ihrem Berhältniß zum Ganzen.

Der feste und bewußte Gegensatz gegen die unnatürlich langgestreckten hageren Gestalten ber Byzantiner war eine ber ersten Regun= gen ber neu erwachten Selbftanbigkeit gewesen. Ghiberti bezeichnet es in seinem Commentar als ein ganz besonderes Berdienst Giotto's, daß er in seinem anmuthsvollen Ratürlichkeitsstreben nie die Maßbestimmungen des menschlichen Körpers überschritten. Daffelbe Lob gebührt ben Giottiften insgesammt. Cennini, beffen Buch bon ber Runft die Gewohnheiten und Ueberlieferungen der Giotto'schen Schule lehrhaft zusammenfaßt, enthält (Rap. 30 und 70) die fest formulirten Regeln; ber Einfluß Bitrub's ift in biefen Regeln unverkenn-Wie Bitruv (3, 1) theilt Cennini die Gesichtslänge in drei gleiche Theile, in die Höhe der Stirn, in die Länge der Nase, in die Länge vom unteren Ende der Nase bis zum Ende des Rinns; wie Bitruv fest Cennini die Lange des Menschen vom unteren Ende der Füße bis jur Scheitelhobe gleich der Breite, die man erhält, wenn der Mensch seine Arme und Hände geradlinig ausstreckt; wie Vitruv berechnet Cennini alle einzelnen Theile und Rörpereinschnitte nach Gesichtslängen, nur mit bem Unterschied, daß Cennini die Körperlänge als 82/3 Gefichtslängen, Bitruv aber als 10 Gefichtslängen annimmt. Dennoch erblühte die volle Ausbilbung auch der Proportionslehre erst in der Renaissancekunft. schärfer durch die Anschauung der antiken Bildwerke der Sinn für

wohlgefälliges Makverhältnik und festes Gliederungsgeset geweckt war, und je verlockender Plinius' Erzählung von Polyklet's Canon und die Lehre Bitruv's von der antiken Eurpthmie aus der alten Literatur herüberklang, um so emfiger waren die Rünftler der Renaissance bestrebt, für diese Makverhältnisse feste unfehlbare Rahlen zu finden. Ghiberti schrieb in seinem dritten Commentar aus= drudlich über die Mage der Bildner und Maler des Alterthums; leider ist dieser Commentar noch immer ungedruckt. Ganz besonders aber ftrebte Leon Baptifta Alberti nach diesem Geheimniß. In seiner Jugendschrift über die Malerei (1435) nimmt er den Ropf als beftimmendes Grundmaß. Unzweifelhaft sei es am würdigsten, alle anderen Blieder jum Ropf in Beziehung ju bringen; überdies fei bei faft allen Menschen die Größe des Fußes gleich dem Abstand vom Rinn bis zur Scheitelbobe. Um ausführlichsten aber behandelt Alberti die Proportionslehre in seiner Schrift De statua (nach 1464). ift die erste genaue Messung aller Hauptkörpertheile nach Länge und Breite und Dide, burchaus selbständig aus ber Bergleichung einer großen Anzahl forgfam außerlefener menschlicher Körper gewonnen und darum (vgl. Zeifing: Neue Lehre von den Proportionen, 1854, S. 272) von Bitruv nicht unwesentlich abweichend; die beigefügte Beschreibung neu erfundener Instrumente soll den Künstler in den Stand segen, den durch Alter und Geschlecht und individuelle Eigenheiten und allen durch jeweilige Bewegungen hervorgebrachten Beranderungen mit Sicherheit nachzukommen. Es wäre lohnend, an den großen Florentinischen Fresten Messungen anzustellen, um urkundlich zu verfolgen, inwieweit die von Aberti gefundenen Ergebnisse in die thätige Runftübung eingriffen. Gewiß ift, daß nicht blos die Theoretiter, sondern daß auch die Florentinischen Rünftler selbst jederzeit die Wahrheit und Schönheit der körperlichen Magverhältnisse als eines ihrer höchsten Ziele betrachteten. Bafari (5, 96) hebt nament= lich die Roloffalgestalt eines beiligen Christophorus in S. Miniato fra le Torri von Antonio Pollajuolo als das Muster vollendetster Proportionalität hervor; Michelangelo soll sie, wahrscheinlich behufs seiner Davidstatue, fleißig studirt haben.

Nicht Einengung und Hemmung der freien Schaffenskraft und der je nach der Verschiedenheit der Aufgabe verschiedenen individualisizenden Charakteristik, sondern Schärfung und Schulung des Auges, Grammatik der unverbrüchlichen Sprachgesetze, Feststellung der von der Natur eingehaltenen Grenzen. Möglichkeit, Wahrheit, aber volle Freiheit.

Je bewegter und dramatisch handlungsvoller im Lauf der fortschreitenden Entwicklung die Runft wurde, um so mehr ging auch die Proportionslehre von dem bewegungslos aufrechtstehenden Rorper auf den bewegten Körper, von der schematischen Uebereinstim= mung auf die haratteriftischen Unterschiede. Lionardo, der Meister der Form, der noch in seiner Grabschrift bedeutungsvoll hervorhebt, daß die Eurythmie der Alten fein hauptfächlichstes Streben gewesen, daß er sie aber nie zu erreichen vermocht habe, beschränkt sich in feinem Trattato della pittura, der die Grundlage und die Frucht fei= ner Mailander Lehrthätigkeit ift, nur auf die eingreifenosten Maß= bestimmungen, indem er, das altüberlieferte und leicht anwendbare Brundmaß der Gefichtslänge beibehaltend, die Größe des wohlgeglieberten erwachsenen Menschen gleich Bitruv auf gehn Gesichtslängen, die Schulterbreite, die Entfernung vom Schultergelenk bis jum Ell= bogen, die Entfernung vom Ellbogen bis jum Mittelfinger, die Ent= fernung vom Geschlechtsglied bis jum Aniegelenk und die Entfernung vom Aniegelent bis jum Fuggelent auf je zwei Gefichtslängen fest= stellt; um so eindringlicher aber mahnt er an die unermüdlich liebe= volle Beobachtung der unendlichen Mannichfaltigkeit der lebendigen Natur, an das sorgsamfte Studium ber Bewegungsgesetze bes Rorpers und ber burch bewegte Stellungen hervorgebrachten Zusammen= ziehungen und Streckungen. Und wie Lionardo dachte auch Michelangelo. Es ist überaus bezeichnend, daß Michelangelo, nach dem Bericht Condivi's, lange Zeit fich mit einer Gegenschrift gegen

Albrecht Dürer's Buch von der menschlichen Proportion trug; Dürer's Festsehungen erschienen ihm zu steif schematisch und zu wenig auf die Mechanik der menschlichen Bewegung und deren Sinwirkung auf das Knochen- und Muskelgefüge eingehend. Raffael hat sich auch über diese Dinge nie theoretisch geäußert; aber die krampfhaft niedergeschmetterten Gestalten des Heliodor in den Stanzen und des Ananias in den Tapeten bezeugen, wie sicher er die Maßverhältnisse auch in den gewagtesten Stellungen beherrschte.

Natur, Natur! Freiheit und Selbständigkeit, Schaffen von innen heraus. Mit Recht ist bemerkt worden, wie denkwürdig es sei, daß Lionardo, der Bewunderer der Alten, im Trattato sast nie auf die Werke der Alten zurückgeht; nur ganz vereinzelt (Köm. Ausg., S. 265) wird auf die Griechen und Kömer als auf die Meister durchsichtiger Gewandbehandlung gewiesen. Nicht der Enkel der Natur soll der Künstler sein (S. 69), sondern der Sohn der Natur.

Das Studium der Antike kann dem Künstler nicht das Studium der Natur ersehen; es kann ihm nur Anleitung geben, die Natur rein und klar, groß und stilvoll zu sehen und zu behandeln. Und diese Lehre der Antike hat die Renaissance trefslich verwerthet. Ueber=aus sein hebt Basari in der Borrede zum dritten Theil seiner Lebensbeschreibungen (7, 6) hervor, wie die alte harte Manier erst wich, nachdem der Laocoon, der Farnesische Herkules, der Torso und der Apollo von Belvedere wieder der Erde entstiegen waren.

In dem Kampf um die Darstellungsmittel handelte es sich besonders um die Kunst der Perspective und um die Farbentechnik.

Erst von der Renaissance wurden die Gesetze der Perspective wissenschaftlich festgestellt.

Auch Gidtto strebte bereits nach klarer Unterscheidung des Nahen und Fernen. Ja die meisten Giottisten haben bereits eine bewunderungswürdige Sicherheit in der perspectivischen Zeichnung der architektonischen und landschaftlichen Hintergründe, zuweilen sogar schon sehr kühne Berjüngungen. Aber nur nach Naturbeobachtung, nur nach Gefühl und Augenmaß. Cennini hat in seinem Buch über die Kunst (Kap. 85, 87) blos den dürftigen Rath, für die Ferne verschwimmende Töne, für die Nähe helle zu nehmen, mit der zu=nehmenden Entsernung die oberen Linien der Gebäude nach unten absteigend, die unteren Linien nach oben aufsteigend zu zeichnen. Und ebenso steht es in den Niederlanden bei den van Eycks und deren Schuse. Sobald die Renaissance eintritt, tritt an die Stelle des Gefühls und des Augenmaßes die klare Erkenntniß der Wissenschaft.

Der Begründer dieser neuen Wissenschaft war Brunellesco, ber große Baumeister; angeregt durch die Lehren Bitrub's und Euklid's und unterstütt von dem gelehrten Mathematiker Paolo Toscanelli, der, wie Ugolino Berrini in seinem Gedicht über Florenz berichtet, in späteren Jahren selbst ein Buch über die Perspective Brunellesco zeichnete, laut der Erzählung Basari's (3, 197). ben Gegenstand im Grundriß (pianta) und im Aufriß (profilo), bestimmte die Lage des sehenden Auges, verband die Projectionen von Auge und Gegenstand sowohl im Grundrig als im Aufriß durch gerade Linien und durchschnitt diese Linien mit der Bildfläche; die Schnittpunkte der gezogenen Linien geben in ihrer Höhe vom Grundriß und in ihrem Abstand vom Aufriß in der Bildfläche das perspectivische Bild des Gegenstandes. Diese Erfindung übte sogleich den entschei= benoften Ginfluß. Wir sehen diesen Ginfluß bereits in der Behandlung des landschaftlichen Hintergrundes im Socielrelief der Statue des heili= gen Georg von Donatello; wir sehen ihn ebenso in der zweiten Erzthur Chiberti's, in dieser sogar schon in stilwidriger Uebertreibung. jest war die Kunft Masaccio's möglich; in seinem Bild von Betrus und dem Zöllner in der Rapelle Brancacci ist namentlich auch die Landschaft in ihrer klaren Scheidung des Vorder-, Mittel- und Hintergrundes von vollendeter Meifterschaft. Paolo Uccelli, der nach Basari's Bericht (3, 17) mit Gianozzo Manetti die Lehren Euklid's ftudirte, wagt und löft schon Berjüngungen, denen man

ansieht, daß sie lediglich wegen ihrer Schwierigkeit aufgesucht wurden. Selbst die Holzintarsia schritt, wie Vasari zu bemerken nicht vergißt, jest zu ausgedehnten landschaftlichen Hintergründen.

Brunellesco's wissenschaftliche Feststellungen wurden fortgebildet und vertieft durch Leon Baptista Aberti. Er brachte das bisher nur mündlich Ueberlieferte in schriftliche Fassung und ersann eine sehr wesentliche Erleichterung ber künstlerischen Anwendung. erste Buch seiner Schrift über die Malerei ist vornehmlich Berspectivlehre. Gin tüchtiger Rünftler konne nur sein, wer sich biese berspectivische Renntnig erworben; nuglos spanne den Bogen, wer mit bem Pfeil nicht zu zielen verftehe. Alberti stellt fich überall auf die Grundlage der Mathematik; aber seine Absicht ift, wie er bestimmt ausspricht, als Maler für Maler zu schreiben. druck ist noch wirr und unbeholfen, weil, wie er entschuldigend fagt, er ber Erfte ift, welcher bas Wagnig einer folden Darftellung wagt; doch der Grundgedanke ist klar und verständlich. Die Gesammtheit der Sehstrahlen, welche vom Auge geradlinig nach dem gesehenen Gegenstand ausstrahlen, Sehppramide; das perspectivische Bild bes Gegenstandes ift ber Schnitt dieser Sehppramide mit einer Ebene. Er lehrte bann, daß die parallelen Linien, die mit der Bildfläche einen rechten Winkel bilden, im perspectivischen Bild in einem Punkt, dem Aughunkt, jusammengeben, und bestimmte mathematisch richtig mittelst einer Hilfsfigur in der Bildfläche diejenigen Punkte oder geraden Linien, die in verschiedenen Abständen hinter ber Bilbfläche liegen. Die Silfsfigur bestand barin, daß er eine verticale gerade Linie als Bildfläche betrachtete und eine horizontale als Basis; bann bestimmte er die Lage des Auges in der richtigen Entfernung von der Bildfläche und von der Basis, nahm auf der Basis beliedige Punkte an und verband diese mit dem Punkt, den das Auge vertritt. Die Schnittpunkte dieser Linien mit der Verticalen geben die Höhen der abgebildeten Punkte auf dem Bilde an. Und bei verwidelten Aufgaben empfiehlt er, um den Querschnitt mit ber

Sehphramibe zu bestimmen, einen Schleier (volo), ber mit Fäben burchwebt ist, welche Quadrate bilden. Diesen Schleier (Quadratnet) stellt er zwischen Gegenstand und Auge, bezeichnet auf ihm die Punkte, wo die Sehstrahlen, welche vom Auge nach den Punkten des Gegenstandes gehen, den Schleier durchdringen und trägt sodann denselben auf eine ganz gleich quadrirte Zeichensläche ein.

Seitdem war die Lehre von der Perspective ständiger Unterrichtszweig, sowohl von Seiten der Mathematiker auf den Universitäten, wie
von Seiten der Künstler in den Werkstätten und Kunstschulen. In
Benedig lehrte die Perspective der Mathematiker Girolamo Malatini,
seine Schüler waren die Bellini und Bittore Carpaccio (Bas. 5, 227);
in Padua, in der Schule Squarciones, lehrte sie Lorenzo Canozzi
und Mantegna; in Mailand Vincenzo Foppa, ein Schüler Mantegna's; in Bologna Marco Zoppo. Viele Maler dieser Zeit
haben über Perspective geschrichen; Gentile da Fabriano (Bas. 4,
168), Mantegna und Foppa (Vas. 5, 228). Wie schon von Paolo
Uccessi, so werden auch jetzt namentlich von Mantegna und Antonio Pollajuolo gestissentlich die ausschweisenosten perspectivischen
Schwierigkeiten gesucht, nur weil man gewiß ist, diese Schwierigkeiten zu überwinden.

Die wichtigste Wendung aber nach Brunellesco und Alberti war Piero della Francesca, um 1423 zu Borgo S. Sepolcro geboren, jener merkwürdige, aus der Florentinischen Schule her=vorgegangene umbrische Maler, der erst durch die neuste Kunstsforschung wieder zu verdienten Ehren gekommen ist, und von dem Erowe und Cavalcaselle (3, 298) mit Recht sagen, daß ihm nichts sehle als eine seinere Formensprache, um einer der größten Künstler seiner großen Zeit zu sein. Nicht nur, daß Piero in seinen Bildern in Urdino und in seinem Bild in den Uffizien (Nr. 1300), in Arezzo und in Borgo S. Sepolcro selbst ein vollensbeter Meister sowohl der Linearperspective wie der Lustperspective ist; er bildete auch die Perspectivsehre selbst namentlich nach ihren geomes

trifchen Grundlagen theoretisch weiter und wird von allen Zeitgenoffen einstimmig als ber Begründer berjenigen Perspectiblehre gepriesen, die von den Meistern der großen italienischen Glanzzeit geübt und gehandhabt wurde. Aus seiner Schule erwuchsen Bietro Perugino, Luca Signorelli, Melozzo da Forli, Giovanni Santi. Und wenn auch die Abfaffung seines Lehrbuchs, deffen Handschrift sich noch jett in der Bibliothet ju Barma und in einer lateinischen Ueber= setzung in der Ambrosiana zu Mailand befindet, erft in feine letten Lebensjahre († 1492) fällt, so hatte boch icon früh sein Schüler, der Mathematiker Fra Luca Pacioli, sowohl durch Schriften, in denen er die Anregungen Biero della Francesca's immer dankbar bekannt hat, wie durch seine ausgebreitete Lehrthätigkeit in den verschieden= ften Städten Italiens für deren wirksamfte Berbreitung gesorgt. Durch Luca Pacioli kamen die Lehren Piero's an Lionardo; und wahrscheinlich ist es auch Luca Pacioli gewesen, zu dem sich 1506 Albrecht Dürer nach Bologna begab, um "Geheim = Perspective", d. h. das Geheimniß der Perspective zu lernen, denn nur auf diese Beife tann die auffallende Uebereinstimmung einiger Figuren und Constructionen in Dürer's und Piero's Perspectivlehre erklart werden.

Als Lionardo seinen Trattato della pittura schrieb, war die Lehre von der Linearperspective bereits abgeschlossen. Lionardo weist wiederholt und auß nachdrücklichste auf die Wichtigkeit der Linearperspective; sie zuerst soll der junge Künstler sich aneignen (S. 50), weil ein Künstler, der ohne sie seine Kunst ausübe, einem Steuermann gleiche, der sich auf das hohe Meer wagt ohne Steuer und Compaß (S. 69). Doch sein eigenes Denken und Beobachten ist ausschließlich auf die Luftperspective gerichtet, auf die Abstufungen der Schatten und Farbentöne nach Nähe und Ferne, auf die Farbenerscheinungen der trüben Medien, des Rauches, der Nebel und der Wolken, auf das Verstließen der Umrisse, auf die Berschiedenheiten des erhöhten oder niederen Standpunktes. Die Farbe Lionardo's steht überall im Dienst des stereostopischen Sehens.

Rur auf dem festen Grund der genauesten perspectivischen Rennt-, niß ist dramatische Composition möglich.

Und in der Eroberung der Farbentechnik handelte es sich um eine zwiesache Aufgabe, um die Technik der Wandmalerei und um die Technik der Tafelbilder.

Sind doch die Italiener der Renaissance ebenso tüchtige Coloristen als Zeichner; nur daß sie den Farbenreiz nie von fest plastischer Formgebung trennen.

Für die Geschichte der Wandmalerei bedarf es noch vieler genauer Einzeluntersuchungen.

Im Mittelalter malte man auch die Wandbilder auf trodenen Grund (al secco); in Tempera, d. h. mit Farben, beren Binde= mittel Eigelb und Zeigenmild waren. Aus Theophilus' Schedula (1, 15) erhellt, daß den Farben, um fie auf der Wand haften zu machen, naffer Ralt beigemischt wurde. Bergleichen wir die techni= ichen Borfdriften, welche Cennini über Wandmalerei giebt, mit ben vorhandenen Denkmalen, so tann tein Zweifel sein, daß es bereits Giotto und seine Schüler waren, welche an die Stelle des Malens al secco das Malen al fresco setten, d. h. das Malen auf naffen Bewurf; freilich mit ber Beschräntung, daß fie in einzelnen Fällen gleichzeitig auch die alte Malmeife bes Secco beibehielten und daß sie auch da, wo sie das eigentliche Fresco, das buon fresco, anwendeten, doch nach wie vor (vgl. Cennini, Rap. 4 und 77) die lette Feilung und Durchbildung auf dem Trodnen mit Temperaretouchen ausführten. Nach Max Lohde's Untersuchungen (Zeitschrift für bilbende Runft 1869, S. 12) sind die Wandbilber im Schiff der Arena in Badua al fresco untermalt und nur sehr Weniges al secco übermalt, mahrend die Bilder im Chor, die mahrscheinlich Schülerhanden angehören, die entgegengesette Technik zeigen. Sicher hatte die wieder erwachende Kunde von der Wandmalerei der Alten (Bitruv 7, 3. Plinius H. N. 36, 176) auf biese Neuerung eingewirkt. Das Berfahren mar ein fehr umftandliches; Cennini beschreibt es im 67. Rabitel. Zuerft ein erfter Mauerbewurf, aus zwei Theilen Sand und einem Theil Ralt bestehend; sobann nach beffen Abtrodnung, gang wie es auf bem Studgrund ber Mosaiten üblich gewesen, Ueberziehung bes abgetrochneten Grundes mit einem Quadratnet jur Erleichterung der räumlichen Anordnung, und innerhalb dieses Quadratneges sorgfältigste Aufzeichnung der gesammten Composition in träftigen Rohlen= oder Röthelftrichen; darauf als eigentlicher Malgrund ein zweiter Bewurf, aber nur stüdweise aufgetragen für die Arbeit jeden Tages, und dunn und glatt, damit die Zeichnung des Untergrundes durchscheinen könne: aulett die mit Licht und Schatten modellirte Farbenausführung auf dem Nassen. E. Förster will das Buonfresco, das Malen auf dem Raffen, in seinen Beiträgen zur neueren Runftgeschichte (S. 127, 220) erft ben Wandmalereien Bietro Buccio's im Camposanto zu Bisa (1391), und in seiner Geschichte der italieni= ichen Malerei (Bb. 2, S. 493, 514) erst ben Wandmalereien Altichiero's und Avanzo's in der St. Georgstabelle zu Badua (1379) jufchreiben. Dit diefer Annahme aber fteht im Wiber= fpruch, daß Cennini ausbrudlich die von ihm geschilderte Malmeise als die Malmeise Giotto's und der Giottiften bezeichnet und daß die abgeblätterten Bilder Giotto's im Dom zu Affisi und im Bargello zu Florenz genau benselben rothschattirten Untergrund haben wie die abgeblätterten Fresken Pietro Puccio's und Benozzo Coaxoli's im Campolanto zu Bisa und die Fresten Masolino's in S. Clemente zu Rom. Basari (2, 97) beschreibt durchaus in derfelben Weise ein unvollendetes Bild Simone Martini's im Refectorium des Rlosters zu Afsisi. Bald aber fam ein bedeutender technischer Fortschritt. Die Umftandlichkeit und Schwierigkeit, die Vorzeichnung bes Untergrundes auf den zweiten oberen Bewurf zu übertragen, ber, so fein und glatt er sein mochte, doch nur mit Mübe die Borzeichnung erkennen ließ, führte zur Erfindung des Cartons. Die Vorzeichnung geschieht nicht mehr auf der Mauer felbst,

sondern in der Größe des zu malenden Bildes auf dem Carton; man übetträgt die durchgeführte Cartonzeichnung, indem man die Umrisse durchsticht und mit Kohlenstaub durchpudert oder indem man sie, was Basari (1, 156) zwar nur für Staffeleibilder empsiehlt, was aber gleichwohl selbst von Meistern wie Domenico Ghirlandajo und Piero della Francesca (vgl. Crowe und Cavalcaselle, 3, 238, 302) auch im Fresco gewagt wurde, einsach durchdaust. Schon Basari wußte den Ersinder des Cartons nicht anzugeben; er sagt nur (1, 156), der Ersinder müsse ein feiner Kopf gewesen sein. Es ist wahrscheinlich, daß schon Masaccio diese durchgreisende Berzeinsachung des Bersahrens gekannt hat; gewiß ist, daß Andrea del Castagno in seinen Fressen des heiligen Franz von Assistiumd Iohannis des Täusers sich bereits des Cartons bediente (vgl. Crowe und Cavalcaselle 3, 43). Seitdem war die Frescotechnit endgiltig sessgesellt.

Lionardo's unruhig grüblerischer Geist suchte nach einer Berschmelzung des Fresco mit der inzwischen ausgekommenen Oelsmalerei; dies Wagniß hat nicht wenig dazu beigetragen, sein großes Wandbild des Abendmahls frühzeitigem Berderben entgegenzusühren. Die anderen Meister bleiben bei dem reinen Fresco. Und mit jedem Meister stieg die Vollendung. Technisch steht Domenico Ghirlandajo durchaus auf derselben Höhe wie Michelangelo und Raffael. Nie ist diese Leuchtkraft und Körperlichkeit des sicheren Farbenaustrags wieder erreicht worden; die Retouchen verschwanden zwar nicht ganz, doch werden sie immer seltener. An der durch das Darstellungssmaterial bedingten Großheit des Frescostils ist die große italienische Malerei emporgewachsen, mit dem Verfall des Fresco verfiel auch der große historische Stil.

Noch bewegter war die Geschichte der Staffeleitechnik.

Cimabue und die alten Sienesen hatten nach byzantinischer Ueberlieferung ihre Holzbilder mit zähen harzigen Bindemitteln gemalt; Giotto war wieder auf die hellere und slüssigere Mischung

der Farbe mit Eigelb und Feigenmilch zurückgegangen, welche die Byzantiner zwar auch kannten, aber nur felten verwendeten. ist wahrscheinlich, daß auf die Reuerung Giotto's die Beschreibung, welche Plinius (35, 26) von der Temperatechnik der Alten giebt, eingewirkt hat; ja durch Cennini (Rap. 72) wird bezeugt, daß Giotto und die Giottiften, gang wie die Alten, die Mifchung mit Eigelb allein, ohne Hinzuthun der Feigenmild, entschieden bevorzugten. Diese Tempera beherrschte die Tafelmalerei des vierzehnten Jahrhunderts Sie zieht sich in voller Geltung bis tief in die ausschlieklich. Meift einfach helle Tagesbeleuchtung; malerisch Renaissancezeit. wirksame Berwendung und Bertheilung heller und dunkler, kalter und warmer Localfarben. Noch Fra Filippo und Domenico Chirlanboja haben ihre Tafelbilder immer nur in Tempera gemalt. Aber so staunenerregend es ift, zu welcher Leistungsfähigkeit, zu welcher Rraft der Modellirung und zu welchen garten Farbennuancen diese Meister die einfachen Mittel der Tempera zu steigern bermochten, es war doch eine unausbleibliche innere Nothwendigkeit, daß mit der täglich wachsenden Bertiefung der Charakteristik das Berlangen nach reicherer und gesättigterer Farbenstimmung immer bringen= der wurde. Und diefes Berlangen wurde verftartt durch den Bufall ber äußeren Greigniffe. Mehr und mehr brangen nach Italien niederländische Bilder herüber, deren tiefe leuchtende Farbengluth die bon den Italienern beiß ersehnte Möglichkeit beschämend als vollendete Wirklichkeit zeigte. Die Zeitgenoffen berichten von der unruhigen wetteifernden Erregung, die fich an= gesichts diefer niederländischen Bilber sogleich der italienischen Kunft-Man mußte, daß das Geheimnig der Niederler bemächtigte. länder die Mischung der Farbe mit Del sei; aber man kannte weder die Art dieser Mischung selbst, noch die Art ihrer fünst= lerischen Berwendung. Antonio Filarete fagt in feinem Runft= tractat, ber zwischen 1460 und 4464 geschrieben ift, ausdrücklich (Baf., 4, 99), daß nur die niederländischen Meifter berftanden

die Delfarben vor dem Nachdunkeln zu schützen. So emsia die Italiener das Geheimniß aus eigener Kraft zu ergründen strebten; fie erreichten es nicht. Rach Gastlate's Untersuchungen barf als fest= stehend betrachtet werden, daß die That Hubert und Jan van End's wesentlich in zwei verschiedene Entwidlungsphasen zerfällt. Ursprünglich hatten sie nur nach einem leicht trodnenden Firniß gesucht, der ihre Temperabilder allen Fährlichkeiten des an der Sonne Trodnens enthebe; fie hatten diesen Firnig in einer Bersetzung von Leinöl und Rugöl mit einem metallischen Stoffe, mahr= scheinlich Zinkvitriol, gefunden. Sodann aber verwendeten sie diesen Firnig als Bindemittel selbst; die Haltbarkeit und der Glanz hatten sich trefflich bewährt, und es war ihnen gelungen, durch Reinigung und Verdünnung des Dels alle Uebelftande zu beseitigen, welche bisher die Oeltechnit nach Theophilus' Ausdruck ebenso langwierig als langweilig gemacht und daher für höhere Kunstzwecke nur auf Nebenwert und vereinzelte Lasuren beschränkt hatten. Die Staliener thaten nur den ersten Schritt. Sie suchten mittelft bes Dels ben Mängeln der Temperatechnik abzuhelfen; aber fie waren außer Stande, mit der Tempera felbst zu brechen. So redlich Domenico Beneziano und Andrea del Castagno, besonders aber Francesco Peselli, Alesso Baldovinetti, die Brüder Pollajuolo sich mühten, den= noch bestätigen die erhaltenen Werke vollauf das Urtheil, das Bafari im Eingang des Lebens Antonello's da Messina (4, 74) über diese Bersuche ausspricht; sie kamen nicht hinaus über eine unhandliche und unerfreuliche Zwittertechnik. Man malte entweder in der alten unveränderten Tempera und lasirte mit Delfarben; oder man ver= sette die Eitempera mit Vernice liquida, einer Lösung von Ambra ober Sandarak in Leinöl, sparte bann aber auch hier, weil man die gahe und braunliche Mischung nicht geschmeidig und farb= los zu machen wußte, die feineren Partieen, namentlich die Carnation, für das reinere Tempera aus. Wer mag es daber einem Meister wie Domenico Chirlandajo verargen, daß er sich von solcher Un=

fertigkeit fernhält? Einzig Piero della Francesca gelangte zu einer flüssigeren und durchsichtigeren-Dischung; aber da bessen Delbilder erst in die Jahre 1460 — 1466 fallen, ist es wahrscheinlich, daß er mit einzelnen niederländischen Meiftern in unmittelbarer Berührung geftanden hat. Endlich tam die entscheidende Wendung. Gin Sici= lianischer Maler, Antonello da Messina, war um das Jahr 1460 in die Niederlande gegangen; 1477 brachte er die neugewonnene Renntniß und Uebung nach Benedig. Die Erzählung Bafari's bon der Einwirkung Antonello's ist in manchen Einzelnheiten irrig; in ihrem innersten Rern aber ift sie unanfechtbar. Giovanni Bellini und bie gesammte Benetianische Schule ergriff die neue Technik sogleich mit dem begeistertsten Gifer. Bon Benedig wanderte das Geheimniß nach Florenz, von dort nach allen Kunststätten Italiens. Richt von ben Peselli und Pollajuolo, wie Crowe und Cavalcaselle (4, 1, 182) behaupten, sondern von der neuen Errungenschaft Antonello's, wie schon Bafari (1, 164) berichtet, ftammt die tiefe Farbenpoesie Berugino's, die tiefe Farbenpoesie Lionardo's. Die Herrschaft der Oel= malerei war entschieden für immer.

Wir stehen am Schluß.

Das fünfzehnte Jahrhundert ift das Heroenzeitalter der italienisichen Renaissance. Welch ein unabläßiges Ringen und Kämpfen, welch ein tapferes sicheres Fortschreiten von Sieg zu Sieg!

Angesichts dieser gewaltigen Bewegungen wahrlich versteht man es, wie Leon Baptista Alberti schon 1435 in seinem Buch über die Malerei das stolze Wort sagen konnte, in den Künstlern der neuen Zeit lebe ein Geist, der jeder rühmlichen Sache fähig sei und der dem Geist der Alten nicht nachstehe; und der Ruhm dieser Kunst sei um so größer, da sie ohne seste Ueberlieserung, ohne Lehrer und ohne Vorbild, ganz aus eigener Kraft der Erkenntniß, sich Wege haben suchen müssen, die man früher nicht gekannt, nicht geahnt habe.

Tiefer Gehalt in schönheitsbollster, ganz aus dem eigensten Geift herausgeborener ursprünglicher Form.

Jene tief innerliche Versöhnung des Antiken und Modernen, beren Erreichung von so vielen Aesthetikern erst als ein fernes Zukunftsideal hingestellt und die als Zukunftsideal von Goethe in der Gestalt Euphorion's symbolisirt wird, in der Kunst der italie=nischen Renaissance ist sie bereits vollendete herrlichste Thatsache.

#### III.

## Die Dominicaner

in ber

Runftgeschichte des 14. und 15. Jahrhunderts.

# Die Dominicaner in ber Kunstgeschichte bes 14. und 15. Jahrhunderts.

Im elften Gesang des Paradieses hat Dante den Gegensat des heiligen Franciscus und des heiligen Dominicus treffend gezeichnet. Beider Werke gingen auf dasselbe Ziel; doch Jener war seraphisch ganz in Gluthen, durch hohe Weisheit war Dieser schon auf Erden ein Abglanz von dem Licht der Cherubim.

Zwischen den Franciscanern und Dominicanern waltet der gleiche Gegensat. Die Franciscaner trachten nach Innerlichteit und bußfertiger Erweckung; die Dominicaner nach Festsetzung und Auferechterhaltung der strengen Kirchenlehre und Kirchenzucht. Die Franciscaner sind mystische Schwärmer, unvergängliche Andachtslieder sind von ihnen ausgegangen; die Dominicaner sind die Meister der Scholastik und die unerbittlichen Schergen der Inquisition.

Die Dominicaner fühlen sich als die von Gott berufenen Borkämpfer der streitenden Kirche, als die pugstes fidei et vera mundi lumina. Ihr Symbol ist ein Hund, in den Zähnen die Fackel tragend.

Besonders auch in der Kunstgeschichte des vierzehnten und fünfzehnten Jahrhunderts haben die Dominicaner diese scharf aus= gesprochene Stellung. Sie sind gegen die Berweltlichung der Renaissancekunst die stells wachsamen Hüter strengster Kirchlichkeit.

Am eigenartigsten ist die Dominicanerkunst des vierzehnten Sie ift eine wesentlich bogmatisirende. fromme Legende des heiligen Franciscus in allen bedeutsamsten Bügen durchaus der vorbildlichen Geschichte Chrifti nachgebildet ift, so behalten Giotto und die Giottisten auch in den Bilbern, welche diese fromme Legende zur bildlichen Darftellung bringen, denfelben anmuthsvollen und boch meift fo gemuthsinnigen Erzählungston, der ihre Bilber aus dem Leben Chrifti und der beiligen Jungfrau fo anmuthig und ergreifend macht; nur ganz vereinzelt, wie in den Darftellungen der Ordensgelübde in der Unterfirche zu Affifi wird die lebendige Anschaulichkeit der Cpik getrübt und durchbrochen durch spikfindia allegorisches Wesen. Selbst Domenico Chirlandajo konnte sich noch mit voller Hingebung in diese Legendenmotive ver= tiefen. Den Dominicanern aber fehlt die Boefie ber Legende. Schon im Reliefschmud bes Grabschreins bes Beiligen in S. Domenico zu Bologna stellten Niccolo Visano und sein Gehilfe Fra Guglielmo Agnello neben den Bundergeschichten des Beiligen die Bundergeschichten seines Schülers, bes beiligen Reginald. Der gleichen Berlegenheit verfielen Alle, die das gleiche Wagniß versuchten; auch der Frestenchtlus in der Spanischen Rabelle zu G. Maria Novella in Florenz stellt neben das Leben des heiligen Domini= cus das Leben des heiligen Beter Martyr. Um liebsten beschränkte man sich auf einzelne episodische Darstellungen wie Traini in ben Seitenflügeln des großen Altarbildes in S. Catarina zu Bisa, ober man stellte den heiligen Dominicus in der Weise der Santa Conversazione einfach neben andere Heilige, wie Getto da Jacopo (Gettus Jacobi di Pisa) in einem Bild in der Afabemie ju Bisa, das inschriftlich aus dem Jahr 1391 stammt. Immer mehr und mehr drängte sich baber in den Dominicanerbildern an die Stelle der Legende die Lehre, an die Stelle des heiligen Dominicus der große Begründer der scholastischen Dominicanertheologie, der heilige Thomas von Aquino. Fast alle größeren Malereien des vierzehnten Jahrhunderts, die unter dem Einfluß der Dominicaner entstanden sind, gleichviel ob Altarbild oder Wandbild, sind der Verherrlichung der Lehre des heiligen Thomas von Aquino gewidmet; ja in ihren Sinzelzügen weisen sie sogar meist auf ganz bestimmte einzelne Stellen der geseiertsten Schriften des großen Scholastikers.

Erfindungen gelehrter Mönche, die auch in den Bildern nur dogmatische Tendenzpredigten sehen; trockne Buchphantasie, Programmmalerei schlimmster Art. Ein um so herrlicheres Zeugniß für die großartig künstlerische Genialität des Zeitalters ist es, daß aus solcher Gestaltungsweise dennoch Werke hervorgehen konnten, die höchst beachtenswerth, zum Theil sogar von überwältigender Kraft sind.

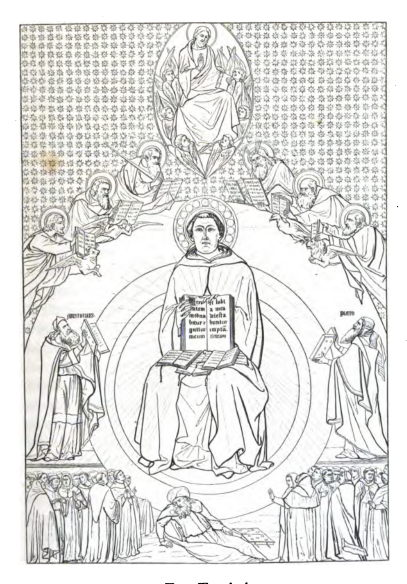
Seit dem Beginn des fünfzehnten Jahrhunderts wandelt sich die starre dogmatische Tendenzpredigt in fromme Ascetik; aber das Ziel engster Kirchlichkeit bleibt umwandelbar.

Riesole tritt auf. Seine holdselige Seelenreinheit, seine tiefe ftille Gottinnigkeit ift der kunftlerische Ausdruck jener tiefen Berinnerlichung, die sich durch die strengen Reformen frommer Oberer so eben im Orden vollzogen hatte und noch vollzog. Steht Riesole unter seinen Florentinischen Kunftgenoffen so burchaus einsam und frembartig, die Lösung des Rathsels liegt in der Dominicaperkutte, bie fein frommes Gemuth gegen alle ftorende Weltlichkeit feite. Und wenige Jahrzehnte barauf, zu derfelben Zeit, als die Renaissance bereits ihrer höchsten Vollendung entgegeneilte und die gesammte Reitstimmung überall ganz und gar von der Macht der aus den Alten gewonnenen neuen Bildung erfüllt war, suchte das Domini= canerthum sogar wieder zu der scholaftisch dogmatisirenden Malerei des vierzehnten Jahrhunderts zurüchzukehren. Filippino Lippi, einer der durchgebildetsten Renaissancekunftler, wurde von dem Dominica= ner Caraffa beauftragt, in einer Rapelle in S. Maria fopra Minerva zu Rom die Berherrlichung des Kampfes des heiligen Thomas von Aguino gegen die Reker zu malen.

Zulest tam Savonarola, den stillen Kunststreit auf den lauten Markt des politischen Treibens ziehend und mit pfäffischer Begeisterung die Nothwendigkeit der Umkehr zu ausschließlicher Kirchlichkeit predigend.

Es lohnt sich, diese tief eingreifende kunstgeschichtliche Stellung der Dominicaner genau zu verfolgen. Bincenzo Marchese's Memorie dei più insigni Pittori, Scultori e Architetti Domenicani (2 Bde., dritte Auslage 1869) bringen diese eingreisende Stellung nicht zu klazer Erkenntniß; trefslich in ihrer Bollständigkeit und in ihrer gewissenhaften Quellenforschung sind sie doch zu äußerlich biographisch.

Wichtige Bilber stellen sich auf diesem Wege in ganz andere Beleuchtung als wie wir sie herkömmlich zu sehen gewohnt sind. Und wichtige kunstgeschichtliche Wendungen, deren innere Zusammengehörigkeit selten beachtet werden, treten unerwartet in engsten Zusammenhang und in folgerichtige Einheit.



Fr. Traini. S. Catarina zu Pifa.

### Die Altarbilber Traini's und Orcagna's.

Schon früh waren die Verherrlichungen des heiligen Thomas von Aquino in den Dominicanerklöstern das beliebteste Thema. Biele dieser Bilder sind untergegangen, viele sind verstümmelt und roh übermalt. Ghiberti und Vasari (1, S. XX und 2, S. 16) rühmen besonders eine Verherrlichung des heiligen Thomas von Aquino von Stefano Fiorentino über einer Thür des Klosterganges in S. Maria Novella. Der heilige Thomas in Halbsigur; in der Rechten eine Feder haltend, in der Linken ein offenes Buch mit der Inschrift: Verdum caro, panem vero verdo carnem efficit. Der jezige Zustand des Bildes läßt nicht erkennen, inwieweit der Gestalt des Heiligen symbolische Embleme beigesügt waren; gewiß ist, daß diese Darstellungen des heiligen Thomas von Aquino sast alle von sehr weitausgesührter und spizssindig ausgeklügelter Symbolik sind.

Das älteste ber auf uns gekommenen Bilder dieser Art ist das Alkarbild von Francesco Traini in der Dominicanerkirche S. Catazina zu Pisa. Gut erhalten; urkundlich aus dem Jahr 1345. Bergl. G. Sansoni = Basari 1878. Th. 1. S. 612. Abgebildet in E. Förster's Denkmalen der ital. Maserei 1. Ts. 33. Rosini Storia della pittura ital. Ts. 20.

In der Mitte der heilige Thomas von Aquino, überlebensgroß, in kreisrundem Heiligenschein thronend. Auf seinen Knieen vier

aufgeschlagene Bücher mit Schriftstellen; von den Banden des Seiligen emborgehalten ein fünftes Buch, auf beffen Blättern ber Spruch Salomonis (8, 7): Veritatem meditabitur guttur meum et labia mea detestabuntur impium. "Mein Mund soll die Wahrheit reden, und meine Lippen sollen haffen, was gottlos ift." Dieser Spruch ift bas Thema. Das Licht bes Heiligen, voll gottlicher und menschlicher Weisheit, erleuchtet die Gläubigen und vernichtet die Reker. Hoch oben über dem Beiligen in der von Cherubim umfäumten Mandorla Chriftus; zu seinen Füßen im himmels= raum schwebend die Träger der Offenbarung, links Marcus und Johannes und Moses, rechts Lucas und Matthäus und Paulus, die Apostel mit den Buchern der Evangelien und Spisteln, Moses mit ben Gesetzefeln. Aus bem Mund Chrifti ergießen sich Lichtstrahlen; je ein Strahl auf bas Haupt ber fechs biblischen Geftalten, brei Strahlen unmittelbar auf bas Haupt bes heiligen Thomas. Doch nicht unmittelbar von Christus allein wird der Heilige erleuchtet; auch aus anderen Quellen ftromt ihm Erleuchtung. Auch die Gesetztafeln Mosis und die Bücher der Apostel strahlen das von oben empfangene Licht zurud auf ben Beiligen; und zur Seite bes Beiligen, etwas abwärts geftellt, fteben, wie die beigefügten Inschriften ausdrücklich besagen, links Plato und rechts Aristoteles, zwar unberührt von dem Lichtstrahl Chrifti, gleichwohl aber auch aus ihren Büchern hinauf zum Seiligen Lichtstrahlen entsendend. beachtenswerth und sicher nicht ohne geheimen Sinn, daß die Strahlen ber beidnischen Philosophen nicht auf das Haupt des Beiligen fallen wie die Strahlen Chrifti und die Strahlen der biblischen Gestalten. sondern mehr unterwärts zwischen Ohr und Raden. Und wie der obere Theil des Bildes die Fülle der Erleuchtung darstellt, die dem Beiligen einwohnt, so ift der untere Theil die Darstellung der Wirtung dieser Erleuchtung. Bu den Füßen des Beiligen die irdische Welt mit ihrer Wahrheit und mit ihrem Jrrthum. Das von dem Beiligen emporgehaltene Buch entsendet die Strahlen, die ihm von oben gekommen sind, nach unten. Zu beiden Seiten die gläubige Christengemeinde, meist aus frommen Ordensbrüdern bestehend; rechts die Inschrift: die adinvenit omnem viam disciplina, links die Inschrift: doctor gentium in side et veritate. In der Mitte ein von den Lichtstrahlen niedergeschmetterter Keper, inschriftlich Averroes.

Stille Beschaulichkeit, ruhige Milbe, ernste Feierlichkeit. Im Kopf des Heiligen Güte und frommes Sinnen, in den Köpfen der Gemeinde gläubige Etstase. Die Farbe klar und warm. Die Anerkennung steigt, wenn wir bedenken, daß Traini nicht, wie Vasari behauptet, ein Schüler Orcagna's ist, sondern, da sich sein Name schon 1322 in Urkunden sindet, bessen Vorgänger.

Jedoch wer mag es Basari verargen, wenn er (2, S. 137) die Ersindung eine invenzione capricciosa nennt?

Diefo Wunderlichkeit der Erfindung stammt einzig daber, daß fie Rug um Rug einer Schrift bes großen Scholaftiters felbft nachgebildet ift. Nicht die Bibel, wie die meiften Erklärer meinen, ift bas Buch, bas ber Beilige in ben Sanden halt, sondern unzweifel= haft des heiligen Thomas von Aquino Summa contra Gentiles, die mit jenem Spruch Salomonis beginnt. Aus der Summa contra Gentiles erklärt sich die dunkle spikfindige Symbolik. Warum das krause Gewirr der Lichtstrahlen? In der Summa contra Gentiles (3, 53) heißt es, daß, weil das körperliche Schauen nur burch bas Licht niöglich fei, auch bie Möglichkeit bes geistigen Schauens mit Recht Licht genannt werbe; quia corporalis visio non completur nisi per lucem, ea, a quibus intellectualis visio perficitur, lucis nomen assumunt. Warum die Ergießung ber Strahlen auf jene biblischen Gestalten, die auf beiden Seiten zu Chrifti Füßen schweben? Für die Erkenntniß Gottes, welche des Menschen höchfte Seligkeit ift, ift die Beschränktbeit der menschlichen Natur allein nicht ausreichend; es ift zu dieser Ertenntniß die unmittelbar göttliche Erleuchtung erforderlich, die

Gnadenfülle der Offenbarung. Nulla intellectualis substantia potest videre Deum per ipsam divinam essentiam nisi Deo hoc faciente (3, 52). Quaequidem revelatio fit quodam interiori et intelligibili lumine mentem elevante ad percipiendum ea, ad quae lumen naturale intellectus pertingere non potest Warum die Rudftrahlung des auf die biblifchen Geftal= ten gefallenen Lichtes auf ben Beiligen? Es ift bas Theilhaftigwerben der Offenbarung; aliis proponuntur ea, quae divina revelatione percipiuntur (3, 154). Warum find Blato und Aristoteles beigefügt, und warum entstrahlen auch aus Deren Büchern erleuchtende Lichtstrahlen? Zwar nicht für die Erkenntnig Gottes, wohl aber für die Erkenntniß ber sichtbaren Wirklichkeit genügt bas natürliche Licht des Berftandes; neben der Theologie als der geoffenbarten Wissenschaft (scientia infusa) steht die Philosophie als die burch eigene Verstandesthätigkeit selbsterworbene Wissenschaft (scientia acquisita). Plato und Ariftoteles aber find die hervorragenoften Träger dieser natürlichen Wissenschaft und werden als diese von Thomas von Aquino überall benütt und gepriesen. Warum sind die beidnischen Philosophen abwärts vom Beiligen gestellt, während die biblischen Gestalten über ihm stehen? Nicht blos um die von den Scholastikern scharf betonte Ueberordnung der Theologie über die Philosophie auszusprechen, sondern besonders auch um anzudeuten, daß, mahrend die biblische Offenbarung von oben zu uns herabsteigt, die menschliche Wissenschaft nur ein stetes hinauf= steigen von unten nach oben ist. Homo naturali lumine rationis per creaturas in Dei cognitionem ascendit; divina veritas intellectum humanum excedens per modum revelationis in nos descendit (4, 1). Warum die Richtung ber von den beid= nischen Philosophen ausgebenden Strahlen nicht auf das Gesicht, fondern nur auf das Ohr des Beiligen? Weil die Gotteserkenntniß, selbst die Gotteserkenntniß durch die Offenbarung, hienieden nur ein Hören ift, erst brüben im Angesicht Gottes ein Schauen.

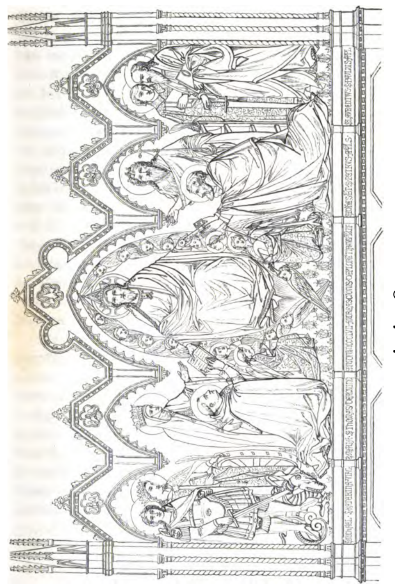
sic homini revelantur, ut tamen non intelligantur, sed solum quasi audita credantur; quia intellectus hominis secundum hunc statum, quo sensibus est connexus, ad ea intuenda, quae omnes proportiones sensus excedunt, omnino elevari non potest, sed, cum a sensibilium connexione fuerit liberatus, tunc elevabitur ad ea, quae revelantur, intuenda. Warum fällt von Chriftus auf die biblischen Geftalten nur je ein Strahl, auf den Beiligen aber drei Strahlen? Die Erkenntniß ist eine dreifache (4, 1) die natürliche (lumen naturale), die offenbarte (lumen gratiae), die geschaute (lumen gloriae); die Träger der Offenbarung fteben ausschließlich in bem Licht ber Gnabe, fie haben fich die Erleuchtung nicht erworben, sondern erleiden fie (3, 53), der Heilige aber, der sich durch alle irbifden Rampfe zur Beiligkeit emporgerungen hat, hat bie breifache Erkenntnig, gleichwie die Wiffenschaft Chrifti, der als Mensch dieselben Rämpfe durchlebte, eine scientia acquisita und eine scientia infusa und eine scientia beata ist. Und wie der obere Theil des Bildes, so ist auch der untere Theil der Summa contra Gentiles entlehnt. Es ist lediglich die Hervorhebung des Grundgebankens der Summa contra Gentiles, wenn mehr noch als die Erleuchtung der gläubigen Gemeinde die Vernichtung des Regers in den Vorder= Berknirscht ift der Reger unter der Macht des vergrund tritt. nichtenden Strahls zusammengesunken. Turban und langer Bart bezeichnen ihn als Orientalen und die Inschrift nennt ihn ausdrücklich Aberroes; neben ihm sein Sauptwerk, der große Commentar. dem Anfang des vierzehnten Jahrhunderts galt Averroes, der von Thomas felbst und von Dante noch mit hohen Ehren genannt wird, überall als der Erzfeger. Man ichrieb ihm das in das Reich der Mythe ge= hörende berüchtigte Buch De tribus impostoribus zu. Raymund Lullus und Duns Scotus haben nur Worte des Fluches für ihn, Betrarca nennt ihn einen tollen hund, der Maler des Jungsten Gerichts im Camposanto zu Pisa sett ihn mit Mahomet und mit dem Antichrift in der Bolle unterften Rreis.

Die invenzione capricciosa Traini's ist die überscharf ausgeklügelte Scholastik eines Dominicanermönches. In wie hohem Ansehen
dieses Bild Traini's als der monumentale Ausdruck ächtesten Dominicanerthums stand, erhellt aus der Thatsache, daß es noch nach
hundert Jahren von einem der besten Florentinischen Maler des
15. Jahrhunderts, von Benozzo Gozzoli, wiederholt wurde; sicherlich
auf Bestellung. Es ist das von Basari im Leben Benozzo Gozzoli's
(4, 188) erwähnte Bild, das, aus dem Dom zu Pisa stammend,
sich jest im Louvre besindet. An der linken Seite der großen
Gallerie Nr. 233; Rosini Tf. 205. Dieselben Figuren, dieselbe
Anordnung; nur einige kleine Abweichungen in den Inschriften.
Doch ist das am meisten Charakteristische, die Strahlenspmbolik, durch
llebermalung verwischt.

Mit dem Bild Traini's in Gesinnung und Richtung übereinstimmend ist das noch jetzt an seinem ursprünglichen Bestimmungsort befindliche Altarbild Andrea Orcagna's in der Kapelle Strozzi am Ende des nördlichen Seitenschiffes von S. Maria Rovella zu Florenz. Es stammt aus dem Jahr 1357. Tempera auf Holz; vortrefslich erhalten. Förster's Denkmale ital. Malerei 1. Tf. 34.

Das Programm ist umfassender. Zur Kirchenlehre fügt es das Kirchenregiment.

Fünf Tafeln mit gothischer Spizbogenkrönung, die mittlere Tasel höher als die anderen. In der Mitte Christus, in langwallender Gewandung, mit der Krone auf dem Haupt, sizend auf dem von Cherubim umgebenen Thron. Mit der Rechten überreicht Christus dem heiligen Thomas von Aquino das offene Buch des Evangeliums, mit der Linken dem Apostel Petrus die Schlüssel. Demüthig sind Thomas und Petrus auf die Kniee gesunken; an der Seite des Heiligen steht, liebevoll mit ihrer Hand seinen Mantel berührend, die heilige Jungfrau, an der Seite des Apostels steht Iohannes der Täuser. Und weiter sodann in dem Eckeld, auf der Seite des Heiligen, die heilige Katharina und der Erzengel Michael



Andr. Orcagna. S. Maria Novella in Florenz.

mit dem Schwert den Drachen durchbohrend, auf der Seite des Apostels Petrus der heilige Laurentius und der Apostel Baulus. Und die Darstellungen der Predella bringen das Thema der Kirchenlehre und des Rirchenregiments zu lebendig anschaulichem Abschluß. Drei Abtheilungen. Auf der rechten Seite, unter der Darftellung der dem heiligen Thomas von Aquino anvertrauten Reinhaltung der Kirchenlehre, die Darftellung des heiligen Megopfers, die leibhaftige Gegenwart Christi in der Gemeinde der Gläubigen. ber linken Seite, unter ber Darftellung der dem Abostel Betrus anvertrauten Schlüffelgewalt eine Darftellung, die auf die bon ber Scholaftit icharf betonte Gegenfählichkeit des thätigen und beschaulichen Lebens Bezug hat; im Borbergrund ein sterbender Rönig und die Wägung seiner Seele durch den Erzengel Michael in Gegenwart des Teufels, im hintergrund ein in der höhle wohnen= ber Einsiedler, vor beffen Anblid die Teufel machtlos entfliehen. ber Mitte, unter ber Darftellung Chrifti, bas aus Sturmesnöthen errettete Schiff Petri, die Navicella, das Sinnbild der durch Christi Wunderfraft in allen Fährlichkeiten ungefährbeten driftlichen Rirche.

Künstlerisch steht das Bild Orcagna's hoch über dem Bild Traini's. Nicht hohle Symbolik, sondern volles bildliches Leben, sinnfällige Klarheit. Fein abgewogene Anordnung, großer Stil der Gewandung, Milbe und Zartheit des Seelenausdrucks, helle harmonische Farbe. Auch hier verleugnet sich nicht, daß Orcagna der Genialste aller Giottisten ist. Aber das überall thätige unmittelbare Eingreisen des Ordens ist auch hier unverkennbar. Das Bild Orcagna's ist nicht so wörtlich einer ganz bestimmten einzelnen Schrift des heiligen Thomas von Aquino entlehnt wie das Bild Traini's; doch der Geist ist derselbe.

### Der Freskencyklus ber Spanischen Rapelle in S. Maria Novella zu Florenz.

Weitaus das dogmatisch durchgebildetste und räumlich umfassendste Werk der Dominicanerkunst ist der große Freskenchklus in der sogenannten Spanischen Kapelle in S. Maria Novella. Die Spanische Kapelle war ursprünglich der Kapitelsaal des alten Dominicanerklosters.

Mit Sicherheit kennen wir weder die Entstehungszeit dieser groß= artigen Darstellungen, noch die Namen der aussührenden Künstler. Wir wissen nur, daß die Ausmalung der Kapelle im Todesjahr des Stifters Buonamico di Lapo Guidalotti († 1355) noch nicht vollendet war, und daß zwei sehr verschiedene Künstlerhände, wahr= scheinlich die Hand eines Siottisten und die Hand eines Sienesen, beutlich unterscheidbar sind.

Basari (2, 117) bezeichnet als den Berfasser des Programms den Prior des Alosters, ohne dessen Namen zu nennen. B. Marchese in den Memoire dei pittori, scultori e architetti Domenicani (3. Aust., Bd. 1, S. 191) weist auf Fra Jacopo Passabanti, welcher lange Zeit die Bauangelegenheiten von S. Maria Rovella leitete.

Hier im Kapitelsaal des bedeutendsten Dominicanerklosters war wie nirgends der Ort zur monumentalen Verherrlichung der Besteutung und Macht des Dominicanerordens, seiner göttlichen Sendung, seiner reinen Lehre, seines festen Predigtamtes. Was

die Altarbilder Traini's und Orcagna's nur epigrammatisch andeuten konnten, erhält hier seine spstematische Begründung.

An der Altarwand, an der Eingangswand und an den Gewölbkappen, ist das Leben Christi und das Leben des heiligen Dominicus dargestellt; es sind zum Theil sehr vorzügliche Bilder in der schlichten erzählenden Weise der Giottisten. Die Hauptdarstellungen aber sind die Fresken der beiden Seitenwände; auf der einen Wand die Darstellung der kirchlichen Lehre, auf der anderen Wand die Darstellung des kirchlichen Regiments. Auch diese Darstellungen wurzeln dis aufs einzelnste in den Schriften des großen Scholastikers.

Es ist wichtig, auf diesen Ursprung des Programms näher einzugehen. So viel besprochen diese Bilder sind, der Zusammenshang mit Thomas von Aquino ist noch niemals genügend beachtet worden.

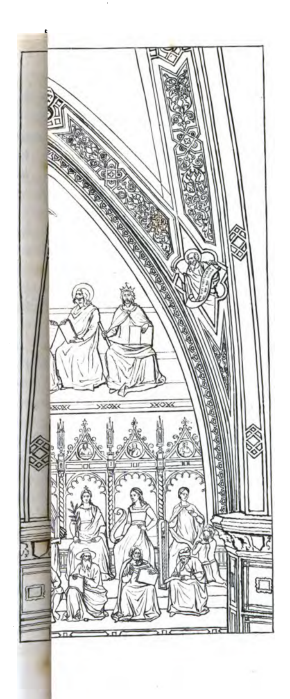
Wir beginnen mit der Betrachtung der die Kirchenlehre ent= haltenden Darstellung. Es ist die Westseite, vom Eintretenden links.

Sie ist die monumentale bildliche Illustration des Haupt= werkes des heiligen Thomas von Aquino, der Summa theologica.

Zwei Reihen sitzender Gestalten; die eine Reihe über der anderen. Die untere Reihe die in der Summa theologica niederzgelegte Encyklopädie der Theologie; die obere Reihe die Erfüllung und Bollendung dieser Theologie in dem wissenschaftlichen System des Heiligen selbst, die Verherrlichung des heiligen Thomas von Aquino als Doctor angelicus.

In der unteren Reihe ist Gestalt um Gestalt der Summa theologica nachgebildet. Bierzehn weibliche allegorische Gestalten, thronend auf prächtigen gothischen Chorstühlen; zu ihren Füßen je eine sitzende männliche Gestalt, die der geschichtliche Träger der in der Allegorie vorgesührten Thätigkeit ist. Die ersten sieben Gestalten stellen die weltlichen Wissenschaften dar, die sogenannten sieben freien Künste; die Grammatik mit Donatus und einem

lernbegierigen Anaben, die Rhetorik mit Cicero, der durch Uebermalung wunderlicherweise drei Sande erhalten hat, die Dialektik mit Aristoteles (Zeno?), die Musik mit Tubalcain, die Astronomie mit Ptolemaus, die Geometrie mit Guklid, die Arithmetik mit Diese Darftellung fußt auf bem Anfangsfat ber Buthagoras. Summa theologica (1, 1, 5), daß, obgleich die heilige Wissenschaft alle anderen Wiffenschaften in sich umfasse und barum über alle hinausreiche, sie sich doch der anderen Wissenschaften als Dienerinnen (ancillae) bedienen konne; und in diesem Sinn ift es sicher zu beachten, daß, um die Unvollkommenheit und Unterordnung dieser weltlichen Wis= senschaften scharf hervorzuheben, als die geschichtlichen Träger berselben nur Beiben gewählt sind, die des gottlichen Lichtes noch entbehren (1, 2, 65, 2). Den sieben weltlichen Gestalten entsprechen sieben firchliche. In drei Geftalten die drei theologischen Tugenden. Zuerft, als die Wurzel und Seele aller anderen Tugenden, die Liebe (Caritas) nach mittelalterlicher Symbolik in feltsam antikisirendem Anklang an die Gestalt Amor's mit Bogen und Pfeil bewaffnet; ju ihren Füßen der heilige Augustinus. Sodann die hoffnung (Spes) und der Glaube (Fides); ju ihren Fugen Beilige, deren Namensbezeichnung unsicher ist. Die Summa theologica nennt (1, 2, 62, 1) diese Tugenden den Inbegriff und das Wesen aller heiligen Wiffenschaft; fie heißen nur barum die theologischen Tugenden. weil sie uns einzig durch die göttliche Offenbarung zu Theil ge-Und in den vier Gestalten, welche den Schluß bilden, im Gegensatz zur ratio speculativa die ratio practica, die Bethätigung der driftlichen Wiffenschaft im driftlichen Leben. Ge= wöhnlich werden diese vier letten Geftalten als die Allegorieen der theoretischen und praktischen Theologie, des geiftlichen und welt= lichen Rechtes bezeichnet. Die Summa theologica führt zu einer anderen, wenn auch ähnlichen Fassung. Die beiden ersten Gestalten biefer Schlufgruppe find die allegorische Darftellung ber driftlichen Gottesverehrung, in welcher die Summa theologica (2, 2, 81, 7)



zwei Arten, eine innere, devotio (Andacht), und eine äußere, oratio (Rultus) unterscheidet. Die erfte Geftalt ift die Allegorie der devotio (Andacht). Dies erhellt sowohl aus der freudigen, von heiliger Begeisterung durchströmten Erregtheit der weiblichen Gestalt selbst, als ganz besonders auch aus der Gestalt des Beiligen zu ihren Füßen (hieronymus?), der tief in sich versunken, grüblerisch über die höchsten Geheimnisse finnt. Erinnert diese Charafteristit nicht an die Begriffsbestimmung der Summa theologica (2, 2, 82), welche die Wirkung der Andacht in die innere Fröhlichkeit (laetitia) und in die stille Beschaulichkeit (contemplatio seu meditatio) sest? Die zweite Gestalt ist die Allegorie des Kultus (oratio). Sie halt in der linken Hand ein Medaillon mit dem Ift aber diefes Emblem nicht überaus bedeutsam, Christusbild. da die Summa theologica das Bild, insbesondere das Chriftus= bild, als einen gang wesentlichen Bestandtheil des driftlichen Kultus bezeichnet? Die Summa theologica sagt (2, 2, 81, 3): "Imaginibus non exhibetur religionis cultus, secundum quod in se ipsis considerantur quasi res quaedam, sed secundum quod sunt imagines ducentes in Deum incarnatum; motus autem, qui est in imaginem, prout est imago, non consistit in ipsa, sed tendit in id, cuius est imago." Und die Summa theologica sagt weiter (3, 25, 3): "Ipsi Deo, cum sit incorporeus, nulla imago corporalis poterat poni; sed quia in novo Testamento Deus factus est homo, potest in sui imagine corporali adorari. Non adoramus adoratione latriae imaginem Christi propter ipsam imaginem, sed propter rem, cuius imago est. Inter traditiones, quas Apostoli familiari instinctu Spiritus sancti non reliquerunt in scriptis, sed in observatione Ecclesiae per successionem fidelium, sit imaginum Christi adoratio; unde et B. Lucas dicitur depinxisse Christi imaginem." Der unter dieser Gestalt sitzende Heilige, begeistert aufschauend, ist bemgemäß entweder Johannes Damascenus hettner, Italienische Studien.

oder der heilige Basilius, aus deren Schriften Thomas von Aquino, wie er selbst angiebt, seine Ansicht von der Rothwendig= teit des Bilderdienstes geschöpft hat. Und die beiden letten Ge= ftalten der Schlufgruppe sind die allegorische Darstellung des driftlichen Rechts- und Staatslebens. Nicht sowohl der Gegenfat von Kirchen= und Staatsrecht, benn Thomas von Aquino kennt diefen Gegensatz nicht, als vielmehr auf Grund ber Anschauungen ber Summa theologica (3, 91) ber Gegensatz bes in den Schriften bes alten und neuen Teftamentes offenbarten, unmittelbar göttlichen Gesetzes (lex aeterna) und des aus der menschlichen Bernunft stammenden und darum je nach den verschiedenen Zeitund Ortsbedingungen veränderlichen menschlichen Gesetzes (lex humana seu temporalis). Die Allegorie des göttlichen Gesetzes trägt in der Linken ein Kirchenmodell, die Rechte ift fegnend vorgestreckt; zu ihren Füßen der Babst (Clemens V.), die Rechte ebenfalls fegnend emporgehoben, in der Linken die Schlüffel Betri tragend. Die Allegorie des menschlichen Gesetzes trägt in ber Linken die Erdkugel mit der Inschrift der drei Welttheile, in der Rechten ein Schwert; zu ihren Füßen der Raiser mit dem Gesetzbuch, mahricheinlich Juftinian.

Der obere Theil des Bildes, die Berherrlichung des heiligen Thomas von Aquino als des abschließenden Systematikers der christlichen Kirchenlehre, ist von demselben Typus, wie das Bild Traini's in Pisa; nur umfassender. In der Mitte auf hohem gothischen Thron der Heilige in seinem Ordenskleid, mit beiden Händen die aufgeschlagene Bibel haltend. Das ossene Blatt zeigt in dem lateinischen Text der Bulgata den Bers aus dem Buch der Weisheit (7, 7): "Wir kam der Geist der Weisheit und ich hielt sie theurer denn Königreiche und Fürstenthümer." Zu beiden Seiten des Heiligen, auf einer Bank sitzend, die Träger der Offenbarung; einerseits Hiob, David, Paulus, Marcus, Iohannes, andererseits Matthäus, Lucas, Moses, Jesaias, Salomon. Die

Auswahl ift bedingt durch die biblischen Bücher, zu denen Thomas Commentare geschrieben bat. Ueber ben biblischen Gestalten und über dem Thron des Beiligen ichwebende Engel. Bu den Ruken des Heiligen aber, sigend auf den Stufen seines Thrones, Die keperischen Widersacher der geheiligten Rirchenlehre; in der Mitte Aberroes, rechts Arius, links Sabellius. Es ift ein tiefer Zug. daß diese Reger nicht als niedergeschmettert dargestellt find, wie in dem Bild Traini's, sondern als in sich versunken, grüblerisch finnend, innerlich grollend. Hier handelt es sich nicht um die Bernichtung ber Reger durch außere Gewalt, die die Sache des Rirchenregimentes ist, sondern um die unwiderstehliche Ueberzeugungstraft der christlichen Wahrheit. Wie die Summa contra Gentiles wesent= lich eine Streitschrift gegen die Irrlehrer ift, so ftellt auch die Summa theologica die ganz bestimmte Forderung, mit den Ungläubigen wiffenschaftlichen Rampf einzugeben, fofern bafür geforgt sei, daß dieser Rampf den Geistesarmen nicht ein Aergerniß werde. Was der Urheber des Programms mit diefer Darstellung gewollt hat, liegt in den Worten (2, 2, 10, 7): "Non debet disputari de his, quae sunt fidei, quasi de eis dubitando, sed propter veritatem manifestandam et errores confutandos. enim ad fidei confirmationem aliquando cum infidelibus disputare; quandoque quidem defendendo fidem, quandoque autem ad convincendos errantes."

lleber diesem Bild, oben an der Gewölbsappe der Decke, die Ausgießung des heiligen Geistes am Pfingstfest. Die Wissenschaft allein, auch wenn sie getränkt ist mit dem Geist der christlichen Tugenden, gelangt nicht zur vollen Erkenntniß; es bedarf dazu der Gaben des heiligen Geistes. Summa theol. 1, 2, 68, 2: "In ordine ad sinem ultimum supernaturalem, ad quem ratio movet, secundum quod est aliqualiter et impersecte informata per virtutes theologicas, non sussicit ipsa motio rationis, nisi semper adsit instinctus et motio Spiritus sancti."

Rechts an der Ofifeite, der Darstellung der Kirchenlehre gegenüber, die Darstellung des Lebens der Rirche, des Kirchenregiments.

Künstlerisch steht das Bild niedriger als die anderen Bilder. Es fehlt an architektonischem Rhythmus; die Composition verzettelt sich. Man pslegt daher die Ausführung jest meist Andrea da Firenze zuzuschreiben, dessen Kanieri-Bilder im Camposanto zu Pisa in ähnlicher Weise compositionslos sind. Doch das Programm des Bildes ist genau dasselbe wie das Programm der gegenüberstehenden Darstellung der Kirchensehre. Wie die Darstellung der Lehre der Kirche Zug für Zug die monumentale bildliche Illustration der Summa theologica ist, so ist diese Darstellung des Lebens der Kirche Zug für Zug die monumentale bildliche Illustration der Summa theologica ist, so ist diese Darstellung des Lebens der Kirche Zug für Zug die monumentale bildliche Illustration des Commentars des Hohen Liedes Salomonis, des Canticum Canticorum.

Nach Maßgabe der allegorischen Auslegung des Hohen Liedes wird das Leben der Kirche dargestellt als die Brautschaft der Kirche mit Christus. Gleich dem gegenüberstehenden Bild ist auch dieses in eine untere und obere Hälfte getheilt. Es ist hergebracht, die untere Hälfte die Darstellung der streitenden, die obere Hälfte die Darstellung der triumphirenden Kirche zu nennen. Und man kann nicht sagen, daß diese Benennung unrichtig sei. Allein treffender ist es doch, nach dem Gleichniß von der Brautschaft der Kirche mit Christus die untere Hälfte des Bildes als den Kampf der Kirche um den himmlischen Bräutigam zu bezeichnen, die obere Hälfte als die Seligkeit der errungenen Bereinigung.

Zwei verschiedene Commentare über das Hohe Lied gehen unter dem Namen des heiligen Thomas von Aquino. Der eine Commentar beginnt mit den Worten: "Sonet vox tua in auribus meis"; der andere "Salomon inspiratus divino spiritu." Es ist streitig, ob beide Commentare ächt sind, oder welcher der ächte ist. Das Programm hält sich ausschließlich an jenen ersten Commentar; er ist der tiesere und ausschließlichere.

In der unteren Salfte der Rampf um den himmlischen Brau-



tigam, die ftreitende Kirche. Der Commentar des heiligen Thomas (Opera. Parma 1863, Th. 14, S. 390) unterscheidet im Leben der Kirche einerseits das Verlangen nach der Erreichung des Buten (adeptio boni), das Sehnen nach dem entzudenden Genuß der Gemeinschaft mit Christus (ecclesia desiderat adipisci divinas dulcedines et sponsi sui Christi degustationes), und andererseits die Abwendung des Uebels (fuga mali), die Flucht vor den äußeren Bedrohungen und Störungen dieser Gottinnigkeit (desiderat ecclesia fugere exteriores tribulationes). sprechend ift die bildliche Darftellung in zwei Abtheilungen ge= gliedert, die räumlich freilich von sehr ungleichem Umfang sind. In der ersten größeren Sauptabtheilung das Glud der gläubigen, in sich befriedigten Kirche, ihr Wesen und ihr irdisches Dasein. Im Hintergrund als Symbol der Kirche der Dom von Florenz, nach dem ursprünglichen Modell Arnolfo's; auf erhabenem Thron= feffel der Papft mit Cardinal und Bischof, der Raifer mit Rangler und Feldherr; unter biesen mächtigen Schutherren, an den Stufen des Thronsessels des Papstes und Raisers, die Gemeinde, dargeftellt unter dem Symbol ruhig und friedlich auf dem Tisch des Herrn gelagerter Schaafe, die von treuen Wachthunden behütet werden, beren weiß und schwarz geflecktes Fell eine unzweideutige Hinweisung auf die Ordenstracht der Dominicaner als der Domini Bu beiden Seiten aber das wogende bewegte Leben canes ift. der Gemeinde felbft. Rechts auf der Seite des Papstes eine Schaar frommer, gläubig ergebener, finnender, betender Monche und Ronnen. Es ift die Gottinnigkeit, die einzig und allein nur aus der stillen Beschaulichkeit (vita contemplativa) quillt (dulcedo, quam Ecclesia sponsa Christi desiderat adipisci, hauritur secundum contemplativam vitam). Links auf ber Seite bes Raifers eine Schaar weltlicher Geftalten beider Geschlechter in den verschiedensten Lebensstellungen und Charaktereigenthumlich= keiten. Es ift die Schaar Derer, die in dem thatig handelnden

Leben (vita activa) stehend, die volle Sußigkeit der Gottinnigkeit noch nicht erreicht haben, aber nach ihr ftreben, die Schaar ber Anfänger, die dereinst auf Bolltommenheit hoffen dürfen (qui talem dulcedinem nituntur gustare, incipientes, qui se habent ad modum habentium solum tactum secundum vitam spiritualem). Die Darftellung umfaßt beide Arten der Gläubigkeit und Gottesverehrung, benn Christus wird nicht blos von den Auserwählten geliebt, sondern von der ganzen Kirche (quod Christus in ecclesia universaliter sit dilectus). Motiv, das diefer Hauptabtheilung zu Grunde liegt, ift das Wort bes Hohen Liedes (Rap. 1, 4): "Wir freuen uns und find frohlich über Dir, wir gedenken an Deine Liebe mehr benn an den Wein; die Frommen lieben Dich." Und nun in der zweiten kleineren Abtheilung die Abwendung des Uebels, die Abwehr der bas Glud ber Rirche bedrohenden Anfechtungen. Der Com= mentar unterscheidet (S. 393) zwei Arten bieser Anfechtungen; folde, welche aus ber inneren Zuchtlofigkeit ber Rirche felbst (ex administratione filiorum), und solche, welche aus der Aufsessigiteit der Reger entspringen (ex insidiatione haereticorum). Daher auch hier wieder zwei gesonderte Gruppen, unmittelbar auf einander folgend. Der heilige Dominicus den Ungehorsamen und Berftodien feelsorgerisch in das Gewiffen redend; und der heilige Thomas von Aquino den Rekern, unter denen Averroes und die anderen orientalischen Denker hervorragen, die Unwiderleglichkeit bes Ebangeliums predigend. Und wie bort auf ber gegenüberliegenben Seite bes Bilbes ber ftille Friede ber Frommen und Glaubigen symbolifirt ift durch friedlich hingelagerte Schaafe, die von weiß und schwarz gefleckten Hunden getreulich bewacht sind, so ist hier bie Abwehr und Berfolgung ber Ungehorsamen und Ungläubigen symbolisirt durch Füchse, welche auf Antrieb eines Domini= caners von weiß und schwarz gefleckten Hunden verfolgt und zerfleischt werden; die hindeutung auf das den Dominicanern obliegende Inquisitionsgericht. Es ist nöthig, mit Bestimmtheit hervorzuheben, daß die verfolgten Thiere ganz unzweiselhaft Füchse sind, da Vasari (2, 90) von Wölsen spricht. Das Motiv ist der Bers des Hohen Liedes (2, 15): "Fanget uns die Füchse, die kleinen Füchse, die den Weinberg verderben (capite nobis vulpes parvulas, quae demoliuntur vineas, nam vinea nostra floruit). Thomas von Aquino deutet in seinem Commentar am Ende des zweiten Kapitels diese Stelle ganz ausdrücklich auf die Verfolgung der Kezer.

In der oberen Sälfte des Bildes aber die Wonne der er= rungenen Gemeinschaft mit Christus, die triumphirende Rirche. Gerade hier ist die Composition unsäglich zerstückelt; bennoch ist der Gedankengang deutlich erkennbar. Das Hohe Lied (4, 12) vergleicht die Braut, die Kirche, mit einem verschloffenen Garten; und der Commentar führt aus, wie der Chrift, um den höchsten Ruhm zu erlangen, sich abschließen muffe von ber eitlen Weltluft, und wie es dem Chriften leicht fei, mit Hilfe des Erlösers die Bersuchung zu überwinden. Das Bild giebt die Darftellung dieses verschloffenen Gartens als des Siges Derer, die die Sünde über= Bier ernfte hohe Geftalten, von grünem Gebuich wunden haben. umbegt, erhöht auf gemeinsamer Bank sigend. Der Commentar hebt hervor, wie am geschickteften und erfolgreichsten zur Ueberwindung ber Sünde das beschauliche Leben sei. Wer sieht nicht bort in jenem tief ernsten Mann, der sinnend in sich versunten ist und die Hand nachdenklich an das Kinn legt, den Mann der festen Beschau= lichkeit ober, um in ber Sprache bes Commentars zu sprechen, ben vir contemplativus? Und innerhalb des thätig handelnden Lebens unterscheidet der Commentar drei Arten der Bersuchung, die Bersuchung des Teufels, die Bersuchung der Welt, die Bersuchung Die Charafteristit der drei folgenden Gestalten ift des Fleisches. diefer Unterscheidung entsprechend. Zuerft eine behre Frauengestalt; auf ihrem Schoof ein junger Löwe (catulus leonis), dessen Zähne

fie mit dem Zeigefinger ber rechten Sand berührt. Wer fieht nicht, daß hier die Ueberwindung des Teufels gemeint ift, da die Darstellung von Menschen, die dem Löwen den Rachen aufreißen, in der gesammten mittelalterlichen Runft das Symbol des Rampfes mit dem Teufel ift, und daß auch dieselbe Deutung bleibt, wenn wir, wie Einige wollen, in diesem Thier nicht einen jungen Löwen, fondern einen hund sehen, ba auch der hund (Pfalm. 22, 17, 21; Apokalypse 22, 15) zur Rotte des Bosen gehört? Sodann ein Mann in der Zeittracht der vornehmen Florentiner, auf dem linken Arm der Falte. Es ift, da der Falte auf Jagd und vornehmes Leben beutet, die Ueberwindung ber Weltluft. Zulest eine heiter verklärte Frau, die Bioline spielend. Es ist die Ueberwindung der Rleischeslust, die mortificatio carnis; es geschah auf Grund ber Pfalmen, bag, wie David auf der Cither dem herrn Buße sang, in der mittelalterlichen Symbolik (vgl. Solesmense, Bb. 3, S. 142 s. v. chordae) bem Saitenspiel diese Bedeutung beigelegt mard. Und gang in demselben Sinn der erlangten Ueberwindung der Sünde ift die Scenerie des Border= und Hintergrundes. Im Vordergrund der Reigentanz fröhlicher Mädchen beim Klang des Tambourins. Wie war es möglich, hier an die Lodungen der Welt oder, wie E. Förster fich ausdrückt, an die Abwege von der Rirche ju benten? Ware diese Erklärung richtig, wie hatte Orcagua in ber Darftellung des Paradieses in ber Kapelle Strozzi in S. Maria Novella, wie hatte felbst Fiefole in einer Darstellung bes Weltgerichtes in ber Rirche St. Angeli zu Florenz (Acad. delle belle Arti, Saal der kleinen Gemälde, Nr. 41) denselben Reigentanz darstellen können, und zwar Fiesole gang wie in unserem Bild in einem geschlossenen Garten? ist der Tanz der Sündlosen, gleichwie David mit aller Macht vor bem Herrn tangte (2. Sam. 6, 14). Die Clavis S. Melitonis im Spicil. Solesm. 3, S. 140 fagt unter dem Worte "Saltare": "A iudicio tandem saltabit (Christus) iterum et

saltum faciet in coelum, quando, pleno iam corpore, dicet Venite Benedicti Patris mei! Utinam et nos possiillis: mus saltare cum ipso! Et saltabimus vere, si iterum parati sumus sequi ipsum per bona opera et imitationem, sicut ipse ait Petro: Sequere me." Im hintergrund aber sind Männer und Jünglinge dargeftellt, auf die Bäume kletternd, begierig, von den Früchten zu effen oder sie den Umstehenden liebreich zu reichen; und mitten unter bem Strauchwerk ein wandelndes Baar, in lebhaftem Gespräch und mit der erhobenen Sand in die lodende Jene Rletternden holen von den Bäumen die Kerne weisend. Früchte der Granatäpfel, von denen das Hohe Lied erzählt und von denen der Commentar sagt, daß sie rein sind von den Flecken bes Meisches und von den weltlichen Gitelkeiten; und jenes Baar, das die Erklärer im Widerspruch mit ber Hoheit eines Rirchenbildes als weltliches Liebespaar deuten, find gottselige Menschen. die nach der Quelle der Seligkeit suchen, nach der Quelle jener füßen Wäffer, die vom Libanon fließen und die nicht vergiftet find von den Liften des Teufels. Rap. 5, 1: "Effet, meine Lieben, und trinket, meine Freunde, und werdet trunken." Es ift daber burchaus folgerichtig, daß nun auch noch innerhalb beffelben ge= schlossenen Gartens, der das Symbol der Ueberwindung der Sünde ift, die Ertheilung der Absolution und die Ginführung der Begnadeten in die Pforten des himmelreichs zur Darstellung kommt. Und wie die letten Rapitel des Commentars begeistert schilbern, wie die ganze Kirche selig sein wird in der seligen Gemeinschaft mit dem himmlischen Bräutigam, so sind auch die letten Scenen des Bildes ein voller begeisterter Symnus der himmlischen Freude. Petrus steht an der himmelspforte, den in Kindergestalt dargestell= ten seligen Seelen, die von Engeln bekranzt werden, das himmel= reich öffnend. hinter ihm die Beiligen der Kirche, fromm verzudt aufschauend zur herrlichkeit Gottes. Darüber die himmlischen heer= schaaren in freudigem Lobgesang; in ber Mitte boch thronend Christus, das Buch des Evangeliums in der Rechten, den Schlüssel in der Linken, zu seinen Füßen auf dem von den vier Evangelistensemblemen umgebenen Altar das Symbol des Opferlammes.

Ueber diesem Bild, oben an der Gewöldtappe der Decke, wie im Altarbild Orcagna's, das Schiff Petri, am User ein Angler; das althergebrachte Symbol der durch Christi Wunderkraft behüteten Kirche.

Dieser Jubelgesang auf die himmlische Seligkeit als die Erfüllung und Bollendung der Segnungen der Kirchenlehre und des Kirchenregimentes ist der Schluß.

Reiner aber wird diese Raume verlassen, ohne nochmals prüfend das Ganze zu überbliden.

Je mehr wir uns in diesen gewaltigen Freskenchklus hineinsschauen, desto mehr werden wir ergriffen nicht blos von der Macht und strengen Folgerichtigkeit des Gedankengehaltes, sondern auch von der Macht der künstlerischen Behandlung und Ausführung. Trot aller Ungleichheiten im Einzelnen ist das Ganze unbedingt eines der großartigsten Werke der gesammten älteren italienischen Kunst. Allein der Eindruck ist und bleibt ein getheilter. Statt der unvergänglichen Poesie tief inneren Seelenlebens dürre Scho-lastit und düsterer Fanatismus, statt plastischer Klarheit und Deutlichsteit spissindig gelehrte, schon den Zeitgenossen schwer verständliche Allegorie und Symbolik.

Es ist das alte starre Dominicanerthum, seine Größe und seine pfäffische Beschränktheit, sein Glaubenseifer und seine Furchtbarkeit.



## Der Triumph bes Todes im Camposanto zu Pisa.

Auch das berühmte Bild im Camposanto zu Pisa, das nach Petrarca's Trionso della Morte jett gewöhnlich als der Triumph des Todes "Il Trionso della Morte", bezeichnet wird, beruht wesent= lich auf den Anschauungen der Dominicanertheologie. Namentlich die künstlerische Symbolik steht in engster Verwandtschaft mit dem Freskenchklus der Spanischen Kapelle.

Sicher ist es mit wohlberechneter Absicht geschehen, daß, obwohl in einzelnen Figuren die eine Darstellung in die andere hinüberragt, die in der Mitte sich erhebende schroffe Felswand das Bild in fast zwei gleiche Theile trennt.

Die eine Hälfte schildert das schredenvolle Walten des Todes; die andere das Leben, das die Vorbereitung zum Tod ift.

Hoch aus den Lüften herab brauft in ungestümer gieriger Beutelust die dämonisch gewaltige Gestalt des Todes; eine entsesselte grauenvolle Megäre mit Fledermausslügeln und Krallenfüßen, alt und schreckhaft in ihren Gesichtszügen, die Augen und den Mund zornsprühend weit geöffnet, die aufgelösten langen Haare und das lange dunkle Gewand wild emporslatternd, in den Händen die hochgeschwungene unerbittliche Sense. Es ist das Motiv Petrarca's, der den Tod (La Morte) beschreibt als ein Weib in tiefschwarzem Gewand, von einer Wuth, die selbst Giganten erschrecke. Eine ächt

michelangeleske Gestalt voll düsterer Erhabenheit, gleich ergreifend durch die dämonische Furchtbarkeit ihrer gespenstisch unheimlichen Formenphantastik, wie durch die dämonische Furchtbarkeit ihres plöglichen unaufhaltsamen siegesbewußten Heranstürmens.

Die entsepenvolle Unerbittlichkeit des Todes.

Allein der Tod ist ein anderer für Die, die die Sünde überwunden haben, ein anderer für Die, die der ewigen Gnade durch ihre Sünde untheilhaftig geworden.

Entscheidend für die Erklärung ift, daß die liebliche Garten= idylle, die das Ende des Bildes füllt, mit der Gartenidylle in dem großen Wandbild der Spanischen Kapelle zu S. Maria Novella in Florenz durchaus übereinstimmend ift. Wie dort, so auch bier jene vornehme Mannesgestalt in zeitgenössischer Tracht mit dem Jagdfalken auf dem Arm; nur mit dem Unterschied, daß bier zwei solcher Geftalten find. Wie bort, so auch hier eine Frauengestalt, ihre hand in den Rachen eines auf ihrem Schoof liegenden jungen Löwen stedend. Wie dort, so auch hier Gestalten in fröhlichem in dem Florentiner Bild eine Frauengestalt die Saitenspiel; Biola spielend, hier im Bisaner Bild eine Frau mit der Cither (Pfalterium) und ein Mann mit der Viola. Wie dort, so auch hier eine Gestalt, die sinnend ihre Hand an das Kinn legt; nur ist diese sinnende Gestalt nicht eine mannliche, sondern eine weibliche. hier wie dort traute Paare in innigem Wechselgespräch. hier wie dort als landschaftlicher hintergrund ein hain dichtbelaubter fruchtbeladener Bäume.

Die gleiche Form sollte nicht den gleichen Inhalt bedingen? Wenn also der Ideenzusammenhang des Florentiner Bildes ergiebt, daß dort der Inhalt aus dem Commentar des heiligen Thomas von Aquino zum Hohen Lied geschöpft ist, daß dort nach Maßgabe dieses Commentars jene Gartenidylle sich auf den geschlossenen Garten bezieht, von welchem das Hohe Lied singt, und daß der Sinn dieser Idylle nicht die Poesie der sinulich heiteren Weltfreude ist,

sondern die Poesie und Symbolik der aus der Ueberwindung der Sünde quellenden inneren Herzensfreude, so folgt auch für die übereinstimmende Darstellung des Bildes in Pisa unabweislich die gleiche Deutung. Auch hier in dieser Idylle, deren seine Anmuth und Lieblichkeit so oft auf das Borbild Boccaccio's zurückgeführt wird, waltet nicht die Novelle Boccaccio's, sondern einzig und allein die Sholastik des heiligen Thomas von Aquino.

Genau berfelbe Ibeengang, genau biefelbe Symbolik. Wir wissen, daß Thomas von Aquino den geschlossenen Garten des hohen Liebes als das Sinnbild der Rirche faßt, die zu der Ueberwindung der Sünde führt. Die dichten grünen Bäume, welche den bedeutsamen landschaftlichen hintergrund bilben, sind nicht, wie Basari in der Beschreibung bieses Bilbes (2, 124) behauptet, Orangenbäume, sondern gleich ben Bäumen des Florentiner Bilbes gang unzweifelhaft Granatbaume, bon benen ber Commentar fagt, daß sie rein sind von den Fleden des Fleisches und von den welt= lichen Citelkeiten. Und wir wissen, daß Thomas von Aquino in der vita activa, in dem thätig handelnden Weltleben, drei Arten der Bersuchung unterscheibet, die Bersuchung des Teufels, die Bersuchung ber Welt, die Versuchung des Meisches. Vorn die sitenden Geftalten sind die Frommen, die diese Bersuchungen siegreich überwunden haben. Ift nicht hier wie im Morentiner Bild die Ueberwindung des Teufels symbolifirt in jener hehren Frauengestalt, die in alther= gebrachter mittelalterlicher Symbolik den Finger in den Rachen des teuflischen Thieres, des Catulus loonis, stedt? Die Ueberwindung der Weltluft in jenen ernsten Männergestalten, auf deren früheren Die Ueberwindung des Fleisches in Weltfinn der Falke deutet? ber Frau mit ber Cither und in bem Mann mit ber Beige, ba, wie David auf der Cither dem Herrn Buge fang, das Saitenspiel in ber mittelalterlichen Symbolik (Spicil. Solesm. 3, S. 143) überall als Tödtung des Fleisches, als Mortificatio carnis, gilt? wir miffen, wie Thomas von Aquino der vita activa die vita

contemplativa, dem thätigen Weltleben das still beschauliche Leben gegenüberstellt und wie er diese Beschausichkeit entschieden bevorzugt. Die Hinweisung auf die Nothwendigkeit und Liedlichkeit des beschaulichen Lebens siegt hier in jenen Gestalten, die hinter den Sißenden in stehender Stellung dargestellt sind. Entspricht nicht jene liebliche Frauengestalt, die durch ihre leise nach unten geneigte Kopfwendung und durch ihre charakteristische Handbewegung ihr tieses Sinnen deutlich bekundet, auf das bestimmteste dem Vir contemplativus des Bildes in Florenz? Und jene beiden, in trautem Wechselgespräch besindlichen Paare, die immer nur als weltliche Liebespaare bezeichnet werden, sind sie nicht in derselben Weise als das gottselige Zussammensein gottseliger Menschen zu fassen, wie es im Hohen Lied heißt, nach dem Born lebendiger Wässer such, die vom Libanon sließen?

Nicht zu der weltlichen Deutung, die jett die allgemein herrschende ist und die auch neustens wieder von E. Dobbert in seinen Beiträgen zur Geschichte ber italienischen Runft (1878. S. 169) in Sout genommen wird, sondern einzig und allein ju biefer icholaftisch symbolischen Deutung ftimmt es, daß über diefer Gruppe jo zahlreiche Engelschaaren zum himmel hinaufschweben und bom Himmel herabschweben. Bafari, welchem das Berftandniß der mittelalterlichen Symbolik völlig abhanden gekommen war, nennt die beiden untersten Alügelgestalten, die zwischen den Zweigen des Haines umberflattern, Liebesgötter, mit ihren Pfeilen nach ben Herzen der Frauen zielend. Spätere Erklärer nennen fie Todes= götter; und in diesem Sinn hat ihnen die Uebermalung umgebogene brennende Faceln in die Rechte gegeben, von denen der Bericht Basari's nichts weiß. Heidnische Eroten, heidnische Todesgenien in einem driftlichen Rirchenbild des vierzehnten Jahrhunderts? Es find Engel, wie ja auch Bafari felbst die beiben ganz gleichgestalteten, eine Schriftrolle haltenden nadten Flügelgestalten der nächstfolgenden

Gruppe ganz ausdrücklich als Engel bezeichnet. Und hoch oben in ben Lüften schwebende Cherubim, mit dem Gnadenzeichen des Kreuzes herabkommend, die Seelen der ohne Schuld Befundenen in Empfang zu nehmen, oder die bereits in Empfang genommenen, die nach byzantinischer Ueberlieferung in nackter Kindesgestalt dargestellt sind, jubelnd und liebend zur Herrlichkeit des Paradieses emportragend. Unwillkürlich erinnert diese Darstellung der die Seelen entführenden gestügelten Engel an das Harppienmonument von Kanthos; und in dieser unbewußten Aehnlichkeit zeigt sich nur um so rührender und eindringlicher, wie an die Stelle düsteren Todtens dienstes jest die fröhliche Botschaft der Erlösung getreten ist.

Angesichts dieser hehren heilbringenden Engelsgestalten will man von Boccaccio'schem Novellenton sprechen? Es ist das Reich Derer, die die Sünde überwunden haben; es ist das Reich der von Gott Begnadeten.

In Clusone bei Bergamo befindet sich nach dem Bericht E. Förster's (Geschichte der ital. Kunst, Bd. 5, S. 399) bie offenbar unter deutscher Einwirkung entstandene Darstellung eines Todtentanzes aus der ersten Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts mit der Inschrift:

O tu che serve a Dio del bon cuore Non havine pagura a questo ballo venire, Ma allegramente vene e non temire Perche chi nasce conviene morire.

O bienst Du Gott mit wahrem gutem Herzen So magst Du ohne Furcht zu diesem Tanze kommen, Rein guten Muths und gänzlich unbeklommen, Denn wer geboren, wird mit Recht vom Tod genommen.

Unmittelbar neben jene anmuthige Idplle der Reinen und Gerechten stellt das Bild in Pisa das entsezenvolle Grausen und Schrecken. Unten am Boden, über- und nebeneinandergehäuft, dichte Reihen langhingestreckter Todter; Könige und Königinnen mit ihren Kronen, Kitter und Bürger, Mönche und Nonnen und Weltgeistliche in ihren Ordenskleidern und mit den Abzeichen ihrer Würde. Wohl wird auch aus dieser Gruppe eine Seele von einem Heilsengel emporgeführt, denn auch die zur Seligkeit Berufenen müssen durch den Tod hindurchgehen. Die weitaus größte Mehrzahl aber sind unrettbar Berdammte. Wie in vielen der Todten selbst durch Gestalt und Emblem auf Böllerei und Geiz und auf alle die anderen Laster hingewiesen wird, so stürzen die Teusel, ein schreckhaftes Gewirr frazenhafter Umbildungen antiker Pans= und Sathrzeskalten mit Fledermausssügeln und Bogelkrallen, höhnend auf die Todten herab und tragen die auch hier in Kindeszeskalt dargestellten Seelen empor durch die Lüfte, sie in den Schlund hochragender seuerspeiender Berge zu werfen.

In erschütternd scharfem Gegensatz dicht nebeneinander die Wonne der Seligkeit und das Grausen der Verdammniß. Zwei schwebende Engel halten eine Schriftrolle, die dem Beschauer den tiefen Sinn dieses Gegensates eindringlich zuruft:

Schermo di savere e di richezza, Di nobiltate e ancor di prodezza, Vale niente ai colpi di costei; Ed ancor non si truoya contral lei, O lectore! neuno argomento. Eh! non avere lo'ntelletto spento Di stare sempre si apparecchiato Che non ti giuga immortal peccato.

Des Wissens Schirm, des Reichthums Pracht, Auch Abel nicht und Leibesmacht, Bermag dir Schutz zu bieten gegen diesen. Und noch hat sich kein Weg gewiesen, Dem letzten Schlage zu entstiehen. Du mußt dich in dein Inneres ziehen, Und immer so dich wohl gerüstet sinden, Daß frei du bist von schuldvoll schweren Sünden.

Der Gerechten Seelen sind in Gottes Hand und keine Qual rühret sie an. Aber die Gottlosen werden gestraft werden, denn sie achten des Gerechten nicht und weichen bom Herrn. Weisheit Salomonis 3, 1 und 10.

Dies ift die eine Balfte des Bildes.

Folgerichtig schildert die andere Hälfte das Leben felbst.

Zwei verschiedene Darstellungen; nicht nebeneinander, sondern übereinander.

Auch hier wieder die scholastische Unterscheidung der vita activa, des Weltlebens, und der vita contemplativa, der frommen Beschaulickeit.

Unten die vita activa.

Mag das Weltleben, die vita activa, ein Leben des Elends, mag es ein Leben des äußeren Glanzes sein, immer ist es ein Leben der Nichtigkeit, ein Leben ohne Frieden und ohne Halt. Dies ist die ernste Lehre, die diese Darstellung predigt.

Jener Tobtengruppe zunächst und in diese sogar hineinragend eine Gruppe Elender und Gebrechlicher. Altersmüde, Kranke, Bettler, Krüppel jeglicher Art; von markerschütternder Wahrheit und zugleich von einer idealisirenden Kraft, wie sie nur einem wirklich großen Künstler zu Gebot sieht. Es sind die mühselig Beladenen, die trostlos Berlassenen, die keine andere Rettung kennen als die Befreiung durch den Tod. Einer von ihnen streckt der vorüberstürmenden Todesmegäre eine Schriftrolle entgegen; sie enthält die ergreifenden Worte:

"Dacchè prosperitade ci ha lasciati, O Morte, medicina d'ogni pena, Deh vieni a darci omai l'ultima cena!"

Dieweil das Glüd sich ganz von uns gewendet, So tomme bald, du Heiler aller Noth, Gieb uns das letzte Mahl, o tomme, Tod!

Hinter dieser Gruppe des Jammers das heitere Bild glänzender Weltlust. Gine vornehme fröhliche Jagdgesellschaft, kronengeschmückte Dettuer, Italienische Studien.

Herren mit stolzen Damen und zahlreichem Gefolge; wohlgemuth einherreitend, Falken auf dem Arm, Jagdhunde zu ihren Füßen. Es ist symbolisch bedeutsam, daß oben auf dem Bergabhang, unmittelbar über den letzten Gestalten des Zuges, ein Fuchs eine unschuldige Taube würgt. Und auch hier wieder der ernste Mahnzus, daß alle diese Lust und Pracht nur eitel und gleißnerisch ist. Plözlich wird der fröhliche Zug erschreckt durch den Anblick dreier offener Gräber, aus denen wurmzerfressene verwesende Leichen hersvorstarren. Neben den Särgen ein frommer Einsiedler, in den Händen eine Schriftrolle, auf welcher man, so weit sie entzisserbar ist (Crowe und Cavalcaselle. Bb. 2, S. 21), den Spruch liest:

Se nostra mente fia ben acorta Tenendo risa qui la vista aflitta, La vana gloria ci sara sconfitta, La superbia ci sara da morte.

Wenn unfer Sinn fich fraftig lagt durchbringen Bom Anblid bier ber grauenvollen Leichen, Dann wird ber Thorheit Sitelkeit in uns verbleichen, Und. unfer Stolz wird mit dem Tode ringen.

Mit meisterhafter Kunst hat der Künstler das Staunen und Entsetzen, das Empfinden und Sinnen der so jäh aufgestörten Menschen und Thiere zum Ausdruck gebracht.

Und nun in der oberen Darstellung als Gegensatz zur Friedlosigkeit des weltlichen Lebens der stille unzerstörbare Friede der vita contemplativa, des geistlichen, des fromm beschaulichen Lebens; die Rube in Gott.

Es ift die ftille Beiligkeit der Ginfiedler in der Thebais.

Die Größe des Künstlers zeigt sich auch hier. Er verliert sich nicht in alle die verwirrenden biographischen Einzelheiten, durch welche byzantinische Darstellungen dieser Art (vgl. d'Agincourt, Taf. 82), ja durch welche auch noch die spätere Darstellung Pietro

Lorenzetti's im Camposanto zu Pisa selbst sich um alle Einheit und Gesanmtwirtung brachten; er hält sich nur an die großen, allgemein wesenhaften Züge. Zwei ehrwürdige Greise, vor einer Waldsapelle in Bibellesen und stille Andacht versunken; ein dritter Einsiedler voll frommen Erstaunens das Wachsthum seiner Gartenpslanzung betrachtend; ein vierter eine Rehziege melkend. Dazu das stille Leben friedlicher Waldthiere. Ein ergreisendes Bild glückseligsten Seelensfriedens! Wer die stumme Mahnung der drei Todten versteht und der Welt entsagt, der hat das beste Theil erwählt.

Die schriftlichen Quellen bezeugen, daß die Beziehung dieser Darstellungen auf den Gegensatz des thätigen und beschaulichen Lebens die richtige, die in der Natur der uralten Ueberlieferung selbst liegende ist.

Schon längst ist darauf hingewiesen worden, daß das Motiv der Darstellung des Jagdzuges und der drei Todten in der Legende "Li trois Mors et li trois Vis" wurzelt, die sich im Lauf des dreizehnten Jahrhunderts in Frankreich herausgebildet und schnell über ganz Europa verbreitet hatte. Ein düsteres Memento mori, eine ernste Mahnung an die irdische Nichtigkeit und an die Nothwendigkeit innerer Umkehr!

Die drei Todten mit ihrem steten Refrain:

Telz comme vous un temps nous fumes Telz serez vous comme nous sommes.

"Du bift, was ich gewesen bin, Ich bin, was Du wirft werben."

Und die drei Lebenden mit der reumuthigen Erkenntniß:

"Or elisons, je vous emprie, Désormais la meilleure partie, Qui mal fait et ne se repente, Il aura peine et tormente."

Digitized by Google

Jedoch die Hauptquelle scheint der lehrhafte geiftliche Roman bon Barlaam und Josaphat gewesen zu sein, ber, in alle Sprachen übersett, ein sehr beliebtes Bolksbuch mar. Wir seben die Einwirtung dieses Romans auf die bildende Runft in den Bildnereien des Bogenfeldes am Sudportal bes Baptifterium in Parma aus bem Ende des zwölften Jahrhunderts und in Pfalterminiaturen der Barberinischen Bibliothek ju Rom (vgl. Dobbert: Ueber ben Stil Niccolo Bisano's. S. 86); es ift die Darftellung der in diesem Roman enthaltenen Parabel von einem Mann, der über einem tiefen Abgrund schwebend sich an den Zweig eines überhangenden Baums flammert, von allen Seiten von den grimmigsten Ungeheuern um= lauert wird und nichtsbestoweniger all sein Sinnen darauf wendet, den vom Baum träufelnden Honig zu naschen (Rudert's Gedichte, Th. I, S. 51). Auch in den Bildwerken der Marienkirche zu Lübeck und des Münfters in Strafburg finden wir Anklange. Der Rünft= ler bes Bilbes in Bisa balt sich an die Lebensgeschichte Josaphats selbst. Josaphat, ein indischer Brinz, war von seinem Bater, dem König, um ihm das Elend der Welt zu verbergen, in einen Palaft eingeschlossen. Der Prinz vergrämt sich in seiner Gefangenschaft. Endlich wird ihm der Austritt gestattet. So fehr man dafür gesorgt hatte, ihm nur das Glänzende der Welt, nur Glüd und Freude, zu zeigen, der Prinz begegnet doch auf seinen Wegen Aussätzigen und Blinden und Krüppeln und abgelebten hinfälligen Greisen; auf die Dauer kann ihm auch nicht verschwiegen werden, daß der Tod das allgemeine unentrinnbare Loos der Menschen ist. Traurigkeit seines Gemüths findet er Trost bei Barlaam, einem Christen. Er wird Christ und zieht sich, nachdem er durch den Tod seines Baters Herr seines Willens geworden, zurück in die Wüste und ftirbt nach langem Einsiedlerleben als Seiliger. 3m Bild wie im Roman genau dieselbe Grundidee, genau dieselbe Zusammen= stellung und Reihenfolge der Motive.

Es ift eines der überraschendsten Ergebniffe ber neueren Sagen-

forschung, erwiesen zu haben, daß die Jugendgeschichte Josaphat's fast wörtlich ber Jugendgeschichte Buddha's nachgebildet ift. Der Verfasser des Romans, wahrscheinlich Johannes Damascenus, der lange am Hof der Chalifen in Damascus gelebt hatte, erzählt felbft, daß er seine Geschichte von glaubwürdigen Mannern aus Indien vernommen; ja Manches spricht bafür, daß er den Urtert des Lalita Vistara, eines der heiligen Bücher der Buddhiften, selbst kannte. Unter dem Namen Barlaam's und Josaphat's ist Buddha ein Heiliger ber griechischen und römischen Kirche geworben. Und auch in bieser ältesten Quelle bereits ber gleiche Gedanke von der Wesenlosigkeit bes weltlichen Treibens und von dem Borzug der ftillen Beschaulichkeit, die gleiche Zusammenstellung und Folge der Altersmüden und Gebrechlichen, der schreckhaften Leichen und der ernft finnenden Ginfiedler. Die Sage wird von Max Müller in seinen Essays erzählt (beutsche Ausgabe, Bb. 1, S. 185 ff., Bb. 3, S. 326 ff.). Buddha, ber königliche Pring, erhält endlich bie Erlaubnig, die Baläfte seines Baters, des Königs, in die er bisher eingeschlossen gewesen, verlassen ju dürfen. Bei feiner erften Ausfahrt begegnete er einem abgelebten binfälligen Greise. Bas ift bies für ein Mann, fragte ber Pring seinen Wagenlenker. Ist diese Gebrechlichkeit etwas nur ihm Gigenthumliches ober ift fie das allgemeine Loos aller erschaffenen Wefen? Herr, erwiederte der Wagenlenker, dieser Mann bricht zusammen unter der Laft des Alters; Dein Bater, Deine Mutter werden in den gleichen Zustand kommen, es ift das unvermeidliche Endschicksal aller Geschöpfe. Der Pring fehrte in die Stadt gurud, ohne ben Luftgarten zu befuchen. Auf einer zweiten Ausfahrt erblicte ber Bring einen Kranken, der, abgemagert und vom Fieber aufgerieben, kaum noch die Kraft hatte zu athmen. Nachdem er den Wagenlen= ter abermals um diese Erscheinung befragt und von ihm Aufschluß erhalten hatte, rief er aus: Ach, die Gesundheit ift nur ein Spiel eines Traumes; wo ift der Weise, der, wenn er sieht, was er eigent= lich ift, länger an Luft und Freude Gefallen finden tann? Der

Prinz ließ den Wagen umwenden und kehrte nach der Stadt jurud. Bei feiner dritten Ausfahrt erblidte ber Bring unterwegs eine Leiche, die auf einer Bahre lag. Der Prinz fragte wiederum den Wagenführer und brach, nachdem ihn dieser belehrt hatte, in die Worte aus: Webe webe über die Jugend, die dem Alter unterliegen muß! Webe über die Gefundheit, die fo vielen Rrankheiten gur Beute wird! Wehe über das menschliche Leben, das so kurze Zeit Wir wollen umkebren. Und als der Prinz nach langer Zeit wieder einmal eine Ausfahrt machte, gewahrte er einen Ginsied= ler, der ruhig und gelaffen ben Blid jum Boben fentte und fein geistliches Gewand mit Würde trug. Was ift bas für ein Mann, fragte ber Pring. Herr, erwiederte ber Wagenlenker, Dieser Mann ist einer von denen, die man Bhikschu's oder Bettler nennt; er hat auf alle Bergnügungen, alle Wünsche verzichtet und führt ein Leben der Strenge; er sucht fich felbst zu überwinden und hat ein be= schauliches Dasein gewählt. Der Prinz versetzte, dies ist gut und wohl gesprochen. Die Weisen haben ftets das beschauliche Leben gepriefen; es wird meine Zuflucht und die Zuflucht anderer Menichen werden; es wird uns zu mahrem Leben, zu Glück und Unfterblichkeit führen.

In der Kirche zu Badenweiler findet sich auf einem Wandbild, das W. Lübke vor einigen Jahren von der Tünche befreit hat, die gleiche Darstellung der alten Legende von den drei Todten und den drei Lebenden. Noch übereinstimmender aber ist ein dem Bild im Camposanto wohl ziemlich gleichzeitiges kleines Holzbild in der Asademie zu Pisa, im zweiten Saal; es zeigt denselben Gegensatz des thätigen und beschaulichen Lebens. Unten der Zug der Könige und ihres Gesolges und die drei in den Särgen liegenden Leichen; oben aber auf Bergeshöhe im stillen Gespräch drei heilige Frauen.

Das Bild in Badenweiler gehört einer Dominicanerkirche; für das Bild in der Akademie zu Pisa ist durch die schwarz und weiß gesteckten Hunde, die die Staffage des landschaftlichen Hinter-

grundes bilden, der Dominicanerursprung bezeugt. Noch in den feierlichen Bußgängen, welche Savonarola in Florenz veranstaltete, und selbst noch im Anfang des sechzehnten Jahrhunderts am Schluß eines Florentiner Carnevals (Bas. 7, 116), wurde ein Wagen mit der Statue des Todes in der Stadt umhergeführt und dabei das alte Bußlied gesungen:

Fummo già come voi siete, Voi sarete come noi; Morti siam, come vedete, Cosi morti vedrem voi. E di là non giove poi Dopo il mal far penitenza.

Es ist klar, daß die jest übliche Bezeichnung "Triumph des Todes" zwar für den einen Theil des Bildes gilt, für das Ganze aber zu eng ist. Das gewaltige Bild ist die großartig monumentale Zusammenfassung und Darstellung der gesammten scholastischen Moralphilosophie, der Lehre vom gegenwärtigen Leben in seinem Gegensat als weltlich thätiges und geistlich beschauliches Leben, und der Lehre vom künftigen Leben in seinem mahnenden Gegensat als Berdammniß und Seligkeit.

Wenn, wie Förster in seinen "Beiträgen" (S. 109) berichtet, die alten Archive in Pisa die im Camposanto diesem Bild benachbarten Bilder des Weltgerichtes und der Hölle als Paradiso
und Inserno, den sogenannten Triumph des Todes aber als Purgatorio ansühren, so ist bewiesen, daß die Zeitgenossen eine ähnliche Aussalfung hatten.

An ergreifender Innerlichkeit und an erschütternder Tragik ist es das gewaltigste Bild des vierzehnten Jahrhunderts. Gine dämonische Genialität, die in jedem Zug an Dante und Michelangelo mahnt! Um so schmerzlicher ist es, daß wir den Meister nicht kennen. Die Fabeleien Basari's, welcher Orcagna als den Meister des Bildes nennt, sind im Bergleich mit den beglaubigten Bildern Orcagna's

unhaltbar. Crowe und Cavalcaselle sprechen von den Sienesen Pietro und Ambrosio Lorenzetti; Milanesi spricht von dem Florentiner Bernardo Daddi; Basari = Sansoni, Bd. 1, S. 468. Ist vielleicht aus erneuter Durchforschung der Dominicanerarchive in Pisa noch eine Lösung dieser vielverhandelten Streitfrage zu hoffen?

## Fiesofe und die Fresken Filippino's in S. Maria sopra Minerva zu Rom.

Selbst inmitten der vollen blühenden Renaissancekunst bewahrte das Kunstleben der Dominicaner noch seine scharf ausgeprägte Sonderstellung.

Gegenüber der vordringenden Erweiterung und Verweltlichung der Darstellungsstoffe und Darstellungsformen blieb die Kunst der Dominicaner eine streng und ausschließlich kirchliche.

Neben Brunellesco und Donatello, neben Ghiberti und Masaccio und ihren großen Schülern und Zeitgenossen steht, eine fest abgesschlossene Welt für sich, die stille fromme Kirchlickkeit des frommen Dominicanermönches Fiesole.

In den Bildern Fiesole's spricht sich das Dominicanerthum des fünfzehnten Jahrhunderts mit derselben festen und eindringlichen Monumentalität aus, wie 'das Dominicanerthum des vierzehnten Jahrhunderts in den Bildern Traini's und Orcagna's und in den Fresten der Spanischen Kapelle in Florenz und des Camposanto zu Pisa. Es ist nicht mehr trockene Scholastik und düsterer Fanatismus; es ist jetzt tief innige religiöse Lyrik. Aber nur die Kampsweise ist verschieden, das Ziel ist dasselbe; ein stiller Protest kindlicher Gläubigsteit gegen den rings auswuchernden Unglauben.

Das Dominicanerthum Fiesole's ist nicht mehr ein starr dog= matisches, sondern ein fromm ascetisches.

Wir verstehen diese tiefgreifende Wendung nicht, wenn wir nicht in das Leben der Kirche selbst eingehen. Die tunstgeschicht= liche Wendung ist zugleich eine kirchengeschichtliche.

Berheerende furchtbare Stürme hatten inzwischen die Kirche beimgesucht; der siebzigjährige Aufenthalt der Bapfte in Avignon, der ärgernißreiche, in alle Bolksschichten dringende Streit von Papst und Gegenpapst, die täglich steigende Macht der neuen, im freien Menschheitsideal des Alterthums wurzelnden Bildung und Denk-Nur um so tiefer regte sich baber in allen frommen kirchlichen Gemuthern der Drang nach fester Einkehr in das eigene Innere, der Ruf nach Läuterung und Berinnerlichung des kirchlichen Lebens. Es war eine Bewegung wie im achtzehnten Jahrhundert ber edle Vietismus Spener's gegen die verknöcherte Buchstabentheologie und gegen die aufkommende Aufklärung. Der Dominicanerorden wußte, was seines Amtes sei. Er erkannte, was die gefährdete Kirche be= dürfe. Die wundersame dämonische Kraft der heiligen Ratharina von Siena, die wie ein gottgesendeter Cherub in alle hochsten Gefcide der Kirche bestimmend eingriff, ift die überwältigende Sieges= fraft des in einer Zeit allgemeiner Gewiffenlosigkeit wiedererwachten unbeugsamen religiösen Gewissens. Und unmittelbar auf die Heilige von Siena folgten zwei hervorragende Manner, die ihre Wirksamteit zwar auf engere Rreise beschränkten, ben Orden felbft aber von Grund aus umgeftalteten und verjüngten, Giovanni Dominici und Fra Antonino. Das Ansehen der Theologie des heiligen Thomas von Aquino blieb unangetastet; aber neben die Macht der Theologie trat die tiefe innere Erbauung schlichter Herzensreligion, die Poesie frommer Andachtsgluth und driftlicher Demuth.

Giovanni di Domenico Bacchini, in der Kirchengeschichte unter dem Namen Beato Giovanni Dominici bekannt, war ein Dominicaner aus S. Maria Novella. Er ist noch ein Dominicaner alten Stils, pfäfsisch, herrschsüchtig, fanatisch; sowohl die Lucula noctis wie die Regola del Governo di Cura familiare (herausgegeben

von Donato Salvi 1860), bekämpft die humanistischen Studien als unchristliches Gräuel, als teuflisches Heidenthum. Aber der Berwilderung des Klosterlebens, zumal der Entartung seines eigenen Ordens, thut er mit begeistertem Eifer Einhalt. Eine stattliche Reihe neuer Dominicanerklöster wurden zur Wiederherstellung der alten strengen Kirchenzucht von ihm gegründet; in Cortona, in Fiesole, in Venedig, in Lucca, in Pisa. An seiner Seite stand Beato Lorenzo di Ripafratta als Lehrer der Novizen. Ein frommes tüchtiges Klostergeschlecht ist aus dieser segensreichen Wirksamkeit hervorgegangen.

Und nachdem Giobanni Dominici 1408 feine flöfterliche Stellung verlassen hatte, um als eifriger Parteigänger Gregor's XII. an den großen Welthändeln theilzunehmen, wurde das fromme Werk fortgesett von Antonio Vierozzi, welchen die Kirchengeschichte als ben heiligen Antonino feiert. Seine Schriften, seine Opera a ben vivere (herausgegeben von Francesco Palerino 1858), seine Regola di Vita Christiana (1866) und vor Allem die an vornehme Frauen gerichteten Briefe (1859) sind rührende Zeugnisse ächt mondischer Frommigkeit. Im Jahr 1504 war Antonino als einer der Ersten in das neugegründete Rloster von Riefole ein= getreten; turze Zeit darauf ift er der Obere aller Klöster des Rirchenstaates und des Königreichs Neapel. Als Erzbischof von Florenz übertrug er die feste reformatorische Thätigkeit, die er in der stillen Klosterzelle begonnen, auf das Leben der Gemeinde. Die Florentiner meinten, wie der Bericht eines Zeitgenoffen in den Acta Sanctorum (Mai. Th. 1, S. 326) fagt, seit dem heiligen Benobius einen solchen Oberhirten nicht mehr gehabt zu haben. Es fehlt nicht an Zügen ber Barte und Unduldsamkeit, die auch in ihm den alten ftarren Dominicanerfinn bekunden; aber sein eigenstes Wesen ist stille innige Frommigkeit, Glaubensinbrunft, Abkehr von aller Weltluft. Seine Theologie ift ascetische Moraltheologie, die, um den Ausdrud Bespasiano Fiorentino's (Spicil. Rom. Th. 1, S. 224) beizubehalten, fest und eindringlich sich an das Gewissen wendet, la teologia pratica, che appartiene a' casi di coscienza.

Im zweiten Gesang seines Gedichtes "De illustratione Florentiae" preist ihn Ugolino Verrini mit den Worten:

> "Temporibus nostris Antonius alter Aquinas, Moribus, exemplo, scripto, Thomas habetur. Infectos Cleri mores correxit et urbis, Commissumque vigil pastor defendit ovile, Ne lupus insidiis caperet vel, ut improbus hostis, Incostuditas pecudes laceraret, et omni Arte gregem morbo incolumem servavit ab omni."

Dies war die Luft, in welcher Fiesole auswuchs. Gen war der Geist der Resorm in seinem ersten kräftigen Ausschwung, als 1407 der zwanzigjährige Jüngling mit seinem jüngeren Bruder Benedetto das geistliche Gewand nahm. Lorenzo di Ripasratta war sein Lehrer. Wit Antonino verdand ihn sein ganzes Leben hindurch die innigste Freundschaft.

Bu derfelben Zeit, als Brunellesco und Donatello in Rom ihren begeisterten Alterthumsftudien oblagen, jog fich die fromme Künstlerseele Fiesole's immer mehr und mehr in die Enge und Stille gottergebener driftlicher Beschaulichkeit. Und seine reine Seele wurde um fo tiefer auf den unversiegbaren Schat inneren Lebens gewiesen, da auch sie nicht verschont blieb von den harten Berührungen der leidenschaftlichen Zeitwirren. Als das Concil von Bisa 1409 ben Streit zwischen Gregor XII. und Benedict XIII. dahin schlichtete, daß es einen dritten Papft, Alexander V., mählte, widersetten sich unter dem Einfluß Giovanni Dominici's, des unbeugfamen Anhängers Gregor's, die Monche von Fiefole der Unterwerfung. Im Dominicanerkloster von Foligno suchten sie eine schirmende Zuflucht, und fünf Jahre darauf, da fie von dort die Pest vertrieb, im Kloster von Cortona; erst 1418 konnten sie in die alte heimische Stätte gurudtehren.

Ueber die künstlerische Erziehung Fiesole's sehlt sichere Kunde. Erowe und Cavalcaselle weisen auf die Einwirkung Orcagna's und Masolino's. Die ersten beglaubigten Bilder sinden wir in Cortona. Seine volle Thätigkeit aber entfaltete Fiesole erst, als er 1436 in das neugestistete Kloster von S. Marco in Florenz trat.

Auch in Fiesole verleugnet sich der Dominicaner nicht. meift nur für die Rirchen und Rlöfter der Dominicaner malt, so entlehnt er auch die Darstellungsftoffe gern den Dominicanertreisen; und wo er hinaustritt in die Welt des allgemein Chriftlichen, in die Geschichte Chrifti oder der heiligen Jungfrau oder in die Darftellung des Weltgerichts, da stellt er dies allgemein Christliche immer in nächsten Bezug mit den Beiligen seiner Ordensgeschichte. Bestalten des heiligen Dominicus legt er die höchste gläubige Etstase; in den vielfachen Darftellungen des Jungften Berichts find die Dominicaner immer nur unter den Seligen, nie unter den Verdammten. Aber in Fiesole waltet und schafft die schönste, die liebenswürdigste, die poesievollste Seite des Mönchthums; die Sabbatftille glückseliger Herzens= reinheit, die unwiderstehliche Anmuth demüthiger gottergebener Frommigkeit. Alle Tone ftiller Gottinnigkeit und seliger Berklarung fteben ihm zu Gebot, nur nicht die Tone aufflammender Rraft und Leiden= schaft. Und der Poesie der Empfindung entspricht die stille tiefe Fiesole verschmäht nicht die Neuerungen Poesie der Gestaltung. ber steigenden Formenplaftit, dies bezeugen seine Fresten im Batican und in Orvieto; aber er benütt diese Neuerungen nur, insoweit sie nicht mit feiner garten Seelenhaftigkeit in Widerspruch treten. und Farbe quellen immer nur aus dem innersten Grund feiner Fiejole ift ebenso ein großer Entdeder der fünft= Empfindung. lerischen Formensprache, wie er ein großer Entdeder neuer, bisher unerichloffener Tiefen des religiofen Gefühlslebens ift.

Ein unbedingt Höchstes. Die religiöse Kunst weiß, warum sie mit so ausgesprochener Borliebe immer und immer wieder auf Fiesole zurückgeht. Lorenzo Monaco und einige andere untergeordnetere Künftler wandeln dieselben Wege. Es ist der Gegensatz der geistlichen und weltlichen Bildung.

Wer aber vermag geschichtlichen Nothwendigkeiten Einhalt zu thun? Der Siegeszug der Renaissance schritt weiter und weiter.

Keiner dieser Mönchskünstler vermochte eine Schule zu bilden. Benozzo Gozzoli, der Schüler Fiesole's, ist einer der liebenswürdigsten Künstler friedlicher fröhlicher Weltlust. Fra Filippo, obgleich aus dem Klosterleben hervorgegangen, ist der eingreisendste Förderer der neuen Richtung. Auch in die strenge Dominicanerzelle drang unabwehrbar der Zeitgeist. Fra Francesco Colonna, ein Dominicaner, schreibt seinen Kunstroman Hypnerotomachia, in welchem er zu zeigen sucht, daß die Renaissance noch lange nicht antikssirend genug sei. Fra Giovanni Giocondo, ebenfalls ein Dominicaner, ist gleich groß als gelehrter Kenner und Entdeder griechischer und römischer Literaturschäße, wie als Erbauer seinssinnigster Renaissance-bauten.

Um so bezeichnender ist es für den Geist des Dominicanersthums, daß es trop alledem seinen Widerstand unerschütterlich festhielt.

Bald trat sogar an die Stelle der milden frommen Astese, deren poesievollste Berklärung die gemalten Gebete Fiesole's sind, wieder der alte scholastische Dogmatismus, der hundert Jahre zuvor das Programm der Dominicanerbilder Traini's und Orcagna's und der Fresken der Spanischen Kapelle gewesen.

In den Jahren 1487 — 1493 malte Filippino Lippi im Aufetrag des Cardinal Olivieri Caraffa in einer von dem Cardinal erbauten Rapelle der Dominicanertirche S. Maria sopra Minerva in Rom wieder eine Verherrlichung des heiligen Thomas von Aquino.

Der vorgeschrittene Renaissancekünstler erledigte sich seiner Aufgabe geschickt, aber äußerlich. Unzweifelhaft hat der Cardinal das Brogkamm selbst entworfen.



Vom Eingang aus an der rechten Wand das Hauptbild, der Sieg des heiligen Thomas über die Irrlehrer. Rosini Storia della pitt. ital., Tf. 68.

Reiche Renaissancearchitektur; in der Mitte der reichverzierte Auf dem Thron der heilige Thomas im Dominicanergewand und mit Beiligenschein. In der Linken des Beiligen das aufgeschlagene Buch mit der Inschrift: Sapientiam Sapientum pendam. Die vorgeftredte Rechte zeigt siegesbewußt auf den zu Füßen des Heiligen liegenden niedergeschmetterten Averroes, der eine Schriftrolle in der hand halt mit der Inschrift: Sapientia vincit malitiam. Bu beiden Seiten bes Beiligen, unmittelbar neben ihm auf dem Thron sigend, je zwei allegorische Frauenaestalten. Rechts, wie die an den Gewandsaumen befindlichen Inschriften ausdrücklich bezeugen, die Philosophie und die Theologie; links zwei andere Wiffenschaften, beren Inschriften verblichen find, die aber nach Maggabe der ähnlichen Darftellungen in der Spaninischen Kapelle wohl die Grammatik und Rhetorik darftellen. Zahlreiche Inschriften suchen für bas Berftandnig Sorge ju tragen. Oben über dem Sims in der Lünette des Thrones zwei Engel mit einem Buch, das den Spruch Salomonis enthält, mit welchem bie Summa adversus Gentiles beginnt: Veritatem meditabitur guttur meum et labia mea detestabuntur impium; zu beiden Seiten auf ben Bilaftern ebenfalls zwei Engel mit Inschrifttafeln, Declaratio sermonum tuorum illuminat, rechts: intellectum dat parvulis. Unten an der Borderseite des Bostaments, unter dem niedergeschmetterten Reter Aberroes die Inschrift: Divo Thomae ob prostratam impietatem. Am Sockel: Informatae sunt intra eos linguae eorum. Und dies Thema bon der Befiegung der Reger wird fortgeführt in den Gruppen, welche im Vordergrund zu beiden Seiten des Thrones stehen. Einerseits Arius, andererseits Sabellius. Beide niederblickend auf Bucher, die vor ihnen auf dem Boden liegen. Gines der Bucher

neben Arius enthält die Inschrift: Si filius natus est, erat, quando non erat filius. Error Arii. Eines der Bücher neben Sabellius enthält die Inschrift: Pater a filio non est alius nec a spiritu sancto. Error Sabellii. Es sind die Hinweisungen auf die durch Thomas widerlegten Repereien gegen die Dreieinig-keitslehre. Neben Arius und Sabellius die gläubige Gemeinde; stattliche Florentiner, aufhorchend, sinnend, bewegt, überzeugt.

Auf den Seitenbildern Wundergeschichten aus dem Leben des heiligen Thomas; das Sprechen des Crucifixes und die Efstase des Heiligen im Hause seiner Nichte Francesca Cecano. Tresslich gemalt, aber compositionslos. Die Gemälde an der gegenübersliegenden linken Wand, jest durch das Denkmal Paul's IV. verdeckt, behandelten nach Basari's Bericht die Besiegung des Unglaubens durch den Glauben und die Besiegung des Lasters durch die Tugend. Frostige Allegorieen. Nur die Altarwand, der heilige Thomas den Cardinal Carassa der Gnade der heiligen Jungfrau empsehlend, zeigt die volle Krast des Meisters. Unaussprechlich schön ist hier die Dithyrambik der jubelnden schwebenden Engel.

Wo ist in dieser trockenen Programmmalerei die herzgewinnende eindringliche Herzenspoesie Fiesole's? Und dies kalte scholastische Wesen wenige Schritte entsernt von Fiesole's Grabstätte!

Je mächtiger die Renaissancebildung vorschritt, um so ftarrer tehrten die Dominicaner wieder zu ihrem alten Spftem zurud.

Und bald gewann der Kampf der Dominicaner gegen die Kunst der Renaissance eine überraschende Bedeutung und Außdehnung.

Was bisher nur die Sache enger Mönchstreise gewesen, trug Savonarola hinaus in die leidenschaftlich erregten Massen.

## Die Runstanschauung Savonarola's.

Die Tragödie Savonarola's ist das lette, sich in sich selbst verzehrende Aufslammen der mittelalterlichen Kirchenideen.

Ein hochherziger gottbegeisterter Schwärmer; mit der Glaubenssgluth, aber auch mit der Beschränktheit und dem Fanatismus starrssten Dominicanerthums. Die Bildnisse, die sich von Savonarola erhalten haben und die fast insgesammt auf Fra Bartolommeo, einen seiner begeistertsten Verehrer zurückgehen, zeigen ein lauernd düsteres Gesicht von gemeinen Zügen und mit stark aufgeworfenen Lippen.

Schon in seiner Kindheit hatte Girolamo Savonarola, vertiest in das Studium der Bibel und der Schriften des heiligen Thomas von Nauino, ein Aergerniß genommen an dem schreienden Gegensatzwischen seinem Ideal frommer Kirchlichkeit und der Thatsache der überall herrschenden freien Weltbildung; sein Herz entbrannte voll Zorn, als er sehen mußte, wie in seiner Vatersladt Ferrara sogar der Papst, das Oberhaupt der Christenheit, in einem Saal empfangen wurde, der mit den Statuen der heidnischen griechischerömischen Götter geschmückt war. Und dieser nagende Ingrimm hatte sich unablässig gesteigert während seines Klosterlebens in Bologna und in S. Marco zu Florenz. Es waren die schlimmsten Zeiten des Papstthums, die Zeiten der Gräuel Paul's II., Sixtus' IV., Innocenz' VIII., Mexander's VI.; es war die glänzendste Zeit der Florentinischen

Renaissancebildung, die Zeit Lorenzo Magnifico's und seiner freisgesinnten Philosophens und Künstlerschaar. Um so ungestümer erwuchs in ihm der Ruf nach Resorm der Kirche; nicht der Lehre, an welcher er sein ganzes Leben hindurch in unwankbarster Ueberzeugung als der allein seligmachenden festhielt, sondern des entarteten Papststhums und der entarteten Hierarchie, der zunehmenden Unchristlichseit der Bildung, der Leichtfertigkeit und des Weltsinns der gesellschaftslichen und sittlichen Zustände. "Wer sich von der Lehre der römisschen Kirche entsernt, entsernt sich von Christus; aber sliehet vor Rom, das Babylon gleicht, und kehret zur Buße." "Die Kirche wird gezüchtigt werden und dann erneuert und das wird bald sein." "Fliehet die Laster und kehret zu Christus zurüch."

In turger Frist war das bewegliche, leicht erregbare Floren= tinische Bolk durch die erschütternde Rraft seiner dämonischen, aus bem tiefsten Bergen quellenden volksthumlichen Rede, die, um ein Wort Savonarola's felbst zu gebrauchen, gleich bem Hagel einen Jeden traf, der unbedect ftand, wie durch ein plögliches Wunder in allen Schichten verwandelt. Jahrelang lenkte er das durch die politischen Drangsale aufgeschüchterte Florentinische Bolk ganz nach Teinem Willen; es hing an ihm wie an einem von Gott gesendeten Propheten, um fo mehr, da fein politischer Scharfblid einige tom= mende Ereignisse vorausgesagt hatte. An die Stelle weltlicher Luft= barkeiten und ausgelassener Carnevalslieder traten fortan fromme firchliche Umzüge und buffertige geiftliche Lobgefänge. Und als nach ber Bertreibung der Medicaer die zwingende Macht der Dinge den gefeierten Kanzelredner in die Politik drängte und er in seinen Brebigten über haggai und über die Pfalmen Schritt bor Schritt die Grundzüge der neuen republikanischen Berfassung von 1494 porzeichnete. ba entnahm er die einzelnen organisatorischen Bestimmungen aller= bings dem Borbild Benedigs, nur daß er sie mehr demofratisirte; aber Grund und Spipe ber Berfaffung war die Idee der Theofratie, die sich, laut der feierlichen Inschrift im Signorenpalast "Jesus

Christus populi Florentini S. P. Q. decreto creatus" Christus zum König wählte, gleichwie nach dem alten Bund Gott selbst der König von Israel war. Es sei, wie er mit einer den Zeitgenossen sehr verständlichen Anspielung auf ein bekanntes Wort Cosimo's sagt, nur ein abgenutztes, nur ein von Thrannen ersundenes Sprichwort, daß der Staat nicht mit Gebeten und Paternostern regiert werden könne. "O Florenz, Du wirst reich sein an weltlichen und an geistslichen Gütern. Du wirst die Besserung und Verzüngung Roms, Italiens, aller Länder ausstühren, Du wirst die Schwingen Deiner Größe über die ganze Welt ausbreiten."

Eine phantastische Utopie, die zerfallen war, noch bevor Savonarola den Gewaltthätigkeiten Alexander's VI. und der Florentinischen Aristokratenpartei unterlag.

Solche pfäffische Ueberschwenglichkeit mußte die herrschende Renaissancebildung auf Tod und Leben bekampfen. Savonarola betrachtete sie als die Wurzel alles Uebels.

Allerdings war Savonarola nicht, wie man wohl zuweilen behaupten hört, ein geschworener Feind aller Wissenschaft und Kunst. Er war in der Philosophie wohl bewandert und hat in seinem Kloster als Novizenmeister Vorträge über Plato und Aristoteles gehalten. Er kaufte für S. Marco die Bibliothek der Medicäer, als Gefahr war, sie in das Ausland wandern zu sehen. Er ermunterte die Mönche und Nonnen ausdrücklich, die bildende Kunst zu üben, und hat in diesem Sinn trefsliche Miniatorenschulen hervorgerusen. Aber Wissenschaft und Kunst soll, wie im Mittelalter, lediglich Dienezin der Kirche sein, Hilfsmittel zur Bekämpfung der Keher. Der Dominizaner, der begeisterte Begründer des christlichen Gottesstaates, kann nicht eine andere Bildung dulden als eine streng und ausschließlich christliche.

Besonders die Fastenpredigten des Jahres 1495 behandeln dies Thema. Es sind dieselben Anschauungen, die später auch wieser bei den Puritanern und Jansenisten auftauchten und die von den Pietisten aller Zeiten und Bölker gesegt werden.

Die Wiffenschaft muß umkehren.

Umkehren zur Theologie. Die Theologie ift die bochste, ja die einzige Wissenschaft; alle anderen Wissenschaften wurzeln und gibfeln in ihr. Und jett will sich an die Stelle der Theologie eine Philosophie segen, die sich nur auf sogenannte Bernunftgrunde stügt? "Thor, ber Du bist", sagt eine jener Bredigten (Prediche quadragesimali. Benedig 1539, S. 187 ff.), "wenn Du behauptest, daß Logit und Bhilosophie ben Glauben bestätigen! Bedarf denn das hellere Licht des dunkleren, die Weisheit Christi der irdischen Weisheit? die Apostel und die Märtprer Logik und Philosophie gekannt? Sebet zu, ob Euch Eure Wiffenschaft erretten wird am Tage bes Berichtes!" Und eine andere dieser Fastenpredigten (ebend. S. 315) fagt: "Die Philosophie giebt nicht Brot, sondern Stein: betrachte Alle, die den Lehren der Philosophie folgen, Du wirst ihre Bergen von Stein finden." Und wie? An die Stelle des ächten und mahren Chriftenglaubens will fich eine Bildung feten, die alle ihre Rraft und Nahrung einzig und allein aus den Schriften des beidnischen Alterthums zieht? "Was foll es benn heißen", fragt bie Schrift De omnium scientiarum divisione et dignitate, "daß fich Einige fo fest in die Schranten ber Alten einschließen, daß fie gar nichts zu fagen wagen, was die Alten nicht auch gefagt haben. Waren benn die Alten nicht Menschen wie wir? Ift es nicht besfer, weniger durch Beredtsamkeit zu glänzen, als durch diese Beredtsamkeit den Namen Chrifti verleugnen?

Wohl ist in gewissen Grenzen auch in der Jugenderziehung das Studium der griechischen und römischen Schriftsteller gestattet, Homer, Bergil, Cicero; aber gleich seinem großen Borgänger Fra Giovanni Dominici, der schon in seiner Schrift Del governo di cura familiare geeisert hatte, daß die Jugend weit mehr heidnisch als christlich erzogen werde und eher von Jupiter und Saturn, von Benus und Chbele höre als von Gott und Christus und dem heiligen Geist, mahnt auch Savonarola in einer seiner

Predigten (S. 197), daß neben dem Studium der weltlichen Schriftsteller auch das Studium der heiligen Schriftsteller stehe, das Studium der Bibel, des heiligen Augustinus, des heiligen Hieronhmus, der Kirchendäter, daß neben den Heiden die Lehre Christi und seiner Kirche walte, neben dem Glanz der Beredtsamkeit der Glanz der Wahrheit. Wer seine Weisheit nur aus den Alten zieht, trinkt den Wein der Verdammten (S. 75), gleicht den Gößendienern von Samaria (S. 276), ist wie die Juden, die in der Wüste das Manna verschmähten und sich zurücksehnten nach den Fleischtöpfen Aegyptens (S. 416); wer aber diese Richtigkeiten verläßt und im Glauben lebt, gleicht Petrus, der seine Fischerneze verließ und dem Herrn folgte.

"Mit Aristoteles, Plato, Vergil und Petrarca speisen sie das Ohr und kümmern sich nicht um das Heil der Seelen; warum leheren sie nicht statt so vieler Bücher das Eine, in welchem das Gesetz und das Leben enthalten ist?" So heißt es in der Predigt über den Psalm quam bonus.

Und umkehren muß vor Allem auch die Runft.

Anstatt der herrschenden gekünstelten Musik wieder die alte, herzig einfache, von der Kirche angeordnete (S. 175, 196). Anstatt der weltzlich muthwilligen Carnevalslieder wieder schlichte geistliche Lobgesänge (laudi). Besonders aber auch in der Malerei anstatt des leichtefertigen Weltsinnes wieder fromme Gottinnigkeit. "Was soll ich von Euch sagen, Ihr christlichen Maler, die Ihr halbnackte Figuren dem Auge zeigt? Ihr aber, die Ihr solche Malereien besitzet, vertilgt sie; Ihr thut damit ein Werk, das Gott und der heiligen Jungfrau wohlgefällt."

Wer mag verkennen, daß in den Angriffen Savonarola's gegen die Kunst seiner Zeitgenossen sehr vieles berechtigt ist? Savonarola bezeichnet treffend die Einseitigkeit des falsch Realistischen, des unmittelbar Naturwirklichen und Porträthaften, die aus Mangel an idealistisender Kraft die zufälligen Modellzüge noch nicht zu der

inneren Nothwendigkeit typischen Seelenausdrucks zu klären weiß, wenn er die Predigt vom Sonnabend nach dem zweiten Fastensonnstag (S. 175) mit den schneidenden Worten schließt: "Diese Bilder der Heiligen, die Ihr in den Kirchen malt, sind die Bilder von Such und den Eurigen, und da sagen denn die jungen Leute von Diesem und Jenem, das ist die heilige Magdalena, das ist der heilige Johannes. Solch Treiben ist eine schimpsliche Verachtung der göttlichen Dinge, und wenn Ihr wüßtet, wie ich es weiß, was sür Unheil Ihr damit stiftet, Ihr würdet nicht in dieser Weise malen. Alle weltliche Sitelkeit bringt Ihr in das Haus Gottes. Glaubt Ihr, daß die Jungfrau Maria so gekleidet ging wie Ihr sie malet? Ihr würdet gut thun, derartige unzüchtige Malereien zu vernichten; Ihr malt die heilige Jungfrau wie eine Dirne."

Aber gewiß ift, daß Savonarola nicht nur die Ausschreitungen tadelte, sondern auch das Streben nach Naturwahrheit selbst, die Lust an blühender Lebensfülle. Mit gleicher Entrüstung hätte sich Savonarola auch von dem eben jetzt entstehenden Abendmahl Lionardo's abgewendet, das über diese Mängel der alten Florentinischen Schule epochemachend hinausging und zum ersten Mal die volle Körperlickkeit und die dramatische Bewegtheit des wirklichen Lebens zu reinster und erhabenster Runftidealität flärte. Das ausschließliche fünftlerische Ideal Savonarola's war die duftere dogmatisirende Symbolik der alten Dominicanerbilder und die stille innige ascetische Seelenhaftigkeit Fiefole's, dessen Bilber er in seinem Klofter S. Marco täglich bor Augen hatte. Die Predigt vom Freitag nach dem dritten Fastensonntag (S. 229) sucht biefes ftreng kirchliche 3deal in feste Begriffe zu faffen. "Freilich," heißt es dort, "find Farbe und Geftalt und Barmonie der Berhaltniffe wirksame Bestandtheile der Schönheit; doch bas eigenste Wesen der Schönheit kommt einzig von dem Licht, das Gott Die Geschöpfe find um so schöner, je mehr fie theilhaben an der Schönheit Gottes. Der Körper ist um so schöner, je schöner seine Seele." Und die achtundzwanzigste Predigt über Ezechiel sagt: "Betrachtet einen frommen Menschen, gleichviel ob Mann oder Weib, der vom heiligen Geist beseelt ist, betrachtet ihn, wenn er betet und wenn ihn die Begeisterung der göttlichen Schönheit durchströmt, da werdet Ihr die Schönheit Gottes auf seinem Antlitz leuchten sehen und seine Züge werden den Ausdruck eines Engels haben."

In den berühmten Autodase's der Carnevalstage von 1496 und 1497 mag gar manches trefsliche Werk untergegangen sein. Nicht blos das Anstößige versiel der Verdammniß, sondern auch das unbefangen Nackte. Wir haben keinen Grund, Vasari zu mißtrauen, wenn er erzählt, (7, S. 153), viele dieser Vilder und Statuen seien von der Hand außgezeichneter Meister gewesen.

Es ift nur ein neues Zeugniß für die dämonische Dacht Sabonarola's, daß diefer Rampf gegen die Renaissancekunft auch auf bie Florentinische Rünftlerwelt selbst ben mächtigsten Gindrud machte. Fra Bartolommeo und Lorenzo Credi trugen ihre Studien nach dem Nadten mit eigenen Sanden auf den vernichtenden Scheiterhaufen. Sandro Botticelli, der als einer der Ersten in das Gebiet der griechischen Mythologie hinübergeschweift mar, ber sogar Stoffe aus Boccaccio nicht verschmäht hatte, malte fortan nur dustere phan= tastische Todesbilder, Glaubenstriumphe und himmlische Glorien, ja allmälich entfremdete er sich sogar der Malerei völlig. Und die gleiche schwärmerische Begeisterung ergriff Crongca, ben groken Baumeister, und den Bildner Baccio da Montelupo. Nicht blos Fra Bartolommeo trat jest in den Dominicanerorden, sondern auch eine ganze Reihe anderer Rünftler, beren Namen Marchese in feinen Denkwürdigkeiten der Dominicanerkunftler (1, S. 571) urkundlich zusammengestellt hat. Auch Michelangelo ftand, wie die Ueberschrift "Chriftus" auf einem Brief vom 2. Juli 1496 (Lettere 1875. S. 375. Nr. 342) beweift, eine Zeit lang unter bemfelben bestrickenden Ginfluß; sicher hat die tiefe Innerlichkeit der Bieta hier ihren Urfprung. Wenn Michelangelo in einem anderen Brief bom März 1497 (ebend. S. 59. Rr. 46) scheinbar über

ben "Seraphiter" spottet, den man in Florenz einen Bropheten, in Rom aber einen Erzkeßer nenne, so ist wohl zu beachten, daß dieser Brief durch einen falschen Namen maßtirt ist; es war eine Warnung an Savonarola selbst, sich unter keinem Vorwand nach Rom locken zu lassen. Condivi berichtet, wie noch im spätesten Alter Mickelangelo sür Savonarola das wärmste Andenken hegte. Rassael, durch seine Freundschaft mit Fra Bartolommeo in diese Ideenkreise gezogen, gab Savonarola in der Disputa einen Ehrenplat unter den Trägern des christlichen Glaubens.

Gleichwohl ist es thöricht, wenn Rio in seinem Buch De la poésie chretienne den Versuch macht, Savonarola als den Begründer einer neuen christlichen Kunst hinzustellen. Wie in der politischen Geschichte, so ist auch in der Kunstgeschichte Savonarola nur eine Episode.

Die Kunst ließ sich nicht länger festhalten in der engen Kloster= zelle.

Richt blos Michelangelo ist der Zeuge dieser entscheidenden Wendung, sondern vor Allem auch Fra Bartolommeo selbst, der doch dis in sein Tiesstes vom Einsluß Savonarola's berührt war. Er, der sein ganzes Leben hindurch nur diblische Darstellungen malte und an Reinheit und Tiese lhrischer Innerlichkeit seinem großen Ordensbruder Fiesole nicht nachsteht, nahm in seine künstlerische Formengebung willig alle jene große Errungenschaften auf, durch welche Lionardo und Michelangelo und Rassael die höchste Glanzzeit der italienischen Malerei begründeten; ja er wurde, soweit es das begrenzte Gebiet religiöser Lyrik zuläßt, an Freiheit und Krast der Charakteristik, an sessen vollig Ebenbürtiger. Fra Bartolommeo, der Klosterbruder, der Anhänger Savonarola's, ist zugleich ein ächter Sohn der Kenaissance.

Die Möglichkeit driftlicher Kunst im Sinn mittelalterlicher Ausschlichkeit war vorüber für immer.

Als 1536 Giovanni Antonio Sogliani beauftragt wurde, das große Refectorium von S. Marco mit Fresten zu schmüden, entlehnte er zwar die Darstellungsstoffe der Dominicanerlegende; das Hauptbild, das sich an den Thpus der Abendmahlsdarstellungen anschließt, zeigt die wunderbare Speisung des heiligen Dominicus und seiner Ordensbrüder durch zwei Engel, das Bild im Bogenfeld die Kreuzigung und den heiligen Antoninus und die heilige Katharina von Siena. Aber die Wahl dieses Stoffes geschah, wie Vasari (9, 48) ausdrücklich erzählt, gegen den Wunsch des Künstlers nur nach dem unbeugsamen Besehl der Besteller; und die Ausführung ist der Kenaissancestil eines Künstlers, der aus der Schule Lorenzo Credi's stammte und mit unzulänglichen Kräften der Hoheit Fra Bartolommeo's nachstrebte.

Seitbem sind aus dem Dominicanerorden noch viele sehr achtbare Künstler hervorgegangen, aber ohne bestimmte unterscheidende Eigenart. IV.

Das

Cambio zu Perugia.

## Das Cambio zu Perugia.

Die malerische Ausschmüdung des Cambio zu Perugia ist die einzige größere chklische Composition Perugino's.

Es ift ber Berichtsfaal ber Wechslerzunft, unter beren Gerichtsbarkeit ein großer Theil des tüchtigsten Bürgerthums stand. Bau ftammt aus den Jahren 1452 — 1457, die Malerei aus den Jahren 1498 — 1500. Eine rechtwinklige Halle; jede Wand durch einen vorspringenden Pfeiler in zwei durch einen Rundbogen überwölbte Balften getrennt. Oben an ber reichgeglieberten, im ornamentirten Decke die ebelsten Renaissancestil mythologischen Figuren ber fieben Blaneten; in ber Mitte auf einem Zwiegespann heranstürmend Apoll als Sonnengott, in den sechs Dreieckfeldern Jupiter, Mars, Saturn, Benus, Diana (Luna), Mercur. ersten Halbtreis der linken Seitenwand, oberhalb der den ganzen unteren Theil der Wände umziehenden Sitbanke, die auf Wolken schwebenden allegorischen Figuren der Klugheit und der Gerechtigkeit; unter der Figur der Klugheit aufrechtstehend Fabius Maximus, Sofrates, Numa; unter ber Figur ber Gerechtigkeit Furius Camillus, Bittacus, Trajan. Im zweiten Halbfreis berfelben Wand die auf Wolken schwebenden allegorischen Figuren der Tapferkeit und ber Mäßigung; unter ber Figur ber Tapferkeit Lucius Licinius, Leonidas, Horatius Cocles, unter der Figur der Mäßigung Publius Scipio, Perikles, Cincinnatus. Un der gegenüberliegenden rechten Seitenwand in der einen Hälfte Gottvater in der himmlischen Glorie und unter ihm sechs Helden des alten Testamentes, Moses, Jesaias, Daniel, Jeremias, David, Salomo und sechs Sibhlen, die Erythräische, Cumäische, Tiburtinische, Persische, Libhsche, Delphische; in der vorderen Hälfte der reichgeschniste Richterstuhl. Un der Schlußwand, gegenüber der Eingangsthür, in zwei Bildern die Darstellungen der Geburt und der Verklärung Christi. An der Sinzangswand, links von der Thür, über der Rednerbühne, als Sinzelssigur Cato, der Censor.

Aus den beigefügten lateinischen Inschriften ist ersichtlich, daß bei der Ersindung dieses Freskenchklus Francesco Matarazzo (Maturanzio) betheiligt war, ein gelehrter Humanist; die Handschrift dieser Berse befindet sich mit der Ueberschrift: "In Audientia Cambii Perusiae" noch jetzt auf der Bibliothek in Perugia. Aber der Gedankengang und die Typik der Kunstsprache gehört dem Künstler selbst.

Man macht sich felten klar, wie fest und naturwüchsig diese Composition aus dem Geist der Zeit herausgewachsen ist.

In den Dedenbildern der Ginflug der Geftirne.

Schon seit dem Anfang des fünfzehnten Jahrhunderts war die Mahnung an die astrologische Bedingtheit der menschlichen Ratur ein sehr beliebtes Motiv in der Ausschnückung der Gerichtssäle. Im öffentlichen Palast zu Siena malte 1414 Taddeo Bartoli in der Wölbung des Bogens, welche aus der Kapelle in die Sala del Consiglio führt, die Planetengestalten des Mars und Jupiter. Im Saal des Palazzo della Ragione in Padua der aus mehr als dreihundert Einzelbildern bestehende Cyklus astrologischer Darstellungen von Miretto, wahrscheinlich kurz nach 1420 ausgeführt. Und in demselben Sinn war es wohl auch geschehen, daß in Florenz die von den Zeitgenossen als ein unvergleichliches Wunderwerk ange-

staunte kunstreiche Uhr Lorenzo's bella Bolpaja, welche den Sternenlauf nachbildete (vgl. Politiani Op. Ep. 4, 8), in demjenigen Saal des Palazzo vecchio aufgestellt wurde, dessen Bestimmung als Gerichtssfaal durch Domenico Chirlandajo's Fresten mit den Gestalten berühmter Römer deutlich bezeichnet ist. Pietro Perugino mochte um so lieber auf diesen alten Brauch eingehen, je sesten sich inzwischen unter der Macht des astrologischen Glaubens die künstlerische Thois dieser Gestalten ausgebildet hatte. Piero's della Francesca astrologische Malereien im oberen Stockwert des Palastes Schisanoja zu Ferrara fallen in das Jahr 1460, die Stiche Baccio Baldini's nach Sandro Botticelli's Plasnetenssiguren in das Jahr 1465. Im Besitz Matarazzo's, des gelehrten Berathers, war ein Planetenwert (Astrolabium) von Giovanni di Angelo (vgl. E. Förster, Ital. Kunst. Bd. 4, S. 294). Basari (6, 43) sagt, Perugino habe die Planetengestalten nach altem Herstommen gemalt, secondo l'uso vecchio.

Und in den Wandbildern die geiftig fittlichen Mächte.

Es ist nicht leicht, sich in dieser seltsamen Zusammenstellung antiker und christlicher Gestalten und Geschichten zurechtzusinden; ja es hat nicht an Solchen gesehlt, welche jedwede innere Einheit und Folgerichtigkeit leugnen. Gewiß ist, daß es dem Künstler nicht gelungen ist, diese Einheit zu zwingender Deutlichkeit herauszugestal= ten; aber vorhanden ist sie.

Wir lernen die einzelnen Motive verstehen, wenn wir sie in ihrem geschichtlichen Werben verfolgen.

Der Anfang liegt in den Malereien des öffentlichen Palastes in Siena. Ambruogio Lorenzetti, der Erste, an welchen die Aufgabe heran=getreten war, wesentlich politische Gedanken und Begriffe in eine große chklische Composition zu fassen, hatte den leitenden Grundgedanken seiner berühmten Darstellung des guten Regiments (1337 — 1339) an die typische Allegorie der christlichen Tugenden geknüpft, der weltlichen und der geistlichen; und es wird ewig bewunderungswürdig bleisben, wie lebenskräftig er die Segnungen dieser christlichen Tugenden

in reichster Gestaltenfülle zu verförpern wußte. Und barauf war noch eine neue fortbildende Wendung gekommen. Taddeo Bartoli erweiterte nicht den Gedankenkreis, wohl aber die kunftlerische Ausdrucksweise, indem er in der Borhalle der von ihm gemalten Rabelle deffelben Balaftes (1414) unter die allegorischen Gestalten der Magnanimitas und der Fortitudo Geftalten der altrömischen Geschichte stellte, mit der ausdrucklichen inschriftlichen Mahnung, diesen alten Belbengestalten nachzueifern in Weisheit und Vaterlandsliebe. Seitdem war in der Sienesischen Schule diese Mischung des Antiken und Chriftlichen allgemein üblich geworden; fie findet fich in gleicher Weise in der Sala del Configlio in Lucignano. Die Florentiner waren, wenn fie ahnliche Aufgaben ausführten, zunächft bem Borbild ber Sienesen gefolgt. Vollajuolo malte im Verein mit Sandro Botticelli im Gerichts= saal des Florentinischen Raufhauses (Mercatanzia) wieder die allegori= ichen Gestalten der sieben driftlichen Tugenden. Domenico Ghirlandajo aber that den entscheidenden Schritt, daß er in den Fresten bes Palazzo vecchio (um 1485) zwar benfelben Gedankentreis beibehielt, aber als ein ächtes Rind der neuen Zeit an die Stelle der Allegorie und des Symbols das greifbar Geschichtliche fette. bem Hauptbild, statt der theologischen Tugenden, als Darstellung des Religiofen den thronenden beiligen Zenobius mit zwei Beiligen an feiner Seite; in den anstoßenden Lünetten, statt der weltlichen Tugenben, als Darstellung des Weltlichen in Bartoli's Weise Männer des Alterthums, rechts Brutus, Scavola und Camillus, links Decius Mus, Scipio und Cicero. Wie also tann über die Absicht Berugino's ein Aweifel sein? Anschluß an das Ueberkommene; nur daß Perugino in der Schwäche seiner Erfindungskraft die Wege der alten Sienesen und den Weg Domenico Shirlandajo's zugleich wandelt. die weltlichen Tugenden noch gang in der alten Sienesischen Weise; oben die schwebenden allegorischen Gestalten und unten als Träger und Bertreter dieser Tugenden die entsprechenden Geftalten der alten Geschichte. Andererseits nach dem Borgang Domenico Chirlandajo's die Ersetung

ber theologischen Tugenden durch die Darstellung des inneren Lebens der Religion selbst, des Hoffens und Harrens der Sibyllen und der Propheten, und der Erfüllung in der Geburt und in der Berklärung Christi. Der Gegensat und Sinklang der christlichen Tugenden hat sich vertieft und verklärt zum Gegensat und Sinklang des weltlichen und geistlichen Lebens.

Mit der Ausführung kann man rechten. Namentlich die Darsstellungen der linken Wand sind auffallend schwach; die einsache beziehungslose Rebeneinanderstellung der altgewohnten Santa conversazione, die antiken Helden ganz im Thpus christlicher Heiliger, zum Theil sogar sehr kopfhängerischer und gespreizter. Man sieht, wie fremd dem eintönig beschränkten Gefühlsleben Perugino's der Geist des Alterthums ist. Besser sind die christlichen Darstellungen der rechten Wand und der Schlußwand; freilich hat der Künstler hier nicht verschmäht, in der Geburt Christi ein bereits früher von ihm gemaltes Bild fast wörtlich zu wiederholen. Zedoch der Gedankengehalt dieser Wandbilder ist ein durchaus einheitlicher und folgerichtiger.

Und nicht nur unter sich selbst stehen diese Wandbilder in festem Zusammenhang. Bersetzen wir uns in die Denkweise der Zeit, so stehen sie auch in festem Zusammenhang mit den Decken-bildern.

Droben der schicksalbestimmende Sternenlauf, hier unten die geistig sittlichen Mächte, Tugend und Religion. Es ist das alte Räthsel von Nothwendigkeit und Freiheit. Wer vermag diesen tiessten Widerspruch des Lebens zu lösen? Das Verhalten der Renaissancebildung zur Astrologie, bald zustimmend, bald ablehnend, ist nichts anderes als die unablässig ringende Frage über das Wesen und die Grenze der menschlichen Willensfreiheit, die eben auch jest wieder, in vertiesterer Fassung, alle Gemüther beschäftigt. Die bildende Kunst stellt nur die Thatsache dar, das geheimnisvolle Zusammen der Naturbedingtheit und der Selbstherrlichkeit. Auch Rassael hat noch auf der höchsten Höche

seiner Meisterschaft in der Kapelle Chigi in S. Maria del Popolo zu Rom (1516) diese naive Nebeneinanderstellung des Christlichen und Astrologischen beibehalten. In den Bildwerken des herrlichen Ottosbeinrichbaues des Heidelberger Schlosses (1558) findet sich sogar, ganz wie hier in Perugia, die gleiche Verbindung der christlichen Tugenden und der Planeten.

Wo ist ein würdigerer und sinnigerer Schmuck eines Gerichts= saales? Ein gedankentieses vielgestaltiges Lebensbild der Mensch= heit, ihrer Grenzen und ihrer Ideale; ein lauter und eindringlicher Mahnruf an den Richter zur Milde und zu unwankbarer Gerechtigkeit.

An der Eingangswand, angesichts dieses gewaltigen Bilderschmuds, die Rednerbühne; über ihr die Gestalt Cato's. Unter der Gestalt Cato's die Inschrift:

> "Quisquis vel celebri facturus verba corona Surgis vel populo reddere jura paras, Privatos pone affectus; cui pectore versant Aut amor aut odium, recta tenere nequit."

V.

Religiöse Wandlungen der hochrenaissance.

## Das Wiederaufleben des Platonismus.

So gewaltig die großen Humanistenkämpfe emporwogten, der schlichte Bolksglaube blieb von ihnen unberührt. Die Menge glaubt, was sie von Kindheit auf gehört hat, sagt schon Pausanias.

Bespasiano Fiorentino erzählt im Leben Eugen's IV. (Spicil. Rom., 1, 18), daß, wenn der Papst während seines Aufenthaltes in Florenz von dem vor S. Maria Novella errichteten Balcon den Segen ertheilte, der ganze weite Plaß und die anstoßenden Straßen von lauten Seuszern und Gebeten erschallten; es sei nicht gewesen, als spreche der Statthalter Christi, sondern Gott selbst. Und als unter Papst Nicolaus V. daß große Kirchenjubiläum eintrat, waren, wie derselbe Chronist (ebend. S. 47) berichtet, die Straßen zwischen Kom und Florenz so dichtgefüllt, daß die Pilgerschaaren wandernden Ameisenheerden glichen. Im Jahr 1483 weihten die Siesnesen ihre Stadt der Madonna; im Jahr 1495 verkündeten die Florentiner auf Savonarola's Antried Christus als den König von Florenz.

Regte sich im Bolk ein Widerstand gegen das herrschende Kirchenthum, da kam er nicht aus der Freigeisterei des zweifelnden Ropfes, sondern aus der Tiefe des gläubigen Herzens. Die sogenannten Fraticelli de opinione, welche 1466 unter Papst Paul II. aufs heftigste versolgt wurden, aber schon seit länger als vierzig Jahren namentlich in der Umgegend von Assis und in den Städten der Mark Ancona eine zahlreiche Genossenschaft bildeten, können die Pietisten des Katholicismus genannt werden; sie nannten sich die Armen Christi und die wahren Rachsolger der Apostel, ihr Eiser ging gegen die Verkäusslichseit der kirchlichen Stellen und gegen die geistliche Zuchtlosigkeit.

In den Humanisten war diese überlieserte schlichte Gläubigsteit auf die Dauer unmöglich. Je mehr sich durch die aus den Alten neu zuströmenden Ideen der Gesichtstreis erweiterte und je mehr sich die gesammte Bildung und Sitte latinisirte, um so entschiedener vollzog sich der Bruch mit Altem, was noch an die Enge des Mittelalters erinnerte.

Die Renaissance brachte wieder den tiefen Gegensatz zwischen Bolksreligion und freier Bildung, den man seit den letzten Zeiten des Alterthums nicht mehr gekannt hatte.

Schon früh, schon in Petrarca zeigt sich die entscheidende Wendung. Dante's religiöses Denken und Empfinden wurzelt noch in der Scholastik; aber Petrarca, mit so erbitterter Leidenschaft seine tiese Gesühlsinnerlickeit gegen alle materialistischen Richtungen ankämpst, gründet seine Hoffnung auf die Unsterblickeit der Seele nicht mehr auf die Bibel, sondern (Epist. fam., 4, 3, S. 629. 4, 6, S. 632) auf Cicero's Bruchstück vom Traum Scipio's und auf die ihm überbrachte Kunde von Plato's Phädon. "Warum," sagt er, "soll ich als katholischer Christ die Hoffnung nicht theilen, die ich erweislich schon bei den Heiden sinde?" Boccaccio singt in seinem Ninfale d'Ameto von dem Geheimniß der Dreieinigkeit und von den anderen wichtigsten christlichen Glaubenssatungen; aber der Dichter des Decamerone ist auch der Erzähler der von Lessing wieder ausgenommenen Bergleichung der drei Religionen mit den drei gleichen Ringen, von benen sich nicht entscheiben lasse, welcher ber ursprünglich ächte sei; und der Berfasser der Genealogia Deorum, obgleich mit sichtlichster Gestissentlichkeit sein streng christliches Glaubensbekenntniß betonend, versäumt nicht, die steigende Alterthumsliebe warm zu vertheidigen, da zwar die älteste Zeit der christlichen Kirche sich gegen das Heidenthum habe zur Wehr setzen müssen, die siegreiche Kirche aber jetzt stark genug sei, das Heidensthum gefahrlos betrachten zu können. Und diese Gesinnung griff immer weiter. Schon Luigi Marsigli, der gelehrte Augustinermönch von S. Spirito', und Coluccio Salutati, der große Staatskanzler von Florenz, leben lediglich in den Gottesanschauungen Cicero's, Bergil's und Seneca's. Mehr als von Gott spricht man von den antiken Begriffen des Fatums und der Fortuna.

Es war nichts als fromme Selbsttäuschung, wenn man diese Reuerungen mit dem Einwand zu rechtfertigen suchte, daß ja auch die großen Kirchendäter, Hieronhmus und Basilius und vor Allem der heilige Augustinus, sich auf die Aussprüche der griechischen und lateinischen Dichter und Philosophen berusen, und daß daher, was dei den Sinen als heilig und wahr gelte, bei den Anderen nicht als unheilig und böswillig ausgelegt werden dürfe. Bgl. L. Mehus: Vita Amdrosii Traversari, Th. 2, S. 292, 303. Der Unterschied war unverkenndar. Den Kirchendätern war die Weissheit der Alten nur die Bekräftigung der christlichen Lehre, den Humanisten war sie deren Erweiterung und Ergänzung.

Man fühlte sich mit der Kirchenlehre zwar noch nicht im Widerspruch, aber man ging nicht mehr in ihr auf.

Balb aber trat dieser Widerspruch offen hervor. Der Kampf der Humanisten des fünfzehnten Jahrhunderts ist wesentlich der Kampf, diesen Widerspruch zu lösen.

Das Ich war entfesselt. Auf der einen Seite die Lockenden ewigen Ideale des Alterthums und der an ihnen emporgewachsene Drang nach Freiheit der wissenschaftlichen Erkenntniß, nach Kunst und Schönheit, nach antiker, ächt menschlicher Bildungsharmonie; auf der anderen Seite die Macht der Hierarchie, die noch immer alle äußeren Lebensformen umspannte, und die Macht der tausendjährigen kirchlichen Ueberlieferungen und Gewöhnungen, die mit allen ersten Jugendeindrücken und geheimsten Seelenregungen unauflöslich berknüpft waren. Unsicheres Schwanken überall. Jeder bildete sich seigene Religionsanschauung, je nach seinem individuell persönlichen Gemüthsbedürfniß und Bildungsgang.

Ein buntes vielgestaltiges Gewirr der verschiedenartigsten Anssichten und Richtungen. Die geschichtliche Sonderung ist um so schwieriger, da die Meisten, theils aus innerer Unklarheit, theils aus äußerer Vorsicht, das Christliche und Unchristliche kraus durchseinandermischen.

Jedoch die Hauptströmungen sind beutlich unterscheidbar.

Unter den Aelteren auch jest noch Einzelne, die in voller ganzer Hingebung aufrichtig Chriften blieben. Niccolo Niccoli († 1437), der emfige Sammler ber alten Handschriften und Aunftwerke, mar fein Lebelang ein guter Chrift und ftarb in gottseligen Betrachtungen über die Briefe des heiligen Paulus. Fra Ambrogio Traversari (1386 — 1439), der fromme Camaldulensergeneral, welcher die papstlichen Geschäfte auf bem Concil zu Basel und auf bem Unions= concil zu Ferrara und Florenz leitete, pflegte auch in seinen griedischen und römischen Studien fast ausschlieglich die patriftische Literatur; die Uebersetzung der Lebensbeschreibungen der alten Philo= sophen von Diogenes Laertius übernahm er nur beshalb, um, wie er in dem Widmungsschreiben an Cosimo de' Medici sich ausbrückt (Mehus, Th. 1, S. 968), durch die Aufdeckung der vielen Schwan= tungen und Gegenfätze der philosophischen Lehrmeinungen das Chriftenthum um so überzeugender als die alleinige Quelle der Wahrheit zu erweisen und um durch die Hervorhebung der hoben Weisheit und Sittenstrenge, die vielen dieser alten Philosophen

innewohne, die Christen um so eindringlicher anzuseuern, sich in Lehre und Wandel von den Heiden nicht beschämen zu lassen.

Andere begnügen sich mit jener wunderlichen und doch in dem dunklen Gefühlswalten des religiösen Lebens immer wiederkehrenden Zwiespältigkeit, den anerzogenen Glaubensvorstellungen und den selbst= errungenen freieren Bildungseindrücken die gleiche hingebung entgegenbringen zu können, ohne sich des inneren Widerspruchs und der aus diesem Widerspruch folgenden Rothwendigkeit fester Ent= scheidung bewußt zu werben. Nicolaus V., der erfte humanist auf dem papstlichen Stuhl (1447 - 1455), sprach, wie sein ganges reines Leben bezeugt, sicher aus aufrichtigftem Herzen, wenn er nach dem Bericht Bespasiano Riorentino's (Spicil. Rom., 1, S. 60) in seiner Sterbestunde die Umstehenden bringend ermahnte, unberbrüchlich fortzuarbeiten am Wohl ber Rirche, bes Schiffleins Betri, bas durch Gottes wunderbare Führung noch immer aus allen Stürmen errettet worden. Die gleiche Gefinnung rühmt Bespafiano Fiorentino an Gianozzo Manetti, dem Schüler Traversari's (ebend. S. 580), an Bittorino da Feltre (S. 641), an Donato Acciajuoli (S. 434). König Alfons von Neapel (1416 — 1458) bisputirte mit ben humanisten seines Hofes mit gleicher Luft über die alten Rlaffiter wie über die biblischen Bücher, die er fast wortlich auswendig wußte. Ja selbst noch Feberigo da Montefeltro, der hochgebildete kunstfinnige Erbauer des Palastes von Urbino, war ein ebenso begeisterter Renner ber Rirchenväter und ber Scholaftit wie ber griechischen Mehr als je predigte man die spikfindige Unter-Philosophie. icheidung zwischen dem Fürwahrhalten aus Gründen der Wiffenschaft und dem Fürmahrhalten aus Gründen des weit über der Wissenschaft stehenden Glaubens.

Noch weniger aber fehlt es an Solchen, die zwar allerlei verfängliche Zweifel und Bedenken in sich herumtragen, aber deren entscheidende Durchkämpfung entweder in öber Blasirtheit umgehen oder mit bewußter Heuchelei nach außen verleugnen.

Boggio war 1416 auf bem Concil von Conftang Zeuge des Mär= thrertodes, welcher über den Suffiten hieronymus von Prag ver-Der Brief, in welchem Boggio das erschütternde hängt wurde. Ereigniß an Lionardo Bruni melbet, ift eines ber bentwürdigften Schriftstude der gesammten humanistenliteratur. Poggio (Op. 1513, S. 114), bewundert den Heldenmuth, mit welchem sich hieronymus vertheidigte, und die ungebrochene Standhaftigkeit, mit welcher er in den Tod ging, er vergleicht diesen Tod mit dem Tod eines Sokrates und Cato, ja er unterdrudt nicht bas Gefühl, dag bei fo überwältigendem Ueberzeugungsmuth doch wohl ein gutes Stud Wahrheit auf der Seite des Märtyrers stehen muffe; und feine Theilnahme war gewiß um so aufrichtiger, je freigeistiger, wie seine Epigramme bezeugen, er felbst über die Grundlehren der tatholi= schen Dogmatik bachte; bennoch aber bescheibet er sich zulet mit der vornehm fühlen Wendung: "Non mea interest, tantam causam dijudicare, acquiesco eorum sententia, qui sapieutiores habentur," und der ganze Borgang erhalt einen höchst drastischen Abschluß, indem ihm Lionardo Bruni in seiner Antwort (Ep. 4, 9 ed. Mehus) den Rath giebt, fünftig in solchen verfäng= lichen Fragen hubsch behutsamer zu sein. Enea Silvio hatte für Hieronymus die gleiche Bewunderung; wenige Jahrzehnte barauf war er Bapft Bius II. Es ist die Welt der französischen Abbes des achtzehnten Jahrhunderts. Man ist Boltairianer und man lebt behaglich von der kirchlichen Pfründe; man weiß sich zu fügen und zu schicken; man spricht wie die Anderen, aber man benkt, wie man will; man geht täglich in die Meffe und beobachtet forgsam alle äußeren Gebräuche, aber man wißelt und spöttelt, wenn und wo man es ungeftraft wagen barf.

Literatur und Kunst spiegeln dies wirre Durcheinander des Heidnischen und Christlichen mit ergöslichster Raibetät. Als Papst Nicolaus V. starb, wußte Filelfo nur von der Trauer der Musen und des Musenführers Apollo zu sprechen. Die Ciceronianer priesen

den Papst Julius II. als Jupiter optimus maximus, der mit mächtiger Sand den Blitz schleudere. Nicht blos, daß die neulateinische Dichtung ihre Oben und Elegieen und Spigramme mit den griechisch=römischen Götternamen aufputte, wie es die Ginheit des Colorits fast unabweislich bedingte; fie nahm auch mehr und mehr ben sinnlosen Brauch an, in einem und demselben Gebicht Jubiter und Apoll und Benus und Gott und Chriftus und bie beilige Jungfrau ganz unmittelbar und ganz unterschiedslos neben-Selbst die volksthumlich italienische Dichtung einanderzustellen. folgt dieser Unart; Beweis ift Pulci's Morgante. Das Tollste find die mächtigen Bronzethüren Antonio Filarete's am Haupt= eingang der S. Peterskirche ju Rom, die am 26. Juni 1495 unter Eugen IV. aufgestellt wurden. Inmitten der Darftellungen bes thronenden Chriftus und der thronenden Jungfrau, der Geschichten Betri und Bauli und Gugen's IV., das Bild der auf Rriegstrophäen sigenden Göttin Roma, welche eine Statue des Mars in ber Sand halt; ja in ben umrahmenden Arabesten fogar die Wölfin mit Romulus und Remus, Ganymed mit dem Adler, Leda mit dem Schwan. Gine alte Handschrift der Barberini= schen Bibliothet (E. Münt: Les Arts à la cour des Papes 1878, Th. 1, S. 44) nennt als Quelle der Darstellungen die Aesopischen Fabeln und Ovid's Metamorphofen.

Bon Anbeginn offener und rudhaltsloser als die Bestreitung der kirchlichen Lehre war die Bestreitung des kirchlichen Regiments.

Wir wissen, wie verächtlich Petrarca von dem päpstlichen Hof in Avignon spricht, mit welchem vernichtenden Spott Boccaccio die Sittenlosigkeit der Geistlichkeit schildert. Jest war durch die unausgesest fortdauernden Kämpse zwischen Papst und Gegenpapst das Gesühl von der Resormbedürstigkeit der Kirche nur um so tiefer und allgemeiner geworden. Das Concil zu Constanz und noch mehr das Concil zu Basel strebte mit aller Kraft die päpst= liche Gewalt zu beschränken und sie der Entscheidung des Concils unterzuordnen. Und ganz besonders richteten sich die Angriffe gegen die staatlich weltliche Herrschaft des Papstes.

Auf dem Concil zu Basel hatten Nicolaus Cusanus und Aeneas Sylvius Viccolomini mehrfach barauf hingewiesen, daß die Aechtheit der Conftantinischen Schenkungsurkunde, auf welder das Recht des Kirchenstaates und der weltlichen Herrschaft des Papstes beruhte, eine fehr zweifelhafte sei. Lorenzo Balla. ohne Frage der Scharfsinnigste und Geschulteste unter allen Su= manisten der Frührenaissance, brachte in seiner um das Jahr 1440 verfaßten Schrift: "De falso credita et ementita Constantini donatione declamatio" mit allen Waffen ftreng wissenschaftlicher glanzenbster Rritik den geschichtlichen Beweiß bewußter absichtlicher Kälschung; ja unter seiner kühnen Unerhittlichkeit steigert sich die Aritik der im achten Jahrhundert erfundenen Briefterfabel zum leidenschaftlichen Aufruf zum Abfall vom Papstthum, insofern es augleich Königthum sein wolle. "Wenn es Israel erlaubt war, von David und Salomo abzufallen, die doch vom Propheten als Rönige gefalbt waren, follten da nicht auch wir ein Recht haben, eine fo ärgerliche Tyrannei abzuschütteln und von Denen abzufallen, welche nicht Könige find und es nicht sein können, von Denen, die aus Sirten Räuber und Diebe wurden? Erst wenn der Papft wieder nur der Statthalter Chrifti, nicht aber zugleich der Statthalter des Raisers sein wird, wird er wieder in Wahrheit Bapst sein, ber heilige Bater Aller, der Bater der Rirche." Es ift bekannt, welchen tiefen Gindrud biefe Schrift später auf Luther machte und mit welcher schneidenden Scharfe Ulrich von hutten den Wieder= abdruck dieser Schrift gegen Leo X. kehrte.

Jedoch auch diese Reformkämpfe waren erfolglos. Selbst ein Lorenzo Balla war charakterlos genug, wenige Jahre darauf den Papst kleinmüthig um Verzeihung zu bitten und den kühnen Verschwöserer Stefano Porcaro, der für Valla werden wollte, was Cola di Rienzi für Petrarca gewesen, erschreckt zu verleugnen; unter Nis

colaus V. und Calixt III. erlangte er hohe kirchliche Gnaden und Ehren. Der gewaltigste Renaissancepapst, Julius II., machte seine weltliche Politik sogar zu einer kühn erobernden.

Rlarheit und festes Ziel gewannen diese religiösen Bewegun= gen erst, als die wiederaussebende Platonische Philosophie die trei= bende Kraft wurde.

Die Einführung der Platonischen Philosophie in Italien war die Frucht des Florentiner Unionsconcils von 1439.

Während die griechischen und lateinischen Kirchenhäupter den erbittertsten Streit führten, ob der heilige Beist von Gottvater allein (a patre per filium) oder von Gottvoter und Gottsohn zugleich (filioque) ausgegangen sei, predigten Plethon, jener dentwürdige Byzantiner, ber, um ben Zug seiner Seele zu Plato ichon durch den Namen zu bekunden, seinen Namen Gemistos (yeuiko, voll sein), in Plethon (πλήθω, voll sein) gewandelt hatte, und sein Schüler Beffarion, ber später in ber römischen Rirche Cardinal wurde, vor den Florentinern das Evangelium Plato's. Gine völlig neue Welt öffnete fich. Für die fünftlerisch gestimmten Gemuther der Renaissance war der fühne Idealismus Plato's und die vollen= dete Schönheit seiner künstlerischen Form von unwiderstehlicher Allgewalt. Cosimo, der große Medicaer, einer der eifrigsten Buhörer Plethon's, wurde der Förderer und Schützer der neuen, tief eingreifenden Studien. Alle Edelften in Florenz theilten die gleiche Begeifterung. Das junge Geschlecht erwuchs unter biefen mach= tigen Eindrücken.

Fortan stand die gesammte Denkweise unter der Macht der Platonischen Philosophie.

Aristoteles, in der Auffassung, in welcher ihn das Mittelalter gekannt und bewundert hatte, war der Träger der Scholastik gewesen; Plato wurde der Führer der neuen Zeit.

Zwei durchaus verschiedene Richtungen sind aus dem neuen Platonismus hervorgegangen. Die Einen verneinten das Christen= thum und suchten an der Hand Plato's nach einer antikisirenden Religion zurückzustreben; die Anderen -hielten am Christenthum sest und suchten es durch die verwandten Ideen Plato's wissenschaftlich zu begründen und zu vertiefen.

Plethon selbst ift der Urheber jener ersten verneinenden Richtung. Gleichviel ob es wahr ift, was die Gegner Plethon's behaupteten und was seine Freunde leugneten, daß Plethon gesagt habe, in Rurgem werde der gange Erdfreis nur die eine und felbe Religion bekennen, und zwar eine Religion, die weder die chriftliche noch die mohamedanische sei, sondern eine von dem altgriechischen Beidenthum nur wenig verschiedene; Thatsache ift, daß Plethon das Chriften= thum vornehmlich für das Unglud und die Zerrüttung seines Baterlandes, des byzantinischen Reiches, verantwortlich machte, und daß er in seiner Schrift über die Gesetze (Nouor) die Grundzüge einer Religion entwarf, die wesentlich auf den Anschauungen der Bla= tonischen Ideenlehre ruhte und diese Anschauungen in Platonisirender Mythendeutung an die Namen der alten griechischen Götter knupfte. Bgl. F. Schulte: G. G. Plethon, 1874, S. 127 ff. Der höchste urewige Gott ift Zeus; die Schöpfung ift aus feiner innerften Wesensnothwendigkeit geflossen und also ewig wie er selbst. Beus, dem Unentstandenen, die Gotter der zweiten Ordnung, die entstandenen, von Zeus geschaffenen; es sind die Götter des Olymp und des Tartaros, gedacht als die Träger der Platonischen Ideen, als die unftofflichen Urwesen des unfterblichen und sterblichen Daseins. Sodann die Götter britter Ordnung; die Gestirne und Bulett die niedrigste Daseinsstufe; einerseits die die Dämonen. Menschheit als die unsterbliche Seele im fterblichen Leib, andererfeits die unbefeelte fterbliche Ratur, die Thiere, die Pflanzen, die unorganische Welt. Die Philosophie Plethon's ift ein Platonisirender Deismus, der an die Stelle der lebendigen griechischen Götter= persönlichkeiten dunkle mpstische Allegorieen sest. Plethon's Schrift über die Gesetze enthält eine ausführliche Liturgie und gottes=

dienstliche Gesänge. Im Peleponnes scheint in der That eine Zeitlang eine stille Gemeinde bestanden zu haben, welcher diese mystische Phantastift genügte.

Auf Plethon's Einfluß ist es wohl zurückzuführen, wenn Chriacus von Ancona, der abenteuernde, um die Auffindung griechischer Kunstwerke und Inschriften so hoch verdiente antiquarische Reisende, sich zu seinem besonderen Schutzgott Hermes erwählt und in seinem Tagebuch an ihn die wärmsten Gebete richtet.

Wichtiger aber ist Pomponius Lätus. Er hatte in Florenz Plethon gehört. Plethon (vgl. Gaß: Gennadius und Pletho, 1844, Abth. 2, S. 55) bezeichnet ihn unter dem Namen "Petrus der Calabrier" ausdrücklich als seinen Schüler.

Pomponius Lätus, bei den Zeitgenoffen gleich angesehen als feinsinniger Alterthumskenner wie als makelloser Charakter, stiftete in Rom die sogenannte römische Atademie; eine Genoffenschaft junger humanisten, die aus ihren heidnischen Gefinnungen tein Behl machte. Es ift berfelbe mythologifirende Deismus wie in Plethon; nur mit bem Unterschied, daß der patriotische Stolz fich in ausschlieklich römisches Gewand bullte. Höchfter Festtag war ber 20. April, ber Geburtstag ber Stadt Rom. Die hochste Berehrung galt dem Genius Roms ober, wie andere Nachrichten fagen, Romulus. Die innere Einrichtung und Gliederung der Genoffenichaft war dem altrömischen Priesterwesen nachgebildet; ein Pontifex maximus stand an der Spite. Als im Carneval 1468 bie zwanzig hervorragenoften Mitglieder von Papft Paul II. verhaftet und wie Blatina, einer der Verhafteten, in seinem Leben der Papste erzählt, aufs grausamste gefoltert wurden, konnte der Bapft zwar die Anklage auf politische Berschwörung, welche er aufgeschreckt durch den Aufstand Stefano Porcaro's gegen fie gerichtet hatte, nicht aufrecht erhalten, aber die Unklage auf keterischen Unglauben blieb unentfräftet. Und diese Gesinnung erhielt sich auch unverändert, als unter Sixtus IV. die Akademie wiederhergestellt

war. In den Katakomben von S. Calisto in Kom sinden sich Inschriften (de Rossi Roma sotter, 1, S. 3), welche besagen, daß XV. Kal. Febr. 1475 die Mitglieder der römischen Akademie diese Stätte besucht haben; in einer dieser Inschriften bezeichnet sich ein Mitglied unter dem Ramen Manisus Panthagathus als Saccerdos Achademiae Rom. regnante Pomp. Pont. Max. Es zeugt von der stetig zunehmenden Verweltsichung des Papstthums, daß trozalledem die Mitglieder dieser Akademie, sogar die von Paul II. Versolgten, unter späteren Päpsten wieder zu hohen Ehren gelangten. Leto wurde ein Günstling Alexander's VI.; bei der seierlichen Bestattung Leto's († 9. Juli 1498), der sich äußerlich freilich immer allen Kirchengebräuchen unterworfen hatte, waren vierzig Bischöse, die Curialen Alexander's VI., anwesend.

Angesichts der tiefen Entsittlichung der Kirche sind diese antitisirenden Donquixoterien nicht zu unterschäßen. Immer allgemeiner spottete man, daß nicht von der Wahrheit, sondern von der List der Heiligen die kirchliche Rechtgläubigkeit stamme. Immer allgemeiner wurde die Meinung von dem nahen Ende der Kirche; Francesco Guicciardini, der berühmte Geschichtsschreiber, erzählt (Op. ined., Th. 10, S. 68), daß sein Bater keinem seiner fünf Söhne gestattete, Priester zu werden, weil ihm der Fortbestand der Kirche zweiselhaft war.

Gegenüber dieser verneinenden Richtung aber stand die zweite Richtung der Platoniker, die mit dem Christenthum vermittelnde, die apologetische.

Sie ift die unendlich tiefere und eingreifendere.

Es sind jene Platoniker, die sich in Florenz unter dem Namen der Platonischen Akademie zusammenkchlossen.

Man bescheidet sich nicht bei den kirchlichen Glaubenssatzungen, aber man bricht nicht mit ihnen, sondern erstrebt deren philosophische Bertiefung und befreiende Fortbildung.

Cosimo, der große Medicaer, hatte diese große Florentinische

Platogemeinde gegründet. Zu ihrer vollen Blüthe erblühte sie unter seinem Sohn Pietro und unter seinem Entel Lorenzo Magnifico.

Wir stehen vor einem der wichtigsten und anziehendsten Re-naissancebilder.

Tief ernste Arbeit und redlichster Erkenntnigeifer. Der Thätigste und Einflugreichste dieser Florentinischen Platoniker war Marfilius Ficinus (1433 - 1499), den fich Cosimo eigens für das Studium der Platonischen Philosophie erzogen hatte und der diese Hoffnungen aufs glänzendste erfüllte. Es will etwas sagen, wenn man ihm nachrühmen kann, daß er nicht blos die sämmtlichen gahlreichen Schriften Plato's, sondern auch die wichtigsten Schriften der Neuplatoniker in noch heut anerkannter Trefflichkeit übersetzte und erläuterte und daß er überdies in einer stattlichen Fülle umfänglicher felbständiger Schriften und in oft wiederholten vielgehörten mündlichen Vorträgen den aus Plato und den Neuplato= nikern gewonnenen Besitsstand forgfältig verzeichnete und den allgemeinsten Bildungstreisen zuführte. Neben Marfilius Ficinus ftanden Leon Baptista Alberti, Christoforo Landini, Carlo und Christoforo Marsuppini, Tomaso Benci, Giovanni Cavalcanti, die Medicaer und die edelsten und vornehmsten Florentiner insgesammt; ein Jeder in seiner Weise der gleichen Forschung lebend und die gewonnenen Einsichten mit jugendfrischer Begeisterung überall bin verbreitend. Der Jüngste unter diesen Platonikern, Pico bella Mirandola, strebt sogar bereits über Plato hinauszugehen, indem er zu deffen Erklärung und Bertiefung die Mpftik der Kabbala hinzuzieht und damit den Weg zu Studien öffnet, die der humaniftischen Bildung bisher durchaus fremd gewesen.

Und doch ist in diesem gewissenhaften Ernst der Arbeit und in diesem rührend emsigen Erkenntnißstreben zugleich so viel heitere Lebensfreudigkeit und so viel ächteste Poesie unverbrüchlichen Schönsheitsssinnes, daß wir hier vor Allem wieder lebendig erkennen, wie dieses große Zeitalter der italienischen Renaissance das Alterthum

bettner, Stalienifche Ctubien.

12

nicht blos erforschte, sondern in tieffter Sinnesverwandtschaft es frisch und begeiftert wieder durchlebte. Marfilius Ficinus hat in der Einleitung zu Plato's Symposion und in vielen seiner Briefe die gefelligen Zusammenkunfte biefer Platonischen Akademie ge= Nicht feierliche Situngen gunftiger Gelehrter, sondern freie zwanglose Gemeinsamkeit gleichstrebender Freunde, Die sich scherzend als Brüder in Plato bezeichnen. Der höchste Tefttag war die alljährliche Feier des siebenten November, des vermeint= lichen Geburts= und Todestages Plato's. Die Einen waren die Gafte Lorenzo Magnifico's auf feiner Billa braugen in Careggi, bie Anderen waren die Gafte Francesco Bandini's in seinem Palast in der Stadt. Wer die heiter anmuthige Renaissancevilla von Careggi besucht, der fühlt noch heut mit weihevoller Erhebung, wie diese heiteren weiten schattigen Saulengange, die den stillen, burch einen träumerisch plätschernden Springbrunnen belebten inne= ren Hofraum umichließen, und diese hoben iconheitsvollen Mar= morfale, deren Fenster und Thuren überall die herrlichsten Fern= blide auf die mächtige bergumfäumte Arnoftadt und auf die villen= geschmückten Höhen von Fiesole und auf das blühende Thal von Prato öffnen, ein schönheitsvoll beiteres Beim waren, in deffen fünstlerischer Gestaltung Bauberr und Baumeister sicher an bas Borbild der alten Athenischen Akademie gedacht hatten. Ruerst ein fröhliches Mahl, im Sinn der Alten ein trauliches Zusam= menleben (convivium), eine suße Gemeinschaft (dulcis vitae communio), nach der schon aus dem Alterthum stammenden Regel in der Zahl der Theilnehmer nicht unter der Zahl der Grazien und nicht über der Zahl der Musen; geiftvolle Plauderei, zuweilen durch Gesang und Ritherspiel unterbrochen. Nac dem Mahl das gemeinsame Lesen und Durchiprechen Platonischer Dialoge, das gewiß in den meisten Fällen sich auf forgsamfte Vorbereitung ftutte. Marsilius Ficinus erzählt von einem Festtag, an welchem die Perfonlichkeiten des Dialogs des

Symposion unter die Festgenossen vertheilt wurden; Giovanni Cavalcanti erhielt die Rolle des Phadrus und entzudte die Horer durch einen allbewunderten Bortrag über das Wesen des Platonischen Eros. Und bei drückender Sommerhitze flüchtete man wohl auch hinauf auf die waldreichen Berge. Die Disputationes Camaldulenses von Christoforo Landini führen uns in eine Scenerie, die lebhaft an die Scenerie der Boccaccio'schen Rovellen erinnert. Die Philosophirenden lagern in der ftillen Waldeskühle auf blumiger Wiese unter hochragenden Platanen, in der Nähe rieselt ein mun= terer Bergbach, das Auge schweift itber bie anmuthige Gegend bis bin jum fernschimmernden Meer; in dieser bergerquidenden Um= gebung philosophiren fie über ben Begriff der menschlichen Gludseligkeit und des höchsten Gutes. Daber auch die wunderbare Runft= form der Darftellung. Freilich Marfilius Ficinus und Bico della-Mirandola, in ihrer vorwaltend dogmatisirenden Haltung, verharren meift im ftreng abgemeffenen spftematischen Abhandlungston; aber Bücher wie Landini's Disputationen von Camaldoli und Castialione's Cortigiano und Bembo's Asolani und Lehrgebichte wie Lorenzo Magnifico's Altercazione tonnen nicht ohne das reinste fünstlerische In jeder Zeile der unwiderstehliche Bergnügen gelefen werden. Diefe fein dialettischen Gefpräche Zauber freifter Ursprünglichkeit. find der dialogischen Form Blato's nicht äußerlich nachgefünstelt, sondern frisch und naturwüchfig aus dem feinsinnigen hochgestimmten Umgangston ber eigenen Zeit und Wirklichkeit erwachsen.

Wir unterscheiden in diesen Florentinischen Platonikern Solche, die vorwaltend die dogmatischen, und Solche, die vorwaltend die moralphilosophischen Fragen behandeln.

Die hervorragendsten Dogmatiker sind Marsilius Ficinus und sein jüngerer Freund Bico della Mirandola.

Marfilius Ficinus, der Stimmführer der Platonischen Addemie, hatte, wie sein Lebensbeschreiber Johannes Corsius (ed. Galetti 1844, S. 188) erzählt, zuerst ganz in der Weise Plethon's und seiner

nächsten Anhänger eine Zeitlang geschwankt, ob nicht die Platonische Theologie und die Orphischen Hymnen unmittelbar an die Stelle driftlichen Glaubens und Rultus zu fegen feien; aber aus einem Beiden war er ein Streiter Christi geworden. Ja er bekennt sich als einen so eifrigen Bekenner ber firchlichen Lehren, daß man oft in ihm nur einen Blatonifirenden Scholaftiter ju boren meint. Schon Bessarion hatte in seiner Streitschrift gegen die Verleum= der Plato's die Ueberlegenheit Plato's über Aristoteles besonders darein gesett, daß Blato mehr als Aristoteles mit dem Christen= thum übereinstimme. Marfilius Ficinus verfolgt den Nachweis bieser Uebereinstimmung in das Einzelne. Geftütt auf die An= schauung der philosophirenden Kirchenväter, insbesondere des hei= ligen Augustinus (Retr. 1, 13), daß die Offenbarung, die man seit der Fleischwerdung Christi driftliche Religion nenne, schon bei den Alten gewesen, ja seit dem Anfang des Menschengeschlechts niemals gefehlt habe, und daß namentlich die Anhänger Plato's mit nur unbedeutenden Beränderungen einzelner Worte und Meinungen Christen genannt werden müßten, sieht er in Plato den Borläufer Chrifti, in der Philosophie Plato's lediglich ein Chriften= thum vor dem Christenthum. Wenn auch nicht wörtlich, so boch bem tieferen Sinn nach seien in Plato bereits alle driftlichen Wahrheiten vorgebildet; es komme nur darauf an, gleich dem zielzeigenben Borbild ber Platoniker ber ersten driftlichen Jahrhunderte, gleich einem Numenius, Ammonius, Plotin, Amelius, Jamblich, Proclus, aus der verschleiernden Hülle den strahlenden Lichtfern heraus= zuheben (Opp. Bas. 1561, Th. 1, S. 956). Seine Schriften De Christiana Religione (1475) und seine Theologia Platonica seu de immortalitate animorum (1475 - 80) sprechen ausbrück= lich als ihren eigensten Zweck aus, durch die Platonische Philosophie die Wahrheit der christlichen Grundlehren zu erweisen und durch diese philosophische Beweisführung die durch eine falsche Philosophie entdriftlichten und gottentfremdeten Gemüther zum Chriftenthum

wieder zurudzuführen. Mit ben Platonischen Negen will Ficinus, wie er sich bilblich ausdrückt (Th. 1, S. 930), Christen fangen. Selbst auf ber Ranzel bes ber Madonna geweihten Domes zu Florenz predigte er Platonische Philosophie. Er eröffnet diese Vorträge mit den bezeichnenden Worten (Th. 1, S. 886): leuchte mich, großer Gott, ich werbe Deinen Namen meinen Brübern erzählen; ich werde Dich preisen hier in der Kirche, ich werde Dein Lob preisen angesichts ber Engel. Ginft, meine geliebten Brüber, pflegten Diejenigen, die eine reiche Ernte gemacht hatten, die Erftlinge Gott als Opfer darzubringen; die Pythagoraeer aber, benen die Platoniker gefolgt find, brachten Gott die von ihm empfangene Weisheit dar und ersannen und lehrten die heiligen Geheimnisse der Philosophie in den Tempeln. Wir, die Gebräuche der alten Weisen nach Aräften beobachtend, wollen die religiose Philosophie unseres Plato hier mitten in der Kirche erörtern und an heiliger Stätte die beilige Wahrheit betrachten."

Auch Vico bella Mirandola (1463 — 1494) ist ber Träger ber gleichen Scholaftik. Die Philosophie sucht die Wahrheit, die Theologie findet sie, die Religion besitzt sie. Zweck des Philosophi= rens ift, die Philosophie von der Gottlosigkeit, die Religion von der Unwissenheit zu befreien. Ja, Mirandola überbietet sogar noch seinen Freund und Lehrer Marsilius Ficinus. Mit staunenswerther Ge= lehrsamkeit sucht er auszuführen, daß schon die Rabbala alles Wesentlichste der driftlichen Kirchenlehre mit unumwundenster Deutlichkeit lehre, das Geheimnis der Dreieinigkeit, die Rleisch= werdung des Wortes, die Gottheit des Messias, die Lehre von ber Erbfünde und beren Sühnung durch Chriftus, die Herrlichkeit bes himmlischen Jerusalems, den Sturz der Teufel, die Rangordnung der Engel, die Lehre vom Fegfeuer und von den Söllenftra= fen. Er meinte mit biefem Nachweis ber geschichtlichen Entstehung ber driftlichen Glaubenssatzungen auch deren sachliche Wahrheit erwiesen zu haben; mahrend boch nur erwiesen war, mas auch die heutige

Wissenschaft bestätigt, daß der dichterische Theil des Talmud, die Hagada, auf die Sinnsprüche und Gleichnißreden der Evangelien den mächtigsten Einfluß hatte.

Sicher war es nicht Heuchelei, sondern aufrichtigste innere Ueberzeugung, wenn Marsillius Ficinus noch in seinem vierzigsten Lebensjahr (1473) die priesterlichen Weihen nahm und wenn Pico della Mirandola ein eifriger Anhänger Savonarola's war und im Dominicanergewand begraben sein wollte. Sie fühlten sich durchaus als ächte und rechte Christen, ja sie fühlten sich als die Entdecker des einzig sicheren Weges zum lebendigen Christenglauben.

Tropalledem war ihre Auffassung des Christenthums eine unkirch= liche. Die Spigen berühren sich, die Grundsteine lagen weit aus= einander. Indem man Plato zum Christen machte, machte man Christus zum Platoniker.

Es ift bezeichnend, daß Marfilius Ficinus nur felten auf die bogmatischen Einzelnheiten eingeht; er glaubt sie, aber er legt wenig Werth auf sie. Sein Denken weilt fast ausschlieklich in der wissen= schaftlichen Begründung und Ausführung der Gottesidee und der Idee der Unsterblichkeit; und auch diese höchsten Ideen baut er, mit Hilfe jener ungehörigen Einmischung der Neuplatoniker und der Platonisirenden Rirchenbater, die icon feit Plethon und Beffarion allgemein eingeführt war, lediglich auf die Platonische Lehre von den Ibeen als den ewigen Urbildern und Wesenheiten der finnlichen Erscheinungswelt, auf den Begriff des Eros als des zeugenden und genießenden Erkenntnigverlangens, auf den Begriff der Tugend als bes Suchens nach bem höchsten But und der aus ihr entspringenden Glückseligkeit. Und Vico bella Mirandola, der mustische Schwärmer, der weit mehr noch als Ficinus an dem äußeren Dogmengefüge festhält, wie freudig wurzelt auch er in der Herrlichkeit des Diesseits, wie laut und begeistert lebt in ihm das jubelnde Glücksgefühl der in sich selbständigen freien Menschennatur! Gegen den Bahn der Aftrologie, der namentlich seit dem dreizehnten Jahrhundert mächtig

emporgewachsen war und von welchem selbst Dante nicht frei ift. und den so eben erst wieder Marfilius durch allerlei Berweisun= gen auf Blato und die Neuplatoniker neu aufgestutt hatte, sett er bie Einficht in die innere Nothwendigkeit und Schönheit der unverrudbaren eingeborenen göttlichen Weltordnung. Es ist wie ein Borklang der tiefen titanischen Innerlichkeit der Propheten und Sibyllen Michelangelo's, wenn in der berühmten Rede Pico della Mirandola's über die Würde des Menschen (Op. S. 330, val. S. 123) Gott= vater zu Abam sagt: "Mitten in die Welt habe ich bich geftellt, auf daß Du um so leichter anschauen kannst, was in der Welt ift. Ich schuf Dich als ein Wesen, weder himmlisch noch irdisch, weder fterb= lich noch unsterblich, damit Du der freie Bildner und Bearbeiter Deiner selbst seieft, gang nach Deinem Ermessen. Du tannst Dich jum Thier erniedrigen, Du tannft jur Gottabnlichkeit emporfteigen. D hohes Glud des Menschen, daß er werben tann, was er will. Die Thiere bringen aus dem Mutterleib mit, mas fie befigen sollen; bie höheren Geifter find von Anfang an oder doch bald barauf, mas fie sein werden in alle Ewigkeit. Dem Menschen hat der Schöpfer bei seiner Geburt den Samen und den Keim eines allartigen Lebens verliehen; mas ein Jeder in sich anbaut, davon wird er die Frucht haben. Er kann Pflanze, er kann Thier, er kann Mensch, er kann Engel und Gottessohn sein; ein gottgleicher Geift geworden, wird er im geheimnisvollen Reich des Baters, der über Alles gesetzt ift. Allen voranstehen."

Dieses Schwanken zwischen Dogma und Philosophie ist der Grundzug der Florentiner Akademie. Dieselbe unbewußte Zwiespälztigkeit in Lorenzo Magnifico. Einerseits in aufrichtigster Glaubenszinnigkeit gemüthstiese geistliche Lobgesänge; andererseits Dichtungen ausgelassenster und sinnenüppigster Genußfreude.

Nur Einzelne dieses Kreises brechen entschiedener mit der chriftlichen Ueberlieferung. Leo Baptista Alberti behandelt im siebenten Buch seines Lehrbuchs der Baukunst die Klosterbauten nur mit lächelnder Ironie; und auch in der tünstlerischen Ausschmüdung der Kirchen, die er immer nur als Tempel bezeichnet, will er Alles entfernt wissen, was, wie er sich ausdrückt, gegen den reinen Geist der Philosophie ist. Luigi Pulci, so seierlich erhaben er in seinem Morgante (16, 6) den höchsten Gott preist, der Himmel und Erde und Sonne und Mond und Sterne geschaffen hat und der immer barmherzig und gerecht und weise ist, verspottet in seinen Sonetten mit verletzender Frivolität die christlichen Lehren und Sacramente. Polizian, der alle religiösen Uedungen streng beodachtet, fromme Marienlieder dichtet und gleich Pico della Mirandola in S. Marco im Dominicanergewand begraben sein will, richtet nicht blos gegen die Geistlichen "qui Curios simulant et Bacchanalia vivunt", sondern auch gegen die Sacramente den bittersten Spott. Ein Epigramm auf das Baptisterium in Florenz lautet:

"Quidquid ab antiqua manavit ab origine morbi, Purgabunt istae, si modo credis, aquae."

Die zweite Gruppe, die Platonisirenden Moralphilosophen, bewegt sich ausschlichlich in der Lehre vom höchsten Gut und von der Unsterblichkeit.

Gleich dem Christenthum war auch der Philosophie Plato's das Wesen und Ziel der Tugend die Erhebung aus der Sinnenwelt, das Leben in der Idee, Gottähnlichkeit, Gottinnigkeit. Um so lockender war der Bersuch, die gleichen Schlußsätze auf die gleichen Beweise zu stellen.

Plato selbst hat sich über das Wesen dieser Gottinnigkeit, die das höchste Gut, die höchste Glückseligkeit ist, in den verschiedenen Dialogen verschieden geäußert, zum Theil in dunklen mythischen Umhüllungen. Im Philebus und in der Republik setzt er sie in die denkende Erkenntniß Gottes; im Phädrus und im Symposion in die Liebe zu Gott, in das empfindende Ausgehen in Gott. Sehr begreislich, daß diese Schwankungen auch in den Florentiner Platonistern wiederkehren. Die Seite der Erkenntniß betonen Christosov

Landini's Disputationen von Camaldoli; die Seite der Liebe betont das Lehrgedicht Lorenzo Magnifico's, L'Altercazione.

Christoforo Landini's Disputationes Camaldulenses, um 1468 geschrieben, sind eines der liebenswürdigsten und gehaltvollsten Bücher der italienischen Renaissanceliteratur. In ihrer Form den philosophi= ichen Schriften Cicero's nachgebildet, an Gedankentiefe fie weit überragend. Bier sonnige Tage weilten die Platofreunde in anmuthig tiefen Besprächen droben auf den schattenreichen Waldhöhen über Camaldoli. Um ersten Tag verhandelten sie über die aus dem Mittelalter stammende Frage, was das Beffere fei, das beschauliche Leben ober das thätige. Leo Baptifta Alberti ertheilt auf Grund der Platonischen Ideenlehre ben Preis ber von aller weltlichen Störung abgezogenen ftillen Beschaulichkeit, bem Streben nach ber Erkenntnig Gottes und ber in dieser Erkenntniß liegenden Seligkeit; Lorenzo Magnifico, der zu Staatsgeschäften Berufene, vertheidigt die für das menschliche Bemeinwohl unerläßliche Werkthätigkeit. Die Schlußfolge ift, daß bas beschauliche und das thätige Leben, wenn die Thätigkeit sich der Berwirklichung der höchsten Ideen bewußt ift, einander nicht widersprechen, daß Maria, die Beschaulichkeit, und Martha, die Thatigkeit, Schweftern find und unter bemfelben Dach wohnen, daß fie Beide Gott wohlgefallen, obichon Maria das bessere Theil erwählt hat. Berhandlungen des zweiten Tages wenden fich auf das Ziel felbst, auf die Frage nach dem höchsten Gut. Leo Baptista Alberti erörtert die Lehren der Stoiker, der Spikuraer und der Aristoteliker; Marsilius Ficinus erörtert die Lehre Plato's. Das höchste Gut ist in Gott; unfere Seelen werben erst bann mahrhaft gludlich fein, wenn sie, frei von aller förperlichen Befledung, Gott felbst schauen werden im Beift und in der Wahrheit. Unsere Aufgabe und das Wesen aller Tugend ift, icon auf Erden uns diefem Schauen Gottes nach Rräften zu nähern; nicht in leidenschaftlich erregter Etstase und Verzückung, die aus dem finnlichen Theil unserer Natur ftammt, sondern in ruhiger geiftiger Erkenntniß, die sich auf unsere Bernunft ftutt. Je mehr wir Gott

mit unserer Erkenntniß durchdringen, um so mehr fällt ein Theil Gottes auf uns, um so gottähnlicher werden wir. Wie die Tugend ohne Erkenntniß unsicher und hinfällig ist, weil sie zwar nach dem Guten strebt, aber nicht weiß, was das Gute ist, so ist auch die Liebe zu Gott, wenn sie der denkenden Erkenntniß ermangelt, nur Lust (cupiditas), nicht wahre, das ganze Wesen des Menschen durchdringende Glückeligkeit. Die Gespräche des dritten und vierten Tages suchen die Abenteuer der Aeneide als eine Allegorie dieses Suchens nach inniger Gotteserkenntniß zu schilbern. So willkürstürlich und verwunderlich diese Deutung ist, so stand sie doch nicht vereinzelt; sie sindet sich auch in den Briesen Filelso's (1, 12).

Lorenzo Magnifico's Lehrgedicht L'Altercazione, der Streit (Florent. Ausgabe 1825, Th. 2, S. 157 — 204), ift, wie Marfilius Ficinus (Op. 1, 262) ergählt, die bichterische Frucht geiftvoller Unterhaltungen, die auf der Villa Careggi zwischen Marfilius und Lorenzo oft und eingehend über Blato's Sittenlehre geführt wurden. Im scharf bewußten Gegensatz gegen Landini wird als die mahre Glückfeligkeit nicht die Erkenntniß gepriesen, sondern die Liebe. Scenerie ift gludlich erfunden. Der Dichter, bem ftabtischen Bewühl entfloben, versenkt sich mit froh empfundener Innigkeit in bas ftille zufriedene Glück ländlicher Sitteneinfalt; ein bäuerlicher Hirt ftellt gegen die erträumten Phantasiegebilde die grelle Birklichkeit, die tägliche Noth und Plage. Marfilius Ficinus, der zufällig zu dem Gespräch hinzukommt, wird von Lorenzo aufgefordert, den Streit zu schlichten. Der neue Plato, wie er bezeichnend genannt wird, wandelt die Frage sogleich in die Frage über das Wesen des Glücks. Auf Erden sei reines Glück nicht vorhanden; erst nach diesem Leben sei es erreichbar, aber auch nur Denen, die rein und gut gelebt haben. Wer das Glück schon auf Erden suche, wolle die Frucht brechen, wenn sie noch berb sei. Drei Arten irbischer Glücksgüter gebe es; äußere Glückgater, aber Reichthumer und Ehren

seien nur gleißender Schein; forperliche Gludsgüter, aber Starke und Befundheit und Schönheit seien hinfällig; Buter ber Seele, aber bei diesen sei scharf zu unterscheiben zwischen ben Gutern ber empfindenden finnlichen Seele und der vernünftigen benten-Wie könne man mit Ariftipp bas hochfte Blud im Sinnenglud fuchen, da wir boch in ber Scharfe ber Sinne von ben Thieren übertroffen wurden und da nirgends ein Sinnenglud fei ohne Reue, ohne innere Zerrüttung? Und wie stehe es um die Güter der vernünftigen denkenden Seele? Sie zerfallen in zwei Arten. Die angeborenen Guter, Gedachtnig, Ruhnheit, Geiftestraft, geben fein Gemahr des Gluds; werden fie migbraucht, find fie bom Die angeeigneten Güter, die wir Tugenden nennen, sind verschieden, je nachdem fie dem thätigen oder dem beschaulichen Leben geboren. Zeno und die Chniker fanden ihr Genügen an ben thätigen Tugenden; aber diefe thätigen Tugenden find voll Mühe und Arbeit, und kann Glud sein, wo Kummernig ift? Also sind wir an die beschaulichen Tugenden gewiesen. Soll diese Beschau= lichfeit Betrachtung ber Erbe fein, Betrachtung ber Simmelskörper, Betrachtung des Ueberirdischen? Bei der ersten Betrachtung blieb Demokrit stehen, bei der zweiten Anagagoras; zur dritten schritt Ariftoteles fort, doch ohne fein Denten auf den Zustand der feligen, bom Körper erlöften Seele auszudehnen. Plato aber versett fich auch in ben Stand ber feligen Seele, in bas Schauen Gottes. Zwei Flügel hat die Seele, mit denen sie fich schon hier auf Erden zu Gott emporschwingt, die Bernunft (per lo intelletto Dio vedere) und die freudige Liebe zu dem erkannten Gott (pel conosciuto ben godere per mezzo del disio). Marfilius fagt in sei= ner lateinischen Umschreibung des Gedichtes: "Duo sunt animae actus circa Deum; videt Deum per intellectum ac Deo cognito gaudet per voluntatem; das Schauen der Erkenntnig nennt er visio, das Schauen der Liebe gaudium. Lorenzo schließt mit bem Preis der Liebe, gleichwie Marfilius (Theol. Platon. 14, 10, 3,

Op. 1, S. 324) der Liebe den Preis giebt. In der Erkenntniß verengt die Seele die Unendlichkeit Gottes in die enge Grenze ihrer eigenen Fassungskraft; in der Liebe erweitert sich die Seele selbst zu Gottes Weite und Unendlichkeit, in der Liebe wird sie die gottsähnliche Seele.

"Avviene all' alma nostra, Dio intendendo, Che a sua capacità tanta amplitudine Contrae, e Dio in se vien restringendo. Amando alla sua immensa latitudine Amplifichiamo e dilatiam la mente; Questo pare sia la vera beatudine."

## Nach Carrières Ueberfetung:

"Erkennend zieht in einem Lichtgebanken Die Seele Gott den Ewigen zusammen,! Begrenzend ihn in ihre eigenen Schranken. Und liebend wird fie unermeßlich weit, Giebt selbst fich dem Unendlichen dahin, Und hat in ihm die wahre Seligkeit."

Dieselbe Anschauungsweise in den anmuthigen Gesprächen über das Wesen der Liebe, welche 1504 Pietro Bembo unter dem Namen "Molani" schrieb. Dieselbe Anschauungsweise in der tieffinnigen dithyrambischen Rede, welche 1514 von Balthafar Caftiglione im Schlußkapitel seines Cortigiano dem Cardinal Bembo in den Mund gelegt wird. Einzig wer sich aus dem Sinnenleben nach innen wendet, um das zu betrachten, was nur die Augen des Geistes sehen, gelangt zur mahren Gludfeligkeit. Die Seele, entfremdet ber Sunde, geläutert burch die Pflege der Philosophie, geübt in der Arbeit des Geistes, öffnet in der Betrachtung ihrer selbst, wie aus tiefem Schlaf erwacht, die Augen, welche Alle haben und boch nur Wenige anwenden, und erblickt in sich selbst einen Strahl jenes Lichtes, das der Abglanz ber himmlischen Schönheit ist, und entflammt sich im Glanz bieses Lichtes zu bem Berlangen, einzugehen in biese himmlische Sie erhebt sich zum geistigen Schauen (intelletto). Schönheit.

Aber in diesem genießt sie boch noch nicht die volle Gottfreudigkeit; wie könnte ein einzelnes Erkenntnigvermögen das Unermegliche faffen? Die Liebe, ja einzig die Liebe ift es, die das Erkenntnißbermögen zur Erfaffung des All erweitert. Wenn uns icon bas Unschauen der irdischen Schönheit zuweilen in ein Entzuden versett. daß wir meinen, teine Seligkeit laffe fich mit diesem Entzucken vergleichen, welches felige Staunen muß fich ber Seele bemächtigen im Anschauen der himmlischen Schönheit? Wie das Feuer das Gold läutert, so gerftort und verzehrt biefes heiligste Feuer in ben Seelen, was Sterblichkeit in ihnen ift, und belebt jenen himmlischen Theil in ihr, der zuvor von den Sinnen erdrückt und ertödtet war. der Scheiterhaufen, auf welchem, wie die Dichter schreiben, Herakles auf dem Gipfel des Deta verbrannte und fich zur Göttlichkeit und Unsterblichkeit emporschwang, dies ift der feurige Busch des Moses, der feurige Wagen des Elias. O heilige Liebe, welche Junge kann Dich wurdig preisen! Du bift die Mutter der Freude und des Frie-Reinige mit Deinen Lichtstrahlen unsere Augen, auf daß fie erkennen, daß die Dinge, welche sie sehen, nicht sind, und daß nur Die Dinge, welche fie nicht feben, ein Sein haben. Berbrenne mit Deiner heiligen Flamme in unserer Seele alle irdische Säglichkeit und laß uns zulett eines seligen Todes sterben, wie die alten Bäter ftar= ben, deren Seelen in Gott lebten und die Du mit Gott vereinteft.

Mehr noch als die Dogmatiker haben diese Moralphilosophen die Platonisirende Denkweise in die weitesten Kreise getragen.

Bald wurde sie die herrschende Zeitbildung.

Sie hatte nicht mit dem Christenthum gebrochen, aber die Enge und Strenge der mittelalterlichen Kirchlichkeit hatte sie erweitert und vermenschlicht.

Die Kunst der italienischen Hochrenaissance wurzelt wesentlich in dieser Gesinnung.

# Raffael und die firchlichen Bewegungen unter Inlins II. und Leo X.

Die Stanza della Segnatura, vornehmlich die Schule von Athen.

Im Herbst 1508 wurde Raffael als junger fünfundzwanzigsjähriger Künstler von Papst Julius II. nach Rom berufen; er erhielt den Auftrag, im Vaticanischen Palast die sogenannte Stanza della Segnatura mit Fresken zu schmücken. Die Aussührung geschah in den Jahren 1509 bis 1511.

Es ist eines der denkwürdigsten Ereignisse der Papstgeschichte, daß der Freskenschmuck desjenigen Gemaches, in welchem die dem Papst persönlich vorgelegten und mit seiner Unterschrift zu verssehenden Entscheidungen verhandelt wurden, nicht die Verherrlichung der Kirche und des Papstthums ist, sondern der großartig monumentale Ausdruck des neuen freien Menschheitsideals, wie es die neue humanistische Vildung erfaßte und verwirklichte. An der einen Wand, in der sogenannten Disputa, die Verherrlichung der Keligion; an der gegenüberliegenden zweiten Wand, in der

sogenannten Schule von Athen, die Berherrlichung der Philosophie, bes von der Offenbarung unabhängigen freien Denkens und Forsichens; an der dritten Wand, im sogenannten Parnaß, die Berherrlichung der Poesie, an der vierten Wand die Berherrlichung des weltlichen und kirchlichen Rechtes. Nicht, wie das mittelalterliche Kirchenthum gemeint hatte, in der Religion allein, sondern in der vollen Gleichberechtigung und in dem lebendigen Zusammenwirken von Religion und Wissenschaft und Kunst und staatlicher Ordnung liegt die Möglichkeit und die Bürgschaft der allseitigen harmonisschen Entfaltung der Menschennatur.

Kein Zweisel, daß diese Aufgaben dem Künstler von außen gegeben waren, nach Giovio's Ausdruck ad praescriptum Julii pontificis. Doch gehört das Eigenste der Auffassung und der Gedankengliederung dem Künstler selbst. Die erhaltenen Studienblätter, auf welchen oft noch sehr wichtige, den Inhalt vertiefende Gestalten und Gruppirungen sehlen, beweisen, wie durchaus frei und selbstschöpferisch sich der Künstler innerhalb seines Programmes bewegte.

Die Disputa, die Verherrlichung der Religion, des tief inneren Lebens der Rirche, ift gang im Geift der driftlichen Rirchenlehre in zwei Salften getheilt, in eine obere und in eine untere, in ein Jenseits und Dieffeits. Oben die überirdische Rirche, die unfichtbare, die triumphirende. Gottvater, in halbgestalt über dem blauen himmelsbogen schwebend, in der einen Sand die Welt= tugel haltend und die andere zum Segen erhoben, von den Schaaren ber Engel umgeben; unter ihm, von goldenem Lichtschein umflossen, Chriftus die Sande mit den Wundenmalen emporftredend, gleich als wolle er uns zurufen, bin ich benn nicht für Guch Alle geftorben; ihm zur Rechten und zur Linken die heilige Jungfrau und Johan= nes der Täufer; zulett die Taube, das Symbol des heiligen Beiftes, umschwebt von vier Engeln, die in ihren Sanden die geöffneten Bücher der vier Evangelien tragen. Zu beiden Seiten, in weitem schöngeschwungenem Salbkreis, die Gemeinde der Beili=

gen, die Erzbäter und die Apostel und Märtyrer. Gin Wolkenkrang mit Engelköpfen giebt diefer oberen Sälfte feste Unterlage und flaren Abschluß. Und unten die irdische Kirche, die streitende: bargeftellt in bem Sacrament bes Altars, bas die Erbe mit bem Simmel verbindet und das Wohnen Gottes in der Gemeinde, die ewige ungetheilte Gegenwart Chrifti, die Bollendung des Werkes der Erlösung ift. In der Mitte der erhöhte Altar mit der Monstranz; es ist nicht blos für die räumliche Eintheilung, sondern auch für den Ausdruck der Idee felbst von höchster Bedeutung, daß der Stand der Monftranz genau dieselbe senkrechte Theilungs= linie einhält, in welche die Gestalten der heiligen Dreieinigkeit gestellt find. Bu beiden Seiten des Altars, in derselben halbfreisförmigen Anordnung, in welcher oben die Außerwählten des himmels erscheinen, die Gemeinde der Gläubigen, das Sinnen und Brüten und die freudige Erregtheit über das unerforschliche Geheimniß der lebendigen Gemeinschaft mit Gott. Tantum ergo sacramentum veneramur cernui. In der Nähe des Altares die vier großen Kirchenlehrer, einerseits der heilige Hieronymus und der Bapft Gregor, andererseits der heilige Ambrosius und der heilige Augustinus, mächtig ibeale Typen religiöser Erkenntnig und Begeisterung; nach ihnen berühmte Theologen und Glaubensförderer, unter denen wir nicht blos den heiligen Thomas von Aquino und den heiligen Bonaventura, sondern auch Dante und Savonarola erkennen, und das in frommer Andacht oder in gottseliger Unterhaltung bewegte Leben der Gläubigen; zulett im Bordergrund an den Schranken, die das Bild fest umrahmen und abschließen, zwei tief bedeutsame Gruppen, wie einerseits ein Mann aus dem Bolf, der in gedantenloser Neugier herbeigeeilt ift, bon einem ernsten mildfreundlichen Greis, und andererseits ein zweifelnder Denker, ber in einem Buch den Beweiß für das Recht seines Unglaubens gefunden zu haben meint, von einem anmuthsvoll hochgewachsenen schwärmerischen Jüngling hingewiesen werden auf die ergreifende Macht und

Ueberzeugungskraft des sichtbaren Wunders. Man darf wohl in jenem Greis an Marsilius Ficinus, in jenem Jüngling an Pico della Mirandola denken.

Die eigenste Größe des gewaltigen Bildes ift, daß es den unanschaulichen theologischen Lehrbegriff zu einem so machtvollen Seelengemälde des religiösen Denkens und Empfindens belebt und verinnerlicht und doch dieser geheimnißvoll mächtigen vielgestaltigen Erregung eine so bannende Sinheit der Grundstimmung und eine so andachtgebietende weihevolle Stille und Feierlichkeit wahrt. Die Disputa ist das letzte Werk streng kirchlichen Stils, die höchste Bollendung der altüberlieserten Santa Conversazione. Unverstückliche Hoheit der Gestaltung, unverdrückliche Klarheit sest rhythsmischer Anordnung. Treffend hat Brunn hervorgehoben, daß die halbkreissförmige perspectivische Vertiefung und deren solgerichtiger halbkugelsörmiger Abschluß mit tieser künstlerischer Weisheit der ehrsuchtgebietenden Strenge der Apsisbilder der alten christlichen Bassiliten nachgebildet ist.

Ueber der Disputa als Deckenbild die allegorische Gestalt der Theologie, auf Wolken thronend, in der Rechten das Evangelium mit der Linken hinab auf das Bild der Disputa weisend; zu beiden Seiten je ein schwebender Engel mit der Inschrifttasel Divinar. rer. notitia. Gleich Dante's Beatrice (Purgat. 33, 30) ist sie in die symbolischen Farben der drei theologischen Tugenden gekleidet. "Bekränzt mit Oellaub auf dem Schleier, erschien ein Weid mir unter grünem Mantel, gekleidet in lebend'ger Flammen Farbe."

Im Parnaß die Berherrlichung der Kunft, das sonnige wonnige Dasein der Poesie. Oben auf Bergeshöhe, an der Quelle der Hippotrene, von Lorbeerbäumen umschattet, Apoll und die Musen und die großen Dichter Griechenlands, Roms und des neuen Ita-liens. Gine Santa Conversazione musischer Begeisterung. Heitere kunstverklärte Festlichkeit; es ist bedeutsam, daß die dramatischen

bettner, 3talienifche Ctubien.

Dichter fehlen, Nichts soll an den Mißklang und an den Kampf des Lebens erinnern. Alle Gestalten in hoheitsvoller idealer Gewandung, zeitlos und ortlos, rein und allgemein menschlich. Sicher geschah es mit seinster künstlerischer Absicht, daß Apoll nicht die Lyra spielt, sondern die Bioline, es war das beliebteste Instrument der Renaissance; wit sinden die Violine in der Gemäldegallerie des Capitols auch in einer Freske Lo Spagna's aus der Villa La Magliana.

Marsilius Ficinus' Commentar zu Plato's Jon muß man lesen, um die Stimmung zu verstehen, aus welcher die weihevolle Festlichkeit dieses Bildes hervorging. Der erste Entwurf, der in einem Stich Marcanton's erhalten ist, ist noch durchaus reliefartig; hier in der malerischen Aussührung ist alles blos Antiquarische von Grund aus getilgt. Freie heitere Schönheit, leichter harmonischer Linienrhythmus, in der hellen freudigen seingestimmten Farbe vollenbeter Wohlsaut. Es ist ein Wort Goethe's: "Rassael gräcisirt nirgends, aber er fühlt, denkt und handelt wie ein Grieche."

Ueber dem Parnaß als Deckenbild die allegorische Gestalt der Poesie; eine der machtvollsten und eigenartigsten Ersindungen Raffael's. Zu Füßen dieser Personification der musischen Begeisterung zwei geslügelte Genien mit der Inschrifttafel: Numine akstatur.

In der dem Parnaß gegenüberliegenden Wand die Berherrlichung des Rechts, des weltlichen und des kirchlichen. Die Ertheilung der Pandecten und die Ertheilung der Decretalen in den Seitenbildern; oberhalb des Fensters die allegorischen Gestalten der Weisheit (Prudentia), der Mäßigung (Temperantia), der Festigteit (Fortitudo). Die Enge des Raums erlaubte nicht eine cyklische Ausssührung der Darstellung, wie sie der Rathsaal zu Siena und das Cambio zu Perugia bot.

Ueber dieser Darstellung als Deckenbild die allegorische Gestalt der Gerechtigkeit (Justitia). Auf der von geflügelten Genien gehaltenen Inschrifttafel die Worte: "Jus suum unicuique tribuit."

Am bezeichnendsten aber für das tiefste Ziel der Renaissancebildung ist die Schule von Athen, die Berherrlichung der Philosophie; der Disputa unmittelbar gegenüber an der zweiten Hauptwand.

Nicht mehr, wie in den Zeiten der noch scholastisch geschulten Giottisten, die Philosophie als die Magd der Theologie; sondern die Philosophie als der Theologie durchaus ebenbürtig. Philosophie und Theologie sind, wie sich Marsilius Ficinus (Th. 1, S. 853) ausdrückt, Zwillingsgeschwister; philosophia et theologia sunt geminae.

Es ist die Verherrlichung der griechischen Philosophie, wie sie in Plato und Aristoteles gipfelt.

Plato und Aristoteles in ihrer Einheit und in ihrem Gegensag.

Je heftiger die Streitigkeiten zwischen den Platonikern und Aristotelikern entbrannt waren, um so unabweislicher hatten sich beide Seiten genöthigt geseben, von der mittelalterlichen Entstellung der Aristotelischen Philosophie wieder auf den Aristotelischen Urtext zurudzugehen. Bereits Lionardo Bruni hatte die Uebersetung Aristotelischer Schriften begonnen; es folgten Theodor Gaza, Georg von Trapezunt, Argyropulos, Hermelaos Barbaro. In den Jahren 1495 bis 1498 wurde von Aldus Manutius der griechische Urtext heraus= gegeben, auf Rosten des Fürsten Alberto Bio von Carpi. Es war in der Geschichte der italienischen Universitäten ein epochemachendes Ereigniff, als am 4. April 1497 Ricolaus Ceonicus Thomaus auf der Universität zu Padua eine Vorlesung über Ariftoteles nach Makgabe bieses wiederhergestellten achten Textes eröffnete. nur um so mehr befeftigte sich unter ben Platonitern die schon von Beffarion ausgesprochene Ueberzeugung, daß, wie auch Cicero richtig erkannt habe, der Unterschied zwischen Plato und Ariftoteles nicht ein Unterschied der Lehre felbft, sondern nur ein Unterschied ber Lehrweise sei, nicht ein Unterschied ber Meinungen, sondern nur ein Unterschied der Worte; Plato sei mehr Theolog, Aristoteles mehr Und bald wurde diese Ueberzeugung von der Naturkundiger. wesentlichen Uebereinstimmung zwischen Plato und Aristoteles auch von den Aristotelikern getheilt. Bon Leonicus Thomäus konnte (Op. Th. 4, S. 83) Bembo, der ihn schon als Anabe in Ferrara gehört und ihm sein ganzes Leben hindurch die treuste Theilnahme bewahrt hatte (Th. 2, Sonett 120), in der von ihm verfagten Grabschrift in S. Francesco zu Badua fagen, daß er für Plato und Ari= ftoteles von gleicher Begeisterung gewesen; Leonicus selbst behauptet (Aristotelis Stagiritae parva naturalia 1530, S. 2 und 9), daß Aristoteles durchaus mit der Lehre Plato's übereinstimme, sie aber mehr im Sinn der Naturforschung vortrage, ja fein Dialog Bembus sive de animorum immortalitate (ebend. S. 18 ff.) ift ausdrudlich in der Absicht geschrieben, die Einwande Derer zu widerlegen, die in der Lehre von der Entstehung der Welt, von ben himmelskörbern, von der Seele, von Gott und Schickfal, tiefgreifendere Abweichungen zwischen Plato und Aristoteles bemerten wollten. Die Schriften Sadolet's und Bembo's beweisen, daß zu der Zeit, als Raffael die Schule von Athen malte, diese Ansicht über das Berhältniß von Plato und Aristoteles die all= gemein herrschende war; und es tann taum ein Zweifel fein, daß Sadolet oder Bembo es war, der dem Rünftler die nöthigen wissenschaftlichen Unterlagen an die Hand gab. Sadolet war schon unter Alexander VI. nach Rom gekommen; Bembo war zwar damals in Rom noch nicht anfässig, verweilte aber, wie wir aus feinen Briefen wissen (Th. 3, S. 98), im Frühighr 1510 in Rom mehrere Erst seit 1516, erft feit dem berühmten Buch Bietro Pomponazzi's über die Unsterblichkeit der Seele, das als eine unausweichliche Folge der Ariftotelischen Seelenlehre die Leugnung der personlichen Unfterblichkeit hinstellte, begann man, nicht blos die Einheit, sondern auch den ausschlaggebenden Gegensat beider Lehrsyfteme icharfer ins Auge zu faffen.

Bewußt oder unbewußt, der Grundgedanke der Schule von Athen liegt in den Worten, welche in Marsilius Ficinus' Erläuterungen zu Plato's Timäus (Th. 2, S. 1438) enthalten sind: "De naturalibus Plato agit divine, quemadmodum Aristoteles vel de divinis naturaliter agit." Idealismus und Realismus, Speculation und Ersahrungswissen. Die Dinge in Gott; Gott in den Dingen.

Mit einem jener glücklichen Meistergriffe, die nur der höchsten Genialität zu Gebot stehen, wird der Hintergrund durch jene offene weite, schönheitsvoll heitere Säulenhalle gebildet, die wohl eine der schönsten Ersindungen der italienischen Renaissancearchitektur ist. Die durch den Treppenaufgang scharf hervorgehobene Scheidung in ein Oben und Unten sagt mit zwingender Deutlichkeit, welchen Philosophen die größere oder gringere Bedeutung zukommt und in welchem geschichtlichen Jusammenhang sie zu einander stehen.

Oben auf der Höhe des Treppenaufganges, in der Mitte des Bildes, Plato und Aristoteles; sest und klar aus allen anderen Gestalten herausgehoben, das Ganze sicher beherrschend, der krönende Abschluß. Ideale hoheitsvolle Gestalten in griechischer Gewandung. Beide deutlich gekennzeichnet durch die Bücher, die sie in ihren Händen tragen. Plato durch den Timäus, Aristoteles durch die Sthica. Auch wenn es wahr wäre, daß diese Inschriften übermalt sind, so sind sie doch, wie das Bild Traini's in S. Catarina zu Bisa deweist, altüberliesert.

Schon die räumliche Anordnung hat dafür gesorgt, daß die Einheit und Gleichberechtigung der beiden Philosophen klar und eindringlich zur Anschauung kommt; eine das Bild in zwei Hälften theilende Senkrechte würde genau in die Mitte zwischen sie fallen. Und entsprechend ist die Haltung der Gestalten selbst; das Gespräch, das sie führen, ist nicht Streit und Widerstreit oder gar der Sieg des Einen über den Anderen, sondern ruhige friedliche freundliche Auseinandersetzung und Verständigung. Sbenso klar und eindringslich aber ist die Betonung des Gegensates. Plato, der große Idea-

list, der von den Ideen ausgeht und die wirklichen Dinge nur als deren trübe Spiegelbilder betrachtet, deutet mit bedeutsamer Handerhebung hinauf in das Reich der unsichtbaren Ideen; Aristoteles, der große Realist, der von den Sinnendingen ausgeht und die Ideen und allgemeinen Gesetze nur aus der Erforschung und Vergleichung der einzelnen Erfahrungsthatsachen ableitet, deutet mit der vorgestreckten ausgebreiteten Rechten seit auf den Boden der Wirklichkeit.

Unten im Vordergrund und oben zu beiden Seiten der großen Philosophenfürsten zwei gesonderte Reihen. Auf der Seite Plato's die Idealisten, auf Aristoteles' Seite die Realisten.

Die Seite der Idealisten ift die durchgebildeterc.

Es find die geschichtlichen Borganger Plato's.

Wir geben von derjenigen Gestalt aus, deren Deutung un= bezweifelbar sicher ift.

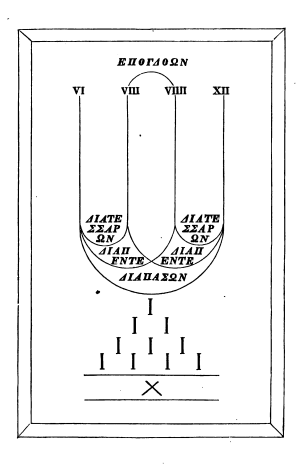
Im Borbergrund eine ehrwürdige tiefgefurchte Denkergestalt, auf einem vom Gewand verdeckten Steinsessel, mit freudiger Emsigkeit in ein auf das erhöhte linke Bein gestütztes Buch schreibend; links neben ihm ein halbknieend vorgebeugter gelockter Anabe, vor den Füßen des Schreibenden eine mit Zahlen und Inschriften und Linienverschlingungen beschriebene Tafel haltend und dessen emsige Thätigkeit gespannt beobachtend. Die Wichtigkeit dieser Tafel ist scharf hervorgehoben, indem sie so gestellt ist, daß die auf ihr enthaltenen Worte und Zahlen und Zeichen deutlich sichtbar sind.

Diese Denkergestalt ift Pythagoras.

Die vor ihm aufgestellte Tafel ist die Darstellung der Phthagoräischen Zahlen- und Harmonielehre, die Darstellung der Phthagoräischen Grundidee, daß daß All Zahl und Harmonie ist.

Es ist bewunderungswürdig, mit welchem genialem Scharfsinn und zugleich mit welchem unvergleichlichem Schönheitssinn das Schema dieser Tafel die verwickelte Pythagoräische Lehre klar und faßlich zum Ausdruck bringt, die Zahl als den Urgrund und das Wesen der Dinge, die harmonischen Zahlenverhältnisse als die Gesetze ihrer Verbindungen

und Wechselbeziehungen, als die Ursache ihrer Ordnung und ihres Bestandes!



Im unteren Theil der Tasel, der mehr als den dritten Theil der Gesammttasel einnimmt, das Schema der Jahlenlehre, die Bierzahl als die Quelle der Zehnzahl,  $\hat{\eta}$  the Sexádos terquatis. Die Eins (I) das Grad-Ungrade; die Zwei (II, 1+1) die erste grade Jahl; die Drei (III, 2+1) die aus der Hinzusehung des Eins zum Graden entspringende erste ungrade Jahl; die Bier (IIII, 3+1) die aus der Hinzusehung des Eins zur ersten ungraden Jahl entspringende Jahl; zulest als die Summe der ersten Bierzahl (Testraktys) die Jehn, die Dekas (X, 1+2+3+4=10), die die vollkommene Jahl ist, die mächtige, große, Ales vollendende und wirkende. "Aus dem unentweihten Heiligthum der Monas", sagt ein alter Pythagoräischer Hymnus, "schreitet die Jahl zur göttlichen Tetras; aus dieser aber wird die heilige Dekas geboren, die Mutter des All, die das All unwendbar Bestimmende."

Und im oberen größeren Theil der Tafel das Schema der Harmonielehre.

Es ist, wie mich mein Freund Hermann Borländer aufmerksam macht, lediglich die Zeichnung des alten einfachen Tetrachords, der ursprünglichen viersaitigen Lyra; die eingeschriebenen Worte und Bogen und Zahlen bezeichnen die Schwingungsverhältnisse der aus diesen vier Saiten sich ergebenden musikalischen Intervalle. Es ist die große Pythagoräische Entdedung, daß die Consonanz der musikalischen Intervalle in den Berhältnissen der kleinen ganzen Zahlen begründet ist.

Bier senkrechte parallele Linien; die unteren Enden dieser Linien und das obere Ende der zweiten und dritten Linie durch Kreisbogen verbunden; über den Linien, in der Folge von Links nach Rechts, die Zahlen VI, VIII, VIIII, XII. Die Bedeutung der Bogenverbindungen ist außer allen Zweisel gestellt durch die in die Bogen hineingeschriebenen griechischen Namen der Octave (δια πασων), der Quinte (δια πέντε), der Quarte (δια τεσσάφων), der großen Secunde (ἐπόγδοον, Ganzton &). Und ebenso un-

zweifelhaft ist die Bedeutung der über den Linicn befindlichen Bahlen; sie bezeichnen das gegenseitige Berhältniß der Schwingungszahlen aller diefer Intervallen untereinander.

#### Es verhalten sich diese Schwingungszahlen:

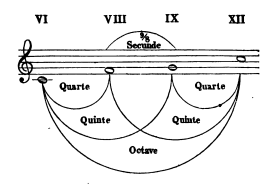
| bon | Prim und Octave n | vie | 1             | : | 2             |    |   |    |   |   | 6 | :   | ; | 12 |
|-----|-------------------|-----|---------------|---|---------------|----|---|----|---|---|---|-----|---|----|
| "   | Prim und Quinte   | ,,  | 1             | : | $\frac{3}{2}$ | (2 | : | 3) |   |   | 6 | :   | • | 9  |
| ,,  | Prim und Quarte   | ,,  | 1             | : | <u>4</u><br>8 | (3 | : | 4) |   | • | 6 | ; ; | : | 8  |
| "   | Quinte und Quarte | "   | $\frac{8}{2}$ | : | $\frac{4}{3}$ | •  |   | •  | • | • | 9 | ) ; | : | 8  |

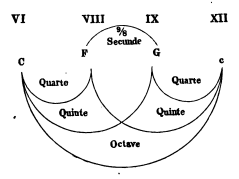
#### und umgekehrt von der Octave aus gerechnet:

| bon | der | Octave zur Prim wie | 2:1             |  | 12:         | 6 |
|-----|-----|---------------------|-----------------|--|-------------|---|
| "   | "   | Octave zur Quarte " | $2:\frac{3}{2}$ |  | <b>12</b> : | 9 |
| ,,  | ,,  | Octave zur Quinte " | $2:\frac{4}{8}$ |  | <b>12</b> : | 8 |

Raffael's Schema ift erklärt, wenn wir wissen, daß die Alten, um die lästige Bruchrechnung zu vermeiden, die Berhältnisse von  $1:\frac{4}{3}:\frac{3}{2}:2$  in den durch die Multiplication mit 6 gewonnenen ganzen Zahlen 6, 8, 9, 12 ausdrückten, und daß das Intervall des Spogdoon  $(\frac{9}{8})$ , um die übersichtliche Klarheit der unteren Linien nicht zu stören, nicht wie Quarte und Quinte und Octave unter die Linien, sondern über die Linien gestellt wurde, weil es zwar neben den Consonanzen seine große Bedeutung hat, indem es die beiden nebenstehenden Qartenintervalle ergänzt, aber doch nicht selbst zu den Consonanzen gehört.

Wir erhalten baffelbe Schema, wenn wir das Tetrachord in Roten schreiben und diese mit den entsprechenden Zahlen und Bogen versehen.





Diese Auffassung wird bestätigt durch die Quellen. "Dem Pythagoräer Philolaos", sagt Böch in seiner trefslichen Schrift über Philolaos (S. 65 ff.), "ist die Harmonie nichts anderes als die Octave und die Größe der Harmonie ist Quarte und Quinte. Die Quinte ist aber größer als die Quarte um das Intervall des Tones (ἐπόγδοον), welches 8:9 ist." In Plato's Timäus (vgl. Böch in Daub und Creuzer's Studien, 1807, S. 54 ff.) wird

berselbe Sat so ausgedrückt: "Aus der Tetraktys entspringen alle Consonanzen; und dasjenige Intervall, um welches Diapente größer ist als Diatessaron, wird der Ton genannt und dieser hat das Berhältniß von 9:8. Und da nun Diapason enthält Diapente und Diatessaron, so enthält es auch Diatessaron, einen Ton und Diatessaron." Bgl. Ambros: Geschichte der Musik, 1862, Bd. 1, S. 530. Genau diese Intervallbeziehungen sind in Rassach's Schema; nichts mehr und nichts weniger.

Im Preise der Renaissanceplatoniker war die Renntnig der Pythagoraifden Zahlen= und Harmonielehre durchaus geläufig. Plato hatte fie an den verschiedensten Stellen ausführlich behandelt; Plutard's Schrift über die Musik und die arithmetischen und musiktheoretischen Schriften von Boetius gaben die nothigen Erläute= Besonders Marsilius Ficinus hatte rungen und Erganzungen. auch auf diese für das Verständniß Plato's so wichtige Frage die regfte Aufmertsamteit gerichtet; im Commentar jum Timaus (Seite 1456 ff.), jum Philebus (G. 1235), jur Republik (G. 1414) und in der Abhandlung über die Platonische Theologie (S. 388). lich Calius Calcagnini (Op. S. 69). Raffael und seine gelehr= ten Berather scheinen sich vornehmlich an Boetius (vergl. Instit. arithmet. 2, 54) und an Marfilius' Ausführungen zum 31. Kapitel bes Timaus gehalten zu haben. Dort heißt es: "Man fagt, Pythagoras habe, um das Gefet der Consonangen ju ergrunden, Darmsaiten durch verschiedene Gewichte gespannt, und so habe ihn der Augenschein überzeugt, daß der Rlang einer Saite, welche gegen eine andere um 1 (sesquioctava ratione) stärker ausgedehnt wurde, fich von jener um einen ganzen d. h. vollen unverkurzten Ton genau im Verhältniß von 9:8 unterscheide (ἐπόγδοος)." Ferner: "Pythagoras erwog, daß der volle ganze Umfang einer Tonspannung aus zwei Klängen bestehe, d. h. einem Intervall gleichkomme; und auf diese Beise erfaßte er die ersten Elemente der Consonang. Zuerft . ergab sich die Octave (Diapason), offenbar aus dem Berhältniß

von Sins zum Doppelten (1:2); außerdem, wo zwischen den Saiten das Berhältniß der Anspannung und Abspannung wie 4:3 war, fand er die Consonanz Quarte (Diatesfaron), welche drei Intervalle in sich schließt; und in dem Berhältniß von 3:2 endlich fand er die Quinte (Diapente) mit vier Intervallen." Zulett die Berechnung des Epogdoon. "Das Zahlenverhältniß 3:2 ist um ein ganzes Achtel  $(\frac{1}{8})$  größer als 4:3. Denn es verhält sich 8:6=4:3, aber 9:6=3:2. Run ist aber 9 um  $\frac{1}{8}$  größer als 8; daraus folgt, daß  $\frac{3}{3}$  gerade um  $\frac{1}{8}$  größer ist als  $\frac{4}{3}$ ."

Emil Raumann hat in einer geiftvollen Abhandlung in ber Zeitschrift für bildende Runft (Bb. 14, S. 9 ff.) den Berfuch gemacht, Raffael's Schema ausschließlich musikaeschichtlich zu beuten. Der untere Theil sei die Darstellung der vier Intervalle des Tetrachords, der Prim, Secunde, Terz, Quarte; die Zahl Zehn bezeichne die Gesammtzahl der in diesen Intervallen enthaltenen Ton-Der obere Theil sei die Darstellung der durch Pythagoras vollzogenen Erweiterung bes Heptachords Terpander's zum Octachord, durch welche erst die volle lückenlose Tonleiter gewonnen worden; das triumphirend über der Mitte thronende Epogdoon, das griechische Wort für Gangton, und der die Ziffern VIII und VIIII verbindende Bogen hebe eindringlich und nachdrücklich her= vor, daß erft durch dieses Tones geniale Einschiebung sich das von Terpander noch unklar erstrebte System zu völliger harmonie und Schönheit vertieft und geklärt habe. Warum aber die Addition der Intervalle oder Tonstufen, der Prim, Secunde, Terz, Quarte? Sie ist für das Musikschema durchaus bedeutungslos, zumal dies Schema von allen diesen Intervallen nur die Quart aufweist. Und warum das gewaltsame Herbeiziehen des Octachords, da doch eben nur die Schwingungsverhältnisse des alten einfachen Tetrachords (1:2, 2:3, 3:4) und  $\frac{3}{6}:\frac{4}{2}$  dargestellt sind? Hätte Raffael hier auf die musikalische Tonleiter und deren Erweiterung durch Phthagoras hinweisen wollen, so hatte er sicher auf dem Schema

eine achtsaitige Lyra angebracht; die schöne Harmonie der Linien wäre durch fie nicht gestört worden. Und warum das Wort Epog= doon nothwendig ein Siegeszeichen der über Terpander hinaus= gehenden Neuerung? Da die Charakterisirung der Scala Terpander's fehlt und da der eingeschobene Ton von Pythagoras nicht Spogdoon, sondern diazeutischer Ton, Trennungston, genannt wird, so bezeichnet Epogdoon sicher auch hier nichts anderes als das aus den Zahlen 8 und 9 fich ergebende Schwingungsverhält= niß der großen Secunde 9, ohne jede Beziehung auf irgend eine Tonleiter. Und vor Allem warum in der Schule von Athen, die wesentlich die Verherrlichung des philosophischen Denkens und Forichens ift, die Berberrlichung einer ausschließlich musikgeschichtlichen That, nicht einer philosophischen? Die Geschichte ber Philosophie aber feiert Pythagoras wegen feiner Begründung der Zahlen- und Harmonielehre, wegen der Anwendung der mystischen Symbolit der Tetratths und der in dieser Tetraktys liegenden harmonischen Zahlen= verhältniffe auf die allgemeine, wenn auch unseren ftumpfen Ohren nicht immer borbare Weltsymphonie. Es ist die Rhythmik der Planetenbahnen, die Harmonie der Sphären.

Angesichts dieser so unzweideutig ausgesprochenen Beziehung auf Pythagoras könnten die willkürlichen christelnden Umdeutungen, welche kurz nachher in den Zeiten kirchlicher Reaction emporkamen und wunderlicherweise auch heut noch ihre Anhänger sinden, noch ernstlich Bestand haben?

Wie bedeutsam aber, daß Raffael so fest und bestimmt Pythagoras und bessen Harmonielehre in den Vordergrund gestellt hat! Die Pythagoräische Harmonielehre ist die Grundlage und Vorstufe der Platonischen Ideenlehre. Alles ist Jahl und Harmonie; die Gesemäßigkeit und Ordnung der Töne ist das Spiegelbild der Gesemäßigkeit und Ordnung des Weltalls.

Um Pothagoras eine gestaltenreiche bewegte Gruppe. An der rechten Seite, etwas zuruckgebrangt, ein sitzender Greis mit Feder

und Tintenfaß und Schriftrolle, wißbegierig erforschend, was Phthagoras schreibt. Hinter Phthagoras ein Orientale mit Anebelbart und Turban, in demuthsvoller Verwunderung ebenfalls in dessen Buch blidend. Weiter in den Hintergrund hineingerückt, an der Seite des die Schrifttasel haltenden Anaben, ein hochgewachsener schönheitsvoller Jüngling. Und seitwärts von dieser Gruppe eine stolze hochausgerichtete Philosophengestalt, das linke Bein auf einen Steinsockel gestellt, mit seinem Gesicht sich nach Phthagoras wendend und ihn mit selbstbewußter Handbewegung auf den Inshalt eines Buches verweisend, das er auf seinen erhobenen vorgebeugten Oberschenkel stügt.

Wie find diese Gestalten zu nennen? Gewiß ift, daß jener hinter Pythagoras stehende Orientale, der fo bewundernd ehr= furchtsvoll in beffen Buch blidt, nicht, wie viele Erklarer ge= meint haben, Aberroes ist; wie kame der mittelalterliche Aristoteliker unter die Borganger Plato's? Ift es jener fagenhafte ägpptische Hermes Trismegistos, welchen Marfilius Ficinus (1612, 1236, 1836) gern mit Pythagoras in Berbindung bringt, oder foll nur auf die allgemeine Berbreitung der Pythagoräischen Lehre hingebeutet werben, die, wie sie aus dem Orient stammte, auch wieder auf den Orient gurud wirkte? Und gewiß ist, daß jene anmuthig iconheitsvolle Junglingsgeftalt, die die Gruppe fo malerisch nach dem Hintergrund abschließt, nur eine symbolische Be-Ursprünglich aus bem rein fünftlerischen Bedürfniß deutung hat. nach belebter Formenmannichfaltigkeit hervorgegangen, ift sie die persongewordene Erscheinung und Wirklichkeit reinster Seelenharmonie, die persongewordene innere Musik der Seele; Marsilius Ficinus spricht im Timäuscommentar, nachdem er die Pythagoräische Harmonieenlehre vorgetragen, von der harmonica animae compositio. Aber die anderen Gestalten? Jener sitende Greis an Pythagoras' rechter Seite, der fo forschend nach dem von Pythagoras Geschriebenem ausblickt? Und jener hochragende, edel ftolze

Denker, der so bewußt auf Pythagoras herabblickt wie auf einen von ihm Ueberwundenen und Widerleaten? Rein Zweifel, daß fich Raffael unter diesen scharf individualifirten Gestalten ganz bestimmte Persönlichkeiten gedacht hat. Doch ist es bisber nicht gelungen und wird auch in Zukunft schwerlich gelingen, allgemein überzeugende Namen zu finden. Wer in Phthagoras nur ben Musiter sieht, nennt jenen sitenden Greis Aristorenos, und jene vornehme hochragende Denkergestalt Terpander. Gegen diese Be= nennung spricht nicht blos die Zeitfolge, die auf diesem Theil des Bildes sichtlich von unten nach oben, vom Vordergrund in ben Hintergrund geht, sondern vor Allem auch das selbstbewußte Ueberlegenheitsgefühl, das in Saltung und Gesichtsausdruck des vermeintlichen Terpander so unverkennbar hervortritt. Richt Musikgeschichte, sondern Philosophie. Der sigende, aufmerksam nach= schreibende Greis ift irgend ein Phthagoraer; vielleicht Archytas, vielleicht auch Empedokles, den die Alten als Pythagoräer betrach-Unter jener anderen Geftalt aber, für beren Bezeichnung einerseits die lebendige Beziehung auf Pythagoras, andererseits die größere Entfernung von der Gruppe und die entschieden ber= vorgehobene Unabhängigkeit und Selbständigkeit maßgebend ift, ift möglicherweise Xenophanes, wahrscheinlich aber Parmenides zu benken; durch Plato's bekannten Dialog war Parmenides einer ber gefeiertsten Ramen. Wie gern möchte man mit Baffavant Aber Anaragoras war dem Zeit= hier Anaxagoras annehmen! alter auffallend fremd; weber Beffarion noch Marfilius Ficinus tennen seine volle geschichtliche Bedeutung.

Rechts von der Pythagorasgruppe, an der Ede des Bildes, an ein Säulenpostament gelehnt, eine untersetzte frohsinnige Gestalt, den Kopf mit einem Laubkranz umwunden, heiter und beshaglich in einem Buch blätternd. Sicher hat Passaunt Recht, wenn er diese Gestalt Demokrit nennt. Auf Demokrit weist der geschichtliche Zusammenhang; unter den ältesten Philosophenschulen

verlangte die Atomistik ihre Vertretung. Auf Demokrit weist die Formencharakteristik, deren Boccaccioähnlichkeit die Verkörperung der von Demokrit gelehrten ruhigen Seelenreinheit, der evdrula, ist. In gleicher Weise hatte Bramante in Mailand Demokrit als lachenden Philosophen gemalt. Der Greis, welcher auf dem Arm dem Philosophen ein Kind entgegenträgt, mag darauf deuten, daß, wie Diogenes Laertius in seiner Lebensbeschreibung Demokrit's ausdrücklich hervorhebt, Demokrit in einem seiner Sittensprüche die Bermögenden mahnt, Kinder Aermerer an Kindesstatt anzunehmen.
Wer hier von Epikur spricht, vergist, daß die Gestalten dieses Vorbergrundes insgesammt den ältesten Schulen angehören.

Links von der Pothagorasgruppe, an einem vieredigen Marmortifc, eine sigende einsame Denkergestalt, gang in tiefes grublerisches Sinnen versunken, die Feder auf eine Schriftrolle aufsegend und boch im ringenden Ernft bes Denkens mit bem Schrei= ben noch zögernd. Die Einsamkeit, die schwermuthige Bersun= tenheit in sich selbst, die dufter graue Farbung des Gewandes macht unzweifelhaft, daß bier Heraklit gemeint ift; es ift, als habe der Rünftler ganz ausdrudlich im Auge gehabt, daß Marfilius Ficinus in seiner Platonischen Theologie (13, 2, S. 286) von Heraflit sagt, intentione studii subtristis videbatur adspectu. Der Carton in der Ambrofiana zu Mailand kennt diese Gestalt noch nicht. Aber obgleich erft ein späterer, aus rein malerischen Raumrudfichten hervorgegangener Zusat, ift diese Gestalt dennoch eine tieffte Nothwendigkeit der darzustellenden Idee felbst. Schon Diogenes Laertius, beffen Einwirkung auf Raffael's Erfindung wir überall sehen, lehrte in seinem Leben Plato's, neben Pythagoras und Sofrates habe auf Plato am meiften Beraklit eingewirkt.

Bulegt über den Naturphilosophen, auf der obersten Stufe, mit Plato und Aristoteles bereits auf gleicher Linie, Sokrates mit den Sophisten und seinen Schülern.

Auf der Mitte des Treppenaufganges, der zu Plato und Ari=

ftoteles hinaufführt, nur zwei Figuren. Der Blid auf Plato und Aristoteles, auf die herrschenden Hauptgestalten, sollte frei bleiben und das Leere und Gradlinige der Treppe doch belebt und gemildert werden. Auf der einen der Stufen lagert Diogenes, der Cyniker, nachläffig hingestreckt, gespannt aufmertfam in einer Schrifttafel An ihm eilt, die Treppe hinaufsteigend, ein wohlgestalteter edler Jüngling vorüber, mit bedeutsamer Handbewegung seine verachtende Bermunderung über ben Sonderling ausdrudend; fein Gesicht zu einem Denker der oberen Gruppe gewendet, der ihn mit ausgestrecktem Finger auf Plato und Aristoteles als auf die Boberen weift. Unzweifelhaft Aristiph, der Chrenaiker, dessen aristokratische Genuglehre zu ber plebejischen Bedürfniglosigkeit des Cynikers in bewußtem Gegenfat ftand. Raffael kannte die ergötlichen Anekdoten, welche Diogenes Laertius (2, 8, 4) von dem Berhältniß zwischen Aristipp und Diogenes erzählt hat. Unmittelbar vor dem Allerheiligsten der Platonischen und Aristotelischen Philosophie die unvollkommenen Sokratiker.

Die linke Seite ist die Seite der Aristoteliker. Jedoch in anderer Anordnung.

Nach der Auffassung der Renaissance, daß Plato Theologe, Erforscher der Ideenwelt, sei, Aristoteles dagegen Physiker, Erforscher der Erfahrungswelt, naturalium philosophorum princeps, ist Plato der Bollender der alten Epoche, Aristoteles der Begründer und Beginner einer neuen. Während daher auf der Seite Plato's die Borgänger Plato's dargestellt sind, stehen auf Aristoteles' Seite dagegen dessen Schüler und Nachfolger. Dort die Zeitfolge in der Richtung von unten nach oben, hier in der Richtung von oben nach unten.

Auch hier wieder oben auf der Höhe des Treppenaufgangs die Erforscher des Geisteslebens, unten im Bordergrund die Ersforscher der Naturlebens. Oben, der Sokratesgruppe entsprechend, die nächsten nacharistotelischen Philosophen, die noch vornehmlich den logischen und ethischen Fragen zugewendeten. Born der Alte,

hettner, Italienische Studien.

welcher den die Treppe hinaufsteigenden Aristipp auf Blato und Aristoteles hinweift, mahrscheinlich Epikur. In dem tief bedeutsamen Gegensatz des an ein Pfeilerpostament gelehnten Jünglings. der emfig in sein auf dem emporgezogenen Anie liegendes Buch schreibt und des auf daffelbe Postament gestütten Mannes, der vorgebeugt mit unverhohlenem Spott in die Schrift des Jünglings hineinblickt, der Gegensatz der Dogmatiker und Skeptiker. einsame, in den Mantel gehüllte kahlköpfige Greis wahrscheinlich Beno, ber Stoiter. Die langbartige Greisengestalt, die mit dem Stod einherschreitet, möglicherweise Balenus, ber unter ben spateren Etlektikern sich am meisten an Aristoteles anschließt. Bielleicht. foll sogar in dem haftig davoneilenden Jungling am Ende der Gruppe, eine Andeutung auf die beginnende Abwendung von der Philosophie liegen. Unten aber in den Gruppen des Bordergrundes das volle Leben der neu erstandenen exacten Wissenschaften, die Erfüllung und Bollendung bes acht Uriftotelischen Geistes. die Mathematik, und zwar, wie es scheint, die angewandte. Schon Wilhelm Beinse hat im Ardinghello hervorgehoben und seitdem ift es mit Recht immer und immer wiederholt worden, wie diese Gruppe des gang in der Cache aufgebenden Lehrers, der nieder= gebückt mit dem Zirkel die auf eine am Boden liegende Tafel ein= gezeichnete geometrische Figur ausmist und seinen Schülern erklärt, und der vier Schüler, in benen das ernfte Bemühen um das Berfteben, das eben aufbligende Berftandnig, das volle Begreifen und die freudige Verwunderung und Begeisterung über den neu erlangten Wiffensbefit, mit feinster psychologischer Runft fich fo reizvoll abstuft, ein Böchstes innerlichster Seelenmalerei ift. hat den Mathematiker, welchem der Künstler die Züge Bramantes gegeben hat, bald Euklid bald Archimedes genannt. Runfttypit spricht für Euklid; die nähere Beziehung auf Aristoteles fpricht für Archimedes, beffen ftatische Gefete (vgl. E. Dühring: Geschichte der Mechanit, 1873, S. 4) von Aristoteles ihren Auß= gang nahmen. Sodann die Aftronomie und Geographie; dargestellt durch zwei stehende Gestalten, eine jede mit einem Globus in der Hand. Claudius Ptolemäus ist fest gekennzeichnet durch die althergebrachte Typik der Zackenkrone; wahrscheinlich ist die zweite Gestalt Hipparch, denn die Zeitsolge verdietet von Zoroaster zu sprechen. Zulest die Portraitgestalten Rassael's und Pietro Peruzino's; ein späterer Zusas, der einem Oxforder Studienblatt, das die Gruppen dieses Vordergrundes darstellt, noch sehst, wohl lediglich malerische Füllsiguren, vielleicht aber auch eine Hinweisung auf den Gewinn, den die Kunst aus lebendiger Naturkenntniß zieht.

Es bedingt wesentlich die Geschlossenheit der Composition, daß das Schlußmotiv wieder auf das Ansangsmotiv zurückgreift. Dort Naturphilosophie, hier Natursorschung; dort Pythagoras und der Idealismus mit seiner Lehre von der Weltharmonie, hier die Mathematiser und der Realismus des Ersahrungswissens.

Selbst in den ornamentalen Bildwerken des architektonischen Hintergrundes derselbe Gegensatz des Platonischen und Aristote-lischen.

Am Borderpfeiler der Seite Plato's oben in einer Nische die Statue Apollo's mit der Lyra; unter dieser Statue zwei Reliefs, Darstellungen nachter kämpfender Männer und des Liebestampses eines Tritonen und einer Nereide. Das Motiv ist Marssilius Ficinus' Erläuterungen zu Plato's Republik (S. 1400 st.) entnommen. Apollo ist der musische Gott der Harmonie, Phoedeus humani generis medicus; vermöge dieser Harmonie (temperantia) überwinden wir unsere schlimmsten Feinde, die Begierde (libido) und den Zorn (iracundia). Am Borderpfeiler der Uristotelischen Seite oben in einer Nische die Statue der Minerva mit Speer und Schild; unter dieser Statue ebenfalls wieder zwei Reliefs, die Allegorie der wissenschaftlichen Forschung, dargestellt durch eine auf Wolken thronende weibliche Gestalt mit einer nach unten gesenkten brennenden Fackel, über ihr zur Rechten das Zeichen

bes Thierkreises und neben ihr zur Linken zwei gestügelte Genien mit einem Buch, und die Allegorie des werkthätigen Lebens, dargestellt durch die zum Theil verdeckte Gestalt eines uns den Rücken zukehrenden sitzenden nackten Mannes von herkulischer Muskulatur, welche man wohl mit Recht als Prometheus bezeichnet hat. Derselbe Gegensat in den Medaillons an der Hinterwand des inneren Kuppelzraumes. Ueber Plato ein sitzender Mann mit einer Schriftrolle, den Blick nach auswärts gewendet; über Aristoteles eine sitzende weibliche Gestalt mit einem Globus, abwärts blickende.

Philosophie und Erfahrungswiffen in fester innerer Zusammengehörigkeit.

Die Schule von Athen ist der Wissenschaftsbegriff eines Zeitalters, das an dem Studium der Platonischen Philosophie groß geworden und doch zugleich bereits eine neue Epoche der Mathematik und der Naturwissenschaft ist, eines Zeitalters, das bereits einen Columbus erzeugt hat und das am Vorabend gewaltigster Entdeckungen und Ersindungen steht.

Als Decembild die allegorische Personification der Philosophie. Die beiden Bücher in ihren Händen, das eine als Moralis, das andere als Naturalis bezeichnet, betonen auch ihrerseits den großen Gegensat des Idealismus und Realismus; die von zwei Knaben gehaltene Inschrifttasel bezeichnet den Begriff der Philosophie als "Causarum cognitio."

Wenn man Raffael einen philosophischen Maler genannt hat, so liegt der Grund und das Recht dieses Chrennamens vor Allem in der Ideengewalt der Stanza della Segnatura.

Die klassische Monumentalität einer großen Geschichtsepoche, die künstlerische Apotheose ber höchsten Ideale der Menschheit.

Rie sind von der bildenden Kunft tiefere Ideen behandelt worden, und nie klarer und hoheitsvoller.

### Die Stanza d'Eliodoro.

Je heller und strahlender über der Stanza della Segnatura die Sonne der erhabensten und freiesten Renaissancebildung leuchtet, um so überraschender ist es, daß die Stanza d'Eliodoro und die Stanza dell' Incendio, deren Ausmalung auf die Ausmalung der Stanza della Segnatura folgte, von so durchaus anderem Geist getragen sind. Nicht mehr die Berherrlichung reiner, ächt menschelicher Bildungsidealität, selbst nicht mehr des stillen inneren Waltens religiösen Gemüthslebens, sondern die ausdrückliche und absichtliche Berherrlichung der Kirche, der Hierarchie, der unumsschränkten weltbeherrschenden Macht des Papstthums.

Woher diese überraschende plögliche Wendung?

Sie kam nicht aus dem Inneren des Künftlers selbst, sondern aus den veränderten Richtungen und Absichten der papstlichen Auftraggeber.

Der Ursprung und das Wesen dieser Wendung liegt in dem Lateranischen Concil, das am 3. Mai 1512 unter Julius II. erössnet und am 16. März 1517 unter Leo X. geschlossen wurde. Das Lateranische Concil ist einer der glänzendsten und folgenreichsten Siege des Papstthums; die Fresken der Stanza d'Eliodoro, der Stanza dell' Incendio und des Constantinssales, sind die fünstellerisch monumentale Darstellung dieses Sieges und der durch diesen Sieg zur Herrschaft gelangten neuen hierarchischen Ideen.

Selten wird dieser geschichtliche Zusammenhang beachtet. Und doch ist der Verlauf der Verhandlungen des Lateranischen Concils und die Chronologie der Raffael'schen Fresken Schritt vor Schritt übereinstimmend.

Auch Bius IX. hat das Ergebniß des lesten Baticanischen Concils zur Aufgabe weitausgeführter Freskendarstellungen gemacht. Die Ausführung der Stanza d'Eliodoro fällt in die Jahre 1512 — 1514. Die Fresten dieses Gemachs, die Züchtigung Heliobor's, die Messe von Bolsena, die Bertreibung Attila's vor den Thoren. Roms, die Befreiung Petri, führen uns in die Stimmungen und Zustände, welche die Berufung des Lateranischen Concils hervorriesen und welche die Berhandlungen und Ergebnisse der ersten Jahre bedingten. Die Kirche ist eine gegen äußere und innere Feinde streitende Kirche, aber durch Gottes wunderthätige Gnade eine im Streit triumphirende.

Am angelegentlichsten beschäftigen jest das Papftthum die äußeren Feinde, die politischen Dinge.

Bunderbare Verkettung der Geschichte, daß Julius II. und Leo X., diese weltlichsten Renaissancepäpste, doch die Begründer einer Machtfülle und Unumschränktheit des Papstthums werden, wie sie selbst
die kirchlichsten Zeiten des Mittelalters nur selten gesehen hatten!

Ungewollt hatte die kühne weltliche Eroberungssucht den Babst Julius II. plöglich vor die tiefsten hierarchischen Fragen gestellt. Streben des Bapftes, den Kirchenstaat zu erweitern und ihn zur berrschenden Bormacht Italiens zu erheben, hatte jene langwierigen Kriege gegen Frankreich verursacht, welche ganz Europa in die leidenschaftlichste Bewegung setten und die betheiligten Mächte in die wirrften Bundniffe und Gegenbundniffe trieben. Beide Seiten tampften nicht blos mit weltlichen Waffen, sondern auch mit geiftlichen. Julius II. schleuderte gegen seine Feinde, als Feinde der Kirche, Bann und Excommunication; Ludwig XII. berief ein Concil nach Bisa, das zwar nur bon wenigen geistlichen Burbenträgern, und überdies nur von französischen und spanischen, besucht war, das aber aleichwohl bem Papsitthum ernste Gefahr brobte, ba es ben ichon auf bem Concil von Conftanz und Bafel vielverhandelten tiefareifenden Streit erneute, ob das Concil dem Papft ober ber Papst dem Concil untergeordnet sei, ja da es sogar den Papst selbst zu perfönlicher Berantwortung vorlud. Das Lateranische Concil mar das Gegenconcil des Concils von Pifa. Die Eröffnung geschah

unter den ungunstigsten Berhältniffen. Gben hatten der Babft und die heilige Liga die furchtbare Niederlage von Ravenna erlitten, die Romagna war verloren, die Wege nach Rom und Neapel standen den Franzosen offen. Doch der Muth des Papstes war ungebeugt. Es war bedeutungsvoll, daß die pomphafte Prozession, in welcher der Papft und die Kirchenfürsten in den Lateran zogen, mit einem Trupp schwerer Reiterei und mit der Auffahrt von neun Kanonen Unter Julius' II. mächtiger Führung wurde das Concil der Abwehr sogleich ein Concil des Angriffs und des Sieges. Acta Conciliorum (Th. 9, S. 1573 ff.) geben ein urkundliches und anschauliches Bilb. Die Eröffnungsrede hielt der Augustiner= general Aegidius von Biterbo, hochberühmt durch die Gewalt seiner Beredtsamkeit, einer der gefeiertsten humanisten. Sie bezeichnet beutlich das Brogramm. Fest und unbeirrt ruft sie zur Fortführung des Kampfes. Und auch durch alle folgenden Reden erklingt immer wieder als Sauptziel die Bernichtung der Rirchenfeinde oder, perfönlich ausgedrückt, die Bernichtung Ludwig's XII. Sogleich die erfte Situng (10. Mai 1512) spricht das Berdammungsurtheil gegen bas Pifanische Concil aus; Die zweite Sigung (17. Mai 1512) erstreckt dies Berdammungsurtheil, nachdem das Concil von Visa inzwischen nach Mailand verlegt war, auf Mailand und alle anderen Orte, wo das Concil etwa zusammentrete; die dritte Sigung (3. December 1512) belegte, nachdem Ludwig XII. das Concil nach Lyon berufen, gang Frankreich mit dem Bann; die vierte Sitzung (10. December 1512) eröffnet den Rampf gegen die pragmatische Sanction und gegen die durch die pragmatische Sanction der französischen Rirche gewährten Sonderrechte. Und der Rampf des Concils wurde unterstütt und zu Gunften des Papstes gegen Ludwig XII. zum ent= scheidenden Austrag gebracht durch die neue politische Lage, die seit ber Schlacht von Ravenna der Scharffinn und die Gewandtheit des Papftes geschaffen hatte. Julius II. hatte die Schweizer zur Hilfe gerufen, hatte eine neue beilige Ligg mit Spanien, mit bem Raiser, mit

England und mit Benedig geschlossen. Angesichts dieser Coalition war die Macht Frankreichs in Italien unhaltbar. Die Lombardei war in vollem Aufstand. Die Franzosen räumten Bologna, Mailand, Genua, bald ganz Italien. Wenige Monate nach der Niederlage von Navenna stand Julius II. auf dem Gipfel seiner Macht und seines Glückes. Alle Fürsten, die disher noch gesäumt hatten, beeilten sich, ihre Unterwerfung unter das Lateranische Concil durch seierliche Gesandtschaften auszusprechen.

Es ist ein ächt griechischer Zug der italienischen Renaissance, daß sie die Darstellungen der nächsten Zeitgeschichte in die idealisirende Ferne mythischer und geschichtlicher Parallelen zu stellen liebt. Raffael und seine Auftraggeber sind diesem Zug gesolgt.

Für die firchenfeindlichen und papftfeindlichen Gewaltthätig= feiten Ludwig's XII. und für das vom Papft und Concil gegen Ludwig XII. erflehte göttliche Strafgericht lag die biblische Parallele im 2. Buch der Makkabaer, Rap. 3. Der König Seleucus Philopator hatte Beliodor, seinen Rämmerer, beauftragt, den Tempelichat ju Jerufalem zu rauben. Großer Jammer erhob sich durch die Stadt, und die Priefter lagen in ihrem heiligen Schmud vor dem Altar. "Aber da Heliodor sein Vorhaben auszurichten gedachte und mit seinen Ariegsknechten am Gotteskasten stand, that der allmächtige Gott ein großes Zeichen, daß Heliodor und Die, so um ihn waren, sich vor der Macht Gottes entsetzen, denn sie saben ein Pferd, das wohl geschmückt war, darauf faß ein schrecklicher Reiter, ber rannte mit aller Macht auf den Heliodorus zu und ftieß ihn mit den vorde= ren zween Fugen, und der Reiter auf dem Pferd hatte einen goldenen Harnisch an, sie saben auch zween junge Gesellen, die ftark und ichon waren und fehr wohl gekleibet; die ftanden bem Beliodor gur Seite und schlugen getroft auf ihn, daß er vor Ohnmacht gur Erde fank und ihm das Gesicht verging."

Raffael's erster Entwurf der in der bekannten Savignb'ichen Handzeichnung erhalten ist, erzählte den biblischen Borgang in un=

verändert schlichter geschichtlicher Thatsächlicheit. Es geschah wohl auf die unmittelbare Anregung des Papstes selbst, daß in der Ausstührung jene bedeutsame Gruppe eingeschoben wurde, welche den Papst auf dem von dienenden Schweizern getragenen Tragsessel zeigt, dem rächenden Wunder in ruhig gemessener Würde und Gelassenbeit zuschauend, gleich als sei diese wunderthätige Errettung der Kirche etwas durchaus Erwartetes, Natürliches und Selbstverständzliches. Bom Standpunkt realistischer Kunst ist diese Papstgruppe ein unzulässiger Anachronismus, eine unwürdige Schmeichelei; auf dem Standpunkt der großen idealen Kunst ist sie begründet und gerechtsertigt. Die Durchbrechung der Einheit der Zeit ist gesordert von der zwingenden Macht der Idee. Ueber Zweck und Sinn des Villes konnte sortan kein Zweisel sein. Die Antwort Ludwig's XII. war, daß er noch in demselben Iahr 1512 Goldmünzen schlagen ließ, mit der Inschrist: "Perdam nomen Babylonis."

Und unter Julius' Nachfolger Leo X. kamen noch glänzendere Siege. Am 6. Juni 1513 war Ludwig XII. in der Schlacht von Novara aufs neue geschlagen. In der achten Sizung des Lateranisschen Concils, am 17. December 1513, wurde das in Lyon tagende Concil von Pisa aufgehoben, seine Beschlüsse wurden für null und nichtig erklärt. Der Sieg war vollendet.

Zwei Bilder der Stanza d'Eliodoro, welche nicht mehr unter Julius II., sondern erst unter Leo X. ausgeführt wurden, die Umkehr Attila's vor den Thoren Roms und die Befreiung Petri, sind die Berherrlichung des erlangten Sieges.

Die Umkehr Attila's knüpft sich an die alte sinnige Legende, welche sich um das Leben Papst Leo's I. schlingt. Als Attila, der Hunnenkönig, siegreich dis zur Mündung des Mincio vorgedrungen und Rom ihm rettungslos bloßgestellt war, zog Leo, der römische Bischof, mit den römischen Senatoren in Attila's Lager, von ihm die Schonung der wehrlosen Stadt zu erstehen. Attila stand ab von der Eroberung Roms, denn über dem Haupt des Bischoss, hoch

oben in den Lüften, erblickte er die himmlische Erscheinung der Apostelfürsten Petrus und Paulus, auf ihn zuschwebend und ihn mit gezücktem Schwert bedrohend.

Sicher fällt die Erfindung des Bildes noch in die Zeit Julius' II.; eine Handzeichnung in Oxford zeigt den Papst nicht, wie in der Ausführung, zu Pferd, sondern auf dem Tragsessel, auch die Gestalt des Bapftes Scheint auf Julius II. zu deuten. Ur= sprünglich mar baber bas Bild wohl als die mythisch idealisirende Darstellung ber Ereignisse nach ber Schlacht von Ravenna gedacht. Wie der plögliche Rudzug Attila's, fo war auch der plögliche Rud= zug des französischen Beeres nach siegreicher Schlacht erfolgt, einzig durch die Macht des Papftes und feiner gefeiten Stellung. aber mag es Leo X. verargen, daß er jett in der Ausführung an die Stelle Julius' II. sich selbst und damit an die Stelle der Schlacht von Navenna die Schlacht von Novara setzte, zumal in der That dieser entscheidende Erfolg seines ersten Regierungsjahres erst das Werk gekrönt hatte? · Auch dieser Sieg von Novara galt als unmittelbares Gottesurtheil. Das papftliche Breve, das Leo (vergl. Bembo Op. 4, Ep. 4, 1) wenige Tage nach ber Schlacht an die siegenden Schweizer erließ, begrüßt und begludwünscht die treuen Bundes= genoffen als die Bertheidiger der Kirche (libertatis ecclesiasticae defensores). Es siegt, wer der Rirche gehorcht und sie schütt: es unterliegt, wer gegen die Kirche streitet und mit deren Fluch beladen ift.

Achnlich verhält es sich mit dem Bild von der Befreiung Petri. Unter Julius II., als der endliche Sieg der Kirche über Frankreich zwar feste Hoffnung, aber noch nicht erfüllte Wirklichkeit war, scheint die Darstellung einer traumhaften Bision beabsichtigt gewesen zu sein, für welche die Erzählung der Offenbarung Johannis von den sieben Engeln mit den sieben Posaunen (Kap. 7—12) das Motiv gab. Gewiß hat Springer Recht, wenn er (Kaffael und Michelangelo 1877, S. 197) einen Entwurf, der sich auf der Rück-

seite ber Barifer Sandzeichnung ber Meffe von Bolsena findet (Ruland, Bindforkatal. S. 40, 22), diefer jenem Bild gegenüberliegenden Wand zuweist; es stimmt die Raumeintheilung, es stimmen "Und ich borte eine große Stimme, die sprach im Simmel: Run ift das Beil und die Rraft und das Reich und die Macht unseres Gottes seines Chriftus geworden, weil der Berkläger unserer Brüder verworfen ift, der sie verklaget Tag und Nacht vor Gott." Nachdem aber unter Leo X. der Sieg vollendet war, entsprach die Bision nicht mehr der erfolgreicheren Wirklichkeit. Zest im Glücksgefühl des erreichten Ziels trat an die Stelle der Bifion eine geschichtliche Thatsache, die Errettung und Befreiung Betri. Die Gliederung des Raumes in drei Einzelbilder geftattete, die Handlung in ein zeit= liches Nacheinander zu zerlegen. Un der rechten Schmalfeite die Wächter, jah aus dem tiefen Schlaf aufspringend; sie find erweckt worden durch den strahlenden Lichtglanz des mitten durch fie bindurchschreitenden Engels; oben über dem Fenster das gitterumschlossene Gefängniß, der lichtstrahlende Engel ruft den mit Retten beladenen Apostel zur Freiheit; an der linken Schmalseite die Flucht des Apostels, der Engel geleitet ihn durch die schlafenden Wächter. ift üblich, diese Darftellung auf die Befreiung Leo's X. aus seiner Gefangennehmung bei Ravenna zu deuten. Gine folgenlose biographische Episode inmitten der höchsten firchlichen Ideen? Die Rettung und Befreiung Betri ift das Symbol der Rettung Schon auf altchriftlichen Sar= und Befreiung ber Rirche felbit. tophagen erscheint diese Darftellung in dieser allgemeineren sym= bolischen Bedeutung. Ubi Petrus, ibi ecclesia (Ambros. in Psalm. 40).

Jedoch der Krieg gegen den äußeren Feind, der Krieg gegen Frankreich, ift nur die eine Seite des mächtigen Zeitbildes.

Gleichzeitig mit den französischen Kriegen entflammte der Rampf gegen die inneren Feinde der Kirche, gegen die immer mehr sich verbreitende Freigeisterei, gegen die klar erkannten vorhandenen firchlichen Schaden und Migbrauche, gegen die schreckhaft wachsende Zuchtlofigkeit der Geistlichkeit.

Richt blos Luther war entsett über die Ungeistlichkeit der italienischen Geistlichen, auch Erasmus nennt sie in einem bekannten Brief an Alberto Pio Bacchanten der Gotteslästerung. Eine Bulle Leo's X. aus dem Jahr 1514 (Harduin. Conc. 9, S. 1747 st.) bestlagt und bestraft die sluchwürdige Religionsspötterei Derer, die den Namen Gottes und der Heiligen schändlicher Wiselei preisgeben, (quicunque Deo palam seu publice maledixerit contumeliosisque atque obscoenis verbis Dominum nostrum Jesum Christum vel gloriosam virginem Mariam ejus genitricem expresse blasphemaverit).

Der Widerstand konnte nicht ausbleiben. Es ift Thatsache, daß die Gegenströmung gegen den überwuchernd weltlichen Bug der humaniftischen Bildung weit früher anhebt, als man gewöhnlich Je schamloser am papftlichen Sof die humanistische Beichtlebigkeit und Genuffreude ihr Wesen trieb, um so tiefer empfanden ernste Gemüther die Nothwendigkeit der Einkehr und Umtehr. Der erfte Anftoß ging von den Anhängern Savonarola's aus; es ist ein tief bedeutsames Zeichen der Zeit, daß Raffael es wagen durfte, im Prachtgemach bes papstlichen Palastes ihn mitten unter die Beiligen ber Disputa zu stellen. An der Spike der neuen Apostel Savonarola's steht Gianfrancesco Bico bella Mirandola, ber Neffe des Platonikers Giobanni's Pico. Richt nur, dag fein berühmteftes Wert eine Lebensbeschreibung Sabonarola's ift; all fein Denken und Empfinden wurzelt in der von Savonarola gestellten Forderung, von der Scheinweisheit der alten Philosophie wieder gurudzukehren zu ber Quelle des reinen driftlichen Glaubens. von Plato ausgegangen war und unter den neulateinischen Dichtern einen guten Rlang hat, erhebt schon in seinen ersten Schriften (1496), in der Schrift De morte Christi et propria cogitanda, die Savonarola gewidmet ift, und in der Schrift De studio divinae

et humanae philosophiae den Mahnruf, dag der Ruhmesname eines Philosophen Keinem zukomme, der nicht vor Allem ein aufrichtiger und ftrenger Chrift sei, daß Gott nicht durch die Spitfinbigkeiten ber Dialektik, sondern durch die fromme Ginfalt des Glaubens die Menschen erlose; in der Schrift De fide et ordine credendi theoremata, beren Drud, wie die Schlugworte fagen, am 22. December 1506 beendet wurde, entwidelt er in einer langen Reihe festformulirter Säte, daß der Glaube, durch welchen der Mensch zur Seligkeit komme, nicht durch die menschliche Bernunft, sondern einzig und allein durch die Gnade Gottes zu erlangen sei. Und ebenso ift es lediglich auf die Einwirfung Savonarola's jurud= zuführen, wenn Sadrian Caftellefi, der Cardinal von Corneto, selbst ein gefeierter humanist, 1507 eine Schrift schrieb "De vera philosophia ex quatuor doctoribus Ecclesiae", welche die humanistische Bilbung mit den Aussprüchen der vier Kirchenväter bekampfte, die Fabeln der alten Dichter als eitel Teufelsspeise zurückwies und Plato und Aristoteles wieder in die Hölle versette. Die Philosophen sind lediglich die Patriarchen der Reger; weidet in der heiligen Schrift und höret die Stimme der hirten. Auch Aegidius von Biterbo, der wenige Jahre nachher einer ber einflugreichsten Vortampfer ber firchlichen Reform wurde, bekundet sich als ein Unhänger Savona= rola's; so lange er Prediger war, mablte er mit Borliebe seine Texte aus der Offenbarung Johannis und enthüllte unter deren räthselvollen Bilbern gang in Savonarola's Beise bie vergangenen Triumphe ber Rirche und ihre gegenwärtige Bedrängnig. in die unterften Bolfstlaffen erstreckte fich diese Bewegung. In Floreng bildeten Bietro Bernardino, ein fünfundzwanzigjähriger junger Mann bon niedriger Herkunft, und ein Eremit, Sieronymus bon Bergamo, aus den Anhängern Savonarola's neue Secten, die in Rultus und Wandel nach der Ginfachheit des Urchriftenthums zurückftrebten (C. Höfler, Bair. Atab. 1846, Bb. 4, Abth. 3, S. 29 ff.). Und zu überseben ift nicht, daß schon jest die ftrengeren spanischen

Ansichten, wie sie unter den katholischen Königen Ferdinand und Issabella und unter dem großen Cardinal Ximenes zu sester Durchbildung gekommen, auch in Italien immer mehr Eingang gewinnen. Alberto Pio, der Fürst von Carpi, der früher Aristoteliker gewesen und auf dessen Kosten Aldus Manutius die große Aristotelesausgabe gedruckt hatte, berief 1505 den Spanier Montesdoca nach Carpi, 1512 Sepulveveda; und schon holen sich Contarini und Carassa ihre Bildung aus Spanien. Wir hören wieder von erneutem Studium der Scholastik.

Auch unter den Stimmführern des Lateranischen Concils zeigt sich dieser Umschwung bereits überall. Wohl dringt Aegidius von Biterbo in seiner seierlichen Eröffnungsrede auf die Fortsührung des französischen Krieges; aber eben so sehr und noch mehr dringt er auf die Schärfung der Waffen, die der Kirche allein angehören, auf die Reinheit und Berjüngung des kirchlichen Geistes. Die gleiche Gesinnung in allen anderen Reden und Predigten, welche den einzelnen Sitzungen vorausgeschickt werden. Berhandlungen über die herrschende Berkäusslichkeit der geistlichen Stellen, über die Ausschreitungen der materiaslistischen Philosophie. Namentlich aber wurde die geistlichere Umbildung der Geistlichen, die Unerläßlichkeit strengerer Priestererziehung fortan im Concil eine der brennendsten Fragen.

Wenigstens das offizielle Kirchenthum wurde jest wieder strenger und selbstbewußter.

Die Meffe von Bolsena, noch unter Julius II. gemalt, ist die malerische Ausgestaltung dieses inneren Kampfes und dieses inneren Sieges der Kirche.

Raffael knüpft an die Legende an, welche einst der Grund der Stiftung des Fronleichnamfestes geworden war; aber er dichtet sie um und vertieft sie. Die ursprüngliche Fassung der Legende, wie sie Raffael vorsand, wird in Raynaldi's Annalen (Th. 14. a. 1264. n. 26, S. 106) erzählt. Als 1264 Papst Urban IV. in Orvieto residirte, hatte im nahen Bolsena ein Priester nach der Bolziehung

des Sacramentes einen Bluttropfen aus dem Relch auf das Corporale (Hoftientuch) vergoffen; um feine Nachläffigkeit zu verheimlichen, wickelte er das Tuch in Falten, das Blut aber drang durch alle Falten des Tuches hindurch, und in den Falten druckte sich die Gestalt der Softie aus. Der Bericht fest hinzu, der Bapft habe zur Feier diefes Bunders das Fronleichnamsfest besonders darum angeordnet, um den erkalteten Glauben neu ju beleben, die Gottlosen mit Schaam zu erfüllen, die Frömmigkeit der Guten zu stärken. Es ist von genialftem Tieffinn, daß Raffael in feiner Darflellung das Wunder der Legende in das Wunder der blutenden Hoftie umgestaltet und den Briefter felbst jum Zweifelnden und nun wunderthätig Bekehrten macht und daß er das Wunder in Gegenwart und auf das Gebet des höchsten Hauptes der katholischen Christenheit geschehen läßt; Raffael gewinnt durch diese Umbildung eine Kraft und Deutlichkeit des Grund= motivs und eine dramatisch ergreifende Gegenüberstellung der tiefen Er= regung und Beschämung des jungen Priefters und ber feften gläubigen Aubersicht des Papstes, von welcher die Legende selbst noch nicht den leisesten Keim hat. Und um den unmittelbaren Zeitbezug auch hier wieder eindringlich hervorzuheben, hat Raffael auch hier wieder dem Papst die Portraitzüge Julius' II. gegeben. G. Kinkel hat in einer verdienftlichen Untersuchung (Mosait. S. 161 ff.) eine stattliche Fülle von Sagen nachgewiesen, welche aus Runftwerten entstanden sind. Diefen Sagen ift die Meffe bon Bolfena beizufügen. man überall die Legende, nicht wie sie ursprünglich lautete und wie sie Raffael vorfand, sondern wie er sie tiefsinnig umbildete.

Mit den Wandbildern stehen auch in der Stanza d'Eliodoro, ebenso wie in der Stanza della Segnatura, die Deckenbilder des Kreuzgewölbes in engster Wechselbeziehung.

Ueber der Züchtigung Heliodor's Moses vor dem feurigen Busch; gleichwie der Herr einst Moses verkündete, daß er das Bolk Israel's aus der Aeghpter Hand erretten werde, so wird er auch jett die Kirche aus ihrer Noth erretten. Ueber der Messe von Bolsena das Opfer Israels; es ist das althergebrachte Symbol der heiligen Eucharistie. Ueber der Umkehr Attila's Roah dem Herrn für seine Errettung dankend; das Symbol Derer, die treu zu Gott halten. Ueber der Befreiung Petri der Traum Jacob's von der Himmels-leiter; die Wahl dieser Darstellung ist der sicherste Beweis, daß hier ursprünglich die auf der Pariser Handzeichnung erhaltene apoka-lyptische Bisson als Wandbild gedacht war.

Wenn es das Herz ift, das den Redner beredt macht, fo liegt in jedem Strich dieser großen chklischen Composition die Gewißheit, daß Raffael auch hier in ber Stanza d'Eliodoro noch mit vollster Seele in seiner Aufgabe aufging. Tenbenzbilder aus den nächsten Beitwirren geschöpft, und boch überall festeste schlichte Thatsachlichkeit, freie unbefangene Geftaltung des Motivs aus seiner eigenen inneren Nothwendigkeit. Ja Raffael ist an diesen Aufgaben zu einer für ihn neuen Stilmeise erwachsen. Der icharfe Gegensatz ber siegenden firdlichen und der unterliegenden weltlichen Mächte führte zu einer bramatischen Bewegtheit der Composition und zu einer individualisirenden Durchbildung der Charafterzeichnung, die man hauptsächlich im Auge hat, wenn man sagt, Raffael habe in der Stanza d'Eliodoro sich zum ersten Mal den rein malerischen Stil erobert. Und der Größe Raffael's thut es wahrlich teinen Eintrag, sondern es bezeugt nur seinen tiefen Ernft und seinen nach allen Seiten ausgreifenden Bildungseifer, wenn wir ertennen, daß auf diese Erweiterung und Vertiefung seiner Auffassung und Formengebung wesentlich die großen Anregungen eingewirkt haben, welche die eben vollendeten Dedenbilder Michelangelo's in der benachbarten Sixtini= schen Kapelle boten. Ohne die von Michelangelo geschaffenen Typen ware ber Gottvater in der Darftellung des feurigen Busches und im Dankgebet Noah's ebensowenig möglich gewesen wie der gleichzeitige Jesaias in S. Agostino. Und durch Michelangelo wird jest in Raffael zugleich eine Seite ber Phantafie erweckt, welche bisher in ihm noch unthätig geschlummert hatte, und welche doch fortan der innerfte Kern

und die treibende Kraft vieler seiner gewaltigsten Ersindungen wurde, die Poesie des geheimnisvoll plöglich hervordrechenden Dämonischen. Raffael betrat ein ihm völlig neues Darstellungsmotiv, als er den urplöglich mit Sturmeseile herandrängenden himmlischen Reiter und die ihn begleitenden rutheschwingenden, die Erde kaum berührenden Racheengel als das Grundmotiv der Tragödie des gewaltsam niedergeschmetterten Heliodor schuf.

## Die Stanza dell' Incendio und der Conftantingsaal.

Ein Brief Raffael's an seinen Oheim Ciarla vom 1. Juli 1514 bezeugt, daß die Ausmalung der Stanza dell' Incendio schon im Frühjahr 1514 begann; nach einem Brief Bembo's an Bibbiena vom 19. Juli 1517 (Op. 3, 14) war sie in der ersten Hälfte des Jahres 1517 bereits beendet.

Auch hier wieder der engste Zusammenhang der Aufgaben mit den auf die nächsten Tagesereignisse bezüglichen Concilsverhandlunsen; und auch hier wieder diese nächsten Tagesereignisse dargestellt in geschichtlichen Parallelen, die mit Rücksicht auf den Namen Leo's X. der Geschichte Leo's III. und Leo's IV. entnommen sind.

Daher der streng kirchliche und hierarchische Geist, der in diesem Zimmer ausschließlich die Sprache führt. Das Concil steigerte sich von Tag zu Tag in seinen dogmatischen und kirchenpolitischen Forderungen.

In den beiden ersten Bildern, welche in den Jahren 1514 und 1515 außgeführt wurden, im Hauptbild des sogenannten Burgsbrandes, das der Stanza dell' Incendio den Namen gegeben hat, und in der Besiegung der Sarazenen bei Ostia, die Verherrlichung des hettner, Platienische Studien.

dogmatischen Grundbegriffs der Kirche. Die Kirche ist die eine, hei= lige, katholische, apostolische.

Man hat die Darstellung des Burgbrandes ein historisches Genrebild genannt; und gewiß ist, daß die glänzende malerische Aussführung die Gestalten des Bordergrundes, die Gestalten der Bedrängten und Rettenden, mit der sichtlichsten Borliebe behandelt. Aber das Grundmotiv ist trozalledem nicht die Feuersbrunst, sondern der wunderthuende Papst, die Beschwichtigung der die Borstadt Borgo verheerenden Feuersbrunst durch das Gebet und das Areuzeszeichen des Papstes Leo's IV. Es ist die Hinweisung auf die im Begriff der Heiligkeit der Kirche liegende Unverlierbarkeit der göttlichen Wunderkraft der Kirche.

Der Ursprung und Zweck des Bildes liegt in der achten Sitzung des Lateranischen Concils vom 18. December 1513, die gegen die Ausschreitung der Materialisten gerichtet war, denen, wie Pietro Pomponazzi offen aussprach, der Glaube an das wunder= thätige Eingreifen übernatürlicher Gnadenmittel nur als leerer und thörichter Wahn galt.

Und wie das Bild des Burgbrandes hervorgegangen ist aus dem dogmatischen Begriff der in der Kirche liegenden Heiligkeit, so das Bild vom Sieg Leo's IV. über die Sarazenen bei Ostia aus dem dogmatischen Begriff der kirchlichen Einzigkeit und All=gemeinheit und der aus diesem Begriff folgenden Christenpslicht des Kampses gegen die Ungläubigen. Ze siegreicher und unauf=haltsamer eben jetzt unter Selim I. die Türken über Europa hereinbrachen, um so eifriger und unablässiger mahnte das Late=ranische Concil, besonders die sechste und siebente und achte Sitzung (1513), an die dringende Rothwendigkeit einer allgemeinen Coalition der christlichen Fürsten. Auch hier trägt Leo IV. wieder die Züge Leo's X.; ja die unmittelbare Zeitbeziehung wird noch bestimmter ausgesprochen durch die neben ihm stehenden Portrait=gestalten der Cardinäle Giuliano de' Medici und Bibbiena. Es ge=

schah mit feinster Berechnung, daß die ruhige Würde des Papstes, der seinen Blick dankend zum Himmel erhebt, auf die Unwidersteh- lichkeit der Kirche deutet. In der auf der Bibliothek zu Dresden befindlichen Handschrift einer Geschichte der Päpste von Aegidius von Biterbo, dem berühmten Augustinergeneral, heißt es im Leben Leo's X., der Sieg Leo's über "Mahumethis bestia" sei offenbarung Gohannis (5, 5), daß siegen werde der Löwe (Leo) aus dem Stamm Juda.

In den beiden letzten Bildern aber, deren Entstehung in die Jahre 1516 und 1517 fällt, in der Krönung Karl's des Großen und im Reinigungseid Leo's III., die Verherrlichung der in ihren Ansprüchen immer mehr sich steigernden Kirchenpolitik, die Verherrlichung der unumschränkten Gewalt und Machtvollkommenheit des Papstthums, der unbedingten Ueberordnung der Kirche über die weltliche Macht.

Wieder mythische Spiegelungen der nächsten Gegenwart und Wirklichkeit.

Tiefgreifende Ereignisse hatten sich so eben vollzogen. Schluß des Jahres 1515 hatte dem papstlichen Stuhl glänzende Siege gebracht. Am 1. Januar 1515 war Ludwig XII. geftorben. Frang I., sein Nachfolger, ein breiundzwanzigjähriger junger Herrscher voll brennenden Ehrgeizes, hatte die alten französischen Eroberungspläne sogleich wieder aufgenommen. Er hatte am 14. Sep= tember 1515 ben gewaltigen Sieg von Marignano erkämpft. Das Bergogthum Mailand ftand wieder unter seiner Berrichaft, der Weg nach Rom war geöffnet; es lag in seiner Macht, der Herr Italiens Und wieder mar es dem Papft gelungen, durch die zu werden. Klugheit und Umsicht der diplomatischen Berhandlungen auch diese Niederlage wieder jum durchgreifenoften Erfolg ju geftalten. 11. December 1515 erfolgte eine perfonliche Zusammenkunft des Königs Franz I. und des Babstes Leo X. in Bologna. Vier

Tage verhandelten fie im freundlichsten perfonlichen Berkehr. Ergebniß mar, daß der Babst dem Bündniß mit dem Raiser entsagte, Parma und Piacenza preisgab, und mit dem König ein Schut= und Trugbundnig ichlog, ber König aber, ber in Unbetracht ber inneren Zuffande Frankreichs einen allgemeinen Weltkrieg vermeiden wollte, in die Aufhebung der die Sonderrechte der gallicanischen Rirche begründenden pragmatischen Sanction willigte. An die Stelle der pragmatischen Sanction trat das Concordat von 1516 (Harduin, Conc. 9, 1867), das fich dem König allerdings dadurch empfahl, daß es ihm in Frankreich die Besetzung der hochsten geistlichen Stellen sicherte und also die bisber oft so widerspenftige frangofische Beiftlichkeit von ihm abhängig machte, bas aber die Sonderftellung und Unabhängigkeit der gallicanischen Kirche völlig vernichtete und die gallicanische Kirche wieder unter die unbedingte Oberherrlichkeit des Leo X. hatte erreicht, was Julius II. in Papftes zurückführte. unausgesetten Rämpfen vergeblich erftrebt batte. Der Sieg mar um fo bedeutender, je allgemeiner eben jest überall die Staatsgewalten nach möglichster Selbständigkeit der Landeskirchen rangen. Das schisma= tische Aergerniß, deffen vornehmste Quelle die gallicanische Kirche gewesen war, war unterdrückt. Die kirchliche Allgewalt bes Papftes mar entschieden.

In der elften Sitzung des Lateranischen Concils, am 19. December 1516, wurde das neue Concordat verkündet. Diese Sitzungsberichte (Harduin, Concil. 9, S. 1802 ff.) muß man lesen, um lebendig nachzuempfinden, von welchem stolzen Selbstgefühl der Papst und die hohen Kirchenfürsten erfüllt waren.

Nie hatte sich das Papstthum mächtiger, nie unumschränkter gefühlt. Was Peter Flores, der Bischof von Castellamare, bei der Eröffnung des Conclaves, in welchem Leo X. erwählt wurde, verslangt hatte, das imperium totius ordis, das liberum jus in omnes gentes, das cum Deo commune coelorum arbitrium, schien sich erfüllt zu haben.

Man ahnte nicht, daß eben jest in der ernsten Gemuthsinnerlichkeit eines unscheinbaren deutschen Mönches der Gedanke einer Reform wühlte, die für die Macht und Einheit der Kirche verhängnisvoller wurde als je eine andere.

Raffael's Fresten sind der künstlerische Ausdruck der hochstiegenden Machtansprüche des neu erstarkten Papstthums, der Bollgewalt der Kirche, der Majoritas ecclesiae.

Es ist überraschend, zu sehen, wie die Themata der beiden letzten Fresken entstanden sind.

Kann ein Zweisel sein, daß der seste und urkundliche Aufschluß über Entstehung und Absicht dieser Fresken in der seierlichen Ansprache siegt, mit welcher Leo X. in der elsten Sizung des Concils (Harduin, a. a. O., S. 1830) die Aushebung der pragmatischen Sanction verkündete? Diese Berkündigung war die Wiedereinsehung der berühmten und berüchtigten Bulle Unam sanctam, welche Bonisacius VIII. im November 1302 gegen Philipp den Schönen, König von Frankreich, erlassen hatte.

Raffael hatte die Aufgabe, die wichtigsten kanonischen Bestim= mungen dieses Grundgesess der papstlichen Kirchenpolitik in entsprechenden geschichtlichen Thatsachen vorzusühren.

Die Bulle Unam sanctam (Raynald Annal. eccl., Th. 14. a. 1302. Rr. 13., S. 564) zerfällt in zwei Theile.

Im ersten Theil der Bulle die Darlegung der unbegrenzten Oberhoheit der Kirche, der von Gott eingesetzten Ueberordnung der Kirche über den Staat, der potestas ecclesiae in temporalia.

Zwei Schwerter sind in der Gewalt der Kirche, ein geiftliches und ein weltliches. Wie das Himmlische über dem Irdischen, so steht das geistliche Schwert über dem weltlichen. Das geistliche Schwert wird unmittelbar von der Kirche, das weltliche Schwert mittelbar für die Kirche gehandhabt; das geistliche Schwert von der Hand des Priesters selbst, das weltliche Schwert zwar von der Hand der Könige und Krieger, aber nach dem Wink und nach der

Bulassung des Priesters. Es muß aber das Schwert unter dem Schwert sein, und die weltsiche Macht unter der geistlichen. "Uterque in postetate ecclesiae, spiritualis scilicet gladius et materialis; sed is quidem pro ecclesia, ille vero ab ecclesia exercendus, ille sacerdotis, is manu regum et militum, sed ad nutum et patientiam sacerdotis. Oportet autem gladium esse sub gladio et temporalem auctoritatem spirituali subjici potestati."

Und im zweiten Theil der Bulle die Darlegung, daß eben wegen dieser unbegrenzten Oberhoheit der Kirche allerdings die weltliche Macht unter der geistlichen Gewalt und Jurisdiction stehe, nicht aber die geistliche unter der weltlichen. Die Gewalt der Kirche ist selbstständig, abgeschlossen in sich. Der niedere Geistliche steht unter dem höheren Geistlichen, der höchste Geistliche steht unter Gott allein. "Ergo si deviat terrena potestas, judicabitur a potestate spirituali; sed si deviat spiritualis, minor a sua superiori, si vero suprema, a solo Deo, non ab homine poterit judicari."

Zulezt der schneidende Schlußsatz: Wir erklären und bekunden, daß aus Nothwendigkeit des Heils dem römischen Papst jede menscheliche Creatur unterworsen ist. "Porro subesse Romano Pontifici omnem humanam creaturam declaramus dicimus et definimus omnino esse de necessitate salutis."

Der erste Theil der Bulle, die Lehre von der unbegrenzten Oberhoheit der Kirche über den Staat, der potestas ecclesiae in temporalia, ist das Thema des Fresko von der Krönung Karl's des Großen.

Und der zweite Theil der Bulle, die Lehre von der Unstatt= haftigkeit der weltlichen Jurisdiction über das Kirchliche, das so= genannte privilegium fori et immunitatis, ist das Thema des Fresko vom Keinigungseid Leo's III.

Gewöhnlich wird die Darstellung der Krönung Karl's des

Großen durch Leo III. als eine persönliche Huldigung Leo's X. für Franz I. betrachtet. Karl der Große trägt die Züge Franz I., Leo III. die Züge Leo's X.; Franz I. trachtete nach der Kaisertrone, Leo X. begünstigte diese Wünsche. Allein der eigenste Gehalt des Bildes ist doch die Krönung selbst, die Empfangnahme der Kaisertrone aus der Hand des Papstes. Der Kaiser ist der investirte erste Diener, das Schwert und das Schild der Kirche. Unter dem Bild die Inschrift: "Carolus Magnus Ro. Ecclesiae ensis clypeusque."

unzweifelbaft ift der Sinn des Fresto Ebenso Leo's III. Reinigungseid. Die Geltung des Bergangenen für die Gegenwart ist auch hier wieder durch die Vortraitzuge Leo's X. ausgesprochen. Als Leo III. in seinen Streitigkeiten mit ben Römern por Gericht gezogen war, weigerten fich, obgleich Rarl der Große felbst den Borsit führte, die Bischöfe, über den Bapft Urtheil zu sprechen; benn über den Papst sei Niemand Richter. "Nos sedem Apostolicam, quae est caput omnium Dei ecclesiarum, judicare non audemus; nam ab ipsa nos omnes et vicario suo judicamur, ipsa autem a nemine judicatur. (Anast. Vita Leonis III. Bulett aber leiftete Bapft Leo III. freiwillig den Gid feiner Uniculd; die Gidesformel fagt ausbrudlich: "von Riemand genöthigt, noch bon irgendeinem Gesetz gezwungen, sondern aus freiem Willen und ohne die Absicht, den Nachfolgern und Mitbischöfen dies als Gebrauch ober Gebot der Rirche aufzuerlegen." Freilich vermochte felbst ein Raffael biefe eigenfte Bedeutung bes Bilbes nicht zu klarem Ausbruck zu bringen. Wie wäre bas Nicht= richtenwollen der Bischöfe, wie mare die als das Wesentlichste binzustellende Freiwilligkeit der Eidesleistung malbar gewesen? Die erklärende und erganzende Inschrift lautet: "Gottes, nicht bes Menschen ift es, über Bischöfe zu richten; Dei, non hominis est, episcopos judicare."

Mit diesen Hauptbildern übereinstimmend Verherrlichung der hierarchischen Kraft und Macht auch in den Nebenbildern.

Oben an der Decke die aus älterer Zeit stammenden Darsstellungen. In den Bildern der Fensterleibungen die Berufung Petri und sein Marthrium in Rom (Petrus und der Fischzug, Weide meine Schaase, Simon der Magier und Petrus vor Nero, Domine quo vadis). In den Sockelbildern, die nach Basari's Bericht (10, 88) wahrscheinlich von Giulio Romano entworssen wurden, die hervorragenosten fürstlichen Schirmherren der Kirche.

Um dieselbe Zeit, als Raffael diese Fresken malte, schrieb Sadolet im Auftrag des Papstes sein Sendschreiben an Franz I. über die biblische Lehre von den zwei Schwertern (Op. 3, S. 377); und wenige Jahre nachher schrieb in gleichem Sinn, gegen Luther gerichtet, Silvestro da Prierio seine Schrift De juridica et irrefragabili veritate Romanae Ecclesiae Romanique Pontificis. (Roccabertic Biblioth. max., Bd. 19, S. 227 ff.)

Folgerichtig entstand jest auch der Gedanke des Conftantins= saales.

Die Schilberung der Macht der Kirche und des Papstthums sollte begründet und ergänzt werden durch die Schilberung der Ershebung des Christenthums zur Staatsreligion und der Stiftung des Kirchenstaates.

Aus einem Brief Sebastiano's bel Piombo an Michelangelo vom 27. October 1520, welchen Aurelio Gotti in seinem Leben Michelangelo's (Th. 1, S. 138) mitgetheilt hat, ist bekannt, daß Raffael in zwei Bildern die Erscheinung des Kreuzes und die Constantinsschlacht malen wollte, in zwei anderen aber die Borführung der Gefangenen, und der Versuch Constantin's, seinen kranken Körper durch das Baden im Blut unschuldiger Kinder zu heilen. Nur die Rücksicht auf malerische Motive kann Rassael zu den letzten beiden Stoffen geführt haben. Es war die Festhaltung und Fortbildung der einheitlichen Grundidee, wenn Clemens' VII. bei der Ausführung Giulio Romano den Austrag ertheilte, die von Rassael geplanten

Schlußbilder durch die Darstellung der Taufe Constantin's und der Schenkung Roms zu ersetzen.

Wer ware diese wunderbaren Raume der Baticanischen Stanzen burchschritten, ohne schmerzlich zu empfinden, daß die Stanza dell' Incendio und der Constantinssaal an fünftlerischer Bollendung weit abstehen von der unvergleichlichen Gedankentiefe und Gestaltungs= kraft der Stanza della Segnatura und der Stanza d'Eliodoro. ber Darftellung des Burgbrandes und, wie die erhaltenen Entwürfe beweisen, in der Darftellung der Areuzeserscheinung und der Conftantinsschlacht reizte den Runftler die ftilgewaltige Entfaltung seiner anatomischen Bravour und seiner neugewonnenen hochgesteigerten bramatischen Rraft; aber für die pfäffische Engherzigkeit und Berrichsucht, welche zu rechtfertigen und zu verherrlichen sein Auftrag war, tonnte er tein Berg gewinnen. Eben jest ftand Raffael auf ber Sohe seiner Meisterschaft; und in diesem stolzen Selbstgefühl sollte er an Aufgaben gekettet sein, die ihm innerlich widerstrebten? Selbst ben mächtigften biefer Bilber, felbst bem Burgbrand und ber Conftantinsschlacht, fehlt der lebendige perfonliche Sauch, die hochgestimmte Innerlichkeit, die allein aus der begeisterten Liebe quillt; die Ausführung überließ er, umbrangt von lodenderen Aufgaben, forglos seinen Schülern.

Ein gutes Stück Weltgeschichte, eine ber entscheidensten Epochen ber modernen Bikdung, liegt in der Geschichte der Vaticanischen Stanzen. Und es ist überaus denkwürdig, daß sich die Grenzlinie so scharf abhebt, wo die schone reine Seele Raffael's mit vollster Liebe und Begeisterung weilt und wo sie sich mit unwilltommenen Zumuthungen nur äußerlich absindet.

## Die Bisionsbilder.

Heil. Cacilia. Bision Czechiel's. Sixtinische Madonna. Transfiguration.

Das Pfäffische und herrschsüchtig Hierarchische wies Raffael unmuthig von sich ab, das bekunden die Bilder der Stanza dell' Incendio unwiderleglich. Aber das erhöhte religiöse Leben, wie es seit der Eröffnung des Lateranischen Concils in immer weitere Areise drang, fand im Schöpfer der Disputa den lebhaftesten Wiederhall.

Aegidius von Viterbo, Gianfrancesco della Mirandola, Alberto Pio von Carpi, die Führer der neuen Bewegung, waren die Freunde seiner Freunde. Wie oft mochte Raffael bei Sadolet und Bembo und Castiglione mit ihnen persönlich zusammentressen!

Es war die Zeit der höchsten Kraft Raffael's. Seine Erfindung wurde immer beweglicher und allseitiger, seine Thätigkeit immer rastloser.

Eben jest entstehen wieder einige Madonnenbilder, welche die heilige Familie in der Fülle lieblichster und idealster Menschlichkeit und Weltsreude darstellen wie vor Allem die herrliche Madonna della Sedia. Sben jest entstehen die heiter anmuthsvollen biblischen Bilder der Baticanischen Loggien und die unvergleichlichen Tapetencartons, deren seste ruhige Gegenständlichkeit und psychologische Tiese und Wahrheit wohl das Höchste großen historischen Stils ist. Ja eben jest wendet sich Raffael begeisterter als je zugleich zu mythologischen Stoffen; er entwirft die Bilder im Badezimmer Bibbiena's, er dichtet für die Billa Agostino Chigien die dithyrambische Darstellung der Galathea und die reizvollen Darstellungen aus der Fabel von Amor und Psyche. Und eben jest übernimmt er den Bau von St. Peter und überwacht mit wärmster Theilnahme die Ausgrabung der Trümmerwelt des antiken Koms und

plant die weitgreifendsten Wiederherstellungsversuche. Und doch schafft und malt er in derselben Zeit eine Reihe der gewaltigsten Oelbilder, die insgesammt eine gesteigerte Erregung des religiösen Gefühlslebens, eine tief innere Sehnsucht nach dem geheimnisvoll Ueberirdischen, nach dem Wunderthätigen und Visionaren zeigen, die seinem früheren Denken und Schaffen völlig fremd gewesen.

Wir stehen vor einer höchst denkwürdigen Wendung. Das dämonisch Bissonäre ist einer der hervorstechendsten Züge in Raffael's letzten Lebensjahren.

Die Wendung beginnt zuerst in der Madonna di Foligno, die sicher im Jahr 1511 gemalt ift. Oben auf Wolfen thronend und von einer Engelsglorie umgeben die Jungfrau mit dem Gottes= find; unten anbetende Beilige, Johannes der Täufer, der heilige Frang von Affifi, der heilige hieronymus und der fromme Donator Sigismondo Conti, andachtig und in frommer Berzudung zu ber bimmlischen Erscheinung aufblidend; in der Mitte, mit beiden Banben die Widmungstafel haltend, ein wunderholder Engelsknabe, der bas bewegte Leben der Composition harmonisch abschließt und das erregt Efftatische der Grundstimmung durch den Zauber feines findlichen Seelenfriedens erganzt und milbert. Aber noch stehen wir in der Madonna di Foligno auf festem menschlichem Boden. landschaftliche Sintergrund ift sogar febr sorgfältig ausgeführt, ber Romet am himmelszelt deutet auf bestimmte Zeitbeziehung. Madonna ist noch mehr Mutter als himmelskönigin; das Chriftus= tind ist von herzgewinnender Anmuth, aber ohne überirdische seelen= hafte Größe.

Um dieselbe Zeit kehrt die Madonna del Pesce wieder zurück zu dem altgeheiligten Thpus der kirchlichen Gnadenbilder.

Besonders aber seit den Jahren 1514 und 1515 ringt diese vertiefte religiöse Empfindung nach immer reicherer und ausdrucksvollerer Gestaltung. Das Dämonische, das Visionäre, wird vorwaltend. Es ist eine empfindliche Lude der kunstgeschichtlichen Ueberliefe= rung, daß die Entstehungszeit der einzelnen Bilder so höchst schwan= kend und unsicher ist.

An der Spize dieser Bisionsbilder steht die heilige Cacilia in Bologna. Obgleich bereits 1513 bestellt, ist dies Bild doch schwer= lich vor 1516 zur Ausführung gekommen; Basari berichtet, daß Francesco Francia starb, kurz nachdem er dies Bild gesehen.

Oben von Wolken umrahmt, in lieblichfter Innigkeit singende Engel; unten eine hoheitsvoll mächtige Gruppe von fünf Beiligen, in hingeriffener Begeifterung den himmlischen Tonen lauschend. der Mitte dieser Gruppe die heilige Cacilia; schon langft hat fie fich ber weltlichen Mufik abgewendet, die Instrumente liegen wirr am Boden, aber auch die Orgel, die fie in ihren handen halt, muß verstummen, wo überirdische Chore erklingen. Und dasselbe still innige Entzüden, in verschiedenen Abftufungen und Spiegelungen, im tieffinnenden Baulus, im Evangelisten Johannes, im beiligen Augustinus, in der heiligen Magdalena. Eine Darftellung bes über alle irdische Beschränfung Sinausgehobenseins, die um fo ergrei= fender wirtt, je meisterlicher es der Rünftler verstanden hat, den tief innigen Seelenausdruck innerhalb ber ftilvollsten Formenhoheit ju halten und die reiche Gluth und Pracht der Farbe, die für dies eigenartig musikalische Bild unbedingt erforderlich war, zu tief inner= lichfter seelenvoller Harmonie zu stimmen.

Sodann die Bifion Ezechiel's.

Ein kleines Bild, fast miniaturartig. Der Eindrud des geheimnisvoll Ueberirdischen, des wunderhaft Dämonischen wird gesteigert und vertieft, indem die Gestalten, troß ihrer miniaturhaften Ausstührung, in ihren Berhältnissen doch so durchaus collossal gedacht sind. Der tiefste lyrische Schwung ist der Grundzug. Gottvater, in der hohen Gestalt des antiken Zeusideals, mit mächtigem Sturmesbrausen aus dem Sonnenglanz des weitgeöffneten mit Cherubimköpfen übersäten Himmels in die düstere Erdentiese herabschwebend, von Engeln umgeben, thronend auf den symbolischen Thieren der Evangelisten, die Hände hoch zum Segen ausgebreitet. "Gleichwie der Regensbogen stehet in den Wolken, wenn es geregnet hat, also glänzte es um und um; dies war das Ansehen der Herrlichkeit des Herrn."

Am mächtigsten die Sixtinische Madonna; vielleicht um 1515, wahrscheinlich um 1518 gemalt.

Die Sixtinische Madonna ist nicht nur das formengewaltigste Staffelbild Raffael's, sondern auch das gedankentieffte. Feierlich groß, eine plögliche Wundererscheinung, schwebt fie aus dem lichtblauen Cherubimhimmel hervor, die hohe jungfräuliche Mutter Gottes, die Beilbringerin, das unnachahmlichste Urbild schönfter und reinster Weiblichkeit und eben in dieser machtvollen Sobeit und Seeleninnigkeit wahrhaft göttlich. In ihren Armen bas Gotteskind, bas bie Welt erlöft hat und das dereinst richten wird über die Lebendigen Bang Rind, anmuthig bewegt; aber in bem festen und die Todten. und ruhigen, weiten und hellen Auge, das die natürliche Größe eines Rindesauges weit überschreitet, flammt das ergreifende Geheinmiß des Ueberirdischen, die Weihe der göttlichen Sendung; die Stirn ist bon tiefem Sinnen durchleuchtet; ber ernfte ftrenge Mund scheint aufs neue die erlösende Lehre verfünden zu wollen. Und zu den Rüßen dieser gewaltigen Gotteserscheinung, aber ebenfalls nur traumhaft aus dem Wolkengrund hervortretend, einerseits der heilige Sirtus, eine fromme, fest durchgearbeitete Greisengestalt, andachtig bertrauensvoll emporblicend, mit der vorgestreckten Rechten aus dem Bild herausweisend, Gnade für die gnadenbedürftige Gemeinde er= flehend, andererseits die heilige Barbara, von unbeschreiblicher Lieblichkeit, das Auge bemuthig nach unten gewendet, wie geblendet von der unfagbaren strahlenden Herrlichkeit, die sich da oben vor ihr aufgethan. Zulett unten auf Die Bruftung aufgelehnt, die fcwung= volle Linienführung der Composition harmonisch abschließend, die beiden holdseligen Engelsgesichter, zu dem Wunder wie zu einem Alt= gewohnten und Sichvonselbstverstehenden naiv neugierig emporschauend.

Dies Alles mit den denkbar schlichtesten Mitteln, einzig erreicht durch die seierlich hohe Plastik der Gestaltung, durch die anziehend lebensvolle und doch fast kreisförmig in sich abgeschlossene Anordnung, durch die einsach ruhige, bedeutsam kräftige Farbenbehandlung. Die Umrahmung durch Fensterpfosten und durch den halbaufgezogenenVorhang sichert dem Ganzen den überwältigenden Sindruck des Uebernatürlichen, Wunderbaren, Visionären. Und in der That ist dieses Bild eine Art gotterfüllter Vision. Mit unbeirrbarer Sichersheit ist es sogleich auf den ersten Wurf gemalt, glühend warm aus der Seele gequollen; es hat sich zu diesem Wunderwerk noch keine Vorstudie gefunden.

Und die Transfiguration, das lette Bild Raffael's.

- Es ist jest erwiesen, daß sich Raffael ursprünglich mit der Darstellung einer Auferstehung trug (Windsorkatalog, S. 40 und Einleitung, S. 19). Oben der auferstandene Christus mit weitaus= gebreiteten Armen, in strahlender Glorie, umgeben von anbetenden Engeln und Cherubim; unten an dem in antifer Sarkophagform gebildeten Grab das erschreckte bewegte Leben der Wächter. hochgestimmte Composition voll der wirksamsten dramatischen Gegen= säte. Der Künftler vertauschte die Darstellung der Auferstehung mit ber Darftellung ber Berklärung, weil ihm biefes Motiv ber Berklärung die Möglichkeit einer Gegenüberstellung des Irdischen und des Ueber= irdischen bot, die das Motiv der Auferstehung nicht bieten konnte. Es ift, namentlich im borigen Jahrhundert, über die Doppelhand= lung der Transfiguration viel Streiten und Reden gewesen; aber die Doppelhandlung ist, wie in den großen Dramen Shakespeare's, aus der zwingenden Macht der tiefen einheitlichen Idee hervor= gegangen, sie ist der eigenste Kern und Gehalt des gewaltigen Daß der Rünftler zwei Ereignisse, welche die Evangelisten als ein Nacheinander erzählen, traft eigener genialster Eingebung in ergreifende Gleichzeitigkeit stellt, das zeigt am deutlichsten, welche Stimmung und Gesinnung es war, die er in dieser großartigen Composition

zu künstlerischer Gestaltung bringen wollte. Unten der Bater mit dem besessen Knaben; die Jünger sollen den Teusel austreiben und sie können es nicht; zwei der Apostel selbst weisen nach oben, von wannen allein die Hilfe kommt. Oben aber auf dem Berg Christus mit Moses und Slias verklärt emporschwebend; Christus in übernatürlicher Größe, die Arme weit ausgebreitet, nach den Worten des Evangesiums sein Angesicht leuchtend wie die Sonne und seine Kleider weiß als ein Licht; die auserwählten drei Jünger, die ihn auf den Berg begleitet haben, geblendet und durchbebt von dem Schauer des Göttlichen. Hier unten das Leidende und Bedürftige, da oben das Wirksame und Hispieriche. Es ist der Aufschreider sündigen und gedrückten Menschheit und die Gewißheit und frohe Zuversicht der Erlösung durch den Glauben.

Die alte umbrische Glaubensinnigkeit, nur bewußter und durchgebildeter, freier und formengewaltiger. Diese Visionsbilder sind hohe Meisterwerke vollendetster Renaissancekunst.

Neben diesen Bisionsbildern einige andere verwandte Erschei= nungen, welche die forgfamste Beachtung verdienen.

Jener scharf ausgesprochenen Wendung nach dem Uebernatürlichen und eigenartig Christlichen ist es ganz entsprechend, daß auch
die Darstellungen der heiligen Familie nicht mehr, wie einst in der
Florentiner und in der ersten römischen Zeit, das einsach Menschliche
des Zusammen von Mutter und Kind darstellen, sondern das geheimnisvoll Unbegreisliche, das hochgestimmt Feierliche, das überwältigend Chrsuchtgebietende. Die sogenannte Perle in Madrid
und die große heilige Familie Franz' I. in Paris sind die tiefergreisenden Denkmale dieser veränderten Aussassischen Der Erzengel
Michael und die heilige Margarethe werden als Ueberwinder des
Teufels geschildert. Ja es dräugen sich jest in Rassassisch Phantasie
Stosse, denen er mit seinem wunderbaren Schönheitssinn bisher
immer aus dem Wege gegangen. Es ist überaus bezeichnend, daß
Rassassischen Schönheitssinn die Zeichnungen

dieser Art, welche Kaffael zugeschrieben werden, sind unächt (Windsportatalog, S. 49). Aber eine Kreuztragung malt er jest mit Benützung des berühmten Blattes in Dürer's großer Passion, das sogenannte Spasimo di Sicilia, Christus unter der Wucht des Kreuzes zusammendrechend. Selbst in das Märthrerbild greift Rassael jest hinüber. Aus dieser Zeit stammt die Zeichnung des Kindermordes und das Frescobild des Marthriums der heiligen Cäcilia, früher das Marthrium der heiligen Felicitas genannt, im päpstlichen Lustschloß La Magliana.

Künstlerisch maßvolle Borklänge der Ekstasen= und Martyrien= bilder der Italiener und Spanier des siebzehnten Jahrhunderts.

Und das Bedeutsame ist, daß Raffael mit dieser Steigerung der religiösen Innerlichkeit nicht allein steht.

Tizian, der boch in feinem herrlichen Bild vom Binsaroschen Die Geftalt Chrifti und des Pharifaers im achteften Geift ber Renaissance rein menschlich als den ergreifenden, tief psychologischen Gegensat zwischen einer mild vornehmen Natur und verschmit lauernder Gemeinheit gefaßt und bargestellt hatte, malt um biese Zeit die beiden in der Nationalgallerie zu London befindlichen Bilder "Rast in Bethlehem" und "Noli me tangere", die in ihrer Empfindungstiefe und firchlichen Reierlichkeit gang wieder auf Die Wege der alten Andachts= und Devotionsbilder zurüchgehen. in den Jahren 1516 - 1518, genau in derfelben Zeit, in welcher Raffael's Sixtinische Madonna entstanden ist, oder vielleicht, wie die Angaben in Lodovico Dolce's Aretino vermuthen laffen, sogar noch etwas früher, malt Tizian das gewaltige Bild der himmelfahrt Oben Gottvater in der himmlischen Glorie, die Arme Mariä. weit ausgebreitet jum Empfang der emporschwebenden himmels= fönigin; auf jeder Seite ein Engel aus bem Cherubimchor herausichmebend, ber eine bas Diabem, ber andere ben fronenden Rraug hoch emporhaltend. In der Mitte die hohe königliche Gestalt derheiligen Jungfrau, umstrahlt von dem Lichtglanz der in malerischen

Halbtreis fie umfluthenden Engel, die fich jauchzend und jubelnd herandrängen, fie zu schauen und fingend und musicirend ihre Größe zu preisen; die elaftisch feine Bewegung des Körpers, das mallende rothe Gewand, der weitgebauschte wehende blaue Mantel bekunben, wie sicher und machtvoll sie durch die Wolkenschichten hindurch= schwebt; fromm verklart blidt fie hinauf ju Gott in fester Zuversicht, ihre Arme find boch emporgehoben in freudigem Erstaunen ob all der lichtumfloffenen Herrlichkeit, ihr ganges Wefen ift demuthige Freude, Wonne der errungenen Seligkeit. Und unten in den zwölf Aposteln die leidenschaftliche Gluth tief innerster Erregung, Alle begeistert emporschauend; "o daß kein Mügel mich vom Boben hebt, ihr nach und immer nach zu streben." Ein unvergleichlicher dithprambischer Hymnus gotterfüllter Ekstase; mahrhaft berauschend in der unwiderstehlichen Gluth und Pracht der jubelnden Farbensymphonie, und doch so feierlich weihevoll in der einfach großen Plastit ber Gestaltung und Anordnung.

Sebastiano del Piombo malt im Wetteiser mit Raffael's Transsiguration, unter der Einwirkung Michelangelo's, sein gewaltiges Bild von der Erwedung des Lazarus, die scharf betonte Apotheose der Wunderkraft Christi, und eine Reihe von Passions- und Marthriendilder, die um so mehr bezeugen, wohin der Zug der Zeit ging, da er sich nicht verübelt, gelegentlich (Lettere Pittor., Bd. 1, S. 521) auch wieder über seine neue Gläubigkeit zu spötteln.

Giovanni Antonio Bazzi, il Sodoma, malt 1518 im Oratorium des heiligen Bernardino in Siena die Verzückung des heiligen Ludwig, des heiligen Antonius und des heiligen Franz von Affifi. Mit vollem Recht wird von Vafari besonders der heilige Franciscus als ein Höchstes der Kunst bewundert.

Correggio ist von jeher ein wesentlich lyrischer Maler genannt worden; man hat von der erregten Nervosität gesprochen, die in seinen Heiligenbildern ebenso liege wie in seinen sinnlich keden Jo- und Ledabildern. Fällt aber diese lyrische Erregung nicht bettner, 3taltenische Studien.

genau in dieselbe Zeit, in welcher wir auch Raffael und Tizian von solcher Erregung durchglüht und durchzittert sehen? In den Jahren 1521 — 1524 die Himmelsahrt Christi mit den zwölf Aposteln in S. Giovanni zu Parma. Um 1522 das berühmte Bild der Dresdener Gallerie, das unter dem Ramen der Nacht bekannt ist; das Kind ist das Licht, das in die Welt gekommen ist, und die Frommen, welche sich nahen, das Kind anzubeten, vermögen es kaum, in die geheimnisvolle Herrlichkeit des gottgesendeten Lichtes zu schauen. Ebenso um 1522 das Marthrium des heiligen Placidus und der heiligen Flavia, das bereits sogar alle die rohen Gräßlichsteiten zur Schau stellt, die später der verlegende Makel der meisten Marthrienbilder wurden.

Wie könnten und dürften wir den gewaltigen Umschwung der Dinge verkennen ?

Richt das tiefe Grollen, das eben jest durch das deutsche Bolk geht und das die Holzschnitte Wohlgemuth's und Abrecht Dürer's so kraftvoll bezeugen; aber tief innere Erhebung, schwärmerische Sehnsucht nach der Religion des Gemüthes.

Diese tief erregte Stimmung wurde gesteigert durch ben Ausbruch ber beutschen Reformation.

Auch in Italien fehlte es nicht an Solchen, die den über die Alpen dringenden Reformideen willig die Herzen öffneten. Die Schriften Luther's verbreiteten sich schnell durch alle italienischen Städte. Am 14. Februar 1519 berichtet der Baseler Buchhändler Froben an Luther, daß namentlich der Buchhändler Calvi in Pavia für deren Uebersehung und Berbreitung äußerst thätig sei und daß überall von den geistwollsten Männern lobende Sinngedichte zu Spren Luther's versaßt würden. Es ist bezeichnend, daß die Regierung Alberto Pio's von Carpi am 19. December 1518 den Befehl erließ, daß alle Rezer und alle Diejenigen, die im katholischen Glauben wankend seien, Land und Stadt binnen drei Tagen verlassen müßten, da seine Herrlichkeit wünsche, daß Gottessfurcht in seinem Staatsgebiet

herrsche. Im Jahr 1520 konnte in Benedig erst nach langen Berhandlungen die öffentliche Berlefung der gegen Luther gerichteten Bannbulle burchgesett werben. Sogar die Geiftlichkeit entzog fich ber Neuerung nicht. Es wirft ein grelles Licht auf die Stimmun= gen und Bunfche, die in der Tiefe muhlten, wenn Guicciardini, der berühmte Geschichtsschreiber, der unter drei Bapften, unter Leo X., Hadrian VI. und Clemens VII. die höchsten Staatsämter verwaltete, in seinen um das Jahr 1528 verfagten Lebenserinne= rungen (Op. ined. Th. 1, S. 97, Ar. 28 und S. 169, Ar. 236) mit naivster Offenheit sagt, daß ihm nichts verhafter sei als die leidige Priesterwirthschaft (la tirannide di questi scelerati preti) und daß er Luther wie sich selbst lieben wurde, ware er nicht burch perfonliche Rudfichten gebunden; ja bies Geständnig wird um so wichtiger, wenn wir seben (Th. 1, S. 181, Nr. 276), daß er sich doch andererseits wieder Luther an Freiheit des Blides weit überlegen fühlt. Doch war ein durchgreifender Erfolg der deutschen Reformationsideen in Italien unmöglich. Dazu war das Bewußt= fein bon ber unverbrüchlichen Ginheit ber Rirche zu mächtig, bazu war der Katholicismus zu eng mit allen volksthumlichen Empfin= bungen und Bewohnheiten und mit ichwer zu entbehrenden äußeren Bortheilen verwachsen, dazu war man zu gludlich im Besit einer glanzenden Bildung, beren ruhige Fortentwidelung jene Gewaltsam= feiten zu hindern und zurudzudrängen drohten.

Es ist der Ruhm der Curie, daß sie die Schuld nicht blos in den Gegnern, sondern auch in sich selbst suchte. Die Kirche erschrakt vor ihrer Berweltlichung. Je vernichtender die Angrisse der Reformatoren auf die Unsittlichkeit und Freigeisterei der Geistlichkeit waren, um so tiefer empfand man die Nothwendigkeit strengerer Kirchenzucht und Glaubenstreue. Es kam die Zeit allgemeiner Rückbildung und Umkehr.

Leo X. selbst hielt sich mehr an Aeußerlichkeiten. Er brang auf größere Festlichkeit des Kultus, er brang auf hebung ber Kirchen-

Digitized by Google

musik. Die Feier der Charwoche, wie sie noch alljährlich in der Sixtinischen Kapelle vollzogen wird, stammt aus dieser Zeit. Sadolet im dritten Buch seines Commentars zum Kömerbrief giebt einen lebendigen Einblick in diese Bestrebungen.

Biel tiefer war die Bewegung, welche sich innerhalb eines großen Theiles der Geistlichteit und insbesondere auch im Kreise der Humanisten selbst erhob.

Böchst benkwürdig ift die Bereinigung der angesehensten und gelehrteften Männer Roms, die fich, wohl nach einer Schrift Gianfrancesco's Vico bella Mirandola, den Namen der Brüderschaft ber göttlichen Liebe, Oratorio del divino amore, beilegte. waren fünfzig bis sechzig Mitglieder; an ihrer Spite geiftvolle Sumanisten wie Sadolet, mild bermittelnde Theologen wie Contarini und Giberti, bann Caraffa, welcher später Bapft Baul IV. wurde, Gaetano da Thiene, welchen die Kirche kanonisirte (Silo: Hist. Cler. Regul. 1, S. 30). Der Ort der Ausammentunft mar die Rirche S. Silvestro und Dorothea in Trastevere, nahe dem an= geblichen Zusammenkunftsort der ersten romischen Christen und nabe dem Janiculus, allwo der Apostel Petrus gekreuzigt mar. Zweck dieses Ordens waren Predigten und geiftliche Uebungen, buffertige Anbachten, Begrundung und Feftigung ftrengerer Kirchenzucht, Erneue= rung des driftlichen Gifers. Wir wiffen nicht genau, wann dieses Oratorium der göttlichen Liebe gegründet wurde; aber ficher fällt die Gründung in das Jahr 1517 oder 1518. Carracciolo erzählt in der in die Acta Sanctorum (Aug. II., cap. 1, 88) aufgenom= menen Lebensbeschreibung Gaetano's da Thiene, daß dieser 1519 in ben Orden eintrat, und er setzt ausdrücklich hinzu, daß der Orden ent= standen sei, da die Regereien Luther's, dieses verbrecherischen Scheusals, auch in Mittelitalien, ja selbst in Rom, und zwar nicht blos unter dem Bolt, sondern auch unter den Geiftlichen Eingang gefun-Der Orden der Theatiner ist unmittelbar aus dieser Ge= noffenschaft ber göttlichen Liebe hervorgegangen.

Sabolet, groß geworden an Plato und Aristoteles, geht jest mit wärmster Begeisterung zu Paulus und Augustinus über und schreibt 1525 über den Brief an die Römer einen Commentar, in welchem er, nach seinem eigenen Ausdruck, das Geheimniß des Kreuzes und Todes Christi zu entwickeln versuchte und dabei so nahe . an die Rechtsertigungslehre Luther's anstreiste, daß sein Buch eine Zeitlang auf den römischen Inder gestellt wurde.

Am augenfälligsten tritt dieser gewaltige Umschwung in der Ge= schichte ber neulateinischen Dichtung herbor. Eine Tochter des Humanismus hatte die neulateinische Dichtung sich bisher ganz rudhaltslos und faft ausschließlich in den Vorstellungen und Bilbern ber alten Mythologie bewegt; jest urplöglich stellt auch fie fich in ben Dienft der Rirche und ergreift chriftliche Stoffe. Sannagaro, ber in seiner Jugend Possen für das Neapolitanische Bolkstheater aeschrieben und fich burch sein anmuthiges Idpll Arcadia einen bleibenden Namen in der italienischen Literatur erworben, schrieb 1521 ein driftliches Epos De partu Virginis, über die Geburt Christi von der Jungfrau, das uns heut freilich durch feine feltsame Ber= mischung und Nebeneinanderstellung der driftlichen und der griechischrömischen Götterwelt äußerst barod erscheint, das aber gleichwohl in einzelnen Partieen bon faft Dantischer Rühnheit und boll ber ergreifenbsten religiösen Lyrik ift. Und neben Sannagaro stellte sich Biba mit seiner "Christias"; die allerdings erst 1535 veröffentlicht wurde, aber in ihren erften Gefängen urfundlich bereits unter Leo X. vollendet war. Ein Gebicht, das an bichterischer Rraft zwar entschieden hinter dem Gedicht Sannagaro's gurudfteht, bas aber mit wohl= bedachter Sorgfalt alle heidnische Mythologie bereits auf das Beftimmteste von fich ausschließt; ein Borläufer Taffo's und Milton's, welche ihm nachweislich sogar einige Züge entlehnt haben, und ein Borläufer Klopftod's, ber fich in ahnlicher Beise ber Freigeisterei bes achtzehnten Jahrhunderts entgegenstellte wie die Christiade Bida's ber Freigeisterei ber humanisten. Ueber bie Stimmung, aus welcher biese Dichtungen hervorgingen, und über die Absicht, welche sie erreichen wollten, können wir nicht in Zweisel sein. Das von Bembo geschriebene Breve Leo's X. an Sannazaro beglückwünscht die Kirche, daß in dieser Zeit des allgemeinen Sturmes und Trübsals ein David erstanden sei, der den vermessenne Goliath, Luther, schlage und den wahnbefangenen Saul, die katholische Kirche, durch die Kraft seiner Leher vom Wahn befreie. Und Bida erzählt am Schluß des ersten Buches seiner Schrift De reipublicae dignitate, daß Leo X. selbst es gewesen, der ihn zu seiner Christiade und zu seinen christlichen Hymnen ermuntert und ihn, damit es dem frommen Dichter nicht am Tusculum sehle, mit dem Priorat von S. Silvestro in Frascati belohnt habe.

Es wird nicht gemeldet, ob Raffael zu jenem Oratorium der göttlichen Liebe gehörte; aber das wissen wir, daß er mit Sadolet und mit vielen anderen der hervorragendsten Mitglieder durch die engste langjährige Freundschaft verknüpft war.

Dieselbe Stimmung, dieselbe tiefe innerliche Erhebung, dersselbe Gedankenkreis. Namentlich die Transfiguration steht mit Sadolet's Commentar zum Kömerbrief im unverkennbarsten Zussammenhang.

In diesen Bilbern Raffael's ist mächtige künstlerische That geworden, was jene neuen driftlichen Dichter nur zu lallen und zu stammeln bermochten.

Man kann genau verfolgen, wie unablässig und vielgestaltig die Bisionsbilder Rassacl's auf die spätere Kunst eingewirkt haben. Aber diese spätere Kunst war die Kunst der bereits vollzogenen Gegenresormation, die Kunst der Restauration des Katholicismus. In Rassacl bannende Hoheit, reine und tiesste Poesie innigster Religiosität; in den Künstlern des siedzehnten Jahrhunderts pruntende Sentimentalität und Etstase, oft sogar düsterer Has.

## Michelangelo und die Sixtinische Kapelle.

Erst die im Jahr 1875 erfolgte Beröffentlichung der Briefe Michelangelo's hat über die Geschichte der Sixtinischen Kapelle urkundliche Gewißheit gegeben.

Wir wissen jetzt, daß es nicht wahr ist, wenn bisher behauptet wurde, daß schon unter Sixtus IV. der Gesammtplan der malerischen Ausschmüdung sestgestellt war. Das Thema, das Michelangelo in seinen Deckengemälden behandelte, ist einzig und allein aus der eigenen freien Wahl und Erfindung des Künstlers selbst hervorgegangen. Und zu der Zeit, als Michelangelo die Deckengemälde malte, ist an die später ausgeführte Darstellung des Jüngsten Gerichts noch nicht gedacht worden.

Drei verschiedene Geschichtsepochen haben in den Malereien der Sixtinischen Kapelle ihre Auffassung der höchsten christlichen Fragen niedergelegt. In den Wandbildern der alten Florentinischen und umbrischen Meister die Frührenaissance; in Michelangelo's Deckenbildern die Blüthezeit der Hochrenaissance; in Michelangelo's Jüngstem Gericht das Zeitalter Clemens' VII. und Paul's III., das bereits mit der Grundanschauung der freien Kenaissancebildung gebrochen hatte und wieder zur alten kirchlichen Strenge und Ausschließlichkeit zurücktrebte.

Rein zweiter Raum der West, in welcher so mächtige geschichtliche Gegensäße in großartigster Monumentalität so unmittelbar
nebeneinandergestellt, ja zu so eindringlich einheitlicher Gesammtwirtung verslochten sind. Aber so überwältigend die Gesammtwirkung
ist, die Folgen des zufällig allmälichen Entstehens sind doch überall
sichtbar. Man sieht deutlich, wie sich je nach den verschiedenen
Epochen die Auffassung des Grundgedankens fort und fort gewanbelt hat und wie die Gedankengänge der einen Entstehungsschicht
in die Gedankengänge der anderen Entstehungsschicht störend hinüberragen.

Die erste Epoche umfaßt die Wandgemälde, welche Michelangelo bei der Uebernahme seiner Aufgabe bereits vorfand.

Papst Sixtus IV. hatte um das Jahr 1473 die Sixtinische Kapelle als die päpstliche Hauskapelle des Baticanischen Palastes erbaut. Der Baumeister war Baccio Pontelli, dem fast Alles angehört, was Sixtus IV. in Kom und im Kirchenstaat an öffentlichen Bauten aussührte. Sogleich nach der Bollendung des Baues waren die besten Waler der Zeit berusen worden. Sandro Botticelli hatte, wie Basari (L. 5, S. 117) berichtet, die Oberleitung. Wer mag sagen, inwieweit diese Oberleitung auch die Urheberschaft des in den Wandbildern darzustellenden Themas war; unzweiselhaft, daß die Benühung und Gliederung der gegebenen Käumslichteit eine äußerst glückliche und daß der Grundgedanke der großen chklischen Composition dieser Wandbilder ein ebenso tieser als ein durchaus einheitlicher und lebendig in sich fortschreitender ist.

Zwei Schmalseiten (18 M.) und zwei Langseiten (40 M.). Jede Wand in der Länge durch einen Marmorfries in zwei Hälften getheilt, in eine untere und in eine obere. Die untere Abtheilung rein decorativ; zwischen reich ornamentirten gemalten Pilastern gemalte Vorhänge von einsach großem Faltenwurf. In der oberen Abtheilung, ebenfalls durch gemalte Pilaster von einander geschieden, große Historienbilder aus der Geschichte Mosis und aus der Geschieden

schichte Christi. Ueber dem Hauptgesims auf den Zwischenpfeilern der an den Langseiten durchbrochenen und an den Schmalseiten gemalten Fenster die aufrechtstehenden Einzelfiguren hervorragender Päpfte.

Christus und Moses in der alten typischen Gegenüberstellung. Und zwar so, daß die Geschichte Christi, die darum auch auf die besser beleuchtete Nordseite gestellt ist, als das durchaus Bestimmende und Borwaltende erscheint; die Geschichte Mosis giebt nur, oft sogar nicht ohne Berletzung der Zeitsolge, die entsprechenden Gegenbilder.

Un der vorderen Schmalseite, die jest vom Jungsten Gericht eingenommen wird, drei Bilber von Perugino (Baf. 6, 41); die Geburt Christi, die Findung Mosis, und zwischen beiden als Altar-An den Langseiten die Taufe Christi bild die Krönung Mariä. (Perugino) und die Beschneidung Mosis (Perugino), die Versuchung Chrifti in der Bufte (S. Botticelli) und die Anbetung im feurigen Busch (S. Botticelli), die Berufung der Apostel Betrus und Andreas (Domenico Chirlandajo) und die Errettung der Juden durch Pharao's Untergang im Meer (Cosimo Roselli), die Bergpredigt (Cosimo Roselli) und die Gesetzebung auf Sinai (Cosimo Roselli), die Uebergabe ber Schluffel an Betrus (Berugino) und die Bestrafung der Rotte Korah (S. Botticelli), das Abendmahl (Cosimo Roselli) und die letten Tage Mosis (Luca Signorelli). An der hinteren Schmalseite die Auferstehung Christi und der Streit um den Leich= nam Mofis (Baf. 5, 70, Anm. 5). In Chriftus ift erfüllt worden, was in Moses verheißen war; in Chriftus die Offenbarung ber Liebe, in Moses die Offenbarung des Gesetzes. Und die Hingufügung der Bildnisse der Bapfte weist folgerichtig darauf bin, daß, was durch Moses und Chriftus in die Welt gekommen, durch die Bapfte als die Statthalter Chrifti fich fortsett und verbreitet.

Es ist das Grundthema des christlichen Lebens, das Wunder der göttlichen Offenbarung und der auf dieser Offenbarung ruhens den Stiftung und Erhaltung der christlichen Kirche.

Und in diesem Sinn ift bas Atarbild ber Krönung Maria

von tiefer Bedeutung. Die Krönung Maria ift das alte firchliche Symbol ber zu Gnaden aufgenommenen fündigen Menschheit.

Angesichts der großen Werke Michelangelo's wird man diesen Vilbern selten gerecht. Es ist die tüchtige aufstrebende Kunst des fünfzehneten Jahrhunderts in ihrer schlichten Poesse und Wahrhaftigkeit. Pietro Perugino und Domenico Ghirlandajo stehen auf ihrer vollen Höhe, Sandro Botticelli hat nie Vollendeteres geschaffen als das Vild von der Rotte Korah; nur einzelne Bilder zerstückeln sich in überwuchernde Episodenfülle wie Luca Signorelli's Bild von den letzten Thaten Mosis in Negypten, oder sind leer und schematisch wie das Abendmahl von Cosimo Roselli. Die Frescotechnik ist von vollendeter Meisterschaft.

Wir dürfen annehmen, daß diese reiche chklische Composition noch vor dem Tod des Bapstes Sixtus IV. (1484) vollendet war.

Es folgte die zweite gewaltigste Spoche in der Geschichte der Sixtinischen Rapelle. Es folgten die Deckengemalde Michelangelo's.

Sie find die eigenste That des Künstlers; auch in ihrem tiefsten Ideengehalt.

Mit schweren Rämpfen hatte sich der Rünstler die Freiheit seiner Erfindung erringen müssen. Der ursprüngliche Auftrag, der ihm im Frühjahr 1506 von Papft Julius II. ertheilt murde, hatte sich, wie wir aus einem Brief Michelangelo's an Ser Giovanni Francesco Fattucci vom Januar 1524 (Milanefi Lettere, S. 426 und 430) erfahren, nur auf die Bestalten der gwölf Apostel in den Bogenfeldern und auf rein architektonische Ornamentirung Michelangelo hatte sich diesem unliebsamen der Dede beschränkt. Auftrag durch seine Flucht nach Florenz entzogen. Darauf war Ende November oder Anfang December 1506 in Bologna die Bersöhnung zwischen dem Bapst und dem Künstler erfolgt, die darin beftand, daß der Runftler fich dem Befehl unterwarf. Im März oder April 1508, nach ber Bollendung der inzwischen ausgeführten Coloffalftatue bes Papftes, welche jur Befiegelung ber Eroberung Bolognas über dem Portal von S. Petronio errichtet wurde, über=

reichte Michelangelo die Entwürfe. Und nochmals wagte er Gegenvorstellungen, wenn auch nur schüchtern und unter der Maske des
Scherzes. Zetzt siegte Michelangelo; wahrscheinlich hatte er neben den
anbesohlenen Entwürfen zugleich die Entwürse seiner eigenen Ersindung eingereicht. Der Auftrag wurde jetzt dahin abgeändert, daß
Michelangelo malen könne, was er wolle und was ihn innerlich befriedige, und daß ihm zu seinen sigürlichen Darstellungen aller Raum
freigegeben werde dis hinunter zu den Geschichtsbildern. (Allora mi
dette nuova commissione, ch'io sacessi ciò che volevo e che
mi contenterebbe, e che io dipignessi insino alle storie di
sotto.) Der Bertrag, welcher ursprünglich auf dreitausend Ducaten
festgesetzt war, wurde erhöht auf das Doppelte.

Unleugbar war auch der erste Plan des Papstes durchaus folge= richtig aus dem bereits vorhandenen Bilderchklus erwachsen. Es waren wohl nur räumliche Rudfichten gewesen, welche Sandro Botticelli veranlaßt hatten, in der Ausmalung der Fensterpfeiler die Gestalten ber hervorragenoften Papfte zu mahlen; die Apostel, auf welche die unteren Darstellungen naturgemäß hinwiesen, waren für die Zahl ber Pfeiler nicht ausreichend. Warum also die Apostel nicht wenig= ftens in ben zwölf Fenfterbogenfelbern, zumal beren Bahl mit ber Rahl der Apostel genau übereinstimmte? Der Uebelstand, daß in der räumlichen Anordnung durch die eingeschobenen Papftgeftalten die natürliche Reitfolge, unterbrochen und durchtreuzt wurde, mußte zurudtreten bor der Macht der Idee, die ohne die Darftellung der Abostel nicht zu vollständigem Abschluß kam. Aber durfte man troballedem es dem Runftler verargen, daß er fich gegen eine Aufgabe sträubte, die borwaltend becorativ war und die auch in ihrem figurlichen Theil für die tiefe Innerlichkeit seiner ringenden Denker= natur nur wenig Reiz haben konnte?

Dieser Sieg Michelangelo's ist eines der folgenreichsten Ereignisse der Kunstgeschichte. In den Deckengemalben der Sixtinischen Kapelle wurde Michelangelo erst Michelangelo. Am 11. Mai 1508 begann die Ausstührung (Milanesi, S. 563). Doch ist es nichts als eitel Fabelei, wenn Condivi und Basari, wahrscheinlich um ihrem Meister im Sinn der späteren Zeit auch den Auhm eines Fapresto zu sichern, bewundernd erzählen, das Ganze sei schon am Allerheiligensest 1509 vollendet gewesen. Der in den Briefen klar vorliegende geschichtliche Berlauf ist, daß die Mittelbilder der Decke im Sommer 1510 beendet waren, daß darauf wegen der durch den Krieg herbeigeführten Finanzverlegenheiten eine mehrmonatliche Unterbrechung eintrat, daß im Januar 1511 die Cartons für die Propheten und Sibyllen in Angriff genommen wurden, und daß im October 1512 Michelangelo an seinen Bater die Bollendung melden konnte. Er meldet sie mit den schlichten Worten: "Jo o finita la capella che io dipignievo, el papa resta assai ben sodiskatto." Am Allerheisgentag erfolgte die Einweihung.

Michelangelo's Briefe aus dieser Zeit klagen bitter über die Ueberanstrengung. Die Lebensbeschreiber berichten von langwierigen Augenleiden. In einem Sonett an Giovanni da Pistoja (Guasti: Le Rime di Michelangelo. Sonett 5, S. 158) spottet der Künsteler, wie der Pinsel, abwärts träuselnd, ihn farbenreich gleich einem Mosaik bemalte.

Liebevoll und feinsinnig suchte sich auch die Ersindung Michelsangelo's dem Borhandenen anzuschließen. Derselbe Ideengang, dieselben Then und Symbole; und die Deckengliederung, ein höchstes Meisterwerk edelster und reinster Renaissancekunst, ist wesentlich darauf berechnet, den Sinn und Jusammenhang der einzelnen Darstellungen, die sie umrahmt und rhythmisch trennt und verbindet, durch scharf markirte architektonische Uebers und Unterordnung zu klarstem und eindringlichstem Ausdruck zu bringen. Oben in der Fläche des Spiegelgewöldes, in der Form von Teppichen, die auf dem vorsgekröpsten, reich und seingegliederten Marmorgesims von Balken zu Balken gespannt sind, die Geschichten der Genesis von der Schöpfung dis zur Sündssluth. Es ist die Urgeschichte der Menscheit, oder, um

theologisch zu reben, die Begründung und Ergänzung der in den Wandbildern dargestellten Geschichte aub lege und sub gratia durch die Geschichte ante legem. An den Seitentheilen, welche den mittleren Deckenraum tragen und stüßen, die zwölf Kolossalgestalten der Propheten und Sidhlen, die sogenannten Vorsahren Christi, und die Darstellung der durch Gottes wunderthätigen Schutz geschehenen Ererettung der Juden aus drohendem Untergang, des Wunders der eherenen Schlange, der Erhöhung Esther's, der Tödtung Goliath's, der Blutthat Judith's. Es ist die altspmbolische Hinweisung auf die erlössende Erscheinung Christi, die nothwendig geworden ist durch die Sünde.

Jedoch der Geist, in welcher diese Erscheinung gedacht und behandelt ist, ist ein durchaus anderer, ein eigenartig neuer.

Neu in ber Stimmung und Empfindung, neu in der kunstlerisichen Formengebung.

So fest kirchlich die Symbolik ist, welcher Michelangelo seine Darstellungsstoffe entlehnt hat, der gestaltende Grundgedanke der Auffassung stammt nicht aus der kirchlichen Lehre und Ueberliefezung, sondern aus der Platonisirenden Zeitphilosophie, welche sich Michelangelo in empfänglicher Jugendzeit am Hofe Lorenzo's zu eigen gemacht hatte und welche er, wie eine Reihe seiner tiessinnigsten Madrigale und Sonette bezeugt, auch jest noch warm und treu im Herzen trug.

Der christliche Begriff des Sündenfalls und der Erbsünde war in den neuen Florentiner Platonikern erweitert und vertieft worden durch die Platonische Anschauung von der eingeborenen Tragik der himmelsentstammten Menschensele, die durch ihre Einkerkerung in die irdische Leiblichkeit mit Sinnenlust und Leibenschaft verwachsen und darum dem Fluch der Endlichkeit, dem Abfall von der Reinheit des göttlichen Urbildes, unentrinnbar verfallen ist. Nur auf Grund dieser Platonischen Anschauung konnte es geschehen, daß Michelangelo den großen Bilderchklus des oberen Deckenraumes so durchaus im Sinn und Stil der ächtesten Tragödie gedacht und behandelt hat.

Eine gewaltige Trilogie; drei Abtheilungen, eine jede aus je drei Scenen bestehend. In der erften Abtheilung die Geschichte der Schöpfung; die Scheidung des Lichtes und der Kinsterniß, die Erschaffung der Sonne und des Mondes und die Erschaffung der Pflanzen auf der Erde, das Schweben Gottes über dem Waffer. Es ift Gott in ber Berrlichkeit und Große seiner unumschränkten Schöpfermacht, das überwältigende Walten und Schaffen des un= erfaßlichen unendlichen Alllebens. In der zweiten Abtheilung das Leben des erften Menschenpaares; die Erschaffung Abam's, die Erschaffung Eva's, der Sündenfall und, mit bewußter Anlehnung an Chiberti in ergreifender Gleichzeitigkeit, die Bertreibung aus dem Paradiese. Es ist die tragische Peripetie, die im Begriff der Menschennatur liegende menschliche Urschuld. In der dritten Abtheilung die Geschichte der Sündfluth; Noah's Opfer, die Sündfluth selbst, die Trunkenheit Noah's. Es sind die Folgen des Sündenfalls, die Entartung des Menschengeschlechts und die aus dieser Sündhaftig= feit entspringende Erlösungsbedürftigkeit. Dit feinem Sinn hat der Rünstler dafür gesorgt, daß die Geschichte Abam's und Eva's, ihre Berufung zur Herrlichkeit bes Daseins und die Schuld ihres Abfalls, bestimmt und eindringlich als das eigentliche Grundthema, als die entscheidende Wendung herbortritt. Richt nur, daß diese Darftellun= gen genau die Mitte des feingegliederten Cpclus einnehmen; es ift für den Eindruck bestimmend, daß, mahrend die beiden anderen Ab= theilungen nur aus je einem Sauptbild und aus zwei einschließen= den kleinen Nebenbildern bestehen, diese mittlere Abtheilung in zwei Hauptbilder und in ein von diesen Sauptbildern eingeschloffenes fleine= res Nebenbild getheilt ift. Wie ware ein folder wohlberechneter fefter bramatischer Bau möglich gewesen, hatte ber Rünftler den Gang der Handlung nicht als eine tief innere unabanderliche Nothwendigkeit, nicht als die unentrinnbare Tragodie der Menscheit betrachtet!

Und es ist ein Grundzug der Platonischen Lehre, daß der in das Erdenleben gesunkenen Seele die Erinnerung an ihren verlore=

nen Zuftand innewohnt, die Sehnsucht nach ber Wiederherstellung bes göttlichen Urbilbes, bas Streben nach der Rückehr in die Unendlichkeit. Dieses Heimweh der Seele ift der philosophische Erkenntnißtrieb, die seherische Begeisterung, der Platonische Eros, sei es nun, daß die Seele auf den Schwingen der Bernunft oder auf ben Schwingen der Liebe sich zu Gott emporschwingt. Diese unverlierbare Gottesbegeisterung ift das beliebteste Thema der gesammten Blatonifirenden Zeitliteratur; wir tennen die schwungbollen Schilderungen in Marfilius Ficinus' Commentaren zu Plato's Symposion und Phädrus, wir kennen Lorenzo Magnifico's treffliches Lehrgebicht. Dichelangelo's Gedichte beweisen, wie tief auch biefe Ibeen in feiner grublerifchen Innerlichkeit Wurzel gefclagen. Eines feiner Sonette (Guafti, S. 199, 200) fpricht ausbrücklich von dem ersehnten Urlicht, das die Seele durchzittert (la desiata luce del suo primo fattore, che l'alma sente), von dem gluthvollen Feuer, das auf die Seele aus ihrem Urzustand herüberleuch= tet (nell' alma ancor risplende e luce del suo prestino stato il foco ardente). Aus dieser Platonisirenden Anschauung ist es erwachsen, daß unter der tieffinnigen Erfindungstraft Michelangelo's die alte Glaubensvorstellung von der Erlösungsbedürftigkeit, von bem harren und hoffen auf den Meffias, fich in den Begriff ahnungsvoll schauender Gotteserkenntnig verwandelt hat. typischen Gestalten ber Erlösungsbedürftigkeit, die Propheten und Sibhllen und die Borfahren Chrifti, sind die Trager diefer ichauen= ben Gotteserkenntnif geworden. In den Gestalten der Propheten und Sibyllen die Erkenntniß der denkenden Bernunft und die Etstafe seherischer Begeisterung; in ben Geftalten ber sogenannten Borfahren Chrifti die Erkenntnig der Liebe, der stillen Gottinniakeit.

Besonders diese Propheten und Sibyllen hat man im Auge, wenn man von der titanischen Prometheus- und Faustnatur Michelangelo's spricht. Uebermenschliche riesengroße Gestalten, sieben männliche und fünf weibliche, in verschiebenen Abstufungen des Alters und in scharf charatteristischer Individualisirung, Alle in tieser geistiger Spannung, lesend, schreibend, Bücher nachschlagend, still in sich brütend oder, wie von einer plößlichen inneren Offenbarung ergriffen, erregt aufschauend; ihnen zur Seite je zwei dienende Genien, eigens erfunden, um die vielgestaltigen Einzelmotive der stillen stummverschlossenen Geisteswelt zu beleben und zu sester Anschaulichkeit auszugestalten. Die tiese einsame Arbeit des dentenden und sinnenden Geistes; eine unergründliche Welt ringender Innerlichkeit. Warsilius Ficinus hat in seinem Commentar zum Phädrus (Rap. 2) den tressenden Ausdruck: "sapientia divino furore infusa."

Entsprechend die Gestalten der sogenannten Borfahren Christi. Die Welt des Gemüthslebens, die Erhebung zu Gott durch die Liebe. Daher das ruhige reine Naturdasein, das gemüthsinnige Glück der Familienidylle, das Borwalten schönheitsvoller Frauenund Kindergestalten. Wie in den Gestalten der Propheten und Sidhlen, so auch in diesen Gestalten der Borsahren Christi still
inneres Sinnen und Denken, Hossen und Harren; aber in der Gebundenheit frommer Demuth. Der wandellose Friede stiller Seligkeit. Marsilius Ficinus, welcher in seiner Schrift über die Platonische Theologie (18, 8) beide Arten der Gotteserkenntniß, die Erkenntniß des Denkens und die Erkenntniß der Liebe, vergleichend
nebeneinanderstellt, nennt die Glücklichen, die in der Liebe Gott
empfinden, die in Gott Zufriedenen, "in Deo contenti."

Nicht blos, wie man gewöhnlich meint, das ausschließlich künstelerische, nach einem mild beruhigenden Schlußaccord suchende Formegefühl, sondern die Nothwendigkeit der Grundidee selbst führte den Rünstler zu dieser still glücklichen Unschuldswelt, die ein so ruhig harmonisches Ausklingen, ein so friedvoller Schluß der erschütternden Tragik der Schöpfungsgeschichte und des Sinnens und Ningens der Propheten und Sibyllen ist.

Selbst bestimmte auffällige Einzelzüge finden einzig in dieser Platonisirenden Philosophie ihre Erklärung.

Woher kommt es, daß in dem zweiten Bild der Schöpfungs= geschichte, das die Erschaffung der Sonne und des Mondes darstellt, die eine Engelsgestalt, die sich von der Macht des Lichtes geblendet den Arm schützend vor das Auge halt, von entschieden weiblichen Formen und Zügen ift? Und findet sich nicht ebenso auf dem Bild von der Erschaffung Adam's in der vom Gewand Gottes umbullten froben Engelsschaar eine unverkennbar weibliche Geftalt, mit scheuem Staunen auf Abam' herabblidend? 3. B. Richter hat in einer feinsinnigen Abhandlung in der Zeitschrift für bildende Kunft (1875, Bd. 10, S. 171) diese lette Gestalt als Eva bezeichnet. Aber warum die Bräeristenz Eva's? Ober gar, wie auch gesagt worden ift, die Bräexistenz der Madonna? Nur Plato giebt Antwort auf diese Rath-Nach der Platonischen Schöpfungslehre, in der verchriftlichten Fassung, wie sie Marfilius Ficinus in der Platonischen Theologie vorträgt, schafft ber Welturbeber zuerst die Engel und mit ihnen die Weltseele, die den haotischen Elementen Form und Mag giebt, sodann die Menschenseele, die die Bestimmung hat, aus ihrer rei= nen Geistigkeit in die stoffliche Körperlichkeit hinabzusteigen. jenem erften Bild ift die Personification ber Weltseele, im zweiten die Versonification der Menschenseele. Das Vorbild war die antike Darftellung der Pfyche.

Der fühne Idealismus des Gedankengehalts führte zum füh= nen Idealismus der Form.

Michelangelo ist der Größte jener Künstlernaturen, welche Schiller treffend die sentimentalischen genannt hat.

Es ist der Geist, der sich den Körper baut. Jene Lust am Colossalen und Gewaltsamen, die in den meisten Jugendwerken Michelangelo's nur die Welt gesteigerten körperlichen Daseins, nur die Welt ungebändigt elementarer Raturkraft ist, und die bisher Dettner, Italienische Studien.

nur in dem starren stummberschlossenen Schmerzensausdruck der Mutter am Leichnam Christi eine vertieftere Durchgeistigung gewonnen hatte, verklärt und vertieft sich in diesen Deckengemälden der Sixtinischen Kapelle zum naturnothwendigen, großartig monumentalen Ausdruck überquellender Innerlickeit, welcher die gewöhnliche menschliche Erscheinungssorm zu eng ist und die sich daher in dämonischem wagendem Ungenügen, Prometheus gleich, Menschen schafft nach ihrem eigenen Sbenbild, ein Geschlecht, das größer und gewaltiger ist als das unserige. Es ist das Dämonische Michelsangelo's, das die Zeitgenossen meinten, wenn sie vom Terribile Michelangelo's sprachen, das unheimlich furchtbare Hereinragen der geheimnisvollen Welt des Unendlichen und Unaussprechlichen.

In den Schöpfungsbildern die erschütternden Schauer der unendlichen Gottesidee.

Sicher hat auf die Bildung des Typus, welchen Michelangelo ber Geftalt des Gottvater gegeben hat, das antite Zeusideal eingewirkt; aber das eigenste Geheimniß der überwältigenden Wirfung des von Michelangelo geschaffenen Typus liegt in der ent= scheidenden Wendung, daß, was im antiken Zeusideal die Erhabenheit der Ruhe, hier in Michelangelo's Umbildung und Bertiefung die Erhabenheit dämonisch urplöglich hervorbrechender Rraft und Bewegung ift, die Erhabenheit der uranfänglichsten schaffenden That. Das Bannende und Ueberwältigende liegt in bem urplöglichen fturmichnellen und doch fo weihevoll ficheren Dahinrauschen des allmächtigen alleinigen Gottes hoch droben in der schweigenden Einsamkeit des hochthronenden Aethers, liegt in bem ichrankenlosen Werderuf der gebietenden Haltung des Ropfes und der weitausgebreiteten fraftvollen Arme. Und es ift eine jener großartig instinctiven Intuitionen, wie fie nur die bochfte Runftgenialität findet, daß im erften Beginn ber Schöpfung, in ber Scheidung bes Lichts und ber Finfterniß, Bott allein bargeftellt ift, er gang allein in feiner unergrundlichen Macht und Berrlichkeit,

daß dagegen in den beiden anderen Bilbern, da die Werke der Schöpfung bereits erstanden sind, die Engel mit ihm hervorichweben, umwallt von dem Wurf seines weit aufgebauschten Ge= wandes, freudig dem Schöpfungswerk zujauchzend. "Der Anblick giebt ben Engeln Stärke, ba keiner Dich ergründen mag, und alle Deine hohen Werke sind herrlich wie am ersten Tag." Die gleiche bämonische Kraft und Feierlichkeit in den Bildern von der Geschichte des ersten Menschenpaares; erschütternd tiefe Darstellungen ber erften Entwidelungen des werdenden Menschengeistes, des traumhaften Erwachens und Sichemporringens aus der todten Körberlichkeit, des innigen Gludsgefühls der erften felbstbewußten Daseins= freude, der Lodungen des freien Willens und deffen unheilvoller Schuldverstridung. Und welche gewaltigfte Seelenmalerei ber Angst und des Entsetens, der allgemeinen Noth und Berzweiflung, in dem Bild von der Sündfluth! Es ift der Maler, welcher dereinst das Jüngste Gericht malen wird.

Michelangelo's Gottesgestalt ist bindend geblieben für alle Folgezeit. Um so ärgerlicher ist die Geschmacklosigkeit, daß im zweiten Schöpfungsbild die Rückseite des machtvoll dahinschwebenden Gottes völlig enthüllt ist.

Und in den gewaltigen Seitenbildern die Lyrik tief innersten ergreifenden Seelenlebens.

Die Vorsahren Christi, die friedvollen Träger der zu Gott emporstrebenden Liebe, in schlichter ruhig plastischer Schönheit. Das träumerisch gebundene Empfindungsleben, das stille Glück naiv heiteren Daseins, das noch unbewußt aufdämmernde Sehnen und Hossen, kennt noch keinen Bruch zwischen Geist und Körperlichkeit; nie ist Michelangelo der schlichten Großheit der Antike wieder so nahe gekommen. In den Propheten und Sibyllen aber, in den Trägern des rastlos unbefriedigten Denkens und Forschens, des unablässig ringenden Sinnens und Grübelns, die bis in das innerste Herz greisende Erhabenheit der ganz in sich selbst zurückgezogenen,

nur in fich lebenden, reinen Beiftigkeit. Tief inneres Erglüben leidenschaftlichsten Erkenntnigeifers, trauernder verzweifelnder Gram über die enge Begrenztheit des menschlichen Wiffens, seherisches Ahnen, feste freudige Zuversicht. W. Senke, der geistvolle Anatom, hat in seiner Schrift: "Die Menschen Michelangelo's" (1871. Bgl. Deutsche Rundschau 1875, November) das Wesen dieser eigenarti= gen Formensprache feinfinnig zergliedert. Unter der Bucht der übermächtigen Gedanken ist ber Beist bem Rörber völlig entfrembet, selbstvergessen achtet er des Körpers kaum, sein ganzes Sein liegt in der Bewegung der Hände, in der Wendung des Ropfes, in der Richtung des Auges, der einzigen Bewegungsorgane, bon denen ber in sich versunkene, geistig arbeitende Mensch noch einen fast Und der überwältigende Eindruck unbewukten Gebrauch macht. diefer überragenden Geistigkeit wird gesteigert, indem nichtsdesto= weniger alle biefe Gestalten boch bon so mächtiger Colossalität find. Auch in der Welt des Denkens und Forschens giebt es ein ideales Hervengeschlecht. Was in der Seele dieser Gewaltigen vorgeht, ist umwittert und durchzittert von der schrankenlosen Macht und Tiefe des urwüchsig Elementaren, des geheimnisvoll Uebermenschlichen.

Formen und Motive, wie sie in so überwältigender Erhabensheit und Kühnheit noch nie eines Künstlers Phantasie geahnt und geschaut hatte, weil überhaupt erst das titanische Unendlichkeitssstreben, die wühlende Innerlichkeit der freien modernen Bildung sich solche Ausgaben zu stellen vermochte. Um dieselbe Zeit schuf Albrecht Dürer die Apokalpptischen Reiter und die Gestalt der Melancholie.

Nur in den architektonischen Decorationsfiguren, die durch ihre Nacktheit von den ernsten Gestalten der Historienbilder scharf unterschieden sind, überläßt sich Mickelangelo noch dem altgewohnten übermüthigen Spiel gewagtester, fast unmöglicher Stellungen und Bewegungen.

Wer die Sixtinische Kapelle nicht kennt, kennt Michel= angelo nicht.

Das von den alten Meistern überkommene Thema war durch die Malereien Michelangelo's vertieft, nicht geändert. Was von Michelangelo dargestellt ist, die Entstehung der Welt und der Wenscheit aus Gott, der Abfall von Gott, das Suchen nach der Wiedervereinigung mit Gott in Erkenntniß und Liebe, ist die mit der Kirchenlehre übereinstimmende Grundlage der in den Wandbildern und im Altarbild dargestellten Sendung Christi und seiner Erlösungswohlthat.

Es tann gar tein Zweifel fein, daß die . organische Ginfügung der neuen Erfindung in das Borhandene der Ausgang und das Riel Michelangelo's war. Doch soll man nicht immer fo überschwenglich preisen, zu welcher völlig geschlossenen Einheit das Alte und das Neue zusammengewachsen sei. Die nachträgliche Einfügung ber Erfindung Michelangelo's zeigt fich besonders barin, daß sich, wie die Composition jest ift, Ideengang und räumliche Anordnung widersprechen. Während die Dedenbilder Michelangelo's. in denen der Anfang und das Grundmotiv der Gesammtcomposition liegt, das Auge von oben nach unten führen, führen die Wandbilder der alten Meister, deren unterer Theil die Geschichte Mosis und Christi und deren oberer Theil die Papstbildnisse umfakt, das Auge umgekehrt von unten nach oben. Ja die Wirrnig wird noch empfindlicher, wenn man die Tabeten Raffael's, die wenige Sabre nachber bestellt murden, um die geschichtliche Lude amijden ber Geschichte Chrifti und ben Bildniffen ber Bapfte burch Darftellungen aus der Geschichte der Apostel auszufüllen und zu erganzen. wie es boch erforderlich ift, als zugehörig einschließt; fie bedecken die unbemalte untere Wandfläche, bringen also die dronologische Unordnung in die Wandbilder felbft. Der Anfang, das Wirken Chrifti, steht in der Mitte, die Fortsetzung, das Wirken der Apoftel, fteht unten; julet niuß sich das Auge, über die Mitte hinmegspringend, wieder nach oben wenden, um jum Schluß zu gelangen, jum Wirten ber Bapfte.

Michelangelo sollte diesen Widerspruch nicht gefühlt haben?

Namentlich die Papstbildniffe zwischen seinen Deckenbildern und den unteren Wandbildern hatte er nicht als ein ftorendes Ginschiebsel erkannt? Es ist beachtenswerth, daß Michelangelo in jenem Brief, in welchem er an Fattucci über seine Verhandlungen mit Papft Julius II. berichtet, die Worte gebraucht, der Raum sei ihm frei gegeben worden bis unten zu den Geschichten (insino alle storie di sotto), zumal der Ausdrud Bafari's im Leben Botticelli's (5, 117), daß Botticelli einige heilige Päpste "nelle nicchie di sopra alle storie" gemalt habe, ausdrücklich bezeugt, daß unter den storie nur die eigentlichen Geschichtsbilder, die Geschichten Mosis und Chrifti, gemeint sind. Basari erzählt im Leben Michelangelo's (12, 189), daß der Papft die Wandbilder der alten Meifter beseitigen wollte. Ist es nicht wahrscheinlich, daß in dieser Erzählung noch eine dunkle Runde von der beabsichtigten Beseitigung wenig= ftens der Papstbilder liegt? Freilich giebt kein Brief, keine Sandzeichnung eine entscheibende Auskunft.

· Zwanzig Jahre hindurch blieb die Sixtinische Kapelle auf biesen Schmuck der Wandbilder und Deckenbilder beschränkt.

Dann aber erfolgte eine neue Erweiterung.

Es ist in der Geschichte der Sixtinischen Kapelle die dritte und letzte Epocke.

Papst Ckemens VII. beauftragte im Frühjahr 1532 Michelangelo, an der Eingangsseite den Sturz der Engel, an der abschließenden Altarseite das Jüngste Gericht zu malen. Michelangelo
mußte sich fügen, so unwillsommen es ihm war, sich abermals in
der Bollendung der Medicäergräber und des Juliusdentmals gehindert zu sehen. Als der Carton begonnen war, starb der Papst.
Aber Paul III., der Nachfolger, war in der Betreibung des Planes
noch eifriger. Im April 1535 begann die Ausführung des Jüngsten
Gerichts, am Weihnachtstag 1541 wurde es enthüllt. Der Sturz
der Engel blieb ungemalt, obgleich die Stizzen vorhanden waren;
der Papst drängte auf die Ausmalung der neuerbauten Paulskapelle.

So phantafievoll und scharffinnig der neue Plan auf den Grund des alten aufgebaut ift, in die unabanderliche Reihenfolge der bereits vorhandenen Decken= und Wandbilder brachte er doch eine neue empfindliche Störung, jumal bas Schlugbild, bas Jungfte Bericht, wegen der großen Raumverhaltnisse, die es erforderte, nothwendig auf die Altarseite verlegt werden mußte, die bisher den Anfang der Composition, die Findung Mosis und die Geburt Chrifti, enthalten hatte. Bu dem Widerspruch der Sobenrichtung, daß die Deckengemälde in der Richtung von oben nach unten, die Wandgemälde aber in der Richtung von unten nach oben componirt sind, kommt jest noch der tief einschneibende Widersbruch in der Längenrichtung. Während sowohl die Wandbilder der alten Meister wie die Decenbilder Michelangelo's in der Richtung von ber Altarseite zur Eingangsseite componirt sind, ift jest die Altar= seite nicht mehr der Anfang der Composition, sondern der Abschluß. Und dieser Widerspruch ber räumlichen Anordnung rächt sich natur= gemäß auch in der Gliederung der Idee. Unmittelbar neben dem Jüngsten Gericht die Schöpfungsbilder, erst am entgegengesetten Ende die Bilder der Sündhaftigkeit. Hätte Michelangelo icon bei dem Beginn der Deckenbilder die Bilder des Sturges der Engel und des Jungsten Gerichts in Aussicht gehabt, sicher hatte er ben Dedenbildern die ber jetigen Reihenfolge entgegengesette Reihenfolge gegeben.

Michelangelo war sechzig Jahre alt, als er die Ausführung bes Jüngsten Gerichts begann.

Der Meister des Jüngsten Gerichts ist ein Anderer als der Meister der Deckengemälde.

Unter dem Druck schweren persönlichen Leids und der schreckenvollen Roth der öffentlichen Zustände war seine Stimmung und Lebensanschauung immer herber und düsterer geworden. Michelangelo hatte es erleben müssen, daß er zu derselben Zeit, da Raffael's Gestirn immer strahlender emporstieg, in den Steinbrüchen von Seravezza an die undankbare Aufgabe der Fassade von S. Lorenzo in Florenz gefettet wurde; Leo X., fein Jugendgenoffe, hatte ihm nicht verziehen, daß er, der Medicaerschützling, in den Berfaffungstämpfen Savonarola's fich auf die Seite der Gegner der Medicaer gestellt hatte. Das berühmte Sonett Qui si fa elmi di calici e spada (Guafti, S. 157) giebt Zeugniß von bem nagenden Unmuth, welcher in Michelangelo's Seele wühlte. Und Michelangelo hatte es erleben muffen, daß die Freiheit seiner Baterstadt Florenz, für deren Bertheidigung er mit aller Rraft und mit Gefahr seines Lebens gewirkt hatte, für immer verloren war; rettungslos seufzte ganz Italien unter dem Joch der Fremdherrschaft. Und eben jest wogte und wühlte die hochfluthende Bewegung der beginnenden Gegenreformation, von welder Michelangelo um so tiefer ergriffen wurde, je unvertilgbarer in ihm, wie Condivi und Bafari übereinstimmend berichten, das Angedenken Savonarola's fortwirkte.

Runftlerifch ftand Michelangelo noch durchaus auf dem Boden der Renaissance, noch durchaus in der vollen Frische und Eigenart seiner überwältigenden Formenmacht. Beweis sind die gewaltigen Bildwerke, welche er inzwischen geschaffen hatte, die Mosesstatue und die Stlaven, die Chriftusstatue in S. Maria sopra Minerba, die Roloffalgestalten an den Grabern der Medicaer. Beweis ift das Jüngste Gericht selbst, die Loslösung von allem kirchlichem Typus, die übermuchernde Freude und Lust am Nackten, das Schwelgen in Berkulischen Gestalten und in den gewagtesten Bewegungen und Berkurzungen; wir missen, welches Aergernig diese Radtheit erregte und welches Geschrei über fie die giftige Zunge Bietro Aretino's erhob, deffen zudringliche Eitelkeit Michelangelo durch Berweige= rung erbetener Sandzeichnungen verlett hatte. Jedoch der Beift, ber aus dem Jungsten Gericht spricht, ift nicht mehr ber Geift ber freien harmonischen Renaissancebildung, sondern der Geift der neuerwachten finsteren ftrengeren Rirchlichkeit. Die entsetzenvolle Herbigkeit des Jüngsten Gerichts ist das erschütternde, großartig monumentale Zeugniß, welche tiefe Verdüsterung, welche schreckhafte Weltverachtung jest in Michelangelo's Seele lag, ist der furchtbare Mahnruf, ob Christus und die heiligen Märthrer fruchtlos gestorben sind für die sündige Wenschheit.

Der Grundgedanke des gewaltigen Kolossalbildes, das sechzig Fuß hoch und sechzig Fuß breit ist, ist der alte Kirchenhymnus Celano's:

"Dies irae, Dies illa, solvet saeclum in favilla, Quantus tremor est futurus, Quando judex est venturus, Cuncta stricte discussurus."

"Tag des Jornes, Tag der Rache, Der die Welt in Staub verwandelt, Welcher Schrecken wird da walten, Wenn der Richter kommt zu schalten, Streng mit uns Gericht zu halten."

Rur Schred, nur Jorn, nur Rache. Nichts von der Glorie des himmels. Nichts von der Wonne der himmlischen Beerschaaren. Der Himmel selbst ift in leidenschaftlichster Erregung. fturmen heran mit den Marterwertzeugen des Erlösungstodes Chrifti. die Märtyrer zeigen suhnefordernd auf die Marterwertzeuge, durch welche sie für die Wahrheit des Evangeliums den Tod erlitten. Bornentflammt erhebt der Richter, auf den Wolfen erscheinend, in heftiger Bewegung die Hände gegen die Berdammten, das unabänderliche Berdammungswort fündend; selbst Maria, die Fürspreche= rin, wendet angstvoll ihr Saupt von dem Unerbittlichen. Chriftus, durch weite Wolkenschichten getrennt, die Engel des Berichts, mit Posaunenschall die Todten aus ihren Brabern erwedend. Auf der einen Seite das sich emporringende Erwachen der Todten und das noch von irdischer Schwere befangene Emporschweben ber Begnadeten. Weitaus ber größte Theil des Bildes aber gehört ben Gruppen der Verdammten. Die Einen, die sich gewaltsam den Eingang zum Himmel zu erzwingen trachten, werden zurückgestoßen von strasenden Engeln oder werden unrettbar hinabgezogen von beutesüchtigen Teufeln; die Anderen, die sich verzweiselt an das Schiff des Unterweltsährmanns Charon drängen, werden von Charon wild höhnend mit hoch erhobenem Ruder zurückgetrieben in die unentrinnbare Höllenqual. Die furchtbarste Tragödie der Berzweislung; ohne Erhebung, ohne Versöhnung.

Die alten kirchlichen Darftellungen scheiden gleichmäßig die Gerechten und Ungerechten; Fiesole schildert vornehmlich die Freude der Seligen, Michelangelo kennt nur den unwiderrufbaren Jammer der Berdammniß.

Bittoria Colonna, die fromme Dichterin, hat das Bild ihres großen Freundes in einem ihrer geistlichen Sonette (Parmi veder con la sua face accesa) gefeiert:

> "Già la tromba celeste interno grida; E lor, che della gola e delle piume S'han fatto idolo in terra, a morte sfida,

Celar non ponno il vizio a quel gran lume, Che dentro al cor penetra, ov'egli annida; Ma cangiar lor convien vita e costume."

## Nach B. Arndt's Uebersetzung:

"Bom himmel icon ericalt bie Kriegstrommete, Und wer ben Gaumen, wer bes Lagers Fülle Jum Gögen fich gemacht, bem Tob fie weihet.

Bor Gottes Aug' nicht birgt geheime Stätte Die Lafter je, welch Kleid fie auch umhülle; Gott will, daß Leben, Sitte sich erneuet."

Michelangelo, der Schöpfer des Jüngsten Gerichts, ist nicht mehr der begeisterte Anhänger der Platonischen Philosophie; er ist der zornmüthige Parteigänger des wiedererstandenen kirchlichen Eisers.

Und wir können uns der Thatsache nicht verschließen, daß Michelangelo in seinen letzten Lebensjahren sogar ganz und gar der kirchlichen Reaction anheimsiel.

Kein wuchtvolleres Zeugniß für die siegende Allgewalt der sogenannten Restauration des Katholicismus als diese ewig denktwürdige Wandkung Michelangelo's.

Er, der himmelstürmende Titan, wird in seinem verdüsterten Alter nicht blos streng kirchlich, sondern engherzig bigott.

In den Gedichten Michelangelo's muffen wir diese geheim= nisvollen, tief inneren Seelenvorgänge verfolgen. Zu beklagen ist nur, daß die Entstehungszeit der einzelnen Gedichte so unsicher ist.

Was Michelangelo's Seele leidenschaftlich durchstürmte, das wurde in feste Bahnen gewiesen durch Vittoria Colonna, jene gegewaltige Frau, in welcher Michelangelo eine neue Liebe und eine neue Jugend gesunden hatte. Auch sie hatte einst in weltlicher Dichtung nach dem Parnaß und nach Delos gestrebt; jest strebte sie nach jener anderen Quelle und nach jener anderen Höhe, die kein menschlicher Fuß ohne göttliche Hilse erklimmen kann.

So wie der Bildner sein Gebilde aus schlechter Erde formt und mit seinem Meißel nicht rastet, bis es dasteht schön und glanzumgeben, ganz dem Ideal der inneren Begeisterung entsprechend, "so also, Herrin, ist auch mir geschehen; aus schlechtem und gringem Ansang ließest du, Edle, mich vollendeter erstehen," — das ist der Ruhm, mit welchem Mickelangelo die verehrte Führerin seiert. Und in gleicher Weise nennt Vittoria in einem ihrer Briefe ihre Freundschaft mit Mickelangelo eine in Christiano nodo sicurissima affezione).

Oft ist gerühmt worden, daß Vittoria Colonna und Michelangeso jener misberen Richtung der neu erwachenden Kirchlichkeit angehörten, welche sich der Augustinischen Lehre Luther's von der Rechtsertigung durch den Glauben zuneigte und in diesem Sinn

mit treuem Ernst die katholische Kirche selbst zu verjüngen und zu vertiefen suchte. Und gewiß ift, daß Bittoria Colonna und Michelangelo mit den edelsten Bertretern dieser reformirenden Richtung, mit Sadolet, mit Contarini, mit Morone, mit Reginald Pole, im engsten Berkehr und in tief innerster Uebereinstimmung lebten. Bar viele der empfindungsvollsten Gedichte Bittoria's und Michelangelo's sind erfüllt und durchglüht von dieser buffertigen Bergenszerknirschung, von bem bemüthigen Gefühl der Rechtfertigung vor Gott nicht durch die todte Werkheiligung sondern allein im Glauben. Man blickt in den innerften Rern der frommen Gespräche, in welchen diese beiden großen Menschen ihre geheimsten Gedanken miteinander auß= tauschten, wenn Michelangelo im fünften Madrigal (Guafti, S. 30), zu der geliebten Freundin spricht: "Dich frag' ich, ob nicht mehr por Gottes Auge demüthige Sünd als ftolze Tugend tauge" (chieggio a voi, atta e diva donna, saper se'n cielo men grado tiene l'umil peccato che 'l supercchio bene). Doch waltet diese freie und milde Gesinnung nur in den ersten Jahren. Als um 1540 in der Gewißheit, daß die immer weiter vordringende Regerei nicht verföhnt, sondern nur vertilgt werden könne, die kirchliche Reaction nur zu immer furchtbarerer Schredensherrschaft vorschritt, da wurden, wie alle jene edlen Reformfreunde, so auch Bittoria Co-Ionna und Michelangelo gang in die neue Strömung gezogen. Nicht blos aus Furcht vor den drohenden Schreden der Inquisition, son= bern in tief innerster Gewissensangst. Das Zwingende dieser Wandlung war, wie die Briefe Sadolet's und Pole's bezeugen, das tiefe Gefühl von der Unverbrüchlichkeit der kirchlichen Einheit und Allgemeinheit. Je naber fie der Gefahr gewesen waren, draugen auf der fturmenden See Schiffbruch zu leiben, um fo verschüchterter flüchteten fie jest in den sicheren Safen, der Rettung und Friede bot. Bittoria Co= lonna, zurudgezogen in stille Rlostermauern, fingt jest bon den teuflischen Lodungen ber Wiffenschaft, die die Seele bom rechten Pfad ablenten, von dem Beil der Glaubensinnigkeit, die um fo

reiner und tiefer ist, je weniger sie lieft und je mehr sie glaubt (più a dentro sente colui che poco legge e molto crede); ja sie, in deren reiner Seele kein Fehl ift, verargt sich nicht, die vertrauensvollen Briefe, die ihr Bernardino Ochino, mit dem sie einst in Neapel herrlichste Weiheftunden gemeinsamen religiösen Denkens und Forschens durchlebt hatte, über die Rothwendigkeit seiner Mucht geschrieben, an die Geistlichkeit auszuliefern, da Ochino außerhalb der rettenden und sicheren Arche des Heils sei, (essendo lui fuor dell' arca, che salva e assicura). Auch Michelangelo lebte fortan nur in der Bibel und in Dante und Savonarola. Basari, der streng Kirchliche, nennt ihn einen ottimo christiano. Aus dem Jahr 1545 stammt, laut der Briefe Michelangelo's (Lettere, S. 514 und 515), die Zeichnung des todten Christus, auf welche Michelangelo die Dante'schen Worte schrieb: "Non vi si pensa, quanto sangue costa, ach Niemand denti daran, welch Blut es kostet." Der Sinn dieses Wortes ift unzweifelhaft; der neunundzwanzigste Gesang des Burgatoriums, dem es entlehnt ist, eifert gegen die willfürliche Schriftverdrehung; "Gott wohlgefällig ift nur, wer sich ber Schrift bemuthig unterwirft; jett aber schweigt das Evangelium, Jeder bringt seine eigenen neuen Erfindungen und diese werden von den Predigern (dai predicanti) leichtfertig ver= Es ist der feste Protest der katholischen Rechtgläubigkeit gegen jegliche hoffärtige Reuerung.

MIS 1543 Michelangelo's Bruder Giovansimone starb (Lettere, S. 217), war Michelangelo vor Allem bekümmert, ob er die heiligen Sacramente empfangen; und dieselbe Stimmung wiederholt sich 1555 bei dem Tod seines Bruders Gismondo (S. 313). Im Oktober 1556 plante er eine Wallfahrt nach Loreto (S. 330) per alcuna mia divozione."

"Ihr sollt wissen, wo meine Gedanken sind", mit diesen Worten schickte der Achtzigjährige ein Sonett an Basari (Guasti 66, S. 232), das uns am tiessten enthüllt, was seine Seele bewegte:

#### 270 . Michelangelo und bie Sigtinifche Rapelle.

"Le favole del mondo m'hanno tolto Il tempo dato a contemplare Iddio; Nè sol le grazie suo poste in oblio, Ma con lor, più che senza, a peccar volto. Quel ch'altri saggio, me fa cieco e stolto, E tardi a riconoscer l'error mio. Scema la speme, e purcresce 'l desio Che da te sie dal propio amor disciolto. Amezzami la strada c'al ciel sale Signor mie caro, e a quel mezzo solo Satir m'è di bisognio la tuo' ita. Mettimi in odio quante 'l mondo vale, E quante suo bellezze onoro e colo C'anzi morte caparri eterna vita."

### Rach S. Hasenclever's Uebersetzung:

"Die Fabeln dieser Welt, die eitlen, leeren, Sie raubten mir die Zeit, Gott zu betrachten; Richt war's genug mir, Gnaden zu verachten, Durch Mißbrauch wollt ich Huld in Fluch verkehren. Mit Blindheit schlugen mich der Wahrheit Lehren, Die andre Geister fromm und weise machten; Die Hossinung sinkt, doch wächst zugleich mein Schmachten, Daß du der Sünde Ketten brichst, die schweren, Zum Himmel, Herr, erleichtre mir die Psade. Doch willst zur Hälfte selbst den Weg mir kürzen, Zum Ziel kann eigne Kraft mich doch nicht heben. Lehr denn die Welt mich hassen; deine Gnade, Sie wolle meiner Seele Gögen stürzen, Daß mir sei vor dem Tod das ewige Leben.

Selbst die künstlerische Denkweise Mickelangelo's verengte sich. Noch 1538, in dem bekannten Gespräch, welches uns durch die Aufzeichnung des portugiesischen Malers Francesco d'Ollanda erhalten ist, hatte er begeistert ausgeführt, daß die ächte Kunst durch sich selbst edel und fromm sei, durch den Geist, in welchem sie arbeite, weil die Seele nichts so fromm und rein mache, als das Streben, etwas Bollendetes zu schaffen. Wie ganz anders jetzt? Am 19. September 1554 schreibt er an Basari das berühmte Sonett (Guasti 65, S. 230), in welchem er schwerzlich als schweren

Irrthum beklagt, daß einst seine heißentbrannte Phantasie die Kunft sich ausschließlich zur Herrin und zum Gögen erkoren.

"Nè pinger nè scolpir fia più che quieti L'anima volta a quell' Amor divino Ch'aperse, a prender noi, in croce le braccia."

"Richt Malen und nicht Meißeln giebt mir Friede, Rur jene Liebe kann sich mein erbarmen, Die uns vom Kreuze winkt mit off'nen Armen."

In diese gramvolle Zeit fallen die Bilder der Paulskapelle, die Bekehrung Pauli und die Kreuzigung Petri, in diese Zeit fallen die für Vittoria Colonna bestimmten Zeichnungen des gemarterten und gekreuzigten Christus, fallen die bildnerischen Gruppen der um den Tod des Sohnes klagenden Mutter im Dom zu Florenz und im Hof des Palazzo Kondanini in Rom.

Wohl find es die alten Michelangelesken Formen, aber ohne innere Nothwendigkeit, ohne das alte titanische Leben; äußerliche zur Gewohnheit gewordene Manier. Es ist die anspruchsvolle Pathetik des beginnenden Barockftils.

Nie hat ein großer Mensch ein unglücklicheres Greisenalter durchlebt als Michelangelo. Schwere körperliche Leiden traten ein, die ihn nur um so mehr verditterten. Es sehlt auch jest nicht an Zügen liebenswürdigster Herzensgüte; aber der bestimmende Grundzug ist das Gefühl verdüsterter Einsamkeit, herber Weltverachtung, sebensmüder Todessehnsucht. Alle Gedichte der späteren Zeit sind düster und schwermuthsvoll. "Weine Freude ist der Schwerz (la mia allegrezza è la malinconia)." "Wer seben will, der sterbe." "Dem ist das schwere Loos erkoren, wer kurz gelebt auf Erden." "Der Tod allein heißt alle Leiden ruhn." Oft sogar wühlende Selbstmordgedanken.

Und dennoch schuf Michelangelo auch in diesem trüben Alter noch eine Reihe der gewaltigsten Werke.

Für die eigenthümliche Berichiedenartigkeit der einzelnen Runfte

ist es bezeichnend, daß Michelangelo jetzt in der strengen Gesetzmäßigkeit der Baukunst die Schaffensfreudigkeit fand, die er in der Malerei und Plastik verloren hatte. Das Werk seines Alters ist das Kranzgesims und der Arkadenhof des Palazzo Farnese, die Anlage der Capitolinischen Bauten, die Veterskuppel.

Das Modell der Riefenkuppel von St. Peter stammt aus dem Jahr 1556. Vollendet hat des Künstlers Auge die Kuppel nicht mehr gesehen.

Einzig von seinem religiosen Gifer getrieben, hatte Michelangelo die Fortführung des Baues übernommen. Er arbeitete ohne Lohn, nur zur Ehre Gottes und des großen Apostel= Weber die Ränke schelsüchtiger Gegner noch die lockenden Anerbietungen zur Rudtehr in die geliebte Beimath vermochten ihn dem frommen Wert zu entziehen; es zu verlassen, schreibt er am 11. Mai 1555 an Basari (Lettere 537), wäre mir in der gangen Christenheit eine große Schande und für meine Seele Aber der Bau felbst ift im reinsten Geift eine große Sünde. Indem Michelangelo wieder auf den der Renaissance gedacht. ursprünglichen Blan Bramantes zurückging, weil, wie Michelangelo in einem Brief an Bartolommeo Ammanati sagt (S. 535), einzig biefer Plan klar und einfach war und gleichmäßige Lichthelle und die möglichste Schonung der umliegenden Bauten verbürgte, erwuchs ihm dieser unvergleichlich schönheitsvolle und gewaltige Ruppelbau, der herrlich erfüllte, was schon Brunellesco mit seiner Ruppel des Florentiner Doms erstrebt und was doch weder er noch ein anderer seiner großen Nachfolger in dieser Macht und Herrlichkeit jemals erreicht hatte.

Die Kuppel von St. Peter ist der gewaltige Abschluß der italienischen Hochrenaissance. In stolzer Erhabenheit kühn emporssteigend, und doch so sicher harmonisch, so klar und frei, so ruhig feierlich.

## ٧I. ٠

## Die Spätrenaissance.

# Das Renaissancedrama und die Bitruvianer und Mauieristen.

Wie rasch und wie stolz war die italienische Renaissancebildung emporgestiegen und wie unaufhaltsam jäh versiel sie! Unmittelbar auf das Zeitalter Bojardo's und Ariost's, Michelangelo's und Rassael's, folgte ein Spigonengeschlecht; mit den Forderungen und Sewöhnungen der Bildung, aber ohne Ursprünglichkeit und ohne lebendige Schöpferkraft.

Der Grund dieses jähen Verfalls liegt in den tief inneren Widersprüchen, an welchen die italienische Renaissancebildung von Anbeginn krankte und welche sie nicht zu überwinden vermochte. Die mittelalterlichen Bande hatte sie gesprengt; aber das neue Menschheitsideal, das sie aus den Dichtern und Denkern des Altersthums gezogen, vermochte sie weder in der sittlichen Gesinnung noch in der ringenden Erkenntniß der Menschen zur vollen durchsgreisenden Herrschaft zu bringen.

So begeistert und hochherzig die neuen Platoniker vom höchsten Gut, von der unentreißbaren Glückseligkeit der gottinnigen Tugend philosophirten, die geschichtliche Wirklichkeit zeigt, daß das neue Freiheitsgefühl in der unendlichen Mehrzahl der Menschen junachst nichts war als die schnödeste Sophistit der entfesselten selbstfüchtigen Leidenschaft, der Freibrief ichrankenlosen Genuglebens und schrankenlosen Berbrechens. Und so emfig und ernft die neuen Blatoniker bemüht waren, die kirchlichen Sakungen durch die Lehren und Anschauungen der alten Philosophie zu läutern und zu erweitern, der innerste Kern des religiösen Volkslebens blieb unberührt, weil den Stalienern der feste Muth fehlte, der unerbitt= lichen Folgerichtigkeit des logischen Denkens auch da zu folgen, wo Logik und Dogma in Widerstreit kamen. Die alten sittlichen und dogmatischen Begriffe waren gelockert; das werdende Neue hatte nicht die Kraft, sich zu vollenden. Wie konnten die heftiasten Angriffe ausbleiben, und wie konnte auf die Dauer das halbe und Unfertige, das allen Uebeln und Gefahren schwankender Uebergangs= zustände ausgesetzt war, diesen zum Theil berechtigten Angriffen Die Renaissancebildung wurde in ihren Zielen unmiderstehen? sicher und verlor in dieser Unsicherheit die Tiefe und Freudigkeit bes Schaffens, die allein aus der Gewißheit innerer Nothwendig= Zulett tam durch die Macht der äußeren Ereignisse feit auillt. die Wiederherstellung des engsten Rirchenthums. Die Fortführung und Vollendung des in Italien ruhmreich Begonnenen fiel an die nordischen Bölker.

Am frühsten und am greifbarsten offenbarten und rächten sich die Schwächen und Gebrechen der italienischen Renaissancebildung in der Dichtung, besonders im Drama. Gar bald aber trübten und vernichteten sie auch die Blüthe der bildenden Kunst.

Es ist eine oft aufgeworfene Frage, warum die italienische Renaissancebildung erst so spät zur Entwickelung des Dramas kam und warum selbst das Zeitalter Raffael's und Michelangelo's und Ariost's im Drama nichts ist als geistlose äußerliche Nachahmung der antiken Borbilder. Das Wesen aller dramatischen Handlung beruht auf der Boraussetzung der Unumstößlichkeit der sittlichen

Weltordnung; dieses Zeitalter aber entbehrte ber festen sittlichen Begriffe und Maßstäbe.

Unter den Grausamkeiten und Gewalthätigkeiten der täglich neu auftauchenden, um Macht und Dasein ringenden kleinen Fürsten, unter den unaußgesetzten blutbesleckten Parteikämpsen der skädtischen Republiken, unter der wilden ungezügelten Beutesucht des abenteuernden Landsknechtswesens war das sittliche Gefühl um allen Grund und Halt gekommen. Die Kühnheit und Furchtbarkeit des Frevels deckte die Schande, ja sie gewann den Ruhm heroischer Größe. Die verbrecherische Selbstsucht, wenn sie gelingt, ist preiswürdige Hoheit, thatkräftige Hochberzigkeit. Cesare Borgia und alle die anderen sluchwürdigen Gewaltherrscher, welche Cesare Borgia zwar an Genialität und ritterlichem Glanz, aber wahrlich nicht an Niedertracht nachstehen, werden gefürchtet; aber sie werden selbst von den Besten und Ersten bewundert und geseiert. Gerechtsertigt ist jede That, welche Bortheil bringt und welche Ersolg hat.

Machiavelli's berühmtes und berüchtigtes Buch vom Kürsten ift aus biesen Stimmungen und Zuständen hervorgegangen. Man tann die Anfichten und Abfichten Machiavelli's geschichtlich begreifen, aber man kann und darf sie nicht entschuldigen. Wohl spricht aus Machiavelli der warme politische Eifer; er will Lorenzo, den Medicaer, anspornen, das verfallene, zerstückelte, von der Fremdherrschaft schwer bedrückte Italien zu Einheit und Macht und zu nationaler Selbständigkeit zu führen, und er sucht dem Fürsten, dem diese hohe geschichtliche Aufgabe obliegt, die Mittel an die Hand zu geben, die nothig find, dies Ziel zu erreichen. ein nichtswürdiges Buch ift es und bleibt es; ein grauen= haftes Zeugniß, wie weit sich das Italien der Renaissance von ber Hoheit und Reinheit der sittlichen und politischen Ideale Dante's und Petrarca's entfernt hat, und wie der später bon den Jesuiten verkundete Grundsat, dag der 3med die Mittel heilige. nur die epigrammatische Zusammenfassung der allgemeinen, durch

alle Volksschichten verbreiteten Sittenverwilderung und Gemissens= losigkeit ift. Machiavelli ift ber Mann ber Gewalt, bes Truges und der Lift, der durch ihre Plöglichkeit überraschenden grausamen Staatsftreiche, bes perfiden Berrathes gegen Freund und Feind. Cefare Borgia ift fein politisches Ibeal. Der Fürst soll nicht blos das Beispiel des Löwen vor Augen haben, sondern auch das Beispiel bes Fuchses. Es ift beffer für ben Fürsten, gefürchtet als geliebt zu fein; benn die Menschen haben weniger Scheu, Einen zu verletzen, der Liebe erweckt, als Ginen, der Furcht ein= Der Fürst muß sich, so weit er kann, von dem Guten nicht trennen; aber er muß, wenn und wo es zweckbienlich ift, auch auf das Bose einzugehen wissen. Trage der Fürst nur Sorge, ju siegen und die Herrschaft zu behaupten; die Mittel werden immer für ehrenvoll erklärt und von Jedermann gelobt werden, benn ber Böbel läßt sich immer durch ben Schein und Erfolg ber Sache fangen, in ber Welt giebt es aber nur Pobel.

Buicciardini, der berühmte Geschichtsschreiber, ift innerlich vornehmer. Er verwirft die Grundfate Machiavelli's; er verwundert fich fogar, daß die Gerechtigkeit Gottes es jugiebt, daß man durch Berbrechen Herrschaft erlangen kann (Op. ined., Th. 1, S. 118, Nr. 91, S. 198, Nr. 329). Aber auch er legt keinen Werth auf die inneren Beweggrunde des menschlichen Handelns; nur soll die Selbstsucht rudfichtsvoll verschleiert werden. Leben heißt die Welt kennen und sie zu seinem Vortheil verwenden. Er preist am gludlichsten, wem es gelingt, Sandlungen, die er aus Eigennut thut, ben Schein zu geben, als habe er fie aus Bründen und zum Besten des öffentlichen Wohls gethan, wie Ferdinand von Aragonien allen seinen Thaten, die er zur Sicherung seiner eigenen Macht und Herrschaft gethan, immer den Schein driftlichen Glaubenseifers und der Bertheibigung der Rirche zu geben ge= wußt habe (ebend. S. 136, Nr. 142). Die "Ricordi" Guiccar= dini's, sagt F. de Sanctis (Ital. Literat., Th. 2, S. 155), sind

die zum Gesetz und Spstem erhobene Sittenverderbniß der Renaissance.

In Lodovico Martelli's Tragödie Tullia (1527) heißt es:

"E l'impresa fu giusta; perchè nulla Si puote oprar per accquistarsi un regno, Che le leggi divine o l'altre varchi."

"Gerecht war diese That, denn gilt's der Gerrschaft, Giebt's fein Geseth der Menschen noch der Götter, Das man mit vollem Fug nicht brechen durfte."

Tragödie ift nur möglich in Völkern und Zeitaltern, welche Gewissen haben. Deshalb hatten die Römer keine Tragödie. Und deshalb hatte auch das Zeitalter Cesare Borgia's und Machiavelli's keine Tragödie.

Kast ist es ein Räthsel, wie in dieser sittlichen Fäulniß die Herrlichkeit der großen bildenden Runft erblühen konnte; für das Drama, zumal für die Tragodie, war auf solchem Boden kein Wachsthum. Die bildende Runft stellt die Charaktere und Sandlungen bar, nur insoweit sie sichtbar vor das Auge treten; sie fragt weder nach den Beweggründen dieser Charattere und Sandlungen noch nach ihrem Zusammenhang mit dem großen Welt= ganzen. Die Tragodie steigt hinab in die geheimsten Tiefen der Menschenseele; sie verfolgt die Handlungen und Charaktere bis auf ihre innersten Ursprünge und bis auf die aus ihnen entsprin= genden Folgen und Gegenwirkungen. Die Tragodie ift der Kambf und Zusammenftog des fraftvollen zielbewußten Einzelwillens mit bem unverletlichen vernünftigen Gesammtwillen. Die Reinigung ber Leidenschaft, die Ratharsis, in welche Aristoteles das Wesen der Tragodie fest, das große gigantische Schickfal, das den Menschen erhebt, indem es den Menschen zermalmt, ift die erhebende Freude über den Sieg der gefährdeten sittlichen Weltordnung, ift die stolze Gewißheit, daß sich jede Schuld auf Erden racht, daß die Ge=

schichte das Weltgericht ift. Wo der Glaube an feste sittliche Gesetze, wo der Kampf des Gewissens fehlt, da fehlen die sittlichen Probleme, da fehlt die tragische Schuld und die tragische Sühne, da fehlt die feste innere Nothwendigkeit und Folgerichtigkeit der dramatischen Handlung, der unerbittliche ursächliche Zusammenhang der aus der Naturbestimmtheit des Charakters entspringenden Schuld und der gegenwirkenden Macht der Verhältnisse, der unerbittliche ursächliche Zusammenhang der Schuld und des unadwendbaren Untersgangs. Traurige Geschichten, empörende Gräßlichkeiten; nicht Tragik.

Noch im Zeitalter Dante's hatte die beginnende italienische Tragödie die richtige Einsicht in den Grundbegriff der tragischen Kunst gehabt, die Einsicht in die Unverdrücklichkeit der sittlichen Gerechtigkeit, wenn auch freilich nur in der Weise des antiken Schicksals. Albertino Mussato hatte in Nachahmung der Tragödieen, welche unter dem Namen Seneca's bekannt sind, mit Beisbehaltung des Chors und aller antiken Bühnenüblichkeiten eine lateinische Tragödie "Eccerinis" gedichtet, die Geschichte Ezzelino's und seines Bruders Alberich. Die grausen Gesellen wähnen sich aller göttlichen und menschlichen Gesetze enthoben, vicimus jamque omne fas licet et nefas; aber das Gottesgericht kommt über sie mit unerbittlichem Racheschwert.

"Consors operum, Meritum sequitur quisque suorum, Stat judicii conscius aequi, Judex rigidus, judex placidus."

Aber diese Einsicht in die Unerläßlichkeit der tragischen Schuld und Sühne, und in die aus der Sühnung der Schuld entspringende Ershebung und Läuterung, den Begriff und das Wesen der Katharsis, hatte die sittliche Haltlosigkeit der italienischen Renaissancebildung verloren; und am allerwenigsten war sie geeignet, die Jenseitigkeit der Schickslidee in die volle Diesseitigkeit der unverrückaren sittlichen Weltordnung zu vertiesen und umzubilden. Nach Maßgabe Seneca's und nach Maß-

gabe der griechischen Tragiker, deren tragische Tiefe man nicht verstand, weil man sie immer nur durch die Brille Seneca's betrachtete, meinte man das Wesen der Tragödie erschöpft zu haben, wenn man die Tragik lediglich in die Größe heroischen Handelns und heroischen Leidens setzte.

Gyraldi bezeichnet in seinem Dialog De scena et poetarum scenicorum historia (Op., Th. 2, S. 318) die Tragödie als die Darstellung heroischen Unglücks (heroicae fortunae in adversis comprehensio). Auch Trissino, der selbstschöpferische Begründer der italienischen Tragödie, hat in seiner Poetik, obgleich das fünste Buch (Op., Th. 2, S. 91 ff.) die Aristotelische Desinition der Tragödie übersett und aussührlich erörtert, nicht das leiseste Wort für diese wichtigsten Grundbegrisse der Schuld und der Katharsis.

Ueber die Tragödie Seneca's ist daher die wahlverwandte italienische Renaissancetragödie niemals hinausgekommen; ja sie hat das schlechte Wuster noch verschlechtert und vergröbert.

Seneca's Tragodieen, aus der raffinirten, aber herzlosen Bilbung der römischen Raiserzeit hervorgegangen, find reich an rhe= torischer Schönheit, an pomphafter Declamation, an geistvoll zu= gespitten Sinnsprüchen; jedoch in ihrem innersten Rern sind sie nichts als emporende Gräuel= und Schauerftude, wie fie die groben Nerven der an die mörderischen Gladiatorenspiele gewöhnten Römer verlangten. Rein sittliches Broblem, kein tragischer Conflict, keine Löfung und Berföhnung; und darum nur eine lofe Aufeinanderfolge pathetischer Scenen, ohne feste fortschreitende Sandlung, ohne Bachsen der Leidenschaft, ohne Wahrheit und Entwickelung der Cha-Die italienische Tragodie hat diese Mängel nicht nur nicht überwunden, sondern ift ihnen Schritt vor Schritt nur immer tiefer verfallen. In der erften italienischen Renaissancetragodie, in Triffino's Sofonisba (1514) noch einzelne acht tragische Si= tuationen, noch tiefe rührende Herzenstöne, namentlich in der Todesklage der Heldin; aber schon in Ruccellai's Rosmonda (1515)

erschreckende Rohheit. Und zuletzt steigert sich der leidenschaftliche und verdüsterte Sinn der bluttriefenden Gegenresormation zu einer grausen Lust am Gräßlichen und Ungeheuerlichen, die aller menschlichen Empfindung Hohn spricht und die doch so ausschließlich als der Grund und als das eigenste Ziel tragischer Wirkung betrachtet wird, daß selbst Tasso seinen Stolz darein setzt, in seinem Torrismondo das Scheußliche durch neue unerhörte Scheußlichkeiten zu überbieten.

Lessing hat in einem Brief über Gerstenberg's Ugolino (Lachm. 12, S. 190) das goldene Wort, daß das Gräßliche zwar zuweilen im Spos, niemals aber im Drama erlaubt sei, und am allerwenigsten als Grundmotiv. Es ist ein Unterschied, ob ich von dem Gräßlichen als von einem Geschehenen höre oder ob ich es als ein eben Geschehendes unmittelbar vor Augen sehe.

Man kann es den Zuschauern nicht verargen, wenn sie, was Trissino vom Standpunkt reiner Kunst mit Recht so bitter beklagt, in den Zwischenakten zu ihrer Erholung sich an Balletten und Pantominen ergöpten.

Noch heut sind in Italien die traurigen Nachwirkungen dieser verwilderten Richtung fühlbar. Als Nerv der tragischen Darsstellung gilt nach wie vor nur die schöne Recitation. Wer Italien kennt, weiß, wie wahr es ist, wenn Goethe in seiner Italienischen Reise am 6. October 1786 über eine italienische Trauerspielvorstellung aus Benedig schreibt: "Das italienische Volk will auf eine crubele Weise gerührt sein und nimmt keinen innigen zärklichen Anstheil am Unglücklichen; es freut sich nur, wenn der Held gut spricht, denn aufs Reden halten sie viel, sodann aber wollen sie lachen oder etwas Albernes vernehmen."

Bon Italien aus wanderte die italienische Renaissancetragödie in die anderen Literaturen; nicht blos mit ihrer Kunstform der sogenannten Regelmäßigkeit, d. h. der antikisirenden Einheit der Zeit und des Ortes, die bis auf den heutigen Tag für die romanischen Bölker bindend geblieben ift und, insofern fie allzu tumultarischem Scenenwechsel vorbengt, auch ein gewiffes Recht hat. sondern zunächst auch mit allen ihren Gräueln und Robbeiten. darf wahrlich nicht verkannt werden, zu welcher ergreifenden dramatischen Rraft die spanische und frangosische Buhne, die eine von religiöser, die andere von politischer Begeisterung getragen, diese ideenlosen unreifen italienischen Anfange emporgebildet hat; wenn wir auch oft nur das Conventionelle finden, wo wir das rein Mensch= Aber es war boch erft die für alle Zeiten entschei= dende Wendung, als Shakespeare, deffen Erftlingswerk Titus Andronicus felbst noch an allen Wüftheiten ber Senecatragobie trankt, auf der Bobe seiner Meifterschaft unter den Segnungen der durchgebildeten protestantischen Innerlichteit und Geistesfreiheit die moderne Tragodie zur acht und rein menschlichen Charaftertragodie Indem Shakespeare's Charaktertragodie das tragische Schicffal im menschlichen Gemuth felbst sucht und ben tragifchen Untergang als die folgerichtig nothwendige und unausweichliche Wirkung ber verantwortlich schuldvollen That faßt, ist sie in diesem unauflöslich urfächlichem Zusammenhang von Schuld und rächender Suhne eine Theodicee der göttlichen Weltordnung, wie fie in dieser erschütternden Kraft und Weihe die der antiken Tragik entnom= mene Aristotelische Definition der Ratharsis nicht gekannt, nicht geahnt hatte.

Statt einer vertieften Tragik erwuchs am Ende des sechzehnten Jahrhunderts aus der italienischen Renaissancetragödie eine völlig neue Kunstart. Man suchte nach der Erneuerung der von Musik begleiteten Recitation der antiken Tragödie und man fand unverssehens die Oper.

Die folgenreichsten Erweiterungen der musikalischen Kunstmittel sind aus dieser sorgsam gepflegten neuen Ersindung erwachsen, die virtuose Ausbildung des Einzelgesangs, die Vervollkommnung der Instrumente und des Instrumentenspiels, die Wiedereinsetzung

der Melodie. Die Musik unternahm jett, das volle ganze menschliche Empfindungsleben zu umfaffen, von der heiter anmuthigen Cantilena bis zum ahnungsvollen Ton düftersten Schmerzes. Und ficher war es ein unermeklicher Gewinn, daß neben der blafirten Herbheit der verwilderten Tragodie auch wieder achte und frische Herzensklänge und zartere Gefühlsregungen nach künstlerischem Ausdrud rangen. Besonders durch die Errungenschaften der Oper geschah es, daß die Italiener in allen musikalischen Dingen länger als ein Jahrhundert die unbestrittene unumschränkte Oberherrschaft hatten. Bald aber entarteten auch diese vielversprechenden Anfänge. Die Oper trat, wie es ihr Berhangniß zu sein scheint, in den Dienft der glanzenden Soffestlichkeiten; der dramatische Rern murde erstickt durch die Pracht der Ausstattung, durch die Sucht nach überraschendem Scenenwechsel, durch die Ginschiebung möglichft gahlreicher Ballettänze. Gang Europa wurde überschwemmt mit italienischen Primadonnen und Tenoristen, mit italienischen Tänzern und Tänzerinnen. Erst Glud vertiefte die Oper in Wahrheit zum mufikalischen Drama.

Ebenso schlimm als um die Tragödie stand es um die Komödie. Ja, die sittliche Fäulniß tritt in dieser noch greifbarer hervor.

Was für die Tragödie Seneca, war für die Komödic Plautus und Terenz. Die Frührenaissance hatte sich mit den altzömischen Stücken selbst begnügt; sie wurden an den Hösen der Päpste und der Fürsten, in den Palästen der Großen, in den Akademieen, theils in der Ursprache, theils in italienischen Ueberssezungen aufgeführt, namentlich Pomponius Läto war um diese Wiederbelebung emsig bemüht. Die Hochrenaissance des sechzehnten Jahrhunderts ging zur freien Nachbildung über. Ariost, Bibbiena, Machiavelli, Pietro Aretino erfüllten die überkommene antikisirende Form mit dem frischen gegenwärtigen Leben, mit dessen Lust und Ausgelassenheit, mit dessen zügelloser Sinnlichkeit und pfiffiger Verschlagenheit. Es ist die sogenannte Commedia erudita. Schrans

kenloser Muthwille, possenhafte Laune; sprudelnder Wig, besonders Situationenwiß. Ueberwiegend ift das Intriguenspiel, wie ja auch die italienische Novelle mehr auf überraschende Vorfälle als auf innere Charakterverwickelungen geht. Aber man schaudert, wenn man die schamlosen Schlüpfrigkeiten und die nichtswürdigen Chebruchsgeschichten der Calandra Bibbiena's und der Mandragola Machiavelli's lieft; man schaudert über das freche Behagen, mit welchem überall das Laster als das Siegende, Kluge, dagegen das Recht und das unverrücker Sittliche als das Unterliegende und lächerlich Gimpelhafte dargestellt wird. Und man schaudert noch mehr, wenn man sieht, daß der Dichter der Calandra den Cardi= nalshut trägt, daß Bapft Leo X. diesen zotenhaften Spagen un= verholen zujubelt und dies freche Stud im Batican in Gegenwart der Serzogin von Mantua mit verschwenderischer Bracht zur Aufführung bringt, ja daß diese Nichtswürdigkeiten bei den Frauen ber höchsten Stände Schutz und Bunft finden und bei fürstlichen Hochzeiten als Festspiele verwendet werden. Schon Baul Jovius rügt in seinen Elogia Virorum literis illustrium (1576, S. 123) die empörende Laxheit des Papstes und der Cardinale. Gyraldi ruft am Schluß des achten Buches seiner Historia Poetarum (Th. 2, S. 439) bewegt aus, daß, was einft megen feiner lästerlichen Frechheit vom frommen Christensinn verworfen und ausgerottet worden, jest von Bapften und Fürsten wiedererweckt werde, ja daß selbst geweihte Priefter mit Ehrgeis nach dem Ruhm eines guten Schauspielers ftrebten, weil fie mußten, daß auf diesem Weg gute Pfründen zu erlangen seien. Auch in England finden wir später im Luftspiel Wycherlen's und Congreve's dieselbe ver= wilderte Zuchtlofigkeit; aber die englische Dichtung genas durch die Gesundheit des politischen Lebens. Italien entbehrte bieser Beiltraft und fant immer tiefer und tiefer.

Die Volksbühne, die Commedia dell' arte, das Stegreifspiel mit seinen uralten typischen Masken war frischer, ursprünglicher

und in seiner naiven Derbheit wahrscheinlich sogar weniger anströßig. Shakespeare und Molière haben den vorhandenen Scenarien nachweislich gar manches fruchtbare Motiv entnommen. Aber kein italienischer Dichter erstand, den keimkräftigen Kern zu pflegen und zu veredeln. Pietro Aretino, dessen Lustspiele am meisten Bolksthümliches haben, wäre zu dieser Aufgabe berufen gewesen; wo aber war in diesem verlotterten Gesellen die Kraft der Idealissirung?

Möglich immerhin, daß die fortschreitende italienische Renaissancebildung auch diese sittlichen Gebrechen überwunden hätte; aber der Druck der religiösen und politischen Ereignisse drängte die italienische Bildung fortan in durchaus andere Bahnen.

Und wie es die sittliche Verderbtheit der italienischen Renaisssanzebildung war, die sich im Drama rächte, so rächte sich in den anderen Gebieten der Dichtung, und vor Allem auch in der bilsbenden Kunst, die italienische Scheu vor der Unerbittlichkeit der Logik, die Feigheit des Denkens, der ungelöste Widerspruch zwischen den Forderungen der geistigen Freiheit und der unüberwindlichen Macht der kirchlich hierarchischen Ueberlieferung.

Je kühner und bedrohlicher die Bewegungen der deutschen Kirchenspaltung nach allen Seiten hin vordrangen, um so unsicherer und verschückterter wurde die italienische Renaissancebildung.

Rein festes Ziel, keine spornende Leidenschaft, keine treibende große Idee.

Freilich die kunftlerischen Formen bleiben die alten; aber fie werden, weil der zwingende innere Gehalt und mit diesem die innere Nothwendigkeit fehlt, leerer, seelenloser, außerlicher, phrasenhafter.

Gleich dem antikisirenden Drama trachtet nun auch das Spos nach antikisirender Haltung.

Die Antike ist nicht mehr blos Muster, sondern auch Schranke. Die Renaissancezeit hatte sich das warmblütige volksthümliche romantische Epos geschaffen; jest wird die unbefan-

gen heitere Märchenluft Arioft's ersett durch die anspruchsvolle Würde des sogenannten poema eroico. Das Recht und die Lebensfülle ber Gegenwart ift vergeffen. Es war, als habe Petrarca nichts geschrieben als seine langweilige Africa. Die christ= lichen Epen Sannazaro's und Vida's folugen zuerst diesen Weg Biba's Boetit, die, wie Diba im ersten Buch seiner Schrift ein. De reipublicae dignitate felbstgefällig berichtet, in allen Schulen auswendig gelernt wurde, kennt kein anderes Geset als die Rachabmuna Bergil's. Triffino, ber Schöpfer ber italienischen Tragodie, wird in seiner Italia liberata auch ber Schöpfer bes antikisiren= den italienischen Epos; und die Ausführung zeigt, daß, wenn er in der Borrede nach Ariftotelischer Weisung vornehmlich von der Nachahmung Homer's spricht, er Homer ebenso nur mit den Augen Bergil's fah, wie die griechischen Tragiter mit den Augen Seneca's.

Es ist die Zeit Berni's, Mamanni's, Bernardo Tasso's. Seit Herder's und F. A. Wolf's scharfer Unterscheidung von Volksbichtung und Kunstdichtung wissen wir, daß das heroische Spos, wenn es nicht frisch aus den Liederschäßen des Volksgemüths quillt, eine kunstlerische Unmöglichkeit ist.

Und derfelbe kalte reflectirte Zug auch in den bildenden Rünften. Berhältnißmäßig am günftigsten stand die Baukunft.

Iwar hulbigte auch sie einem scharf ausgesprochenen Classicismus, den die lebenskräftige Frührenaissance und Hochrenaissance, die in den Bauformen des Alterthums nie Selbstzweck, sondern immer nur Mittel sah, vom ersten Anbeginn verschmäht hatte; ihr Evangelium wurde Bitruv. Glücklicherweise aber waren die drängenden Anforderungen der nächsten Tagesbedürfnisse mächtiger als eigenwillig aufgenöthigte Lehrspsteme. Die unter dem spanischen Sinssussigere Prachtliebe und Bornehmheit stellte der Baukunst neue Aufgaben, die in den altrömischen Palästen und Thermen nur unzulängliche Borbilder hatten und darum neue Lösung und selbständige Ersindung verlangten.

Erst burch die neue Ausgabe Fra Giocondo's (1511) war Vitruv allgemein zugänglich geworden. Vitruv wirkte wie eine völlig neue Erscheinung. Calcagnini (Op., S. 101) berichtet, wie lebhaft sich Raffael mit Litrub, den er sich von Fabio Calvi in das Italienische überseten ließ, beschäftigte und wie fein und bebegeistert er bald zustimmend bald ablehnend über ihn zu disputi= Balthafar Peruzzi entwarf zur Erläuterung Vitrub's ren wukte. eine Folge von Zeichnungen (Baf. 8, S. 226 und 231). Emfiger als je wurden wieder die Ausgrabungen und Vermeffungen der antiten Bauwerte betrieben; auch Raffael's Plan zur Restaurirung bes alten Roms ift auf diese Anregungen gurudzuführen. Im Jahr 1521 erfchien die Uebersetung Bitrub's von Cesare Cesariani, 1536 die Uebersetung von Giambatista Caporali. Und im Jahr 1542 bildete sich in Rom eine Bitruvianische Atademie, die, wie wir aus einem Brief Claudio Tolomei's wissen (Lettere Pittor. 2, 1), die Absicht hatte, die antiken Bauten Roms und Italiens neu aufzunehmen und neu zu vermessen, die Uebereinstimmungen und Abweichungen der Bauwerke mit den Vorschriften Bitrub's genau zu vetgleichen und auf Grund dieser Studien eingehende Textrevisionen und Commentare und neue Uebersetungen Bitrub's zu veranstal= ten, ja die sogar ichon eine ausführliche Geschichte der gesammten antiken Runft und der antiken Technik und eine möglichst vollstänbige Sammlung und Erklärung ber antiten Inschriften und Munzen in Aussicht nahm. Es zeugt von der völligen Unvertrautheit mit der Natur wiffenschaftlicher Forschung, daß man meinte, alle biefe umfaffenden Plane in höchstens drei Jahren vollenden zu tonnen. Gin sichtbares Ergebniß ift nicht aufzuweisen; aber man fieht, wohin der Zug der Zeit geht und wie äußerliche Regelrichtigkeit als höchftes Runftideal gilt.

Michelangelo allerdings spottete über die Bitruvianer; aber die Jüngeren, Bignola, Serlio, Palladio, bekannten sich rückhalts= los zu Bitruv und verbreiteten dessen Lehre nicht blos durch ihre Bauten, sondern auch durch ihre Lehrbücher, die die durchgreissendste Wirksamkeit übten und jahrhundertelang die unbestrittene Herrschaft behaupteten. Sebastiano Serlio spricht die allgemeine Gesinnung dieses jüngeren Geschlechts aus, wenn er im vierten Kapitel seines Lehrbuches dem Architekten einschäft, er solle nicht Alles machen, was er in der antiken Architektur sehe, sondern aus der Antike wählen, was der Lehre Vitrud's gemäß sei. Alle Künstler und Kunstsreunde Italiens kamen 1536 in die lebhafteste Erregung, ob Jacopo Sansovino sich in seinem Bau der Viblioteca in Benedig die Freiheit gestatten dürse, an die Stelle der von der strengen dorischen Ordnung verlangten Ectriglyphe eine Halbmetope zu sehen.

Wie bedeutsam, daß Trissino, der Begründer der antikisirenden Tragödie und des antikisirenden Spos, zu dieser antikisirenden Architekturrichtung in nächster Beziehung stand. Trissino selbst baute sich in diesem Stil nach eigenem Entwurf seine Billa in Criccoli. Palladio empfing von ihm die ersten Anregungen.

Die mächtige Entfaltung dieses neuen Stils fällt, so weit sich bestimmte Grenzen ziehen lassen, in die Zeit von 1540 bis 1580. Es ift ein eigenthumliches Gemisch einerseits von ftreng antikifirenden Formen, die dem Ganzen oft sogar etwas Nüchternes und talt Berechnetes geben, und andererseits von derbem lärmendem Pomp mit wuchtigen Gurten und Gesimsen und Rusticaeinfassungen, mit mächtia portretenden gekubbelten Säulen und Halbsäulen, mit fräftigen Benfter= und Portalkrönungen, wie sie die prunkliebende Grandezza des das maligen vornehmen Italieners verlangte. Man hat daher ein volles Recht, im Bergleich mit ber gediegenen edlen Schönheit und Phantafiefülle der Frührenaissance und Hochrenaissance von Nachbluthe und von Berfall zu fprechen. Biel tobtes Formelmefen ift bamals in die Architektur gekommen, an welchem ichwächere Rachfolger gu Grunde gegangen find. Richtsbestoweniger haben Ummanati, Ba= fari, Bignola und bor Allem Ballabio, ber große Baumeifter bon Settner, Stalienifde Studien.

Bicenza, und Galeazzo Alessi, welcher Genua zur superba Genova machte, den unvergänglichen Ruhm, einen Palaststill geschaffen zu haben, welcher die neuen gesteigerten Ansprüche erfüllte und der Bausprache unverlierbare Bereicherungen und Erweiterungen gebracht hat. Ihre Grundpläne sind von einer Klarheit und Durchsichtigsteit, ihre Fassadenbildung ist von einer machtgebietenden Gesammtwirtung, ihr Innendau ist von einer Poesie der Großräumigkeit der Säle und Gemächer, der Bestibüle und Corridore und der sanst ansteigenden doppelarmigen podestareichen Marmortreppen, und von einer sesslichen Pracht des Zusammenwirkens der Architectur mit der Malerei und der Plastit, wie sie das schönheitsverklärte, aber naiv einfache Leben der Frührenaissance und der Hochrenaissance nicht gekannt hatte und die für alle Folgezeit ein zielzeigendes Ibeal geblieben ist.

Schlimmer war die Lage der Plastit und Malerei. Es ist das traurigste Rapitel der italienischen Kunstgeschichte.

Man hatte die große Erbschaft der von den großen Meistern errungenen Formen, man hatte die vollendetste Virtuosität der Technik; aber man hatte nicht mehr die hochgestimmten Ideen, durch welche diese Meister so groß geworden.

Eine Epoche hohler Rhetorik wie in der alten Kunstgeschichte die Epoche der rhodischen Schule. Eine Zeitlang kann ein tüchtiges technisches Wissen und Empsinden über den Mangel selbstständigen tieseren Gehaltes hinwegtäuschen; bald aber zeigt sich doch, daß das Eigenste der Kunst, das Schaffen aus dem Nothwendigen und Wirklichen, sehlt. Die Form wird phrasenhaft und naturlos, der Stil wird Manier. Es ist hergebracht, diese Zeit der italienischen Plastik und Malerei die Zeit der Manieristen zu nennen.

Nur die Benetianische Schule mit ihrer reinen klaren Freude an der Schönheit der sinnlichen Erscheinungswelt erhielt sich auf der alten Höhe. Die anderen Schulen suchen Raffael und Michelangelo

fortzusegen, ja in der Roloffalität der Formen und in der Bravour ber technischen Dache fie ju überbieten; aber mas mit bem Anspruch höchster Monumentalität auftritt, wirkt, seelenlos und äußerlich wie es ist, jest leer und ledialich decorativ. Und das Verhängnikvollste war, daß die ruhige Schönheit Raffael's mehr und mehr vergeffen wurde über der noch immer lebendig fortwirkenden zwingenden Ge= Selbst Giulio Romano und Tintoretto nialität Michelangelo's. geben in Michelangelo's Lager. Biondo's Tractat von der Malerei (1549) führt anschaulich vor Augen, wie Michelangelo als der ausfolieflich Einzige und wie namentlich sein Jüngstes Gericht als das unbedingt Höchste gilt. Die unter Tizian's und Bietro Aretino's Ginfluß entstandene Gegenschrift Lodovico Dolce's, "Aretino oder Dialog von der Malerei" (1557), macht zwar den Bersuch, umgekehrt Raffael's Vorrang über Michelangelo scharf und bestimmt hervorzuheben; aber fie beweift nur, wie fehr bas allgemeine Borurtheil auf Seiten Michelangelo's stand. Treffend hat Schiller in seiner feinsinni= gen Abhandlung über das Naive und Sentimentalische als die Carricatur des sentimentalischen Idealismus die phantaftische Will= für bezeichnet. Was in Michelangelo die Nothwendigkeit der tita= nisch ringenden Uebergewalt inneren Lebens ift, ift in den Manieri= ften, in Baccio Bandinelli, dem neidischen Gegner und dem äffischen Nachahmer Michelangelo's, ift in Bafari, Ammanati, Salvisti und ben späteren Rachfolgern, ja selbst in Benbenuto Cellini und Giovanni da Bologna nur Sucht nach bem Seltsamen, Auffallenden, Grillenhaften, oft sogar finnlich Frechen. Pathos ohne Inhalt, theatralische, empfindungslose Effecthascherei, herausfordernde Dreiftigkeit glänzenden Machens ohne Wahrheit, ohne Natur, ohne Liniengefühl.

Die bildende Kunst bringt nicht neue Ideen herbor; sie verkörpert und gestaltet nur die vorhandenen. Erst der vollendete Sieg des wiederhergestellten Kirchenthums brachte der Kunst wieder neue Ideen.

## Taffo und die Gegenreformation.

Tasso's Dichtungen kennen in Deutschland nur Wenige. Die Meisten beurtheilen Tasso nur nach jenem ergreisenden Charaktersbild, welches Goethe in seinem klassischen Drama von ihm gezeichsnet hat.

Wer möchte jene tief innerliche gewaltige Tragödie missen, in welcher Goethe den tragischen Kampf und Untergang Tasso's als den inneren Kampf zwischen dem überquellenden Herzen und der Härte der äußeren Weltverhältnisse mit der erschütternden Tiefe eigensten leidvollen Seelenerlebnisses geschildert hat und deren Peripetie wesentlich auf die Liebe Tasso's und Leonorens gebaut ist?

Allein die Tragödie, welche Tasso wirklich in sich durchlebte, ist noch tiefer und erschütternder. Die Tragödie Tasso's, sein Wahnstinn und sein früher Tod, ist der furchtbare Kannpf zweier Zeitsalter, die einander auf Leben und Tod bekämpfen, der Kampf der absterbenden Renaissancebildung und der siegenden Wiederherstellung und Steigerung des alten strengen mittelalterlichen katholischen Kirschenthums.

Es ift eine der furchtbarften und verhängnigvollsten Geschichts= epochen.

Immer weiter und immer drohender verbreitete sich bie beutsche Rirchenreform. Nicht blos in Deutschland und in ber

Schweiz, sondern auch in den Niederlanden, in England, in Scandinavien, in Frankreich; das erstarkte Nationalgefühl wollte die Abhängigkeit vom Ausland nicht länger ertragen! Selbst der Boden Italiens war unterwühlt. Reine Stadt vom Fuß der Alpen bis tief hinunter nach Calabrien, in welcher nicht begeisterte Anhänger der Reformation gewesen wären. In Benedig war die Anhänger= zahl bergeftalt angewachsen, daß Luther in einem Brief aus dem Jahr 1528 ausdrücklich seine herzliche Freude darüber ausspricht; im Juli und August 1530 richtete der Benetianer Luca Baolo Roselli an Melanchthon (Mel. opp. Bretschn. 2, S. 226, 243) die Mahnung, auf dem Reichstag in Augsburg gegen die Gin= flüfterungen des papstlichen Legaten standhaft und unzugänglich zu bleiben, ganz Italien harre mit ängftlicher Spannung auf den Ausgang des Reichstages; ja ein Bericht Gian Bietro Caraffa's an Clemens VII. aus dem Jahr 1532 (Ranke: Geschichte der Babste. Bd. 3, Anhang, S. 64) sagt ausbrücklich, daß die Lutherische Reterei besonders unter den Mönchen ihr Wesen treibe. Der gleiche Geist herrschte in Badua, Berona, Bergamo, Brescia, besonders aber in Vicenza und Treviso. Ueber Modena klagt selbst Morone, jener treffliche Bischof, deffen verständige Milde uns in den Briefsammlungen der Zeit überall so wohlthuend entgegentritt, daß es eine ganz und gar Lutherische Stadt fei. Aus Lucca wird feit 1525 (Archiv. stor. Bb. 10, 391. Docum. 162) von wieder= holten Befehlen der Ablieferung und der öffentlichen Berbrennung kegerischer Bücher berichtet; eine 1533 bom Monfignore Giobanni Buidiccioni (Op. 1767, S. 85) gehaltene Rebe eifert in offener Hinweisung auf Burlamacchi, welcher sich der reformatorischen Bewegung zu politischen Zweden bediente, mit bitterem Herzen. daß es um Lucca schlecht bestellt sei, da sogar die Obrigkeit in ben Banden von Leuten liege, die von jenseits der Berge nicht blos Reichthumer mitgebracht hätten, sondern leider auch kekerische Meinungen und Grundsäte, die ju benten, geschweige auszusprechen

man zittern müsse. Einwohner von Bologna richteten an den Kurfürsten von Sachsen die Bitte, er solle sich nicht begnügen, die Gnade und Freiheit Christi nur in Sachsen und in Deutschland wiederherzustellen, sondern seine weitreichende Hand auch auf andere Länder erstrecken, insbesondere auch auf den Kirchenstaat (Seckendorf Comment. 3, 68). Am Hof zu Ferrara war die Gemahlin Ercole's II., Renata von Balois, die Tochter Ludwig's XII. von Frankreich, die Schwiegertochter jener unseligen Lucrezia Borgia, deren Abstammung und Geschichte mit den Gräuelthaten Alexander's VI. und Cesare Borgia's so eng verknüpst ist, die emsige Förderin und Schüherin der neuen Ideen; Calvin (1535) weilte eine Zeitlang bei ihr und blieb mit ihr in unaußgesetztem Briefwechsel.

Plöglich hatten die Reformbewegungen des Lateranischen Concils eine ungeahnte Tragweite gewonnen.

Man sucht die Reger zurückzuführen, indem man an der eigenen Läuterung arbeitet.

Die Kirche soll fortan, wie sich Bernardinus Carjaval, der Cardinal von Ostia, in seiner seierlichen Rede bei dem Einzug Hadrian's VI. am 29. August 1522 (Abhandl. der Bair. Mad. der Wissenschaften 1846, Bd. 4, Abth. 3, S. 57 st.) ausdrückt, in Wahrheit das Ansehen der heiligen Kirche haben, nicht das Ansehen einer Sünderhorde (faciem Sanctae ecclesiae, non peccatricis congregationis).

Bon Jahr zu Jahr mehrten sich nach dem Borgang des Oratoriums der göttlichen Liebe neue geistliche Orden mit dem bestimmt ausgesprochenen Zweck der Besserung der Geistlichkeit; 1524
entstand der Orden der Theatiner, 1528 der Orden der Kapuziner, in welchem der streng ascetische Geist des heiligen Franz von
Assisti wieder aussehen sollte, 1530 der Orden der Barnabiten.
Auf allen Straßen, in allen Häusern wurde die Nothwendigkeit
der kirchlichen Wiedergeburt gepredigt. Und man scheute sich nicht,
die Art an die Wurzel zu legen. Papst Paul III., welcher im

October 1534 den papstlichen Stuhl bestieg, berief die Besten jener Männer, welche von Anfang an sich an die Spike der Reform ge= stellt hatten, in das Cardinalscollegium und setzte 1536 eine Reformcommission ein, welcher er in der Aufdedung der bestehenden firchlichen Mikstände den vollsten Freimuth gestattete. Die Seele dieser Reformcommission war Contarini; neben ihm ftand Caraffa, Sadolet, Giberti, Reginald Vole, welcher vor den firchlichen Wirren Englands nach Italien geflüchtet war, Aleander, Fregoso, Cortese. Das Ergebnik dieser Commission, das Gutachten Contarini's De emendanda ecclesia vom Jahr 1538, bezeichnet unerschroden als das Haupt= gebrechen der Kirche, daß einzig und allein der Eigenwille des Babstes, ja deffen schrankenlose Willkur, die bindende Norm sei. Babst nahm dieses Gutachten wohlwollend auf. Ein Brief Contarini's an Pole vom 12. Mai 1537 (Epist. M. Poli. 1745, Bb. 2, S. 32) fagt: "Faft alle Cardinale find ber Reform gunftig; meine Hoffnung, daß sich die Dinge jum Besten wenden, steigt taglich." Und ein anderer Brief Contarini's an Pole vom 11. November 1538 (ebend. S. 141) berichtet, daß er auf einem Spaziergang in Oftia mit dem Bapft die Reformplane gründlich durchsprochen und aus biesem Gespräch aufs Neue die Hoffnung geschöpft habe, die Pforten ber Hölle murben nicht obsiegen gegen ben Beift Bottes.

Auch die Fortbildung der kirchlichen Lehre blieb von den protestantischen Einwirkungen nicht unberührt.

Es war besonders die von Luther gegen die Aeußerlichkeit der sogenannten guten Werke gekehrte Lehre Augustin's von der Rechtfertigung durch Gottes Enade und Christi Verdienst allein, welche in den Gemüthern den lebhastesten Anklang sand. Auf diese Lehre geht Sadolet's Commentar zum Römerbrief, auf diese Lehre gehen mehrere Schristen Contarini's. Reginald Pole nennt sie eine heilige fruchtbringende unentbehrliche Lehre, welche die Kirche bisher in halber Verdorgenheit bewahrt habe. Und diese Lehre war auch der Grundgedanke und die treibende Krast jenes denkwürdigen Kreises,

welcher gegen Ende der dreifiger Jahre in Reabel einen weitgreifenben Einfluß übte. Das haupt war Juan Balbeg, ein spanischer Ebelmann aus Cuença in Castilien, welcher auf den Kriegszügen Rarl's V. in Deutschland sich die Lutherischen Lehrmeinungen zu eigen gemacht hatte, ein Mann von fleckenloser Reinheit des Charafters und von unbeugsamem Gifer. Mit ihm vereint waren Vietro Martire Bermigli und Bernardino Odino, zwei Männer, die ihr ganges Leben im Rlofter zugebracht und in ihren Orden die höchsten Stellungen errungen hatten. Die vornehmsten Familien des Landes foloffen fich mit wärmfter Begeifterung an; drüben auf Ischia im Landhause Vittoria Colonna's, der berühmten Dichterin, waren oft die Zusammenkunfte. Bernardino Ochino trug die neuen Ideen in die Massen. Ein Inquisitionsbericht erzählt von mehr als dreitau= send Anhängern. "Wir find Zeugen eines wunderbaren Schauspiels", schrieb damals Gian Battifta Folengo, ein Benedectiner von Montecassino (Benrath: Ocino. S. 78), "Frauen, ungebildete Männer, Soldaten find bermaßen von ber Ergründung der göttlichen Geheimnisse ergriffen, daß, wo etwas laut wird von der Bervolltommnung des driftlichen Lebens, es meift von ihnen herrührt; o es ist mahrlich ein goldenes Zeitalter!"

Aus diesen Kreisen stammt das berühmte Buch "Bon der Wohlthat Christi" (1543), dessen Berfasser der Benedictiner Don Benedetto in Catania war, und die gleiche, jest verlorene Schrist Paleario's "Bon der Bollkommenheit, Zureichung und Genugthuung des Leidens Christi (Della pienezza, sufficienza e satisfatione della passione di Christo)".

Ranke nennt diese Bewegungen Analogieen des Protestantismus. Dies ist der einzig richtige Ausdruck. Obgleich von den Einwirkungen der deutschen Reformation ergriffen, stehen diese Männer doch noch alle durchaus innerhalb der Kirche; selbst Bermigli und Ochino, die erst später auf eigene abweichende Wege gedrängt wurden.

Tropdem war ein Ausgleich unmöglich. Die Kluft, welche die Reform und die Revolution trennte, war zu tief, als daß ein Compromiß sie hätte überbrücken können.

Entscheidend war das Scheitern des Regensburger Religionsgespräches von 1541.

Die hierarchie betrat fortan den Weg rücksichtsloser Gewalt. Der Schlange der Rezerei soll der Kopf zertreten werden. Was der Arzt nicht vermag, vermag der Chirurg.

Nicht mehr Berföhnung, sondern Unterwerfung; nicht mehr Reform, sondern Restauration.

Gian Pietro Caraffa, tropig, schlau, pfäffisch, herrschstücktig, ein finsterer Zelot, ber nur widerwillig bisher der milden vermittelnden Richtung Contarini's und seiner Gesinnungsgenossen gefolgt war, trat an die Spipe.

Am 21. Juli 1542 wurde die Inquisition erneuert. Die Inquisition durfte auch ohne Hinzuziehung des ordentlichen geistlichen Gerichtshoses die der Rezerei Verdächtigen einkerkern, aburtheislen, ihres Lebens und ihrer Habe berauben. Und 1543 wurde der Besuitenorden gestistet, die allzeit schlagsertige Kriegerschaft des wiedererstandenen hierarchischen Geistes, voll schwärmerischer Glaubensindrunst, von unbegrenzt opserwilliger Hingebung an den einen großen Zweck, von großartigster Organisationskraft und raffinirtester Weltklugheit. Der Abschluß war das Tridentiner Concil, das im December 1545 eröffnet wurde; die Stärkung der Kirchengewalt gegen allen Widerstand, die Dogmatisirung der alten starren Dominicanertheologie.

Es kam eine Zeit der entsezenvollsten Schreckensherrschaft. Um so gewaltthätiger, da es schien, daß unter der Blutherrschaft der Königin Maria auch England wieder in den Schooß der Kirche zu=rückgeführt werden könne.

Auch wer sich ben von der Kirche selbst angeordneten katholisischen Reformbestrebungen angeschlossen hatte, wurde verfolgt. Män-

ner wie der edle milde Morone wurden ins Gefängniß geworfen. Das Gutachten über die Reform der Kirche aus dem Jahr 1538, bei welchem einst Caraffa selbst mitgewirkt hatte, wurde jest in das Berzeichniß der verbotenen Bücher gesetzt.

In Italien siegte bie Reaction bollig.

Es enthüllt die leichtlebige Gesinnung der Humanisten, wenn Guicciardini, obgleich der erbitterte Feind des hierarchischen Treibens, mit bitterem Spott sagt (Op. ined., Th. 1, S. 181, Nr. 276), daß das Gesicht Martin's nicht viel anders aussehe als das Gesicht Peter's; warum sich für Lehrmeinungen gefährden, denen man sich innerlich doch längst entwachsen fühlte? Aber auch die tieseren Naturen unterwarsen sich. Das tiese Gesühl von der Unverbrüchlichteit der kirchlichen Einheit und Allgemeinheit war unaustilgbar; wir wissen, wie angstvoll erschreckt sogar die kühne Titanennatur Michelangelo's in die sichere Arche slüchtete. Viele entzogen sich dem Untergang durch die Flucht und gingen offen in das protestantische Lager; so vor Allem Ochino und Bermigli, welche die Ersten warren, die vor das Inquisitionstribunal geladen wurden. Renata von Ferrara wurde am 2. September 1560 von ihrem Sohn zur Rückfehr nach Frankreich gezwungen.

Um das Jahr 1550 war der durchgreifende Sieg der Kirche entschieden. Im niederen Bolk dumpfer Bigottismus; unter den Gebildeten Lüge und Heuchelei oder dusterer hierarchischer Eifer.

Nicht mehr die naive poesievolle Gläubigkeit des frommen Mittelsalters, sondern eine eisernde Gläubigkeit, die sich des gegenübersstehenden Unglaubens bewußt und darum reslectirt, absichtlich, zornsentbrannt leidenschaftlich ist.

Die höchsten Menschheitsibeale stehen wieder unter dem Bann engherzigster Kirchlichkeit. Das Alterthum wird verachtet als gößendienerisches Heidenthum.

Es ist wie ein reumüthiges Claubensbekenntniß ber durch= geführten Sinneswandlung, wenn Domenichino in einem Bild seines Frestenchtlus von S. Onofrio darstellt, wie der heilige Hieronymus von den Engeln gezüchtigt wird wegen seiner Liebe für Cicero.

In Keinem ist der Umschwung so persönlich sichtbar wie in Sadolet. Vor dem Ausbruch der Resormation war er ganz und gar dem Alterthum ergeben gewesen. Die 1502 geschriebenen Philosophicae institutiones (Th. 3, S. 30) entlehnen alle Beispiele philosophischer Lebensweisheit der alten Geschichte; in der Schrift De liberis recte instituendis (ebend. S. 125) dringt er in gleichem Sinn auf das unablässigte Studium der alten Philosophie, besonders der Platonischen und Aristotelischen, und auf das Studium der alten Kunst, für welche er, wie seine dichterischen Schilderungen des Laocoon und des Baticanischen Apollo beweisen, das seinsühligste Auge hatte. Jest verachtet er zwar nicht die Phislosophie, stellt aber die Theologie weit über sie (Th. 1, Ep. 13 und 17). Und zulezt nehmen ihn die kirchlichen und hierarchischen Kämpfe und Ansiegen so ausschließlich in Anspruch, daß für Wissenschaft und Kunst kein Raum bleibt.

Sannazaro verwendet sein Bermögen auf Kirchen= und Klosterbauten. Als Gyraldi in seinem Alter eine im Jahr 1514 geschriebene Jugendschrift über die Hertulesmythe in neuer Auflage herausgab (Op. 1696, Th. 1, S. 570), mußte er den Schutz des Herzogs von Ferrara erstehen, ihn in diesen böswilligen Zeiten gegen Diesenigen zu vertheidigen, die ihm einen Borwurf daraus machten, daß er seine Zeit auf heidnische Fabeleien verwende, statt auf christliche Geschichten; wehmüthig fragt er, ob es nicht rathsamer sei, sich mit solchen Nichtigkeiten zu beschäftigen als in christlichen Dingen sich der Gesahr der Berteherung auszusezen.

Sehr natürlich, daß die Wissenschaft unter diesem kirchlichen Druck erlag.

Wie hatte sie fröhlich emporsteigen können! Gben waren ihr neue gewaltige Anregungen gekommen; die Entdeckung Americas, das Copernicanische Weltspstem, vertiefte physiologische Kenntnisse. Neue Philosophen erstanden, die es drängte, nicht blos in der Schrift der diblischen Offenbarung und in den Schriften der Alten, sondern auch in der Schrift der Natur zu lesen; Cardanus, Telesius, Campanella, Giordano Bruno. Ahnungsvoll tiese Denkernaturen, die unter glücklicheren Verhältnissen die Begründer eines neuen Zeitzalters der Philosophie geworden wären. Jest unter den Schrecknissen der Verbannung, der Folter und des Scheiterhausens, vertümmern sie in unsertiger gährender Schwärmerei, in ungestümer abenteuernder Phantassik.

Einzig Galileo Galilei, der geniale methodische Forscher, ging seinen festen und klaren Weg; die Geschichte erzählt, wie schwer er zu büßen hatte.

Die Kunst dagegen gewann durch die neue Kirchlickeit einen neuen Inhalt, wenn auch einen duster beschränkten und krankhaft überreizten.

Palestrina wurde der Schöpfer der neuen strengen Kirchenmusik, der erhabenen schönheitsvollen Feier der von den erschütternden Schauern des Jenseits umrauschten reinen Glaubensseligkeit, ihrer Zerknirschung und ihrer Verzückung.

Und auch die Dichtung unterwarf sich der wiedererstarkten Kirche. Mochte der leidige Monsignorendilettantismus nach wie vor ungestört in der fadesten Sonettendrechselei sein eitles Behagen sinden, mochten die Dichter dei Hossestlichkeiten aus Furcht vor der luchsäugigen Inquisition in das unverfängliche Gebiet sentimentaler Eklogen und Schäferdramen slüchten, die in ihrer gezierten Verschnörkelung bereits ein sehr bedenklicher Vorklang der späteren Rococodichtung sind; was in der Dichtung dieser Zeit bleibend ist, ist ebenso wie in der Musik, dem neuen kirchlichen Geist entsprungen. Wer mag verkennen, daß es nichts als die nichtswürdigste Lüge und Heuchelei ist, wenn Teosilo Folegno, der entlaufene und dann wieder demüthig zurückgekehrte Klosterbruder, der Schöpfer der burlesken maccaronischen

Dichtung, der Dichter des leichtfertig parodischen Orlandino, jest (1533) in langathmigen Ottaverimen das Leben Christi, die Menschwerdung Gottes, verherrlicht, wenn Luigi Tanfillo, dessen liederlich folüpfriges Gedicht, J vendemmiatori, dem Berzeichniß der verbotenen Bücher verfallen war, jest in einem wirren Gedicht "Le lagrime di San Pietro" die Berleugnung des Herrn durch Betrus jum Ausgang verzückter Visionen über die kunftige Größe der Rirche macht, um, wie es im erften Gefang heißt, in der Beweinung der Schuld eines Anderen die eigene Schuld zu beweinen. Wer mag verkennen, daß es nichts als die nichtswürdigste Lüge und Heuchelei ist, wenn Matteo Bandello, der Dichter schnutzigster Novellen, allerdings ein Erzbischof, in seiner Borrede gar nicht aufhören tann, gegen Luther und gegen Heinrich VIII. zu wuthen, ja wenn sogar Pietro Aretino, der abscheuliche Therfites der Renaissanceliteratur, sich unterfängt, jest fanatisch zu drifteln. Aber was bei diesen frechen Gefellen berechnete Lift ift, das ift bei den Meisten, und wahrlich nicht bei ben Schlechtesten, im Schred über die großen Erfolge ber ununterdrückbaren Kirchenspaltung ehrliche tiefe Gefinnung, leben= dige Herzenssache. Es ift die Zeit der geiftlichen Sonette Bittoria Colonna's und Michelangelo's. Coriolano Martirano dichtet eine Tragodie Chriftus. Besonders aber wurde nach bem Borbild Sannazaro's und Vida's das driftliche Epos gepflegt. Das Leben Chrifti, das Leben der Jungfrau Maria, das Leben des heiligen Franz von Assis werden wieder und wieder bearbeitet. boschi 7, 4, S. 1385.) Ja schon tritt Vietro Angelio da Barga (Bargaus) in seiner "Sprias", die zwar erft später vollendet wurde, in ihren ersten Gesängen aber bereits seit 1560 bekannt war, in die durch die Aehnlichkeit der Glaubenskämpfe lockende Welt des ersten Kreuzzuges.

Was bisher nur unzulänglich erftrebt war, brachte Tasso zum klassischen Abschluß.

Taffo ift recht eigentlich ber Dichter ber Gegenreformation.

Die Dichtung Taffo's und sein schweres Lebensschicksal ist nur erklärbar aus dem dunklen hintergrund dieser kampfvollen Zeitstimmung.

Roch war Tasso umstrickt vom Zauber der alten Renaissances herrlichkeit. Aber mächtiger noch war in ihm die Enge und Aengstslichkeit des neuen strengen Glaubenseisers. An diesem Streit und Widerspruch verzehrte er sich.

Torquato Tasso war am 11. März 1544 zu Sorrent geboren. Bon Jugend auf lebte er in den Dichtungen der Alten und der großen Italiener. Sein Bater Bernardo Tasso, selbst ein geseierter italienischer Dichter, führte ihn in die Welt des romantischen Spos, das seit Pulci und Bojardo und Ariost die volksthümsichste Dichtart Italiens war. Fast noch ein Knabe, erward er mit seinem Kinaldo (1562) sich hohen Dichterruhm. Und in dieser reizbaren, nur auf das einseitige Phantasieleben gerichteten Innerlichseit gährten und wühlten unüberwindlich die Rachwirtungen der ersten Jugenderziehung, die er in Neapel von den Jesuiten erhalten hatte, zu einer Zeit, da der neu erstandene Orden eben seine rührigste Propaganda entsaltete und die Kehergerichte der Inquisition am ärgsten hausten.

Als zwanzigjähriger Jüngling entwarf Tasso den Plan zu dem Gedicht, das ihn unsterblich gemacht hat, den Plan zum Bestreiten Jerusalem. In Ferrara hat er es gedichtet 1565—1575 am Hof Alfonso's II., jenes Herzogs, der seine Mutter Renata nach Frankreich zurückgeschickt hatte.

Pulci und Ariost hatten das Kirchen= und Kitterwesen des Mittelalters mit der Ueberlegenheit behaglich heiterer Ironie behanzbelt; in Tasso denkt und dichtet der fromme Glaubenseiser, die schwärmerische Sehnsucht nach der Wiedergewinnung der verlorenen mittelalterlichen Glaubensherrlichkeit. Die Eroberung Jerusalems im ersten Kreuzzug soll, wie sich Goethe so schwän ausdrückt, der neuen Christenheit ein Mahnruf sein, "die Türken da, die Ketzer dort zu

tilgen"; sie soll die Zeitgenossen aus langem Schlaf zu edlen Thaten rufen, die Lässigteit der Gegenwart beschämen und spornen. Gott= fried, der Held, ift ein frommer driftlicher Glaubensheld; die Verherrlichung Olint's und Sophronia's ift die Verherrlichung des driftlichen Martyriums; der tapfere Kampfesmuth der Gläubigen und das ftets bilfreiche Eingreifen der Gnade Gottes und der gott= lichen Wunderfraft ber Rirche gegen die den Unglauben beschützenben Mächte der Hölle, ift die Gewißheit, daß nur im Glauben Seil sei und daß ein Jeder für den Glauben kämpfen und einstehen muffe. Alles voll Gluth, voll Inbrunft, voll füßer frommer Schwärmerei. Und doch legt der Dichter in diese fromme Glaubenswelt so viel herzhafte Sinnenfrische, so viel holden Reiz der Minne und der Feerei, so viel Abenteuerlichkeit und Marchenluft, daß trot der völlig veränderten Grundrichtung wir noch immer die Luft Arioft's athmen. Der devote Chrift ift zugleich ber Zögling der Renaissance.

Sicher mit Unrecht ift jett das herrliche Gedicht Taffo's bei uns vergessen, obgleich die treffliche Uebersetzung von Gries es vor der Bergeffenheit schützen sollte. Freilich ist der Geift dieses Gedichtes durch seine scharfe Rirchlichkeit dem Geift unserer Zeit entfremdet und freilich entbehrt es der achtesten dichterischen Raivetät und Ursprünglichkeit. Es ift mehr Buido Reni in Taffo als Raffael. Aber ein großer Künstler ist Tasso trokalledem. Auch wo Tasso; statt dichterisch und naiv, nur rhetorisch und reslectirt ist, ist er doch immer voll tiefer Innerlichkeit; auch wo Tasso, statt ursprünglich und selbstichöpferisch zu fein, in der Erfindung und Behandlung bes Ganzen sowohl wie einzelner Charattere, ja sogar einzelner Bilder und Redemendungen nur ein Nachahmer der Alten, besonbers Homer's und Bergil's und Ovid's und Lucan's ift, ift er in dieser Entlehnung doch immer durchaus eigenthümlich und selbst= ftändig umbildend. Und es ift ein nicht geringes Berdienft Taffo's, daß er die bunt wechselnde Compositionslosigkeit, in welcher Bulci

und Bojardo und Ariost das Wesen des romantischen Spos gesucht hatten, wieder zu jener inneren sestigerundeten und streng geglieberten Einheit und Gesetzmäßigkeit emporhob, für welche auch innershalb des romantischen Spos das Borbild von Boccaccio's Filostrato nicht hätte verloren sein sollen. An Tiefe des Gehalts, an Spannung und Mannichsaltigkeit der Thaten und Ereignisse, an Fülle und ergreisender Anschaulichkeit der Charaktere, an Anmuth und Kraft der landschaftlichen Schilderung, an zartem Hauch ächt lyrischen Lebens und an Zauber unwiderstehlich musikalischen Wohllauts ist Tasso's Befreites Jerusalem seinem nächsten Muster, Bergil's Aeneide, entschieden weit überlegen.

Tasso war einunddreißig Jahre alt, als er sein großes Gedicht vollendete. Fortan war sein Leben nur ein Leben des entseylichsten Unglücks. Das Gedicht, das Tasso in der Geschichte undergänglichen Ruhm sichert, wurde für ihn eine furchtbare Tragik.

Taffo hatte ein frommgläubiger und kirchlicher Dichter sein wollen; und nun mußte er erfahren, daß er dem Eifer der neuen Gläubigkeit nicht gläubig und kirchlich genug war. In diesem Zwiespalt liegt sein Berhängniß.

Um über sein Gedicht den Rath seiner Freunde zu hören, hatte er die Handschrift nach Kom geschickt; kurz darauf ging er selbst nach Kom. Man erschrickt wenn man den noch vorhandenen Briefwechsel liest (Op. Bd. 10). Die Summe der Kritik, namentslich der Kritik Silvio Antoniano's, war, daß in dem Gedicht Alles wegfallen müsse, was sich auf Zauberei und auf Liebe beziehe; der heilige Gegenstand vertrage so weltliche Dinge nicht; ein solsche Gedicht müsse nicht für die Unterhaltung der Höse bestimmt sein, sondern für die Erbauung der Wönche und Ronnen. Und offenbar geschieht es im Hindlick auf Tasso, wenn Pietro Angelio da Barga, welcher einer dieser berathenden Freunde war, 1591 in der Borrede zu seiner Sprias sagt, in einem christlichen Epos dürfe

Nichts sein, was nicht driftlich sei und was nicht zur Ehre und zum Preis des Erlösers führe; auch nicht die leiseste Spur dürfe an die heidnische Weise der Griechen und Römer erinnern; bessei es, ein wahres Ereigniß criftlich behandeln als in einem erdichteten Ereigniß einen wenig driftlichen Ruhm suchen.

So heftig sich Tasso zuerst gegen diese dummdreisten Rumuthungen zur Wehr sette, die Macht der Jesuitenerziehung mar in ihm zu ftark und zu nachhaltig, als daß er auf die Dauer ben Widerstand hatte festhalten können. Schritt bor Schritt sieht man in seinen Briefen die fteigende Erregtheit, das fteigende Irrewerden an sich felbst. Es übertam ihn eine dumpfe troftlose Bewissens= Man feierte in Rom das beilige Jubeljahr; es wird ausbrudlich berichtet, daß er den ganzen Tag in den Kirchen in den frömmsten Andachtsübungen verweilte, und daß er nur am Abend sich zu seinen Freunden schlich, die Berathung über die Aenderungen seines Gedichts fortzuseten. Nach Ferrara gurudgetehrt, bohrte er sich nur um so tiefer in diese felbstqualerische Berameiflung. Mit Schreden meinte er, wie er felbst (Bb. 8, 255, 248) ergählt, zu entdeden, daß er nicht immer frei geblieben sei von Freigeistereien über die Schödfung der Welt aus dem Richts. über die Menschwerdung Gottes, über die Unsterblichkeit der Seele. Er faßte den Argwohn, dem Inquisitionstribunal verdächtig zu fein, und brachte höfische Intriguen, die gegen ibn, den allbeneideten Günftling des Bergogs, am hof zu Ferrara fpielten, mit diesem Argwohn sogleich in Zusammenhang. Er ftellte sich vor das Inquisitionstribunal zu Bologna, er wurde ohne Schuld befunden. Run peinigte ibn der Gedanke, daß er vielleicht nicht alle geheimsten Falten seines Bergens enthüllt habe. langte eine wiederholte Untersuchung und ftellte sich bor das Inquisitionstribunal zu Ferrara; auch dieses entließ ihn mit dem Beugniß eines guten und treuen Katholiken und suchte ihn über seine frankhaften Wahnbilder zu beruhigen. Bergebens. Tallo wendete sich an den Großinquisitor selbst; er finde nicht Ruhe, als bis er bei ihm sich vertheidigt und Absolution erlangt habe. Tasso war verstört und zerrüttet in seinem ganzen Wesen.

Es ift bekannt, welche traurige Ratastrophe hereinbrach. Die ersten Spuren des Irrfinns zeigten fich, als Taffo am 17. Juni 1577 im Zimmer ber Herzogin von Urbino einen Diener mit einem Mefferstich anfiel. Der Herzog war voll liebevollster Milde und Nachsicht, obgleich Tasso, der sich vom Herzog zurückgesett meinte, aus seiner tiefen Berftimmung gegen ihn kein Behl machte. Bergog suchte den Kranken zu heilen. Er nahm ihn mit sich auf sein Lustschloß Belriguardo; er übergab ihn, da Tasso mit dem Landaufenthalt sich nicht einverstanden erklärte und nach ftändigem geiftlichem Zuspruch verlangte, ber Fürforge ber Monche bes Franciscanerklofters ju Ferrara. Zum Dank fchrieb Taffo an den Herzog beleidigende Briefe, wie sie ein Fürst auch von einem Kranken nicht annehmen kann. Der Herzog wurde fal= ter und zurudhaltender. Taffo jog aus diefer Sinnesanderung nur Grund zu neuer Rlage. Am 21. Juli 1577 entfloh er. Er ging nach Sorrent zu seiner Schwester Cornelia. Hier sehnte er sich wieder nach Ferrara. Nach langen Berhandlungen wurde ihm im Marg 1578 die Rudtehr geftattet. Wenige Wochen, und er entfloh aufs Neue. Er ging nach Mantua, nach Benedig, nach Ur= bino und Pesaro, nach Turin. Im Februar 1579 kehrte er zurück. Der Herzog blieb talt. Taffo scheute fich nicht, die leidenschaftlich= sten Schmähungen auszusprechen. Da war die Geduld des Herzogs erschöpft. Im März 1579 wurde der ungludliche Dichter in das Frrenhaus des hofpitals von St. Anna in Ferrara abgeliefert. Und dort wurde er volle fieben Jahre festgehalten. Erft am 6. Juli 1586 wurde er auf die Berwendung des Herzogs von Mantua entlaffen.

Wer die Briefe Taffo's aus dieser Zeit kennt ist nicht im Zweifel, daß die Einschließung Taffo's eine durchaus gerechtfertigte

war. Er berichtet von gespenstischen Geistern, die ihm erschienen. Auch ein Florentinischer Gesandtschaftsbericht vom 4. April 1583 (Ranke, Ital. Poesie, S. 81) bestätigt den Irrsinn, obgleich der Kranke zuweilen ganz vernünftig spreche und sogar dichte. Es kann höchstens die Frage entstehen, ob es nöthig gewesen, die Einschließung auf so lange Zeit auszudehnen.

Unter den nächsten Zeitgenoffen, welche diese Ereignisse in Ferrara miterlebten, war über den Grund der Beifteszerrüttung Tasso's nur eine Stimme. Sogleich nachdem Tasso jenen Anfall gegen ben herzoglichen Diener verübt hatte, am 18. Juni 1577, schrieb Maffeo Beniero, ein edler Benetianer, an den Großbergog von Toscana (Serassi p. 247), die Krankheit Tasso's komme von ber melancholischen Grille, daß er ein Reger sei (di credenza d'aver peccato d'eresia). Erft spätere Zeiten haben versucht, ben Wahnfinn Taffo's zu leugnen und den Grund der Einschließung Taffo's nicht in seiner Krantheit zu suchen, sondern in seiner Liebe zu Leonore, der Schwester des Herzogs. Man findet diese Kabel zuerst in der Lebensbeschreibung Taffo's von Giambattifta Manso, die um 1600 geschrieben und 1621 veröffentlicht wurde, aber nur als Bermuthung in forgfam verhüllten Andeutungen; bann offen und weiter ausgebildet in Girolamo Brusoni's Novelle "La Gondola" aus dem Jahr 1657, julest in der Borrede Muratori's (1735) zu Taffo's Briefen (Bd. 10, S. 239). Und die willfür= liche und spigfindige Auslegung einzelner höfischer Sonette Taffo's hatte dann dafür gesorat, diese Fabel überall als erwiesene Wahr= beit zu verkaufen. Gleichwohl ift diese jest noch allgemein verbreitete Annahme ohne geschichtlichen Anhalt. Leonore war neun Jahre älter als Taffo; zur Zeit seiner Ginschließung war fie bereits eine Frau von vierundvierzig Jahren. Ihre ganze Erscheinung mar ftreng und kalt; je mehr fie, die Tochter Renata's, in ihrer Jugend den Einwirkungen keterischer Irrlehren ausgesetzt gewesen, um so klöfterlicher war ihr späteres Leben; im Bolk stand fie im

Ansehen einer Heiligen. Die Sonette Tasso's an ihre Schwester Lucrezia, die Herzogin von Urbino, sind weit inniger als die Sonette an Leonore. Als Leonore starb, ging ihr Tod gleichgültig an ihm vorüber; er, der für alle seine Gefühle sogleich einen Vers zur Hand hat, fand kein Wort der Trauer.

In der Zeit der Gefangenschaft hatte fich der firchliche Gifer Taffo's nur noch gesteigert. Sein Leben blieb wirr und unstet. Bald ift er in Mantua, bald in Bergamo, bald in Neapel, bald in Rom, ruhelos von Ort zu Ort getrieben. Sein Rörper wird immer hinfälliger, sein Geist immer trüber. Die alten Wahn= gebilde find nicht von ihm gewichen; felbst in Gegenwart Anderer balt er Zwiesprache mit den Geistererscheinungen, die seine erhitte Einbildung zu sehen meint. Aber nur um so inbrunftiger mur= ben seine unablässigen Bugübungen und Wallfahrten, nur um so inniger feine unabläffigen Studien der alten Rirchenlehrer, besonders des heiligen Augustinus und des heiligen Thomas von Aquino (Seraffi p. 394). Der Beifall, ben fein "Befreites Jerusalem" gefunden, war ihm jest ein Gräuel und Aergerniß, eine Thorheit der Menschen (Bd. 9, S. 363). Im Frühling 1593 vollendete er eine Umarbeitung "Das eroberte Jerusalem", La Gerusalemme Conquistata, in welcher Alles getilgt ist, was der eigenfte Reiz des alten romantischen Epos gewesen. Sie follte, wie die Borrede fagt, sich zum Befreiten Jerusalem verhalten, wie das himmlische Jerusalem zu dem irdischen. Aber die bose Welt, selbst die Welt des restaurirten Katholicismus, war leichtfertig genug, das irdische Jerusalem dem himmlischen vorzuziehen. Auch der lette dichterische Plan Taffo's war ein streng geistlicher, es war der Entwurf zu einem Gedicht von den sieben Schöpfungstagen.

Am 25. April 1595 starb Tasso, einundfünfzig Jahre alt, zu Rom, droben im schönen Kloster St. Onofrio.

Epigrammatisch schlagender kann der graufe Widerspruch, der in Tasso's Leben liegt, nicht ausgesprochen werden, als wenn wir

uns in die widerspruchvollen Stimmungen versetzen, die sich in den letzten Tagen und Stunden in des Dichters Seele zusammendrängten. Er war nach Kom gerusen, um die höchste Dichterehre
zu empfangen, die Krönung auf dem Capitol, die seit Petrarca
keinem italienischen Dichter mehr zu Theil geworden; und wie oft
mag sein Auge draußen im Klostergarten unter der hochragenden
immergrünen Siche, die noch heut seinen Namen trägt, über die
stolze Stadt hinweg sehnsüchtig nach dem Capitol hinübergeschaut
haben! Und doch richtete er an seinen Freund, den Cardinal
Cintio, die letzte Bitte, das Besteite Jerusalem, das der Grund seines Ruhmes und seiner geschichtlichen Stellung war, auszusaufen
und den Flammen zu übergeben.

Die Tragödie Taffo's war die Tragödie Italiens.

Immer gewaltsamer und immer vernichtender schritt die kirch= liche Reaction weiter und weiter.

Und wie der Musik und der Dichtung, so bemächtigte sich die Kirche nun auch der bildenden Kunst. Schon der große Papst Gregor I. nannte die bildende Kunst die Bibel der Laien.

Man kann es an den späteren Werken Tizian's sehen, besonbers an der herrlichen Darstellung des Glaubens im Dogenpalast zu Benedig (1555), wie die neue Erhebung der Kirche tieser und tieser in die Gemüther drang. Auch den Manieristen sehlt dieser pfässsische Zug nicht, obgleich er in ihrer Art nur sehr äußerlich und obersslächlich zum Ausdruck kommt; Basari's Künstlerbiographieen und Kunsturtheile sind wesentlich von diesem Zug beherrscht. Ietzt aber greisen die Zesuiten unmittelbar ein, überwachend und leitend. Charles Priarte hat in seinem tresslichen Buch "La Vie d'un Patricien de Venise" (1874, S. 439), den amtlichen Bericht des schweren Berhörs veröffentlicht, welches Paolo Beronese am 18. Juli 1573 vor dem Inquisitionstribunal zu Benedig über die weltlich genresbildliche Behandlung seiner Abendmahlsdarstellungen zu überstehen hatte. Und es geschah nachweislich unter der Einwirtung der Jesuiten,

daß Ammanati, dessen Kunstrichtung noch aus der Zeit Julius' II. und Leo's X. stammte, jetzt, "nachdem ihm die Gnade Gottes die Augen seines Berstandes geöffnet hatte", am 22. August 1582 in einem Schreiben an die Akademie zu Florenz (Lett. Pitt. 3, S. 529) unter dem Bekenntniß der dittersten Reue über den Irrihum und die Sündhaftigkeit seiner Jugend die Künstler ermahnte, von aller Darstellung des Rackten abzulassen, um nicht Gott zu verletzen und den Menschen ein schlechtes Beispiel zu geben; in demselben Sinn bittet Ammanati in einem anderen Schreiben (Gape Carteggio, Th. 3, S. 578) den Großherzog Ferdinand, die nackten Statuen, die er vor dreißig Jahren im Pratolino gemacht und die nun im Garten des Palastes Pitti aufgestellt werden sollten, durch Ueberskleidung in christliche Tugenden verwandeln zu dürfen.

Für die Baukunst hatte bereits Vignola in der Kirche del Gesu zu Rom (1568) das zielzeigende Vorbild geschaffen. In der Malerei und Plastit erhob sich die neue Richtung mit voller Einstringlichkeit erst in dem jüngeren Geschlecht, das seine entschedenden Entwickelungsjahre unter den ersten Einwirkungen der immer durchsgreisender vordringenden Jesuitenerziehung durchlebt hatte.

Der mächtig prunthafte Kirchenbau bes Barocffils mit seiner überwältigenden Weiträumigkeit, mit seiner leidenschaftlichen Bewegtsheit der Formenbehandlung und mit seiner sinnenberauschenden Pracht der Innendecoration, die tiese indrünstige Erregtheit der neuen Malerei und der unter ihrer Obmacht stehenden Plastis mit ihrer ergreisenden Poesie des Schmerzes in den Darstellungen des dornengekrönten oder gekreuzigten Christus und der schmerzensreichen Gottesmutter, mit ihrer jubelnden Gluth der zu himmlischen Bissionen und Glorien fromm verzückt aufschauenden Andachtsekstase, mit ihrer Lust an den Darstellungen der heiligen Martyrien, bestunden in ihrer Weise großartig und unwiderleglich, wie die neue Gläubigkeit wieder von innen heraussschafft und darum auch wieder überzeugende Monumentalität hat. Es ist ein großes Verdienst

Ranke's, in einem der feinsinnigsten Kapitel seiner Geschichte der Päpste diesen Zusammenhang der Bolognesen und der Naturalisten mit dem neuen kirchlichen Geist hervorgehoben zu haben; die Kunst ermangelte eines Inhaltes, des lebendigen Gegenstandes, die Kirche gab ihr denselben wieder.

So bedeutend und achtungswerth diese neue Trokalledem. Runftrichtung ift, ihren krankhaft überreizten Ursprung kann sie nicht verleugnen. An die Stelle ächter Runftidealität tritt das aufgeputt Bathetische, das sentimental Schwärmerische, das pfäffisch Absichtliche, das leidenschaftlich Gewaltsame, in den Darftellungen der Martyrien das Grausame und Gräßliche. Die Formen der Bautunft find stillos und überladen, nach 3. Burdhardt's treffendem Ausdruck ein ftanbiges Fortissimo; die Formen der malenden und bildenden Eklektiker find zum großen Theil rhetorisch individualitätslos, selbst wo sie fichtlich der Antike nachgeben, wie vor Allem im 3beal des leiden= den Christus dem Ropf des Laocoon und im Ideal der schmerzens= reichen Gottesmutter dem Ropf der Niobe; die Formen der Naturalisten sind plebejisch gemein. Richt die naive stille Innigkeit schlich= ter Frommigkeit; überall das theatralische Schaugepränge bewußten Raffinements.

Diese neu christlichen Bilber mit den Bilbern der großen Ver= gangenheit vergleichend, schrieb Goethe am 19. October 1786 zu Bologna in sein Tagebuch: "Der Glaube hat die Künste wieder hervorgehoben; der Aberglaube hingegen ist über sie Herr geworden und hat sie abermals zu Grunde gerichtet."

Italien erlag dem Druck.

Es verlor die Führung, die es seit Jahrhunderten innegehabt; ja es trat auf lange Zeit aus der Reihe der lebendig fortschreiten= den Bildungsvölker.

Um dieselbe Zeit als Tasso sein Befreites Jerusalem begann, wurde Shakespeare geboren; im Todesjahr Tasso's schrieb er Romeo und Julia.

Hoch über den italienischen Eklektikern und Naturalisten stehen die großen Malerschulen der Niederländer und Spanier.

So traurig das Ende ber italienischen Renaissanzebildung war, die großen Ideale reinen und freien Menschendaseins, welche sie wiedererweckt hatte, blieben unverloren. Die großen Bildungskämpfe des achtzehnten Jahrhunderts haben die unausgekämpften Kämpfe des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts wieder aufgenommen und sie zum unentreißbaren Sieg geführt.

Die Aufklärungsliteratur Englands und Frankreichs und die tiefe Philosophie und schönheitsvolle Dichtung Deutschlands sind die glücklichen Erben und Fortbildner der großen Renaissanceideale geworden.

Und in der jüngsten Zeit sucht sich auch die italienische Bildung aus ihrer Ermattung wieder emporzuringen. Verlag von Friedrich Vieweg und Sohn in Braunschweig.

# Torso.

# Kunst, Künstler und Kunstwerke

de

griechischen und römischen Alterthums.

Von

#### Adolf Stahr.

Zweite, vermehrte und verbesserte Ausgabe letzter Hand. In zwei Theilen. gr. 8. geh. Preis zus. 20 Mark.

### Aus Goethe's Freundeskreise.

Darstellungen aus dem Leben des Dichters.

Von

#### Heinrich Düntzer.

gr. 8. Fein Velinpap. geh. Preis 6 Mark.

### Hermann und Dorothea

von

#### J. W. von Goethe.

Illustrirte Prachtausgabe. Mit 19 Abbildungen in Holzstich nach Zeichnungen von B. Vautier,

Zweite Auflage. Imperial-Octav. Fein Velinpap. geh. Preis 5 Mark.

Neue Miniatur-Ausgabe. Mit einem Stahlstich nach L. Richter. Gebunden mit Goldschnitt. Preis 2 Mark 50 Pf.

Neue Ausgabe mit einem Titelbilde in Holzstich. Cart. Preis 2 Mark. Wohlfeile Ausgabe. Preis 1 Mark.

# W. Assmann's Geschichte des Mittelalters

von

375 - 1492.

Zur

Förderung des Quellenstudiums; für Studirende und Lehrer der Geschichte, sowie zur Selbstbelehrung für Gebildete.

#### Zweite umgearbeitete Auflage

von

#### Dr. Ernst Meyer.

(Zugleich als zweiter Theil zu Assmann's Handbuch der allgemeinen Geschichte.)

Erste Abtheilung, bis zum Anfange der Kreuzzüge.

gr. 8. geh. In zwei Lieferungen. Preis à 3 Mark 60 Pf.

Verlag von Friedrich Vieweg und Sohn in Braunschweig.

### Literaturgeschichte

des

# achtzehnten Jahrhunderts.

Von

#### Hermann Hettner.

In drei Theilen, gr. 8. Fein Velinpap, geh.

Erster Theil: Die englische Lateratur von 1660 bis 1770. Dritte verbesserte Auflage. Preis 8 Mark.

Zweiter Theil: Die französische Läteratur im achtzehnten Jahrhundert. Dritte verbesaerte Auflage. Preis 8 Mark.

Dritter Theil: Die deutsche Literatur im achtzehnten Jahrhundert.

Erstes Buch: Vom westphälischen Frieden bis zur Thronbesteigung Friedrich's des Grossen, 1848 bis 1740. Dritte umgearbeitete Auflage. Preis 6 M. 40 Pf. Zweites Buch: Das Zeitalter Friedrich's des Grossen. Dritte umgearbeitete Auflage. Preis 9 Mark 60 Pf.

Drittes Buch: Das klassische Zeitalter der deutschen Literatur. Dritte umgearbeitete Auflage.

Erste Abtheilung; Die Sturm- und Drangperiode. Preis 6 Mark. Zweite Abtheilung; Das Ideal der Humanität. Preis 8 Mark 50 Pf.

# Georg Forster's Briefwechsel

mit

### S. Th. Sömmerring.

Herausgegeben von

#### Hermann Hettner.

8. Fein Velinpapier, geh. Preis 12 Mark.

## Die romantische Schule

in

ihrem inneren Zusammenhange mit Goethe und Schiller. Von

#### Hermann Hettner.

8. Fein Velinpapier. geh. Preis 3 Mark.

## Das moderne Drama.

Aesthetische Untersuchungen

von

#### Hermann Hettner.

8. Fein Velinpapier. geh. Preis 3 Mark 50 Pf.

# Griechische Reiseskizzen.

Von

#### Hermann Hettner.

Mit 4 Tafeln Abbildungen. gr. 8. geh. Preis 5 Mark.

Digitized by Google