

#### Münchener DigitalisierungsZentrum Digitale Bibliothek

Batteux, Charles

Einleitung in die Schönen Wissenschaften

Bd.: 3

Leipzig (1769)
L.eleg.g. 28 m-3
urn:nbn:de:bvb:12-bsb10573269-7

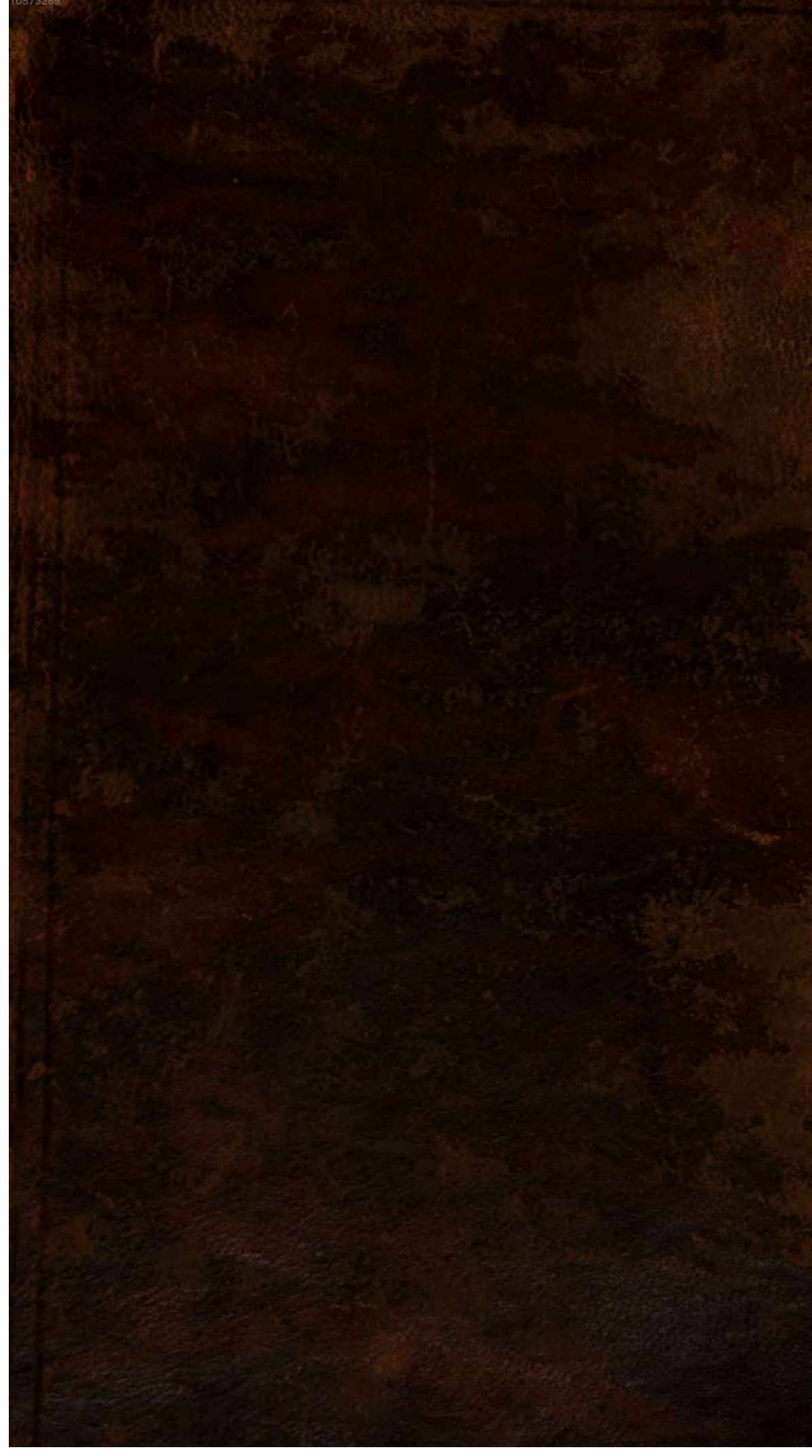
#### Copyright

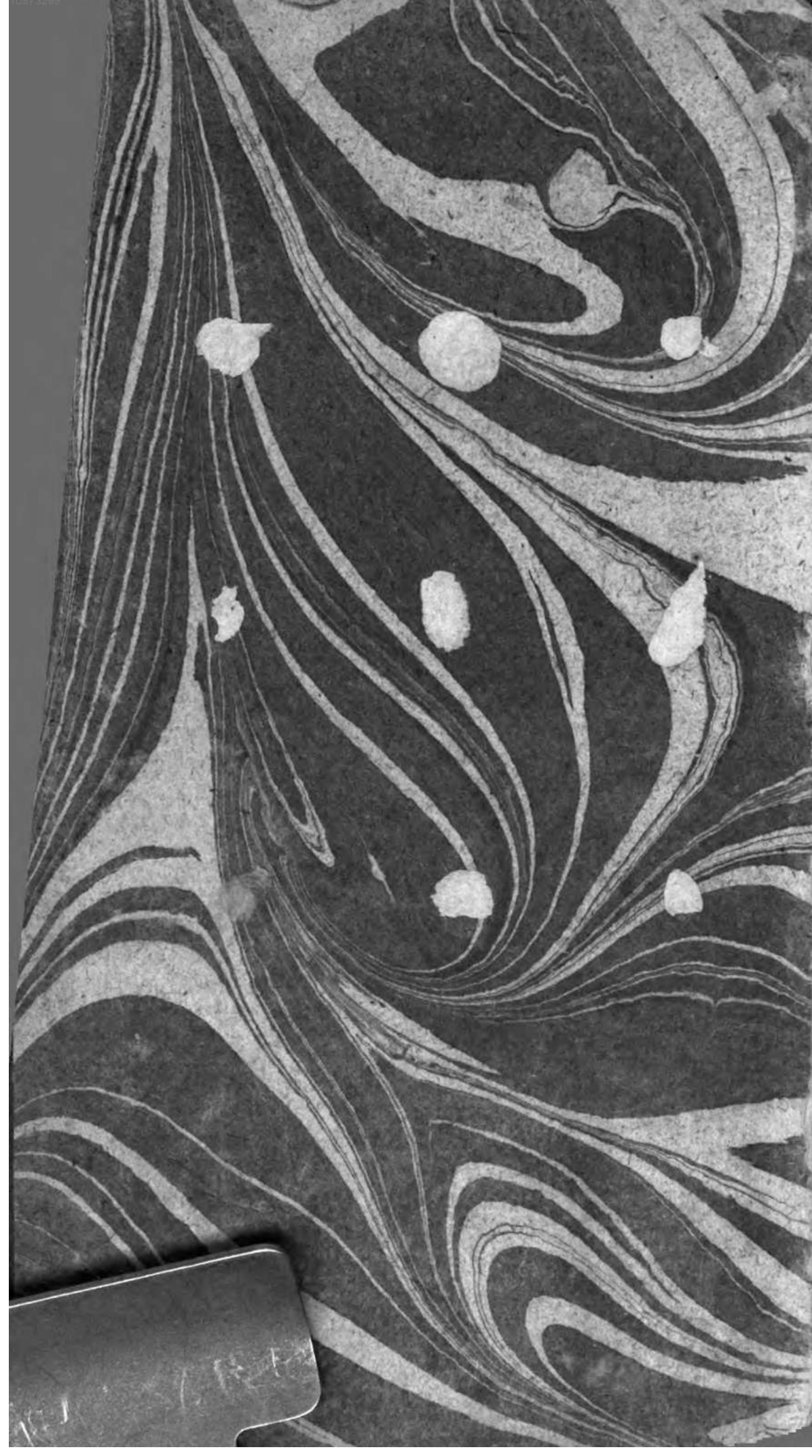
Das Copyright für alle Webdokumente, insbesondere für Bilder, liegt bei der Bayerischen Staatsbibliothek. Eine Folgeverwertung von Webdokumenten ist nur mit Zustimmung der Bayerischen Staatsbibliothek bzw. des Autors möglich. Externe Links auf die Angebote sind ausdrücklich erwünscht. Eine unautorisierte Übernahme ganzer Seiten oder ganzer Beiträge oder Beitragsteile ist dagegen nicht zulässig. Für nicht-kommerzielle Ausbildungszwecke können einzelne Materialien kopiert werden, solange eindeutig die Urheberschaft der Autoren bzw. der Bayerischen Staatsbibliothek kenntlich gemacht wird.

Eine Verwertung von urheberrechtlich geschützten Beiträgen und Abbildungen der auf den Servern der Bayerischen Staatsbibliothek befindlichen Daten, insbesondere durch Vervielfältigung oder Verbreitung, ist ohne vorherige schriftliche Zustimmung der Bayerischen Staatsbibliothek unzulässig und strafbar, soweit sich aus dem Urheberrechtsgesetz nichts anderes ergibt. Insbesondere ist eine Einspeicherung oder Verarbeitung in Datensystemen ohne Zustimmung der Bayerischen Staatsbibliothek unzulässig.

The Bayerische Staatsbibliothek (BSB) owns the copyright for all web documents, in particular for all images. Any further use of the web documents is subject to the approval of the Bayerische Staatsbibliothek and/or the author. External links to the offer of the BSB are expressly welcome. However, it is illegal to copy whole pages or complete articles or parts of articles without prior authorisation. Some individual materials may be copied for non-commercial educational purposes, provided that the authorship of the author(s) or of the Bayerische Staatsbibliothek is indicated unambiguously.

Unless provided otherwise by the copyright law, it is illegal and may be prosecuted as a punishable offence to use copyrighted articles and representations of the data stored on the servers of the Bayerische Staatsbibliothek, in particular by copying or disseminating them, without the prior written approval of the Bayerische Staatsbibliothek. It is in particular illegal to store or process any data in data systems without the approval of the Bayerische Staatsbibliothek.







| 10573269 |      |                  |         |           |             |   |
|----------|------|------------------|---------|-----------|-------------|---|
|          |      |                  |         |           |             |   |
|          |      |                  | - 1     |           |             |   |
|          |      |                  | 1       |           |             |   |
| 200      | -4   | No.              | ,-      |           | -           |   |
| 10       |      |                  |         |           |             |   |
|          |      |                  |         |           |             |   |
|          |      |                  | 3       |           |             |   |
|          |      |                  | 14      |           |             |   |
|          |      |                  |         | 10        | .0          |   |
|          |      | 1                | +       |           |             |   |
|          |      | 1                |         | ,         |             |   |
|          |      |                  |         |           |             |   |
|          | . ,  | 121              |         | 111       | • 1         |   |
| - 7      | 3.4  |                  |         |           | _           |   |
| 1 :      |      | Y .              |         |           |             |   |
| 31       |      |                  |         |           |             |   |
|          | **   |                  |         |           | Y           |   |
|          |      |                  |         |           | 4           |   |
|          |      | and the state of |         |           | Ty Y        |   |
|          | *:   |                  |         |           | 4, 3        | 4 |
|          | 10.0 |                  | *       |           | 1 3 3 5     |   |
|          |      | 16.              |         | 1         | 1 - 5 -     |   |
|          |      | 5 111            |         | 1         | a de ser    |   |
|          |      |                  | 1       | 4 1 77 1  | 7 2         |   |
|          |      |                  | 7.0     | at the    |             |   |
|          |      |                  |         |           | 1. K        |   |
| ,        | **** |                  | *       | b = 1. 1. |             |   |
| 7        | 18   | 2                | 9 10 14 | 1.4.9     | the section |   |
| **       |      |                  | W       |           | 1           |   |
|          |      |                  |         | N 1 3     |             | è |
|          |      |                  |         |           | 1           |   |
|          | 1 0  | , 41'            |         | 4 17 17   | 4           |   |
| - 1      | 4    | r.               |         | - 1 1     | 14 14. 14.  |   |

B. L. Sranc. pag. 88. L. eleg.g. 28 m-3. Lelig g 28 m Battan

### Einleitung

in die

# Schönen Wissenschaften.

Rach dem Franzbsischen des Herrn Batteur, mit Zusäßen vermehret

von

Karl Wilhelm Ramler.



#### Dritter Band.

Dritte und verbesserte Auflage.

Leipzig,

ben M. G. Weidmanns Erben und Reich. 1769.

BIBLIOTHECA REGIA MUNACENSIS



#### Einleitung

in die

## schönen Wissenschaften.

Zwenter Theil.

#### Dritter Abschnitt. Won der lyrischen Poesie.

Vorerinnerung.

enn man die lyrische Poesse nur obenhin untersucht, so scheint sie sich weniger, als die übrigen Dichtungsarten, unter den all= gemeinen Grundsatz zu bequemen, welcher alles auf die Nachahmung der Natur zurück bringt.

Wie? ruft man sogleich aus: Die Gefänge der Propheten, die Psalmen Davids, die Oden Pindars und des Horaz, sind keine mahren Gedichte? Es sind gerade die allervollkommensten. Geht nur bis auf den Ursprung der Poesie zu= ruck. Ift sie nicht ein Gefang, eingegeben von der Freude, der Bewunderung, der Dankbarfeit?

2 2

keit? Ist sie nicht die Stimme, der Ausbruch des Herzens, woben die Natur alles, und die Runst nichts thut? Indessen sehe ich hier keine Abschilderung, kein Semälde. Alles ist Feuer, Empfindung, Trunkenheit. Zwen Dinge sind also wahr: erstlich, daß die lyrischen Poessen wahre Gedichte sind; zwentens, daß diese Gedichte, den Charakter der Nachahmung nicht an sich tragen.

Dieß ist der Einwurf, in seiner ganzen Star-

ke vorgetragen.

Ehe ich darauf antworte, frage ich diejeni= gen, die ihn machen, ob die Musik, ob die Opern, worinn alles lyrisch ist, wirkliche oder nachgeahmte Leidenschaften enthalten. Ob die Chore der Alten, welche die ursprüngliche Ratur der Poeste benbehielten, diese Chore, die der Ausdruck der bloßen Empfindung waren, ob sie die Natur felbst, oder nur die nachgeahmte Na= tur waren? Db sich Rousseau in seinen Psalmen von dem, mas er fang, eben so wahrhaftig durchdrungen gefühlt hat, als David. Und endlich, ob unsere Schauspieler, die auf der Bühne so lebhafte Leidenschaften verrathen, sol= che, ohne Hulfe der Kunft, und wegen wirkli= cher Beschaffenheit ihrer Umstände fühlen. Wenn dieses alles erdichtet, kunstlich, nachgeahmet

geahmet ist: so muß die Materie der Inrischen Poesie, wie sehr sie auch aus Empfindungen besteht, darum nicht weniger der Nachahmung unterworfen fenn.

Der Ursprung der Poesie beweiset nichts wider diesen Grundsatz. Die Poesie in ihrem er= sten Ursprunge aufsuchen, heißt eben so viel, als sie vor ihrer Geburt aufsuchen. Die Elemente der Kunste wurden zugleich mit der Ma= tur erschaffen. Allein die Kunste selbst, so wie wir sie jett kennen, so wie wir sie jett beschrei= ben, find sehr unterschieden von dem, was sie ursprünglich waren. Man urtheile von der Poesie nach den übrigen Kunsten: diese waren anfangs nichts, als ein unartikulirtes Geschren, als ein Umriß von einem Schatten, als ein Dach auf vier Pfalen. Kann man fie an diefen Beschreibungen erkennen?

Daß die heiligen Gefange wahre Gedichte find, ohne Nachahmungen zu senn, wird dieses Exempel viel wider die Poeten beweisen, die nichts als die Ratur zu ihrer Begeisterung haben? War es der Mensch, der im Moses sang, war nicht sein Eingeber der Geift Gottes? Er ist herr und Meister; er hat nicht nothig, nach= zuahmen, er erschafft. Anstatt daß unfre Poeten in ihrer vorgegebenen Trunkenheit keinen

andern Benstand haben, als den Benstand ihrer natürlichen Talente, als eine durch die Runst erhitzte Einbildungskraft, als eine Begeisterung, die zu Gebote steht. Geset, sie haben eine wirkliche Empfindung der Freude, so können sie frenlich davon singen, aber nur eine oder zwen Strophen. Will man mehr, so kömmt es der Runst zu, neue Empfindungen, die den ersten gleich sind, an das Stück anzuheften. Wenn die Natur das Feuer entzündet, so muß die Kunst es zum wenigsten ernähren und unterhalten. Folglich kann das Benspiel der Propheten, welche sangen, ohne nachzuahmen, nichts wider die nachahmenden Poeten beweisen.

Noch mehr: warum kommen die heiligen Gestänge uns selber so schön vor? Ist es nicht desswegen, weil wir darinn diesenigen Empfinduns gen vollkommen ausgedrückt finden, die wir, unserm Bedünken nach, selbst gehabt haben würsten, wenn wir mit den Propheten in einerlen Situation gewesen wären? Und wenn ihre Empfindungen auch nur bloß wahr wären, ohne wahrscheinlich zu senn, so müßten wir sie versehren; aber sie würden nicht einen solchen ansgenehmen Eindruck auf uns machen. Daß man also, um den Menschen zu gefallen, genösthiget ist, selbst alsdann, wann man auch nicht nachs

nachahmt, doch zu thun, als ob man nachahmte, und der Wahrheit alle Züge der Wahrschein-Lichkeit zu geben. \*)

Die lyrische Poesse könnte als eine besondere Sattung angesehen werden, dem Grundsaße unbeschadet, dem die übrigen unterworsen sind.
Allein es ist nicht nothig, sie abzusondern: sie sließt ganz natürlicher ja gar nothwendiger Weisse mit in die Nachahmung hinein. Der einzisge Unterschied, den wir zwischen ihr und den übrigen Dichtungsarten wahrnehmen, ist dieser, daß der Gegenstand ihrer Nachahmung die Empsindungen sind. Und da sich dieser Unterschied nur auf Seiten des Gegenstandes besindet: so kann er dem Grundsaße der Nachahmung selbst keinen Schaden thun.

So lange die Handlung im Drama oder in der Epopde fortgeht, so lange ist die Poesse episch oder dramatisch; sobald sie sich verweilt, und die Poesse nichts, als die blose Lage der Seele, die Empfindung des gegenwärtigen Augenblicks schildert, so ist sie schon an sich selbst A4 lyrisch:

"thyramben, und die mei=
"sten Stücke der Flote und
"Lener kommen darin über=
"ein, daß sie Nachahmun=
"gen sind." Arist. Dichts Funst I Kap.

<sup>\*)</sup> Das die Inrischen Gedichte, oder die Dithpram=
ben, Nachahmungen sind,
lehret selbst Aristoteles:
"Die Epopoe, die Tragó"die, die Komödie, die Di-

lyrisch: man darf ihr nur die gehörige Form geben, so kann sie in Musik gesetzt werden. Die Selbstgespräche des Polieukts, der Kamilla, der Chimene sind lyrische Stücke. Und wenn dieses wahr ist: warum soll die Empfindung, die im Drama der Nachahmung unterworfen ist, es in der Ode nicht seyn? Warum soll man die Leidenschaft in einer Scene nachahmen können, und nicht in einem Gesange? Hier findet also keine Ausnahme Statt. Alle Dichter haben einerley Endzweck, nämlich die Natur nachzusahmen, und sie haben ben ihrer Nachahmung alle einerley Methode zu beobachten.

Eben so wie in der epischen und dramatischen Poesse, wo es darauf ankömmt Handlungen zu schildern, der Poet sich zuerst die Dinge lebshaft vorstellen, und hierauf alsbald den Pinsel ergreifen muß: eben so mußer in dem lyrischen Gedichte, welches ganz der Empfindung geswiedmet ist, zuerst sein Herz erhisen, und hiersauf die Leper ergreifen. Will er einen erhabenen lyrischen Gesang anstimmen, so muß er ein großes Feuer anzünden; will er gemäßigte Tone hervorbringen, so kann das Feuer sanster sein. Sind die Empfindungen wahr und wirklich, wie Davids, als er seine heiligen Gesänge versertigte, so ist dieß ein Vortheil für den Poeten;

Poeten; eben so wie es ein Vortheil für den tragischen Dichter ist, wann er ein Stuck in der Geschichte schon so zubereitet findet, daß er gar keine oder wenige Veranderungen hinzuthun darf, wie Racine in der Esther. Alsdann er= streckt sich die poetische Nachahmung nur auf die Gedanken, die Ausdrücke, den Wohlklang, die allemal den Sachen angemeffen senn muffen. Wenn die Empfindungen nicht wahr und wirklich sind, wenn der Poet nicht wirklich in der Lage ist, die zur Hervorbringung der nothigen Empfindungen erfodert wird: so muß er solche, die den wahrhaften ahnlich sind, in sich erwecken, solche erdichten, als sich zu der Natur des Ge= genstandes schicken. Und wann er nun zu dem gehörigen Grade der Hiße gebracht ist: so singe er; er ist begeistert. Alle Poeten sind ge= nothigt es so zu machen. Sie mussen alle ent= weder auf eine kunstliche oder auf eine natürli= che Weise die Empfindungen der Bewunderung, der Dankbarkeit, der Freude, der Traurigkeit, des Hasses, die sie ausdrücken wollen, an sich felbst erfahren. Es giebt keine Ode, weder im Horaz, noch Rousseau, wenn sie nehmlich den wahren Charakter einer Ode hat, woben man es nicht deutlich zeigen konnte: sie sind alle, sobald sie vollkommen sind, eine Abschilde= 21 5 rung

rung dessen, was man Starkes oder Angenehmes in der Lage, worinn sie waren, ben sich selbst zu empfinden pflegt.

Folglich, so wie man in der epischen und dramatischen Poesse Handlungen und Sitten nachahmt: so singt man in der lyrischen nachgeahmte Empfindungen oder Leidenschaften. Ist etwas Wirkliches daben, so vermischt es sich mit dem Erdichteten um ein Ganzes von Einerlen Natur auszumachen; und die Wahrheit schafft der Erdichtung Glauben, eben so wie die Erdichtung die Wahrheit verschönert.

Es mag also die Poesie die Bewegungen des Herzens besingen, sie mag handeln, sie mag erzählen, sie mag Götter oder Menschen reden lassen: sie ist immer ein Kontersen der schönen Natur, ein künstliches Gemälde, ein Bildnis, dessen einziges und wahrhaftes Verdienst in der guten Wahl, Anordnung und Aehnlichkeit besteht: Ut pictura poësis.

#### I. Kapitel.

#### Was die lyrische Poesse ist.

Die lyrische Poesse ist eigentlich zum Singen gemacht. Daher, und weil die Leper ehemals die Stimme des Sängers begleitete, hat hat man sie lyrisch genannt. Das Wort Ode hat einen gleichen Ursprung: es bedeutet ein Lied, einen Gesang, eine Hymne.

Es muß sich aso zwischen der lyrischen Poesie, und zwischen der. Musik eine Aehnlichkeit besinden, die in der Sache selbst liegt, weil sie bende einerlen Gegenstände auszudrücken haben. Und wenn dieses wahr ist, so muß, weil die Musik ein Ausdruck der Empfindungen durch unartikulirte Tone ist, die musikalische oder die lyrische Poesie ein Ausdruck der Empfindungen durch artikulirte Tone senn, oder, welches einerlen ist, durch Worte. Wir müssen diesen Begriff noch deutlicher auseinander seßen.

Die Menschen besitzen einen Verstand und einen Willen, zwo Seelenkräfte, deren Wirkungen Erkenntnisse und Bewegungen sind. Diese Wirkungen trennen sich eben so wenig von einsander, als sich die Kräfte, die sie hervorbringen, in unserer Seele von einander trennen. Wenn wir denken, so mischt sich unser Geschmack unter unsere Gedanken; wenn wir empsinden, so mischen sich unsere Gedanken unter unsern Geschmack. Folglich mögen wir reden, oder wir mögen schreiben, so ist gemeiniglich in allem, was wir sprechen, Licht und Hitze: Licht gehört zum Verstande, zum Gedanken; Hitze

gehort zum Willen, zur Empfindung, zum Ge= schmacke.

Ich habe gesagt gemeiniglich, weil es Gattungen giebt, worinn das Licht allein herrscht, wie zum Erempel die Geometrie; und andere, worinn die Site allein herrscht, wie die Musik. Allein hier reden wir bloß von solchen poetischen, oder prosaischen Werken, die das Erget= zen und den Unterricht zugleich zum Endzweck haben, von Werken, die man Werke des Ge= schmacks nennt. In diesen Arten von Schriften muß sich nothwendig Licht und Hiße befinden; ohne das eine mochte sich der Leser verir= ren, und ohne das andre wurde er gahnen.

Diese beiden Eigenschaften muffen in solchem Grade mit einander verbunden werden, als es sich sowohl zu der Materie, die man abhandelt, als auch zu dem Endzwecke schickt, den man sich vorsett.

Will man dem Geiste eine Wahrheit vorstel= len, so muß das Licht herrschen; soll das Herz gerührt werden, so herrscht die Hiße.

Die Historie, die Abhandlungen, die Lehr= gebäude verlangen Klarheit und Deutlichkeit. Die Rede, die Epopde, die dramatischen Gedichte vermischen beide Eigenschaften, bald in gleichem, bald in ungleichem Maße, nach dem

Ton

Ton und Charafter der verschiedenen Theile des Stoffes. Aber in der Poesie, die zum Singen gemacht ist, muß allezeit die Hise herrschen, mehr oder weniger, nachdem der Stoff ist. Mit einem Wort, je näher die Gattungen der Seometrie kommen, je mehr müssen sie klar, nacht, kalt; je näher sie der Musik kommen, je stärker, je feuriger, se passionirter müssen sie senn. Das Herz bemächtigt sich in solchem Falle des ganzen Stoffes, und das Licht wird fast gänzlich von der Empfindung verschlungen.

Man kann also die lyrische Poesie als eine Poesie beschreiben, welche Empfindungen ausdrückt. Man thue eine singende Versart hinzu, so hat sie alles, was zu ihrer Vollkommenheit nothig ist.

Aus dieser kurzen Theorie fließen alle Regeln und auch alle Vorrechte der lyrischen Dichtkunst. Diese rechtsertigt die Kühnheit ihrer Eingänge, ihre Raserenen, ihren Sprung. Hieraus entssteht jenes Erhabene, welches ihr ganz eigensthümlich zukömmt, und diesenige Begeisterung, die ein Funke der Gottheit zu senn scheint.

#### 14 Won der lyrischen Poesie.

#### II. Kapitel.

## Von der Begeisterung der lyrischen Poesie.

ren, wird also genannt, weil die Seele, die damit erfüllt ist, sich ganz dem Gegenstande überläßt, der ihr solche eingiebt. Sie ist nichts anders, als eine Empfindung, von welcher Art sie sen, Liebe, Zorn, Freude, Bewunderung, Traurigkeit zc. erregt durch eine gewisse Vorssstellung.

Diese Empsindung hat den Namen der Besgeisterung eigentlich nicht, wenn sie natürlich ist, das heißt, wenn sie sich ben einem Mensschen befindet, der sie vermöge wirklicher Beschaffenheit seines Zustandes erfährt; sondern nur, wenn sie sich ben einem Artisten, Poeten, Maler, Musikus befindet, und wenn sie die Wirkungseiner durch die Gegenstände, die sie sich ben der Komposition vorstellt, künstlich ershisten Einbildungskraft ist.

Also ist die Begeisterung der Künstler nichts, als eine lebhafte Empfindung, erregt durch eine lebhafte Idee, womit sich der Künstler selbst erfüllt. Wie nun die Gegenstände, welche durch die Ideen vorgestellt werden, mehr oder weniger groß, schön, gut, wichtig, interessant sind; oder auch klein, häßlich, schlecht, mehr oder weniger, sind: so können sie auch Empsindungen von verschiedener Gattung, und in verschiedenen Graden hervorbringen, und folglich auch versschiedene Arten der Begeisterung. Ieder Arzist, wenn er ein wirkliches Recht zu diesem Ramen hat, besitzt seine eigene, und zwar ben einem jeden einzelnen Stosse.

Die Begeisterung des Iprischen Dichters ist bald erhaben, bald sanft und ruhig, mehrenstheils aber halt sie zwischen der sanften und der erhabenen ein gewisses Mittel; und dieses entsweder, weil es die Natur des Stosses so mit sich bringt, oder weil die Empfindung des Dichsters also beschaffen ist, oder weil beides zügleich ist. Denn wenn der Stoss seine Farbe hat, so hat der Poet die seinige nicht weniger. Visweilen verderbt die Farbe des Poeten die Farbe des Stosses; bisweilen hat auch der Stoss salles dem Poeten zu danken.

Das Erhabene überhaupt, ist alles, was uns über das erhebt, was wir waren, und was uns zugleich diese Erhebung fühlen läßt.

#### 16 Won der lyrischen Poesie.

Es giebt hiervon zwo Arten: Das Erhabe= ne im Bilde, und das Erhabene in den Gesin= nungen.

Die Bilder sind erhaben, wenn sie unsern Geist über alle Begriffe erheben, die er irgend von Größe und Hoheit gehabt hat.

Die Gesinnungen sind erhaben, wenn sie fast über den Stand der Menschheit zu gehen scheisnen, und uns, wie Seneka sagt, in der Schwachsheit eines Menschen die Standhaftigkeit eines Gottes zeigen. Der Weltbau stürzt auf das Haupt des Gerechten zusammen: seine Seele bleibt ruhig mitten im Falle. Die Vorstellung dieser Ruhe, verglichen mit dem Krachen einer ganzen zerberstenden Welt, ist ein erhabenes Bild; und die Ruhe des Gerechten ist eine ershabene Gesinnung.

Man muß eine erhabene Gesinnung und eine lebhafte Empfindung wohl von einander untersscheiden. Die Empfindung kann von einer aus ßerordentlichen Lebhaftigkeit sehn, ohne darum zu einer erhabenen Gesinnung zu werden: der Zorn, der bis zur Wut aufschwillt, hat den höchsten Grad der Lebhaftigkeit erreicht, und ist doch nicht erhaben. Die erhabene Gesinnung hingegen ist gar nicht lebhaft: sie besteht nicht sowohl in Bewegung, als in Ruhe; und das

ist vielmehr eine große Geele, die alles ansieht, was gemeine Geelen rührt, ja-die es felbst empfindet, ohne dadurch bewegt zu werden, als jene, die den Eindrucken der Gegenstände leicht und geschwinde folgt. Und vielleicht konnte man überhaupt sagen: was erhaben ist, das ist nicht lebhaft, und was lebhaft ist, das ist nicht erhaben. Regulus kehrt ruhig nach Karthago zuruck, um dort die graufamsten Martern zuleiden, die, wie er weiß, ihm zubereitet werden: dieses ist erhaben, ohne lebhaft zu fenn. Ho= raz, der Dichter, stellt sich die Ruhe des Regulus vor, mitten in der schrecklichen Situation, worinn er ist; dieser Anblick rührt und entzückt ihn, er macht eine prachtige Dde darauf: dieses ist lebhaft, aber nicht erhaben.

Diesen Unterschied voraus gesett, sehe man hier, wie das Erhabene in der Inrischen Poesse entsteht. Ein großer und wichtiger Gegenstand rührt den Dichter: seine Einbildungskraft wird erhöht, wird erhitzt; sie bringt lebhaste Empfinstungen hervor, die ihrer Seits wiederum auf die Einbildungskraft zurück wirken und ihr Feuer vermehren. Daher die Anspannung alster Kräfte, den Zustand seiner Seele auszudrüschen; daher die reichhaltigen, starken, kühnen Redensarten, die außerordentlichen Figuren,

Batt. S. W. III B.

B

die

die ungewöhnlichen Wendungen. Alsbann ses hen die Propheten die Hügel der Erde sich uns ter dem Fußtritt des Ewigen bücken, das Meer sliehen, die Berge hüpfen. Alsbann sieht Hosmer das Zeichen mit dem Haupte, welches Juspiter der Thetis giebt, er sieht die Bewegung seiner unsterblichen Stirne, wovon der Weltstreis zittert.

Dieß ist das Erhabene, welches der Ode zu= kömmt, das Erhabene im Bilde, welches leb= hafte Empfindungen hervorbringt, und von leb= haften Empfindungen wiederum hervorgebracht und verstärkt wird.

Das Erhabene in den Gesinnungen hat wester Leidenschaft, noch Siße, weder starke Bilster, noch kühne Ausdrücke. Alles ist ruhig und natürlich. Die Seele, die vollkommen Herr von sich selber ist, sieht die Dinge nicht anders an, als sie wirklich sind, und giebt sich keine Mühe, das geringste daran zu ändern. Eine aufgeklärte und standhafte Bernunft leistet sie in allen ihren Bewegungen; die Gründslichkeit ihrer Absichten giebt ihr eine Stüße, die nichts wankend machen kann. Wenn sie redet, so redet sie ganz einfältig und ohne alle Siße: Arria giebt sich einen tödtlichen Stich mit einem Dolche, um ihrem Gemahle zu einem heldenmüsthigen

thigen Tode das Benspiel zu geben; sie zieht den Dolch aus ihrer Brust, und überreicht ihm solchen mit diesen Worten: Mein Patus! es schmerzet nicht.

Man sagte zu dem Horaz, dem Sohne, als er wider die dren Kuriazier zum Kampfe auszog; daß man ihn vielleicht würde beweinen müssent Er antwortet: Wie? du willst mich beweisnen, wenn ich für mein Vaterland sterbe? Und zur Medea: Wen hast du wider so viel Feinde? Sie antwortet kalt: Mich selbst.

Dieses Erhabene ist nicht eigentlich für die Ode, weil es gemeiniglich mit einer Handlung verbunden ist, und in der Ode keine Handlung statt findet. In dramatischen Stücken trifft man es häusig an: Corneille ist voll davon.

Diesen Begriffen zu Folge könnte man eine schwache oder kleine Seele als eine Seele besschreiben, die durch jeden mittelmäßigen Anfall einer Leidenschaft, als des Zorns, der Furcht, der Freude, der Traurigkeit, sogleich niedergesschlagen, oder aus sich selbst gebracht wird.

Eine gewöhnliche Seele, als eine solche, die tergleichen mittelmäßigen Anfällen widersteht; ihnen aber nicht mehr widerstehen kann, wenn sie einige Grade stärker werden.

28 2

#### 20 Von der lyrischen Poesie.

Eine wahrhaftig erhabene Seele, als eine solche, die in sich selbst ein Mittel findet, welsches sie nicht allein über jene schwache Seele hinwegsetzt, die durch einen mittelmäßigen Unsfall zu Boden geworfen wird, sondern auch über diejenige Tugend, die bis auf einen gewissen Grad widersteht. Sie ist der berühmte Felster Poeten, an dessen Fuße die Wellen zersscheitern.

Es giebt in dieser erhabenen Sphäre Stufen, wovon sich mittelmäßige Seelen keine Vorstellung machen können, wenn man sie ihnen auch in Benspielen zeigt.

Die Richtigkeit dieser Begriffe dunkt uns zwar durch die angeführten erhabenen Züge ge=nugsam bewiesen zu senn: indessen sind hier noch einige, die sie völlig in dasjenige Licht setzen werden, welches sie nothig haben.

Die Königinn Henriette von Engelland auf einem Schiffe, mitten in einem erschrecklichen Ungewitter, beruhigt ihre Sefährten, indem sie ihnen mit heiterm Sesichte sagt: Die Könisginnen ertrinken nicht.

Kuriaz, der für sein Baterland in den Streit zieht, sagt zur Kamilla, seiner Geliebten, die, um ihn ihn zurück zu halten, alle ihre Liebe walten läßt? Che ich dir zugehörte, gehörte ich meinem Vaterlande zu.

Als Augustus die Verschwörung, welche Cinna wider sein Leben gemacht, entdeckt, und ihn derfelben überführet hat, sagt er, indem er die Hand gegen ihn ausstreckt: Cinna! sep mein Freund! siehe, ich selbst lade dich ein.

Sehet da, erhabene Gesinnungen! Die Königinn war über die Furcht, Kuriaz über die Liebe, Augustus über die Rache, alle dren ma= ren über Leidenschaften, und gemeine Tugenden erhaben. Eben so verhålt es sich mit den übri= gen Zügen dieser Art.

Soll aber die Gesinnung wahrhaftig erhaben senn, so muß sie sich auf eine wahre Tu= gend gründen, sonst ist sie Frechheit, oder Sinnlosigkeit. Derjenige, welcher keinen Gott fürchtet, hat deswegen noch keine erhabene Seele. Ratilina konnte kein Held heißen, ob er gleich eine gewisse Starke der Seele befaß. Aus eben der Ursache kann ein Gedanke nicht wahrhaftig erhaben senn, wenn er nicht auf Wahrheit gegründet ist. Und wenn Lukan in die eine Wagschale alle Gotter legt, und in die andere

Ausschlag giebt,

Victrix causa Diis placuit, seh victa Catoni: so macht er diejenigen fast zu lachen, die Gold und Flittergold zu unterscheiden wissen. Sein Gedanke ist von einem Erhabenen, das ins Kin-dische fällt.

Laßt uns wieder zum Erhabenen der Ode zus
ruck kommen. Wir haben gesagt, daß es in
dem Glanze der Bilder, und in der Lebhaftigkeit
der Empfindungen bestehe. Diese Lebhaftigs
keit ist es eben, welche die Kühnheit der Eingans
ge, den Sprung, die Ausschweifungen zc. hers
vorbringt, wovon wir alsobald reden wollen,
wenn wir zuvor einen Begriff von der sanften und
der mittlern Begeisterung bengebracht haben.

Die fanfte Begeisterung ist diejenige, welche man erfährt, wenn man angenehme, zärtliche Materien bearbeitet, Gegenstände, die nichts als ruhige Empfindungen hervorbringen.

Es ist leicht, sich von der andern Begeisterung einen Begriff zu machen, die zwischen der erhabenen und der fanften das Mittel halt. Sie bringt eigentlich den erhabenen Styl her= vor, das will sagen, eine ganze Kette von er= höheten Gedanken, von starken, körnichten Aus= drücken, harmonischen Sangen, gedrängten Ideen, Ibeen, kühnen Wendungen, glanzenden Figuren; das Feuer ist anhaltend, die poetische Aber ist allezeit voll. In der erhabenen Begeisterung giebt es nichts als Entzückungen, wilde Ausbrüche, Raserenen, Feuerstralen. In
der sansten sind lauter Spiele, gautelnde Scherze, eine Weichheit, eine Gemächlichkeit, woben
die Seele nur so viel Wirksamkeit besitzt, als
ihr zum Empsinden nothig ist. Aus der Vermischung dieser beiden Arten entsteht eine mit Anmuth vermischte Stärke, welches die dritte Sattung von Begeisterung ist, von der wir hier reden.

#### III. Kapitel.

Von dem Lingange der Ode, ihrem Sprunge, ihren Ausschweifungen.

Der Eingang der Dde ist kühn: weil man annimmt, daß der Poet, wenn er seine Leper ergreift, von den Gegenständen, die er sich vorstellt, stark gerühret ist. Seine Empfindung bricht auß, wie ein Strom, der den Damm zerreißt: und folglich ist es nicht leicht möglich, daß die Ode höher steigen kann, als ihr Eingang ist; auch pflegt ein Dichter, der Geschmack besitzt, just an dem Orte auszuhöfren, wo er zu singen ansangen will.

B4 Der

#### 24 Von der lyrischen Poesie.

Der Sprung ist eine Art von Lucke zwischen zwen Begriffen, die keine unmittelbare Berbin= dung haben. Man kennt die Geschwindigkeit unsers Geistes. Wird die Geele von einer Leidenschaft erhitt, so ift die Geschwindigkeit noch ungleich größer: die Gedanken werden gedrangt, gejagt. Und weil es nicht möglich ist, sie alle auszudrucken: so faßt der Poet nur die merkwürbigsten davon auf, und druckt sie in eben der Ordnung aus, die sie in seinem Geiste hatten, ohne diejenigen mit auszudrücken, die ihnen zur Berbindung dienten; daher haben fie ein zerriffenes Ansehen; sie halten nur von wei= tem zusammen, und lassen folglich einige Lücken übrig, die der Lefer mit leichter Mube ausfüllt, wenn er Geift besitt, und dem Dichter in fei= nem Feuer folgen fann. Zum Erempel, Mo= ses läßt Gott sagen: Ich habe geredet, dixi: wo sind sie? ubinam sunt? "Ich habe gere-"det zu meinen Feinden in meinem Born: mei-"ne bloße Rede machte, daß sie verschwanden; "ihr, die ihr Zeugen meines Sieges send, ant= "wortet mir: 2Bo sind sie?" Die beiden Gedanken des heiligen Dichters sind: Ich habe geredet, wo sind sie? Alle übrigen Begriffe, die zwischen diesen beiden Worten stehn, befanden sich in seiner Geele; weil er es aber nicht

nicht für gut fand, sie auszudrücken, so ließ er diese Lücke übrig, welche man einen Sprung nennt.

Dergleichen Sprung findet nur ben Materien statt, die lebhafte Leidenschaften zulassen, weil er die Wirkung von einer verwirrten Seele ist, und weil diese Berwirrung nur durch wichtige Gegenstände verursacht werden kann.

Die Ausschwelfungen sind Uebergänge, die der Geist des Dichters zu andern Materien macht, die mit derjenigen verwandt sind, die et behandelt; es sen, daß die Schönheit des fremeden Stoffes ihn reizt, oder daß die Unfruchtbarsteit seines eigenen ihn nothigt, anderswo etwas zu suchen, womit er ihn bereichern kann.

Es giebt zwo Arten von Ausschweifungen. Die eine besteht in Sprüchen, in allgemeinen Wahrheiten, die oft großer poetischer Schönsheiten sähig sind: wie in der Ode, wo Horaz, ben Gelegenheit einer Reise, die Virgil über das Meer thut, wider die gottlose Verwegenheit des menschlichen Geschlechts eisert, die sich durch nichts zurückhalten läßt. Die andre Art besseht in Zügen aus der Historie, oder Fabel, wodurch der Poet seine Meynung zu bestärken sucht. Von der Art ist die Historie des Regusuch, und die Geschichte der Europa ben eben

demselben Dichter. Diese Ausschweifungen sind den lyrischen Poeten mehr erlaubt, als ans dern, aus angeführter Ursache.

Unordnung nur dazu dienen, den Stoff zu belesben, zu bereichern, mannichfaltig zu machen. Wenn sie ihn verdunkeln, überladen, verwirsen, so sind sie schlecht. Wenn die Vernunft den Dichter nicht führt, so muß sie ihm wenigstens folgen können, sonst ist die Begeisterung Unsinn, und die Verwirrung Aberwis.

Aus den obigen Anmerkungen kann man zwo Folgerungen ziehn.

Die erste ist diese: die Dde muß nur von mittelmäßiger Länge senn. Denn wenn sie ganz
in Empfindung besteht, und zwar in Empfindung, die durch den Anblick eines gewissen Gegenstandes erregt worden ist, so ist es nicht möglich, daß sie sich lange erhalten kann: Animorum incendia, sagt Cicero, celeriter restinguuntur. Auch sieht man, daß die besten lyrischen Dichter sich begnügen, ihren Gegenstand
von solchen Seiten zu zeigen, die einen gleichen
Eindruck hervorbringen, oder unterhalten können; worauf sie ihn fast eben so plöglich verlassen, als sie ihn ergrissen hatten.

Die zwente Folgerung ist: in einer Obe muß eine Einheit der Empfindung herrschen, eben so, wie eine Einheit der Handlung in der Epopoe und im Drama herrscht. Man kann, ja man muß die Bilder, die Gedanken, die Wendungen abandern, doch so, daß sie mit der herr= schenden Leidenschaft allemal eine Aehnlichkeit behalten. Diese Leidenschaft kann sich zusammen ziehen, kann sich mehr oder weniger entwis deln, kann ihren Weg wieder zurücknehmen: allein sie muß weder ihre Natur verandern, noch einer andern ihre Stelle abtreten. Wenn die Freude die Leper gestimmt hat, so kann sie sich wohl in Entzückungen verlieren, und sich aufs Ungewisse hinauswagen, aber sie muß niemals zur Traurigkeit übergehn: dieser Fehler ware nicht zu verzeihen. Wenn man mit Empfindungen des Hasses angefangen hat, so muß man nicht mit Liebe endigen, oder es muß Liebe zu einer Sache fenn, die der gehaß= ten entgegen steht; und alsdann bleibt es noch immer die erste Empfindung, die nur versteckt ist. Eben so verhalt es sich auch mit den übri= gen Empfindungen.

#### IV. Rapitel.

Verschiedene Gattungen von Øden.

Signieht geistliche Oden, die man Gefänge oder Hymnen nennt: sie sind der Ausdruck eisner Seele, die mit Entzücken die Größe, die Allmacht, die unendliche Güte des höchsten Wesfens bewundert, und in ihrer Begeisterung ausruft:

O Schöpfer! was ich seh, sind deiner Allmacht Werke, Du bist die Seele der Natur.

Der Sterne Lauf und Licht, der Sonne Glanz und Stärke, Sind beiner Hand Geschöpf und Spur.

Es giebt andre, die man heroische Oden nennt, weil sie der Ehre der Helden gewiedmet werden. Der Dichter

Singt hier mit Donnertonen in der Trompeten Klang Das hobe Lob des Siegers, den wilden Schlachtgesang.

Von dieser Art sind vornehmlich Pindars Oden, und einige Oden des Horaz, des Malherbe, des Rousseau.

Es giebt eine dritte Gattung, die den Namen der moralischen oder der philosophischen Ode führen kann: wo der Poet, von der Schönheit der Tugend eingenommen, oder von der Häßlichkeit des Lasters erschreckt, sich den Empfindunpfindungen der Liebe oder des Abscheues über= läßt, die diese Gegenstände in ihm erregen.

Ihr Deutschen, die an Ruhm berühmtern Batern weichen!

Verlangt ihr großzu senn, so mußt ihr ihnen gleichen: Nicht an der alten Rauhigkeit! Die Heldentugend jener Zeit Ruht nicht auf ungeschlachten Sitten, Auf nackter Armuth, nackten Hutten u. s. w.

Die vierte Gattung entspringt mitten in Schoofe des Bergnügens: Sie singt den Jusgendscherz, den Reihentanz, den Wein. Dersgleichen sind die Anakreontischen Oden, und die meisten Französischen Lieder.

#### V. Kapitel. Von der Korm der Øde.

Mbsage eingetheilt, welche sie Formen nannten. Diese Absage hatten verschiedene Ramen: man hatte eine Strophe, eine Antisstrophe und eine Epode. Die Strophen sym=metrisirten mit den Antistrophen, und die Epoden sen symmetrisirten unter sich. Die Strophe machte den Anfang, die Antistrophe folgte ihr, nachher kam die Epode; hierauf mußte man eben

Gefang dieser Verse ward von Tanzen begleitet. Die Tanzer wandten sich nach der einen Seite währender Strophe; seefew bedeutet wenden, drehen. Und währender Antistrophe dres heten sie sich nach der entgegengesetzen Seite, indem sie sich wieder in ihren Stand zurück zogen. Währendes Gesanges der Epode, die alsemal die kürzeste war, machten die Tanzer ihre Bewegungen, ohne sich weder nach der einen noch nach der andern Seite hin zu begeben. Nach dieser Form sind Pindars Oden und die meisten dramatischen Chöre gemacht.

Alcaus, Sappho und andre lyrischen Dichter, hatten, vor dem Pindar, andre Formen erfunden, worinn sie verschiedene Berkarten in eine Symmetrie stellten, die weit öfter wiederkam. Diese Formen hat Horaz gewählt. Man

kann fie aus seinen Oden lernen.

Wir selbst haben zwenerlen Arten von Oden teinige behalten den Geschlechtsnamen, und die andern nennt man Kantaten, weil sie ganz allein zum singen gemacht sind.

Ben der erstern Art wird die Jahl und Stelslung der Verse mehrentheils der Wahl und Ans ordnung des Poeten überlassen. Wenn abet die erste Strophe einmal angeordnet ist, so dient sie allen übrigen zur Regel. Erempel von eis nigen wohlklingenden Strophen haben wir im ersten Bande angeführt. \*)

Bey den Kantaten hat man zwen Theile zu unterscheiden: das Recitativ und die Arie. Das Recitativ fångt an, die Arie folgt nach; hierauf kömmt ein anderes Recitativ, hierauf eine andere Arie. Das Recitativ stellt dem Geiste den Gegenstand vor, die Arie drückt die Empfindung aus, die der Andlick des Gegensstandes hat erregen sollen. Welcheszwo Arten von Musik und auch zugleich zwo Arten von Poesse hervordringt. Das Recitativ ist sanfter und simpler; die Arie ist lebhafter und seus riger.

Diese beiden Arten von Musik und Poesse in einem einzigen lyrischen Stücke geben und Gelegenheit, ein gewisses Problem zu untersuschen, nehmlich zu wissen, warum, da die Musik doch ganz der Empfindung geweiht ist, es eine gewisse Art von lyrischer Poesse giebt, die gleiche sam in lauter Süßigkeit zersließt, und eine and dere im Gegentheil, die alle mögliche Stärke und Nachdruck erfodert.

So viel ist überhaupt gewiß, je sanfter, je weicher, ja gar je schwächer die Poesse ist, nur muß

<sup>\*)</sup> Pag. 194. f.

muß sie nicht matt senn, je besser schickt sie sich zur Musik. Es scheint alsdann, daß die Breschungen und Absätze des Gesanges schon halb in den Worten gebildet liegen, und daß es nur ein wenig Kunst bedarf, sie zu entwickeln. So ist, zum Exempel, die Poesse des Quinaut beschafsen, der vielleicht unter allen Poeten, die je geswesen sind, am meisten singend, am meisten lystisch ist.

Indessen erlauben die Oden, die zum singen bestimmt sind, ja sie fodern so gar starkgezeiche nete Bilder, kühne Metaphern: Pindar ist voll davon. Ganze Oden im Horaz sind nichts als ein Gewebe von Allegorie. Die Chore des Sophokles, Euripides, Seneka sind von einer aus berordentlichen Stärke, es ist die stärkste Poesie, die man hat. Die Psalmen Davids, die Gestänge der Propheten sind von gleichem Charakter. Woher dieser Unterschied?

Wir wollen die ganze Schwierigkeit in ein Paar Worte fassen: Alles, was zum Singen gemacht ist, muß voll Empfindung senn; alles, was ein Werk der Empfindung ist, das ist leicht, ungezwungen, naiv. Indessen sind doch die Oden und Gesänge stark, gedrängt, ausgearsbeitet, und verrathen, daß sie es haben senn sollen.

Um diese Schwierigkeit aufzulösen, darf man nur die Dinge in der Rähe betrachten, und sich erinnern, was wir schon vorher gesagt haben.

Es ist wahr, daß die Dusik allein die Em pfindung ausdrückt. Es ist auch wahr, daß Die Empfindung allezeit ungezwungen und naiv Aber dieses Ungezwungene, dieses Raive schließt die Stärke des Ausdrucks nicht im geringsten aus, es giebt vielmehr Anlag bagu. Wenn die Empfindung am allerlebhaftesten ist, fo überschreitet sie den gemeinen Ausdruck; sie redet mehr durch Sachen, als durch Worte, weil die Worte für sie zu schwach sind. Sie sagt nicht: Ich dunke mich beglückt, sondern: Ich dunke mich ein Gott. Daher entstehen die De= taphern, die Allegorien, die Gleichnisse. Rawität schließt nichts aus, als was allzusehr gedacht, was allzuscharfsinnig ist, oder was nichts als eine historische Trockenheit an sich hat, Spiele des Wißes, epigrammatische Eine falle, kunstliche Uebergange, systematische Erklarungen. Auch findet man dergleichen in keiner wahrhaftig lyrischen Poesse. Aber die allerkräftigsten Ausdrücke kann man darinn fins den. Ja man muß sie dort häufiger finden, als sonst irgendwo: weil dort die Einbildungs? kraft alle ihre Stärke zeigt, weil sie bie Sachen Batt. S. W. 3. Band. auf

auf eine passionirte Weise ansieht, und folglich die ganze Seele zum Ausdruck aufbietet.

Woher kommt es denn, daß die Poesse des

Quinaut so fanft und weich ist?

Erstlich, weil Quinaut nichts als Liebe, Scherz und Vergnügen besungen hat, wovon der Grund Ruhe und Gemächlichkeit ist.

Zwentens, weil in Quinauts Werken der größeste Theil aus Recitativen besteht: es sind Tragodien. Run aber ift die Poesse in diesem Falle, so lyrisch sie auch ist, dennoch nicht gang= lich der Leidenschaft gewidmet. Die Begriffe, die unaufhörlich ankommen, geben der Geele eine Beschäfftigung, die sie verhindert, sich der Empfindung gang zu überlaffen. Gie ift gend= thigt, aufmerksam zu senn. Und alsdann keine Dite, keine Aufwallungen mehr; und folglich nichts von Ausdrucken, die Trunkenheit und Wut verrathen: kurz, die Empfindungen fol= gen den Begriffen; anstatt daß in den Arien die Begriffe den Empfindungen folgen. hier herrscht eine gewiffe Hauptempfindung, die die ganze Seele erfüllt, und alle ihre Krafte beschäfftiget, und in Arbeit erhalt; und weil die Geele als= dann nicht eigentlich überlegt, so bekummert fie sich mehr um die Starke, als um die richtige Bestimmung der Worte. Hier sind lauter gemalt=

waltsame Erschütterungen auszudrücken: folglich kann man, ja man muß alles erlauben, was die Stärke und den Nachdruck vermehren hilft.

### VI. Kapitel.

Von dem Ursprunge der lyrischen Poesse.

Fer erste Ausruf eines Menschen, der aus dem Staube hervorgieng, war ein Inris scher Ausdruck. Als er die Augen auf das Weltgebaude warf, als er sein Dasenn aus den angenehmen Eindrücken empfand, die er durch alle Sinne bekam, so konnte er nicht unterlasfen, die Stimme zu erheben: und diefes Ge= schren war auf einmal ein Geschren der Freude, der Bewunderung, des Erstaunens, der Dankbarkeit, verursacht durch eine Menge von Ideen, die ihn eben so sehr an sich selber, als wegen ihrer Reuheit rührten. Kaum erkannte er mit mehrerer Muße und weniger Berwirrung die Wohlthaten, mit welchen er überschüttet, und die Wunder, womit er umgeben war, so verlangte er, daß die ganze Welt mit ihm einstimmen follte, dem allgemeinen Wohlthater den Tribut der Ehre zu bezahlen, den er ihm schuldig war. Er belebte die Sonne, die Gestirne, die Flusse, E 2

Flusse, die Berge, die Winde. Es war kein einziges Wesen, welches nicht redete, um sich mit dem Menschen zu Einem allgemeinen Lobe zu vereinigen. Sehet da den Ursprung der Gefånge, der hymnen, der Oden, mit einem Wor= te, der Inrischen Poesie!

Das menschliche Geschlecht vermehrt sich. Gott offenbaret seine Macht für die Sache des Gerechten wider den Ungerechten: die dankba= ren Wölker verewigen die Wohlthat durch Ge= sange, welche eine gottesdienstliche Tradition der Nachwelt überliefert. Daher die Gefange Moses, der Debora, der Judith und der Propheten.

David, erfüllt mit dem Geifte Gottes, umfaßt in feinen erhabenen Betrachtungen nicht allein die Wunder der Natur, sondern auch die erstaunlichen Wunder der Gnade. Bald stellt er sich die Hand des Schöpfers vor, der aus dem Vorrathshause seiner Allmacht den Weltkreis hervorzieht, der mit einer unendlichen Macht und Weisheit alle Dinge ordnet, und regiert; bald die unaussprechliche Gute eben dieses Got= tes, der sich mit einem sterblichen Fleische be= fleidet, die Ordnung wieder herzustellen, und den Menschen zu feiner Bestimmung zuruck zu bringen: und giebt ein Benfpiel von einer Erhaben=

habenheit, die den Materien, die er behandelt, und dem Geiste, der ihn beseelet, gemäß ist.

Die Seiden betrogen sich in dem Gegenstande ihres Gottesdienstes; indessen hatten sie ben
ihren Festen im Grunde einerlen Principium
mit den Anbetern des wahren Gottes. Freude und Dankbarkeit machten, daß sie Fenertage
anstelleten, die Götter zu loben, denen sie sich
wegen ihrer Erndte verbunden zu senn glaubten.
Daher kamen die Jubellieder, die sie dem Gotte
der Weinlese sangen. Diese Feste, die in den
Herbst sielen, wenn alle Feldarbeiten vollendet
waren, in eine Zeit, die zum fröhlichen Genusse bestimmt ist, waren weit berühmter, als die
Feste der übrigen Götter, weil sich hier das
Vergnügen der Anbeter mit der Ehre des Gottes, den man anbetete, verbunden besand.

Nachdem man den Gott des Weins besungen hatte, besang man auch gar bald den Gott der Liebe. Diese beiden Gottheiten hatten allzwiel Verwandtschaft mit einander, als daß sie lange håtten getrennt bleiben können.

Da die wohlthätigen Götter der natürlichste Gegenstand der lyrischen Poesse waren, so war es auch natürlich, daß man die Helden, die Kinder der Götter, an dieser Art des Tributes Antheil nehmen ließ. Ohne zu rechnen, daß ihre

ihre Tugend, ihre Tapferkeit, ihre dem Lande, oder auch felbst dem ganzen menschlichen Gesschlechte geleisteten Dienste, Züge waren, die sie der Gottheit ähnlich machten. Dieses hat die Gedichte des Orpheus, des Linus, des Alcaus, des Pindars und einiger andern hervorgebracht, deren Charakter wir ist bestimmen wollen.

## VII. Kapitel.

### Charakter des Pindars und Anakreons.

Rame eines Poeten, sondern der Begeissterung selber. Man denkt ben ihm nichts, als Entzückung, Taumel, Unordnung, lyrische Aussschweifungen. Indessen verläßt dieser Dichter seine Materie weit seltener, als man gemeinigslich glaubt. Die Ehre der Helden, die er bestang, war keine Ehre, die dem siegreichen Helsben allein zukam. Sie gehörte, nach allen Rechten, seiner Familie zu, und noch mehr der Stadt, deren Bürger er war. Man sagte: Diese oder sene Stadt hat alle Preise ben den olympischen Spielen davon getragen. Wenn also Pindar gewisse Jüge aus der alten Geschichte ansührte, entweder von den Vorsahren

des Ueberwinders, oder von der Stadt, der er zugehörte: so war dieses nicht sowohl eine Aus-schweifung des Poeten, als vielmehr eine ganz natürliche Folge seiner Kunst.

Horaz redet vom Pindar mit einer enthusia= stischen Bewunderung, die beweist, wie erhaben er ihn gefunden habe. Er behauptet, daß es verwegen sen, ihn nachahmen zu wollen. vergleicht ihn mit einem Strome, den die Regen= guffe aufgeschwellt haben, und der seine brausen= den Wasser von hohen Gebirgen herunterstürzt. Er verdiente nicht allein durch seine Dithyram= ben und durch seine Siegeslieder die Krone des Apollo; er wußte auch den jungen Mannzube= weinen, den der Tod aus den Armen seiner jun= gen Gemahlinn riff, die Unschuld des goldenen Weltalters zu malen, und Namen zu verewi= gen, die der Unsterblichkeit würdig waren. Zum Ungluck ist uns von diesem bewundernswürdi= gen Dichter nur der geringste Theil seiner Werke übrig geblieben, nehmlich die Stücke, die er zum Lobe der Ueberwinder in den Kampfspielen gemacht hat. Die übrigen, deren Stoff weit reichhaltiger, und für die ganze Welt weit interessanter war, sind nicht bis auf unsere Zeiten gekommen.

Seine

## 40 Bon der lyrischen Poesie.

Seine Gedichte kommen uns schwer vor, und dieses aus mehr als Einer Ursache. Erstlich, wegen der großen Sedanken selbst, die sie entshalten; zweytens, wegen der kühnen Bendunsgen; drittens, wegen der neuen Börter, die oft für die Stelle, wo sie stehen, ganz allein gesmacht sind. Endlich ist dieser Dichter auch voll geheimer Gelehrfamkeit, die sich auf die besondere Geschichte gewisser Geschlechter und Städte bezieht, die wenig Antheil an den Revoslutionen genommen haben, die uns aus der alsten Historie bekannt sind.

Perrault hat die erste Strophe seiner ersten olympischen Ode lächerlich zu machen gesucht; hier ist eine Uebersetzung davon.

"Das Wasser ist das herrlichste unter den "Elementen, und unter dem stolzen Reichthume "stralet das Gold, wie loderndes Feuer in der "Finsterniß; und willst du Siege besingen, o "meine Seele: so suche in der Wüste des Ae-"thers kein wohlthätiger Gestirn, als die hell-"leuchtende Sonne, und unter den Siegen kei-"nen glorreichern, als den olympischen \*), den "die begeisterten Dichter dem Sohne Saturns

<sup>\*)</sup> Olympia, eine Stadt cher man alle vier Jahre im Peloponnesus, ben wel: die olympischen Spiele feperte.

"zur Ehre mit unsterblichen Hymnen fenern, "und sich einen Weg in den glückseligen Palast "Hierons \*\*) offnen.

Man muß sich hier weder ben den Wendunsgen, noch ben den Figuren der Gedanken, oder der Worte aufhalten. Pindarn in Ansehung des Styls vorwerfen wollen, was ihm die Griesnicht vorgeworfen haben, heißt verrathen, daß man kein gültiger Richter ist. Wir haben nur allein Recht, über den Inhalt und über die Saschen zu sprechen; und auch dieses müssen wir nicht anders als mit Zittern thun.

Rann etwas größer, edler, lyrischer seyn, als dieses Stück? Wer håtte es gedacht, daß Perprault den ersten Vers so håtte übersetzen können: Das Wasser ist in der That gut? Diese Uebersetzung ist platt, und giebt keinen rechten Verstand; und in dem griechischen Dicheter enthält sie den Grundsatz eines philosophischen Systems, welches das System des Thales war, der das Wasser als das erste Principium, als das erste Element ansah, woraus E5

serkules dem Jupiter zur Ehre eingesest worden. Sie dienten, die Jahrzahl in der Historie Griechenlandes zu bestimmen, so wie die Kon=

sulate in der Historie der Romischen Republik.

\*\*) Hierons, der die Kars thaginenser ben Himera überwand. Er starb in der 78sten Olympiade.

sich alle übrigen Wesen in der Natur formirten. Man halte diesen Begriff mit den nachstfolgen= den zusammen: das erste unter den Elemen= ten, das kostbarste unter den Metallen, das glänzendste unter den Gestirnen: lauter symbolische Bilder des Sieges, den der Dichter besingen will. Das Gold glanzt unter den übrigen Metallen, wie das Feuer in der Macht; die Sonne allein verdunkelt alle Ster= ne, und macht den himmel zu einer Bufte, man sieht nichts, als sie allein: eben so ist ein olym= pischer Sieg über alle andern Siege erhaben, er verdunkelt sie alle; es kommt nur den grosse= sten Geistern zu, danksagende hymnen zu sin= gen, und also in den Palast des fürstlichen Siegers zu treten. Man hat gar keine Mühe, und keine gunstigen Vorurtheile für die Griechen nothig, um die Ruhnheit, den Reichthum, die Er= habenheit dieser Gedanken zu empfinden. Und man muß glauben, daß sie ausgedrückt worden find, wie sie es verdieneten, und nach dem Ge= schmacke des Volkes, für welches der Autor ar= beitete.

Aber wie wird der Prinz gelobt, von dem die Rede ist?

"Hierons, der den Zepter der Gerechtigkeit "in den heerdenvollen Auen Siciliens führt, der "sich "sich die Bluhme von jeder erhabenen Tugend "brach, der auch nicht weniger in der Kunst der "harmonien herrscht, da wo die Enther Hand "in Hand rund um die freundschaftliche Tafel "geht. So nimm denn die dorische Leper von "der Wand, wosern dir der alte Ruhm von "Pisa"), wosern dir Pherenikus, das edelmüs "thige Streitroß, den Geist in süßen Entzückuns-"gen dahinriß, als es am Ufer des Alpheus \*\*) "slog, und, vom Stachel unberührt, ihn in den "Schooß des Sieges trug, ihn, seinen königlis-"chen Herrn, der eine Menge kriegerischer Rosse "pflegt. Sein Ruhm glänzt in den Pflanzskäds-"ten des Lydischen Pelops \*\*\*), u. s. w.

Man bemerke, mit welcher Kunst der Poet seine Materie vorträgt. Man sieht den hieron, sein Roß, seinen Sieg, alles dieses scheint gleiches sam mit einer Glorie umgeben zu senn. Der Zepter des helden ist der Zepter der Themis. Er stellt die Tugenden als Blumen vor, die auf ihren Stengeln sißen, und die Blume allein erndetet Hieron ein. Sein Streitroß sliegt am Ufer

\*) Pisa, eine Stadt, in deren Nachbarschaft die olympischen Spiele gehal: ten wurden.

\*\*) Alpheus, ein Fluß im Peloponnesus, der vor dem Orte vorben floß, wo man die Spiele hielt.

des

\*\*\*) In der Peloponnes sus, beutiges Tages Morca. des Alpheus: sehet ihn da, mitten im Schoofe des Gieges!

Pindar ward zu Theben in Bootien geboren, zur Zeit der 65 Olympiade; 500 Jahr vor Christi Geburt. Alls Allerander diese Stadt zerstorete, befahl er, das Haus zu verschonen, wor= inn dieser Dichter gewohnt hatte.

Bor dem Pindar hatte Griechenland vieleln= rische Dichter, deren Namen noch bekannt sind, obgleich die Werke der mehresten nicht mehr vor= handen sind. Alkman war zu Lacedamon beruhmt; Stesichorus in Sicilien; Sappho, die Ehre ihres Geschlechts, gab ihren Namen dem Sapphischen Berse, den sie erfand. Sie war aus der Insel Lesbos gebürtig, so wie auch Alcaus, der zu gleicher Zeit lebte, und der Erfinder des Alcaischen Berses war, der unter allen Inrischen Bersen die meiste Majestat hat.

### Unakreon.

Anakreon, aus Tejos, einer Stadt in Jonien, war ein Zeitverwandter des Enrus und Kambn= ses, und starb in seinem dren und achtzigsten Jahre, als Pindar bereits lebte. Wir haben noch eine ziemliche Anzahl von seinen Stücken übrig behalten, welche nichts als Lust und Ver= gnügen athmen. Sie sind kurz. Oft ist es

nur eine schöne Empfindung, ein artiger Ein= fall, ein feines Lob, in eine Allegorie gekleidet; co sind einfältige, naive, halbnackte Grazien.

Seine Taube ist ein Meisterstück von Gußig= keit und Anmuth. Le=Fevre sagte, es sen kein Werk eines Menschen, sondern der Musen selbst und der Grazien.

"Woher, allerliebste Taube, woher kömmst "du, woher duftest du von so vielen Salben "hier in der Luft? Sage mir, was ist dein "Gewerbe?

"Anakreon schickt mich zu seinem schönen "Freunde Bathyllus. Enthere verkaufte mich "an ihn für ein kleines Lied. Nun diene ich "dem Anakreon, und bestelle hier seine Briefe. "Er sagt, er will mich bald frey lassen; er mag "immer frey lassen, ich will doch seine Dienes "rinn bleiben. Denn was soll ich über Thal "und Berge sliegen, und auf den Bäumen sißen "und wilde Körner essen? Nun speise ich Brodt, "das nehme ich ihm selber unter den Händen "weg; er aber giebt mir von dem Beine, den "er trinkt; und wenn ich getrunken habe, tanze "ich, und decke meinen Herrn mit den Flügeln "zu; und wenn ich mide bin, schlasse ich auf "seiner Leper. Nun weißt du alles; lebe wohl!

#### Won der lyrischen Poesie. 46

"Du Mensch, hast du mich nicht so schwathaft "gemacht, als ein Krabe ?"

Man bediente sich ehemals der Bogel, Brie= fe zu bestellen. Die Taube, die hier redet, ist ein solcher geflügelter Bote. Welche Raivität in ihren Reden! Wie viel Anmuth in dem Gemalde, das sie von ihrem Leben und von dem Leben ihres Herrn macht, von der süßen Frenheit, die ben ihm herrscht! Allein dergleichen Schönheiten lassen sich nicht demonstriren, man muß dazu geboren senn, wenn man sie empfin= den foll.

Bisweilen malt fein Lied nur bloß eine lachende Scene, einen Rasen, der zur Rube ein= ladet.

"Setze dich in den Schatten, mein liebster "Bathyll, hier unter diesen schonen Baum. "Siehe, wie bis in den dunnften Wipfel feine "zarten Blattern zittern! Reben ihm ladet uns "murmelnd ein springender Bach ein. Wer "sieht ein solches Lager und kann vorüber "gehn?

Bisweilen ist es eine kleine allegorische Ergablung: "Die Musen banden Amorn mit Blubmenkranzen, und gaben ihm die Schonheit zum Dachter. Und nun kommt Enthere mit Lose-"geld,

"geld, und will ihn wieder fren machen. Aber man nehme ihm nur seine Ketten: er wird nicht "von dannen gehn, er wird wohl bleiben! Er "ist des Dienens schon gewohnt."

Richts ist sinnreicher, und zugleich anmuthisger, als diese Erdichtung. Amor hatte vielsleicht den Musen nachgestellt: der Feind wird ergriffen, wird gebunden, wird ins Gefängniß gelegt. Die Schönheit soll für ihn stehn. Man will ihm seine Frenheit wieder schenken: er will sie nicht haben, er will lieber in dieser Gefangenschaft bleiben. Man sieht, wie viel feines und lachendes in diesem Bilde liegt.

## VIII. Kapitel.

## Boras.

foraz, der erste und der einzige unter den lasteinischen Dichtern, der est in der Ode zur Bollkommenheit gebracht hat, hatte sich mit Lessung aller dieser griechischen Liederdichter gesnährt. Er besitzt, nachdem der Stoff ist, den Ernst und Adel des Alcaus und Stesichorus, die Erhabenheit und Naseren des Pindars, das Feuer und Leben der Sappho, die Weichheit und Süsigkeit Anakreons. Nichts desto wesniger

niger merkt man zuweilen, daß Kunst ben ihm ist, und daß er Muster hat, die er zu erreichen Anakreon ist noch süßer, Pindar noch kühner, Sappho zeigt in den beiden Stucken, die uns von ihr übrig geblieben sind, noch mehr Feuer, und wahrscheinlicher Weise war Alcaus mit seiner goldenen Leper noch größer und maje= Statischer. Es scheint überhaupt, daß die Griechen in jeder Art der Litteratur und des Geschmacks ein gewisses Recht der Erstgeburt be= sigen. Sie sind zu Hause, wenn sie auf dem Parnasse sind. Birgil ist nicht so reich, so fruchtbar, so naturlich, wie Homer. Terenz hat, nach aller Wahrscheinlichkeit, nicht den volls ligen Werth des Menanders. Kurz, die Griechen scheinen reich geboren zu senn, wenn ich mich so ausdrücken darf, und die andern gleichen ein wenig solchen Leuten, die ihr Gluck ge= macht haben.

Man kann von der lyrischen Poesie des Horaz eben das sagen, was er selbst von dem
Schicksale sagt, welches er mit einem Flusse
vergleicht, der bald in seinen Usern friedlich zum
Meere sließt, und bald, wenn ungestüme Wasferstuten seinen ruhigen Strom aufschwellen,
untergrabene Felsenstücke und entwurzelte Baume und heerden und hütten mit sich fortreißt;

daß rund umher die Wälder heulen und die be= nachbarten Hügel a).

Was kann kühner, was kann enthusiastischer senn, als seine Ode an den Bacchus!

"Wohin, o Bacchus, wohin reißest du mei=
"ne gan; von dir erfüllte Seele? In welche Wäl=
"der, in welche Klüfte treibt mich mit Unge=
"stüm der höhere Seist? Aus welchen Höhlen
"hört mich die Welt des göttlichen Casars un=
"vergängliche Glorie unter die Sterne tragen,
in

a) -- nunc medio alveo

Cum pace delabentis Etruscum

In mare, nunc lapides adesos

Stirpesque raptas, et pecus et domos

Volventis una; non sine montium

Clamore vicinæque sylvæ,

Cum fera diluvies quietos

Irritat amnes.

### Ode 25. Lib. III.

Quo me, Bacche, rapis tui
Plenum? quæ nemora aut quos agor in specus
Velox mente nova? quibus

Antris egregii Cæsaris audiar Aeternum meditans decus

Batt. S. w. III 23.

D

Stellis

"in den glänzenden Divan Jupiters? Ich will
"singen, was neu ist, was herrlich ist, was
"noch kein Mund gesungen hat. So entsett
"sich auf den Gebirgen die Mänade, wenn sie
"aus dem Schlase fahrend den Hebrustief un=
"ter sich sieht, und Thraziens blendenden
"Schnee, und Rhodopens Sipfel, von tauzen=
"den Barbarn voll: als ich über diese Klippen,
"als ich über den einsamen Wald erstaune, wo=
"hin mein irrender Juß mich führt. D du der
"Najaden Gott, und der Bacchanten, die mit
"gewaltigen Händen den Eschenbaum aus seiner
"Wurzel drehn, nichts niedriges, nichts mit
"schwachen

Stellis inferere \* et concilio Iovis?

Dicam infigne, recens, adhuc
Indictum ore alia. Non fecus in jugis
Exfomnis stupet Evias
Hebrum prospiciens, et nive candidam
Thracen, ac pede barbaro
Lustratam Rhodopen: ac mihi devio
Rupes et vacuum nemus
Mirari libet. O Naïadum potens,
Baccharumque valentium
Proceras manibus vertere fraxinos,
Nil parvum aut humili modo,

Nil

<sup>\*)</sup> Stellis inserere et qui- duodecim signis, quæ Iovi dem stellis βυληφοροις, i. e. sunt a consiliis.

"schwachen Tonen will ich, ich will nichts sterb= "liches singen! Angenehm ist die Gefahr, dir, "Bater Lenaus! dir, dem Gotte zu folgen, der "um unsere Schläfe seinen immergrunenden "Epheu slicht."

In der Trunkenheit meiner Seele will ich vom Augustus singen, wie noch nies mand vor mir gesungen hat. Meine Bers wegenheit ist erstaunlich: aber es istrühm= lich, sich große Dinge unternommen zu has ben. Sehet da den Plan der ganzen Ode! Die Bergotterung des Augustus ist der Hauptvorwurf des Dichters, den er aber nur im Vorben= gehen zu berühren scheint: ein Kunftgriff, der mehr werth ist, als der långste Panegyrikus! Alus welchen Höhlen hört mich die Welt Casars unvergängliche Glorie unter die Sterne tragen? anstatt zu sagen: aus wels chen Höhlen hört mich die Welt Lieder sin= gen? Lieder singen, oder Cafars Bergotterung besingen, heißt ben dem Dichter einerlen.

Ich will singen was neu ist, was herr= lich ist, was noch kein Mund gesungen hat. Dese

Nil mortale loquar! Dulce periculum est,
O Lenze! sequi Deum
Cingentem viridi tempora pampino.

Diese drenfache Gradation bezeichnet eben so viel

neue Anfalle von Begeisterung.

So entsett sich die Mänade 2c. als ich über den einsamen Walderstaune 2c. Klippen, wohin man mir schwerlich folgen wird; einsamer Wald, wo kein Dichter vor mir angelanget ist. Eine

Rolze Allegorie!

Gott der Bacchanten, die mit gewalstigen Händen den Eschenbaum aus seiner Wurzel drehn, ihn mit Epheu umwinden, wie einen Thyrsusspeer gebrauchen: gravi metnendæ thyrso. So mächtig ist man mit Bacchus Hülfe, so mächtig werde ich senn, den mit Straslen umgebenen August unter die Sterne zu verssesen. Ich will nichts Sterbliches sinsgen. — Hier folgt ein Sprung, der mit diessen drey Worten angefüllet werden kann: zwar ist mein Unternehmen gefährlich; und nun folgt der Nachsat: aber die Gefahr ist ansgenehm; man erlangt dadurch unsterbliche Ehre: Bacchus krönet uns mit seinem eigenen Epheu.

Diese Dde hat den wahren Charakter der Disthyramben. Das Licht wird hier fast ganz von der Empfindung verschlungen. Trunkene Entsückung herrscht von einem Ende bis zum andern.

Gelin-

Gelinder ist der Taumel in der folgenden Ode an das Romische Bolk:

"Eafar, der auf dem Pfade des Herkules \*) "einen Lorbeer suchte, der ihm das Leben zu ko-"sten drohete, Casar, v Rom! kehrt von Hispa-"niens Kuste siegreich in deine Mauren zurück."

"D du, die ihr einziges Glück in diesem Ge"mahle findet, tritt her zu den Dankaltären der "gütigen Götter! und du, des Helden Schwe"ster, und ihr, geschmückt mit dem heiligen "Schlener,"

"Ihr Mütter der Jungfrauen und der wohl"behaltenen Jünglinge! und ihr alle, o! laßt "kein unglückliches Wort aus enrem Munde D 3

### Ode 14. Lib. III.

Herculis ritu modo dictus, o plebs,
Morte venalem petiisse laurum
Cæsar Hispana repetit penates

Victor ab ora.
Vnico gaudens (\*\*) mulier marite
Prodeat, justis operata divis;
Et soror clari ducis, et decoræ

Supplice vitta

Virginum matres, juvenumque nuper

Sofpi-

\*) In Spanien standen Quæ nihil habet, quo gau-Hertuls Gaulen. deat, præter maritum. \*\*) Vnico gaudens etc.

# 34 Von der lyrischen Poesie.

"fallen \*), ihr Knaben, und ihr Mådchen, die "ihr der Liebe lebt!"

"Dieser Tag, der festlichste unter meinen Ta=
"gen, soll jede schwarze Sorge weit von mir
"hinwegführen. Ich fürchte kein Getümmel
"der Wassen, ich fürchte keinen gewaltsamen
"Tod, so lange die Erde Casars ist."

"Geh, Knabe, schaffe Salben und Kränze "herben, und Wein vom Marsischen Bundes= "bruch her, wofern noch ein Epmer dem Fech= "ter Spartakus auf seinen Zügen entgan= "gen ist."

"Sage

Sospitum; vos, o pueri, et puellæ

Iam virum expertæ, male nominatis

Parcite verbis!

article of the time to the state of the

Hic dies vere mihi festus atras Eximet curas: ego nec tumultum, Nec mori per vim metuam, tenente

Cæsare terras.

I, pete unguentum, puer, et coronas, Et cadum Marsi memorem duelli, Spartacum siqua potuit vagantem Fallere testa.

Dic

Dpfern allemal ein heiliges Stillschweigen. Mit dieser Formel glaubte man sich wider die bosen Vorbedeu:

Wort, vom Volke zur Unzeit ausgesprochen, hatte haben können. "Sage auch der liederreichen Reara, daß sie "eile, ihre braunen Locken in einen Knoten zu "schlingen; wenn aber der verhaßte Thorhüter "dich aufhält, so geh zurück."

"Mein bleicher gewordenes Haar hat alle "Lust zum Hader und zur muthwilligen Rache "gedämpft. Ich hätte dieß nicht gelitten \*) in "der Hiße meiner Jugend, als Plankus Kon-"ful war."

Hier herrscht Freude, die zuletzt in Scherz und in ausgelassene Lustigkeit ausbricht. Horaz macht die allgemeine Freude so sehr zu seiner eigenen Sache, daß er am Ende ganz allein von seinem Schmause, und so gar von seinem ehemaligen jugendlichen Muthwillen spricht.

D4 Keine

Dic et argutæ properet Neæræ Myrrheum nodo cohibere crinem: Si per invisum mora janitorem

Fiet, abito.

Lenit albescens animos capillus
Litium et rixæ cupidos protervæ.

Non ego hoc ferrem, calidus juventa,

Consule Planco.

\*) Damals hatte er, Thur erbrochen, der Schönach Art der römischen ga= nen den Kranz vom Kopse lanten Jugend, einen He= geriffen, ihren Liebhaber bebaum genommen, die zum Hause hinausgeworfen. Reine Lobrede konnte dem Prinzen schmeichelhaf= ter; senn, als eine solche naive Frohlichkeit.

Wofern noch ein Eymer dem Spartas kus entgangen ist. Man kann glauben, daß er dieses Sklavenkrieges nicht ganz von unges fähr erwähnt; wie leicht läßt sich hinzudenken: Augustus Regierung wird ruhiger senn, als die republikanische gewesen ist?

Der Plan der Ode ist leicht und simpel, wie gewöhnlich: Augustus kehrt zurück: opfert den Göttern; ich selbst will trinken von dem

besten Weine, den ich habe.

Man sehe hier eine Freude, die gemäßig=

ter ift:

"Wer unschuldig lebt und rein von Lastern "ist, bedarf des Mauren Wurfspieß nicht, mein "Fustus, noch seinen Bogen, und giftgefüllten "Köcher;"

"Db er durch Lybiens brennenden Sand oder "über den unwirthbaren Kaukasus geht, oder in

"welche

#### Ode 22. Lib. I.

Integer vitæ scelerisque purus Non eget Mauri jaculis neque arcu Nec venenatis gravida sagittis,

Fusce, pharetra:

Sive per Syrtes iter æstuosas Sive facturus per inhospitalem

Can-

"welche Bufte der fabelhafte Hydaspes die Urne "geußt."

"Denn siehe! da ich im Sabinerhain meine "Lalage besinge, und, entladen von Sorge, mei-"nen Weg zu weit verfolge, siehet mich ein "Wolf, unbewaffnet, und flieht."

"Solch Ungeheuer nähret in seinen Eichen-"wäldern das kriegerische Daunia nicht, noch "das weite Reich des Juba, der Löwen dürre "Pflegerinn."

"Setze mich hin, wo keine Staude den Odem "des Frühlings fühlt, an die Seite der Welt, "die der Nebel ewig und ein unseliger himmel "drückt;"

Caucasum, vel quæ loca fabulosus

Lambit Hydaspes.

Namque me sylva lupus in Sabina, Dum meam canto Lalagen, et ultra Terminum curis vagor expeditus

Fugit inermen.

Quale portentum neque militaris
Daunias latis alit escuietis,
Nec Iubæ tellus generat, leonum
Arida nutrix.

Pone me pigris ubi nulla campis Arbor æstiva recreatur aura, Quod latus mundi nebulæ malusque Iupiter urget;

Pone

"Sete

"Setze mich unter den flammenden Sonnen= "wagen, in ein Land, wo keine Hutte zu finden "ist: ich liebe Lalagen, sie, die holdselig lächelt, "sie, die holdselig spricht."

Welches Lob für Lalagen, und zugleich für ihren Dichter! Die Götter schüßen ihn, weiler

von ihr Lieder fingt.

Weiß man nicht, wohin der Dichter uns führen wird. Stark gerührt von der Moral, die aus seiner Begebenheit folgt, fängt er von dieser schneichelhaften Folge an, und erzählt die Besebenheit zuletzt: Der Tugendhafte ist sicher auf allen seinen Wegen. Ich entgieng eisner großen Gefahr, als ich von Lalagen sang. Mag ich doch hinkommen, wohin ich will, mit Lalagens Liebe bin ich sicher.

In diesen dren Oden finden wir einen Theil von der Raseren des Pindars, von dem Scherze Unakreons, von den lebhaften Empfindungen der Sappho, überall vermischt mit dem Adel und der Hoheit des Alcaus. Laßt uns dem Ernste näher kommen, und sehen, wie der Dich=

ter

Pone sub curru nimium propinqui Solis, in terra domibus negata: Dulce ridentem Lalagen amabo, Dulce loquentem. ter den philosophischen Ton zu erhöhen weiß, wenn er seinen ehrsüchtigen Freund zur Gleich= muthigkeit zurück bringen will.

"Erheitre ben hartem Schicksal deine Seele, "und im Glück bezähme ihre stolze Freude, o "Delius, zum Grabe bestimmt,"

"Du magst dein ganzes Leben traurig führen, "oder unsere Feste, gelagert im ruhigen Rasen, "mit lange verwahrtem Falerner begehn;

"Da, wo die schlanke Fichte und der silber"ne Pappelbaum mit verschränkten Zweigen
"eine

### Ode 3. Lib. II.

Aequam memento rebus in arduis
Servare mentem, non secus in bonis
Ab insolenti temperatam
Lætitia, moriture Delli,
Seu mæstus omni tempore vixeris,
Seu te in remoto gramine per dies
Festos reclinatum bearis
Interiore nota \*) Falerni;
Quo pinus ingens albaque populus
Vmbram hospitalem consociare amant

Ramis,

<sup>\*)</sup> Nota interior: ein stand. Interior: die hinters jedes Gefaß hatte seinen ste Lage im Keller enthalt Zettel, worauf das Alter den altesten Wein. und die Gute des Weins

"eine vertrauliche Laube wollben, und der ge"schlängelte Bach mit schneller Arbeit herunter"rieselt."

"Dahin laß Wein und Salben und die kurz"daurende holde Rose bringen, nun es dir Glück "und Alter noch vergönnen, und die dren Schwe"stern, die deine Lebenstage spinnen."

"Du wirst die zur Jagd erkauften Walder "verlassen, verlassen wirst du dieses Haus, die-"sen Menerhof, den die gelbe Tiber wascht; "und der aufgethürmten Güter wird sich dein "Erbe bemächtigen."

"Db du reich bist und vom Blute des alten "Inachus, \*) es hilft dir nichts; oder ob du "arm,

Lympha fugax trepidare rivo.

Huc vina et unguenta et nimium breves
Flores amœnæ ferre jube rofæ,

Dum res et ætas, et fororum

Fila trium patiuntur atra.

Cedes coëmtis faltibus, et domo

Villaque, flavus quam Tiberis lavit,

Cedes; et exstructis in altum

Divitiis potietur hæres.

Divesne prisco natus ab Inacho

Nil interest, an pauper et infima

De

<sup>\*)</sup> Der alteste Konig von Argos.

"arm, und von den geringsten im Bolke gebo=
"ren, unter offenem Himmel schläfst: du bist
"ein Opfer des unbarmherzigen Orkus. \*)"

"Loos wird in Einer Urne geschüttelt, aus der "es, früher oder später, herauskömmt, und uns, "zum Lande der Berbannung hin, auf Charons

"Nachen sett."

Mache dein Leben glücklich, denn du mußt es bald verlassen. Eine Lehre, auf die Horaz mehr als Eine Ode baut, aber allemal mit veränderten, allemal mit wahrhaftig poetischen Ausdrücken. Denn dieser Dichter ist, eben so wie Virgil, an Hülfsmitteln die Sprache von der Prose zu entsernen unersschöpslich.

Die Ode auf den Tod des Quintilius ist ganz traurig, ganz voll Thränen. Alles ist nachläßig, alles niedergeschlagen. Die Ideen stellen sich von selbst in Ordnung, so wie sie ankommen.

De gente sub dio moreris,
Victima nil miserantis Orci.
Omnes eodem cogimur; omnium
Versatur urna serius ocius
Sors exitura et nos in æternum
Exilium impositura cymbæ.

<sup>\*)</sup> Orfus, der Gott der Solle, oder Pluto.

kommen. Julius Skaliger bewunderte dieses Stuck so sehr, daß er es lieber wollte gemacht

haben, als König in Arragonien senn.

"Wer darf sich seiner Thranen schamen, und "seines langen Grams um dieses werthe Haupt? "Singe Trauerlieder, Metpomene, du, der ihr "Bater zur fanften Enther die liebliche Stim= "me gab."

"Go ist es denn geschehn? Ein ewiger "Schlaf begräbt den Quintil? ihn, den die "Bescheidenheit, ihn, den Aftraens Schwester, "die unbestechliche Treue, ihn, den die nackte "Wahrheit auf Erden nicht mehr wiederfin-"den.a

"Er geht dahin, von vielen Redlichen, im "Lande beweint, von dir am heftigsten, Birgil! "du

Ode 24. Lib. I.

Quis desiderio sit pudor aut modus Tam cari capitis? Præcipe lugubres Cantus, Melpomene, cui liquidam pater

Vocem cum cithara dedit.

Ergo Quintilium perpetuus sopor Vrget? cui Pudor, et Iustitiæ soror Incorrupta Fides nudaque Veritas

Quando ullum invenient parem? Multis ille bonis flebilis occidit: Nulli flebilior quam tibi, Virgili.

"du foderst, ach umsonst! von den Göttern "deinen Freund, deinen dir nicht also geliehenen: "Freund."

"Ja, rühre noch zärtlicher, als der Sänker "in Thrazien, die Leper, deren Klageton die Gi= "chen vernahmen: das Leben kehrt nicht wieder "in den blutlosen Schatten zurück, den schon "der Gott, der unerbittlich den Kath des Schick= "fals vollzieht,"

"Den Merkur mit seinem fürchterlichen Sta"be bereits hinunter zur schwarzen Heerde ge"bracht. Hartes Schicksal! Doch endlich lin"dert die Geduld ein Uebel, das zu heilen un"möglich ist."

Diese ganze Ode läßt sich auf diese zwen Worte zurück bringen: Du beweinest mit Recht einen so vollkommenen Freund, als Quintilius war; aber mit dem allen wers

den

Tu frustra pius, hen! non ita creditum
Poscis Quintilium deos.
Quod si Threicio blandius Orpheo
Auditam moderere arboribus sidem:
Non vanæ redeat sanguis imagini,
Quam virga semel horrida,
Non lenis precibus sata recludere,
Nigro compulerit Mercurius gregi.

Durum! sed levius fit patientia
Quidquid corrigere est nesas.

den ihm deine Thränen das Leben doch nicht wiedergeben. Man sehe hier die Aus-

führung davon.

Wer darf sich seiner Thranen schamen = = Just das Gegentheil wollte Horaz feinem Freunde zu verstehen geben: specie excusantis exprobrat. Der Gram eines vernunf= tigen Mannes hat seine Granzen flagrantior æquo non debet dolor esse viri. Horaz will, daß es Virgil heimlich fühlen soll. Indessen

weint er mit ihm.

Singe Trauerlieder, Melpomene! Die Muse erhort den Dichter und singt durch ihn. Er sieht Quintils Grabmaal; er jammert um ihn; er bedaurt seine Tugenden, in wenigen Worten: der mahre Schmerz redet wenig. Hierauf kehrt er sich sanft zu seinem Freunde hin, und stellt ihm den oberften Willen der Gotter vor: non ita creditum, sie hatten ihn dir nicht also geliehn. In diesen Worten liegt ein feiner Tadel des übermäßigen Grams. Er wird sehr kurz ausgedrückt: ein gereiztes Berg erträgt keine langen Einreden, und ein fei= ner Kopf hat sie nicht nothig.

Der trostende Freund führt hierauf ein Erempel von einem gleichen Ungluck an. geschickte Zerstreuung! Birgil sieht nun nicht mehr mehr sein eigenes Unglück, oder wenn er es sieht, so sieht er es in dem Unglücke des Orspheus. Rach und nach macht man ihn lenksam, und führt ihn auf eine Wahrheit, die man mit Fleiß allgemein ausdrückt, aus Furcht, die Deutung auf seinen eigenen Zustand möchte ihm allzuempfindlich seyn.

Man bemerke, daß die Berbindungen unter den verschiedenen Theilen dieser Ode nicht in den Worten, sondern in den Sachen felbst liegen. Diese Verbindung ist hinlanglich.

Wem die lyrischen Sylbenmaße der Alten geläusig sind, der kann den Wohlklang der Hop-razischen Oden nicht genug bewundern. Das Wunder ist desto größer, weil der Dichter hie-durch nichts von der Stärke, der Neuheit, der Rühnheit, der Mannichfaltigkeit des Ausdrucks zu verlieren scheint, sondern eben so lebhaft in seinen Farben bleibt, als er allemal richtig in der Anordnung der Theile, und leicht und ein-fältig in der Anlage des Ganzen ist.

### IX. Kapitel.

Malherbe, Racan, Rousseau.

Unter den französischen Dichtern ist Malherbe der erste, der die Ode der Vollkommenheit nahe gebracht hat. Vor seiner Zeit ließen Batt. S. W. 3, Band. E die die Inrischen Dichter Geist und Feuer genug blicken; aber sie erlaubten sich alles. Man fahe nichts als Kuhnheiten, und Kühnheiten ohne Ende. Sie hatten sich den Kopf mit den schönsten Ausbrücken der alten Poeten angefüllt, und machten ein prachtiges Mischmasch von rohen und harten Latinismen und Gräcismen, die fie mit Spigfindigkeiten, mit Wortspielen, mit Rodomontaden ausstaffierten. Eben so aufge= blasen und comanhaft auf ihrem Pegasus, als ihre tapfern Lanzenbrecher ben ihren Turnieren waren, schossen sie ihre poetischen Ungewit= ter in die lange Unendlichkeit hin, bezwangen die hundertköpfigen Sekula, und schrieben die Thaten der Helden an die Stirne der Ewigkeit.

Malherbe brachte diese zügellosen Musen zu den Gesetzen des Anstandes zurück. Er wollste, daß man richtig, schicklich, deutlich reden sollte, und seine Gesetze, die Vernunft und Nastur diktirt hatten, dienten den Skribenten der folgenden Zeiten zur Negel. Gleichwie aber die Nachfolger alles zu übertreiben pflegen, also geschahe es auch hier. "Alle Welt, sagt der "Herr von Saint-Mard, wollte, nach Art des "Malherbe, korrekt schreiben, und nannte dies"ses zierlich schreiben. Daher kam unste reis"ne;

",ne, andre sagen, unfre trockne und wässerichte

Malherbe ist groß, edel, kuhn, voll Sachen. Sein Feuer ist von einer fortdaurenden hiße. Seine Berfe sind ungemein wohlklingend, und mit unendlicher Gorgfalt ausgearbeitet. Der Schluß von feinen Strophen ift dergestalt einge= richtet, daß sich sein Schimmer halb in dem Perioden felber verliert. Es ift fein epigrammatischer Einfall, der aus purem Wiße besteht; es ist ein wichtiger Gedanke, der sich am Ende der Strophe nicht starker zeigt, als nothig ist, sie zu unterstüßen, und zu verhindern, daß sie nicht nachschleppt. Um ihn so zu finden, wie er wirklich ist, muß man stark genug senn, einige alte Worter zu verdauen, und mehr auf den Begriff zu gehn, als sich ben dem Ausdruck aufzuhalten.

Racan, ein Schüler des Malherbe, hat auch einige Oden gemacht. Die Sachen sind ben ihm nicht so gedrängt, wie ben seinem Leherer. Dieses ist der gewöhnliche Fehler seiner Stücke. Die Sprache derselben ist leicht, slies send, augenehm; Die Natur allein leitete ihn. Da er aber die Quellen nicht studirt hatte, so besaß er nicht allemal genug von demjenigen körnichten Wesen, welches den Theilen Bestand

E 2

und Haltbarkeit giebt. Er hat die Pfalmen Davids übersetzt; zwar ist seine Uebersetzung mehrentheils mittelmäßig, doch hat sie einzelne Stellen von einer ungemeinen Schönheit.

Rousseau kam nach ihnen, und brachte es durch die Stärke seiner Berfe, durch die Schon= heit feiner Reime, durch das Feuer feiner Gedanken so weit, daß die Alten fast vergessen wur= den, besonders von denen, deren Zärtlichkeit durch ein verjährtes Wort beleidigt wird. Rousseau ist ohne Zweifel bewundernswürdig in feiner Berfifikation, fein Styl ift erhaben, und erhalt sich vollkommen wohl, feine Gedanken verbinden sich sehr gut: seine poetische Ader ftromt mit gleicher Starke vom Unfange bis zum Ende; ich gebe es zu: allein hat er allemal genng Biegfamkeit, besitt er genug von dem ge= schmeidigen Wesen, welches Anmuth und Leich= tigkeit über alle Theile ausbreitet? Besitt er es oft? Ift seine Starke niemals etwas anders als Stårke?

Wenn man die Fehler großer Stribenten entdecken will, so muß man sie in dem Uebersmaß derjenigen Eigenschaft suchen, die ihren eigenschümlichen Charakter ausmacht. Man thut allemal zu viel von dem hinein, was uns nicht viel kostet. Wenn die Stärke die herrsschende

schende Eigenschaft ben guten Autoren ist, so werden sie bisweilen hart senn. Wenn es die Größe und Hoheit ist, so werden sie bisweilen romanhaft und übertrieben senn. Ist es die Feinheit: so sindet man sie hin und wieder spiß=fündig und allzugekünstelt. Ist Anmuth und Süßigkeit der Vorzug ihrer Schreibart: so werden sie oft weichlich, matt, ja fast unschmack=haft senn. Homer hat uns diese Wahrheit an seinen Helden gezeigt. Ihre Charafter beste=hen in einer gewissen Tugend, und ihre Laster in dem Uebermaße dieser Tugend.

Wir wollen von diesen Odendichtern keine Proben hersetzen, um die Anführungen nicht allzusehr zu häufen.

## X. Kapitel.

Von den Liedern der Deutschen. 113. Lange. Gleim.

Freude, Scherz und Bergnügen. Doch sieht man, daß seine Laute zu höhern Gefängen gestimmt ist. Bald hebt er im Tone des strafenden Alcaus an:

Wie

#### Von der Inrischen Poesie. 70

Wie lang' zerfleischt mit eigner hand Germanten fein Eingeweide? Besiegt ein unbesiegtes Land Gich selbst und seinen Ruhm, ju schlauer Feinde Freude ?

Sind, wo die Donau, wo der Mann Woll fauler Leichen langsam fließet, Wo um den rebenreichen Rhein Sonft Wacchus frohlich gieng, ....

Sind nicht die Spuren unfrer Wut Auf jeder Flur, an jedem Strande? ....

.... In den Buschen, in den Auen, Mo vormals an geliebter Bruft Der fatte Landmann fang, herrscht Ginsamfeit und Grauen. ....

Doch mein Gefang wagt allzuviel. O Muse, fleuch zu diesen Zeiten Alcdens friegrisch Saitenspiel, Das die Eprannen schalt, und scherz' auf sanftern Saiten!

Noch höher ist der Ton, wenn er in die Grotte der Nacht entjückt wird:

> Wohin wird mein Gesang verschlagen? Der Ocean ift voller Glut: Denn Titan kommt; fein ftralenreicher Wagen Schwebt feurig über blauer Flut: Indessen auf bethauten Schwingen Die braune Nacht entlassen flieht,

und

Und Nomphen sie zu ihrer Grotte bringen, Die kein unheilig Auge sieht. u. s. w.

Oder, wenn er den höchsten Flug wagt, den die Muse wagen kann:

Mit sonnenrothem Angesichte Flieg'ich zur Gottheit auf! Ein Stral von ihrem Lichte

Glanzt auf mein Saitenspiel, das nie erhabner Mang.

Durch welche Tone waltt mein heiliger Gesang, Wie eine Flut von furchtbarn Klippen, Sich stromend fort, und braust von meinen Appen!

Welcher Wohlklang! Welche Stärke des Ausdrucks! Welche Poesse in jedem Verse!

Wir wollen auch den zwenten Dichter hören.

Damon ladet seinen Thyrsis zu sich ein.

Die Stürme legen sich, die Luft wird wärmer, Die grünen Blätter kleiden schon die Aeste, Die Luft riecht von der bunten Blüthe wieder: Dun schmückt sich bas Jahr.

Die brunft'ge Nachtigall leckt nun die Gattun; Der weiße Mondenschem erhellt die Nachte; Mit weichem Gras bepolstert sich der Rasen, Und wartet auf dich.

## 72 Vonder Inrischen Poesie.

Hier komm, und setze dich zu beinem Damon, Und ftimm' dein scharfes Spiel etwas herunter, Bis es in meines klingt; und Doris singe:

Bas fehlet uns dann?

Die Unschuld bringt in meines Hplas Mienen Liebkosend einen Strauß von Wiesenklühmchen, Und lallt dir zu. Gefallt dir das, mein Thyris, Go eile zu mir.

Der Scherz, die Anmuth üben schon die Flügel, Und flattern dir auf halbem Weg' entgegen, Und kommen noch einmal so munter wieder Mit dir zurücke.

Wir sorgen nicht, wer noch wird Kaiser werden; Db Frankreich auch im Ernst den Frieden liebe. Die Ruh, die Dichtkunst, und ein gut Gewissen Raubt uns tein Schickfal.

Und wurde Mars uns drene nicht verschonen, So wurde Doris ihren Hplas tragen, Wir beide führten sie, und suchten singend Einsame Wüsten.

Und da bewohnten wir Dianens Grotten, Und holten frohlich Wasser, Holf und Kräuter. Entfernt von Lastern, unter deinen Lehren,

Die Engel würden oft ben deinem Spiele, In jugendlicher Schönheit ben uns sichtbar, Mit ihrer Harf, ben unsrer Fict und Leper,

Den Bater ju loben.

Da fahn wir auch in hundert graden Baumen Den eingeschnittnen Namen Doris machsen.

Das scheue Wild, bezähmt durch unser Singen, Diente uns willig.

So wohnten in der goldnen Zeit die Dichter; In heilgen Hainen lehrten sie die Schäfer; Der weite Wald erklang durch ihre Lieder Von Gott und Unschuld.

Hier ward' uns keine Macht des Todes trennen; Er fande uns mit fest umschlungnen Armen. Derselbe Augenblick versetzt uns dreve In die Oberwelt.

Mit Ehrfurcht würden dann die greisen Hirten Den Kindern unsers Grabes Hügel zeigen, Und sagen, daß man da, ben heitern Nachten, Oft Lieder bore.

Man bemerke hier den leichten Plan, die ungezwungene Folge der Gedanken, die anmusthigen Bilder, die so schön mit den Empfinsdungen verwebet sind. Nichts ist rührender, nichts ist einfältiger und zugleich erhabner, als der Schluß.

Die Lieder, die uns der dritte Dichter geliefert hat, sind von der scherzhaften Art. Einige darunter sind so naiv, als die Stücke des Katulls, wenn Katull in den Gränzen der Ehrbarkeit bleibt. Man sehe hier eine Probe:

> Ich liebe dich, dich kleinen Schmerlenbach! Ich hore gern dein murmelndes Geschwäße, Und sehe gern den kleinen Wellen nach,

> > Menn

## 74 Von der lyrischen Poesie.

Wenn ich, ermattet von der Jagd, Mich auf dein weiches Ufer setze. Ich schöpfe gern dein Naß In mein kristallnes Glas, Um meinen Gammen zu erfrischen: Es löscht den Durst auch leicht; allein Wein lieber Bach, mit meinem Wein Muß es sich nicht vermischen!

Jedes dieser kleinen Lieder ist ein schönes Ganzes, und die meisten unterscheiden sich von dem Sinngedichte dadurch, daß sie mit keiner Affektation zugespißet sind, und mehr die Sprache vergnügter Empfindungen als die Sprache des bloßen Wißes reden.

Seitdem die französische Litteratur unter uns allgemein geworden ist, haben wir in dieser scherzhaften lyrischen Gattung nicht wenig vortreffliches aufzuweisen.

Sagedorn war der erste, der die Trinklieder und Scherzgesange unserer frohlichen Nachbarn, dieser geborenen Liederfreunde, nach= ahmte, und sie an den Tafeln, auf den Spa= ziergängen, in den vermischten Zirkeln der arti= gen Welt einführete. Seine Lieder sind, wie seine übrigen Arbeiten, reich an Gedanken, wehlklingend, und, wie ein dithyrambischer Dichter singt, Oft wie der Satyrn Hohngelachter, Da sie den Wald noch nicht laut durchlachten.

Weiße hat in einigen schoften Poesien, die er mehrentheils jungen Schonen in den Mund legt, den naivesten Wiß gezeigt, und in andern hat er die ganze Wärme der Sappho erreicht. Wir könnten in diesem Tone fortsaheren, weil wir eine Menge zerstreuter Stücke von verschiedenen Verfassern besißen, die den schönsten Liedern der Ausländer völlig gleich kommen: allein junge Leser mussen etwas beshalten, ihren Seschmack selbst daran zu üben. Sie werden auf diesem weitläuftigen Felde Bluhmen von allen Arten sinden, wovon sie reische Beute machen können.

#### XI. Kapitel.

Der 104. Psalm über die Schöpfung der Welt.

Man würde es uns nicht vergeben, wenn wir diesen Theil beschließen wollten, ohne ein Exempel von der geistlichen lyrischen Poesie anszusühren, die so unendlich weit über alle weltlische

\*) Die Mühe ist ihnen erleichtert. Man hat un= ter dem Titel Lieder der Deutschen die besten Stü=

cke gesammlet; und in einer andern Ausgabe hat man die musikalische Komposi= tion hinzugethan. che erhaben ist. David, sagt ber heilige Hieronymus, kann uns statt aller Griechen und aller Romer seyn: David Simonides noster,
Pindarus, Alcxus, Flaccus quoque. Hier
sindet man das idealische Schöne der Ode realisirt. Das Große, das Sanste, das Traurige, das Heftige, alles ist hier in seiner höchsten
Bollkommenheit. Und wie würde es nicht seyn,
wenn wir es vollkommen empfinden könnten,
und zwar in der Grundsprache, in der nachdrücklichsten unter allen Sprachen auf der Welt?

Der heilige Dichter sucht in seinem 104 Psalm seine Bewunderung und Dankbarkeit benm Ansblicke der Werke Gottes auszudrücken. Also ist die Materie des Gedichts der Affekt der Beswunderung; und der Gegenstand dieser Beswunderung ist die Weisheit, die Macht und die Güte. Gottes gegen das menschliche Gesschlecht.

"Meine Seele, benedene dem Berrn!"

Benedenen, heißt loben, preisen, einem Wohlthåter danken. David kundiget die Empfindung an, die ihn beseelt, und die er in seinem
ganzen Gesange vorstellen will. Weil aber
diese Empfindung mit den Gegenständen, die
sie hervorbringen, zusammen hängt: so stellt
er die letztern selber vor, um zugleich die Empfindung

pfindung vorzustellen. Man sehe diese Gegenstände in den nachfolgenden Gemälden, die wir mit Fleiß von einander abgesondert haben, damit man sie desto bequemer und deutlicher betrachten könne.

#### 1. Gemälde.

"Jehova, mein Gott, von welcher erstauns "lichen Größe bist du! Welche Glorie, welche "Majestät umgiebet dich! du hast das Licht "wie ein Gewand um dich herumgewunden."

Ben diesem Bilde muß die Einbildungskraft ein wenig stehen bleiben, die ungemeine Pracht desselben zu bewundern. Der Prophet siehet Gott in seiner ganzen Glorie: er scheint ihm mit Feuer und mit hellleuchtenden Stralen um= geben zu senn. Dieß ist das Kleid, das ihn bedeckt.

David, der zuerst seine Augen auf Gott selber gerichtet hatte, und hiernächst seine Werke übersehen wollte, mußte ben dem Himmel anfangen, woraus seine Herrlichkeit am meisten hervorleuchtet: dieß ist das zwente Gemälde.

#### 2. Gemålde.

"Du hast die Himmel wie ein Zelt ausge-"spannt, du hast deine Sale mit Wasser gewölbt. "Du "Du steigest auf die Wolken, wie auf einen "Wagen, und gehest auf der Winde Flügeln. "Stürme sind deine Boten, und Feuerstammen "sind deine Diener."

Der ganze Weltkreis ift nichts als ein Zelt für den der ihn gemacht hat. Er hat es in einem Augenblick ausgespannt. Er wolbet mit Masser, und dieses flußige Element hangt zusammen wie eine Mauer. Unter diesem fri= stallenen Gewölbe zeucht Gott aus mit seiner Herrlichkeit, von einem Ende der Welt bis an das andere. Die Wolken dienen ihm zum Wa-Will er herabfahren, so neiget er die Seine Rosse sind Winde, auf ihren Flügeln wandelt er. Er sendet seine Diener aus: diese sind Feuer und Sturmminde. Gollen Fluten aufgeschwellt, Meere ausgetrocknet, Thau und Regen in durre Weltgegenden getragen werden: die Winde ziehen aus und gehorchen. Gollen ehebrecherische Städte verzehret, rebellische Rationen vertilget werden: das Feuer steigt herab, und Gott ift gerochen.

Die Himmel ausspannen ist von einem bewundernswürdigen Rachdrucke. Es malt die Sache, die Handlung und die Leichtigkeit, mit welcher gehandelt wird. Du steigest auf die Wolken, wie auf einen Triumphwagen.

Welch

Welch ein Wagen, der Gott mitten durch den Luftraum trägt! Auf den Flügeln gehn, ansstatt von gestügelten Rossen gezogen werden: was ist stärker, was ist kühner, als dieser Aussdruck?

Man hat den Himmel, den Luftkreis, die Wolken und den Gott, der daselbst herrschet, gesehn: Dieses ist der Thron Gottes. Laßt uns auch die Erde ansehn, die sein Fußschemel ist.

#### 3. Gemalde.

"Du hast den Erdball auf sich selbst gegrün"det: in Ewigkeit wird er nicht wanken; der
"Abgrund umgiebt ihn, wie ein Kleid."

"Schaltest: und sie nahmen die Flucht; sie fuh"ren zitternd zurückt vor der Stimme deines Dons
"ners. Die Berge steigen empor, die Thäler
"sinken hinab, an den Ort, den du ihnen bes
"zeichnet hast. Nie werden die Wasser wieder
"umkehren, das Erdreich zu bedecken. Du hast
"eine Gränze gesetzt, die überschreiten sie nicht."

Wie viel erhabene Züge sind in diesem Ges målde! Die Erde im Gleichgewichte mitten in der Luft, auf sich selbst gegründet. Eine uns geheure Last, die sich, ohne Stüße, aufrechters hålt, halt, und die in alle Ewigkeit nicht zum Wanken gebracht werden kann. Das Meer umgiebt sie, wie ein Kleid. Homer hatte einen gleichen Ausdruck gebraucht: Noveidns évvooi-

yours.

Die Fluten hielten = = = Zur Zeit der Schöpfung, da noch alles in Einem Chaos ver= mengt war, bedeckten die Wasser die Berge: sie hielten über ihnen. Kaum hörten sie des Schöpfers drohende Stimme, so nahmen sie mit Brüllen die Flucht. Alsbald erhüben die Berge ihre Spißen, die Thäler sanken herun= ter, der Erdball nahm seine vorgeschriebene Se= stalt an: Welche Maleren! Die Wasser haben sich in ihr zubereitetes Behältniß gezogen, sie wälzen sich, sie blähen sich auf; aber sie werden sich nicht unterstehen, die Linie zu überschreiten, die ihnen der Finger Gottes gezogen hat.

In dem folgenden Gemälde stellt sich der Prophet die Quellen, den Regen, die Fruchtbarkeit

ber Erde vor.

### 4. Gemälde.

"Du bist es, der die Quellen in die Thåler "leitet; ihre Wasser seigen sich mitten durch die "Berge. Die Thiere des Feldes kommen, allda "zu trinken, und das Kameel wartet darauf, "seinen "seinen Durst zu loschen. An ihrem Rande "sitzen die Bögel des himmels und singen im "Laube. Die Berge selber feuchtest du mit den "Wolken. Die ganze Erde, von deinem Se-"gen gesättiget, wird fruchtbar."

Der Prophet versetzt sich in den Augenblick der Schöpfung. Er sieht, wie auf den Befehl des Schöpfers die Flüsse hervorquellen; er sieht, wie das durstende Thier wartet, bis sie sließen: expectabunt onagri in siti sua. Diesse sie steht sehr schön, und zeigt das Zutrauen an, das selbst die Thiere zu demjenigen haben, der sie ernährt. Im Tidull steht ein ähnlicher Ausdruck von den Kräutern in Egypten, die der Nil, ohne Hülse des Regens, tränkt.

Arida nec pluvio supplicat herba Iovi.

Nie ruft das durstige Kraut den Gott des Regens an.

Un ihrem Rande sißen = = Das Ufer der Flusse ist mit Baumen bepflanzt, die Bögel singen hier im Grunen. Wie angenehm, wie lachend ist diese ganze Durchsicht bis in die Gebirge.

Die Berge seuchtest du \* - \* Feuchtigs keit, mit sanfter Wärme verbunden, entfaltet alle Keime der Natur. Die Auen werden durch

Batt. S. W. 3 Band.

die

Die Flüsse getränkt; wo bleiben die Berge? Gott hat Wasserbehältnisse über sie aufgehängt: die Wolken zersließen in Regen und tränken sie. Und nun wird die ganze Erde, dieser Klumpen von Keimen, gebildet durch des Schöpfers Macht und Weisheit, überall fruchtbar. Was bringt sie hervor? Man wird es in dem folgenden Gemälde sehn.

#### 5. Gemalde.

"Du laffest Gras, dem Bich zur Speise, "wachsen, und Pflanzen, woraus du das Brodt "hervorbringst, das den Menschen erhält, und "den Wein, der sein Herz erfreut, und das Del, "das Freude über seine Stirne verbreitet. Ge"sättiget stehn die erhabenen Wipfel der Bäu"me, die Zedern Libanons, die Gottes Hand "gepflanzet hat. Dort baut das Federwild sich "seine Nester, und das Geschlecht des königli"chen Reigers. Die Gemsen nehmen ihre Zu"flucht zu den Felsen, und zu den Steinklüften "die Kaninichen."

Man sieht, mit welchem Feuer und mit welscher Stärke die vornehmsten Geburten der Erde hergerechnet werden. Man läßt zugleich ihsen Rußen sehen. Alles ist klar und bestimmt. Die unfruchtbaren Bäume, die dürren Felsen selbst

felbst haben ihren Nuten in dem Plane der Natur. Es sind bestellte Wohnungen der Kreaturen, die dergleichen Zufluchtsörter nöthig haben.

Der Mensch ist auf die Erde gesetzt, mitten unter alle diese Guter. Er soll sie genießen. Soll er sie mit den Thieren vermischt genießen? Soll er sich mit dem köwen und dem Bären zu gleicher Zeit auf dem Felde befinden? Nein. Der Schöpfer hat Abtheilungen in der Zeit gemacht, und einem jeden seine Stunde angewiesen.

#### 6. Gemalde.

"Du, der du den Mond machtest, die Zeiten weinzutheilen, und die Sonne, die das Ziel ih, "rer Laufbahn kennt, du führest die Finsterniß "herauf, und es wird Nacht. Alsbald durch"ziehn die Thiere des Waldes das Feld; die "jungen Löwen brüllen nach Raub, und fodern "Speise von Gott. Die Sonne ist erschienen: "schon sind sie versammelt, und liegen in ihren "Höhlen. Und nun geht der Mensch heraus "an sein Tagewerk bis an den Abend. Herr, "wie sind deine Werke so school! Du hast alle "Dinge mit unendlicher Weisheit geordnet. Die "ganze Erde ist von deinen Wohlthaten voll."

Der Prophet, ganz entzückt über eine fo schone Ordnung, bricht in einen lauten Jubel aus. Es war dem Gemalde, welches er machte, mohl anzusehen, daß es in der Begeisterung gemacht war. Jeder Zug ist erhaben. Die Sonne kennt das Ziel ihrer Laufbahn. Es ist genug für sie, daß sie es kennt, sie wird stillschweigend gehorchen und unaufhörlich eilen, es zu

erreichen.

Du führest die Finsterniß herauf == = = = Du stellst sie hin, und sprichst: Da sollst du stehn, und Nacht heißen. Die Finsterniß hort die Stimme des Herrn, und begiebt sich an ihren Ort. In dieser Zeit, da sie das Erd= reich bedeckt, und die Sterne nur einen furchtsamen Schimmer werfen, nehmen die wilden Thiere ihren Durchzug. Dieses lette Wort malt unvergleichlich die Streiferenen diefer Thiere, die ihren Raub suchen, und die, gleichsam auf der Flucht, ein Feld durchziehn, das ihnen Gott nicht gegeben hat. Was follen wir von den jungen Lowen fagen, die Gott mit Grullen anrufen, und ihre Nahrung von ihm fodern? Gott vernimmt ihr Rufen, und erhort fie.

Die Sonne ist erschienen = = = = Welch ein Unterschied, wenn der Prophet gesagt hatte: Die Sonne erscheint, alsbald versammeln

ie

sie sich! Aber nein: die Sonne ist erschienen, schon ist alles zu Hause; sie sind versammelt. Es ist eine Nation, die in den Wäldern wohnt: sie hat Befehl, so bald die Sonne erscheint, sich zurück zu ziehn, und das Feld für den Menschen fren zu lassen, der es bauen und die Früchte das von einerndten soll.

Bisher ist des Meeres nur im Borbengehen gedacht worden, und weil es zu dem Gemälde vom Erdboden gehört, der die Materie des dritzten Bildes gewesen war. Das, was iso folgt, ist ganz allein für das Meer.

#### 7. Gemalde.

"Jenes weite, unermeßliche Meer wimmelt "von lauter Leben, von kleinen Thieren und von "großen. Schiffe fliegen dort vorüber, und "Ungeheuer wohnen allda, und spielen mit den "Wellen."

Der Prophet schildert zuerst eine unermeßlische Fläche, ein weites und tiefes Meer. Inswendig ist es mit Thieren angefüllt, worunter einige von ungeheurer Größe sind, die mit Sturm und Wasserwogen scherzen. Das hebråische Wort Leviathan bedeutet an diesem Ort die Meerwunder. Der Singularis ist weit poetischer, als der Pluralis gewesen wäre.

Auf

Auf seiner Oberstäche sieht man Schiffe vorben ziehn. Sie fliegen dahin; man sieht sie, und einen Augenblick nachher sieht man sie nicht mehr. Dieses Element, welches die Bölker von einander zu trennen schien, wird das Band der Handlung, und bringt die entlegensten Rastionen zusammen.

Die Erde, das Meer, die Luft, alles ist mit Thieren angefüllt, die täglich Rahrung bedürfen. Gott allein reicht sie ihnen dar. Er thut bloß seine Hand auf, und sie werden alle gesättiget: dies ist das acht: Gemälde.

#### 8. Gemälde.

"Alle warten auf dich, daß du ihnen Speise "gebest, zu der Zeit, da sie es bedürfen. Du "giebest, sie sammeln; du thust deine Hand auf: "sie werden alle mit Segen gefüllt."

So thut sich die Hand auf, welche das junge Hausgestügel ernährt; so läßt sie das Korn fallen, welches jene begierig aufsammeln. Sie ist in dem Augenblicke ihres Bedürfnisses bereit.

#### 9. Gemålde.

"Bende dein Angesicht hinweg: sie erschrek"ken; du nimmst weg ihren Odem: sie verge"hen und kehren in ihren Staub zurück. Laß
"aus

"aus deinen Odem: so werden sie wieder ge"schaffen, und die Gestalt der Erde verjunget sich."

Es ist nicht möglich, mit lebhaftern Farben und mit kühnern Zügen zu malen. Der ganze Weltbau löst sich auf, stürzt zusammen, weil Gott sein Angesicht von ihm gewandt hat. Al-le Thiere nehmen wieder ihren Staub an. Ihren ist von großem Nachdrucke: wie viel Sachen in diesem einzigen Worte! Man fühlt siel Und das Wort Staub! Er hätte sagen können ihr Nichts; aber er wollte der Einbildungskraft einen Gegenstand lassen, und dieser ist der allerschlechteste, der am nächsten an das Nichts gränzet, der Staub. Der Geist Gottes haucht, alles ist wieder beseelt. Wo sindet man erhabenere Züge?

Alle diese Gemälde sind gleichsam in die Empfindung mit eingeschmelzt. Man sühlt die Freude, die Bewunderung, die sich in den sonderbaren und oft schnell abgeänderten Wendungen äußern: bisweilen redet der Prophet mit Gott, bisweilen mit sich selbst, bisweilen mit der ganzen Natur. Sein Ausdruck verräth überall eine erstaunte Einbildungskraft, eine entzückte, eine aus sich selbst gerissene Seele. Am Ende ist die Empfindung noch lebhafter und noch weniger mit Ideen untermischt.

8.4

"Ewig

"Er selbst freue sich ewig über seine Geschöpfe!
"Er, der die Erde anschauet, daß sie erbebet,
"der die Gebirge berühret, daß sie verrauchen.
"Mein ganzes Leben hindurch will ich dem
"Herrn singen, ich will meinen Gott loben, so
"lange ich bin. Möchte mein Lob ihm wohl"gefallen! Er allein ist meine Freude, Er ist
"mein Glück. Daß doch alle umkommen müß"ten, die ihn beleidigen! Daß sie vernichtet wür"den! O meine Seele, benedene dem Herrn!"

Sehet da einen Schluß, der bloß in Empfindung besteht! Nachdem man so viel erhabene Gemälde durchgegangen war, die alle ungefähr einen gleichen Eindruck auf das Herz machten: so mußte man in ganz besondere Ausbrüche gerathen. Auch ist dieser Ausgang voll Feuer, voll Taumel, voll außerordentlicher Wendungen.

Man findet ben keinem Profanskribenten das Erhabene, welches in den heiligen Gesängen berrscht. Der Grund hiervon kann kein anderer sens, als weil die Materien der heidnischen Dichter nicht von gleichem Gehalte waren, und weil sie ben ihren Arbeiten nicht von einem gleischen Geiste beseelt wurden. Sie besangen eine falsche Religion, eine übelverstandene Tapfers

feit,

keit, Kampfe, wovon die Ehre phantastisch war. In den Hymnen, die der Ehre des mahren Got= tes gewiedmet sind, fühlt man schon in dem Stoffe selbst das wahre, das ursprüngliche Große; man bewundert hier wahre Schönhei= ten, wahre Tugenden, und druckt würdige Em= pfindungen aus. Dort schreibt, dort arbeitet kein anderer, als der Mensch; man merkt die Mühe, die er sich giebt, und folglich seine Schwäche; man erkennt seine Laster, seine Bor= urtheile, feine Unwissenheit, fein Berderbniß. Hier ist der Geist Gottes der Eingeber: alles ist klar, ungezwungen, voll; alles trägt das Siegel desjenigen an sich, der spielend einen Weltkreis erschafft. Go groß auch der Profanskribent senn mag, so hat er doch nur einen Funken von demjenigen Feuer, welches die Propheten entflammte; nur einen kleinen Theil von der Tugend, wovon jene die ganze Fulle befaßen. Sein bloßes Talent erschafft. Mit Einem Worte: Wenn Horaz und Pindar von der Na= tur begeistert waren, der sie einige glückliche Züge entwandten: so waren es David und Mofes von dem Urheber der Ratur felbst, von dem, der allein die ersten Muster des Schönen besitt. Er führte ihren Pinsel, Er gab ihnen den Stoff, die Ideen, die Farben, die Züge. Ist es zu ver= verwundern, daß sie über die weltlichen Dichter einen so großen Vorzug haben?

Indessen ift hier eine Anmerkung zu machen. Rehmlich, da die Natur, so wie sie existirt, nichts anders ist, als der ausgeführte Plan des Schöpfers: so mussen diejenigen, die nichts als die bloße Natur kopirt haben, und diejeni= gen, die von dem Urheber der Ratur inspirirt worden sind, auf Einem Wege zusammen kom= men: beider Gegenstand ist die Ratur. Und da die Regeln der Nachahmung nothwendiger Weise aus dem nachgeahmten Gegenstande flie-Ben: so mussen die heiligen und die weltlichen Skribenten gleiche Regelnhaben. Die lyrische Poesie will groß, reich, kuhn, erhaben senn. Sie verlangt absonderliche Wendungen, heftige Ausbrüche, Feuerstralen, Taumel und Raseren. Sie will keine merkliche Ordnung haben. vermeidet allzuausführliche Zergliederungen, in= stematische Gate, Gubtilitäten. Sie will Gegenstånde haben, die man sieht, die man fühlt, die sich bewegen. Dieß sind ihre Regeln. Die Manner Gottes sowohl, als die Profanskribenten, mußten sich darnach richten, wenn sie uns gefallen wollten, und haben sich auch wirklich darnach gerichtet. Der ganze Unterschied ist dieser: die Profanskribenten blieben in der Sphäre

Sphäre der Menschheit stehn; anstatt daß David einen übernatürlichen Flug nahm, und seinen Stoff und die Stärke, ihn würdig zu behandeln, selbst aus dem Schooße der Gottheit holete.

Man die Muster des Schönen nirgends, als in den weltlichen Stribenten, zu finden glaubt? Es könnte dieses seine Nichtigkeit haben, wenn man wollte, daß das Schöne in der bloßen Kunst des Ausdrucks bestehen sollte. Wenn es aber vornehmlich in dem Wahren, in dem Großen, in dem Bürdigen besteht: wo kann man es besser sinden, als in der heiligen Schrift? Wan mag sich allerdings mit Wörtern abgeben; aber daben stehen bleiben, heißt, es machen wie diesenigen, die sich bloß mit dem Puße beschäfftigen, ohne an die Person zu gedenken.

## 92 Von der Inrischen Poesie.

### XII. Rapitel.

#### Von der Elegie.

Versibus impariter junctis querimonia primum; Post etiam inclusa est voti sententia compos.

"In ungleich gepaarte Verse ward die Klage "verst, nachmals auch die Freude über "erfüllte Wünsche eingeschlossen."

Weil, nach dem Horaz, und nach den Begriffen der ganzen Welt, die Elegie den Bewegungen des Herzens gewiedmet ist: so
wollen wir das wenige, was wir davon zu
fagen haben, als ein Zubehör zur Ode hier
benfügen.

Diese beiden Dichtungsarten haben gleischen Stoff, mit diesem einzigen Unterschiede, daß die Ode Empfindungen von allen Arten und in allerlen Graden unter sich begreift, und die Elegie sich nur auf die sansten Emspfindungen der Traurigkeit oder der Freude einsschränkt.

Ja, ich weiß nicht einmal, ob die Freude mit in den Begriff hineinkömmt, den man sich heutiges Tages von der Elegie macht. Wenn man uns sagte, daß jemand eine Elegie Elegie über sein erhaltenes Glück gemacht hatte: so würde uns der Ausdruck wenigstens sonderbar vorkommen.

Ben den Lateinern war es gan; anders: weil ben ihnen der Rame der Elegie eben so sehr von der Form des Gedichtes, als von seinem Inhalte, abhieng. Was mit Herametern und Pentametern abwechselte, das nannten sie ein elegisches Gedicht. Da aber ben uns diese Dichtungsart keine eigenthümliche Form hat, so unterscheidet sie sich allein durch die Empfindung, die darinn ausgedrückt wird.

Bielleicht haben wir es hierinn beffer gesmacht, als die Lateiner. Wenn ihre Verse die gehörige Schönheit haben sollten, so mußte sich der Verstand mit jedem Distichon, das ist, benm Schlusse des zwenten Verses, endigen: welches sich sehr übel mit dem Schmerze verträgt, -als welcher nichts weniger als symmetrisch ist. Die Elegie muß mit zerstreuten Haaren gehn; nachläßig, traurig, in Flohr gehüllt.

Bon griechischen Elegien ist uns keine mehr übig geblieben, als die in der Andromache des Euripides. Aber wir besißen noch die Elegien des Tibullus, des Propertius, und Ovidius, die sich unter den Lateinern in dieser Dichtungs-

## 94 Won der lyrischen Poesie.

art berühmt gemacht haben. Tibull ist natürlich, sanst, zierlich. Proper; ist stärker, ja er ist so gar ein wenig hart, weil er zu gelehrt ist. Ovids bekannter Fehler ist, daß er zu viel Wiß hat, und seinen Lesern zu wenig Wiß zutraut. Er sagt alles heraus, was man sagen kann, und sagt eben deswegen zu viel.

Unter den Französischen Dichtern ist es sehr schwer, gute Elegien zu finden. Sie sind meisstentheils matt und wässericht, oder auch allsusehr gewürzt. Zum Glück ist diese Dichstungsart nicht erheblich genug, den Geschmack junger Leute zu bilden.

Man kann zur Elegie einige Eklogen rechnen, die wir im ersten Bande angeführt haben, als: Bions Grabmaal des Adonis, Virgils Tod des Daphnis, die Iris der Madame Deshoulieres, und, in diesem Artikel, die Ode des Hora; auf den Tod des Quintilius.





## Einleitung in die

# schönen Wissenschaften.

Zwenter Theil.

Vierter Abschnitt. Vop der didaktischen Poesse.

ben eigentlichen didaktischen Gedichten, die Satiren und die poetischen Briefe: denn sie enthalten, eben so wie jene, Lehren der Tugend, der Sitten und des Geschmacks, und sind also die Wahrheit und nicht die Erdichtung in Verse gebracht. Wir sügen die epigrammatischen Gedichte hinzu: weil sie eben dergleichen Lesbensregeln und Wahrheiten enthalten, und zum Theil kurze Satiren, zum Theil kurze Leichenres den und Lobreden sind.

## 96 Von der didaktischen Poesie.

## Erster Artifel.

Von den eigentlichen didaktischen Gedichten.

#### I. Rapitel.

### Was die didaktischen Gedichte sind.

Dichtung, als in ihrem Eigenthume herrschen. Sanz allein damit beschäfftiget, uns zu rühren, uns zu gefallen, arbeitete sie über nichts, als menschliche Handlungen und Leidenschaften; und um davon desto interessantere Gemälde zu machen, wählte sie die Züge nach ihrem Sutdunken, und machte daraus ein fünstliches Sanzes, welches bloß eine nachgeahmte Wahrscheit besaß.

In den didaktischen Gedichten ändert sie den Gegenstand. Sie seich vor zu unterrichsten, die Gesetze der gesunden Vernunft aufzuseichnen, Führerinn der Künste zu senn, die Wahrheit zu schmücken und zu verschönern, ohsne sie um ihre Rechte zu bringen. Diese Gatzung kann man eine Art von Usurpation nensnen, die sich die Poesie über die Prose angesmaßet hat.

Der natürliche Stoff der Prose ist die Unterweisung. Da sie mehr Frenheit in ihren Ausdrücken und Wendungen besitzt, da sie nicht von
der poetischen Harmonie eingeschränkt wird: so
ist es ihr leichter, die Ideen deutlich auszudrükken, und sie folglich so, wie sie sind, dem Verstande dererjenigen benzuhringen, die man unterrichten will. Auch werden die historischen.
Erzählungen, die Wissenschaften, die Künste in
Prose abgehandelt. Die Ursache davon ist
klar: wenn es auf einen wichtigen Dienst ankömmt, nimmt man dazu das sicherste und leichteste Wittel; und dieses Mittel, in Absicht auf
den Unterricht, ist ohne Zweisel die Prose.

Weil sich aber Menschen fanden, die gewisse Kenntnisse und ein poetisches Talent zugleich besaßen: so unternahmen sie es, in ihren Werten zu vereinigen, was in ihrer Perfon verbunden war, und beschenkten Materien, die bloß sur Lehre und Wiffenschaft gehörten, mit dem Ausdrucke und dem Wohlklange der Poeste. Da= her kamen die Arbeiten und die Tage des Hestodus, die Sittensprüche des Theognis, die Therapevtik Mikanders, Oppians Jagdt und Rischeren; und unter den Lateinern: die Gedichte des Lucrez über die Matur, Birgils über den Ackerbau, Lukans über Batt. S. W. 3 3. die (3)

## 98 Von ver bidaktischen Poesie.

die Pharsalische Schlacht, und noch einige andre.

Aber in allen diesen Werken ist nichts poetisch, als die Form. Der Stoff war schon
fertig; es kam nur darauf an, ihn einzukleiden.
Dier ist keine Erdichtung, die, nach den Geseten der Nachahmung, die Sachen erschafft;
hier hat die Wahrheit selbst die Sachen hergegeben. Die Nachahmung giebt hier nur Regeln über den Ausdruck. Daher kann man das
didaktische Gedicht überhaupt beschreiben: die ABahrheit in Verse gebracht; und, zum
Gegensat, die andre Sattung der Poesse: die Erdichtung in Verse gebracht. Dies sind
die beiden äußersten Gränzen: das pure Didaktische, und das pure Poetische.

Zwischen diesen beiden äußersten Gränzen giebt es eine Menge Mittelstraßen, wo Erdichtung und Wahrheit sich vermischen und untersstüßen; und die Werke, die sich in dieser Mitte besinden, sind mehr oder weniger poetisch oder didaktisch, nachdem Erdichtung oder Wahrheit mehr oder weniger darinn herrschen. Es giebt fast keine pure Erdichtung, selbst in den eigentslich so genannten Gedichten; und im Gegenstheil giebt es fast keine Wahrheiten in den die daktischen Poesien, ohne untergemischte Erdichten

tungen.

Die Unterredner in den Gesprächen des Plato, in den philosophischen Büchern des Cicero sind erdichtet; und der anhaltende Ton ihrer Rede ist schon an sich selbst poetisch. Eben so vershält es sich mit den Reden, womit Livius seine Geschichte ausschmückt. Sie sind nicht waherer, als die Reden der Juno, oder des Aeneas in dem Gedichte Birgils sind. Es ist kein andrer Unterschied unter ihnen, als daß Livius die seine nigen aus Begebenheiten und Umständen der wirklichen Geschichte, und Birgil die seinige aus der fabelhaften Sistorie gezogen hat. Beide sind nicht mehr nicht weniger von der Ersindung des Skribenten.

### II. Kapitel.

Von den verschiedenen Gattungen didaktischer Gedichte.

tungen, als die Wahrheit Gattungen hat. Es giebt Sedichte, die bloß wirkliche Handlungen und Begebenheiten erzählen, und zwar so, wie sie sich zugetragen haben, in ihrer natürlischen Ordnung, ohne die Theile derselben nach den Regeln der Kunst zu ordnen, ohne sich über

## 100 Won der didaktischen Poesie.

die natürlichen Ursachen zu erheben. Man kannt sie historische Gedichte nennen. Dergleichen sind die funfzig Bücher des Nonnus von dem Leben und den Thaten des Bacchus, Lukans Pharsalische Schlacht, der Punische Krieg des Silius Italikus, und einige andre.

Es giebt andere, die in Festsetzung gewisser Principien entweder der Physik, oder der Mostal, oder der Metaphysik bestehn. Man versnünftelt dort; man führt Autoritäten und Eremstel an; man macht Schlüsse. Man kann sie philosophische Gedichte nennen. Von der Artisk das Werk des Lucrez.

Endlich giebt es auch solche, die praktische Unmerkungen enthalten, Regeln, wie gewisse-Arbeiten zu bewerkstelligen sind, deren glückli= cher Ausgang von einer Menge nothiger Kunstgriffe abhängt. Man kann sie Kunstgedickte, oder schlechtweg, Lehrgedichte nennen. Dergleichen sind: der Ackerbau Birgils, die Dicktkunst des Horaz, des Boileau, 1c.

Diese drey Gattungen sind nicht so sehr von einander getrennt, daß sie sich nicht bisweilen hülfreiche Sand leisten sollten. Die Künste und Wissenschaften sind Schwestern und Brüder; ein Grundsatz, den man hier nicht zu oft wiesterholen kann. Ihre Güter sind ihnen allengemein,

## Won der didaktischen Poesie. 101

gemein, und sie nehmen überall, was sich für sie schickt. Also kommen in die philosophischen Gedichte bisweilen historische Begebenheiten bin= ein, und Beobachtungen über die Runfte. Gleicher Weise kommen in die historischen Gedichte und in die so genannten Kunstgedichte oft Bernunftschlusse und Lehrsätze hinein. Aber diese entlehnten Stücke machen das Eigenthum der Gattung nicht aus. Sie kommen nur zum Benstande, bisweilen find fie nur zur Erholung da, weil die Mannichfaltigkeit die Ruhe unfers Geis ftes ift. Wenn der Geift Einer Gattung, Einer Farbe überdrüßig ist, so bietet man ihm eine andere dar, die eine andere Facultat beschäfftis get, und der ermudeten Zeit giebt, neue Krafte zu sammeln.

Sie thun noch mehr: benn welche Frenheit nehmen sich die Poeten nicht? sie lassen sich zur weilen von ihrer Einbildungskraft fortreißen; überdrüßig der Wahrheit, die ihnen ein Joch anzulegen scheint, wagen sie einen höhern Flug, überlassen sich der Erdichtung, und genießen als ler Vorrechte ihres schönen Seistes. Alsdann hören sie auf, Philosophen, Geschichtschreiber, Artisten zu senn; sie sind nichts als Poeten. So hört Virgil auf, ein Landmann zu senn, wann er die Fabeln vom Aristäus und Orpheus erzählt.

fcheinliche, er wird selbst Herr und Schöpfer sciner Materie. Welches gleichwohl nicht verbindert, daß das Ganze seines Gedichtes nicht von der didaktischen Art senn sollte. Seine Epissode ist in seinem Gedichte das, was eine Bildsfäule in einem Hause ist, nemlich, ein Stück zum bloßen Zierrathe, in einem Gedäude, das zum Gebrauche gemacht ist.

Die didaktischen Gedichte haben, wie alle Werke, so bald sie ausgeführt und vollendet heißen sollen, einen Anfang, ein Mittel, und ein Ende. Man kündigt die Materie an, man handelt sie ab, man vollendet sie. Die historischen Gedichte haben Handlungen, Leidenschafsten, agirende Personen, eben so wie die erdichsteten. Aber die philosophischen und praktischen Gedichte haben dergleichen nicht. Jene erhisten das Herz, diese erleuchten den Verstand, vohr regieren die Vermögen der Seele, so zu handeln, wie sie handeln sollen. So viel hätzten wir ohngefähr von der Materie des didaktischen Sedichtes zu sagen. Last und zur Form desselben kommen.

#### III. Kapitel.

#### Von der Form der didaktischen Gedichte.

Die Musen wissen alles, nicht allein was ist, sondern auch, was senn kann, auf der Erde, im Himmel, in der Holle, in jedem wirklichen oder möglichen Raume. Folglich, wenn die Poeten, fo oft sie Sachen erdichten wollten, die nicht da waren, folche den Musen in den Mund legen konnten, um ihnen dadurch mehr Glauben zu verschaffen: so konnten sie ihnen noch vielmehr wahre und reelle Sachen hineinlegen, und sie Berfe diktiren kaffen, über die Wissenschaften, oder aus der Historie, oder von der Art und Weise, wie die Künste zu bes= fern und anzubauen sind. Hierauf grundet sich die poetische Form des didaktischen Gedichtes.

Es ift keinem Autor verboten, fich zu feinem Werke eine befondere Form zu wählen. Weit entfernt, ihm ein Berbrechen daraus zu ma= chen, wenn er eine geschickte Wendung nimmt, seine Materie angenehmer zu machen, so weiß man ihm vielmehr Dank, wenn er den angenommenen Ton aushält, und seinem Plane ge=

treu bleibt. Daher ist man dem Plato sehr verbunden, daß er seine philosophischen Abhandslungen in eine bramatische Form gebracht, und zum Helden seiner Gespräche einen Mann wie Sokrates gewählt hat, dessen Name, ob er gleich nur erborgt ist, dennoch seinen Unterresdungen ein neues Gewicht giebt. Cicero hat einen gleichen Kunstgriff in seinen philosophisschen Werken gebraucht, wo er bald den Krassus, bald den Kato, oder einen andern berühmsten Römer, sprechen läßt. Beide haben sich bemüht, sie nach demjenigen Charakter sprechen zu lassen, der uns von ihnen aus der historie bekannt ist. Dieß ist die Lehre des Horaz: Famam sequere.

Die didaktischen Poeten fanden es nicht für bequem, bloße Sterbliche reden zu lassen: sie riefen Gottheiten an. Und indem sie voraus setzen, sie wären erhört: so sprachen sie nicht anders, als begeisterte Menschen, und ungesähr so, wie sie glaubten, daß die Götter selbst gesprochen haben würden. Auf diese Boraussetzung gründen sich alle Regeln des didaktischen Gedichtes, was seine Form anbetrifft.

Diese Regeln sind zum Theil allgemein, zum Theil absonderlich.

# Allgemeine Regeln der didaktischen Poesie.

- nung bis auf einen gewissen Grad. Sie scheinen sich ihrem Geiste zu überlassen und der Materie zu folgen, so wie sie sich darbietet, ohzue daß sie sich Mühe geben sollten, sie in eine Methode zu zwingen, die Kunst verrathen würzbe. Sie vermeiden alles, was abgemessen und abgezirkelt aussieht. Doch setzen sie nicht den Tod eines Helden vor seine Geburt, noch die Weinlese vor den Sommer. Die Unordnung, die sie sich erlauben, ist nur in den kleinen Theizlen zu sinden, wo sie mehr von Nachläßigkeit und Vergessenheit, als von Unwissenheit herzustommen scheint. In den großen Stücken solzgen sie, wie billig, der natürlichen Ordnung.
- 2. Die zwente Regel ist eine Folge der ersten. Kraft des Rechtes, das sich die Poeten anmassen, die Materien als frene Stribenten, als Stribenten von einem höhern Orden zu behansdeln, mischen sie in ihre Werke fremde Sachen ein, die nur gelegentlich mit ihrem Stoffe zussammenhangen, bloß um ihre Gelehrsamkeit, ihren höhern Geist, ihren Umgang mit den Mussen zu zeigen. Von der Art sind die Episoden

G 5

pom

vom Aristäus und Orpheus, die Verwandlung einer Nymphe in einen Bach, in einen Fels, in eine Sonnenwende.

3. Die dritte Regel betrifft den Ausdruck. Sie maßen sich alle Vorrechte des poetischen Styls an. Sie überladen die Begriffe, indem sie metaphorische Ausdrücke anstatt der eigentlichen gebrauchen, indem sie Rebenbegriffe hinzuthun, Benwörter, die den Hauptbegriff vet-Harken, vermehren, verändern sollen. gebrauchen kühne Wendungen, verwegene Wortfügungen, Figuren in Worten und Gedanken, denen sie eine glückliche Stelle zu geben wiffen. Sie streuen Züge einer abgelegenen und nicht gemeinen Gelehrsamkeit mit ein. Rurg, sie ergreifen alle Mittel, die sie für schicklich hal ten, ihre Leser zu überreden, daß ein mehr als menschlicher Verstand zu ihnen spricht, um das durch ihren Geist in Erstaunen zu setzen, und sich ihrer Aufmerksamkeit zu bemächtigen.

Die Dichtkunst des Horaz, mit so großer Simplicität sie auch geschrieben ist, widerspricht dem Grundsaße nicht, den wir hier festsetzen. Dieser Grundsaß sodert, daß das Lehrgedicht von einem Tone sen, der so wohl der Gattung, die man behandelt, als auch der Person, welsche sie behandelt, gemäß ist. Wenn es ein

Gott

Gott ist, so behandelt er ihn als ein Gott; ist es Sokrates, so ist er ein Philosoph, voll Wit, Berstand und Galz; ist es Rato, so muß er ein vernünftiger Bürger senn, standhaft in seinen guten Gesinnungen für die Sache der Tugend. Wenn es aber Horaz ist, der selbst in seinem ei= genen Mamen einen Brief an einen feiner Freunde schreibt, so muß er den einfältigsten Ton annehmen, und sich nicht anders, als mit seiner Materie, erheben. Also thut die Simplicitat des Horaz nichts wider den anhaltenden Ton, worinn Birgil feine Georgifa, Biba feine Dicht= kunst, ja felbst Boileau die seinige, geschrieben Denn obgleich dieser lettere keine Unrufung macht, so wird er dennoch, da fein Gedicht kein Brief ift, und er mit einem'erhabenen Tone anfångt, für begeistert gehalten, fraft der einmal eingeführten Gewohnheit, und der Men= nung, worinn man steht, daß die Poeten Dollmetscher der Gotter find.

#### Absonderliche Regeln.

Mußer den allgemeinen Regeln für die didaktische Poesie, sind noch einige besondere ben jeder Gattung zu beobachten.

Das historische Gedicht hat das Recht, die Züge lebhafter zu zeichnen, sie kühner, sie glanzender zu machen. Die Sachen werden bier weit umståndlicher gezeigt, man sieht sie mit Augen. Eine Gottheit schildert hier. Diese fieht alles ohne Dunkelheit, ohne Berwirrung; und ihr Pinjel drückt es eben so aus. Ihr ift es leicht, bis zu den Ursachen hinaufzusteigen, die Triebfedern der Dinge zu entdecken. Bisweilen erhebt sie sich so gar zu übernatürlichen Ursachen. Wenn Livius den Punischen Krieg beschreibt, so zeigt er die Begebenheiten in der Erzählung, und die politischen Ursachen in den Reden, die er seinen Personen in den Mund legt. Aber er mußte sich allezeit in den Granzen natürlicher Erkenntnisse halten, weil er bloß ein Historienschreiber war. Gilius Italikus, der ein Poet ist, erzählt eben so wohl wie Livius; aber er malt überall, er sucht immer die Gegenstänise selbst zu zeigen, anstatt daß der Geschichtschreiber sich mehrentheils begnügt, davon zu sprechen.

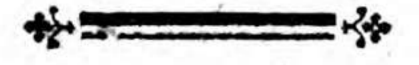
Das philosophische Gedicht muß besonders auf Klarheit sehn. Der Endzweck der Wissenschaften ist, den Geist zu erleuchten. Daher muß die Methode hier sichtbarer senn, als in andern Gedichten. Hier ist es weniger erlaubt,

Aus=

Musschweifungen anzubringen, die uns verhindern würden, dem Faden der Argumentation zu folgen. Aus eben der Urfache mussen hier weniger lebhafte Figuren, weniger poetische Ausdrücke vorkommen, wofern sie nicht dadurch zur Deutlichkeit etwas bentragen, daß sie dem Gebanken mehr Sinnlichkeit geben: denn fonft ware es thöricht, Genauigkeit und Klarheit dem Schimmer einer schönen Redensart aufzuopfern. Auch folgt Lukrez beständig feinem Borwurfe. Man sieht ihn niemals mitten unter einer Argumentation sich in Beschreibungen verlieren, die zu seinem Endzwecke nichts bentragen. hat einige, deren die Materie wohl entbehren konnte; allein er weiß ihnen eine folche Stelle zu geben, bald vor, bald nach seinen Beweisen, daß sie entweder den Geist zu demjenigen vor= bereiten, was er sagen will, oder ihn wieder erquicken, nachdem er ihn zuvor brav angefrenget hatte.

Was die Gedichte betrifft, die Lehren und Vorschriften enthalten, so giebt Horaz die Resgel davon in zwen Worten: Quickquid præcipies, esto brevis. Die Kürze gefällt in dieser Gattung besonders, und wenn sie, wie Horaz voraussetz, mit Deutlichkeit verbunden ist, so hat sie mehr als Einen Vortheil: Man faßt

die Lehre besser, man kernt sie leichter, man bebalt sie langer: Ut cito dicta percipiant animi dociles, teneantque fideles. Jedoch, da die Lehren an sich selbst trocken und traurig sind: fo thut ein Poet, der feine Runft versteht, bisweilen den Beweiß hinzu, unsern Berstand zu beschäfftigen. Bisweilen begleitet er sie mit einem Benspiele, welches er bald vorher, bald nachher sett. Bisweilen begnügt er sich auch, fie bloß in dem Benspiele zu zeigen, ohne sie an= ders auszudrücken. Er bestärkt sie durch einen historischen Umstand, beleht sie durch eine Anspielung, macht eine Vorbereitung dazu durch ein Bild. Endlich, wenn er den Ekel befürch= tet, verläßt er auf einige Augenblicke feine Gat= tung völlig, und wird episch oder dramatisch, in einem mehr oder weniger hohen Grade, nach dem Haupttone seines Werks, dem er allemal getreu bleibt, auch selbst in seinen Ausschweifungen.



### Zwenter Artikel.

### Von der Satire.

#### I. Rapitel.

#### Rurze Geschichte der Satire.

gleichen Stoff und eine gleiche Form gestant. Sie war ben den Griechen und ben den Romern ganz verschieden; und ben diesen letzern ist sie so sonderbaren Verwandlungen unsterworfen gewesen, daß es fast nicht möglich ist, ihr in allen ihren Veränderungen nachzufolgen.

Sen den Griechen war sie eine Art von Schauspiel, das zwischen der Tragodie und der Komodie das Mittel hielt. Man kann ihren Charakter aus ihren Spielern kennen lernen. Diese waren nicht Helden, nicht Menschen, auch nicht Götter; sondern solche Personen, wie ein Polyphem, ein Autolykus, ein Sisyphus, 2c. Erschienen Menschen oder Helden, so spielten sie mehrentheils nur diezweyte Rolle. Man hatte hier Chore, die allemal aus jungen und alten Satyrn bestanden. Diese letztern, die man Silenen nannte, redeten allezeit mit Ernst und Anstande. Aus ihrem Mittel hatte

man den Lehrmeister, und Pflegevater des Bacschus, des Gottes dieser Schauspiele genommen. Die jungen Satyrn dienten die Bühne mit alslerlen Scherzen und Stachelreden, bisweilen gar mit Zoten zu belustigen. Diese Gedichte hatten einen ganz eigenen poetischen Ton; auch hatten die Spieler ihre eigenen Gestus, ihre Deklamation, ihre Tänze, ihre Kleidungen, die weder zur Tragsdie, noch zur Komödie gehörsten \*). Uns ist von dieser Gattung des Drasma nichts übrig geblieben, als der Enklope des Euripides.

Ben den Romern war die erste Poesse, wenn sie anders diesen Namen verdient, diesenige, die man Satire, Satura, nannte: denn wir reden hier weder von den Saturninischen Berkarten, die nicht viel mehr als eine abgetheilte Prose; noch von den Fescenninischen, die bloke Gespräche waren, worinn einige Symmetrie beobachetet ward.

Die Toskanier brachten die Satire zuerst nach Rom. Damals war sie nichts anders, als eine Art von Gesang in Gesprächen, deren ganzes Berdienst in der Stärke und Lebhaftigkeit der Gegenreden bestand. Man nannte sie Satire,

<sup>\*)</sup> Siehe unten die Dichtkunst des Horaz, deu XVII

Satura, sagt man, von dem lateinischen Worte Satura, welches, da es eine Schale bedeutet, worinn man den Göttern allerlen vermischte Früchte opferte, sich in verblühmtem Verstandezu einem Werke zu schicken schien, worinn alles vermengt und auf einander gehäuft war, ohne Ordnung, ohne Regel, so wohl in den Sachen, als in der Form.

Als Livins Andronikus, der von Geburt ein Grieche war, zu Rom regelmäßige Schauspiele herausgab, änderte die Satire den Namen und die Form. Sie nahm etwas vom dramatischen an, und, je nachdem sie auf dem Theater entweder vor öder nach dem Hauptstücke, oder auch wohl in der Mitte erschien, nannte man sie bald Isode, ein Eingangsstück, Eodiov; oder Erode, ein Ausgangsstück, Eodiov; oder ein Stück des Zwischenaktes, Eußodov. Dieß waren die beiden ersten Formen der Satire ben den Römern.

Unter dem Ennius und Pakuvius, die einige Zeit nach dem Andronikus erschienen, bekam sie ihren ersten Namen wieder. Sie bekam ihn aber wegen Vermischung der Formen wieder, die im Ennius sehr merklich war; weil er allersten Versarten ohne Unterschied gebrauchte, und Batt. S. W. 3. Band.

ohne sich darum zu bekümmern, ob sie auch un= ter einander symmetrisirten.

Terentius Varro war noch kühner als Enstius, in der Satire, die er, wegen ihrer Gleichscheit mit der Satire des Menippus, des grieschischen Ennikers, die Menippische betitelte. Er machte nemlich ein Gemisch von Versen und von Prose; und hatte folglich mehr, als irgend ein andrer, das Recht, sein Wert Satire zu nennen, indem er die Bedeutung des Worts als lein auf die Form einschränkte.

Endlich kam Lucilius, der der Satire ihre Bestimmung gab, und sie so einrichtete, wie sie und Horaz, Persius und Juvenal geliesert has ben, und wie wir sie noch jest besissen. Und nunmehr gieng die Bedeutung des Worts Satire nur auf die Vermischung der Sachen, und nicht der Formen. Man nannte sie Satiren, weil sie in der That einen Hausen Strafreden wider die Menschen, wider ihre eiteln Wünsche, ihre Furcht, ihre Raserenen, ihre Vetriegerenen, ihre krichten Ergesungen enthalten.

Quidquid agunt homines, votum, timor, ira, voluptas,

Gaudia, discursus, nostri est farrago libelli. Juv. Sat. I.

#### II. Kapitel.

Beschreibung der Satire; ihre Gattungen; ihre Form.

Man kann also die Satire als eine Art von Gedichte beschreiben, worinn man die Laster der Menschen geradezu angreift.

Ich sage, eine Art von Gedicht. Zu Folge dessen, was wir von der didaktischen Poesse gessagt haben, ist es offenbar, daß die Satire nichts weiter ist, als eine Rede, in Verse gebracht: sie ist ein Portråt, und kein Gemälde.

Um aber alle Zweifel zu heben, so laßt uns untersuchen, was man unter einem wahren Gedichte versteht.

Wofern man alles mit diesem Namen belegt, was irgend in Versen geschrieben ist, so ist es offenbar, daß die Satire ein Gedicht ist. Aber es weiß die ganze Welt, daß dieser Theil nicht hinreicht: Livius, in Verse gebracht, bleibt allemal eine Historie.

Wofern es hinreichend ist, ein Gedicht zu heißen, wenn ein Werk eine gewisse hitze hat, die mehr oder weniger stark ist: so wird die Satire abermals ein Gedicht senn. Alle Satire renschreiber haben Feuer. Aber alsdann wers den alle oratorische Reden gleichfalls Poesie senn.

2 Wenn

Wenn man endlich verlangt, daß der Grundstoff selbst poetisch senn soll, das heißt, erschafsfen, erdichtet, von dem Poeten ganz oder zum Theil erfunden: alsdann ist die Satire kein Gesticht, zum wenigsten nicht auf die Art, wie die Fabel, die Ekloge, die Komödie, die Tragödie, die Epopöe.

Dem Horaz zu Folge gehören dren Stucke zum Poeten: ein fruchtbares und glückliches Maturell, ingenium cui sit; dieses giebt die Sachen an, erschafft den poetischen Stoff, den Leib des Gedichts. Hiernachst wird eine fast gottliche Geele erfordert, ein Hauch, der diesen Stoff belebt, beseelt, cui mens divinior; und endlich eine poetische Sprache, die, wie wir gefagt haben \*), allemal über den gewöhnlichen prosaischen Ausdruck erhaben senn muß, atque os magna sonaturum. Man mache die Anwendung von diesen dren Eigenschaften auf die Gattung, von der wir hier reden: man wird einige Stücke finden, denen alle dren sehr wohl zugeeignet werden konnen. Dergleichen wird, zum Erempel, Juvenals dritte und vierte Satire senn. Aber die übrigen werden mehren= theils aus keiner andern Urfache Poesien zu nen= nen senn, als weil sie durch den Mund eines Poeten

<sup>\*)</sup> i Band, pag. 196 bis 220.

Poeten gegangen sind: im Munde eines Redners oder Philosophen waren sie Prose gewesen.

Wir haben hinzugesett, ihre Absicht sen, die Laster der Menschen geradezu anzugreisen. Dieß ist eines von den Unterscheidungszeichen zwischen der Satire und der Romödie. Diese letztere greift die Laster gleichfalls an, aber von der. Seite, und durch einen Umweg. Sie zeigt den Menschen allgemeine Bildnisse; deren Züge von verschiedenen Vorbildern entlehnt sind: Dem Zuschauer kömmt es zu, sich die Lehre selber zu nehmen, sich selbst zu unterrichten, wenn er es für gut findet. Die Satire hingegen geht gezrade auf den Menschenzu. Sie sagt: Dubists, Krispin ists, ein Ungeheuer, dessen Laster durch keine einzige Tugend vergütet werden.

Gleichwie es aber zwenerlen Laster giebt, große und geringe: so giebt es auch zwo Gattungen von Satiren. Die eine trägt die Farbe der Tragodie: Grande Sophoclæo carmen bacchatur hiatu: dieß ist die Satire des Justenals. Die andere ist Horazens Satire, die die Farbe der Komodie trägt: admissus circum præcordia ludit.

In einigen Satiren herrscht die Galle, fel: in andern ein saures Wesen, acetum: in andern ist nichts als Salz, sal: Aber es giebt

3 ein

ein würzendes Salz, ein stechendes Salz, ein brennendes Salz.

Die Galle kömmt von Haß, von übler Laune, von Ungerechtigkeit her: Das saure Wesen kömmt allein von Haß und Laune her. Bisweilen ist Laune und Haß versteckt und umwikkelt: und dieß ist das Sauersüße.

Von dem würzenden Salze kann man nicht sagen, daß es herrscht; es benimmt nur das Unschmackhafte, und gefällt der ganzen Welt: dieß ist das Antheil der feinsten Geister. Das stechende Salz herrscht, und dringt durch: es zeigt Schalkheit an. Das brennende macht einen heftigen Schmerz: man muß boshaft senn, wenn man es gebrauchen will. Es giebt noch ein glübendes Eisen, das Haut und Fleisch mit wegnimmt: und dieß ist Wut, Grausamkeit, Unmenschlichkeit. Wan wird Erempel von als ben diesen Arten satirischer Züge sehn.

Nach dieser Zergliederung ist es nicht schwer zu sagen, welcher Geist den Satirenschreiber gesmeiniglich beseelt. Es ist nicht der Geist eines Philosophen, der, ohne aus seiner Ruhe zu komsmen, den Reiz der Tugend und die Häßlichkeit des Lasters abmalt. Es ist nicht der Geist eines Redners, der, von einem schönen Eiser erhist, die Menschen bessern und zum Guten zusrück

ruck bringen will. Es ist nicht der Geist eines Dichters, der bewundert zu werden sucht, indem er Furcht und Mitleiden erregt. Auch ist es nicht der Geist eines schwarzen Misantropen, der das menschliche Geschlecht haßt, und es viel zu fehr haßt, als daß er sich Mühe geben follte, es zu bessern. Es ist weder ein Heraklit, der über unser Elend weint, noch ein Demokrit, der

darüber lacht. Was ift es denn?

Es scheint, daß in dem Bergen bes Satiren= schreibers ein gewisser Keim von Grausamkeit Tiegt, der sich mit dem Interesse der Tugend be= deckt, um das Bergnügen zu haben, wenigstens das Laster zu geißeln. Es kommt in diese Gesinnung Tugend und Bosheit hinein, Haß ge= gen das Laster, und, aufs wenigste, Berach= tung gegen die Menschen, Lust sich zu rächen, und eine Art von Berdrusse, daß man es nicht anders als durch Worte thun kann. Und wenn es sich zutragen follte, daß die Satiren die Menschen besserten, so scheint es, daß alles, was der Satirenschreiber thun konnte, dieses ware, daß er sich nicht darüber ärgerte. Wir setzen hier nur überhaupt den Begriff von einer Gatire fest, und geben ihn so an, wie er sich aus denjenigen Werken abziehen läßt, die den satiri= schen Charakter am deutlichsten an sich tragen. Eben .

Eben dieser Geist ist es, ber ben vornehmssten Unterschied zwischen der Satire und der Rritif ausmacht. Die Kritif hat zur Absicht, die Begriffe des Guten und des Wahren in den Werken des Geistes und des Geschmack rein und lauter aufzubewahren, ohne die geringste Beziehung auf den Autor, ohne weder seine Lazlente, noch sonst etwas zu berühren, das seine Person angeht. Die Satire hingegen sucht den Menschen selbst anzustechen; und wenn sie dem Stich eine wißige Wendung giebt, so thut sie es darum, damit der Leser das Vergnügen haben solt, sich als einen Mann anzusehen, der nur allein dem Wiße Benfall gegeben hat.

Ob nun gleich Werke von dieser Art einen sträslichen Charakter an sich haben, so kann man sie doch mit vielem Nugen lesen. Sie sind ein Gegengift solcher Werke, worinn die Weichlichsteit herrscht. Man sindet unvergleichliche Sitztenlehren darinn, sehr tressende Gemälde, die uns aufmerksam machen. Man bekömmt darzinn diesenigen harten Verweise, die wir zuweislen nöthig haben, und die wir nicht leicht von irgend einem andern, als von solchen Leuten erzwarten können, die ungehalten auf uns sind. Doch man muß auf seiner Hut stehen, indem man sie liest, und sich vor des Dichters ansteschenen

Kendem Geiste bewahren, der uns boshaft machen, und uns um eine Tugend bringen könnte, von der unser Glück und das Glück der Gesellschaft abhängt.

Die Form der Satire ist an sich selbst sehr gleichgültig: zuweilen ist sie episch, zuweilen dramatisch, mehrentheils aber didaktisch. Oft sührt sie den Namen der Rede, ost den Namen eines Briefes. Alle diese Formen ändern den Grund der Sache nicht. Sie bleibt allemal Satire, so bald sie der Beist der Beschimpfung eingegeben hat. Lucilius hat sich zuweilen des jambischen Verses bedient. Weil aber Horaz allezeit den Herameter gebraucht hat, so hat man sich an diese Versart gehalten. Juvenal und Persius haben niemals eine andere gebraucht, und unsere Satirenschreiber haben sich bisher des Alexandrinischen Verses bedient.

#### III. Rapitel.

Von den ältern satirischen Poeten.

#### Lucilius.

Kajus Lucilius, aus einem berühmten Geschlechte, zu Aurunka in Italien geboren, wandte seine poetischen Gaben zur Satire an. Weil seine Aufführung regelmäßig war, und er

von Natur die Ordnung und den Wohlstand liebte: so erklarte er sich für einen Feind der Laster. Er zogunter andern einen gewissen Lupus, und einen, Ramens Mutius, unbarmher= zig durch, genuinum fregit in illis. Er hat mehr als drenßig Bucher Satiren verfertiget, wovon uns nur einige Fragmente übrig geblie= ben sind. Rach demjenigen zu urtheilen, was Horaz davon fagt, ist es ein Verlust, den wir nicht sehr zu bedauern haben. Sein Styl war weitschweifig und matt, seine Berse hart: es war ein Wasser, das ganz voll Unreinigkeit floß, oder das vielmehr gar nicht floß, wie Julius Skaliger sagt. Es ist wahr, Quintilian hat gunstiger von ihm geurtheilt. Er findet ben ihm eine erstaunliche Gelehrfamkeit, Ruhnheit, Bitterkeit, ja auch Salz genug. Allein Horaz mußte desto aufmerksamer senn, ihn richtig zu beurtheilen, weil er in eben der Gattung ar= beitete; weil man ihn oft selbst mit diesem Poeten verglich; und weil sich damals eine gewisse Anzahl von Gelehrten fand, die, entweder aus Liebe zum Alterthume, oder um sich von andern zu unterscheiden, oder auch aus haß gegen ihre Zeitverwandten, ihn über alle übrigen Dichter fetten. Hatte Horaz ungerecht senn wollen, so war er zu fein und zu klug, es in einem solchen Falle

Falle zu senn. Und was er vom Lucilius sagt, ist desto wahrscheinlicher, weil dieser Poet zu der Zeit lebte, da die Wissenschaften zuerst in Italien aufgiengen. Die erstaunliche Leichtigsteit, die er besaß, und die durch keine Regeln gelenkt ward, mußte ihn nothwendig in den Fehler sallen lassen, den Horaz ihm vorwirst. Es war ben ihm nichts als bloßes Naturell, ein großes Feuer und viel Rauch.

### Horaz.

Horaz, der in dem schönsten Jahrhunderte der römischen Litteratur geboren war, bediente sich seines Bortheils: er gab der Satire alle Unnehmlichkeiten, die sich für sie schickten, und würzte sie so viel, als nothig war, dem feinsten Geschmacke zu gefallen, und die Lasterhaften und die Thoren verächtlich zu machen.

Seine Satire druckt die Empfindung eines gesitteten Philosophen aus, der mitleidig auf die Unarten der Menschen herab sieht, und sich zuweilen lustig darüber macht. Sie stellt mehrentheils nur allgemeine Semälde vom menschlichen Leben auf. Seht sie zuweilen ins Absonderliche, so geschieht es nicht sowohl, aus Lust zu beleidigen, als vielmehr die Materie zu beleben, und die Moral in Handlung zu bringen.

Die Ramen sind fast alle erdichtet. Sind eis nige wahre darunter, so sind es beschrieene Rasmen, von keuten, die keinen Anspruch mehr auf ihre Ehre hatten. Mit einem Worte: der Geist, der den Poraz beseelte, war weder boshaft, noch misantropisch, sondern ein Freund des Guten und des Schönen, der die Menschen so nahm, wie sie waren, und sie mehrentheils des Mits leids und des Lachens würdiger, als des Hass ses fand.

Der Titel, den er seinen Satiren und seinen Briefen gab, bezeichnet diesen Charakter ziemlich deutlich. Er nannte sie Sermones, Gespräche, Unterhaltungen, Betrachtungen mit guten Freunden über das Leben und die Sitten der Menschen angestellt. Biele Gelehrte haben diesen Titel wieder hergestellt, sals einen, der dem Geiste des Poeten, und der Art, wie er seine Materie abhandelt, am gemäßesten ist. Sein Styl ist leicht, natürlich, aufgeweckt; allezeit glimpslich und gelinde; und wenn er einen Thoren, einen Taugenichts, einen Geizhals züchtigt: so kann der Streich kaum demjenigen selbst mißfallen, den er trifft.

Es giebt Leute, die den poetischen Styl und die Versifikation seiner Satiren der Virgilischen an die Seite setzen. Der Ton in beiden ist sehr

verschieben, und mußte es auch seyn. Allein in der Simplicität ist nichts vollkommener, nichts ausgearbeiteter. Man sindet hier über- all die Leichtigkeit und Feinheit eines Hosmanns, der Herr von seiner Materie ist, und sie lenkt, wie er sie haben will, ohne ihr das geringste von ihrer Würde zu entziehn. Er sagt die schönsten Sachen, so wie andre die gemeinsten sagen; und hat nicht mehr Nachläßigkeiten, als nöthig sind, um desto mehr Annehmlichkeiten zu besitzen.

### Persius.

Nach dem Horaz kam Aulus Persius Flactus, geboren zu Volaterra, einer Stadt in Hetrurien, von einer vornehmen Familie, die mit den größesten Häusern in Rom verwandt war. Er besaß eine gefällige Semüthkart, und hatte eine Zärtlichkeit gegen seine Anverwandten, die man zum Muster anzusühren pflegte. Er starb im drenßigsten Jahre seines Alters, und im achten Jahre der Regierung des Nero. In den Satiren, die er uns hinterlassen hat, herrschen edle Gesinnungen. Seine Schreibart ist seurig; sie wird aber durch weit hergesuchte Allegorien, durch häusige Auslassungen, durch allzusühne Metaphern dunkel.

Ob er gleich den Horaz nachzuahmen suchte, so hat er doch eine ganz verschiedene Ader. Er ist weit stärker, weit hiziger; besitt aber weit weniger Annehmlichkeit. Diese beiden Eigenschaften unterlassen selten, sich einander Abbruch zu thun. Man sehe hier, wie er einen jungen Menschen anredet, der allzu zärtlich erzogen ist.

"Elender, ach ewig elender Mensch! ist es "schon so weit mit dir gekommen! Warum ver= "langst du nicht noch, daß man dich äße, wie "ein zartes Täubchen, daß man dir die Bissen "vorschneide, wie einem kleinen Prinzen? Er= "boße dich doch wider deine Amme und laß dir "nichts vorsingen.

"Aber wer kann mit einer solchen Feder ar"beiten? — Und wen willst du mit diesen Win"kelzügen hintergehn? Das Spiel geht auf
"deine

#### Ex Satira. 3.

O miser, inque dies ultra miser! huccine rerum Venimus? at cur non potius, teneroque columbo Et similis regum pueris, pappare minutum Poscis, et iratus mammæ lallare recusas?

An talistudeam calaino? — Cui verba? quid istas Succinis ambages? tibi luditur. Essuis amens: \*) Contem-

\*) Effluis amens, du vers nach, wie Wachs, welches gehst vor Weichlichkeit, du sich austöst. verzehrest dich nach und

"dich erwartet ein schimpfliches Alter! Ein Ge"fäß, aus keiner frischen Erde gebrannt, ver"rath den Fehler durch seinen falschen Klang.
"Noch bist du ein weicher und nasser Thon: ist,
"ist muß man den Jüngling bilden, und nicht
"nachlassen, so lange die Scheibe sich dreht. \*)

"Doch du hast von deinem väterlichen Acker "dein mäßiges Korn; dein Becher ist Gott Lob! "rein und unbefleckt: was hast du zu fürchten? "dein Tisch behält noch immer etwas für die gu-"ten Hausgötter übrig.

"Wie? mehr verlangt deine Seele nicht? D "du Thor! mußt du dich darum so blähen, weil "du

Contemnere. Sonat vitium percussa, maligne
Respondet viridi non cocta sidelia \*\*) limo.
Udum et molle lutum es: nunc, nunc properandus, et acri
Fingendus sine sine rota. Sed rure paterno
Est tibi sar modicum, purum et sine labe salinum:
Quid metuas? cultrixque soci secura patella est. —
Hoc satis? an deceat pulmonem rumpere ventis

Stemmate

\*) Eine Allegorie, von irs
denen Gefäßen hergenoms
men: wann der Klumpen
Erde auf der Scheibe ist,
muß der Töpfer eilen, ihm
seine Ründung und Größe
zu geben, ehe die Scheibe
stille steht. Ein Gefäß, das

man zu zwepen malen, und nachdem es ein wenig troks ken geworden, formiren wollte, wurde schlechter werden.

\*\*) Fidelia, ein Momen substantivum.

"du der tausendste von deinem Stamme bist, "oder weil du in einem rothstreisigten Mantel "den Censor Vetter grüßen kannst? Blende mit "deinem Flittergolde den Pobel: ich kenne dich "von außen und von innen. Macht es dir Ehre, "wie Natta zu leben, der üppige Natta? Doch "den haben seine Laster bereits tumm gemacht: "der sündiget nicht. Ueberall mit einem dicken "Rallus") umwachsen, fühlt er sein Unglück "nicht mehr. Tief im Strudel versunken, könnnt "er nie wieder an das Licht. Großer Bater der "Götter, willst du den grausamsten Tyrannen "strafen, mitten in seiner heissen Sucht zu frez "veln:

Stemmate quod Tusco ramum millesime \*\*) ducis,
Censoremve tuum vel quod trabeate salutas?
Ad populum phaleras \*\*\*)! ego te intus et in cute novi.
Non pudet ad morem discincti vivere Natræ?
Sed stupet hic vitio, et sibris increvit opimum
Pingue; caret culpa: nescit quid perdat; et alto
Demersus, summa rursus non bullit in unda.
Magne pater divûm, sævos punire tyrannos
Haud alia ratione velis, cum dira libido

Moverit

\*) Im Terte heißt es, das Fett, welches fühllos ist, umgiebt alle seine Fibern. \*\*) Millesime ist ein Do: kativus statt eines Nomi, nativus. \*\*\*) Phalerae bedeutet das Aferdegeschirr, welches der Pobel mit Verwunde= rung und Erstaunen ans gafft.

"veln: so laß ihn die Tugend sehn, und vor "Reue vergehn, daß er sie verlassen hat. So "brülte das Erz des Sikulischen \*) Ochsen "nicht; das Schwerdt an der goldenen Decke "aufgehängt, schreckte den Schmeichler im Purz "purgewande \*\*) nicht so: als dieser Unglücksez "lige jammert: ach ich sinke, ich sinke in eiz "nen Abgrund! wenn er von geheimen Quaz"len gefoltert wird, die er selbst dem Weibe an "seiner Seite nicht sagen dars."

Man

Moverit ingenium ferventi tincta veneno!

Virtutem videant, intabescantque relictà.

Anne magis siculi gemuerunt æra juvenci,

Et magis auratis pendens laquearibus ensis

Purpureas subter cervices terruit: Imus,

Imus præcipites! quam si sibi dicat et intus

Palleat infelix, quod proxima nesciat uxor?

\*) Dieses ist der Ochse des Phalaris, Königes zu Agrisgent, einer Stadt in Sicisten, der grausamste unter allen Enrannen. Seiner Grausamkeit zu dienen, ersfand ein gewisser Perillus eine eherne Maschine, von der Gestalt eines Ochsen, welche man heizte. Die Unsglückseitigen, die man hinein schloß, erhuben ein Geschren, welches dem Brüllen glich.
Batt. S. W. 3 Band.

Der Ersinder selbst mußte den Versuch machen, man steckte ihn zuerst hinein; ja die Reihe kam auch an den Phalaris. Seine Völker; die seiner Grausamkeiten müde waren, empörten sich wider shn, und bezahlten ihm ein Theil des Nebels, das er ihnen zugefüget hatte.

ein übertriebener Schmeich=

ler

Man sehe hier ein anderes Stück, das noch philosophischer ist: über die Sklaveren der Leisdenschaften.

"Frenheit macht unser Glück; nicht jene "Frenheit, die einen neuen Bürger, einen neuen "Publius, in die Velinische Zunft bringt, und "ihm das Recht zu einer Metze verschimmelten "Rockens giebt. D'Thoren! ihr glaubt, man "wird ein frener Kömer, sobald man sich ein= "mal im Kreise herum drehen läßt \*)....

Ex Satira. 5.

Libertate opus est; non hac, quam ut quisque Velina \*\*)
Publius emeruit, scabiosum tesserula \*\*\*) far
Possidet. Heu steriles veri, quibus una Quiritem
Vertigo facit!...

An quisquam est alius liber, nist ducere vitam

Ler des Tyrannen Dionystus.
Damit er fühlen sollte, daß der Stand der Könige so glücklich nicht sen, als erzu senn schiene, ließ ihm Dionystus in Purpur kleiden, mit der königlichen Haupt- binde schmücken und an eine Lasel seinen, die auf das köstlichste zugerichtet war. Allein gerade über seinem Haupte ließ er ein Schwerdt aushängen, welches annichts als einem Haare besestigt war; ihm zu verstehen zu

geben, daß ein ruhiger Mittelstand mehr werth sen, als der höchste Posten, der taufend Gefahren unterworfen ist.

Cui

Stlaven fren zu machen. Zuweilen geschahe es durch einen Backenstreich, zus weilen durch einen Schlag mit einem Stecken, den man im lateinischen vindicta nannte

\*\*) Velina. Ist der Na= me einer Zuuft. Wenn ein Stlave

"Aber was heißt fren senn? heißt es nicht, le"ben wie man will? Ich lebe, wie ich will:
"warum soll ich nicht so fren senn wie Brutus?—
"Schlechte Folge, wird ein Stoiker sagen. . . .
"So weit geht des Prators Sewalt nicht,
"einem Rarren das Vermögen zu geben, den
"ganzen Umfang seiner Pflichten zu erfüllen,
"und von allen Stunden seines Lebens einen
"klugen Sebrauch zu machen. . . Bist du
"mäßig in deinen Wünschen, vergnügt mit We"nigem, gefällig gegen deine Freunde? Weißt
"du deine Speicher zur rechten Zeit zu öffnen
"und zu schließen? Kannst du vor einem Silber-

Cuilicet, ut voluit? licet, ut volo, vivere: non sum Liberior Bruto? — Mendose colligis, inquit Stoïcus hic. . . .

Non prætoris erat stultis dare tenuia rerum Officia atque usum rapidæ permittere vitæ. . . . Es modicus voti, presso lare? dulcis amicis? Jam nunc astringas, jam nunc granaria laxes, Inque luto sixum possis transcendere nummum,

Nec

Sklave fren gelassen war, so nahm man ihn in eine von den Zünften auf, aus welchen das römische Volkbestand: ein jeder Bürger hatte die seinige.

dem Volke zu gewissen Zeis

ten Korn ausgetheilet. Um dieses zu empfangen, mußte man eine Art von Zettel von dem Zunftmeister ha= ben, welches ein Beweis war, daß man ein Bürger sep.

"stucke, das auf der Gasse liegt, vorübergehen, "ohne daß dir die Lust ankommt, es aufzuneh-"men? Wenn du das alles mit Wahrheit von "dir sagen kannst: gut, so bist du fren und "weise; Dank sen dem großen Jupiter, und bei-"nem Prator! Wofern du aber bisher ein Leben "geführet haft, wie wir, und deine bofen Rei-"gungen nicht ablegst, sondern ben gleißender "Stirne den alten Schalk im Bufen ernahrst: "so nehme ich mein Wort zuruck und gebe dir "deine Retten wieder. . . Rennft du keinen "andern Herrn, als folchen, wovon der Stab "des Prators fren macht? — Geh, Knabe, "trage Schwamm und Tucher ins Bad. — "Hurtig, Schurke! was zauderst du? "Micht

Nec glutto forbere salivam Mercurialem? \*)

Hæc mea sunt, teneo, cum vere dixeris: esto

Liberque ac sapiens, Prætoribus ac Jove dextro.

Sin tu cum sueris nostræ paulo ante sarinæ,

Pelliculam veterem retines, et, fronte politus,

Astutam vapido servas sub pectore vulpem:

Quæ dederam supra, repeto, sunemque reduco. . . .

An dominum ignoras, nisi quem vindicta relaxat? —

I puer, et strigiles Crispini ad balnea deser.

Si increpuit: Cessas nugator? servitium acre.

Te

<sup>\*)</sup> Merkurius, war der Gott des Handels und Ge-

"Richt wahr, dieß ist ein harter Sklavenstand? Dich darf niemand auf diese Weise jagen, in "deine Merven wirkt keine Gewalt von außen. "Wie aber? wenn deine Herren inwendig in "deiner gemarterten Brust entstehn, bist du "dann weniger Sklave, als dieser, den Furcht "und Peitsche zu den Bådern treibt? — Er-"müdet schläfst du bis an den Morgen. Stehe "auf! spricht der Geiz, horest du nicht? — "Noch einen Augenblick. — Stehe auf, sag' "ich dir! — Ich kann nicht. — En, du "mußt aufstehn! — Run was foll ich denn? — "Du frågst noch? Pontische Fische sollst du ho-"len, Flachs, Biberhaar, Ebenholi, Weihrauch, "Roërwein. Rimm zuerst den Pfeffer dem "Kameel vom Rucken; tausche, schwöre. — Aber.

Te nihil impellit, nec quicquam extrinsecus intrat,
Quod nervos agitet: sed si intus et in jecore ægro
Nascantur domini, quin tu impunitior exis,
Atque hic, quein ad strigiles scutica et metus egit
herilis?

Mane piger stertis: surge, inquit avaritia! eja,
Surge! Negas. Instat: surge! inquit. — Non queo. —
Surge! —

Et quid agam? — Rogitas? saperdas advehe Ponto, Castoreum, stuppas, hebenum, thus, lubrica Coa; Tolle recens primus piper e sitiente camelo;

Verte.

"Aber das hort ja Jupiter. — Du Marr, "wenn du dich um den Jupiter bekummern willst, pso magst du in Salz dein Brodt tunken, so plange du lebst. — Schon bist du gegürtet, "schon tragen deine Knechte dein Reisegerathe "fort; du eilest an den Strand; nichts hindert "dich mit vollem Gegel durch das Aegaische "Meer zu fliehn. Doch die Wollust halt dich "zurück. Unsinniger wo willst du hin? was "willst du machen? woher diese rasende Site, "die kein Eimer Schierlingssaft loschen kann? "Wie? du willst übers Meer reisen? auf gro-"ben Tauen liegen, von Ruderbanken effen? "rothen Bejentiner willst du trinken, aus einem "Kruge, der nach Teer und Peche stinkt? Was "ver=

Verte aliquid, jura. — Sed Juppiter audiet: — cheu, Baro! regustatum digito terebrare salinum
Contentus perages, si vivere cum Jove tendis. —
Jam pueris pellem succinctus et ænophorum aptas;
Ocius ad navem; nil obstat, quin trabe vasta
Aegæum rapias, nisi solers luxuria ante
Seductum moneat: Quo deinde insane ruis? quo?
Quid tibi vis? calido sub pectore mascula bilis
Intumuit, quam non extinxerit urna cicutæ.
Tun' mare transilias? tibi torta cannabe sulto
Cæna sit in transtro? Vejentanumque rubellum
Exhalet vapida læsum pice sessilis obba?

Quid

"verlangst du? daß dein Geld, welches dir hier "mit gutem Recht für hundert fünse trug, kunf-"tig mit saurer Mühe für hundert eilse trage? "Sen guter Dinge! laß und lustig leben! was "haben wir mehr als dieses Leben? Morgen "wirst du Staub und Asche; den Tag darauf "ein leerer Name senn. Bedenke dein Ber-"hängniß! die Stunde fleucht; dieser Augen-"blick, worinn ich mit dir rede, ist nicht mehr. — "Nun sage, was willst du machen? Gleiche "Gewalt reißt dich nach beiden Seiten. Welchem "Berrn willst du solgen, diesem oder senem? "Zwiesacher Sklave, du mußt dich beiden unter-"werfen, wechselsweise unter beiden kriechen."

Wir sind einige Verse übergangen, welche Unspielungen, Allegorien, Ausführungen ent= hielten, die in der Uebersetzung zu weitläuftig geworden wären. Persius ist späesam mit

Quid petis? ut nummi, quos hic quincunce modesto.

Nutrieras, pergant avidos sudare deunces?

Indulge genio! carpamus dulcia! nostrum est

Quod vivis; cinis et manes et fabula sies.

Vive memor leti! sugit hora; hoc quod loquor, inde

est. —

En quid agis? duplici in diversum scinderis hamo: Hunccine, an hunc sequeris? Subeas alternus oportet Ancipiti obsequio dominos, alternus oberres.

Worten; doch hat er bisweilen Weitläuftigkeisten und Umschweise, womit er seine Leser wohl hatte verschonen konnen. Man sieht aus diesser Probe, daß dieser Poet sehr ernsthaft ist. Ja, er ist sogar etwas traurig; auch scheint es, man mag es nun seinem hisigen Charakter, oder seinem Eiser für die Tugend zuschreiben, daß sich in seine Philosophie ein wenig Bitterskeit gegen diesenigen einmischt, die er bestraft.

### Juvenal.

Persius hat vielleicht mehr Feuer als Horaz; aber in Bergleichung mit dem Juvenal ist er fast kalt. Diefer ist brennendheiß: die Hyperbel ist seine liebste Figur. Er besaß einen Geist von außerordentlicher Stärke, und eine Galle, die fast allein hinreichend war, ihn zum Poeten zu machen. Er war zu Aquinum, einer Stadt in Italien, geboren. Die ersten Jahre seines Lebens brachte er mit Verfertigung ora= torischer Reden zu. Der Benfall, den einige Berse erhielten, die er wider den Pantomimen Paris geschrieben hatte, machten, daß er sich zur satirischen Poesie berufen zu senn glaubte. Er wiedmete sich ihr auch in der That so sehr, und erfüllete die Pflichten eines Satirenschrei= bers mit solchem Eifer, daß er zuletzt eine Krie=

Kriegesbedienung erhielt, wodurch er, unter dem Schein einer Gnade, in das außerste Egyp= ten verbannt ward. Hier hatte er Zeit, murrisch zu senn, und wider die Bosheit des Glücks und wider den Migbrauch, den die Großen von ihrer Gewalt machten, zu deklamiren. Dem Julius Skaliger zufolge, ist er der Fürst unter den satirischen Poeten, sollen seine Verse die Horazischen weit hinter sich zurück lassen; ver= muthlich weil sie starker sind: ardet, instat, jugulat.

Schon sein Eingang kundigt seinen Geist und feinen Charakter deutlich an.

"Soll ich nur immer zuhören? Soll ich nicht "auch einmal sprechen, da mich der heisere Rodruß so oft mit seiner Theseide \*) qualt? So "hat denn jener mir ungestraft platte Komd-35 "dien

#### Ex Satira 1.

Semper ego auditor tantum? nunquamne reponam, Vexatus toties rauci Theseïde Codri? Impune ergo mihi recitaverit ille togatas,

Hic

\*) Die Theseide, war ein Gedicht, worinn Theseus der Held war. Kodrus, ein verfertigt und so oft reci= tirt, daß er davon beiser raumten.

geworden war. Man hielt ju Rom Bersammlungen ben Privatpersonen, die ihre schlechter Poet, hatte es Häuser den Poeten zu Recitirung threr Berfe ein:

"dien \*), dieser verliebte Tragodien vorge"sagt? So hat mir der unendliche Telephus \*\*)
"ungestraft einen ganzen Tag verdorben, und
"Orest \*\*\*), das größeste Buch, das ich ken"ne, das alle Rånder beschrieben trägt, und
"den Rücken dazu, und noch nicht geendigt
"ist? . . . Auch ich habe die Hånde schon
"der Ruthe entzogen; auch ich habe, so gut
"wie ein anderer Schüler, in meiner Oration
"dem

Hic elegos? impune diem consumserit ingens
Telephus? aut summi plena jam margine libri
Scriptus, et in tergo, nec dum finitus Orestes? ...
Et nos ergo manum serulæ subduximus, et nos
Consilium dedimus Syllæ privatus ut altum

Dor-

\*) Platte Romodien und verliebte Tragodien. Dian muß die Gatiren sati= risch übersetzen; Juvenal hat nur zwen Worter ge= braucht: Togatas und Elegos. Diese beiden Worter bedeuten, das eine, eine Komodie nach romischen Sitten, und das andre. schlechtweg eine Elegie. Wenn es aber gute Komd: bien oder gute Elegien geme= sen waren, so wurde Juve: nal nicht so vose darüber ge= worden senn, als er zu senn scheint. Aus dieser Ursache haben wir vielmehr nach

der Absicht, als nach dem Buchstaben übersetzt.

\*\*) Telephus, König in Myssen, war ein Sohn des Herkules und der Auge. Man hatte eine Tragodie von seiner Geschichte.

\*\*\*) Orestwarder Sohnt des Agamemnons und der Klytemnestra. Er tödtete seine Mutter, den Tod sci=nes Vaters zu rächen. Sei=ne Geschichte ist eine von denen, die die tragische Bühne am meisten berei=chert haben: scenis agitatus Orestes. Virg.

"bem Sylla †) gerathen, als ein ruhiger Pri=
"vatmann bis an den lichten Morgen zu schla=
"sen. Unzeitiges Erharmen, des Papiers zu
"schonen, da man überall so viel Poeten an"trifft, daß es nothwendig verdorben werden
"muß!...

Was den Juvenal zu dem Entschlusse gebracht hat, die satirische Dichtungsart zu erwählen, ist nicht allein die Menge schlechter Poeten; er hat die Wassen wegen der Laster ergriffen, die bis zu ihrem Gipfel gestiegen sind. Die Unordnung in allen Ständen ist abscheulich. Man verspielt sein ganzes Vermögen; man raubt, man plündert; man richtet sich durch Kleider zu Grunde, durch Gebäude, durch Sasterenen; man bringt sich durch sein Schwelgen ums Leben; man mordet, man vergistet. Das Laster ist die einzige Sache, die belohnt wird; es triumphirt überall und die Tugend ächzet im Winkel.

"Wage

Dormiret. Stulta est elementia cum tot ubique Vatibus occurras perituræ parcere chartæ.....

†) Er zielt auf die ge= für ihr Alter noch nicht wöhnlichen Schulreden: wo schiefte, oder das bis zum die Knaben ein Thema ab= Ekel immer wiederholt handeln mußten, das sich wurde.

"Wage etwas, das Bann und Kerfer ver"dient, wenn du ein Mann von Ansehen werden
"willst. Man lobt die Tugend, und sie kann
"sich vor Kälte nicht decken. Die Laster haben
"Särten, Lustschlösser, eine köstliche Tafel, altes
"Silbergeschirr und getriebene Becher, woraus
"die Ziegenböcken hervorragen. . . Jede
"Schandthat ist auf ihren Sipfel gestiegen;
"ich fodre die Nachwelt auf, das gering"ste hinzuzuthun. Wirf die Ruder weg,
"mein Geist! du kannst mit vollen Segeln
"gehn. . . .

"Daß es abgeschiedene Geister giebt, und "ein unterirrdisches Reich, und einen stygischen

Aude aliquid brevibus Gyaris \*) et carcere dignum, Si vis esse aliquis. Probitas laudatur et alget. Criminibus debent hortos, prætoria, mensas, Argentum vetus, et stantem extra pocula caprum... Nil erit ulterius quod nostris moribus addat Posteritas; eadem cupient facientque minores. Omne in præcipiti vitium stetit. Utere velis! Totos pande sinus...

#### Ex Satira 2.

Esse aliquos Manes, et subterranea regna, Et contum et stygio ranas in gurgite nigras,

Atque

\*) (Inara, eine kleine Felsen, im ägdischen Insel, oder vielmehr ein Meere.

"Sumpf voll schwarzer Frosche, über den sp "viel tausend Seelen auf Einem Nachen hin-"überfahren, das glauben kaum die Anaben "mehr, ausgenommen die, welche noch nicht "für Geld baden. Laß es aber einmal wahr "senn, und sage mir dann, was muß Aurius") "empfinden und die beiden Scipionen \*\*)? "was Fabricius \*\*\*), und der Schatten Ka-"mills? die Legion, die ben Kremera †), und "die

Atque una transire vadum tot millia cymba, Nec pueri credunt, nisi qui nondum ære lavantur. Sed tu vera pura. Curius quid sentit et ambo Scipiadæ? quid Fabricius, Manesque Camilli?

Quid

\*) Kurius ist dersenige, der über die Sammiter, die Lukaner triumphirt und den Pprzrhus aus Italien vertriez ben hat. Er ist es, dem die Sammiter Gold brachten, welches er ausschlug, indem er sagte: er möchte lieber über Leute herrschen, die Gold hatten, als es selber haben.

nen, die Birgil duo fulmina belli nennt. Der eine Publius Kornelius, der den Hamibal überwand, und den Zunamen des Afristances erhielt; der andere

\*) Kurius ist derjenige, Lucius Kornelius, der den r über die Samniter, Antiochus, König in Sp= Sabiner, die Lukaner rien, schlug, und der Asia= umphirt und den Ppr= tische genannt wurde.

> \*\*\*) Fabricius und Ka= millus, zwen Romer, die wegen ihrer Rechtschaffen= heit und Maßigkeit be= rühmt waren.

> t) Die Legion, die ben dem Flusse Kreinera in Stücken zerhauen ward, bestand aus drenhundert Edlen, alle von Einer Kamilie, man nannte sie die Fabiek. Sie hatten den Krieg wider die Bejenter allein über sich gesnommen.

"die braven Junglinge, die ben Kanna †) star-"ben, so viel kriegerische Seelen, welchen Ab-"scheu muffen sie empfinden, wenn ein folcher "Schatten ben ihnen anlangt? Reinigen wur-"den sie sich, wenn sie Schwefel, Feur und Lor-"beern hatten \*).

Gelbst diejenigen, die außerlich ein tugendhaftes Ansehen haben, sind von dem Berderb= niß nicht ausgenommen. Mit ihren getunchten Gesichtern, mit ihrer finstern Miene, mit ihren Gokratischen Reden tauschen sie die Thoren.

"Jenseit Garmaziens mochte ich fliehn und "über den beeisten Oceanus, so oft sich Leute "unterstehn, von Tugend zu reden, Leute, die "wie

Quid Cremerae legio, et Cannis consumta juventus. Tot bellorum animæ, quoties hinc talis ad illos Umbra venit? cuperent lustrari, si qua darentur Sulphura cum tædis, et fi foret humida laurus.

#### Ex Satira 2.

Ultra Sauromatas fugere hinc libet, et glacialem Oceanum, quoties aliquid de moribus audent,

†) Ranna, ein Flecken in Appulien, der durch die Niederlage der Romer bes rühmt worden ist, die da= selbst mehr als 40000 genommen batte. Mann verloren.

\*) Auf diese Weise ent= fündigte man sich von den Unreinigkeiten, die man an-

"Bacchanten leben. Erstlich sind sie unwissend: "Bacchanten leben. Erstlich sind sie unwissend: "obgleich alles ben ihnen voll gelehrter Gyps-"puppen steht. Denn der ist ein ausgemachter "Philosoph, der einen schönen Aristoteles oder "Pittakus kauft, und ein Brustbild vom Kleanth "auf seinen Bücherschrank stellt. Ich traue "keiner Stirne mehr. . . .

Alle diese Stellen sind von einer außerordentlichen Lebhaftigkeit, der Dichter ist in der Wut. Eben so ist er überall: und wenn er zuweilen lacht, so ist es ein grausames ein beleidigendes Lachen.

Die vierte Satire enthält die allerbeißendsten Züge die giftigsten Spötterenen. Er will auf den Kaiser Domitian losgehen: und um bis zu ihm gleichsam stusenweise zu gelangen, führt er einen von seinen Lieblingen auf, mit Ramen Krispin, der aus einem Stlaven ein Kömischer Ritter geworden war. Er fängt an:

"Siehe

Qui Curios simulant et Bacchanalia vivunt.

Indocti primum: quanquam plena omnia gypso Chrysippi invenias. Nam perfectissimus horum est, Si quis Aristotelem similem, vel Pittacon emit, Et jubet archetypos pluteum servare Cleanthas.

Fronti nulla sides. . . .

"Siehe da, Krispin erscheint wiederum! und "er soll mir noch oft auf die Bühne kommen, "dieses Ungeheuer, dessen Laster durch keine ein"zige Tugend vergütet werden; dieser Sieche, "der keine Kräfte hat, außer zur allerschändlich"sten Wollust. Laß senn, daß er seine Maul"thiere in unermeßlichen Gallerien mude macht,
"laß senn, daß er Tage lang im Schatten seiner
"eigenen Wälder fährt, daß er die besten Häu"ser, daß er ganze Morgen Landes nahe benm
"össentlichen Markte besitzt: kein Böser ist glück"lich, am allerwenigsten ein Verführer, ein
"Menneidiger, ein Blutschänder....

Dieß ist nicht mehr die Satire des Horaz, die aufgeräumt ist und scherzt, noch des Persius, die argumentirt; dieß ist die Satire mit dem Schwerdte, die vor Wut schäumt. Er rechnet Krispins Güter her, um sein übermäßiges Versmögen

#### Ex Satira 4.

Ecce iterum Crispinus! et est mihi sæpe vocandus Ad partes: monstrum nulla virtute redemtum A vitiis; æger, solaque libidine sortis.... Quid resert igitur, quantis jumenta satiget Porticibus, quanta nemorum vectetur in umbra, Jugera quot vicina soro, quas emerit ædes? Nemo malus selix, minime corruptor, et idem Incestus....

mögen zu zeigen und ihn verhaßt zu machen. Ein Stlave, der barfuß und im Rittel, nach Rom gekommen ist, läßt sich in seinen eigenen Gallerien herumfahren zo. Aber wir können gutes Muths senn: der Poet will nicht von seinen Uebelthaten, er will diesesmal nur von Kleinigkeiten reden:

"Zwar wenn ein andrer eine folche Kleinig=
"keit gethan hatte, so ware er durch den Censor
"aus seinem Orden gestoßen. Allein was chr=
"liebenden Leuten, was dem Titius und Sejus
"zur Schande gereicht, das schieft sich noch im=
"mer für den Krispin. Und warum nicht?
"Dieß ist ein Mensch, der garstiger und gräu=
"licher ist, als alle Laster zusammen genommen.

"Für sechstausend Sesterzien kauft er eine "Barbe. . . Für sechstausend einen Fisch? "Ich glaube, der Fischer selbst hätte weniger "gekostet.

Sed nunc de factis levioribus: et tamen alter Si fecisset idem caderet sub judice morum. Nam quod turpe bonis Titio Sejoque, decebat Crispinum. Quid agas, cum dira et sædior omni Crimine persona est? Mullum sex millibus emit. . . . Hoc pretium squammæ? potuit sortasse minoris

Batt. S. W. 3 B.

"gekostet. Für diesen Preis kauft man ja ein "Landgut in der Provinz.

"Was für Mahlzeiten muß nicht der mach=
"tige Imperator \*) verschluckt haben, da Einer
"von seinen Hofschranzen auf einmal so viel
"Sesterzien fraß, die nur ein kleiner Theil wa=
"ren, den er vom Rande der kaiserlichen Tasel,
"wann sie recht mäßig beschickt war, abgekraßet
"hatte?

"Auf, auf, Kalliope! Hieben laß uns stille "stehn. Dichten dürfen wir nicht: alles ist "wahr. Erzählt, Pierische Mägdchen, erzählt und "vergeltet mirs, daß ich euch Mägdchen nenne."

Diefe

Piscator, quam piscis, emi. Provincia tanti
Vendit agros; sed majores Apulia vendit.
Quales tunc epulas ipsum glutisse putemus
Induperatorem: cum tot sestertia, partem
Exiguam, et modicæ sumtam de margine cænæ
Purpureus magni ructaret scurra Palati?

Incipe Caliope, licit hic considere. Non est Cantandum, res vera agitur. Narrate, puellæ Pierides! prosit mihi, vos dixisse puellas.

\*) Flavius Domitianus, bekommen hatte, und dem ein Sohn des Bespasianus, er in der Regierung gefolgt ein Bruder des Titus, der war. Er war einer der grau= den Zunamen Vergnügen samsten Kömischen Kaiser, des menschlichen Geschlechts aber von ein einer überlegten

Diese Anrufung ist satirisch. Er will zu verstehen geben, daß er eines übernatürlichen Benstandes bedürfe, den Domitian zu schildern.

"Schon zerfleischte der lette der Flavier den "ächzenden Erdkreis, schon frohnete Rom seis, nen kahlköpfigen Nero: als sich eine Tornbuts, te von ungeheurem Umfange im adriatischen "Meerbusen fieng."

Dieß ist das Datum; ein andrer hatte gesagt: unter der Regierung Domitians. Er
giebt ihm spöttisch den Bennamen Rero, um
mit einem einzigen Worte seine Grausamkeit zu
schildern. Er nennt ihn Kahlkopf; dieses war
er wirklich, und zwar zu seinem größten Leidwesen, weil man es zu seiner Zeit für höchst schimpflichhielt. Spatium admirabile ist einähnlicher
Zug mit dem colli longitudinem des Phädrus.
Man sieht die Ausdehnung der Sache selbst.

Der Fischer kömmt in dem Schlosse zu Albas num an, wo sich der Kaiser aufhielt; die Flüs K 2 gelthüs

Cum jam semianimum laceraret Flavius orbem Ultimus, et calvo serviret Roma Neroni, Incidit Adriaci spatium admirabile rhombi. . . .

teit. Er ward von einem gewissen Stephanus, Haus: verwalter der Domitilla, und von einigen Hofbedien:

ten umgebracht, die kein anderes Mittel mehr fans den, ihr eigenes Leben in Sicherheit zu setzen.

gelthüren öffnen sich von felbst; er geht hinein, und bringt feinen Gruß an.

"Empfange hier, sprach der Piventiner,
"was allzuköstlich sür die Tasel der Bürs
"ger ist. Dieser Tag sen ein Tag des
"Wohllebens. Sile den Magen von seis
"nem Vorrathe leer zu machen \*), und
"verzehre eine Butte, die für deine Zeiten
"ausbehalten ist; sie verlangte selbst, daß
"man sie sangen sollte. Kann die Schmeis
"chelen gröber senn? Und doch stieg ihm der
"Kamm davon in die Höhe. Was kann man
"einem Menschen nicht von sich selbst einbilden,
"wenn er an Gewalt den Göttern gleicht!

Mber

Privatis majora focis, genialis agatur
Iste dies, propera stomachum laxare saginis,
Et tua servatum consume in sæcula rhombum.
Ipse capi voluit. Quid apertius? et tamen illi
Surgebant cristæ. Nihil est, quod credere de sæ
Non possit, cum laudatur Dis æqua potestas.

Sed

\*) Die Schweigeren ward damals so weit getrieben, daß man vomirte, um zu essen: man machte sich ei= nen neuen Masen, einen

besto heißern Hunger zu bestommen, rabidam facturus orexim. Sencka sagt: vomunt, ut edant; edunt, ut vomant.

"Aber kein Gefäß hatte Raum genug für die"sen Fisch. Alsbald ruft man die Staatsrä"the zusammen, die der Tyrann alle haßte, in
"deren blassen Angesichtern die unglückselige
"Freundschaft ihres Prinzen saß.

"Der Liburnier schrent: Eilet, ihr Herren,
"der Raiser sißet schon. Im Augenblick faßt
"Pegasus seinen Mantel und läuft. Diesen
"hatte man ohnlängst zum Pachter der Stadt
"gemacht. Waren die Statthalter damals et"was anders als Pachter? Er, der beste unter
"ihnen, ein unbestochener Richter des Rechts,
"glaubte doch, daß sich die Gerechtigkeit in die"sen tollen Zeiten ohne Schwerdt behelfen musse.
"Nach ihm erschien Krispus, ein aufgeräumter
"Alter, von leutseligem Charakter, dessen Sit"ten

Sed deerat pisci patine mensura. Vocantur
Ergo in concilium proceres, quos oderat ille,
In quorum facie misere magnæque sedebat
Pallor amicitiæ. Primus, clamante Liburno,
Currite, jam sedit, rapta properabat abollo
Pegasus, attonitæ positus modo villicus urbi:
Anne aliud tunc Præsecti? quorum optimus atque
Interpres legum sanctissimus; omnia quanquam
Temporibus diris tractanda putabat inermi
Justitia. Venit et Crispi jucunda senectus,

sten eben fo einnehmend waren, als feine Bepredfamkeit. Ein nützlicher Gehülfe für einen "Menschen, der Meer und Land und Bolker zu "regieren hat! wenn es nur erlaubt gewesen "ware, unter diefer Landplage, unter diefer Peft "des menschlichen Geschlechts Graufamkeiten zu "verdammen und eine ehrliebende Mennung vor-"zubringen. Aber welch ein schreckliches Ding "ist nicht das Ohr eines Tyrannen, ben dem "ein Freund sein Leben magte, mann er vom "Regen, oder Sonnenschein, oder von der raus "hen Margluft sprach? Dieser stemmte sich als "fo niemals, dem Strom entgegen, und war "nicht Romer genug, ein frenes Wort vom "herzen weg zu reden, und fein Leben der "Wahrheit aufzuopfern. . .

"Auch

Cujus erant mores qualis facundia, mite
Ingenium. Maria ac terras populosque regenti
Quis comes utilior, si clade et peste sub illa
Sevitiam damnare, et honestum afferre liceret
Consilium? sed quid violentius aure tyranni,
Cum quo de pluviis, aut estibus, aut nimboso
Vere locuturi fatum pendebat amici?
Ille igitur nunquam direxit brachia contra
Torrentem; nec civis erat, qui libera posset
Verba animi proferre, et vitam impendere vero. . . .

Montani

"Auch kömmt, aber langsam, Montans gemästeter Bauch; und Krispin, der nach mehr
"Narden roch, als zwo balsamirte Leichen;
"und Pompejus noch geschickter, als jener, durch
"heimliches Ohrenblasen den Leuten die Gurgeln
"abzuschneiden; und Fustus"), der sein Einge"weide für die Gener an der Donau sparte,
"und auf einem prächtigen Landhause Schlach"ten gewinnen lernte. . Aber Bejento, ein
"so arger Schmeichler als ein andrer, weißagt
"gleich einem fanatischen Priester, den Bellona
"besessen hat: Siehe da, ein gewisser Vorbote
"eines außerordentlichen Sieges! Du wirst
"eines außerordentlichen Sieges! Du wirst

Montani quoque venter adest abdomine tardus; Et matutino sudans Crispinus amomo, Quantum vix redolent duo sunera; savior illo Pompejus tenui jugulos aperire susurro; Et qui vulturibus servabat viscera Dacis, Fuscus, marmorea meditatus pralia villa...

Non cedit Vejento, sed ut fanaticus astro Percussus, Bellona, tuo divinat; et, ingens Omen habes, inquit, magni clarique triumphi:

Regem

\*) Dem Kornelius Fustud ward die Führung des Krieges wider die Dacier anvertraut. Er hatte nie= mals eine Armee gesehn, er hatte gar keinen Begriff vom Kriege. Auch kam der Ausgang mit der Fähig= keit des Generals überein.

"einen König fangen. Bielleicht daß Arvira"gus vom Brittischen Throne fällt. Es ist
"kein einheimisches Thier: betrachte einmal die
"Pallisaden, die es am Rücken trägt! Es fehlte
"nicht mehr, als daß Bejento noch hinzusetzte,
"wie alt und was für ein Landsmann der
"Fisch sen-

"Bas råthst du also? Soll man ihn in "Stücken hauen? Behüte der Himmel! den "Schimpf muß man ihm nicht anthun, antwor"tet Montan. Man mache eine tiefe geräu"mige Schüssel, mit einem Rande wie mit einer
"Mauer. Hurtig einen Prometheus, \*) und
"Thon

Regem aliquem capies; aut de temone Britanno Excidet Arviragus: peregrina est bellua, cernis Erectas in terga sudes? Hoc desuit unum Fabricio, patriam rhombi memoraret et annos.

Quidnam igitur censes? conciditur? Absit ab illo Dedecus hoc, Montanus ait; testa alta paretur, Quæ tenui muro spatiosum colligat orbem. Debetur magnus patinæ, subitusque Prometheus.

Argillam

ihn zu beseelen. Eine Sp= nekdoche: anstatt zu sagen, ein geschickter Topfer.

<sup>\*)</sup> Prometheus ist derjenige, der den Menschen aus Thon bildete und das Feuer vom Himmel entwandte,

"Thon und Scheibe her! Künftig gieb einen "Befehl, o Casar, daß dir allemal die Topfer "zur Armee nachfolgen.

"Diese Mennung, die ihres Urhebers würs, dig war, behielt die Oberhand. . . Und nun phat die Sißung ein Ende, man steht auf und "läßt die Staatsräthe auseinander gehn, die "dieser große Kaiser in der Eil auf das Albanis"sche Schloß gesodert hatte, und die alle voll "Bestürzung kamen, als ob es die Seten oder "die Sikambrier") beträse; als ob gestügelte "Boten mit schrecklichen Nachrichten aus mehr "als Einem Welttheil angelangt wären. Und "wollte Sott, er hätte mit solchen Thorheiten "alle

Argillam atque rotam citius properate! Sed ex hoc Tempore jam, Cæsar, figuli tua castra sequantur.

Vicit digna viro sententia. . . .

Surgitur, et misso proceres exire jubentur Concilio, quos Albanam dux magnus in arcem Traxerat attonitos, et sestinare coactos, Tanquam de Cattis aliquid, torvisque Sicambris Dicturus; tanquam diversis partibus orbis Anxia præcipiti venisset epistola penna. Atque utinam his potius nugis tota ille dedisset

Tempora

\*) Die Geten waren Senthen, die an den mitz ternächtlichen Küsten des schwarzen Mecres wohnten. Die Sikambrier wohnten in Deutschland, ungefähr da, wo heutiges Tages Geldern und Westphalen liegt.

"alle die Stunden hingebracht, die er auf seine "Grausamkeiten verwendete, als er der Stadt "ihre edelsten Häupter ungestraft und ohne Rä-"cher entriß! Aber er kam um, als er sich den "Tagelöhnern fürchterlich zu machen ansieng. "Dier fand der seinen Untergang, der noch vom "Blute der Lamier") triefte.

Man findet in diesem Stucke die ganze Står= ke, die ganze Galle, die ganze Bitterkeit der Satire. Dieser Ton erhält sich ben dem Autor überall; es ist ihm nicht genug, daß er malt: er gräbt tiefe Züge ein, er brandmarkt.

Die Stelle in der zehnten Satire, wo er die Statue des Sejans \*\*) zerbricht, ist eines der schönsten Stucke. Er verspottet darinn den Ehrgeiz dieses Ministers, und die gräuliche Thorheit des römischen Volks, das von allen Dingen

Tempora sævitiæ, claras quibus abstulit urbi Illustresque animas impune et vindice nullo. Sed periit, postquam cerdonibus esse timendus Cæperat; hoc nocuit Lamiarum cæde madenti.

\*) Die Lamier, ein Theil für das Ganze. Nachdem er alle Großen in Rom ums bringen lassen, deren keiner das Herz gehabt hatte, sich zurächen: so wollte er seine Grausamkeit auch an Leusten von geringerm Stande

ausüben; aber dieß brachte ihm den Untergang.

\*\*) Scian, Minister des Kaisers Tiberius, welcher an scines Herrn Stelle resgieren wollte: seine Absichsten wurden entdeckt, und er ward gestraft.

Dingen bloß nach dem außerlichen Ansehen urtheilt. Er beweist in dieser Satire, daß die Menschen in ihren Wünschen unbesonnen sind, und daß sie oft ihr erlangtes Glück theuer büßen mussen. Nachdem er hievon verschiedene Benspiele angeführt, kömmt er auf das Erempel des Sejans, der seinen Untergang in seiner Erhöhung gefunden hatte.

"Einige stürzt eine übermäßige Gewalt, die allzusehr dem Neide ausgesetzt ist; eine lange "Reihe glänzender Titel bahnt ihnen den Weg "zum Verderben. Die Statuen verlassen ihr "Fußgestell und müssen dem Stricke folgen. "Wan zerschlägt die Räder ihrer Triumphwa-"gen, und zerbricht den unschuldigen Pferden "die Schenkel"). Schon lodert die Flamme, "der Blasebalg arbeitet; schon glühet dieses "Haupt im Schmelzosen, dieses Haupt, das "alle

# Ex Satira 10.

Quosdam præcipitat subjecta potentia magnæ Invidiæ; mergit longa atque insignis honorum Pagina. Descendunt statuæ, restemque sequentur. Ipsas deinde rotas bigarum impacta securis Cædit, et immeritis franguntur crura caballis. Iam stridunt ignes, jam follibus atque caminis

Ardet

<sup>\*)</sup> Diese Wagen und Pferde maren aus Erz gegoffen.

"alle Bölker anbeteten \*); schon knattert ber "große Sejan. Bald werden aus seinem An=
"gesichte, dem zweyten auf dem Erdboden, Pfan"nen und Teller und Becken. Kröne deine
"Thüre mit Lorbeern, bring' einen schneeweißen
"Stier zum Opfer auß Kapitol: siehe, Sejan
"wird an Haken geschleppt! Alle Gesichter sind
"fröhlich. Was für dicke Lippen! welche
"dumme Miene! Wahrhaftig, ich habe
"diesen Menschen nie recht leiden können.
"Aber was hat er gethan? wer hat ihn ver=
"klagt? was für Beweise, was für Zeugen
"sind wider ihn? Hievon weiß man nichts.
"Ein

Ardet adoratum populo caput, et crepat ingens
Sejanus; deinde ex facie toto orbe secunda
Fiunt urceoli, pelves, sartago, patellæ.
Pone domi lauros, duc in capitolia magnum
Cretatumque bovem: Sejanus ducitur unco
Spectandus! Gaudent omnes. Que labra! quis illi
Vultus erat! nunquam, si quid mibi credis, amavi
Hunc hominem. Sed quo cecidit sub crimine? quisnam
Delator? quibus indiciis? quo teste probavit?

Nil

1ieber genannt, als ein ans derer, den Gegensatz desto merklicher zu machen: Dies ses Gesicht, will er sagen,

gegen welches alle Anbetun= gen gerichtet waren, ver= kehrt sich in Pfannen, in Teller zc.

"Enland = = Gut, gut! mehr verlange "ich nicht zu wissen. Aber was sagt unser "Römisches Bolk dazu? Das folgt dem Glück, "wie seine Gewohnheit ist, und giebt dem Un-"recht, der leidet.

### IV. Kapitel.

Von den satirischen Poeten in Grankreich.

### Regnier.

Megnier war der erste, der in Frankreich Sastiren schrieb. In deuen, die er am meisten ausgearbeitet hat, herrscht ein feiner Witzund eine leichte Wendung; seine Verse sind naiv und sließend: Glücklich, sagt Voileau, wenn sie nicht so oft keuschen Ohren ein Unstoß wären.

Man könnte zur Verringerung seines Fehlers sagen, daß, da er bloß nach dem Muster der lateinischen Satirenschreiber gearbeitet hat,

er

Nil horum. Verbosa et grandis epistola venit A Capreis--- Bene habet, nil plus interrogo. Sed quid Turba Remi? Sequitur fortunam, ut semper, et odit Damnatos.

er vielleicht geglaubt habe, er könne ihnen in allen Stücken folgen, und sich eingebildet, die frenen Ausdrücke wären eine Würze, die diese Dichtungsart nicht entbehren könnte.

Sein eigenthümlicher Fehler aber ist, daß er oft niedrige Wörter, niedrige Gedanken, ja so gar niedrige Sachen hat. Er ist zuweilen weit- läuftig und schwaßhaft. Wenn er etwas nachzuahmen sindet, so geht er zu weit, und seine Nachahmung ist fast allemal eine Uebersetzung, die unter ihrem Originale bleibt.

#### Boileau.

Boileau, der sechzig Jahre nach dem Regnier erschien, war weit bescheidener. Er wußte, daß die Ehrbarkeit eben so wohl eine Tugend der Schriften als der Sitten seyn muß. Sein Taslent behielt die Oberhand über seine Erziehung. Ob er gleich eines Parlementsbedienten Sohn, Bruder, Oheim, Better und Schwager war, und seine Anverwandten ihn selbst einer gleichen gerichtlichen Bedienung wiedmeten, so mußte er doch Poet, und was noch mehr ist, satirischer Poet werden.

Man sehe hier, wie er seinen Charakter schils dert, indem er sein Buch anredet:

Bes

"Bezeuge du sonder Scheu, daß tieser bose Mann, dieser Tadler, den man so schwarz und "so fürchterlich abgemalet hat, im Grunde des "Herzens sanftmuthig, einfaltig und ein Freund "der Billigkeit gewesen ist, der in seinen Bersen "die bloße Wahrheit gesucht, und ohne boshaft "zu fenn, seine größten Bosheiten verübet hat; "und kurz daß seine Aufrichtigkeit an allen seinen "Sünden schuld gewesen ist. Sage, daß er "felbst von jedem elenden Reimer angetastet, "zwar ihren Verfen, niemals aber ihren Sit= "ten, wehe gethan. Ein frener Mann in fei-"nen Reden, doch allemal bescheiden. Schmach-"lich von Leibe, ziemlich freundlich von Gesichte; "nicht klein", auch nicht zu groß; sehr wenig "wollustig; mehr Tugendfreund, als tugendhaft. Geine

Déposez hardiment qu' au fond cet homme horrible, Ce censeur, qu'on a peint si noir & si terrible, Fut un esprit doux, simple, ami de l'équité, Qui cherchant dans ses vers la seule vérité, Fir, sans être malin, ses plus grandes malices; Et qu'ensin sa candeur seule a fait tous ses vices: Dites, que harcelé par les plus vils rimeurs, Jamais, blessant leurs vers, il n'esseura leurs mœurs. Libre dans ses discours, mais pourtant toujours sage. Assez foible de corps, assez doux de visage; Ni petit, ni trop grand; très peu voluptueux; Ami de la vertu, plûtôt que vertueux.

Seine Verse sind stark, ausgearbeitet, wohlsklingend, voll Sachen; alles ist daran mit der

äußersten Gorgfalt ausgefeilt.

Er besitzt nicht die völlige Naivität des Regnier; er hat sich aber vor seinen Fehlern in Acht genommen. Er ist gedrängt, bestimmt, anständig in seinem Ausdrucke, überall sorgfältig, leidet nichts unnützes, oder dunkles. Sein Plan der Satire war, die Laster überhaupt und die schlechten Schriftsteller insbesondere anzugreifen. Er nennt nicht leicht einen Lasterhaf= ten mit Ramen; allein er macht sich gar kein Bedenken, einen schlechten Autor zu nennen, andern dadurch eine Warnung zu geben, und die Rechte des guten Geschmacks und der gesun= den Vernunft aufrecht zu erhalten. Weil viele Leute, entweder aus eigenem Interesse, oder aus andern Bedenklichkeiten ihm hieraus ein Verbrechen machten: so prüft er sich selbst in seiner neunten Satire, die er an seinen Wit rich= tet, und rechtfertiget sich darinn auf eine eben so gründliche als sonderbare Weise. Er spricht:

"Willst du dir stets neue Händel zuziehn? "Willst du unaufhörlich in Zank und Streit le= "ben?

Vous ferez-vous toujours des affaires nouvelles? Et faudra-t-il sans cesse essuyer des querelles?

N'en-

"ben? Soll ich nichts von allen Seiten als mur"rende Stribenten hören? Wie lange soll deine
"Raseren noch währen? Antworte, mein Wiß,
"es ist kein Scherz mehr, antworte. —

Man sehe hier, wie der Wiß antwortet:

"Aber, wirst du sagen, warum schrehest du "so? Wenn ich nun auch über einen armsoligen "Autor im Vorbengehen meine Glossen mache, "ist dieß Verbrechen so schwarz und abscheulich? "Wird nicht ein jeder anderer, der einen Geck "mit einem Werke sich brüsten sieht, worinn die "gute Vernunft keinen Schritt thut, ohne zu "straucheln, wird er nicht ausrusen: Der uns "verschämte Autor! der verdrießliche Skris"bent! der verdammte Ueberseßer! wem "zu

N'entendrai-je qu' Auteurs se plaindre et murmurer?

Jusqu' à quand vos sureurs doivent-elles durer?

Répondez, mon Esprit, ce n'est plus raillerie.

Dites. — Mais, direz-vous, pourquoi cette surie?

Quoi pour un maigre auteur, que je glose en passant,

Est-ce un crime après-tout et si noir et si grand?

Et qui, voyant un sat s'applaudir d'un ouvrage,

Où la droite raison trébuche à chaque page,

Ne s'écrie aussités: L'impertinent Auteur!

L'ennuyeux Ecrivain! le maudit Tradusteur!

Batt. S. W. 3. Band. L

A quoi

"zu gefallen bringt er so viel leeres Gewäsch "an den Tag, so viel Nichts in prächtige "Worte gekleidet?

Diese Antwort ist nichts als der lautere, reisne Berstand, gewürzt, so viel als nothig war; nichts als die gesunde Bernunft mit Stärke und Deutlichkeit vorgetragen. Die Ausdrücke sind allezeit klar, richtig, und oft körnicht und kühn; die Wendungen sind leicht und lebhaft. Man sindet hier nichts leeres, noch überslüßisges. Dieses ist eines von den unterscheidensden Kennzeichen der Sprache des Boileau. Er besaß das Geheimniß, das Bedürsniß des Poeten sür das Bedürsniß der Sache selbst auszugeben. Laßt uns fortsahren:

"Seißt denn das verleumden, oder heißt es "frey und aufrichtig reden? Nein, nein, die "Berleumdung geht weit behutsamer zu Werke. "Wenn man frägt, was für ein Seheimniß da-"hinter steckt, daß Alidor auf eigene Kosten ein "Rloster

A quoi bon mettre au jour tous ces discours frivoles, Et ces riens enfermés dans de grandes paroles?

Est-ce donc là médire, ou parler franchement? Non, non, la médisance y va plus doucement. Si l'on vient à chercher pour quel secret mystère

Alider

"Aloster baut; sogleich antwortet ein hämischer "Schelm: Allidor? er ist ein guter Freund "von mir. Ich habe ihn noch als Las "kapen gekannt, eh er Direktor wurde. "Er ist ein ehrlicher, ein frommer Mann, "der Gott wiedergeben will, was er der "Welt genommen hat. Seht, das heißt ges"schickt und nach der Kunst verleumden; das "heißt den Dolch mit Ehrerbietung in den Buspsen drücken.

Ben welchem Poeten fließen die Gedanken leichter, lebhafter, stärker? Man sagt biswei= len boshafter Weise der arbeitsame Boileau. Er arbeitete mehr, seine Arbeit zu verstecken, als andere arbeiten, die ihrige zu zeigen.

"Ein Geist zu keiner Verstellung, zu keiner "kriechenden Gefälligkeit geboren, haßt diesen "süßen Ton, den die Verleumdung annimmt. L 2

Alidor à ses frais bâtit un monastère:

Alidor? dit un sourbe, il est de mes amis.

Je l'ai connu laquais, avant qu'il sût commis.

C'est un homme d'honneur, de piété prosonde,

Et qui veut rendre à Dieu ce qu'il a pris au monde.

Voilà jouer d'adresse, et médire avec art;

Et c'est avec respect ensoncer le poignard.

Un esprit né sans fard, sans basse complaisance, Fuit ce ton radouci que prend la médisance,

Mais .

"Allein Berfe zu tadeln, die matt oder hart sind; "einen Autor zu beleidigen, der die gesunde Ber-"nunft beleidigt; über einen Lustigmacher zu "spotten, der die Sabe nicht hat, uns zu belu-"stigen: dazu hat ja ein jeder Leser allemal ein "Recht gehabt.

Das Hemistichium Fuit ce ton radouci ist von einer unvergleichlichen Harmonie, eben so wie die beiden folgenden Verse. Ja man kann überhaupt sagen, daß in diesem Poeten kein Vers zu sinden ist, der nicht seinen besondern Sang, und eine Harmonie hat, die mit den ausgedrückten Segenständen, mehr oder weniger, übereinstimmend ist. Man empfindet sie besonders, wann der Sedanke musikalisch ist, das heißt, wann er sich, zum Theil, durch unartikulirte Tone ausdrücken läßt. Diese Art des Ausdrucks begleitet ben ihm allezeit den wörtlichen Ausdruck; dieß ist eine von den Seiten, worinn er dem Virgil und Homer gleicht.

"Alle

Mais de blamer des vers ou durs ou languissans, De choquer un auteur, qui choque le bon sens; De railler d'un plaisant, qui ne sait pas nous plaire, C'est ce que tout lecteur eut toujours droit de saire.

"Alle Tage kann ja ben Hofe ein Rarr von "Stande ungestraft links und in die Quere ur= "theilen, dem Malherbe, dem Racan einen "Theophil vorziehn, und Tassons Flittergold al= "lem echten Golde Virgils.

Dieses Wort vom Tasso ist dem Autor sehr übel genommen worden. Alle Schriftsteller, vom untersten und vom mittlern Range, haben ihre Pfeile auf ihn losgedrückt, unter dem Vorwande einen so berühmten Ramen zu rächen. Allein der Kunstrichter blieb beständig ben seis nem Ausspruche. Einige Zeit vor seinem Tode, fragte man ihn, ob er feine Mennung in Ansehung dieses Dichters nicht geandert habe: Ich habe sie so wenig geandert, antwortete er, daß, als ich neulich diesen Poeten wies derum las, es mir sehr leid that, daß ich mich über diese Materie nicht weitläuftiger in einer von meinen Anmerkungen über den Longin erkläret hatte. Ich hatte den Anfang damit gemacht, daß ich zugestans den hatte, Tasso sen ein erhabener, ausgearbeiteter, zur Poesie und zwar zur hos

Tous les jours à la Cour un sot de Qualité Peut juger de travers avec impunité: A Malherbe, à Racan préférer Theophile. Et le clinquant du Tasse à tout l'or de Virgile.

hen Poesse glücklich geborner Geist gewesen. Hierauf aber, wenn ich auf den Gebrauch gekommen ware, den er von seinen Talenten gemacht hat, hatte ich gezeigt, daß die gesunde Vernunft nicht allemal ben ihm der herrschende Theil ist; daß er sich in seinen meisten Erzählungen weit seltener an das Nothwendige als an das Angenehme halt; daß seine Beschreibungen fast immer mit überflüßigen Zierrathen beladen sind; daß er in der Schilderung der stärksten Leidenschaften und mitten in der Unruhe, die sie erregen, oft in wißige Einfalle ausartet, die im Augenblicke machen, daß alles Pathetische verschwindet; daß er voll allzuglänzender Bilder, affeks tirter Wendungen, tandelhafter Gedans ken ist, die sich kaum für seinen Amyntas, geschweige für sein Jerusalem, schicken. Nun, schließt der Kunstrichter, alles dieses der Bescheidenheit, der Ernsthaftigkeit, der Majeståt Birgils entgegengesetzt, was ist das anders als Flittergold dem Golde ent> gegengesett? Hist. der Franz. Akademie. Ich weiß wohl, daß die Anbeter des Tasso vie= les hierauf zu antworten haben: das verhindert aber nicht, daß das Urtheil des Boileau, ein

ein überlegtes, und, wie man sieht, auf Gründe gebautes Urtheil, nicht von größerem Gewichte senn sollte. Und welcher unter uns,
wenn er gescheut ist, wird sich unterstehen, sein Urtheil gegen das Urtheil eines solchen Mannes,
wie Boileau war, in die Wage zu legen?

"Ein Advokatenschreiber kann für zwanzig "Kreuzer unbeschämt und ungescholten auf das "Parterre gehn und den Attila \*) angreifen, "und wenn dieser Hunnenkönig sein Ohr nicht "vergnügen will, alle Verse des Corneille für

"Westgothen schimpfen.

Die meisten dieser Verse sind so schön, daß sie zu Sprüchwörtern geworden sind. Sie scheinen mehr von selbst entstanden als gemacht zu seyn. Wie viel Anmuth bekommen nicht diese vier Verse durch das Gleichnis von einem Advokatenschreiber, der sich mit dem Attila mißt, und Versen, die ihm mißfallen, Inju-rien sagt? Wo sindet man Verse, die ein kräftiger Kolorit haben? Eben so sind auch die solzgenden:

Un Clerc, pour quinze sols, sans craindre le hola,
Peut aller au parterre attaquer Attila,
Et si le roi des Huns ne lui charme l'oreille,
Traiter de Visigots tous les vers de Corneille.

\*) Attila, eine von den schlechtern Tragddien des Peter Corneille.

"Jeder Famulus von einem Autor, jeder "Kopist zu Paris, die Wage in der Hand, wägt "neue Schriften ab. So bald der Druck einen "Dichter ausgebrütet hat, ist er ein geborner "Sklave eines jeden Käufers; er unterwirst "sich selbst dem Eigensinne seines Nächsten, und "nicht Er, bloß seine Schriften mussen das "Wort für ihn reden. Ein Autor auf den "Knien mag immerhin in einer demüthigen "Vorrede den Leser, den er zum Gähnen bringt, "um Snade bitten: er gewinnt nichts von die"sem erzürnten Richter, der ihm seinen Prozest "mit unumschränkter Willkühr macht.

Man vergleiche solche Stellen wie diese, und wie alle, die wir angeführt haben oder noch ansführen werden, mit jenen verzuckerten Poesien, wo die Gedanken zu fliehen, sich zu verstecken scheinen, wo die Worte nur halbe Zeichen sind,

wo

Il n'est valet d'auteur ni copiste à Paris,

Qui, la balance en main, ne pese les écrits.

Dès que l'impression fait éclore un poëte,

Il est esclave né de quiconque l'achete:

Il se soumet lui-même aux caprices d'autrui,

Et ses écrits tout seuls doivent parler pour lui.

Un Auteur à genoux dans un humble présace,

Au lecteur, qu'il ennuie, a beau demander grace:

Il ne gagnera rien sur ce juge irrité,

Qui lui sait son procès de pleine autorité.

wo der Geist beständig von wizigen Tändelepen gekützelt wird: dieses wird Gold ben Flittergold gestellt heißen. Der Autor argumentirt, er versfolgt seinen Gegenstand unermüdet. Ein Adsvokatenschreiber, ein Famulus urtheilt von Schriften:

"Und ich soll der einzige senn, der nichts sa"gen darf? Man soll lächerlich senn; und ich
"soll mich nicht unterstehen zu lachen? Und was
"haben denn meine Verse für Unheil angerich"tet, daß sie so viel wütende Autoren wider
"mich in den Harnisch bringen? Anstatt sie zu
"verschrenen, habe ich sie ja in Ansehen ge"bracht; und Mancher Talente lägen gewiß
"noch immer in der Vergessenheit begraben,
"wenn diese guten Verse sie nicht bekannt ge"macht hätten. Wer hätte wohl, ohne mich,
"gewußt, daß Cottin jemals gepredigt hat?
"Die

Et je serai le seul qui ne pourrai rien dire?
On sera ridicule et je n'oserai rire?
Et qu'ont produit mes vers de si pernicieux,
Pour armer contre moi tant d'Auteurs surieux?
Loin de les decrier, je les ai sait paroître;
Et souvent, sans ees vers, qui les ont sait connoître,
Leur talent dans l'oubli demeureroit caché.
Et qui sauroit, sans moi, que Cottin a prêché?

"Die Satire dient nur, einen Geck berühmt zu "machen, Sie ist ein Schatten, der dem Ge-"mälde mehr Licht ertheilt. Und kurz, wenn "ich sie schelte, so sage ich, was ich von ihnen "halte, und wer mich darum tadelt, denkt nichts "besseres davon, als ich.

Man fühlt in diesen Bersen den poetischen Fluß, der in vollen Ufern strömt, doch ohne sich jemals zu verirren, oder zur Unzeit auszutreten, wie es dem Regnier geht, ben welchem sich die Gedanken zuweilen einander hervorzurusen scheinen, anstatt, daß sie von der Materie selbst hervorgerusen werden sollten. Sie hängen oft nur durch Verbindungen zusammen, die seinem Stoffe nicht eigenthümlich zugehören: welches seinen Werken das Ansehen lyrischer Ausschweisfungen giebt, die sich in keiner Rede sinden durssen, worinn die Philosophie herrschen muß.

Wer hatte wohl, ohne mich, gewußt 2c. Kann ein Zug lebhafter, naiver, ein Salz beißenster und zugleich feiner senn? Man schreibt die Naivität dem Regnier zu; Boileau war nicht weniger naiv, aber er war es auf eine andere Art.

La satire ne sert, qu'à rendre in sat illustre. C'est un ombre au tableau, qui lui donne du sustre. En les blamant ensin, j'ai dit ce que j'en croi. Et tel qui m'en reprend, en pense autant que moi.

Art. Die Naivität hat eben so wohl ihre Gattungen, als ihre Grade. Laßt uns noch einen Augenblick unserm Autor folgen, um zu sehen,

ob er sich ben gleicher Stärke erhält:

"Es ist nicht recht, wird jemand sagen, daß er die Leute mit Namen nennt. "Den Chapelain anzugreisen! Ach! den "braven Mann, der vom Balzac \*) an "so viel hundert Stellen gelobt wird. "Freylich, wenn er mir hätte folgen wols "len, so hätte er keine Verse machen muß "sen, er qualt sich todt mit Reinen: war, um schreibt er nicht in Prose? So sagt "man. Und sage ich denn etwas anders? Ha-"be ich bepm Tadel seiner Schriften mit grau-"samer Feder ein gefährliches Gift auf sein Le-"ben

Il a tort, dira l'un, pour quoi faut - il qu'il nomme?

Attaquer Chapelain! ah c'est un si bon bomme!

Balzac en fait l'éloge en cent endroits divers.

Il est vrai, s'il m'est crû, qu'il n'est point fait de vers.

Il se tue à rimer. Que n'écrit - il en prose?

Voilà ce que l'on dit: et que dis - je autre chose?

En blamant ses écrits ai - je d'un style affreux

Distilé sur sa vie un venin dangereux?

Ma

<sup>\*)</sup> Baljae ein schwülstiger und hyperbolischer Bricf= fteller.

"ben gespritt? Meine Muse, glimpflich und be-"hutsam in ihren Kriegen, weiß den Poeten von "dem ehrlichen Manne zu unterscheiden. Man "lobe an ihm Treue, Glauben und Ehre; man "ruhme seine Soflichkeit, seine Aufrichtigkeit; er "sen leutselig, gefällig, dienstfertig, ohne Falsch : "man will es haben: gut, ich unterschreibe es "mit, und bin bereit zu schweigen. Aber daß "man feine Schriften zu Muftern aufstellt, daß "er unter allen schonen Geistern die reichsten "Opfer bekommt, daß man ihn als einen Konig "der Autoren auf den Thron erhebt: daben "kocht mir die Galle, und ich brenne recht zu "schreiben; und darf ich es dem Papiere nicht "anvertraun, so grabe ich ein Loch in die Erde, "und

Ma Muse, en l'attaquant charitable et discrete,
Sait de l'homme d'honneur distinguer le poëte.
Qu'on vante en lui la soi, l'honneur, la probité;
Qu'on prise sa candeur, et sa civilité;
Qu'il soit doux, complaisant, officieux, sincere:
On le veut, j'y souscris, et suis prêt de me taire.
Mais que pour un modele on montre se écrits,
Qu'il soit le mieux renté de tous les beaux esprits;
Comme roi des Auteurs, qu'on l'éleve à l'empire:
Ma bile alors s'échausse, et je brûle d'écrire;
Et s'il ne m'est permis de le dire au papier,
J'irai creuser la terre, et comme ce Barbier

Faire

"und lasse, wie jener Balbier, das Schilf mit "neuen Zungen sprechen: Midas, der König "Midas hat Eselsohren.

Mit welcher Kunst hat nicht der Poet diesen letten Bers vorbereitet? Fünf Berse vorher macht er ihn zum Konige der Autoren. Auch halten sich alle seine Gedanken zusammen und machen ein dauerhaftes Ganzes aus. Es find keine Ideen in der Luft, die an nichts hangen, feine Sittenlehren in Eine Reihe geftellt, die man eine nach der andern gleichsam in Procession gehen laßt. Es ist ein einziges ge= drängtes, volles, fortdaurendes Gewebe. Welch ein Licht werfen nicht diese beiden Urtheile auf den Chapelain, so wie sie hier alle beide seinem Vildnisse an die Seite gestellt werden. Das eine ist das Urtheil der Welt, welches einfältig und im vertrauten Styl ist: Ach! den bra= ven Mann 2c. das andre ist das Urtheil des Poeten, welches stark, mit poetischer Gelehr= samkeit bereichert und zugleich allegorisch ist. Wir wollen nur noch zehn Berse anführen.

"Was

Faire dire aux roseaux par un nouvel organe: Midas, le roi Midas a des oreilles d'âne.

"Bas thue ich ihm denn auch für Unrecht? "Römmt es von meiner Schrift her, daß ihm "die Ader versteint und der Witz erfroren ist? "Wenn dort unter dem alten Palast ein Buch "feil steht und Käuser an sich lockt; wenn je"der mit seinen eignen Augen von seinem Wer"the urtheilt, und Billaine es an zwen Pfeilern "aushängt: wird es der Ekel eines Tadelers "verschreyen können? Umsonst verschwört sich "wider den Cid ein großer Minister: ganz Pa"ris sieht Chimenen mit Roderichs") Augen an.
"Die Akademie in voller Versammlung mag ihn "immerhin verdammen, das gemeine Wesen "empört sich und bewundert ihn.

Man

Quel tort lui fais-je enfin? Ai-je par un écrit Pétrifié sa veine et glacé son esprit? Quand un livre au Palais se vend et se débite; Que chacun par ses yeux juge de son mérite; Que Billaine l'étale au deuxieme pillier: Le dégoût d'un Censeur peut-il le décrier? En vain contre le Cid un Ministre se ligue: Tout Paris pour Chimene a les yeux de Rodrigue. L'Academie en corps a beau le censurer: Le public révolté s'obstine à l'admirer.

<sup>\*)</sup> Chimene, und Roderich, ihr Liebhaber, sind die Helden in dem Cid des Corneille.

Man wird uns nicht vorwerfen, daß wir alle Werke des Boileau durchgegangen wären, die besten Stellen auszusuchen: alle diese Stücke folgen auseinander. Ueberdem ist er allenthalsben so schön, so reich, so voll vortrefflicher Saschen von jeder Art; seine Gedanken sind übersall so natürlich, seine Wendungen sind so glückslich, seine Ausdrücke so richtig, seine Verse so harmonisch, daß es nicht möglich ist, eine schlechte Wahl zu treffen.

Warum sieht man denn heutiges Tages so viel Leute sich wider ihn auflehnen? Wir haben nicht nothig, seine Sache hier weitläuftig zu führen. Er hat einen Ruhm, der über alle Apologien erhaben ist; und seine Ehre wird allemal mit der Ehre der franzosischen Littera= tur genau verbunden bleiben. Wir wollen nur junge Leute erinnern, daß, wenn man von so großen Leuten zu urtheilen hat, man es niemals anders als mit Ehrerbietung thun muffe; und follte man sich ja auf ihre Rechnung betriegen: fo ist es beffer, daß es geschieht, indem man alles billigt, als indem man allzu vieles tadelt. So hat Quintilian geurtheilt. Modeste tamen et circumspecto judicio de tantis viris pronunciandum est, ne (quod plerisque accidit) damnent, quæ non intelligant. Ac si necesse

necesse sit in alterutram errare partem, omnia corum legentibus placere, quam multa displicere maluerim.

Wenn man die Charafter der vornehmsten satirischen Dichter zusammenhalten und sehen will, worinn sie sich gleichen, und worinn sie sich von einander unterscheiden: so scheint es, daß Horaz und Boileau mehr Aehnlichkeit unztereinander, als mit dem Juvenal haben. Sie lebten beide in einem feinen und aufgeklärten Jahrhunderte, wo der Geschmack unverfälscht, und der Begriff von dem Schönen rein und ohne Zusatz war. Juvenal hingegen lebte zur Zeit des Verfalles der römischen Litteratur, als man die Güte eines Werkes mehr nach seinem Reichthume, als nach der klüglichen Vertheizlung der Zierrathe schätze.

Horaz und sein Nachahmer hatten einen biegsamern und sanftern Geist; sie liebten die schöne Einfalt, sie wußten unter ihren Zügen eine Wahl anzustellen, und sie ungeschminkt und ungezwungen anzubringen. Juvenal besaß einen starken Geist, eine feurige Einbildungskraft; er überlud seine Gemälde und zerstörte oft das Wahre dadurch daß er es zu weit trieb.

Horaz und Boileau suchen ihre Materie nicht zu erschöpfen. Beide scherzen auf eine leichte und

und sanfte Art; sie nehmen die Maske nur halb und mit Lachen ab. Juvenal reißt sie voll Zorn herunter. Bisweilen zunden die beiden ersten den allerreinsten Weihrauch an und zwar mitten unter dem beißenden Rauche der Satire. Der letztere hat in seinem Leben nur einen einzigen Menschen gelobt, und dieses Lob selbst verkehrt sich in eine Satire wider das ganze menschliche Geschlecht:

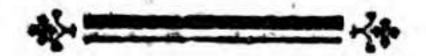
Et spes et ratio studiorum in Cæsare tantum.

Mit einem Wort: die Schilderungen, die Horaz und Boileau machen, wenn sie gleich von
der verhaßten Gattung sind, führen doch allemal eine gewisse Anmuth ben sich, die von
dem Pinsel des Malers herzurühren scheint.
Juvenals Gemälde hingegen haben brennende Farben, kühne aber grobe Züge; man
braucht nicht von seinem Geschmacke zu seyn,
um ihre Schönheiten zu empfinden. Er war
zum Uebermäßigen geboren, und vielleicht hätte
er sich, wenn er auch vor den Zeiten eines Plinius, eines Seneka, eines Lukans gekommen
wäre, dennoch nicht in den Gränzen des Wahren und des Schönen erhalten können.

Horaz und Boileau haben, wie man sieht, viele ähnliche Züge, die sie mit einander verei=nigen; sie haben aber auch eigenthümliche, die sie von einander unterscheiden. Horaz scheint Batt. S. W. 3 Band. M uns

uns bisweilen reicher und Boileau deutlicher zu sepn. Horaz ist behutsamer als Juvenal, aber doch noch weniger als Boileau. Im Horaz ist mehr Natur und Geist; mehr Arbeit und viels leicht mehr Kunst im Boileau.

Persius hat einen eigenen Charakter, der mit keinem Sympathie hat. Er ist nicht ungezwungen genug, dem Horaz an die Seite gesett zu werden. Er ist allzubescheiden, als daß man ihn mit dem Juvenal vergleichen konnte; allzu versteckt und geheimnißreich, als daß er mit dem Boileau in eine Wage zu legen mare. Eben so gesittet als der erste, zuweilen so lebhaft als der andere, eben so tugendhaft als der dritte, und vielleicht philosophischer als einer von allen drenen. Wenige Leute haben Muth genug, ihn zu lesen; ist es aber erst einmal geschehen, so wird man benm zwenten mal wegen seiner Mühe schadlos gehalten. Er scheint alsdann denjenigen großen Mannern zu gleichen, die in ihrer ersten Unterredung frostig sind; deren Umgang man aber lieb gewinnt, mann sie sich erst naber zu erkennen geben.



#### V. Kapitel.

Von den satirischen Poeten.

#### Kaniţ.

Tried. Rudolph Ludwig, Frenherr von Ranik, geboren zu Berlin unter der Regierung des Churfürsten Friedrich Wilhelms, des Großen, starb als geheimer Staatsrath 1699 im fünf und vierzigsten Jahre seines Alters. Ein Dichster, der sich durch seinen gesunden Geschmack und durch seinen unverfälschten Wiß von seinen Zeitverwandten auf eine vortheilhafte Weise unsterschieden hat. Die Satire ist vielleicht nirs gends bescheidener und behutsamer als ben ihm. Nichts ist natürlicher, als die Folge seiner Gesdanken; nichts leichter und einfältiger, als sein Styl. Man sehe hier, mit welchen Farben er das Bildniß eines Geizigen entwirst:

Den Harpar, welcher sich zum reichen Mann gelogen, Und selten einen Spruch im Richteramt gethan, Den er nicht nach dem Werth der Gaben abgewogen. Den griff vor kurzer Zeit ein brennend Fieber an. Allein es sand ben ihm gar wenig anzuzünden, Indem der schnöde Geiz das meiste weggezehrt; Drum krochs, der Flamme gleich, die, auch ben starken Winden,

Nup

Nur langsam durch den Sand vermachsner Aecker sährtVermennest du, mein Freund, daß dieses ihn verdrossen?
O nein! der weise Mann braucht die Gelegenheit:
Weil om kein Essen schmeckt, üt seinen Hausgenossen
Auch nur die halbe Kost, ein Krankenmahl, bereit.
Er läßt sie insgesamt vor seinen Stul bescheiden,
Und lehrt, was Mäßigkeit für edlen Nutzen schafft,
Auch wie vom Nebersuß sein Magen müsse leiden,
Der gleichwohl insgeheim den falschen Kläger straft.
Die Knechte, deren Herz sich noch nicht losgerissen
Von dem was Regung heißt, die sehnen sich nach

Ihr Hunger, der nichts will von leeren Regeln wissen, Wänscht bald dem kranken Wirth Gesundheit, bald den Tod.

Die Schwachheit mehret sich; doch Harpar will nicht sterben.

Er denkt der Sache nach, wie jammerlich es sen, Eh als die Welt vergehn und andre lassen erben: Drum suchet er den Rath der Seinigen herben. Die wollen seine Glut mit Kraut und Essig brechen: Er schlägt es aber ab, weil er die Kossen scheut, Und frägt nach jemand sonst, der bloß durch Segen: sprechen,

Aus: Freundschaft, ohne Geld, und anders nicht, befrent. Der Anschlag geht nicht an, man muß zum Arzte schicken.

Der kömmt. Der Kranke spricht: Es fehlt mir an der Ruh,

Und wird Euch Euer Fleiß in dieser Kur gelücken, Sag' ich zur Dankbarkeit Euch meine Dienste zu. Ich weiß schon Euren Streit, und auch vielleicht von allen

Mehr Nachricht als Ihr selbst; ja bildet Euch nur ein, Daß wider Euch gewiß das Urtheil werde fallen, Gobald ein anderer als ich wird Richter sepn. Der Arzt, dem dieses Wort durch Mark und Beine dringet,

Fallt auf den Kranken zu, beklammert Puls und Hand; Und, weil sein eignes Blut aus Furcht und Hoffnung springet,

So sett er aufs Papier mehr, als ihm selbst bekannt. Eins krankt den Harpar noch, daß er nichts von Prozessen

Des Apotheters weiß; doch denkt er, Zeit bringt Rath, Bin ich nur erst gesund. Es kommen unterdessen Die Mittel, die ihm bloß das Glück verschrieben hat. Er aber darf aus Geiz dieselben nicht genießen: Er schont den Stärktrank oft, wenn er am besten labt, Stiehlt sich die Pulver selbst, und steckt sie unters Kussen,

Wo er mit diebscher Faust das Gold von Pillen schabt. Go daß je mehr und mehr die Lebenskrafte schwinden, Und man schon in der Stadt viel Freudenzeichen sieht; Weil der die Waisen drückt, und Witwen pflegt zu schinden,

Nun wie ein halbes Aaf den letten Athem zieht. Der Sohn, der allbereits im Geist Dukaten zählet, Die Frau, die ihren Sinn auf junge Freper kehrt,

Die

Die trauren, daß er sich und sie so lange qualet, Und fragen, welchen er von Geistlichen begehrt. Er spricht: Der meinen Sohn zur Taufe hielt, Herr Velten;

Denn wie ihr wist, so blieb der Pathenpfennig aus: Steht ihm dergleichen fren, so muß es mir auch gelten; Drum beicht' ich fren ben ihm, ich und mein ganzes Haus.

Der Schriftgelehrte kommt mit fast betrübten Blicken, Und denkt: Im Testament steh ich wohl oben an. Er will Magd, Frau und Kind mit seinem Trost er: quicken,

Won denen keines mehr das lachen bergen kann. Man führt ihn stille fort; er pflanzt sich ben den Kransten,

Betrachtet die Gefahr, die mehr als allzugroß, Und schüttet ihm den Sack voll heiliger Gedanken, Mit Thränen untermengt, in seinen matten Schooß. Er klagt, daß solch ein Mann sein theures Haupt soll neigen,

Der so viel Tugenden auf Erden ausgeübt, Und welcher noch vielleicht will in dem Tode zeigen, Wie er so inniglich das Predigtamt geliebt. Nein, Herr Gevatter, nein! schrent Harpar ihm entsigegen,

Sterb' ich, so werdet Ihr nicht Einen Groschen sehn; Doch wenn Ihr durchs Gebet den himmel konnt bes wegen,

Daß ich nicht scheiden darf, so mocht' es anders gehn. Herr Belten flutt, und fangt den Stachel an zu weten, Nach:

Nachdem der Fuchsschwanz nichts benm Gunder aus-

Und ruft, er solle doch sein Unrecht hier ersenen, Wo nicht, so sen kein Plan für ihn im Himmel nicht. Er zählt an Fingern her die falschen Eidesschwüre, Womit er Gott und Recht und andere verletz; Wie manchen, der jesund sich nährt vor fremder Thüre, Er aus dem Eigenthum des Seinigen gesetz; Wie lang' er füpsern Geld so häusig lassen regnen, Als seines Fürsten Gunst zum Deckel ihm gedient. Was wird, Gevatter, Euch in jener Welt begegnen, Wenn Ihr Euch nicht bekehrt, und in der Zeit verssühnt?

So warnt sein treuer Mund, so bald er nur gespäret, Daß er für diesesmal kein Erbe werden soff. Der Kranke, dem er nie das Herz so scharf gerühret, Spricht mit gebrochner Stimm': Ach ich erkenn' es wohl!

Giebt ader diesesmal des Höchsten' Wundergüte Auf wenig Jahre nur dem schwachen Leibe Frist: So will ich, glaubt es mir, aus christlichem Gemüthe, Ein Werf der Liebe thun, das recht erbaulich ist; Denn denen ich vorhin das Ihrige genommen, Die sollen wiederum davon den zehnten Theil Von mir, wie sichs gebührt, um Zins gelehnt bekommen.

Ach freuet Euch mit mir, daß mein Gewissen heit! Man siehet bald darauf ihn mit dem Tode ringen. Der gute Velten wird vom Beten abgeschreckt;

Doch andre fahren fahren fort mit Sprüchen und mit Singen,

Das Buß' und Andacht sonkt ben Sterkenden erweckt. Als er nun ungefähr von seinem Heiland höret, Der seine Schuld bezahlt, die Kandschrift ausgelöst, Da wird er so von Geiz und Phantasie bethöret, Daß er noch diese Wort' aus seinem Rachen stößt: Was? meine Schuld bezahlt? Die Sache schwebt im Rechte,

Ich werde nichts gestehn; wer weiß, wer noch verliert. Damit entfährt der Geist dem losen Manmonskuechte, Dem jeder nun das Grab mit einem Schelme ziert.

#### Haller.

Albrecht von Haller, aus Bern in der Schweiz. Ein geborner Philosoph, bekannt mit den besten Wissenschaften seiner Zeit, und ein satirischer Dichter, der, um mich seiner Sprache zu bediesnen, in das Heiligthum der Menschen geht und ihre Gögen umstürzet. Eben so voll von Gesdanken, aber nicht so dunkel, wie Persius, eben so hißig, aber nicht so hyperbolisch wie Juvenal, behauptet er seine Stelle zwischen beiden mit vieler Ehre. Wir besißen nur sehr wenige Satiren von ihm, er ersest aber am Gewichte, was an der Zahl abgeht. Man sehe hier eine Probe davon:

Durch den erstaunten Ost geht Raviers Wunderlauf, Stürzt Nipons Gögen um, und seine stellt er auf; Bis daß, dem Amida noch Opfer zu erhalten, Die frechen Bonzier des Heil'gen Haupt zerspalten. Er stirbt; sein Glaube lebt, und unterbaut den Staat, Der ihn aus Gnade nahrt, mit Aufruhr und Verrath. Zulest erwacht der Fürst, und läst zu nassen Flammen \*) Die Feinde seines Reichs, mit spätem Zorn, verdammen. Die meisten tauschen Gott um Leben, Gold und Ruh; Ein Mann von tausenden schließt kühn die Augen zu, Stürzt sich in die Gefahr, geht muthig in den Ketten, Steist den gesesten Sinn, und sirbt zulest im Beten. Sein Name wird noch blühn, wann, lange schon verzweht,

Des Martrers Asche sich in Wirbelwinden dreht! Europa schmückt sein Bild auf schimmernden Altaren, Und mehrt mit ihm die Zahl von Gottes sel'gen Heeren. Wenn aber ein Huron im tiesen Schnee verirrt, Hen Errie's langem See \*\*) zum Raub der Feinde wird,

Wenn dort sein Holzstoß glimmk, und, satt mit ihm zu leben,

Des Weibes \*\*\*) todlich Wort sein Urtheil ihm gegeben, M 5

man den Christen anthat, war eine überans heiße Quelle, in welche man die Martyrer so oft hinunter ließ, dis sie starben, oder den Glauben verleugneten.

\*\*) Lac de Conti, an dem die Iroquois wohnen, der Huronen Erbfeinde.

\*\*\*) Man giebt dem Ge=
fangenen ein Weib von ir=
gend einem Erschlagenen;
will sie ihn behalten, so ist
dfters

Wie stellt sich der Sarbar? wie grüßt er seinen Tod? Er singt, wenn man ihn qualt, er lacht, wenn man ihm droht;

Der unbewegte Sinn erliegt in keinen Schmerzen; Die Flamme, die ihn sengt, dient ihm zum Ruhm und Scherzen.

Weffralet hier würdiger? Ein gleicher Heldenmuth Bestralet beider Tod und wallt in beider Blut: Doch Tempel und Altar bezahlt des Märtrers Wunde; Kanada's nackter Held stirbt von dem Tod der Hunde. So viel liegt dann daran, daß wer zum Tode geht, Gemeihte Worte spricht, wovon er nichts versteht. Doch nein, der Outchipoue \*) thut mehr als der Bestehrte,

Des Todes Ursach ist das Maß von seinem Werthe.

Den Martrer trifft der Lohn von seiner Uebelthat:

Wer seines Lands Geset, mit frechen Küßen trat,

Des Staates Ruhgestort, den Gottesdienst entweihet,

Dem Kaiser frech geslucht, der Aufruhr Saat gestreuet,

Stirbt, weil er sterben soll; und ist denn der ein Held,

Der am verdienten Strick noch pralt im Galgenfeld?

Der aber, der am Pfal der wilden Onontagen \*\*)

Den unerschrocknen Geist blast aus in tausend Plagen,

Stirbt

öfters sein Leben gerettet, und er wird sogar unter das sieghafte Volk aufgenom= men. Verurtheilt sie ihn zum Tode, so ists um ihn geschehen, und sie ist die erste an seinen zersleischten Gliedern sich zu sättigen.

\*) Das tapferste der Nordamerikauischen Bol= ker.

.\*\*) Eines der fünf Vol= ker der Mohocks oder Iro= quois.

Stirbt, weil sein Feind ihn würgt, und nicht für seine.
Schuld:

Und in der Unschuld nur verehr' ich die Geduld.

Der Gegensatz zwischen diesen Christen und zwischen den Huronen ist schon an sich selbst satirisch; die einzelnen Jüge: Sein Glaube lebt und unterbaut den Staat, der ihn aus Gnade nährt, mit Aufruhr und Verrath; = = Geweihte Worte, wobon er nichts ver= steht; = = Und ist denn der ein Held, der am verdienten Strick noch pralt? 2c. ma= chen die Satire noch schärfer, noch bitterer.

Wenn dort ein Bußender, zerknirscht in heil'gen Wes

Die Sünden, die er that, und die er wird begehen, Mit scharfen Geißeln straft, mit Blut die Stricke malt, Und vor dem ganzen Volk mit seinen Streichen pralt: Da ruft man Wunder aus; die Nachwelt wird noch sagen,

Was Luft er sich versagt, was Schmerzen er ertragen. Wie aber, wenn im Oft der reinliche Brachman Mit Koth die Speisen wurzt, und Wochen fasten kann; Wenn Ströme seines Bluts aus breiten Wunden sieken,

Die seine Reu gemacht: und oft der Tod muß buken, Was Rom und Geld erläßt: wenn nackt und unbewegt

Er Jahre lang den Stral der hohen Sonne trägt,

Und den gestrupften Arm laßt ausgestreckt erstarren: Wie heißen wir den Mann? — Betrieger oder Narren.

Wie aber, wenn im Oft zc. Diese ganze Stelle bringt eine angenehme Suspension hers vor. Man wiederhole sie: der Geist findet daben eine mäßige Beschäfftigung, worauf er einen unvermutheten Schluß antrifft, der ihm Vergnügen macht.

Wenn in Iberien ein ewiges Gelübd Mit Ketten von Demant ein armes Kind umgiebt, Wenn die geweihte Braut ihr Schwanenlied gesungen, Und die gerühmte Zell die Beute nun verschlungen, Wie jauchzet nicht das Bolk! wie ruft was rufen kann: Das Weib hort auf zu fenn, der Engel fangt schon an! Ja, stoßt, es ist es werth, in pralende Trompeten, Werbergt der Tempel Wand mit Persischen Tapeten, Euch ift ein Gluck geschehn, dergleichen nie geschah, Die Welt verjungt sich schon, die goldne Zeit ift nah. Gesett, das ungefühlt in ihr die Jugend blübet, Und nur der Andacht Brand in ihren Adern glübet, Daß kein verstohlner Blick in die verlagne Welt Mit sehnender Begier zu spat zurücke fallt; . . . Geset, was niemals war, daß Tugend wird aus Zwang: Was jauchst das eitle Volk? Was rühmt sein Lobges fang?

Vielleicht, daß List und Geiz des Schöpfers Zweck ver= drungen,

Was

Was er zum Lieben schuf, zur Wittwenschaft gezwungen? Den edlen Stamm vielleicht, den er ihr zugedacht, Noch in der Blüth ersiecht, und Kelden umgebracht? Daß ein versührtes Kind in dem erwählten Orden Sich selbst zur Ueberlass und andern unnüß worden? Dihr, die die Natur auf bestre Wege weist, Was heißt der Himmel denn, wenn er nicht lieben heißt?

Ist ein Gesetz gerecht, das die Natur verdammet? Und ist der Brand nicht rein, wenn sie uns selbst entflammet?...

Des Himmels erst Gebot hat keusche Huld geweiht, Und seines Zornes Pfand war die Unfruchtbarkeit: Sind denn die Eugenden den Tugenden entgegen? Der alten Kirche Fluch wird ben der neuen Segen.

Wie viel Poesse überall! welche körnichte, wel= che reiche Ausdrücke! Wie viel Begriffe in den beiden Versen:

Wenn die geweihte Braut ihr Schmanenlied gesun=

Liegen nicht folgende sehr deutlich darinn? Diese unsehuldige Jungfrau, die jest ihren Abschied von der Welt nimmt, und gleichsam in ihren bürgerlichen Tod geht, ist schändlich betrogen worden; sie glaubt in eine glückselige Zelle zu gehn: allein was ist

ist es für eine Zelle? es ist der Rachen eines Raubthieres, das nach fetter Beute trachtete.

Eben so stark ist der folgende Bers aus dem Hieronymus entlehnt:

Das Weib hört auf zu senn, der Engel fängt schon an. Nichts ist kürzer, klärer, glücklicher ausgestrückt.

Der Dichter fällt plötzlich auf einen neuen Gegenstand, den er, mit vielem Feuer, in der Mitte, an dem Orte anfängt, der am interessanstesten ist:

Fort, die Trompete schallt! der Feind bedeckt das Feld, Der Sieg ift, wo ich geh; folgt Brüder! ruft ein Held; Nicht furchtsam, wenn vom Blig aus schmetternden Mez tallen

Ein breit Gefild erbebt, und ganze Glieder fallen. Er steht, wenn wider ihn das strenge Schickfal sicht; Fallt schon der Leib-durchbohrt, so fallt der Held noch nicht.

Er schätzt ein tödlich Blen, als wie ein Freudenschießen, Sein Auge sieht gleich fren sein Blut und fremdes sließen; Der Tod lähmt schon sein Herz, eh daß sein Muth erliegt, Er stirbet allzugern, wenn er im Sterben siegt.

O Held! dein Muth ist groß, es soll, was du gewesen, Auf ewigem Porphyr die letzte Nachwelt lesen.

Allein, wenn auf dem Harz, nun lang' genug gequalt,

Ein

Ein aufgebrachtes Schwein zulest den Tod erwählt, Die dicken Borsten straubt, die starken Wassen weget, Und wütend übern Schwarm entbauchter Hunde setzet, Oft endlich noch am Spieß, der ihm sein herzblut trinkt, Den kühnen Zeind zersteischt, und, satt von Rache, sinkt: Ift dieß kein heldenmuth? wer baut dem hauer Sauslen?

Die Idger werden ihn mit ihren hunden theilen.

Der Poet mennt hier eben so wenig einen Held, der durch seinen Fall sein bedrohtes oder gestrücktes Vaterland vom Untergange rettet, als er vorhin die Zeugen der Wahrheit mennte, die durch ihren Tod die reine Religion Jesu versiesgelt haben. Jedem denkenden Leser kömmt es zu, dergleichen Unterschiede voraus zu setzen: den aufgebrachten Dichter treibt sein Feuer viel zu stark, als daß er diese Einschränkungen allemal selbst machen sollte.

Wer ist der weise Mann, der dort so einsam denkt, Und den verscheuchten Blick zur Erde surchtsam senkt? Ein langst verschlissen Tuch umhüllt die rauchen lenden, Ein Stück gebettelt Brod, und Wasser aus den Händen Ist alles, was er wünscht, und Armuth sein Gewinn; Er ist nicht für die Welt, die Welt ist nichts für ihn. Nie hat ein glänzend Erz ihm einen Blick entzogen; Nie hat den gleichen Sinn ein Unfall überwogen;

Ihm wischt kein schönes Bild die Runzeln rom Gesicht; Um seine Thaten beißt der Zahn der Misgunst nicht. Gein Sinn versenkt in Gott, kann nicht nach Erde trachten;

Er kennt sein eigen Nichts, was soll er andrer achten? Der Tügend ernste Pflicht ist ihm ein Zeitvertreib; Der Himmel hat den Sinn, die Erde nur den Leib. O Heiliger, geht schon dein Ruhm bis an die Sterne: Flieh den Divgenes und fürchte die katerne! Ach! kennte doch die Welt das Herz so wie den Mund! Wie wenig gleichen oft die Thaten ihrem Grund! Ou beugst den Hals umsonst, die Ehre, die du meidest, Die Ehr' ist doch der Gott, für den du alles leidest. Wie Surena \*) den Sieg, suchst du den Ruhm im Fliehn:

Ein starker Laster heißt dich, schwächern dich entziehn; Und wer sich vorgesest, ein Halbgott einst zu werden, Der baut ins künstige, der hat nichts mehr auf Erden. Ihm streicht der eitle Ruhm der Tugend Farben an. Was heischt der Himmel selbst, das nicht ein Heuchler kann?

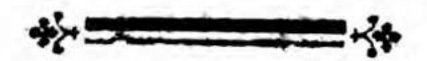
Die meisten dieser Berse sind goldene Sprüche. Ein jeder Leser hat sie im Gedächtnist, und die Schriftsteller setzen sie an die Spitze ihrer Werke.

Rabener.

<sup>\*)</sup> Feldherr der Parthen, unter dem unglücklichen wie sie das romische Heer Krassus schlugen.

#### Rabener.

Dieser Lieblingsautor unseres Landes hat in Prose gedichtet, wie Lucian und Swift. Lachender satirischer Genius, mehr voll Galz als voll Bitterkeit, männlich schön in seiner Schreibart, gerecht und lehrreich in seinem Tadel, ganz unerschöpflich in seinen Erfindungen. Welche Gallerie von Bildern, welche Verschie= denheit von Charaktern in seinem Swiftischen Testament, in dem Mährchen vom ersten April, im deutschen Wörterbuch, in der Chronike und Todtenliste, in den Sprüchwörtern des Pansa, und besonders in den Briefen, die er Personen von allen Stånden und Charaktern in die Feder legt! Wir führen keine Stellen aus ihm an, weil wir der Citationen schon zu viel haben. Wir empfehlen ihn aber unsern Lesern als einen Autor, der, wie Moliere, mehr als eine Klasse von Zuschauern zu vergnügen, mehr als eine Kähigkeit des Verstandes zu belustigen und mehr als eine Art der Thorheit zu bestrafen weiß.



### VI. Kapitel. Von den poetischen Briefen.

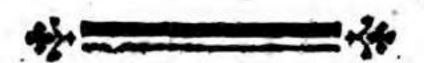
Der poetische Brief ist ein Schreiben an eine beliebige Person gerichtet. Er hat seine Regeln als ein Brief, und diese sind eben dies selben, die der Briefstyl hat, von welchem wir im folgenden Bande reden wollen.

Die Regeln, die er als ein poetischer Brief haben kann, kommen alle darauf hinaus: daß er zum wenigsten einen Grad von Stärke oder Zierlichkeit, kurz, einen Grad von Sorgfalt mehr haben muß, als er gehabt haben würde, wenn man ihn bloß in Prose geschrieben hätte.

Kein Stoff ist von einem Umfange, der gar keine Gränzen hat. Man kann unter dem Namen, den er trägt, loben, tadeln, erzählen, philossophiren, unterrichten, Abhandlungen machen. Eben so wenig ist er auf der Seite des Tons eingeschränkt, den er annehmen kann. Jeder Ton in der Welt schickt sich für ihn: weil sein Styl sich erhebt oder senkt, nach Beschaffenheit des Stoffes oder nach dem Stande der Person, welche schreibt, und an welche man schreibt. Boileau hat den Uebergang über den Rhein in Versen beschrieben, die der Epopde würdig sind. Horaz schreibt an den August, und eröffnet ihm alle

alle Gesetze der gesunden Vernunft und des guten Geschmacks in den Werken der Litteratur, mit einem Anstande und mit einem Adel, den er in seinen übrigen Briefen nicht zu zeigen pflegt. Roch mehr: ein und eben derselbe Brief läßt jede Art des Tones zu, wenigstens iede Art, die in der Materie liegt. Ben Gelegenheit einer politischen oder moralischen Betrachtung, erzählt et eine heroische, komische, historische Begebenheit, von der edlen, mitt= lern, oder geringern Gattung. Ich habe ge= fagt, jeden Ton, der in der Materie liegt; denn weil so wohl die Person, welche schreibt, als auch die, an welche man schreibt, beständig eben dieselbe bleibt: so muß auch der Ton der Person in einerlen Briefe nothwendig einerlen bleiben.

Der Brief fångt sich an und endigt sich ohne Zubereitung: der Titel, den er führt, ist gleich= sam nur eine Nachricht an den Leser, von dem Werke nicht anders zu urtheilen, als man von einem Briefe urtheilt.



Dritter Artikel. Vom Epigramm.

I. Kapitel. Ursprung des Epigramms.

wir heutiges Tages Ueberschriften nensnen. Man grub sie an die Stirne der Tempel, auf die Denkmäler, auf die öffentlichen Gesbäude zc. Diejenigen, welche man auf die Gräber setze, wurden Epitaphia oder Grabsschriften genennet, von dem Orte selbst, worauf sie geschrieben waren: Ent bedeutet auf, und tapos ein Grab.

Je weiter man in das Alterthum hinaufsteigt, je mehr Simplicität findet man in den Aufschriften. Sie schränkten sich zuweilen gar bis auf ein Monogramma ein, das heißt, bis auf die bloßen Anfangsbuchstaben gewisser Wörter, deren übrige Buchstaben man errathen mußte. Zuweilen waren sie moralisch, wie die auf dem Tempel zu Delphi: Erkenne dich selbst: YvwII oewvov. Mehrentheils aber zeigeten sie die eigene Geschichte des Denkmaals an, das, was dazu Gelegenheit gegeben hatte,

den Namen desjenigen, der es hatte aufrichten lassen, die Zeit, u.d.gl.

Es war damals, so wie auch noch jett, hinreichend, wenn die Aufschriften einen bestimmten Verstand in sich schlossen, der klar und einfältig und vornehmlich kurz ausgedrückt war;
das heißt, man begnügte sich, die Hauptbegrisse
auszudrücken, und ließ diejenigen aus, die leicht
zu ergänzen waren. Die Aufschrift, die der König von Preußen auf das Invalidenhaus gesett hat, das er im Jahr 1748 bauen ließ,
trägt den wahren Charakter dieser alten Inschriften an sich: Læso militi et invicto, dem
verwundeten und unüberwundenen Krieger.
Diese Ausschrift ist bestimmt, natürlich, sie
hat einen schönen Verstand, und sie läßt ihn
nur zur Hälfte sehn.

Wir haben deren noch eine große Anzahl übrig, die einen Theil dieses Charakters an sich haben, nehmlich in der Sammlung, die unter dem Namen der griechischen Anthologie bekannt ist. Diese haben wir dem Naximus Planudes zu danken, welches eben derselbe ist, der im vierzehnten Jahrhundert eine Sammlung von Faschnten Jahrhundert eine Sammlung von Fascheln unter dem Namen des Aesopus herausgegeben hat. Ihre Simplicität veranlaßte ehem mals den Racan, eine gewisse unschmackhafte

N 3 Suppe,

Suppe, die man ihm nach Lesung der Anthologie, auftrug, eine griechische Suppe zu nennen. Dieser Einfall ward von vielen Leuten wohl aufgenommen, die die meisten griechischen Ueberschriften auf einer Seite tadelten, die ihren ganzen Werth ausmacht. Es giebt noch heutiges Tages Leute, die die Griechen über diesen Punkt lächerlich machen wollen: als ob es ein Schimpf senn konnte, in Spitfundigkeiten nicht groß zu senn; oder als ob man vernünftiger Weise diejenigen, die porzüglich eine Feinheit des Wißes befaßen, welche andere Nationen das attische Salz nannten, in Berdacht haben konnte, als hatten sie einen Gedanken nicht zuspißen können, wenn sie geglaubt hatten, daß dieses ein sonderliches Berdienst sen. ware es eins, so konnten sie sich solches abermals mit Recht zueignen. Oft, wenn wir ihre Ginnschriften tadeln, wissen wir nur nicht alles, was man wissen muß, um richtig davon zu urtheilen. Nichts hangt von so geringen Um-Kånden ab, als ein wißiger Einfall. Und wie viele hat nicht ein jedes Volk, deren Feinheit Ausländern entgeht?

Die Lateiner haben auch ihre Epigrammatisfen gehabt. Katull hat eine ziemliche Anzahl von Sinngedichten verfertigt, unter welchen gar nicht

nicht zu wählen wäre, wenn benm Sinngedicht alles auf eine glückliche und anmuthige Wendung ankäme, und nicht auch Ehrbarkeit und gute Sitten erfodert würden. Martial hat eine sehr starke Sammlung davon herausgegeben, worüber er selbst folgendes Urtheil fällt:

Sunt bona, sunt quædam mediocria, sunt mala plura.

Quæ legis hic: aliter non sit, Avite, liber.

Katull ist süßer, leichter, naiver. Martial ist

feuriger, stärker, gedrängter.

In Frankreich ist fast kein Poet zu sinden, der nicht einige Sinngedichte gemacht hatte. Die vom Marot, vom Saint Gelais, vom Sombaut werden besonders der Naivität wegen

hochgeschätt.

Unter den deutschen Spigrammatisten ist Lozgau leicht, natürlich, naiv; voll starker Sitztensprüche, voll bitterer Satire, mehrentheils aber voll lustiger Laune. Auch fehlt es ihm nicht an Feinheit, an Zärtlichkeit, an Süßigzeit. Ueberhaupt ist er der reichste in Ansehung der Jahl seiner Sinngedichte, und der mannichzsaltigste in Ansehung ihres Tons. Wernike ist gedrängt, stark, gedankenreich. Ein feiner Staatsmann in seinen Maximen, ein Kenner der Welt in seinen satirischen Zügen, ein selbstzanken.

denkender Kopf in seinen Sittenlehren. Manmuß ihm einige Versetzungen der Wörter übersehen, die oft mehr der Gewohnheit als der philosophischen Grammatik entgegen sind:

> An Sprach' und Wohllaut ist er leicht, An Geist sehr schwer zu übertreffen.

Wir wollen unfre Exempel aus diesen beiden und aus einigen andern Dichtern hernehmen, und sie nennen, so wie wir ihre Verse anführen werden. Jetzt mussen wir die Natur des Epigramms erklären, seine Theile und seine wesentlichen Eigenschaften bestimmen.

## II. Kapitel. Was ist das Epigramm.

Gs giebt Schriftsteller, die das Epigramm als einen wißigen Gedanken beschrieben haben. Dieser Ausdruck scheint uns nicht von genugsamem Umfange zu senn, alle Arten von Epigrammen in sich zu schließen, unter welschen eine große Anzahl ist, worinn sich dasjesnige nicht sindet, was man durch das Wort wißig bezeichnet: zum Erempel dieses Epigramm des Logau:

Leser, steh! erbarme dich dieses bittern Falles: Außer Gott, war in der Welt, was hier liegt, mir Alles. Dieser

Dieser Gedanke, oder vielmehr diese Empfindung, so wie sie hier ausgedrückt ist, ist ein wahres Epigramm. Indessen hat es doch nicht das kiselnde, den Schimmer an sich, der sich in einem Gedanken befindet, den man einen wißigen Gedanken nennt.

Wir wollen daher das Epigramm als einen wichtigen Gedanken beschreiben, der glücklich und in wenig Worten vorgetragen wird.

Sein Stoff ist von einem sehr weitläuftigen Umfange: es erhebt sich bis zu dem alleredelsten in einer jeden Gattung; es erniedrigt sich bis zu dem allerkleinsten Dinge auf der Welt; es lobt die Tugend, tadelt das Laster, rächet das gemeine Wesen an der Unverschämtheit eines Gecken, eines Taugenichts, u. s. w. Es scheint aber doch, daß es sich weit besser mit der simpeln oder mittlern Sattung verträgt, als mit der erhabenen, weil sein Charakter Frenheit und Ungezwungenheit ist.

Das Epigramm hat nothwendiger Weise zwen Theile: der erste ist die Erzählung des Subjekts, der Sache, die den Gedanken hers porgebracht oder veranlasset hat; und der and dere der Gedanke selbst, welchen man die Spisse nennt, oder dassenige, was den Leser reizt, was ihn interessirt. Die Erzählung muß einfältig,

N 5

leicht,

leicht, deutlich, und der Gedanke fren senn, sowohl an sich selbst, als auch in der Wendung, die man ihm giebt. Diese Eigenschaften erklären sich von selbst, indem man die Definition erklärt.

Das Epigramm ist ein Gedanke. Dieses Wort schließt nicht allein die Begriffe, die Urtheile, die Vernunftschlüsse, sondern auch die Empfindungen in sich. Das Epigramm des Logau, welches wir eben angeführt haben, ist ein Benspiel davon. Man sehe hier noch ein anderes vom Martial:

"Sabidius, ich liebe dich nicht; ich kann "nicht sagen, warum ich dich nicht liebe; ich "kann nur so viel sagen, ich liebe dich nicht \*)."

In diesem Gedanken herrscht ganz allein die

Empfindung.

Zwentens muß das Epigramm wichtig senn, es muß glücklich und in wenig Worten vorgestragen werden. Dieses sind die dren Eigenschafsten, die den Unterschied zwischen dem Epigramm und den übrigen Dichtungsarten ausmachen.

1. Die Kürze ist ihm wesentlich: es ist nur ein einziger Gedanke. Wenn man bis zu die- sem

#### Ex Libro primo.

\*) Non amo te, Sabidi, nec possum dicere quare:
Hoc tantum possum dicere, non amo te.

serse durchlesen müßte, so würde der Leser wesgen seiner Mühe nicht genug bezahlt senn. Vielsleicht ist dieses die Ursache, warum Frankreich die Epigrammen des Mannard, so gut sie auch ausgearbeitet sind, jetzt so wenig mehr liest. Ueberdem ist ein einziger Gedanke schwerlich von so reichem Gehalt, einen Theil seines Salzes funszehn bis zwanzig vorhergehenden Versen mitzutheilen, und doch noch Kraft genug übrig zu behalten, am Ende stark hervor zu schmecken. Wernike ist hierinn ein Meister. Man sehe hier eine Probe davon:

Das eine Fürstinn mich umsieng mit heißen Küssen, Und mich ein König Frend, und Grafen gnädig hießen, Das träumt ich: Mein Gemüth war durch die Lust zer= stört;

Ich schmeekte, was ich fühlt', und fühlte, was ich hort'. Als aber ich erwacht', und nach den sansten Zeichen Der ungewohnten Küß' auf meinen Lippen sucht', Auch den entwichnen Schall der Titel in der Flucht, Durch mein verwöhnt Gehör gedachte zu erreichen: Da war so wenig hier zu hören, noch zu sehn, Als wenn, was ich geträumt, war' in der That geschehn.

Dieses Epigramm ist von einer sehr keinen Wendung; es erhält den Leser in der Erwartung; jeder

jeder Bers deffelben ist voll und ausgearbeitet: man wird also nicht mude, ihm bis ans Ende zu folgen. Hier ist noch ein anderes von der launischen Art unsers Logau:

#### Der verfochtene Krieg.

Mars braucht keinen Advokaten, Der ihm ausführt seine Thaten: Keinem hat er was genommen, Wo er nichts ben ihm bekommen; Reinem hat er was gestohlen, Denn er nahm es unverhohlen; Reinen hat er je geschlagen, Der sich ließ ben Zeiten jagen; Was er von der Straße klaubet, Ift gefunden, nicht geraubet; Haus, Hof, Scheun' und Schopf geleeret, Beißt, ein Stucke Brodt begehret; Stadt, Land, Mensch und Wich vernichten, Heißt, des Herren Dienst verrichten; Huren, saufen, spielen, fluchen, Beißt, dem Muth Erfrischung suchen; Endlich dann zum Teufel fahren, Heißt, - ben Engeln Muh ersparen.

Nichts eilt vom Anfange an so sehr zum Ende als dieses Epigramm. Indessen ist folgendes duch weit lebhafter:

Hier

Hier lieget Sylvius, der nichts umsonst gethan: Es schmerzt ihn, daß man dieß umsonst hier lesen kann.

Oping.

Man muß deßhalb nicht glauben, daß alle Episgrammen, die von einiger Länge sind, fehlerschaft sind. Bielleicht ist die Lebhaftigkeit einisger Leser schuld, daß sie da Fehler sinden, wo in der That, und wenn man die Natur der Sasche selbst betrachtet, keine zu sinden sind. Marstial und Katull haben viele von zwanzig, drens sig und mehr Versen. Der allgemeine Grundssig, daß eine Rede nicht zu lang ist, wenn alle Worte etwas zum Gedanken bentragen, und wenn alle Nebenbegriffe einen richtigen Versstand sowie Anwendung, als anderswo.

2. Der Gedanke des Epigramms muß wich= tig senn. Die Wichtigkeit hängt eben so oft von der Art ab, wie die Sache vorgestellt wird, als von der Sache selbst. Auch wird das Epi= gramm durch zwen Mittel wichtig: durch den Inhalt und durch die Wendung.

Das Epigramm wird durch den Inhalt wichtig, wenn es eine wichtige Wahrheit in sich schließt:

Die Ehre kennet keinen Obern. Wer ihr zum Nach-

Den fürchte nicht: wenn dich dein Leben, zum Schute der Ehre, nicht gereut.

Logau.

Man sehe hier noch ein anderes Exempel: Aracht, Reichthum, eitle Lust kann sie uns nicht gewähren:

Was giebt die Weisheit ums? den Geift, das zu ents behren.

Kaffner.

Es wird durch die Feinheit des Gedankens wichtig: wie dieses, auf Myrons aus Erz gegossenes Kalb, welches zugleich von der größten Naivität und von der lebhaftesten Wendung ist:

Du Hirte, warum läufest du So weit zurück nach mir?
Stichst mit dem Stachel auf mich zu,
Und rufest: Fort von hier!
Ich bin des Künstler Mprons Kuh, 1
Und gehe nicht mit dir.
Götz.

Bisweilen macht der Scherz den Eindruck auf uns:

Der mit der ganzen Welt sich um die Herrschaft

Der wunschte, nach sich selbst, Diogenes zu sepn;

Ein

Ein Faß war diesem nicht zu klein,

Der hatt' an einer Welt nicht gnug:

O! hatte seinen Wunsch das Schicksal ihm gewährt, Ich wett', er hatte dann mehr als Ein Faß begehrt! Wernike.

Bisweilen eine kleine Bosheit, wie in diesem: Die gute Galathee! man sagt sie schwärzt ihr Haar, Da doch ihr Haar schon schwarz, als sie es kaufte, war. Lessing.

Bisweilen eine Ungereimtheit, die man nicht erwartet hatte, wie dieses aus der griechischen Anthologie:

Ich hab ein Bockesbein zum Nachtmahl aufgekaut: Und Kohl, dem Hanfe gleich, auch etwas Spargels kraut;

Den Wirth bekenn' ich nicht, es mochte mir sonst

Aus Rachgier mocht' er mich noch einmalzu sich laden. Opitz.

Oft ist die Feinheit der Empfindung das Anzügliche darinn: wie in diesem Gespräche zwischen dem Phocion und dem Gesandten des Alexanders.

#### Phocion.

Weswegen schickt dein Herr Geschenke mir allein, Gollt' Ich nur in Athen derselben würdig senn ?

Der

Der Gefandte.

Man kennt den Phocion, als einen wackern Mann. Phocion.

Nimm das Geschenk zurück, damit ers bleiben kann. Ewald.

Es giebt einige, wo Raivität in dem Gedan-

Meodar, seiner Freunde Plage, Muht hier und hort zu fragen auf. Das Fragen war sein Lebenslauf Und er verschied in einer Frage. Du fragst ben seinem Leichenstein: Ward er durch Fragen klug? Ach nein!

Bagedorn.

Folgendes aus der Anthologie genommen, hat im Gedanken und im Ausdrucke eine unvergleichliche Naivität:

Als Asklepiades der Geizhals eine Maus Ersahe, sprach er: Freund, was kömmst du in mein Haus?

Erschrick nicht, gab sie ihm mit Lachen zum Bericht, bier wohnen will ich nur, die Kost begehr' ich nicht.

Opis.

Man sehe hier noch ein anderes, welches nicht weniger naiv ist:

Nun

Run heute führt man mich zur Trau, Und morgen bin ich eine Frau. O Himmel steh mir ben! Ich bitte dich von Herzensgrund, Erhalt doch meinen Mann gesund, Erhalt doch mich getreu.

Bleim.

and h 7 3

Es giebt Wendungen, die wegen ihrer Sym= metrie anzüglich sind:

D Weib, das nichts als Leid in zwenen Mannern sieht! Du fliehst, weil jener stirbt, und stirbst, weil dieser flieht. Wernite.

Dieses Epigramm ist sehr glücklich aus dem Ausonius übersett:

Infelix Dido, nulli bene nupta marito,

Hoc pereunte fugis, hoc fugiente peris. Bisweilen gefällt das Epigramm wegen des Sonderbaren in der Wendung:

Marull verschiebet feine Gorgen Und seine Vorsicht bis auf morgen, Auf morgen feine Reu und Bug, und in Gefahr den letten Schluß; Auf morgen Freunde sich zu machen, Und vor der Feinde Trug zu machen; Auf morgen Gleiß und Aemsigkeit; und ift allein ein Marr für heut.

Wernike.

Wenn dieses Epigramm nicht durch den Schluß eine Wendung Lekommen hatte, so hatte Batt. S. W. 3. Band. es

#### 210 Won der didaktischen Poesie.

es nichts anzügliches; es wäre nichts als ein gewöhnlicher Gedanke: also hat es seinen Schim=mer der Wendung zu danken, die man ihm geseben hat.

Unter allen Arten epigrammatischer Schlußfälle ist keiner anzüglicher, als die unerwartete Rückkehr des Gedankens:

Es rühmt' ein reicher Abt sich einmal über Tisch, Das Weinglas in der Hand, daß er mit manchem Fisch, Mit Austern, Schmerlen, Stor, Karussen, Karpen, Kressen,

Mit trockneni kachs und Aal, und mehr dergleichen Effen,

Sich auf die Fastenzeit, die nun nicht weit mehr war, Geschicket, und die Küch im Kloster wohl gespietet. Ich habe besser mich, sagt einer, drauf geschicket; Womit, fragt ihn der Abt? Mit nichts, antwortet er. Wernike.

Noch ein anderes Exempel in einer kleinen Erzählung des Herrn von Hagedorn:

Abdallah, Hassans Sohn, der vor dem Grosvizier, Wie vor dem Mahomet, sich bis zur Erde krümmte, Fleht um ein reiches Amt, das der dem Seraskier, Dem Pascha Bajazet freundvetterlich bestimmte. Ihn hört der Grosvizier und sagt geschwinde: Nein! Er dankt. : Wie? dein Gesuch wird ganzlich abgesschlagen.

Abdallah kniet, und spricht: die Huld ist ungemein, Daß ich nicht harren darf, da Sie mirs gleich versagen.

Der

#### Won der didaktischen Poesse: 211

Der Leser erwartet hier einen Irrthum zu hören, er erwartet hier eine Wiederholung der Bitte oder gar eine Abbitte zu hören; allein plößlich wird er auf eine andere Idee zurückgeworfen, von welcher er weit entfernt war.

Die Epigrammen, welche kein anderes Salz als Wortspiele und Zwendeutigkeiten besitzen, werden heutiges Tages am wenigsten geachtet, entweder wegen der geringen Mühe, die es koestet, dergleichen zu machen; oder wegen ihrer Gleichheit mit den Possen der Lustigmacher; oder auch weil es einen müßigen Seist verräth, dergleichen allzu kleine Aehnlichkeiten zwischen den Tonen und den verschiedenen Bedeutungen der Wörter aufzusuchen.

Die britte Eigenschaft des Epigramms ist, daß der Gedanke glücklich vorgetragen werde. Das erste hieben ist, eine Versart zu erwählen, die sich dazu paßt. Jeder Gedanke hat eine gemisse Vildung, die ihm gleichsam natürlich ist. Wenn man, indem man ihn ausdrückt, ihn nicht in die Form bringt, die sich für ihn schickt, so verliert er einen großen Theil seines Werths. Drückt man ihn im Lateinischen aus, und besist er einige Symmetrie, so verlangt er den elegischen Vers, wie in dem Epigramm des Ausschießen Verlangt er

# 212 Von der didaktischen Poesie.

den Hendekaspllabus, den allersanstesten Bers der Lateiner, wie in Katulls Epigramm über den Tod eines Sperlings: Lugete, o Vencres, Cupidinesque, wovon wir hier eine Uesbersehung benfügen wollen, bloß um ein Exempel von einem Sylbenmaße zu geben, welches im Deutschen der Nachahmung nicht unwerth wäre.

Weint ihr Grazien, und ihr Amoretten, Und was Artiges auf der Welt lebt! meines Madchens Sperling ist todt! des Madchens Liebling! Der ihr lieb, wie der Apfel in den Augen, And so freundlich, so flug war! und sie fannte, Wie ein Tochterchen seine Mutter fennet! Denn er rührte sich nicht von ihrem Schoofe; Mein, er trippelte munter auf dem Schoose Hiehin, dahin und dorthin; nickt' ihr immer Mit dem niedlichen Kopfchen, piept' ihr immer. Ach! nun wandert er jene finstre Straße, Die man ewiglich nicht zurücke wandert! D! wie fluch' ich dir, finstrer, alter Orfus, Der du alles was schon ift flugs hinabschlingst! Uns den Sperling zu nehmen, der so hubsch war! Welch ein Jammer! O Sperling! armer Sperling! Hast gemacht, daß mein trautes Madchen ihre Lieben Aeugelchen sich ganz roth geweint hat!

Der Herameter und Pentameter, ja auch der reine Jambus hätten sich zu dieser tändelnden Grab-

## Won der didaktischen Poesie. 213

Grabschrift nicht so gut geschickt, als der Hendekaspllabus, welcher, wie man sieht, eine fast prosaische Simplicität besitzet, dergleichen sich mit der Naivität am besten verträgt.

In dieser Absieht wählt man im Deutschen für das ganze Stück bald lauter Alexandriner, bald sauter kleine Verse; bald mischt man große und kleine untereinander; bald stellt man die Reime dergestalt, daß sie eine nähere oder entsterntere Symmetrie hören lassen, nachdem der Eindruck ist, der auf das Ohr gemacht werden soll; zum Erempel: soll die Erzählung uns mit Vegriffen überladen, sollberladet man das Ohr durch die Wiederholung des Reims, oder durch die Wiederholung des Reims, oder durch die Gleichheit der Verse und des Rumerus, oder durch beides zugleich. Man wird es an diesem Epigramm des Logau sehen:

Technikus kann alle Sachen Andre lehren, selber machen; Reiten kann er, fechten, kanzen; Hauen kann er Stabt' und Schanzen; Stadt und Land kann er regieren; Recht und Sachen kann er führen; Alle Krankheit kann er brechen; Schon und zierlich kann er sprechen; Alle Sterne kann er nennen; Me Sterne kann er, backen, brennen!

Seldlick

Man=

## 214 Bon der didaktischen Poesie.

Pflangen kann er, fden, pflugen, und zulett - erschrecklich lugen.

Ware dieses Stuck in langen Verfen abgefaßt, so würden die Reime nicht so oft wiederkommen, sie würden nicht so stark ins Ohr fallen, und folglich würde die Herrechnung, die hier gemacht werden soll, nicht so fühlbar fenn. Satte der Poet lange und kurze Berse durcheinander gemischt, so ware die Harmonie schwächer geworden, der Rumerus ware weniger merklich gewesenz er mußte aber ben einer solchen Herrechnung, wie diese ist, sehr merklich fenn.

Kann man die Gedanken nicht fo formen, daß bas ganze Epigramm einerlen Bersart erhält: so muß man zum wenigsten dahin sehen, daß der Schluß desselben die angemessenste Form bekomme. Bielleicht ist es überhaupt ein Berg dienst am Epigramm, wenn es Verse von verschiedener Lange hat: es bekommt mehr Stärke und Naivität, weil jeder Theil des Gedankens ganz genau und ohne etwas überflüßiges ausge= drückt werden kann, welches man besonders in epigrammatischen Gedichten wünscht.

Das zwente, welches man ben der Art den Gedanken des Epigramms vorzutragen in Acht nehmen muß, ist dieses, daß er sein ganzes Salz und seinen ganzen Schimmer behalter Ein 少少

geschick-

#### Bon der didaktischen Poesie. 215

geschickter Stribent, ber eine aneinander hans gende Rede macht, trifft bisweilen auf seinem Wege Epigrammen an: allein er zerstöret ihre Spiße, damit sie sich besser in das Gewebe seis nes Wertes schicken und mit den übrigen Theis len ein Ganzes ausmachen. Der Epigrammatist hingegen zieht einen Gebanken aus einer Rede, wovon er einen Theil ausmachte, heraus, und spist ihn mit einer gewissen Affektation zu, damit er einen größern Schimmer erhalte.

Der dritte Punkt betrifft ben Ausdruck, den Style, In einem langen Werke ift es erlaubt, bisweilen zu schlummern. Man vergiebt es hier, daß man sich einen Augenblick vergißt; ja oft wird ein kleiner Flecken nicht einmal gemerkt. Ben einem Epigramm bingegen ver= giebt man nichts, der geringste Fehler springt in die Augen. Man will haben, daß alle seine Theile genau mit einander verbunden fenn, einen leichten, ungezwungenen Gang haben follen; das Ohr foll mit keinem Worte, mit keiner überflüßigen Sylbe beschweret, mit keinem harten, magern, schleppenden, zischenden Tone beleidiget werden; der Berstand soll durch keine muhsame Wortfügung, durch keine gezwungene Aluslassung , durch keinen unnüßen oder zu weit hergesuchten Begriff verwirret werden; furt,

D 4

### 216 Von der didaktischen Poesie.

der Gedanke soll auf eine anskändige und anges messene Weise eingekleidet werden, doch so, daß er seine Frenheit behalte. Dieses wird zu einem jeden wohlgeschriebenen Werke erfodert: aber man verlangt es vornehmlich benm Episgramm. Hieraus folgt, daß es unrecht ist, wenn man sagt, daß, so bald man die Spise glücklich geschärft habe, alles ben einem Episgramm verrichtet sen. Die Spise ist allers dings das vornehmste Stück; aber ste hat zum wenigsten einen Theil ihres Verdienstes den ansdern Theilen zu danken, die ste ankündigen und vorbereiten müssen.

Mach allem bem', was wir gesagt haben, ist es nicht schwer; die Fehler zu bestimmen, die man ben der epigrammatischen Dichtungsart antrisst. Wir reden nicht von den unzüchtigen Spigrammen, die nur dem niedrigsten Pobel gestallen können, und die selbst die Senden überall verworsen haben. Wir reden nicht von den boshaften, die den guten Namen anderer verles zeigen Grausamkeit ben denen an, die sie maschen, und zum wenigsten Schadenfreude ben des nen, die sie mit Vergnügen lesen. Sier ist nur die Frage von den Fehlern; die sich auf den Sesschmack beziehn.

Die

# Won der didaktischen Poesie. 217

Die Falschheit des Gedankens ist einer von den größten, die sich in einem Epigramm befindenkonnen. Sie läßt in der Seeleeinen gewissen schaalen Ekel und Widerwillen zurück. Was ist unangenehmer, als dieses vorgegebene Epigramm eines Menschen, dessen Liebste sich in ein Kloster begeben hatte: "Db mich gleich Klimene durch ihre ploß-"läßt sich doch meine Liebe durch kein Kloster irre "nachen: Mein Trost ist der: sie kann nicht mehr "aus meinem herzen herauskommen, wie will sie "also aus der Welt kommen konnen?"

Wenn indessen die Falschheit durch eine gewisse Unmuth vergütiget würde, so konnte der Gedanke, so falsch er ist, ein Spieldes Witzes werden, und eben so sehr gefallen, als die Wahrheit selbst. Man sehe hier ein Exempel:

Turpill, der teiche Filz, gab einmal, doch im Traum, Ein königliches Mahl, und hatte funfzig Gafte: Aus Eppern war der Wein ben diesem Freudenseste; Der Schässeln Menge fand nicht auf der Tafel Naum. Zugleich sieht er sich selbst im besten Stuzerkleibe.! Wie krümmt und quglet sich der achzende Turpill! Ihn wecken Geiz und Angst. Gleich schwärk er kaussend Eine Gend Eide,

Daß er, so lang er lebt, nicht wieder träumen will.

Die

#### 218 Bon der didaktischen Poesie.

Die Falschheit die ses Gedankens ist offenbar: und dieses macht seinen ganzen Werth aus.

Wan tadelt auch die Zwendeutigkeiten und Wortspiele, wenn sie weithergeholt sind, wie dies ses auf ein Frauenzimmer, das Angelika hieß: "Ob man dich gleich Angelika nennt, so halte ich "doch dafür, daß man dich mit Unrecht so nennt: "Deine Augen haben mich behert: bist du also micht eine Diabolika?"

Angelika wird in einem doppelten Berstande genommen, als ein Frauenname, und jugleich als ein Wort, das ganz etwas anders bedeutet.

Allein wenn sie natürlich und leicht sind, wenn sie den Geist auf eine feine Art beschäfftigen: so ist man nicht misvergnügt, sie am Ende eines Epigramms anzutreffen, was auch einige Schriftsteller davon gesagt haben. Zum Erempel dieses wird jedermann gefallen:

Dein Pandus, der so zu dir schleicht,

Hat Eulenaugen, und sie schielen!

Sein Kinn ist spis; er lacht nicht leicht,

Und wird stets mit der Zunge spielen.

Ich weiß, daß du ihm gunstig bist:

Freund, werde nicht durch Schaden klüger!

Wenn dieser Rothkopf ehrlich ist,

Go ist er wahrlich ein Betrieger.

Bagedorn.

#### Won der didaktischen Poesie. 219

Die Hyperbeln sind mehrentheils frostig: ein Benspiel ist der Einfall eines gewissen Griechen, der sagte, Diana habe ihren Tempel zu Ephesus abbrennen lassen, weil sie in derselben Nacht der Olympias hatte helsen mussen, die den großen Alexander zur Welt brachte. Dieser Einfallist so kalt, sagt ein gewisser Kritiker, daß er das Feuer des brennenden Tempels hätte löschen können. Zwey Hyperbeln, die so ausschweissend sind, als möglich! Allein wenn mit der Hyperbel Scharssinnigkeit und nachdenklicher Wis verknüpst wäre, so würde man Unrecht thun, wenn man sie tadeln wollte. Von der Art ist diese aus dem Wernike:

Der saure Thraso schlagt durch bloges Ansehn wund: Ein schwarzer Stugbart ziert den aufgeschwollnen Mund; Er trägt ein langes Schwert, und ein dick Spanisch Rohr,

Die Feder auf dem Hut, den Hut auf einem Ohr; Rock, Hosen, Wamms und Strümpf, und alles muß sich gatten.

Er sieht so grausam aus, daß er taum selbst sich traut, Daß, wenn er ungefahr in einen Spiegel schaut, ...... Er selber sich entsetzt vor seinem eignen Schatten.

Riedrige Gedanken, die, ohne schmuzig zu senn, den Charakter gemeiner Seelen, einer schlechten Erziehung an sich tragen, muffen aus dem Episamm verbannt werden. Dergleichen ist dieses

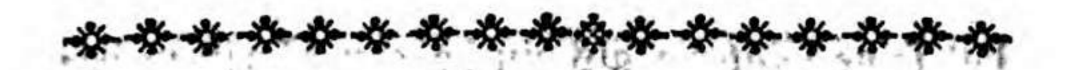
vom

# 220 Won der didaktischen Poesie.

vom Scarron: "Hier liegt eine Frau, die gar zu "gern nehmen mochte, und die es so gut gelernet "hatte, daß sie lieber sterben, als ein Klystier wie-"dergeben wollte, das sie genommen hatte."

Rurg, es ift fast keine Gattung, wo mehr schlechtes zu finden ware, als in diefer; und das aus mehr als Einer Ursache. Der geringste Reimer fångt gemeiniglich hieben an. Da ferner die Um= Stände zuweilen den ganzen Werth eines Epigramms ausmachen, fo scheint es falt und frostig, To bald fich diese Umstånde geandert haben. Endlich find auch die meisten, die sich damit abgeben, Epigrammatisten nach bet Runft. Gie kehren ei= nen Gedanken um, fie nehmen ihn in einem andern Sinn, fie verstellen ihn auf allerlen Art: und wenn sie es dann durch gewisse metaphysische Kunstgriffe so weit gebracht haben, daß einige Flittern hervor= schimmern, so halten sie sich für Schöpfer eines wikigen Einfalls. Die wahren Epigrammen werden nicht so gemacht. Sie muffen aus der ge= funden Bernunft geschöpfet, mit einem feinen Salze gewürzet, mit einer angenehmen Wendung gefagt werden: welches alles einen glücklichen Geist und ein Talent erfodert, das wenigen ge= geben ift.

381913



# Des zwenten Theils Anhang.

\*

#### Die Dichtkunst des Horaz.

#### Vorerinnerung.

Dachdem wir alle Dichtungsarten abgehandelt haben, so glauben wir, daß es nicht
unschicklich senn wird, unser Werk mit dem
Lehrgedichte des Horaz zu beschließen, welches
von jedermann als ein Gesethuch des guten
Geschmacks angesehen wird. Da sich dieser
Dichter oft bis zu den ersten Grundsäßen der
Kunst erhebt, so können seine Regeln nicht allein zur Bestärkung dessenigen dienen, was
wir von der Poesse bengebracht haben, sondern
können auch der Musik, der Malerkunst und
der Pantomime, ja selbst der Beredsamkeit und
der Architektur, ein Licht anzünden.

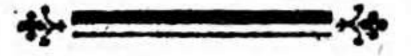
Horaz hat diesem Werke den Namen der Dichtkunst gegeben: doch darf man darum nicht glauben, daß es die besondern Regeln aller Dichtungsarten enthalte. Der Autor hat

hat seine Materie als ein hoherer Skribent behandelt. Er hat sich als ein philosophischer Rapf über die kleinen Eintheilungen erhoben, und sich sogleich zu den Principien selbst hingewandt, und es dem vernünftigen Lefer überlassen, die Folgen davon herauszuziehn. Er redet weder von der Fabel, noch von dem Schäfergedichte, noch von der Epopde, noch auch sogar von der Komodie; oder, wenn er davon redet, so geschieht es nur ben Gelegenheit, und in Beziehung auf die Tragodie, die er zum Gegenstande seiner Lehren gewählt hat. Als ein Mann, ber seine Materie gründlich durchgedacht hatte, sahe er ein, daß eine einzige Gattung fast alle übrigen in sich schließt; daß das Wahrscheinliche allein das ganze Gebiet der Dichtkunst ausmacht, und alle Gefete derfelben enthält; und daß also, wenn er diesen Gegenstand gut ausführte, obgleich ben einer einzigen Gattung, er alle übrigen genugsam erklaren würde; zumal wenn diese Gattung von der Art ware, daß sie fast alle übrigen Gattun= gen in sich begriffe. Und dieses fand er ben der Tragodie. Hervisch, wie die Epopoe, dramatisch, wie die Komodie, in Bersen, wie alle übrigen Gedichte, ihre Charafter

rakter nach der Ratur bildend und für jeden Charakter einen angemessenen Styl erwählend, besitzt sie alle Theile, die ein Gegenstand der Dichtkunst sind, und ist folglich
hinreichend, alle Regeln derselben zu tragen
und anzunehmen.

Was die Ordnung dieses Werks andelangt, so hat es Hora; nicht in Kapitel eintheilen wollen, um sich nicht das schulmäßige und allzuphilosophische Ansehen zu geben, welches sich mit der Poesie so schlecht verträgt: gleichwohl, wenn er diese Materie ohne alle Methode behandelt hätte, so würde er mehr ein Chaos, als eine Kunst geliesert, und die Begriffe seiner Leser mehr verwirrt als aufgeklärt haben. Es ist Ordnung darinn, aber man muß sie mit einiger Ausmerksamkeit suchen.

Wir wollen sein Werk hier in gewisse Abschnitte theilen, und jeden Abschnitt mit einer kurzen Erklärung begleiten.





# Die Dichtkunst des Horaz.

I.

"Slieder zum Leibe von verschiedenen Thieren "hernehmen, sie mit Federn von allerlen Bő"geln überziehn, und unten mit einem häßlichen "Fische beschließen wollte, was oben ein schö"nes Weib war: Freunde, sagt mir, würdet "ihr euch wohl ben einem solchen Anblicke des "Lachens enthalten?

"Die=

#### ARS POETICA.

Humano capiti cervicem pictor equinam Iungere si velit, & varias inducere plumas Undique collatis membris, ut \*) turpiter atrum Desinat in piscem mulier formosa superne: Spectatum admissi risum teneatis, amici?

Cre-

\*) Go muß man lesen, und nicht aut, sonst waren es zwen Gemälde. Es soll aber nur eines senn, isti takulæ. Ueberdem schicken sich

alle Theile dieses Gemaldes so aut zusammen, als es sich ben einem Ungeheuer thun läßt.

"Diesem Gemalbe, meine Pisonen \*), gleicht "ein Buch, das mit schwarmenden Ideen angefüllt "ist, alle von zufälliger Schöpfung \*\*), ungefähr "wie die Raserenen eines Kranken, so daß weder "Kopf noch Fuß zusammenstimmen, ein Ganzes "von einer einzigen Natur auszumachen \*\*\*).

"Die Maler und die Poeten haben die Macht,

"zu schaffen, was ihnen beliebt.

"Ich gebe es zu: dieses ist ein Recht, wel"ches sie wechselsweise für sich fordern und an"dern zugestehn. Allein mit der Bedingung,
"daß

Credite, Pisones, isti tabulæ fore librum Persimilem, cujus, velut ægri somnia, vanæ Fingentur species, ut nec pes, nec caput uni Reddatur sormæ. I Pictoribus atque poetis Quidlibet audendi semper suit æqua potestas.

9 Scimus: et hanc veniam petimusque damusque vi-

Sed

4) Dieses ift Lucius Piso and seine Sohne: der Ba= ter war Komsul mit dem Drusus Libo im Jahre der Stadt Rom 738. Er be= saß die Freundschaft des Au= gustus. Ein Mann von Geschmack, nach dem zu ur= theilen, was Horaz von ihm sagt.

\*\*) Vanæ species bedeu: tet entweder Gemalde, die \*\*\*) Uni formæ ist das was wir von einer einzigen Natur nennen: forma bes deutet eine Art aus dem Geschlechte, und dem Unis

nicht vollendet find, oder Zu=

sammensenungen, die fein

Modell in der Natur haben,

die auf nichts gehn, vanæ.

terschiede und den Eigen= schaften zusammengesetzt.

Batt. S. W. 3 Band.

华

"dersprechende Dinge zusammenzubringen; daß "man nicht Schlangen mit den Bögeln paare, "oder Lämmer mit den Tiegern.

"Oft wird einem ernsthaften Eingange, der wichtige Dinge versprach, hie und da ein Purspurlappen angeheftet, der dem Stoffe Glanz "und Schimmer geben soll: man beschreibt Dias, nens Hain und Altar \*), einen Bach, der sich "durch lachende Wiesen schlängelt, die Silbers"wellen des Rheins, den Farbenbogen der Iris. "Allein hier war nicht der Ort dazu. Vielleicht "magst du, wie jener, sehr natürlich eine Inspresse schildern können: was soll sie aber da, "wo der arme Mann für sein Geld gemalt senn "will,

Sed non ut placidis coeant immitia; non ut Serpentes avibus geminentur, tigribus agni.

Inceptis gravibus plerumque & magna professis
Purpureus, late qui splendeat, unus et alter
Assuitur pannus: cum lucus et ara Dianæ,
Et properantis aquæ per amænos ambitus agros,
Aut slumen Rhenum, aut pluvius describitur arcus.
Sed nunc non erat his locus. Et sortasse cupressum
Scis simulare: quid hoc, si fractis enatat exspes

Navi-

<sup>\*)</sup> Diana, die Gottinn der Walder, hatte Altare in den Hainen.

"will, wie er aus dem zerscheiterten Schiffe phulstos in den Wellen schwimmt? Nach deis, ner Anlage zu urtheilen, wolltest du uns eine "prächtige Urne liefern: warum giebt uns die "Scheibe") nichts mehr, als einen schlechten "Topf? Rurz, ein jeder Stoff, den man beschandelt, muß gleichformig und einfach seyn.

"Die meisten unter uns Poeten lassen sich durch den Schein des Schönen betriegen. Du "weißt es, o Piso, und ihr, würdigen Sohne "dieses Baters. Ich suche kurz zu schreiben, "und werde dunkel. Ich will alles Rauhe "wegschleisen, und verliere Geist und Nerven. "Iener überläßt sich dem Erhabenen und "wird schwülstig. Dieser fürchtet \*\*) Gefahr "und Ungewitter und kriecht auf der Erde.

Navibus, ære dato, qui pingitut? Amphora cœpit Institui: currente rota cur urceus exit? Denique sit quodvis simplex duntaxat et unum.

Maxima pars vatum, pater et juvenes patre digni, Decipimur specie recti. Brevis esse laboro, Obscurus sio. Sectantem lævia, nervi Desiciunt animique. Prosessus grandia, turget. Serpit humi, tutus nimium timidusque procellæ.

<sup>\*)</sup> Die Scheibe des Td= heißt, qui tuetur se nimis, pfers, die gedreht wird, das der allzusehr für seine Er= Gefäß zu bilden. haltung besorgt ist, der sich \*\*) Tutus nimium, das fürchtet.

"Ein andrer will seinen einformigen Stoff mit "ben Farben des Wunderbaren ausschmücken, "und malt einen Delphin in den Wald und einen "Eber in die Wellen. Die Furcht vor dem einen "Fehler stärzet uns in einen andern, wenn wir die "Regeln der Kunst nicht verstehn. Man wird dort "ben der Fechterschule des Aemilius keinen so mit"telmäßigen Künstler") finden, der nicht die Nä"gel auszudrücken, und das weiche Haar in Erz "nachzubilden wüßte: aber seine Arbeit wird "immer unvollkommen bleiben, weil er kein "Sanzes zu machen taugt. Wenn ich selbst "ein Werk zu verfertigen hätte, so wünschte ich weinem solchen Bildhauer eben so wenig zu "glei-

Qui variare cupit rem prodigialiter unam,
Delphinum sylvis appingit, sluctibus aprum.
In vitium ducit culpæ suga, si caret arte.
Aemilium circa ludum saber imus, et ungues
Exprimet, et molles imitabitur ære capillos:
Inselix operis summa, quia ponere totum
Nesciet. Hunc ego me, si quid componere curem,

Non

sen Künstlern kann die kleis nern Theilezu Stande brins gen, nehmlich die Nagel, die Haare; aber er versteht kein (Kanzes zu machen.

Faber imus. Ohne den Sinn des Wortes imus weitz her zu suchen, kann man sazgen, daß es den geringsten, den minder geschickten bez deutet. Der letzte unter diez

"gleichen, als ich wünschte, schwarzer Haarlo"cken und schwarzer Augen wegen merkwürdig "zu senn, und daben mit einer schiefen Nase "herumzugehn."

Dieses ganze Stück ist voll Regeln über die Einheit. Weil sie aber mehrentheils in Alleggerien eingehüllt sind, so kömmt es darauf ap, die Decke wegzunehmen, und sie so zu zeigen, wie sie an sich selber sind.

Erstlich, was ist Einheit in einem Dinge, das aus verschiedenen Theilen zusammengesetzt ist? Ich glaube, sie besteht in der Beziehung und Proportion solcher Theile, die sich vereinigen, ein vollständiges Ganzes auszumachen, das ist, ein Ganzes, dem nichts mangelt, und das nichts zu viel hat.

Also ist ein Ganzes ein Einziges, wenn eine Beziehung und Proportion in der Natur oder in der Eigenschaft der Theile, und in der Größe dieser Theile vorhanden ist; wenn sich eben diesselbe Beziehung unter der Form und dem Stofsfe befindet, und wenn alle äußerlichen und insnerlichen Theile einen gleichen Grad der Bollskeint Doraz der Einheit in der angeführten P3 Stelle

Non magis esse velim, quam pravo vivere naso Spectandum nigris oculis nigroque capillo.

Stelle gegeben zu haben. Man sehe hier die

Grundfåte, die darinn enthalten find.

Die Theile sollen so gemacht senn, daß sie sich zusammen passen. Diese Lehre in . ein helles Licht zu setzen, stellt sie der Poet in einem gegenseitigen Benspiele dar. Man febe hier gewisse Theile: ein schöner Frauenkopf, ein Pferdehals, ein Ziegenfuß, ein Tiegerfuß, ein Leib von einem Bogel, ein Schwanz von einem Fische. Bereiniget diese Theile; ihr werdet ein ungeheures Ganzes daraus machen. Wor= aus sich schließen läßt, daß nicht ein jedes Theil dazu gemacht ist, sich mit einem jeden andern Theile zu verbinden. Die Natur ist das Mo= dell der Zusammensetzung: diese muffen die Kunste nachahmen; nach ihrem Erempel mussen sich die Künstler richten. Wenn sich die Natur bisweilen verirrt und ungeheure Gebur= ten hervorbringt: so sind dieses Ausschweifun= gen, die die Kunst vermeiden muß; und der Hang sie nachzuahmen, zeigt eine Art von Krankheit, eine Raferen ben dem Nachahmer an.

Die Artisten haben Frenheiten; aber diese Frenheiten haben ihre Gränzen. Diese Gränzen liegen in dem Muster der Natur selbst vorgezeichnet. Der Artist kann in seinen Erstichtungen vereinigen, was in der Wirklichkeit

getrennt,

getrennt, trennen, was vereiniget ist. Er kann einige Theile versetzen, vergrößern, ver= kleinern; aber allemal nach Anleitung der Natur.

Worinn besteht also die Frenheit der Poesten? Sie besteht darinn, von den Materien, die sie abhandeln, alles hinwegzunehmen, was daran mißfallen könnte, und alles hinzu zu thun, was daben gefallen kann, ohne genöthigt zu senn, der Wahrheit zu folgen. Sie nehmen von dem Wahren so viel, als sich für sie schieft, und füllen die Lücken mit Erdichtungen aus. Und falls nur die Theile, sie mögen erdichtet oder wahr senn, ein richtiges Verhältniß unterseinander haben, und ein Sanzes sormiren das natürlich scheint, so haben sie alles gethan, was man von ihnen verlangte. Der schaffende Seist hat seine Gränzen nicht überschritten.

Die Form muß einerlen seyn. Du hast in einem ernsthaften und strengen Tone angesfangen, und plotlich fällst du auf Beschreibunsen, die sich nur für eine jugendliche Einbildungskraft schicken. Unstatt eines gleichförmigen Sewebes sieht man hin und wieder hart abgeschnittne Felder, die angeheftete Zierrathe zu senn schen, ohngefähr wie ein Purpurlappen auf einem Gewande. Es ist etwas Schöpen

\$ 4

nes: aber es war hier nicht der Ort dazu, nunc non erat his locus. Die Einformigkeit fehlt.

Alles muß aus der Materie hervorfallen. Die Materie macht den Mittelpunkt der Einsheit aus. Du verstehst die Kunst Schilderenen zu machen: allein hier sollte argumentirt, mit Gründen bewiesen werden. Du lässest Gegenssätz spielen, und der Bater, der Erretter des Vaterlandes ist gestorben; du solltest in Thråsnen zersließen und du schimmerst mit Wiß.

tisten stårker, als der andre. Horaz warnt, man solle sich ihm nicht allzusehr überlassen. Wer argumentiren kann, der argumentirt unsaushdrlich. Wer Wis hat, bringt ihn überall an. Ein Mensch von lebhaster Einbildungsskraft bringt alles in ein Bild. Allein man muß zusehn, ob die Materie es ersodert; und wenn sie es nicht ersodert, so muß der Artist Muth genug haben, es auszuopfern. Man verslangt Wellen, er muß Wellen malen, und nicht Bäume.

Es muß Verhältniß in den Theilen seyn. Dieses giebt Horaz durch das Gefäß zu versstehn, das einen Anfang nahm, der etwas Grosses, etwas Edles hoffen ließ, und sich mit einem schlechten Topfe endigte. Dieses kann einen prächtis

prächtigen Eingang bedeuten, mit dem die Folge nicht übereinstimmt, ein großes Portal, mit dem das Gebäude an Größe nicht übereinkömmt; oder den Stolz, der anfangs viel verspricht und zuletzt wenig giebt. Also enthält dieser Bers Regeln vom Tone eines Werkes, welcher einzförmig senn muß; vom Verhältnisse der Theile untereinander, in Absicht auf die Größe genommen; und von der Art und Weise, sich an der Spitze eines Werkes dem gemeinen Wesen anzukündigen.

Ehe wir zu den beiden übrigen Regeln von der Einheit kommen, mussen wir das Wort simplex erklären, welches Horaz mit dem unum verbindet. Simplex duntaxat & unum.

Ueberhaupt ist simplex der Gegensatz von duplex oder multiplex. Es kann sowohl eine einzige, als auch eine nicht verwickelte Fabel bedeuten. Das will sagen, wenn eine Fabel nicht allzusehr mit Zwischenfabeln beschwert ist, wenn die Handlung sich leicht verfolgen läßt, so nennt man sie simpel. Und in diesem Verstande ist die Einheit und die Simplicität zwegerlen. So kann man sagen, daß der Heraklius des Coraneille Einheit, aber nicht Simplicität besitz; weil der Knoten sehr verwickelt ist. Und eben so, daß sein Horaz Simplicität, aber nicht Einz

P 5

heit besitt; weil der Knoten sich leicht entwidelt, und weil, auf der andern Seite, der Kampf des Helden Eine Handlung ift, und das Gericht über ihm, nachdem er seine Schwester umgebracht hatte, eine andere Handlung ift. Dieser Sinn ist an sich selber sehr richtig: er scheint aber nicht der Sinn des Horaz zu fenn, der zwischen dasjenige, was er über die Einheit eben gesagt hatte, und was er noch darüber sagen will, eine Art von allgemeinem Grund= sake hinstellt, der sowohl die Schlußfolge von dem vorhergehenden, als der Grund von dem nachfolgenden ist. Also hat simplex ungefähr einerlen Bedeutung mit unum; und beide be= deuten, daß in einem Werke der Kunst nichts fenn muffe, was die Einheit zerreißt.

Wer allzusehr die Einsörmigkeit befürchtet, geräth in das Buntscheckichte und Abentheuerliche. Ehe der Poet auf die Lehre von der Vereinigung der Einheit mit der Mannichfaltigkeit kömmt, setzt er einen allgemeinen Grundsatz fest, nehmlich diesen, daß es einen Anschein des Guten giebt, der betrieglich ist. Er beweist diese Wahrheit mit Benspielen, die, durch die Kunst des Poeten, sich in eben so viel Lehren der Seredsamkeit verwandeln, ob sie gleich nur als Beweise der Regel eingeführt wer-

den, die er eigentlich vor Augen hat. Diese Regel ist, daß die Einheit sich mitten in der Mannichfaltigkeit befinden soll; das will sagen, daß die Theile, so mannichfaltig sie auch sind, eine gewisse Beziehung von Gleichformigkeit auf einander haben muffen. Go sind alle Finger der Hand verschieden, und gleichen sich dennoch alle. Man sehe hier den Schluß des Horaz: Michts ist leichter, als über den Punkt der Voll= kommenheit hinaus zu gehen, oder unter dem= felben stehen zu bleiben. Zum Erempel, ein Autor, der zu sehr feilt, zu sehr polirt, nüßt sein Werk ab und benimmt ihm die Rerven: sectantem lævia nervi deficiunt. Eben so, wer seinen Stoff mannichfaltig machen will, aus Furcht durch die Einformigkeit Ueberdruß zu erwecken, der gerath bisweilen in ein aben= theuerliches und phantastisches Wunderbares. Wer seine wirklichen Personen mit bloß allego= rischen Personen, ein Sinnbild mit einem lebendigen Wesen, zugleich handeln läßt, der verbindet Schlangen mit Bögeln, der malt einen Delphin in den Wald. Wer Sachen aus verschiedenen Zeitaltern, aus verschiedenen Reli= gionen, Sitten, himmelsgegenden zusammen= mischt; wer seinen Spielern aus dem Alter= thum Reden in den Mund legt, die sich auf neue

neue Erfindungen beziehn; wer sich in seinen Metaphern verwirrt, indem er sich von der gesmeinen Rede zu entfernen, sich poetischer, sich wunderbarer auszudrücken sucht: der paaret Schafe mit Tiegern, und setzt die Einwohner der Wälder in die Flüsse.

Dieser Lehrsat: die Furcht vor dem einen Rehler stürzet uns in den andern, wenn wir die Kunst nicht verstehn, ist ein Sat, der nur eine allgemeine Beziehung auf die Ein= heit hat. Es ist eine Art vom ersten Grundsate. Das Wort Kunst will sagen, daß ein Artist oft in die entgegengesetzten Fehler fällt, wann er bloß seinem Geschmacke und seinem Talente folgt, und nicht von den Regeln gelei= tet wird, das heißt von der Kenntniß der Beobachtungen, die man zu verschiedenen Zeiten über die Gattung gemacht hat, worinn er arbei= tet, und auch derer, die ihm die lebenden Artisten über die Fehler machen konnen, die er selbst ben Bearbeitung seiner besondern Materie begeht.

Die lette Regel über die Einheit betrifft die völlige Ausarbeitung eines jeden Theils. In einem Werke der Kunst muß alles vollkommen senn, sonst zerreißt die Vollkommenheit des einen

einen Theils, neben der Unvollkommenheit des andern, die Einheit. Die Theile scheinen alsdann nicht dazu gemacht zu senn, miteinander verbunden zu werden: sie haben das Ansehen der Berdoppelung. Es ist ein schönes Auge ben einer garstigen Rase. Es giebt wenig Künste, worinn ein einziger Mensch alle Theile auf einen gleichen Grad der Bollkommenheit bringen könnte. Derjenige, der uns in einer Lobrede entzückt, ist kalt in einer moralischen Rede. Phidias malte die Majestät, Apelles die Anmuth. In einem großen Werke muß man gleichwohl beides malen, und beides gleich gut malen.

Laßt uns alle diese Einheiten unter Einen Ge= sichtspunkt bringen, damit wir ihre verschie= denen Arten und Grade genauer bestimmen konnen.

Ein einziges Ganzes und nicht zwen: dieses ist die Einheit der Zahl. Horaz sest voraus, daß diese Einheit keines Gesetzes bedarf. Wenn er sie andeutet, so geschieht es durch das Wort simplex, welches er zu dem unum hinzuthut.

Eine einzige Natur und nicht viele. Dieses ist die Einheit der Art. Ein Frauenkopf und ein Pferdehals zerreißen diese Einheit.

Eine

Eine einzige Form, die alles ohne Ungleichscheiten umfaßt, gleiche Farbe, gleicher Ton. Dieses ist die Gleichformigkeit.

Eine einzige Quelle, woraus alle fließt, was man sagt: das ist die Einheit des Gegenstandes.

Ein einziger allgemeiner Maßstab für die Größe und Proportion der Theile: ein großer Kopf paßt sich nicht zu einem kleinen Leibe. Diesses ist die Einheit der Symmetrie.

In der Mannichfaltigkeit selbst eine gewisse Einformigkeit, gegründet auf die Einheit der Natur und der Proportion: welches mit in die Einheit der Art hineinschlägt.

Endlich muß jedes Theil gleich gut ausgearbeitet senn, sonst würde es als getrennt von den andern erscheinen, ohngefähr wie Stücke von verschiedenen Schattierungen: dieses ist die Einheit der Ausarbeitung.

Dieses Stück ist das wichtigste und ergiebigsste in der ganzen Dichtkunst des Horaz: und alles, was es in sich schließt, läßt sich gleich gut auf die Beredsamkeit, auf die Baukunst und auf alle schönen Kunste deuten.

#### II.

"Ihr, die ihr etwas zu schreiben unternehmt, "wählt einen Stoff, der euren Talenten ange= "messen ist, und untersucht mit Bedacht, was "eure Schultern zu tragen, und was sie nicht "zu tragen taugen. Wer eine Materie gefun= "den hat, die seinen Kräften gemäß ist, dem "wird es nicht an dem schönen Ausdrucke, nicht "an der deutlichen Ordnung fehlen.

"Soll die Ordnung und Stellung der Thei=
"le eine gute Wirkung thun, soll sie alle mög=
"liche Unmuth haben, so muß man, dünkt,
"mich, in dem ersten Augenblicke, worinn sich
"die Scene eröffnet, sagen, was sich in diesem
"Augenblicke zu sagen schickte, und die Erzäh=
"lung der übrigen Sachen auf eine bequemere
"Zeit verschieben."

Lagt

Sumite materiam vestris, qui scribitis, æquam Viribus, et versate diu, quid serre recusent, Quid valeant humeri. Cui lecta potenter erit res, Nec sacundia deseret hunc, nec lucidus ordo.

Ordinis \*) hæc virtus erit et venus, aut ego fallor: Ut jam nunc dicat jam nunc debentia dici, Pleraque differat, et præsens in tempus omittat.

<sup>\*)</sup> Man kann das Wort Kunst zu ordnen, für die Ordinis in der thätigen Be: Disposition. deutung nehmen, für die

Laßt uns diese Gesetze wieder vor uns nehmen. Wählt eine Materie, die euren Kräften angemessen ist. Diese Erinnerung ist sehr nöthig, besonders den Poeten, die, sobald sie ein mittelmäßiges Stück zu Stande gebracht haben, sogleich mit ihren Absichten auf die größesten Werke gehn. Man muß die Dichetungsart, den Stoff, den man nehmen will, lange Zeit und auf allen Seiten umkehren, versuchen, ob man ihn tragen kann, ob man ihn lange genug und die ans Ende tragen kann. Mancher kann Einen Aktus liefern, der nicht die auf dren, vielweniger die auf fünse kommen kann.

Wer eine Materie gewählt hat, der er geswachsen ist, dem wird sie leicht zu tragen; er weiß ihre Theile deutlich und nach seinem Gesfallen zu stellen. Er giebt die Gedanken durch Ausdrücke, die unter seinen Händen entstehn. Wenn aber die Materie stärker ist, als der Austor, wenn sie Meister über ihn wird, ihm zu schwer fällt, so bekömmt die Anordnung der Theile ein gezwungenes und unbeholfenes Anssehn; das Werk wird armselig und mager, den kranken Pflanzen gleich, woran der Stengel dunne, das Blatt klein und falbe, und die Blusme welk ist, ehe sie aufblüht.

Worinn besteht aber die Anordnung der Theile in einem poetischen Ganzen, so wohl in einem epischen als dramatischen? Ist sie der historischen Ordnung gleich? Raan man keine andere sinden, die mehr Anmuth besitzt und eine bessere Wirkung thut? Hierauf antwortet Horaz in den drep folgenden Versen: Ordinis &c.

Diese Stelle ist schwer. Man sehe hier, wie sie, meinem Bedünken nach, zu erklären ist, und zwar aus dem Grundsatze der Nachahmung, der die Quelle und die Auslegung aller Regeln ist.

Es entsteht in einer Stadt ein karm, worauf eine Schlägeren erfolgt; die Einwohner laufen einer nach dem andern herben, Zuschauer davon abzugeben. Das Schauspiel fängt für sie nicht eher an, als in dem Augenblick, worinn sie ankommen, und in diesem Augenblick unterrichten sie sich begierig mit ihren eigenen Augen von allem, wovon sie sich selbst unterrichten können: wann sie hierauf eine ruhige Zwischenzeit antressen, worinn ihnen ihre Augen nichts
zu wissen thun; so erkundigen sie sich nach allem
übrigen, nehmlich, nach den Ursachen und Umskänden: und man macht ihnen eine Erzählung
davon. Dieß ist das wahre Modell der poetischen Ordnung.

Batt. S. W. 3 B. Q

Man

Man will den Kranken in der Einbildung spielen. Man nimmt an, er ift in seinem Saus se mit einigen Apothekerrechnungen beschäfftigt: man sieht ihn noch nicht. Die Thure öffnet sich; oder welches ben theatralischen Borstellungen damit übereinkommt, der Borhang wird aufgezogen: und nun sieht man ihn. Er fahre fort zu thun, was er vorher that, und zu sagen, was er gefagt haben wurde, wenn man seine Thure nicht geoffnet hatte. Jam nunc dicat, er fage, so bald er gesehen wird, jam nunc debentia dici, mas er gefagt haben murde, menn man ihn auch nicht gesehen hatte. Aber was ist dieß für ein Mensch? Wie ist seine Gemuthsart? Hat er Kinder? Wie erzieht er sie? Man wird es ben einer guten Gelegenheit erfahren, die der Poet uns verschaffen wird, praesens in tempus ommittat.

Eben dieselbe Ordnung halt das erzählende Gedicht. Birgil eröffnet die Scene der Aeneide mit der Abreise aus Sicilien. Aeneas war schon sechs Jahre gereist: dieses wissen wir noch nicht, wir kommen als Zuschauer in dem Augensblick an, da er abreist: Vix e conspectu Siculæ&c. Laßt uns ihm folgen. Es erhebt sich ein Sturm: er wird nach Karthago versschlagen; er überwintert daselbst; er erzählt

seine Begebenheiten einer Prinzesinn, die zum Glück für uns, begierig ist sie zu erfahren: der Poet ergreift diese Gelegenheit, praesens tempus, uns von allem Nachricht zu geben, was sich vor der Abreise aus Sicilien zugetragen hat; und unter dem Schein die Dido zu untershalten, thut er unserer eigenen Wissensbegierde ein Genügen. Dieser Kunstgriff ist von allen Poeten wohl tausendmal wiederholt worden.

#### HT.

"Was den Ausdruck anbetrifft, so muß ein Berfasser, der uns nichts geringeres als ein Ge"dicht zu liefern verspricht, im Gebrauche der
"Wörter zärtlich und behutsam senn, dieses wäh"len, jenes verstoßen. Man- erhebt sich über
"den gemeinen Ausdruck, wenn man einem be"kannten Worte durch die Stelle, wohin man
"es setzt, einen Schein der Neuheit giebt. Ist

In verbis etiam tenuis cautusque serendis,

Hoc amet, hoc spernat promissi carminis auctor \*).

Dixeris egregic, notum si callida verbum

Reddiderit junctura novum. Si sorte necesse est

Indiciis

\*) Diesen Verk hoc amet Ge. seigen wir nach dem Verse: in verbis, ob er gleich in den Handschriften vor ihm steht und zum Ver-

hergehenden gezogen wird. Diese Versetzung giebt den bequemften Verstand und ist nicht zu kühn.

es endlich nothig, durch ganz neue Zeichen Dinge vorzustellen, die ehemals unbekannt maren, so mag ein Stribent Worter erfinden, "die unsre alten bartigen Cetheger noch nicht "gehört haben: man wird es ihm gern erlauben, "wofern er sich dieser Erlaubniß nur mit Be-"scheidenheit bedient; und man wird seinen neu-"geschaffenen Wortern das Burgerrecht nicht "versagen, wenn sie ursprünglich griechisch und "durch eine kleine Beranderung zu lateinischen "umgebildet find. Warum foll Cacil und Plau-"tus \*) mehr Recht haben, als Virgil und Va-"rius? Warum macht man mir ein Berbre-"chen daraus, meine Sprache, wenn ich kann, mit einigen Wortern zu bereichern, ba es die "Ratonen und die Ennier vor mir gethan ha= "ben? Esist erlaubt gemesen, und wird erlaubt blei=

Indiciis monstrare recentibus abdita rerum:
Fingere cinctutis non exaudita Cethegis
Continget, dabiturque licentia sumta pudenter.
Et nova, sictaque nuper habebunt verba sidem, si Græco sonte cadant, parce detorta. Quid autem Cæcilio Plautoque dabit Romanus, ademtum Virgilio, Varioque? Ego cur acquirere pauca Si possum invideor, cum lingua Catonis et Enns Sermonem patrium ditaverit et nova rerum

Nomina

<sup>\*)</sup> Cacilius und Plantus, lateinische Komodienschreiber.

"bleiben, ein neues Wort zu schaffen, wofern es

"ches trågt."

Ein Verfasser, der nichts geringeres als ein Gedicht zu liefern verspricht. Ben dieser Uebersetzung fällt die Schwierigkeit des Worts promissi hinweg. Auctor carmen promissus oder promissi carminis auctor sagt einerlen. Ein solcher Autor, der Poesie zu liefern verspricht, muß sich von der Prose, so viel als möglich ist, entfernen. Wie geschieht die= fes? 1) Er muß fein, tenuis, subtilis, er muß behutsam in Setzung der Worter senn, in verbis serendis, ein Wort, wovon sermo hergelei= tet wird. Er muß mit ungemeiner Gorgfalt wählen: hoc amet; manche Wörter sind durch den Gebrauch des Wolks erniedrigt worden, diese muß er gar nicht gebrauchen: hoc spernat. 2) Er gebe den bekannten Wortern eine neue Bedeutung durch die Berbindung mit fol= chen, mit denen sie gewöhnlicher Weise nicht zusammenstehn. Was ist bekannter, als die Wörter: jung, trunken, schlafen? Was ist neuer als diese Berbindung: der junge Tag, die trunkne Saat, die schlafende Luft? 3) Mache er

Nomina protulerit? Licuit semperque licebit. Signatum præsente nota producere nomen.

er zuweilen neue Wörter. Diesen Punkt führt der Kunstrichter am weitläuftigsten aus; die beiden ersten waren gar nicht streitig. Wie macht man neue Wörter? Man nimmt sie aus einer Sprache, die unsern Landesleuten gesläufig ist, wie den Lateinern die gricchische war, und wie uns die lateinische und die französische ist: aus natveté entsteht Naivität, aus stylus Styl; wie ehemals aus unxavn machina, aus noun coma. In diesen Erempeln sicht man die kleine Aenderung, wodurch ein fremdes Wort zu einem einheimischen gemacht wird.

Es ist allemal erlaubt gewesen, neue Wörter zu machen. Aber wem? dem Bestürfnisse, glaube ich. Wer erklärt uns dieses Bedürfniß? Laßt uns fortfahren.

Es ist mit den Wörtern eben so beschaffen, wie mit den Menschen und mit allem was Menschen schenhände machen, es ist dem Wechsel, dem Eigensinne des Glücks unterworfen.

#### IV.

"So wie die Wälder ihre Blätter verlieren, "so bald das Jahr sich neigt, und wie die ersten, "wel-

Ut sylvæ foliis pronos mutantur in annos,

Prima

"welche hervorkeimten, die ersten sind, die wieder "abfallen: eben so sterben die alten Worter da-"hin, indessen die neugebornen in jugendlicher "Schönheit blühn. Wir alle sind dem Tode "unterworfen mit allem was uns angehört. "Jener in das Land tief ausgeschweifte Hafen, "der ganze Flotten vor den Sturmwinden "sichert, ein königliches Werk; jener unfrucht-"bare See, den man ehemals mit Rudern peit= "schete, und der ist den schweren Pflug erdul-"det und die benachbarten Städte nährt; "jener Strom, der lange den Erndten schädlich wwar, und nun einen andern Lauf zu nehmen "gezwungen ist: alle Werke der Sterblichen "vergehn; und die Worter allein follten ihren "Glanz und ihr altes Ansehen unversehrt behal-"ten? Biele sind gefallen und werden wieder ent= 0 4 "ftehn;

Prima cadunt: ita verborum vetus interit ætas,
Et juvenum ritu florent modo nata vigentque.
Debemur morti nos nostraque: sive receptus
Terra Neptunus classes Aquilonibus arcet,
Regis opus; sterilisve diu palus aptaque remis
Vicinas urbes alit, et grave sentit aratrum;
Seu cursum mutavit iniquum frugibus amnis,
Doctus iter melius: mortalia sacta peribunt,
Nedum sermonum stet honos et gratia vivax.
Multa renascentur, quæ jam cecidere, cadentque,

"stehn; andere, die noch ist in Ehren sind, "werden in Verfall gerathen, sobald es der Ges, brauch befehlen wird, er, der Richter und die "Regel und das Gesetz der Sprachen."

Hora; beweist unwidersprechlich, daß es erstaubt ist, neue Wörter zu machen, aus der Urssache, weil die alten absterben. Wenn die dauerhaftesten Werke vergehn, wie viel mehr müssen nicht solche Sachen, die nur von einem gewissen Sebrauche, von einer Art von Rode abhangen, dem Wechsel unterworfen seyn. Hier ist eine beständige Folge von Verlust und von Ersetzung des Verlustes.

Welcher Gebrauch ist denn dieser Richter, dieser Gesetzgeber? Der Sprachgebrauch unter Leuten von einem gewissen Stande, nehmlich unter solchen, die eine gute Erziehung gehabt und allezeit an Dertern gelebt haben, wo die reinste Quelle der Sprache vorhanden ist.

#### V.

"Welchen Wers man zu den Thaten der Köni"ge, und der Feldherren, und zu den schrecklichen
"Schlach-

Que nune sunt in honore vocabula, si volet usus, Quem penes arbitrium est et jus et norma loquendi. Res gestæ regunque, ducumque, et tristia bella

"Schlachten wählen soll, hat uns homer ge-

"Die Klage kleidete sich zuerst in ungleiche "Zeilenpaare; bald darauf nahm auch die Freude "über erhaltene Wünsche dieses Sylbenmaß an. "Wer aber den abgekürzten elegischen Vers er-"funden hat, darüber streiten die Kunstlehrer, "und der Streit ist noch nicht entschieden.

"Den Archilochus waffnete die Rache mit sei"nem Jambus \*). Die Socken \*\*) und der
"hohe Kothurn nahmen diesen Sylbenfuß auf,
"den bequemsten zu den Gesprächen, und der das
Q 5

Quo scribi possent numero, monstravit Homerus. Versibus impariter junctis querimonia primum, Post etiam inclusa est voti sententia compos. Quis tamen exiguos Elegos emiserit auctor, Grammatici certant, et adhuc sub judice lis est.

Archilochum proprio rabies armavit ïambo. Hunc socci cepere pedem, grandesque cothurni, Alternis aptum sermonibus, et populares

Vincen-

\*) Archisochus gelrauch: te den jambischen Bers, sich an seinen Feinden zu rächen: man sagt, sie sollen sich aus Verzweislung erheuft haben.

\*\*) Socci, Gocken, ein

platter Schuh, dessen man sich in der Komödie bedien= te. Der Kothurn war ein hoher Schuh, der dem Schauspieler eine fast he= roische Größe gab.

"Geräusch der Zuschauer am besten überstimmt, und der zur Handlung gemacht zu senn scheint.

"Die Muse befahl der Lener, die Götter zu "besingen, und die Helden, der Götter Geschlecht, und den siegenden Athleten, und die "Rosse die den Preiß erjagen, und den verliebs, ten Kummer der Jugend, und die taumelnden "Freuden des Weins."

Nachdem Horaz von den Sachen und vom Ausdrucke geredet hatte, so redet er nun auch von den Versen und von ihren verschiedenen Arten; und zeigt, daß eine jede Dichtungsart ihre be-

sondern Füße und Sylbenmaße besitt.

Der Herameter ist für die heroischen Subjekte gemacht: Homer hat uns das Benspiel
davon gegeben. Quo numero Sc. Die Lateiner verstehen durch den Numerus, das was
wir Fuß nennen, das was wir Sylbenmaß
nennen, und das was wir Schlußfall nennen. Dieses Wort hat hier alle dren Bedeutungen. Der Spondeus ist der ernsthafteste
von allen Füßen; er ist aber langsam und
schwerfällig. Der Daktylus ist hurtiger wegen
seiner

Vincentem strepitus, et natum rebus agendis. Musa dedit sidibus divos, puerosque deorum, Et pugilem victorem, et equum certamine primum, Et juvenum curas, et libera vina referre.

feiner beiden kurzen Sylben. Diefe zwo Arten der Sylbenfüße und nicht mehrere kommen in den heroischen Bers hinein; weil, wenn man, zum Exempel, den Anapast hineinbringen wollte, es leicht geschehen konnte, daß in Eis nem Berfe vier kurze Sylben hintereinander zu stehen kamen, nehmlich die beiden letzten vom Daktylus und die beiden ersten vom Anapast. Also ist die Wahl der Füße für die Würde des Verses von Wichtigkeit. Rumerus bedeut tet auch die Größe des Verses oder seine Mensur. Diefe ist von feche Takten im Berameter: man hatte bemerkt, daß diese Große edel und majestätisch war. Wir haben davon im ersten Theile geredt. Endlich hat auch der Schluße fall des Herameters mit einem Spondeus alles mas dazu gehört, ihn ernsthaft und nachdrücklich zu machen. Der Daktplus belebt ihn, der Spondeus unterstütt ihn.

Die ungleichen Zeilenpaare: versus impariter juncti. Dieses sind die Pentameter, die man mit den Herametern abwechseln läßt. Horaz nennt sie exiguos elegos, entweder weil sie kleiner sind, oder weil sie weniger Würde bestigen und etwas spielender klingen, als die Hespameter. Ben den Lateinern endigt sich der Ber-

Berstand mit dem zwenten Verse; ben den Grie-

chen aber war es keine Regel.

Die Socken und der hohe Rothurn nahmen den Jambus auf: das heißt, die Romddie und die Tragddie. Der Jambus besteht
aus einer kurzen und einer langen Sylbe. Er
läuft sehr geschwinde: weil die kurze die lange
gleichsam jagt. Er fällt in die Ohren: wegen
des Kontrastes der kurzen mit der langen Sylbe. Er ist zur Handlung gemacht: weil er
leicht ist, weil sein Maß nicht sehr merklich ist,
und man ihn alle Augenblick in der gemeinen
Rede antrifft.

Die Leper besingt die Götter 2c. die Empfindungen sind ihr Stoff, wie wir in dem Ar-

tikel von der Ode gesagt haben.

Hieraus folgt, daß eine jede Dichtungsart ihre eigene Form des Verses besitzt. Allein Horaz geht noch weiter, und ben Gelegenheit der verschiedenen Formen und Farben, die die heroische, oder Inrische oder dramatische Versissistation einem Gedichte giebt, kömmt er auf die Farbe des Styls, der auch seine Schattierungen besitzt. Es giebt einen einfältigen oder gesellschaftlichen Styl, einen mittlern und einen hohen Styl. Diese drey Stusen haben eine jede ihre besondern Grade. Und derzenige ist

ein wahrer Poet, der diese Grade recht zu treffen, und ein jedes Ding in dem Tone zu sagens weiß, der ihm angemessen ist. Hievon giebt Horaz in den nächstfolgenden Bersen einige Regeln.

#### VI.

"Benn ich den bestimmten Ton, wenn ich die "Farbe der Gedichte nicht verstehe und nicht zu "treffen tauge: warum lasse ich mich einen Dich= "ter nennen? Warum will ich, unzeitig scham= "haft, lieber unwissend bleiben, als mich unter= "richten?

"Ein komischer Stoff muß nicht in tragischen "Bersen erzählt werden; und umgekehrt, man "kann das Gastmahl des Thyests \*) in keinen "vertrauten Versen ausstehn, die nach der ko-mischen Bühne schmecken. Jede Gattung "muß

Descriptas servare vices, operumque colores Cur ego si nequeo ignoroque poeta salutor? Cur nescire, pudens prave, quam discere malo?

Versibus exponi tragicis res comica non vult!
Indignatur item privatis ac prope socco
Dignis carminibus natrari cœna Thyesta.

Singula

\*) Thuest, ein Sohn des Pelops, verzehrte das Fleisch seines Sohnes, welches ihm

von seinem Bruder Atreus vorgesetzet wurde.

"muß den Plaß behalten, der ihr angewiesenist, "und der sich für sie schickt.

"Doch erhebt auch die Komodie bisweilen "ihre Stimme. Ehremes im Jorn \*) schilt "seinen Sohn in hochfahrenden Ausdrücken. "Eben so senkt sich auch das Trauerspiel im "Schmerze mehrentheils herab. Wenn Telez"phus und Peleus \*\*) beide verbannt sind, arm "und dürftig beide, und uns durch die Erzähzund ihres Unglücks rühren wollen, gebrauzuhen sie keine prächtigen Redensarten, keine "langausgedehnten Wörter."

Den Ton und die Farbe einer jeden Dichtungsart verstehn. Es giebt 1) einen Ton der Gattung, dieser ist zum Exempel der tragische oder der komische Ton. 2) einen Ton des Stoffes in der Gattung: der Stoff kann mehr

Singula quæque locum teneant sortita decenter.

Interdum tamen et vocem comædia tollit,
Iratusque Chremes tumido delitigat ore;
Et tragicus plerumque dolet sermone pedestri:
Telephus, et Peleus, cum pauper et exul uterque,
Projicit ampullas, et sesquipedalia verba,
Si curat cor spectantis tetigisse querela.

\*) Chremes, eine Person in den Komödien des Te= renz.

\*\*) Telephus und Peleus, zwen Prinzen, die aus ih=

ren Staaten verjagt und genothigt waren, in Person zu den verschiedenen Wolkern Griechenlandes hinzugehn und Hulfe zu suchen.

mehr oder weniger komisch senn. 3) einen Ton der Theile; jeder Theil des Stoffes hat, außer dem Hauptton, seinen besondern Ton: manche Scene ist kühner, ist stärker als eine andere; manche ist weicher, ist sanster. 4) einen Ton für jeden Gedanken, sür jeden Begriff: alle Theile, so klein sie auch sind, haben einen eigensthümlichen Charakter; diesen muß man ihnen zu geben wissen, wenn man ein wahrer Poet heißen will. Man klopft bisweilen in die Hänste, wenn man einen tragischen Vers in einer Komödie antrisst, oder einen lyrischen in einer Tragödie. Freylich ist es ein schöner Vers: aber er steht nur nicht, wo er stehen sollte.

Die Komödie erhebt zuweilen den Ton und die Tragödie läßt ihn sinken. Dieses ist billig. Indessen ist wohl zu bemerken, daß, so hoch sich auch immer die Komödie schwingen mag, sie doch niemals heroisch wird. Man wird hievon kein Exempel im Moliere sehn. Dier sindet man allezeit eine gewisse Mischung von der Farbe der Gattung, die verhindert, daß der Vers nicht tragisch wird. Eben so auch die Tragödie, wie sehr sie sich erniedrigt, so steigt sie doch niemals bis zum komischen herab. Man lese benm Racine den schönen Auftritt, worinn die Phådra trostlos und niedergeschla-

gen erscheint: der Styl ist zerrissen, ist zerschlas gen, wenn ich mich so ausdrücken darf, aber es klagt noch immer eine Königinn.

#### VII.

"Es ist nicht genug, daß die Gedichte ein "schönes Kolorit haben, sie mussen auch einneh"meno senn, und das Herz der Zuhörer ihren
"Absichten gemäß zu lenken wissen. Das An"gesicht des Menschen traurt oder erheitert sich,
"benm Anblick derer, die weinen oder lachen.
"Billst du also, daß ich weinen soll, so zeige
"zuerst dich selber betrübt: alsdann, o Telephus,
"alsdann, o Peleus, werde ich von deinem Lei"den gerührt werden. Wenn du deine Rolle
"nicht richtig ausdrückst, so werde ich ben dei"nem Unglücke gähnen oder lachen."

Die Schönheit der Gedichte und der Verse besteht in ihrer vollkommenen Uebereinstimmung mit der Materie und mit dem Gegenstande, den sie ausdrücken. Dieses nennt Horaz descriptae vices:

Non satis est pulchra esse poemata, dulcia sunto, Et quocunque volent, animam auditoris agunto. Ut ridentibus arrident, ita slentibus adsunt Humani vultus. Si vis me slere, dolendum est Primum ipsi tibi: tunc tua me infortunia lædent, Telephe vel Pelen. Male si mandata loqueris, Aut dormitabo, aut ridebo. . . .

vices: richtig nachgezeichnete Ropien, das wahre Kolorit eines jeden Gegenstandes. Allein es ist nicht genug, daß die Figur gut gezeichnet, gut gemalt ist; sie muß auch durch die Empfindung beseelt senn: Non satis est pulchra esse poemata, dulcia sunto. Dieses ist ein Geset; und wird auch im Tone eines Gesetzebers ausgesprochen, sunto.

Wie soll man ein theatralisches Gedicht rüherend machen? Es sind zwen Mittel vorhanden. Das erste ist, die Person, die eine Rolle spielt, drücke in ihrem Angesichte, durch ihre Gebersden, durch den Ton ihrer Stimme die Enipsindungen aus, die sie in andern erregen will; sie scheine sich wirklich in dem Unglücke zu befinden, wovon sie das Ebenbild vorstellt. Dieses ist so nothwendig, als es gewiß ist, daß der Zuschauer einschläft, wenn man sich nur schwach ausdrückt; und als es gewiß ist, daß, wenn man sich falsch ausdrückt, der Widerspruch unster Worten, Geberden und Tönen, ein Unschickslichkeit hervorbringt, die zu lachen macht.

Welches ist das zwente Mittel? Dieses, daß der Styl dem Zustande des Redenden gemäß sen, diesem Zustande, den er durch sein äußer-liches Bezeugen verräth.

#### VIII.

"Zu betrübten Geberden schicken sich klägliche "Reden, zu ehrbaren ernsthafte, drohende zu "zornigen, zu fröhlichen lustige. Denn zuerst "läßt die Natur von jeder Aenderung des Slücks "uns innerlich den Eindruck fühlen: sie erhei-"tert uns, erregt unsern Zorn, beklemmt die "Brust durch Angst, beugt uns durch schweren "Brust durch Angst, beugt uns durch schweren "Gram zur Erde nieder; und hierauf bedient "sie sich allererst der Sprache, als einer Doll-"metscherinn, diese Semüthsbewegungen aus-"zudrücken. Stimmen die Worte nicht mit "dem Zustande des Redners zusammen, so wer-"den alle Römer, der Ritter und der Fußknecht, "ein lautes Gelächter erheben."

Man sehe hier, wie das Rührende in einer Rede nach Horazens Mennung entsteht. Die Natur hat eine gewisse Empfindung in uns ge= legt,

Vultum verba decent; iratum, plena minarum;
Ludentem, lasciva; severum, seria dictu.
Format enim natura prius nos intus ad omnem
Fortunarum habitum: juvat, aut impelhit ad iram,
Aut ad humum mærore gravi deducit et angit;
Post effert animi motus interprete lingua.
Si dicentis erunt fortunis absona dicta,
Romani tollent equites peditesque cachinnum.

legt, die über die Erhaltung unfers Wesens wacht. Diese giebt uns zu erkennen, was uns schädlich oder nützlich ist, und treibt uns an, es von uns zu entfernen oder zu uns zu reißen. Diese Empfindung außert sich gleich anfangs durch die Geberden: Prius nos format ad omnem fortunarum habitum, post effert animi motus interprete lingua. Dies ist der Gang, den die Natur geht; eben diesen Gang muß der Schauspieler auch gehn: er muß den Zustand seiner Geele, sobald er auf die Buhne tritt, durch sein außerliches Ansehen zu erkennen geben; hierauf muß er ihn durch richtig deklamirte Worte ausdrücken. Es giebt für jede Situation einen besondern natürlichen Ausdruck in den Geberden und in dem Tone der Stimme. Es ist kein Mensch zu finden, der die Modelle hievon nicht ben sich trägt. Und wenn der Schauspieler diesen Modellen nicht folgt: so fallen seine Fehler einem jeden in die Augen. Wenn er sie hingegen in ihrem ganzen Umfange erfüllt, so giebt ihm auch ein je= der Benfall, das Volk so wohl, als die Vornehmen.

Was muß aber der Poet thun? Er muß dem Schauspieler solche Worte in den Mund legen, als sich zu dem Affekte schicken, den er

ause

ausdrücken soll: tristia, -plena minarum, lalciva, -seria. Der Poet muß noch mehr thun: er muß sich in seiner Sprache auch nach dem Stande, dem Alter, der Landessitte der aufgeführten Personen richten.

#### IX.

"Es ist ein großer Unterschied unter der Re"de eines Knechts und eines Helden; eines
"ernsthaften Alten und eines hitzigen Jünglings;
"einer vornehmen Frau und ihrer getreuen Wär"terinn; eines Handelsmannes, der die Welt
"durchstreift, und eines Landmanns, der im
"Frieden seinen Acker pflügt; derer, die in
"Kolchos geboren sind, oder in Affgrien; zu
"Theben erzogen sind, oder zu Argos \*)."

Nachdem der Dichter zum Grunde gesetzt, daß eine jede Person ihrem Zustande gemäß reden musse: so zeigt er, wie verschieden dieser Zustand

Intererit multum Davusne loquatur, an heros; Maturusne senex, an adhuc slorente juventa Fervidus; an matrona potens, an sedula nutrix; Mercatorne vagus, cultorne virentis agelli; Colchus, an Assyrius; Thebis nutritus, an Argis.

<sup>\*)</sup> Das Volk in Kolchos weibisch; die Thebaner grob war wild und grausam; das und unwissend; die aus Ar= und Asprien weichlich und gos höslich und tapfer.

Bustand senn kann, nach der Geburt, nach dem Allter, nach dem Geschlechte, nach der Hande thierung, nach dem Lande, nach der Erziehung. Er giebt nur einige Zweige dieser Eintheilung an, und läßt das übrige errathen.

Wenn ich aber die Sitten eines Landes schildere, daß ich nicht gesehen habe, das ich nicht kenne, wie soll ich es anfangen? Man höre den Horaz.

#### X.

"Schildere nach dem Gerücht; oder, wennt "du erdichtest, so mache, daß alle Theile zusam-"men stimmen. Wenn du den gerochenen ") "Achill aufführen willst: so laß ihn wirksam "senn, jachzornig, hißig, unerbittlich; er "setze sich über die Gesetze hinweg; er maße "sich alles durch das Recht der Wassen an. R 3 "Medea

Aut famam sequere, aut sibi convenientia singe. Scriptor honoratum si sorte reponis Achillem, Impiger, iracundus, inexorabilis, acer, Jura neget sibi nata: nihil non arroget armis.

Sit

<sup>\*)</sup> Das Wort bonora bedeutet in dieser Sprache eum hat eine Bedeutung, die fast einerlen, weil die er= aus dem Griechischen her= langte Nache uns die Ehre kömmt: rachen und ehren wiederbringt.

"Medea \*) trope der Gefahr und bleibe uner"schüttert im Unglück; Ino jammere \*\*);
"Irion sen treulos \*\*\*), Jo flüchtig und un"stät †), Orest voll finsterer Melancholen ††).
Wenn

Sit Medea ferox invictaque; flebilis Ino; Perfidus Ixion; Io vaga; tristis Orestes.

\*) Medea, eine Zaube= rinn, die den Jason henras there und mit ihm nach Griechenland jog. Ihren grausamen Vater aufzuhal= ten, der sie verfolgte, streu= te sie die Glieder seines Goh= nes des Absurtus auf den Weg; sie vergiftete den Usurpator Pelias und die Glauce Jasons Braut, und erwurgte die beiden Kin= der, die sie selbst von dem Jason hatte; hieraufrette= te sie sich durch die Luft nach Kolchos auf einem Wa= gen von zween Drachen ge= rogen.

ter des Kadmus und der Her des Kadmus und der Hermione und die dritte Gemahlinn des Athamas. In der Einbildung als oh sie eine Löwinn ware, tödtete sie ihre beiden Kinder, die sie sürzte sich aus Berzweisste sie Bühne gebracht. Uns

dere erzählen diese Fabel anders.

Mörder in Griechenland. Er tödtete seinen Schwies gervater am Tage seiner Hochzeit. Als ihn Jupiter in den Himmel nahm, hatste er die Verwegenheit, die Juno zu lieben. Er ward in die Hölle gestürzt und an ein Rad gebunden, das sich unaufhörlich herumdrehete. Neschplus und Euripides has ben diese Fabel abgehandelt.

Inachus. Jupiter verwans delte sie in eine Kuh. Juno, voll Eifersucht, schiefte eine Bremse über sie, die sie in verschiedene Lander berums jagte. Aeschylus hat diese Fabel aufgeführt.

tt) Orest, ein Sohn Aga=
memnons, tödtete seine
Mutter, seinen Vater zu ras
chen, den sie ermordet hatte.
Er ward den Furien überge=
ben. Er ist auf allen Büh=
nen berühmt: seenis agitatus Orestes.

"Wenn du es wagst, eine neue Geschichte auf "die Bühne zu bringen, und selber einen Cha"rakter zu erschaffen: so sen er am Ende so,
"wie du ihn am Anfange zeigtest; er verleugne
"sich nie. Es ist schwer, eigenthümliche Züge
"Dingen zu geben, die bloß etwas allgemeines
"haben: besser ist es, eine Handlung aus der
"Iliade auf das Theater zu bringen, als un"bekannte und nie gesagte Sachen zuerst auf"zuführen.

"Freylich ist dieß eine Materie, die der Welt "bereits zugehört: sie wird aber dein eigen, "wenn du dich weder an den bekannten Plan "der Fabel bindest, noch auch, als ein getreuer "Dollmetscher, jeden Zug ausdrückst; damit "du nicht mit deiner Nachahmung in eine Enge R 4

Si quid inexpertum scenæ committis, et audes
Personam formare novam: servetur ad imum,
Qualis ab incepto processerit, et sibi constet.
Dissicile est proprie communia dicere: tuque
Rectius Iliacum carmen deducis in actus,
Quam si proferres ignota indictaque primus.

Publica matereis privati juris erit, si Nec circa vilem patulumque moraberis orbem, Nec verbum verbo curabis reddere, sidus

Inter-

"gerathest, woraus du dich nicht ohne Schande "beraus ziehen kannst, und worinn du dich nicht, "ohne Verletzung der Regeln, weiter wagen "darfst."

Diese Stelle ist voll Schwierigkeiten und er-

fodert eine ziemlich lange Untersuchung.

Schildere nach dem Gerücht; oder wenn du erdichtest, so mache, daß alle Theile zusammenstimmen. Dieses ist das Principium, die Regel, die Hora; für die poestischen Charakter festsetzt.

Es sind nur zwen Mittel dazu vorhanden: das erste ist, man schildre nach den Begriffen der Welt: das andre ist, man schildre nach seiner eigenen Idee.

Um dieses deutlich zu erklären, so unterscheis de man viererlen Welten: die existirende Welt, oder die Gesellschaft, von der wir einen Theil ausmachen; die historische Welt, die mit grossen Ramen bevölkert und mit berühmten Thasten angefüllt ist; die fabelhafte Welt, die mit erdichteten Helden und Göttern erfüllt ist; und endlich die mögliche Welt, wo alle Wesen bloß in abgezogenen und allgemeinen Begriffen bessehn, und wo die Einbildung besondere Wes

Interpres: ne desilias imitator in in arctum, Unde pedem proferre pudor vetet, aut operis lex.

fen

sen erschaffen kann, die alle Züge der Eristenz und eines eigenthumlichen Charakters an sich tragen. Go malte Aristophanes den Gokrates, ein Gubjekt aus der damals wirklich existi= renden Gesellschaft hergenommen. Die Horas gier find aus der Historie genommen, Medea aus der Fabel, Tartuff aus der möglichen Welt. In den dren erstern Welten malt der Poet nach dem Gerücht. In der vierten malt er bloß nach

feinen eigenen Ideen.

Schildere nach den Gerücht. Sollten die Sachen auch falsch senn, wenn nur das Gemålde der Mennung gemäß ist, die man davon hat, so wird die Welt sogleich die Aehnlichkeit wahrnehmen, und sagen, wir haben gut gemalt. Horaz sagt, nach dem Gerücht, und nicht, nach der Wahrheit. Die Wahrheit, fo Wahr= heit sie auch ist, wird in dem Bilde, nur in so weit gefallen, als sie selber bekannt ist; ist sie es nicht, so hat Nachbild und Urbild für die Zuschauer keine Bergleichungspunkte, keine Beziehungen auf einander. Man kann nicht fas gen, daß das Bildniß eines Menschen, den man gar nicht kennt, ihm abnlich sen, ob es ihm gleich in der That abnlich ist. Also darf sich der Poet nicht so fehr um die Wirklichkeit der Ga= chen bekummern, als vielmehr um die Mennung

derer, die sie für wirklich halten. Dieß war das Amt des Poeten in Ansehung der Charakter, die aus der gegenwärtigen Verfassung der Welt, oder der Geschichte, oder aus der Fabel bergenommen sind.

Was die neu geschaffenen Charakter anbes trifft, wovon die Zuschauer von felbst keinen Begriff haben, so sehe man hier was Hora; verlangt: Bestimmt sie gleich anfangs durch starke Züge, und macht, daß sie sich allemal so zeigen, wie sie das erstemal zu senn schienen. Dieß ist der Gesichtspunkt, aus dem sie der Zuschauer ansehen wird: und der Charakter wird für wahr angenommen werden, nicht wegen sei= ner Gleichheit mit einem Modell, weil kein bekanntes Modell davon vorhanden ist; auch nicht wegen der Historie, auch nicht wegen der Fa= bel; sondern wegen der Gleichheit, die er mit sich selber hat: so daß, wenn man ihn in ver= schiedenen Scenen betrachtet, er in den erstern ein Modell und in den lettern ein getreuer Ab= bruck senn wird.

Unter diesen beiden Manieren, ist die erste, nach dem Urtheil des Horaz, weit leichter, als die andere: denn difficile est proprie communia dicere, es ist schwer, einen eigenthumlichen Charakter Dingen zu geben, die bloß etwas all-

gemei=

gemeines an sich haben. Wie foll man dem Menschen 21, oder B, einen eigenen Charakter geben? Rennt man biefen Menschen? Go bald man sagt, es ist ein Mensch, so begreife ich wohl, daß er die wesentlichen Theile eines Men= schen hat, daß er ein mit Bernunft begabtes Thier ist; er hat das Wesen, communia, das was allen einzelnen Arten diefer Gattung ge= mein ift. Weil er aber niemals existirt hat, weder in der Fabel noch in der Geschichte, so hat er keinen eigenthumlichen Charakter, woben ich ihn von dem allgemeinen Haufen unterscheiden konnte: difficile est proprie dicere. Man nenne mir den Rero, den Achill: augenblicklich sehe ich nicht nur die Eigenschaften, die sie mit einander gemein haben, sondern auch ihre unterscheidenden und personlichen Eigenschaften, die Grausamkeit und die Tapferkeit. Hingegen wenn man, vor zwen hundert Jahren, den Tartuff genannt hatte; so wurde man ge= fagt haben, dieß ist ein Mannsname; weil er aber nichts verrathen hatte, was die Person zu bezeichnen geschickt gewesen ware, so hatte man ihn als ein eingebildetes Wefen betrachtet, wel= ches keine eigenthümliche Gestalt hat. Man nenne ihn jest, feitdem ihm Moliere auf feinem Theater eine poetische Eristenz gegeben hat: nun hat

hat er einen eigenthümlichen Charakter; man sagt: Tartüff ist ein Deuchler, so wie man sagt: Nero ist ein Tyrann.

Es scheint nicht, daß diese Stelle eine andre Bedeutung haben konne. Communia auf gut lateinisch bedeutet allgemeine Dinge, vornehmlich wenn es dem proprie entgegen gesetzt wird, welches absonderliche, personliche, und, wie wir gesagt haben, eigenthümliche Dinge bedeutet. Fere, sagt Quintilian, communia generalia sunt. Und eine Zeile vorher: a communibus ad propria veniamus. Ueberdem wird es durch das Vorhergehende und Nachfolgende sattsam bewiesen. Da dieses ganze Stück ein einziges ist, so muß der eine Theil den andern erklaren. Es ist besser, sagt Horaz, eine bekannte Person auf das Theater zu bringen, als Sachen dar= auf vorzustellen, wovon kein Mensch geredt hat, indista: dergleichen sind die bloß möglichen We= sen, die niemals die geringste Art der Existenz gehabt haben.

Nachdem Horaz den Rath gegeben, einen Held zu wählen, der allbereits aus der Fabel bekannt ist, so macht er sich einen Einwurf. Allein, wird man sagen, diese Materie ist bestannt, die ganze Welt weiß sie, ich gebe ja alsbannt

dann nichts heraus, was mir felbst zugehört. Horaz antwortet:

Es sind zwen Mittel da, sie dir zu eigen zu machen: das erste ist, daß du dem Gewebe der Sachen nicht ganz genau folgest; das zwente, daß du andere Gedanken und eine neue Sprache hinzuthust.

Nec circa vilem patulumque moraberis orbem, Nec verbum verbo curabis reddere, fidus

Interpres . . . .

Horaz redet hier allegorisch. Homer hat den Zank Achills und seine Folgen mit allen Um= stånden geschildert. Ein tragischer Dichter, der über eben diese Materie arbeiten wollte, mußte dem homer nicht in allen diesen Punkten allzugewissenhaft folgen wollen. Das hieße sich in einen schon gemachten Kreis einschließen. Nichts ware leichter, als auf solche Weise eine Materie abzuhandeln, die schon von einem andern abgehandelt ist; die ganze Welt konnte dieses thun. Man muß sich also Meister von seis nem Stoffe machen, nach Gefallen hinzuthun, wegnehmen, versetzen, anders aufbaun. Und durch dieses Mittel wird man einen Stoff, der schon bearbeitet worden ist, zu seinem Eigen= thume machen. Corneille hat sich dieses Rechts

in seinen Horaziern bedient, indem er viele Umsstände hinzudichtete, die sich gar nicht in der Historie besinden; eben so hat er es im Herastius, in der Rodogune, und in seinen mehressten Stücken gemacht. Racine hat es in der Phädra, im Mithridat gethan. Alle Poeten thun es.

Ja diese Frenheit ist nothwendig, weil die dramatische Dichtkunst ihre Régeln hat, nach denen sich die Subjekte bequemen mussen. Sie mussen sich erweitern, sich zusammenziehn, sich dergestalt ordnen und einrichten, daß sie auf das genaueste die Form erfüllen, die durch die Gesetze borgeschrieben ift. Und wenn ein Dich= ter der Historie oder der Fabel Punkt vor Punkt folgen wollte, so wurde er, wenn er weit genug in seinem Werke gekommen ware, es zu seiner Schande verlassen mussen. Er hatte sich so weit eingelassen, daß es schimpflich ware, abzu= treten, und doch unmöglich, weiter zu gehn, weil sich die Regeln der Gattung dawider setzen würden. Proferre pedem ex arcto, bedeutet den Auß aus der Falle herausziehn. Go sprang der Bock, der dem Fuchse nachahmen wollte, in einen Brunnen, woraus er sich nicht zu helfen vermochte; denn von dieser Fabel ist die Allegorie hergenommen. Aber das ist es nod

moch nicht alles: proferre pedem bedeutet auch weiter fortschreiten; dieser zwicfache Verstand eines und eben desselbigen Worts ist genau mit einander verwandt, und wird durch die beiden Nominative pudor et operis lex genugsam ans gedeutet. Pudor vetat proferre pedem inde: du schämst dich, deinen Fehler zu bekennen und davon zurückzukommen. Operis lex vetat proferre inde pedem. Die Regeln des Werks verhindern dich weiter zu gehn. Also bist du in einer Situation, wo du weder vorwärts noch rückwärts kommen kannst.

Die zwente Manier, sich eine bereits abge= handelte Materie zu eigen zu machen, ist nicht schwer zu erklaren. Man muß sich nicht da= mit abgeben, die Reden von Wort zu Wort aus= zudrücken. Laßt uns einen Stoff zur Tragodie annehmen, der in der Historie schon zugeschnit= ten liegt, so daß der Poet nicht die geringste Weranderung zu machen hat, weder in der Hands lung, noch in ihren Umstånden, noch in ihrer fortschreitenden Folge. Wenn der Poet aus sich selbst die Reden, die Gedanken, die Ausdrucke hinzuthut: fo ift der Stoff fein eigen. Racine hatte sichs zu einem Stücke der Religion gemacht, der Historie der Esther ganz genau zu folgen. Gehört ihm deswegen seine Tragodie weniger

Weniger zu? Ist er weniger Berfasser von der Esther, als er es von der Phådra und dem Misthridates ist? Der oratorische Theil eines Gestichts ist von einem so weitläuftigen Umfange, er enthält so viele Sachen, daß ein Poet, der ihn aus seinem eigenen Vorrathe liefert, gesett er håtte die Situationen nicht erfunden, dennoch Poet, Schöpfer, Ersinder ist. Zwar ist seine Ersindung nur die zwente Ersindung, sie ist aber hinreichend, neu zu machen was alt war, und dem Autor zuzueignen, was bereits von einem andern Skribenten abgehandelt war.

#### XI.

"Auch mußt du nicht anfangen, wie jener "enklische Poet \*): Ich singe die Schicksale "Priams und jenen glorreichen Krieg. "Welche Wunderdinge wird der Dichter her= "vorbringen, der seinen Mund so weit aufthut? "Der

Nec sic incipies, ut scriptor cyclicus olim: Fortunam Priami cantabo, et nobile bellum.

Quid dignum tanto feret hic promissor hiatu?

Par-

\*) Ein enklischer Poet
ist, nach der Mennung einiger Ausleger, ein solcher,
der das ganze Leben eines
Helden in Verse bringt,
wie Nonnus in seinen Thaten des Bacchus gethan
bat. Die Erklärung dieses

Worts trägt zum Terte des Horaz nichts ben. Es ist genug, wenn man weiß, daß dieser Poet heroische Verse gemacht hat, wovon der Eingang unbescheiden geswesen ist.

"Jebären. Weit klüglicher hebt dieser an, der "nichts unbesonnen unternimmt: Erzähle mir, "o Muse, von dem Manne, der, nach Tro-"jens Untergange, die Sitten so mancher "Menschen sahe, und so manche Städte "Durchreisete. Hier folgt der Rauch nicht. "auf die Flamme, die Flamme folgt auf den "Rauch. Bald wird man Wunder erscheinen "sehn: den Antiphates und die Schla, die "Charybdis und den ungeheuren Cyklopen \*).

Er

Parturient montes: nascetur tidiculus mus.

Quanto rectius hic, qui nil molitur inepte?

Dic mihi, Musa, virum, captae post tempora Trojae,

Qui mores hominum multorum vidits et urbes.

Non fumum ex sulgore, sed ex sumo dare lucem

Cogitat; ut speciosa dehine miracula promat,

Antiphatem, Scyllainque, et cum Cyclope Charybdim.

Nec

\*) Untiphates, König der Lestrigonen, ein Menschensfresser: Siehe den Homer im 10 Buch der Odussee.

Schla und Charybdis, wen abschenliche Ungesbeuer. Siehe das zwölfte Buch der Odussee.

Die (Feschichte des Cystlopen Polyphems wird nom Homer im 11 Huch ver Odyssee erzählt, vom Euripides in seinem Cyflopen, und im dritten Buch der Aeneis de Virgils.

Batt. S. W. 3. Band.

"Er wird nicht bis zum Tode Meleagers her"aufsteigen, um uns die Wiederkunft des Diome"des \*) zu'erzählen, noch bis zu dem Zwillings"ene der Leda \*\*), um auf den trojanischen
"Arieg zu kommen. Er eilt allezeit zum Aus"gange und reißt seinen Leser mitten in die Ge"schichte hinein, als ob ihm alles übrige be"kannt wäre. Er läßt alles fahren, was ihn
"keiner glänzenden Ausführung fähig zu senn
"das Wahre mit dem Falschen dergestalt, daß
"der Ansang, das Mittel, das Ende, alles
"gleichartig und von Einer Natur zu senn
"scheint."

Die

Nec reditum Diomedis ab interitu Meleagri, Nec gemino bellum Trojanum orditur ab ovo. Semper ad eventum festinat, et in medias res, Non secus ac notas, auditorem rapit; et quæ Desperat tractata nitescere posse, relinquit. Atque ita mentitur, sic veris falsa remiscet, Primo ne medium, medio ne discrepet imum.

\*) Dieses ist eine Kritik über den Poeten Antima; chus, der sein Gedicht vom Diomedes mit dem Lode Meleagers, des Oheims dieses Helden, ansängt. So hat Homer Ulyssens Wie: derkunft nicht angesangen.

\*\*) Der Verfasser der kleinen Iliade sangt sein Gedicht von diesen beiden Epern der Leda an, wovon eines die Helena und Kly=temnestra, und das andre den Kastor und Pollux entshielt.

Die Rede ist hier beständig von der dramatischen Poesse; die Gesete, die der Poet in diesen Bersen giebt, haben beständig einerlen Gegenstand. Allein durch die geschickte Wendung
des Gesetzebers wird das, was man in dem
epischen Gedichte thut, ein Modell zu dem, was
man in dem dramatischen Gedichte thun soll;
und indem er die Kunst in den Werken Homers
vor Augen legt, giebt er für alle Werke des
Geschmacks die Idee der Vollkommenheit an.
Homer konnte nicht besser gelobt werden, und
kein Benspiel einer glücklich ausgeführten Kunst
konnte deutlicher und lehrreicher senn, als das
seinige. Laßt uns also sehen, wie es homer
gemacht hat.

er fängt an wie es sich schickt, apte, non inepte. Es ist kein lateinisches Wort nachs drücklicher, sagt Cicero, als das Wort ineptus. Es bedeutet einen Menschen, der nicht sieht, was die Umstände, worinn er sich befindet, von ihm sodern; der mehr sagt, als er sagen soll; der gern ein Ausschen machen will; der nicht die schuldige Achtung gegen andere Personen beseugt; oder endlich der in jedem Dinge entwesder disseits der Vollkommenheit stehen bleibt, oder auch zu weit geht: im Deutschen nennen wir dieß einen albernen Menschen. Ein albers

G 2

ner Mensch fängt ein Werk mit Pomp an, worinn es schwer wird, sich zu erhalten; und wennt
es leicht ist, sich darinn zu erhalten, so ist er
abermals albern, daß er mit so vielem Stolze
seinen Eingang macht. Dieser cyklische Poet
war also albern, daß er beym Anfange seines
Gedichts einen großen Mund aufthat und sagte:
Ich singe die Schicksale Priams und jenen
glorreichen Krieg. Es ist besser, wenig zu
versprechen und viel zu geben, als viel zu versprechen und wenig zu geben. Die Bescheidenheit muß also in jedem Eingange herrschen:
Bescheidenheit in den Sachen, Bescheidenheit
in den Wendungen, im Rumerus, und endlich
auch Bescheidenheit in der Art sich auszudrücken.

Er wird nicht bis zum Tode Meleagers heraufsteigen. Weiter oben zetzte er die Art, wie man anfangen sollte: Sage im Anfange was sich für den Augenblick schickt, worinn die Scene sich öffnet; hier bezeichnet er den Ort, wo man anfangen soll. Man kann bis zur ersten Quelle der Begebenheit hinaufsteigen, bis zu den beiden Epern, die leda von dem Jupiter gebar, als er sich in einen Schwan verwandelt hatte: weil aus einem derselben die schöne Helena hervor gekommen ist, deren Entschöne Helena hervor gekommen ist, deren Entschönen Gelena hervor gekommen ist, deren Entschönen Gelena hervor gekommen ist, deren Entschönen Belena hervor gekommen ist, deren Entschönen Gelena hervor gekommen Gelena

Die

Die Historie kann so weit gehn. Allein die Poesse hat einen andern Sang. Sie wirft sich plößlich mitten in die Begebenheit hinein, sie kängt an: Drey und zwey machen sünf, und fünf machen zehn . . . Raum versließen wir Siciliens Ufer, als ein Unges witter 2c. Der Dichter, fortgerissen von dem Sotte der ihn begeistert, bleibt, wo er ihn hinssest. Er vergist es, daß seine Leser nicht wissen können, was vorher gegangen ist. Wenn sich eine Gelegenheit darbietet, wo sie davon besnachrichtiget werden können: (sie pslegt sich allemal darzubieten:) so werden sie glauben, sie hätten solches dem bloßen Zufalle zu danken.

In seinen Erdichtungen vermischt er das Wahre mit dem Falschen dergestalt zc. Et hatte schon oben gesagt: Reiß ein, baue auf, mache nach deinem Gesallen; doch so, daß die Theile miteinander übereinstimmen und ein natürliches Ganzes ausmachen. Wenn Mostiere seine Stücke verfertigte, so gab es viele dienstfertige Leute, die ihm wirkliche und in der Welt vorgefallene Begebenheiten mittheilten. Der Poet machte einen Gebrauch davon, und zwar so glücklich, daß alles einen gleichen Grad der Wahrheit zu haben schien. Die Historie sindet in einem Gedichte Plaß; ja sie kann so

gar

gar alle Sachen dazu hergeben: wie in der Esther des Racine. Wenn aber Unregelmäßigsteiten vorkommen, trockne Stellen, die nichts hervorbringen, niedrige, die keines poetischen Schmuckes fähig sind: quae desperat trackata nitescere posse: alsdann ist es erlaubt, sie durch Erdichtungen zu ersehen, die eine bessere Wirkung thun. Die Hauptsache ist, daß der neugeschaffene Theil von eben der Natur und Farbe sen, als das übrige war.

#### XII.

"Hore mir zu, was ich von dir begehre, und "das Bolk mit mir. Soll dein Zuhörer mit "Bergnügen alle Scenen ausdauren und ruhig "sitzen bleiben, bis der Spieler ruft, klopfet "in die Hände: so zeichne die Sitten eines je-"den Alters; sie ändern sich mit den Jahren: "sorge für ihre gebührende Farben.

"Ein

Tu quid ego, et populus mecum desideret, audi. Si plausoris eges aulæa manentis, et usque Sessuri, donec cantor, vos plaudite, dicat: Aetatis cujusque notandi sunt tibi mores, Mobilibusque decor naturis dandus et annis.

Reddere

"Ein Kind, welches bereits alle Worte nach"zusprechen weiß, und die Erde nicht mehr mit
"wankendem Fuße betritt, spielt gern mit seines
"Sleichen, erzürnt sich um nichts, und versöhnt
"sich eben so keicht: es ändert mit jedem Au"genblick.

"Der Jüngling, der sich endlich von seinem Musseher befreyet sieht, liebt Pferde, liebt Hun=
"de, kämpft auf dem Felde des Mars; nimmt
"gleich einem Wachse die Eindrücke des Bösen
"an; sträubt sich gegen gute Lehren; sieht nie
"den Mangel von fern; verschwendet sein Gut;
"ist eitel; begehrt alles, und verwirft bald
"nachher, was er erwählet hatte.

"Das männliche Alter ändert die Sitten: "der Mann sucht Güter zu erwerben, sich Freun-"de zu machen, sich höher entpor zu schwingen;

Reddere qui voces jam scit puer, et pede certo Signat humum, gestit paribus colludere, et iram Colligit ac ponit temere, et mutatur in horas.

Imberbis juvenis, tandem custode remoto,
Gaudet equis canibusque, et aprici gramine campi;
Cereus in vitium slecti, monitoribus asper.
Utilium tardus provisor, prodigus æris,
Sublimis, cupidusque et amata relinquere pernix.

Conversis studiis, ætas animusque virilis Quærit opes, & amicitias; inservit honori;

"er hütet sich, etwas zu unternehmen, was ihne "gereuen konnte.

"Der Greis ist einer Menge von Unfällen "ausgesett. Er häuft Schäße und der Armse"lige genießt sie nicht. Er ist furchtsam und
"kalt in allen seinen Berrichtungen: zögert im"mer, hofft immer; ist unfähig zur Ausfüh"rung, für die Zukunft beforgt; mürrisch, voll
"Klagen: lobt die verstossene Zeit, als er noch
"ein Knabe war, schilt und tadelt was jünger
"ist, als er.

"Das heraufsteigende Alter bringt dem Men"schen viele Bortheile mit; das herabsteigende "nimmt ihm viele hinweg. Gieb einem Jüng"linge nicht die Rolle eines Alten, noch einem "Ana»

Commissie cavet, quod mox mutare laboret.

Multa senem circumveniunt incommoda; vel quod Quærit et inventis miser abstinet, ac timet uti; Vel quod res omnes timide gelideque ministrat, Dilator, spe longus, incrs, pavidusque suturi, Dissicilis, querulus, laudator temporis acti Se puero, censor castigatorque minorum.

Multa ferunt anni venientes commoda secum; Multa recedentes adimunt. Ne forte seniles

Man-

"Anaben die Rolle eines Mannes. Halte dich "an die Züge, die einer jeden Stufe des mensch-

"lichen Lebens natürlich find."

Dieses Stuck über die Charakter eines jeden Alters, ist zum Theil aus dem Aristoteles genommen, und mit aller möglichen Stärke und Rettigkeit ausgearbeitet. Wir wollen die einzelnen Züge davon wiederholen, zum wenigsten diejenigen, die einiger Erläuterung bedürsen.

Hore mir zu, was ich von dir begehre, und das Volk mit mir. Horaz konnte sich ohne Eitelkeit als einen Kenner in Sachen der Poesie ansehn und ankundigen, weil er es ein= mal unternommen hatte, Regeln davon zu geben. Diese Redensart bedeutet also: Hore, was Leute von Geschmack, die die Kunst verstehn, und das Bolk, das sie nicht versteht, von dir verlangen. Gelehrte und Ungelehrte, die ganze Welt will haben, die Charakter eines jeden Alters sollen wohl gezeichnet senn: notandi: sie sollen nicht nur an sich selbst wahr senn, sondern sie sollen es auch zu senn scheinen, und sollen es auf eine deutliche und einleuch= tende Weise senn. Richts erhalt die Zuschauer S 5 auf=

Mandentur juveni partes, pueroque viriles: Semper in adjunctis ævoque morabimur aptis.

Alter von funfzig Jahren. Bis zum dreißigsten geht das wachsende Alter, ætas crescens; von dreißig bis funfzig geht das månnliche Alster, ætas constans; und über funfzig ist ætas declivis. Mit dren Worten nach dem Aristotesles: juventus, vigor, senectus. Der Mensch erhålt allerlen Vortheile bis zum funfzigsten Jahre, und hierauf verliert er sie nach und nach. Der Dichter muß diese verschiedenen Grade wohl inne haben und sich in acht nehmen, den Restor nicht als einen zungen Menschen und den Ulus als einen Knaben sprechen zu lassen. Jedes Alter hat seinen eigenthümlichen Charatter; hieran müssen sich die Poeten halten: Semper in adjunctis ævoque morabimur aptis.

#### XIII,

"Die Handlung geht auf der Bühne vor, oder "sie wird erzählt, als wäre sie vorgegangen. "Was in die Augen fällt, wirkt stärker auf die "Seele, als was seinen Weg durch die Ohren "nimmt; der Zuschauer giebt ihm mehr Glau-"ben;

Aut agitur res in scenis, aut acta resertur.

Segnius irritant animos demissa per aurem,

Quam quæ sunt oculis subjecta sidelibus, er quæ

Ipse sibi tradit spectator. Non tamen intus

Digna

"ben; er unterrichtet sich selbst davon. Indes=
"sen muß man nicht auf die Bühne bringen,
"was hinter den Scenen anständiger geschehen
"kann. Manches entfernt man, und läßt es durch
"einen lebhaft gersihrten Augenzeugen erzählen.

"Medea muß ihre Kinder nicht vor unserm "Angesicht erwürgen. Der abscheuliche Atreus "muß nicht auf öffentlicher Bühne meuschliche "Sliedmaßen kochen; Progne sich nicht in ei-"nen Bogel, oder Kadmus in eine Schlange "verwandeln. Diese Borstellungen würden "nicht geglaubt werden und also auch nicht ge-"fallen können."

Die Handlung geht auf der Buhne vor, oder sie wird erzählt. Was auf dem Theater vorgestellet wird, kann nur aufzwenerlen Weise vorgestellet werden. Entweder indem man die Sache selber zeigt: und alsbann unterrichten die Augen den Verstand; oder indem man sagt, wie die Sache beschaffen ist, ohne sie zu zeigen: und in diesem Fall giebt das Ohr

bent

Digna geri promes in scenam: multaque tolles Ex oculis, quæ mox narret facundia præsens.

Nec pueros coram populo Medea trucidet; Aut humana palam coquat exta nefarius Atreus; Aut in avem Progne vertatur, Cadmus in anguem. Quodcunque ostendis mihi sic, incredulus odi.

den Unterricht. Die erste Form ist dramatisch, oder handelnd; die zwente episch oder erzährlend.

Bon diesen beiden Formen ist die dramatissche die lebhasteste und die rührendste, und diesses aus zwenerlen Ursachen: weil man seinen eigenen Augen mehr traut, als der Erzählung eines andern: oculis fidelibus, das ist, quibus sides habetur; hiernächst auch darum, weil sich die Augen in weit mehrere Umstände einlassen und die Einbildungskraft ihren Gegenstand plöglich faßt, ohne daß sie viele Mühe anwensten darf.

Auf der andern Seite aber giebt es Dinge, die die Kunst nicht glücklich genug nachmachen kann, um die Zuschauerzubetriegen. Alsbann muß man die epische oder die erzählende Form annehmen; man sagt alsdann, daß sich die Horazier auf dem Felde geschlagen haben, oder daß Hippolytus von seinen Pferden fortgeschleppet und in Stücken zerrissen worden sen. Folglich ist es nothwendig, daß die epische Form zuweislen in die dramatische Dichtungsart hincinkomme. Aber auch umgekehrt, die dramatische Form könnnt in die Erzählungen der Epopöe hinein, ihnen mehr Feuer und Stärke zu geben.

Wir

Wir haben es bereits an einem andern Orte gefagt \*).

Jndessen (um einmal für allemal die Grade des Epischen und des Dramatischen deutlich zu bestimmen) so kann man sagen, daß das Dramatische des Theaters weit vollständiger ist, als das Dramatische der Epopoe. Auf dem Theater hört man den Aeneas reden. Man hört ihn freylich auch in dem epischen Gedichte Birsgils; aber auf dem Theater sieht man außergils; aber auf dem Theater sieht man außerdem die Person des Aeneas, man sieht seine Geberden, seine Bewegungen, man hört seine Gemme; in der Epopoe lieset man bloß seine Worte. Die Erzählung im Dramatischen besschäftiget Augen und Ohren zugleich; das Dramatische in der Epopoe beschäftiget nur die Einsbildungskraft, welche ganz allein mit künstlischen beildungskraft, welche ganz allein mit künstlischen

chen Zeichen, das ift, mit Worten zu thun hat.

unbes

Also ist die Erzählung im Drama zum Theil dramatisch; denn wenn man gleich nicht den Hippolytus von seinem Wagen fallen sieht, so sieht man doch zum wenigsten den Theramenes weinen, man hört ihn, und seine Erzählung ist eine Art von Schauspiel. In dem Dramati-

schen der Epopde ist nichts vom Drama, als die Form der Rede, welche gerade zu geht und

<sup>\*) 2</sup> Band 121. f. Seite.

unbeziehend ist. Mit einem Wort, im Drama ist alles dramatisch, so gar bis auf die Erzählungen; und in der Epopde ist das Dramatische auf höchste nur halb dramatisch, weil von dren unbeziehenden Ausdrücken, nehmlich von den Geberden, dem Tone der Stimme, der Rede, diese letztere nur allein vorhanden ist.

Was nicht geglaubt wird, das gefällt auch nicht. Wenn man den Betrug zerstört, so zerstört man das Interesse. Man will ganz, und nicht halb betrogen senn. Es scheint sonst, als verachte man unsere gesunde Vernunst. Deswegen wirst Simo im Terenz dem Davus vor, daß er es sehr schlecht ansienge, ihn zu bestriegen: O Dave, itane contemnor abs te? Wosür hält man uns? die Schlinge ist zu grob. Wir werden bose, und glauben gar nichts. Intredulus odi.

#### XIV.

"Das Stuck muß funf Aufzüge haben, nicht "mehr, nicht weniger, wenn man es im Ge"dächtniß behalten, und wenn man es öfter "wiederzusehen wünschen soll. Man muß keine "Gott-

Neve minor nen sit quinto productior actu Fabula, que posci vult, et spectata reponi;

"Gottheiten einmischen, wofern nicht zur Ent= mickelung eine übernatürliche Kraft erfodert "wird. Auch dürfen nicht mehr als dren Per-

"fonen in Unterredung fenn."

Das Stuck muß funf Aufzüge haben. Fünf Aufzüge schließen vier Zwischenzeiten oder Ruhepunkte ein, bequem für die Zuschauer, be= quem für die Schauspieler, und endlich auch be= quem für den Poeten, der in diesen Zwischenzeiten viele Dinge geschehen läßt, die er auf der Buhne nicht zeigen kann. Diese funf Aufzüge mehmen ungefähr eine Zeit von dren Stunden ein. Man hat angemerkt, daß dieses das rechte Maß des menschlichen Geistes ist. Aufmerksamkeit von einer Stunde, beschäfftigt den Geist nicht lange genug. Ueberschreitet sie dren Stunden, so wird sie zu einer Arbeit. Eine allzulange Tragodie verwirrt uns, man behålt keine ordentliche Borstellung davon, man ver= wahrt sie nicht ben sich: spektata non repomitur; eine allzukurze hat man nicht nothig ofter wieder zu sehen, sie wurde uns das dritte, das vierte mal nicht genug zu thun geben: non posci vult. Dieser Berstand schien uns so na=

Nec Deus intersit, nisi dignus vindice nodus Inciderit; nec quarta loqui persona laboret.

BAR. S. W. 3 Band.

Mittel zwischen beiden halt, und sie vereinigt. Was kann der vierte noch sagen? Nichts was man nicht den dren andern hätte in den Mund legen können. Folglich kann man seines Gesprächs entbehren. Wenn er redet, so gesches de es nur einspldig, er gebe bloß seinen Bepfall zu dem was gesagt wird: er bemühe sich nicht, uns lange Reden zu halten, ne loqui laboret.

#### XV.

"Der Chor spiele die Rolle einer Person. "Er singe zwischen den Aufzügen nichts, was "nicht zur Handlung etwas benträgt und sich "darauf bezieht. Er sen der Tugendhaften "Freund und Rathgeber. Er stille den Hader, "besänstige den Zorn. Er segne die Mäßig-"teit, die sich an sparsamer Tasel vergnügt, "und die Gerechtigkeit, und die Gesete, und "den Frieden der ben offenen Thoren wohnt.

Actoris partes chorus, officiumque virile Defendat; neu quid medios intercinat actus, Quod non proposito conducat, hæreat apte. Ille bonis faveatque, et consilietur amicis, Et regat iratos, et amet pacare tumentes. Ille dapes laudet mensæ brevis; ille salubrem Justitiam, legesque, & apertis otia portis.

"Er bewahre heilig ein anvertrautes Seheim"niß; er ehre die Götter und bete zu ihnen, daß
"sie den Unterdrückten erheben und den Hoch-

"muthigen ju Boden fturgen."

Die Alten hatten Chore, das will sagen, eine: gewisse Anzahl von Personen, die sich den Spielern auf dem Theater zur Seite befanden und die Augenzeugen der Handlung vorstellten. Die= fes waren alte Manner, Weiber, Kriegesleute, Schäfer, Satyrn, Gottheiten, nach dem die Gattung und der Charakter des Stucks beschaffen war. Diese Chore fangen in den 3wi= schenhandlungen lyrische Stücke. Zuweilen redeten sie so gar in ben Scenen selbst, und zwar ein einziger, den man den Koriphaus nannte, im Namen aller: dieses bedeutet das Wort virile. Machdem Horaz gesagt hatte, daß eine vierte mitspielende Person nicht allzulangereden durfe, so sett er hinzu, daß wenn der Chor rede, er für einen Mitspieler gerechnet werden muffe.

Er singe nichts in den Zwischenhands kungen, was sich nicht auf die Geschichte bezieht. Anfangs waren die Chöre noch nicht mit der Handlung verknüpft. Es waren Hym=

T 3 nen

Ille tegat commissa; Deosque precetur, & oret, Ut redeat miseris, abeat fortuna superbis.

nen zur Ehre des Gottes, dessen Fest man fenerte. Als aber das Drama ein mehr weltliches
als gottesdienstliches Schauspiel ward, so siegte der gute Geschmack über den Gebrauch; und
man verlangte, der lyrische Gesang in den Zwischenhandlungen sollte nichts anders als ein Ausdruck derjenigen Empfindungen senn, die durch die vorhergehenden Scenen hervorgebracht
worden waren.

Er sen der Tugendhaften Freund. Dieß ist der Charafter des Chors. Wenn man ihn als eine Person betrachten soll, so muß er einen gewissen Charafter haben: und dieser ist Red-lichkeit, Liebe zur Tugend, zur Gerechtigkeit, zum Frieden. Die Menschen, überhaupt ge-nommen, lieben die Gerechtigkeit. Sie wollen zwar selbst lasterhaft senn; aber sie sehen gern, daß es andere nicht sind. Wer also das gemeine Wesen vorstellt, wie es einer gerechten oder ungerechten Handlung benwohnt, der muß es so abschildern, daß es das Recht zu billigen und das Unrecht zu misbilligen scheine. Wenn das menschliche herz uninteressitt daben ist, so zieht es das Gute dem Bösen vor.

#### XVI.

"Eine Flote, die noch nicht mit Erzeverbun"den war und der Tuba nahe kam, sondern eine
"dünne, einfache Flote, die nur wenige Löcher
"hatte, war hinreichend, den Chor zu unterstü"hen und im Tone zu erhalten, und einen spar"sam besetzen Schauplatz anzufüllen, wo ein
"Bolk zusammen kam, das damals noch klein,
"und überdem bescheiden, fromm und züch"tig war.

"Allein als dieses siegreiche Bolk sein Ges, biet erweitert hatte und den Umkreis seiner "Mauer größer gemacht; als esansieng, an seis, nen Festen ungestraft den ganzen Tag mit "Weine zu begehn: da wurden Takt und Weise T4 "verwe-

Aemula, sed tenuis, simplexque, foramine pauco, Adspirare et adesse choris erat utilis, atque Nondum spissa nimis complere sedilia slatu. Quo sane populus numerabilis, utpote parvus, Et frugi, castusque, verecundusque coibat.

Postquam cœpit agros extendere victor, et ubem Latior amplecti murus; vinoque diurno Placari Genius sestis impune diebus: Accessit numerisque modisque licentia major.

Indo-

"verwegener. Denn welchen Eindruck hatte "sonst das Spiel auf den baurischen Zuhorer gemacht, der gar keinen Geschmack besaß, und "der sich von feiner Arbeit zu erholen zur Stadt "gekommen war, und wild und unbandig sei-"nen Plat mitten unter den Rüchternen nahm? "Daher gab der Flotenspieler seiner alten Runft "mehr Lebhaftigkeit und Zierrathe, und der "Chor durchirrte mit dem stolzen Schweife seines Kleides die ganze Buhne. Daher erhob nauch die ernste Lener den Ton, und der hoher "fliegende Gefang führte eine ungewöhnliche "Sprache: Reden, die ehemals voll gemeinnu-"tiger Lehren, voll weitaussehender Staatsklug= "heit waren, glichen itt den delphischen Drakel-"fpruchen."

Nachdem man von dem Chore geredet hatte, der in Begleitung der Flote sang, so war es ganz natürlich, daß man auch von der Flote redete,

Indoctus quid enim saperet liberque laborum Rusticus, urbano consusus, turpis honesto? Sic priscæ motumque, et luxuriam addidit arti Tibicen, traxitque vagus per pulpita vestem; Sic etiam sidibus voces crevere severis, Et tulit eloquium insolitum sacundia præceps: Utiliumque sagax rerum et divina suturi Sortilegis non discrepuit sententia Delphis.

redete, und von den Progressen, die sie gemacht hatte. Tibia bedeutet den Knochen des Schienbeins, weil man von diesem Knochen Floten machte. Man machte sie auch von Elfenbein und Horn; von Holz, von Holunder, und von bloßem Rohre. Ben dem Anfange der dramatischen Poeste waren die Floten dunne, hatten einen sanften Ton, tenuis; es war nur eine da, simplex; sie hatte nur wenige Löcher, foramine pauco. Nach der Zeit aber verlängerte man sie burch einen metallenen Zusat, orichalco vincta; man gab ihr den Kelch der Trompete, tubas aemula; statt einer gebrauchte man zwen: eine zur Rechten, deren Tone hoher waren; die an= dre zur Linken, deren Tone tiefer waren; endlich vervielfältigte man noch dazu die köcher, die Anzahl der Tone zu vermehren und mehr Mannichfaltigkeit in die Stücke zu bringen. Woher alle diese Beranderungen?

Ehemals war das Theater klein, das Volk nicht sehr zahlreich, es war nüchtern und solglich sittsam und ruhig. Also war es nicht nothig, daß die begleitenden Floten einen so durchdringenden Tonhatten, tenuis, simplex, foramine pauco, adspirare choris erat utilis. Als aber das Theater größer ward, die Juschauer zahlreicher, weniger sittsam und oft trunken wa-

£ 5

ren, so mußten die Melodien nachdrücklicher und ihre Bewegungen fühlbarer gemacht werden: Accessit numerisque modisque licentia major. Die Rythmen oder Absäte wurden merklicher und glänzender gemacht: das ist numerorum licentia; der Gesang ward kühner, lebhaster, und durch größere Intervalle durchgeführt: das ist modorum licentia, welches er weiter unten motum et luxuriam nennt.

Die Zierrathe, die die Musik erhalten hatte, theilten sich auch den Tänzen des Chores mit. Selbst der Styl desselben vergaß seine erste Einsfalt. Die Poeten verloren sich in ihrer Besgeisterung und redeten die Sprache der Orakel. Und in der That ist nichts so schwer, als die Chore der alten tragischen oder komischen Dichster. Sie sind so erhaben, daß man fast ein Prophet seyn muß, um sie zu verstehn.

#### XVII.

"Man gieng noch weiter. Die Poeten, die "ehemals um einen Bock \*) gestritten hatten, sühr=

Carmine qui tragico vilem certavit ob hircum

Mox

<sup>\*)</sup> Derjenige, welcher Bacchus, der führte bald ebemals um den Preis ei: nachher Satnen, halbe in Bersen zur Ehre des

.führten ist nackte Satyrn auf, und suchten mit Benbehaltung der tragischen Ernsthaftig-"keit ein Gelächter zu erregen. Wie konnte "man anders als durch etwas anzügliches und "neues einen Zuschauer bis ans Ende ruhiger-"halten, der von den Opfern herkam, noch voll "vom Weine und zu allen Ausschweifungen ge-"neigt war?

"Indessen wenn man schalkhafte, wenn man "beißende Satyrn mit auf die Buhne bringen \*), "wenn man Ernst mit Gelächter abandern will: "so hute man sich, daß der tragische Gott oder "Seld, den man mit dem Satyr zusammenpstellt, und der sich kurz zuvor in königlichem "Pur=

Mox etiam agrestes Satyros nuclavit, et asper Incolumi gravitate jocum tentavit: eo quod Illecebris erat et grata novitate morandus Spectator, functusque facris, et potus, et exlex. Verum ita risores, ita commendare dicaces Conveniet Satyros, ita vertere seria ludo, Ne quicunque deus, quicunque adhibebitur heros,

Regali

Commendare. Gollte dieses nicht bedeuten ton= nen: mit einer gewiffen Sache zusammenstellen, zu= fammen figuriren laffen: mandare cum, so wie adhi-

bere eben dasselbe beden= tet? In diesem Berftande marde commendare ohnge= fahrt mit committere über= einkommen.

"Purpur und Golde sehen ließ, iso nicht mit "pobelhaften Reden in die Schenken \*) wande-"te, oder auch, indem er die Erde vermeiden "will, nach Wind und Wolfen schnappe. Die "Tragddie darf sich niemals erniedrigen: wenn "sie sich unter dem Satyrvolke befindet, so muß "sie in eben der schamhaften Verwirrung senn, "in der eine edle Romerinn ist, die an den Fe-"sten der Götter öffentlich tanzen soll. Wenn "ich dergleichen Satyrspiele machte, so würde "ich mich nicht bloß des gemeinen Ausdrucks "und der allereigentlichsten Worte bedienen; ich würde

Regali conspectus in auro nuper et ostro,
Migret in obscuras humili sermone tabernas;
Aut, dum vitat humum, nubes et inania captet.
Effutire leves indigna tragædia versus,
Ut sestis matrona moveri jussa diebus,
Intererit Satyris paulum pudibunda protervis.
Non ego inornata et dominantia \*\*) nomina solum
Verbaque, Pisones, Satyrorum \*\*\*) scriptor amabo;

Nec

\*) Tabernas. Stucke die man Schenkenstücke, fabulas tabernarias, nannte; dieses war das niedrigste Komische.

\*\*) Dominantia verba, dieses sind solche, die jedes Ding ben seinem eigentli: chen Namen nennen, die nicht, wie die metaphoris

schen, aus ihrer eigentlichen Bedeutung, aus ihrer Herr= schaft, vertrieben werden.

\*\*\*) Satyrorum scriptor; dergleichen dramatische Ca:
thren hießen im Lateini:
schen, Satyri; hingegen sol:
che Satiren wie Horaz und Invenal gemacht haben,
hießen Saturæ.

"würde mich auch nicht bergestalt von dem tra"gischen Tone entsernen, daß man gar keinen
"Unterschied merken könnte, ob ein Davus rede
"und eine freche Pythias, die dem Simo ein
"Talent ablockt; oder ein Silen, ein Diener
"und Aufseher eines jungen Gottes. Ich wür"de aus der gemeinen Rede mir eine neue poeti"sche Sprache erschaffen, wovon ein jeder glau"ben sollte, er könne dergleichen stehendes Fuses
"machen, der bennoch, falls er es unternehmen
"sollte, lange und vielleicht vergebens schwisen
"würde: einen so schönen Anstrich bekommen
"gemeine Wörter durch ihre Stelle und Ver"bindung.

"Die Faunen kommen aus den Wäldern "her: ich rathe also, daß sie nicht allzuseine "Berse

Nec sic enitar tragico disserre colori,
Ut nihil intersit, Davusne loquatur, et audax
Pythias, emuncto lucrata Simone talentum,
An custos famulusque dei Silenus alumni.
Ex noto sictum carmen sequar: ut sibi quivis
Speret idem, sudet multum, frustraque laboret
Ausus idem: tantum series juncturaque poller,
Tantum de medio sumtis accedit honoris.
Sylvis deducti caveant, me judice, Fauni,

"Berse hersagen, als ob sie mitten in der Stadt "geboren wären, oder gar auf der Rednerbühne "ständen; doch müssen sie eben so wenig Grob-"beiten und Unslätherenen ausstoßen. Wenn "gleich der Pobel, der Rüsse kauft und Erbsen "klaubt, dergleichen billigt: so wird sich doch der "Rathsherr, der Ritter, der wohlhabende Bür-"ger dadurch beleidigt sinden, und einem solchen "Stücke den Preis nicht zuerkennen."

Man hat die Erklärung dieser Stelle sehr weit gesucht; und ich glaube, wir haben sie nahe ben uns. Der Harlekin in gewissen Ita-lianischen Stücken hat fast alle Kennzeichen eines Satyrs. Man sehe nur seine Maske an, seine Begürtung, sein Kleid, das wie angeleimt ist und ihm fast das Ansehen eines Nackenden giebt, seine überzogenen Kniee, die man sich als hin-eingehend einbilden kann: so fehlt ihm nichts mehr, als ein Schuh mit gespaltenen Klauen. Man thue noch hinzu seine Neckerenen, seine Sprünge, seinen Styl, seine Scherzreden, seine Sprünge, seinen Styl, seine Scherzreden, seine

Ne velut innati triviis, ac pene forenses

Aut nimium teneris juvenentur versibus unquam:

Aut immunda crepent, ignominiosaque dicta.

Offenduntur enim, quibus est equus, et pater, et res:

Nec si quid fricti ciceris probat et nucis emtor,

Aequis accipiunt animis, donantve corona.

nen Ton der Stimme: alles dieses macht in der That eine Art von Sathr aus. Der Sathr der Alten kam dem Bocke nahe; der heutige Harlekin kömmt der Kape nahe: es bleibt immer ein Mensch in ein Thier verkleidet. Wie spielten die Sathrn, dem Horaz zufolge? Mit einem Gotte, mit einem Helden, der in einem hohen Tone sprach. Eben so erscheint Harlekin zugleich mit dem Simson: er sigurirt auf eine groteske Art an der Seite eines Helden; er spielt selbst den Held: er stellt den Theseus vor, u. s. w.

Zum Glucke haben wir noch eins von diesen Stucken des Alterthums, welches dasjenige beweist, was ich hier behaupte: ich menne den Enklopen des Euripides. Die Personen dieses Stuckes sind Polyphem, Ulyk, ein Gilen und ein Chor von Satyrn. Die Handlung ist die Gefahr, worinn sich Ulnß in der Sohle des Enklopen befindet, und die Art wie er sich daraus berauszieht. Der Charakter des Enklopen ist Uebermuth, und eine Graufamkeit, die niemand als ein wildes Thier haben kann. Der Gilen ist scherzhaft, nach seiner Art, falschwißig, bis= weilen schmuzig. Ulnß bleibt ernsthaft, und handelt mit Würde und Anstaud, doch giebt es Stellen, wo er sich ein wenig nach der kurzwei= ligent

der Satyrn besitzt eine posierliche Ernsthaftigteit, bisweilen scherzt er eben so schlecht wie der Silen. Was der Pater Brumoi davon übersetzt hat, ist himreichend, diejenigen zu überzeugen, die noch einigen Zweifel haben.

Mach allem diesem ist wenig daran gelegen, bis zu dem Ursprunge dieses Schauspiels hinaufzusteigen, welches anfangs sehr ernsthaft ge= wesen senn soll. So viel ist gewiß, zu des Euripides Zeiten war es ein Gemische von Hohem und Miedrigem, von Ernst und Poffen. Raum hatten die Romer das griechische Theater kennen lernen, als sie auch diese Art der Schauspiele unter sich einführten, nicht nur das Bolk und die Rufkaufer zu belustigen, sondern auch die Philosophen selbst, denen der Kontrast, so übertrieben er ist, zuweilen Stoff zu allerlen Betrachtungen an die Sand giebt. Dach dies fem Snftem werde ich den Hora; erklaren; und ich verspreche mir, daß alles deutlich werden wird.

Der tragische Poet sührte nackte Sastyrn auf, und versuchte zu lachen zu maschen, ohne die Ernsthaftigkeit seiner Dichstungsart sahren zu lassen. Das will sagen, ein tragischer Seld, wie zum Erempel Ulys, ber hielt

hielt seinen Ernst, incolumi gravitate; und gerade gegen ihm über stellte man einen nackten Satyr hin, mit seiner Maske und mit seinen gespaltenen Klauen: welches ein großes Gezlächter ben Zuschauern erregen mußte, die halb trunken waren und etwas ausschweisendes verzlangten: Eo, quod illecebris Esc.

Schalkhafte und beißende Satyrn. .. Risores et dicaces: Dieses ist ihr Charakter: sie sind geneigt über alles zu lachen, selbst über Zoten; und außerdem sind sie boshaft und bei-

Kend, aber auf eine grobe Art.

Ernst mit Gelächter abandern. Vertere seria ludo. Ulyff redet ernsthaft; Silen antwortet ihm possenhaft: das heißt den Ernst pon der Stelle heben und den Scherz dafür

binfegen, vertere.

Man muß sich in acht nehmen, daß der tragische Gott oder Held . . . Nachdem er das satyrische Schauspiel beschrieben hat, so giebt er Regeln für die beiden Theile, die zussammen figuriren sollen.

Der tragische Schauspieler, er sen Gott, oder Beld, der figurirt, quicunque adhibebitur, und der, entweder in dem ganz tragischen Stücke, das vorhergegangen ist, oder in einer andern Scene eines und eben desselbigen Stückes, in Batt. S. W. 3 B. U einem

einem hohen und ernsthaften Tone geredet hat, regali conspectus in auro nuper et oftro, muß nicht zum niedrigen und friechenden Styl her= untersteigen, noch auch sich in den Wolken ver= lieren. Die Urfach dieser Regel ist: weil der Kontrast des Ernsthaften mit dem Scherzhaften der Grund diefes Satyrspieles ift, so wurde, im Fall der Held, der die ernsthafte Rolle spielt, einen niedrigen Styl annehmen wollte, aller Kontrast verschwinden. Auf der andern Seite hingegen würde ein Styl von einer außerordent= lichen Erhabenheit dem Mitspieler ganz und gar unverständlich senn. Welches wird also der Ton des tragischen Theiles senn? Horaz zeigt es an einem Exempel. Eine Dame vom Stan= de, die öffentlich an den Festtagen tanzt, hat eine anståndige, aber ein wenig verwirrte Mie= ne, weil sie so viele Augen auf sich gerichtet sieht, und allerlen Anmerkungen hört, die auf ihre Rechnung gemacht werden. Dieses ist das Modell des tragischen Theils.

Welches sind die Regeln des sathrischen Theils? Die Faunen kommen aus den Wäldern her, sylvis dedukti. Also können sie nicht die Feinheit solcher Leute haben, die in Städten geboren sind: Ne velut innati triviis ae pene forenses. Auf der andern Seite sind sie Spot-

ter

ter und beißend risores et dicaces; doch mussen sie keine Grobheiten und Unflatherenen aussto-Ben, Ne immunda crepent ignominiosaque dista: dief wurde ehrbaren Leuten anstoffig senn. Wie soll also ihr Styl beschaffen senn ?

Wenn ich Satyrspiele verfertigte, so wurde ich zu dem Theile, den die Satyrn machen, nicht den Ton und die Farbe der Tragodie neh= men, weil sonst kein Kontrast mehr vorhanden ware. Ich wurde auch nicht völlig den Ton der Komodie nehmen: eine freche Buhlerinn und ein diebischer Knecht reden ihrer niedrigen Erziehung gemäß: so muß der Aufseher und Pfle= gevater eines Gottes nicht reden. Aber, auf der andern Seite, ist dieser Davus allzulistig, und diese Pythias, die einem alten Geizhalse ein Talent ablockt, allzuverschmißt: so fein ist kein Faun; diefer ist nie aus den Waldernherausgekommen, er kennt die Stadte nicht. Bie wird er also reden? Richt fein, sondern einfaltig; auch nicht die niedrige Sprache des Po= bels, sondern eine ganz neue, deren Worter zwar aus der gemeinen Rede genommen sind, die aber durch ihre Verbindungen ein geheimes Werdienst bekommen haben, das wenig Leute erreichen könneu, nehmlich, das Berdienst der Maivitat. Michts ist leichter, als einige Worte ·5/14.2

mit Naivität zu sagen; allein einen solchen Ton beständig auszuhalten, ohne niedrig zu werden, ohne Lücken zu lassen, ohne gezwungene Berbindungen zu machen, das ist vielleicht das Meisterstück des Geschmackes und Geistes.

# XVIII.

"Eine kurze Sylbe von einer langen unter"stütt, wird ein Jambus genannt. Ein schnel"ler Fuß! Daher man den jambischen Wersen
"den Namen der Trimeter gegeben hat, ohn"geachtet sie sechs Füße messen. Ehemals war
"dieser Bers aus lauter Jamben zusammenge"sett. Allein nachher, um ihm ein wenig
"mehr Gewicht und einen ernsthaftern Sang zu
"geben, hat der Jambus etwas von seinen
"Rechten den langsamen Spondeen abgetreten:
"doch mit der Bedingung, daß er selbst niemals
"weder von dem zwenten noch von dem vierten
"Plaße

Syllaba longa brevi subjecta vocatur iambus;
Pes citus: unde etiam trimetris accrescere jussit
Nomen iambeis, cum senos redderet ictus.
Primus ad extremum similis sibi. Non ita pridem:
Tardior ut paulo graviorque veniret ad aures,
Spondeos stabiles in jura paterna recepit
Commodus et patiens; non ut de sede secunda

Gede-

"Plage weichen dürfte. Zwar erscheint er auch "an diesen beiden Stellen nur selten in den be"rühmten Trimetern des Ennius und des Ac"cius. Allein ein Bers, der mit so schwerfäl"ligen Füßen auf die Bühne tritt, verräth ein
"Werk, das allzueilfertig und mit weniger Sorg"falt gemacht ist, oder einen Verfasser, der seine
"Runst nicht verstanden hat.

"Ich weiß wohl, nicht ein jeder Richter wird "den Uebelklang in den Gedichten gewahr; und "wir Römer besonders haben hierinn allzweiele "Nachsicht gegen unsre Dichter gehabt. Soll "das aber für mich ein Grund senn, mir alle "Frenheiten zu erlauben, und mich an keine "Regeln zu binden? Oder soll ich nicht vielmehr "mich selbst überreden, die ganze Welt werde "meine Fehler sehn, und so schreiben, daß ich des "Benfalls sicher, nicht nothig habe, auf Ber-"gebung

Cederet aut quarta socialiter. Hic et in Acci Nobilibus trimetris apparet rarus et Enni In scenam missus magno cum pondere versus Aut operæ celeris nimium curaque carentis, Aut ignoratæ premit artis crimine turpi.

Non quivis videt immodulata poemata judex; Et data Romanis venia est indigna poetis. Ideircone vager, scribamque licenter? an omnes Visuros peccata putem mea, tutus, et intra

"gebung zu warten? Und wenn ich denn auch "endlich diese Bergebung erhielte, so habe ich "deswegen noch kein Lob verdient. Leset die "Muster, die uns die Griechen hinterlassen ha-"ben, und leset sie ben Tage und leset sie ben "Racht!

"Aber unsere Vorsahren bewunderten "ja den Vers des Plautus eben so sehr, "wie seinen Wiß. Sie waren in beiden "Stücken sehr gütig, um nichts härteres zu "sagen. Senug, wenn nur ich und ihr den "ungesitteten Scherz von dem artigen zu unter-"scheiden wissen, und Taktim Finger und Wohl-"laut in den Ohren haben."

Eine kurze Sylbe, worauf eine lange folgt 2c. An einem andern Orte hat der Poet gesagt, daß eine jede Dichtungsart ihren eige-"nen Styl, ihre Harmonie, ihre Versart haben muffe.

Spem veniæ cautus? Vitavi denique culpain Non laudem merui. Vos exemplaria græca Nocturna versate manu, versate diurna.

I At nostri proavi Plautinos et numeros, et Laudavere sales. I Nimium patienter utrumque, Ne dicam stulte mirati; si modo ego et vos Scimus inurbanum lepido seponere dicto, Legitimumque sonum digitis callemus et aure. musse. Der jambische Bers schickt sich am be= sten zu den dramatischen Gedichten:

Hunc socci cepere pedem grandesque cothurni.

Aber welches sind die besondern Regeln des dramatischen Verses? Welche Eigenschaften muß er haben, wenn er vollkommen fenn soll? Diefes erklart uns Horaz in der angeführten Stelle. Der Jambus geht sehr schnell, pes citus. ist aus einer kurzen und aus einer langen Gyl= be zusammengesetzt. Die kurze vertreibt alle Augenblicke die lange; welches dem jambischen Berse einen jahen, herabstürzenden Fall giebt. Aus dieser Ursache hat man das vierfüßige jam= bische Sylbenmaß, Dimeter; das sechsfüßige, Trimeter; das achtfüßige, Tetrameter genannt; denn, da der Fuß sehr kurz-war und nur einen Schlag und einen halben ausmachte, so warf man zwen Füße zusammen: so daß der Auf= schlag den ersten Fuß, und der Riederschlag den zwenten enthielt; u. f. w. Anstatt also den Takk so zu schlagen:

Rea tus il le qui procul nego tiis. welches sechs Füße sind; schlug man ihn so:

Beatus il le qui procul negotiis. Und nannte folglich diesen Bers Trimeter, ob er gleich sechs Takte hatte, und Herameter hat-

te beißen konnen.

Diese

Diese Bersart schickte sich unvergleichlich - zum Gespräch: aber es schien schwer zu senn, sie allemal und nach der Strenge zu beobachten. Man suchte also Mittel, die Schwierigkeit zu mindern, indem man den Spondeus hineinbrachte, der zwen volle Schläge maß, ja selbst den Anapast, obgleich Horaz seiner nicht erwähnt; jedoch mit der Bedingung, daß der Jambus allezeit die Füße von der geraden Zahl, den zwenten, vierten, sechsten, achten Fuß ein= nehmen sollte. Allein weil dieses nur eine Er= lassung der Regel war, so mußte sich ein Dichter, der die Gefete seiner Kunst verstand, dieser Frenheit nur felten und mit Behutsamkeit be= Die Urfach ist, weil die Spondeen das Sylbenmaß zerstören, und die Harmonie verderben. Sie zerstoren das Sylbenmaß: der reine jambische Vers von sechs Füßen hat nur neun Schläge; der jambische mit dren Spondeen vermischt, hat zehn und einen halben Schlag: folglich sind die Intervalle långer und das Sylbenmaß verliert feine Genauigkeit. Sie verderben die Harmonie: weil ans statt der sorgfältigen Mischung kurzer und langer Sylben, die sich in dem reinen jambischen Verse durch einander schlingen, zwenmal dren lange, nehmlich im dritten und fünften Fuße, und einmal zwen lange im ersten Fuße zusams menstoßen; welches den Bers vielmehr schwers fällig als hurtig macht. Dieses nennt Horazi versus missus magno cum pondere.

Es ist wahr, wenige Leute merken es: aber dieß ist kein Grund, warum man weniger auf seiner Hut seyn sollte. Wer für die Unsterbilichkeit schreibt, der muß sich selbst nicht das geringste nachsehn. Die Nachsicht oder die Unzulänglichkeit der Richter seiner Zeit muß ihn nicht sicher machen. Frühe oder spät sindet sich einer, naris acutæ, der die Fehler sieht und sie andern zu sehen giebt.

Ein Autor, der den Tadel vermieden hat, verdient noch nicht, gelobt zu wers den. Es ist nicht genug, ohne Fehler zu senn;

man muß auch Tugenden besitzen.

Aber man lobt die Scherzreden und den Bers des Plautus. Ich gestehe es: aber es geschieht aus allzugroßer Nach-sicht, vielleicht auch gar aus Unverstand. Horaz tadelt hier weder Plautus Sprache, noch sein Komisches. Er tadelt nur seine Scherze, die allzuoft nach falschem Wiß und nach Zoten schmeckten; und seine Versisstation, wo die große Menge von Spondeen und Daktylen den Takt und die Harmonie verdarb: den Takt, den

man abmist, indem man den Daumen wechsels= weise erhebt und senkt, digito; die Harmonie, die mannach dem Gehore beurtheilt, aure.

Leset die Muster der Griechen. Horaz ermahnt die Dichter, Tag und Racht die griechischen Meisterstücke zu durchblattern. Die= ses thut er ben Gelegenheit des Styls und der Bersifikation, ohne dadurch die Erfindung der Sachen und die Kunst der Anordnung auszuschließen. Und in der That, keine Ration in der Welt hat den Theil, den man das Kolorit nennt, sorgfältiger bearbeitet, als diefe. Sie malten nicht bloß, sagt Dionnssus von Halikars maß, sie gruben tiefe Züge ein. Man weiß, was für erstaunliche Mühe sich Demosthenes gab, der sich ganze Monate einschloß, jene Don= ner zu schmieden, die, wie Cicero sagt, darum so viel Gewalt hatten, weil sie Melodie und Wohlklang besaßen: Non enim tanto impetu vibrarent fulmina illa, nisi numeris ferrentur. Rokrates, ein eben so großer Philosoph als Redner, hat, nach einiger Mennung, zehn, nach anderer, vierzehn Jahre damit zugebracht, eine einzige Rebe aus zu feilen. Plato im achtzig= sten Jahre feilte noch an seinen Gesprächen. Man fand nach feinem Tode Verbesserungen in seiner Schreibtafel. Und doch schrieben sie nur in Prose, wo die Gesetze weit mehr Frenheiterlauben. Welchen Begriff muß man nicht von einem Autor bekommen, wie Homer ist, der in dem Rolorite seines Werks den Benfall aller Wenschen und aller Zeiten vereinigt? Wenn eine Rede in Prose zehn Jahr ersoderte, volltommen schön zu senn: wie viel Zeit gehörte dazu, so viele Bollkommenheit in zwen Gedichte zu bringen, die dreißig tausend Verse enthalten? Oder vielmehr welch eine Stärke und welch ein Reichthum des Geistes, welch ein Geschmack, so bewundernswürdige Sachen, in einem so kurzen Zeitraumezu vollbringen, als das menschliche Leben ist?

#### XIX.

"Man sagt, daß Thespis der erste Erfinder "der tragischen Dichtungsart gewesen ist, er, "der seine Muse auf Karren suhr, und den "Sängern und Spielern seiner Stücke die Ge-"sichter mit Weinhefen bemalte. Nach ihm "erfand

Ignorum tragicæ genus invenisse camænæ

Dicitur et plaustris vexisse poemata Thespis,

Quæ canerent agerentque peruncti sæcibus ora.

Post hunc personæ \*) pallæque repertor honestæ

Aeschy-

\*) Persona ist eine Mas= nach dem Alter, dem Chas ke. Diese Masken waren rakter und der Kolle dessen, wie Pickelhauben gemacht, der sie trug, gemaket war. mit einem Gesichte, das

"erfand Aeschylus anständigere Masken und "Talare. Er baute sein Theater auf Balken, "gab feinen Perfonen eine erhabene Sprache,

"und jog ihnen den Kothurn an.

"Hierauf erschien die alte Komodie, die sich "einen großen Ramen erwarb. Allein ihr "frener Scherz artete gar bald in Schmähsucht "aus, und in eine Gewaltthatigfeit, der die Gepfetze Einhalt thun mußten. Raum war das "Gefet gegeben: fo wußte der Chor in. den Ro-"modien nichts mehr zu fagen, weil ihm die "Frenheit genommen war, Schaden zu thun.

"Unfre Poeten haben in jeder Gattung gear-"beitet. Ja sie haben es gewagt, den Griechen "nicht mehr furchtsam auf dem Fuße nachzu-"gehn, fondern einheimische Fabeln zu behan-"deln, die ihnen viel-Ehre gebracht haben, auf

Aeschylus, et modicis instravit pulpita tignis, Et docuit magnumque loqui nitique cothurno. Successit vetus his comædia, non sine multa Laude: sed in vitium libertas excidit et vin Dignam lege regi. Lex est accepta, chorusque Turpiter obticuit, sublato jure nocendi.

war 5 65 28

Nil Intentatum nostri liquere poetæ: Nec minimum meruere decus, veltigia græca Ausi deserete et celebrare domestica facta,

"Komischen. Ja, man kann sagen, daß katien geben so groß in den Werken des Geistes senn "würde, als es durch Tapferkeit und durch die "Wassen groß geworden ist: wenn nur nicht einen jeden unserer Dichter die Mühe und die "Zeit der Ausseilung verdrösse. D ihr Söhe "ne des Pompitius! tadelt nur dreist ein Sesucht, das nicht alt geworden und oft durchs "strichen, und, wenn es vollendet war, nicht wiehnmal aufs neue sorgfältig überarbeitet worden ist."

Die Sanger und Spieler der Stucke des Thespis. Die Tragodien wurden ben ben Alten gesungen: Es war eine Art von Destlamation nach Roten, ohngefähr wie die Rescitative in den Italianischen Opern. Wann die Materie lyrisch ward, wie in den Chören; so erhob sich die Musik und ward kühner. Agerent,

Vel qui prætextas vel qui docuere togatas.

Nec virtute foret clarisve potentius armis,

Quam lingua, Latium: si non offenderet unum
Quemque poetarum limæ labor et mora. Vos, o

Pompilius sanguis, carmen reprehendite, quod non

Multa dies & multa litura coercuit atque

Persectum decies non castigavit ad unguem,

rent, heißt ben uns spielen, durch Geberden

nachahmen.

Die alte Komodie erwarb sich einen großen Namen. Die alte Komodie war, eben so wie die Tragodie, eine Nachahmung eisner wahren oder falschen Handlung, mit diesem Unterschiede, daß die tragische Handlung aus einer höhern Klasse der Dinge, die komische hingegen aus dem mittlern Stande der mensch-lichen Gesellschaft hergenommen ward.

Die Römer haben sich im Tragischen und im Romischen hervorgethan. Dieses bedeuten die beiden Wörter praetextas et togatas. Praetexta war das Kleid der Bornehmen in Rom; es bezeichnet die römische Tragödie. Toga war der Rock des gemeinen Mannes, und bedeutet die römische Komödie. Docusee will nichts mehr sagen, als: theatralische Stü-

che herausgegeben.

Die Mühe und die Zeit det Ausseilung: labor et mora. Zwen wesentliche Stücke: sorgfältig seilen, sich viele Mühe geben, immerfort und dis zum Ueberdrusse zu seinem Werste zurücksehren, labor. Aber das ist noch nicht genug, es gehört Zeit dazu, mora. Es giebt Augenblicke, wo sich das von selbst darstellt, was man lange Zeit vergeblich gesucht hatte.

Dec

Der Zufall, ein Wort, das jemand fallen läßt, ein Buch, das man von ohngefähr aufschlägt, giebt uns einen neuen Gedanken. Und übersdem, so lange noch in der Einbildungsfraft ein Theil von der hiße zurück bleibt, die zur Versfertigung gehörte, so lange ist der Geschmack nicht fren und scharssichtig genug. Die Autorsliebe, so wie die Mutterliebe, ist noch viel zu zärtlich, als daß sie schäßen könnte; sie kann nichts thun als lieben. Man muß also beides: sich Mühe geben, und Zeit nehmen.

Dieses historische Stück hångt mit dem zu= sammen, was er oben von der Versisikation ge= sagt hatte, und ist hier als eine Episode, anzu=

sehn, woben der Lefer ausruhen kann.

Man muß ein Werk zehnmal auf das sorgfältigste überarbeiten. Wenn das Werk schon vollendet, schon geendigt, in seinen grössern Theilen schon zur Vollkommenheit gebracht ist, perfektum: so muß man noch zehnmal mit dem Nagel über seine Oberstäche fahren, um zu seschen, ob keine Ungleichheiten zurück geblieben sind. Ein Gleichnis von den Leuten hergenomemen, die zu Horazens Zeit den Marmor polireten. Diese Regel schließt einen großen Versstand in sich. Die Schönheiten, die einem Werke die letzte Vollkommenheit geben, sind sehr seine

feine Schonheiten. Gemeine Augen wiffen fie nicht zu unterscheiden. Aber auch die Unwisfenden felbst empfinden die Wirkung davon. Ein Werk, es fen in Berfen oder in Profe, bas nur einen Monath zu verfertigen gekostet bat, bedarf'ein Jahr, wennes ausgefeilt werden foll. Man muß aber nicht die Fehler in den Gachen, in der Erfindung, der Anordnung, den Gedanken, und ihren poetischen Ausdrücken, stehen lassen, und sich bloß damit abgeben, die allerkleinsten Wortfügungen zu berichtigen, die verletten Abs schnitte des Berfes herzustellen, jeden Zusammen= ftog unfanfter Buchstaben zu heben; frenlich muß man feine Gorgfalt auch bis dabin treiben: al= lein man muß damit aufzuhoren wiffen. Die Reis le nüßt ab. Horaz hat anderswo davor gewarnt: Sectantem lavia nervi deficiunt animique.

#### XX.

"Weil Demokritus sagt, daß ein guter Kopf "mehr werth sen, als alle Bemühungen der "Kunst, und weil er die Dichter, die ben ge-"sunder Vernunft sind, vom Helikon ver-"bannt

Ingenium misera quia fortunatius arte Credit et excludit sanos Helicone poetas Democritus: bona pars non ungues ponere curat,

Non

"bannt \*): so sieht man eine Menge Poeten, die sich "mit großer Sorgfalt die Rägel und den Bart "wachsen lassen, sich an wüste Derter begeben, in "kein Bad gehn; denn man erlangt die Ehre ein "schöner Geist zu heißen, wenn man dem Bal-"bier niemals einen Kopf anvertraut, den dren "Untichräerinseln zu heilen nicht Riesewurz ge-"nug hätten. D! wie bin ich doch so unbeson-"nen, daß ich mir alle Frühlinge die schwarze-"Galle absühre: kein Mensch würde bessere "Berse machen, als ich. Doch ich entsage die-"ser Ehre. Ich will die Stelle eines Wes-"steins vertreten, der selbst nicht schneiden kann, "aber das Eisen in den Stand sest, zu schneiden.

Non barbam, secreta petit loca, balnea vitat.
Nanciscetur enim pretium nomenque poetæ,
Si tribus Anticyris caput insanabile nunquam
Tonsori Licino commiserit. O ego lævus,
Qui purgor bilem sub verni temporis horam!
Non alius saceret meliora poemata. Verum
Nil tanti est. Ergo sungar vice cotis, acutum
Reddere quæ serrum valet, exsors ipsa secandi.

Munus

<sup>\*)</sup> Negat enim sine fu- poetom magnum esse posse.

Batt. S. W. 3. Band. X

"Dhne selbst zu schreiben, will ich andern sa"gen, wie sie schreiben mussen. Ich will ihnen
"die Quellen des Schönen entdecken; ihnen zei"gen, wodurch ein Dichter gebildet wird, wo"mit er sich nährt; was jede Dichtungsart lei"det und was sie nicht leidet, was von gutem
"Geschmacke und was ausschweisend ist."

Dieses ist eine Art von Einleitung zu den allgemeinen Regeln, die folgen sollen. Sie ist voll aufgeweckter Einfälle, gewürzt mit einer gestinden Satire auf gewisse Leute, die sich Mühe gesben, schmuzig, sonderbar, wild aufgewachsen zu scheinen, und damit etwas zu gewinnen glauben.

Ingenium ein guter Ropf, der ohne Mühe erschafft, und dessen Geschöpfe dasjenige frene Wesen an sich haben, was sich ben allen Dingen besindet, die mit Leichtigkeit gemacht sind. Ars misera, bedeutet eine peinliche Bemühung, woben mehr Wille, als Talent, mehr Kunst, als Naturell ist. Sanos poetas, Poeten, die einen vernünftigen Geist, eine wohlgeordnete Einbildungskraft besisen, die von den gefährlischen Sprüngen des Pegasus nichts wissen.

XXI.

Munus et officium, nil scribens ipse, docebo: Unde parentur opes; quid alat formetque poetam; Quid deceat, quid non; quo virtus, quo serat error.

#### XXI.

"Gutzu schreiben muß man zuerst denken konnen. Sachen findet man in den Werken der "Weltweisen; und wer mit Sachen wohl versehen "ist, dem bieten sich die Ausdrücke vonffelbst dar.

"Welcher Liebe man einen Bater lieben soll, mit "welcher Liebe man einen Bater lieben soll, mit "welcher einen Bruder, oder einen Fremdling, "den man in sein Haus aufnimmt; welches die "Pflichten eines Rathsherrn, eines Richters, "eines klugen Heerführers sind: der wird einer "jeden Person beplegen, was sich für sie schickte-

"Hiernächst werfe der philosophische Dichter "die Augen auf die lebenden Muster der Gesell-"schaft, und nehme daher die wahre Sprache "der Natur.

æ 2 "D

Scribendi recte, sapere est et principium et sons. Rem tibi Socraticæ poterunt ostendere chartæ: Verbaque provisam rem non invita sequentur.

Qui didicit patriæ quid debeat, et quid amicis; Quo sit amore parens, quo frater amandus, et hospes; Quod sit conscripti, quod judicis officium, qua Partes in bellum missi ducis: ille profecto Reddere personæ scit convenientia cuique.

Respicere exemplar vitæ morumque jubebo Doctum imitatorem, et vivas hinc ducere voces.

Inters

"Oft macht ein Stück, das stark gezeichnete "Charakter und wohl ausgedrückte Sitten bat, "ob es gleich im übrigen ohne Anmuth, ohne "Stärke, ohne Kunst geschrieben ist, der Welt "mehr Vergnügen, und zieht mehr Zuhörer an "sich, als alles wohlklingende Nichts, als alle "die schön geschriebenen Verse, die leer an Sa-"chen sind.

"Die Griechen hatten beides, einen erfin"dungsreichen Geist, und alle Schönheiten des
"Ausdrucks. Auch waren sie nach nichts als
"nach Ehre geizig. Unsere Jugend lernt durch
"lange Rechnungen ein Pfund in hundert Theile
"theilen: Sohnchen des Albinus, sage,
"wenn man von fünf Unzen eine weg"nimmt, wie viel bleibt? Nun? du hast
"es ja sonst gewußt. — Ein Drittheil. —

Interdum speciosa locis morataque recte
Fabula, nullius veneris, sine pondere, et arte,
Valdius oblectat populum meliusque moratur,
Quam versus inopes rerum nugæque canoræ.

Graiis ingenium, Graiis dedit ore rotundo

Musa loqui, præter laudem nullius avaris.

Romani pueri longis rationibus assem

Discunt in partes centum diducere. I Dicat

Filius Albani: si de quincunce remota est

Uncia, quid superat? Poteras dixisse. I Triens. I Eu!

Rem

eu

"Schon! du wirst dein Bermogen zusam= men halten. Thut man aber eine Unze "hinzu, wie viel macht das? — Ein hal-"bes Pfund \*). - Hat dieser Rost, diese "Habsucht, das Gemuth einmal angesteckt, wie stann man da noch auf Gedichte hoffen, die werth waren, mit Zedernol getrankt und in "Inpressenholz aufbewahrt zu werden \*\*)?"

Sachen findet man in den Werken der Weltweisen, und wer mit Sachen wohl versehen ist, dem bieten sich die Ausdrücke von selbst dar. Dieser Sat hat zwen Theile: der erste geht die Erfindung der Sachen an, und der zwente den Ausdruck. Was die Sachen anbetrifft, so findet man sie in den Philosophen, in den Gokratischen Werken, wo man die Pflich= ten kennen lernt, die der Mensch in den verschie= denen Umstånden des Lebens zu beobachten hat. Wenn sie der Poet wohl begriffen hat, so weiß

Rein poteris servare tuain. Redit uncia, quid fit? y Semis. y An, hac animos arugo et cura peculi Cum semel imbuerit, speramus carmina fingi Posse linenda cedro et levi servanda cupresso?

æ 3

\*) Das romische Pfund bielt zwölf Ungen: also And sechs Ungen ein halbes Pfund und vier sind ein Drittheil.

\*\*) Man rieb die Bucher

mit Zedernol, sie vor den Würmern zu bewahren, und schloß sie in Schränke von Inpressenholz, welches eben dieselbe Kraft hat.

er sie so vorzustellen, wie sie sind, und wie ste vorgestellt werden muffen. Man kann von dem Poeten sagen, was Cicero von sich felbst, als einem Redner, fagte, daß er mehr der Philosophie, als der poetischen Kunst zu danken hat: Fateor me oratorem, si modo sim, non ex officinis Rhetorum, sed ex Academiæ spatiis extitisse.

Was die Sprache anbetrifft, so will ich, sagt Horaz, daß der philosophische Dichter die Menschen studiere, daß er die Ausdrücke aus der Natur hernehme, daß sie nicht allein wahr fenn, wie in einem abnlichen Bildniffe, sondern auch beseelt und lebendig, wie das Modell des Bildniffes felber ift. Diese Eintheilung erklart die folgenden Berfe.

Fabula, das ist, eine Handlung, die wohl geschilderte, und an gewissen Stellen wohl ausgedrückte Charakter hat, speciosa locis, obgleich ohne Zierlichkeit geschrieben, nullius veneris, ohne starke Gedanken, sine pondere, mit geringer Sorgfalt und Kunst in Absicht auf die Wahl und Stellung der Worter und der Sylben, sine arte, macht mehr Bergnügen, als schone, wohlklingende Werse, herrliche Sittensprüche, die nicht zum Charakter der Personen gehören, und die nichts als Wind, als ein Geräusch find, das fich in der Luft verliert.

Die Griechen hatten beides: Geift zu den Sachen, ingenium, und Kunst, Fleiß, Geschmack im Ausdruck, ore rotunde loqui. Auch hatten sie nichts als die Ehre vor Augen. Diese allein kann die Gemuthsgaben beleben, kann sie erhöhen. Lob erzeigt einen guten Kopf, oder macht zum wenigsten, daß er sich entwickelt. Und wenn man fagt, daß man die Menschen nur so viel achten musse, als sie werth sind: sokann man auch fagen, daß die Menschen nur so viel werth sind, als man sie achtet.

XXII.

"Die Poeten wollen entweder unterrichten, oder ergeten; oder beides zugleich thun.

"Was du lehrest, das lehre kurz; damit der "wissensbegierige Geist die Lehre bald fasse und "getreu bewahre. Alles Ueberflüßige läuft her\* "ab, so bald die Seele voll ist.

"Erdichtungen, die man zum Bergnügen "macht, mussen der Wahrheit nahe kommen.

X 4 Deine

Aut prodesse volunt, aut delectare poete; Aut simul et jucunda, et idonea dicere vitæ.

Quidquid precipies, esto brevis, ut cito dicta Percipiant animi dociles, teneantque fideles? Omne supervacuum pleno de pectore manat.

Ficta voluptatis causa, sint proxima verist

"Deine Fabel hat kein Recht, uns einzubilden, "was ihr beliebt. Haft du von einer Unholdink "ein Kind verzehren lassen, solasses ihr nicht einen "Augenblick nachher lebendig aus dem Leibe ziehn.

"Unste Aeltesten verachten die Stücke, die "nicht lehrreich sind: unste junge Ritterschaft "halt sich ben denen nicht lange auf, die allzu"ernsthaft sind: derjenige aber trägt alle Stim"men davon, der das Rüßliche mit dem Ange"nehmen verbindet, der den Leser ergest und ihn
"tugleich belehrt. Ein folches Buch macht die So"sier reich; ein solches schifft über das Meer, und
"macht seinen berühmten Urheber unsterblich."

Hier ist die Rede von dem Endzweck, den sich die Poeten ben ihren Werken vorsetzen mussen. Dieser Endzweck ist das Angenehme oder das Nüsliche, oder vielmehr beides zugleich. Denn, wie Phädrus sagt, nur ein Thor pralt damit, daß er ein unnüges Werk vollbracht hat: nist utile

Nec quodcunque volet, poscat sibi fabula credi; Neu pransæ Lamiæ vivum puerum extrahat alvo.

Centuriæ seniorum agitant expertia srugis; Celsi prætereunt austera poemata Rhamnes; Omne tulit punctum qui miscuit utile dulci, Lectorem delectando pariterque monendo. Hic meret æra liber Sosiis; hic et mare transit, Et longum noto scriptori prorogat ævum.

utile est, quod facimus, stulta est gloria. Es giebt zwo Arten von Gedichten, einige sind zum Unterricht, andere sind zum Gefallen bestimmt! das will sagen, in einigen sett sich der Verfasser hauptsächlich vor, zu unterrichten, und in andern, zu gefallen, ohne daß der eine Vorsatz den andern ausschließt. Das Nüßliche herrscht in der ersten Art, das Angenehme in der zwenten. Aber in der einen muß das Nüßliche mit Anmuth geziert, und in der andern das Angenehme weldurch das Rüßliche unterstüßt werden; sonst würde die erste hart, trocken, traurig, und die andre leer und abgeschmackt senn.

Deine Fabel hat kein Recht 2c. Das Wort fabula bedeutet hier nicht die Geschichte der Götter und der poetischen Helden; sondern die Handlung selbst, die den Grund, den Stoff des Gedichtes ausmacht. Die Züge aus der Mythologie haben alle das Recht, in die Poesie hineinzukommen, sie haben darinn eine beglaubte, eine angenommene Wirklichkeit, die ihnen niemand streitig macht. Aber diesenigen Züge von der Ersindung des Poeten, die keine eigensthümliche Wahrscheinlichkeit besißen, mißfallen, und müssen in kein Werk hineinkommen, das zum Vergnügen gemacht ist. Indessen giebt es doch in den großen Poeten, im Homer, im Virgil, einige

£ 5

Stel-

Stellen, wo es scheint, als håtten sie die Erdichtung zu weit getrieben: was soll man von diesen denken? Wir wollen den Horaz hören.

#### XXIII.

"Doch giebt es Fehler, die man verzeihen "muß. Die Saite läßt nicht allezeit den Ton "hören, den Ohr und Finger verlangt; oft "glaubte man sie auf einen tiefern Ton gespannt "zu haben, und sie giebt einen höhern an. "Der Pfeil vom Bogen abgedrückt, trifft sein "bestimmtes Ziel nicht allemal. Wenn nur in "einem Sedichte die Schönheiten die größte "Zahl ausmachen, so beleidigen mich einige "Flecken nicht, die sich aus Unachtsamkeit einge-"schlichen haben, und die die menschliche Schwach-"heit nicht allzuwohl vermeiden kann. Aber, "gleichwie ein Abschreiber keine Vergebung ver-"dient,

Sunt delicta tamen quibus ignovisse velimus:

Nam neque chorda sonum reddit, quem vult manus
et mens,

Poscentique gravem persepe remittit acutum;
Nec semper seriet quodcunque minabitur arcus.
Verum ubi plura nitent in carmine, non ego paucis
Offendar maculis, quas aut incuria sudit,
Aut humana parum cavit natura. Quid ergo est?
Ut scriptor si peccat idem librarius usque,

Quamvis

"bient, wenn er, oft gewarnt, noch immer dens
"selben Fehler begeht; und wie man einen Sais
"tenspieler verlacht, der immer an gleicher Stels
"le falsch spielt: eben so ist ein Autor, der sich oft
vauf einem Fehler ertappen läßt, für mich ein
"twenter Chörilus, ein Poet, den ich an zwen
"oder dren Stellen mit Lächeln eben so sehr bes
"mundere, als es mir wehe thut, wenn etwan
"unser gute Homer einmal schlummert. Doch
"in einem langen Werke ist es erlaubt, sich einen
Augenblick zu vergessen."

Horaz bittet hier um Nachsicht für die großen Stribenten; aber er bestimmt zugleich die Gränzen der Nachsicht. Ein Autor, der viele Fehler begeht, verdient dem Chörilus bengesellt zu werden, jenem elenden Poeten, den Alexander so gut bezahlte, seine Thaten zu besingen. An zwen oder dren Stellen ist er schön. Man lacht vor Verwunderung: Es ist sonderbar, sagt man, daß ein so schlechter Autor etwas so schönen.

Quamvis est monitus, venia caret; et citharædus Ridetur, chorda qui semper oberrat eadem: Sic mihi, qui multum cessat, sit Chærilus ille, Quem bis, terve bonum, cum risu miror, et idem Indignor, quandoque bonus dormitat Homerus. Verum operi longo sas est obrepere somnum.

nes gemacht hat; und man fagt es mit Lachen. Unstatt daß man einen heimlichen Berdruß fühlt, wenn es dem Homer begegnet, einen Augenblick zu schlummern. Quandoque, si quando; Wann, wenn es sich zuträgt daß. Horaz hat eine so große Hochachtung gegen den Homer, daß er von seinen Fehlern nichts mit Gewißheit versichern will. Er begnügt sich, einen kleinen Berdacht einzustreun, feinen Lesern zu verstehen zu geben, daß nicht alles vollkommen sen, auch ben den größesten Leuten; und gleich darauf entschuldigt er seine Schwachheiten: verum operi longo &c. - -Bonus muß, wie mich dunkt, ganz simpel übersetzt werden; es ist kein Benwort das den Namen verstärken soll. Homer, sagt weit mehr als der vortreffliche Homer, und Cåfar allein, mehr als der berühtnte Casar. Das Wörtchen gut hat hier nichts verächtli= ches an sich. Es drückt vielmehr die zärtliche Liebe, die Ehrerbietung aus, den feine Lefer für ihn haben. Dieser Autor ist durchgehends so wahr, sonaiv, sobescheiden, das sein Charakter die Gutheit zu senn scheint. Wenn man fagt, der gute La=Fontaine, ist das ein Tadel? Oder ist es nicht vielmehr die Sprache des Bergens, die anzeigt, daß man die Gimpli= citat

citat des Poeten eben so sehr liebt, als man seinen schönen Geist bewundert?

#### XXIV.

"Es ist mit der Poesse wie mit der Male"ren beschaffen. Es giebt Stellen, die man
"in der Nähe, und Stellen, die man in der
"Ferne betrachten muß; einige wollen versteckt
"senn, andre ertragen das helleste Licht, und
"fürchten nicht die scharssichtigsten Augen ihres
"Richters. Manche gefallen nur einmal, man"che können zehnmal wiederholt werden, und ge"sallen immer wieder."

Es ist mit der Poesie wie mit der Maleren beschaffen. Es ist kein anderer Unterschied unter diesen beiden Künsten, als dieser, daß die eine sich durch Farben und Striche ausdrückt, und die andre durch die Rede und Harmonie. In beiden herrscht gleiche Erfindung, gleiche Anordnung, gleicher Geist, gleicher Geschmack.

Es

Ut pictura poesis: erit, quæ si propius stes, Te capiet magis, et quædam si longius abstes. Hæc amat obscurum; volet hæc sub luce videri, Judicis argutum quæ non formidat acumen; Hæc placuit semel, hæc decies repetita placebit.

Es giebt Stellen . . . Ich sehe nicht ein, wie das Gleichniß des Horaz paßt, ausgenommen, wenn man das Wort poesis quaedam für eine Stelle eines Gedichtes annimmt. Denn ich kenne kein Gedicht, welches, im Ganzen be= trachtet, gemacht ware, nur bloß von fern, in einem halben Lichte, und ein einziges mal gefehen zu werden. Ware es auch nur ein Epis gramm; ift es gut gemacht, so gefällt es alle= mal. Der Gedanke des Hora; ist also dieser: gleichwie es in der Maleren Gemalde giebt, die gemacht sind von fern, und, wie die Maler fagen, des Effekts wegen, gesehen zu werden: eben so giebt es auch Gemalde in einem Gedich= te, die nicht allzu genau untersucht werden musfen, die mehr ein grober Riß, als eine ausge= arbeitete Maleren sind. Es giebt einige, die bloß zur Abwechselung da stehn, und an sich selbst nichts anzügliches haben, die sich nur in der Ferne zeigen. Diese Erklarung giebt Dacier. Ich will sie lieber geben, als sagen, daß es mir scheint, als fande man in dieser Stelle nicht die vollige Genauigkeit, die man an dem Horaz zu finden gewohnt ist.

Es giebt Bilder, die gemacht sind, von fern, in einem halben Lichte gesehen zu werden, die= ses begreift man; aber man weiß von keiner Poeste, Poesie, noch von einem Stucke in der Poesie, welches gemacht senn follte, nur von fern, nur einmal, nur halb gesehen zu werden, oder die= se Stucke muffen schlecht oder mittelmäßig fenn. Es ist wahr, daß die Gedichte eben so wohl ihren Gesichtspunkt haben, als die Gemalde; daß es Stellen in den Gedichten giebt, die von andern benachbarten Stellen nicht getrennt werden konnen. Man hatte sich also begnügen mussen, zu sagen: Es ist mit den Gemalden der Dichter, wie mit den Ge= malden der Maler beschaffen: man muß sie in ihrem gehörigen Gesichtspunkte fehn. Also muß man ein dramatisches Stuck auf dem Theater sehn, und nicht auf dem Papier; eine Scene mit den vorhergehenden oder nachfolgen= den in Gesellschaft, und nicht abgerissen und von allen ihren Beziehungen entblößt. Wenn man die Sache naher betrachtet, so wird man sehen, daß dieses der Ginn des Horaz ift. Es ist eine Erinnerung an diejenigen, die von Gedichten urtheilen wollen, und sich nicht allemal in die Situation setzen, worinn man senn muß, um richtig davon zu urtheilen.

#### XXV.

"D du altester unter deinen Brüdern, ob du "gleich durch die Lehren deines Baters gebildet "wirst und selber richtig denkst: so hore doch "dieses Wort und vergiß es nie.

"Gewissen Dingen ist es vergönnt, von mitt"ler Art und bloß erträglich zu senn. Ein mit"telmäßiger Rechtsgelehrter und Fürsprecher
"im Gericht hat das Talent des beredten
"Messala nicht, noch die gründliche Wissen"schaft des Aulus Kassellius; indessen hat er
"doch seinen Werth. Wenn aber ein Poet mit"telmäßig ist, das verzeiht ihm kein Mensch,
"kein Gott, und keine Rednerbühne. Go wie
"ben

O major juvenum, quamvis et voce paterna
Fingeris ad rectum, et per te sapis, hoc tibi dictum
Tolle memor: cortis medium et tolerabile rebus
Recte concedi. Consultus juris et actor
Causarum mediocris, abest virtute diserti
Messalæ, nec scit quantum Cassellius Aulus;
Sed tamen in pretio est. Mediocribus esse poetis
Non homines, non Di, non concessere columnæ. \*)

Ut

\*) Diese Pfeiler erschall: ten, mann die Poeten ihre Berse recitirten, und seuszten, wann die Verse schlecht waren: ruptæ lectore columnæ. Es kann auch Pfetz ler bedeuten, woran etwas angeschlagen wird, als Anzeigen, Bücher, oder Titel von Büchern.

"ben einem angenehmen Gastmahle eine miß-"hellige Musik, alte-Salben und Mohn mit "Gardischem Honigseim den Gast beleidigt \*), "weil die Mahlzeit dieser Dinge entrathen konn= ste: so auch die Poesie, erfunden zur Belustigung unsers Geistes, erreicht sie nicht den "Gipfel der Bollkommenheit, so sinkt sie in die "Tiefe. Wer die Fechtkunst nicht versteht, der "geht mit keinen Waffen auf den Kampfplat. "Wer nicht weiß, wie er den Ball schlagen, die "Scheibe werfen, den Reifen treiben foll, der "bleibt ruhig sitzen, damit er nicht dem Vol-"ke zum Gelächter diene. Und ohne ein "Poet zu senn, will man Verse machen kon-"nen! — Warum das nicht? Bin ich "nicht

Ut gratas inter mensas symphonia discors, Et crassum unguentum, et Sardo cum melle papaver Offendunt, poterat duci \*\*) quia cœna sine istis: Sic animis natum inventumque poema juvandis, Si paulum summo discetlit, vergit ad imum. Ludere qui nescit campestribus abstinet armis; Indochusque pilæ, discive, trochive quiescit, Ne spissæ risum tollant impune coronæ: Qui nescit, versus tamen audet fingere. I Quid ni? Liber

337

<sup>\*)</sup> Der Honig aus Sardinien war übel schmeckend: Sardois videar tibi amarior berbis.

<sup>\*\*)</sup> Duci lange genug dauren.

Batt. S. W. 3. Band.

"Nabe ich nicht so viel Einkunfte, als zu "einem Ritter gehören \*)? sind nicht meisne Sitten untadelhaft?

"Du, mein Piso, bist von der Denkungsart, "nichts zu schreiben, nichts zu unternehmen, "wozu du kein Talent besitzest. Indessen wenn "du einmal ein Werk versuchen willst: so un-"terwirf es der Kritik des Metius \*\*), und "deines Vaters und auch wohl meiner eige-"nen, und behalte es neun Jahr lang ben "dir. Die Schrift, die noch in deinen Hän-"den ist, kannst zu verbessern: ein lautgespro-"chenes Wort kehrt nimmermehr zurück."

Medio-

Liber et ingenuus, præsertim census equestrem Summam nummorum, vitioque remotus ab omni.

It ibi judicium est, ea mens. Si quid tamen olim Scripseris, in Metî descendat judicis aures, Et patris, et nostras, nonumque prematur in annum, Membranis intus positis; delere licebit Quod non edideris: nescit vox missa reverti.

\*\*) Spurius Metius Ear=

pa einer der größten Kunst: richter seiner Zeit, der dazu gesetzt war, die Werke zu untersuchen, die um den Preis stritten.

<sup>\*)</sup> Man mußte ohnge= fähr 7000 Thaler Einkunfte haben, wenn man ein Rit= ter senn wollte.

Mediocribus esse poetis &c. Wer Verse herausgiebt, ist in eben dem Falle, worinn ein Erzähler ist, der sagt: Dort an ein Wunderwerk! Wenn es darauf ankömmt, uns von einer Sache zu benachrichtigen, woran uns viel gelegen ist, so rede man in Prose: die Sache wird desto deutlicher, und der Eigennut ist hin-länglich, uns aufmerksam zu machen. Aber du redest mit uns in Versen: du willst uns also ergetzen? Gut, wir sind sehr wohl damit zusfrieden; aber halte auch Wort, und erinnere dich, daß wir Schönheiten verlangen. \*).

- In Metî descendat judicis aures,

Et patris, et nostras. Horaz spielt nicht den Falschbescheidnen; er sagt mit einem edeln Zutrauen: Lies dem Tarpa, dem Piso und mir deine Gedichte vor. Diese Stelle mag zu seiner Zeit sehr merkwürdig gewesen senn: der Poet übergieng hier vielleicht Grammatiker, die Zeitlebens Kritiken geschrieben hatten, deren Seschmack aber nicht zuverläßig war. Ein P 2 kluger

\*) Itaque in iis artibus, in quibus non utilitas quæritur necessaria, sed animi libera quædam oblectatio, quam diligenter, et quam prope fastidiose judicamus!
Neque enim lites, neque

controversiæ sunt, quæ cogant homines, sicut in soro,
non bonos oratores, item
in theatro, actores malos
perpeti. Gic. de Or. 1. 1.
6. 26.

Kluger Artist wird einem jeden mittelmäßigen Richter, wie Apelles dem Handwerksmanne, für die Entdeckung einer Wahrheit danken; ein Lehrling aber muß sich diesen Handwerksmann nicht zum Kunstrichter erwählen.

Horaz kömmt auf das Lob der Poesie. Wenn sie vollkommen ist, so ist sie einem vornehmen Herrn und einem weisen Manne höchst ansständig.

#### XXVI.

"Drpheus, ein heiliger Bote der Götter, "hat die wilden Menschen zuerst vom Blut ") "und von der abscheulichen Speise entwöhnt, "womit sie ihre Leiber nähreten. Daher sagt "man, er habe die Tieger gebändigt und die "grimmigen Löwen gezähmt. Auch sagt man "Amphion, der Erbauer der Thebanischen "Burg

Sylvestres homines sacer interpresque Deorum Cædibus et victu sædo deterruit Orpheus. Dictus ob hoc lenire tigres rabidosque leones. Dictus et Amphion Thebanæ conditor arcis,

Saxa

en Menschen ernähreten tranken Blut.

"Burg\*), habe die Steine durch den Ton seisner Leger und durch seinen süßen Gesang an "sich gezogen, und sie hingeführet, wohin er "gewollt. Dieses war die erste Weltweisheit "auf Erden: diese lehrte die Menschen die allges, meine Wohlsahrt von dem eigenen Nußen, das "Heilige von dem Unheiligen zu trennen; diese "schrenkte die viehischen Begierden ein und stifszete eheliche Bündnisse; diese erbauete Städte "und grub Gesehe in die Taseln: diese erwarb "der Dichtkunst ein ehrwürdiges Ansehn und "einen göttlichen Namen ihren Dichtern. Bald "erschien Homer, vortresslicher als alle; auch "Enrtäus \*\*) kam und erhiste durch seine Gesusänge

Saxa movere sono testudinis, et prece blanda
Ducere quo vellet. Fuit hæc sapientia quondam,
Publica privatis secernere, sacra profanis,
Concubitu prohibere vago, dare jura maritis,
Oppida moliri, leges incidere ligno:
Sic honor et nomen divinis vatibus atque
Carminibus venit. Post hos insignis Homerus,
Tyrtæusque mares animos in martia bella

Versibus.

\*) Kadmus baute The: ben 1400 Jahr vor Christi Geburt. Amphion umgab sie mit einer Mauer und legte eine Burg darinn an.

\*\*) Den Enrtdus gab man aus Spotteren den Laceda= moniern, die, einem Ora= tel des Apollo zu Folge, ei= nen Athenienser zum Befehlsha=

"fånge die månnlichen Seelen zum blutigen Streit.
"Die Sittenlehren, die Orakel selbst redeten die
"Sprache der Dichter; auch die Gunst der Kö"nige gewann man durch die Lieder der Musen;
"und Spiele wurden erfunden, die langen Ur"beiten des Jahres zu krönen. So schäme dich
"denn der Pierischen Laute nicht, schäme dich
"nicht des Sänger Apolls."

Nichts ist schöner, als die Poesse, wann sie der Wahrheit und der Tugend gewiedmet wird. Denn weil sie die Trunkenheit der Seele so vollstommen ausdrückt, so schildert sie am besten die Empfindungen der Ehrfurcht, der Bewunsderung, der Dankbarkeit, die man dem höchsten Wesen und allen den Männern schuldig ist, die das Ebenbild der Süte und Gerechtigkeit desselsben an sich tragen. Wann sie sich aber dem Lasser seil bietet, so entheiligt sie sich gewissermas sen,

Versibus exacuit. Dictæ per carmina sortes; Et vitæ monstrata via est; et gratia regum Pieriis tentata modis; ludusque repertus Et longorum operum sinis: ne sorte pudori Sit tibi musa lyræ solers et cantor Apollo.

fehlsbaber in dem Kriege hipte sie durch seine Verse wider die Messenier haben dergestalt, daß sie den Sies wollten. Dieser Mann er= davon trugen.

Ben, und sest sich von ihrer Würde herunter. Die allzufrenen Poeten verdienen keine Gnade. Saben sie Schönheiten im Ausdruck, so muß man solche nicht tadeln, aus Furcht, ungerecht zu handeln: allein man muß sich in acht nehmen, sie zu loben, aus Furcht, dem Laster Kredit zu verschaffen.

#### XXVII.

"Runst seine Bedicht ein Werk der Natur oder der "Runst sen. Ich selbst sehe nicht ein, was die "Runstwissenschaft ohne eine reichhaltige Ader "nüßt; noch was das rohe Naturell ohne die "Kunst vermag. Beide mussen sich wechselseis,tige Hulfe leisten, beide mussen in freundschaftsplichem Bunde stehn.

"Der Athlet, der den Preis im Wettlauf zu "erhalten begierig ist, hat in seiner Jugend viel "gearbeitet, viel ausgestanden; er hat Kälte P 4 "und

Natura sieret laudabile carmen, an arte, Quæsitum est. Ego nec studium sine divite vena, Nec rude quid possit video ingenium: alterius sic Altera poscit opem res, et conjurat amice.

Qui studet optatam cursu contingere metam, Multa tulit secitque puer, sudavit et alsit,

Abstinuit

"und hiße ertragen, allen Wollüsten entsagt.
"Der Flotenspieler, der sich an den Festen des
"Apollo hören läßt, hat lange Zeit auf seiner
"Runst gelernt und seines Lehrmeisters Verwei"se erdulden müssen. Heutiges Tages ist es
"genug, wenn man sagt: Mir sließen die Ver"se unvergleichlich; ein Schelm bleibt der Letzte!
"ich würde mich schämen, wenn ich nicht einer
"von den ersten wäre, und bekennen sollte, ich
"wüßte das nicht, was ich freylich mein Lebta"ge nicht gelernt habe."

Diese Stelle enthält nöthige Lehren für die jungen Artisten. Man hat zu allen Zeiten gessagt: Ein Poet wird geboren und nicht gemacht. Wenn dieser Ausdruck etwas gelten soll, so gilt er, mehr oder weniger, von allen geistreichern Künsten und Wissenschaften. Man kann es in keiner weit bringen, ohne vorzügliche Naturgasben; aber ohne das Benspiel anderer, die vor uns gearbeitet haben, wird man in keiner zur Vollkommenheit gelangen. In einer so feinen und

Abstinuit Venere et vino. Qui Pythia cantat Tibicen, didicit prius extimuitque magistrum. Nunc satis est dixisse: ego mira poemata pango; Occupet extremum scabies! mihi rurpe relinqui est, Et quod non didici sane nescire sateri.

und weitläuftigen Runst, als die Dichtkunst ist, wo man tausend Schönheiten erreichen, und tausend Fehler von allerlen Arten begehen kann, ist es nicht möglich alles aus sich selbst hervorzubringen, sich von allen Irrthümern durch eigene Erfahrungen zu bessern. Man lebt dazu nicht lange genug.

Horaz hütet sich, der Kunst zu viel benzulesgen; er hütet sich aber auch, der bloßen Natur mehr nachzurühmen, als sie vermag. Er nennt die Natur, oder die reiche Ader zuerst; sie verdient auch mit allem Rechte den ersten Rang: er entscheidet aber nichts mit ausdrücklichen Worten über ihren Vorzug vor der Kunst; das mit sich die Lehrlinge nicht auf ihre Naturgaben verlassen, und die Kunst aus Trägheit und Wolzlust verabsäumen mögen.

Viele Liebhaber der Poesse machen es ganz anders: sie rühmen die Naturgaben auf Kosten aller weisen Kunstregeln; ja sie gehen so weit, daß sie nur ben Uebertretung der Regeln Naturgaben sehen wollen. Läst sich unter einem Volke ein Geist blicken, der überschwengliche Schönheiten in seinen Werken andringt, und zugleich eben so viel Fehler wider die Regeln der Gattung, wider die Gesetze des guten Geschmacks und der gesunden Vernunft: so unter-

9 5

lassen

lassen seine gelehrten Zeitverwandten nicht, die Vorschriften der besten Alten, die Schönheiten der Ordnung, der Verbindung, des Plans in den Werken der Meister zu rühmen; sie finden es hochst nothig mit einer lebhaften Einbildungs= Kraft Weltweisheit und Wiffenschaften zu verbin-Kommt nach diesem ein anderer Geift zum Vorschein, der sich nach den Regeln der Kunst gebessert hat, alsdann erhebt man wiederum den verstorbenen mit feinen Raturgaben. Runmehr ist er ein Genius, der alles aus sich selbst hervorgebracht hat, man macht ihn fast in allen Wissenschaften unerfahren, damit man das Bergnügen haben kann zu sagen, ein wahrer Dichter musse geboren werden, er musse ganz Driginalgeist fenn.

Wir wollen aber einmal annehmen, daß eben dieser ist so gerühmte Originalgeist durch die Kunst, das ist, durch die Prüfung und Answendung der Regeln, die in den Werken guter Muster liegen, sich gebessert, daß er alle Fehler wider den Plan, wider die Sattung, alle Fehler wider die Landessitten, das Alter, den Stand der Personen vermieden habe. Was wird nunsmehr geschehn? Nunmehr werden seine großen einzelnen Schönheiten gegen nichts mehr absteschen: das ganze Sewebe ist von Einer Natur:

sie werden also nicht mehr so groß zu senn scheisnen; ja, da ein solcher Dichter weder Schönsheiten zur Unzeit, noch Schönheiten von einerlen Art allzuoft andringen darf: so wird man jest in der That weniger blendende Stellen zusamsmen rechnen können. Ist nun dieser Dichter größer oder kleiner geworden? So wie wir den Vall angenommen haben, ist ergrößer geworden: natura laudabilis et arte. Indessen werden die meisten Liebhaber, die nunmehr Kunst geswahr werden, nicht unterlassen ihm das bewunsdernswürdige Naturell abzusprechen. Sie werden sog man einen Ennius dem Birgil, und den schwashaften Lucilius dem Horaz vor.

Der größte Schade für die Welt ist nicht, daß dieses Urtheil ungerecht ist, sondern daß es versührt. Mancher zu sehr angepriesene Originalgeist ist just in dem, was ein Fehler ist, am meisten original. Der eine legt seine eigenzthümliche Laune jeder Person ohne Unterschied in den Mund, er ist überall possierlich, überall grotest; aber er zeigt daben einen großen Verzstand, sagt viele und neue Wahrheiten: sein Witz ergetzt, seine Wahrheiten nüßen; und er ist doch kein wahres Muster für uns. Ein andez

rer treibt alles weit über die Ratur; ist allzu= verschwenderisch mit den höchsten Zierrathen der Poesie, strott von allegorischen Redensarten, macht fast jedes Hauptwort zu einer Person und giebt ihm eine kleine Rolle zu fpielen: dieß zeigt Feuer, Einbildungskraft, dichterischen Geift. Ist er daben reich an Sachen und an wichtigen, anmannichfaltigen Sachen: so wird er allerdings sehr nützlich senn; die Kunftver= wandten werden aus ihm schöpfen, die Liebhaber werden sich so wohl vergnügen als belehren: aber man hüte sich ihn als den größten aller Dichter anzupreisen, oder nachzuahmen. Was håtten diese Poeten thun sollen, um noch größer zu werden? Sie hätten ihr üppiges Naturell durch die Kunst bessern und bandigen sollen:

Lassen die Kunstregeln dem natürlichen Geiste nicht viel mehr übrig: so ist es ein Zeichen, daß dieser Geist nicht sehr groß gewesen senn muß. So ist es dem Chapelain und einigen anderner= gangen. Ben dem Horaz, Boileau, Pope, wel= che zugleich Kunstrichter für die Welt waren, (denn für sich selbsi sind es alle wahre Dichter,) ben diesen haben die Regeln den Geist nicht er= stickt. Diese Dichter lassen noch immer ihre Nebenbuhler weit hinter sich zurück.

Ein Artist, der bestimmt ist dereinst zur Voll= kommenheit zu gelangen, muß fehr fruh, muß von Kindheit an, nicht allein Lust, (welche oft von Rebenursachen entsteht,) sondern auch ein gluckliches Talent zur Kunst gehabt haben: sonst kann er tausend mechanische Kleinigkeiten nicht erlernen, die in einem reifern Alter, wenn man etwas befferes denken kann, zu erlernen unan= genehm und verdrießlich sind. Allein nicht ein jeder, der als Knabe, in der Musik, Pantomi= me, Malerkunst, Dichtkunst Proben geliefert hatte, die über sein Alter giengen, wird kunftig ein großer Meister. Die Erfahrung lehrt allzuoft das Gegentheil. Mancher junge Kunftler hat in wenig Jahren seine völlige Sohe er= reicht; er wächst nicht weiter; er bleibt mitten in einem Lande, wo alle Kunste bluhn, ben al= len Alten und Auslandern, die ihm zum Vorbilde dienen, beständig ein Anfänger. Sein Talent, das im zwölften Jahre bewunderns= würdig war, hort es im drenßigsten auf zu senn. Ein folcher Kunstler mag im übrigen die Kunst bis an sein Lebensende lieben und ausüben, er mag das Wort Genie, Talent, Naturgaben im Munde führen, so viel er will; er mag über die Künstler spotten, die ihm zuvorkommen, er mag schrenen, sie hatten alles bloß der Kunst zu danfen,

ken, er selbst aber sen ein Sohn der Natur: es hilft ihn alles nichts; er bleibt was er war, ein Jüngling bis in sein Alter.

#### XXVIII. \*

"Ist ein Poet reich an Gutern, kann er von "seinen Zinsen leben, so versammelt er gewiß "einen Schwarm eigennütziger Schmeichler um "sich herum, ungefähr wie ein Ausruser Käus"fer um seine Waaren. Ist er überdem ein "Mann, der eine gute Tafel hält, der für einen "Menschen, der keinen Kredit hat, Bürge wers"den, und ihm aus einem verwickelten Processe "heraushelfen kann: so wäre es ein großes Wuns"der, wenn er so glücklich senn sollte, den heuchs"lerischen Freund von dem wahrhaftigen zu unspterscheiden.

"Wenn du jemanden ein Geschenk gemacht "oder versprochen hast: so hüte dich, ihm deine "Berse

Assentatores jubet ad lucrum ire poeta
Dives agris, dives positis in soenore nummis.
Si vero est, unctum qui recte ponere possit,
Et spondere levi pro paupere, et eripere atris
Litibus implicitum, mirabor, si sciet interNoscere mendacem verunque beatus amicum.
Tu seu donaris, seu quid donare voles cui,
Nolito ad versus tibi sactos ducere plenum

Lætitiæ.

"Berse vorzulesen, so lange er noch mitten in "seiner Freudeist. Er wird ausrufen: Schon! "vortrefflich! unvergleichlich! Ben der einen "Stelle wird er erschrecken, ben der andern wird "er eine zärtliche Thräne fallen lassen; er wird "hupfen, er wird vor Entzückung in die Luft "springen. Go wie die, deren Thranen man su den Leichenbegangnissen erkauft, mehr weis "nen und klagen, als die wirklich betrübten: fo "wird auch ein Schmeichler, der unfrer im Ber-"zen spottet, weit mehr gerührt, als ein auf-"richtiger Bewunderer. Wenn die Konige ei-"nen Menschen ausforschen und erfahren wolf-"len, ob er ihrer Bertraulichkeit würdig ist, so "fetzen sie ihm mit vielen Pokalen zu, sie foltern-"ihn mit Wein: willst du Gedichte machen, so "nimm dich, wie sie, vor Schalken im Fuchs= "balg'in Acht.

Der

Lætitiæ. Clamabit enim, pulchre! bene! recte!

Pallescet super his: etiam stillabit amicis

Ex oculis rorem; saliet, tundet pede terram.

Ut qui conducti plorant in sunere, dicunt

Et faciunt prope plura dolentibus ex animo: sie

Derisor vero plus laudatore movetur.

Reges dicuntur multis urgere culullis

Et torquere mero, quem perspexisse laborent,

An sit amicitia dignus. Si carmina condes,

Nunquam te fallant animi sub vulpe latentes.

Der satirische Dichter bestraft hier Thorhei= ten, wovon er ohne Zweifel ein Augenzeuge ge= mesen mar. Es gab zu seiner Zeit mittelmäßi= ge griechische und lateinische Poeten, die ben ihrer Mittelmäßigkeit sich keinen großen Ruhm versprechen durften, und die dennoch sehr eitel und ruhmsüchtig waren. Diese bestachen die Grammatiker, die in einigem Rufe standen; sie luden sie oft zu sich, sie machten ihnen Geschenke, sie versprachen ihnen, oder leisteten ih= nen auch wirklich durch ihr Amt, durch ihr An= sehen allerlen gute Dienste: die Grammatiker waren dankbar, und riefen mundlich und schrift= lich: Schön! vortrefflich! unvergleichlich! — Allein ein Artist, der in sich selbst den Trieb und das Bermögen fühlt, immer vortrefflicher in seiner Kunst zu werden, macht es ganz anders: er sucht sich Kunstrichter aus, die uninteressirt, die unbestechlich sind, wie Quintilius war.

#### XXIX.

"Wenn man dem Quintilius etwas vorlas, "so sagte er: Freund, åndere dieses, åndre je-"nes. Warf man ein, es wäre nicht möglich, "man

Quintilio si quid recitares: Corrige, sodes, Hoc, ajebat, et hoc; melius te posse negares, "man håtte es schon zwen, dren Mal versucht: so "hieß er den mißgerathenen Bers ausstreichen, "und den ganzen Gedanken umschmelzen. Wenn "man, anstattzu ändern, was er getadelt hatte, "es zu vertheidigen unternahm: so gab er sich "weiter keine vergebliche Mühe, er verlor kein "Wort mehr; sondern ließ den Dichter sich selbst "und sein Werk allein und ohne Nebenbuhler "bewundern.

"Ein Kunstrichter, der aufrichtig und von "Einsicht ist, tadelt einen leeren Vers, schilt "einen andern der hart ist, streicht den gemeinen "quer

Bis terque expertum frustra: delere jubebat, Et male tornatos \*) incudi reddere versus, Si desendere delictum quam vertere malles: Nullum ultra verbum aut operam sumebat inanem; Quin sine rivali teque et tua solus amares.

Vir bonus et prudens versus reprehendet inertes, Culpabit duros, incomtis allinet atrum

\*) Man mag lesen tornatos oder ter natos, beides
giebt ohngesähr einen gleis
chen Verstand. Man drechs
selt eben so wohl Eisen wie
Holz; und ehe man es drechs
selt, muß man ihm auf dem
Amboß die Form geben.
Wenn also ein Vers drens
mal auf der Drechselbank

gewesen, und drenmal vers
dorben herunter gekommen
ist: so muß man den Ges
danken wieder ins Feuer
thun, ihn umschmelzen, ihm
auf dem Amboß eine andre Bildung geben, die sich
vielleicht besser zur Versis
station schieft.

Trans-

Batt. S. M. 3 Band.

"quer durch, schneidet die üppigen Zierrathe "weg, heißt den dunkeln Stellen mehr Licht ge-"ben, zeigt dir eine Zwendeutigkeit, merkt an, "was versetzt merden muß: furz, er wird ein "Aristarch "), und sagt nicht: Aber warum soll "ich meinen Freund wegen solcher Kleinigkeiten "migvergnügt machen? Diese Kleinigkeiten ton-"nen verdrießliche Folgen haben, wenn dein "Freund ausgelacht wird, und den Benfall der "Welt verliert."

Wenn man dem Quintilius etwas vors las 2c. Quintilius wird hier als ein Mann ge= -rühmt, der den feinsten Geschmack in den Werken des Wißes besessen; an einem andern Orte wird er als ein bescheidener, redlicher und wahr= heitliebender Mann geschildert. Man nehme

diese

Transverso calamo signum, ambitiosa recidet Ornamenta, parum claris lucem dare coget, Arguet ambigue dictum, mutanda notabit, Fiet Aristarchus: nec dicet, cur ego amicum Offendam in nugis? Hæ nugæ seria ducupt In mala derisum semel exceptumque sinistre.

\*) Mit dem Namen des Aristarchs hat man die Kri= tik selbst benannt. Dieser Kunstrichter verwaltete sein Amt mit einer ungemeinen Scharfsichtigkeit und Auf=

richtigkeit. Er lebte zu den Zeiten des Ptolomaus Philadelphus. Er ist es, der den Komer durchgesehen und verbeffert hat.

diese Eigenschaften zusammen, so hat man den Charakter eines vollkommenen Kunstrichters, der ein Amt, das der Eigenliebe anderer so sehr entgegen ist, nicht bescheiden genug verwalten Quintilius war aber auch ein mahr= heitliebender Mann: cuinuda veritas nunquam inveniet parem; er hielt es für kein Gefet ber Romischen Urbanität, dem rathfragenden Poeten nach dem Munde zu reden. Vir bonus et prudens. Horaz beschreibt den wahren Kunstrichter, wie man zu seiner Zeit den Redner beschrieb: vir bonus dicendi peritus. Ist er kein gutartiger, kein redlicher Mann, fo kann man sich nicht auf ihn verlassen. Der unwahrhafte, der bosartige macht, aus Reid, aus Enfersucht, Schönheiten zu Fehlern; ober preist, bald aus Partenlichkeit; bald aus Liebe zum Widerspruch, Fehler als Schönheiten an, und findet, wenn er Sophist genug ist, scheinbare Grunde dazu.

Der redliche Mann råth dem andern so, wie er sich selber würde gerathen haben; der unreds liche giebt einen tückischen Rath, der uns in eisnen Fehler fallen läßt, den er hernach zu rügen der erste ist. Unser Freund muß aber auch ein wahrer Kunstverständiger seyn, prudens: sonst hilft uns sein bester Wille und seine Aufrichtigs

feit

keit nichts. Hat er nicht genug Erfahrung von der besondern Anwendung und den mannichfaltigen Ausnahmen seiner erlernten Kunstregeln; kennt er nicht die feinern Schönheiten und Fehler des gegenwärtigen Orts und Augenblicks; weiß er nicht die unmerkliche Schwächung und Verstärkung der Farben anzugeben; hat er für nichts Augen, als nur für die groben Fehler, oder für die glänzenden Schönheiten, so kann er uns nicht viel nüßen: dergleichen Einsicht hat

die ganze Welt.

Warum soll ich meinen Freund wegen solcher Kleinigkeiten mißvergnügt machen? So sagten diejenigen Liebhaber, die von der poetisichen Kunst nur die kleinste Hälfte verstanden. Diese machten sich kein Bedenken daraus, einem Wanne, der mit ihnen in Berbindung stand, den Titel eines vortresslichen Dichters zu geben, so bald er ihn zu verlangen schien. Ein wahrshafter Berehrer und Kenner der Kunst kann nicht so frengebig mit Lobsprüchen senn: er sagt uns vielmehr die Fehler, aus Liebe zur Kunst, und, wenn er unser Freund ist, aus Sorge für unste Ehre.

In der Folge spottet Horaz der eigensinnigen und hochmüthigen Poeten, die keine dergleichen Erinnerung ertragen können.

XXX.

#### XXX.

"So wie man einen Menschen anzurühren sich "fürchtet, der einen bosen Aussatz hat, oder dem "ein fanatischer Geist und der Zorn der Luna "die Sinne verwirrt: eben so fürchtet sich ein "kluger Mann, einen Poeten anzutasten, der in "sich selbst närrisch verliebt ist. Nur Kinder "nahen sich ihm und verfolgen ihn, weil sie die "Gefahr nicht kennen.

"Benn ein solcher, indem er erhabene Verse "schnaubt, und sich in den Wolken verirrt, in "einen Brunnen oder Graben fällt, wie jener "Vogelfänger, der nach Amseln stellte; und "mit kläglicher Stimme schreyt: Helft mir, ihr "lieben Bürger! so zieheihn ja niemand heraus. "Falls ihm einer benspringen, und aus Mitleid 3 3 ...einen

Ut mala quem scabies, aut morbus regius urget,
Aut fanaticus error, et iracunda Diana:
Vesanum tetigisse timent sugiuntque poetam
Qui sapiunt; agitant pueri, incautique sequuntur.
Hic dum sublimes versus ructatur \*) et errat,
Si veluti merulis intentus decidit auceps
In puteum soveamque, licet Succurrite, songum
Clamet, so cives! non sit qui tollère curet.

\*) Ructatur, ausbricht, darum zu bekimmern, was ausspeyt. Der Ausdruck ihre Dichtungsart, ihr ist sonderbar. Manche Stoff, der Gegenstand, Poeten machen Verse, um den sie ausdrücken, erfos Verse zu machen, ohne sich dert.

## 358 Die Dichtkunst des Horaz.

"einen Strick hinabwerfen wollte: Was weißt "du, wurde ich sagen, ob er sich nicht frenwil-"lig hineingeworfen hat, und ob er gerettet senn "will? und würde ihm hieben das Abentheuer "des Poeten Empedokles \*) erzählen, der, um "für einen Gott gehalten zu werden, ben kaltem "Blut in den flammenden Aetna sprang. Man Jaffe die Poeten sich felbst umbringen, wenn "sie Lust haben. Wer einen folchen Menschen "zu leben zwingt, den halt er für seinen Morder. "Es ist auch nicht das erstemal, daß er derglei-"chen thut; und wenn man ihn heute heraus-"zoge, so würde er darum nicht klüger werden, "und nicht weniger wie sonst nach einem Tode "verlangen, der ihm ben so vielen Leuten Ehre bringt.

Si quis curet opem ferre et demittere funem;
Quî scis, an prudens huc se dejecerit, atque
Servari nolit? dicam, Siculique poetæ
Narrabo interitum: Deus immortalis haberi
Dum cupit Empedocles, ardentem frigidus Aetnam
Insiluit. Sit jus, liceatque perire poetis:
Invitum qui servat, idem facit occidenti.
Nec semel hoc secit; nec si retractus erit, jam
Fiet homo, et ponet samosæ mortis amorem.

Nec

<sup>\*)</sup> Empedokles, der eine hatte, lebte vor der neun= Arzenenkunst und Naturleh: zigsken Okympiade. re in Bersen geschrieben

"bringt. Man weiß nicht, woher er das Un-"gluck hat, Verse zu machen: ob er die Asche "seines Baters besudelt, oder ob er sonst einen "heiligen Ort entweiht hat; wenigstens ist er "von einer Furie befessen. Wie ein Bar, der psein Gefängniß durchbrochen hat, jagt er den "Ungelehrten und den Gelehrten mit feinen Berssen in die Flucht. Unglücklich wen er erhascht! zer halt ihn fest, er liest ihn todt. Er ist ein Blut-"igel, der nicht ehe losläßt, als bis er sich ganz "voll gesogen hat."

Diese ganze Stelle ist ungemein lustig abge= faßt, zugleich aber ganz allegerisch. Horaz schildert einen Poeten, der ohne Talente geboren ist, der Verse macht, der sie andern zeigt, und der nicht getadelt seyn will. Ware seine Absicht nur bloß gewesen, einen verrückten Poeten abzuschildern, der sich wirklich in einen Gra= ben stürzt: so hatte er seine Dichtkunst, das größeste unter seinen Werken, nicht als ein Meister, sondern als ein Schüler beschlossen.

Wir

Nec satis apparet cur versus factitet: utrum Minxerit in patrios cineres, an triste bidental Moverit incestus; certe furit, ac velut ursus, Objectos caveæ valuit si frangere clathros, Indoctum doctumque fugat recitator acerbus. Quem vero arripuit, tenet, occiditque legendo, Non missura cutem nisi plena cruoris hirudo.

## 360 Die Dichtkunst des Horaz.

Wir wollen die allegorische Decke wegneh-Nachdem er die Etgenschaften eines gu= ten Kunstrichters bestimmt hatte, so wendet er sich nunmehr an die Poeten, deren Werke der Kritik unterworfen sind, und verweist ihnen ihre Ungelehrigkeit, die oft nicht wenig von der Marrheit an sich hat. Man follte fast sagen, sie wären wahnwißig. Auch wird ein kluger Censor, qui sapiunt, sich huten, ihre Werke anzutasten, tetigisse timent. Rur Thoren und einfaltige Leute, pueri, die keine Erfahrung has ben, die nicht auf ihrer Hut sind, incauti, boren sie an, sequuntur, und kritisiren sie, agitant. Wenn also ein Poet von dieser Art, indem er sich ein Apoll zu senn dunkt, indem er Berse schnaubt, ruckatur, die er für erhaben halt, und sich verirrt, aus seiner Gattung her= aus geht, errat, und in einen groben Irrthum fällt, in puteum, so mag er immerhin fagen: "Ihr lieben Freunde, helft mir mit eurem Rath, "ich bitte, ich beschwöre euch:" Io cives, succurrite! Hutet euch, ihm einen guten Rath zu geben, seine Thorheiten zu bessern: non fit qui tollere euret; zeigt ihm keinen Ausgang aus der Sache. Bielleicht sieht er seinen Fehler gar für eine Schönheit an, er hat ihn wohlbedachtig und ben kaltem Blute gemacht, prudens.

Die

Die Poeten haben ihre bosen Stunden: Zeuge ist das Abentheuer des Poeten Empedokles, der sich in den Aetna stürzte, um sich einen Ramen zu machen. Ein Poet hat also das Recht, Thorheiten zu begehn, sich zu erfäufen, seine Ehre zu verlieren, liceat perire poetis. Man thut ihm eben so sehr unrecht, wenigstens seis ner Einbildung nach, wenn man ihn verhindert, etwas schlecht zu machen, als wenn man ihm ein schönes Stück entzieht. Ueberdem ist er unverbesserlich. Helft ihr ihm heute aus einem Fehltritt heraus, so wird er morgen wieder hinein fallen: er will nur haben, daß man von ihm reden soll, geschähe es auch auf seine eigene Unkosten, non ponet famosae mortis amorem. Er liebt das Außerordentliche. Seine Geele ist verwirrt. Er muß irgend ein großes Ber= brechen begangen haben, daß ihm die Götter zur Strafe die Raseren Berse zu machen, zuge= schickt haben. Denn rasend ist er, seht ihn nur an; man follte denken, er ware ein wildes Thier, das aus seinem Behaltniffe herausgebrochen ift : er tödtet die Leute mit seinen Bersen. Er liesk nicht vor, kritisirtzu werden, wie kluge Schrift= steller thun, sondern sich voll Lobsprüche zu faugen; und wann er voll ist, so ist er zufrieden, und läßt euch gehn.

Nichts

## 362 Die Dichtkunst des Horaz.

Nichts ist stärker, körnichter, wahrer, und folglich schöner, als dieses Gemälde eines stolzen, thörichten, enthusiastischen Poeten, der von als lem, was er macht, eingenommen ist. Es giebt viele Skribenten, die sich eine Lehre daraus nehsmen könnten: allein je größer in diesem Stücke die Noth ist, je weniger fühlt man sie.

Daniel Heinstus ist der Mennung, daß viesle Stelle stehn. Allein diese Bersetzung hat an sich seibst so wenig zu bedeuten, daß, wann sie auch bewiesen wäre, welches sie nicht ist, und man, anstatt sie der Ungeschicklichkeit der Abschreiber benzumessen, sie dem Horaz selbst bensmessen wollte: sie doch weder dem guten Gesschmacke des Poeten, noch der Richtigkeit seiner Urtheile den geringsten Schaden thun würde. Also kann man über diesen Punkt ohne Gefahr eine Parten erwählen, welche man will.

Ende des britten Bandes.



# Verzeichniß

### der Materien des dritten Bandes.

## Des zwenten Theils

## Dritter Abschnitt.

### Von der Iprischen Poesie.

| Vorerinnerung .                                   | G. 1  |
|---------------------------------------------------|-------|
| 1. Kapitel: Was die Inrische Poesie ist.          | 10    |
| 2. = = Von der Begeisterung der Iprischen Poesie. | 14    |
| 3. = = Bon dem Eingange der Ode, ihrem Spt        | unge, |
| ihren Ausschweifungen.                            | 23    |
| 4. = = Berschiedene Gattungen von Oden.           | 28    |
| 5. = = Von der Form der Ode.                      | 29    |
| 6. = = Won dem Ursprunge der Inrischen Poesie.    | 35    |
| 7. = = Charakter des Pindars und Anakreons.       | 38    |
| 8. = = Horaz.                                     | 47    |
| 9. = = Malherbe, Racan, Rousseau.                 | 65    |
| 10. = = Bon den Liedern der Deutschen.            | 69    |
| 11. = = Der 104 Pfalin.                           | 75    |
| 12. = 2 Von der Elegie.                           | 92    |

### Verzeichniß

## Des zwenten Theils.

#### Wierter Abschnitt.

#### Bon ber bibattischen Poesie.

### Erster Artikel.

#### Von den eigentlichen didaktischen Gedichten.

| ı. | Kapitel: Was die didaktischen Gedichte sind. | 3. 96  |
|----|----------------------------------------------|--------|
| 2. | = = Won den verschiedenen Gattungen bidakt   | ischer |
|    | Gedichte.                                    | 99     |
| 3. | = = Von der Form der didaktischen Gedichte.  | 103    |
| ř. | Allgemeine Regeln der didaktischen Poesie.   | 105    |
|    | Besondere Regeln.                            | 107    |

### Zweyter Artikek.

#### Von der Gatire.

| 1. Kap. Kurze Geschichte der Satire.       | S. IH       |
|--------------------------------------------|-------------|
| 2. s = Beschreibung der Satire; ihre Gati  | ungen; ihre |
| Form.                                      | 115         |
| 3. = = Von den altern satirischen Poeten.  |             |
| Lucilius.                                  | 121         |
| Horaz.                                     | 123         |
| Persius.                                   | 125         |
| Juvenal.                                   | 136         |
| 4. = = Won den satirischen Poeten in Frank | reich.      |
| Regnier.                                   | 157         |
| Boileau.                                   | 158         |
|                                            | e Oan       |

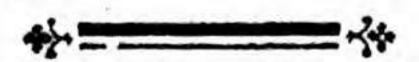
# der Materien.

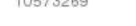
| 5. Kap. Bon den satirischen Poeten der Deutschen. | Ø.       |
|---------------------------------------------------|----------|
| Canity.                                           | 179      |
| Haller.                                           | 184      |
| Rabener.                                          | 193      |
| 6. = = Wont den poetischen Briefent.              | 194      |
| Dritter Artikel.                                  |          |
| Vom Epigramm.                                     |          |
| 1. Kap. Ursprung des Epigramms.                   | Ø. 196   |
| 2. = = Was das Epigramm ist.                      | 200      |
| Des zwenten Theils                                |          |
| Anhang.                                           |          |
| Die Dichtkunst des Horaz.                         | *        |
| Worerinnerung.                                    | G. 221   |
| Won der Einheit oder Uebereinstimmung der The     | ile. 224 |
| Von der Wahl der Materie.                         | 239      |
| Ordnung.                                          | ebend.   |
| Ausdruck.                                         | 243      |
| Werschiedenheit der Gattungen.                    | 248      |
| Ton und Farbe der Gattungen.                      | 253      |
| Wom Rührenden.                                    | 256      |
| Abanderung der Sprache nach dem Stande.           | 260      |
| Schilderung nach dem Gerüchte.                    | 261      |
| Kunst eine alte Materie neu zu machen.            | 263      |
| Bescheidenheit der Eingange.                      | 272      |
| Charafter der Personen.                           | 278      |
|                                                   | Rwie-    |

## Berzeichniß der Materien.

| Zwiefache Form der Poesie. S                      | . 284 |
|---------------------------------------------------|-------|
| Wie viel Aufzüge in einem Drama.                  | 288   |
| Wie viel Unterredner.                             | 291   |
| Werrichtungen des Chors.                          | 292   |
| Zierrathe der Musik, der Tange, der Sprache       | des   |
| Chors.                                            | 295   |
| Won den Gatyrspielen.                             | 298   |
| Regeln dieses Gedichts.                           | 305   |
| Versifikation, ihre Fehler.                       | 308   |
| Geschichte der dramatischen Poesie.               | 315   |
| Eigenschaft eines Poeten.                         | 320   |
| Gegenstand der Poesien.                           | 328   |
| Machsicht die man von dem Zuschauer erwartet.     | 330   |
| Leute von Einsicht und Aufrichtigkeit sind um Rat | h zu  |
| fragen.                                           | 338   |
| Wirkungen der Poesie überhaupt.                   | 340   |
| Die Kunft muß mit dem Naturell verbunden senn.    | 343   |
| Man muß die Stimme der Schmeichler zu untersche   | iden  |
| wissen.                                           | 350   |
| Charakter eines guten Kunstrichters.              | 352   |
| Unbiegsamkeit der meiften Poeten.                 | 357   |

Ende des Verzeichnisses vom dritten Bande.





C (4)

| 10573269 | 100 |  |   |  |  |   |
|----------|-----|--|---|--|--|---|
|          |     |  | 7 |  |  |   |
|          |     |  |   |  |  |   |
|          |     |  |   |  |  |   |
|          |     |  |   |  |  | - |
|          |     |  |   |  |  |   |
|          |     |  |   |  |  |   |
|          |     |  | 1 |  |  |   |
|          |     |  |   |  |  |   |
|          |     |  |   |  |  |   |



× .

~

\*

. . .

.

-4

10573269

.

(1-4); XXXXXXXX 8.86





