### SESTHIEN BOECKEN

VAN DEN

Voor-treffelijcken Ouden Philosooph,

# HERMES TRIS MEGISTUS. 610

Met groote naarstigheyt, uyt het Grieckx ghebracht in ons Neder\_duytsch: en, in Versen as gedeelt, nevens veel Annotatien en verklaringen; tot grondiger begrijp, des Autheurs sin.

Met eene schoone Voor-rede, uyt het Latijn,

Van

# FRANCISCUS PATRICIUS,

In de welcke hy bewijft, dat desen grooten Philosoph heeft ghebloeyt voor Mo yses.

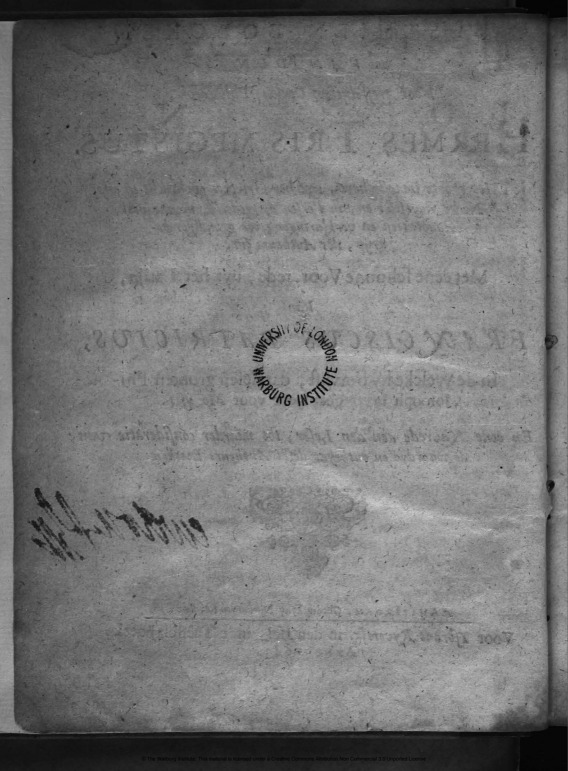
En eene Narede aen den Leser; tot naarder consideratie van de waardye en outheydt deses Autheurs Boecken.



endrufte

t' AMSTERDAM, Ghedruckt by Nicolaes van Ravesteyn?

Voor Ysbrant Ryvertsz. in den Isel, in 't Taeffel boeck.'
ANNO 1643.



### KORT IN HOUT

Van dese

# BOECKEN.



Erstelijck een schoone Voor rede, door Franciscus Patricius, in de welcke by de outheyt van desen Autheur bewist: met het 96. vers beginnen de laatste woorden van Hermes Tris Megistus

Het eerste Boeck, genaamt Poemander, (dat is, 't Gemoet) verhaalt hoe Hermes sijne groote kennis heeft bekommen. Hoe hem de scheppingh van 't uyt\_wendighe Wesen wierd ghetoont. Van de weder keeringh tot God, in d'op\_lossingh des lichaams. Hoe Hermes eenen Predicker wierd; en God looft.

Het tweede Boeck, is eene seer schoone t'samen spraack tusschen't Gemoet en Hermes: met een krachtigh bewijs, dat daar yemant zy die Alles maackt; zijnde den Eenigen God.

Het derde Boeck, is een Sermoen, van, dat het grootste quaat in den mensch is, GOD NIET TE KENNEN.

Het vierde Boeck, ghenaamt, het heylighe, of, het gheheylighde Sermoen, daar van de scheppingh yets wort ghehandelt, en waar toe den mensch zy gheschapen; oock hoe den mensch, door de wijsheyt, het Fatum kan over winnen.

Het vyfde Boeck, handelt van God, saligheyt, en liefde tot Wisheyt; oock eene vermaningh, dat, men de Perrele niet voor

de Swinen moet strooyen.

Het seste Boeck, is een al gemeen Sermoen, 't welck ons God

leerdt kennen; die alleen GOET is.

Het sevende Boeck, ghenaamt den BEECKER, of de EENHEYT: in't welck van't Ghemoet, en, despraack wordt ghehandelt; en veel schoone leeringen.

A 2

Het

Lamblichus Anno Iefu

5. Sulckx bevestight hy oock met de authoriteyt van den voor treffelijcken man, Iamblichus, die daar soude beeft gheleeft schrijven, dat aen den God Mercurium, veel duysent Christi, 334. Ægyptische boecken waren toe geschreven geworden.

6. En seyt, dat alle Griecken en Latynen, hebben gedroomt, die yets hebben gelooft, dat den selvigen eenen mensch zy gheweest voor Pharaonis leven, die de Schriften, en, de vrye konsten alder eerst soude ghevonden hebben; door dien sy niet en hebben gheweten, wat den naam, Thoot, Hermetis, ofte Mercurii was a aen wijfende.

a Of bediedende.

> 7. 't Gheen desen man van sijne Cimmerische spraack schrijft, en gedencken wy niet te over wegen; de waarheyt van de oorspronckelijcke Derivatie van 't selvighe woord, mach by hem en by foodanige spraack verblijven.

> 8. Laat het waar zijn, dat Hoot ofte Thoot, een Hooft zy genaamt; en foude daar om ten geenigen tijden onder de menschen, niemant met desen naam, Thoot, ofte

Theut, eygentlijck zijn genaamt gheworden?

b Cephale.

9. By de Griecken is een Hooft ghenaamt, b Kepani: en is daar, om geenen ouden, den welcken in de Republica van Platonis, Cephalus ghenaamt wiert, noyt gheweest?

10. In de Ægyptische spraack, is Mo, water, en yses, eenen, die uyt het water ghetoogen wordt (welck twee voudigh woord, Pharaonis Dochter, in een eenigh vervattede, en aen Mo yses eenen naam heest ghegeven; fulckx Josephus verhaalt ) naar de maal nu doch veel lieden uyt het water worden getogen, en is daar om noyt yemant gheweest, die onder de menschen Mo yses is genaamt gheweest? Low so risk a role to work

11. Aristocles, is by de Griecken ghenaamt, de beste Eere, en Aristoteles, het beste Eynde: en is daar, om noyt geenen Aristocles ('t welck des Platonis rechten naam is XXX of C

ghe-

gheweest ) noch geenen Aristoteles gheweest? wat is dat voor eene sluyt rede: Theat, is ghenaamt een Hooft; ergo, foo en heeft niemant onder de menschen, den naam, Thoot ghevoert?

12. Wy weten uyt des Platonis Hipparcho, uyt des Plutarchi Alcibiade, en uyt andere voor nemene Authoren, dat Herme, soodanighe steenen zijn gheweest, ghelijck Goropius de selvighe beschrijft; en is daar om noyt

geenigh mensch Hermes ghenaamt gheworden?

13. Hy treckt aen, dat Iamblichus feyt, dat veel duyfent boecken aen den God, Mercurio, waren toe geschreven gheweest: laat het soo zijn; en moet daar om noyt geenigh mensch, den naam, Mercurii, hebben ghehadt?

14. En weten wy niet, dat al de ghene, die van de oude Griecken en Ægyptenaren, voor 4 Goden ghe eert a Datis,

zijn gheworden, menschen zijn gheweest?

15. Osiris en Isis, Broeder en Suster, kinderen van den Osiris en Isis jongen Saturnus (sulcx Diodorus betuyght) als\_mede, Man en Vrouw ghe echt, zijn onder de Goden ghetoghen geworden; wiens Confiliarius en Præceptor in veele wetenschappen, Hermes, is gheweest.

16. Oock betuyght Sanchoniaton Berythius (den welc- heeft geleeft ken korts naar Me yses heeft geleeft, en der Pheniceren Historien heeft beschreven) dat den selvighen, den welc- boorte. ken by den Pheniceren, Thaantus is genaamt gheworden, by den Ægypteren, Thoot, en Thoyt ghenaamt is geweest, en des Saturni schrijver gheweest zy; desen is dan oock

onder de Goden ghereeckent gheworden.

17. Den selvigen heeft de b schriften, en veel dingen, b De konden dienst en het heylighdom der Goden betreffende, sen ofte weals mede Astrologiam, Musicam, en, de Natuur, alder eerst, in't ghebruyck ghebracht: heeft schut spel, dans, en lier spel ghevonden, en aen de Griecken, de wel.

Regenten.

hebben gheleeft ontrent 480. jaar naar de Sont vloet. Diodore 58. jarr voor Christi ghe-

spreec-

spreeckentheyt gheleert: van de welcke hy dan, om soodanige oorsaacken, wille, Hermer is genaamt geworden;

't welck Diodorus al t famen verhaalt.

18. Doch, Cicero, Clemens, Arnobius, en meer andere, melden, dat by de Griecken, vijf Hermetes ofte Mercurii zijn gheweest, van de welcke, de twee, Ægypters geweest zijn: den eenen, den Soon van Ninus; wiens naam, de Ægyptische natie, voor eene as schouwelijckheydt hebben ghehadt, en hen ghevreest, den selvigen uyt te spreecken: den anderen, den welcken den Argum in Griecken landt heest ghedoot, zy vluchtigh, in Ægypten ghekommen; heest aen de Ægyptenaren de letteren geleert, en hen wetten ghegeven.

19. Maar, of dien Hermes, den welcken des Osiridis en der Isidis Consiliarius zy gheweest, even den selvigen zy, den welcken den Argum doode, en kan ick met geen bewijs, nochte ghetuygenis der Ouden, noch bejaan, noch

beneen

20. Maar, soo wy den Diodoro, en niet weynigh andere, gheloof geven, dat Orpheus alder eerst, en daar naar, andere Griecken, het ghene, 't welck by de Ægypteren was, tot hen hebben getogen, soo en sullen wy, de Schrijf konst niet toe eygenen aen den Mercurio die Argum om 't leven heeft gebracht: maar, aen den Ægyptischen Theuto; 't welck Plato (eenen man van goeder trouwe en gheloof) betuught.

den vinder van de Schrijf, konst ) even den selvighen zy, die men Hermes Tris, Megistus heeft ghenaamt, 't selvige

kan in twijffel ghetogen worden.

22. Dit is ghewis, dat hy ten tijden des Osiridis en Isidis heeft ghebloeyt: naar de maal Isis, naar t verhaal van Diodorus, in hare Graft pylaren, heeft in ghegraven,

a Of, te

Plato heeft ontrent 400. jaar voor Christi gheboort gheleeft. ven, dat sy van Hermete was onder wesen gheworden.

23. " Ick ben Isis, een Koninginne

" Van 't gheheele Landschap;

"Onder wesen van Hermete.

24. En in't heylighe Boeck van Hermes (in't welck een ghespraack is, tusschen Isis en haren Soon, Horus) wort van den Hermete veel ghedacht: en sy treckt sijne woorden menigh maal aen; en nomt hem oock het ghemoet van 't gansche Wesen: " en voert in, hoe den opper- a NB. Siet ften God, des ganschen Wesens Vorst, met hem (Hermete) het begin deses Boeck een maal heeft gesproocken, en hem ghenaamt de Siele Poëmander. fijnder Sielen: en dat hy hem de formeeringh der menschen heeft b toe ge eygent.

b Ofte bekent ghe-

25. "Hermes Tris Megistus,

" Is een onder wyfer

" Item, een raedt gever aller.

Uyt welcke plaats schijnt, dat even den selvigen Hermes (den welcken Confiliarius is gheweest van Isis) den

Tris\_Megistus zy gheweest.

26. Weder om schijnt het, dat men wel soude konnen e fluyten, dat Tris Megistus Hermes, den selvigen niet c Concluen zy geweeft, den welcken Isidis Confiliarius gheweest deeren. zy, uyt den Dialogus van Tris Megistus, den welcken Asclepius is genaamt, en van d Apulejo in t Latijn is geset d Apulejus gheworden; in den welcken, by't eynde, dese woorden beest gheleest zijn.

Sti 344.

27. , Hermes, wiens Groot vaderlijcke,

,, Name ick hebbe, residerende in't Vader landt,

" 't Welck van bem den naam beeft:

,, En belpt by nies,

,, En onder bout alle Menschen,

" Van waar die kommen?

28. En in den selvigen ganschen Dialogus, gelijck als B 3 in

a In-ohevermenght. in den Pœmandro, in den Catholico, in den Clave, en in de andere, is den naam, Tris Megistus (zijnde beyde, den Autheur, en die 't gespreeck voert ) 4 in gelijft; en den ghenen die soodanighe woorden heeft op geset, den selvigen is oock den Tris\_Megistus.

29. Over fulckx is nu desen Hermes Tris Megistus, eenen anderen, en van den Hermete Tris Megisto, die Confiliarius van Isis, en den vinder van de Schrijf konst

is gheweest, af te sonderen.

30. Der halven wy dan, den ghenen (den welcken Goropius, gansch niet gheweest te zijn, voor, geest; en den welcken anders veel voor nemen Mannen, voor eenen alleen verstaan hebben) in haarder twee, onder fcheyden, van eenderley naam en toe naam; den eenen Soons Soon, van den anderen.

31. Sulcx oock den H. Augustinus, in 't achtste Boeck van de Stadt Gods, in gelijcken fin toont, en oock op een ander, menigh maal, van den Mercurius mentie maackt; als\_mede van den Groot\_vader, en des Soons Soon.

32. Dat dan noch een yeder eenderley naam en toe naam heeft ghevoert; t selvige is te ghelooven en openbaar. Wat den eersten belanght,'t selvige is genoeghsaam bewesen uyt den Diodoro, dat den selvigen ten tijden Osiridis en Isidis heeft ghebloeyt: 't wort oock ghenoeghsaam bewesen uyt des Hermetis heylighe Sermoen; en uyt den Sanchoniatone, den welcken verhaalt dat den selvigen des Saturni Schrijver zy gheweest.

33. Saturnus is dan noch des Osiridis Vader geweest: den welcken (ghelijck de Chronijck schryvers b presumeeren) Chamesenus, ofte des Chams Soon zy geweest; die den jongen Saturnus is genaamt gheworden.

34. En daar om staat in't Graft schrift van Isis in. geschreven.

b Ofte be-

suyten.

. Ick

" Outste Dochter .

35. 't Welck oock schijnt; dat men wel alsoo kan seggen, uyt het heylighe boeck: namentlijck, uyt den naam Camephes; want, in 't selvighe staat al dus geschreven.

36. ,, Gebruyckt het gemoet, lieve Soon Hore:

"Want, ghy hoort eene verborgene a beschouwelijckheyt, a Theoriam, Speculatie ofte Visioen.

" Heeft gehoort van den Hermete, die van alle dingen,

" Commentarien heeft gheschreven,

,, Van den Voor vader van alle ; den Camephe.

van den Osiris, en Osiris des Chusi Soon, en Chus een Soon 2. Cham. des Chams (dat is, van den Camephes) soo is Cham des 3. Chus. Hori Groot vaders Vader geweest: en Camephes Vader Camephes. is nu Noach, den welcken is genaamt geworden, Saturnus 4. Osiris. den ouden: wiens reden, Hermes, hadde ghehoort: en 5. Horus. van den Hermete, den jongen Camephes; den welcken Chus, een Soon van Cham schijnt te zijn.

38. En also laat het sich aen, sien, dat desen eersten Hermes, Præceptor des Chus, ofte Chams, en toe hoor-

der van Noach zy gheweest.

39. Doch, door dien, in't felvighe heylighe Boeck, niet verde van 't begin, dese woorden zijn gheschreven.

"Maar, hem heeft gesuccedeert Tat;

" Te gelijck een Soon en Discipel van dese Leere:

" En niet langh daar na,

" Asclepius Imuthes, en Hephestobulus;

" En andere ..

40. Daar naar, by 't eynde,'t welck wy hier voor hebben aen ghetogen; alsoo.

,, Hermes Tris Megistus,

, Is een onder wijser,

" Een raadt gever aller: in de Medecyn, Asclepius;

" Den Soon van Vulcanus: en in de sterckte en macht,

"Wederom den Ofiris; naar den welcken, ,, Ghy, min Soon: en in de Philosophy,

" Arnebascenis: maar, in de Poëtery,

" Wederom Asclepius Imuthes.

41. So soude yemant wel, uyt de eerste aen getogene plaats in twijffel moghen trecken, 't gheen wy te voren hebben gheseyt: dat, namelijck, twee Hermetes zijn geweeft; als den over groot Vader, en, des Soons Soon: naar de maal oock desen, den ouden, eenen Soon, Tatus, en eenen toe hoorder, die Asclepius zy genaamt geweest, naar t fich laat aen fien, heeft ghehadt; fulckx niet en

schijnt, met de tijden, over een te stemmen.

42. Maar, uyt dese leste plaats, en uyt de andere (namentlijck, uyt het eynde van den Dialogus Asclepii) wort alle difficulteyt op gelost: want, aen dese plaats, en wort niet alleen eenen Asclepius genaamt; maar, haarder twee: Den eenen, den Soon van Vulcanus; den vinder van de Medicijn: den anderen, een Soon Imuthis; den vinder van de Poëtery: en dese beyde, ten tijden van Isis en Ofiris .

43. Inden selvigen Dialogus, wort dan noch alsoo ge-

schreven.

,, Want, u Groot vader, lieve Afclepi, " Den eersten vinder van de Medecijn; " Aen den welcken den Tempel op den

"Bergh Libyæ gheheylight is.

44. Uyt welcke woorden openbaar is , dat Asclepius, den vinder van de Medicijn, den Groot, vader zy gheweest van desen jongen Asclepius: en dat aen den Groot vader ( naar dat hy zy dood gheweest ) eenen Tempel zy gheheylight geworden.

45. Daar

"Hermes ( wiens Groot vaderlijcken

, Naam ick hebbe ) resideert 196 187 100 8 199 00

,, In't vader lant't welck van hem den naam heeft:

,, En helpt by niet,

" En onder bout alle Menschen,

, Van waar die kommen?

46. Te verstaan: even op eene soodanige wijse, gelijck den versturvene Asclepius: den genen, op den Bergh Libyæ, en desen, in het (van hem alsoo genaamt) Vader landt : namentlijck, in a Hermopoli; welcken name de sel- a Ofte Hervige Stadt was gheheylight.

47. Want, Diodorus betuyght, dat veel Steden, van de b Goden, die de selvige gebouwt hebben, hare namen b Ofte Rehebben ontfangen: namentlijck, Diospolis, vanden Jove: Heliopolis, van Sol: Hermopolis, van den Mercurio: Panepolis, van den Pane; en alsoo van veel andere meer.

48. Van de af gesturvene Isis schrijft hy oock alsog.

" Maar, en weten wy niet, hoe Isis,

,, Des Ofiridis Gemaal, soo veel goeds bewift,

,, Wanneer sy goedigh en versoent is?

"En hoe sy soo seer schadet, wanneer sy vertoorent is?

49. En van stonden aen hier op.

" Daar van gheschiet het, dat van de

" Egyptenaren alle dees c Animalen,

"Door eene yedere Stadt der selvighe

" Sielen ghe eert worden,

" De welcke noch levende, de selvighe,

, Geheylight hebben .

50. Uytalle het selvige (so men' trecht begrijpt) open- 1 Hernes, 1. baar is, gelijck het ons bedunckt, dat Is, Hermes, en Af- 2 Tatus. 1. elepius (die op eenen en den selvigen tijd hebben geleeft) 4 Taim. 2. gesturven zijn geweest, ten tijde van den jongen Aselepius, en den jongen Hermes.

51. By al dien dese dan, de namen van hare Groot Vaderen hebben ghevoert, wat wonder foude het zijn, alsoo den Soon van den eersten Hermes, Tatus is genaamt gheweest, dat oock den Soon van den tweeden Hermes (welcken tweeden, des Soons Soon van den eersten, uyt den Tato zy gheweest) Tatus genaamt zy gheworden?

52. Naar de maal foo wel by de Romeynen, als by de Griecken, en by andere Natien, oock wel tot onsen tijden gebruyckelijck is: dat, die van eenderley geslacht zijn, met eenderley namen, de Soonen, met des Vaders, en, de Soons Soonen, met des Groot vaders, en Over

Groot vaders naam ghenaamt worden?

53. Over-fulckx en is 't geen wonder, dat oock by de oude Ægyptenaars, in eenderley stam en geslachts\_linie, dier ghelijcken zy gheschiet: en dat den Groot vader, Hermes, ofte Theut zy gheweest, en des selfs Soon, Tat, en des felfs Soon, Hermes; en weder om, des felfs Soon, Tatus .

54. Oock en is 't geen wonder, dat van weghen haar beyder wonderbare wijsheyt, sy oock alle beyde genaamt

zijn gheworden; Tris Megistus!

55. Niet even daar om, dat hy den eersten, zy (ghelijck ettelijcke ghelooft hebben) die van de " Drie vuldigheyt heeft geschreven: want, voor hem heeft oock, Abraham, ghelijck het fich laat aen, fien, de felvighe erkent; en oock b Zoroaster, van de selvige ghesproocken heeft gheleeft heeft; ghelijck openbaar is.

56. Oock niet daar om, dat hy te ghelijck Priester, Philosooph, en Koningh gheweest is; maar, naar't ghebruyck, beyde, van de Griecken en Latijnen, daar sy in't gebruyck hebben gehadt, te seggen : · Terque, quaterque Beati: 't welck oock by den Françoysen, in hare spraack schijnt ghebruyckelijck te zijn, dat sy het selvighe Ter,

ofte

b Zoroafter 244. jaar na

a Trinität ofte Drie-

beyt.

de Sont ploedt.

c Dat is, drie en viermaal faligh.

ofte Tre, menigh\_maal in 't begin der a woorden by a Ofte Briestellen; en daar van, de selvighe te samen setten: oock daar om, dat, ghelijck als den tweeden, van den eersten, den naam; oock alsoo den toe naam bekommen heeft.

57. Doch, beyde, hebben ghebloeyt, voor Mo yfen, en voor dese, de welcke tot sijnen tijd waren; namentlijck, voor de twee Pharaones; Achoris, en Chenchres: want, dat den eersten ten tijde van Osiris heeft ghebloeyt, 't sel-

vighe is openbaar ghemaackt.

58. Osiris is dan noch ghedoot gheworden van sijnen Broeder Typhon, in tvijf hondert acht en tsestichste Jaar naar de Sondt vloedt; van welcken tijd, tot op de geboorte Mo yfes (die in't seven hondert seven tiende Jaar, naar de Sondt\_vloet zy ghevolght) hondert\_veertigh\_negen Jaar is gheweest.

· 59. Maar, vijf tien Jaar, eer Mo yses, is ghesturven, verhaalt Eusebius, dat Tatus (die hy Chat nomt) des Tris Megisti Soon, heeft ghebloeyt: der halven, van de moort, begaan, aen den Osiris, tot op den ouderdom van desen Tatus, twee hondert vijftigh twee jaren sich verstrecken.

60. Met welcke Jaren, niet qualijck over een komt, den tijd des levens, van dese vier wijse Mannen, den eenen naar den anderen ghereeckent : naar de maal wy lesen, dat in den selvigen tijd, Mo yses wel alleen hondert en twintigh Jaar heeft gheleeft; t welck oock tot onfen tijd,

geen groot wonder en foude zijn.

61. Doch, alle beyde, hebben Boecken gheschreven: want, des Soons Soon, vertelt van den Groot, vader, in den persoon van Isis, in't heylige Boeck, dat den selvigen, al eer hy uyt dit leven zy verscheyden, sijne Boecken in't heylighdom van den Osiris heeft bewaart; en, de selvighe alfoo toe gefproocken.

2 62. ,, 0!

" O! ghy heylige Boecken, blijft den ganschen tijd, "On vervuylt en on vergangelijck;

,, En't geen al daar verhaalt wordt.

63. En't en is niet waar, 't geen veel van hen, hebben ghelooft: dat de Ægyptenaren geene andere letteren en hebben gehadt, dan Hieroglyphische, noch eene andere manier te schrijven, dan in de pylaren, sulcx Goropius schijnt gelooft te hebben: want, sy hebben, beyde, in de pylaren in gegraven; en, oock Boecken gheschreven.

64. Doch, sy hebben de Boecken, in 't verborgen ghe-NB. NB. houden; de pylaren, het ghemeene volck voor gheset: 't welck fich oock ghenoeghfaam openbaart uyt het ghemelde heylighe Boeck; want, den Groot vader, Hermes, wordt al daar, alsoo van Osiride en Iside spreeckende, in ghevoert.

65. , Dese, seyt Hermes, sullen de verborgentheden

" Van alle mijne Schriften, a erkennen,

" En onder Scheyden; en eenige in hen behouden:

" Maar, 't gene tot den dienst en nuttigheyt " Der b menschen streckt, 't selvige sullen

" Sy in c Pylaren en Obeliscos in houwen.

66. Soo wat dan noch foodanige Boecken, haren in hout was, 't selvighe waren saacken, vande welcke (door. dien die in 't verborgen waren) alsoo in 't selve gheschreven staat.

67. .. O! ghy heylighe Boecken, van on vergangelijcke ,, Dingen: ghy, die van my, noch andere gaven

,, Hebt ontfangen, door de Artzny,

, Der on sterffelijckheyt : blift al\_tijds ,, On verwelckelijck en on vergangelijck,

" On sichtbaar; en, on begrypelijck van een yeder man,

" Die dese onder wissingh salover treden.

68. Hier mede stemt over een, soo wat daar van den in de veertigh Vragen, de eerste Vraagh, vers 64. Orpheo,

a Ofte ver-Staan.

b Verstaat, 't gemeene

volck. c Dit zijn, als Beelden der Leecken gheweeft.

NB. De Wijfheydt moet your hare haters verborghen

blijven; fiet I. B. Orpheo , Solone , Pythagora , Thalete , Democrito , en Platone wort vertelt: dat sy ( te weten, in Ægypten) zijn ghe- a of, natoghen: en niet uyt de pylaren (de welcke alle de volckeren waren voor gestelt) maar van de Priesters de onder wijfingh, de nuchterheyt, en, de heylighe dingen, door t'samen\_gespraack hebben gheleert.

69. Proclus schrijft van de pylaren, in sijn eerste Com-

mentarie, in Timeum.

" By de Ægytenaren is oock 't gene,

, Soo wat al reeds is gheschiet,

, Door b gedachtenis, al\_tijds nieuw voor \_oogen :

" En, de gedachtenis, is, door Historien;

"Maar, dese, wyt de Pylaren:

, In de welcke c on gerymde geschiedenissen zijn

Geschreven geworden, en die verwonderens waardigb "Zijn; beyde, in de handelingen, en inventien.

70. Daar om en is fulckx niet buyten de waarheydt, t geen Iamblichus refereert, dat Pythagoras, en Plato, de Philosophie, uyt de pylaren van Mercurius geleert hebben: dat is te verstaen, de Philosophie, de welcke voor t volck nut was; namentlijck, die het wesen van de Policie, en goede seden betrefte.

71. Maar, de Physifthe, en Mathematische, en Theologische Discipline, hebben sy van de Priesteren gheleert; fulckx even den selvighen Iamblichus met dese woorden

betuyght

72. " t Selvige en soude niet gelijek matigh zijn,

"Dat Pythagoras, Plato, d Democritus, Eudoxus,

" En veel meer andere van de oude Griecken,

,, Eene bequame Leere, van dese

", Souden bekommen bebben; welcke door ben

" In de heylighe Boecken ghestelt ware.

73. Desen Lamblishus ( of hy wel in 't begin seyt; , Hare

b. De teeckenen in de Pyramiden. De gedachtenis is, door middel der Histories. c Of vreem-

Pythagoras heeft gheleeft 500. jaar poor Christi gheboorte.

d Democritus heeft obeleeft 500. jaar your Christi ghe-En Endoxus 400.

,, Hare Voor vaderen dediceerden de inventie

, Van hare wij heyt, aen den Mercurius

, En schreven voor alle Commentarien,

, Den tijtel van den Mercurius)

74. Seyt even wel doch niet, dat sy hare eyge namen daar by hebben versweeghen: by al dien den selvighen sulckx gheseyt hadde, soo soude hy doch in't tegen deel, van den jongen Asclepio over tuyght zijn; den welcken voor sijn Boeck, sijnen eyghen naam heeft gheschreven.

75. Sulckx oock hare alder outste Astrologi onder hen hebben ghedaan; Anubis, Petosiris, Necepso, Enichmus: daar naar oock Horus, Apollo, en Manethus; en anderen.

76. Aen de eerste twee van dese, seyt Firmicus, is, (van den God Mercurio) de verborgentheydt van de Astrologie vertrouwt gheworden: en het Boeck, 't welck a Myriogenesis, is ghenaamt gheworden, was van den Mercurio, aen den Æsculapio b intimirt gheworden; en seydt dat sulckx van desen selfs, was betuyght gheworden.

Over fulckx, hebben fy voor hare Boecken, den naam, Mercurius, en haren eyghen naam ghefchreven: t welck ghebruyck, naar 't fich laat aen fien, oock by de Hebreen is gheweest: die, de welcke hare Prophecien, aen den alder hooghsten God hebben toe ghe eygent, haren eyghen naam niet en hebben nyt gelaten; ghelijck oock by de Sibyllen gebruyckelijck is geweest: uyt welcke dingen dan, de aen fienelijcke argumenten van Goropius, hare waardye, en ghewicht, verliesen.

78. Doch, yemant soude mogen seggen: de Ægyptische spraack is veel anders gheweest dan de Grieckxe; en het is de waarheyt gelijck, dat de Ægyptische Schrijvers, en dese Hermetes, in hare spraack, hebben gheschreven: hoe heest men dan de Boecken van den Tris Megistus en van Aselepius, des selfs toe hoorder, in 't Grieckx konnen lesen:

a Thien duysent Gheslachten. b Ofte over ghegeven.

Dagwallis

mis is door.

lesen: dit kan seer\_licht op\_gelost worden, even uyt hen beyde, den Asclepio selfs, en den Iamblicho.

79. Want, genen, schrijft, in sijn Boeck van de Defini-

tien, dese woorden. In all holy og violation of

"Oock, die alder duysterst zijn: "Wanneer bier naar, de Griecken,

,, Onse manier te spreecken,

"Hebben willen in haar eygen, uyt leg gen.

80. Oock en moet fich niemant verwonderen, dat men fulcx al ten selvigen ouden tijde (namelijck, ten tijde Mo yses, in den welcken wy hebben ghesien, dat den jonghen Tatus heeft gheleest) by de Griecken heeft a voor a Verstaat, genomen; van welcken Tatus, als oock van sijnen Vader, de Overse desen Asclepius een Discipel zy gheweest.

81. Want, wy weten uyt Philone, dat felfs Mo yses in de Grieckxe Discipline is onder wesen gheworden, van de Leeraars, de welcke uyt Griecken landt van des Pharaonis Dochter, door middel van groote geschencken en

gaven, zijn beroepen gheworden.

82. Iamblichus spreeckt dan noch van dese en andere Boecken van den Mercurius, op eene dusdanighe wijse.

"Daar om, wanneer wy dit alsoo over wegen,

,, Soo is de op lossingh der Difficulteyten

" (In de welcke ghy feght, gheraackt te zijn)

" Klaar en licht, uyt de Boecken van

" Mercurius:

,, Want, de gene, die onder den titul

,, Van den Mercurius, worden om gedragen,

" De selvighe houden in sich,

" Mercurialsche b Spreucken.

"Hoe wel sy de Philosophische spraack "Menigh maal ghebruycken; om dat de

" Selvighe uyt de Ægyptische spraack zijn

6 Sententien

Over\_

"Over geset geworden, van soodanige Mannen, de " Welcke in de Philosophie niet on ervaren zijn geweeft.

83. Daar naar, niet verde daar van, nomt hy den fel-

vigen Man, die 't felvige ghedaan heeft.

, Voor waar defen wegh , a die tot Godt voert, a Ofte mid-"Heeft Mercurius gheleert, en beschreven:

" Maar, den Propheet Bythis, heeft den selvigen

,, Dan noch, aen den Coningh Ammon

, Verklaart en vertaalt: de welcke hy hadde

, Gevonden in't heylighdom, geschreven

"Met Hieroglyphische letteren; in de Ægyptische

Stadt, ghenaamt Sain. Soloto 17

1984. En weder om, ten eynde des Boeckx:

" Welcke spreuck, wyt den Commentarie

" Van Mercurius, Bythis, met vertalingh,

", Heeft, uyt leggende, over geset.

85. Dat hy dan noch heeft gheseyt dat hy de selvighe voor den Koningh Ammon heeft vertaalt, aen wien oock Asclepius sijn Boeck heeft gheschreven: 't Selvighe is eene openbare aen wijfingh, dat Bythis en Asclepius in eenen eenighen tijdt hebben gheleeft; korts naar den Hermes.

86. Doch, van 't getal der boecken van den Mercurius, heeft even den selvigen Iamblichus al dus gheschreven.

"Hermes Tris Megistus, heeft ghewis "De al gemeene Principien beschreven,

" In twintigh duysent b Boecken;

", Naar de getuygenis van den Seleucus.

" En Manethus c refereert, dat in 36525. d Boecken,

,, Den Mercurius, alles heeft vervat

"En op het vol kommenste vertoont heeft.

87. Doch, daar en zijn (naar de meeningh van M. Ficinus) van een soo grooten geral, geene andere overigh, dan

del. Ofte daar door men vergodet wort.

> b Bladeren, Spreucken, kleene Tra-Etaatjens. Discoursen, ofte Sermoemen. c Staat \_toe, ofte stemt mede.

d Alsbore.

dan dese twee: Poemander, in't Grieckx: en Asclepius in 't Latijn; van Apulejo, langh voor desen over geset: 't welck oock Vergicius en Flussas Candalla hebben ghemeent; de welcke, het gene, eerste, Grieckx, hebben doen drucken.

88. Maar, naar onse meeningh, is den selvigen Poemander, die van Ficinus, in veer tien Capittelen is af gedeelt, geen een Boeck alleen; maar, foo veel Boecken apart, van den Poemander af gesondert: 't welck het eerste is; en alleen Poemander toe behoort.

89. Want, de andere (naar de maal de selvighe den Poemander gansch niet ghedencken, noch den selvighen aen hangigh zijn door ordre van de leeringh, ofte eenige andere 4 Connexie) en konnen voor deelen van den a Verbin.

Pæmander, niet genomen worden.

90. Dat de selvighe dan noch andere, en van den selvighe af gefondert zijn, fulckx wort genoeghfaam openbaar ghemaackt, foo wel door 't gene, 't welck wy nu hebben ghefeyt, als oock, dat andere perfoonen (namentlijck, Tatus en Asclepius) ghelijck niet weyniger andere tijtels, selfs niet in den Poemander (als Clavis, b Beecker; b Cruter. en meer andere) in 't aengeroerde Boeckxken en zijn 'in c Gementioghelijft.

91. En daar is noch een ander Boeck voor handen, onder den tytul, d Sacri Libri, 't welck wy in Cypren, in d Herlighe een Klooster, genaamt Enclistra, te ghelijck met de overighe ghevonden hebben: en, de gene die Ioan: Stobaus in sijne Eclogas Physicas heeft in gheset, met andere fragmenten, en daar toe niet weynigh Boeckxkens; een e Overdeel van de gene die voor handen, een deel oock van de bliffelen. gene, die niet voor handen zijn: fulckx wy alt famen, in een volume ghedraghen hebben: te ghelijck met het weynige, 't welck wy (beyde by den Cyrillo, in de Boec-

dingh ofte

ken tegens den Iulianum, en by den Suida) hebben ghevonden.

a Plaatsen.

92. Daar wy dan de soodanige, tegens onse voor verhaalde exemplaren hebben gehouden, meer dan 1040. 4 loca in de exemplaren van *Ficinus*, als mede *Stobæus*, en *Candalla*, gecorrigeert hebben: welcke b onder scheydene lectiones, ons hebben genootsaackt, dat wy alle de selvige Boecken, met nieuwe arbeyt, hebben getranslateert.

b Differentie. c Lesingen ofte lessen.

93. Wy hebben oock de ordeningh van de Boecken alsoo verandert, daar mede de consequents van de materien, dies te beter aen maalkander hange; en wat beter

tot het verstant helpe.

94. En, dit geven wy van den Mercurio Ter Maximo, ofte Hermete Tris Megisto, en van sijne Boecken, aen den dagh: 't welck wy niet uyt de Cimmerische spraack; maar, uyt de duystere plaatsen der outheden, naar ons vermogen, voort ghebracht hebben.

95. Setten hier by dese weynighe woorden, welcke hy heest ghesproocken, doen hy soude sterven, en van den Calcidio worden verhaalt; daar Hermes selfs spreeckt.

NB. NB.
De laatste
woorden van.
Hermes.
d Ghebannene, ofte
verdrevene.

e Of, ontbonden. 96. 3, Totnu toe, min Soon, ben ick uyt het

" Vader landt verdreven geweeft, en hebbe geleeft

"Gelijck een vremdelingh en d exulant.

97. ,, Nu keer ick weder in dat Vader lant; ,, Fris en ghesont.

98. ,, En wanneer ick over eenen kleynen tijdt, ,, Van des lichaams banden sal e op gelost,

"En van u af gescheyden zijn,

,, Soo fiet toe dat ghy my niet en beklaaght,

, Gelyck als eenen dooden!

99. , Want, ick keere weder om tot de alder beste en ,, Salighste Stadt; tot de welcke alle Borgeren,

, Door middel des doods, sullen kommen .

100. , Want,

100. , Want, al daar is alleen God, den alder hooghsten ", Vorst; die syne Borgeren, met wonderbare

" Lieffelijckbeyt fal vervullen .

101. " Derhalven, dit, 't geen veele een leven schatten

" Te zijn, veel meer eenen dood, " Dan een leven te nommen is .

102. Het schijnt dan noch dat desen Hermes Tris. Megistus met Mo yse in ghelijcken tijd heeft ghebloeyt; Wanneer Hermis heeft doch, een weynigh eerder ofte ouder is gheweest: want, gheleeft. Eusebius schrijft in sijn Chronijck, dat in't eerste jaar Armei, des Koninghs in Ægypten, Cath, des Tris Megisti Soon, ghebloeyt heeft; en't felvighe jaar is ontrent het twintighfte gheweest, voor Mo ysis dood.

103. Men sal dan noch, uyt dese (des Hermetis) boecx- NB. NB. kens, soo wel als uyt de fragmenten, eene tot God saligh gherichtede Philosophie te speuren hebben; met de Articulen des Gheloofs, meest over een stemmende.

104. Oock fal men fien dat alle Grieckxse Philoso- NB. Waar phien, de Pythagorische, Platonische, in Goddelijcke en hare wijssheze Moralische leere, en, de Aristotelische en Stoische in der Physic, als mede de eerste Principien van de Medicijnen, uyt dese en andere sijne, verlooren, Boecken ghenomen zijn.

105. Derhalven waart veel beter, en den Christen. mensch raatsamer, en verde nuttelijcker, soo men veel meer des Hermetis leeringen, dan de Aristotelische (de NB. NB. welcke over\_al, van groote God\_loosheyt vol zijn) in de opentlijcke Schoolen en Kloosteren, aen de (aen den Aristoteli al te seer hangende) Munneken, eenmaal dede lesen.

106. Daar mede fulckx dan, dies te ghevoegelijcker foude mogen geschieden, soo hebben wy de Boeckens, naar de consequents van de materien, en, de te samen.

de Griecken uyt ghe foogen

voegingh (ghelijck ghefeyt is) in eene ordeningh ghe-

bracht.

107. Ghelijck als wy oock des Platonis Dialogos (de welcke seer verdeelt en verstrooyt waren, en bykans gelijck als dese) naar de (tot het verstant bequame) ordeningh, ghedisponeert hebben; ghelijck naar desen sal te fien zijn.

108. Daar mede men de felvighe, naar achter aen settingh, eene soo seer groote Disficulteyt (de welcke uyt dese confusie ontstont) in 't toe\_kommende, in eene ghe-

wisse en seer lichte ordeningh lesen konnen.

109. En dat daar, uyt eene soodanighe lichtigheyt, de liefde, en, de lust, van de recht Philosopherende, tot dese beyde Goddelijcke Philosophien, mach op geweckt worden.

### HET EERSTE BOECK.

# Hermetis Tris Megisti,

## POEMANDER.

#### Hermes.



Oen ick een maal betrachte de wefende dingen, en mijn ghemoet fich verhief, al daar verblickerde de finnen mijnes lichaams gansch en geheel; ghelijck de gene, die van spijse over laden, ofte moede van arbeyt, met slaap, over vallen worden.

2. En my quam voor, ghelijck als of ick yemant fagh, feer groot, en van on eyndelijcke lenghte; mijnen naam nommende, en feggende tot my.

#### Pæmander.

3. Wat wilt ghy hooren en fien, en wat is 't, 't geen ghy, in 't ghemoet, ghedenckt te leeren, en te erkennen?

#### Hermes.

4. Ick feyde: wie zijt ghy?

#### Pæmander.

5. Hy sprack: ick ben Poemander, het ghemoet 4 des 2 Authenheerschappenden: ick weet wat ghy begeert; en ben tia.

over\_al met u.

Hermes.

#### Hermes.

6. Ick sprack: ick begeer de Wesende dinghen te leeren, en des selfs natuur te verstaan; en God te erkennen.

#### Pamander.

7. Hoe?

#### Hermes.

8. Ick feyde: ick wil't hooren!

### Pæmander.

9. Doen sprack hy: hout my weder om in u gemoet, soo sal ick u leeren, 't geen ghy onder soecken wilt.

#### Hermes.

no. Doen hy sulckx hadde gesproocken, verwandelde hy sijne a Idéé: en van stonden aen, wiert my Alles, in eenen oogen blick gheopent; en ick sagh een on eyndelijck ghesicht: het wiert alles tot een licht, 't welck seer liesselijck en b vervroolijckende was; en ick verheughde my in 't aen schouwen.

duyster op den af gront.
c Ofte krome een ghescheyden, verschrickelijck en treurigh; en die sich migheyt; in eene 'kromte sloot: soo dat my docht, in 't aen schouwen, dat de selvighe duysternis, verwandelt wiert, in eene vochtighe natuur, zijnde on uyt spreeckelijck e Siet Iatob d verwart, de welcke eenen e roock, gelijck als van vyer; M.M.cap.6. en een on seggelijck, droevigh gheluyt van sich gaf.

12. Daar naar brack uyt de selvighe her voor, eene son duydelijcke stemme; die ick voor des lichts stemme

hielt.

b Vermakelijck, vervreugende, ofte vreughden Rijck. Het was duyster op den af-gront. c Ofte krommigheyt; Circul. d Tumultuirde. Bohm. vers 10. f On-nommelijcké ofte on-feggelijcke.

a Gestalte.

13. Uyt

het reyne

vyer zijn

Son, Sterren, en de Maan.

b Over

13. Uyt het licht, klom dan noch een heyligh woord Het worde op de natuur: en het reyne vyer verhief fich uyt de vochtighe natuur, op, in de hooghte; 't felvige was licht, NB. Vyt fubtijl, en krachtigh.

14. De Lucht, die oock licht was, volghde den geeft, gheworden, en voer vander Aerden en 't Water, tot aen 't Vyer; dat

het alfoo was, als of fy b over 't felvighe hingh.

15. De Aerde en het Water, bleven dan noch onder 't Water. maalkanderen vermenght, foo dat de Aerde, van wegen het Water, niet en wiert ghesien; en wierden beweeght door 't geeftelijcke woord, 't welck daar boven sweefde.

### Premander.

16. Doen feyde Poemander tot my: hebt ghy het gheficht verstaan; wat 't selvighe beduyt?

#### Hermes .

17. Ick sprack: ick fal't ' naar dencken.

c Leeren of op letten.

#### Pæmander.

18. Het licht, feyde hy, ben ick, het gemoet, u God: die voor de vochte natuur is; die uyt de duysternis d ver- d Dat is, fchenen is.

19. Het woord, uyt het gemoet luchtende; den Soone borgentheyt Gods .

uyt de eeuwighe verfich bekent maackt. NB. NB.

#### Hermes.

20. Ick sprack: wat is dat te seggen?

#### Pamander.

21. Erkent't selvighe alsoo: 't gene, soo wat in u e Verstaar, siet en hoort (namentlijck, het woord des Heeren, en het ofte begript. gemoet,

NB. 1ck, ghemoet, God den Vader) zijn van maalkanderen niet en den Vader af gefondert; want, beyde der selvighe vereenegingh, is het leven.

#### Hermes .

22. Ick sprack: ick danck u.

#### Pæmander.

23. Maar, vat ghy, met het ghemoet, het licht; en erkenne't felvighe.

#### Hermes.

24. Doen hy dit hadde gesproocken, hebben wy maalkanderen eenen langen\_tijd aen\_ghesien; alsoo dat ick

verzidderde voor sijne 4 Idée.

daante. 25. Maar, alfoo hy b my wederom aen fagh, fagh ick, in mijn ghemoet, een licht, van ontalbare krachten, en de de eene, in der waarheyt, on eyndelijcke wereldt; en dat het vyer, met groote kracht, beslooten, en te samen ghedreven, en alsoo d in stant ghebracht wiert.

26. Dit felvige hebbe ick erkent, doen ick het woord des Pæmandri hebbe ghesien: over fulckx (doen ick in verslagentheyt was) hy weder om tot my seyde.

#### Pæmander.

27. Hebt ghy nu, in 't ghemoet, ghesien, de oorspronckelijcke *Idéé*, de welcke, voor den aenvangh, van eenen on eyndelijcken aenvangh is? sulckx sprack Pæmander tot my.

#### Hermes.

28. Ick sprack: van waar zijn de Elementen der natuur, te samen gheset?

29. Daar

a Gestalte, ofte gedaante. b Ofte voor my stont. c Zijnde de in wendige eeuwighe wereldt. d Ofte in ordre. e Bestor-

tingh.

lijcke ofte

c Oftena

Element. e Vyer, Le-

Licht.

Liefde.

natuur.

pelijcke.

i Of, begrig-

de wet, en, de influentie

der seven

1 De reyne

wendighe

woord : ofte

d Het eene

29. Daar op, antwoorden hy: door Gods Raadt, die a Ofieghe't woord a aenveerdende, b de schoone wereldt heeft aen formeen. gesien, en, de selvighe ' naar gemaackt; en alsoo, door b Deheerhaar felfs d Element, en door de uyt baringh der fielen, in wendige de werelt gheschapen heeft.

gemodelt. 30. Maar, het ghemoet (God)'t geen 'Man, enf Wijf, leven en licht is, heeft door 't woord, een ander wercken- eeuwige reyn de s ghemoet ghebooren: twelcke (zijnde des vyers, en des Geestes God) seven Regenten heeft h ghemaackt, ven, Tooren. die de i sinnelijcke wereldt, in Circulen bevatten; welc-f Water,

kers regeeringh, k fatum wort ghenaamt.

31. Van fonden aen is uyt de selvige af gesonckene g De wyter Elementen Gods, het woord Gods, tot een 1 reyn m werck mendighe der natuur, voort gekommen: 't welck met het wercken- h ofte ghe. de " ghemoet is vereenight gheworden; naar de maal wrocht. hy met't felvighe, eens Wefens was.

32. En, de l'af gesonckene Elementen der natuur, k Dispositie, zijn fonder vernuft ghelaten gheworden; op dat fy al-

leenelijek de materie fouden zijn.

33. Maar, het werckende ghemoet, met t'amen het Regenten. woord,'t welck de Circulen 9 om vat, en machtigh drijft, in wendige heeft sijn wercken, drayende ghemaackt: en f toe, nieuwe ghegestaan, dat de selvighe, van den aen vangh, sonder aen boort. vangh, tot aen't eynde, fonder eynde, om ghedreven maackxsel. worden; want, fy beginnen al\_tijds, al\_daar fy fich eyn- " Two dighen.

34. De Circulatie dan noch van de wercken, heeft natuur. uyt de ' af gesonckene Elementen, (naar den wille des gemoets) de on vernuftighe dyeren gheteelt; want, " sy even beelt.

en hadden geen vernuft.

35. De Lucht, heeft het vliegende voort ghebracht; baarde.

o Gelijckenis , ofte p Of de wytweheen q Formeert ofte begrijpt.

T Ofte maacken. I Ofte bestemt. t Denyto-gebaarde, u Verstaat, de Circulatie, ofte Planeten; en, de 191-gebaarde Elementen .

en het Water, het swemmende. En het Water, en, de Aerde, zijn van maalkanderen ghescheyden gheworden; ghelijck 4 het gemoet, heeft gewilt! daar dan de Aerde, 2 Ofte de de b Animalien die sy heeft ghehadt, van sich ghegeven werck-mee-Sterinne ; den Geeft van de heeft; namentlijck, vier voetige, kruypende, wilde, en tamme:

36. Maar, den Vader aller, dingen (het gemoet; zijnde wijsheys, ofte c leven en licht) heeft den mensch, sich gelijck, gebooren, en hem bemint, als sijn eygen gheboorte; want, hy was feer heerlijck, en droegh des Vaders Even beelt : ghewisselijck, heeft God, sijn eyghen gestalte bemint; en alle naar't welck fijne wercken, daen den felvigen over gegeven

37. Maar, 'als desen, de scheppingh des werck meesters, in't gansche Wesen, sich te gemoet hadde gevoert, daar wilde hy oock felfs, werck, meester zijn: hier om wiert hy van den Vader af ghesondert; f en in de werc-

kende Sphara ghelaten.

38. En alfoo hy alle gheweldt hadde, aenmerckten hy de z wercken vande seven Régenten, die hem dan bemint, en yeder b sijne ordeningh deel achtigh gemaackt hebben.

39. Doen hy hare i Essents hadde verstaan, en hare natuur deel achtigh was gheworden, daar wilde hy den om loop der Circulen k door breecken, en't gheweldt des genen, die sijne sit, plaats i in 't vyer heeft, met het ghemoet begrijpen.

40. En doen hy over de sterffelijcke en on vernuftige m Animalien des werelds, alle ghewelt hadde, en door t moet in den ghewelt der Circulen was door gebroocken, daar fagh

d. Dit kan verstaan worden : aen den eeuwigen gheboorenen Soone Gods ; van den welcken hy de beeldenis droegh, en als Luytenant was. c Ofte doen. f Dat is, in de reoeeringh, en bestieringh van den Spiritus Mundi; ofte van den Geest des Werelds. g Het wercken, ofte de werckingh. h Ofte hare. i De wyt-gaande merckende kracht, k Ofte door gronden. I Dat is, in de opperste kracht. m Ofte schepselen.

G. W. b De dyeren, die in de inde Ionghvrouw (zijnde het eene eeuwlge reyn Element : Christus

hare Idéen hebben ghestaan. c Verfiaat, Man en Wiff, Vyer en Water; ofte Tooren

vanden He-

kommen) in

mel is ghe-

en Liefde zijnde den eenighen eeuwighen God, in twee nytbarende Eygenschappen: die daar is het eenwiche

Ghemoet ; daar't Ghemensch, een Even beelt van is.

hy diep in door de Harmonie, a en toonde, de af gedaalde natuur; zijnde de heerlijcke ghedaante Gods.

41. Doen hy haar ' heeft ghefien , ( hebbende in haar natuur; die felvighen on versadelijcke schoonheyt) en hebbende in haar, alle werckinge van de seven Regenten, en, de ghe- e Oste siende stalte Gods, al daar lachte fy, door d'liefde: als, e de welcke, de beeldenis van de alder heerlickste ghestalte minthest, (namentlijck, des menschen) in t water sagh; en sijne schaduwe, in der aerden.

42. En hy siende sijns ghelijck formighe ghestalte in e Verstaat, hem felfs, in twater, heeft hy die bemint, en begeerde haar by te woonen: daar dan, van stonden aen, met mensch, bet den wille, het werck is gheschiet; en, eene f on vernus- monster van

tige ghedaante heeft gheteelt.

43. De natuur heeft haren beminden omvanghen, en NB. Den fich gansch en gheheel in hem ghevlochten, en zijn beyde met\_maalkanderen vermenght geworden; naar\_de\_maal unt\_mendige fy d'een den anderen hadden lief ghekregen.

44. En daar om is den mensch, boven alle andere Animalien op aerden, twee voudigh: namentlijck, stersfelijck, naar 't lichaam, en on sterffelijck, van wegen den

& Substantialischen mensch.

45. Want, of hy schoon on sterffelijck is, en't gheweldt aller dinghen heeft, even wel lijdt hy doch de NB. De sterffelijcke dinghen, de welcke het h fatum onder worpen zijn: en al\_is 't dat hy hooger is dan de ' Harmonie, foo is hy doch knecht van de Harmonie geworden: doch, Man en Wijf, uyt den Vader, die k Man en Wijf is; len fonder flaap van die fonder flaap is, heerst hy.

46. Daar naar sprack mijn ghemoet; ick bemin dese Forculen, rede . k Siet Maar, vers 30. hier woor. Den Wachter Ifraëls en flaapt noch en flaymert niet ; alfoo oock het ghemoet des menfchen , 't welch's rechte beeldt Gods is, naar Liefde en tooren .

wendighe uyt-gebaart was. d Van bevreughde, ofte van blij-Schap. de natuur. f Den dyer-

a Ofte ver-

kondighde. b De wytin

geboorte. mensch en de natuur vande wereldt, Zijn een geworde. g Zijnde den waren, eeuwighen,

rechten ofte wesentlijeken mensch. NB. NB.

reden van de twee voudigheyt des men schen.

h De bestieringh der feven Regente. a white

47. Maar, Poemander seyde: 't selvige is, tot op desemble dagh, een verborgen Mysterium; want, doen de natuur sich met den mensch heeft vermenght, heeft sy een won-

der, boven alle wonder, te voorschijn gebracht.

48. Want, doen den mensch de natuur vande Harmoven, voudigen mensch nie der seven Regenten, van den genen die ick ghenomt
hebbe (namentlijck, van 't vyer en vanden gheest) hadde,
matuur, tot
op Lamech,
De linie des aen a seven menschen, naar de natuuren van de seven Reverbonds, tot genten; die Man en Wijf, en hoogh ghegradeert waren.

op laneth;
begrijpende 49. Hier op [seyde] ick: O! Pæmander, ick ben in

49. Hier op [leyde] ick: O! Pæmander, ick ben in groote begeerte ghekommen, en my verlanght 't felvighe

te hooren, maackt doch geen om wegen.

50. Maar, Poemander sprack: swijght; want, ick en heb't eerste Sermoen noch niet b uyt, gevoert.

51. Ick sprack: fiet! ick swiigh.

Cap. 30.

52. De gheboordte dan van dese seven, ghelijck ick en 31. En gheseyt hebbe: is op eene soodanighe wijse gheschiet: 40 Vragen, De Wijvelijcke lucht, en 'het drijvende water, heest uyt de 35. vrage, het vyer, de d rijpingh, en uyt den 'Æther, den gheest b osie vol. ghenomen; en, de natuur heest de lichamen voort, ghesyndight. bracht, tot een f beelt des menschen.

Maar, den mensch, is uyt s leven en h licht, tot d rijdegingh, siel en ghemoet gheworden: uyt het leven, tot eene siele; e Dealder, en uyt het licht, tot een gemoet: en hy is alsoo gebleven, reinste licht, heerschende over alle i ghelederen van de k sinnelijcke

wereldt, tot het eynde des perckx; en, barende.

54. Hoort nu op het Sermoen, 't geen ghy garen hooren wilt. Doen het perck is vervult gheworden, wiert den bant van alle dingen op gelost, naar den raat Gods: want, alle Animalien, die Man en Wijfzijn, wierden te ghelijck, 'met den mensch, op ghelost; en't een deel, wierden mannelijcx, en't ander deel, wijvelijcx geslachts.

55. En

ven-voudigen menfch : de linie der matuur, tot op Lamech. verbonds, tot of Iareth; begrijpende s begin en eynde des werelds ; Ergo, alle menschen. Siet I. B. in fijn M. M. Cap. 30. en 31. En in Signe 40 Vragen, vers 43. b Ofte volve eyndight. E Het vloesende of zeyle. e De alder reynste lucht. f Het dyer-Che beelt. g Vyer, leven, fiel. h Water, licht, gheest. i Schepfelen. k Begrijpelijcke. 1 Gelijck,

ofte also

55. En God sprack, door sijn heyligh woord, van stonden aen: wast, in wasdom, en vermeerdert u, in vermeerderingh, ghy, alle schepselen en wercken: en die verstandigh is, 4 die ERKENNE SICH SELFS, 2 Defe dat hy on terffelijck is: en wete, dat de liefde tot het ligliaam, de oorsaack des doods zy; en erkenne alle Wesens. sters van den

56. En doen God dit hadde ghesproocken, heeft de Providentie, door het fatum, en, de Harmonie, de vermengingh in gevoert, en, de baringh b in geset; en alle dingen zijn, in hare geslachten, vermeerdert geworden: en die fich felfs heeft erkent, die is in 't goede ('t welck b of, veronboven alles goet is) ghekommen: maar, die uyt verleydingh der liefden, het lichaam heeft bemint, die blijft in de duysternis, dwalende; en lijdt a finnelijck, t geen des doods is.

57. Ick fprack: e wat fondigen de on-wetende foo. feer, dat fy de on fterffelijckheyt berooft worden?

78. O! ghy, het schijnt, dat ghy niet en hebt verstaan, 't geen ghy ghehoort hebt . Joined jad har an

59. Ick en heb u wel niet gheseyt, dat ick 't versta: I doch, ick verstaa't; en erinnere my 't selvighe.

60. Wel, u, foo ghy't verstaan hebt.

61. Lieve, seght my, waar om zijn die des doods waart, die in den dood zijn? is t daar om, om dat voor t lighaam, eene treurighe duysternis voor, heen gaat, uyt de welcke de vochtighe natuur, en uyt de felvighe, het lighaam in de sinnelijcke wereldt is ghemaackt gheworden; uyt t welck den dood ontstaat?

62. Dit hebt ghy nu recht verstaan. Maar, hoe komt hy tot God, die fich felfs heeft erkent; daar t woord

Gods van spreeckt?

63. Ick seyde: om dat den Vader aller dinghen, uyt den welcken den mensch is gemaackt geworden, uyt licht en leven bestaat. 64. Hoe

Spreuck hebben de Prie-God Apollo hier geleent en voor haren Tempel ghe-Schreven. NB. NB. dincert. c In hare eeuwighe: Idéé. NB. NB. d Het ligden, is de pasie der finnen. Of, zhevoelijek. e Ofte hoe.

f-Ofte even wel.

64. Hoe spreeckt ghy soo? God en den Vader, uyt den welcken den mensch is ghebooren gheworden, is licht en leven: soo ghy der halven fult leeren, hoe ghy uyt licht en leven bestaat, soo sult ghy weder om in 't leven in gaan; fulckx fprack Poemander.

65. Maar, feght my dan noch sprack ick: hoe sal ick in t leven in gaan, O! mijn gemoet? want, God sprack: den mensch, die 't ghemoet heeft, erkenne sich selfs; En

hebben dan niet alle menschen het ghemoet?

66. Hoe spreeckt ghy soo? want, ick, het ghemoet, komme alleenelijck tot den heylighen; goeden, reynen, bermhartigen, en die daar God vruchtelijek leven; en mijne \* tegenwoordigheyt, is, hare hulpe: alfoo dat fy van fronden aen, alles erkennen, en in liefde, tot den Vader bidden: en hem danck, lof, en prijs seggen; en hare liefde alleenelijck tot hem richten: en eer sy het lichaam aen haren dood over geven, de sinnen haten; om dat des selfs wercken, hen wel bekent zijn.

67. Jah, ick (het ghemoet) en laat het niet toe, dat foodanighe voor vallende werckinghen des lichaams, b Ofterolar b ten eynde ghebracht worden: ick sluyte ghelijck eenen Deur wachter, den in gangh voor de boose lusten; en snijde af, de ghedachten der schandelijcke wercken.

68. Maar, vanden on verstandigen, boosen, on deugenden, nijdigen, gierigerts, dood flageren, en god loosen benick verdt af: ick geve de selvighe over, aen den wraack, geeft, die (de scherpte des vyers ghebruyckende) hen, 'ghevoelijcker wijse quetst, en tot on geto lust en be. regeltheden, noch meer wapent: daar door hy grooter seette drift. straffe ontfanght, en van sijne on versadelijcke lusten en begeerdten, niet op en hout; spiegel vechtende: en, de soodanighe verderft en pijnight hy; het vyer over hem meer en meer op hoopende. men ned nedelew ned 64. Hoe CO .. 630 beforet

c Dat is, hare finnen, d Verstaat, de wraack. gheest , of Slaanden Engel.

bracht worde.

a Ofte by komste.

69. O, ghemoet! ghy hebt my alles, foo als ick wildes gheleert: feght my doch noch vande weder keeringh, die hier maar gheschiet on it gomer black at at

70. Pæmander sprack: eerstelijek, 4 in de op lossingh van 't b Materialsche lichaam, wort het lichaam selfs over gegeven tot veranderingh, en, de ghedaante die 't heeft ghehadt, wort on fichtbaar: en, de werck loofe feden, worden aen den d Genio ghegeven: en, de finnen des lichaams, kommen weder om in haren oorsprongh; en tot deelen ghemaackt zijnde, worden sy weder om gheset, in hare werckingh .

71. Den 'Tooren, en, de begeerlijckheyt gaan in vroomen, d'on vernuftighe natuur; en alsoo vaardt hy eyndelijck, om hoogh, door de Harmonie : en geeft aen de f eerste

Zonæ, de toe, en af nemende wercken.

Aen de g tweede, de verfinningh des quaats, en het werck\_loofe bedrogh.

Aen de b derde, inschelijckx de werck, loose begeer-

lijcke kracht.

Aen de vierde, de heersche looselust om te heerschen. Aen de k vijfde, de on heylige koenheyt, en de rouckeloofe stoutigheyt.

Aen de / feste, de quade aenritsingh, tot werck loose

rijckdom .

Aen de m sevende Zonæ, de laagh leggende loogen. 72. En als dan, wanneer hy van de werckinghen der " Harmonie o ontbloot is, komt hy tot de P achtste na- soo lant sy tuur; en heeft sijne 1 eygen kracht: en looft den Vader, met de gene, die daar zijn; en hen oock met hem, over Planeet, fijne aen komfte verheugen.

73. En wanneer hy de selvighe ghelijck geworden is, den mensch

a Ofte in de onthindingh. b Het rechte lichaam.

c Die niet met, ofte in God en zijn ghedaan gheweest. d Demoni,

ofte boofe Geeft: dat is. het boofe ofte de quade wercken der

worden aen den boofen Geest ghege-

ven : die folekx in de roomen ghewrocht heeft.

e Gram-Chap.

f De Maan g Mercurij.

i Sol. k Mars. 1 Iubiter.

m Saturni. NB. Wanneer de siele van 't lig-

haam Cheyt aen yeder Regent ofte

't gheen de felvighe in

hoort hebben the-

a De seven Goden, ofte Regenten. o Ofte vry. p In de Octavam. q Die hy voor den val heeft gehadt. NB. Meer reughde over eenen Sondaar, dan over 99. CTC.

hoort hy oock de a potentien, die boven de achtste natuur

zijn, met hare eyge stemmen, God looven.

74. En, dan klummen fy, in ordeningh, voort op, tot den Vader; en b begeven hen selfs onder de potentien: b Of veren wanneer sy potentien gheworden zijn, kommen sy in mengen. c Krachten God. En dat is het goede eynde, vande gene, die erken-Gods. tenis hebben; namentlijck, dat sy vergodet worden.

d Begrepen,

75. Maar, naar de maal ghy alles dontfangen hebt, reflan, ofie wat vertouft ghy, die gene in te leyden, die 't waardigh zijn; op dat het menschelijcke gheslacht, door God behouden worde?

Hier Scheye Pæmander yan Hermes. ten ofte Engelen Gods.

76. Doen Poemander fulckx tot my hadde geseyt, vermenghde hy sich met de ' potentien : ick dan noch danckte en loofde den Vader aller dingen, en stont op, e De krach- naar-dat\_ick van hem, was versterckt geworden, en my de natuur van 't gansche Wesen, en dat, soo seer schoone ghesicht, gheopenbaart was; en vingh aen, de heerlijckheyt der God saligheyt, en, de erkentenis, met verhevene stemme, den menschen te verkondigen.

Hermes

77. O! ghy volckeren, ghy aerdsche lieden, ghy, die Predickingh. u selfs tot de dronckenschap, tot den slaap, en tot de on erkentenis Gods begeven hebt: zijt nuchteren, en hout van 't brassen doch een maal op; ende en laat u den

f Often, f on vernuftigen flaap niet foo feer ghevallen. redelijcken.

Sich de on Sterffelijck-

maacken.

78. Doen fy fulckx hoorden, quamen fy eendrachtigh tot my; en ick sprack voorder. O! ghy aerdsche lieden, der idelbeyt. waar om hebt ghy u felfs, in den dood ghegeven? daar mant en kan ghy doch macht hebt, de on sterffelijckheyt, deel achtigh te worden!

79. Bekeert u doch, ghy, die met de dwalingh hebt heyt memen : maar, such de verkeert, en met de on wetentheyt zijt verduystert ghesemelich worden, wijckt van 't & duystere licht, wort de on sterffelijckheyt, deel achtigh; verlaat de verderffelijckheyt.

80. Doch.

3.0 Unported License

80. Doch, ettelijcke van hen, gingen wegh al spotten-

de, en begaven hen op den wegh des doods. De main

81. De anderen, baden my, dat ick hen wilde leeren; en vielen my te voet: maar, ick ghebood hen op te staan, en wierdt eenen a leyder van 't menschelijcke gheler ligh zijt ghy, die flereker zijt, dan alle krachtaff

a Harder. ofte Predic-

82. Ick leerde hen middelen en weghen, hoe, en op wat\_wijfe fy mochten behouden worden: ick plantede in hen, de woorden der wijsheyt; en drenckte hen, met daar vloeyt, van de hele en't harte, tot u restwalement:

83. Maar, doen't avont wiert, en der Sonnen schijn gansch begon onder te gaan, belastede ick hen, God te dancken: en naar vol brachte danck feggingh, keerde

een yeder weder om naar fijne eygen plaats.

84. Doch, ick schreef Poemandri goed dadigheyt 6 in my: en alfoo ick daar mede, naar mijne begeerte, vervult was, foo hadde ick, boven\_maten, groote vreughde: want, des lichaams slaap, wiert de nuchterheyt der betrachtingh. fielen: het toe doen der oogen, het waar achtighe aen NB. NB. NB. schouwen: mijn stil swijgen, de swangeringh des goeds; en, de vrucht des goeds, de uyt breeckinghe des redens.

b Dat is, in mijne ghedachtenis en

85. Dit\_felvighe dan\_noch, is my weder\_varen, ghelijck ick fulckx ontfangen hebbe, van mijn ghemoet : dat is, ghelijck ick van den Pœmander (het heerschende woord) Goddelijck, ben 'aen gewayt, en, de waarheyt, c Aen gewayt, en, de waarheyt, c Aen gewayt, en, de waarheyt, c deel achtigh gheworden; daar om loof ick God den geblasen; Vader, d van harten en alle krachten.

86. Heyligh is God, den Vader aller Wesen.

Heyligh is God, wiens raadt van sijne eygen ' Potentien vol bracht wordt.

Heyligh is God, die daar wil erkent zijn; en van de fijne erkent wordt.

gesproocken. d Oftewyt der sielen. e Krachten, of Engelen.

87. Heyligh zijt ghy, die door't woord alles hebt samen gheset.

Heyligh zijt ghy, wiens beeldenis, de gansche natuur

is gheworden.

Heyligh zijt ghy, die, vande natuur, on geformt zijt. Heyligh zijt ghy, die stercker zijt, dan alle kracht. Heyligh zijt ghy, die grooter zijt, dan alle hoogheyt.

Heyligh zijt ghy, die alle lof over treft.

83. Neemt op, het reyne offer van mijne rede, die daar vloeyt, van de fiele en 't harte, tot u uyt ghestreckt: ghy, die on feggelijck, on uyt fpreeckelijck, en alleenelijck in de stilte ghenaamt wordt : wy bidden u, dat wy van de erkentenis \* niet afgevoert worden.

a Ofte ver-

moert worden. 89. Neyght u tot my, sterckt my: en verlicht doch b ofie door, oock, b met dese ghenade, de gene, die noch in on\_ wetenheyt zijn; namentlijck, die, van mijn gheslacht, Broederen, en uwe Soonen.

90. Daar om gheloove ick u, en betuyge; en ga, in 't leven en licht: hoogh ghebenedijt zijt ghy, Vader! uwen mensch, begeert, te samen met u, gheheylight te c Osienaar worden; sghelijck als ghy hem, alle macht ghegeven

> Bickett and by outgoing a bebe, various planner: "day pledigide into van don Fosquader (her heerlikende Joseph de l'inches de la contraction de la contr ica bandoi notar game artantal, agama

Tradion if Cod, don't also the Western

175 Michigan Trade of by

rafic River and more results and the

anthrope die as assertings le

dat ghy hem. hebt .

Heynghas God, ween to de onthos enger ! Deten

in any n ready, pice

to the most shaid 10 Submit

T TEMS A TH Y same , appl

C America ern den Pille

100 100E

- General \*\* X10 SDW Adding F

administrals told manufact

ers Maryerse

नेवह विभिन्न मेंद्रुप

#### HET TWEEDE BOECK.

heer treeen to

Het Gemoedt, aen

# HERMES.

't Gemoedt.



All nerioson interior

Wijght, ghy alder grootste Mercuri, en voert u weder om in de gedachtenis, t geen daar is ghesproocken gheworden; soo wat my is in gevallen, 't selvighe wil ick u, sonder vertreck, openen.

#### Hermes . deport on all a

2. Hoewel verscheydene, soo veel, en soo onder scheydene saacken, van dit gansche Wesen, en van God, op de baan hebben ghebracht, evenwel heb ick, 't geen, soo wat de waarheyt is, niet vermoghen te leeren : verklaart ghy my doch fulckx mijn Heer, want, u alleen wil ick ghelooven, in verklaringh van dese dinghen.

# 't Gemoedt.

3. Al daar sprack het Gemoet: aen hoort mijn Soon, hoe fich God, en alle het Wesen verhout; God, de Eeuwe, de Wereldt, den Tijd, de Generatie

4. God, maackt de Eeuwe : de Eeuwe maackt de Wereldt : de Wereldt, maackt den Tijd; den Tijd, maackt de Generatie.

5. Het goede, het heerlijcke, de saligheyt, de wijf- kende Eyheyt, is als de " Essents van God: de " Essents van de genschap, ofte F 2 Eeuwe, Wyen.

PELL PRESENT a vyt barende, maacIdentitat, Sich felfs gelijck. Alteritat. Sich - Selfs on zelijck. a vytwbarende, manekende Eygenschap, ofte Wefen. b De werekende kracht, of Eygenschap. c Dat is, het maacken en breecken. d NB. De Eeuwe , of de Eeuwigheyt, is in't Grieckx, een, en 't felvighe. e Anders. om den wille Gods. f Of, is, en gheschiet. g Selvighe dingen. h Den oor-(prongh van, &c. i Kracht. k Verstaat, de eeuwighe Idéén des werelds, en des felfs figuren hebben gheweeft en blijven in de eeuwighe

Wijfbeyde

Eeuwe, is, de Identität: de 4 Essents des Werelds, de ordeningh: de " Essents des Tijds, de verwandelingh; en, de a Essents vande Generatie, het leven, en den dood.

6. De b werckingh Gods, is het Gemoet, en, de Siele: de werckingh der Eeuwe, het al tijds duren, en, de on sterffelijckheyt: de werckingh des Werelds, de ' op, rechtingh, en, de verstooringh: de werckingh des Tijds, het toe, en af nemen; en, de werckingh van de Generatie, de qualitat.

7. Daar om, soo is in God, d de Eeuwe: in de Eeuwe, de Wereldt: in de Wereldt, den Tijd, en in den Tijd,

de Generatie.

8. En, de Eeuwe, staat e ronts, om God: de Wereldt wort in de Eeuwe beweeght: den Tijd, in de Wereldt beslooten; en, de Generatie, f wort in den Tijd.

9. Den oorsprongh, van alle dinghen, is God: de Essents van de & selvighe, de Eeuwe; h en, [van] de ma-

terie, de Wereldt.

10. De i Potents Gods, is de Eeuwe: en het werck der Eeuwe, de Wereldt: \* de welcke niet eenigh fins een maal zy gheweest; maar, al tijds, van eeuwigheyt gheweest is: daar om sy oock nummer meer en sal vergaan: want, de Eeuwe is on vergangelijck: gelijck oock niets, van die dingen, die in de Wereldt zijn, vergaan sal; door dien de Eeuwe, de Wereldt in fich begrijpt.

#### Hermes.

#### 11. Maar, welck is Gods Wijsheyt?

#### tabana bil I asb bil t Gemoedt.

12. Het goede, en het heerlijcke, en de faligheyt, en alle deughden; en, de Eeuwe. w. Ff als de \* Effects

Gods, she tijck eene schadume, tot vreughde der Engelen en menschen.

13. Nu, soo geeft de Eeuwe, 4 de materien, de on sterffelijckheyt, en het al tijds duren: want, de Generatie van de selvighe, b hanght aen de Eeuwe; gelijck de Eeuwe aen God.

14. Want, de Generatie en den Tijd, in den Hemel, en op der Aerden, zijn tweederley naturen: in den Hemel zijn sy on veranderlijck, en on vergangelijck; maar, op der Aerden, veranderlijck, en vergangelijck.

15. En God, is de fiele der Eeuwe : de Eeuwe, de siele d des Werelds; den Hemel, de siele der Aerden. d of, van't

16. En, God, is in 't Gemoet: het Gemoet, in de siele: de siele, in de materie; en alle dit selvighe, door de che ledigh is van veniande die dane amacke . wung.

17. En dit gansche e lichaam, in 't welcke alle f licha- e Corper, men zijn, is vol van fielen; de fiele is vol des Gemoeds, f of coren vol Gods and ob read to ship la portro worlds and poren.

18. In wendigh, vervult fy het lichaam, uyt wendigh, om vat fy t felvighe; en maackt het gansche Wefen, levendigh: namentlijek, van uyt wendigh, dit vol kommen & Animal, de wereldt: en van in wendigh, alle g Schefel, andere Animalien : en daar boven in den Hemel, blijft of besielt Wesen. fy in der h Identität; en onder op Aerden, verwandelt h Daar niets fy de Generatie : nobro u donnanckt worden , anders en is;

19. Soo begrijpt nu, de Eeuwe, de Wereldt: het zy dat sich dan (ghelijck yemant meent, ofte meenen mochte) door selfe gelijek noodwendigheyt, ofte door 'Providencie, ofte door natuur, ofte door yets, anders; even wel is het doch alles, ofie Voor ongh en blocyende. den werckenden God.

20. Doch, de werckingh Gods, is eene over mate groote kracht; de welcke yets menschelijckx, noch yets Goddelijckx en vermach vergeleecken te worden.

21. Over fulckx, lieve Hermer, en moet ghy gansch niet meenen, dat yets, van die dinghen, hier beneden, ofte ans W. car

b Of, bestaat vande Eeuwe.

c Of, van God bestaat. NB. Tweederley Generatien.

een Wefen, i Bestieringh

sienigheyt.

ofte yets, van de gene, die daar boven zijn, Gode gelijck zy; anders foudt ghy van de waarheyt af wijcken: want, hem en is niets ghelijck; den welcken on gelijck, en alleen en eenigh is.

a Dat is, alle dinghen on-gelijck.

22. Oock en moet ghy niet meenen, dat hy eenen anderen, in kracht wijckt; want, wie is hem ghelijck, 't zy in leven, on sterffelijckheyt, b mutatie, in e qualiteyt?

23. Want, wat foude hy doch anders maacken? want, God en is niet ledigh: anders fouden alle dinghen ledigh

zijn; want, alle dingen zijn vol van God.

24. In de wereldt, en is oock nergens d eenighe ledigheyt: want, ledigheyt, is eenen naam, de welcke leegh, d Emeons ofte ledigh is van yemande die daar ' maackt, en van yets, 't welck ghemaackt wordt! a oddlang tip all to

25. Alle dinghen moeten dan noch door gaans ghemaackt worden; al tijds, en naar de natuur van eene

yedere plaats.

f Woonende. 26. Want, den Schepper is in alle dingen, en niet in g Ofte mineen cenigh alleen f resideerende, noch yets eenigh alleen h of, over maackende; maar, alle dingen. ob from A ...

27. Want, maar de maal hy eene werckende kracht osse Wesen. is, soo is de selvighe ghenoeghsaam, om alle dinghen te maacken; en die ghemaackt worden, zijn : onder hem. NB. Niets

28. Siet, door my, dese wereldt aen, die aen u gesicht de Wereldt. is voor gestelt, en betracht, grondelijck, hare heerlijckheyt: het is b door gaans een on verwelckelijck i Cork De feren pus, voor t welcke niets eerder ofte ouder en is; al tijds

jongh en bloeyende.

220. Siet oock de boven ghestelde & seven werelden aen, de welcke met / eeuwighe ordeningh zijn verçiert, 1 Met gheen met onder scheydelijcke loopen, de Eeuwe vervulin Eene verden: en hoe alles vol is, des lichts; en nergens m een ofer meter oder yets, van die dinghen, hiereinannyv

30. Want,

b Veranderingh. c Eygen-Schap. NB. NB. God is al tijds werckende.

werckelijckheyt. e Werckt, ofte arbeyt.

der dan by.

i Lichaam

puder dan

onder de Sichtbare

Wefciss.

Regenten,

Goden, ofte

Planeten.

durighe.

teeringh,

maackingh.

30. Want, de vrientschap, en, de Temperatuur van de . strijdighe, en on gelijcke dinghen, is een licht gheworden, 't welck daar verlicht wordt van de werckingh b Gods, den baarder alles goeds, en't hooft van alle orde- siet het eerste ningh; en den Vorst van de ' seven werelden.

31. Siet de Maan (den voor loopster van alle dese werelden) aen, het werck instrument van de natuur; en die

de materien hier beneden verwandelt ool . nous

32. Siet de Aerde aen, de welcke in 't midden van 't gansche Wesen is, en tot eenen 4 gront van de heerlijcke wereldt is bevestight geworden, eene Voedster en Minnemoer van die dinghen de welcke op Aerden zijn.

33. Siet de veelheyt aen, van de on sterffelijcke . Animalien, als mede de veelheyt van de stersfelijcke, hoe groot f die is; en hoe de Maan in't midden, tusschen beyden (de stersfelijcke en on stersfelijcke) rondt om wendige eeu-

sen, of hander cock twee waves tera tool 34. Hoe alle dingen vol zijn van de fielen, en alle dinghen, naar eyghen felfs aert, van de felvighe beweeght worden; namentlijck, de gene, om den Hemel, en dese, om de Aerde: en, de gene ter rechter sijde, niet ter flincker; noch die ter flincker, ter rechter: noch, de bovenste, nae de onderste; noch de onderste, nae de bo-

35. Dat nu alle dese dinghen gegenereert zijn, alder. liefste Hermes, sulckx en hebt ghy niet van nooden, voorder van my te leeren: want, het zijn doch lichamen,

en hebben eene fiele; en worden beweeght.

36. Maar, dat de selvighe in maalkanderen konnen te samen gaan, sonder yemant, die de selvighe alsoo te famen versamelt, is gansch on mogelijck: soo moet daar dan yemant zijn, die fulckx doet; en desen moet eenen eenigen zijn. 37. Want,

a De tumulturingh ofte den Chaos : Boeck, Vers II. 12. 13. b De Sonne. c Seven Regenten , Goden; of Planeten. NB. De Maan. d Voet-Schabel , vertooningh, ofte wyt-beelt fel van de reyne ofte inv wige wereldt. e Sterren ofte Schepf Verstaat; die veelbeyt.

37. Want, naar de maal foo feer onder feheydene, en veel bewegenissen; daar toe, de lichamen maalkanderen niet ghelijck zijn (en doch, in allen, maar eene eenighe gheswindheyt en is verordeneert ) foo is t on mogelijck, dat twee, ofte meer maackers konnen zijn.

a Verstaat, by reel meefters ofte maackers.

i Debetel

ton Chapt

381 Want ; eene eenighe ordeningh alleen ; en wordt by veelen, nier ghehouden : maar, wanneer de felvighe veel waren, soo soude al daar by den swackxsten, eenen yver ontstaan, tegens den genen, den welcken voor tref-NB. NB. felijcker foude zijn; uyt 't welck twist en tweedracht werelde is hereflight geworden, eene Veechalglov shuot

39. En soo eenen anderen den Schepper was, van de veranderlijcke en sterffelijcke b dyeren, den selvighen foude oock de on fterffelijcke willen scheppen; ghelijck als den Schepper van de on fterffelijcke, soude de sterffelijcke begeeren te scheppen in salatistisch b ) moby

40. Wel\_aen, of haarder oock twee waren (terwijl het doch maar eene materia en heeft) by den welcken van hen foude doch het amt der scheppingh zijn? Soo't veel, licht by alle beyde foude zijn, by den welcken foude dan zijn, het grootste deel! in eing ob , in : shra A ob mo

41. Doch, voert u te ghemoet, dat dit gansche levendighe Corpus sijne consistants heeft, uyt de materie, en, de siele; soo wel het on sterffelijcke, als het sterffelijcke en het on vernuftighe guadgate sieb alle un sell

42. Want, alle levendige lichamen, zijn sieligh: maar, die niet en leven, de selvighe zijn, by hen selfs, eene bloote materie, ghelijcker, gestalte als de siele, by haar, felfs (by den Schepper ghevoeght zijnde) de oorfaack des levens is, nu, die d'oorfaack des levens is, is oock eenighfins d'Auteur van ton sterffelijcke, a domatrov normal

43. Hoe zijn dan de sterffelijcke Animalien van maalkanderen onder scheyden? en hoe foude 't gene, 't welck 37. Walls

b Animalien of Schepfelen.

c Te famen-Stellingh.

on\_

on fterffelijck is, en on fterffelijckheyt maackt, oock niet de Animalien maacken?

44. Dat dan noch yemant zy, die dit maackt, 't selvighe is klaar: en dat het oock maar eenen eenighen en is, fulckx is het openbaarste; want, 4 daar en is maar eene 2 Het. fiele, maar een leven, maar eene materie.

#### Hermes .

45. Maar, wie is defen?

#### 't Gemoedt.

46. Wie foude het anders zijn, dan den Eenigen God? want, waar is yemant anders, aen den welcken foude toe staan, siel achtighe b Animalien te maacken, dan b Besielde God alleen? der halven en is daar maar eenen Eenighen Schepfelen. God .

47. Dit is het alder\_belachelijckxste: ghy bekent dat daar zy, maar eene Wereldt, maar eene Sonne, maar eene Maan, maar eene Godheyt: wilt ghy dan, dat daar e Verstaat, meer, dan eenen God zy? Hy maackt doch alles felfs; een Paradijeenigh en alleen, in veelen.

48. Wat foude aen God doch fwaar vallen, het leven, de fiele, de on\_sterffelijckheyt, de veranderingh te maacken; naar de maal ghy felfs foo veel dingen maackt?

49. Want, ghy fiet, ghy fpreeckt, ghy hoort, ghy ruyckt, ghy smaackt, ghy voelt, ghy wandelt, ghy verstaat, ghy ademt: En ten is doch gheen ander die daar siet, een ander die daar hoort, een ander die daar spreeckt, een ander die daar voelt, en een ander die daar ruyckt, en een ander die daar gaat, en een ander die daar verstaat, en een ander die daar adem haalt; maar, alleenelijck eenen Eenigen, is alle dit felvighe.

zijnde de Lichter-we-

a Namentven, de siele, de on-Sterffelijckheyt, oc. b Sien, hoore, c Dyer, ofte schepfel.

Hab Walen a

reert.

vallen.

on else-z

50. Oock is ton mogelijck, dat a gene dingen, fonlijck, het le der God konnen zijn: want, ghelijck als ghy (foo ghy van dese b dingen ontledight zijt) niet meer een b Animal en zijt, alsoo oock, wanneer God van de gene ontbloot stont ('t welck on geoorloft is te seggen ) soo en was hy Spreken, &c. niet meer God.

51. Want, soo bewesen wiert, dat hy niets en vermocht, soo soude bewesen zijn, dat hy geen God en was.

52. Want, foo daar yets was, 't geen hy niet en maackte, foo was hy (foo't oock billigh zy te feggen) on vol kommen: doch, naar de maal hy gansch niet ledigh, maar, vol kommen is; over fulckx maackt hy alle dinghen.

53. Lieve Hermes, geeft u aen my, eenen kleynen tijd, foo fult ghy licht verstaan, dat fulckx het noodige werck Gods zy, dat alle dinghen worden, die daar worden; de welcke, het zy dat de felvighe een maal gheworden zijn,

ofte noch toe kommende, worden fullen.

54. Mijn alder liefste, dit is het leven, dit is het heer-

lijcke, dit is het goet, dit is God.

55. Soo ghy dit oock in 't werck wilt verstaan, soo besiet 't geen u bejegent, wanneer ghy genereeren wilt; hoe wel dit, den genen, niet ghelijck en is: want, den felvigen en wordt van wel lust niet beroert; en heeft oock tot fijn werck, geen andere hulpe.

56. Want, naar de maal hy van fich felfs werck NB. NB. meester is, soo is hy al\_tijds werckende; en is selfs, 't geen, foo\_wat\_hy maackt: want, by\_al\_dien hy van 't felvighe wiert d af gesondert; soo soude, nootwendigh, d Gefepaalles moeten e in vallen, alles foude moeten sterven; e Vervallen

ofte over hoop uyt oorfaack, dat al daar geen leven en was .

57. Maar, alsoo alles leeft, en dan noch maar een eenigh leven en is, foo en is daar oock maar eenen

Eeni-

Eenigen God: en, weder om, naar de maal alles leeft, NB. Alles beyde, soo wat in den Hemel, en soo wat op Aerde is (en doch door alles, maar een eenigh leven en is) fo a wort selfs God; of t selvighe van God: ja, het is selfs God; over sulckx wordt alles, van God.

58. Het leven is eene vereenegingh van 't gemoedt en NB. Wat der sielen: doch, den dood en is geene verdervingh van de te samen ghesette dinghen; maar, eene b op lossingh b on bin-

van de vereenegingh.

59. Over fulckx is de Eeuwe, het ' beeldt Gods: en, c Ofte den de Wereldt, het ' beeldt der Eeuwe: de Sonne, het Spiegel. ' beeldt van de Wereldt; den Mensch, het ' beeldt der Sonnen.

60. Het ghemeene volck, nomt alleenelijck de ver- NB. Waaranderingh, eenen dood: om dies wille dat het lichaam deringh, eewordt op ghelost; en het leven, in't verborgene treedt. nen dood

61. Mijn alder\_liefste Hermes, ick segge dan, ghelijck wordt gheghy hoort, dat wel de wereldt wordt verandert, om dat NB. NB. dagelijckx, een deel van de selvighe in't verborgen gaat; maar, niet dat de selvighe worde op ghelost.

62. En 't selvighe zijn de d passien van de wereldt; namentlijck, de ! Circuleeringen, en, de verbergingen: de Circuleeringh is de f Revolutie; en, de verbergingh, pingen.

de g Renovatie.

63. De wereldt is al formigh: niet dat sy de formen buyten fich heeft; maar, dat sy de selvighe in fich felfs verwandelt.

64. Naar de maal de wereldt nu al formigh is, wat sal den Schepper dan zijn? Forme loos en vermach hy doch niet te zijn: is hy dan oock al formigh, foo fal hy de wereldt ghelijck zijn; heeft hy dan noch maar eene form, soo is hy, in dit deel, minder dan de wereldt.

65. Wat segghen wy dan, dat hy zy, op\_dat\_wy de reede

maackt, is Regent. a Ontstaat, ofte komt. dingh.

d De lijdelijckheden. e Om--losf Verandeg Vernieu-

reede niet twijffel achtigh en stellen? want, 't geen men

van God verstaat, en is niet twijffel achtigh.

a Gestalte, form of Gedaante.

66. Over fulckx, en heeft hy maar eene " Idéé, de welcke hem eyghen is: die, ghelijck als on lichamelijck, met ooghen niet en wordt ghesien; maar, door de lichab ofte open. men, alle formen b vertoont.

baart.

c Dat is,

67. Ende en verwondert u niet, dat daar eene on lighamelijcke Idéé is: want, sy is, ghelijck als de Idéé van de reede, en, de marghen der Schriften: de welck men wel fiet feer ' uyt muntende; maar, zijn van nature, even

seer different. en gansch ghelijck.

68. Doch, over weeght, 't gheen noch vryer (even wel, feer waar achtelijck) ghefeydt wordt: ghelijck als den mensch, sonder het leven, niet leven en kan, alsoo NB. Wat en foude God oock niet konnen leven, wanneer hy niets goeds en maackte; want, dit is, als het leven, en, de bewegingh Gods, dat hy alles beweeght en levendigh maackt.

d Of ver-Stant.

het leven

Gods is.

69. Doch, ettelijcke dingen, van de welcke wy feggen, hebben haar eyghen d concept; over fulckx, vat t felvighe alfoo, ghelijck ick het fegge.

70. Alle dinghen zijn in God: niet als in een plaats: want, eene plaats, is een lichaam, en on bewegelijck;

en't geen daar in is, heeft oock geen bewegingh: want, het levt anders in t on lichamelijck; anders in de e fantasie.

e Ofte baringh.

71. Betracht den genen, den welcken alle dingen begrijpt, en over weeght, hoe dat daar niets en is, 't gheen meer begrijpt, niets gheswinder, niets machtiger en is, dan't on lichamelijcke; ja, dat het, het meest begrijpende, het alder geswinste, het alder machtighste onder alle dingen is .

72. En ghedenckt alsoo van u selfs, en beveelt uwe fiele, dat sy naar Indien toe reyst, al daar de selvighe

dan

dan eerder, dan ghy fult bevoolen hebben, fal zijn.

73. Beveelt haar over den Oceaen te varen, sy sal weder om gansch gheswint al daar zijn: niet, ghelijck als uyt de eene, in de andere plaats sich versettende; maar, ghelijck al daar felfs wefende. 1 velg 116 11000.

74. Beveelt haar in den Hemel op\_te\_vliegen, fy en fal gheen vleugelen behouven: haar en sal oock niets in den wegh staan, noch het vyer der Sonnen, noch a de Æther, a Zijnde noch de Circulatie, noch de lichamen van 't andere ghedeel des sternte; maar, sy sal alles door dringhen, en tot aen't Luchts. leste b lichaam toe op\_vlieghen.

75. By al dien ghy oock door dit gansche Wesenwilt Sen. door breecken, en't geen, 't welck buyten de wereldt is (als\_mede, foo daar yets buyten is) aen\_schouwen, soo is fulckx u toe ghelaten . and he know the know the horses wanted

76. Der halven, fiet, hoe groote macht, hoe groote ghefwindigheyt ghy hebt : kont ghy al dit felvighe ' met c Ofie't een een ander doen, en soude God dan 't selvige niet konnen? doen.

77. Over fulckx, betracht God, op eene foodanighe wijfe, hoe hy alle d intelligentie in fich is hebbende; d Wetennamentlijck, felfs de gansche wereldt.

78. By al dien dat ghy u felfs alfoo God niet en fult ghelijck maacken, soo en kont ghy God niet verstaan; NB. NB.

want, ghelijck, wordt verstaan, van ghelijck.

79. Ghy moet u tot eene on metelijcke groote maac- NB. How ken, en van alle lichamen uyt fpringen, u boven alle tijd men God vermach te verheffen, en, de Eeuwe worden; fo sult ghy God verstaan. ressaan.

So. Ghy en moet, in u, niets on mogelijckx ghelooven te zijn: nock u felfs on fterffelijck achten, en dat ghy machtigh zijt te verstaan, alle konst, alle wetenschap; en, de eygenschap van alle . Animalien.

81. Ghy moet hooger worden, dan alle hooghten, en ofte Ghe-

lager, dan alle diepten.

b Ofte We-

e Schepfelen

82. Vat, in u, te famen alle de finnen van de ghemaackte dingen, van 't vyer, van 't water, van 't drooge, van 't vochtighe; en dat ghy over al te ghelijck zijt: op der Aarden, in 't Méér, in den Hemel, dat ghy noch on ghebooren, dat ghy noch in's Moeders lichaam zijt, dat ghy jongh, dat ghy oudt, dat ghy dood zijt, en't geen foo, wat naar den dood volght, foo fult ghy dit alles te ghelijck verstaan, de tijden, de plaatsen, de wercken, de qualiteyten, de quantiteyten; foudt ghy dan God niet verstaan?

a Dat is, in de Aerd-The bekommeringh.

83. Maar, soo ghy uwe siele in 't a lichaam sult versluyten, en, de selvighe vernederen, en seggen wilde: ick en versta niets, ick en kan niets, ick vreese het Méer, in den Hemel en kan ick niet klummen, ick en weet niet wie ick ben, weet oock niet wie ick fal zijn, wat gaat u dan God aen?

84. Ghy en kont doch niet van de heerlijcke en goede dinghen yets verstaan, door dien ghy het lichaam bemint, en boos zijt: want, God niet te kennen, is over-

NB. Den rechten en den Goddelijcke wegh. b Effen.

85. Maar, te konnen, en te willen bekennen, en hoopen, 't selvighe is den rechten en Goddelijcken wegh, den welcken tot het goede leydt, en u over al, waar ghy gaat, b even en licht sal ontmoeten, en over al van u sal ghesien worden; oock selfs, waar, en wanneer ghy daar niet op en denckt : het zy dat ghy waackt ofte flaapt, ghy revst te water ofte te lande, het zy by dagh ofte nacht, het zy dat ghy fpreeckt ofte fwijght; want, daar en is niets, 't welck daar niet en zy, 'e een beeldt der Goddeby; als dan. lijckhevdt in do identification all structures and survey

c Set daar

86. Vorder foo feght ghy, is God on fichtbaar? hoe fpreeckt ghy foo? want, wie is meerder openbaar, dan hy? om de selvighe oorsaack, heeft hy alle dingen gemaackt, dat ghy hem door alles foudt fien.

87. 't Sel-

87. 't Selvighe is het goede, Gods, 't felvighe is sijne NB. 't Welk

deught, dat hy fich door alles openbaart.

88. Want, daar en is niets on fichtbaar, felfs oock NB. Hoe niet van die dingen de welcke on lichamelijck zijn : het alles sicht-Ghemoedt wordt in 't verstaan ghesien, en God in 't baar is. scheppen.

89. Dit zy u, Tris Megiste, dus verde openbaar ghemaackt: maar, het andere al t'samen, verstaat ghelijcker\_gestalte, door\_u\_selfs; soo en sult ghy niet dwalen.

## DERDE BOECK.

# Hermetis Tris Megisti

# SERMOEN,

Dat het grootste quaadt in den Mensch, a de On erkentenis Gods zy.



Aar loopt ghy doch heen, ghy droncke lieden; ghy, die den Wijn b der on erkente- b ofte des nis in u hebt gedroncken? den welcken ghy onar verdoch niet en kont verdraghen; soo ghy den selvigen niet uyt en spought.

2. Zijt doch nuchteren, en siet met de oogen des harten : en soo ghy al t'samen sulckx niet en kont, soo doet het doch alleenelijck ghy, ghy die kont: want, het quaat e ofte on van de on erkentenis, dover swemt den ganschen wetentheyt. Aerd bodem, en verderst daar toe, die, in tlichaam deekt. verslootene siele; door dien, ' sy de selvighe niet toe e De on en\_laat, dat f sy tot de poorte des heyls komme. 3. Der- f De Siele.

### 48 Het derde Boeck, Dat het grootste quaat in den, &c.

3. Derhalven, en wordt niet wegh gevoert met den ghemeenen vloet: maar, keert weder om, ghy, die kont, om te begrijpen, de poorte des heyls; aen de felvi-

ghe houdt u.

4. Soeckt den leyds man, die ons leyt tot de deuren der kennissen: al daar het hel luchtende licht is; van alle duysternis ghereynight: al daar niemant droncken en is; maar, al t samen nuchteren zijn: siende met het NB. NB. harte, op den genen, die daar wil ghesien zijn: want, den selvigen en vermach noch ghehoort, noch met oogen gesien, noch uyt gesproocken te worden; dan alleenelijck

met het ghemoedt en harte.

5. Maar, voor 't eerst, moet ghy dit 4 kleet, 't welck a Den ouden ghy draaght, verscheuren: namentlijck, het kleedt van Adam ; ofte de on wede on erkentenis, b de versterckingh des quaads, den tentheyt. bant van de Corruptie, den duysteren etuyn, den levenb Ofte wortel. digen dood, het ghevoelende aas, het graft dat wy om. c Heyningh, schutsel, ofie dragen, den d huys, dief; den welcken in de liefde haar, bolwerck . en in haat, mis gunst heeft. d Onfen ey. gen vyandt

6. Soodanigh is den vyandelijcken rock, die ghy aen hebt; treckende ter neder tot fich: foo dat ghy niet en vermooght te fien noch te aen fchouwen, de heerlijckheyt der waarheyt, en het, al daar woonende GOET; en dat ghy niet vermooght te haten, de boofheyt des fel-

vighen.

7. Verstaande de laghen, die den selvighen u leyt: in 't gene, hy de instrumenten der sinnen on gevoelijck maackt: de selvighe met veel e materien verstoppende, en met verdommelijcke wel lust vervullende; dat ghy niet en vermooght te hooren, 't gheen ghy hooren soudt, noch vermooght te sien, 't geen ghy soude sien.'

ecrhootede, ficie, door dien : 10 de febricheniet toe

© The Warburg Institute. This material is licensed under a Creative Commons Attribution Non Commercial 3.0 Unported Licensed

e Dat is, met hooveerdigheyt, gierigheyt, nijdigheyt, en tooren, &c.

2 47

in-Jons.

T J.H. dut / West de poorce des heyts bounne

### HET VIERDE BOECK.

# Het Geheylighde

### SERMOEN,

# HERMES TRIS MEGISTVS.



O D, en, de Goddelijckheyt, en, de Goddelijcke natuur, is de glory van alle dingen.

2. Het begin der dinghen, is God, en't Gemoet, en, de Natuur, en, de materie, en, de werckingh, en, de noodwendigheyt, en,

t eynde, en, de vernieuwingh.

3. Want, daar was eene on eyndelijcke duysternis in den af gront: en het water, en den subtijlen 4 intellectua- a Of verlischen geest, waren als verborgen in den Chaos.

4. Het heylighe licht quam voort, en, de Elementen zijn te samen gheronnen op het Sandt, uyt de vochtighe natuur; en alle b Goden scheydeden de sadelijcke na- b Rogenten,

tuur.

s. En doen alles te vooren, on bepaalt, en on bereyt was, al\_daar wiert het lichte tot de hooghte, af\_gesondert, en het sware wiert ghegrontsest, op het vochtighe sandt: en het vyer, om ringhde dit alles; en naar dat het op ghehangen was, wierdt het van den Geest 'ghedragen.

6. En den Hemel wierdt fichtbaar, in seven Circulen: fut, ghereen, de d'Goden in de l'Idéen van 't ghesternte, verschee- bestiert. nen, met alle de teeckenen der selvigen : en't ghesternte de Regenten, wierdt ghedeelt en getelt; met de Goden die in hen wa- e Gestalten. ren: en den om loop, wierdt met de lucht om flooten;

Standigen.

ofte Planete.

c Onder

en met eenen Circularischen loop, door den Goddelijc-

ken Geest ghedragen.

7. De 4 Goden dan noch, brachten yeder, door hare a De vaste Sterren, of de eyghen kracht, voort, 't gheen hen verordeneert was: Planeten en en daar wierden vier voetige, kruypende, swemmende, Regenten, die onderhen en vliegende Dyeren: oock alle vruchtbare saden, gras, blommen, en groenend kruydt, behielden de saden der maren. weder baringh, in hen felfs.

NB. Tot wat eynde de gheboort der men schen.

NB. Door

kan den mensch het

nood

dwangh,

kommende.

h Ofte alle

daan beeft.

wercken die

geleyt.

Fatum , de

8. En oock de gheboort der menschen, tot erkentenis der Goddelijcke wercken, en tot eene werckende ghetuygenis der natuur, en tot vermeerderingh der menschen, en tot heerschappye over alle dinghen, die onder NB. NB. den Hemel zijn, en tot erkentenis des Goeds; dat sy wassen

b Ofte Rein wasdom, en hen vermeerderen in meenighten. geeringh. 9. Voorts, alle fielen in den vleesche, en, de monstrieuc Planeten ofte Regente. sche besadingh door den b loop der Circularische e God De wet den, tot de aen schouwingh des Hemels, der Goden, en, der natuur, der Goddelijcke wercken, en, de wercken der natuur; den nood dwangh. en tot teeckenen der goede dingen, tot de erkentenis van e Die't Fade Goddelijcke macht. zum over winnen.

10. Het & Fatum verhindert dan noch, te onder de mijfheyde scheyden het quade en't goede; en alderley werckingh

des goeds te onder vinden.

11. Doch, aen den mensch, wierdt leven en wijsheyt wet, den loop ghegeven, om het Fatum van den loop der Circularische der natuur, of Goden te over winnen: en e dese sullen eyndelijck, f in 't gene, gherefolveert worden: daar in groote gheover primie. denck teeckenen en Erinneringen (van hare, op Aerden, f In't toeghemaackte wercken) fullen zijn; wanneer fy, door verg ose of nieuwingh de vernietingh der tijden, sullen s verlaten hebben.

12. En oock alle Generatien van't befielde vleesch, een vederge- van vruchten, van faden, en, van alle konstige h wercken,

en,

en, de dingen die a verkleynt zijn, fullen wederom door de nootwendigheyt, vernieuwt worden: en, door de vernieuwingh der b. Goden, en, de Circulen der naturen in waardigheyt den loop des ghetals.

13. Want, de gansche Temperatuur des werelds, door de natuur vernieuwt zijnde, is de Goddelijckheyt; naar de maal de natuur, in de Goddelijckheyt bestaat.

dert, of van Zijn gheworden , sullen, Oc. b Planeten, ofte Regente.

#### HET VYFDE BOECK.

### verheight hebboode Hermes Tris-Megistus

discontined disloys noted Van

# God Saligheydt; en Liefde tot d Wijsheydt.

1 Soon, ick beschryve dit voor eerst alsoo, Wijsheys uyt liefde tegens de menschen, en, e wel dienstigheyt tegens God.

2. Want, daar en gheschiet voor waar vryelijck, geene rechtiger wel dienstigheyt,

dan dat men bemerckt, de Wesens, en daar voor danckbaar zy, die de selvighe ghemaackt heeft; sulckx te doen, wil ick niet naar laten.

3. O! Vader, wat fal men dan doen, aen ghesien (om 't leven eerlijck door te brenghen) hier niets waar achtelijckx en is ?

4. O! Soon, zijt vroom: want, die vroom is, die is den f of beminhooghsten f Philosooph; want, sonder de Philosophie, is't on mogelijck, ten meesten, of ten hooghsten, s vroom te zijn . Het cence fiche de e

c Welv vrefentheyt. d Philofophie; of beminnen. e Religie.

der van de Wijfheyt. g Ofte God vruch5. Maar, soo wie sal gheleert hebben, wat de selvighe zy, en hoe die zy gheordineert, en, van wien, en, tot wat eynde, den selvighen sal den werck meester, gelijck als eenen goeden Vader, en nuttelijcken onder houder, en, ghetrouwen versorger, danckbaar zijn.

6. Soo wie dan noch danckbaar zy, den selvigen sal vroom zijn: en; eenen vroomen, sal te ghelijck onder vinden, waar de waarheyt is; en, welck de selvighe zy? en, onder vonden hebbende, sal oock veel vroomer zijn.

7. Want (O! Soon) foo langh de fiele in 't lichaam is, en fich felfs verheven hebbende tot het begrijp van 't goede en ware Wesen, en kan (ter contrary) oock niet vervallen.

8. Want, naar dat de fiele haren eyghen oorsprongh gheleert heeft, heeft sy hestighe liefde, en vergetentheyt van alles quaats; ende en kan van goede, niet meer af

valligh ghemaackt worden.

a Of,

9. En dit, O! Soon, is het a eynde van de vromigheyt: tot fulckx kommende, fult ghy (beydes) wel leven, en geluck, faligh sterven; uwe siele en sal niet on, bekent zijn, waar sy moet op, vliegen: en dit, O! Soon, is alleen, den eenighen wegh, tot de waarheyt; den welcken onse voor, ouders oock ghewandelt hebben: en, die den selvigen zijn ghegaan, hebben het goede bekommen.

voor de fiele, foo langh fy in't lichaam is: want, fy moet voor waar, eerstelijck met haar selfs ghestreden, en eene groote scheydingh gemaackt hebben; en van 't eene deel,

meer ' over wonnen zijn.

c Of, meer begeeren te behouden.

b Of, heer-

richtigh.

twee: het eene deel vliedende; maar, d'andere poogende om teghen te houden: doch, de over winningh van beyden, en is niet ghelijck: want, het eene, sich wel tot het

het goede, beneerstight; maar, de anderen, woonen 't boofe by . ET geen, good of a certification

12. En, of t eene wel begeert vry te zijn, even wel beminnen de anderen doch de dienstbaarheyt: en of de twee schoon over winnen, even wel blijven beyde par-

tijen, doch van haren heerscher ontbloot.

13. Maar, wanneer't eene over wonnen wordt, foo wordt het van de twee ghevoert om ghestraft te worden van den Richter die daar in is: dit is, O! Soon, den leyds man van den wegh die daar toe leyt: want, O! Soon, ghy moet voor eerst, het liehaam verlaten, en t stersfelijcke leven over wonnen hebben; en, over wonnen hebbende, alfoo op klummen . Do ob die nomen

14. Maar, nu, O! Soon, wil ick de Wesens, in't kort, over loopen: want, ghy fult bedencken, t gheen ghe- a Of vertelfeyt is; weder om her denckende t geen ghy ghehoort len. is is verderfielded. dan en is mers contadad

15. Alle Wesens worden beweeght; alleenelijck het niet Wesen, is on beweeghelijck : alle lichamen zijn veranderlijck; maar, alle lichamen zijn niet op losselijck : eenighe lichamen zijn op loffelijck ; yeder b dyer b of shepen is niet sterffelijck; noch yeder dyer en is niet on sterf- fel, felijck.

16. 't Verderffelijcke is op loffelijck; wat blijft, is on veranderlijck: 't on veranderlijcke, is Eeuwigh: 't geen al tijds wordt, 't selvighe verderft oock al tijds: maar, t gheen e eens gheworden is, verderft nummer, c Ofie een

meer; en, 't wort niet yets anders.

17. Het eerste, God: het tweede, de wereldt; het derde, den mensch: de wereldt, om des menschen wille; maar, den mensch, om Gods wille.

18. Het d finnelijcke deel van de fiele, is wel sterffe- d Of, 't ghelijck; maar, tredelijcke, on fterffelijck: yeder Wesen, voelijcke,

is on ferffelijck; yeder Wesen, en is niet veranderlijck.

19. Alles wat is, is tweederley: geen, van de dinghen die zijn, bestaan: niet alles, wordt door de siele beweeght; alles wat beweeght wordt, wordt door de fiele beweeght.

20. Al wat lijdt, ghevoelt: al, wat ghevoelt, lijdt: alles wat bedrouft, en verheught wordt, is een sterffelijck a of, shop- a dyer; niet alles wat verheught en bedrouft wordt, en is

een sterffelijck dyer.

21. Yeder lichaam, en is geen sieckte onder worpen: alle lichamen, die fieckte onder worpelijck zijn, zijn op losselijck. t Gemoet is in God; 't beleyt van reden, in den mensch: de reden is in 't Gemoet, 't Gemoet, is, on. lijdelijck ... ood to Welcon, good to in

22. In t lichaam en is niets waar achtighs: alles wat in't on lichamelijcke is, is fonder looghen: alles, wat gheworden is, is verderffelijck: daar en is niets goets op

der Aerden; en niets quaats in den Hemel?

23. God, is Goedt; den mensch, quaat: t Goedt is willigh; 't quaat, on willigh: de b Goden verkiesen 't goet, als goet : de goede bestieringh van den goeden, is eene goede bestieringh, de goede bestieringh, is eene wet: den tijd is Goddelijck; de wet, menschelijck.

24. Boosheyt, is des werelds voetsel; den tijd, des menschen verderf: al wat in den Hemel is, is on veranderlijck: al wat op der Aerden is, is veranderlijck.

25. In den 'Hemel en is niets dienstbaar; op Aerden c Of, in de en is niets vry: in den Hemel en is niets on bekent; op Aerden en is niets bekent: 't Aerdsche en heeft geen gemeenschap met 't Hemelsche: alles wat in den Hemel is, is on ftraffelijk; alles wat op der Aerden is, is berifpelijck.

26. 't On sterffelijcke en is niet sterffelijck; het sterffelijcke en is niet on sterffelijck: 't ghesaayde en is niet

t'eene.

vrybeyt.

b Of, Regenten.

t'eene maal geworden; 't geen t'eene maal geworden is, is oock gesaayt: 't op losselijcke heeft twee tijden: den eenen tijd is, van de saayinge, tot de gheboorte; den anderen, van de gheboorte, tot den dood.

27. Den tijd van 't eeuwighe lichaam, is fonder gheboordte; a de op losselijcke lichamen, wassen en nemen a Of, de on ... af: a de op losselijcke materie, wordt verandert in te-bindelijcke. gen strijdige dinghen; namentlijck, in verdervingh, en gheboordte: maar, de eeuwige, in haar felfs, of in haars.

gelijcke dinghen.

28. De gheboordte der menschen, is verdervingh; de verdervingh des menschen, is 't begin der gheboordte: 't geen ont wordt, houdt oock op te zijn: van de dingen die zijn, zijn eenighe in de lichamen; anderen, in hare b Idéén: de krachten, zijn in tlichaam: ton fterffelijcke, b Gestaten, en wort't sterffelijcke, niet deel achtigh; maar, 't sterffe- beelden, of, figuren. lijcke wordt 't on sterffelijcke deel achtigh.

29. 't Sterffelijcke, en gaat niet in een on fterffelijck lichaam; maar, t on fterffelijcke, gaat over, tot het sterffelijcke: de krachten en gaan niet op waards, maar,

neder\_waards.

30. De dinghen die op Aerden zijn, en helpen de dinghen niet die in den Hemel zijn: alles wat in den Hemel is, helpt't geen op Aerden is: den Hemel bevat in fich, eeuwighe lichamen; de Aerde bevat in, sich, verderffelijcke lichamen.

31. De Aerde is on redelijck; den Hemelredelijck: c of, sonder de dingen die in den Hemel zijn, zijn een stutsel; en die verstant. op der Aerden zijn, legghen op der Aerden: den Hemel

is't eerste Element.

32. De Voor fienigheyt, is eene Goddelijcke ordonnantie: de Nootwendigheyt, is eene dienstbare Voor flenigheyt: d't Avontuur, is eene bewegingh van 't on d De For-

gheordeneerde, een af beeltsel van werckende kracht.

eene valsche opinie,

NB. NB. 33. Wat is God? een on veranderlijck Goed: wat is den mensch? een on verandelijck quaat: wanneer ghy dese Hooft, stucken sult ghedachtigh zijn, soo sult ghy oock lichtelijck ghedachtigh zijn, die dinghen die ick u, met veel woorden, hebbe verklaart; want, dese, zijn een kort begrijp, van de gene.

a Dat is, meene koers. b Ofte , be-

34. 4 Mijdt den omme gangh der menichten: niet schout de ghe- dat ick wil, dat ghy b nijdigh soud zijn; maar, liever, om dat ghy voor de menighte bespottelijck soudt schijnen te nijdt wordt. zijn: want, 't gelijck, vought fich tot sijns gelijck; maar, t on gelijck en houd geenfins met 't gene, hem on ghelijck is.

35. Doch, weynigh zijnder, die naar dese reden luysteren; of, by avontuur, fullen daar weynigh naar luyfteren: c. Verstaat, de selvighe nochtans hebben de selvighe yets besonders in haar: d NB. NB. den quaden, wecken sy meer op, tot quaatheyt: daar\_om moet men fich voor d de menighte wachten, alsoo sy niet en verstaan, de kracht e der dinghen, die gheseyt worden.

reden. Dat is, your de ghemeene verstanden, ofte het ghemeene volck. e Der verf Verstaat.

den dyern

mensch , de

36. Vader, hoe verstaat ghy fulckx? borgentheden. 37. Al dus, Soon. Yeder f dyer, is, tot het quade

meer gheneyght, dan de s menschen, en 't wordt met fulckx op ghevoedt; daar om heeft 't felvighe sijn ver-

maack daar in .

menichte; ef't gemeene on verstang Verstaat, h Of, dyer mensch.

38. Doch, in dien't selvighe b dyer hadde gheleert, dige wolck. dat de wereldt was gheworden, en alles door Voor fiede verstandi. nigheyt, en, nootsaackelijckheyt gheschiet, de i noot. ge menschen. schickinghe alles regeerende, ten sou dies niet veel te slimmer zijn; alsoo t alles veracht, als gheworden i 't Fatum. Zijnde .

Hier is een defect.

39. Maar, in dien 't de oorsaacken des quaads, de noot

a nood schickinghe toe schrijft, soo en sal 't sich van a 't Fatum,

geen quaat werck onthouden.

40. Daar om moet men sich voor de b selvige wach- b Verstaat, ten: op\_dat\_fy, in on\_wetentheyt blijvende, minder de meenichte. quaat zijn, door vreese van 't verborgene.

verborgentheden, zijis

den on wetenden soo nut, als Perrelen of Roosen voor de Swijnen; Ergo, wanneer men hen de heymelijekheden van de Goddelijcke eeuwighe Wijsheyt openbaart, soo worden sy booser, en 't is voor haar, eenen reuck des doods, ten doode .

#### SESTE BOECK.

Een Al-ghemeen

#### ERM OEN

Hermetis Tris\_Megisti,

# SCLEPIUM.

Hermes.



Ieve Asclepi, al t gheen beweeght wort, wort 't selvighe niet in yets, en van yets beweeght?

proofer lichaam en 18 o

Asclepius June out reall in

2. Vryelijck od goong no , 1507 , of obna

moer met alle lichanten di semmes die zam zonn 3. Moet nu niet nootwendigh het gene, in't welck yets

WE. IN

hoden side

yets beweeght wordt, grooter zijn, dan't gheen dat beweeght wordt? geen quaat werek onthouden.

miner a riber ogiviol ob to Afclepius, toom no track is

Nootwendigh . The but to me with the

### Hermes ! Strait toob and James

5. So is het bewegende dan stercker dan het beweegde?

## Asclepius.

6. Vryelijck stercker.

#### Hermes.

7. Soo moet dan't ghene, in't welck yets beweeght wordt, tegen een foodanigh beweegende dingh, gansch a Strijdighe. a weder waardighe natuur hebben?

# illion Asclepius in 1919

8. Ja, ganschelijck.

### Hermes.

b Verstaat, den fichtbare Hemel, en , de Aerde.

o. En is dan niet dese b wereldt groot, soo dat gheen grooter lichaam en is dan fy?

## Asclepius.

o to. 't Selvighe bekendt men. wol lelviche mec in vers, en van vera be-

#### Hermes. Singan

11. Daar toe gansch dicht, naar de maal sv met c Vol. andere, veel, en groote lichamen vervult is; ofte veel meer met alle lichamen die daar oock zijn?

solowendigh het gootwendigh het gene, in't welck

# dan noch on slichmelijch in etalvigheis. het zw. wat

12. 't Selvighe verhout fich alfoo. ton doct as eyeen ghebooren zy; maar, t glacet ou gebooren

## is t felvige dan wat God temes 100 is teches 1

13. Maar, is de wereldt een lichaam, en wordt 't selvighe lichaam beweeght?

### 22. Paar, om, en is CesmroHe ficht felts nier verffau-

fract, door den fin in ghevoert ...

15. Hoe groot moet dan de plaats zijn, in de welcke 't selvighe beweeght wordt; en hoe groot de natuur? moet de selvighe niet veel grooter zijn, op dat sy a de a of ighe-Continuatie van de bewegingh mach b vatten; dat, t geen b offe bebeweeght wordt, van sijn dicht Wesen, niet benaut wor- griffen. de; en, de bewegingh op houde. ents tmet ghelijek o

Ro Parried

Cod , sipe

\$11 Lan . 50 Tel bit lide,

which to the PERLETE SPAN

MIT 39351

Live seit a change es . think

The day Ing Wefin

अवक्रिक्ट वो

van wat natuur? maar, in vets, 't ecen vait flags; en

### weghen, 't felvige frait vement or het is out mogelijek,

17. Van eene contrarie natuur, O! Asclepi: maar, is de contrarie natuur des lichaams, on lichamelijck?

25. Hoe worden dat suigeloft n, die her sigt lieve Trie Menife, met de gene die boweech woest voor to eleve bijck mede beweeght warn mem the street of the lieve beweeght?

# or Joopende Spharen esmits Have Sphare bowecon

19. Over fulckx is de ' plaats on lichamelijck: wat dan 13711121

c Verstaat. de plaats daar alles in beweeght wort; zijnde den ongront.

dan noch on lichamelijck is, 't selvighe is, het zy, wat

Goddelijckx, ofte God.

NB. Goddelijckx, en
God, zijn
twee: gelijck
bet licht,
en 't gheen
verlicht wort,
twee zijn.
a Eene uytagaande
kracht, Eygenschap ofte
Wesen.
b Hooger

20. Doch, met het Goddelijcke, en meen ick niet yets 't geen ghebooren zy; maar, 't gheen on gebooren is: is 't felvige dan wat Goddelijckx, soo is 't eene ' Essents: maar, is 't God, soo is hy b boven de Essents; anders, is den selvighen oock begrijpelijck [of verstandelijck].

wee zin.

21. Want, God, is het eerste, 't geen verstandelijck is:

a Eene upt niet voor sich selfs; maar, voor ons: want, 't geen ver
gaande
kracht. Er. standelijck is, 't selvighe wort, aen den genen, die 't ver-

gensihap ofte staat, door den sin in ghevoert.

Wesen.

22. Daar om, en is God, voor sich selfs, niet verstangese meerder.

delijck, naar de maal hy niet verscheyden en is, van 't gheen, 't welck verstaan wordt: maar, ten aen sien van ons, is hy verscheyden, daar om wordt hy van ons verstaan.

23. Is dan noch de plaats verstaanlijck, soo en is 't selvighe, niet God; maar, eene plaats: doch, is 't God, soo en is 't niet ghelijck eene plaats; maar, ghelijck eene bevattende kracht:

24. Alles wat dan noch beweeght wort, 't felvighe en wort niet in yets beweeght, 't welck felfs beweeght wort; maar, in yets, 't geen vast staat: en 't geen daar doet beweeghen, 't selvige staat vast; want, het is on mogelijck, dat het mede beweeght worde.

# Acidomadol Afclepius

25. Hoe worden dan die dinghen, die hier zijn, lieve Tris Megiste, met de gene die beweeght worden, te ghelijck mede beweeght? want, ghy hebt gheseyt, dat de om loopende 'Spharen, van eene Fixe Sphare beweeght worden.

c De seven Circulen der Planeten.

Philip

C. L'Official

Hermes.

contratic natuur vies

# Hermes .

26. Lieve Asclepi, 't selvighe en is gene mede bewe- NB. Neeme gingh; maar, eene tegen bewegingh: want, de selvighe een ghelije-kenis aan en worden niet op ghelijcke; maar, op contrarie wijse eene Bategens maalkanderen beweeght: doch, de contrariteyt lance. heest eene vast staande weder stant der bewegingh: want, het weder staan, is de vastigheyt van 't om drayen.

27. Naar de maal dan, de om loopende Sphæren, op eene van de Fixe Sphæren, gansch contrarier aerdt, beweeght worden, soo geeft't selvighe onder maalkanderen, eene soodanighe contrariteyt, die in sich selfs stant vastigh is anders en kan tsich oock niet verhouden.

28. Want, dese (Noort sterren) de welcke ghy, noch onder, noch op siet gaan, en die al tijds rondt om t selvighe ghewendt worden, meent ghy dat de selvighe beweeght worden; ofte, dat sy stil staan?

# Asclepius.

29. Ick meen, Tris\_Megiste, dat sy beweeght worden.

# Hermes.

30. Door wat voor eene bewegingh, Asclepi?

# Asclepius.

31. Door dese, de welcke al\_tijds rondt\_om't felvige sich wendt.

#### Hermes .

32. Nu, dese gheduurighe om drayinghe, wort begrepen van 't geen dat vast staat : naar de maal 't gene, 't welck ronts om gaat, van 't gene, 't welck over hem, a Oste be I 2 en ren slich.

en stantvastigh is, beslooten, en alsoo om ghedreven wordt: en alsoo staat de Contrari om voeringh, vast;

gheduurigh bevestight van de contrariteyt.

a Schepfelen ofte besielde Wesens. 33. Ick wil daar van, een aerds exempel, 't geen den ooghen openbaar is, by brengen, van de aerdsche 'Animalien: voor namentlijck, van den mensche; op 't selvighe geest acht, wanneer hy swemt: want, als het water heen schiet, soo maackt het tegen staan van de voeten en handen, aen den mensche eenen staat, dat hy niet te ghelijck, met het water, en wordt wegh gevoert; noch dat hy onder en sincke.

# alla doit nieth svoi Asclepius.

34. Dit exempel, 't geen ghy ons hebt gegeven, Tris, Megifte, is gansch klaar. It is a day and on the property of the state of the stat

#### Hermes.

35. Soo wort nu yeder bewegingh, in stil stant, en van de stil stant beweeght: daar om geschiet de bewegingh des werelds, en van yeder materialisch dyer, niet van die dinghen, die buyten de wereldt zijn: maar, b van die gene, die in wendigh zijn, en in 't uyt wendighe wercken; namentlijck, van de siele, ofte van den gheest, ofte van een ander on lichamelijck dingh.

NB. Het lichaam en kan de siele niet bewegen.

b Verstaat,

Tinctuur.

36. Want, 't gheen een lichaam is, beweeght in geeniger maniere, 't geen fieligh is; jah, oock gansch niet, een lichaam, of 't selvighe schoon geen siel en heeft.

## Asclepius.

lichamen die daar doen beweghen, hout, steenen, en alle andere on sielijcke dinghen?

Hermes.

weeghtworden; offe,

# do seron stigithed sme a un edge

anders dierchelijcken

38. In geenderley maniere, Asclepi: want, 't in wen- NB. De dighe des lichaams, 't welck 't on fielijcke beweeght, en is geen lichaam 't welck, beyde, het lichaam, van 't gene, t welck draaght, en oock het lichaam, 't welck gedragen wordt, bewegen doet: der halven en vermach, 't gene, 't welck fiel\_loos is, yets\_anders, 't welck oock fiel\_loos is, niet te beweghen: maar, 't geen daar beweghen doet, 't selvighe is siel achtigh; door dien 't a beweeght: soo a Bewegen fiet ghy dat de fiele, wanneer fy twee lichamen draaght, beswaart wordt; over fulckx is t nu klaar, dat de selvige dingen, die beweeght worden, beweeght worden in yets, en, van yets. 

Tinctuur en is geen lighaam; maar, 't huys der

39. Soo moeten, over fulckx, Tris Megifte, die dinghen, die beweeght worden, in yets, worden beweeght, t gheen daar b ledigh is! st. Hosp do ward good a dans ledigh, nominent want, de telvighe hebben Wefencheyt;

behaam dan

enzim vel van de Luc

40. Seght soo niet, O! Asclepi: want, niets en is, onder NB. Niets de Wesende dingen, ledigh: alleenelijck, 't geen gansch sande Wesende dingen niet en is, en, de Wesentheyt ontbreeckt, 't selvighe is & ledigh. ledigh: maar, al wat daar is, 't felvighe en konde doch gansch niet zijn, wanneer 't van de Wesentheyt niet gansch vol en was; want, 't geen Wesentheyt heeft, en is nimmer meer mogelijck, dat 't selvighe vermach f le- c of, ydel. dighte worden. is. On Jichamelrick,

# Asclepius.

41. En zijn dan ettelijcke dinghen niet ledigh, Tris. Megiste; als eene ledighe tonne, een ledigh vat, eene ledige dighe put, eene ledighe pers; en anders dierghelijeken meer ?

#### Hermes .

42. O! hoe verde dwaalt ghy, Asclepi: soo\_wat alder meest vol, en over al vervult is, meent ghy wel, dat 't felvighe ledigh zy?

# Asclepius.

43. Hoe dat, Tris Megiste?

#### Hermes.

44. En is de Lucht niet een lichaam? ende en gaat dit lichaam niet door alle dingen? ende en vervult 't felvige niet, alle de selvighe, met sijn door dringen? bestaat dit lichaam dan noch niet a uyt de vier, ghetempereert? der halven, zijn alle dinghen, die ghy seght, ledigh te zijn, over al vol van de Lucht: en men moet de soodaperett zijn. nighe, die ghy voor geeft, ledigh te zijn, hol, en niet ledigh, nommen: want, de selvighe hebben Wesentheyt: en zijn vol van de Lucht en Geest.

# Asclepius.

45. Dese rede, Tris Megiste, en kan men niet tegen spreecken: hoe moeten wy dan de plaats nommen, in de welcke dese al t'samen beweeght worden?

#### Hermes.

46. On lichamelijck, Asclepi.

# Asclepius.

47. Wat is dan on lichamelijck?

Hermes.

a Verftaat, wyt de vier Elementen. die getem-

#### Hermes.

48. Het ghemoet, en, de rede; 't welck gansch en gheheel fich felfs begrijpt: vry, van alle lichamelijckheyt, vry van dwalingh, on sichtbaar, vry van de a pas- a Affetten sien des lichaams; selfs, in sich selfs bestaande: alles ofte toe-negb bevattende, en alles onderhoudende: van 't welck, ghe- b of, begrijlijck als stralen zijn, het goede, de waarheyt, het oor-pende. spronckelijcke Licht; d'oorsprongh d der sielen.

c Het eerfte figuurlicke licht. Lux Archetypon.

Asclepius. 49. Wat is God dan?

#### Hermes.

50. Geenigh van dese dingen: doch even wel de oorfaack dat de felvige, en alles, en een yeder, Wefende zy; want, hy en heeft niets overigh gelaten, 't welck daar niet Wesend en ware.

51. Alle dingen ontstaan dan noch uyt Wesende din- NB. Varghen; en uyt niet. Wesende dingen, niets: want, niet. Wesende dingen, en hebben de natuur niet, dat de sel-dinghen, het vige konnen ontstaan; en weder om, en hebben de We- een eeuwighe sende dinghen, de natuur niet, e van dat sy nummer. de eeuwighe meer fouden zijn .

Asclepius.

52. Wat feght ghy dan eyndelijck, wat God zy?

#### Hermes.

53. God en is het ghemoet niet; maar, de oorfaack, NB. Wat dat het ghemoet zy: noch een geest; maar, de oorsaack God is. dat de geest zy: noch een licht; maar, de oorsaack dat het licht zy.

Element , en natuur. e Dat is. om oyt nice te Zijne

d Ofte Idéé der fielen.

54. Der halven moeten wy God, alleenelijck, met a Goet: God, dese a twee namen eeren, de welcke hem alleen eyghen Vader: God.

zijn; en niemant anders.

b De Plameten. c Degoede

Engelen, of Geeften.

55. Want, niemant van de andere die men b Goden nomt: oock niemant van de menschen, noch vemant van den 'Dæmonien, en konnen op geenigerley\_wijse GOET zijn, dan alleenelijck God alleen: en fulckx is hy oock; en niets anders.

56. Alle andere dingen zijn van de natuur des Goeds, d ofte af d af sonderlijck; want, het lichaam, en, de siele, en heb-

gescheyden. ben gene steede, die 't goede konde vatten.

57. Want, de groote des Goeds, is soo groot, als de groote van de Wesendheyt aller dinghen, 't zy lichamee of, debe- lijck, 't zy on\_lichamelijck, 't zy finnelijck, 't zy f ver-

standelijck.

58. Dit selvighe Goet nu, is God: over\_sulckx, fiet\_ NB. NB. toe, dat ghy niet yets anders Goet en nomt; anders, doet ghy on Goddelijck: oock, dat ghy niet yets anders God en nomt, dan alleen het Goede; anders vergrijpt ghy u weder om, tegens God.

59. Het Goede wordt wel van een yeder, met woorden, ghenomt; doch, het en wordt van een yeder niet verstaan, wat het zy! maar, uyt on erkentenis, nommen fy de & Goden, en ettelijcke menschen, Goet, de welcke

doch, noyt Goet zijn noch worden konnen!

60. Alle andere Goden, die on fterffelijck zijn, worden wel met den name, h God, vereert; doch, God is het Goet: niet door vereeringh; maar, door natuur: want, het Goede is d'eenighe natuur Gods; en zijn beyde van eenderley geslacht, daar alle geslachten uyt ontstaan zijn.

61. Want, die alles geeft, en niets neemt, den selvigen is Goet: God dan noch, geeft alles, ende en neemt niets; over fulckx is God het Goede, en't Goede is God.

62. Den

denckelijcke. f Of, begrijpelijcke. Goet , dan God alleen.

g De Plameten, ofte Regenten. h Dat is, Regent. NB. Gods Natuut. God. Vyer. Man. Goet. Licht. Wiff. NB. God geeft alles ; ende en

meemt niets.

a Vermee

62. Den anderen naam, is, Vader, om\_dat\_hy eenen baarder is, van alle dingen; want, de Eygenschap der Vaderen, is, a baren.

63. Om\_dies\_wille, laten hen de Wijsen, in dit leven, nighruldigen met de alder\_grootste, en alder\_salighste sorge, aen 't teslan.

Kinder baren, ghelegen zijn.

64. En het grootste on heyl, en on Goddelijckheyt, is, wanneer yemant van de menschen, kinder loos sterst; en eenen soodanigen wort, naar den dood, van de Geesten ghestraft.

65. De straffe dan noch, is dese: De siele vanden ghenen die Kinder loos is, wort in een lichaam ghecondemneert, 't welck noch Mans, noch Wijfs natuur heeft,

en't geen onder der Sonnen vervloeckt is.

66. Over fulckx, Asclepi, en moet ghy geenen Kinder loosen geluckigh achten: maar, ter contrary, u over sijn on heyl erbermen; naar de maal ghy weet, wat voor straffe, hy te verwachten heeft.

67. Soo veel, en sulckx, Asclepi, zy u gheseyt; tot eene voorgaande kennisse van de Natuur aller dingen.

## Bedenckingh en Verklaringh over het 64. 65. en 66. Vers.

Description of the second of t

gen van Tris Megiste te willen zijn: dat den roem, de eere, den lof, en, de ghedachtenis van de on vruchtbare, in't af sterven, aen de Geesten wort ghegeven; doch, niet hare sielen? ghelijck in't eerste Boeck, Vers 70. en 71. is te sien. Dat by seyt, de siele wort in een lichaam ghecondemneert, 't welck noch Mans noch Wijfs natuur en heeft, en onder der Sonnen vervloeckt is:'t selvige kan bequamelijck op de Siderische of Lucht siele geduyt worden; en niet op de Goddelijcke: siet bet 16 Boeck Vers 39. tot vers 42. Want, de Siderische, is de Dyer siele, die in de on vruchtbare Siderische Eygenschap onder der Sonnen is vliedende; want, vloecken is vlieden.

Dat Hermes dan noch niet en verstaat, dat de eeuwighe siele in een dyers lichaam soude gaan, dat kont ghy sien in't

The state of the s

Hedgesknolle on Westerneln oxechia

the large complete the state was represent sinh

12 Boeck, Vers 72. en volgende.

all and the resemble to the

#### HET SEVENDE BOECK.

# Hermetis Tris Megisti

### RMO

Den Beecker, ofte de Eenheyt ghenaamt.

En Werck meester, en heeft de gansche wereldt met geen handen ghemaackt; maar, door 't woord: Der halven betracht den felvighen, als tegenwoordigh, en al\_tijds wesende, en alles maackende, en als den

genen, die alleen den eenigen is; die door fijnen wille, de

dingen ghebouwt heeft.

2. Want, 't selvighe is sijn lichaam: doch, niet begrijpelijck, noch fichtbaar, noch af metelijck, noch af deeligh, noch eenigh ander lichaam gelijck: want, hy en is, noch vyer, noch water, noch lucht, noch a geeft; maar, alles komt van hem: want, naar de maal hy Goet is, foo heeft hy fulckx fich alleen b toe\_ge\_eygent.

3. Oock heeft hy de Aerde willen vergieren; doch, met de verçieringh van 't Goddelijcke 'lichaam: en den mensch d beneden ghesonden; als een on sterffelijck, en

een sterffelijck Animal .

4. En, den mensch heeft meer ontfangen, dan de dyeren, en, de wereldt, van wegen e de spraack, en des ghemoeds: want, hy wiert gemaackt, tot eenen beschouwer e ofie hes

a Verstaat. geen gheschapen gheest. b Ofte voor behous-

c Zijnde de Tinctuur ofte de in-wendighe Goddelijcke kracht; de eeuwighe Wijsheyt.

d In't uyto

der wercken Gods; daar hy fich over verwonderde, en

den Schepper erkende.

2 Hes

fchen uyt gedeelt; doch, gansch niet, het gemoet: niet daar om, dat hy eenige mis gunstigh zy gheweest: naar de maal de mis gunst gansch niet van hem en komt; maar, in de ghemoedt loose sielen der menschen hier beneden sich baart.

b Aen alle.

NB. Niet

taal; maar,

om 't gemoet

moet-men worftelen en

Strijden.

c Defen

Beecker is den Geest en

't gemoet der Propheten en

rechte Lee-

eenen, Gc.

NB. Den

den Beecker

des gemoets, in den Ghe-

Doop der sielen , door

d Of, aen

om de Spraack, ofte 6. Om wat oorfaack, Vader, en heeft dan God, ballen, het ghemoet niet mede ghedeelt?

7. O, Soon! hy heeft t selvighe in de midden, gelijck

als een prijs de fiele willen voor ftellen.

8. Waar heeft hy dan den selvigen voor gestelt?

9. Hy heeft eenen 'Beecker met den selvigen gevult, en beneden ghesonden, en de eenen Predicker mede ghegeven; en den selvighen bevoolen, sulckx de sielen der

menschen voor te Predicken.

10. Doopt u, ghy [fiele] die fulckx vermooght, in desen Beecker: ghy, die ghelooft, dat ghy sult weder kommen, tot den genen die den Beecker neer ghesonden heest; ghy, die erkent, tot wat eynde ghy zijt gemaackt gheworden.

in t ghemoet zijn ghedoopt gheworden, de felvige zijn, de erkentenis deel achtigh, en vol kommen menschen gheworden; naar de maal sy t ghemoedt hebben aen.

ghenomen.

12. Maar, de gene die de Predickingh niet en hebben ghevat, die hebben wel e de spraack; doch, niet het gemoedt bekommen: de selvighe en weten niet tot wat eynde, en van wien sy ghemaackt zijn gheworden.

13. Hare sinnen, de welcke ghelijck zijn, de sinnen van de on vernuftighe dyeren, en in on steltenis en too-

ren

e Ofte hes

loove.

ren als geconfijt zijn, en verwonderen hen gansch niets, over de dingen die de beschouwingh waardigh zijn:maar, naar de maal fy aen de lusten en begeerlijckheden der lichamen zijn over ghegeven, soo ghelooven sy; den mensch zy om dies wille ghemaackt.

14. Doch, foo veel van hen, de gaven Gods deel NB. Ghy achtigh worden, de selvighe, O Tati! zijn tegens de sterffelijcke on sterffelijck: sy begrijpen, met haar ghe- hebbende. moet, alle dingen, de Aerdsche, en, de Hemelsche; oock

soo wat boven den Hemel is.

15. In deser voeghen hen verheffende, sien sy het NB. NB. GOET: en wanneer sy't selvighe hebben ghesien, soo in den tijd achten sy hare verblijvingh a al hier, voor ellende; en ofte wereldt loopen, met af feggingh aller dingen (100 wel lichamelijcke, als on lichamelijcke) tot het selvighe Een en Eenighen.

16. O Tati! dit is de wetenschap des ghemoeds, soo. men de Goddelijcke dingen beschouwt, en God verstaat;

want, 't felvighe is den Goddelijcken Beecker.

17. Vader, ick wilde oock wel garen in ghedoopt set; my en worden!

18. Soon, by al dien ghy u b lichaam te vooren niet en haar, soo en kont ghy 'u selfs niet lief hebben: maar, wanneer ghy eu selfs sult bemint hebben, dan sult ghy het gemoet ontfangen; en wanneer ghy het gemoet hebt, mensch; den soo fult ghy oock de wetenschap bekommen.

19. Vader, hoe wilt ghy fulckx verstaan hebben?

20. Soon, het is on mogelijck, met beyde te konnen te doen te hebben; namentlijck, met de stersfelijcke, en te ghelijck oock met de Goddelijcke dinghen.

21. Want, naar de maal daar twee Wesens zijn (namentlijck, een lichamelijck, en een on lichamelijck; kan gheen in de welcke het sterffelijcke, en het Goddelijcke is) foo

De aen Chouwingen van de wonder wercken Gods , is den Beecker die de Predicker שריים מוסטי behouven onsen mondt maar op te b Den uytar wendighen Sterffelijcken. c Den ing wendighen menfch , den on ferffelijcken ; den rechten

men fch.

dienen.

NB. Men

twee Heeren

staat den ghenen, die daar kiesen wil, de verkiesingh a van 't eene vry'; want, beyde, en vermach hy niet.

22. Waar dan noch de verkiefingh van 't eene gheschiet, al daar openbaart het eene, 't geen verlaten wort,

kiefe; maar, de werckingh van 't andere.

23. Daar om en streckt de verkiesingh van 't beste, NB. NB. den ghenen, die 't verkiest, niet alleenelijck tot groote heerlijckheyt, alsoo dat b de selvighe den mensch vergodet; maar, b fy wijft oock, hoe men God fal faligh-

lijck dienen .

24. Maar, de verkiefingh van 't minste, verderft wel den mensche: doch, en werckt niets by God, dan alleen dit, soo wat de voor by passeerende pomperijen doen, want, ghelijck dese selfs niet en konnen wercken, en doch andere verhinderen, even op eene foodanighe wijfe vertoonen hen de gene maar als pomperije in de wereldt; de welcke van de lichamelijcke wel lusten verruckt worden .

25. Naar de maal fulckx fich dan alfoo verhoudt, O Tati! foo hebben wy, 't gene, foo wat van God komt, en fullen 't voort en voort hebben; maar, 't geen van ons komt, moet daar op volgen en niet achter blijven: want, God en is de oorfaack van 't boofe niet; maar, wy zijn 't, wy, die het boose boven't goede d verheffen.

26. Ghy fiet, O Soon! hoe veel lichamen wy paffeeren moeten, hoe veel Choren van ' Dæmonien, en't begrijp van vers 70. en den loop van 't gesternte; op dat wy tot den eenen,

en eenigen God mogen kommen.

27. Want, het GOET, is fonder gront, en fonder perck, en fonder eynde; oock, en heeft het, f by fich. felfs, geenen aenvangh.

28. Ons dunckt wel, als of & de erkentenis eenen aenvangh hadde: doch, de erkentenis en heeft voor haar

2 Dat is. bem is geoorlooft, een van beyden te miet beyde te famen. Het goede maackt het quade, en 't quade , bet goede openbaar. b De verkiefingh des Goets. c Prachten.

> NB. NB. d Ofte stele Geeften, of Engelen.

NB. Siet Pæmander hier roor. tot 74. NB. 't Goet

is sonder begin en eynde. f Of, voor.

g Verstaat. de erkentenis des Goeds.

felfs

selfs geenen aenvangh; maar, sy geeft ons den aenvangh van 't ghene, 't welck men erkent: laat ons derhalven den aen vangh aengrijpen, en veerdigh alles door a Het Prinwandelen

29. Want, het valt seer swaar, het ghewoone, en het van alle dintegenwoordighe te verlaten, en tot het oude en eerste ghen. weder om te keeren: want, men laat fich alleen gheval- ghewoonte is len, t geen fichtbaar is; maar, foo wat on fichtbaar is, swaarlijck te 't selvighe wordt swaarlijck ghelooft.

30. Maar, nu is het boose sichtbaar, en het goede, NB.: Goede voor 't sichtbare verborgen; want, 't en heeft noch ghe- is alleen stalte noch figuur: en der halven is 't alleen sich selfs ghelijek.

ghelijck; doch, alle andere dingen, on gelijck.

31. Want, het is on mogelijck dat yets on lichamelijckx, aen een lichamelijck dingh, openbaar worde: fulckx is de Differentie, tuffchen ghelijck, en on gelijck; en het on gelijcke b en komt niet aen 't ghelijcke.

32. Naar de maal de Eenheyt dan, den aenvangh en wortel van alle dinghen is, soo is de selvighe oock in alle dingen als een wortel, en aenvangh: fonder den aenvangh, en is niets; den aenvangh en is dan noch uyt niemant anders, dan uyt, fich, felfs: want, den aenvangh, baart de andere dinghen; en desen aenvangh, en is van genen anderen aenvangh.

33. Derhalven, ter wijl, de Eenheyt den aenvangh is, foo begrijpt de felvighe alle ghetallen; ende en wort van geenighe begrepen: fy baart alle ghetallen; ende en

wordt van geenigh ander ghetal ghebooren.

34. Al 't ghene dan noch ghebooren is, is on vol kommen, en kan verdeelt worden, en toe, en af nemen; on volu maar, soo wat vol kommen is, by t selvighe en is geen kommen. van dien

35. En, soo wat daar ' wast, 't selvighe wast van de meerdert. Een-

cipium ofte t Centrum NB. De verlaten.

Sich Selfs

b Ofte en

NB. Al't ghebaarde is c Toew neemt of verte-nemen, en te begrij-

Eenheyt; en't wordt verteert van sijn eygen swackheyt, a of, amy wanneer 't niet meer machtigh en is, de Eenheyt a te vatten.

> 36. Dit Beeldt Gods, O Tati! is u nu voor, gheschildert, foo veel't felvighe heeft konnen zijn: foo ghy't vlijtigh sult beschouwen, en met de ooghen des harten verstaan: ghelooft my, mijn Soon, ghy fult den wegh, tot de dinghen die daar boven zijn, vinden; ofte veel meer sal u het beeldt, selfs daar heen leyden.

b Ofse beelt.

37. Want, dit b gheficht heeft eene besondere Eygenschap: dat het de soodanighe (namentlijck, die kommen om't selvighe te aen schouwen) vat en aen sich treckt gelijck als den 'Magneet, steen, het yser aen, sich treckt.

c Seylan Acen.

#### HET ACHTSTE BOECK.

Hermes Tris Megistus,

Aen fijn Soon,

## TATIU

Dat den On openbaren God, aen 't Alder openbaarlyckste zy.



Tati! ick wil oock dit Sermoen tot u voeren; op\_dat\_ghy in de kennisse van de verborgentheyt des heerlijcken name Gods, in ghewijt wort.

2. Siet met het ghemoet, hoe 't ghene, t welck voor veele, on openbaar schijnt te zijn, u, aen t alder

God en wort niet ; maar, hy is, openbaar.

alder openbaarlijckste ghemaackt wordt; want, was hy on openbaar, soo en was hy doch niet.

3. Want, alles wat openbaar wordt, 't selvighe is ghebooren, naar, de maal 't felvige openbaar zy gheworden.

4. Maar, foo wat on openbaar is, 't selvighe is al. tijds, en't en heeft niet van nooden openbaar te worden; want, het is al\_tijds, en't maackt alle andere dinghen openbaar: hy selfs blijft bon\_openbaar; naar\_de\_maal a Datis, b hy al\_tijds is

5. Die openbaart, wort selfs niet gheopenbaart: en die openbaart to selfs niet en is ghebooren gheworden, den selvighen Phantaseert doch alles, door de phantasy: want, de geopenbaart. phantafy is alleen der dinghen die ghebooren worden; c Phantaen, de phantasy, en is niets anders, dan de baringh.

6. Den selvighen Eenen dan noch (zijnde on geboo-beart. ren) kan niet gephantaseert worden, en is on openbaar: maar, hy selfs alles phantaseerende, wort door alles, en in alles openbaar; en alder meest aen de ghene, de welcke hy fich heeft willen openbaren.

7. Der halven, O Soon Tatil bidt, voor eerst den Heere, en Vader, en Eenigen, en Eenen, van welcken dien Eenen [is], dat hy u wil ghenadigh zijn: dat ghy alsoo, den selvigen, soo grooten God, mooght verstaan; of hy schoon maar met eene van sijne stralen, in u ghemoedt d in luchtede.

8. Want, alleenelijck het verstant, siet het on open-in febijnen. bare; door dien't felfs oock on openbaar is: foo ghy met de oogen des ghemoeds, O Tati! vermooght, soo e of, sulcke fal hy openbaar worden . hard with mann and some Lore Wermooght te

9. Want, de Heere, die daar vry is van alle mis. gunst, is door de gansche wereld openbaar: ghy kont f de swetenschap Intelligentie sien, en selfs, met de handen, betasten; en, singh van't ro. Soo

fonder ghefeert , Genereert , ofte

d Ofre wilde

a Verstaat, de wyt wendige oogen.

10. Soo dan noch dat, foo wat in u is, u on openbaar is, hoe soude den selvigen in u, door de a oogen, u openbaar worden?

11. By al dien ghy den selvighen wilt sien, soo betracht de Sonne, betracht den loop van de Maan, betracht de ordeningh der Sterren; wie is 't die hare ordeningh onderhout? want, alle ordeningh, wordt in fijn

ghewis ghetal en plaats beflooten.

b Regenten. c Ofte den het Firma. ment.

12. De Sonne, den grootsten onder de b Goden die in den Hemel zijn, den welcken alle Hemelsche Goden wijcken; ghelijck als haren Koningh en Vorst: en die soo groot is, oock grooter dan de Aerde en het Méér: en boven sich noch kleyne Sterren dult en om loopen laat; wie eerdt 4 hy, ofte wie vreest hy?

d Verstaat. de Sonne.

e Ofte den.

13. Oock en houdt eene yedere Sterre gheen eenderley, ofte ghelijcke loop in den Hemel; wie is't dan, die eene yedere de f wijse, en, de maat sijnes loops set?

f Ofte mamiere. NB. Defe maniere vergelijekt fich wel met den Stijl van

14. Siet de Noort sterre, die rontsom wort gedrayt, en met sich de gansche wereldt rond om voert; wie is't, die fich 't selvighe instrument heeft bereyt?

Hiob; voornamentlijck. Cap. 38.

15. Wie is t, die het Méér hare palen heeft ghefet? 16. Wie is't, die de Aerde bevestight heeft? Ghewisselijck, O Tati! is daar een Werck-meester en Heer

van alle dese dinghen.

g Ofte Maacker.

miere.

17. Want, het is on mogelijck dat eene plaats, ofte een ghetal, ofte mate, vermach ghehouden te worden, sonder den 3 Werck meester; want, alles wat sonder ordeningh, sonder plaats, en sonder mate is, is sonder Werck meester; maar niet sonder Heer.

18. Want, soo wat on geordineert is, is gebreckelijck, en het is van noode, dat 't selvighe in de h wijse der orh Ofte ma deningh worde gheset; en het is noch onder den Heer, die't selvige de ordeningh noch niet en heeft geordeneert.

19. Wilde

19. Wilde God, dat het u mogelijck was, vleugelen aen te nemen, en u, in de Lucht te verheffen, dat ghy tusschen Hemel en Aerde ghestelt zijnde, konde sien, der Aerden a vastigheyt, de stortingh des Méers, het vlieten a rSamender Revieren, het uyt spansel van de Lucht, de subtijl-binder. heyt des Vyers, den loop der Sterren; en die, om dese dinghen, om loopende ghefwindigheyt des Hemels.

20. O! Soon, t selvige soude zijn het alder falighste NB. Den gheficht, alle dit felvighe, in eenen eenigen oogen, blick on bete sien, hoe den selvigen, die on beweeghlijck, beweegh- en on open-

lijck, en den on openbaren, openbaar is .

21. By al dien ghy oock den Werck meefter, door ke en opende stersfelijcke dingen (de welcke op der Aerden en in de bare, opendiepte zijn) begeert te sien, soo betracht, Soon, hoe den baar en bemensch, ghewrocht is, in's Moeders lichaam, en over weeght met vlijdt, de konst van den Werck meester; en leerdt, wie doch den werck meester zy, die dit heerlijcke en Goddelijcke menschen, beelt heeft ghewrocht?

22. Wie het zy, die hem de oogen heeft b af geschil- b Gedeli-

dert ?

Wie neus, en ooren heeft door boort? Wie den mondt heeft op ghedaan?

Wie de senuwen heeft uyt ghespannen, en aen maal-

kanderen ghebonden?

Wie de bloedt aderen tot 'pijpen heeft gheformeert? c Tot fire-23. Wie de beenderen heeft hart ghemaackt?

Wie het vleesch met eene huydt heest over toghen?

Wie de vingeren en ghelederen heeft d onder schey- d ofte pan den ?

Wie het fondament van de voeten heeft breedt ghemaackt?

Wie de sweet gaten heeft ' door graven?

Wie de milt heeft uyt gestreckt?

len ofte conduten.

weegelijcken.

baren, is in's beweeghelije-

weeghelijck.

maalkanderen, Oc.

e Of, wyth ghehoolt.

24. Wie

24. Wie het hart, ghelijck eene Pyramide heeft gheformeert?
Wie de lever heeft uyt, gebreyt?
Wie de longe heeft door, gatet?

Wie den buyck heeft wijt ghemaackt?
Wie de eerlijcke ghelederen, in 't openbaar heeft uyt.

gheset; en, de on eerlijcke verborgen?

25. Siet! hoe veel kunst stucken zijn al daar, alleen, in eene materie! en hoe veel wercken alleen in een, en, de selvighe af teeckeningh? en alles, boven maten heerlijck, oock alles wel geproportioneert; en doch alles, in eene on gelijcke ghestalte!

Moeder? wat voor eenen Vader, dan alleen, den on openbaren God; die door sijn selfs wille, alles werckt?

27. Niemant en feydt doch, dat een beelt, ofte een Schildery, fonder eenen Beeldt houwer, ofte Schilder zy geworden! foude dan dit werck, fonder eenen werck meester gheworden zijn? O, groote blintheyt! O, groote god loof heyt! O, groote on wetentheyt!

28. Ghy en moet gansch niet, O Soon Tati! tot geeniger tijd, de wercken berooven van haren werck meester; ja, denckt liever: soo groot als God is, naar sijnen Naam, soo groot is hy; zijnde een Vader van alles

29. Want, hy is alleen, den selvigen; en sijn werck is dit, Vader te zijn: en soo ghy my drijft, oock yets stouter te spreecken, soo is dit sijne b Essents; alle dinghen te baren, en te maacken.

30. En ghelijck als 't on mogelijck is, dat sonder eenen Werck meester, yets vermach te worden, also is 't oock on mogelijck, dat God niet al tijds soude zijn, en niet alles maacken, in den Hemel, in de Lucht, op der

Aerden,

2 Ofte af.

b vying

gaande

kingh.
C Impregne

kracht ofte

myt were-

ren; te be-

Aerden, in de diepte, in de gansche wereldt, in alle deelen van de felvighe; die daar zijn, en die daar a niet a Die noch en zijn .

toekommende

31. Want, daar en is niets inde gansche wereldt, 't geen hy niet felfs en zy: hy is beyde, de Wesende, en niet Wesende dinghen: de Wesende heeft hy gheopenbaart; maar, b de niet Wesende heeft hy in sich selfs. b Dat i,

verstaat.

liefde : naar

32. Desen God, is veel voor treffelijcker, dan hy met die noch met namen vermagh ghenaamt te worden: desen is on openbaar, desen is alder openbaarst: die door 't ghemoet beschout wort; desen is voor den oogen sichtbaar.

33. Desen is on\_lichamelijck; veel\_lijvigh: of veel\_c Dat in, meer, daar en is gheen van alle de lichamen, 't gheen hy hamen. niet en zy; want, desen is alleen alles.

34. En, daar om heeft den felvighen alle namen, om dat hy alleen, den Vader is; en oock geenen naam [by: fich felfs] alfoo hy Vader is van alles.

35. Wie soude u dan naar waarden konnen loven? waar heen foude ick fien, met mijn lof? opwaards, ofte nederwaards? innewaards, ofte uytwaards? naar de maal noch maniere noch plaats, ront om u en is, noch oock yets anders van de Wesende dinghen: maar, alles is in\_u; en alles van\_u: ghy geeft alles; ende en ont- God geeft fanght niets : want , ghy hebt alles ; en daar en is niets, alles ; ende en t welck ghy niet en hebt.

36. Maar, wanneer foude ick u loven, Vader? want, naar sijne het is on mogelijck uwe stont of tijd te begrijpen!

de welcke by 37. Van weghen wat, foude ick u loven? van wegen God, ofte de dingen, die ghy ghemaackt hebt; ofte van wegen de ghenaamt; dingen, die ghy niet en hebt ghemaackt? van wegen de ook liere gene, die ghy gheopenbaart hebt, ofte van weghen de Vader. gene, die ghy hebt verborgen?

38. Maar, waar om foude ick u oock loven? om dat

ick my felfs ben, als hebbende yets eygens? als eenen an-

deren zijnde [buyten u]?

39. Want, ghy zijt al wat ick ben: ghy zijt doch al wat ick maacke: ghy zijt al wat ick spreecke: want, ghy zijt alles; en daar en is niets, b't gheen ghy niet en zijt.

40. Ghy zijt al wat gheworden is, en al wat niet gheworden is: het verstandighe Gemoedt, den scheppenden Vader, den werckenden God; en, Goedt, als alles maac-

kende.

NB. Wat

wercke.
b Ofte

't welck.

41. Want, het subtijsste deel van de materie, is de Lucht: van de Lucht, de Siele: van de Siele, het Ghemoet; van 't Gemoet, God.

### HET NEGENDE BOECK.

# Hermetis Tris\_Megisti

#### SERMOEN,

Dat van de Wesende Dinghen, niets en vergaat.

I.



Ieve Soon, wy moeten nu van de Siele en van 't Lichaam spreecken: hoe (namentlijck) de Siele, on sterffelijck is, en hoe groot de werckingh zy van de t samen vougingh en on bindingh des lichaams.

2. Want, in geen van dese Wesende dinghen en wort e Eenebe- den Dood ghevonden: maar, den Dood, en is maar e een woord, daar mede men sich, den Dood in beelt; ofte eenen naam, sonder werck en Wesen: de welcke veel.

licht

licht daar om Javar (dat is, den Dood) ghenaamt is; Dood. dat men de eerste letter wegh genomen heeft, agavar on dood.

(dat is, on fterffelijck) foude ghenaamt zijn.

3. Want, den Dood, wijst aen, eenen a onder gangh: a offe to nu soo en gaat doch van de dingen, in de wereldt, niets onder: want, naar de maal de wereldt, den tweeden NB. De God, en een on\_sterffelijck b Animal is, soo is 't on\_mogelijck, dat van dit on sterffelijck Animal, eenich ghedeelte, kan onder gaan.

4. Alle dingen die in de wereldt zijn, zijn dan noch deelen van de wereldt: doch, alder meest den mensch;

zijnde het vernuftighe Animal.

5. Want, den eersten voor allen, die eeuwigh, on gebooren, en Werck meester is van alle dingen, is God.

6. Maar, den anderen, den welcken is, enaar fijn Even beeldt, is de wereldt; die van hem t'famen ghevoeght, onder houden, en met on sterffelijckheyt is begaaft geworden; als, die van den eygen Vader, al tijds levende, en al\_tijds on\_sterffelijck is .

7. Al\_tijds levende, en al\_tijds on\_sterffelijck is fy; want, het altijds levende, wort van 't eeuwighe onder

scheyden.

8. Want, het eeuwighe en is van eenen anderen niet d Verstaat, gheworden: doch, by al dien't felvighe gheworden is, soo is 't een maal van sich selfs gheworden; en niet van Idea; zijnde eenen anderen: maar, 't wort al\_tijds; want, het Eeuwige voor soo veel het Eeuwigh is, is 't Al.

9. Hy (den Vader) is Eeuwigh, van fich felfs: de wereldt dan noch, is van den Vader, al tijds (levende en on

sterffelijck) gheworden.

10. Den selvigen heeft soo veel de materie als hy voor fich wegh gheleyt hadde, alles met maalkanderen in een lichaam, en in eene Masse ghedreven, en 't selvighe Spharisch

niet wordingh. wereldt heeft met hare figuren, in de Eeuwighe. Wijfheydt Gods gestaan in eene Ideam : naar de felvighe Idea ofte ghestalte. is (y on-Sterffelijck, en den tweeden God: ofte baarder. b Schepfel ofte besielt Wefen. c Dat is naar sijne Eeuwighe. Idea. naar hare Eeuwighe.

de in wendige wereldt.

a Kloots ghewijs.

a Sphærisch ghewijs ghemaackt, en met eene qualitevt (die in gelijcke ghestalte on sterffelijck is, en eene Eeu-

b Material wighe b lichamelijckheyt heeft) om vangen.

heyt. c Geftalten.

d Begrepen;

e Dat is,

f Corpus.

g Omw

was.

11. Maar, den Vader, vol zijnde van ' Idéén, heeft de qualiteyten in die Sphare in gefaayt, en, de felvighe daar in, ghelijck als in eenen Circkel, van alle de felvige qualitäten d om ringht; daar mede hy heeft willen ver-

ofte omvançieren, de qualiteyt die in hem was. gen.

12. Het gansche f lichaam heeft hy dan noch, met inden Vader on fterffelijckheyt g om ringht, op dat de materie (soo fy wilde van de t'famen vougingh des selvighen af wijcken) niet en konne in hare on ordeningh weder om gedissolveert worden; want, doen de materie, lieve Soon, fonder blichaam was, al daar was de felvighe on geor-

h Corpus. i Ofie sonder deneert . ordre ; een Chaos.

13. De selvige heeft oock wel al, hier, eene on ordeningh, by beurt wisselingh van andere kleyne qualitäten: welcke on ordeningh, het toe, en af nemen is; fulckx de menschen eenen Dood nommen.

k Ofte bewint. 1 Dyeren. m Corper.

14. Doch, dese on ordeningh & geschier alleenelijck ontrent de aerdsche ! Animalien; want, de ulichamen van de Hemelsche, behouden alleen eene ordeningh, die fy, van den aenvangh, van den Vader ontfangen hebben.

n' Herftellingh ..

15. De selvighe hare ordeningh blijft al\_tijds: ende en vermach van geenighe " Restitutie van eenigerley dingh, op ghelost worden: want, de Restitutie, is de t'samen vougingh van de aerdsche lichamen: maar, de bindinge wort herstelt, in on op losselijcke (dat is, on sterffelijcke) lichamen: en alsoo gheschiet daar eene ontbindingh van de t'samen, vougingh; doch, niet der lighamen onder gangh.

o Ofte te miet\_wordingh. p Den dyer ... mensch. q Dat is, vier Elementigho.

16. P Het derde Animal, den mensch, die naar't 2 Even beelt van de wereldt is gheworden en naar den

wille

83

wille des Vaders, boven alle andere aerdsche <sup>a</sup> Anima- a Dyeren. lien, het ghemoet heeft, die en heeft niet alleen met den tweeden God, eene <sup>b</sup> Sympathiam; maar, oock <sup>c</sup> de intel- <sup>b</sup> Eene ligentie des eersten: want, den <sup>d</sup> genen begrijpt hy met de sinnen; ghelijck als een lichaam: maar, <sup>e</sup> desen, ver- <sup>oren, een- fremmingh</sup>, mede, lij- dentheys; vermelijck Wesen, en <sup>f</sup> het Gemoet van 't Goede.

The deservation of the deservation of the dentheys; vermans sinhere in the dentheys; vermelijck Wesen, en <sup>f</sup> het Gemoet van 't Goede.

The deservation of the dentheys is the dentheys; vermelijck Wesen, en <sup>f</sup> het Gemoet van 't Goede.

17. En gaat dit Animal dan niet 3 onder ?

18. Ghedenckt wat beters, lieve Soon, en verstaat doch wat God is, wat de Wereldt is, wat een on sterssed den God. lijck Animal is, wat een op losselijck Animal is: en verstaat, hoe de wereldt, van God, en in God is: maar, den soon, den aenvangh, het begrijp, en, de h Constitutie van alle dingen.

erinneringlid den meringlid den God. den God. den God. en Den eer sters God, dan God, den gerstaat. God, dan gerstaat. God, den aenvangh, het begrijp, en, de h Constitutie g Osse te niet. h Os, the sters God.

b Eene
over een
femmingh,
mede lijdentheyt; verwantschap.
c Der erkentenis ofte
erinneringh.
d Den tweeden God.
e Den eersten God.
f Of, hes
Verstant.
g Ofte te
miet.
h Of, t'samenstellingh.

### HET THIENDE BOECK.

Hermetis Tris Megisti

SERMOEN.

Dat het Goede, alleen God is.

Ieve Asclepi, het Goede en is in niemant anders, dan eenich en alleen in God; jah, het Goede is God selfs.

2. Naar de maal fulckx alfoo is, so moet i Eene ay het eene i Essents zijn, die van aller bewe- werekende

gingh en Generatie vry is; niets en is dan noch, van ploejende kracht.

i Eene aytwerekende vloeyende kracht.

a Ofte ontbloot. b Aen, ofie by-fich. c Ofte gevende. d Verstaat, de Esfents des Goeds.

haar 4 bevrijdt ofte verlaten: fy heeft b om fich eene stantvastighe werckingh, die niets en behouft; en gansch vol, en 'uyt vlietende is.

3. Sy is den aenvangh van alle dinghen: want, d fy is het Goede, 't welck alle dinghen van fich geeft'; ick meene dat, 't welck gansch en gheheel, en al tijds

GOET is

4. Dit felvighe nu, en is by niemant anders, dan by God alleen: want, die en behouft geenes dinghs, 't gheen hy foude begeeren aen fich te brenghen: hy en verlieft oock ' niets van de Wesende dingen, daar over hy leet soude dragen; want, leedt en smarte, is een gedeelt van

de f boosheyt.

5. Daar en is niets, 't geen machtiger kan zijn, dan hy; daar hy van konde bestreden worden: met hem en is niets vermaaghtschapt; 't geen hy daar om soude beminnen: hem en is niets & vremts; over 't welck hy toornigh foude moghen zijn: niets en is wijser; 't welck hy mochte b benijden: naar de maal dan foodanighe dinghen niet, in sijne i Essents, gevonden en worden: wat is t, 't geen k hem overigh blijft; anders, dan alleen, het Goede?

6. Want, gelijck als in de selvige Essents, niets quaats en is; alsoo en wordt het Goede, in niets vande andere gevonden: want, in allen, is het andere alles, in 't kleene, in t groote, in een yeder dingh in 't besonder; en in dit Animal, 't welck grooter, dan alle de andere, en 't al-

lijden: t geen der machtighfte is .

7. Want, 't geen gegenereert is, 't felvighe is vol van het wercken; de Passien; naar de maal de Generatie niets anders en

wordt dan is, dan eene Passie.

8. Doch, foo waar " Passie is, daar en is geenigh fins, oene, voor't het Goede: maar, waar't Goede is, daar en is geenigh. fins eenighe Passie: want, soo waar't dagh is, daar en is

e Ofte geenighe. f Quaat, boos achtigheyt; ofte lijdentheyt. g Ofte on gehoort. h Ofte naaryveren. i Vyt werekende Eygenschappen. k Ofte voor hem blift. INB. Het Goede wort bier oock een Animal genaamt ; dat Chijnt te zijn, Wefen. m Pasie, daar lijdt, de operatie, ofte

noch , van

mena

Hermete, het

nergens nacht; waar dan noch nacht is, daar en is nergens dagh.

9. Daar om is 't on mogelijck, dat in de Generatie, het Goede kan zijn, maar, niets anders dan alleen in 't.

gene, 't welck on gegenereert is .

10. Ghelijck alle ghemeenschap van alle dinghen in de materie verknoopt is, alsoo oock de ghemeenschap des Goeds.

naar, 't gheen fy alles maackt: namentlijck, a in 't deel, a Verstaat, daar sy t maackt, daar is sy Goet; maar, in alle de ande-in 't Goede ren, en is sy niet Goet: want, sy is ghepassioneert, en beweeghelijck; en maackt ghepassioneerde dingen.

vighe is goet: doch, wat al\_daar niet al te boos en is, 't fel- b in den vighe is goet: doch, wat al\_daar goet is, 't felvighe is 't mensch, minste ghedeelte des quaats: soo is 't dan on\_mogelijck, dat al\_daar het goede, van 't quade kan gereynight zijn; want, al\_daar, ' wort het goede, quaat.

13. Doch, soo wanneer t quaat is gheworden, soo en 't Goede wordt van 't blijft het niet meer Goet: en, soo't niet Goet en blijft, 't quade soo wort het boos: over sulckx is alleen in God het Goe- overwonnen.

de; ofte God, is het Goede selfs.

14. Over fulckx, lieve Asilepi, is alleen in den mensch, den blooten naam des Goeds; doch, het werck, nergens: want, sulckx is on mogelijck, naar de maal't selvighe 't Materialische lichaam ('t welck gansch en gheheel, met het boose, met arbeyt, met smarten, met begeerdten, met tooren, met dwalingh, en met dwase d opinie ver- d osse meestrickt is) niet en kan vatten.

een yeder, de ghenaamde dingen, noch voor het grootste vervullingh des buyckx, goet te zijn, alhier gheloost wordt; daar onder, de ver- u de Moeder vullingh des buyckx, het hooghste quaat (de Moeder alles alles quaats.

M 3

quaats,

ringh ofte wereldt en vermach het Goede niet te zijn.

b vyto gaande Eygenschappen.

a De ombe- quaats, de verleydingh, en het a verlies des Goeds) is.

16. Ick dancke God, dat hy my, in erkentenis des NB. In de Goeds, in t ghemoet ghegeven heeft, dat het on mogelijck zy, dat't felvighe in de wereldt vermach te zijn; naar de maal de wereldt de volheyt des quaads is.

17. Maar, God, is de volheyt des Goeds; ofte het Goede, is de volheyt Gods: want, om dese b Essents, zijn de schoone uyt vloeden van 't heerlijcke Wesen, die gansch reyn en louter, en veel licht, selfs van de selvighe Essents zijn: want, men mach seeckerlijck seggen, lieve Asclepi, dat de Essents Gods (soo hy oock eene Essents heeft) een feer schoon Wesen zy.

18. Soo wat dan noch 'eerlijck is, 't selvige is oock d Gevonden Goet: doch, in de wereldt, en wordt niets Goeds d begrepen: want, soo wat den oogen onder worpen is, t felvighe zijn beelden, en gelijck als schaduwen: maar, soo. wat den ooghen niet openbaar en is, 't felvighe is 't alder meeste, de Essents, van 't Goede en heerlijckxste Wesen.

> 19. Ghelijck als het ooge, God, niet en kan fien, alfoo en fiet 't felvighe oock niet, noch het heerlickxste noch

het Goede.

20. Want, dese zijn de gansche f deelen Gods, die hem alleen eyghen zijn, on af schevdelijck, en alder glansich sijn- liefts; de welcke, (het zy) God bemindt, ofte sy beminnen God

21. By al dien ghy God kont & verstaan, soo fult ghy oock verstaan, het heerlijcke en het Goede; t welck boven alle maten, van God b luchtet en straalt: want, dese der, soo kent heerlijckheyt en kan niets vergeleecken, en dit Goet, van niets 'gheimiteert worden; ghelijck als God felfs.

22. Gelijck ghy dan God verstaat, alsoo verstaat oock het heerlijcke en het Goede Wesen: want, dese en ver-

mogen

c Of, Schoon. ofte gespeurt.

e Ofte de wyt-gaande werckende kracht. f Goet , en heerlijck . is God alleen, eygen. g Kennen ofte begrij-

pen. h Ofte Schijnt ; den der beerlijckheyt. i Naar

gevolght. NB. Kent ghy den Vaoock den Soone ; den glanfch sijnder heerlijck heyt.

moghen de andere a Animalien niet ghecommuniceert a Schepfelon worden; om dat b de selvighe niet vermogen van God ofte Dyeren. ghescheyden te worden

lijcke en bet

23. By al dien ghy dan naar God foeckt, foo foeckt Goede. ghy oock naar het heerlijcke Wesen: want, daar en is maar eenen eenighen wegh, den welcken daar heen voert, namentlijck, de God, saligheyt, met de erken- c Osteghetenis.

leydt.

24. Daar van komt het, dat de gene, die fonder erkentenis zijn, en hen op den wegh der God falighevt niet en hebben begeven, sich wel durven onder staan,

den mensch oock heerlijck en Goedt te nommen.

25. Daar fy doch, foo wat Goet zy, geenigh fins oyt NB. NB. (oock niet in droomen) ghesien hebben; maar, met alle boosheyt verwickelt zijn: soo dat sy oock, het boose, voor Goette zijn, ghelooven, en hen het felvighe, on versadelijcker wijse ghebruycken; en wel bevreest zijn, van 't selvighe berooft te worden: over fulckx wenden NB. NB. fy alle arbeyt aen, dat fy't niet alleenelijck behouden: maar, oock, vermeerderen mogen .

26. Dusdanigh zijn de menschelijcke goederen en schoonheden, lieve Asclepi: de welcke wy, noch vlieden noch haten en konnen: want, 't selvighe is het alder beswaarlijckxste, dat wy de selvige van nooden hebben:

> Cheydia, pholipticod, varde Goddelighliette Beyond : want do Goda linking ! well ingle executions of the Country of the him fightly only a trimit of the in-

> > from thater descede, and have

en fonder die, niet en vermogen te leven.

a relation the support of the support H EIT founds a verifiance, nice well, chefurgocken, 100%

### HET ELFDE BOECK.

her Chile, addition to the

# Hermetis Tris, Megisti

### SERMOEN,

digits of rom a signal Aen to

# ASCLEPIUM;

a Of, ken-

Van de besinningh en a verstant.



Isteren, lieve Asclepi, heb ick een volkommen Sermoen gevoert: tegenwoordigh acht ick van noode, 't selvighe te vervolgen; en oock een Sermoen van de besinningh voort te brengen.

2. Want, de besinningh, en't verstant, schijnen different te zijn; naar de maal't ghene, Material, en dit, b Essential is.

3. Maar, my dunckt, dat sy beyde, ver eenight en on ghescheyden zijn, namentlijck, in den mensch: want, in de andere 'Animalien, is 'd den sin; maar, in den mensch, het verstant, met de natuur vereenight.

4. Van 't verstant, is dan noch het ghemoet onder feheyden, ghelijck God, vande Goddelijckheyt onder scheyden is: want, de Goddelijckheyt, wort van God; maar, het e verstant, f van 't ghemoet.

5. Het verstant, is eene Suster vande rede; en't een, is het instrument van 't andere: want, de reede en wort, sonder 't verstant, niet uyt, ghesproocken; noch, het verstant, sonder de reede, openbaar.

Den sin,
Material.
't Verstant,
Essential.
b Of, Wefentlijck.

c Dyeren.
d Of, de
besinningh.
God, en
Godheyt is
onder
scheyden.
c Of, de
kennis.
f Van 's
Verstant.
't Verstant,
en, de Rede,
zijn Ghesusters.

6. Over.

6. Over fulckx, vloeyen beyde te ghelijck in den mensch, den sin, en 't verstant; en zijn aen maalkanderen, als, t'samen ghevlochten: want, het is on mogelijck, sonder den sin, te verstaan; noch mogelijck sonder t verstaan, a te sinnen.

7. Doch, is het mogelijck, dat het verstant sonder den fin, kan verstaan; ghelijck als de gene, die in den droom,

ghefichten b voor kommen.

8. Hoe wel ick 't daar voor houde, dat in soodanige Animalijghesichten der droomen, beyde de werckingen gheschie- en Sielisch den; want, uyt den slaap wordt den sin, in een waacken wordt ghes op gheweckt.

9. Den mensch wort dan noch ghedeelt, in lichaam geest der vier en siel: en, wanneer beyde deelen van de sinnen te samen d'ander van stemmen, als dan klinckt het verstant; van 't ghemoet den Gheest

ghebooren:

fo. Want, het ghemoet, gaat met alle ghedachten fraan de swanger: met goede, wanneer't selvighe het saadt van Dyersche en God ontsanght: maar, met boose, wanneer t van den logenachtige de Dæmonien, het saadt ontsanght; want, geenigh e deel de Godde-lijske en

van de wereldt, is ledigh, van den f Dæmon.

het faadt van sijne eygen werckingh: en het gemoet alsoo cof, gebaare bestrooyt zijnde, daar wordt het swanger, met Echt d Boose Enbreuck, Dood slagh, Vader moort, Kerck rovery, God gelen ofte loosheyt, dat men sich soude verworghen, van eene sten hooghte af worpen; en met alle de wercken die van den e verstaat, het Principi der dur-

weynigh; de welcke dan noch groot, en heerlijck, en f Engel ofte Goedt zijn: namentlijck, de Deught, de Matigheydt, g Verstaat, de God saligheyt; doch, de God saligheyt, is de erkenden boofen

tenis Gods.

a To dencken. Of, te besinnen.

b Ofte haar in beelden. Animalifib en Sielische wordt gheregeert van den Elementen, d'ander van Gods: wyt d'een ont-Dyersche en logenachtige; uyt d'ander. lijcke en waarachtighe droomen. guade Ghees het Principi der duyg Verstaat, Geeft. NB. NB.

N

13. Wie

NB. NB. a Of , ghedachten.

13. Wie den selvigen kent, die wort vervult metalle goederen, en heeft Goddelijcke 4 verstanden; die de gemeene gansch niet ghelijck en zijn .

14. Der wegen dan, de selvighe, die in soodanighe NB. NB. erkentenis zijn, noch aen 't ghemeene volck ghevallen, noch 't ghemeene volck en ghevalt hen oock niet : maar, sy worden voor on finnigh ghehouden, daar men maar me en lacht, die men haat en veracht; oock wel gheheel om 't leven brenght .

15. Want, wy hebben gefeyt, dat het boofe, hier moet woonen, daar't felvighe in sijn eyghen b plaats is: want, des selfs plaats, is de Aerde: niet de Wereldt; ghelijck

16. Doch, den God, saligen mensch, 'sal't alles niets achten, en aen de erkentenis blijven hangen: want, alle dinghen zijn hem Goet; die schoon aen anderen, boos zijn: en hem beraat flagende, brenght hy alles tot erkentenis; en, 't welck te verwonderen is, d hy maackt alleen het boose, hem goedt.

17. Ick keere nu weder om tot het Sermoen van den Sin. En by de menschen dan, wordt den Sin, en het verstant 'gheconjungeert: maar, een yeder mensch, en geniet het verstant niet, ghelijck te voren is geseyt; naar de maal den eenen, f Material, den anderen, & Essen-

tial is.

18. Den Materialen is boos, ghelijck gheseyt is, en heeft het saadt des verstands, van den Dæmonien; maar, die met het goede Wesentlijck goet zijn, die worden door God, bewaart.

19. Want, God (zijnde den Werck, meester van alle dingen, die alle dingen i in 't werck richt) maackt de selvighe hem wel ghelijck, doch, wanneer fy alsoo, gelijck als goet zijn gheworden, k al daar zijn sy in 't gebruyck der

NB. Hermes maackt onder -

Cheyt tuffche de Aerde, en, de werelt. b Ofte rijck. c Ofte en moet het. NB. NB. d Ofte by doet het quaat, goet roort-brenghen. e Te famer

ghevoeght. f Grof. g vyto gaande Wefentlijcke krachtigh is. NB. NB. h Behouden. onder houden , ofte befchermt.

i Ofte werekende maackt. k Oftealsdan en draghen Sygheen

wruchten, die de bekeeringh waardigh 21110,

der werckingh, on vruchtbaar: want, de bewegingh des werelds, de welcke de a Generatie veroorfaackt, maackt a Voortage de selvighe sulckx als die zijn; ettelijcke besoetelt met het boose, en ettelijcke gereynight b met het goede.

20. Want, ' de wereldt, lieve Asclepi', heeft haren eygen fin en verstant : zijnde niet ghelijck den fin en 't verfrant des menschen, oock niet soo menigh, vuldigh; doch,

veel voor\_treffelijcker en een\_voudiger.

21. Want, den fin, en het verstant van de wereldt, is eenighen alleen dit: d alles te maacken, en in fich felfs, weder om af te doen; een instrument van den wille Gods: en alfoo e gheinstrumenteert, dat het (als alle faat by fich, van God ontfangende, en in fich bewarende) alle dingen openbaar maackt; en weder om (op lossende) alle dingen vernieuwt : de welcke oock daar om (op. gelost zijnde, ghelijck als een goet Saay man des levens, door t worpen des faats) vernieuwingh geven aen de dingen die ghebooren worden.

22. Daar en is niets, 't welck daar niet met leven, van haar gebooren en wort: en, door hare bewegingh, maackt fy (verstaat de wereldt) alles levendigh; fy is te gelijck,

de plaats en den werck meester des levens.

23. De lichamen dan noch, die van de materi bestaan, hebben een onder scheyt: want, ettelijcke zijn uyt der Aerden, ettelijcke uyt het Water, ettelijcke uyt de Lucht, ettelijcke uyt het Vyer; doch, fy zijn al t'samen f Compact: ettelijcke meerder, ettelijcke weyniger; namentlijck, de swaarder, meerder; en die lichte, weyniger.

24. Doch, de gheswindigheyt van des selfs bewe- g ofte gingh, & werekt de menigh vuldigheydt van de Generatien: want, naar de maal t selvighe eenen dichten b gheest is, soo geest sy aen de lichamen, de quali- i Osie Eyteyten,

plantingh.

b Ofte door. NB. By den vroomen, vroom, by den boofen , boos. c NB. De wereldt heeft haren eyghen gheest; den Spiritum Mundi. d Dat is, te maacken en te breecken. e Ofte total gestelt.

f t'Saamo gebonden, ofte lichamelijck. t'Samen gedrongen. maackt. h Wayen, ofte wint. genschappen.

be muse in

a Oste vol- teyten, met eene eenighe a vervullingh des levens. 25. Want, God, is den Vader van de wereldt; maar, beyt. NB. De de wereldt, een Vader, van de dingen die in de wereldt wereldt is een zijn: en, de wereldt, is een Soone Gods; maar, 't geen in Soone Gods. de wereldt is, een Soone van de wereldt.

b Schoonbeyt ofte gierlijck.

vermoeyt.

ceßität.

Fatum.

26. En, de wereldt is billigh, b KOSMOS, ghenaamt gheworden, naar de maal fy alles op pronckt en vergiert met menigh vuldighe Generatien, met een on. op houdelijck leven, met 'on af latelijck wercken, met c Of, one geswindigheyt van den natuurlijcken d loop, met de verd Ofte Nemengingh der Elementen, en met ordeninghen van de Gegenereerde dinghen; alsoo wordt de wereldt billigh, beydes, van noots, wegen, als naar Eygenschap, KOS-

MOS ghenaamt.

NB. Den fin der Animalien komt yan de wereldt : den fin des werelds, van God.

27. Soo kommen nu in alle dyeren, den fin en het verfant, van uyt wendigh; als in gheblasen van de . om ! vattende wereldt: maar, de wereldt (soo haast sy wierdt) heeft de felvige van God ontfangen; de welcke fy voort. aen behout.

e Of, van't begrijo des merelds.

28. Maar, God en is niet, ghelijck ettelijcke meenen, fonder sinnen, en sonder verstant; sy lasteren uyt eene f Superstitie.

f Over geloovigheyt. g Ofte door. h Ofte arbeydende.

29. Want, alle dinghen, die daar zijn, lieve Asclepi, zijn in God, en worden & van God; en hangen aen hem: ettelijcke h werckende, door de lichamen: ettelijcke bewegende, door de Essents der Sielen: ettelijcke maackende levendigh, door den gheest: en ettelijcke opne-1 Mas, ofte mende, foo wat i vermoeyt is; en dat met recht.

[wack. k Ofte reel cerder.

30. Want, ick fegge k veel meerder, dat hy de felvighe dinghen niet en heeft; maar, ick spreecke t geen waar is, dat HY ALLES is: niet, dat hy 't felvighe ergens van uyt wendigh aen fich neme; maar, dat hy't uyt\_waards van\_fich is gevende.

31. ED

31. En den sin en 't verstant Gods, is dit, alle dinghen al\_tijds te bewegen; en daar en sal nummer\_meer ee- a ofteghenen tijd kommen, al daar yets vermagh b onder te durigh. gaan, van foodanighe Wefende dinghen.

32. Doch, wanneer ick van de selvighe Wesende din- den. ghen spreecke, soo meen ick de Wesende dinghen Gods; want, God heeft de Wesende dinghen: geenighe en zijn alle dingen

buyten hem; en hy en is buyten geenighe.

33. Lieve Asclepi, by al dien ghy dit sult verstaan, hop Gods foo fult ghy 't felvige voor waar houden: maar, foo ghy 't flaan. niet en 'erkent ; voor on geloovelijck schatten : want, gript. een dingh verstaan, is een dingh ghelooven; maar, niet verstaan, is niet ghelooven.

34. Want, mijne d rede reyck aen de waarheyt: oock d ofie is het ghemoet groot, en wanneer 't eeniger maten, van woord. e de rede gheleydet wort, foo kan't de waarheyt bereyc- e ofie ken, en wanneer't om en om, alles verstaat, en ghelijck stemmigh vint met, 't gene f de rede uyt, leyt; dan ge- f He looft het, en't rust in't heerlijcke Geloof.

35. Over\_fulckx, foo\_wie het\_gene, 't welck wy van God hebben ghesproocken, verstaan heeft, voor den selvighen is fulckx ghelooffelijck: maar, die 't niet en hebben verstaan, voor de selvighe is 't on gelooffelijck; dit, en soo veel, zy van't verstant en den sin gheseyt.

Chemikke Cineben ( chefielener ooch gheleographbien) eparation and the property of the color with the first color

and any know, nothing the and all production was a later William

niet te Wor-NB. De figuur van blift eeuwigh in de Wiff-

leurs, a begenrin, dairnhèir ann ending the matter of the Nation of the H E T o La. M. deplier " et il a van do ob a more la dende Aena de la la

What the College of t

WAS THE THE

10 H at 11

a Of, van

daan.

b Is.

#### HET TWAELFDE BOECK.

# Hermetis Tris Megisti

### S L E U T E L,

Aen

### TATIUM.

Et Sermoen van gisteren, Aselepi, hebbe ick u toe ghe eygent: nu is 't billigh dat het huydige, aen Tatius toe eygene; naar de maal t selvige oock van de generale reden, die tot hem zijn ghesproocken gheworden,

eene korte begrepene fomma is.

2. Lieve Tati, God, den Vader, en het goedt, heeft eenderley natuur, ofte veel meer, eenderley werckingh.

3. Want, dit is den naam des natuurs af gangh en aen was, de welcke zijn ontrent de veranderlijcke, en on veranderlijcke, beweeghelijcke, en on beweeghelijcke (dat is, Goddelijcke en menschelijcke) dingen; van de welcke yeder in 't besonder, hy wil, dat de selvighe zijn.

4. Doch, de werckingh in de Goddelijcke en menschelijcke dinghen (ghelijck wy oock gheleert hebben) is 4 van wat anders; welcke dingen wy hier neven moe-

ten verstaan.

5. Want, sijne werckingh, is een willen, en sijne Essents, is begeeren, dat alles b zy.

Esse, oste dan het 'zijn, van de noch niet Wesende, en, de Sub'wesende; stants selfs van de Wesende dinghen? 't selvighe is God,
't seen, 15.

't selvighe is den Vader, 't selvighe is het Goede; by den welcken anders, van andere dingen, niets ghevonden en wordt .

7. Want, de Wereldt, en, de Sonne, is doch wel, door deel achtigheyt, oock een Vader; doch, de oorsaack niet, dat de 4 Animalien, het Goedt en het leven hebben. a Schepfelen

8. Terwijl het sich alsoo verhout, soo is de selvighe ofte Dyeren. gansch en gheheel, van den wille des genen, die alleen Goedt is, b beflooten: fonder wiens wille, het on moge- b of, nootlijck is, dat de felvighe vermach te zijn ofte te worden: "endigh. maar, desen 'Vader (als eene oorsaack d van sijne Soonen, c De Wedes saads, en, de e Alimenten) ontfanght den appetijt reldt. des Goeds, door de Sonne.

9. Want, het Goet is, 't geen dat werckt: 't welck on. mogelijck is, dat het anders, by eenen anderen vermach te zijn, dan alleenelijck by hem alleen: die daar niets

aen\_fich en neemt; en doch wil, dat alles is .

16. Lieve Tati, ick en segghe niet, dat hy talles maackt: want, die 't maackt, den felvighen ontbreeckt f veeltijds (terwijl hy dit maackt, en 't ander niet en f. Of, meemaackt) qualiteyt en quantiteyt: want, die dinghen die night maal, quantiteyt hebben, hebben oock fomtijds, en fomtijds

ter contrarie qualiteyt.

11. Maar, God, en den Vader, en het Goede, is in Wesen, alles; soo zijn dan dese dinghen alsoo, voor die't fien kan: want, hy wil fulckx zijn, en is 't oock; alder meest om sijn selfs wille: want, alle andere dinghen, zijn om fijnent wille: want, de Eygenschap des Goeds, is, fich te erkennen te geven; 't selvighe, lieve Tati, is alsoo het Goede.

12. O! Vader, ghy hebt ons met een goedt, en het alder heerlijckste & Visioen vervult, en het ooghe van g Theoriam, mijn ghemoet, is nu, van een soodanige & Speculatie by ofte Gestabe.

van 't geen by baart. e Voetselen.

ficht.

b Deino Aortingh. c Verstandelincken glansch. d Te doors dringhen. e Speculatien, of, ghesichten. f Ontfangen ofte verkreghen.

> g Intent, ofte gericht.

naar gheheylight gheworden: want, ghelijck de vyerige stralen der Sonnen, met haar in schijnen, de oogen vera Het Ghe. duysteren, alsoo gansch niet het a Visioen van een soo goedt Wesen! maar, in tegendeel verlicht het en vermeerdert 't selvige 't licht der oogen, soo veel, als eener de b influentie van 't c intellectualische licht kan vatten; want, 't selvige is subtijl en scherp om d te penetreren, en vol, van alle reynigheyt, en on fterffelijckheyt.

13. De gene, die yets over\_vloedighs van foodanighe Visioenen vermagh te vatten, die ontslaapt menigh. maal, buyten het lichaam, in talder heerlijckste aen. schouwen; 't welck onse Voor ouders, Cælus en Satur-

nus, f bekommen hebben.

14. Wilde God, lieve Vader, dat wy fulckx oock ver-

kreghen!

15. Of God wilde, mijn Soon! maar, tegens woordigh en zijn wy niet wel g bequaam tot ghefichten, ende en vermogen de ooghen des ghemoets, noch niet op\_te\_ doen : en, de on bederffelijcke en on begrijpelijcke heerlijckheyt van een soo goet Wesen te aen schouwen.

16. Maar, wanneer wy niets meer van't selvighe en fullen hebben te spreecken, als dan sult ghy sulckx sien: want, des selfs erkentenis, is eene Goddelijcke stilte en

eene vernietingh van alle finnen.

17. Want, soo wie op de selvighe acht heeft, die en kan gansch niet op yets anders acht hebben: noch, die haar aen schout, oock yets anders aen schouwen, noch op yets, anders hooren; oock fijn lichaam gansch niet beweghen.

18. Want, hy ontbonden zijnde van alle lichamelijeke finnen, en bewegingen, rust: maar, het licht, 't geen om en om het gansche ghemoet is luchtende, verlicht oock de gansche siele, en neemt die op, uyt het lichaam; en

ver-

verwandelt de selvighe gansch en gheheel, in de Essents a Ofice and Gods.

19. Want, dit is mogelijck, lieve Soon, dat de fiele in ghedeelt. des menschen lichaam, kan vergodet worden; wanneer fy (namentlijck) de heerlijckheyt des goeds, aen fiet.

20. Wat is dit vergoden; hoe meent ghy 't, Vader?

21. Yeder fiel heeft hare scheydingh, lieve Soon.

22. Maar, hoe verdeelt ghy voorder, hare verwande- c Verstaat,

linghen?

23. En hebt ghy uyt de generale Sermoenen niet ghe- sielen. hoort, dat alleen van eene (van de siele van 't gansche Wesen) alle sielen kommen; de welcke alsoo in de gansche ofte Geesten. wereldt om fweven, a ghelijck verdeelt?

24. Dese sielen hebben veel verwandelingen: sommige in een saliger; maar, andere, in eenen contrarien stant. ghe en

25. Want, die kruypende zijn, die worden in water bicke, achtigheyt verwandelt : de water\_achtighe, in aerdsche : de aerdsche, in vliegende: de luchtigen, b in menschen: maar, de menschelijcke ' sielen, de welcke de on sterffe- de saligheyt. lijckheyt deel achtigh zijn, worden in d Dæmonien ver- i Den wegle wandelt; de selvighe gaan alsoo, daar naar, in't Choor k Dat is, in 

26. Want, daar zijn f twee Chooren der Goden: het sthe beeldeeene, van de om dwalende: het ander, vande vast staande; ofte Eyenen't selvige is de alder vol kommenste & glory der sielen. Schap: gelijck

27. Maar, foo de fiele, die in des menschen lichaam is poor Chriin gegaan, boos blijft, soo en smaackt de selvighe, noch stum, gelijsk de h on sterffelijckheyt, noch sy en vermach het goede wordhouse Wesen, deel achtigh te worden: maar, sy gaat i den rugh en Herodes, wegh, en keert weder om k in de kruypende; en 't felvi- als eenen ghe is de verdommenis der boofe Sielen. of the state of th

alle Schepfelen uyt NB. De vier Elementige fiele. b Verstaat, in dyer men Chen. de rechte eeuwighe d Goede Engelen e Ofte Rezenten. f Eeuwig Of , heerte rugge. eene Dyernis, figuur, de Pharifeen verscheenen. Vos: en in geene menbeeldenis.

Siet Iacob Böhme in de 40 Vragen, de 5 Vraagh, vers 1 5.16.17. Vrage 17. vers 26. Vrage 34. vers 2. Vrage 1 vers 311.312. Vrage 30. vers 64. En Vrage 16. vers 9; En op veel, meet andere plaat fen in fijne Schriften.

a De Godas loofheyt , het quaat, ofte de verdervingh. b Lijdentheden , ofte phebreeckelijckheden. c Boofen Geest ofte Engel. d Ofte de verdurventheyt. e Ofte het Goedt. f Nu of al reeds.

28. Maar, het a boose der sielen, is, de on erkentenis: want, welcke fiele niets en erkent van de Wesende dinghen, noch de natuur van de selvighe, noch het Goedt, de selvighe is blindt, en valt in des lichaams b passien, wort eenen 'boosen Dæmon, erkent sich selfs niet, dient vreemde en sware lichamen, en draaght het lichaam als eenen last, over't welck sy niet en heerschet: maar, van 't selvighe beheerschet wordt; en dat is het d boose der fielen.

29. Hier tegens, is de deught der sielen, de erkentenis: want, die erkent, de selvighe is Goedt, saligh, en f gansch Goddelijck.

30. Vader, wie is eenen foodanigen?

31. Den soodanighen is 't, den welcken niet veel en spreeckt, noch veel en hoort: want, soo wie sich met twee Sermoenen besich houdt met die te spreecken, ofte hooren, lieve Soon, die vecht tegens de schaduwe; want, God en den Vader, en het Goedt, en wordt noch uyt. gesproocken, noch ghehoort.

32. Naar de maal dit fich alsoo verhout, soo is, in alle Wesende dingen, & den Sin; daar om dat die, sonder

den b felvigen, niet en vermogen te zijn.

33. Maar, de erkentenis, is van den Sin, wijdt onder scheyden: want, den Sin, is het i eynde van de macht, en, de erkentenis het eynde van de wetenschap; k de wetenschap is een gave Gods . Silves and shoot . The

34. Want, alle wetenschap, is on lichamelijck, en sy ghebruyckt het ghemoet, tot een werck instrument; en 1 Versande- het ghemoet, het lichaam : alsoo gaan sy beyde, in ' intel-

lectualische en m Materialische lichamen.

well, the last at which it is not a set of the second and the second second second second second second second

35. Want, uyt de tegen stellingh, en, de contrariteyt, moeten alle dinghen bestaan; en het is on mogelijck dat het anders kan zijn.

g De Sinmen. h De Sin-

i Teecken, perck , ofte oogh wit. k Die Scientz.

m In Corpors, ofte in werck instrumente. NB. NB.

36. Wie is dan den selvigen Materialischen . God? 2 Ofic Ro:

37. De heerlijcke b wereldt: de welcke, doch, niet b De in Goedt en is; want, fy is Materialisch, en ghepassioneert: wendighe jah, het eerste van de ghepassioneerde dinghen, en het wereldt, daar tweede, van de Wesende; en by sich selfs, ghebrecke-woonen: de lijck: oock is sy een maal Gegenereert; c doch, is al selvighe is lijdende; tijds.

38. Naar de maal de selvighe dan, d in de Generatie Goet.
is, en al tijds Gegenereert wort, soo is sy de Generatie blisse van de dingen, die qualiteyt en quantiteyt deel achtigh wigh; in hare zijn; want, sy is beweeghelijck: want, alle Materialische in wendige

beweegingh, is eene e Generatie.

39. Doch, s de intellectualische stantvastigheyt, be- rende ofte weeght de Materialische bewegingh, op eene dusdanighe barende is.

e Ofte bawijse. De wereldt is eene 2 Sphara; namentlijck het ringh.
hoost: boven het hoost, en is niets Materialsch, ghelijck f De verstandelijcke als onder de voeten, niets intellectualisch en is; maar, g Of, Glehet is al Materialisch.

40. Het ghemoedt is het hooft: 't felvighe wordt (op Sphærische aert) beweeght; ghelijck het hooft beweeght

wordt.

41. Soo wat voor dinghen nu na by het b velletjen h ofte huyvan dit hooft zijn, in 't welck i de fiele is, de felvige zijn deken.
on fterffelijck: en sy hebben de fiele vol des lichaams, i Verstaat,
den Gheest
ghelijck als des lichaams, 't welck fieligh is ghemaackt. der sielen;

42. Maar, die dingen, de welcke van 't velletjen verde mant zijn ghelegen, in de welcke de gene zijn, die meer deel harte. hebben aen de siele; de selvighe zijn een k Corpus. k of

43. Want, yeder i dyer, ghelijck als dit Al, bestaat i Schepfel;

uyt een Materialisch en een Intellectualisch dingh.

44. En, de werelt is het eerste \*\* Animal : den mensch m Dyer of dan noch, het tweede; doch, het "eerste, onder de sterf- sobestel. selijcke Animalien, en die daar heeft, het levendighe n O 2 Wesen, naam O 2

to De in.

wendighe
twereldt, daar
de Engelen
woonen: de
felvighe is
lijdende;
ergo, niet
Goet.
c De wereld
blift eeuwigh; in hare.
in. wendige
figuur.
d Genererende ofte
barende is.
e Ofte baringh.
f De verftandelijke.

n h Ofte huyn deken.
i Verstaat,
den Gheest
der sielen;
want de siele
fels, n in 't
hatte.
k Osie lighaam.
t 1 Schepfel;
ofte besielt
Wesen.
m Dyer of
Schepfel.

SURG INS

a Boven, ofte, voor alle de anderen. b Naary 't gheen , of, door-dien. c Ofte, alfoo. d Onwvergangelijck, naar hare in-wendige figuur en tinctuur; en naar hare . uyterlijcke ghestalte, tot aen 't eynde, on fterffe-

lijck. e Ofte, in't woord. f Ofte, het Schepfel. NB. Den lichamelijcke dood.

g Ofte, de longh. aderen.

h Gods wytbaarfel; daar God Sijne wonderen in en door openbaart. De wereldt, baart, ofte openbaart hare wonderen door den mensch.

Wesen, a onder alle de anderen: doch, den selvigen en is niet alleen niet Goedt; maar, noch boos daar, toe, b alfoo hy sterffelijck is.

45. De wereldt is oock wel niet goedt, door dien fy beweeghelijck is; doch, even wel niet boos, ' door dien fy d on sterffelijck is: maar, den mensch, is boos; beyde,

door dien hy beweeghelijck, en sterffelijck is .

46. Maar, de fiele des menschen, wort alsoo beweeght: namentlijck, het ghemoet, ' in de rede, en, de rede, in de fiele: de fiele, in den gheest; den gheest, in 't lichaam.

47. Den selvigen gheest, den welcken door de aderen, en longh, pijpen, en door het bloedt is door, dringende, beweeght het f Animal; en draaght eeniger maten het

felvighe.

48. Daar van komt het, dat ettelijcke hebben ghemeent, dat het bloet, felfs, de fiele zy: de welcke dan, in de natuur, hebben ghedwaalt, en, niet gheweten, dat voor eerst, den gheest weder om in de siele moet keeren, en, dat als dan, het bloedt, te samen runnen, en, de aderen en g lucht, pijpen ledigh worden moeten: en als dan moet het Animal vergaan; 't welck dan is, den Dood des lichaams.

49. Alle dingen hangen alleen aen eenen eenigen aenvangh; en, den aenvangh, aen den eenen en alleen Wefenden: den aenvangh wordt beweeght; dat hy alfoo weder om eenen aenvangh worde: maar, het een, blijft

stantvastigh; ende en wordt niet beweeght.

50. Alsoo zijn haarder drie: God de Vader, het Goet: en, de Wereldt; en den mensch: God heeft de wereldt; en, de wereldt, den mensch: de wereldt wordt b Gods Soon; maar, den mensch, ghelijck als de geboordte van de wereldt.

51. Den mensch en is God niet onbekent: maar, hy kent kent den felvigen gheheel wel; en wil oock felfs erkent

52. En dit is eenigh en alleen des menschen heyl, wan- NB. Door neer hy God erkent; het is de op vaart ten Hemel: de kenniffe hier door alleen wordt de fiele Goet : en niet d'een tijd de siele noot-Goet, d'ander tijd quaat; maar, nootwendigh.

53. Wat is dat te seggen, Tris Megiste?

54. Soone, betracht de fiele van een kindt, de welcke melschen noch van de op\_lossingh des lichaams vry is : naar\_de\_lijek. maal het lichaam noch a gheringh, en noch niet gheheel vande Siele. vol wassen en is: hoe heerlijck is sy alder weghen, om a Wegnigh aen te sien, en met de b passien des lichaams gansch niet b Ofte ghebevleckt; by na noch hangende aen de fiele van de we-breecken. reldt!

55. Maar, wanneer het lichaam swaar wort, en, de fiele over lastight, soo baart het de vergetentheyt, ende Gedachtnis: en heeft geen deel meer, aen 't heerlijcke goede Wesen; Leven. de vergetentheyt dan noch, is het boose.

56. 't Selvige bejegent oock de gene, die in 't lichaam gaan: want, wanneer de fiele weder om in haar felfs gaat, soo wordt den gheest in 't bloedt, te samen ghetoogen;

en, de fiele, in den gheest . hand albandary

57. Maar, het ghemoet, 't welck van de dover treck- d Bekleefelen is ghereynight gheworden, en van natuur, Godde-deckfel. lijck is, bekomt een vyerigh lichaam, en e om gaat alle e Door plaatsen, en laat de siele over, aen't gherichte; 't welck gaat, doordaar is, naar hare verdienst.

58. Hoe feght ghy dat, Vader, wordt het ghemoet af dels. ghesondert van de siele, en, de siele, van den gheest? en hebt ghy niet gefeyt, dat de fiele, des ghemoedts, en, de gheest, der sielen bekleedingh en f over trecksel zy?

59. Lieve Soone, die daar hoort, den selvigen moet, sel met die daar spreeckt, eenderley verstant hebben, en met Warngeeste.

wendigh Goet : ofte haren He-Vader ghe-

heyt : Dood. c Oftequaat.

wandelt, ofte om-wan-

Het twaelfde Boeck, hem " ghelijck flemmigh zijn; jah, noch een scherper gehoor hebben, dan de stemme van den spreeckenden is. b of, wear 60. De b bereydingh van dese bekleedingh, beminde Soon, gheschiet in 't aerdsche lichaam: want, het is on mogelijck, dat het ghemoet, fich felfs naackt, door fich felfs, in 't aerdsche lichaam ' stelle. 61. Want, het en is niet mogelijck, dat een aerdsch lichaam, een soo groote on sterffelijckheydt draghen, noch dat een ghepassioneert lichaam, eene soodanighe d deught ghedoogen kan . 62. Daar om heeft dan, het ghemoedt, de fiele aen genomen ghelijck als eene om tuyningh: maar, de siele (de welcke selfs oock Goddelijck is) gebruyckt den geest ghelijck als haren dienaar; en den gheeft, regeert het f Animal. The Market of 63. Der halven, wanneer het ghemoet, uyt het aerdsche lichaam is geweecken, soo treckt het van stonden. aen, sijnen eyghen vyerighen rock aen; den welcken het niet en vermocht het aerdsche lichaam 2 aen te doen. 64. Want, de Aerde, en verdraaght het vyer niet; naar de maal oock de gansche Aerde, van een kleen vonckxken verbrandt : om dies wille is 't oock dat het water, de Aerde om ringht, ghelijck als eene vestingh h Oste ghe. en muur; 't welck tegens de vlamme des vyers is b ghe-

g Of , aen

te treeken.

102

stellingh.

c Ofte open-

d Of, kracht.

e Omyheyningh, ofte bekleedingh.

f Ofte et Schepfel.

> fet gheworden. 65. Alfoo heeft nu het ghemoet ('t welck het alder.] gheswinste onder alle Goddelijcke concepten is, en ghe-

> swinder dan alle Elementen) het i vyer tot sijn lichaam. 66. Want, wanneer het ghemoet den werck meester

i Zijnde de wer Siele.

is van alle dinghen, ghebruyckt het tot sijne werckingh, het vyer ghelijck als een instrument: het ghemoet van 't gansche Wesen, ghebruyckt het selvighe tot uyt werckingh van alle dingen: doch, het ghemoet des menschen alleealleenelijck tot uyt werckingh van aerdsche dinghen.

67. Want, wanneer, het aerdsche gemoet, van 't " vyer a Zijnde de ontbloot is, soo en vermach't gheen Goddelijcke werckingh te wercken; door dien't menschelijck is in sijne werckinghe . well doon and doon mid

68. De menschelijcke siele (doch, niet alle; maar, de God falighe) is dan noch b Dæmonisch, en Goddelijck.

69. Eene soodanighe fiele, die den kamp der God, faligheyt heeft ghekampt, de selvighe wordt, volgens. dien, als fy uyt het lichaam is verscheyden; het zy een Gemoet, ofte God.

70. Den kamp der God saligheyt is dan noch, God erkennen, en geenigh mensch on recht doen; en, de fiele de welcke foodanigh is, die wordt tot een d Gemoet.

71. Maar, de God loose siele, blijft in hare eyghen · Essents, en pijnight fich selfs, en soeckt voor haar, een aerdsch f lichaam, daar sy mach in gaan; namentlijck, het

menschelijcke. 72. Want, een ander lichaam, en kan eene menschelijcke fiele niet vatten: de gherechtigheyt en & staat het oock niet toe, dat in een lichaam van een on vernuftigh dyer, eene menschelijcke siele soude h geraacken; want, Gods i gheset, bevrijdt de menschelijcke siele, van eene foo groote schande.

- 73. Vader, hoe wordt dan de menschelijcke siele ghepijnight? en welck is de grootste pijnigingh der menschelijcke fielen ? namil olla aba

74. De God loosheyt, lieve Soon: want, wat vyer heeft een so groote vlamme, als de God loosheyt heeft? en wat voor een wilt verscheurent dyer, beschadight soo seer het lichaam, als de God\_loos heydt, de siele beschadight?

75. Ofte en siet ghy niet, hoe groot het k boose is, t geen

b Engelsch ofte Geeftlijck. c Vergodet. NB. Den kamp der God- Saligbeyt. d Een beelt e Eygen-Schap ofte ghemaackt. Wefen. f Verftaat, hooveerdigheyt, nijdigheyt, gierigheyt, tooren : Oc. g Ofte laat. h Ofte komi Ofte wet. NB. De God - loofheyt is het lichaam van de Gody loofe fiele; de welcke, in 't wyter wendighe lichaam zijnde,'t felvige beschadight, en, de siele pijnight. k Ofte quaat.

NB. NB. Dat is, wanren of de onversadelijcke

overhant heeft. Engel. NB. De haar eyghen

lichaam bier ghepijnight, door de God logfheyt; en daar maar, in de wercken die haar na

volgen. de Siele gepijnight wort; namentlijck, hier, in haar eyghen lighaam , door de Gody loofheyt.

c Een yverighe lieven begeerte, om Goet te doen. d Ofte plaaght.

e Zijnde, de knagingh van de Con-

gen de boofe wercken , en

't geen de God loofe fiele lijd? die daar roept en schreyt: Ick brande: het vyer verslint my: ick en weet niet wat neer den too- ick spreecken, wat ick doen sal: ick on salighe a Dæmon worde gansch verteert van de elenden die my om cingelen! ick, elendige, kan noch fien, noch hooren; dit zijn beyt, &c. de de klachten van eene ghepijnighde siele.

76. Niet soo, ghelijck als ghy, lieve Soon, en den gea Geeft, ofte meenen man meent, dat (namentlijck, de fiele) wanneer fy uyt het lichaam scheyt, in een on vernuftigh dyer in siele wort in gaat, 't welch de grootste dwalingh is; maar, de siele wort

op eene foodanighe wijfe b ghepijnight.

77. Wanneer t ghemoet een ' vyerigh lichaam bekomt, soo wordt het gheordeneert tot den dienst Gods: maar, wanneer't felvighe, in eene God loofe fiele in gaat, soo d geesselt het de selvighe, met de s sweep der fonden.

78. Wanneer de God loose siele, hier mede s gheb NB. Hoe sweept wordt, soo keert sy fich tot dood flagh, tot injureren, tot blasphemeren, en tot menigerley gheweldighe dadelijckheden, en tot meer andere dinghen; waar door

de menschen beschadight worden.

79. Maar, wanneer het ghemoet in eene God, falighe siele is in ghegaan, soo voert het de selvighe, tot het licht der erkentenis: en eene soodanighe siele, en wordt nummer, meer mat nochte moede, alle menschen te looven en te segenen: sy doet hen over-al wel, beyde, met woorden en wercken; hier mede also haren Vader naar volgende.

80. Der\_wegen, lieve Soon, moeten wy God danck. feggen; en bidden, dat wy't felvighe, foo goeden ghe-

scientie, we moet, mogen bekommen. 1000 be in mandel

des selfs vruchten. f Gepinight of gegeessels. Noch in't lichaam zijnde. NB. NB. Ghy rroome (met Gemoet bekleede) Sielen. NB. NB.

b Of, ver-

hebben.

ofte Regente.

d Ofte Dye-

e Generen, regeeren, ofte

f Regenten, de Planeten.

of de Enge-

tien, ofte de

uyt-gaande

i Ofte ftra-

1 De regee-

onder

len. g Ofkrach-

ten. h De Effen-

81. De fiele a gaat wel in een voor, treffelijcker: maar, a of, B het is on mogelijck dat fy in een slechter b vermach in beeft wel haar verte gaan; anders is daar wel eene ghemeenschap onder de maack in een fielen.

82. De sielen der Goden, hebben gemeenschap, met mach in geen de sielen der menschen; de sielen der menschen, met de slechter ver-

fielen van de on vernuftighe d Animalien.

83. De voor treffelijckste, e besorghen de mindere: c Engelen, namentlijck, de f Goden, de menschen, de menschen, de on vernuftige Dyeren; maar, God, alle dingen: want, desen is voor treffelijcker dan alle dingen; en alle dingen minder dan hy.

84. De wereldt is God onder worpen: den mensch, de houden. wereldt: de on vernuftighe Dyeren, den mensch; maar,

God, is over alle, en ronts, om alle dinghen.

85. En, de 8 stralen Gods, zijn h werckingen: de stralen van de wereldt, naturen; maar, de stralen der men-

schen, konsten en wetenschappen.

86. De i krachten, wercken door de wereldt, en k in den mensch, door de natuurlijcke stralen van de wereldt: Eygenschapde naturen, door de Elementen; maar, de menschen, door pen en were-

de konsten en wetenschappen . ....

87. En, 't selvighe is het ! regiment van 't gansche len. Wesen, 't welck daar hanght aen de natuur van den eenen; en m penetrerende is, tot aen't eenighe ghemoet: ningh ofte beboven't welcke niets en is, 't welck daar Goddelijcker, steringh. niets, 't welck daar meer werckende, niets, 't welck daar sreekende. meer vereenigende is.

88. Door't selvighe is de ghemeenschap der menschen met de " Goden, en, de Goden, met de menschen: 't sel- n Engelen, vighe is den goeden . Dæmon: saligh is de siele, die van Regenten, den selvighen vol is; maar, on saligh is de siele, die van o Engel ofte

den selvigen ledigh staat.

89. Hoe

P

a Verftaat,

de Gody

fiele fonder ghemoet.

NB. Siet

het eerfte

't vijfde

Boeck, Vers 13.

c Of,

plieght.

meer de fiele,

on vernuftigh wordt.

-d Of , die't

lichaam ghe-

hoorsaam is. NB. Welck

menfch zy.

e Schepfel.

f Dyer

menschen.

g Engelen,

& En ver-

moet.

den

k Ofte,

Boeck, Vers 68. en

89. Hoe spreeckt ghy weder om alsoo, lieve Vader? 90. Ghy moet weten, lieve Soon, dat a alle sielen, een goet ghemoet hebben; want, hier van is ons Sermoen: niet van den b knecht, van den welcken wy te vooren falige Sielen. b Zijnde de hebben gheseyt; den welcken aen't gerichte wort over.

> ghegeven. 91. Want, de fiele sonder ghemoet, en kan, noch yets fpreecken, noch yets doen: want, het ghemoet e vlucht menigh, maal nyt de siele: en, in de selvighe stonde, is de fiele, noch fiende, noch hoorende; maar, ghelijck als

yets on vernuftighs.

92. Een soo groot gheweldt is by't ghemoet: doch, NB. Wan- 't en hout sich niet op, in eene na latighe siele: maar, t verlaat eene soodanighe fiele, d die aen't lichaam is gehecht; en van 't felvige, naar beneden wordt ghetogen.

93. Eene foodanige fiele, lieve Soon, en heeft gansch niet, het gemoet; over\_fulckx en moet\_men eenen foo-

danigen, oock geenen mensche nommen.

eene mensch, 94. Want, een mensch, is een Goddelijck · Animal, en oock geene ende en wordt met de on vernuftighe f Animalien, gansch\_niet vergeleecken (namentlijck, met de gene die op Aerden zijn) maar, met de gene, die daar boven zijn;

en, & Goden ghenaamt worden.

95. Jah, indien't betaamt, 't gheen waar is, vryer te Regenten, of, Planeten. fpreecken, foo is den genen, den welcken in waarheyt, h Regenten, een mensch is, oock hooger dan h de selvighe, ofte sy zijn ofte Engelen. doch gansch en geheel, aen gewelt, maalkanderen gelijck.

96. Want, niemant en fal, van de gene, die in den mach ofte en Hemel zijn, af varen k op der Aerden, en, de grensen des Hemels verlaten: maar, den mensch, vaart ten He-Aerda mo- mel, en meet den felvighen: en weet, hoe des felvighen bovenste, en onderste dingen zijn gestelt; onder foeckt oock alle andere dingen, gansch grondelijck.

97. En,

97. . En, het is het alder grootste, dat hy de Aerde a 2 Corinniet en verlaat, en even wel verheven wort in de hoogh- Cap. 12. te; soo groot is de groote van sijne natuur.

98. Over fulckx mach men wel fegghen, dar den Aerdschen mensch, eenen sterffelijcken God, en den He-

melschen God, eenen on Rersfelijcken mensch zy. 99. Alsoo worden door dese twee (namentlijck, door de wereldt, en door den mensch) alle dingen gheregeert; doch, vanden EENEN, b alles.

b Of. 'tgan-Tche Wefers.

### HET DERTHIENDE BOECK.

# Hermes Tris Megistus

### TOMES!

Van 't ghemeen Gemoedt.

Et gemoet, lieve Tati, is uyt Gods . Essents gaande Weselfs (soo God oock eene Essents heeft) en krachten. hoedanigh is de selvighe? hy kent sich felfs NB. Hoe's alleen volkommelijck.

2. Daar om en is het gemoet niet ghe- de kracht scheyden van de Essents Gods: maar, met de selvighe vereenight; ghelijck als het licht met de Sonne

3. En't selvighe ghemoet, is, in den mensch, d God: Siet 's eerste daar om zijn ettelijcke menschen, Goddelijck; en hare Vers 18. menscheyt, is na, aen de Godheyt.

c vyto Gemoet mes de uyt-gaan-Gods , vereenight u. d Regenter.

Het tweede.

4. Want, Vers 16.17.

2 Engel ofte Geeft. b Regenten. c Dyeren; of dyermenschen. NB. In de Dyeren en God-loofe menschen en is geen ghemoet ; maar, natuur. d Verstaat, menfchen, die 't gemoet bebben. Smert , en welluft, is

NB. NB. menschen. het verderf der sielen. e Soo Sy daarwin in-vaat. NB. NB. NB. NB. couteri feren. NB. NB. Vyt de welluft , ontftaat de kranckbeyt der Gelen. NB. NB. De grootfte kranckheyt der sielen. Vyt de

God - loof-

heydt, ploeyt den

wille tos

alle boof-

4. Want, den goeden 4 Dæmon heeft betuyght, dat de b Goden, on sterffelijcke menschen zijn; en, de menschen, sterffelijcke b Goden.

5. Maar, in de on vernuftighe Animalien, is het ghemoet, de natuur: want, foo waar eene fiele is, daar is oock het ghemoet: ghelijck als oock, foo waar een leven is, de fiele al daar is; doch, in de on vernuftighe Animalien, is de fiele, een leven, ledigh van 't ghemoet.

6. Want, het ghemoet der sielen doet de menschen

goet; en voert haar tot haar eygen goedt.

7. In de on vernuftighe, werckt het na de natuur van een yeder; maar, het strijdt teghens de naturen <sup>d</sup> der menschen

8. Want, wanneer de siele in t lichaam treedt, soo wordt sy van stonden aen boos, van smart en wel lust: want, de smart, en wel lust, vloeyen gelijck als vochtigheden des te samen ghesette lichaams; in de welcke de siele (ein gegaan zijnde) versoopen wordt.

NB. NB. 9. In welcke siele nu, het ghemoet heerschet, aen de f Schroyen, en selvighe toont het sijnen glansch; en het stelt sich tegens

haar boos voor nemen.

10. Ghelijck als eenen goeden medecijn, aen een lighaam ('t welck van kranckheyt is bevanghen gheworden) pijn aen doet, met f branden en snijden, om de ghesontheyt wille: op ghelijcke wijsen doet het ghemoedt de siele, smart aen, wanneer't de selvige uyt de wel lust uyt treckt; van de welcke alle kranckheyt der sielen ontstaat.

11. Doch, de grootste kranckheyt der sielen, is de God loosheyt: daar de lust, tot alle boosheyt, uyt volght; en tot gansch niets Goeds: wanneer over sulckx, het gemoet sich tegens de selvighe set, soo brenght het aen de siele, het goede by; ghelijck als de Medecijn, aen't lighaam, de ghesontheyt.

12. Maar,

12. Maar, foo veel fielen der menschen, het ghemoet niet en hebben bekommen, tot haren voor stander, de selvighe ontmoet even het gene, soo wat de on vernuf-

tighe 4 Animalien ontmoet.

13. Want, als het b ghemoedt met hen is mede, werckende, en haar den toom los geeft, soo strecken sy sich natuur. door de begeerlijckheden (tot welcke sy met soo grooten yver en appetijt loopen ) tot het on redelijcke, en naar moet (de naden aert der on vernuftighe Dyeren, vertoornen hen, on vernuftiger wijse, gaan, on vernuftiger wijse, in lust, ende en houden niet een maal op; soo feer, en konnen sy hen niet, ghenoeghsaam, aen het boose versadigen.

14. Want, den tooren, en, de on vernuftighe lusten, ren ghelijck. zijn foodanigh quaat, de welcke geen maat en hebben: en aen de selvighe, heeft God, het ghemoet, voor gestelt; goede gemoet.

ghelijck als tot eenen Richter, en tot straffe.

15. Al\_hier dunckt my, Vader, dat het discours van het ' Fatum, 't welck ghy met my te vooren hebt ghehouden, om gestooten wort: want, by al dien't d Fatal neers ofte is, dat yemant Echt\_breeckt, ofte een heylighdom ontheylight, ofte yets\_anders quaads doet, foo wordt den selvigen ghestraft; den welcken sulckx doch, ghedwongen, doet, van noots wegen e des Fati?

16. Mijn Soon, het zijn al te samen, wercken van 't Fatum; en sonder 't selvige en vermach niets, van de licha-

melijcke dingen, noch goet, noch quaat, worden.

17. Alfoo is toock, door het Fatum, gheordonneert, dat den genen, die yets quaads doet, lijden moet; en daar om doet hy't, dat hy sulckx lijdt, 't geen hy lijdt, om\_dat\_hy 't ghedaan heeft .

18. Doch, wy laten als nu het Sermoen van't boose, en van 't Fatum; want, wy hebben hier van, aen een ander plaats gesproocken: tegen\_woordigh is ons discours,

a Ofte Dye-

b Ofte de NB. Wanneer't gheboofe lusten eens is, foo wort men de on vernuftige dyeamt van 't c De wet der natuur, of nootdwangh. d Geordone Des wets. NB. NB. Die 't ver-Staat, die begrijpe hes. NB. Siet, van't Fa-

> tum , het I Boeck, Vers 30. En oock hier, hes volgende Vers 22.26. en 27. als mede, hes

16 Boeck. Vers \$40

van 't ghemoet, wat het vermach, en hoe 't foo onder\_ scheydelijck zy: te weten, in den mensch al dus; en in de on vernuftige Animalien, anders: en hoe't weder om gansch niet wel doende en is, in de a on vernuftige Animalien; maar, in de menschen: hoe't den tooren, en, de begeerlijckheyt uyt bluscht: en men moet verstaan dat onder de menschen eenighe vroome en uyt, gelesen mannen, en d'andere on vernuftigh zijn.

b De wet der uyta wendizhe natuur.

a Dyer

men chen.

19. Alle menschen zijn dan noch, het b Fatum onder\_worpen, als\_mede, de Generatie, en, de veranderingh; want, de selvighe zijn den aenvangh en het eynde van't Fatum.

c't Geen den gemeenen loop, ofte wet der natuur is onder\_worpen. d Of, leyts man.

20. Het is wel waar, dat alle menschen lijden, et geen Fatal is: doch, de vroome uyt gelesene, de welcke (ghelijck wy hebben geseyt) het ghemoet tot haren d voerder hebben, en lijden't niet, op foodanighe wijse, ghelijck de andere; maar, door dien sy van't boose vry zijn, ende en zijn selfs niet boos, soo en lijden sy het boose gansch niet.

21. Hoe feght ghy weder om, Vader? en is eenen Echt breecker niet boos? eenen Dood flager, en is die niet boos; en, de andere alle?

22. Even wel, mijn Soon, lijdt eenen vroomen uyt God loosen; gelesen mensch, die de echt niet ghebroocken en heeft, even gelijck als eenen Echt, breecker, en die niet en heeft e wat by 't dood geslagen, even soo ghelijck als eenen dood slager: Fatum on en het is on mogelijck, de qualiteyt der veranderingh, als mede van de Generatie, te ontvlieden; maar, den genen die met het ghemoet is begaaft, is 't wel mogelijck, de boosheyt te ontvlieden.

23. Daar om, lieve Soon, heb ick het feggen van den goeden f Dæmon, al\_tijds, aenghehoort: t welck het Engel; ver-Soone Gods, menschelijcke geslacht seer soude gheholpen hebben, soo

NB. Het gaat den proomen ghelijck als den maar't Fa-'t selvighe is by God, of 't ghemoet, mogelijck. f Geeft, ofte

Staat , den

vast vertrou-

NB. De

hy't in schriften hadde vervat; naar de maal den selvighen, mijn Soon, waar achtigh (als der eerst gheboorne God, en alle dingen schouwende) Goddelijcke woorden a Ofie Re-

heeft uyt gesproocken. ftaat , den

24. En ick hoorden hem een maal alsoo spreecken: Soone Gods. alle, en voor namentlijck, b de intellectualische Corpe- b De verren zijn een: wy leven door kracht, door werckingh, en standelijke door de eeuwe: en daar om is het gemoedt goet; gelijck schofelen. NB. Des als oock des felfs fiele goet is. Gemoeds

29. Naar de maal fich dit alsoo verhout, soo en is sele, is daar niets intellectualisch, van sijnes ghelijcken intel-Goet. lectualischen, onder scheyden: soo is t dan mogelijck ofie after dat het ghemoedt ('t welck is het hooft aller dinghen, en, gefondert. de siele Gods ) kan maacken wat het wil : bedenckt dit ; eeuwige Geen dese d'rede heb ick ghedaan, op de vrage die ghy my moet, is de Siele Gods. voor desen hebt ghevraaght; namentlijck, van t Fatum d ofte antdes ghemoets.

26. Indien ghy dan de twist woorden wilt na laten, foo fult ghy bevinden, dat waar achtigh, het ghemoedt ( e de fiele Gods ) over alles heerschet; over het Fatum, e Osievan over de Wet, en over alle andere dingen: en dat aen 't fel- de vergodede siele; zijnde vighe, niets on mogelijckx en is; oock niets van de fa- het krachtige gheloof, ofte tale dinghen.

27. Soo is dan de menschelijcke siele, hooger, (by wen. al dien sy f niet en verswijmt) dan die dinghen die onder f of, niet het Fatum staan; en, dus verde zy hier van ghesprooc- on achtfaam en is.

ken. 28. De woorden van den goeden g Dæmon, Vader, siele is hooger zijn boven maten voor treffelijck, en Goddelijck, waar der natuur. achtigh, en heylfaam ghesproocken; maar, verklaart my g Engel, noch dit : ghy feght, dat het ghemoet, in de on vernuf- ofte Geeft. tighe Animalien, naar aert van hare natuur, werckt; namentlijck, met der selvighen aen neygelijckheydt en affecten,

2 Ofte lijdentheden.

b Verstaat, de natuur; ofte het dyer-Sche ghemoet. c Ofte correspondeert.

d De lij. dentheden.

e Ofte be-

wegen doet.

affecten, mede werckende zy: doch, ick achte, dat de affecten van de on vernuftige Animalien, a passien zijn : by al dien dan het ghemoet mede werckt met de affecten, en, de affecten der on redelijcke dyeren passien zijn, soo is het b gemoet oock eene passie; 't welck alsoo met de passien 'over een komt.

29. Wel, mijn Soon, ghy vraaght recht schapen; het

is reden, dat ick u oock antwoorde.

30. Mijn Soon, alle dingen, de welcke in 't lichaam, on lichamelijck zijn, de felvighe zijn ghepaffioneert; jah, eygentlijck, de d passien selfs: want, alles, soo, wat daar ' beweeght, 't selvighe is on lichamelijck: en alles, foo wat beweeght wort, t felvighe is een lichaam; en, de lichamen worden van 't ghemoet beweeght.

f Lijdentheyt.

31. Maar, de bewegingh, is eene f passie: der halven, lijden alle beyde, foo wel het geen, 't welck beweeght, als't gheen 't welck beweeght wort: het gene, als het heerschende: het dese, als 't welck beheerschet wordt; g Ofte ont- doch, wanneer 't van 't lichaam wort & bevrijdt, al daar wort het oock & bevrijdt van de passien.

32. Daar is dan noch, niets sonder passie, mijn Soon; maar, alle dingen zijn ghepassioneert: doch, daar is een onder scheyt tusschen de passie, en het ghepassioneerde; want, het gene, is werckende, en dit, lijdende.

33. Doch, de lichamen, wercken oock door haar. felfs: want, dese zijn, het zy, on beweeghelijck, ofte, worden beweeght; het zy dan noch van die beyde welck. men wil, even wel is het eene h passie: de on lichamelijcke dinghen, i wercken al\_tijds; en, daar\_om zijn sy ghepaffioneert.

34. Over fulckx en moeten u de namen niet ontstellen: want, werckingh, en passie, is een dingh; doch, 't en koftenime, schaat niet, dat men den naam ghebruyckt, den welcken fich op't beste k schickt. 35. Vader,

NB. De paßie,werkt; en , 't ghepassioneerde, tijdt.

h Ofte lijden. i Of maacken.

35. Vader, ghy hebt ons dit woord, gansch klaar en

openbaar ghemaackt.

36. Soo fiet oock nu dit, mijn Soon, dat God den mensch, voor alle stersfelijcke Animalien, met twee dinghen heeft begaaft : namentlijck, a met het ghemoet, en a NB. Met met de b spraack; de welcke, de on sterffelijckheyt, in emighe; en waarde ghelijck zijn.

37. By al dien yemant de selvighe recht matigh gebruyckte, daar toe men de selvighe ghebruycken moet, woord. den selvighen en soude van de on sterffelijckheyt niet onder\_scheyden zijn; doch, veel\_meer, uyt het lichaam gaande, van alle beyde, 'in het Choor der d Goden en e Dat is, · faligen, in gevoert worden .

38. Vader, en gebruycken dan ander Animalien oock Lichts.

niet het f woord?

39. Neen, mijn Soon; maar, de stemme : & de spraack is dan noch, van de stemme, seer wijt onder scheyden: want, & de spraack is alle menschen ghemeen; maar, een yeder gheslacht van de Animalien, heeft sijne eyghe g. Ofte het ftemme.

40. Vader, is oock niet een yegelijcken menschen

woord naar eene yedere natie onder fcheyden?

41. Wel onder scheyden, mijn Soon: doch, daar en spraack. is maar een mensch; alsoo en is oock maar een i spraack: i De naen, de selvige vertaalt zijnde, wort eenderley bevonden,

in Ægypten, in Persien, in Griecken landt .

42. Maar, my dunckt, mijn Soon, dat ghy de k kracht, spraack. en, de groote des woords niet en verstaat : want, den saligen 1 God, den goeden m Dæmon, heeft betuyght, dat de m Geeft ofte fiele in 't lichaam zy : het gemoet, in de fiele : het woord, in t ghemoet : het gemoet, in God; en God is dier aller, NB. God is VADER.

43. Over fulckx, is het woord, een beeldt des ghemoeds:

met de fpraack , alle;

cipium des d Ofte En gelen. e Ofte Heyligen. f Ofte de woord , rede.

h Taal ofte NB. NB. tuur\_taal, ofte de natuurk Of, desight. Regent. Engel; Soone Gods. den Vader, ofte baarder

des Gemoets.

NB. Het van 't Ghemoet ; 't Gemoet , 't beelt . Gods ; het lichaam , een Even-beelt vande Idéé; en, oc. NB. NB. a Of, ontrent. b Ofte , en,

de Necesiteit.

Selfs ghelijck-

NB. De Identiteyt,

Eenheyt.

Getal. Vande Intel-

De Veelheyt,

lectualifche,

Effentialifche dingen.

Vande Cor-

porali sche.

Materiali-Pehe dingen.

d Perck,

e Of, Regent.

NB. Alles

wat in de mereldt is.

God met

haar doen,

beyt.

moeds: en het ghemoet, een beeldt Gods: maar, het moord,'t beelt lichaam, een beeldt van de Idée; en, de Idée, een beeldt van de fiele.

44. En, daar om is het alder subtijlste van de materie de Lucht: het alder subtijlste van de Lucht, de Siele: het alder subtijlste van de Siele, het Ghemoet; en, het

alder fubtijlste van 't Ghemoet, God .

45. En God, is, a ronts om alles; en door alles: het Gemoet, is, a ronts, om de Siele; de Siele, a ronts, om de Lucht: de Lucht, a ronts, om de materien: b doch, de nootwendigheyt, de Providencie, en, de natuur, zijn werck-instrumenten des werelds; en, de ordeningh der materien.

46. En, een yeder van de Intellectualische dinghen, is e De, sidh, eene Essents: de selvighe Essents, is dan, noch e de Identiteyt; doch, een yeder van de lichamen van dit gansche Wesen, is veel voudigh.

> 47. Want, welcke van de te famen gesette Corperen de Identiteyt hebben, en, 't eene in 't andere verwandelt wort, de selvighe behouden al tijd de on vergangelijck-

hevt der . Identiteit.

48. Maar, in al de andere te famen gesette corperen, heeft een yeder sijn d ghetal; want, sonder het d ghetal, is 't on mogelijck, dat de constitutie, ofte de te samen. fettingh, ofte de op\_lossingh kan gheschieden .

49. Doch, de Eenheyden, genereren en vermeeren het maat, of tijd. ghetal: en, wanneer de selvighe weder om worden op. ghelost, kommen sy in hen selfs; en ten is maar eene

eenighe materie.

50. Dese gansche wereldt (zijnde den grooten . God, leeft. Sy laat en een beeldt van den noch grooteren, en met den welcken sy vereenight is; en, de ordeningh, en den wille ha-'tgeen by wil. res Vaders houdt) is dan noch de f volheyt des levens:en, £ Kel leven.

daar

daar en is niets in haar, door de restitutie van de gansche eeuwe, noch in't gheheele, noch in de deelen, 't gheen niet en leve.

51. Want, daar en is noyt eenigh dood dingh a ghe- a of, gheweest, daar en is oock gheen, in de wereldt, daar en sal worden. oock geen zijn: want, God heeft gewilt dat sy een b Ani- b Dat i, mal zy, foo langh fy bestaat; daar om is fy oock noot-levendigh. c Regent. wendigh, God.

52. Hoe kan dan nu, mijn Soon, d in God (in't beeldt d In de mee van den AL, in de volheyt des levens) yets zijn, t geen reldt. dood is? want, den dood, is eene verdervinghe; en, de vader. verdervingh, eenen f onder gangh: hoe kan over fulckx f of, vereen ghedeelte vergaan, van 't gene, 't welck on verderf- g De wefelijck is? ofte yets van & God'b vernietight worden?

53. Vader, en sterven de Animalien dan niet; zijnde h Tot niets een ghedeelte i van de selvighe?

54. Ghedenckt wat beters, lieve Soon; ghy dwaalt in felvige God, de namen van 't Gegenereerde: want, fy en sterven niet, NB. De lieve Soon; maar, fy worden, als, te famen gesette lig-schepsen, hamen, ontbonden .

55. De ontbinding en is dan noch geenen dood; maar, Ideen, en eene op lossingh van k t samen ghesette : doch, sy wor- sterven niet; den daar om op ghelost : niet, dat sy te niet gaan; maar, niet Gegedat fy 1 nieu worden.

56. Maar, wat is de werckingh des levens; en is 't niet k Ofte, temeene bewegingh? wat is der halven on beweeghlijck in perement. de wereldt?

57. Niets, mijn Soon.

58. En dunckt u, lieve Vader, de Aerde niet on beweeghelijck te zijn?

59. Neen, Soon: maar, de felvighe is veel voudigh NB. De beweeghelijck; en, oock alleen stantvastigh. beweegelijck.

60. Want, hoe en foude fulckx niet belacchelijck zijn,

i Van den eeuw ighe

nercert. NB. NB. 1 Ofte , vernieuwt.

a De wereldt. dat de onder houdster van alle dingen, on beweeghelijck zijn soude; dewelcke doch alles voort brenght en baardt? want, het is on mooghelijck, dat het gheen, 't welck yets voort brenght, sulck kan voort brenghen, sonder de bewegingh.

b Ofte,ngar.

61. Ghewisselijck, ghy hebt b om eene belacchelijcke saack, en even sulckx gevraaght, of het vierde deel niet ledigh en soude zijn? want, den name, On beweeghlijck, beteeckent niets anders, dan een ledigheyt.

62. Over fulckx, weet, mijn Soon, in't gros, dat het. Wesen, 't welck in de wereldt is, beweeght wort, het zy, door het toe nemen, ofte door het af nemen; soo wat

dan noch beweeght wort, 't felvighe leeft oock .

63. Alle Animalien en moeten dan noch niet nootwendigh eenderley zijn: want, de wereldt (namentlijck, de gansche wereldt te ghelijck, en te samen) is 'on wandelbaar, Soon; maar, alle hare deelen, zijn d wandelbaar.

64. Daar en is niets verderffelijckx, of, 't geen te niet wort; de namen maacken alleenelijck de menschen dwalende: want, de Generatie en is geen leven; maar, eenen fin: alsoo en is de verwandelingh genen dood; maar,

voelen. eene verbergingh.

65. Naar de maal dit sich alsoo verhout, soo zijn alle dingen on stersfelijck: de Materie, het Leven, den Geest, de Siele, het Gemoet; daar van f het gansche Animal te samen is gheset: daar om zijn alle dyeren, on stersfelijck, om des ghemoets wille: doch, alder meest, den mensch, den welcken God ontsanght, en met God, van eene Essens is.

des nachts, door droomen; des daaghs, door teeckenen: en voor feyt hem, foo wat toe kommende is, door alle dingen;

anderlijck. d Veranderlijck.

e Of, ghe-

e Onwer-

f De werelt,
ofte alle het
besielde te
samen is
gheset.
NB. God
spreeckt tot
den mensch
op menigerley
wijse.
Hebreen,

Cap. I.

dingen; door Vogelen, door de in gewanden, door den geeft, door de a eycke: over fulckx, b belijd den mensch, a sibyte. dat hy wete, 't voorledene, het tegenwoordighe, en het b of, vertoe kommende.

67. Merckt oock hier op, mijn Soon, dat een yeder van de andere 'Animalien, fich alleen in een deel van de e Die gheen wereldt dop houden: namentlijck, de water achtighe, menschen en in 't water : de aerdsche, op der Aerden : de vliegende, d ofte, gein de Lucht; maar, den mensch, ghebruyckt de selvighe neren. al t'samen: het Water, de Aerde, de Lucht, het Vyer; ja! hy siet oock den Hemel aen, en e raackt den selvigen e ofte, bemet de finnen.

68. Maar, God is f ront om alles, en door alles: f of, enwant, hy is de werckingh, en, de kracht; en't en is gansch NB. God

geen swaar dingh, God te verstaan.

69. By al dien ghy hem wilt sien, so siet op de noot- ofie te kennen en it niet wendigheyt van de dinghen die voorschijnen, en op de swaar, Providentie van de gene die gheworden zijn; en die daar worden: siet op die, soo over vloedighe (met leven) vervulde materie: op den, soo grooten, God: hoe den selvighen fich beweeght, met alle de goede, en heerlijcke Goden, h Demonien, en menschen.

70. Lieve Vader, 't selvige zijn doch al t'samen met Geesten

maalkander, werckingen.

71. Mijn Soon, foo't dan al\_t'samen met\_maalkanderen, werckinghen zijn, van wien worden fy ghewrocht;

anders, dan van God?

72. Ofte en weet ghy niet, ghelijck als den Hemel, de Aerde, het Water, de Lucht, des werelds deelen zijn, dat even op soodanighe wijse, Gods ghelederen zijn, het leven, de on sterffelijckheyt, de eeuwe, den gheest, de nootwendigheyt, de Providentie, de natuur, de siele, het ghemoet, alle des felfs uyt, ofte mede deelingh (dat is)

reyckt. te verstaan

Regenten.

van 't geen, 't welck Goet wort ghenaamt? ja! daar en is nergens yets onder die dingen, de welcke daar worden, ofte gheworden zijn, daar God niet in en is .

73. Vader, is hy dan in de materie?

74. Mijn Soon, de materie is buyten God: op\_dat\_

ghy alsoo, haar eyghen plaats af deelt .

75. Maar, wat meent ghy, dat de selvighe zy, eene niet ghewrochte Massa? maar, indien sy gewrocht wort, foo wortse van yemant ghewrocht; want, wy hebben gefevt, dat de werckingen, deelen Gods zijn?

76. Van wien, worden dan, alle \* Dyeren levendigh ghemaackt? van wien, worden de on fterffelijcke dinghen, on fterffelijck ghemaackt? van wien worden de

wandelbare, b wandelbaar ghemaackt?

77. Het zy schoon, dat ghy sulckx nomt, eene materie, ofte een 'lichaam, ofte eene Essents, even wel weet, dat het de selvighe werckinghen Gods zijn: en dat de werckingh van de materien zy, de materialiteyt: de werckingh van de lichamen, de lichamelijckheyt; de werckingh van de Effentien, de Effentialiteyt.

78. En dit felvige, is God: d het Alles; en in 't Alles,

en is niets, 't welck niet God en zy.

79. Der halven en is noch groote, noch plaats, noch qualiteyt, noch ghedaante, noch tijd, by God: want, hy is 't Alles; doch, het Alles, is door Alles, en ontrent Alles !

80. Mijn Soon, ontfanght dit woord, met eerbiedingh: NB. Gods daar en is maar eene Gods dienst; dat men niet boos

the beautione who expend

a Ofte levendighe Schepfelen.

b Ofte veranderlijck.

c Corpus.

dienft.

d Den God. HAN.

Alles, in

allen.

### HET VEERTHIENDE BOECK.

## Hermes Tris-Megistus,

Aen fijnen Soon

De verborgene Reden, op den Bergh; van de Weder. gheboort, en belydenis van stil swigentheyt.



den .

Ader, inde generale Sermoenen, hebt ghy, op a parabolische aert, en niet klaar ghe- a Door ghenoegh, en openbaar ghesproocken: daar ghy vande Godheyt ghefproocken, en, de selvighe niet on deckt hebt; seggende, dat nie-

mant, b voor de Weder geboort, vermach saligh te wor- b Buyten,

2. Maar, doen ick (naar dat ghy tot my hadt ghefproken) in 't op klummen des Berghs, u ootmoedelijck verfocht, en, de rede van de Weder, gheboort begeerde te leeren (naar de maal ick, boven allen, dit al leen niet conder, of, en weet) al daar feyde ghy; wanneer ick van de wereldt voor allen. foude af gewent zijn, dan wilde ghy my de felvighe openen .

3. Nu heb ick my bereyt, en mijn ghemoet vry ghemaackt van de bedriegelijcke wereldt: over fulckx, wilt, het gene, foo wat my ontbreeckt, met het gene vervullen, 't welck ghy my hebt belooft; en my de Weder gheboort (het zy door stemme, dofte heymelijck) te ver- dof, door staan geven.

ghelijckenis.

4. Want

a Verstaat, den inwendighen nieuwen mensch. b Wijsbeyt.

c Of, one

bekent.

4. Want (Tris Megiste) ick en weet niet uyt wat voor eene materie en Moeder, den mensch is gebooren, ofte uyt wat voor een saat?

5. O! Soon, de Intellectualische b Sophie, is in de

stilheyt; en het saat, is het ware Goet.

6. Vader, wie faayt 't felvighe dan? want, ick ben dit al t'samen gansch on seecker.

7. Den wille Gods, mijn Soon, faayt't felvighe.

8. Vader, van wat aert ofte gheslacht is doch den selvighen, die ghebooren wort? want, ick en weet niets van de Essents, en van 't Intellectualische Wesen in my.

d Den Soone Gods. e Of, hy is. f Krachten. 9. Den gheboorne d God, is eenen anderen; Gods Soon: e is alles in allen; bestaande uyt alle f Potentien.

10. Vader, ghy spreeckt tot my, op bedeckte wijse; en niet, ghelijck eenen Vader, tot sijn Soon spreeckt.

11. Dit gheslacht, mijn Soon, en wort doch niet gheleert; maar, God, wanneer hy wil, brenght het in de gedachtenis.

g Of, met ghewelt ghetrocken. h Of, tegenspreecken.

veldige dingen; over fulckx, ick de felvige met recht, wil b weder spreecken.

13. Zijt ghy dan een vremt kint; en niet gheteelt van

't Vaderlijcke gheslacht?

14. En misgunt het my niet, Vader: ick ben uwen rechten Soon, wilt my verklaren de wijse van de Weder.

gheboort.

15. Mijn Soon, wat fal ick seggen? ick en heb niet te segghen, dan alleenelijck dit: dat ick in my sie, een on versiert i visioen, 't gheen uyt de bermhartigheyt Gods is gheworden: en ick ben van my uyt ghegaan, in een on stersfelijck lichaam: en ick ben nu niet den genen, die ick te vooren was; maar, k ghebooren, in 't Ghemoedt.

i Of, be-Schowwingh.

k Ofte, her-

16. Dit

16. Dit dingh en laat fich nier leeren: oock en vermach men a met dit verçiert Element, niet te kommen a Met dit tot de beschouwelijckheyt; om dies wille ick, mijne eerste te samen ghesette ghestalte, hebbe verlaten.

17. Niet dat ick was af ghescheyden: want, men kan my vôelen en meten; doch, ick ben nu vremt van 't felvige.

18. Soon, ghy fiet my met ooghen; maar, wanneer ghy my met het lichamelijck gesicht aen merckt, dan en wordt ick nu met b dese ooghen niet ghesien.

19. Vader, ghy en hebt my in geene weynighe on mentighe finnigheyt, en verliefingh der finnen in gevoert; want,

tegenswoordigh, en sien ick my selfs niet.

20. Wilde God, Soon, dat ghy van u felfs uyt box. ginght; gelijck de droomende in den slaap, sonder slaap!

21. Seght my doch oock dit: wie is 't die daar werckt

de Weder gheboort?

22. Gods Soon, den eenigen mensch, door den wille Gods Soon. Gods.

23. Als nu maackt ghy my gansch stom: mijne voor gaande sinnen en ghedachten, heb ick gansch verlooren: want, ick sie soo groote grootheyt der dingen, die beneden zijn, Vader; met den Caracter, en in den felvighen, de valscheyt: want, de sterffelijcke ghedaante, verandert fich, van dagh tot dagh; want, de selvighe wort, d met dofte, door. den tijd, in een toe nemen, en in een af nemen verkeert, ghelijck een valsch dingh.

24. Wat is dan, Tru Megiste, het waar achtige?

25. 't Geen, 't welck niet gheturbeert en wort, mijn Soon: 't geen niet ghetermineert en wort: 't geen, fonder veruw is: 't geen, sonder ghestalte is: 't geen, on, veranderlijck is: 't geen, bloot is: 't geen, klaar is: 't geen, by fich felfs begrijpelijck is: 't gheen, fich niet en altereert: 't geen, on lichamelijck is.

vier Elementigh lighamelijck begrijp.

b Verstaat, de vier Eleooghen. c On begrijpelijck-

2 Sinner loos, ofte verruckt. b Weten-Schap, of, ghedachten.

c Door-

grijpen.

f Ofte, be-

keert.

2 Siet Vers 34.

26. Ghewiffelijck, Vader, ick worde a on finnigh: want, doen ick vermeende van u wijs te worden, al daar zijn mijne finnen verstopt gheworden door dese b Intelligencie.

27. Soo gaat het, mijn Soon, 't geen, daar op waards vaart, ghelijck het vyer: en neder\_waards vaart, gelijck als aerde: en vochtigh is, ghelijck als water; en 'door,

geestende, ghelijck de Lucht. waayt, of, doorblasen.

28. Hoe wilde ghy fulckx, met de finnen, d verstaan, d Ofte, bet geen niet hart en is: 't geen niet vochtigh en is: 't geen e of, betast. men niet en e voelt: 't geen niet door dringende en is; dat alleen door kracht en werckingh wordt verstaan? het ghemoet is my van nooden; 't welck de gheboordte die in God is, kan verstaan.

29. Soo en vermach ick dit niet, Vader!

30. Dat zy verde, mijn Soon: f keert in u felfs, foo fal't kommen: wildt maar, soo sal't gheschieden: vernietight de finnen des lichaams: reynight u van de & on. vernuftighe wreeckers der materien.

31. Hebick, Vader, wreeckers in my?

32. Niet weynigh, mijn Soon; maar, die verschrickelijck, en seer veel zijn .

33. Vader, ick en ken de selvighe niet!

34. Mijn Soon, de on erkentenis, is den eenen wreecker.

Den tweeden, is de treurigheyt. Den derden, de on matigheyt. Den vierden, de begeerlijckheyt. Den vijfden, de on gerechtigheyt. Den sesten, de gierigheyt. Den sevenden, h de dwalingh. Den achtsten, de nijdigheyt.

h De verleydingh, ofte, vervoeringh.

Den negenden, het bedrogh.

Den

Den thienden, den tooren.

Den elfsten, is de \* rouckeloosheyt.

Den twaalfsten, is de boosheyt.

35. Dese zijn twaalf in 't getal: onder de welcke dan, saamheye, mijn Soon, noch veel meer andere worden begrepen: de welcke den in wendighen mensch, die in 't lichaam dingh. ghevangen leyt, tot b finnelijcke passien dwingen: maar, b Dat de de selvighe en wijcken niet op eene stont, over de welcke passien, o fich God erbermt; en, alsoo is 't gelegen met de Weder macht begheboort.

36. Maar, fwijght nu, Soon, en hoopt het Goede; foo en sal, de bermhartigheyt Gods, over ons niet op houde.

37. Voorts verheught u, Soon; naar de maal ghy, door Gods · Potencien, tot vol kommen uyt spraack c Kradhten. van dese rede, zijt ghereynight gheworden.

38. De ERKENTENIS Gods is tot ons ghekommen, met des felfs aen komft, Soon, is de on erken-

tenis uyt gheworpen.

39. Tot ons is ghekommen de erkentenis der VREUGHDE; met des selfs aenkomste sal de treurigheyt vlieden, tot de gene, die de selvighe ontfanghen d Ofte vatd konnen.

40. De MATIGHEYT nom ick de kracht tot vreughde, wiens kracht seer lieffelijck is: laat ons, mijn Soon, de selvighe van harten garen aen nemen; siet, hoe fy, de on matigheyt, met hare aen komst, heeft uyt ghedreven.

41. De vierde, nom ick nu e ONTHOUDINGH, e Ofie, ab-'t welck een kracht is, strijdende tegens de begeerlijckheyt; dese graad, mijn Soon, is een fondament, der

gherechtigheydt.

42. Want, fiet! hoe sy, sonder alle moeyten, de on. gherechtigheyt heeft nyt gedreven: want, met af wijckingh,

a Overage geventheyt, on gehoorofie Stoute over-trepassien, over

II.

tigh zijn.

IV.

kingh, mijn Soon, van de on, gherechtigheydt, zijn wy GERECHTIGH gheworden.

43. De seste kracht die in ons komt, nom ick de MIL VI. DADIGHEYT; de welcke staat, tegens de gierigheyt.

44. Wanneer de selvighe gheweecken is, nom ick (de VII. kracht die daar op volght) DE WAARHEYT, daar

a Deverley- de a dwalingh voor vlucht.

dingh, of , de 45. Siet dan, Soon, hoe het GOEDE, gheheel en loogen. vol zy geworden, wanneer de waarheyt is in gekommen; VIII. want, de nijdigheyt, is van ons gheweecken.

46. Doch, met de waarheyt, is het goede, te ghelijck IX.X.

met LEVEN en LICHT verscheenen.

47. En, nu en komt gansch geenen wreecker meer, van de duysternis, voor den dagh; maar, sy zijn al

b Ofie, door. t'famen ( b' met storm over wonnen) ghevlucht.

48. Alsoo hebt ghy nu erkent, Soon, de d maniere osie verstaan. van de Weder geboort: wanneer de thien, zijn in ghekommen, soo is de ' intellectualische gheboordt vol. trocken, en drijft de twaalve uyt; en dan zijn wy ghekommen tot de beschouwinghe van dese gheboort. Standelijcke.

49. Der halven, foo wie nu, door Gods bermhartigheyt, de gheboort uyt God, heeft bereyckt, den selvigen verlaat den lichamelijcken f fin , en Erkent sieb , dat hy uyt het Goddelijcke is bestaande, en leeft in vreughde en vrolijckheydt; als zijnde van God & stantvastigh ghe-

maackt.

50. Vader, ick sta tegenswoordigh, in beschouwelijckheyt: niet met het gheficht der ooghen; maar, met de b intellectualische werckingh van de i Potencien: ick ben in den Hemel, op der Aerden, in't Water, in de hooge krach- Lucht: Ick ben in de Dyeren, in de Planten, in de Moeder, voor de Moeder, naar de Moeder; over Al.

51. Maar, feght my doch, noch dit, hoe worden de wreec-

c Begrepen d Ofte , wijfe. e Of, ver-

f Of, be-Sinningh.

g Of , be-Standingh.

h Verstandelijcke. i Vande ten.

wreeckers der duysternis (de welcke twaalf in 't ghetal zijn) van thien 4 Potencien uyt gedreven? op wat wijse, a ofte, gheschiet het Tris Megiste ?

52. Soon, dese hutte, de welcke wy hebben b uyt ge- b ofu, of toogen, bestaat uyt den Circul Zodiac, die uyt twaalf ge-geleyt. tallen bestaat: daar haarder elf in t ghetal zijn, en, eene den Circhel

natuur; de al formighe Idéé.

twaalf He-53. De selvighe, Soon, hangen sich aen maalkanderen melsthe teecom de menschen te verleyden; en sy worden, in de werc- kenen, werckingh, ver eenight (ghelijck als de ftoutigheyt, is van kingen, ofte den tooren on af gescheyden) de selvighe zijn oock or pen. bepaalt: der halven wijcken sy billigh af, ghelijck als c De rouckevan de thien d' Potencien verdreven zijnde; dat is, van de de Krachten. thienheyt.

54. Want, de thienheyt, Soon, is der sielen gebarerin: en het leven en het licht, zijn al daar vereenight, daar wort het ghetal der eenheyt, uyt den gheest ghebooren; alsoo heeft (naar recht vernuft) de eenheyt, de thienheyt,

en, de thienheyt, de eenheyt.

55. Vader, ick sie e in 't ghemoedt, alle het Wesen, en f of, drie-

my felfs .

56. Sulckx is de Weder gheboort, mijn Soon, op g Verkladat ghy naar dit Sermoen van de Weder geboort, niet meer en foudt fanteseeren op het lichaam, 't welck van het AL. f quantiteyt bestaat : sulckx ick daar om in eene g Com- i Lasteren, mentarium hebbe vervat, dat wy alsoo het h al Wesende k Verstaat, Wesen niet en i schenden; veele ten goede, aen de welc- het kracht. ke God't felvighe gunt.

57. Vader, seght my doch: wort dit k lichaam, t welck m Ofte, te uyt de 1 Potencien bestaat, een maal m op gelost?

58. Ghedenckt wat beters, ende en " feght geene, foo on mogelijcke dinghen: want, ghy foudt fondighen; NB. Ha en het ooge uwes ghemoeds, ontheyligen.

voudighe afmeting heeft. 1 Krachten.

n Ofte, Spreeckt.

59. Het

a Het wyter wendige lighaam,'twelk van de sinnen wordt gheregeert. b of, Wefentlijcke. c Het lighaam van de Intellectuali-Sche gheboort. d Regent. e In de in de achtste natuur. f Of, ghepropheteert. g Authentia.

h Krachten.

i Over

een ftem-

mende.

59. Het "finnelijcke lichaam van de natuur, is verde vande b Essentialische gheboort: 't selvighe is op\_losselijck; 'en dit, on\_op\_losselijck: 't selvighe, stersfelijck; en dit, on\_stersfelijck: en weet ghy niet, dat ghy een d God zijt; en een Soon van den Eenen, ghelijck als ick?

60. Lieve Vader, ick wilde feer garen den Lof fangh vande Potencien hooren; den welcken ghy spraackt, al

daar\_ick e in de achtheyt was.

61. Soon, ghy loopt gansch recht (gelijck als Pœmander in de achtheyt, heeft f betuyght) om dese hutte op.

Octava, ofte te lossen; want, ghy zijt ghereynight.

62. Doch, Pæmander (het ghemoet & des heerschappenden) en heest my niet meer, dan't geen ick geschreven hebbe, gheopent: wel siende, dat ick voort aen van my selfs, alle dinghen konde verstaan, en hooren, 't geen ick wilde, en alles sien: en heest my bevolen, het goede te doen; en daar om singhen alle b Potencien, die in my zijn.

63. Vader, ick begeer fulckx te hooren; en mijnen

wille is, dese dingen te verstaan.

64. Ruft, mijn Soon, en hoort nu aen, het i Harmonische lof; den Lof sangh van de Weder gheboort: den welcken ick niet voor goet en hebbe aen gesien, soo licht openbaar te maken; wanneer ghy niet en waart geweest, aen 't eynde van 't Al Wesende Wesen.

NB. Soo
waar staat,
't Al Wefende Wesen,
daar kan
men lesen,
't AL;
of, HAN.

65. Daar van komt het, dat dit fich niet en laat leeren; maar, in de stilte wort verborgen: derhalven, mijn Soon, bidt aen, in de vrye locht u keerende tegens den Zuyden windt na der Sonnen onder gangh: des ghelijcken met den op gangh der selvigen, tegens den Oosten windt; Rust, Soon.

### Den verborghen Lof sangh; het Heylighe a Woord.

a Of, Sermoen.

E gansche natuur des werelds, ontfange de stemme fich op doen: ghy boomen, en beweeght u niet: ick wil looven den Heere der scheppingh; het b A L, en het b HAN. EEN

67. Doet u open ghy Hemelen, staat stille ghy windt; den Circul van den 'on sterffelijcken God, neme op, c De on-

mijn woord.

68. Want, ick wil loven, den genen, die alles gheschapen, die de Aerde bevestight heeft, en den Hemel heeft uyt gespannen: en die uyt het & Méér, in den om loop van de bewoonde en on bewoonde Aerde, foet water heeft laten uyt vlieten, tot voedingh en onder houdingh van alle menschen en het vyer heeft laten schijnen, tot alle wercken en doen, voor 'Goden en Menschen.

69. Laat ons al t'samen hem lof seggen, die boven de en Revieren Hemelen verhooght is; den Schepper van de gansche natuur: hy is het ooge des ghemoeds; den selvigen sal het ofte Plane-

lof van mijne f Potencien op nemen.

70. O! ghy f Potencien, ghy, die in my zijt, looft het Krachien. EEN, en het AL; stemt tot mijnen wille, ghy, alle

Potencien, in my.

71. De erkentenis is heyligh: van u ben ick verlicht: en door u, love ick het & Intellectualische Licht; en verheughe my, in vreughde des ghemoeds.

72. Seght lof met my, ghy, alle Potencien: feght lof, ghy, mijne matigheyt: mijne gherechtigheyt, looft het h ofte gherechtige door my. Ghy b gemeenschap, ghy, die in mildadadig-

vergangelijeke in wendighe werelt; of, Regent.

d Oceaen. NB. Vyt den Oceaen kommen de wolcken, daar den Regen, de Fonteyne, uyt kommen. e Regenten, ten.

f Hooge

g Ofte , bet verstandelijeke en begrijpelijche

my

a Krach-

b Kracht.

my zijt, looft het AL. Ghy waarheyt, looft door my, de waarheyt; ghy goedt, looft door my, het goede.

73. O! Leven, O! Licht, van ons, komt tot u, danckfeggingh: ick dancke u, Vader, ghy werckingh der <sup>a</sup> Potencien: ick dancke u, God, ghy <sup>b</sup> Potents van mijne werckingen.

d Het Offer door, my op, door t woord d het offer des woords.

der lippen;
ofte des,
ofte des,
mends.

A L, fy e volvoeren uwen wille; uwen wille is van u,
e Ofte, volvoeren.

To C L ghy A L poomt on wen elle het offen des

76. O! ghy AL, neemt op van alle, het offer des woords: maackt alles, wat in ons is, levendigh, ghy, die het leven zijt: verlicht 't felvighe, ghy Licht, ghy Geest God; want, u woord, ghy Gheest voerenden Werck meester, wordt van 't ghemoet gheweydet.

77. Ghy zijt God: uwen mensch roept sulckx, door Vyer, door Lucht, door Aerde, door Water, door Geest,

door u Schepfelen.

78. Dit lof, heb ick van de Eeuwe ghevonden; en 't geen ick foecke, in 't felvighe rust ick, in uwen raat.

79. Vader, ick hebbe ghesien, hoe door uwen wille, dese Lof spreuck, is ghedaan gheworden, soo hebbe ick oock de selvighe ghestelt in mijne wereldt.

80. Soon, seght in de Intellectualische wereldt.

81. Jah, in de Intellectualische wereldt, Vader, ben ick machtigh: uyt uwen los, spreuck en uyt uwe danck seggingh is mijn ghemoet verlicht gheworden; en ick wil oock, uyt mijne ghedachten, God, los spreecken.

82. Soon, niet on voor fichtigh!

83. Vader, het gheschiet in 't ghemoet!

84. Seght ghy Vorst der Weder, gheboorte, 't gheen ick sie.

85. Ick

85. Ick storte tot God uyt, het woord offer: God, ghy die daar zijt den Vader, ghy die daar zijt de Heere, ghy die daar zijt het Ghemoet: neemt op, het woord. offer, 't welck ghy van my wilt hebben; want, door uwen wille, worden alle dingen 4 vol eyndight.

86. Ghy Soon, sent tot God, den Vader aller dingen bracht. een aen genaam offer; ja, vermenighvuldight't felvige

door 't woord .

87. Ick danck u, Vader, dat ghy my dit hebt willen

verkondigen.

88. En ick verheuge my, Soon, dat ghy vruchten hebt bekommen uyt de waarheyt; namentlijck, die goederen,

de welcke on sterffelijcke tacken zijn.

89. Naar\_de\_maal ghy nu fulckx van my hebt gheleert, soo versegelt des selfs deught, met stil swijghen, ende en openbaart aen niemant, de voor stellingh van de Weder gheboordte; op dat wy voor b lasteraars niet b Fantasten, gheacht en worden.

90. Want, wy hebben beyde, als nu ghenoeghfaam of, droomers, ons devoir ghedaan: ick, met spreecken, ghy, met hoo-ren, ghy hebt u selfs, en onsen Vader, intellectuali- c Dati,

scher-wijse, erkent.

Antufiafte.

a Of, volu

Swermers,

maar den in wendigen gront, des

### VYFTHIENDE BOECK. HET

## Hermes Tris Megistus,

## ASCLEPIUM;

Recht Wys te zyn.



lijck .

Aar de maal mijn Soon Tat, in u af wesen, de natuur van de Wesende dinghen heeft willen leeren, en niet toe gelaten, dat ick hem uyt felde (ghelijck als die noch vers, tot de kennisse van veder dingh, is ghekom-

a ofte, be- men) soo ben ick hier door, a ghenoodight gheworden, wijdt\_loopigh te discoureeren , op\_dat\_hy over\_fulckx, te lichter, en te veerdiger, tot de beschouwinghe mocht kommen.

> 2. Maar, voor u dan noch, heb ick van de felvighe reden, de voor naamste hooft stucken uyt gesondert, en in eene korte somma vervat, om u te willen toe schicken: de selvighe, op eene, noch verborgener\_wijse verklarende; ghelijck voor eenen, den welcken al reeds by jaren is, en, de natuur, wel verstaat.

3. Alle dingen die b openbaar zijn, de felvighe zijn b Of, fieneen worden noch ghebooren: foo wat dan noch ghebooren is, 't selvighe en wort niet van sich selfs ghebooren; maar, van eenen anderen.

4. Doch, daar zijn veel dingen ghebooren (ofte veel.) meer, alle sienelijcke dingen) de welcke al t'samen van. e Different. maalkanderen 'onder scheyden, en niet gelijck en zijn. r. 't Gene

5. 't Gene dan noch wort, 't selvighe wort van eenen anderen: soo is daar nu yemant, die sulckx maackt, en den selvigen is on gebooren, en eerder, dan de geboorne dingen; want, ick segh, dat de gheboorene dingen, van eenen anderen worden.

6. Naar de maal dan, alle Wesende dingen gebooren zijn, soo is 't on mogelijck dat daar yets eerder onder allen, vermach te zijn, dan eenigh en alleen, 't gheen,

't welck on gebooren is .

7. Dit is den genen, den welcken so, veel a machtiger is, a of, beter. den EENEN en die Alleen, waar achtigh alles weet; als, die voor hem niets ouders en heeft: want, hy heerschet over de veelheyt, en over de groote, en over de b verscheydentheyt van de dinghen die gheworden zijn, b Differenen over den bandt van 't ghemaackte Wesen; en over de tie, werckingh.

8. Daar naar zijn de dinghen, de welcke ghebooren worden, fichtbaar; maar, hy, is on fichtbaar: want, daar om maackt hy de felvighe, om dat hy foude fichtbaar zijn; der halven, maackt hy de felvighe, door gaans.

9. Alfoo is 't billigh, dat men hem 'verstaat, en sich, c oste, er in 't verstant, verwondere, en in de verwonderingh, sich kent. selfs saligh te schatten, dat men den rechten Vader heeft erkent, want, wat is lieffelijcker, dan den rechten Vader?

To. Wie is nu desen, en, hoe sullen wy hem erkennen?

Is 't recht, dat wy hem alleen den naam, God, geven?

Ofte den naam, d Schepper? Ofte den naam, Vader? d of;

Ofte oock met alle de drie namen nommen?

Maacker.

den Maacker; van weghen de Potencie: e Kracht. den Maacker; van weghen de werckingh: den Vader; van weghen het Goede: want, hy is de Potencie; onder fcheyden van de dingen die gheworden zijn: en, de werckingh, door dien alles van hem wort.

S 2

12. Over

a Of, Maacker.

b Of, Ghe-

maackte.

12. Over, fulckx moeten wy (de ydele en overtollige redenen te rugh stellende) dese twee verstaan, het ghemaackte, en den Maacker; want, daar en is geen middel

of derde tusschen dese beyde.

13. Wanneer ghy dan alle dingh verstaat, so gedenckt aen dese twee: en acht, dat de selvighe alles zijn: niet in twijssel treckende, van die dingen, die daar boven, noch, van die dinghen, die daar onder zijn, noch, van die, die verwandelt worden, noch, van die, die in 't verborghen zijn.

14. Want, die twee, zijn Alles, den Maacker, en't gemaackte: en't een en vermach van 't andere gescheyden te worden; want, het is on mogelijck, dat den a Schep-

per, sonder het b gheschapene soude zijn.

15. Want, beyde de selvighe, zijn even het selvighe; daar om en kan't een van 't anderen, noch het selvighe, van sich sels af gesondert worden.

't gheschapene (alleen een voudigh, sonder compositie) soo volght nootwendigh, dat hy een is met het gheen hy maackt; en al 't selvighe dat ghemaackt is.

17. En, alles foo wat ghemaackt is, is noodwendigh

van een ander ghemaackt.

18. Sonder Schepper, en wort niets ghebooren, soo wat ghebooren wordt; jah, daar en is oock niets sonder hem: want, het eene sonder het andere, verliest sijne eygen natuur; wanneer 't van 't andere soude beroost zijn.

19. Hoe wel dan 't ghemaackte, en 't geen, 't welck daar maackt, on loochenbaar, twee zijn, soo zijn sy nochtans een, door vereenigingh; het eerste, is voor gaande, het tweede, naar volgende: het voor gaande, is den Schepper; God: het naar volgende, is het gheschapene; hoedanigh 't selvighe oock zy.

20, En,

20. En, ghy en moet niet meenen dat de verscheydentheyt der dingen die ghemaackt zijn, foude strecken tot verkleyningh en on eere van God: want, dit is fijne NB. Welk eenighe eere, dat hy alles maackt; en die maackingh is als baam is. Gods lichaam.

21. Men moet dan noch niet meenen dat van dien NB. NB. Maacker yets quaads ofte schandelijckx is: want, a't sel- a Het quaat vighe zijn Passien, de welcke de Generatie volgen; ghe- en het schanlijck den roest het b yser, en, de vuyligheyt het lichaam. b ose,

22. Want, den Smit en heeft den roeft niet gemaackt, noch den Maacker de vuyligheyt, noch God, het boose; maar, de com wisselingh van de Generatie heeft het ge- cofte, verlijck als doen uyt fpruyten : en, om dier oorfaacke wil- anderingh. le, heeft God de d veranderingh gemaackt; als eene fuy- d De nieuwe veringh van de Generatie.

23. Boven dien, kan een, en den selvigen Schilder, den vernieu-Hemel, Goden, Aerde, f. Méér, Menschen, on ver- wingh. nuftighe Dyeren, Schepfelen sonder Siel en Boomen ofte Planete, maacken, foude't God dan on mogelijck zijn dese din- f oceaen. gen te maacken?

gheboort , ofte de jongbfte

24. O! wat grooter on finnigheyt en on verstant, in Goddelijcke dinghen! want, in de foodanighe ghefchiet

't geen alder belacchelijckst is.

25. Want, in t geen fy fegghen, dat fy God looven, door dien dat fy hem de & scheppingh van alle dinghen g of, niet toe en eygenen, soo en kennen sy doch God niet: Maackingh. en boven dat, dat fy hem niet en kennen, so zijn sy oock ten hooghsten God loos tegens hem, door dien fy hem passien toe eygenen; het zy hooveerdigheyt, ofte on vermogenheyt, of on wetenheyt, ofte mis gunft .

26. Want, foo hy niet alles en maackt, foo is hy doch, het zy hooveerdigh, ofte te on machtigh, of ton wetende, ofte te mis gunstigh; 't welck on Goddelijck is.

27. Want,

NB. Welck de Passie of de lijdentheyt Gods is. 27. Want, God en heeft maar eene eenighe Passie; namentlijck, het GOEDE: en soo wie Goet is, den selvighen en is noch hooveerdigh, noch on machtigh, noch yets anders dier gelijcken: want, dit is God; want, het Goede, is de gansche macht en t gheweldt, van alle dingen te maacken.

28. Alles wat ghebooren is, 't felvighe is van God gebooren; dat is, van 't Goede, en 't geen daar machtigh is,

alle dingen te maacken.

29. Siet nu, hoe hy maackt, en hoe't ghemaackte gemaackt wort, en by al dien dat ghy wilt leeren, foo kont ghy van't felvighe, een feer schoon, en gansch ghelijck

Even beeldt sien.

30. Betracht den Acker man, die in de Aerde saayt, hoe hy, aen dese plaats, Kooren, aen gene, Gerst, aen een ander plaats, een ander saadt saayt: betracht den selvighen, hoe hy Wijn gaarden plant; hoe hy Appelboomen, Vijge boomen, en andere Boomen in set.

31. Even alsoo saayt God in den Hemel, de on sterffelijckheyt: op der Aerden, de verwandelingh; en a in t

gansche Wesen, leven en bewegingh.

32. Doch, de selvige dingen, en zijn niet veel; maar, weynigh, en licht te tellen; want, alle dinghen zijn vier:

un simplio and a revenue no to another

to be a state of the state of t

Hier schijnt. God, en, de Generatie; daar alle dingen in zijn.

wat te man-

a In dit

AL.

HET HE CONTRACTOR OF THE TRACTOR OF THE TENER OF THE TENE

### HET SESTHIENDE BOECK.

## Hermes Tris Megistus

Van de Siele,

Aen

### A M M O N.

I.

E Siele dan, is een on lichamelijck Wesen; NB. Wat en, in 't lichaam zijnde, en gaat sy niet, uyt de Siele zy. haar eyghen Wesentlijckheyt.

2. Want, naar hare Wesentlijckheyt, is NB. De siele is on beweeghlijck; doch (ten aen sien van beweeghlijck ten beweeghlijck en beweegh

in yets beweeght; niet, tot yets, niet om eenigh dinghs.

wille; want, fy is t eerste, in vermogentheyt.

3. Nu, 't geen eerst is, heeft het laatste niet van noo-migheyt.

de: 't geen, daar yets in is, is de plaats, den tijd, de natuur: 't geen, tot yets is, is de a Harmonie, de gedaante, worden de en, de siguur: 't gheen om den wille van yets anders is, 7 Planeet, s't lichaam, de plaats, den tijd, en, de natuur.

4. De selvighe dinghen, hebben ghemeenschap met ghenaammaalkanderen, door eene seeckere over een kommende lichaam eygenschap; door dien 't lichaam, plaats van nooden vier Eleheeft (want, 't is on mogelijck dat een lichaam bestaat, menten.

fonder plaats) en van nature, veranderlijck is .

5. Nu en kan daar geene veranderingh zijn, sonder reranderingh. tijd, en natuurlijcke bewegingh, noch geene b t'samen, tucie. settingh des lichaams, sonder 'Harmoni: soo is dan de c Accort, of, plaats, om des lichaams, wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams, wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams, wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams, wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams, wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams will be settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams wille: want, door, dien sy de open the settingh des lichaams will be settingh des lichaams will be settingh des open the settingh des lichaams will be settin

Siele is one beweeghlijck, en beweeghlijck. a De ghelijck-flemmigheyt. NB. In't eerfte Boeck. worden de Sterren oock Harmonie ghenaamt. NB. Van't lichaam der menten. NB. d'Oorfaack der veranderingh. b Consti-

Stemmingh.

veranderingh des lichaams in haar ontfanght, foo en laat de felvighe niet toe, dat te niet foude gaan, 't gene verandert wort.

NB. De
verandering,
en is gheen
termiet wordingh.
a Van't
geen, daar't
in verandert
is.
Plaats, tijd,
en, de natuurlijcke

bewegingh.

b Verstaat,

de eygenschap des, &c.

6. Soo wat dan noch verandert wort, 't felvige gaat van 't een in 't ander: en 't wort wel berooft, van gheftaltenis; doch, 't hout niet op, een lichaam te zijn: maar, in een ander verandert zijnde, heeft het de gestalte a van 't selvighe: want, het lichaam, blijst lichaam; doch, niet 'de selvighe hoe danigheyt, of ghestaltenis!

7. Over sulckx, wort het lichaam verandert naar de

ghestaltenis: en, de plaats, den tijd, en, de natuurlijcke bewegingh zijn on lichamelijck; en yeder van dese heest dan noch, sijn selfs eygenschap: de eygenschap des plaats, is de bevattingh: b des tijds, des gheduursaamheyts begrijp, en't ghetal: b des natuurs, de beweegingh: der Harmonie, de vrientschap: b des lichaams, de veranderingh; de Eygenschap der sielen, is, de Wesentlijcke er-

kentenis.

c Verstaat, de wereldt.

8. Nu, foo wat beweeght wort, wort beweeght naar de kracht der bewegingh, die dit 'Al, beweeght: want, de natuur van dit Al, geeft aen 't felvighe, sijne beweginghen: d'eene, naar hare kracht, d'ander, naar de werckingh.

d Verstaat, de kracht. e De werckingh. 9. En, d gene, penetreert wel door de gansche werelt; en begrijpt de selvige, in wendigh: en, d'ander, penetreert en begrijpt haar, uyt wendigh; en sy gaan ghesa-

mentlijck, door alles.

ten't gheen daar wort) geeft den oorsprongh aen alles wat daar voort spruyt: dese saayt wel hare saden, en baart door de beweeghelijcke materie: doch, de materie beweeght zijnde, wort werm; en wort tot vyer en water.

11. Het

11. Het eene, is sterck en machtigh; 't ander, lijdende: NB. '17. doch, 't vyer, 't water contrary zijnde, heeft van 't water " ferck, yets uyt ghedrooght; en, d'aerde was drijvende op t lijdende. water.

12. Maar, doen't a ronts om droogh wiert, foo is a Over al. I. Water. daar, uyt dese drie, eenen damp op gegaan; en alsoo is, 2. Aerde uyt water, aerde, en vyer, locht geworden; soo zijn dan, 3. Vyer. 4. Lochta hitte, koude, drooghte, en vocht, naar proportie, b t'fab Of, in

men ghekommen .

13. En, uyt de over een stemmingh, is gheworden melijcke verden gheest, en't saat, 't welck met den om vangenden NB, Den geest accordeert: den geest dan noch in de moeder val- Geest van de groote werelt. lende, en blijft niet ledigh; maar, verandert het saat: 't welck verandert zijnde, sijne wasdom en groote bekomt.

14. In de groote, treckt het tot fich, de beeldenis d'of, tot. van de uyterlijcke figuur ; en 't wort geformeert : d by de e of, door. figuur dan noch, komt de innerlijcke ghedaante; daar NB. Teders

yeders dinghs Wefen ' in bestaat .

15. Aen gesien dan, den gheest in de moeder niet en in de innerhad, eene levendigh maackende, maar, al te heftighe daante ofte bewegingh, foo heeft de Harmonie, de selvighe soo ghe- 1déé. proportioneert, dat sy't verstandige leven konde ontfanghen: 't welck on deelbaar en on veranderlijck is ; noyt ven blift buyten de on veranderlijckheyt tredende.

16. Voorts, 't geen in de moeder is, queeckt en koe- f Den geeft. stert f hy, door & ghetallen, en drijft het in de h buyten g Maai en locht: en, nu ten naasten, by eene siele sijnde, wort i hy gheaproprieert: niet naar de aen geboorne eygenschap; mendiehe. maar, naar 't k Fatum: want, hy en heeft geene lust, by 't Den geeft.

lichaam te zijn.

17. Daar om geeft hy door't Fatum, de verstande-1 of, om lijcke bewegingh, en't Intellectualische Wesen des le- met het, ere.

fen, bestaat NB. 'tVerstandige leon veranderlijck. h Of, wyter k Of nood dwangh.

vens,

eene licha-

eenigingh.

c Tot, of,

vens, felfs, aen't gheen, ghebooren wordt: want, het fluypt met den gheest in; en 't maackt eene levend, maackende bewegingh.

### Aen den selvigen Ammon.

NB. Wat de Siele zy.

E Siele dan, is een on lichamelijck Wesen. Want, indien de selvighe een lichaam heeft, soo en onder houdt fy haar felfs niet\_meer : want, yeder lichaam heeft [yets anders ] van noode, op dat het zy; 't heeft oock een leven van noode 't welck in ordre bestaat.

NB. 't Geveranderlijk.

a Verstaat,

het lichaam,

19. Want, al wat gegenereert wort, 't selvige is oock genereerde, is veranderlijck: want, al wat ghegenereert wort, wort in grootheyt gegenereert; en, gegenereert zijnde, heeft het fijn aen wassingh : alles wat nu aen wassingh heeft, 't selvige neemt oock af, en, naar de af nemingh, volght verdervingh.

20. Voorts, het leven deel achtigh geworden zijnde, leeft't selvighe, en participeert het levendighe Wesen; 't geen nu oorsaack is, dat daar yets anders is, 't selvighe moet felfs eerst zijn.

het leven deel-achtigb, oc. NB. NB. NB. Het drie vousdigh leven. b Dyer, een befielt Wefe, Schepfel, of lichaam.

21. Door 't zijn, versta ick nu; met reden begaaft, of des verstandighen levens deel achtighte zijn: de siele, dan noch, geeft het verstandighe leven: en't wort b Animal, (van\_wegen het leven) ghenaamt: reden\_rijck, van\_ wegen het verstant; stersfelijck, van wegen het lichaam.

ven . NB. 't Verstandigh Wefen is oorsaack van 't verstandighe leven.

c Als bo-

22. De fiele dan, is on lichamelijck, hebbende eene on veranderlijcke kracht: want, hoe kan't een . Animal gheseyt worden, daar gheen levent, maackent Wesen en is? 't en kan oock niet, redelijck, gheseyt worden, 't en zy daar een verstandigh Wesen is; t welck oock oorsaack is, van 't verstandighe leven

23. Doch,

23. Doch, de verstandelijcke natuur, en bereyckt niet in alles (van\_wegen de Complexie des lichaams) de Har-

monie of de proportie.

24. Want, in dien de wermte, inde Complexie over NB. Waar wint, so wort het lichaam, licht, en heet: in dien de koude de vlijtigheyt over wint, soo wort het swaar en traagh; want, de na- traagheyt van tuur, proportioneert de ghestalte des lichaams, naar de ontstaat. Harmonie.

25. Dese is drie derley; de wermte, de koude, en, de NB. NB. middel barer doch, de natuur, proportioneert, de ghestaltenis des lichaams, naar de heerschende Sterre in de Constellatie.

26. De fiele nu, het lichaam aen nemende, ghelijck het door 't a Fatum bestemt is, maackt 't selvige leven- a Noody

digh, door't werck der natuur.

dwangh.

27. De natuur, brenght dan noch de Harmonie des lichaams b met de Constellatie over een, en vereenight b of, door. de veel voudighe vermenghde deelen, naar de Harmonie der Sterren; soo dat se met maalkanderen, sem- c Over patie hebben.

een-stemmingh.

28. Want, het eynde van de Harmonie der Sterren, is, sempatie te baren, volgens hare d fatale ordinantie: d Noody over sulckx, O Ammon! is de siele een Wesen, 't welck dwingende ordere. in fich felfs vol maackt is, en verkieft, in den aenvangh, NB. NB. een leven, volgens 't Fatum: en treckt tot haar felfs, eene rede, de materie gelijck; begaaft met e verstooringh e of, ver-Roornis. en begeerlijckheyt.

29. De verstoornis is de materie: dese (in dien de de kracht tot selvighe sich ghewent tot het verstant der sielen) wort den tooren. f sterckte, en wort door de vreese niet verruckt; maar, best. de begeerlijckheyt wort verruckt.

Beginfel , of,

30. Dese dan noch, in dien sy haar ghewent tot her lijckheytmaredelijcke vernuft der sielen, wort matigheyt, en wort tighere wort.

NB. Hoe

niet beweeght van de wel\_lustigheyt; want, de rede, vervult, 't geen, aen de begeerlijckheyt ontbreeckt.

a Siet boyen.

yereenight worden, en tot ghelijcke proportie kommen, sich houdende aen 't verstant der sielen; dan wort de gherechtigheyt: want, de ghelijckheyt der selvighe, neemt wegh, de over tolligheyt van de b toornighe kracht; en vergelijckt het ghebreck van de begeerlijckheyt.

b Of, verfloornis.

c Verstaat,
van dese
Harmonie
oste vereenegingh.
NB. Wat
de voorsichtigheyt der
reden zy.
d Oste, van
die dingen,

die verstaan

32. Het beginsel 'van dese, is het verstandighe Wesen, door sich selfs bestaande in hare voor sienighe reden; hebbende de selvighe reden, tot een Regent: doch,
't selvighe Wesen, heerst en regeert ghelijck als eenen
Vorst; maar, de voor sienige rede, is als des selfs raads,
man.

33. De reden dan, van 't Wesen, is eene kennisse der verstandelijcke beelden, die aen 't on verstandelijcke deel, ghelijck als een ghelijckenis van redens gebruyck, geven: en dese ghelijckenis is wel duyster, wanneer men de selvighe vergelijckt by des redens werckingh: doch, 't is een werck des redens, wanneer men die vergelijckt by 't on verstandighe; ghelijck als den e weder galm met de stemme, en 't schijnsel der Mane met de Sonne.

e Echo.

f Of, de

34. Nu, f de toornige kracht, en, de begeerlijckheyt, worden geproportioneert, tot een redelijck werck, trecken maalkanderen van weder fijden; en trecken in fich & de Circularische rede kavelingh.

g Of , de om wiffe-lingh.

35. Yeder siele beweeght sich door, gaans: want, wy hebben in 't generaal gheseyt, dat daar eenighe bewegingen ontstaan van de werckende krachten; de andere, van de lichamen.

NB. De Siele is onlichamelijck; uyt een onlichamelijck Wefen.

36. Nu, seggen wy, dat de siele niet uyt de materie, maar, uyt eenigh Wesen is gegenereert; sy selfs on lichamelijck zijnde, uyt een on lichamelijck.

37. Want,

37. Want, al\_wat ghegenereert wort, moet uyt yets NB. De gegenereert worden: alle dingen, op welckers generatie dan, de corruptie volght, op de felvighe moeten noot- door de siele faackelijck, twee bewegingen volgen: namentlijck, de bewegingh der sielen; daar a sy van beweeght worden: de dingben. en, de lichamen, daar door 4 sy toe, en af nemen; en in hare b ontbindingh, ontbonden worden.

38. Alsoo beschrijf ick de bewegingh van de sterffe- sende dingen. lijcke ' lichamen: doch, de siele wordt gheduurigh beweeght; naar de maal fy fich felfs beweeght, en oor- gestaltenissen.

faack is, dat andere dingen beweeght worden.

39. Volgens dese stellingh, zijn alle sielen on sterffe- ghe Siele. lijck, en worden gheduurigh beweeght; en, die bewe- 1. De gingh, is hare eygen werckingh: de d Idéén der fielen, Idéé der zijn dan noch, Goddelijck, menschelijck; on rede- Sielen.

lijck.

40. De Goddelijcke, is de Idéé van 't Goddelijcke Wesens, lichaam; in 't welck hare werckingh is: want, daar in Schepfelen. wort fy beweeght; en, beweeght't felvige: want, wan- reldt. neer sy vande sterffelijcke . Animalien verlost is, so wort 2. De fy (zijnde van hare on redelijcke deelen af ghefondert, in't Goddelijcke lichaam in gaande) in haar felfs, ghe- Sielen. lijck als steets beweeghlijck, beweeght; en met den f Al, om ghedreven.

41. De Menschelijcke, heeft wel yets Godlijckx: maar, de on redelijcke deelen (namentlijck, de begeerlijckheyt heden zijn en toornige kracht) zijn met haar oock & verknoopt; en, werekende dese zijn oock on sterffelijck, voor soo veel sy oock werckende krachten zijn: doch, werckende krachten, van ke lichamen. de sterffelijcke lichamen; door, dien sy van't Goddelijcke deel der fielen (zijnde in 't Goddelijcke lichaam) h ver- i 't Goddescheyden zijn.

42. Maar, wanneer t selvighe in een sterffelijck ac menjane

dinghen woren't lichaam. 2 Verftaat, b Of, oper loßingh. c Of, Wed De beeldeniffen , of,

NB. De drien-voudi-

Goddelijcke

e Dyeren, Lichamen, f De We-

Menscheligeke Idéé der g Verbonde.

NB. De toornighe krachten, en, de begeerlijkkrachten van de sterffelije-

h Gefepalijcke deel; of, de mensche-

lichaam der Sielen.

lijcke deelen. der Sielen. 3. De ke Idéé der Sielen.

d Of, uyt

4. Van de Idéé der

Siel-sloofe.

Stoornis.

a Perstant, lichaam gaat, soo kommen 4 die, daar by; en door hare die on rede by komite, bontstaat al tijds de menschelijcke fiele. b Won. 43. Nu, de siele vande on redelijcke dyeren, bestaat e of, Idéé d uyt toornighe kracht en begeerlijckheyt; daar om fy oock, on redelijck genoemt worden, om dat sy van de ongredelije reden der sielen berooft zijn.

44. Ten vierden, bedenckt de Idéé vande siel loose dinghen, de welcke, buyten de lichamen zijnde, de selvighe beweeght, door hare werckingh; dese, in een Goddelijck lichaam zijnde, en al daar fich bewegende, foude oock de selvighe [lichamen] als voor by gaande, beweglien! no reinfalle zero alle fict at on !! neilg

e Of, met intelligentie. f Of , redens ghebruyck. Standighe.

NB. NB.

NB. De Siele geeft

45. De siele dan, is een eeuwigh verstandigh Wesen, begaaft met de erede: en terwijl sy verstaat, treckt sy tot, sich de Harmonie van de f rede, kavelingh: doch, van't natuurlijcke lichaam ontbonden zijnde, foo blijft g of, ver sy in sich selfs, haar selfs zijnde, in de & Intellectualische wereldt; en, sy heerst over haar selfs rede: lijdende, in hare verstandelijcke werckingh, eene bewegingh, die men leven noemt; ghelijck zijnde, de bewegingh van 't gene, in't leven komt.

46. Want, 't geen de siele eyghen is, is dit, aen andere te geven, hares gelijcken eygenschap: over sulckx zijn daar dan twee levens en twee beweginghen: het een, h of, w/w over een kommende, met hare h Essents; 't andere, met de natuur des lichaams: 't een, generaalder; 't andere,

particulierder.

hares gelijcke eygenschap aen andere. gaande We-NB. 't Bewegende is i Of , ver-Standighe NB: De fiele is onlichamelijck.

47. Die met de Essents over een komt, is vry wilonderworpen. ligh; d'ander, nootsaackelijck: want, al wat beweeght wort, is de nootwendigheyt des bewegers onder wor-Wesentheyt. pen; doch, de bewegende bewegingh, wort gheaproprieert, tot de liefde van de i intellectualische Essents.

48. Want, de siele is on lichamelijck; en't Wesen van t

van't natuurlijcke lichaam niet deel achtigh: want, by al dien fy een lichaam a heeft, soo en a heeft sy noch a of, haddle. reden, noch verstandelijcke wercken: want, alle lichamen zijn on verstandigh: maar, 't Wesen ontsangende, bekommen sy, dat sy b levendige Dyeren zijn; en den geest, b Asensia is in 't lichaam

49. Voorts, beschout de rede, de Essents van 't heer- lien, zijn. lijcke goedt: maar, den finnelijcken geeft, is eenen oor- NB. Van deelder van 't sienelijcke; en wordt verdeelt in de uyt, lijcken geest. wendighe sinnen: een deel des selfs, is den gheest des gefichts: een gheest des ghehoors, des reuckx, des smaackx, des ghevoels.

50. Desen gheest, indien hy (by maniere van spreken) tot de perfectie van reden wort op gevoert, soo oordeelt hy het finnelijcke: indien, niet, soo e fantaseert hy allee- c of, baart, nelijck : want, hy is des lichaams, en kan alles ontfangen; de rede van de d'Essents, is dan noch, 't geen verstaat . d Dat is,

51. De kennis van de eerlijcke dinghen, staat met de van de uytreden, in ghelijcke concordantie; doch, de opinie, met genschap. den gheest: want, e de gene, hebben de werckingh van de e De kenom vattende wereldt; f de dese, van hen selfs mid de

52. Soo zijn daar dan, Essents, reden, begrijp, en g rede kavelingh: nu, soo streckt sich oock, de opinie g Redens en den sin, tot de s rede kavelingh: de rede gaat tot de shebruyck. Essents: maar, b't begrijp, gaat door i de selvighe; en door i verwort i met de rede\_kavelingh in\_ghewickelt..

53. Wanneer sy nu door maalkanderen zijn ghegaan, i Door resoo worden sy eene Idéé; namelijck, de Idéé der sielen: dens ghevoorts, strecken sich, de opinien en den sin, tot de k rede k Redens kavelingh der sielen: dese en blijven dan noch niet in de gbebrugek. selvighe staat : maar, vermeerderen en verminderen, en verscheelen van maalkanderen: minder zijnde, wan- 1 of, afw neer sy van redens, ghebruyck zijn i af ghescheyden: gesondert en berooft.

de Schepfelen of, Anima-

f De opinie.

Stant of, door

maar,

2 Of , verstandighe. b Of, 't en is ons niet yerbooden ; het Staat ons

יויץ. c Of, vervought. d of, de noot- Schic-

kingh. e of, het Wesen des verstants. f Defe Effents. g Verstaat , de voorze

Genige reden; die heerst over's Faturn, of, over de noot-Schickingh. h Of, opperfte Regent. i Of, Fatum. k De wet der natuur; of, het dwin-

ghen.

maar, wanneer sy de selvige volgen en gehoorsaam zijn, soo hebben sy ghemeenschap met de 4 Intellectualische rede, door de wetenschap.

54. Wy hebben het verkiesen: want, de verkiesingh van 't beste, is in b onse macht; maar, van 't slechste, is tegens den wille: want, de verkiefingh die 't quade aen hanght, vereenight sich met de lichamelijcke natuur; daar, om heerschet over den verkieser, het d Fatum.

55. Aen gesien, e de Intellectualische Essents die in ons is, vry willigh is, foo is oock de voor fienighe rede vry willigh: f dese draaght sich al\_tijds f in dese, op ghelijcke wijse; daar om en raackt g haar 't Fatum niet.

56. Maar, de eerste Intellectualische rede van den h eersten God, en, de gansche rede (die de natuur, de dingen die gegenereert worden, heeft voor gefet) fich by vougende, gaat sy voort: en, de siele de selvighe deel achtigh zijnde, is oock hare i noot schickinghen deel achtigh; doch, niet de natuur der gegenereerde dingen.

57. Het nootwendighe en differeert niet van 't gheen Fatal is; ten aen fien van de t'famen ghehechte in

vlechtingen der deelen.

## E .

man, source to bound : constant all amount it is seen and instruction is Virgin Language in the House

and account in the property and the property

aceasa y misc no robrealisane, ecob on re-comme o

## LESER.

E waardye van des Autheurs over gheblevene Boecken, kan men sién inde Voor reden van Franciscus Patricius, Vers 103. 104. en 105. En, sonder dat, prijst het werck genoeghfaam fich felfs: des felfs uyt nement-

heyt, heeft my bewoghen, alle naarstigheyt aen te wenden, om (met hulp van eenighe wel ervarene in de Griecksche taal) 16 Boecken in ons Neer, duyts te bren-

ghen .

2. Mijn meeste oogh, wit is geweest, om eenige menschen (die swaaarlijck konnen begrijpen, en, oock wel durven loochenen, dat daar fouden zijn Engelen, duyvelen, geesten, oock on sterffelijcke sielen, veel weyniger, eene opstandingh, en eeuwigh leven, jah, dat daar een God zy; foo fy fulckx door den mont niet en uyten, foo betoonen fy't doch door haar bedrijf, handel, en omme gangh) hare Atheistische, en God loose gemoederen te over tuygen, door desen " Predicker, en sijnen (hem van a Ofte, Lee-God gegevenen) b Beecker: op dat de gene, die hen in den felvigen begeeren te doopen, het soo goede ghemoet (zijnde het beeldt Gods) mochten bekommen; hen over wonnen vindende, door dusdanighe oude ghetuygenis.

3. Oock is de rede van desen arbeyt, om dat wy gee- NB. Van nige Latijnsche Translatie en hebben konnen vinden, die den fin des Autheurs ghenoeghfaam en klaar uyt druckt. Pinstitution Onder allen, is noch wel de beste, die, van Franciscus Patricius; even wel, op veel plaatsen, den Grieckschen Letter D 3. Text(ick laat staan, den sin des Autheurs) niet gelijckende. in de Pre-Oock

b Siet het 7. Boeck : t Sermoen van den Beecker . quade Tranflatie , fiet de Ph. de Mornay.

Oock vint men seer veel druck; of, copieer souten; selfs oock in 't Grieckx. Oock is 't op veel plaatsen seer oogh schijnelijck, dat het Grieckxsche, uyt eene andere taal (ick meen uyt de Ægyptische) getranslateert is; door dien den sin des Autheurs, op d'eene plaats beter vloeyt, dan op d'ander.

4. Door al 't selvige, Hermeti rechte meeningh, soo wel by de Griecken als by de Latijnen, in een on verstant is gheraackt, den grooten naam (\* Tris Megistus, die desen Autheur voor oude tijden, van kloecke Mannen heest bekommen) verduystert, en eyndelijck sijne Schriften, by de Modernen, voor een gheinventeert werck van een kloeck gheleert vernust zijn gheschat gheworden.

5. Doch, naar mijn oordeel, foude, men swaarlijck, in den om loop des ganschen Aerd bodems, een soodanigh uyt wendigh ofte letterlijck verstant, en vernust konnen vinden, om dier gelijcke wercken te inventeren, soo't selvighe niet en wiert verlicht door't in wendighe licht des eeuwigen Goeds; den Leser oordeele selfs.

- 6. Boven't geen Franciscus Patricius van Hermes outheyt heeft gheseyt, staat dit noch te noteren: dat de Pyramiden, of, de Pylaren in Ægypten (naar Iamblichus getuyght) Hermæ waren ghenaamt: daar uyt klaar schijnt te blijcken, dat, tot sijnder ghedachtenis, of door sijn beleyt, de selvighe zijn op gherecht, en, de regelen voor 't gemeene volck, daar in gegraven waren; gelijck Absalon eenen dede bouwen, en tot sijnder memorie, naar sijnen naam nommen.
- 7. En, soo wy Artabanus sullen geloof geven, soo hebben de Ægyptenaars, Mo yses selfs, om't groot respect dat sy hem toe droegen, oock Mercurius (dat is, Hermes) genomt, want, dit zijn sijne woorden. Meris (de Dochter van Chenephrim, Koningh in Ægypten) geen kinderen bekom-

a Den drie voudigen, of, den feer groote Meester.

terrences 4

NB. Kan

Mil. 511

manual land

do Horas

teller Dig

HISTORY

men konnende, adopteerde een kint van de Hebreen; ghenaamt Mo yfes: den selvigen stelde de wetten in, en gaf de letteren aen de Ægyptenaars: en, was by hen geacht als eenen a God; a Of, Reen, ghenomt, b Mercurij.

b Dat is.

8. Oock blijckt het klaar, uyt het weynige, 't geen van Hermes. Tris Megistus, door de nijdigheyt des tijds niet en is verflonden, dat de wijsheyt van Pythagoras, Plato, Aristoteles, en andere Griecken, uyt de sijne, en, de sijne niet uyt de hare zy ghetogen: door dien de hare, gelijck als eenes booms tacken, sich in eene verdeeltheyt vertoont; en, de sijne, ghelijck den stam des booms, die 't fondament der tacken is.

9. Tegens Ioh. Goropius Becanus, en, die in sijne meeningh zijn (het zy over Hermes ofte anderen) staat dit noch te over wegen: of 't in reden ghefondeert is, dat men van verde, beter kennis van een dingh kan hebben, dan na by zijnde? Sullen die, in onse Eeuwe (uyt eene simpele presumtie van 't uyterlijcke scherpe vernust) meerder kennis hebben van't geen 'twelck meer dan over drie duysent Jaar is gheschiet, dan die gene ghehadt en ghelooft hebben die 12. 16. ja 20. hondert Jaar voor ons hebben gheleeft?

10. Dit is al\_tijds notoir, dat\_men uyt dese 16 Boecken wel kan sien en verstaan, dat Hermes geene kennis, noch van Mo yses, noch van Christus (gheopenbaart in den vleessche) en heeft ghehadt: soo dat hy niet alleen voor de tijden der Apostelen, maar, oock voor de uyt. voeringh van de Israëliten heeft gebloeyt: want, beyde, den uyt gangh der Hebreen, en't geluyt des Euangeliums heeft ghekloncken, door alle quartieren des werelds, die van verstandighe Mannen bewoont waren (fulckx mijne meeningh oock versterckt, dat Job mede voor Mo yses zy geweest) soo dat fulckx by soodanige hooge, van God begaafde, begaafde, verstanden, niet on bekent, noch on aen geroert en soude ghebleven zijn, soo't voor haren tijden

was gheschiet.

Sommeurs (Cosijn Germein van Koningh Henderick den vierden) een naarstigh, yverigh, en scherp onder soecker in onsen tijde, hoe hy Hermes met Mo yses vergelijckt; seggende.

12. Certes, qui aura pris la peine de comparer Mercure Tris-Megiste avec Mosse, en remportera un singulier contentement. Mosse descrit au Genese, la creation du monde; & Mercure semblablement en son Pœmandre.

Seigneur qui se pourmenoit sur les Eaux; & Mercure vit une ombre horrible qui passoit en nature humide, & icelle nature humide, comme

couveé par la parole de Dieu.

14. Moyse dit, Dieu dit, & les choses furent faictes; & Mercure recognoist & introduit la parole luisante de Dieu, par laquelle il crea

la lumiere, & bastit le monde, & tout ce qu'il contient.

15. Moyse partit la nature humide en deux, l'une qui monte en haut, qu'il appelle Ciel, l'autre qui se tient en bas, qu'il nomme Mer; & Mercure voit monter, comme des entralles de la nature humide, un seu leger, qu'il appelle Æther, un air pareillement, qui se jette entre l'eau & le seu Elementaire, qui n'est autre chose qu'un air plus clair & plus subtil.

16. La Terre & la Mer, dit Moyse, estoyent messes ensemble, tant que Dieu dit, & elles prirent chacune sa place; le mesme dit aussi Mercure, que ces deux Elemens qui gisoyent messes ensemble, s'es-

meurent a ceste parole spirituelle qui les environnoit.

17. Quoy plus? Dieu cree (dient ils tous deux) les Aftres & les Planettes: la terre & l'air & l'eau produisent à la voix de sa parole, les bestes, les oiseaux, & les poissons. Dieu mesmes cree finalement, l'homme a son image, & luy livre entre ses mains toutes ses œuvres pour son usage; n'est-ce pas non seulement un mesmes sens, mais mesmes termes & paroles?

18. Mais, quand puis apres Mercure adjouste, que Dieu cria par sa

saince parole à ses œuvres, fructifies, croisses, multipliez: nous sem-

blevil pas que nous oyons Moyfe luy mesmes?

19. Or, les petites differences, qui y sont, des sept Cercles, des Zones, &c. ne servent pas peu a la verité; à sçavoir : que ce n'est point un simple emprunt, ny une traduction de Moyse: mais, bien une tradition qui estoit venue aux Egyptiens de Pere en Fils; &c.

## Dat is:

20. Die de moeyten wilde nemen om Hermes Tris, Megistes met Mo yses te vergelijcken, die soude voor waar een uyt nement vergenoegen bekommen. Mo yses beschrijft, in Genesis, de scheppingh des Werelds; en,

Hermes in gelijcken, in sijne Poemander.

21. Mo yes fach de duysternis, op het aen ghesicht des af gronds, en, de Gheest Gods, die sich beweeghde op de wateren; en Hermes sach eene verschrickelijcke donckerheyt, die in eene vochtighe natuur veranderde, en, de felvighe vochtighe natuur, ghelijck als a bebroe- a Dit gelijedende; door 't woord Gods .

22. Mo\_yses seyt: God sprack, en, de dingen waren die hare gemaackt; en, Hermes bekent, en voert in, het luchtende Eyeren nytwoord Gods, door't welck hy het licht schiep, en boude

de wereld, en alles wat de selvighe begrijpt.

23. Mo yses deelt de vochtige natuur in twee deelen, het eene, 't welck om, hoogh klom, 't welck hy Hemel nomt, en't ander, dat fich beneden houdt, 't welck hy b Méér nomt; en, Hermes fiet op klummen, ghelijck als b Oceden. uyt de in gewanten van de vochtighe natuur, een 'licht e of, subtijl vyer, 't welck hy Æther nomt, in gelijcken, eene Lucht, ver. die fich begaf tufschen't water en't Elementighe vyer; 't welck niets, anders en is, dan eene klaardere en subtijldere Lucht.

24. De Aerde en 't Water, seyt Mo yses, waren t'samen vermenght, tot dat God sprack; en, yeder nam sijn plaats.

kenis is , van eene Henne,

't Selvighe feyt Hermes oock, dat die twee Elementen die t'samen vermenght laghen, door t selvighe geestelijcke woord hen beweeghde, 't welck de selvighe om.

ringhde.

Sterren, en, de Planeten. De Aerde, de Lucht, het Water, brochten voort, door de stemme des woords, de beesten, de vogelen, en, de visschen. Eyndelijck schiep God den mensch selfs, tot sijn Beeldt, en gaf hem alle sijne wercken, in sijne handen, tot sijn gebruyck; is dit nu niet alleenelijck den selvigen sin, maar, de selvighe manier en woorden?

dat God door sijn heyligh woord tot sijne wercken riep: zijt vruchtbaar, wast, en vermeerdert; en dunckt ons

niet, dat wy Mo\_yses self hooren?

27. De kleyne verschillen, die daar dan noch zijn, van de seven Circlen, van de Zonen; &c. die en zijn niet weynigh dienstigh tot de waarheyt. Te weten, dat dit niet en zy eene simpele ontleeningh, noch gheene traductie uyt Mo yses: maar, eene traditie die tot de Ægyptenaars, van de Vaderen, tot de Kinderen was ghekommen; Dus verde, Philippes de Mornay, seigneur du Plessis Marly.

28. Soo wie uyt den selvighen Philippes de Mornay, van Hermes Tris Megistus meerder begeert te weten, die lese sijn Boeck De la Verite de la Religion Chrestienne; 't geen hy en Franciscus Patricius van hem getuyght, heest beter fondament, in mijn oordeel, dan Becanus ontken-

ningh.

29. Dat Philippes de Mornay dan noch seyt, dat de Schriften van Hermes, traditien, gekommen tot de Ægyptenaren, van de Vaderen, tot op de Kinderen, souden zijnsfulckx,

fulckx, mijns bedunckens (behoudende 't respect van eenen soo uyt muntenden mans oordeel) de waarheyt niet ghelijck en is; want, sulckx zijnde, soo is het eerste Boeck, op logens gesondeert: 't welck ick niet en soude willen staande houden, ten respect van soo veel, en menigh vuldighe God salighe leeringen in dese Boecken; die, mijns begrijps, uyt geen logen achtigh ghemoet en konnen vloeyen, door den Vader der logenen.

30. Want, soo waar een GEMOED is (zijnde het Beeldt Gods) daar en konnen gheen moet willighe logenen ghebooren worden: maar, soo waar 't Ghemoed is af ghebrant, daar en vloeyt niets anders uyt, dan moet willighe logenen, en bedrieghelijcke waarheyt; 't selvighe is des duyvels, en sijne discipelen haar

ampt.

31. Naar mijn oordeel, soo schickt sich de ordere van dese sesthien Boecken, best, naar 't vervolgh van de materie, ghelijck die in dit Exemplaar ghedruckt zijn: doch, Marselus Fecinus, en Franciscus Patricius, stellen die in een ander order; ghelijck by dese ghetallen is te sien.

| In Neer_duyts.                                                 | M. Fecini.      | F. Patricius.                        |
|----------------------------------------------------------------|-----------------|--------------------------------------|
| <ol> <li>Is by Fecini ooc</li> <li>Is by Fecini het</li> </ol> | k het 1. En by  | Patricius het 2. Patricius het - 10. |
| 3. — — —                                                       | 7.              | 8.                                   |
| 5. Dit is by Fecini                                            | niet — En, by I | Patricius het — 1.                   |
| 7.                                                             | 2. —            |                                      |
| 8                                                              | 5. —            | 5.                                   |
| 10.                                                            |                 | 18.                                  |

T. Patrickly

t. Endy Estricina hote - 56

|                            |                     | 一年十二日上 11 年 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 |
|----------------------------|---------------------|-----------------------------------------------|
| II.                        | 9. — —              | 15.                                           |
| 12.                        | 10.                 | 4.                                            |
| 13. — — —                  | 12.                 | 11.                                           |
| 14.                        | — 13. ———           | 7.                                            |
| 15.                        | 14.                 | 19.                                           |
| 16. Dit is by Fecini niet. | - En, by Patri      | cius het - 14.                                |
| Het Heylige Boeck,         | wel vier maal foo g | root als onfe                                 |
| festhiende Boeck.          |                     | 13.                                           |
| Vande Werckingh, en        | 't Gevoel. —        | 16.                                           |
| Van de Waarheyt            |                     | 17.                                           |
| Veel Fragmenten, b         |                     | anderen ghe-                                  |
| vonden.                    | helptgut, days en   | 20.                                           |
| ~ ~                        |                     | or managed trolly                             |

32. Dese vier laatste, blijven noch on getranslateert, tot beter ghelegentheyt; dan mochte oock breeder verklaringh over eenighe plaatsen volgen, soo ons het eenige GOED, tijd, luft, en ghelegentheyt gelieft te verleenen. Vint onder tusschen den Leser yets, 't gheen strijdigh schijnt tegens de Heylige Schrift, die zy daar voor ghewaarschout. My soude lief zijn, te moghen sien, dat dese onse Translatie, door eene betere mocht ghecensureert worden; Vaart wel.

In Neer during A. W. V. B.

Is by Iveme bet

EYNDE.

