

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.

100 A36

Pero de 13

Indian Institute, Oxford.

### THE MALAN LIBRARY

PRESENTED

BY THE REV. S. C. MALAN, D.D., VICAR OF BROADWINDSOR,

January, 1885.

# MITHRA.

Ein

# Beitrag zur Mythengeschichte des Orients

v o n

Dr. Friedrich Windischmann.

Leipzig 1857 in Commission bei F. A. Brockhaus.

### Abhan dlungen

der

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

I. Band.

N₂. 1.

## Inhalt.

|     | Seit                                                      | te |
|-----|-----------------------------------------------------------|----|
| l.  | Uebersetzung des Opfergebetes an Mithra (Mihir Yasht) : . | 1  |
| II. | Erklärung des Textes                                      | 8  |
| П.  | Vergleichung des Mithra der Urtexte mit den Nachrichten   |    |
|     | der Alten                                                 | 2  |
| IV. | Beigabe über Gayo-maratha und Çaosyāç 7                   | 3  |
|     | Nachträge                                                 | 8  |

### Vorwort.

Nachstehende Uebersetzung und Erklärung des Opfergebetes an Mithra giebt der Verfasser nur in der Absicht heraus, um die Kenner des Zend zur kritischen Sichtung der dargebotenen Deutungen zu veranlassen, den Nichtkennern aber eine, wie mir scheint, etwas richtigere Vorstellung von diesem Gebete zu verschaffen, als die überaus freie und uncorrecte Version Anguetil's bieten kann. Denn wenn ich mir auch nur zu gut bewusst bin, dass kein Abschnitt meiner Interpretation ohne wesentliche Verbesserungen bleiben wird, so ist doch hoffentlich der Inhalt richtig getroffen. Finden die Kenner manches neu und überzeugend erklärt, so wird dies meine nicht geringe Mühe lohnen; habe ich vielfach geirrt, so kann es für die Wissenschaft den Nutzen haben, dass Andere nicht auf dieselben Irrwege gerathen. freilich Selbstüberwindung dazu, eine Arbeit zu veröffentlichen, von der man weiss, dass sie mehr des Tadels als des Lobes werth ist; allein Prof. Spiegel's freundlicher und sachkundigster Rath ermuthigte den Verfasser; bei dem noch so jungen Studium des Zend wird wohl kein Beitrag zurückgewiesen werden.

Mit der Veröffentlichung des wichtigsten Documentes des Mithracultus eine neue Zusammenstellung der Nachrichten des classischen und christlichen Alterthums über denselben zu verbinden, war wohl von selbst geboten. Möge durch die absichtlich in gedrängtester Weise versuchte Gruppirung des Materials einige Klarheit in das Gewirr dieser Zeugnisse gekommen sein! Dass ich Vorgänger, wie a Turre, Zoëga, Eichhorn dankbar benutzt habe, versteht sich von selbst; leider ist das Verständniss des Mithracultus durch die Masse derer, die gelegentlich oder eigens darüber geschrieben haben, nicht sehr gefördert worden.

Der Monumente und Inschriften des Mithra, die an so vielen Orten gefunden worden sind, habe ich nur im Vorübergehen erwähnt. Es würde eine sehr verdienstliche Arbeit sein, sie alle in chronologischer und geographischer Ordnung zu sammeln und nach den nunmehr gewonnenen sicheren Anhaltspunkten zu erklären. Dazu gehört aber Autopsie und tieferes Eingehen in die Kunstgeschichte; das Resultat wäre höchst interessant für letztere, und zur Aufhellung der religiösen Zustände des römischen Kaiserreiches; unsere Kenntniss aber von der ursprünglichen Bedeutung Mithra's und seiner Festgeheimnisse würde meines Erachtens dadurch keine grosse Erweiterung gewinnen.

München am 26. Februar 1857.

Dr. Windischmann.

## Mithra.

## Ein Beitrag zur Mythengeschichte des Orients.

Von

#### Dr. Friedrich Windischmann.

T.

Uebersetzung des Opfergebetes an Mithra (Mihir Yasht).

Befriedigung des Ahura Mazdâ — Gute Reinigkeit. — Ich bekenne als zarathustrischer Mazdayaçna, der den Daêva's entgegen und der Lehre des Ahura zugethan ist, zum Opfer, zur Ehre, zur Befriedigung und zum Lohe Mithra's des weitflurigen, tausendohrigen, zehntausendaugigen, des mit Namen genannten Yazata's, und des Râma-Qâçtra zur Befriedigung, zum Opfer, zur Ehre, zur Befriedigung, zum Lob.

I.

1. Es sprach Ahura Mazdâ zum heiligen Zarathustra: Als Mithra den weitflurigen ich geschaffen, o Heiliger, da habe ich ihn geschaffen so gross anzubeten, so gross zu verehren, wie mich selbst, den Ahura Mazdâ.

2. Es tödtet das ganze Land der mörderische Mithratrüger, o Heiliger; wie hundert Schlangen soviel Reine schlägt er. Den Mithra schlage nicht, o Heiliger, nicht jenen, den du vom Frevler fragst, noch den von dem Reinen, der eignen Lehre zugethanen. Denn beiden ist Mithra, dem Frevler und dem Reinen.

3. Schnelle Pferde giebt Mithra der weitflurige denen, die den Mithra nicht trügen; den gradesten Weg giebt das Feuer des Ahura Mazda denen, die den Mithra nicht trügen. Der Reinen gute, starke, heilige Genien geben berühmte Nachkommenschaft denen, welche den Mithra nicht trügen.

4. Durch seinen Reichthum und seine Gnade will ich ihm opfern mit hörbarem Opfer dem weitflurigen Mithra. Mit Spenden opfern wir Mithra dem Sitz der Freude und des Heils für die arischen Länder.

5. Herbei komme er uns zum Schutz; herbei komme er uns zur Befreiung; herbei komme er uns zur Freude; herbei komme

Abhandl. der DMG. I, 1.

er uns zur Erbarmung; herbei komme er uns zur Heilung; herbei komme er uns zum Sieg; herbei komme er uns zum Wohl; herbei komme er uns zur Reinigung der gewaltige, starke, anzubetende, zu ehrende, nicht betrogene stets in der bekörperten Welt Mithra

der weitflurige.

6. Ihm dem mächtigen Yazata, dem starken, unter den Geschöpfen heilbringendsten, dem Mithra will ich opfern mit Spenden; ihn will ich umgehen mit Lob und Preis; ihm will ich opfern mit hörbarem Opfer Mithra dem weitslurigen. Mit Spenden opfern wir Mithra dem weitslurigen. - Haoma mit Milch. (Folgt das Gebet: yênghê hâtam).

7. Mithra dem weitslurigen opfern wir, dem wahrredenden, weisen, tausendohrigen, wohlgebildeten, zehntausend-augigen, hohen, auf breiter Warte stehenden, starken, schlaflosen, wachsamen.

8. Dem opfern die Länderherrn in Arezahi daherschreitend gen die verwundungdrohenden Heere, gen die zusammenkom-

menden Kampfreihen zwischen den Länderschlachten.

9. Wo sie zuerst ihm opfern, hin zum Bekenntniss eifrigen Gemüth aus herzlich gläubigem Geiste, da steigt Mithra der weitslurige herab mit dem siegreichen Wind, mit dem Fluch des Weisen. Durch seinen Reichthum etc. (hier wird der Abschnitt 4-6 wiederholt.)

10. Mithra dem weitslurigen etc. - schlaflosen, wachsamen.

(wie oben 7.)

11. Dem opfern die Krieger auf den Rücken der Pferde Stärke erstehend für die Gebundenen (die Pferde), Festigkeit für die Leiber, volle Besiegung der Hassenden, Niederschlagen der Schlechtgeistigen, Zusammenvernichtung der Feinde, der Gegner, der Hassenden. Durch seinen Reichthum etc.

12. Mithra dem weitslurigen - schlatlosen, wachsamen.

13. Der erste geistige Yazata, der über die Harâ steigt voraus vor der unsterblichen Sonne, der Rosse lenkenden; der zuerst goldengestaltig die schönen Gipfel ergreift; von dort beschaut er den ganzen Ariersitz der heilbringendste.

14. Wo Rosselenkende Herrscher treffliche Schaaren regieren; wo hohe, weidereiche, wasserreiche Berge dem Rinde Nahrung mehren; wo tiefe, breitsluthige Seeen liegen; wo breite, schiffbare Gewässer mit Schwall hervorbrechen, auf Iskata und Pouruta; auf Mouru, Harôyu und Gao; auf Cughdha und Qâiriza;

15. gen Arezahi und Çavahi, gen Fradadhafáu und Vida-

dhafsu, gen Vourubaresti und Vourugaresti, gen jenes Karsvare Qaniratha das glänzende, den Sitz der Rinder, den Wohnplatz der Rinder den heilenden, schaute Mithra der starke herab.

16. Der in allen Karśvare's ein geistiger Yazata daherfährt Gnade verleihend; der in allen Karśvare's ein geistiger Yazata daherfährt Herrschaft verleihend; denen vermehrt er den Sieg, welche ihm gut, verständig und rein mit Spenden voropfern. Durch seinen Reichthum etc.

#### V.

17. Mithra dem weitflurigen — schlaflosen, wachsamen, der von Niemanden betrogen (verletzt) ist, nicht von des Hauses Hausherrn, nicht von des Dorfes Dorfherrn, der Stadt Stadtherrn, des Landes Landesherrn.

18. Wenn ihn aber trügt (verletzt) entweder des Hauses Hausherr, oder des Dorfes Dorfherr, oder der Stadt Stadtherr, oder des Landes Landesherr, da zerstört sofort Mithra ergrimmt und erzürnt das Haus oder das Dorf oder die Stadt oder Land oder der Häuser Hausherrn, oder der Dörfer Dorfherrn, oder der Städte Stadtherrn oder der Länder Landesherrn oder der Länder Vorgesetzte.

19. Von jenem Ort (jener Seite) geht heraus Mithra ergrimmt und erzürnt, an welchem der Orte Mithratrug ist, noch

Kehrt er zornig wieder zurück.

20. Die von den Mithratrügern die schuellsten (behendesten) sind, erreichen schiffend (schwimmend) das Ziel nicht, reitend kommen sie nicht fort, fahrend gelangen sie nicht an. Umsonst fährt die Lanze, welche der Gegenmithra wirft, um der sündhaften Sprüche willen, welche der Gegenmithra vollbringt (wirkt).

21. Wenn er auch einen guten Wurf wirft und den Leib erreicht, doch verwundet er ihn nicht, um der sündhaften Sprüche willen, welche der Gegenmithra wirkt. Der Wind trägt jene Lanze, welche der Gegenmithra wirft, um der sündhaften Sprüche willen, welche der Gegenmithra wirkt. Durch seinen Reichthum etc.

#### VI.

22. Mithra den weitflurigen — schlaflosen, wachsamen. Der unbetrogen den Menschen weg aus der Angst trägt, weg

aus dem Verderben trägt.

23. Weg von der Angst, weg von den Aengsten, o Mithra trage uns unbetrogen; du trägst dadurch auf der mithratrügenden Menschen eignen Leib Schrecken hin. Weg von ihren Armen die Kraft trägst du Mithra ergrimmt und mächtig; weg von den Füssen die Stärke; weg von den Augen die Sehkraft, weg von den Ohren das Gehör.

24. Nicht erreicht den der wohlgeschärften Lanze, des vorbeifliegenden Pfeiles Wurf, welchem hingewendet zum Gemüth Mithra zum Schutze kommt, der Zehntausendspäher, der starke, allwissende, unbeirrte. Durch seinen Reichthum etc.

#### VII.

25. Mithra den weitslurigen - schlaflosen, wachsamen, den Herrn, den Beschützer, den kraftvollen, gesetznützenden, weisen, ehremächtigen, hohen, durch Reinheit lieblichen, im heiligen Wort

lebenden, armkräftigen Krieger.

26. Den Schädelschläger der Daeva's, den Vernichter der Strafbaren, den Bestrafer der mithratrügenden Menschen, den Zusammenbrenner der Pairika's. Der unbetrogen das Land zu höchster Macht bringt; der unbetrogen das Land zum höchsten Siege bringt.

27. Der vom gottlosen Lande die gradesten (Wege) wegträgt, die Gnade (das Glück) hindert, den Sieg wegträgt, sie ohne Schutzwehr ausforscht, zehntausend Tödter herbeischafft, der Zehntausendspäher, der starke, der allwissende, unbeirrte.

Durch seinen Reichthum etc.

#### VIII.

28. Mithra den weitslurigen - schlaflosen, wachsamen, der die Säulen erhält (festigt) der hochgeformeten (barezimita) Wohnung und dieselbe fest und unbeweglich (ewig) macht; dann giebt er dieser Wohnung Schaaren von Rindern und Menschen, in welchen (Wohnungen) er befriedigt ist; die andern zerstört er, in welchen er erzürnt ist.

29. Heil und Bester o Mithra bist du den Ländern, Heil und Bester o Mithra bist du den Menschen; Du hast Macht über

Frieden und Nichtfrieden der Länder.

30. Du machst Wohnungen frauenberühmt, wagenberühmt, aus welchen der Schmutz herausgebracht und auf welche der Giebel (das Dach) gesetzt ist. Du machst frauenberühmt, wagenberühmt, schmutzgereinigt, giebelbedeckt die Wohnung Barezimita, wenn dir mit namengenanntem Opfer, mit geziemender Rede opfert, spendebringend, der Reine.

31. Mit namengenanntem Opfer, mit geziemender Rede, o starker Mithra! will ich Dir opfern mit Spenden. Mit namengenanntem Opfer, mit geziemender Rede, o heilbringendster Mithra! will ich Dir opfern mit Spenden. Mit namengenanntem Opfer, mit geziemender Rede, o unbeirrter Mithra! will ich Dir opfern

mit Spenden.

32. Höre o Mithra unser Opfer; sei gnädig (befriedigt) unserm Opfer; stehe bei unserm Opfer, komme her zu unsern Spenden, komme zu ihnen, nachdem sie geopfert sind; trage sie hin zum Sammel-Orte (Cinvat), lege sie nieder am Loborte (Garð - nmána).

- 33. Gieb uns diese Gabe, um die wir Dich anflehen, starker Vergelter der gegebenen Lehren: Ueberfluss, Macht und Sieg, Wohlfahrt und Reinheit, Wohlberühmtheit und Tapferkeit, Grösse und Heiligkeitsverkündung und den ahuragegebenen Sieg und die tödtende Ueberlegenheit der höchsten Reinheit (Asa vahista) und den Untericht des heiligen Wortes (mäthra cpenta).
- 34. Damit wir die wohlwollend und freundlich Gesinnten ausbreitend (mehrend) und wohlwollend machend tödten alle Feinde. Damit wir die wohlwollend und freundlich Gesinnten ausbreitend und wohlwollend machend tödten alle Schlechtgeistigen; damit wir die wohlwollend und freundlich Gesinnten ausbreitend und wohlwollend machend tödten alle Hasser, und allen Hass vernichten der Menschen und der Daêva's, der Zauberer und Pairika's, der Gewaltthätigen, Blinden und Tauben. Durch seinen Reichthum etc.

#### IX.

- 35. Mithra den weitflurigen schlaflosen, wachsamen, den schuldrächenden, schaarenfindenden (oder: durchdringenden), den mit tausend Kräften begabten, machtübenden, mächtigen, allwissenden.
- 36. Der das Schlachtfeld hervorgehen lässt, der auf dem Schlachtfeld dasteht; der auf dem Schlachtfelde dastehend die Reihen vernichtet; es beben alle Enden der auf das Schlachtfeld gestürzten Reihe, und die Mitte macht er erzittern der verwundungdrohenden Kriegschaar.
- 37. Gegen sie bringt er mächtig Verderben und Schrecken; weg fegt er die Köpfe der mithratrügenden Menschen; vorbei fährt er an den Köpfen der mithratrügenden Menschen.
- 38. Gräulich sind die Häuser, der Nachkommenschaft entbehrend die Wohnungen, in welche die Mithratrüger wohnen und die wahrhaft die Reinen tödtenden Frevler. Gräulich geht die klauenfolgende Kuh auf dem Irrweg, welche durch die Lasten der mithratrügenden Menschen erdrückt ist; die auf ihrem Wagen befindlichen stehen thränenvergiessend, die zum Munde hinabfliessen.
- 39. Die Pfeile derselben schnellbefiedert, vom wohlgespannten Bogen durch die Sehne geschnellt hinfahrend treffen nur die Luft (treffen das Ziel nicht), dieweil ergrimmt, erzürnt und nicht begütigt Mithra naht der weitflurige. Die Lanzen derselben wohlgeschärft, spitz und langschaftig, hinfahrend von den Armen treffen nur die Luft, dieweil ergrimmt, erzürnt und nicht begütigt Mithra naht der weitflurige. Die steinernen (metallenen) Schleudergeschosse hinfahrend von den Armen treffen nur die Luft, dieweil ergrimmt, erzürnt und nicht hegütigt Mithra naht der weitflurige.
  - 40. Die Schwerter derselben, die wohlzugerichteten, welche

niederschlagen auf die Köpfe der Menschen, schlagen in die Luft, dieweil ergrimmt, erzürnt und nicht begütigt Mithra naht der weitflurige. Die Keulen derselben, die wohlbeschlagenen, welche niederschmettern auf die Köpfe der Menschen, schlagen in die Luft, dieweil ergrimmt, erzürnt und nicht begütigt Mithra naht der weitflurige.

41. Mithra erschreckt von vorn, Rasnu erschreckt von hinten, Craosa der reine hilft tödten von allen Seiten; gegenüber den rettenden Yazata's leeren sich die Kampfreihen, dieweil ergrimmt, erzürnt und nicht begütigt Mithra naht der weitflurige.

42. So sprechen sie zu Mithra dem weitflurigen: o Mithra weitfluriger! Diese unsere Kampfrosse werden von Mithra weggeführt; diese unsere starken Arme (und) Schwerter werden von

Mitbra vernichtet.

43. Hierauf fegt sie Mithra fort der weitslurige, zu funszig sie tödtend und zu hunderten, zu hundert sie tödtend und zu tausenden, zu tausend sie tödtend und zu zehntausenden, zu zehntausend sie tödtend und ohne Zahl, dieweil ergrimmt, erzürnt und niche begütigt Mithra naht der weitslurige. Durch seinen Reichthum etc.

#### X.

- 44. Mithra den wachsamen, dessen Wohnung erdebreit hingesetzt ist in der bekörperten Welt, gross, unbeengt, glänzend, in die Breite weites Heim darbietend.
- 45. Dessen acht (?) Freunde auf allen Bergen und auf allen Warten als Späher sitzen des Mithra, den Mithratrüger erspähend, auf jene hinschauend, auf jene hin sinnend, welche zuerst (alle) den Mithra trügen, und jenen Pfad bewachend, welchen wünschen die Mithratrüger und die wahrhaft reinetödtenden Frevler.
- 46. Jene bewachend, hinten bewachend, vorne bewachend, ein Späher und Durchschauer unbeirrt naht Mithra der weitflurige dem, welchem zum begehrenden Gemüth Mithra zur Hülfe kommt, der Zehntausendspäher, der starke, allwissende, unbeirrte. Durch seinen Reichthum etc.

#### XI.

- 47. Mithra den wachsamen, den berühmten, zornvollen fahren breithufige Rosse gen die verwundungdrohenden Heere, gen die zusammenstossenden Kampfreihen zwischen den Länderschlachten.
- 48. Wenn aber Mithra vorfährt gen die verwundungdrohenden Heere, gen die zusammenstossenden Kampfreihen, zwischen den Länderschlachten, da macht er der mithratrügenden Männer Hände kraftlos, da umdeckt er ihr Gesicht, da macht er harthörig ihre

Ohren, ihre Füsse erhält er nicht, er ist nicht ein Bestärker jener Länder, jener Kämpfer, welche mit Uebelwollen trägt Mithra der weitslurige. Durch seinen Reichthum etc.

#### XII

- 49. 50. Mithra den wachsamen, welchem eine Wohnung bereitet hat der Schöpfer Ahura-Mazda über der hohen Hara, der vielbestiegenen, glänzenden; wo nicht Nacht ist, nicht Finsterniss, nicht kalter Wind, nicht heisser, nicht vieltodte Fäulniss, nicht dämonengeschaffener Schmutz, noch Dünste steigen auf an der hohen Haraiti.
- 51. Welche (Wohnung) gemacht haben die Amesha-Cpenta's alle einträchtig mit der Sonne zum bekennend-begehrenden Gemüth aus herzlich-glaubendem Geiste. Welcher die ganze bekörperte Welt anschaut von der hohen Haraiti herab.
- 52. Wenn dann der schlechtgeistige (schlechtschaffende) hervorläuft, der sündewirkende mit schnellem Schritte, schnell schirrt dann den Wagen Mithra der weitflurige und Çraosa der reine, starke, und Nairyo-Çanha der Rufer schlägt ihn reihengeschlagen oder machtgeschlagen. Durch seinen Reichthum etc.

#### XIII.

- 53. Mithra den wachsamen, der fürwahr mit aufgehobenen Händen wehruft zu Ahura-Mazdâ, so sprechend:
- 54. Ich bin aller Geschöpfe wohlthätiger Beschützer, ich bin aller Geschöpfe wohlthätiger Erhalter; und dennoch opfern mir nicht die Menschen mit namengenanntem Opfer, wie sie den andern Yazata's mit namengenanntem Opfer opfern.
- 55. Denn wenn mir die Menschen mit namengenanntem Opfer opferten, wie sie den andern Yazata's mit namengenanntem Opfer opfern, fort von dem schnellen (momentanen), vergänglichen begränzten Zeitalter würde ich schreiten, zum eignen, dauernden, unsterblichen, unbegränzten Leben hin würde ich gehen.
  - 56—59. Mit namengenanntem Opfer und geziemender Rede opfert Dir der spendebringende Reine. Mit namengenanntem Opfer und geziemender Rede, o starker Mithra! will ich Dir opfern—Blinden und Tauben (hier wird der Abschuitt 31—34 incl. wiederholt.)

#### XIV.

60. Mithra — den wachsamen; dessen Ruhm gut ist, gut der Körper, gut der Preis, schaltend über Gaben, schaltend über Fluren, nicht verletzend den Bauer, der da schaltet über seine Stätte unbedrängt, wohlwissend; der Zehntausendspäher, der starke, allwissende, unbeirrte.

#### XV.

61. Mithra — den wachsamen, aufrecht auf den Füssen stehenden, bewaffneten, den Späher, den tüchtigen, weisen, wassermehrenden, rufgehörten, der das Wasser strömen, die Bäume wachsen lässt, der die Furche richtet, den durchdringenden, kräftebegabten, unbeirrten, vielkräftigen, gesetzkundigen.

62. Der nicht einem der mithra-trügenden Menschen Kraft giebt, noch Stärke; der nicht einem der mithra-trügenden Men-

schen Gnade giebt, noch Lohn.

63. Weg von ihren Armen die Kraft trägst du Mithra ergrimmt — unbeirrte (wie 23 — 24.)

#### XVI.

64. Mithra — den wachsamen, in welchem das Verständniss der reinen, breithin nützenden Lehre das grosse, mächtige niedergelegt ist; in welchem der Same ausgebreitet ist auf die sieben Karsvare's.

65. Der da ist der Schnellen schneller, der Bittenden Bittender, der Tüchtigen Tüchtiger, der Weisen Weiser, der da ist Friedengeber, Segengeber, Heerdegeber, Reichgeber, Sohngeber,

Lebengeber, Heilgeber, Reinheitgeber.

66. Welchem folgt die gute Reinheit (Asi) und Parendi mit leichtem Wagen, und die gewaltige Männerbedeckung (Tapferkeit) und die gewaltige Königsgnade (Majestät) und der gewaltige Himmel, der selbstgesetzte, und der gewaltige Fluch des Weisen, und die gewaltigen Genien der Reinen, und die Versammlung der vielen reinen Mazda-yaçna's. Durch seinen Reichthum etc.

#### XVII.

67. Mithra — den wachsamen, der mit geistbereitetem, hochräderigem Wagen vorfährt vom Karsvare Arezahi hin zum Karsvare Qaniratha dem glänzenden, die passenden Räder gefolgt von der mazda-geschaffenen Gnade und von dem ahurageschaffenen Sieg.

68. Dessen Wagen mitergreift die gute Reinheit, die hohe; dessen Weg die mazda-yaçnische Lehre sänftiglich bereitet. Den Renner geistige, falbe, glänzende, vorschauende, heilige, wissende, schnell geistergleich führen, dieweil des Weisen Fluch gutge-

räumten (Weg) fürwahr räumt.

69. Vor welchem zittern alle geistigen Daeva's und die Freyler aus Varena. Nicht mögen wir hier des ergrimmten Herrn Wucht begegnen, der tausendwuchtig dem Feind entgegengeht, der Zehntausendspäher, der starke, allwissende, unbeirrte. Durch dessen Reichthum etc.



#### XVIII.

70. Mithra — den wachsamen; vor welchem vorausfährt der ahura - geschaffene Sieg in Gestalt eines Ebers, eines sich entgegenwerfenden, scharfhauerigen, männlichen, scharfklauigen, auf einmal erschlagenden, eines Ebers, eines fetten, ergrimmten, angesichttriefenden, tüchtigen, mit Füssen, Händen, Waffen, Schweif und Backen von Erz.

71. Der hervorstürzt vom Gegner gefolgt mit Wuth mit der Männerwehr (Tapferkeit), und hundertweise (oder: verwundend) niederschlägt die Gegner, und nicht rastet mordend und den Mord nicht endet, bis er niederschlägt das Mark, die Seele des Lebens, das Mark, die Grundlage des Bewusstseins (lebendigen Organismus).

72. Auf einmal zerreisst er alle, der auf einmal Knochen und Haare und Hirn und Blut der mithratrügenden Menschen von der Erde aus Befleckung verbreiten macht. Durch seinen Reich-

thum etc.

#### XIX.

73. Mithra — den wachsamen, der fürwahr mit ausgestreckten Händen die Stimme erhebend jammert, so sprechend:
 74. Ahura-Mazda, heiligster Geist, Schöpfer der bekörperten

74. Ahura-Mazda, heiligster Geist, Schöpfer der bekörperten Lebendigen, Reinen! Wenn mir die Menschen mit namengenanntem Opfer opferten, wie sie den andern Yazata's mit namengenanntem Opfer opfern, fort von dem schnellen, vergänglichen, begränzten Zeitalter würde ich schreiten; zum eignen, dauernden, unsterblichen, unbegränzten Leben hin würde ich gehen.

75. Seien wir Dir Felderbeschützer, nicht seien wir Dir Felderverderber (leerer), nicht Hausverderber, nicht Dorfverderber, nicht Stadtverderber, nicht Landverderber, noch dass uns der ge-

waltige Arm niederschlüge vor den Hassenden.

76. Du dieser Hassenden, Du dieser Hasserfüllten Hass zerstöre, zerstöre die Tödter der Reinen; mit schönen Rossen begabt bist Du, mit schönem Wagen, im Kampfe (Opfer, Rufe) glücklich bist Du und stark.

77. An rufe ich Dich zur Hülfe mit vielen Opfern von Spenden und mit gutem Opfer, mit vieler Darbringung von Spenden und mit guter Darbringung, damit Du umfriedest mit langer Um-

friedung die reichthumgesegnete Wohlfahrt.

78. Du beschützest jene Länder, welche sich um das Wohlwollen bemühen des weitflurigen Mithra; Du zerstörst jene Länder, welche ruchlos sind. An rufe ich Dich zur Hülfe, und her komme er uns zur Hülfe der gewaltige, überstarke, opfer- und preiswürdige Mithra, der reiche Landesherr. Durch seinen Reichthum etc.

#### XX.

79. Mithra — den wachsamen, der Rasnu Wohnung gesetzt hat; dem Rasnu zu langem Gefolge (langer Genossenschaft)

dargebracht hat die — — (?)

80. Du bist der Wohnung Schützer, Beschützer bist Du der Nichttrüger; Du bist des Verkehres Herr, der Erhalter der Nichttrüger. Denn zu Dir hat er den besten Genossen gesetzt und den ahuragegebenen Sieg, in welchem liegen die Mithratrüger, die auf ihre Empörung geschlagenen früheren Menschen (११). Durch seinen Reichthum etc.

#### XXI.

81. Mithra — den wachsamen, der Rasnu Wohnung gesetzt hat, dem Rasnu zu langem Gefolge dargebracht hat die — —

82. Dem tausend Kräfte geschaffen hat Ahura-Mazda, zehntausend Augen zum Sehen. Hierauf mit diesen Augen und mit diesen Kräften erspäht er den Mithrafeindlichen und Mithratrüger. Hierauf mit diesen Augen und mit diesen Kräften ist unbeirrt Mithra der Zehntausendspäher, der starke, allwissende, unbeirrte. Durch seinen Reichthum etc.

### XXII.

83. Mithra — den wachsamen, welchen des Landes Landesherr fürwahr mit erhobenen Händen anruft um Hülfe; welchen der Stadt Stadtherr fürwahr mit erhobenen Händen anruft um Hülfe.

84. Welchen des Dorfes Dorfherr fürwahr mit erhobenen Händen anruft um Hülfe; welchen des Hauses Hausherr fürwahr mit erhobenen Händen anruft um Hülfe. Den die Thürgeherinn, vom Topf gefolgt, fürwahr mit erhobenen Händen anruft um Hülfe; den der Arme, welcher der reinen Lehre zugethan ist, abgewiesen in seinen Gerichten, fürwahr mit erhobenen Händen anruft um Hülfe.

85. Dessen (des Armen) Stimme des Jammers hinauf zu jenen Lichtern steigt, herab um diese Erde geht, hin durch die sieben Karśvare's geht, mag er laut die Stimme erheben oderins Ohr.

86. Die in die Irre geführte fürwahr ruft (ihn) mit erhobenen Händen zu Hülfe, nach dem Stalle sich sehnend: Wann wird uns der Mann zum Stalle gelangen machen hinterherfahrend, Mithra der weitflurige? Wann wird er uns hinbringen auf den Weg der Reinen die in das Haus des Drukhs geführte?

87. Hierauf wem begütigt ist Mithra der weitslurige, dem kommt er zu Hülfe; hierauf wem erzürnt ist Mithra der weitslurige, dem zerstört er Haus und Dorf und Stadt und Land und

des Landes Ruhm. Durch seinen Reichthum etc.

#### XXIII.

88. Mithra — den wachsamen; welchem opferte Haoma, der über die Erde hervorspriesst, der heilkräftige, reine, herrschende, goldaugige, auf dem höchsten Gipfel, auf dem Berg Haraiti, welcher Hukairya mit Namen genannt wird; dem unbefleckten der unbefleckte, vor unbefleckten Opfer-Reisern, vor unbefleckter Spende, vor unbefleckten Worten.

89. Welchen zum Priester aufstellte der reine Ahura-Mazda schnellopfernd, mit hohen Gliedern. Es opferte der schnellopfernde, hochgliederige Priester mit hoher Stimme; er ein Priester (Rufer) dem Ahura-Mazda ein Priester der Amesa-Cpenta's. Seine Stimme stieg hinauf zu jenen Lichtern, herab ging sie um diese

Erde, hindurch ging sie zu allen sieben Karsvare's.

90. Der zuerst die Haoma-schalen aufstellte, die sterngeschmückten, geistbereiteten, auf dem Berg Haraiti. Es segnete Ahura-Mazda, es segneten die Amesa-Çpenta's seinen wohlgewachsenen Körper, dem die rosselenkende Sonne von ferne

Lob erweckt (verkündet).

91. Lob dem weitsurigen Mithra, dem tausendohrigen, zehntausendaugigen. Opferwürdig und preiswürdig bist Du; opferwürdig und preiswürdig seiest Du in den Häusern der Menschen. Heil sei jenem Mann, der Dir fürwahr opfert, Holz in der Hand, Opferreiser in der Hand, Milch (Fleisch) in der Hand, Schalen in der Hand, mit gewaschenen Händen, mit (zwei) gewaschenen Schalen, auf ausgebreitetem Opferreis; bei ausgestelltem Haoma, bei hergesagtem (hörbar gemachtem) Ahuna-Vairya.

92. Durch diese Lehre werden verkündigt (bekannt, verehrt) Ahura-Mazdâ der Reine, Vôhu-Manô, die beste Reinheit (Asemvahistem), Khsathra-Vairya, Çpenta-Armaiti, Haurvatât und Ameretât, verkündet die Amesa-Çpenta's durch seinen Segen der Lehre. Ihm bringe der wohlthätige Mazda die Meisterschaft der Lebendigen, welche Dich sehen sollen unter den Geschöpfen als Herrn und Meister der Lebendigen, als besten Reiniger dieser

Geschöpfe.

93. Sodann in beiden Welten, in beiden Welten schütze uns, o weitfluriger Mithra, in dieser Welt der bekörperten, und welche da ist die geistige; vor dem bösen Tod, vor dem bösen Aêsma, vor den bösen Heeren, welche die grausige Fahne erheben möchten, vor den Anläufen des Aêsma, welche Aêsma der schlechtgeistige anlaufen machen könnte, mit Vidhatus, dem dämonengeschaffenen.

94. Dann gieb uns Du, o weitsturiger Mithra! Stärke für die Gebundenen, Festigkeit den Leibern, Ueberwältigung der Hassenden, Niederschlagen der Schlechtgeistigen, Zusammenvernichtung der Feinde, der Gegner, der Hassenden. Durch seinen

Reichthum etc.

#### XXIV.

95. Mithra — den wachsamen, der erdebreit umschreitet nach Sonnenaufgang und berührt die zwei Enden dieser bepfadeten, runden, weitgedehnten Erde; Alles dies beschaut er, was zwischen Erde und Himmel ist.

95. Eine Keule in der Hand haltend mit hundert Warzen versehen, mit hundert Schneiden, vorwuchtig, männerniederschmetternd, am Griffe mit Erz beschlagen, dem mächtigen, goldenen,

die mächtigste der Waffen, die siegreichste der Waffen.

87. Vor welchem zittert Anro-Mainyus, der vieltödtende (todvolle), vor welchem zittert Aêsma der schlechtgeistige, körperzerstörende; vor welchem zittert Busyacta, die langhändige; vor welchem zittern alle geistigen Daêva's und die Frevler aus Varena.

98. Nicht mögen wir Mithra des weitflurigen, ergrimmten Wucht begegnen; nicht möge ergrimmt auf uns dreinschlagen Mithra der weitflurige, der als der mächtigste der Yazata's, der kräftigste der Yazata's, der energischeste der Yazata's, der schnellste der Yazata's, der erzsiegreichste der Yazata's einherwandelt auf dieser Erde Mithra der weitflurige. Durch seinen Reichthum etc.

#### XXV.

99. Mithra — den wachsamen; vor welchem zittern alle geistigen Daéva's und die Frevler aus Varena. Vorfährt der Länderherr Mithra der weitflurige am rechten Ende dieser Erde, der bepfadeten, runden, weitgedehnten.

100. Auf seiner rechten Seite fährt der gute Craosa, der Reine; auf seiner linken Seite fährt Rasnu, der hohe, mächtige; auf allen Seiten fahren die Gewässer, die Bäume und die Genien der Reinen.

101. Gegen sie gewalthabend gleicherweise trägt er die gradebefiederten Pfeile. Wenn er dann dort vorüberkommt fahrend, wo gegenmithrische Länder sind, da schlägt er zuerst die Keule nieder auf Ross und Reiter, zusammen zitternd macht er beben beide Ross und Reiter. Durch seinen Reichthum etc.

#### XXVI.

102. Mithra — den wachsamen, den mit falben Rossen, mit scharfer Lanze, mit langem Schaft, mit schwingendem Pfeil versehenen, das Unsichtbare treffenden, lieblichredenden Krieger.

103. Den zum Beschützer und Umfrieder Ahura-Mazda geschaffen hat der ganzen lebendigen Natur. Der Beschützer ist und Umfrieder der ganzen lebendigen Natur. Der uneingeschlä-

fert mit der Waffe beschützt des Mazda Geschöpfe, der uneingeschläfert mit der Waffe vertheidigt des Mazda Geschöpfe.

#### XXVII.

104. Mithra — den wachsamen; dessen lange Arme hervorgreifen, die mithramächtigen, was im östlichen Hindu ist, und was im westlichen nahen (dienstbaren), was in der Tiefe der Ranhâ (des Oceans), und was in der Mitte dieser Erde.

105. Du o Mithra weitergreifend umstrecke die Hände: der Ruchlose durch die Gerechtigkeit erreicht (vernichtet) ist unruhig (traurig) in seinem Gemüthe. So denkt der Ruchlose: nicht alle diese Unthaten, nicht all diesen Betrug sieht Mithra

auf der Erde.

106. Aber ich denke in meinem Sinn: nicht denkt ein Mensch hundertfach lebendig- (irdisch-) kräftig bösen Gedanken, wie Mithra geisteskräftig guten Gedanken denkt. Nicht spricht ein Mensch hundertfach irdischkräftig böses Wort, wie Mithra geisteskräftig gutes Wort spricht; nicht wirkt ein Mensch hundertfach irdischkräftig böses Werk, wie Mithra geisteskräftig gutes Werk wirkt.

107. Nicht folgt einem lebendigen Menschen hundertfach grösserer heller Verstand, wie Mithra dem geistigen heller Verstand. Nicht hört ein Mensch hundertfach irdischkräftig mit seinen Ohren, wie Mithra der geistige mit den Ohren hörend, tausendkräftig, jeden Trügenden sieht. Mächtig wandelt Mithra einher, gewaltig an Herrschaft fährt er, und richtet schauend von fern reine Blicke mit den Augen.

108. Wer wird mir opfern, wer mich trügen? wer mit gutem Opfer, wer mit schlechtem Opfer wird mich als einen Yazata achten (als solchen anrufen)? wem soll ich Reichthum und Gnade, wem des Leibes Festigkeit ich ertheilen vermögend, wem soll Ueberfluss nahrungsvollen ich ertheilen vermögend; wem soll ich

berühmte Nachkommenschaft gerne segnen?

109. Wem die gewaltige Herrschaft, 'die selbstbefestigte, vollschaarige, ohne dass er in seinem Sinn daran denkt, soll ich geben die beste, der des Feindes, des Nebenbuhlers Schädel schlägt, der Held, der tödtende, nicht getödtete. Der niederstellt (einsetzt) zur Verkündigung (Erfüllung) eine Çraosya (?); sogleich wie sie eingesetzt ist, wird sie erfüllt (verbreitet), wenn er sie ergrimmt einsetzt, so erfreut sie des erzürnten und unbesänftigten Gemüth zur Wohlbesänftigung des Mithra.

110. Wem soll ich Krankheit und Tod, wem Mangel, nahrungslosen ich ertheilen vermögend, wem soll ich berühmte Nach-

kommenschaft mit Zusammenschlag niederschlagen?

111. Wem die gewaltige Herrschaft, die selbstbefestigte, vollschaarige, ohne dass er in seinem Sinn daran denkt, soll ich wegnehmen die beste, der des Feindes, des Nebenbuhlers

Schädel schlägt, der Held, der tödtet, nicht getödtet. Der einsetzt zur Verkündigung eine Çraosya; sogleich wie sie eingesetzt ist, wird sie erfüllt; wenn er sie ergrimmt einsetzt erschreckt sie des besänftigten und nichterzürnten Gemüth zur Nichtbesänftigung des Mithra. Durch seinen Reichthum etc.

#### XXVIII.

- 112. Mithra den wachsamen, mit silbernem Helm (?) und goldenem Panzer, den geschossetödtenden, mächtigen, tüchtigen, Dorfherrn und Krieger. Mannichfach sind des Mithra Wege, wenn er zu diesem Land herschreitet, wo er wohlwollend (wohlbehandelt oder wohlberitten?) reitet die tiefen Pfade zur Flur.
- 113. Darauf geht sein Vieh und Mann nach Wunsch hervor. Dann komme er uns zu Hülfe, o Mithra, hoher Herr, wann hoch erhebt das Geschoss die Stimme, und der Pferde Nüstern schnauben, die Geschosse schwirren, die Sehnen schnellen die scharfen knöchernen Pfeile. Dann fallen die Söhne der schwer-opfernden geschlagen kopfüber.
- 114. Dann gieb uns Du o' weitfluriger Mithra! der Hassenden (wie oben 94). Durch seinen Reichthum etc.

#### XXIX.

115. Mithra — den wachsamen. O Mithra weitfluriger! Meister des Hauses, des Dorfes, der Stadt, des Landes, der

Zarathustraversammlung!

116. Zwanzigfach ist der Mithra zwischen Freunden, Schultermagen. Dreissigfach zwischen Handelsleuten. Vierzigfach zwischen Zusammenlebenden. Fünfzigfach zwischen Mann und Frau. Sechzigfach zwischen Mitschülern (Opfergenossen?). Siebzigfach zwischen Schüler und Lehrer. Achtzigfach zwischen Schwiegersohn und Schwiegereltern. Neunzigfach zwischen Brüdern.

117. Hundertalterig zwischen Vater und Sohn. Tausendalterig zwischen Ländern. Zehntausendalterig ist der Mithra der

mazda-yaçnischen Lehre — —

118. Mit untengesetztem Lobe möge ich gelangen zu obengesetztem. Wie diese Sonne über der hohen Harâ hervorgeht und um sie fährt, so möge auch ich o Heiliger mit untengesetztem Lob gelangen zu obengesetztem hinüber über des bösen Anra-Mainyu Gelüste. Durch seinen Reichthum etc.

#### XXX.

119. Mithra — den wachsamen. Dem Mithra opfre, o Heiliger, sage es den Schülern. Es sollen Dir opfern die Mazdayaçna's mit einem Paar Vieh, Zugthiere, mit einem Paar fliegender Vögel, welche beflügelt daher fahren.

120. Mithra ist aller reinen Mazdayaçna's Erheber und Wirker (von allen reinen Mazdayaçna's zu erheben und zu loben?). Haoma der angekündigte und verkündigte, welchen die Priester verkünden und opfern sollen. Der reine Mann soll von den gereinigten Spenden vorkosten, der da macht, wenn er opfert, dass Mithra der weitflurige besänftigt und unerzürnt sei.

121. Es fragte ihn Zarathustra: wie o Ahura-Mazdâ soll der reine Mann von den gereinigten Spenden vorkosten, der da macht, wenn opfert, dass Mithra der weitflurige besänftigt und

unerzürnt sei.

122. Hierauf sprach Abura-Mazdá: Drei Tage und drei Nächte sollen sie den Leib waschen, dreissig Upazanana's büssen zum Opfer und Preis Mithra's des weitflurigen. Zwei Tage und zwei Nächte sollen sie den Leib waschen, zwanzig Upazanana's büssen zum Opfer und Preis Mithra's des weitflurigen. Nicht soll mir jemand von diesen Spenden vorkosten, der nicht der Opferhymnen kundig ist (alle Meister?).

#### XXXI.

123. Mithra — den wachsamen, welchem opferte Ahura-Mazdå auf dem glänzenden Garô-Nmâna.

124. Mit erhobenen Armen fährt zur Unsterblichkeit hin Mithra der weitflurige vom glänzenden Garô-Nmâna aus, auf schönem Wagen gefahren, dem gleich festen, allgestaltigen, goldenen.

125. An diesem Wagen fahren (ziehen) vier weisse Renner von gleicher Farbe, Geistesspeise essend, ohne Krankheit; ihre Vorderhufen mit Gold beschlagen, die hinteren mit Silber; alle sind sie angespannt an die Deichsel, die nach oben gekrümmte, die gebunden ist mit gespaltenen, wohlgemachten, dicken Klammern von Metall.

126. Auf seiner rechten Seite fährt Rasnu der gradeste (gerechteste), heiligste, aufgewachsenste; auf seiner linken Seite fährt er die gerechteste Unterweisung, die spendentragende, reine, mit weissen Kleidern angethan, weiss: ein Gleichniss der maz-

davacnischen Lehre.

127. Nach fährt der starke Fluch des Weisen im Körper eines Ebers, eines sich entgegenwerfenden, scharfhauerigen, männlichen, scharfklauigen, auf einmal erschlagenden, eines Ebers, eines fetten, ergrimmten, angesichttriefenden, tüchtigen, gebundenen und bis zum Ende fahrenden. Zunächst ihm fuhr das Feuer, das angezündete, die gewaltige königliche Gnade (Majestät).

128. Es steht als Schutz des Wagens des weitflurigen Mithra ein Tausend Bogen von Knochen, deren Sehnen aus Sehnen der Rinder wohlgemacht sind; geisterstark fahren sie hin, geisterstark fallen sie auf den Schädel der Daêva's.

129. Es steht als Schutz des Wagens des weitslurigen Mi-

thra ein Tausend Pfeile die mit Kahrkaçafedern befiedert, mit goldenen Spitzen, hörnernem Schaft und Auszweigungen von Knochen und Eisen wohlgemacht sind; geisterstark fahren sie hin, gelsterstark fallen sie auf den Schädel der Daêva's.

- 130. Es steht als Schutz des Wagens des weitsturigen Mithra ein Tausend Lanzen mit scharfer Spitze wohlgemacht; geisterstark fahren sie hin, geisterstark fallen sie auf den Schädel der Daêva's. Fs steht als Schutz des Wagens des weitflurigen Mithra ein Tausend Wurfscheiben von Kupfer, zweigeschärft, wohlgemacht; geisterstark fahren sie hin, geisterstark fallen sie auf den Schädel der Daêva's.
- 131. Es steht als Schutz des Wagens des weitflurigen Mithra ein Tausend Schwerter, zweischneidig, wohlgemacht; geisterstark fahren sie hin, geisterstark fallen sie auf den Schädel der Daêva's. Es steht als Schutz des Wagens des weitslurigen Mithra ein Tausend Keulen von Erz wohlgemacht; geisterstark fahren sie hin, geisterstark fallen sie auf den Schädel der Daêva's.
- 132. Es steht als Schutz des Wagens des weitflurigen Mithra der schöne wohlbeschlagene Keil mit hundert Warzen, mit hundert Schneiden, männerniederschmetternd, am mächtigen goldenen Griff mit Erz begossen, die prächtigste der Waffen, die siegreichste der Waffen; geisterstark fahren sie hin, geisterstark fallen sie auf den Schädel der Daêva's.

133. Nach dem Schlagen der Daêva's, nach dem Niederschlagen der mithratrügenden Menschen fährt hervor Mithra der weitflurige durch Arezahi-Cavahi, durch Fradadhafšu, Vidadhafšu, durch Vourubaresti und Vourugaresti, durch das Karsvare's Qaniratha das glänzende.

134. Vor ihm zittert fürwahr Anro-Mainyu der todvolle, vor ihm zittert fürwahr Aêsma der schlechtgeistige, leibverderbende; vor ihm zittert fürwahr Busyaçta die langhändige; vor ihm zittern fürwahr alle geistigen Daêva's und die Frevler aus Varena.

135. Nicht mögen wir Mithra des weitslurigen etc. (wie oben 98). Durch seinen Reichthum etc.

#### XXXII.

136. Mithra - den wachsamen, dem falbe Renner angeschirrt am Wagen laufen, der ein goldenes Rad hat und die

Speichen ganz glänzend.

137. Wenn man ihm Spenden bringt zu seiner Wohnung, Heil dem anrufenden Manne, so sprach Ahura-Mazdâ zum reinen Zarathustra, dem ein reiner. im Geist frommer, im heiligen Wort lebender Priester bei ausgebreiteten Opferreisern mit der Rede Mithra's opfert; schnell kommt diesem anrufenden Manne Mithra zur Wohnung herbei.

138. Wenn er ihn bittet, so geschieht nach seinem Lob dem Lober, nach seinem Lob dem Anrufenden. Wehe dem anrufenden Mann, so sprach Ahura-Mazda zum reinen Zarathustra, dem ein unreiner unfrommer, nicht im h. Wort lebender Priester hinter dem Opferreis aufsteht, wenn er auch volle Reiser ausstreut und langes Opfer opfert.

139. Nicht begütigt er den Ahura-Mazda, nicht die andern Ameša-Çpenta's, nicht Mithra den weitflurigen. Der den Mazda gering schätzt, gering die andern Ameša-Çpenta's, gering Mithra den weitflurigen, gering das Gesetz und Rasnu und die Wahrheit (Arstât), welche die Lebendigen fördert und mehrt. Durch sei-

nen Reichthum etc.

#### XXXIII.

140. Mithra — den wachsamen. Ich will dem Mithra opfern, o heiliger, dem im Guten tüchtigen, geistigen, vorzüglichen, geduldigen, der ohne Lüge ist, dem oben wohnenden, kräftigen,

tüchtigen Krieger.

141. Dem von siegreicher wohlgebildeter Waffe gefolgt aus der Finsterniss wachenden, unbeirrten. Er ist der Kräftigen kräftigster, der Starken stärkster, der Götter gross verständigster, von siegreicher Gnade (Majestät) gefolgt, tausendohrig, zehntausendaugig, der Zehntausendspäher, der starke, Alwissende, unbeirrte. Durch seinen Reichthum etc.

#### XXXIV.

142. Mithra — den wachsamen. Der als erster Verkünder stark mehrt des heiligen Geistes Geschöpfe, wohlgeschaffen, der grösste Yazata, wenn er den Leib erleuchtet wie der Mond selbst leuchtet.

143. Dessen Antlitz strahlt, wie das des Sternes Tistrya; dessen Wagen mitergreift, der nicht Irrende, Erste, o heiliger, wie die schönsten Geschöpfe mit Glanz dem leuchtenden Yazata bereitete ihn der Schöpfer der heilig-geistige den sterngeschmückten, geistgebildeten (Wagen) der Zehntausendseher, der starke, allwissende, unbeirrte.

#### XXXV.

144. Mithra — den wachsamen; dem Mithra, der bei dem Land ist opfern wir; dem Mithra, der innerhalb des Landes ist, opfern wir; dem Mithra, der am Lande ist, opfern wir; dem Mithra, der über dem Lande ist, opfern wir; dem Mithra, der unter dem Lande ist, opfern wir; dem Mithra, der um das Land ist, opfern wir; dem Mithra, der auf dem Land ist, opfern wir.

145. Den freundlichen (Mithra) Herrn den bohen, unvergänglichen, reinen, opfern wir; den Sternen, dem Mond, der Sonne,

Abhandl. der DMG. I, 1.

auf opferreisgebenden Bäumen dem Mithra aller Länder Länder-

berrn opfern wir. Durch seinen Reichthum etc.

146. Wie der Herr zu ehren etc. Opfer und Preis und Kraft und Stärke erbete ich des weitflurigen Mithra, des tausendohrigen, zehntausendaugigen, namengenannten Yazata's und des Rama-Qâçtra. — Gute Reinheit etc. — Ihm ist Reichthum etc.

#### II.

### Erklärung des Textes.

Der Eingang dieses Hymnus ist der bei den übrigen Yasht's gewöhnliche; nur wird hier Mithra's Name mit seinen häufigsten Epitheta's eingeschoben. Ueber den Beinamen vouru gao yaoitis, der von Mithra fast unzertrennlich ist, kann kein Zweifel mehr sein. Das einfache gaoyaoiti in der Bedeutung: Flur = Sskr. gavyûti kommt z. B. Yaçna I, 16 vor; vouru = Sskr. uru Gr. εὐρύς; urugavyûti heisst in den Veda's: weite Fluren besitzend; s. Böhtlingk u. Roth s. v. Neben Mithra ist wie Visp. I, 7. als sein Genosse Râma Qâçtra genannt, auf welchen ein eigner Hymnus (Ram-Yasht) vorhanden ist, der ihn mit der Luft identificirt und sein Wesen besonders an der Stelle 43 — 45 auseinandersetzt.

I.

1. yêçnyata und vahmyata (vergl. Tir Y. 50) sind wohl als apocopirte Instrumentale von Femininen auf tà (s. Bopp vergl.

Gramm. p. 1166.) zu fassen.

2. drukhs. und die damit zusammenhängenden Verbalformen sind hier und anderswo mit dem stammyerwandten trügen übersetzt, obgleich der Sinn des letzteren nicht überall ganz genau passt. Ahd. triokan decipere; alta. draugr umbra mortui, Sskr. druh Trug, Bosheit, auch personificirt, wie die Drukhs; s. Kuhn Zeitschr. f. vergl. Sprachf. 1, p. 196. 199. Diefenbach Vergl. Wörterb. der goth. Sprache II, p. 642 sq. Auch die Veda's kennen druh in Bezug auf Mithra Rigy. II, 1, 2, 9.

gano yo mitravarunavabhidhrug apo na vam sunotyakanayadhruk svayam sa yakamam hrdaye ni dhatta apa yadam hotrabhir rtava. Bemerkenswerth ist hier der ächtzendische Gegensatz von dhruk und rtava (asava). — pere çasanhê vergl. paonhê Tir Y. I. nyaçaonhê Zam. Y. 48. 50. Der Sinn der Stelle scheint mir zu sein, dass Mithra d. i. Treue, Wahrheit gelten müsse Reinen wie Gottfosen gegentüber. vayao ist eine der verschiedenen zendischen Formen für Sskr. ubhau.

- 3. åçna als Adjectiv zu frazainti kommt öfter vor; so unten 108, Farv. Y. 134. Zam Y. 75. Asht. Y. 5. Yaçn. LXVIII, 5.; mit manô Visp. XI. 3. Farv. Y. 74; mit urvanô Farv. Y. 40; mit khratu unten 107. Gegensatz von âçnahê khrath wô und gaośô-crûtahê Sirozah 1, 29. Hapt. Y. 1. Yaçn. XXII, 25. Anquetil übersetzt âçna mit distingué; es heisst offenkundig, berühmt.
- 4. Die Instrumentale raya garenanhaca sind entweder als Bezeichnung des Mittels zu fassen, wodurch das Opfer stattfindet: vermöge seines Reichthums etc., oder: um seines Reichthums willen. qarenô giebt Westergaard (Ind. Stud. III, p. 412) mit: Glück, während Spiegel (ebendas.) die Bedeutung: Glanz, Majestät festhält. Es ist die von Ahura herrührende Gnade und Herrlichkeit, deren z. B. Yima durch seinen Fall beraubt wird. Es giebt ein doppeltes qurenô, welches beides von Ahura kommt: kåvaêm und agaretem Zam Y.o.; über ersteres handeln die Abschnitte des Zamyad Yasht II-VII incl.; über das zweite VIII - X incl., während XI - XVI wiederum sich auf das erste beziehen; a qaretem scheint mir das nicht mittheilbare zu bedeuten. Die Wurzel qar = Sskr. svar in der Bedeutung von Seligkeit (dagegen svar Himmel = hvare) liegt im lateinischen sors, sortis, welches sich zu qarena, qaretem verhält, wie soror zu qanha. — räma-sayanem und husayanem sind Tir Y. 2 auch Epitheta des Tistrya; sayanem kommt in mehreren Compositis im ersten Fargard vor: cughdhô-śavanem 5: dujakô-šayanem 10; vehrkanô-šayanem 12.; unten 13. airyô-śayanem; 15. gava-śayanem. In diesen Zusammensetzungen hat sayanem den Sinn von Wohnsitz, Platz, in welchem sich der erste Theil des Compositums findet. Es ist offenbar mit šiti oder skiti eines Stammes; daher denn auch analog unserer Stelle Yaçn. LXVIII, 14. huskiti ramô-skiti daregho-skiti. Nur steht hier nicht ramô-sayanem, sondern rama-savanem, wie es scheint ohne Variante. Der Sinn dürfte sein: der in den arischen Ländern gute Wohnplätze bereitet.
- 5. ravô bildet den Gegensatz zu azô Yaçn. VIII, 8. und bedeutet Freiheit, Leichtigkeit; es gehört etymologisch zu Sskr. laghu lat. levis, Gr. ὁεῖα, ὁαίδιος. ravô in Compositis Visp. VII, 2. marjdikâi vergl. marjdikem thrâyô-drighûm Hapt. Y. 7. den Barmherzigen, welchen der Bettler ernährt. havanhâi s. unten 33. Unsere Stelle ist behandelt von Burnouf Y. Not. p. XXVII. Die Prädicate: ughrô aiwithûrô hat Mithra mit den Fravši's gemeinsam; letzteres erklärt Neriosengh mit adhika-çakti.
- 6. vantaca im Zusammenhalt mit nemanha scheint Instrumental. An den Stellen Yaçıı. XV, 1 u. 2. LXIX, 1. LXX, 1. passt der Instrumental ebenfalls. Des Compositum vanta-bereti findet

sich Yaçn. LIX, p. 528. V. L. Ueber den Sinn ist wohl kein Zweifel; es heisst: Lob; vanta Ab. Y. 34 kann das aber nicht bedeuten.

#### II.

- 7. vyåkhanem vergl. vyåkhainê Bahr. Y. 46. perethuvaêd hayanem könnte den breit d. i. weithin verkündenden bedeuten; besser aber: den mit breiter Warte versehenen oder darauf stehenden. Aehnlich baêvare-vaêd hayanem Farg. XVIII, 28 als Beiwort zu nmånem, wo Spiegel vaêd h. mit Warte übersetzt; ib. 7. vaêd histem als Prädicat des Schöpfers, was Sp. mit: den weisesten giebt. Die Stelle wiederholt sich Nyaish I, 6.
- 8. arezahi. Ist es Locativ, wie vaégahi? Oder der Name des Keśwar's? vergl. zu 36. khrvîśyêitîs unten 36. das Masc. khrvîşyantahê; es ist ein part. fut. von khrvî, welches in dem Compositum khrvî-dru oft vorkommt. raçmaoyô unten 47. Ram. Y. 49. Ab. Y. 68. (wo Westerg, raçmôyô giebt); daneben raçmô unten 52. raçmanô (Acc. plur.) Bahr. Y. 62. unten 36. 41. (Genit.?) Farv. Y. 39. raçmanam Bahr. Y. 63. rasta raçmana Bahr. Y. 47. dual. Wir baben daher wohl eine doppelte Form anzunehmen: raçman und raçmi, von welch letzterm racmaoyô der Plural mit der Einschiebung von ao zwischen den Labial und y ist, was sich zwischen v und y öfters im Zend wiederholt. Die Verwandtschaft mit Sskr. rac mi Strahl ist evident, die Bedeutung aber verschieden; denn unser Wort heisst: Schlachtreihe; vergl. Armen. u. Neupers. razm Schlacht. - påperetan ê Intensivform von pr., die gedrängten Schaaren. Sskr. prtaná Heer.
- 9. Die Formel: fraoret-frakhšni avi manô zarazdátôit anhuyat haca findet sich grade so unten 51. Farv. Y. 47. 92. Visp. XIV, 2. (wiederholt p. 365, 395, 426, 448, 496, 551. Vend. lith.) Yasht fr. I, 3. Es fragt sich zuerst, auf welches Subject sich die Phrase bezieht; ob auf die Betenden, wie hier, Farv. Y. 47 und Yasht fr. I, 3. am nächsten liegt, oder auf den begütigten Gott, wie unten 51. Farv. Y. 92 auf die Amesa-Cpenta's, Visp. XIV, 2, wie es scheint, auf Ahura; frakhśni avi manó unten 24, 46. könnte auf yahmai und auf Mithragehen. Es wird sich dies nicht so leicht entscheiden lassen. Ebenso schwierig sind die einzelnen Worte. fraoret Yaçn. XXX, 5. LIII, 2. Das Substantiv fra oretîm Yaçn. XIII, 8. (fraoiritîm Visp. III, 4.), die Verba fraoreñta Mih. Y. 92. Y. LVII, 24. fraorenaêta Farg. XIX, init. fraorenata Fary. Y. 89. - sind Ableitungen von jenem fravar, wovon fravarane ich will bekennen die am öftesten vorkommende Form ist. fraoret scheint einen adverbialen Sinn zu haben, ursprünglich aber Participium zu sein; eine ähnliche Form ist das vedische dravat;

s. Benfey Glossar z. Sama-Veda s. v. dru. — frakhšni oder frakhsni kommt noch Zam. Y. 48, 50. vor an einer gleichfalls dunkelen Stelle, wo es jedoch so viel als sichtbar, vor den Augen bedeuten könnte: als sichtbar (hingewendet gegen) vor dem ausgestrecktgehenden die Schlange furchtbar wurde. Sskr. pra und akši Auge (freilich zendisch asi) oder soviel als pranc nach vorn gewendet. Ist es von fra + (Sskr. aks) abzuleiten, oder von einer eignen Wurzel frakhå, etwa einer Nebenform von pereç? Dafür könnte Yaçn. XLIV, 7. angeführt werden, wo die Hss. zwischen frakhånê und frakhånî schwanken; daneben das öfter vorkommende frasna oder fragna. Wörter: fraoret-frakhsni bilden nach Westergaard ein Compositum, welches zunächst mit manô zu verbinden ist. avi manô fasst W. nicht als Zusammensetsung, etwa wie avi-mithris; oder, wenn wir av i mit Sskr. av i geneigt vergleichen dürften, im Sinne: geneigten Gemüthes; sondern er scheint avi als die Präposition zu nehmen, welche immer die Bedeutung: nach etwas hin, gegen etwas hat.

z arazdâtôit. Dieses Substantiv kommt vor Yacn. XLIII, 11. zarazdáitis. Yaçn. XXII, 25 zarazdátóis Sirozah I, 29. (als Eigenname Farv. Y. 115.) zarazdátaé Visp. XV, 2. Daneben das Adjectiv zarazdâitîm als Epitheton von mathrem cpentem und im Gegensatz zu vaêdhîm Yaçn. XXV, 6. Ferner zarazda Yaçı. XXXI, 1. atcît aêibyê vahistâ yêi zarazda aihen mazdái; ib. 12. zarazdácá, wo es Spiegel (nach brieflicher Mittheilung) nach der Tradition mit Herz übersetzt. Der Superlativ zarazdátema Farv. Y. 25, 36. (zarzdistô Yaça. LIII, 7%). Höchst merkwürdig ist das verbale zaracca dât Ashi Y. 46. Es bittet hier Zarathustra, dass Hutaoça die zarathustrische Lehre zaracca dât apaê ca aotât, welche Worte sich Gosh Y. 26 wiederholen; ao tât ist das zu dem Neutrum avaç gehörige Verbum; vergl. Farv. Y. 146. avébîs ao mana. Der Sinn ist wohl: Hutaoça möge die Lehre selbst aufnehmen und weiter verbreiten. Wir haben also hier eine Composition mit dâ = dhâ, wie bei yaojda. Wäre ein Wechsel von Zend. z mit Sskr. ç nachweisbar, so würde zarazda dem Sskr. çraddhâ entsprechen. Da mir jedoch für diesen Wechsel nur der Uebergang von z in c in Compositis von zema bekannt ist (z. B. khrûjdiçmanam Farg. IX, 11.), so scheint mir Spiegel's Ableitung von zarad = hrd Herz richtiger. Jedenfalls heisst zarazdati die innerlich gläubige Ueberzeugung, zarazda gläubig. Benfey's 1, p. 21. vorgetragene Erklärung von Sskr. harah Zorn, Flamme passt durchaus nicht auf die angeführten Texte, welche alle mit zarazda etwas Gutes prädiciren. Ebenso wenig ist Haug's (D.M.G. VIII, p. 757.) Zusammenstellung von zarem mit Sskr. gr für unser Wort anwendbar. Zu anhuyat vergl. Yacn. III. 4. IV. 1. VII. 4. anhuvām (wiederholt Yagn. LIX, p. 529.

530, 533, 534. V. lith.) Farv. Y. 46. anhuyat, wo es ein Wurfgeschoss zu bedeuten scheint, was natürlich nicht auf unsere Stelle passt, Spiegel nimmt es als Abl. von anhu Ort. scheint es von anhu = Sskr. asu Lebenskraft, Geist abzuleiten zu sein und lebendig, geistig zu bedeuten. Anquetil's Uebersetzung (II, p. 206) lautet: si on lui fait izeschné avec ferveur, qu'on l'invoque plusieurs fois, et qu'avec pureté de ceeur on célèbre (l'jescht en son honneur) étant près du feu, alors Mithra, qui rend fertiles les terres incultes, prononcera la victoire, secondé du Peuple d'en haut. Unten 51 hat er die Worte ganz ausgelassen; Farv. Y. 47. (Carde XII) übersetzt er: les forts, purs et excellens Ferouërs des Saints se hâteront (de sécourir) celui, qui leur fait bien izeschné, ils feront couler l'abondance sur celui, qui pur de coeur pratique (la Loi) dans le mende près du feu; Farv. 92. ist die Phrase bis zur völligen Unkenntlichkeit verwischt; Visp. XIV, 1. übersetzt Anguetil (1, 2. p. 176.): je leur fais izeschné, je remplis mes fonctions avec pureté du coeur. An unserer Stelle sind die Worte: étant près du feu und Farv. Y. 47. près du feu ein komisches Missverständniss des Wortes âtarathra dort; zarazdâtôit anhuyat haca ist mit: avec pureté du coeur wiedergegeben, was beweist, dass Anquetil oder seine Parsen in zarazdati den Begriff: Herz fanden; den Begriff pureté suchte er wahrscheinlich in anhuyat, wobei er anderswo Yaçn. III, 4. I, 2. p. 98. an Welt denkt: les chefs qui marchent dans ce monde. - Beides hat er Farv. Y. 47. in: qui pur de coeur pratique (la Loi) dans le monde vereinigt. Den Worten: fra oret-frakhšni avi manô entspricht bier: que l'on l'invoque plusieurs fois - Visp. XIV, 1. je remplis mes fonctions Farv. Y. 47. gar nur: pratique; denn: ils ferent couler l'abondance soll wahrscheinlich fraoiriçintê wiedergeben. Man sieht hieraus, wie wenig Hülfe uns Anquetil's Uebersetzung an so

schwierigen Tellen darbietet.

Nach verstehender Analyse kann meine Uebersetzung der duakeln Worte nur eine conjecturale sein. — fraoiriçyêiti dasselbe Farg. VIII, 104. IX, 40. fraoiriçyôit Farg. XIV, 16. fraoiriçentê Farv. Y. 47. fraoiriçista Farv. Y. 25, 36. fraoirisaiti Yasht fr. I, 17. fraoiriçim na Visp. XII, 5. av 6-iriçyat Ab. Y. 62. (hinabfalle) av 6-iritheñtem Din Y. 10. airistem Ab. Y. 65. (nicht fallend?) Als Bedeutung ergiebt sich für fraoiriç (fra av a und die Wurzel iriç, irith) herabsteigen, herabsteigen machen, niederlegen. Farg. VIII, 104. übersetzt es Spiegel mit: zuwege bringen; Farg. IX, 40. mit verunreinigen; Farg. XIV, 16. mit machen. — Statt verethragan 6 und upaman 6 bietet Farv. Y. 47. das regelmässige verethragina und upaman 7 während gleich darauf 48 in den Hss. wieder verethragan 6 und upaman 6 erscheint. Solche Stellen sind instructiv, um das allmäliche Eindringen ungrammatischer

Formen in die Zendtexte anschaulich zu machen. Dam 6 is up aman 6 ist eine dunkle allegorische Abstraction im zarathustrischen System; es scheint den Fiuch zu bedeuten, der im Geist des Weisen sich erzeugt.

#### 111.

11. bareśaeśu. Da die Wurzel bar die Bedeutung: reiten hat (bâśârem Yaçn. XI, 2. ist wohl — bhartr mit der bekannten Umwandlung von rt in ś), so könnte bareśa mit Ritt gegeben werden, wofern śa als Ableitungssylbe gelten darf. In derselben Phrase kommt es vor Aban Y. 53. baresna Rashn. Y. 24. Dagegen findet sich Tir Y. 21. in der Beschreibung des dämonischen Pferdes das Prädicat: kaourvô-bareśahê, wo bareśa eher einen Theil des Pferdes zu bezeichnen scheint: etwa den Rücken;

dann wäre es mit bares Berg zu vergleichen.

hitaêibyô. Das Wort hita ist von Burnouf Étud. p. 271, wie mir scheint, nicht glücklich behandelt worden. Es kommt in derselben Verbindung vor (unten 94. Ab. Y. 53. Yaçn. LVII, 26.; in ähnlicher Yagn. IX, 22. hitahê Bahr. Y. 13. hitam Farv. Y. 100. Zam. Y. 86. In den Compositis hitâçpem Zam. Y. 41. mathro-hitahê tanvô Afrig. III, 5, 7. hitô-hizvaõ Yaçn. LXV, 9). Wäre es mit Sskr. sita weiss identisch, so könnten hier die Schimmel darunter verstanden werden, auf welchen die Reiter sitzen. Allein diese Bedeutung passt nicht zu den Stellen Farv. Y. 100, Zam. Y. 86. Afrig. III, 5, 7. u. Yaçn. LXV, 9. Es ist daher eher an Sskr. sita ligatus zu denken und unter den Gebundenen oder Festen sind entweder die gezügelten Pferde oder die Zügel selbst zu verstehen; hitô-hizvaô heisst mit gebundener Zunge d. i. wohl: leise sprechend. Dass die Reiter Kraft für die Pferde erslehen, ergiebt sich auch aus Yaçn. XI, 2. pôuruçpakhstîm. Die Wurzel çvac çvañc bedeutet nach Roth Nirukta p. 23. sich spalten; sonst wird für qyañc oder çvañ g nur die allgemeine Bedeutung ire angegeben. Das Wort muss einen den folgenden Substantiven anpassenden Sinn haben. Die Stelle von pouru-cp. an wiederholt sich Visht. Y. 25.

bathrânivâitîm von hathra und nivâiti: die Zusammenerschlagung. mivâiti von van; das â ersetzt das ausgefallene n, wie in carâiti. Das einfache nivâitis kommt vor Yaçn. X, 16, wo es Neriosengh mit nidânam oder vibhakti giebt; d. i. Belohnung; in diesem Sinne scheint es von van in der Bedeutung offerre, dare herzukommen. — hameretha bedeutet den Gegner im Kampf hamerena; vergl. hamerenat Farv. Y. 31. und hamarana in der Inschrift von Bisitun. Der Singular hamerethâi unten 69. hamerethât und hamerethê 71. hamerethem Ashi Y. 12, wo wiederum die Verbindung mit dusmainyûm zu bemerken ist; hamarethê Farv. Y. 33

wo wahrscheinlich ham er ethé zu lesen. aurvathanam von urvatha Genosse, Freund mit dem a privativum gebildet; urvatha kommt von urva Seele.

#### IV.

13. haram. Der heilige Berg, über welchem Sonne, Mond und Sterne ausgehen (unten 118. Farg. XXI, 5, 9, 13); auf welchem sich Mithra's paradiesischer Wohnsitz befindet (unten 50. Rashn. Y. 23.), und ebenso der Craosa's (Yaçn. LVII, 21); wohin Haoma gesetzt wird (Yaçn. X, 10. LVII, 19.); am Fusse (upabdê) der Harâ wohnt der Stammvater Haosyanhô (Ab. Y. 21. Gosh Y. 3. Ashi Y. 24. Ram Y. 7., wo statt upabdê upa taêrem, welch letzteres ich mit Sskr. tîra zusammenhalte; vgl. le Mont Tireh, Bund. II, p. 357. p. 364.); über ihre Höhen steigen die Seelen der guten Verstorbenen hinüber und über die Brücke Cinvat (Farg. XIX, 30). Das gewöhnliche Prädicat der Harâ ist berezaiti (unten 50, 118. Farg. XIX, 30. XXI, 5, 9, 13. Rashn. Y. 23.) Neben der Form harâ kommt aber auch haraiti Gen. haraithyô vor; unten 50, 51, 88, 90. Yaçı. LVII, 19, 21. Gosh Y. 17. Ashi Y. 37., zu welchem denn das Prädicat barezayaô gesetzt wird, wahrscheinlich um den Gleichklang haraithyô berezaithyô zu vermeiden. Zam. Y. 1. findet sich haraiti bares Ashi Y. 24. harayaô berezô. Yaçın. XLII, 3. haraithyaô barezô. Es scheinen mir drei Formen angenommen werden zu müssen: bares Gen. berezô genau unser Berg; barezas Loc. barezahi; barezat bareza oder barezanha Adj. hoch, Arm. bartsr. Eine erweiterte Form von bares ist bareśnu. Aus harâ bares oder harâ berezaiti entstand das persische alburz.

Das Nebeneinandervorkommen der Formen harâ und haraiti dürfte dafür sprechen, dass das Wort ein ursprünglich iranisches ist. Bloss desswegen, weil sich bis jetzt keine gewisse indogermanische Analogie dieses Berges und des Wortes harâ gefunden hat, an Entlehnung des Semitischen har zu denken, ist voreilig. Eine Vergleichung mit είλη, έλη, ἀλία ist doch wenigstens denkbar. âçnaoiti Farg. XIX, 30. âçnôit Ab. Y. 65. Dagegen aśnaoiti unten 85. aśnaot 89. ava-asnaoiti 24. frâśnaoiti Farg. V, 28 sqq. frâśnavât Farg. XVI, 7. Die Bedeutung ist überall so ziemlich dieselbe; âçnaoiti dürfte mit Sskr. açnoti und der Präp. â zu erklären sein; dagegen aśnaoiti zu akśnoti permeare gehören, wenn nicht eine ursprüngliche Identität der Wurzeln anzunehmen ist.

zaranyô-pîçô hat Burnouf Comm. s. l. Y. Not. p. LXV und LXXVI mit bareśnava verbunden und mit goldspitzig wiedergegeben; auch hat er vorgeschlagen statt pîçô peçô zu lesen und dann zaranyô-peçô im Sinn: mit goldner Kette ver-

sehen, auf Mithra zu beziehen. Wenn eine Textänderung erlaubt wäre, so würde eher an zaranyô-paêçô zu denken sein; hiranyapêças kommt nämlich in den Veda's vor, wesshalb Rosen zu Rigv. I, 6, 3. unsere Stelle übersetzt: qui primus auream formam habens pulcra cacumina.

Adidhâiti Sskr. dhyai Gr? θεάομαι. Zam. Y. 94. hô didhât khratus-dôithrabya "er wird mit Geintesaugen sehen" giebt Wurzel und Derivat; vergl. übrigens Bopp Vergl.

Gramm. p. 1143.

14. ûraő = Sskr. yrâ Haufen, Truppe, wesshalb die Variante vraõ zu beachten ist. paoirîs entweder die ältesten, ersten, oder die vortrefflichsten. thåtairy6 (wahrsch. acc. plur. v. thâtairi mit fràdhayen zu verbinden) kommt nur an dieser Stelle vor; der Form nach erinnert es an takhairya Farg. VIII. 93. (von tac vergl. Spiegel Uebers. p. 155.) und an vîçpataurvairi Farv. Y. 142. was dem Sskr. fem. rtavarî neben rtavan entspricht; thâtairi setzt eine Wurzel tât voraus, welche ich Ab. Y. 15. tâtao âpo Tir Y. 47. finde; die Aspiration rührt von dem folgenden r und ist noch um eine Sylbe weiter zurückgegangen, als in takhairya. thâtairyô muss Weide, Nahrung bedeuten; tatao apo scheinen mir die nährenden Wasser zu sein. Wäre eine Conjectur erlaubt, so würde ich thrå tairyô vorschlagen. Mit der Lesart khâthrô, die Burnouf zu erklären sucht (Not. p. LXXXI), ist nichts zu machen. - åfentô Farv. Y. 9. âpeñtao mit der Variante âfeñtô; âfeñtem Farv. Y. 54. — khšaodanha Sskr. kšodah unter den udakanâmâni Nigh. I, 12. der Strom, der Schwall des Wassers, von kšud conterere. Yaçın. XLII, 6. apām frakhšaoçtrem.

thwakhśente Sskr. tvakś frangere, comminuere. Ab. Y. 65. von schneller Bewegung gebraucht; daher thwakhśistó unten 98. Von den folgenden sieben Namen arischer Provinzen, die wahrscheinlich als Parallele zu den sieben Keśwars genannt sind, finden sich mõurûm Farg. I, 6. harôyûm ib. 9. Inscr. Bisit. I, 16. Haraiva Nakshi R. 22. gaom Farg. I, 5. çugdhem ib. 5. — qâirizem Insc. Bisit. I, 16. uwarazmiya derselbe Name Nakshi Rust. 23. neben Çughda Chowaresm s. Burnouf Y. Not. p. CVIII. põurutem ib. p. CI. In âiskatem ist âi oder â wohl Präposition und skata oder iskata der Name der Provinz. Yaçn. X, 11. skyata upairiçaêna könnte dazugehalten werden, womit jedenfalls der Berg iskata upâiriçaêna

Zam Y. 3. identisch ist.

15. Es folgen hierauf die Namen der sieben Keswar's und zwar paarweise gestellt, wie sie auch unten (67) 133. Rashn. Y. 9 sqq. Farg. XIX, 39. enumerirt sind. Qanirathem steht allein, weil es die Mitte bildet, um welche sich die übrigen sechs gruppiren; zu seiner Seite arezahi und çavahi nach Westen und Osten, võurubaresti und võurugaresti nach Norden,

fradadhafáu und vídadhafáu nach Süden; vergl. Bundeh. II, p. 365. Vor karšvare kommt der gen. sing. karšvané (statt karšvamõ) Visp. X, 1 vor mit der Var. karsvana, überhaupt eine merkwürdige Stelle für den Gebrauch des Zend bei Comulativ-Compositis jedes einzelne Glied in der Mehrzahl zu declimiren. Der acc. plur. lautet & arsvan wie daman Zam. Y. 10. Ab. Y. 5. Yagn. LXI, 5. (we have mit yais construirt ist); denn yâis ist ebenfalls ace., da avi diesen Casus regiert; noch deutlicher Ab. Y. 30. Ram. Y. 20, yatha azem amaśyā kerenavâni vîçpâis avê karivãn yâis hapta, wo karivãn von kerenavâni regiert ist, wenn nicht avi zu lesen ist wie Ab. Y. 5. und Tir. Y. 34. avi açaŏ avi śôithraŏ avi karśvān vais hapta, we karsvan vais ebenfalls der Acc. sein muss; ib. 40. hapta karśván. Mih. Y. 64. viçpáis avi karśván våis hapta; dasselbe Farv. Y. 94. Zam. Y. 82. Yacn. XIX, 16. kais he afeman Orm. Y. vîçpais ayanca khšafnaçea. Yasht fr. 11, 9. yatha dâmăn çraêstâis ist wohl als Nom. zu fassen; ebenso khrafçtråis zôijdiståis Farg. VII, 2. Dagegen da êvâisca khrafçtrâis ma šyâisca Acc. Yaçı, XIX. 2. In diesen Formen auf ais Instrumentale suchen zu wollen. wird vergeblich sein. Neben dem Locativ karsvohu erscheint auch karśvóhya Ahur. Y. 3.

16. Ba karśvare Neutrum ist, so ist auch vîçpâhu als Neutrum zu betrachten; sonst vîçpaêśû Yaçn. XII, 5. wenn hañgamanaêśû Neutrum ist. — gûnaoiti ist ἄπαξ λεγόμενον. Wahrseheinlich ist es in Wurzel und Bedeutung guna (Z. gaona). Die Sskr. Wurzel guvati gûna liegt dem Z. gûtha Koth zu Grunde. vîdus vergl. vîdus-gáthem vîdus-yaçuem Farg. XVIII, 51. vîdus amit der Var. vîdusa Farv. Y. 146. vîdus Yaçn. XXVIII, 5. vîdus aŝa Yaçn. XLV, 8. vîdusê Yaçn. XXX, 1. LI, 8. LV, 3. Visp. XXI, 3.

#### V.

18. frasa als Präposition: frasa fraya vahistem â ahûm Farg. VII, 52. XVIII, 29. frasa frayañta Yaçu. X, 14. 19. Farg. V, 11. ist diese Präp. mit pâdaêibya construirt; frasa frayôit Farg. VI, 27. frasa-tacôit Farg. VIII, 100. frasa-fratâcayat; Ab. Y. 78. frasa mit frâthañgayêiti; Zam. Y. 47. mit hām-râzayata Bahr. Y. 37. frasa aêiti. Die Bedeutung ist: fort, hervor, über analog dem Gr. πρόσω, πρόσσω vorwärts, Lat. porro; im Huzvaresch scheint frac zu entsprechen; s. Spiegel, Gramm. des Huzv. p. 98. Neben der Präposition findet sich das Adjectiv frasa in der Bedeutung neu, frisch Zam. Y. 10, 11, 19, 89. Farg. I, 21. Yaçu. XXX, 9. frasôtemem Ny. I, 2. frasô-carethrãm Zam. Y. 22. Farv. Y.

17. frasô-karem Bahr. Y. 28, und in dem Worte frasô-kereti Auferstehung. Präposition und Adjectiv können als identisch betrachtet werden; denn aus dem Begriff: vorwärts, hervorkonnte sich der weitere: vorgehend, neu, frisch entwickeln. Das althd. frisc recens liesse sich auch vergleichen; Diefenbach I, p. 401.

upaçcindayêiti ein sich öfter wiederholendes Wort; unten 28.; mit fra unten 78. Farv. Y. 33, 39. Das einfache çcind Bahr. Y. 62. Farv. Y. 31. unten 42, 76. Die Identität mit Sskr. chid, Lat. scindere ist nicht zu bezweifeln.

grantô erzürnt. Sskr. sam grâm a Schlacht, Goth. gramjan, Nhd. Gram. fratemadhâtô wie paradhâtô; die vornehmsten. Der Nominativ ist auffallend. Uebrigens vergl. Farv. Y. 95. wo sich fratematâtô daqyunam findet, was dort Accusativ sein muss.

19. naêmâi Seite, Theil; vgl. oben 13. paurva-naêmât, açpacat Sskr. çvac ire mit der Präp. a: er kehrt nicht wieder. Oder ist açpacit mit einer Hs. zu lesen und mit den meisten pâiti (welches bloss als Correctur von paiti eingeschaltet scheint): noch schützt er zoruig die Pferde?

20. vazyāçtara vehementiores; die schnell daherfahren. apayêiñ ti eine Emendation Westergaard's; apayêiti 21. Bahr. Y. 20, 57. Ashi Y. 19. apayêmi Ab. Y. 42. apaya Tir Y. 43. (?) Mih. Y. 105. Din Y. 2. frapayêmi Ab. Y. 63. paiti-apayat Tir Y. 39. apaêta apayêmi Ram Y. 43. Die Bedeutung: erreichen, erlangen ist wohl ausser Zweifel. - fractanvanti. Möglich, dass ç euphonisch eingeschoben, oder fraç für fraç steht, sonach tan als Wurzel zu betrachten ist. Oder çtan müsste = Sskr. stan sonare genommen werden, wogegen jedoch die Conjugation spricht. — framanyente Yaçn. LXVIII, 13. Farg. VII, 57. XIX, 43. (framanyata-vîmanyata von Anre-Mainyus). Din Y. 3. framanyai. Die Bedeutung: denken, vorsorgen passt auf unsere Stelle nicht; ihr Sinn muss vielmehr sein: beim Fahren halten sie nicht aus, gelangen nicht ans Ziel. — a paša. Von Sskr. pakša Flügel, ohne Flügel d. i. ohne Schnellkraft? Oder ist zu trennen: apa-śa? Oder dürfte man an Sskr. prta occupatus praefectus denken und apaša als: nutzlos, zwecklos, fassen? Das Wort findet sich noch Bahr. Y. 46. vom gezückten Schwerte gebraucht, dessen Kraft gebrochen wird. avi-mithris der Gegen-Mithra. fréna als Präposition gebraucht Farg. V, 4, 7, 59. wegen, vor. Da mäthra wohl nirgends einfach Rede oder Wort bedeutet, so sind unten aghanām māthranām Zaubersprüche zu verstehen.

21. rášayaéñté sie verwunden ihn nicht; vergl. Yaçı. XLIX, 3. LI, 9., wo rášayańhê den Gegensatz von çavayô bildet.

#### VI.

22. azanhat Sskr. anhas Sünde, Unglück, Lat. angi, angus-tus (vergl. anguis = azi, lingua = hizvâ) Goth. agg-vus. Diefenbach I, p. 4. Vergl. Farg. XVIII, 10.

23. ana ist z. B. Ab. Y. 91. Yaçn. II, I. X, 19. LXV, 14. LXVIII, 7. Farg. XIX, 9. Instrumental, wie es scheint auch Farg. V, 5.: die Stellen Farg. XVIII, 26. XXI. 6, 10. sind nicht klar. Hier möchte ich es als neutr. pl. fassen und auf das vorhergehende azô und ithyêgô beziehen. Den Feinden wird das gewünscht, wovon Mithra seine Treuen befreien soll. - ava-barahi ist der Gegensatz von apa-barahi Gosh Y. 9. - thwyam ist vielleicht gleich dem Vedischen tûyam schnell; vergl. jedoch unten 37. Farv. Y. 20. thwayanbatam Farg. II, 23. thwy actemaêsu (Sp. furchtbar), aus welcher Stelle ein Substantivum mit der Bedeutung: Furcht zu vermuthen ist. Da im Huzvaresch ç dem zendischen th entspricht (Spiegel Huzv. Gramm. p. 50.) so möchte ich çamkan (Bund. III, 4.) hierherziehn, was Neriosengh mit bhayamkara übersetzt; Sp. ib. p. 127. — qaêpaithy a o ç é tanvô. Das Adjectiv quêpaithya oder quanthya (die Lesarten wechseln) findet sich in den Formen gapaithim Ab. Y. 62, 63. qâpaithyât Yaçn. XXXI, 21. qaêpaithê Ashi Y. 5. Farv. Y. 66; Zam. Y. 95. Yasht fr. II, 11. qaepaithya Farg. VI, 46; gapaithina Din Y. 3. (wenn dies hierhergehört: es bedeutet an der Stelle soviel wie wegsam). Der Sinn ist überall: eigen, und es scheint eine Zusammensetzung von gå oder gaê und paithya = Sskr. pathya: angemessen, passend zu sein. Oder ist pse pte in Lat. i-pse suapte analog? — khšayamnô manchmal neben khśayaç gestellt (unten 35) drückt die Fähigkeit aus, etwas zu thun, während khšayaç die wirkliche Ausübung der Macht bezeichnet. — çûkem die Sehkraft Bahr. Y. 33. Din. Y. 13., wo daneben çûkaya o von çûk â Sskr. the awn of barley steht. Der Stamm ist wohl que glänzen.

24. arstôis arsti fem. Sskr. ršti oder rišti Speer. Statt ušaos oder usaos, was alle Hss. bieten ist wohl išaos zu lesen; s. unten 39.

para-pathwato. Ob hierin die Wurzel pat fliegen, oder eine Ableitung von pathô Weg zu suchen ist, steht dahin; ersteres ist mir wahrscheinlicher: pathwatô ist eine Form wie qanvat. Der Sinn ist der des Gr. παραπέτομαι vorüberfliegen. sanamayô hat W. aus einer Hs. gegeben; sanamaôyô oder snamanôyô sind gleich beglaubigt. Da das Wort nur hier vorkömmt, so ist es schwer, die Ableitung zu eruiren: es muss aber nach dem Zusammenhang etwa Wurf bedeuten; vielleicht hängt es mit der Wurzel çnath ferire zusammen. — adhaoyamnô unbetrogen, von dav betrügen; so heisst Ahura adhavis Orm. Y. 14. adabhda ist in den Veden ebenfalls Prädicat der Götter.

# VII.

Mithra hat hier das Prädicat ahurem, wie auch apam napao Zam Y. 51. gufrem vergl. gufrac Epitheton der Fravasi's Farv. Y. 30. gufrahê Zam Y. 51 des Sees; Farv. XXI, 13 der Sterne; Farg. 1, 21 der Wohnsitze. Haug zu letztrer Stelle, will es von gub sprechen ableiten und mit: berühmt erklären. Allein die Ableitung von gup beschützen liegt weit näher und passt besser auf die schützenden Genien, den schützenden d. i. tiefen See etc. dâtô-çaokem der durchs Gesetz nützt, oder das Gesetz fördert. — vyákhnem unten 61 und 65 vyakhnanam vyakhno; Ab. Y. 73. vyakhna. Dagegen vyákhanő Farv. Y. 16, 52.; vyákhanayaŏ ib. 134. Zam Y. 75. vyák hainê Bahr. Y. 46. vyák hanem oben 7; vyákhananam Ny. III, 10. vyakhana Farg. XXII, 7. als Epitheton des Nairyô-Çanha. vyâkhamô Farv. Y. 16. vyâkhma Yacn. LVII, 12. Das Zeitwort vyāk hmanyêiti Tir Y. 15, 17, 19; vyākhmainyata Zam. Y. 43. Entweder gehört es zu Sskr. vyanak ti manifestare, vyakta manifestus, oder zu khya mit vya enarrare, wo aber das Wegfallen des y unerklärt wäre. In dem Zeitwort ist eine Composition mit man anzunehmen; vyakhna heisst der durch Rede sich manifestirende Weise, woher sich denn auch Neriosengh's Glosse (Burnouf Études p. 53) erklärt: kila yô uttamâm stutim hangamanam ca gânâti kartum. Das viyaka der Bisitun-Inschrift (I, 64) gehört auch hierher. Die oben citirte Stelle Fary. Y. 16. ist höchst merkwürdig nicht bloss durch Nebeneinanderstellung von vyákhanô und vyákhamô (vyákhmanô ?), sondern durch ihren historischen Inhalt; denn es wird dort erzählt, dass durch die Macht der Genien der Mann geboren wird, der weise, weise denkende, der das Gesprochene wohl hört, der da ist im Geist vertieft (kâtô vergraben), der Naoidvanho des Gautama vor dieser Befragung herbeikömmt. Ich lese mit zwei Hss. nãoidhy. und vergleiche den Vedischen gautamasya nôdhasa Rigv. 1, 58. p. 525. Indische Studien III, p. 222, welcher Verfasser eines Hymnus ist. Vermuthlich ist hier jener Brahmane gemeint, den Anquetil Tschengrahatsch nennt, und der sich zur Lehre Zarathustra's bekannte. Merkwürdig wäre es, einen vedischen Hymnen-Dichter in diesem durch Sprache und manche mythologische Tradition den Veden verwandtem Kreis zarathustrischer Schriften zu finden. — çendanhem Ist dies ἄπ. λεγ. (von derselben Wurzel çeñdayanha Visp. VIII, I. wo aber Westergaard çadayanha liest) mit Sskr. çad — Gr. xað zu vergleichen, worüber Roth Nirukta p. 83 handelt? oder dürfte Sskr. çardhas Stärke hierhergezogen werden? — hunarem Ab. Y. 91 (Farg. XIII, 18, 19.); infr. 102; Tir Y. 13. hunairyaôñ cim und hunairyaõñ cô, wo ich im letzten Theile vac vermuthe. hunaravaiti Farg. XIX, 30. Yaçn. L, 8. hunaretata Hiermit ist zu vergleichen Sskr. sûnrta

Lieblichkeit Rig V. I, 121, 14. wo es Sayana mit priyasatyât-mika vâk erklärt; sûnarî Beiname der Morgenröthe; s. Benfey Glossar z. Sama-V. s. v. — tanu-mäthrem ein Epitheton Çrao-sa's Yaçn. III, 20; IV, 23; VII, 20; LVII, 1, 33; Farg. XVIII, 14; Serosh Y. 18. wie denn auch die folgenden Prädicate sich bei diesem Yazata finden Yaçn. LVII, 34. Den Sinn des Wortes hat Burnouf mit: celui qui a la parole pour corps, oder lui dont la parole est le corps zu deuten gesucht; Neriosengh giebt es mit bhaktiçîla; es könnte auch bedeuten, der mit seinem Körper die mäthra's hervorbringt.

26. akatarem mit den Varianten akutarem und katarem. Wären wir über den Sinn von çraosyanam sicher, und könnten wir darunter Gute verstehen, so liesse sich akatarem erklären: der über das Unheil hinüberbringt, wie umgekehrt akatasem Farg. XIX, 43: der Uebeles schafft. Allein çraosya, (es ist kaum erlaubt açraosyanam zu corrigiren), welches nur noch unten 109 (çraosyam) vorkömmt, kann in diesem Zusammenhang nur Uebeles bedeuten; vielleicht: die zu strafenden, wenn wir an çraoso-carana denken; ein Daroudj Sréoschek kommt im Afrin Haft Amschaspand vor Anq. II, p. 77. akatarem scheint mir von kan graben mit der Präpos. a herzuleiten zu sein und den Begraber d. i. Vernichter zu bedeuten. acaétarem von ci + a: den Bestrafer, hamaêçtârem Asht. Y. 1. Farg. X, 17. den Zusammenbrenner v. Sskr. id h, wovon auch aêçma Brennholz — Sskr. id h ma; istya Ziegel? Farg. VIII, 8.

27. rāk hśāith ya ô Dieses schwierige Wort wiederholt sich unten 78 rākhsyêitis ebenfalls als Epitheton des Landes; der Gegensatz hier und dort zeigt, dass es soviel als gottlos, mithrafeindlich bedeuten muss; ebenso Yaçn. XII, 4 dregvâtâ rāk hśyañta. Es ist unstreitig von derselben Wurzel abzuleiten wie Sskr. rak sas Unhold.

avarethaô hîs apivaiti. An pivati oder paviti Fäulniss (Farg. V, 27; VI, 30) ist nicht zu denken. Westergaard vermuthet apavataiti wie Farg. IX, 2 apavatâitê; Yaçn. IX, 25 apavatahê, wo W. apavatahi corrigiren will. Den Sina des Wortes hat Burnouf Etud. p. 328 sqq. behandelt; es heisst: erkennen, wissen, Neriosengh giebt es mit: madhyam ganati. Mir scheint es mit Gr. ετ in έξετάζω: aussorschen, untersuchen vergleichbar: ἐξετάζεσθαι erfunden werden. — avarethaô ohne Schutzwehr; vergl. varathô Farv. Y. 71. — ghenanam (wofür die Hss. auch ghenanao oder genanao bieten) von gena oder ghena Weib (Rig. V. II, 31, 4) abgeleitet, passt nicht in den Zusammenhung. Wir haben daher eine Ableitung von ghna tödtend anzunehmen, wie ja baêvare in der bekannten Formel unter 43 auch mit ghna verbunden ist: baêvareghaâi; ich übersetze hier: zehntausend von Tödtern oder Todtschlägen. nicirin a oiti Farg. XIV, 6 sqq. wo es Spiegel mit: übergeben übersetzt; Farg.

III, 20. V, 62 niçirinuyât; niçirina ota Farv. Y. 34. niçrina vâhi Ab. Y. 87. Mit Sskr. çrnâti scindere lässt sich das Wort schwer vermitteln; çrnôti wird im Zend çuruna oiti unten 107. Y. fr. II, 41. Der Sinn von: herbeischaffen scheint mir auf alle Stellen zu passen.

## VIII.

28. çtunaő unten 71 çtûnê; berezi-çtûnem Visht. Y. 9. catô-ctûnem Farg. XVIII, 28; hazañrô-ctûnem Ab. Y. 101; Yaçı. LVII, 21. Sskr. sthûna in sahasrasthûna RigV. II, 41, 5 (vom Wohnsitze Mithra's und Varuna's); es wird also auch hier çtûnaő zu lesen sein. — çtawraő ist entweder mit Sskr. sthavira fest, oder mit Sskr. stambh befestigen zusammenzuhalten; der Sinn bleibt derselbe. — äithyaö die Negation von ithya vergänglich, welches im ersten Theil des Compositums ithyéganha erscheint; aithya ist = Sskr. nitya, was ich auch als vorn apocopirt betrachte für an-itya. berezimitahê der Name eines Ortes; berezi hoch; vergl. barezimanām Visp. XIX, 2. berezi-çtûnem Vist. Y. 9. mita findet sich in framita Ram Y. 12; Zam Y. 29. vîmita Ab. Y. 93; Farg. II, 29. Die Bedeutung muss sein: hochgebildet, oder wenn wir an barec Berg denken dürfen, berggebildet, vielleicht die berggebildete oder hochgemachte Höhle des Mithra. Doch scheint eher eine Menschenwohnung gemeint zu sein.

29. akô hat den Sinn von Uebel Yagn. XII, 4 akô-dâbîs XLVII, 4. akô dregvâitê XXXIII, 2. akem dregvâite LI, 8. akôyâ dregvâitê XLIII, 5. akem akâi neben vanuhîm asîm vanhavê XXXII, 3, 5. akât mananbo, akâ mananhâ, akaçca mainyus; Farg. XIX, 4. aka mananha; Zam. Y. 46, 96. akem manô Yaçn. XLV, 1. akavarana; XLVI, 11. akaisskyaothanais XLIX, 11. akais anarethais LIX, 31. mâ vô gamyat akat asô LI, 6. akat asyô Zam. Y. 95. as-akām druģem Yaçn. XXX, 3 vahyē akemca, an welch letztrer Stelle übrigens die gute Bedeutung annehmbar ist, welche Anquetil in seiner Uebersetzung wiedergieht. Möglich dass es dem Gr. κακός entspricht, wie amare = Sskr. kâm. Dass von Mithra gesagt sein sollte: du bist Uebel und Bester, ist bei der Anschauungsweise des Zarathustra kaum möglich; auch die Deutung: gegen das Uebel der Beste ist bedenklich. Vielleicht dürfen wir ein zweites aka annehmen == Gr. axoc Heilung. akhsti Visp. XI, 16 Ram I. ákhata Din Y. 3, 19. anákhata Azdib. Y. 8. die Bedeutung ist wohl: Friede.

80. Die Adjectiva craogenao und craorathao (craogenem und craorathem) enthalten in ihrem zweiten Theil die Worte gena Frau (vedisch gnå s. oben und Yacn. XXXVIII, 1 (Farg. XI, 9) XLVI, 10; ghenao Visp. III, 4.) und ratha, im

ersten crao = Gr. xleo in Compositis; sie bedeuten frauenberühmt und wagenberühmt; vergl. crutoratha Rig V. II, 122, 7. Ein weiteres Compositum mit çrao ist çraotanvô Farv. Y. 40. Ashi Y. 11; Y. fr. II, 9. — nistaretô-çpayaõ ist ein schwieriges Wort; nis + tr bedeutet im Sskr. transgredi. perpeti, evadere; nistarana meaus of success, going out or forth, crossing over; nistaretô wäre nach dieser Ableitung gebildet wie vîtaretô in vîtaretô-tanus Farg. II, 37. nistara heisst Farg. XVII. 7 (Spiegel: unterhalb) und Yaçn. LVII, 21. äusserlich. Es könnte aber auch getrennt werden: ni-staretô (freilich hat ctar = Gr. στορέννυμι L. sternere palatales c: fractaretem Farg. III, 15 und anderswo; allein nach Präpositionen auf i verwandelt sich das folgende ç in s; s. unten nistayata.) Den Sinn vermag ich nicht zu bestimmen und übersetze bloss conjectural. Das Verbum çpayêiti unten 37, Farg. III, 41 Farg. VIII, 29. mit fra unten 43, mit aipi Bahr. Y. 13, mit apa Zam. Y. 56. bedeutet: entfernen, wegfegen, wesshalb çpayô das zu entfernende, der Kehricht sein könnte; oder von Sskr. çvi tumere: der Schwall. — nidhâtô-nidhâtem im Sinn von: niedergelegt Farg. II, 29. Was das Niedergelegte hier sein soll (vielleicht das Dach?) ist mir nicht klar. barezistem Farg. II, 28, 36. von den Bäumen; ib. 22 von den Bergen Farg. VI, 45 barezistaéśvaca paiti gátuśva Yaçn. LVII, 21. barezisté paiti barezahî Yaçı. XXXVI, 6. LVIII, 8. barezistem bareziman am. An der Bedeutung: höchst ist nicht zu zweifeln. Möglich dass zu erklären ist: das Zelt, auf welches ein barezistem, d. h. ein Dach, eine Spitze gesetzt ist. maçitaő ist mir unklar vergl. maçitô Bahr. Ÿ. 41. maçitam Ab. Y. 3.

31. Bemerkenswerth ist die Wiederholung desselben Satzes nur mit jedesmaliger Aenderung des Epithetons des Mithra, der zuerst stark (çûra), heilbringendster (çévista), dann unbeirrt

(adhaoyamna) heisst.

32 å his a eine Imperativform auf sa wie ya za ê sa framruisa unten 119. Die Wurzel ist ganz verschwunden, nur die Reduplicationssylbe ist geblieben. paiti-vîçanuha Ab. Y. 95. An andern Stellen hat vîç gradezu die Bedeutung von sein Farv. Y. 71, 73, 99. Zam. Y. 85. Farg. II, 3. — Dass cinmânê hier nichts anderes sein könne, als die Brücke Cinvat geht aus der Zusammenstellung mit garô-nmânê hervor. — daçva Sskr. datsva vergl. Bopp Vergl. Gr. p. 998.; ich glaube jedoch, dass es hier von der Wurzel dhâ abzuleiten ist. Das t vor sva ging in ç über und desswegen fiel der folgende Sibilant aus. Der Plural daçta Yaçn. LXVIII, 21.

33. urvaiti Farg. IV, 3, 4. urvaitya Spiegel Uebers. p. 93. urvaitîs Tir. Y. 40. neben avô-urvaitîs; urvatôis Yaçn. XLVI, 5. Das Wort urvata (Yaçn. XXX, 11; XXXI, 1, 23; XXXIV, 8. XLIV, 15.) ist davon zu unterscheiden, was

nach Haug (Z. d. D.M.G. VIII, p. 756.) Lehre, Ueberlieferung bedeutet, während derselbe urvati mit: Genossenschaft erklärt: allein Serosh Y. 14. (wo übrigens urvaitis steht) kann dieser Sinn unmöglich gelten, es ist vielmehr von Sskr. arv, urv laedere. occidere abzuleiten, was freilich nicht belegt ist. Ich möchte hier und Ser. Y. l. c. urvaiti im Sinn von Rächer nehmen. gravanham vergl. Yagn. LIV; 2. Visp. XII, 3. part. parstô çravanhem Farg. XVIII, 51. - Zuerst kommen vier Paar von Gegenständen, um welche gebeten wird, dann drei einzelne. îstîm unten 108.; Tir. Y. 15; îstîs Ab. Y. 26, 98; Zamy. Y. 32; îstivantem Mah. Y. 5. Der Gegensatz: ainistîm (aîstim?) unten 110. Es bedeutet die Fülle, den Ueberfluss; Sskr. is Gedeihen, Wohlstand. - havanhum kommt in dieser Form nicht mehr vor; Yagn. LXXI, 11. bietet eine Hs. havanhum; havanhudam Farg. XVIII, 6. mit der Variante havanhô-dam. Dagegen havanhâi oben 8. Visp. V, 1. XI, 20; Yaçn. XI, 10. XIV, I. LXVIII, 4; havanhô unten 65. havanhem Ashi Y. 22. havanhê Yaçn. LXVIII, 2. LXII, 6. havanha Yaçn. LV, 3. An den meisten Stellen ist hav. mit asavaçta verbunden. Zunächst läge wohl die Ableitung von su generare; allein Yaçn. LXII, 6, (LXVIII, 4.). wo havanhê neben urunê steht, an der zweiten Stelle im Gegensatz zu fradathai gaêthanam, zwingt einen allgemeinern Sinn: Wohlergehen, Heil, anzunehmen; das passt auch auf Farg. XVIII, 6., wo zu übersetzen ist: der aus Aengsten erlöst und Freiheit giebt und an der Brücke Cinvat Heil giebt. hurunîm hurunyâi Visp. V, I. XI, 20. hurunyâi Yaçn. LXVIII, 2. Das Wort scheint mir zusammengesetzt aus hu und uru oder ur-Ich übersetze es vermuthungsweise mit: Tapferkeit. Oder soll es: weite Ausbreitung heissen? çpânô în Verbindung mit mactîm kommt auch Yaçn. IX, 22 vor, wo die Glosse Neriosengh's (Burnouf Études p. 287.) nirvánag nánam offenbar zu cpánô gehört, mahat-tvam aber zu mactîm. - vanaintîm uparatatem ein oft vorkommender Begriff des zarathustrischen Systems, regelmässig neben Verethraghna genannt: Yaçn. I, 6. II, 6. LVII, 34. in ähnlicher Verbindung, aus welcher namentlich die von mir gewählte Uebersetzung gerechtfertigt werden kann.

34. humananhô εὐμενεῖς; ich habe versucht humananhô und framananhô als Accusative zu fassen, was einen passenden Gegensatz zu den zu vernichtenden Feinden bilden dürfte; beim Nominativ ergäben sich fast unerträgliche Tautologien. Im Sanskr. bedeutet pramanah glücklich, erfreut. Zu haomananhamna vergl. Atharv. Ved. I, 35, 1. sumanas yamânâh. — harethé die Parallele mit dusmainyûs macht für dieses vereinzelt dastehende Wort den Sinn: Feind gewiss. Ich vermuthe jedoch, dass hamerethé (vergl. oben 11.) zu lesen ist; auch scheint vor vîçpão thaêśão etwa vîçpé thiśyañtô ausgefallen zu sein; weil sonst taurvayama ohne Object wäre. —

3

Zu kaoyam karafnamca vergl. Yaçn. XLVI, 11. karapanê kâvayaçca und das Armenische khoul ev kuir Elis. II, p. 41.

#### IX.

35. arenat-caêśem vielleicht gleich Sskr. pacit pamcaya schuldabrechnend, bestrafend; nur steht die Form arenat entgegen. vindat-çpadhem çpadha eine Schaar Bahr. Y.

43, 58.

- 36. arezem ist mit arego Preis, Lohn nicht zu verwechseln, obgleich die Mspte beide confundiren. Das Wort kommt vor Yacn. LVII, 12. yô vîçpaêibyô haca arezaêibyô vavanvaő paiti-gaçaiti Farv. Y. 107. yô açgatô arezyayao havaéibya bazubya tanuyê ravô aésistô. An beiden Stellen muss es etwas auf den Kampf, die Schlacht bezügliches zeichnen: Schlachtfeld wäre wohl passend, wenn frasavayêiti nicht entgegenstände (vergl. Tir. Y. 9.) wozu arezem als Accusativ gehört; übrigens ist Farg. II, 11 in Betracht zu ziehen. Armenische erzri Erde klingt an; ebenso der Name des Karsvare Arezahi, welcher zunächt an Sskr. ragasî die beiden Welten erinnert. — yaozeñti kommt in ähnliche Verbindung vor: Tir. Y. 31. Ab. Y. 4. 38. unten 111. yaozayêiti der Gegensatz von râmayêiti; vergl. Bahr. Y. 62. yaozaiñtîs Farv. Y. 95. Die Ableitung von yug will für den Sinn nicht passen, der etwa: erschrecken, weichen sein muss. Statt khraõnha-yêiti ist wohl thraõnhayêiti von Sskr. tras zu lesen: er macht erzittern; s. unten 41. Zur ganzen Stelle vergl. Farv. Y. 39.
  - 37. âithîm vielleicht mit Sskr. antya zusammenzuhalten? âithis Yaçn. XLVIII, 9.
  - 38. khrûmað Farv. Y. 38. vergl. víkhrûmentem Farg. IV. 30. khrûrem unten 93 und anderswo. Es muss hier den Sinn: unglücklich, gräulich haben. sitayô Häuser, Familien; Burnouf C. s. l. Y. p. 276. Benfey Glossar z. Sama-Veda s. v. kšiti. Das Zeitwort sky činti ist dieselbe Wurzel; k ist blosses fulcrum, wie denn auch neben siti oder siti skiti vorkömmt; vergl. Y. fr. 11, 16. — khrûmîm ist auffallend; man würde khrûma îm erwarten. Oder ist es als Adverbium zu nehmen? -- canrahâkhs. Der zweite Theil dieses Wortes ist klar; es ist die Wurzel hac: folgen, welche auch in andern ähnlichen Compositis erscheint; so anushakhs Yaçn. XXXI, 12; asanhacim Yacn. XLI, 3.; gairi-śâcô Tir Y .36 (die bergkletternden Antilopen: auruna von der Farbe). Zam. Y. 66 (dem Berg folgend). Den ersten Theil canra erklärt Spiegel mit: Klaue. In der bekannten Aufzählung der Herrn der Geschöpfe Visp. I, 1.; II, 1.; Yaçın. LXXI, 9 steht neben ratavô frapteregâtăm (die Herrn der Beflügelten; vergl. Gr. πτίουξ) und ratavô ravaç-

carâtam (die Herrn der leichtgehenden): ratavô canra-hàcam die Herrn der den Klauen folgenden, d. i. wegen ihrer gespaltenen Klauen langsam und schwergehenden Thiere, dem Sinne nach etwa des Gr. είλίπους als Prädicat der Rinder. — varaithîm pañtām azaiti Farg. III, 11. gam varatam azaiti Farg. V, 37. - darenâhu erkläre ich durch: Tragen, Lasten. frazarsta ist nicht von hrå sich freuen, sondern von dhrå niederdrücken abzuleiten. - raith ya kommt Ashi Y. 17 vor. wo es wahrscheinlich: zu Wagen, im Wagen befindlich bedeutet, Sskr. rathya, was mit rathe hita erklärt wird; s. Benfey Gloss. s. v. — açru azânô Thränen vergiessend; der Nom. sing. in adverbieller Bedeutung mit dem Plural des Verbums verbunden, wie unten 84 uctàna-zactô mit dem feminin, anu zafanô takahê ist bezüglich der Construction schwierig; anu regiert gewöhnlich den Accusativ; auch ist nicht klar, ob zafanô ein Genitiv ist von einem Neutrum zafan Mund, oder Nominativ, der mit dem folgenden takahê ein Compositum bilden müsste; dann wäre zu übersetzen: in Folge des Mundfliessens.

39. erezifya-parna Sskr. ráipya wird mit: aufstrebend im Flug erklärt; s. Böhtlingk u. Roth s. v. Zur ganzen Stelle vergl, Roth Nirukta p. 58. asemanô-vîdhô und gleich darauf ssemanô-vîdhô und asemanô-ganô mit den Varianten aśemô, asemnô, aśîmnô ist dunkel. Könnte a als α privativum gefasst werden, so müsste semanô oder šemanô etwa: Ziel bedeuten, wofür ich aber keine Parallele aus verwandten Sprachen nachweisen kann; açmanô im Sinne von: Luft wäre das nächstliegende; allein es muss dabei auffallend erscheinen, dass die Abschreiber dieses geläufige Wort missverstanden und grade hier allein falsch geschrieben haben sollten. - fradak hsanya Schleudersteine; s. die Schilderung der Waffen des Kriegers Farg. XIV, 9 und Farg. XVII, 10. Sie werden zarstva genannt; das Adjectiv zarstvaênis kommt Farg. VI, 46; VII, 75; VIII, 8-10 in der Aufzählung nach den bessern Metallnamen vor; Spiegel übersetzt es mit: steinern, was sich durch die Vergleichung mit Sskr. draat Stein rechtfertigen konnte. Aber um steinerne Schleudergeschosse zu bezeichnen, steht Farg. XVII, 10 acna fradakhšanya. Ich glaube, dass zarstva ein geringes Metall bedeutet; auch die Römer hatten metallene Schleudergeschosse, auf welchen sich oft Imprecationen oder Schimpfworte befinden.

40. kareta das kurze persische Schwert oder Seitenmesser: ἀκινάκης s. Brissonius de Regno Pers. III, 8. nighräire vergl. aönhairê 45. Ich glaube, dass nighnairê zu lesen ist. çarahu anderswo çâra Kopf == Gr. κάρα.

41. hām vâiti (vergl. oben hathra-nivâiti) scheint mir für hâm vanaiti zu stehen. Oder soll es von và wehen kommen? — Da Farg. V, 8. paiti-raêcayêiti vorkommt, was Spiegel mit: bespülen giebt, was mir aber: ausspülen, auswerfen zu bedeuten scheint, so liesse sich auch hier paiti mit raecayeinti verbinden: die rettenden Yazata's werfen die Kampfreihen auseinander, entleeren sie. Wegen des folgenden aber, das eher den Nominativ fordert, habe ich anders übersetzt.

43. pañcaçaghnâi etc. Diese sich öfter wiederholende Formel ist dem Sinne nach klar, den ich etwas freier wiedergegeben habe; dagegen ist die grammatische Erklärung schwieriger, mag man ghnâi und ghnâiçca nun als Dative fassen, oder als neutrische Accusative des Plurals; für den Dativ spricht Yaçn. X, 6.

### X.

44. zem-frathô so breit wie die Erde. frathô Farg. XIX, 19. Farv. Y. 32. (baêśazu hacimnaő zam-frathańha dànu-dràganha hvare-barezanha sind die drei Ausdehnungen: Breite, Länge und Höhe genannt; zu danu vergl. das vedische dhanvan trocknes Land, Steppe, oder auch Luft. - maêthanem Wohnort, wo man zusammenkommt, von mit oder mith; mithnatu oder mitanatu Yaçın. X, 1. neben mitayatu, was Neriosengh mit nivasati kila abhyagatô bhavati erklärt. Wie irrig daher Anquetil in maathanem den Begriff des Mittlers findet, erhellt von selbst. mithnäiti oben 39,40. mazat anazô ist eine, wie mir dünkt, glückliche Emendation Westergaara's. Auffallend bleibt nur das lange a fast aller Hss., die mazâda oder mazâț oder mazdâta bieten. a ip i ebenso Tir. Y. 40. Es scheint: in die Breite zu bedeuten. dareghemeit aipi zrvánem Zam. Y. 26. avat aipi Farg. VI, IO. Zam. Y. 7. vouru-astem ist dunkel; astam heisst im Vedischen: Heimath; vielleicht könnte das Compositum: ein weites Heim darbietend bedeuten.

45. asta râtayô. Das erste dieser Worte als Zahl zu fassen, ist wohl das nächstliegende; ausserdem hat asta die Bedeutung: Genosse Zam. Y. 48. râtayô ist entweder das Plural des Feminins râti, das in den Veda's die Opferspende oder Gabe bedeutet; dann passt aber das Folgende nicht wohl dazu; oder es heisst: Geber, Freund wie Rigv. I, 29, 4. wo râtayah vom Scholiasten mit: dânaçîlâ bandhavê erklärt wird. Dann fragt sich: wer sind diese acht Genossen? Vielleicht die unten 66 aufgezählten, wo nur hathrakô micht klar ist. - higpôgemna und his marenta sind Desiderativen von cpac urd smar, welch letzteres gewöhnlich das s abwirft; nach aiwi und paiti aber bleibt es; vergl. Bahr. Y. 34; Ab. Y. 11, 123; unten 86; Tir Y. 5, 41, 48. — hiçpőceñtem findet sich Tir Y. 36, wo wahrscheinlich hiçpêçeñti zu lesen ist. — avê Acc. plur. Tir Y. 12. Farv. Y. 60. — Statt içeñti mit der Variante açeñti ist vielleicht gaçeñti zu lesen.

46. Zu paçca pava o par o pava o vergl. Atharv. V. VIII, 3, 20. vîdha eta nehme ich als nomen actionis von vî-dî sehen: der Durchschauer.

## XI.

47. zaranumanem. Als Epitheton des Vogels kahrkäça kommt zarenumainis Bahr. Y. 33; Din Y. 13 vor. zarenumati Zam. Y. 67. zarenumantem Ny. I, 8: Afr. Zart. 4; Vist. Y. 4. Die letzteren Stellen sind besonders schwierig, da ein bestimmtes Wesen mit diesem Namen bezeichnet zu sein scheint. Hängt das Wort mit Sskr. hrniyä Scham, Bescheidenheit, oder mit hrniyatê zusammen? ich übersetze nach letzterem, jedoch mit Bedenken. — çafaönhô etymologisch und dem Sinn nach unser: Huf, Sskr. çapha vergl. Diefenbach Goth. Wörterb. II, p. 545.

48. apāç (vergl. apām Yaçn. X, 1; Farv. Y. 91) giebt dem folgenden Zeitwort darezayêiti die Bedeutung des Gegentheils: kraftlos machen: wie sogleich; apagaośayêiti taub machen, wenn nicht darez. den Sinn von: steifmachen hat; vergl. Orm. Y. 28 (und damit Atharv. V. IV, 3, 3.) und zum Ganzen Yaçn. IX, 28. gava ist der terminus proprius für die Hand bei bösen Geschöpfen. — daêma der Blick Bahr. Y. 12, 56, 63. — dujbere ntô baraiti der Gegensatz von hubere tô baraiti unten 112. hubere tām barāt Ram Y. 40; hîs hubere taō barāt Farv. Y. 18. Bisitun-Inschrift I, 21. giebt dieselbe Phrase: ubartam abaram. Es ist daher hier zu übersetzen: wenn Mithra mit Uebelwollen erträgt. Vergleiche im Gr. den Gegensatz von εὐφορία und δυςφορία.

#### XII.

50. Der Wohnsitz Mithra's wird wie das Paradies (Rashn. Y. 23) und wie die Zeit Yima's geschildert. pouru-fraourvaeçam—fraourvaeçayêti unten 86; hufraourvaeço Ab. Y. 131.; fraourvaeçayêni Gosh Y. 31; Ashi Y. 51. afraourvîçvat Farv. Y. 26. Das einfache urvaeç Zam Y. 82; Rashn. Y. 25; Farv. Y. 58, 89; Ab. Y. 131; Bahr. Y. 29; Tir Y. 35; Y. fr. I, 15; pairi-urvaeçayati Bahr. Y. 56; vî-urvîçyât Farg. XIX, 7.; vî-urvîçtîm Y. fr. II, 17. Farg. VIII, 81. hām-urvîçyaonho Farg. III, 32; aiwi-urvaeçayanuha Ashi Y. 15; ni-urvaeçyâni Ashi Y. 57; avaourvaeçayêiti Farg. IV, 22. Auf alle diese Stellen passt die Bedeutung des ins weite Gehens, der Bewegung, die auch dem Sskr. urusy zu Grunde liegt. Hier scheint mir das Epitheton des Berges Harâ: den von Vielen zu besteigenden zu bedeuten, weil die Seelen der Frommen über ihn hinaufsteigen.

51. hvare-hazaośa in Genossenschaft mit der Sonne; Sskr. sagośa Rigy. 1, 43, 3.

52. fradvaraiti thwasa schnell; vergl. Farv. Y. 39. mâyaos mit den Varianten mâyus und mâus, ein schwieriges Wort, theils weil es ungewiss ist, ob yô mâyaos eine Apposition zu nairyô-çanhas bildet, oder ob mâyaos ein Genitiv ist. der etwa von vådhem regiert wird, welch letzteres aber kritisch bezweifelt werden kann; theils weil das Wort mâyaos in dieser Form nicht vorkommt; denn mayabyô Yacn. X, 12 und mâyâ Yaçn. XLIII, 2 gehören zu Sskr. mâyâ. Ist vielleicht mûs Yacn. XVI, 8 und Yaçn. LXVIII, 8. (vergl. Farg. XI, 9 mûidhi) hierherzuziehen, nach Anquetil der Name eines weiblichen Unholden, wie avanhao zeigt? mâus wäre dann der Genitiv von mûs. Oder ist mâyu der Täuscher, Betrüger? Sskr. mâyu Galle, zugleich aber in der vedischen Sprache eine Bezeichnung für Laute, z. B. das Blöcken des Rindes Atharv. V. 1X, 26, 6, 7.; ferner måyuka klein Nigh. III, 2 will ich nur anführen. Ist mit einer Hs. mâyus zu lesen und ein Epitheton des Genius Nairyoçanha anzunehmen, so könnte man übersetzen: der Schreier in der Schlacht. Statt vådhem, wie Westergaard giebt, konnte auch vå dem gelesen werden.

## XIII.

- 53. hvap 6 Sskr. svapas Nirukt. p. 129. Aban Y. 85; Yaçn. X, 10 hvapaõ, wo es Neriosengh mit ksamaluh übersetzt; unten 92 mit der Variante hvapaõ. Die Klage Mithra's, dass er nicht mit namengenanntem Opfer verehrt werde, wie die anderen Yazata's, deutet wohl auf eine Zeit hin, wo der Mithracultus noch nicht allgemein und den übrigen Culten ebenbürtig war.
- 55. Eine der schwierigsten Stellen der Zeudbücher, die sich unten 74 und Tir Y. 11 mit geringen Varianten wiederholt. Versuchen wir zuerst eine Analyse der einzelnen Worte: frå ist durch Tmese von śuśuy am getrennt; parallel dazu ist upa-gaghmyam; denn es ist wohl zu lesen: upa athwarstahê, wie K. 15. Tir Y. 11 und unten 74 giebt. Oder noch besser athwarstahê upa. Uebrigens kommt upa auch in Verbindung mit thwerec vor Farg. VIII, 10; XVII, 2. XIII, 32. Das Subject sind nicht etwa die Menschen, sondern Mithra selbst, wie die erste Person beweist, wenn nicht, wie etwa aus Tir Y. 24 geschlossen werden könnte, die Endung am auch für die 3. Person des Plurals gelten kann. — nuruyô aśavaoyô müssen wie thwarstahê Genitive sein, die von frå abhängen. nuru ist ein Adjectiv, welches wahrscheinlich mit dem Adverbium nürem schnell, augenblicklich, jetzt, eines Stammes ist; letzteres kommt vor Ab. Y. 63; Bahr. Y. 54, 55, 56; Yaçn. XXXI, 7; LXII, 6; ebenso nûrâm Tir Y. 15, 23. Farv. Y. 53; vergl. Sskr. nûnam im Sinne von idânîm. — nurem kommt vor Ab. Y. 50; Zam. Y. 77. Ist Ardib. Y. 4 wo neben uruyô die Variante nai-

ryő steht, ebenfalls nuruyo zu lesen? — aśávaoyó kommt noch Farv. Y. 86 vor als Apposition zu ctaoyô, und ist dort offenbar Genitiv; ebenso passt Ardib. Y. 4, ein Genitiv am besten. Da wie wir schon wissen, ao zwischen die Endung yô und asav eingeschoben ist (vergl. raçmaoyô), so haben wir ein Adjectiv as âvi vorauszusetzen, für welches ich den Sinn: vergänglich vermuthe. Doch lassen die Varianten Ardib. Y. 4 etwa auch ein initiales khś annehmen. thwarstahê ist ein mit zrvân Zeit öfter verbundenes Adjectiv; vergl. thwarstâi zrûnê Ab. Y. 129. frathwarstem zrvánem Farv. Y. 56. — zrû âyu hier und 74 eine Art Indeclinabile; dagegen Tir. Y. zrûâyat; man würde zrû âyaot oder âyaos erwarten. âyû Yaçn. XXXI, 20. âyus unten 117 (so ist zu corrigiren) ayaos Tir Y. 14. -Nun beginnen Gegensätze zum Vorhergehenden, und zwar gah ? gayêhê zu zrû-âyu, qanvatô zu nuruyô, ameśahê zu aśavaoyô und athwarstahê zu thwarstahê. Das Wort qanvatô findet sich ebenso als Epitheton zu gayêhê Yaçn. IX, I, wo es Neriosengh mit sundarak rtêna übersetzt; als Bezeichnung eines Berges Tir Y. 6, 37, 38; als Epitheton des Himmels Farg. XIX, 35; Visp. VII. 4; Yaçn. XXV, p. 112. V. L.; Farv. Y. 96; Y. fr. II, 37. ganvaitîsca verezô Ardib. Y. 1 was mit Yaçn. XVI, 7 zu vergleichen ist: qanvaitîs aśahê verezô yazamaidê yâhu iriçtanãm, urvãnô śâyañtê yaō aśaonam fravasayô, an welcher Stelle Neriosengh (Burnouf Étud. p. 125) çubhakrtim punyakrtim übersetzt; es sind die ewig dauernden guten Werke, in welchen die Seelen ruhen. Dasselbe wiederholt sich Visp. XIX, 2. - qanvat hat, wie ich wegen des Gegensatzes zu nuruyô glaube, die Bedeutung: beständig, ewig. Die Ableitung des Wortes ist dunkel. Sskr. svan tö-nen findet sich wieder in qanat Ab. Y. 130; Gosh Y. 2; Ashi Y. 1, 7. - Wenn nach vorstehender Erklärung die Stelle ein Voranschreiten Mithra's von zeitlicher Existenz zu ewiger prädicirt, so ist ihre hohe Wichtigkeit für mithrische Lehre von selbst einleuchtend.

#### XIV.

60. Dieser Abschnitt leidet an offenbaren Corruptelen; paogravanhem ist wohl nur Druckfehler statt: haogravanhem. — Die Composita mit vaçê (vaçê-khŝathrê Yaçn. IX, 17, 25; LVII, 24; unten 113 Zam. Y. 11. vaçê-yaona Farv. Y. 34) drücken aus, dass einer befähigt sei nach eigenem Willen das im zweiten Theil des Compositums Enthaltene auszuüben, oder darauf einzuwirken. — ataurvayê muss, wenn es ächt ist (da es zwei Hss. auslassen) die folgenden Accusative regieren. — Ştatt vaçê yao nâi inatăm ist wohl zu lesen: vaçê-yaonem ainitem was durch Farv. Y. 34 bestätigt werden dürfte. yaonem

heisst Aufenthaltsort; Ardib. Y. 4. ainita ist die Negation von inita, dessen Wurzel in im Sskr. drängen, treiben heisst; davon Z. aênô und Sskr. ênas; ainita heisst daher: nicht vergewaltigt. Gehören auch die Accusative vor ataurvayô zu diesem? Sind vaço-yaonem und ainitem und hud haonhem Apposita zu vaçtrîm? Die Uehersetzung dieses Abschnittes kann nur eine conjecturale sein.

# XV.

61. eredhw 6-zañgem den auf den Füssen stehenden; vergl. Zam. Y. 39. — Statt fraț-âpem ist wohl fràtaț-âpem zu lesen; frâtaț Farv. Y. 14, 53; Farg. II, 26. Tir Y. 41. Zu zavan 6-çrûtem vergl. havan 6-çrûtah Vâj. Sanhit. IX, 16, was der Scholiast erklärt: havanam âhvânam çrovantîti.

## XVI.

- 64. vyâni oben 61 vyânem; vyânayâ Yaçn. XLIV, 7. vyâç und vyânô Farv. Y. 34. Haug Zendstudien (Z. d. D. M. G. VIII, p. 771) erklärt vyâna mit Weisheit. Es heisst wohl zunächst Durchdringung und sodann Kenntniss. frâkayâi vergl. Ab. Y. 1; Farv. Y. 4. Statt yahi ist wohl yahmi zu Iesen.
- 65. aredrô Yaçn. XLIII, 3; XLVI, 16; XLVIII, 8; L, 4; LX; 1; Ab. Y. 19; Gosh. Y. 5; Ram Y. 1, 21 (als Epitheton des Opfrers); Farv. Y. 32, 75 (als Epitheton der Fravasi's). Da die Sakr. Wurzel ard auch die Bedeutung bitten hat, so könnte aredrô den Betenden bedeuten, was wohl auf einige der angeführten Stellen passt, aber nicht auf alle; ich übersetze es mit: begehrend. âzûiti Rashn. Y. 3. Farg. XIII, 53. Yaçn. XXXVIII, 2 neben îja.
- 66. parendica raoratha einer der dunkelsten Begriffe des zarathustrischen Systems. Yaçn. XIII, I kommt parendî als Apposition zu daêna vor; dagegen XXXVIII, 2 als ein besonderes Wesen; Visp. VII, 2. parendica raoratha Vist. Y. 8. hathrâk ô ist gebildet wie fraka. Die Uebersetzung ist nur Vermuthung.

# XVII.

. 67. vå så ist der Instrumental. — Da hacimnô mit den folgenden Instrumentalen zu verbinden ist, so muss cakhra wohl als Plural genommen werden: in Bezug auf die Räder. — 68. qî ti kommt noch vor Yaçn. XXX, 11; qî taoç Khord. Y. 1.; es ist aus su + vîti zu erklären, welch letzteres im Sskr. Gehen, Bewegung bedeutet, in den Veda's Opfermal (?), Instrum. vîtî; vergl. Benfey Glossar s. v. Ich ühersetze conjectural mit: placide. 68. raokh s na fradere çra Tir Y. 2. Farv. Y. 81; Farg.

XXII, 1, wo Spiegel glänzend und sehenswürdig übersetzt. — açaya durch Schnelligkeit. — mainivaçanh 6 Yaçn. LVII, 27. Singular mainivaçaõ Tir Y. 6, 37. Dagegen mainyavaça 6 unten 128. Der Sinn ist: die Pferde laufen mit geisterhafter Schnelligkeit. irinakhti Sskr. ric. Der Gegensatz paiti-irinakhti Bahr. Y. 47.

69. varenya die im varenem befindlichen Gottlosen, d. h. in jener Gegend, wo Thraêtaona geboren wurde. — mõi tû weder ich noch du passen zu gaçaêma; vielleicht ist mõiţ d. i. må + iţ (wie nõiţ) zu lesen. vaêghåi Sskr. vêga Eile, Strom; es ist das mächtige Einherstürmen des Gottes gemeint.

## XVIII.

70. Die Beschreibung des Verethraghna unter der Gestalt eines Ebers wiederholt sich Bahr. Y. 15; unten 127 wird der Fluch mit diesem Bilde dargestellt. — paiti-erenô hat hier und dort die Variante paêterenô; wahrscheinlich: der sich entgegen wirft von rnôti. - açûrahe kommt Yaçn. XXIX, 9 in einer offenbar hierher nicht passenden Bedeutung vor. Dagegen tijigrvahê Bahr. Y. 25, was wohl mit scharfen Klauen bedeutet (vergl. Zam. Y. 43. Bahr. Y. 7); ich vermuthe dass auch hier so gelesen werden muss. - anu-pôithwahê von Auquetil richtig mit: gras übersetzt; Sskr. pyai Part. pîna pinguescere. paršvanikahê Sskr. anîka Angesicht. paršuyaõ ist Tir Y. 42; Yacn. LXVIII, 6 Epitheton des Wassers, von Sskr. pars madeficri, prå spargere, irrigare; es ist damit das Regenwasser gemeint. — ayanhô ist wohl überall im Sinn von: Erz zu nehmen. dumahê Tir Y. 21 (dûmahê) Farg. XIII, 34. Schweif von Sskr. dhu agitare, wovon dhûma Rauch. — paitis-qarenô Wange Farg. III, 14.

71. çtiga ist schwierig. Unten 106 kommt çatê-aogô mit den Varianten çtê und çté vor; sollte dieses çtê auch hier anzunehmen sein, so dass der Sinn wäre: Hunderttödter? Oder ist çtiga von einer Wurzel çtig = Lat. stig, sting instigare, distinguére, στιγ in στίζω, στίγμα? — merez u Sskr. margû das Mark. Der Nominativ çtûnô ist auffallend. k haõ Farv. Y. 14. Bahr. Y. 29. Wird auf diese Stelle von Neriosengh angespielt (Burnouf Études p. 117.)?

72. hakat Farg. VIII, 70, 71; 1X, 25, 26; XVIII, 16, 24, 55, 59; XXII, 3; es heisst: auf einmal, zugleich. — açtéçca vergl. Farg. VI, 8. maçtaréghanaçca Gehirn; Sskr. mastaka Schädel; mastiska Gehirn. Das sonst nicht mehr vorkommende Wort ist gebildet wie fraçparegha Yaçn. X, 6.

## XIX.

73. avarôit scheint mir von ava und rî zu kommen, welch letzteres im Sskr. mugire bedeutet.

- 75. ś. pânô und ś. iricô glaube ich in passivem Sinn nehmen zu müssen; es könnte freilich auch heissen: feldbeschützend, feldleerend.
- 76. zavanô-çva. Ebenso Zam. Y. 52. zavanôçûm als Beiname des Meergottes. Ny. III, 11. zavanô-çavô. Vergl. oben zavanô-çrûtem. Ist zavanô Ruf, oder hier gleich Sskr. havana Kampf? Rig. V. I, 102, 10, wo der Scholiast havanêśu mit yuddhârthamâhvânêśu erklärt. Der zweite Theil des Wortes gehört zur Wurzel çu (çavas); vergl. Yaçn. XXXIX, 3, wo yavaêçvô wohl die immer glücklichen, nützenden bedeutet.
- 77. daregha aiwi-śayana fasse ich als Instrumental. Für aiwi-śayam na gebe ich nur eine muthmassliche Uebersetzung. beregh mya kommt meines Wissens nur an dieser Stelle vor; die Wurzel bereg heisst wohl segnen. śaêtem bedeutet in den Worten: śaêtavatô und aśaêtâi Farg. IV, 47. (cf. 44.) Geld oder Reichthum; vergl. Asht. Y. 1.

78. avaqyâi vergl. Yaçn. LVIII, 7. Es scheint mir nur die ältere Form für avanhê zu sein.

## XX.

- 79. Wenn nicht statt rasnus rasnaos gelesen werden darf, so müsste es als Adjectiv zu Mithra gezogen werden. dareghâi hakhedhrâi vergl. unten 81; Ashi Y. 6; dareghâhakhedrayanā Gosh Y. 1; dareghaêibyô hakhedraêibyô Farv. Y. 30; hakhedrem unten 80; hakhedrem yaṭ açti hakhedranām vahistem añtare maonhemca hvareca Khur. Y. 5. hakhedra Vist. Y. 10. Ich glaube, dass hakhedrem Freundschaft, Genossenschaft oder Begleitung heisst. Für frabavara bieten die Hss. unten 81 frabaêvare (wenn ich W.s Varianten richtig verstehe); vermuthlich ist frabawâra oder frabawrê (?) zu lesen. Was manavaiñtîm sei, weiss ich nicht zu errathen; es kommt sonst nicht vor. Ist etwa manizañtem zu lesen? vergl. Yaçn. XIX, 9. mainivaô Farv. Y. 76. Im Armenischen findet sich das Adverbium manavant in der Bedeutuug: mehr, überdiess.
- 80. varezânahê vergl. Farg. XV, 17. çairê varezânê was mir übrigens dunkel ist. varezânâi Ashi Y. 46.; varezâna unten 116. Es ist schwer den bestimmten Begriff zu ermitteln; ich habe den allgemeinen: Verkehr gewählt. çôirê mit den Varianten çôiri, soirê, çôrai kommt meines Wissens nicht weiter vor. Aehnlich klingende Formen sind: çâiri Bahr. Y. 57; çûirîm Bahr. Y. 20. çairê Farg. III, 8. VII, 45 sqq., welches Leichnam zu bedeuten scheint und alleufalls mit Sskr. çarîra verglichen werden kann. Dagegen çairê Yaçn. XXXV, 8 muss einen andern Sinn haben. Ebenso çaêrê oder çairê

Farg. XV, 17, 20.; doch liesse sich diess noch mit der Bedeutung: Körper vermitteln. Meine Uehersetzung beruht auf einer sehr gewagten Conjectur. die çôirê für eine dem Sskr. çêratê jacent analoge Form hält. — vîthisi erinnert an vîthwîçô Farv. Y. 20. vîthus und vîthus avaiti Farg. IV, 54, 55. vîthusaêbyaç Visp. VI, I. vîthusam Farg. I, 6.; wo sich die Variante vîthisam findet. — vîthusi Din. Y. 15. Die Erklärung, die Haug (das erste Kap. des Vendidad p. 28) hiervon giebt, scheint mir sehr gewagt.

# XXI.

82. yaokhstinām vergl. Tir. Y. 45.; oben 35, 61; yaokhstivantem oben 61; Tir. Y. 8, 49; Mah. Y. 5; Rashn. Y. 1; Zam. Y. 9. yaokhstivaiti Farg. XIX, 30. yaokhstivatām Farg. XX, 1. Neriosengh giebt Yaçn. IX, 8 hazanrayaokhstîm mit sahasra-pranidhim; letzeres Wort scheint Anstrengung, Thätigkeit zu bedeuten. — vîdôithrê vergl. oben 46. vîdhaêta. — mithrō-zyām vergl. Yaçn. LXI, 3, wo offenbar etwas Schlimmes gemeint ist. Im Atharva-Veda kommt das Compositum brahmagya vor; die Stelle ist mir leider entfallen.

### XXII.

84. uctanazasto mit aufgehobenen Händen auch in der Vedasprache vorfindlich Rigy. III, 14, 5. uttanahasta. Der Nominativ auf ô ist adverbiell neben ein Femininum gestellt; denn das muss dyácina-hacimna sein. Ersteres Wort kommt so geschrieben nicht mehr vor; es scheint mir aber gleich davaçcinâ Yaçn. XXXI, 10 (neben daêvacinâ Yaçn. XXX, 6.). Der zweite Theil des Wortes: cina dient zur Bildung von Adjectivcompositen wie z. B. täthrô-cina im Finstern schleichend Farg. XIII, 47. dvâ nehme ich = dvâr Thüre — die an die Thüren Gehende ist die Bettlerin, θυροχόπος; vergl. Farg. III, 29 histahi anyêhê dyare. Oder sollte dvâ mit day dabh betrügen zusammenhängen? - pithê kommt nicht mehr vor; eine Hs. bietet pitha. Ist etwa pithwa zu lesen von pitu Topf oder Speise; (vergl. Yaçn. IX, 11.)? Oder pithwê der Speise folgend? oder pithra vom Vater gefolgt? - Eur dareghuscit ist wohl drighuccit zu lesen, wie sich aus den Varianten und der Vergleichung anderer Stellen ergiebt; drighus verhält sich zu driwis wie laghu zu levis. — apayatô scheint mir nicht mit dem oben besprochenen apayêiti zusammenzustellen, sondern mit apa + yata von yam zu erklären: der in seinen Gerichten abgewiesene.

85. gerezânahê vergl. oben 53; Farv. Y. 157; Ashi Y. 57; Zam. Y. 80. Unverkennbar ist der Gegensatz von nemanha und gaosa; ersteres scheint das laute Erheben der Stimme zu

hezeichnen, letzteres das ins Ohr sprechen. vácim auch unten 113 mit barát verbunden, wie Farg. III, I1; Yaçn. XXXI, 12; L, 6; LXX, 4; Farg. XVIII, 15, 23, 29; vácim allein Farg. XIII, 40.

86. ya ist auffallend; nach dem Vorhergehenden würde yim erwartet; auch ist kein ausgedrücktes Subject da, welches aber unstreitig die in die Irre gerathene Kuh ist vergl. oben 38. Vielleicht ist zu lesen: yim gâus. — gavaithîm muss etwas auf die Kuh bezügliches sein, etwa der Stall? kapô mit den Varianten kapa und kapha (kafem Bahr. Y. 13) ist unklar; am nächsten läge die Correctur kadha nô; allein das hätten die Abschreiber nicht so leicht verderbt. — asahê paiti pañtam vergl. das vedische: rtasya panthâ Böhilingk Sanskr. Wörterb. p. 1048. — vaêçmenda. Vergl. Sskr. vaêçman Haus, vielleicht mit Nebenbeziehung auf vêçyâ, ein schlechtes Haus. Das schliessende da ist meines Erachtens das Gr. de in ολκόνδε. Die Kuh ist in die Irre geführt und in das Haus der Drukh's; von dort befreit sie Mithra (boum abactor) und führt sie auf den rechten Weg und zum Stalle zurück. Ueber den Raub der Kuh, die von Indra befreit wird, vergl. Rosen zu Rigv. I, 6, 5.

### XXIII.

88. fråsmis kommt ausschliesslich als Beiwort Haoma's vor: Yaçn. X, 21 (wo es Neriosengh nicht übersetzt); XLII, 5; LVII, 19; Tir. Y. 33; Gosh Y. 17; Ashi Y. 37. Verwandt dürfte fråsmô in hû-fråsmô-dåitim sein unten 95; Yaçn. LVII, 10, 16; Ab. Y. 91. Es wäre möglich, dass in sma Sskr. ksmå Erde steckt und dass fråsmô fråsmis über der Erde erscheinend, hervorspriessend heisst.

89. berezi-gâthrem. Dürfte berezi-gâthem gelesen werden (vergl. vîdus-gâthem Farg. XVIII), so liesse es sich übersetzen: der die Gâtha's mit lauter Stimme singt. Doch findet sich auch gâthrô Farv. Y. 105, was dem Sskr. gâtra Glied analog sein

dürfte. — hô statt yênghê.

90. Bei yô ist es zweifelhaft, ob es auf Haoma oder Mithra geht. — beregayat unten 108. para-beregayêni; Farg. VII, 52. beregayaõñti — beregaêm; berekhdhām Y. fr. II, 14; berekhdaõ Ashi Y. 7. Die Bedeutung segnen wird auf diese Stellen passen. kehrpô ist der Genitiv von kerefs, womit yêŭghaõ und huraodhayaõ zu verbinden sind.

92. Vergl. Yaçn. LVII, 24, 25, wo ganz dasselbe von Çraośa prädicirt ist. fraoreñta oder getrennt frâ-vareñta würde den passendsten Sinn geben, wenn es passivisch genommen werden dürfte: Ahura und die Ameśa-Çpenta's werden verkündet durch diese Lehre.

93. vaêibya. Im Zend fällt das u des Sskr. ubhau ebenso ab, wie im Gothischen; s. Diefenbach Wörterb. d. goth. Spr. I, p.

256. va unten 95. Gosh Y. 10; Ab. Y. 131. Zam. Y. 29. vaya 101. Der Gegensatz zwischen ahu actvant und manahyô macht es klar, dass erstere so oft vorkommende Phrase die bekörperte Welt oder eigentlich die knochige, nach dem festesten Theil des leiblichen Organismus ausdrückt. Auch die Veda's kennen diese Antithese: Rigv. I, 164, 4 wird asthvantam dem anastha gegenübergestellt, welche beide Worte vom Scholiasten mit sagariram und açarîrâ erklärt werden. a ê s m ô erscheint hier, wie Yaçn. LVII, 25 in Begleitang des Todes und jener dämonischen Kraft, welche die Anflösung des Leibes bewirkt; er selbst ist ein Hauptrepräsentant der zerstörenden Gewalt des Anrô-Mainyus. Name, der bald aêçmô, bald aêsmô geschrieben wird, bedeutet entweder den Brenner von idh, oder den Anstreber, Treiber, den Begierlichen von is; vergl. Farv. Y. 66, 107. Er kommt in allen Theilen des Zendavesta, auch in den Gatha's vor. - draomêbyô (draomôhu Farv. Y. 57.) und dravayat gehören zu der Wurzel dru laedere oder currere im Causativ dravayati; vergl. Gr. δρόμος. Es ist von den Anläufen des Bösen zu verstehen. vîdâtaot vergl. Farv. Y. 11; unstreitig mit dem vîdhôtus Farg. V, 8 identisch.

# XXIV.

96. drajemnô vergl. Farg. XIX, 4; Ab. Y. 11, 123. Gr. δράσσω, δράγμα. — fravaêghem. Dessen Wucht nach vorne fällt, überwuchtig. nyaõncem unten 132. Farg. XIX, 46 übersetzt Spiegel nyaõncô mit: schlecht. Farg. V, 12. VIII, 9., zu welcher Stelle Spiegel (p. 106) richtig bemerkt, dass das Wort eigentlich: abwärts heisse; es ist dem Sskr. nyakta: niedergebogen, nyaca niedrig verwandt, und kann Farg. V, 12 kaum die Dämonen bezeichnen. Möglich, dass eine Composition ni-avâñc zu Grunde liegt. — Die Genitive amavatô und zaranyêhê müssen wohl mit zarôis construirt werden; ich vermuthe, dass dieses einen Theil der Keule bedeutet, etwa den Griff: ich leite es von hr nehmen ab; vergl. zasta, hasta und χείρ, die alle von hr kommen.

97. bûśyāçta ein weiblicher Dämon der Trägheit und Schlafsucht, dessen Name vom Partic. Fut. bûśyáç abgeleitet die Zukünftigkeit heisst, d. h. die Trägheit, die Alles morgen und nicht heute thut.

98. a ç-verethra gă cte mô der erzsiegreichste, erinnert an den so oft vorkommenden Deus invictus Mithra der lateinischen Inschriften der Kaiserzeit.

## XXV.

100. vairyaçtârem ist eine schöne Parallele zu Griech. ἀρίστερος.

101. avi-mithranyaõ. Ist avi-mithryaõ oder mithrayõ zu lesen?

# XXVI.

102. Zwischen arstîm und arstaêm (vergl. Ashi Y. 12.) muss ein Unterschied sein; die Uebersetzung versucht ihn auszudrücken. khśviwi halte ich für gleich dem Ahd. sveib vibratio; vergl. Tir. Y. 6, 37. Ashi Y. 7- Ab. Y. 130. Farv. Y. 37. — parô-kevîdhem ist dunkel; es kommt nur hier und an der Parallelstelle Ashi Y. 12 vor. Ist vielleicht zu lesen: parôkavîdhem und der erste Theil mit Sskr. parôk a unsichtbar zu vergleichen: der auch das unsichtbare trifft. — hunairyaõncim verbirgt im letzten Theil vâcim: der freundlichredende.

103. fravôis setzt den Nominativ fravi voraus; vergl. Yaçn. LVII, 15. Vielleicht ist dabei an Goth. fraiv Same, Geschlecht zu denken. anavanhabdemnô. Da sich Y. fr. I, 11. avanuhabdemnô und avanhabdaêta Farg. IV, 45 findet, welches gleich Sskr. avasvap einschlafen bedeutet; so ist auch hier anavanuhabdemnô zu lesen, was vortrefflich in den Zusammenhang passt.

### XXVII.

104. nighnê Yaçn. X, 2 (?); LVII, 29 mit der Variante naghnê. Im Sskr. heisst nighna gelehrig, abhängig, dienstbar. dao satairê vergl. Farg. I, 19, welche Stelle beweist, dass auch hier hindvô zu ergänzen ist. — Statt çanakê ist wohl çankê in der Tiefe zu lesen; s. Rashn. Y. 19. vîmaidhîm ib. 21.

105. nastô, welches ich gleich Sskr. nasta nehme, könnte vielleicht mit razista ein Compositum bilden: wo die Gerechtigkeit abhanden gekommen ist; wäre dann razista mit anuhya zu verbinden, dessen Sinn mir ebenfalls ungewiss ist? a sâtô findet sich auch Zam. Y. 34. Die Deutung: unruhig, unbefriedigt wird nicht weit vom Ziel treffen. apisma kommt nur noch Farg. XIII, 47 vor, wo es Spiegel (p. 199) mit: unzubereitet übersetzt. Es könnte hier wie dort von ksmå oder zema Erde abgeleitet werden und: auf der Erde bedeuten (apisma-qarô er isst auf der Erde, wie der Dieb seine Nahrung am Boden liegend verzehrt); so niçmahê Farg. IX, 9. Freilich ist der Wechsel von qund s und api statt aipi bedenklich.

106. Wie vorhin die Antithese von actvant und manuhyô, so hier von gaêthyô und mainyavô, die sich sehr oft wiederholt.

— çatê mit den Varianten çtê und çté lässt zunächst an çata hundert denken; möglich aber auch, dass çti-aogô zu lesen ist: mit geschaffener Kraft begabt, wie çti-dhâta gegenüber qu-

dhâta Farg. II, 40. Dagegen spricht aber çatê maçyaô 107, was nur hundertmal grösser bedeuten kann.

107. drugintem statt drugayantem oder drugyantem; so azarešintem amarešintem Zam. Y. 11. Uebrigens vergl. drugaiti Farg. IV, 10 neben drujaiti ib. II und unten drujat.

108. uça. Westergaard will uç lesen; vielleicht uçe; als Schreibfehler für die Präposition kommt es im lithographirten Vendidad p. 205, 250, 330 vor. Ist es aber die Präposition nicht, so könnte es mit vaç wollen zusammengehalten werden und uça etwa: gern, freiwillig bedeuten.

109. qaniçakhtem leitet man wohl am leichtesten von Sskr. çak können ab: das durch sich mächtige Reich. Zu dem in kahmâi liegenden Subject sind, wie es scheint, die folgenden Genitive zu construiren; denn sonst lässt sich kein geordneter Sinn eruiren. çâthraç ist von einem Nom. çâthar abzuleiten; vergl. Sskr. catru, câtayati tödten. Dieser Genitiv hängt entweder von khšathrem-vahistem ab, oder von kameredhô — vanatô-avanemnahê der tödtet und nicht getödtet wird, eine öfters gebrauchte Formel. Die grösste Schwierigkeit dieses Paragraphen liegt in dem uns unbekannten Wort çraosya. Hängt es mit çraoso in çr. carana zusammen und bezeichnet es etwa eine Strafart? Oder ist es eine auf den Yazata Craosa bezügliche Person oder Sache? Gleich unklar ist der Sinn von keretéê und kiryêtê, welche offenbar correspondiren. kereti kommt sonst nur in den Compositis võhu-kereti, frašė-kereti, yaçno-kereti (Yaçn. LVII, 22; Farg. III, 31) vor, auf welche Sskr. krti passen würde, dem ich Gr. xρίσις an die Seite stelle. kereti könnte aber auch gleich Sskr. kîrti sein, welches: Kunde, Erwähnung bedeutet, und erst abgeleitet: Ruhm. - mithra vor mano etc. ist kaum zu ha nistata gehörig. Auch der Gegensatz in 111 bringt kein Licht für diese verzweifelte Stelle.

110. ainistîm. Das Gegentheil von îstîm. Warum nicht aîstîm? — hathra gaiti möchte ich zu einem Compositum verbinden und als Adverbium fassen.

### XXVIII.

112. frasnem mit der Variante fragnem kann hier nicht wohl den Sinn: Frage haben, es muss vielmehr eine Waffe oder ein Rüstzeug bedeuten. Ebenso varethmanem, was sich Serosh Y. 2. und Yach. LII, 2. findet, wie es scheint im Sinne von Abwehr. In astranhadhem ist der erste Theil gleich Sskr. astram Geschoss, der zweite die Wurzel sädh, welche nicht bloss vollenden, sondern auch tödten heisst. — gafrasein gewöhnliches Epitheton der Gewässer Ab. Y. 49.; Tir. Y. 8, 46; Gosh Y. 18; Ashi Y. 38; Bahr. Y. 29; Din Y. 7, Zam

Y. 51. Farg. XIX, 42. Der Sinn: tief scheint mir durch die

Vergleichung mit Sskr. gabhîra gewiss.

113. crifa halte ich zusammen mit Sskr. cipra, wovon Sayana zu Rigv. II, 33, 5. p. 577 sagt: çiprê hanû nâsikê vå; es sind die Nüstern der Pferde, welche schnauben: Sskr. k subh erschüttert, erschreckt werden. kahvan von Sskr. kaç sonum edere, wobei mir nur v vor der Endung dunkel bleibt. nivaithyan liesse sich mit Sskr. vyath vergleichen. Oder ist es eine Nebenform von vå oder van? - gouru ist wohl = garu oder guru, gravis; deren Opfer widerwärtig sind. Yacn. IX, 28. findet sich garamantam, wofür vielleicht garumantăm oder gouru-mantăm zu lesen ist. paithyaonti vergl. Farg. V, 62.; XVIII. 76. - frå-vareça. Der letzte Theil des Wortes bedeutet: Haar; vergl. oben 72. Bahr. Y. 29, 31.; Din Y. 7, 10; Ab. Y. 77; Farg. VI, 7. Visp. X, 2 ist varaçâi haomoanharezanai, wohl das Haarsieb, durch welches der Haomasaft filtrirt wird. Es ist das Armenische vars Haar. Soll es heissen: die Haare voraus, Kopfüber? oder: so zahlreich wie die Haare?

### XXIX.

115. Darf ratavô als Vocativ genommen werden?

116. haśa oder hasa scheint Farg. XVIII, 26. Yaçn. LXII, 8. LXV, 6 mit hakha Freund identisch zu sein; hasamca Yaçn. LXVIII, 12 in ähnlicher Verbindung, wie hier. cupti bedeutet die Schulter; darenga mit der Var. dharenga klingt zunächst an dareg ha lang an; allein die Aspiration ist entgegen. Ableitung von draj: halten, ergreifen zulässig? Der Sinn von Sskr. dhrang ire ist leider nicht näher bestimmt; davon dhragir der Lauf Nir. XII, 27. Wer sind die schulterlangen oder schulterhaltenden Freunde? vielleicht die Schultermagen des deutschen Rechtes, d. i. Geschwisterkinder. varezanas. oben und Yaçn. LXV, 6. Möglich, dass es eines Stammes ist mit baràzañti Ab. Y. 129. was unstreitig dem Armenischen varts Lohn, Preis entspricht. — Was hadho-gaetha meint, ist ungewiss; ein ähnliches Compositum ist hadhô-zâtâi Khord. Y. 10; Bahr. Y. 46. — huyaghna kommt nur hier vor mit der Variante huyaoghna. Ich halte es für ein Compositum, dessen Siun: Mann und Frau ist, und identificire den ersten Theil mit dem N. Pers. śui Mann; huya kommt von su erzeugen. - havista giebt Anquetil mit: disciple; vergl. Yaçn. LXVIII, 12. vermuthe, dass die Mitschüler, die mit einander unterrichteten gemeint sind. aêthra oder aêthrya jist der Schüler, aêthrapaiti der Lehrer; vergl. unten 119; Farg. IV, 45; Yaçn. LXV, 9; LXVIII, 12; Farv. Y. 97.

Dadurch, dass Anquetil den zwanzigfachen Mithra auf den vorhergehenden Satz bezieht, entsteht eine Confusion in den Zahlen; bei näherer Vergleichung ergiebt sich, dass sie alle verschoben sind. 117. lst wohl hazańrayus und baêvarayus zu lesen. Das Folgende von ava — verethraghnahê ist mir unverständlich.

118. nemanha, was Farg. 1V so grosse Schwierigkeiten macht, kehrt auch hier wieder. Der Gegensatz von adharadâta und upara-dâta erklärt sich vielleicht, wenn wir unter dâta Gericht verstehen: im Gericht unterliegend, im Gericht die Oberhand behaltend. Aber dann ist der Casus anstössig. Oder ist nemanha mit adhara-dâta zu verbinden und in dem gewöhnlichen Sinn: Lob zu nehmen? Dann könnte interpretirt werden: mit untengesetztem Lob möge ich gelangen zu obengesetztem, d. h. zu überirdischem. Diese ganze Stelle über Mithra als Schützer der Wahrheit und des Rechts im bürgerlichen Verkehr ist dem Eingang des vierten Fargards analog, auch dort erstrekt sich der mithrô danhumazô auf tausend.

#### XXX.

119 perenînê eine Form wie kainînê, yavînê Hapt. Es beginnt hier ein fragmentarisches Gespräch zwischen Ahura und Zarathustra; vergl. 121. In eredhwâca kerethwâca hat Anquetil irrthümlich den Begriff: parole gefunden, da eredhwâca kerethwâ-ca zu trennen und Duale anzunehmen sind, wie Ab. Y 34. çavanhavâca erenavâca die beiden den nützenden und tapfern. Die hier gemeinten sind meines Erachtens Mithra und Haoma, welche bei der Auferstehung wirken. Oder ist eredh. etc. eine Art von Dvandva-Adjectiv, das sich allein auf Mithra bezieht? eredhwô heisst in den Compositis eredhwô-zañga Farg. V, 9; eredhwô-drafša Farg. I, 7; eredhwa cnaithisa Yaçn. LVII, 16 (mit der Variante erethwa) erhoben, auf-Daneben ist jedoch auch eretô-kerethana als Prädicat der Schöpfungsperiode ham acpath-maêdhem Yaçn. XVII, p. 73. V. L. vorfindlich, und der Beiname des Çaosyaç açtvaterető. — Zu ávistő und aiwivistő vergl. Visp. IX, 3. Welche Opferhandlungen damit gemeint sind, ist schwer zu bestimmen. — upazananam das bekannte Wort für eine Busse, die uns aber leider nicht klar ist; das dazu gehörige Nomen upåzaiti Yaçı, X, 7 muss nach dem Zusammenhang etwas Gutes ausdrücken. — pairi-âkayañta sonst nicht mehr vorkömmlich, vielleicht ist die Wurzel mit ci identisch. Vergleiche jedoch cikayen (cikaên) Farg. XV, 22 sqq.

# XXXI.

124. paiti amerekhtîm möchte wohl im Zusammenhalt mit oben 55 auf das Voranschreiten Mithra's zur höheren Unsterblichkeit zu beziehen sein. Sein Ausgang ist vom leuchtenden

Abhandl. der DMG. II, 1.

Garô-nmâna, wie anderswo die Wege der Götter von dort herab raokhśnãonhô genannt werden Farv. Y. 81.; Zam. Y. 17.

Statt vavazânem ist wohl vavazânô zu lesen.

125. Für çpaêtita vermuthet Westergaard çpaêta; allein ersteres findet sich auch Bahr. Y. 13.; Ram. Y. 31. - anaośaônhô; aośô Krankheit Farg. XIX, 3.; aośanhaô Farg. II. 6. – para-çafaőnhô die Vorderhufen im Gegenhalt zu apara. Zu paitis-mukhta vergl. Ab. Y. 78. zaranya aothra paitismukhta — hãm-içãm ca Sskr. îsâ die Deichsel. Von den folgenden Worten: çimāmca çimôithrāmca — baçtām ist es wahrscheinlich, dass sie Epitheta zu içam bilden; çima, welches sich Yacn. IX, 30 als Beiwort der Schlange findet, erinnert an Gr. σιμός nach oben gerichtet, nach oben gekrümmt. Sskr. çimî, çimîvân mag stammverwandt sein, jedoch sind die Bedeutungen auseinander liegend. Bei çimôithra ist mir die Modification des Sinnes des einfachen çima nicht klar. — Die folgenden drei Worte scheinen mir alle Appositionen zu aka zu sein, welches zu Sskr. anka Haken, Klammer zu halten ist. dereta erklärt Spiegel Avesta p. 131 mit: geschnitten, gespalten von dr. In upairicpâtâ befremdet das schliessende â; es ist von çvî turgere abzuleiten, wie çîçpemna Ab. Y. 127. Oder ist an Gr. σπάω zu denken? khśathrem vairîm drückt appositiv aus, dass jener Beschlag der Deichsel von Metall ist.

126. Der Accusativ razistäm ciçtäm ist vielleicht so zu erklären, dass während der männliche Genosse Mithra's den Wagen selbst mitlenkt, letzterer den weiblichen Genius fährt. Statt vanu haita vermuthe ich vanhata oder vanhaitîm; das zweite çpaêta ist wahrscheinlich zu streichen. upamanem nehme ich hier im Sinn von Sskr. upamana Aehnlichkeit, Gleichniss.

127. Zu den schon oben erklärten Prädicaten des Ebers kommen hier: yûkhdhahê und pâiri-vâzahê. Ersteres grammatisch wohl mit yûkhta identisch (Farg. VII, 41 neben yûkhtem die Variante yûkhdhem); allein der Sinn muss hier ein modificirter sein. pâirê bedeutet Zam. Y. 1: Seite, Ende; pairê-vâzahê (so wäre dann zu lesen) könnte daher der bis zum Ende fortstürzende heissen. Oder pâiri ist dem Sskr. pâri gleich, welches in mehreren Compositis am Anfang erscheint. nikhsta zunächst oder zuniedrigst? — yô nach ughrem ist störend; möglich, dass einige Worte ausgefallen sind, von welchen ughrem kavaêm qarenô abhängt.

128. Schwierig ist zunächst aom man würde eine den Genitiv vasahe regierende Präposition erwarten. Das Pronomen kann es nicht wohl sein; ich halte es daher für ein von av schützen abgeleitetes Neutrum, statt avem. — thanvare oder thuavare Farg. XIV. XVIII unter den Waffen des Kriegers aufgezählt. Roth Nirukt. p. 58 will thanvare tan mit: Bogenschütze erklären; allein der Zusammenhang fordert den Namen einer Waffe.

Für gavaçnahê bietet eine Hs. daêvayaçna; ist zu lesen: açti yô daêvayaçnahê wie haomô yô gava (oder es könnte corrigirt werden: açti yô gava çnâvya)? Der Sinn des Ganzen giebt die Uebersetzung, wobei ich freilich das Gewagte der Construction anerkennen muss. Dagegen lässt sich aber einwenden, dass açti kaum Masculin sein kann. Dass man aus Horn Bogen machte, bezeugt Homer 11. IV, 105.

129. zafra. Der Mund (Zam. Y. 50) bezeichnet hier wohl die Spitze des Pfeils. çrvî-çtaya mit hörnenem Schaft. açti ayanhaêna fasse ich als Dvandva: Die Pfeile wohlgemacht mit beinernem und erzenem çparegha; fraçparegha kommt Yaçn, X, 5 im Sinne von Zweig vor; wahrscheinlich sind hier die Wie-

derhaken und Auszweigungen der Pfeilspitze gemeint.

130. barôithra. Da die Wurzel bar im Zend nicht bloss die Bedeutung: tragen hat, sondern auch: schneiden (vergl. Spiegel Indische Studien III, p. 406), so halte ich barôithra für die scharfe Spitze der Lanze. Oder wenn bar  $= \beta \acute{a}\lambda \lambda \omega$  gesetzt werden könnte,  $\beta \lambda \widetilde{\gamma} \mathcal{P} \rho o \nu$ . — cak us anām Orm. Y. 18 cak av  $\delta$  (wesshalb Westergaard auch hier cak unām vermuthet) nach Anquetil une pièce de bois hérissée de clous. Sskr. cak ra a discus, or sharp circular missile weapon; der griechische  $\delta \ell \sigma soc.$  — haoçafna en inam von Kupfer oder Stahl Farg. VII, 75; VIII, 90; Spiegel p. 155. An beiden Stellen folgt unser Wort in der Aufzählung nach Gold, Silber und Erz.

131. dåranam Sskr. dhara die scharfe Spitze des Schwer-

19

132. hunivikhtem vergl. Khursh. Y. 5.

133. gainti und nighninti sind Substantive, die von paçca regiert werden, wie paçca vîtakhti vafrahê nach dem Schmelzen des Schnees Farg. II, 24.

## XXXII.

136. açânaçca. Sollen damit etwa die Speichen des Ra-

des gemeint sein? Die Stelle ist kritisch unsicher.

137. main yâi (vergl. unten 138) muss einen Begriff ausdrücken, der sowohl vom Guten, als vom Bösen prädicirt werden kann. Achnlich ist nur: manaêibyê mit der Var. manyaêibyê Yaçu. XII, 3.

138. yânem bedeutet Ashi Y. 26; Din. Y. 6. Farg. XIX, 6 die erbetene Gabe. çanhem Farg. IV, 55; es wird vom folgenden anu regiert. Kann çaçtrâi als: der Lober interpretirt werden? — Zwischen paiti bareçman 137 und paçca bareçma hier ist eine Antithese.

## XXXIII.

140. Die Worte çpitama vanhèus passen wenig in den

Zusammenhang. ag hrîm der vorzüglichste vergl. Farg. VII, 41. — am ith wem Sskr. mith yâ unwahr, Z. mith a in mith aokh ta Zam. Y. 96. mith ô ib. 95. Lat. mentiri; Gr. μά-

την, μάταιος.

141. tamanhâdha wie qafnâdha Y. fr. l, 11, 13. eine öfters vorkommende Erweiterung des Ablativs; das Umgekehrte der Endung âat. Die Accusative gaghâurûm etc. scheinen fast aus dem vorigen Satz hierher verirrt. — baghanãm. Eine der wenigen Stellen, wo das in den Keilinschriften vorkommende bagha für Gott gebraucht ist.

# XXXIV.

142. Wenn çûrem substantivisch gebraucht ist, so wäre wohl die Lesart dâmanam vorzuziehen; es könnte aber auch adverbiell stehen. — hvâraokhšnô ist in hvâ etwa hvare enthalten? — barāzaiti vergl. Ab. Y. 129., wo das Verbum einen andern Sinn hat. — Das Folgende ist offenbar verdorben. Ich vermuthe, dass statt yazāi yazatāi zu lesen und hāmtastem und die folgenden Accusative auf vâšem zurüchzubeziehen sind; yô dadhvaō çpeñtô mainyus scheint mir zu adhavis zu gehören und hierher verschoben zu sein; vielleicht ist es auch nur eine Glosse.

### XXXV.

144. Dieser Paragraph ist eine der Upanischaden würdige Spielerei, die aber die Bedeutung der verschiedenen Präpositionen veranschaulicht.

#### III.

Vergleichung des Mithra der Urtexte mit den Nachrichten der Alten.

Nachdem uns nunmehr der Text des Opfergebetes verständlich geworden ist, werden wir uns auch jenes Bild von Mithra vergegenwärtigen können, das seinen ältesten Verehrern in Baktrien, Persien und Medien vorschwebte. Es hat zwei Seiten: eine physikalische und eine moralische. Nach ersterer ist er das geschaffene (denn Ahura hat ihn hervorgebracht Mih. Y. 1.), alles durchdringende, alles belebende Licht und zwar in seinem Unterschied von Sonne, Mond und Gestirnen aufgefasst. (Mih. Y. 145. Khursh. Nyaish. 6.) Denn er geht der Sonne voraus und erleuchtet zuerst die Gipfel der Berge (Mih. Y. 13), Nicht Nacht, noch Finster-

niss, noch kalte und glübende Winde, nicht Fäulniss und Schmutz und keine Dünste sind in der Wohnung des Mithra auf der hohen Hara (Mih. Y. 50). Das Licht, wie es Alles sichtbar macht, wird aber auch selbst als sehend dargestellt; daher die so oft wiederkehrende Bezeichnung des Mithra als mit zehntausend Augen begabt, als Zehntausend-Späher (die Erklärung der Parsen davon s. bei Spiegel Huzv. Gramm. p. 87). Hieran knüpfte sich von selbst die Personification der göttlichen Allgegenwart und Allwissenheit in Mithra, welchem desshalb die Prädicate: allwissend, unbeirrt, weise, durchdringend, und zur weiteren Symbolisirung der Omniscienz tausend Ohren beigelegt werden (Mih. Y. o, 7). Er ist darum der schlaflose, wachsame (Mih. Y. 7) Zeuge aller Gedanken. Worte und Werke (Mib. Y. 105 - 107), und somit auch Repräsentant der Wahrheit, Gerechtigkeit und Treue, der Hort des mazdayaçnischen Gesetzes und sein Rächer (Mih. Y. 33). Und hier vorzüglich hat die moralische Qualität Mithra's ihren Spielraum; er, die personificirte Wahrheit und Treue, muss zwischen den verschiedenen Ständen, Menschen und Ländern bestehen (Mih. Y. 115-118.), ja er muss selbst dem Gottlosen gelten (Mih. Y. 2); er ist der von allen um Hülfe Angerufene, besonders auch von den Armen und Unterdrückten und von den in die Irre geführten Rindern (Mih. Y. 83-8). Er ist der Wahrer alles Verkehrs unter den Menschen (Mib. Y. 80). Wer Mithra, die Wahrheit und Treue, verletzt, Menschen oder Länder, die gehen elendiglich zu Grund und erfahren die ganze Furchtbarkeit des ergrimmten Gottes. Denn dieser fährt als ein Krieger einher auf gewaltigem Schlachtwagen, mit goldnem Helm und silbernem Panzer und mit allen Gattungen von Waffen gerüstet, von den ihm homogenen Genien der Gerechtigkeit (Rasnu), des Sieges (Verethraghna), des Fluches (Damois upamana), der Reinheit (Asi), der heiligen Lehre begleitet. Als Repräsentant des Lichtes und der Wahrheit ist er per eminentiam der Vernichter der Dämonen und ihres Einflusses in der Natur und auf dem moralischen Gebiete, und seine Verehrer participiren daher an diesem Vernichtungskrieg, wesshalb er sie in den Schlachten schützt und die Geschosse der Gegner an ihnen fruchtlos abprallen lässt.

Da aber Mithra geschaffen ist, und trotz aller Erhabenheit nicht das unendliche Licht selbst, nicht die ewige Wahrheit selbst, so geht er einer Verklärung entgegen, einem unsterblichen Leben, wohin er seine Verehrer wohl mit sich führend gedacht wurde. Er ist daher ein Schutz in beiden Welten (Mih. Y. 93). Nach zarathustrischer Lehre steigen die Seelen der Gerechten über den Berg Hara zum Himmel empor (Farg. XIX, 30) und gehen also durch Mithra's Wohnung. Der Gott wurde daher in nächste Verbindung mit Tod und Unsterblichkeit gesetzt. Es scheint auch sehr wahrscheinlich, dass dem Mithra in Verbindung mit Rasnu das Gericht über die Todten, welches an der Cinvatbrücke stattfindet,

zugeschrieben wurde, wie Anquetil I, 2. p. 131. behauptet, ob-

gleich mir kein Text gegenwärtig ist zur Bestätigung.

Ist nun Mithra ein Gebilde des zarathustrischen Systems, oder ist er ein altarischer Gott? Ich glaube beides bejahen zu sollen. Für letzteres haben wir den Beweis in den Hymnen des Veda's, in welchen Mitra der Sohn der Aditi 1), des unendlichen Raumes, Aditya, und daher auch mit der Sonne parallel, fast immer in unzertrennlicher Verbindung mit Varuna (Uranos) als ein Wesen vorkommt, das einer schon vergehenden Götterperiode anzugehören scheint und einen Theil seiner Wirksamkeit an Indra verloren hat. Jene trefflichen Forscher, welchen die Veda's und ihre Commentatoren vollständig vorliegen, werden uns über diesen vedischen Mitra belehren. Soviel ist aber aus den mir zugänglichen Texten gewiss, dass auch in den Veda's Mitra das Licht ist, während Varuna als die Luft, der Himmel, besonders der nächtliche, zu fassen ist. Der Unzertrennlichkeit Mitra's und Varuna's, der Könige, die auf herrlichen Wagen daherfahren (Rigv. 1, 122, 7, 15.) analog ist die Verbindung Mithra's mit Vayu in den Zendtexten. Andere Aehnlichkeiten habe ich im Commentar und weiter unten berührt. Auch die späten Scholiasten der Veda's hatten eine im Ganzen richtige Vorstellung von Mitra und Varuna, wenn sie dieselben als ahôrâtrâbhimânidevatâ bezeichnen (Sayana z. Rigv. 1, 136, 1.) Jedoch fasst derselbe z. Rigv. I, 151, 3. auch Mitra als Feuer (wie unten Firmicus; vergl. Rigv. III, 5, 4.) und Varuna als Sonne. Von der Beziehung Mitra's und Varuna's zu den Kühen giebt derselbe Hymnus des Rigveda Zeugniss v. 5. 8. vergl. 1, 71 9; 1, 122, 7; 153. Beiden wird die Wahrhaftigkeit und der Schutz gegen die Lüge zugeschrieben (R. V. I, 152, 1.) Die Allwissenheit aber und das Amt eines Zeugen und Richters für alle Thaten der Menschen ist in den Veda's mehr ein Attribut des Varuna, vergl. Rigv. II, 28. I, 24, 25. und die schöne Stelle im Atharva 2) IV, 16, 1 sq. Jedoch auch Rigv. III, 59, 1. sieht Mitra ohne Zucken der Augen auf die Menschen herab. Neben Mitra und Varuna erscheint Aryaman als dritter (Rigv. I, 36, 4; 40, 5; 41, 1, 7; 90; 136, 2; 141, 9; 186, 2. II, 27.) der als Sonne aufgefasst wird, und zwar in der Eigenschaft des Trennens des Tages von der Nacht. (aryamâhôrâtravibhâgasya kartâ). Sein Name bedeutet Gefährte, Freund und auch er kommt in den Zendtexten vor (s. Spiegel zum 22. Fargard p. 266). Wenn es also gewiss ist, dass die zarathustrische Reform den Mithra als alten Nationalgott der Arier vorfand, so ist es ebenso unzweifelhaft, dass jenes Bild, welches die Zendtexte darbieten, so viele Vergleichungspunkte es auch mit den Veda's hat, dennoch wesent-

Sind die acht Söhne der Aditi etwa Mih. Y. 45. zu suchen?
 Die Späher des Varuna v. 4. haben die auffallendste Aehnlichkeit mit denen des Mithra Mih. Y. 45.

lich die Färbung des theologischen Systems an sich trägt; Mithra ist aus einem Volksgott ein Ausdruck zarathustrischer Ideen vom Verhältniss des geschaffenen Lichtes und der irdischen Wahrheit zum höchsten Schöpfer geworden. - Das wichtigste Document, aus welchem wir die wahre Kenntniss dessen, was die alten Perser und Meder von Mithra glaubten, zu schöpfen haben, wird uns nunmehr ein sicherer Führer durch das Labyrinth der Nachrichten des classischen Alterthums über ihn sein, zu deren Betrachtung wir fortschreiten, wobei wir vor Allem jene, die vor dem Eindringen des Mithracultus in den Occident überliefert worden sind, als die ächteren und zuverlässigeren den späteren, aus der Periode der römischen Religionsmengerei herrührenden unbedingt vorziehen müssen. Die Zeit des Erscheinens des Mithracultus im Abendland ist uns aber genau überliefert von Plutarch 1) wo er von den cilicischen Seeräubern erzählt: sie hätten auf dem Olymp fremde Opfer dargebracht und geheime Einweihungen geweiht, von welchen die des Mithra, von ihnen früher gezeigt, auch bis jetzt sich erhalten haben. Es ist dies ungefähr 70 v. Chr. zu setzen. Die vor dieses Jahr fallenden Notizen über Mithra sind spärlich, aber um so wichtiger. Dass zu Herodot's Zeit Mithracultus in Persien und Medien bestand, würde schon der Umstand beweisen, dass bei ihm die Namen Μιτραδάτης (I, 110). uud in der Zeit des Cyrus Μιτροβάτης (III, 120 sq.) vorkommen, die er von der weiblichen Mitra abgeleitet haben mag (wobei der Mangel der Aspiration des v bemerkenswerth ist), die aber gewiss von Mithra herrühren. Die hekannte Stelle I, 131 über die Mitra, mit welcher Herodot unstreitig die Anahita meinte, welche hier als Mithrani aufgefasst ist, setzt den männlichen Mithra voraus; wie wir denn in der susischen Inschrift des Artaxerxes II., welche Norris (Journal of the royal As. Soc. XV, p. 159.) veröffentlicht hat, Anahita neben Mithra genannt finden. Eine andere Inschrift desselben Königs stellt Mithra mit Auramazda zusammen (Benfey Keilinschriften p. 67.) und giebt ihm den Namen baga, den wir oben auch im Zendtexte von ihm gebraucht fanden. Wir haben also neben dem indirecten Zeugnisse Herodot's unwiderlegliche monumentale Beurkundung darüber, dass im fünften Jahrhundert vor Christus Mithra in Persien und Medien verehrt wurde.

Dasselbe zeigt uns Kenophon, 2) wenn er den Namen des Mithra als Schwar gebrauchen lässt, was nicht blos das Ansehen beweist, in welchem der Gott zu Kenophon's Zeit bei den Persen stand, sondern auch ganz besonders zu ihm als zum Genius der Wahrhaftigkeit und Treue passt. Es ist desshalb auch der spä-

Migons.

<sup>1)</sup> Vita Pomp. c. 24. Ξένας δὲ θυσίας Εθυον αὐτοὶ τὰς ἐν Ὀλύμπῳ, καὶ τελετάς τινας ἀποξόψτους ἐτέλουν, ὧν ἡ τοῦ Μίθρου καὶ μέχρι δεῦρο διασώζεται καταδειχθεῖσα πρότερον ὑπ ἐκείνων.
2) Cyrop. VIII, 5, 53. Μὰ τὸν Μίθρην. Θες. IV, 24. ὄμνυμί σοι τὸν

ter Ptutarch im Recht, wenn er Artaxerxes denselben Schwur in den Mund legt, und Darius den Eunuchen beschwören lässt, um des grossen Lichtes Mithra's willen die Wahrheit zu reden 1). Dass das grosse Licht Mithra's nicht zwingt, eine Verwechslung mit der Sonne anzunehmen, ist klar, da ja Mithra grade das Licht, nicht die Sonne ist.

Die bei weitem kostbarste Nachricht des Alterthums über Mithra hat uns derselbe Plutarch 2) aufbewahrt, wenn er bei der Auseinandersetzung des zarathustrischen Systems sagt, Zoroaster habe den einen der Götter Oromazes, den andern Areimanios genannt, und dabei behauptet, ersterer gleiche unter-den sinnlichen Dingen am meisten dem Licht, der andere aber der Finsterniss und Unwissenheit, der mittlere zwischen beiden sei aber Mithra, wesshalb die Perser denn auch Mithra den Mittler nennen. Vor Allem glaube ich annehmen zu dürfen, dass Plutarch hier aus jener Quelle schöpfte, welche er selbst c. 47 bezüglich des zarathustrischen Systems citirt, nämlich aus Theopomp (378 - 305 v. Chr.), der im achten Buch seiner philippischen Geschichte über die Magier handelte; vergl. Diogenes Laertius procem. 2. Schriftsteller lag also ungefähr das vor, was wir noch heute im Bundehesch c. I lesen, dass Ormuzd im anfangslosen Licht und in der Allwissenheit wohne, Ahriman aber in der anfangslosen Finsterniss und Unwissenheit, und dass zwischen beiden ein leerer Raum sei, den man Vâi nennt, wo das Vermischen stattfindet (Spiegel Zeitschr. der Deutschen morg. G. XI, p. 102). Våi ist wie Spiegel nachgewiesen hat, vayu uparô-kairya, die Luft, die in den Höhen wirkt, welche, wie der Ram Yasht (1) beweist, mit Râma-Qâçtra identisch ist; letzterer aber ist der unzertrennliche Genosse Mithra's, indem das Licht zum nächsten Substrat die Luft hat. Wir haben also jenes Vai ganz eigentlich als Sitz des geschaffenen Lichtes zu betrachten, dessen Personification Mithra ist. Das Wort, womit im Huzwareschtexte die Vermischung bezeichnet wird (gumicesn pars. gumézasn von der Wurzel gumékhtan) wird von Neriosengh mit sammiçrata übersetzt; vergl. Spiegel l. c. und bezüglich des Präfixes gu Huzw. Gramm. p. 96, 121. Sein Stamm mic, méz scheint mir mit miç in miçvanê Farg. XIX, 35 einerlei; welches Spiegel zu dieser Stelle mit mith, maêthana ganz richtig zusammengestellt und damit auch den Namen Mithra erläutert hat. Ist dies begründet, wie ich nicht zweisle, und bedeutet Mithra den Verbinder, was zum Sskr. mitra Freund trefflich passt, so sehen wir zugleich,

<sup>1)</sup> Artax. c. 4. Νή τὸν Μίθοαν. Alexand. c. 30. εἰπέ μοι σεβόμενος Μίθρου τε φῶς μέγα καὶ δεξιὰν βασίλειον.
2) De Is. et Os. c. 46. Οὐτος οὐν ἐκάλει τὸν μὲν Ὠρομάζην, τὸν δ'

<sup>2)</sup> De 18. et Us. c. 40. Ούτος ούν έκάλει τὸν μέν Ώρομάζην, τὸν δ' Αρειμάνιον, και προςαπεφαίνετο τὸν μέν ἐοικέναι φωτι μάλιστα τῶν αἰοθητῶν, τὸν δ' ἔμπαλιν οκότφ και ἀγνοία· μέσον δ' ἀμφοῖν τὸν Μίθην είναι· διὸ καὶ Μίθρην Πέρσαι τὸν μεσίτην ὁνομάζουσι.

wie genau Theopomp über die Bedeutung des Namen unterrichtet war, wenn er ihn mit  $\mu\epsilon\sigma l\tau\eta$ ; übersetzt. Aber Mithra ist nicht bloss als geschaffenes Licht das Mittlere, der Verbinder zwischen anfangslosem Licht und anfangsloser Finsterniss, sondern auch Repräsentant der Wahrheit, Treue und Gerechtigkeit unter den Menschen, ein Mittler im menschlichen Leben, der allen Verkehr wahrt und vermittelt. Als geschaffenes Licht endlich vermittelt er auch das Verhältniss der Geschöpfe und des Menschen insbesondere zu Ahura Mazda, dem im unnahbaren Lichte wohnenden.

Duris, ein jüngerer Zeitgenosse Theopomp's (von 340-276 v. Chr.) giebt uns im siebenten Buch seiner Geschichten 1) eine Notiz über das Fest des Mithra, dass es (nämlich bei den Persern) dem König an einem Tage gestattet sei, sich zu berauschen, an welchem sie dem Mithra opfern. Allein an diesem Feste tanze auch der König, sonst aber Niemand in Asien, sondern alle enthielten sich an diesem Tag des Tanzes. Es erhellt daraus, wie heilig der Cultus des Mithra gehalten wurde. Letzterer hat in den Zendtexten nicht bloss eine Tageszeit, in welcher er angerufen wird, die zwischen Morgendämmerung und Mittag, sondern auch den ihm geheiligten sechszehnten Monatstag, wie der alte Kalender Yaçna XVI, 3 beweist, und einen eignen Monat, den siebenten (vergl. Benfey Monatsnamen p. 57). Der sechzehnte Tag des Monates Mithra aber ist der Tag des von Duris erwähnten Festes Mihragân, welches nach Hude de rel. vet. Persar. p. 245. sechs Tage hindurch gefeiert wurde. Die neueren persisch-arabischen Schriftsteller geben als Gründe 2) dieses Festes an, dass an diesem Tage Gott die Erde geschaffen und die Körper für die Geister gebildet habe, oder sie knüpfen an ihn den Sieg Feridun's über Zohak; auch beschreiben sie einige Züge dieser Feierlichkeit: wie der König an diesem Tag mit dem Oel Ban gesalbt, ein feines und buntes Gewand angethan und die Cidaris aufgesetzt habe, über der ein Bild des Sonnenrundes zu sehen war. Der Oberste der Mobeds habe ihm eine Schüssel gebracht, auf welcher sich Citronen, Zucker, Lotus, Quitten, Sysiphen, Aepfel und weisse Trauben und sieben Beeren Myrten befunden; worüber er murmelte. Ardeschir und Nuschirvan batten an diesem Feste Kleider unter das Volk vertheilen lassen. Das Darbringen von

<sup>1)</sup> Bei Athenaeus X, p. 434. e. Κτησίας δε παρ' Ίνδοῖς φησιν οὐκ έξεῖνει τῷ βασιλεῖ μεθυσθήναι · παρὰ δε Πέρσαις τῷ βασιλεῖ έφιεται μεθύσκεσθαι μιᾶ ἡμέρα, ἐν ἡ θύουσι τῷ Μίθρη · γράφει δε οὕτως περὶ τούτου Δοῦρις ἐν τῆ ἐβδόμη τῶν ἱστοριῶν · ἐν μόνη τῶν ἐορτῶν τῶν ἀγομένων ὑπὸ Περσῶν τῷ Μίθρη βασιλεὺς μεθύσκεται καὶ τὸ Περσικὸν ὁρχεῖται · τῶν δε λοιπῶν οὐδεῖς κατὰ τὴν ἀσίαν, ἀλλὰ πάντες ἀπέχονται κατὰ τὴν ἡμέραν ταύτην τῆς ὀρχήσεως. Vergl. Müller Fragm. Hist. Graec. II, p. 472 sg.

<sup>2)</sup> Der wahre Grund des Festes ist wohl Bundehesch XV, p. 33, l. 9. ed. Westerg. zu suchen, wo gesagt ist, dass am Tage Mithra des Monats Mithra aus dem Samen Gaiomart's die ersten Menschen entstanden.

allerlei Blumen, Früchten, besonders Datteln, Granaten, Reis, wohlriechenden Körnern ist ächt magisch; vergl. Apquetil (Usages T. II, p. 534). Von diesem Mithrafeste redet Strabo 1), wenn er erzählt, der Satrap Armeniens habe dem Perserkönig alljährlich

zwanzigtausend Füllen zu dem Mithrafeste geschickt.

Mag Curtius, dessen Styl der besten Zeit keine Unehre macht, in was immer für ein Jahrhundert gehören, seine Notiz 2), dass neben der Sonne und dem Feuer Mithra angerufen worden sei, beweist, dass die spätere Identification Mithra's mit der Sonne ihm noch fremd war, während schon Strabo 3), wo er mit offenbarer Beziehung auf Herodot von der Religion der Perser spricht, den Vater der Geschichte interpolirt und von Helios sagt, die Perser nannten ihn Mithra. Von da an wird die Verwechslung eine allgemeine und auf den höchst zahlreichen Monumenten des Mithracultus, die in allen Gegenden des römischen Reiches zu Tage gekommen sind, ist: Deo Soli invicto Mithrae zur unabänderlichen Formel geworden. Nur einmal (Gruter p. 22, No. 12) findet sich: D. I. M. et Soli socio Sac., wo zwar Philipp'a Turre (Monum. vet. Antii p. 178.) Deae Isidi matri ergänzen will, Muratori (zu Paulin. adv. Pag. v. 110. p. 703) aber Deo invicto Mithrae, indem er mit vollem Recht den Unterschied dieses Gottes von der Sonne hervorhebt. Auch bei andern ist das Bewusstsein dieses Unterschiedes noch nicht verloren gegangen; so wenn Nicetas \*) sagt: einige hielten den Mithra für die Sonne, andere für das Feuer, andere für eine besondere Potenz. Oder wenn Firmicus Maternus (de error. prof. rel. c. 5) an einer unten näher zu erörternden Stelle Mithra für eine männliche Personification des Feuers hält. Aber das ist nur vereinzelt; der Cultus und die Schriftsteller im Allgemeinen kannten in den nachchristlichen Zeiten die Bedeutung des Mithra nicht, und es darf uns also nicht wundern, wenn die Darstellung der Mithraischen Monumente, während sie kaum einen Anklang an Aechtzarathustrisches enthalten, zumeist nur Symbole des Sonnenlaufes und der davon abhängigen Befruchtung und des Hinsterbens der Natur sind. Besonders gilt dies von dem bekannten borghesischen Relief und den ihm ähnlichen Bildwerken, welche den Hauptgegenstand der früheren Untersuchungen über Mithra bildeten, und auch allerdings geeignet sind, uns die Begriffe der Späteren über ihn augenscheinlich zu machen; die vielbesprochene Inschrift auf dem von Mithra getödteten Stier (eine unzarathustrische Vorstellung, die

<sup>1)</sup> XI, p. 530. Kai ὁ σατράπης τῆς Αρμενίας τῷ Πέρση κατ' ἔτος διομυρίους πα'λους τοῖς Μιθρακίνοις ἔπεμπεν. Τουρ emendirt: Μιθριακοῖς, Grosscurt Μιθραϊκοῖς. Vielleicht hatte Strabo schon eine dem neueren Mihragân entsprechende Form, vor Augen und schrieb Mideanávois.

IV. 48, 12. Solem et Mithren sacrumque et aeternum invocans ignem.
 XV, p. 732. c. τιμοσοι δε και "Ηλιον, δν καλούσι Μίθηνν.
 in Stelit. Naz. 1.

man am allerwenigsten mit dem Urstier der Zendtexte hätte vermischen sollen, der bekanntlich durch Ahriman stirbt) NAMA SEBESIO findet, wie mir scheint, aus den Zendtexten keine Erklärung, wenigstens bezüglich des zweiten Wortes, wenn nicht gewaltsame Aenderungen gemacht werden wollten. In den noch weiter anzuführenden Stellen der Alten werden sich mehrere Belege der Auffassung des Mithra als Sonne finden; ich will hier nur noch solche folgen lassen, die sich später nicht einreihen.

Archelaus 1) Bischof von Cascar in Mesopotamien (um 277 n. Chr.) in seiner Disputation mit Manes, die ursprünglich syrisch abgefasst, schon zu Hieronymus Zeit griechisch übersetzt war, und von der wir nur eine alte lateinische Version besitzen, zweifelt nicht an der Einheit Mithra's und der Sonne.

Der sogenannte Dionysius der Areopagit <sup>2</sup>) bezeugt, die Magier feierten eines dreifachen Mithra's oder Sonnengottes Andenken. Turre am angeführten Orte (p. 196) will diesen dreifachen Mithra von den drei Zeichen des Thierkreises verstehen, die in jede Jahreszeit fallen, oder von den drei Zeiten, oder es könne eine Götterdreiheit damit gemeint sein, wie Liber, Apollo und Sonne bei Arnobius, oder Sonne, Mithra und Fener bei Curtius (a. a. 0.). Wir lassen es einstweilen dahingestellt, da wir nicht wissen, ob dieser dreifache Mithra eine ächte und alte, oder eine moderne aus der Identification mit der Sonne herrührende Vorstellung ist. Bei Hieronymus <sup>3</sup>) finden wir die Kunde von einer auf die Identität der Sonne und des Mithra gegründeten Zahlenund Buchstabenmystik, wonach der Name Mithra's in der Form MEIΘPAΣ die Zahl 365 enthält und den Sonnenlauf bedeutet. Desshalb vereinigt eine Gemme die Namen Mithra's (Mlθοαξ) und Abraxas; vergl. Kopp Palaeogr. crit. 111, δ. 455.

Paulinus von Nola in einem, wie mein Freund Buse in seiner trefflichen Monographie (Paulin Bischof v. Nola I, p. 267.) an-

peragis mysteria.
2) Ep. VII. 2. μάλιστα μέν οὖν τοῦτο ταῖς Περσῶν ἱερατικαῖς έμφερεται φήμαις, καὶ εἰσέτι Μάγοι τὰ μνημόσυνα τοῦ τριπλασίου Μίθρου τελοῦσιν.

<sup>1)</sup> Zacagni Monum. vet. eccles. p. 63. Barbare sacerdos Mithrae et collusor, Solem tantum colis Mithram, locorum mysticorum illuminatorem, ut opinaris, et conscium, hoc est quod apud eos ludis et tanquam elegans mimus peragis mysteria.

Die Beziehung des dreifachen Mithra auf das Rückgehn der Sonne bei König Hiskias Krankheit beweist, dass Dionysius Mithra und Sonne identificirt, wie auch sein Commentator Pachymeres bemerkt. Ich mache übrigens bezüglich des dreifachen Mithra auf die Stelle Sayana's zu Rigv. I, 136, 2 aufmerksam, wo der eine Gott als Mitra Varuna und Aryamaa (Sonne) erscheint.

3) In Amos c. 3. Basilides omnipotentem Deum portentoso nomine appellat

<sup>3)</sup> In Amos c. 3. Basilides omnipotentem Deum portentoso nomine appellat Abraxas et eundem secundum Graecas litteras et annui cursus numerum dicit in Solis circulo contineri, quem Ethnici sub eodem numero litterarum vocant Mithram, et Iberae ineptiae in Balsamo Barbeloque mirantur.

nimmt, 391 v. Chr. geschriebenen Gedichte adversus paganos v. 110. (p. 703. ed. Murat.) greift den Mithradienst mit Wärme an:

Quae nox est animi? quae sunt improvida corda? Quod colitur nihil est, et sacra cruenta geruntur. Quid quod et Invictum spelaea sub atra recondunt, Quaeque tegunt tenebris, audent hunc dicere solem. Quis colit occulte lucem sidusque supernum Celet in infernis, nisi rerum caussa malarum.

Was mit den sacra cruenta gemeint ist, werden wir unten sehen.

Der späte Martianus Capella 1) (aus dem 5. Jahrhundert nach Chr.) sagt in einer Anrede an die Sonne, dass die barbarischen Culte sie Mithra nannten. Hesychius endlich glossirt: Μίθρας ὁ ηλιος παρά Πέρσαις Μίθυης ὁ πρῶτος ἐν Πέρσαις θεός.

Wir würden den Occidentalen Unrecht thun, wenn wir glaubten: sie hätten Mithra zur Sonne gemacht; nein sie überkamen diese Vorstellung aus dem Orient, und wir finden ebensogut in den Armenischen Quellen, z. B. bei Elisaeus (Hist. Vart. p. 292. ed Venet.): die Sonne sei wegen ihrer gleichmässig vertheilenden Freigebigkeit und gerechten Austheilung der Gott Mithra genannt worden; eine Stelle, die zugleich auf den moralischen Begriff des Mithra ganz richtig hinweist. Ja wir müssen sogar zugestehen, dass Mithra, der Sonnengott, im Orient schon in ziemliches Alter hinaufreicht.

Auf den Münzen Kanerki's, eines indoscythischen Königs um die Zeit Christi, findet sich abwechselnd dieselbe Figur mit Strahlennimbus als Mithra und Helios bezeichnet; vergl. Lassen Ind. Alt. 11, p. 837. Der genannte vortreffliche Gelehrte meint die Umgestaltung des Mithra zum Sonnengott schon in dem Mihir Yasht finden zu können, und hält die Zeit von Artaxerxes dem zweiten an für die Periode, wo sie eintrat. Allein das Opfergebet, wie es jetzt vorliegt, unterscheidet Mithra aufs deutlichste von der Sonne, und der Umstand, dass Artaxerxes II. auf seinen Inschriften Mithra nennt, beweist an und für sich nicht, dass er ihn zum Hauptgott gestempelt habe. Aber gewiss ist es richtig, dass das einseitige Hervortreten Mithra's als Sonnengott in die letzten Jahrhunderte vor Christi Geburt zu setzen ist, und dass der Mihir-Yasht insofern hier in Betracht kommt, als er wiederholt von dem Wunsche des Gottes: mit namengenanntem Opfer angebetet zu werden, redet, und dadurch eine Mehrung oder Neuerung seines Cultus andeutet. Wir werden jedoch ebendarum den Hymnus nicht unter die Zeit der Achämeniden herunter setzen können. Die unstreitig älteren Gåtha's erwähnen Mithra nicht.

Unter den entstellten oder missverstandenen Zügen der Mi-

<sup>1)</sup> IV, §. 190. ed. Kopp. Dissona sacra Mithram Ditemque ferumque Typhonem.

thralehre, welche die spätere Zeit uns darbietet, nimmt die Tradition vom Ursprung des Gottes die erste Stelle ein. Der älteste meines Wissens, der Mithra aus den Felsen geboren nennt, ist Justinus in seinem Dialog mit Trypho (um 160 n. Chr.) 1): "wenn die, welche die Mysterien des Mithra überliefern, sagen, er sei aus Felsen geboren und wenn sie den Ort, wo die Weihe der ihm Glaubenden vorgenommen wird, Höhle nennen, so ist diess nur eine Nachahmung jener Prophezeiung Daniel's von dem Stein, der ohne Menschenhände aus dem grossen Berg geschnitten worden, und des Jesaias (XXXIII, 13-19), wo es in einer auf Christus den Herrn gehenden Rede heisst: "er werde wohnen in der hohen Höhle des festen Felsens." Die Nachahmung der Worte des Jesaias, welche Justinus meint, bezieht sich aber nicht bloss auf die δικαιοποαξία, die auch in den mithrischen Mysterien eingeschärft wurde, sondern auch auf die Stelle: "Brod wird ihm gegeben werden, und sein Wasser ist treu" wie wir weiter sehen werden. An der Stelle p. 266. sieht der Apologet Christi Geburt in der Höhle durch die Höhle des Mithra nachgeäfft. Ein christlicher Dichter des dritten Jahrhunderts, Commodianus 2), sagt in seinem Buche Instructiones im 13. Unterrichte: Invictus de petra natus, si Deus habetur, Nunc ergo retro vos de istis date priorem, Vicit petra deum, quaerendus est petrae creator. Vincere ist hier im Sinne von älter sein gebraucht und der Dichter will sagen: wenn der felsgeborne Unbesiegte für Gott gehalten werde, so sei der Fels älter als er, der Schöpfer des Felsens aber älter und mächtiger als beide.

Hieronymus 3) erwähnt der Fabeln der Heiden, welche Mithra und Erichthonius aus Felsen oder Erde durch die blosse Brunst der Wollust erzeugt werden lassen. Und der späte Johannes Lydus 4) (Mitte des 6. Jahrhunderts) giebt dem Mithra das Prä-

<sup>1)</sup> Dial. c. Tryph. 70 (T. II, p. 236. ed. Otto). Όταν δὲ οἱ τὰ τοῦ Μίθου μυστήρια παραδιδόντες λέγωσιν έκ πέτρας γεγενήσθαι αὐτὸν καὶ σπήλαιον καλῶσι τὸν τόπον, ἕνθα μυεῖν τοὺς πειθομένους αὐτῷ παραδιδοῦσιν ένταῦθα σὐχὶ τὸ εἰρημένον ὑπὸ Δανιήλ, ὅτι λίθος ἀνεὺ χειρῶν ἐτμήθη ἐξ δρους μεγάλου, μεμιμῆσθαι αὐτοὺς ἐπίσταμαι, καὶ τὰ ὑπ' Ησαῖου ὁμοίως, οὖ καὶ τοὺς λόγους καίντας μεμιμῆσασθαι ἐπεχείρησαν Δικαιοπραξίας γὰρ λόγους καὶ παρ' ἐκείνους λέγεσθαι ἐτεχνάσωντο (vergl. weiter 78. p. 266. εἰπῶν διὰ τοὺς λόγους ἐκείνους τοὺς τὰ Μίθοα μυστήρια παραδιδόντας ἐν τόπο ἐπικαλουμένο παρ' αὐτοῖς σπηλαίω μυεῖσθαι ὑπ' αὐτῶν) — In der ersten Stelle sind die Worte: καὶ τὰ ὑπ' Ἡσαῖου eine nach Μαγασιμε und Thirllu's Vorgang gemachte Verhesserung Otto's. nach Maranus und Thirlby's Vorgang gemachte Verbesserung Otto's.

2) Instruct. ed. Rigaltius und in der Ausgabe des Minucius von Ochler

Adv. Jovin. I. (Opp. IV, 2. p. 149.) Narrant et gentilium fabulae Mithram et Erichthonium vel ni lapide vel ni terra de solo aestu libidinis esse ereatos.

<sup>4)</sup> de Mens. III, p. 43, l. 21. ed. Bonn. δθεν καὶ Εστίαν πρὸ πάντων φαίνονται τιμήσαντες 'Ρωμαΐοι, ώς πες τον πετρογενή Μίθραν οι Πέρσαι διά το του πυρός κέντρον.

dicat πετρογενής und sagt, dass die Perser ihn wegen des Centrums des Feuers verehrt hätten.

Ich schalte gleich hier, wo von Mithra's Ursprung die Rede ist, die ganz vereinzelte Notiz des armenischen Geschichtschreibers Elisaeus ein, welcher (p. 52. u. 58. ed. Ven.) angiebt: Mihr der Gott sei von einem Weibe geboren, wenn Jemand mit seiner Gebärerin sich verbinde; einer der Weisen der Magier habe gesagt, dass Mihr der Gott muttergeboren sei, und von Menschen stamme, und dass er ein König göttlichen Geschlechtes sei, und ein vortrefflicher Beistand der siebenzahligen Götter (Ahura-Mazda's und der sechs Amesa-Çpenta's). Später werden wir sehen, in wie weit auch dies einen Anhaltspunkt in den Urtexten hat.

In engster Verbindung mit der Lehre vom felsengebornen Mithra steht die Feier seiner Mysterien in Höhlen. Die Belege dazu finden sich nicht blos in den zahlreichen Monumenten, wo die Höhle abgebildet ist, und den Inschriften, die von errichteten Speläen Zeugniss geben (vergl. Gruter p. 33 et 34), sondern auch in einer Reihe schon angeführter oder noch anzuführender Stellen der Alten. Porphyrius (im 3. Jahrhundert n. Chr.) in seinem für diese Sache besonders wichtigen Buche de antro nympharum 1) überliefert: die Perser weiheten das Hinabsteigen der Seelen (in die Welt) und ihr wiederum Herauskommen mystisch darstellend, den Mysten an einem Orte ein, den sie Höhle nennen. Zuerst habe, wie Eubulus sagt, Zoroaster eine natürliche mit Blumen und Quellen versehene Höhle in den benachbarten Bergen Persiens eingeweiht zu Ehren des Schöpfers und Vaters Aller, des Mithra, und diese Höhle sei ein Bild gewesen der Welt, die Mithra geschaffen; ihr Inneres aber habe in symmetrischen Abständen ein Sinnbild dargeboten der kosmischen Elemente und Klimate. Nach diesem Zoroaster sei es auch bei den Andern herrschend geworden in theils natürlichen, theils künstlich gemachten Schlüften und Höhlen die Weihe zu ertheilen. Und in Kürze ebendaselbst 2): "überall, wo man Mithra kenne, mache man den Gott durch eine Höhle gnädig."

Wie hier Zoroaster den Mithracultus in Höhlen eingeführt

<sup>1)</sup> De antro nymph. c. 6. p. 7. ed. van Goens. Ούτω και Πέρσαι την είς κάτω κάθοδον των ψυχών και πάλιν έξοδον μυσταγωγούντες, τελούσι τὸν μύστην, έπονομάσαντες οπήλαιον τόπον πρώτα μέν, ὡς έφη Ευβουλες, Ζωροάστρου αὐτοφυὲς σπήλαιον έν τοῖς πλήσιον όρεοι τῆς Περσίδος ἀνθηρὸν καὶ πηγὰς έχον ἀνιερώσαντος είς τιμήν τοῦ πάντων ποιητοῦ και πατρὸς Μίθρου, είκονα φέροντος αὐτῷ τοῦ σπηλαίου τοῦ κόσμου, ον ὁ Μίθρας ἐδημιούργησε τῶν δὲ ἐντὸς κατὰ συμμέτρους ἀποστάσεις σύμβολα φέροντων τῶν κοσμικῶν στοιχείων καὶ κλιμάτων. Μετὰ δὲ τοῦτον τὸν Ζωροάστρην κρατήσαντος καὶ παρὰ τοῖς ἄλλοις δι' ἀντρων καὶ οπηλαίων εἰτ' οὐν αὐτοφυῶν, εἴτε χειροποιήτων τὰς τελετὰς ἀποδιδόναι. 2) c. 20.

haben soll, so wird von ihm selbst gesagt 1), er habe aus Liebe zur Weisheit und Gerechtigkeit sich von den Menschen getrennt und allein auf einem Berg gelebt. Möglich, dass diess die Oertlichkeit ist, welche der Urtext selbst kennt Farg. XIX, 4., wo dare gya paiti zbarahi nmânahê pôurus - açpahê im Zusammenhalt mit Bundehesch p. 53, 5. und p. 58, 5 eine an der Krümmung (zbaras = Sskr. hvaras) oder Höhe des Flusses dare ga (Bundeh. giebt dâraga) gelegene Wohnung bedeutet, wo Zarathustra den Kampf mit dem bösen Geiste hatte.

Fragt es sich nun, welchen Anhaltspunkt diese Doctrinen von dem Felsengeborensein Mithra's und von seiner Höhle in den ächten zarathustrischen Schriften haben, so glaube ich auf die im Yasht 13, 44, 50, 51 enthaltenen Schilderungen vom Erscheinen Mithra's auf den Bergspitzen, von seiner weiten, von Ahura-Mazda und den Amesa-Cpenta's geschaffenen Wohnung auf der glänzenden Berghöhe Hara hindeuten zu sollen. Das Licht erscheint zuerst vor der Sonne auf den höchsten Berggipfeln; der mythologische kindliche Ausdruck dafür ist; es wohne in der Höhle des Berges, werde vom Berg geboren; ist nun überdiess der Name des Berges ein weiblicher wie hara berezaiti, so knüpfte sich daran um so leichter die Vorstellung des Geborenseins aus dem Felsen, und sie ist insofern nicht unberechtigt, als ja die Zendtexte den Yazata als einen geschaffenen bezeichnen (Mih. Y. 1.), der von einer zeitlichen Existenz hinweg zu ewiger Verklärung hinüberschreitet (Mih. Y. 55, 74, 124). Daher erklärt sich denn auch, was die armenischen Nachrichten von einem weibgebornen Mithra wissen: es scheint mir eine Vermengung der Idee von dem geschaffenen, erzeugten Mithra mit der des Caosyaç zu sein, der allerdings von einem Weibe geboren werden soll; die Stelle des Elisaeus (p. 52.) erinnert vielleicht an Bundehesch p. 80, 11.

Auch die indische Tradition kennt die Wohnungen Mitra's; so ist Sâma-Vêda II, 4, 1, 1, 2 von dem Soma die Rede, der in sadanêsu des Mitra sich niederlässt, Rigv. I, 152, 4 u. 5 ist das Haus des Mitra und Varuna genannt, und es wird dasselbe ungefähr so beschrieben, wie in den zarathustrischen Texten; so Rigv. II, 41, 4 u. 5: "Dieser Soma ist euch gepresst Mitra und Varuna ihr Wahrheitmehrer! Hört meinen Ruf, ihr unbetrüglichen Könige im festen, höchsten Haus dem tausendsäuligen sitzet ihr."

Die Höhle des Mithra hat also ihren Ursprung im hohen Alterthum; ihre Deutung dürfte aber auch durch die Etymologie Erläuterung erhalten. Mithra heisst in den Zendtexten oft der

<sup>2)</sup> Dio Chrysost. Orat. Borysth. ed. Mor. p. 448. <sup>6</sup>Oν (Ζωρ.) Πέρσαι λέγουσιν έρωτι σοφίας καὶ δικαιθούνης ἀποχωρήσαντα τῶν ἄλλων καθ' αὐτὸν ἐν ὅρει τινι ζῆν. Plinius H. N. VI. 42. Tradunt Zoroastrem in desertis caseo vixisse annis viginti ita temperato, ut vetustatem non sentiret.

Späher, von ç paç spähen, schauen, Sskr. paç Lat. spec-io, Gr. σχοπεῖν, welch letzteres durch Verwandlung des p nach s in x, und durch Uebergang des ç in π (vergl. açva und ἵππος) zu erklären ist; vergl. Kuhn Zeitschr. f. vergl. Sprachf. IV, p. 10). Nun bemerkt aber schon Ulpian bezüglich auf das Lat. specus, es sei: locus unde despicitur, und die Zusammengehörigkeit von specio, specula, speculari einerseits und von specus, spelunca (für speculunca) andrerseits, von Gr. σχοπεῖν, σχοπελὸς, σχοπιὰ und σπέος, σπήλαιον, σπῆλυγξ, σπελάς, σπέλος scheint mir zweifellos. Die Höhle des Mithra wurde daher zugleich als die Warte gedacht, von welcher herab er Alles sieht und ausforscht; vergl. Mih. Y. 13, 45.

Sie ist aber auch der Schauplatz einer That des Mithra, von welcher die späteren Quellen mancherlei berichten, nämlich des Raubes der Rinder. Abgesehen von monumentalen Darstellungen dieses Mythus ist der älteste Zeuge aus dem classischen Alterthum Statius (zur Zeit Domitian's) 1), der Phöbus anredet:

Adsis o memor hospitii Junoniaque arva Dexter ames, seu te roseum Titana vocari Gentis Achaemeniae ritu, seu praestet Osirin Frugiferum, seu Persei sub rupibus antri Indignata sequi torquentem cornua Mithram.

Deutlicher der schon oben angeführte Commodianus an der bezeichneten Stelle:

Insuper et furem adhuc depingitis esse, Cum si Deus esset usquam non furto vivebat. Terrenus utique fuit et monstrivora natura Vrtebatque boves alienos semper in antris Sicut et Cacus Vulcani filius ille.

Die physikalische Umdeutung des Raubes finden wir bei Porphyrius <sup>2</sup>), der die Nachtgleiche zwischen Widder und Stier als den eigentlichen Sitz des Mithra, den Stier als den der Aphro-

1) De antro nymph. c. 18. Καὶ βουκλόπος θεὸς ὁ τῆν γένεσιν λεληθότως ἀκούων (?). c. 23. Τος μέν οὖν Μίθοα οἰκείαν καθείδραν τὴν κατὰ τὰς ἰσημερίας ὑπέταξαν \* διὸ κριοῦ μέν φέρει ἀρηΐου ζωδίου τὴν

<sup>1)</sup> Thebaid. I, 716. — Lutatius sagt zu der Stelle: Sol apud Adiamenios (?) Titan, apud Assyrios Osiris, apud Persas, ubi in antro colitur, Mithras vocatur. Und weiter: Persae in spelaeis coli Solem primi invenisse dicuntur. Et hic Sol proprio nomine vocatur Mithra, quique eclipsim patitur, ideoque intra antrum colitur. Est enim in spelaeo Persico habitu, leonis vultu cum tiara utrisque manibus bovis cornua comprimens, quae interpretatio ad lunam dicitur. Nam indignata sequi fratrem occurrit illi et lumen subtexit. Sol enim lunam minorem potentia sua et humiliorem docens taurum insidens 'cornibus torquet, quibus dictis Statius lunam bicornen intelligi voluit. Die Beschreibung passt vollkommen auf die Monumente, z. B. das berühmte borghesische Relief; sie beweist zugleich, wie man von der ursprünglichen Bedeutung dieses Rinderrauhes abwich in Folge der Auffassung des Mithra als Sonne. So Porphyrius an der gleich folgenden Stelle.

dite beseichnet und den Raub als die geheime Förderung der Genesis des Alls erklärt.

Eine der wichtigsten Stellen über den Rinderraub ist die des Julius Firmicus Maternus 1), der nach Bursian's (praef. p. VI) Vermuthung sein Buch de errore profanarum religionum im Jahre 347 n. Chr. schrieb. Es ist augenfällig, dass er Unzarathustrisches seiner Darstellung einmischte; denn eine Schlangengöttin passt nicht ins System; es ist die Isis, die mit Mithra verquickt wurde, wie a Turre richtig gesehen (l. c. p. 186). Oder die fackeltragende dreiköpfige Göttin auf den Agathoklesmunzen; vergl. Lassen Ind. Alt. II, p. 291, welche die drei Phasen des Mondes symbolisirt, die in den Zendtexten neben dem Mond selbst verehrt werden: vergl. Mah Y. 4. Möglich, dass dem Firmicus als weibliche Göttin neben Mithra, die Mitra des Herodot, die Anâhita der Zendtexte vorschwebte. Auf Mithra aber 'und Anahita passt das Feuer nicht; wenn nicht an des letztern Verwandtschaft mit dem Lichte gedacht werden darf, und bei Anâhita an jenes Feuer, welches nach vedischen Vorstellungen im Wasser verborgen ist. Der Prophet. dessen griechischen Vers Firmicus citirt, ist wohl ein pseudozoroastrischer Schriftsteller, wie sich deren in der spätern Zeit im Occident mehrere hervorthaten; z. B. der Verfasser der anoxaλυψις Ζωροάστρου bei Porphyrius (Vita Plot. c. 16.)

So gewiss es nun ist, dass die von den Spätern beliebte Interpretation des Rinderraubes unrichtig ist, so gewiss ist es andrerseits, dass der Raub selbst, oder vielmehr die Befreiung der von den Dämonen geraubten Kühe ein ächt-zarathustrischer Zug ist, der in den Kreis der ältesten arischen Mythen gehört. Meine Deutung der Stelle Mih. Y. 86 und ihre Vergleichung mit ähnlichen der Veda's (s. Rosen an dem angef. Orte und Rigv. I. 65, 1.) und der classischen Mythologie (vergl. Preller Griech.

μάχαιραν, εποχείται δε ταύρου Αφροδίτης· ώς και ό ταϋνος (ταύρου?) δημιουργός ὢν ό Μίθρας, και γενέσεως δεσπότης· κατά τον ίσημερινον δε τέτακται κύκλον· εν άριστερφ δε τὰ νότια.

<sup>1)</sup> Be error. profan. relig. c. 5. Persae et Magi omnes, qui Persicae regionis incolunt fines, ignem praeferunt et omnibus elementis ignem putant debere praeponi. Hi itaque ignem in duas distribuunt potestates, naturam ejus ad utrumque sexum transferentes et viri et feminae simulacro ignis substantiam deputantes: et mulierem quidem triformi vultu constituunt monstrosis eam serpentibus illigantes. Quod ideo faciunt, ne ab auctore suo diabolo aliqua ratione dissentiant, sed ut dea sua serpentibus pullulans maculosis diaboli insignibus adornetur. Virum vero abactorem boum colentes sacra ejus ad ignis transferunt potestatem, sicut propheta ejus tradidit nobis dicens: Μύστα βοοκλοπίης, νίδ δεξιε πατρὸς ἀγαυοῦ. Hunc Mithram dicunt, sacra vero ejus in speluncis abditis tradunt, ut semper obstaro tenebrarum squalore demersi gratiam splendidi ac sereni luminis vitent. O dira numinis consecratio! o nefariae legis fugienda commenta! deum esse credis, cuius de sceleribus confiteris. Wower giebt den griechischen Vers folgendermaassen: Μωτάβω μυσταιν ὁ κλοπίης ούνδετε πατρὸς ἀγαύου. Scaliger: Μυνήταιο βοὸς μύσται, Κυκλα βοοκλοπίην συναείδετε π. ά. Oehler: Μύσται βοοκλοπίην συναείδετε π. ά.

Myth. II, p. 141 über die Rinder des Geryoneus) setzt dies in klares Licht. Welche Deutung den geraubten Kühen zu geben

sei, wage ich nicht zu entscheiden.

Es übrigt uns noch, über die Mysterien des Mithra zu sprechen. Sie waren, wie schon erwähnt, um 70 v. Chr. Geburt ins Abendland gedrungen, und wurden dort mit jener Leidenschaft für das Exotische und Geheimnissvolle aufgenommen, welche dem Untergang des Heidenthums als letztes Aufstammen seines vor der Sonne des Christenthums erbleichenden Lichtes vorausging. Mithra war in der Kaiserzeit ein so beliebter Gott, dass Dio Cassius 1) dem König Tiridates bei seiner Krönung zu Rom die Worte an Nero in den Mund legen konnte: er sei zu ihm gekommen, um ihn wie Mithra anzubeten. Die orientalischen Modereligionen persifirt Lucian (120-200 n. Chr.) 2), wenn er die Götter fragen lässt, woher der medische Mithra hereingerollt worden sei mit seinem Nationalrocke und seiner Tiara, der nicht einmal griechisch rede und es nicht verstehe, wenn man ihm zutrinke - eine Anspielung auf die barbarischen Namen und Wörter, welche bei seinem Culte vorkommen. Oder wenn der Satiriker 3) die schönen, aber ärmlichen hellenischen Götter den kostbaren, goldenen der Barbaren gegenüberstellt. Zu Hadrian's Zeiten war der Cult so ausgebreitet, dass der Schriftsteller Pallas ein eignes umfangreiches Buch über Mithra abfasste, wie Porphyrius 4) berichtet, welches aber durch seine Einmischung der Lehre von der Seelenwanderung in die von Mithra kein günstiges Vorurtheil für die Kritik seines Urhebers erregt. Die weitere Stelle des Pallas, welche Porphyrius 5) citirt, beweist, dass ersterer zwischen Hadrian und der Mitte des 3. Jahrhunderts nach Christo geschrieben haben muss.

Ob Eubulus, den Porphyrius an der oben angeführten Stelle erwähnt (de antro uymph. c. 6), und auf welchen im Zusammenhalt

έκεϊνος ό Μήδος ό τον κάνδυν και την τιάραν, ούδε έλληνίζων τη φωνή, ώςτε ούδ' ην προπίη τις ξυνίησι;

Jup. tragoed. c. 8. 'Η Βενδίς δὲ αῦτη καὶ ὁ "1νουβις ἐκεινοοὶ καὶ παρ' αὐτὸν ὁ Αττις καὶ ὁ Μίθοης καὶ ὁ Μὴν ὅλοι ὁλόχρυσοι καὶ βαρεῖς

 De Abstin. II, 56. p. 202. καταλυθήναι δε τὰς ἀνθρωποθυσίας σχεδον τὰς παρὰ πᾶσι φησί Πάλλας, ὁ ἄριστα τὰ περὶ τῶν τοῦ Μίθρα συναγαγών μυστηρίων, ἐπ' Άδριανοῦ τοῦ αὐτοκράτορος.

<sup>1)</sup> LXIII, p. 1029. ed. Reimar. Καὶ ήλθον τε πρὸς σὲ τὸν έμὸν θεὸν, προεκυνήσων σε ως καὶ τὸν Μίθραν· καὶ ἔσομαι τοῦτο ὅτι ἄν οὺ ἐπικωσης· οὺ γάρ μοι καὶ μοῦρα εἰ καὶ τύχη.

2) Deor. concil. (LXXIV) c. 9. Αλλ ὁ Άττις γε, τὰ ἔκορύβας καὶ ὁ Σαβάζιος πόθεν ἡμῖν ἐπεισκυκλήθησαν οὖτοι, ἢ ὁ Μίθρης

καὶ πολυτίμητοι ώς άληθώς.
4) de Abstin. IV, 16. p. 351. ὧν τὴν αίτίαν ἀποδιδοῦς Πάλλας ἐν τοῖς περί του Μίθρα την κοινήν, φησι, φοράν οίεσθαι ώς πρός την ζωδιακου κύκλου άποτείνειν· την δε άληθ την ύπόληψιν και άκριβη περί των άν-θρωπίνων ψυχών αινίττεσθαι, ας παντοδαπαίς περιέχεσθαι σώμασι λέγουσιν.

mit Hieronymus, 1) der offenbar Perphyrius vor Augen hatte, auch die weitere Stelle 2) im Buch von der Enthaltsamkeit zu beziehen ist, mit dem gedachten Pallas einer sei, oder Müller's Vermuthung (fragm. Hist. Gr. II, 26), welche den Eubulus mit Bolus
Mendesius, dem Fälscher demokritischer Schriften unter den ersten Ptolemäern, identificirt, Platz greife, darüber ist es schwer
klar zu werden. Den Verlust eines Schriftstellers über Mithra
aus der Zeit der Ptolemäer hätten wir allerdings zu beklagen.

Die plastischen Denkmäler und die Inschriften beweisen die weite Ausbreitung des Mithradienstes in dieser Zeit, und ebenso die sogleich anzuführenden Stellen der christlichen Apologeten. Von Commodus ist uns bei Lampridius 3) überliefert, dass er die mithrischen Geheimnisse mit Mord besleckt habe. Unter Septimius Severus gab es Priester Invicti Mithrae domus augustanae (Marin. Monum. dei frat. Arv. p. 529). Noch 358 n. Chr. finden wir mithrische Festfeier (Gruter p. 1087). Dass sich der enthusiastische Sonnendiener Julian der Abtrünnige mit Vorliebe dem Mithracult zuwendete und darin wahrscheinlich eine durch den Erfolg als ohnmächtig erwiesene Waffe gegen das Christenthum suchte, kann uns nur natürlich scheinen. So sehen wir denn den Schönredner Himerius 1) um 362 n. Chr. in die mithrischen Mysterien zu Constantinopel eingeweiht werden, und seine Rede bei dieser Feier mit Mithra's, der Sonne, Namen und einem Complimente an Julian beginnen. Der Kaiser selbst aber bezeugt (Orat. IV, p. 155), dass er der Sonne Mithra neue Kampfspiele eingeweiht habe, und spricht in seinen Caesares 5) mit Salbung von seiner Andacht zu Mithra, wobei nur die Worte über die Wirksamkeit des Gottes nach dem Tode beachtungswerth sind. Aber nur kurz war die Freude dieses erneuerten Mithradienstes. Schon 377 n.

<sup>1)</sup> Adv. Jovin. I. (Opp IV, 2. p. 206.) Eubulus quoque, qui historiam Mithrae multis voluminibus explicavit, narrat apud Persas tria genera magorum, quorum primos, qui sint doctissimi et eloquentissimi, excepta farina et olere nibil amplius in cibo sumere.

<sup>2)</sup> De Abstin. IV, 16. p. 349. Διήρηντο δε ούτοι (μάγοι) είς γενη τρία, ῶς φησι Σύμβουλος ὅ περ τὴν τοῦ Μίθρα ἱστορίαν ἐν πολλοῖς βιβλίοις ἀναγράψας ὁν οἱ πρῶτοι καὶ λογιώτατοι οὕτ' ἐσθίουσιν ἔμψυχον κ. τ. λ. Es ist zu lesen: Εὐβουλος ὁ τὴν περὶ τοῦ Μίθρα κ. τ. λ.

<sup>3)</sup> Lamprid. Commod. c. 9. Sacra Mithriaca bomicidio vero polluit, quum illic aliquid ad speciem timoris vel dici vel fingi soleat. Vergl. Salmasius ad Hist. Aug. p. 394, 382. und Gruter p. 1066.

<sup>4)</sup> Orat. VII, 2. p. 510 ed. Wernsdorf. Ήλίφ Μίθοα ψυχήν καθάραντες και βασιλεί τῷ φίλφ θεοῖς ἤδη διὰ θεῶν συγγενόμενοι, φέρε τινὰ τῷ τε βασιλεί και τῇ πόλει λόγον ἀντὶ λάμπαδος ἀνάψωμεν.

<sup>5)</sup> Caes. p. 32. ed. Heusinger. Σοι δε, πρός έμε λέγων ό Έρμης, δέδωκα τον πατέρα Μίθραν έπιγνώναι ου δε αυτου των έντολών έχου, πεισμα και δρμον άσφαλη, ζώντι τε σεαυτώ παρασκευάζων, και ήνικα αν έντευθεν άπιέναι δέη μετά της άγαθης έλπιδος ήγεμόνα θεον εύμενη καθιστάς σεαυτώ.

Chr. liess der praefectus urbi Gracchus das Mithrische Speläon zerstören, wie Hieronymus 1) bezeugt; ja unter Julian selbst konnte es, wie Photius erzählt 2), Georg Bischof von Alexandrien wagen, einen alten, schon baufälligen hellenischen Tempel, in welchem vor Zeiten die Hellenen die Mysterien des Mithra gefeiert, Männer, Kinder und Weiber geopfert und aus ihren Eingeweiden prophezeit hatten, zu reinigen, und als christliche Kirche herzustellen, bei welcher Reinigung sich viele Schädel der Ermordeten gefunden haben sollen, was einige unbesonnene Christen benützten. die mithrischen Mysterien zu travestiren und die Schädel zum Spotte herumzutragen. Das Wagniss hatte übrigens traurige Folgen für Georg; bei einem Volksauflauf wurde er getödtet, sein Leichnam auf einem Kamel in der Stadt herumgeschleppt, und seine Gebeine mit Thierkadavern vermischt und verbrannt 3).

Bemerkenswerth ist auch hier die Behauptung, dass mit den mithrischen Mysterien Menschenopfer verbunden gewesen seien.

Gehen wir nun zum Inhalte und zur Beschaffenheit dieser Mysterien über, so berichtet Suidas 4) offenbar aus älteren Quellen: die Perser hielten Mithra für die Sonne und brachten ihm viele Opfer dar; es könne Niemand in seine Mysterien eingeweiht werden ohne gewisse Stufen der Strafen durchgemacht und sich heilig und leidenschaftslos bewiesen zu haben.

Ueber diese Strafen spricht der h. Gregorius v. Nazianz 5), wo er dem abtrünnigen Julian vorwirft, dass er die Mysterien der Heiligen verachte, während er für die Peinen des Heidenthums und seiner Mysterien schwärme, und wenn er die an dem ehrwürdigen Marcus verübten Grausamkeiten mit denen der Mithra-

<sup>1)</sup> Ad Laetam Ep. LVII. Ante paucos annos propinquus vester Gracchus nobilitatem patritiam nomine sonans, quum praesecturam gereret urbanam, nonne specum Mithrae et omnia portentosa simulacra, quibus corax, gryphus, Miles, Leo Perses, Helios Bromius pater initiantur, subvertit, fregit, excussit.

<sup>2)</sup> Bibl. 285. p. 483. B. ed. Bekker. Γεωργιος δ' δ έν Άλεξανδρεία ναὸν Ελληνικὸν ήδη κατηρειπώμενον, έν ῷ το παλαιόν οι Έλληνες τελετὰς έτέλουν τῷ Μίθρα θύοντές τε ἄνδρας καὶ παϊδας καὶ γυναϊκας καὶ τοῖς οπλάγχνοις αὐτῶν μαντευόμενοι, τοῦτον ἀνακαθαίρειν ἐπεμελεῖτο ἐπὶ τῷ ἀνοικοδομῆσαι εὐκτήριον ἀνακαθαιρομένου δὲ εὖρηται πολλὰ κράνια τῶν ἀγηρημένων, καὶ τῶν Χριστιανῶν οι ζηλωταὶ ἐκπομπεύοντες τὰ τῶν Ελλήνων μυστήρια είς γέλωτα τῷ δήμο καὶ χλεύην τὰ κράνια προάγουσι.

<sup>3)</sup> Chronic. Pasch. I, p. 546. ed. Bonn; Socrates H. E. III, 2.; Sozomenus V, 7. Philostorgius VII, 2.

<sup>4)</sup> s. v. Μίθοου. Μίθοαν νομίζουσιν είναι οί Πίρσαι τον ήλιον, καὶ τούτφ θύουσι πολλάς θυσίας οὐκ ἄν οὖν είς αὐτον δυνήσαιτό τις τελεσ-

δήναι, εί μὴ διά τινων βαθμών παρελθών τῶν κολάσεων δείξει έαυτὸν δσιον καὶ ἀπαθή. Vergl. Küster zur Stelle.

5) Orat. Stelit. I, in Jul. p. 77. ed. Col. ἢ καὶ τὰς ἐν Μίθρου βασάνους καὶ καύσεις (κολάσεις) ἐνδίκους τὰς μυστικάς. ib. p. 89. παρὰ τῶν ἀξίως ἐν Μίθρου ταῦτα κολαζομένων. Or. XXXIX. p. 626. οὐδὲ Μίθρου κόλασις ένδικος κατά των μυείσθαι τὰ τοιαύτα άνεχομένων.

Mysterien vergleicht. Zu der ersten Stelle bemerkt Elias von Kreta (T. 11, p. 325.): Jam vero Mithram nonnulli Solem esse dicunt, in cujus etiam honorem festa celebrabantur ac praesertim apud Chaldaeos. Et quidem si qui ipsius sacris initiandi erant, per duodecim cruciatus ducebantur, nimirum per ignem, per frigus, per famem, per sitim, per flagra, per itineris molestiam aliaque id genus. Justos autem hujusmodi cruciatus dicit, propterea quod iis digni erant, qui hujusmodi sacra obibaut; mysticos autem, ut ipsi existimabant. Dasselbe wiederholt er zur zweiten und Nicetas zur dritten. Und Nonnus zu der Orat. Stelit. ib. II, p. 501. Hic Mithra apud Persas sol esse existimatur, eique victimas immolant, ac sacra quaedam in ipsius honorem faciunt. Nullus porro ipsius sacris initiari potest, nisi primo per quosdam suppliciorum gradus transivit; sunt autem tormentorum gradus LXXX partim remissiores, partim intentiores. Primum enim levioribus suppliciis, deinde acrioribus afficiuntur; atque ita post decursa omnia tormenta ipsius sacris imbuuntur. Igni quippe et aqua et hujusmodi suppliciorum generibus excruciantur, ib. p. 510 sq. Persae Mithram solem esse existimant eique multa sacrificia offerunt, quibusdamque ipsius sacris initiantur, ad quae nemo admittitur, nisi qui prius tormentorum genera pertulerit pietatisque suae fortitudinisque animi in perferendis doloribus specimen dederit. Ajunt autem LXXX esse cruciatuum genera, per quae certo ordine ei qui initiandus est, necessario transeundum est. Verbi causa primum ei diebus multis aperienda est aqua. Deinde necessario ipsi faciendum est, ut se in ignem conjiciat; postea in solitudine versari sibique ipsi inediam imperare necesse habet; atque ita ad alia pergere, quousque LXXX ut diximus suppliciorum generibus defunctus fuerit. Quibus si supervixerit, tum demum sacris Mithriacis initiatur. - Nachrichten von Schriftstellern des 11. u. 12. Jahrhunderts klingen freilich verdächtig: es scheint aber, dass sie ältere Quellen vor sich hatten.

Schon oben sahen wir aus Lampridius, dass mit den Mysterien Schrecknisse verbunden waren, die selbst bis zu wirklichem Mord ausarteten. Sie sollten den Krieger des Mithra stählen, wie Tertullian 1) ausführlicher entwickelt. Ausser diesen prüfenden Strafen und Schrecknissen oder vielleicht in ihnen scheinen verschiedene Grade der Mysterien bestanden zu haben, die nach Thieren bezeichnet wurden, wie derselbe Tertullian 2) andeutet,

<sup>1)</sup> De corona c. 15. Erubescite commilitones ejus (Christi) jam non ab ipso judicandi, sed ab aliquo Mithrae milite, qui cum initiatur in spelaeo, in castris vere tenebrarum, coronam interposito gladio sibi oblatam, quasi mimum martyrii, dehinc, capiti suo accommodatam monetur obvia manu e capite pellere et in humerum, si forte transferre, dicens Mithram esse coronam suam Atque exinde nunquam coronatur, idque in signum habet ad probationem sui, sicubi temptatus fuerit de sacramento, statimque creditur Mithrae miles, si dejecerit coronam, si eam in Deo suo esse dixerit.

<sup>2)</sup> Advers. Marc. I, 13. Sicut aridae et ardentis naturae sacramenta leanes Mithrae philosophantur.

wenn er von Löwen des Mithra redet. Klarer Porphyrius 1), der diese Thiernamen und Thiergestalten der Eingeweihten mit der Lehre von der Seelenwanderung verknüpft: die Mysten seien Löwen genannt worden, die Frauen Hyänen, die Diener Raben (sie kommen auf den Monumenten vor), die Väter Adler und Habichte, und der in den Grad der Leontiker Eingeweihte werde mit allerlei Thiergestalten bekleidet.

Hieraus schöpfte Hieronymus 2), wenn er von den ungeheuerlichen Bildern spricht, mit welchen die verschiedenen Grade eingeweiht werden. Daher finden wir denn auch auf mithrischen Inschriften Persica, Heliaca, Gryphios genannt (Gruter p. 1087), ferner einen pater et hierocorax D. S. J. M. (p. 27) und sacra hierocoracica.

Die christlichen Apologeten haben uns aber auch noch anderweitige höchst schätzbare Notizen über das, was bei den Mithra-Mysterien vorging, aufbewahrt. So der h. Justinus 3), nach welchem in denselben Brod und ein Wasserbecher mit einigen dazu passenden Reden bei der Weihe des Einzuführenden aufgesetzt wurden. Aehnliches bestätigt Tertullian \*), der in den Mysterien eine Art Firmung durch Bezeichnung der Stirne und eine Darbringung von Brod fand und eine Abbildung der Auferstehung. Den Gebrauch des Wassers in denselhen bezeugt auch Porphyrius 5): die Mischgefässe seien Symbol der Quellen, wesshalb denn auch ei Mithra das Mischgefäss aufgestellt werde. In der That finden sich auf den mithrischen Denkmälern diese Wassergefässe abgebildet. Derselbe Schriftsteller giebt uns noch einen andern interessanten Zug der Mysterien 6): es werde denen, welche in die Leontika eingeweiht werden, statt des Wassers Honig zum Wa-

2) Ad Laetam 7. Portentosa simulacra, quibus corax, gryphus, miles, ho, Perses, Helios, Bromius, Pater initiantur.

4) De praescr. haeret. c. 40. Et si adhuc memini Mithra signat illic in frontibus militès suos; celebrat et panis oblationem et imaginem resurrectionis inducit et sub gladio redimit coronam.

5) De antr. nymph. c. 17. των μεν κρατήρων σύμβολον των πηγών φούντων · καθώς παρά τῷ Μίθρα ὁ κρατὴρ ἀντὶ τῆς πηγῆς τέτακται,

πών δ' άμφορέων, έν οἰς τὰ ἀπό τῶν πηγῶν ἀρυόμεθα.
6) ib. c. 15. Όταν μὲν οὖν τοῖς τὰ λεοντικὰ μυουμένοις εἰς τὰς χεῖρας ἀνθ' ὕδατος μέλι νίψασθαι ἐγχέωσι καθαρὰς ἔχειν τὰς χεῖρας ταραγγελλουσιν από παντός λυπηρού και βλαπτικού και μυσαρού.

<sup>1)</sup> De Abstin. IV, 16. p. 350. Καὶ γὰρ δόγμα πάντων ἐστὶ τῶν πρώτων τὴν εετεμψύχωσιν είναι. ο και έμφαίνειν εοίκασιν έν τοις του Μίθρα μυστηρίοις. την γάρ κοινότητα ήμων την προς τα ζωα αίνιττόμενοι δια των ζωων ήμας ωνύειν είωθασιν, ώς τοὺς μεν μετέχοντας τῶν αὐτῶν ὀργίων μύστας λέον-καλεῖν, τὰς δὲ γυναῖκας ὑαίνας, τοῦς δὲ ὑπηρετοῦντας κόρακας ἐπί τῶν πατέρων (?) ἀετοί γὰρ καὶ ἱέρακες οὐτοι προςαγορεύονται δ τε κα λεοντικά παραλαμβάνων περιτίθεται παντοδαπάς ζώων μορφάς.

<sup>3)</sup> Apol. I. (T. I, p. 268. ed. Otto) Όπες και έν τοῖς τοῦ Μίθοα μυστη-τοις παρέδωκαν γίνευθαι μιμησάμενοι οἱ πονηφοὶ δαίμονες. ὅτι γὰρ αυτος καὶ ποτήριον ὕδατος τίθεται έν ταῖς τοῦ μυομένου τελεταῖς μετ' έπολόγων τινών, η επίστασθε η μαθείν δύνασθε.

schen auf die Hände gegossen und sie dabei ermahnt, die Hände rein zu balten von allem traurigen, schädlichen und abscheulichen; und sie bringen dem Mysten die dem reinigenden Feuer eigenthümliche Waschung dar, das Wasser als dem Feuer feindlich vermeidend; sie reinigen aber auch die Zunge mit Honig von aller Sünde. Was dieser Honig bedeute, erörtert Porphyrius 1) weiter: wenn dem Perser (dem in den Grad der Persika einzuweihenden, nicht Mithra, wie einige Erklärer meinen) Honig gebracht werde als dem Bewahrer der Früchte (vielleicht ist statt καρπῶν νεκρῶν zu lesen), so werde eben damit diese Eigenschaft des Bewahrens symbolisirt; wesshalb einige meinen, Nektar und Ambrosia, welche der Dichter in die Nasen träufeln lasse, damit die Gestorbenen nicht faulen, sei als Honig zu verstehen, da der Honig Götterspeise sei.

Am Schlusse stehe eine Notiz über die Mithra-Mysterien, welche uns Origenes 2) aus Celsus (zu Hadrian's Zeit) erhalten hat. "Es sei in diesen Mysterien eine symbolische Darstellung der zwei Umläufe am Himmel, der Fixsterne nämlich und der Wandelsterne und des Durchganges der Seele durch dieselben. Dieses Symbol sei eine hochthorige (ist vielleicht ἐπτάπυλος zu lesen?) Stiege; das achte Thor sei über ihr. Das erste Thor sei von Blei, das zweite von Zinn, das dritte von Erz, das vierte von Eisen, das fünfte von Mischmetall, das sechste von Silber, das siebente von Gold. Das erste Thor widmen sie dem Kronos, durch das Blei die Langsamkeit des Gestirnes bezeichnend, das zweite der Aphrodite, ihr das Glänzende und Weiche des Zinnes vergleichend; das

καὶ ώς μύστη καθαρτικοῦ ὅντος τοῦ πυρὸς οἰκεῖα νίπτρα προςάγουσι, παραιτησάμενοι τὸ ἔδωρ ὡς πολεμοῦν τῷ πυρί\* καθαίρουσι δὲ καὶ τὴν γλῶσσαν τῷ μέλιτι ἀπὸ παντὸς ἁμαρτωλοῦ.

4) ib. c. 16. Όταν δὲ τῷ Πέρση προςάγωσι μέλι ὡς φύλακι καρπῶν τὸ φυλακτικιν ἐν συμβόλω εἰθενται. ὅθεν τινές ἡξίουν τὸ νέκτας καὶ τὴν ἀμβροσίαν, ἢν κατὰ ὁνοῶν στάζει ὁ ποιητὴς εἰς τὸ μὴ σαπῆναι τοὺς τεθνηκότας, τὸ μέλι ἐκδέχεοθαι, θεῶν τροφῆς ὅντος τοῦ μέλιτος. Die homerische Stelle, auf welche hier angespielt ist, findet sich Π. ΧΙΧ, 38.

5) adv. Cels. VI, 22, p. 336 ed. Lommatzsch. Αἰνίττεται ταὐτα καὶ ὁ Περσῶν λόγος, καὶ ἡ τοῦ Μίθρου τελετὴ παρ αὐτοῖς ἐστιν. Ἐστι γάρ τι ἐν αὐτῆ σύμβολον τῶν δύο τῶν ἐν οὐρανῷ περιόδων, τῆς τε ἀπλανοῦς καὶ τῆς εἰς τοῦς πλανήτας αὐ γεγενημένης καὶ τῆς δι' αὐτῶν τῆς ψυχῆς διεξόδου. Τοιόνδε δὲ τὸ σύμβολον κλίμαξ ὑψίπυλος, ἐπὶ δὲ αὐτῆ πύλη ὀγδόη. Ἡ πρώτη τῶν πυλῶν μολίβδου ἡ δευτέρα κασευτέρου, ἡ τερίτη χαλκοῦ, ἡ τετάρτη σιδηερῦ, ἡ πέμπτη κεραστοῦ νομίσματος, ἡ κριτή χαλκοῦ, ἡ τετάρτη σιδηερῦ, ἡ πέμπτη κεραστοῦ νομίσματος, ἡ μολίβδω τεκμηριούμενοι τὴν βραδύτητα τοῦ ἀστέρος τὴν δευτέραν Αφροδίτης, παραβάλλοντες αὐτῆ τὸ φαιδρόν τε καὶ μαλακὸν τοῦ κασσιτέρου τλήμονα γὰς ἔργων ἀπάντων καὶ χοματιστὴν καὶ πολύκμητον εἶναι τὸν δὲ σίδηρον καὶ τὸν Ερμῆν τὴν πέμπτην Αρεος, τὴν ἐκ τοῦ κράματος ἀνώμαλόν τε καὶ ποικίλην ἔκτην σελήνης τὴν ἀργυρᾶν · ἐβδόμην ἡλίου τὴν χρυσῆν, μιμούμενοι τὰς χρόας αὐτῶν. Ἑξῆς ἐξετάζει τὴν αἰτίαν τῆς οῦτω κατειλεγμένης τάξεως τῶν ἀστέρων, δηλουμένης διὰ ουμβόλων ἐν τοῖς ὀνόμασι τῆς λοιπῆς ὕλης (Ι. πύλης). τοῖς ὀνόμασι τῆς λοιπῆς ὅλης (Ι. πύλης).

dritte dem Zeus, das erzene und feste; das vierte dem Hermes, denn aller Werke Dulder und Besorger und voller Mühen sei das Eisen und Hermes; das fünfte dem Ares, das durch die Mischung unregelmässige und bunte; das sechste silberne dem Mond; das siehente goldene der Sonne, die Farben derselben nachahmend. Hierauf erforscht er (Celsus) die Ursache dieser Anordnung der Sterne, die symbolisch angezeigt sei in den Namen des noch übrigen Thores." Ueber diese Zusammenstellung des Metalls mit den Gestirnen und den Wochentagen vergl. Kopp (Palaeogr. crit. III, §. 309.) Anquetil (T. I, 2. Vie de Zoroastre p. 28) will darin eine Anspielung auf die mehreren Himmel annehmen, welche die persische Theologie kennt. Aehnliche Aufzählungen der Metalle kommen in den Zendtexten öfters vor; vergl. Farg. VII, 74.; aber eine Parallele der Metalle mit den Gestirnen findet sich nicht.

Wenn dieser letzte Zug der Mithra-Mysterien in den Urtexten keine Bestätigung hat, so lässt sich dagegen gar Vieles von dem, was die Alten über sie berichteten, als ächt erweisen. Vor allem sind die Mysterien selbst unstreitig aus dem Hauptseste des Mithra, welches wir oben kennen gelernt haben, und aus dem während des Jahres regelmässigen Opferdienste des Gottes entsprungen, dessen Gebetsformel uns in ächter Form vorliegt; solche Gebete und Ermahnungen waren nach Justin mit den Mysterien Dass dem Mithracultus gewisse Waschungen und Büssungen vorausgingen, beweist Mih. Y. 122. Vielleicht gehört auch die dunkle Stelle 109 hierher. Dass der Mithrageweihte als Krieger betrachtet und durch Schrecken gestählt wurde, ist übereinstimmend mit dem Texte, wo Mithra selbst mit allen Waffen gerüstet als Krieger daherfährt und die Dämonen und Gottlosen schreckt und zu Grunde richtet. Wasser und Wassergefässe sind ein Hauptbestandtheil des zarathustrischen Cultus überhaupt; vergl. Anquetil Usages T. II, p. 533 sq. Das Brod, welches in den Mysterien geopfert wird, sind die Darun's, die kleinen Brode, welche noch heute der Parse darbringt, und die unter dem Namen draonô in den Texten vorkommen (Yaçn. XI, 4, 5.). Der Honig wird als Opfergabe in den Texten nur Farg. VIII, 22 erwähnt, wo myazdem die Prädicate gaomentem madhumantem hat. Spiegel übersetzt letzteres: mit Wein. Farg. XIV, 17. ebenso madhèus und Farg. V, 52 sqq. madhu. Möglich, dass es in der ursprünglichen Bedeutung genommen werden darf, welche von den andern Stellen wenigstens nicht ausgeschlossen ist; dass beim myazda Wein dargebracht wurde, bezweiste ich sehr.

So sehen wir also, dass auch den späten und mannichfach verfälschten Nachrichten über die Mithra-Mysterien gar viel Aechtes zu Grunde liegt, und dass Idee und Cultus dieses Gottes über ein Jahrtausend sich im Ganzen wohl erhalten habe, wenn auch im Einzelnen Modificationen und Beimischungen fremdartiger Dinge stattfanden.

#### IV.

## Beigabe über Gayô-maratha und Çaosyaç.

Es wurde oben die Vermuthung geäussert, die armenische Tradition über einen vom Weibe gebornen Mithra sei vielleicht aus einer Verwechslung oder Verbindung der Lehre über diesen Yazata mit jener von Çaosyãç, dem zukünftigen Heiler, entstanden. Theils um diese Conjectur als einigermassen begründet zu erweisen, folgt hier eine möglichst kurze Darstellung dessen, was die Texte über Caosyac bieten, und namentlich über seine Geburt von einem Weibe; theils aber auch wegen der nahen Verwandtschaft, in welcher die Unsterblichkeitsmysterien des Mithra mit der Doctrin von der Auferstehung durch Caosyac gestanden sein mögen. Um aber die Stellung des letztern im zarathustrischen System zu begreifen, ist es nothwendig, auch die Texte des Zendavesta über Gayô-maratha den Urmenschen zu betrachten. werden nämlich der Urmensch einerseits und Caosyac andrerseits als die Anfangs- und Endpunkte des Menschengeschlechtes und seiner Geschichte bezeichnet; aus des ersteren Leib und Samen gehen alle Menschen hervor, sind aber durch die am Urmenschen und seinen Nachfolgern geübte Gewalt des Dämons dem Tod und der Verwesung unterthan; der zweite erhält seinen Leib aus diesem vom Urmenschen herstammenden Generationsprocess, aber ausserordentliche Weise durch Zarathustra's Samen aus einer Jungfrau, welche die Allüberwindende genannt wird; er hebt den Fluch des Dämons, stellt die Leiber aus der Verwesung wieder her und bewirkt die Auferstehung.

Die Stellen, welche Gayô-maratha mit Çaosyāç verbinden, sind folgende: Yaçn. XXVI, 5 et 10 haca gayât marathnat â çaosyañtât verethraghnat. "Von Gayô-maratha an bis auf den Çaosyāç" d. i. von der Schöpfung bis zur Auferstehung. Dasselbe wiederholt sich Farv. Y. 145.

Der Urmensch wird auch öfters in Verbindung mit dem Urstier genannt 1); so Yaçn. XIII, 7. gèuçca hudhaönhô gayêqyàcâ marathnô aśaonô fravaśîm yazamaidê "wir rufen an den Genius des gutwissenden Stiers und des reinen sterblichen Lebens." Yaçn. XXVI, 5. gèus hudhaönhô urvânem yazamaidê; gayêhê marathnô aśaonô fravaśîm yazamaidê, wir rufen an die Seele des gutwissenden Stiers (Gośurun); wir rufen an den Genius des reinen sterblichen Lebens." Abgekürzt heisst es Yaçn. LXVIII, 22. nemô gèus nemô gayêhê "Preis dem Stier, Preis dem Leben." Visp. XXI, 2. avi gèus avi

<sup>1)</sup> Wie Çaosyaç bei der Auferstehung mit dem Stier Hazayosch oder Hadayavesch verbunden wird, vergl. Bund. XXXI, p. 75, 8. XIX, p. 45, l. 19. Er heisst auch Çarçaok. XV, p. 37, 16.

gayêhê "dem Stier, dem Leben (wünschen wir Opfer)." Gayêqyâ oder die jüngere Form gayêhê ist der Genitiv von gaya Leben, welche Bedeutung des Wortes durch Stellen wie Yaçn. XL1, 3., L1, 19.; Farg. II, 41.; Yaçn. LXXI, 15 (wo Zarathustra aufgefordert wird, die betr. Worte beim letzten Ausgang des Lebens d. i. beim Tode zu sprechen) ausser Zweifel. Leider findet sich der Name des Urmenschen nicht im Nominativ; der Genitiv marathnő lässt ein Thema marathan voraussetzen, welches im Nominativ nach der Analogie von asava maratha lauten muss. Die Wortbildung ist wie pairigathnő Visp. IX, 2.

Eine weitere Bezeichnung des Urmenschen ist die "des reinen Mannes" per eminentiam. Yaçn. XII, 7.; XIX, 2. para gam—para narem asavanem. Dem entsprechend heisst im Bundehesch der Urmensch gabra i aharuban III, p. 8, l. 7, 13. Weil aber der Urstier (gâus hudhaö) und der Urmensch (na asava) am Anfang der Schöpfung nebeneinander geschaffen wurden, so stehen sie denn auch häufig als Gattungsbegriffe sich zur Seite, ohne dass dabei eine directe Beziehung auf die Urtypen stattfindet; vergl. Visp. XI, 3; Farg. V, 37. Gayő-maratha allein kommt vor Yaçn. XXIII, 2 äyêçê yêsti âfravasi gayêhê marathnő, wo der Urmensch an der Spitze aller Bekenner des wahren Glaubens in der Vorzeit steht.

Auch in den Yasht's kommt Gayô maratha vor. Farv. Y. 86 von dem Genius des Urstiers und des Urmenschen die Rede war (yāmca (fravasîm) gèus yāmca gayêhê) heisst es weiter: 87. gayêhê marathnô asaonô fravasîm yazamaidê yô paoiryô ahurâi mazdâi manaçca gusta çâçnaõçca yahmat haca frâthwereçat nâfô airyanãm daqyunam cithrem airyanam daqyunam "Des Gayô-maratha, des reinen, Genius rufen wir an, der zuerst dem Ahura Mazda den Gedanken (so ist manaç wohl zu fassen) hörte und die Gebote; aus welchem er (Ahura) gebildet hat das Geschlecht der arischen Länder, den Samen der arischen Länder." Damit ist zu verbinden Tir. Y. 13, 14. Da erscheint der Stern Tistrya in den ersten zehn Nächten "in der Gestalt eines Mannes, eines fünfzehnjährigen, glänzenden, weissaugigen, hohen, angreifenden, starken, lieblich redenden; von dem Alter wie der erste Mann ist er herbeikommend; von dem Alter wie der erste Mann ist er angreifend; von dem Alter wie der erste Mann nimmt er den graden Weg." (nars kehrpa pañca-daçanhô khšaêtahê çpitidôithrahê berezatô avi-amahê amavatô hunairya õn cô tat ayaos yatha paoirîm vîrem avi-yaŏ bavaiti tat ayaos yatha paoirîm vîrem avi-amô aêiti tat ayaos yatha paoirî m vîrem erezusam adaçtê. Die letzten Worte sind mir dunkel; zu avi-am ô vergl. Sskr. abhi + am anstürmen, angreifen).

Vergleichen wir nun mit diesen Urtexten die Stellen des Bun-

dehesch über Gayô-maratha, so finden wir eine fast buchstäbliche Beziehung auf erstere. Bundeh. XXIV, p. 57, 5 (Anq. II, p. 397) ist von den Ratava's (Ersten, Meistern) der Geschöpfe die Rede, und da heisst es dann: "als der erste des Menschengeschlechtes wurde Gayomart gebildet glänzend, weissaugig, welcher ins Wasser schaut." Bund. III, p. 10, l. 14. "Vor dem Kommen (des Ahriman) zu Gayomart brachte Ahura für den Gayomart das Khéi 1) hervor und als Ahura dieses Khéi geschaffen, in der Gestalt eines Jünglings von fünfzehn Jahren eines glänzenden trat da Gayomart aus dem Khéi hervor." Das Alter von fünfzehn Jahren ist in den Urtexten das typische Normalalter des Paradieses, vergl. Yaçn. 1X, 5.

Das Wasser, in welches Gayomart schaut, ist wohl eben jenes Khéi; ich zweisie nicht, dass auch dieser Zug des Wasserschauens alt ist, obgleich unsere Urtexte (dem Verfasser des Bundehesch lagen gewiss noch andere vor) davon nichts erwähnen. Bund. IV, p. 12, 1. steigt Gayomart beim Tode des Urstiers an seiner rechten Seite hervor 2). Es ist mir nicht ganz klar, ob hiemit ein Entstehen des Menschen erst nach dem Tod des Urstiers angedeutet sein soll, während doch anderswo beide als coexistent gedacht sind.

Aber noch anderes höchst Bedeutsames über Gayomart enthält Bundehesch. Aus Furcht vor dem reinen Menschen (Gavomart) liegt Ahriman 3000 Jahre niedergestreckt da, und trotz der Aufforderung der Dämonen, Abura zu bekriegen, wagt er es nicht. Endlich nach den 3000 Jahren, kommt der gottlose (Darvand) Gahi, der Geist der Unreinigkeit; er ermuthigt Ahriman und verspricht den reinen Menschen zu vernichten. Ahriman küsst erfreut den Dämon, und giebt ihm zum Lohn eine Gabe zu wünschen. Gahi wünscht den Leib eines Jünglings von fünfzehn Jahren, dessen er sich bemeistert. Wie nun Ahriman durch Gahi den Gayomart getödtet, davon ist nichts weiteres gesagt; die früheren Versuche ihn durch Boschasp (Busyacta) p. 10, l. 7. und Astuiad p. 11, 2 (Actôvîdhôtus) zu tödten waren umsonst; Gayomart lebte die ihm bestimmten dreissig Jahre nach dem Kommen des Ahriman; erst dann starb er, und sagte sterbend, dass aus seinem Samen alle Menschen gebildet werden. Der Dämon Gahi kommt auch in den Urtexten vor; vergl. Ardib. Y. 9. Farg. XVIII, 58.

<sup>1)</sup> Vergl. Haug über die Pehlevi-Sprache p. 42. Leider ist es ungewiss wie der Name gelesen werden muss; doch seheint er im Zusammenhalt mit

Bund. XXI, p. 54, 2. und p. 53, 19. dem neupersischen Speichel oder

Schweiss identisch.

<sup>2)</sup> Spiegel Huzw. Gr. p. 115 übersetzt: ,, als der einzig geschaffene Stier starb, fiel er auf die rechte Hand. "Er scheint also der Stelle eine ganz andere Deutung zu geben.

Yaçn, IX. 32. Die Gahika's sind gewissermassen seine Bekörperungen. Dass aus dem Urmenschen alle Menschen gebildet wurden, kaben wir schon aus Farv. Y. 87. gesehen, und es wird durch Minokhard (Spiegel Parsi-Gramm. p. 166.) bestätigt, wo noch zwei weitere Züge beigefügt sind, dass Gayomart Azur (Arzur) getödtet habe, und dass die Metalle aus seinem Körper geschaffen wurden, die ich nicht weiter erklären kann. Der Name Arzur klingt eines Theils an den des Berges Erezurô Zam. Y. 2 arcûr Bund. XII, p. 23, 9 an, anderntheils an erezusam Tir. Y. 14 an. Den Process dieser Bildung schildert Bundehesch XV, p. 33, l. 5 in einem ausdrücklichen Citat aus den Din d. i. den heiligen Büchern. Gayomart in seinem Sterben gab Samen; dieser Samen wurde, gereinigt 'durch das Licht der Sonne, zu zwei Theilen von Nairyô-çanha und zu einem von Cpenta-armaiti bewahrt. Nach vierzig Jahren (vergl. Farg. II, 40) entspringt in der Gestalt der Pflanze Reivas eine Säule von fünfzehn Jahren mit fünfzehn Blättern am Tage Mithra des Monats Mithra aus der Erde; aus dieser entwickelt sich dann das Menschenpaar Meschia und Meschianeh 1), deren weitere Geschichte nicht hierber gehört.

Die Parallele dieses Entstehens des ersten Menschenpaars aus dem Samen des sterbenden Lebens (Gayô-maratha), der von Nairyô-çanha und Çpenta-armaiti bewahrt wird, mit dem Entstehen des Çaosyaç aus dem von demselben Yazata und der Anahita bewahrten Samen des Zarathustra, welches wir unten kennen lernen werden, ist augenfällig und beweist die Zusammengehörigkeit bei-

der Vorstellungen.

Dunkel bleibt aber immer noch, warum Gayomart stirbt, und wie Ahriman und Gahi seinen Tod bewirken. Es scheint mir hier eine theosophische Vorstellung zu Grunde zu liegen. Der Urmensch wurde androgyn gedacht; die Theilung in Geschlechter geht aus dem Verlangen des Urmenschen nach einem sich selbst gleichen Gegenstande hervor. Dies benützt Gahi der Geist der Unzucht; er nimmt den Körper eines fünfzehnjährigen Jünglings an. Gayomart schaut in das Wasser Khéi, aus welchem er hervorgestiegen; er sieht dort das Trugbild des Gahi und dadurch bekommt letzterer Gewalt über ihn. Es ist wahr, dass Einiges in diesem Bilde von mir ergänzt ist; allein ich wüsste nicht, wie anders die Räthsel des Bundehesch gelöst werden könnten. Die ähnlichen Vorstellungen der Rabbinen von einem androgynen Urmenschen erwähne ich nur im Vorübergehen.



<sup>1)</sup> Gayomart mit seiner weiteren Entwickelung Meschia und Meschianeh ist der Urmensch in der theosophischen Form des zarathustrischen Systems; Yima ist der Urmensch der alten arischen Sage, welcher aber nach dem System eine andere Stellung bekommen musste, obgleich auch hier noch der paradiesische Zustand so hell hervorleuchtet. Haosyanhô dagegen ist der Urvater des baktrischen Stammes.

Dass dieser theosophische Mythus alt ist, davon haben wir einen höchst willkommenen und zugleich überraschenden Beweis in der griechischen Mythologie; ich meine die Sage von Narkissos 1). Sie tritt zwar in der classischen Litteratur erst spät auf; denn meines Wissens ist Ovid (Met. III, 346 sqq.) der erste, der sie behandelt. Aber so sehr er es verstanden, durch seine geschmeidigen und lieblichen Verse das Ganze in eine blosse erotische Fabel zu verwandeln und die Spuren uralter Sage zu verwischen (die Nymphe Echo scheint er willkürlich hinein verwebt zu haben), so blitzt letztere doch überall hervor. Pausanias, der (180 n. Chr.) uns mit seiner prosaischen Trockenheit den Mythus erzählt, wie er zu Thespiä am Helikon im Volksmund lebte, ist uns ein weit schätzenswertherer Zeuge, theils weil er die Sage in ursprünglicherer Form erhalten hat, theils weil er sie ausdrücklich als Localtradition von Thespiä bezeichnet, was ein Beweis für ihr hohes Alter ist.

Er erzählt (IX, 31, 7): "im Land der Thespier am Helikon sei die Quelle des Narkissos und der Sage nach habe Narkissos in dieses Wasser geschaut, und nicht wissend, dass er seinen eignen Schatten gesehen, habe er sich ohne es zu merken, in sich selbst verliebt, und durch diese Liebe sei ihm an der Quelle der Tod geworden. Das ist aber, wie der ehrliche Pausanias meint, gar albern, dass Jemand, der schon solches Alter erreicht hat, wie von der Liebe gefangen werde und nicht mehr unterscheiden könne, was Mensch und was des Menschen Schatten sei. Es giebt aber noch eine andere Sage von ihm, weniger bekannt als die erstere, jedoch ebenfalls erzählt, Narkissos habe eine Zwillingsschwester gehabt in allem Andern ihm gleich an Gestalt; und beide hätten auch gleichen Haarwuchs gehabt und ähnliche Kleidung angezogen, und seien auch mit einander auf die Jagd gegangen. Narkissos sei aber in die Schwester verliebt gewesen, und als das Mädchen gestorben, an die Quelle gegangen, wold wissend, dass er seinen eignen Schatten sehe, sei es ihm eine Erleichterung der Liebe gewesen, indem er nicht seinen eignen Schatten, sondern das Bild der Schwester zu sehen wähnte. Die Blume Narkissos aber hat die Erde auch erzeugt, wie mir (Pausanias) scheint, wenn wir aus den Liedern Pamphos etwas schliessen dürfen. Denn dieser, der viele Jahre früher lebte, als Narkissos von Thespiä, sagt, dass Kora der Demeter Tochter geraubt worden sei, als sie spielte und Blumen sammelte; sie sei aber geraubt

<sup>1)</sup> Kreuzer IV, p. 166. und mein Freund Lasaula (Studien des class. Alterth. p. 351.) baben das Richtige über ihn geahnt; anch Kinck Relig. der Hell. I, p. XXVII; II, p. 301. Schon die Alten sahen in dem Sinken des Narkissos in den Fluss den Ursprung der Generation. Anonym. de Incred. c. 9. Opusc. myth. ed. Gale p. 88. Lasaula hat bezüglich der Bedeutung des Blickens in das Wasser mit Recht auf Manu IV, 38. und Yagnyavalkya III, 279 hingewiesen.

worden nicht durch Veilchen betrogen, sondern durch Narkissen." Der trockene Pausanias, der gar den Narkissos für eine historische Person nimmt und nach Pamphos setzt, weiss natürlich mit der Sage nichts zu machen, und hat keine Ahnung davon, dass er zwei uralte orientalische Mythen erzählt, deren einer uns in altbaktrischer Version von Gayomart dem ins Wasser blickenden, aus dessen Samen die Blume Reivas hervorspriesst, erhalten ist; die andere von Yama und seiner Schwester im Atharva-Veda XVIII, 1. (vergl. Roth Zeitschr. der D. M. G. IV, p. 426 sqq.), die aber auch im Hinblick auf Bundeh. XXXII, p. 77, l. 6. und XXIII, p. 56, l. 13 dem iranischen Kreise bekannt gewesen ist.

Es übrigt noch auf einige Parallelen des griechischen und des baktrischen Mythus hinzuweisen. Eltern des Narkissos sind der Fluss Kephissos und die Nymphe Leirioessa, oder Leiriope, die lilienfarbige oder zarte; er ist also ein dem Wasser entsprungenes Wesen, wie Gayomart dem Wasser entsteigt. In der Schilderung dieses Wassers bei Ovid (Met. III, 407) sind Züge eines Urwassers eingewebt. Narkissos ist bei Ovid eins über fünfzehn Jahre alt (351). Die Beschreibung der Blume Narkissos, die an der Stelle der Leiche des Jünglings entspriesst, wenn sie mit jener der Narkissosstaude im homerischen Hymnus auf die Demeter v. 8 verbunden wird, erinnert aufs lebhafteste an die Pflanze Reivas; beide sind Symbol derselben Sache: des Untergangs des Lebens im Tode und des Wiedererwachens derselben in der Generation. Desshalb ist der Narkissos der Kranz der grossen Göttinnen.

Doch wir kehren zu Gayômaratha zurück. Wenn die aus ihm entsprungene Reihe der Geschlechter vollendet ist, wenn der andere Endpunkt in Çaosyaç erscheint, dann wird Gayô-maratha sich bei der Auferstehung zuerst erheben (Bundeh. XXXI, p. 72, 11). Und hiermit sind wir bei der Untersuchung über Caosyac angelangt. Um den richtigen Begriff dieses vielbesprochenen Wezens zu erhalten, müssen wir vor Allem die Texte unterscheiden. in welchen derselbe als einzelne, bestimmte Person erscheint, und jene welche von einer Gattung von Menschen handeln, denen dieser Name beigelegt wird. Was die erste Reihe von Stellen betrifft, so können Texte wie Yaçn. XLVIII, 9. vîdyat çaoskyāc yathā hôi asis anhat "es wisse der Çaos. wie ihm Reinheit sei" und Visht. Y. 15. narem asavanem vidhusasem çaosyañtem "den reinen Mann, der Reinheit findet, den Caos., "obgleich sie von einem Caosyaç im Singular reden, doch nicht auf eine Person bezogen werden; sie sind Bezeichnung des Gattungsbegriffes. Am prägnantesten wird Person und Zeit des Caosyaç an jenen Stellen hervorgehoben, wo er als der Endpunkt des menschlichen Geschlechtes bezeichnet wird (Farv. Y. 145; Yacn. XXVI, 10; LIX, 27; s. oben). An letzterer wird gleich hinzugefügt: çaoskyañtem verethraganem yazamaidê "wir rufen an den siegreichen C." Das Epitheton: siegreich ist, wie

wir weiter sehen werden, ein beständiges des Heilers, des befruchtenden Retters des menschlichen Geschlechtes aus der Verwesung zur Auferstehung und zur Unsterblichkeit. Ein höchst wichtiger Text zur Erklärung des Namens des Çaosyaç ist Farv. Y. 129. Es folgt dort unmittelbar auf die schon früher 110 und 117 zweimal dagewesene Anrufung des Genius des Actvat-eretô, welcher eben der Çaośyāç ist: yô anhat çaośyāc verethraga nama açtvat-eretaçca nama avatha çaośyāc yatha vîçpem ahûm açtvañtem çâvayât avatha actvat-erető yatha actvaô hã ustanavao actvat-ithyêganhem paitistât paitistâtée bizangrô-cithrayao drugo paitistatée asava-karstahe thaésanho. "Der da ist Caosyaç der Siegreiche mit Namen und Actvat-eretô mit Namen; desswegen Çaosyaç (Heiler), weil er die ganze bekörperte Welt heilen wird (bekräftigen, befruchten, ihr Nutzen bringen wird); desswegen Actvat-eretô (Erheber der Körper, oder Körper-erhoben) weil er bekörpert seiend und lebendig dem Zerstörer der Bekörperten widerstehen wird, zum Widerstand gegen die zweifüssersamige Drukhs, zum Widerstand gegen den die Reinen vergewaltigenden Hass." Die Wurzel çav oder çu, von welcher çavayat das Causativ ist, liegt dem Zendischen çavas, cévista, dem Sskr. cavas zu Grunde. Dass die Wurzel cavati im Sskr. sich nicht findet, bezeugt Nirukta II, 2. p. 20. çavatir gatikarma kambôgêśvêva bhàśyatê; vikâram asyâryêśu bhâśantê çava iti. Die Verbalwurzel wird hier den Kambôga's 1) zugeschrieben, während das Sanskrit das Nomen hat.

Die Wurzel cu wird als dem Nomen Caosyac zu Grunde liegend noch weiter bezeugt Yaçn. LV, 4. wo es heisst: pathrai asahê gaêthanam harethrâi asahê gaêthanam çuyamnanam ca çao syantam ca "zum Schutz der reinen Lebendigen, zur Erhaltung der reinen Lebendigen, der geheilten und heilenwerdenden." Hier ist der Gegensatz zwischen dem Participium pass. çuyam nanam und dem Partic. fut. çaosyantam sehr lehrreich: es giebt Lebendige, die geheilt, befruchtet und belebt werden, und es giebt solche, welche einst diese Heilung hervor-Sonach bedeutet Caosyac den Heilen- oder Nützen-, Befruchtenwerdenden. Die sehr häufig wiederkehrende Variante çaoskyaç erklärt sich entweder dadurch, dass dem Zend die Verbindung sy unbequem war und ein k als fulcrum eingeschoben wurde, wie sich neben usi auch uski, neben masyo maskyo findet; oder sk ist Futurbildung wie die lat. Formen auf sco. Wurzel çav oder çu entspricht, wie ich glaube, Gr. κύω und

<sup>1)</sup> Ueber sie vergl. Weber Ind. Studien I, p. 144. Die Identität ihres Namens mit dem des Kambyses (Kabugiya) beweist, dass ihre Sprache dem altpersischen und baktrischen verwandt war. Ich verdanke diese Bemerkung Webers mündlicher Mittheilung.

çaosyaç ist daher ein χυίσχων, χυήσων, der zukünftige Befruchter und Beleber jener, die dem Tod und der Verwesung verfallen sind.

Doch wir kehren zum Texte zurück: h & scheint mir das Particip von as zu sein; eretô findet sich leider ausser in dieser Verbindung nur noch im Worte: eretô-kerethna einem Epitheton der Periode hamacpath-maedhaya, der Schöpfungsperiode des Menschen; Visp. I, 2, wo Westergaard aretô-kerethnahê giebt, während eine Hs. eretô bietet; so Visp. II, 2. eretô Farg. V, 59 und eretîm VII, 13 mit den Varianten irito und iritim scheint anderswohin zu gehören, ebenso die verschiedenen Formen von areta und aretha. Ich möchte unser eretô von Sskr. ar rhôti ableiten, welches den Sinn erheben, aufregen etc. hat. und wovon Sskr. ar ati Diener, Ordner kommt. Çaosyaç thut das Gegentheil von dem, was der Dämon thut, den er bekämpft; dieser vernichtet die Bekörperten; er erhebt und belebt sie. Der Dämon, von dem hier die Rede ist, ist wahrscheinlich der anderswo (vergl. Farv. Y. 130) vorkommende Daéva ithyégő maršaonem. von welchem Farg. XIX, I handelt und der auch dort auf die Zerstörung des Leibes des Zarathustra ausgeht. - Die zweifüssersamige Drukhs erinnert an Ardib. Y. 7, wo neben bizangrôcithra aji-cithra (Schlangensamen) aufgezählt ist. Zu bizañgra vergl. Ab. Y. 89; Farg. XII, 22. V, 35. und Burnouf Étud. p. 253. Die Drukhs ist ebenfalls der böse Geist der Verwesung. - asava-karstahê ist auffallend; es wiederholt sich indessen oben 105, während an den Compositis: aji-karstahê 131; aêśmô-karstahê 138; gadhô-karstahê 136; cáctôkarstahê 135; nâfyô-karstahê 120 der erste Theil etwas Schlimmes oder das bezeichnet, wovon die böse Wirkung ausgeht. karsta ist gleich Sskr. kršta, welches auch vergewaltigt. gepeinigt bedeuten kann. Soll es im activen Sinn: den Reinen peinigend heissen?

Nachdem uns so der Name des Çaosyaç und durch ihn auch seine Thätigkeit klar geworden ist, gehen wir zu dem über, was uns Texte und Tradition über sein Erscheinen überliefern.

Çaośyāç wird nach der ausdrücklichen Lehre des Bundehesch ein Sohn Zarathustra's genannt und zwar Sohn auf nicht natürliche Weise. Dreimal, so heisst es (Bundeh. XXXIII, p. 80, 7) nahte Zarathustra der Hvôvî und jedesmal fiel der Same auf die Erde: der Yazata Nairyô-Çanha bewahrte ihn und vertraute ihn der Obhut der Yazata Anahita bis zur Zeit, wo er (der Same) sich der Mutter vermischen wird. 9999 Myriaden Fravasi's der Reinen wachen über diesen Samen. Es könnte scheinen als sei dies eine Extravaganz späterer orientalischer Phantasie. Allein die Urtexte bestätigen Hvôvî als Gattin des Zarathustra (Farv. Y. 439), und wenn es auch zweiselhaft ist, ob die Stelle Farv. Y. 98. thrimithwatô çpitâmahê asaonô fravasîm ya-

zamaidê das heisst, was Anquetil meint: Je fais izeschné au saint Feröuer des trois (gouttes) de semence de Sapetman (Zoroastre), oder ob die aparazâta's Farv. Y. 127 die postumi des Zarathustra sind 1), so lässt die weitere Stelle (Farv. Y. 62) keinen Zweifel zu, wo ausdrücklich gesagt ist: "wir opfern den guten, starken heiligen Fravasi's der Reinen, welche jenen Samen bewachen des reinen Zarathustra, neun und neunzig und neunhundert und neuntausend und neunzig mal (?) zehntausend." Ebenso ist es ein altertbümlicher Zug, dass Anâhita den Keim bewahrt, von welcher so oft gesagt wird, dass sie die Samen aller Männer reinigt (Ab. Y. 2).

Der Ort, wo Çaosyaç geboren werden wird, ist vor Allem das Karsvare Qaniratha (Bund. XI, p. 21, 8); in diesem aber ein gewisses Wasser, über welches die Urtexte wiederholt sprechen. Farg. XIX, 5. ganani pairikām yam khnathaiti yahmai uczaváité caośyão verethraga haca apat kaçaoyát uśaçtarát haca naêmát uśaçtara eiby é haca na ema eibyô "ich will tödten die Pairika Knathaiti, bis geboren wird Çaosyaç der Siegreiche aus dem Wasser Kaçvî, von der östlichen Gegend, von den östlichen Gegenden" (Vergl. Spiegel Abh. p. 63). Was den Namen des Wassers betrifft, so bieten die Hss. kacaoyat, kaçaosyat und kaçuyat. Aehnlich klingend ist kaçêtafedhra Zam. Y. 3. Unstreitig liegt das Adjectiv kaçu klein zu Grunde; vergl. Bahr. Y. 17. Tir. Y. 29. Comparativ kaçyanham Farg. V, 24. Superlativ kaçistahê Farg. VI, 10. Das Sskr. kanîyânç kan iştha hat den Nasal erhalten. Das Femininum von kaçu kāçu lautet kâçvî, und kāçu yāt oder kāçao yāt verhält sich dazu wie areduyao zu ardvi. Die Ursache dieses Namens des kleinen Sees giebt uns Bundehesch an (XIII, p. 27, 1. 15) wo es heisst, dass der See Kaiançia in Sistan der kleinste der Zare's sei, vergl. auch XX, p. 53, l. 10., wo der Name transscribirt ist. Dass aber die Tradition diesen See mit dem Farg. XIX, 5 gemeinten identificire, geht aus der Huzvaresch-Uebersetzung letzterer Stelle hervor, und Destur-Darab bei Ang. I, 2. p. 413 hat sonach Recht, während das, was Anquetil von Ragha einmischt, ganz irrig ist. Der See Zahreh in Sistan hat dreissig Meilen im Umfang; in seiner Mitte liegt ein Schloss Rustam's und sein Wasser soll brakisch sein; s. Ritter Geogr. VIII. p. 153. Bund. XXI, p. 55, l. 3 ist wiederum von diesem See kayaçe ap die Rede, welcher der Ort des Samens der Keanier sei (so Anguetil). Von diesem Wasser heisst es: dasselbe habe zuerst keine Khrafstra's, Schlangen und Kröten gehabt und es sei das

<sup>1)</sup> Ich übergehe hier absichtlich die Frage über die beiden Oscheder als Vorgänger des Çaosyaç, da mir kein alter Text bekannt ist, welcher sie erwähnt. Oder sollten sie in den beiden Actvat - ereta's angedeutet sein, die Farv. Y. 110 und 117 dem letzterwähnten ib. 129 vorausgehen?

Abhandl. der DMG. ■, 1.

süsseste aller Zare's gewesen. Es sei aber bitter geworden wegen der Nähe der Fäulniss, und diese Bitterkeit und Fäulniss werde bis zur Auferstehung dauern. Dieselbe Localität für den Ausgang des Çaosyaç giebt Zam. Y. 92. an: yat açtvat-eretô frakhstáité haca apat kăçuyât açtô mazdaõ ahurahê vîcpa-taurvayaõ puthrô vaêdhîm vaêgô yim varethraghnîm. "Wenn der Körpererheber hervorschreiten wird aus dem Wasser Kāçvî, der Genosse Ahura-Mazda's, der Sohn der Viçpataurvî (a) die siegreiche Kunde verkündend." açtô heisst wie Zam. Y. 46 beweist: Helfer, Genosse. Sehr schwierig ist vaêdhîm vaêgô; ich habe die Vermuthung gewagt, statt vaêgô vaêdhô zu lesen; wird vaê g ô beibehalten, so muss es wohl als Accusativ zu frakhs. gezogen werden: er geht in das zu verkündende Vaêgô (das iranische Urland) das siegreiche. Zu vaêdhîm vergl. Siroz, II, 29. An vaidhim in der Bedeutung Fluss könnte auch gedacht werden, wenn es Hss. höten, vergl. Farg. V. 5. XIV, 12. vâidhîm mit den Var. vaidhim, vaêdhîm. Noch an einer dritten Stelle kommt kāçu vor Zam. Y. 66. zrayô vat kāçûm; ob aber hier derselbe See gemeint und eine Anspielung auf Çaosyac enthalten ist, wage ich nicht zu entscheiden.

Wie sich die alten Baktrer den Process der Entstehung des Çaośyāç dachten, darüber liegen keine Texte vor. Aus dem schon Gesagten ist es aber wahrscheinlich, dass der Keim als im Wasser des Sees liegend gedacht wurde und dass man annahm, die Mutter des Çaośyāç werde durch ein Bad im See davon befruchtet werden (Anq. Vie de Zor. I, 2. p. 45), wie man auch Hvôvi durch ein Bad das germen verlieren liess (Anq. Notic. p. XXXVIII), was aber zur angeführten Stelle des Bundehesch nicht passt.

Der soeben erklärte Text des Zamy. Y. nennt uns den Namen der Mutter des künftigen Heilers. Dasselbe thut ausführlicher und nachdrücklicher Farv. Y. 142. In diesem höchst merkwürdigen Opfergebete nämlich ist nach Aufzählung aller Genien der Männer von 139 an auch eine Anrufung der Genien berühmter und heiliger Zuerst kommen die verheiratheten; z. B. die Frauen Zarathustra's, Vîstâçpa's etc. Dann von 141 unverheiratheten, meist mit dem Prädicat kanya Jungfrau. Ihre Reihe schliesst die Mutter des Çaosyaç, grade wie dieser die Reihe der Männer vom Anfang der Welt his zum Ende abgränzt. Da heisst es denn 142; kanvaő eredat-fedhryó aśaonyaő fravasím yazamaidê yâ vîçpa-taurvairica nâma avatha vîçpa-taurvairi vatha hâ tem zizanât yô vîçpa taurvayât daêvâatca tbaêśaõ maśyâatca paitistâtéê gaê-karstahê tbaêśanhô "Der Jungfrau Gedeihe - glücklich (oder: den Vater gedeihen machend) der reinen Genius opfern wir, welche die Alles überwindende (vernichtende) heisst; desswegen alles vernichtend, weil sie den gebären wird, der allen Hass von Seiten der Dämonen und der Menschen vernichtet, zum Widerstand gegen den Gahi gezo-

genen Hass." Eredat-fedhrî ist hier als der eigentliche Name der Mutter des Caosyac angegeben; sein zweiter Theil fedhrî könnte = Sskr. bhadra glücklich, heilbringend sein; aber auch, wie mich Spiegel belehrt hat, pita darin stecken; wie sich napåt und nafedhro verhalten, so dürften fedhrî und pita nebeneinander stehen; eredat halte ich mit Sskr. ardh gedeihen, fördern zusammen. - taurvairi ist auffallend neben dem Genitiv taurvayaõ, den wir soeben sahen; es ist analog Sskr. Femininformen wie rtavairi neben rtavan. Die Wurzel turv. thurv hat im Sskr. die Bedeutung: ferire, occidere; dieselbe passt für Bahr. Y. 4; Tir. Y. 8, 39; Asht. Y. 2; Ram. Y. 56; Mih. Y. 34, 60; Farv. Y. 38, 78. Die Ablative daevaatca und masvåat ca drücken die Seite aus, von wannen jener Hass kommt; vergl. Farv. Y. 89; Ab. Y. 15. - Ich habe statt gae-karstahe die Vermuthung gahi-karstahê gewagt, einmal weil die Composita mit karsta gewöhnlich im ersten Theil die schlimme Quelle ausdrücken, aus welcher der Hass oder Angriff fliesst; dann weil es sehr gut ins System passen würde, wenn Çaosyaç jenes Uebel hebt, das am Anfang von Gabi gegen Gayo-maratha verursacht worden ist, wie wir oben sahen. Allein es ist nicht zu vergessen, dass gaê auch Leben bedeuten kann; vergl. Farv. Y. 11, 22, 28 es müsste denn gaê-karstahê etwa mit leben-verletzt übersetzt werden, wogegen sich aber viel einwenden lässt.

Es ist also die Aufgabe des Caosyac, den auf das menschliche Leben durch die aus der Sünde stammende Verwesung gerichteten Hass der Dämonen zu bekämpfen und die dem Tod verfallenen Bekörperten nen zu befruchten, zu beleben und zur Auferstehung zu bereiten. Diese Thätigkeit wird uns an der wichtigen Stelle Zam. Y. 89-96 geschildert. Es ist dort von der Majestät (Gnade, Glück) die Rede, "welche folgte Çaosyaç dem Siegreichen und den andern Freunden, wenn er machen wird die frische Welt, die nicht alternde, unsterbliche, unverwesliche, nicht faulende, immer lebende, immer glückliche, freiherrschende, wenn die Todten auferstehn und die Unsterblichkeit der Lebenden kommt, die da nach Wunsch (aus Gnade) giebt (setzt) eine frische Welt." (yat upanhacat çaosyantem verethraganem uta an-yaoçcit hakhayo yat kerenavat frasem ahum azarešiñtem amarešiñtem afrithyañtem apuyañtem yavaêgîm yavaêçûm vaçô-khšathrem yat iriçta paiti uçéhistãn gaçât guyô amerekhtis datharti frasem vaçna ahûm). Letztere Worte kehren wieder Zam. Y. 11, 19, 22; Yaçn. LV, 6. Es folgt hierauf die schon erklärte Stelle 92, an welche sich dann von yim barat takhmê thraêtaono — 93 gaêsemnô ein offenbar den Zusammenhang störendes und in uncorrecter Sprache redigirtes Einschiebsel schliesst. Denn wenn auch zugegeben werden wollte, dass drugem nijbaråt asahê haca gaêthâbyô sich trotz des Futurums auf Vîstâçpa beziehen könne (vergl. Farv. Y. 99; Zam. Y. 85), so kann doch das Folgende nicht auf ihn gehen. Denn so hoch auch die Texte den Vîstaçpa stellen, so ist doch das von hô didhât an Gesagte offenbar auf Çaosyaç allein passend: "Er wird mit den beiden Geistesaugen blicken auf alle Geschöpfe, entgegenschauen wird er der bössamigen Unholdin 1). Die ganze bekörperte Welt wird er mit des Segens (Gedeihens) Augen 'anschauen, und blickend wird er unsterblich machen alles bekörperte Leben. Seine, des siegreichen Actvat-ereta, Freunde gehen hervor, gutdenkend, gutredend, guthandelnd, guter Lehre und nicht falschredend mit ihrer eignen Zunge. Vor ihnen wird sich beugen Aesma mit verwundender Waffe, der böskräftige. Er (Çaosyāç) wird tödten die gar schlimme Drukhs, die bössamige, finstere. Es tödtet das schlimme Gemüth (Akô-manô); das gute Gemüth (Vôhu-manô) tödtet es; es tödtet die falsche Rede; die wahre Rede tödtet sie; es wird tödten Haurvatat und Ameretat 2) beide Hunger und Durst; es wird tödten Haurvatat und Ameretat den sündhaften Hunger und Durst; es wird sich beugen der böse Werke wirkende Anrô-Mainyus ohnmächtig. "

Eine weitere Stelle über Çaosyaç Visht. Y. 30 ist mir leider unklar geblieben, da der Text dieses Yasht corrupt und die Spra-

che verdorben ist.

Die bisher angeführten Texte thun es unwiderleglich dar, dass Çaośyaç ein künftiger Bewirker der Auferstehung ist. Sämmtliche auf die Thätigkeit desselben bezügliche Verba stehen im zendischen Futurum, d. h. da dieser Dialect das Futurum des Sanskrit ausser im Particip nicht zu kennen scheint, in jenem Modus, welchen die indischen Grammatiker Let nennen 3).

Fragen wir, wer die oben benannten Freunde des Çaosyaç sind, die hei der Auferstehung mitwirken, so können theils aus dem Text selber Vöhumanö, Haurvatät und Ameretät genommen werden (seltsam, dass als Gegensatz der Lüge nicht Mithra genannt ist), theils nennt die Tradition als Helfer und Genossen bei der Wiederbelebung den Haoma, welcher nach Mino-khard (Spiegel Parsi-Gramm. p. 170, 172), "der Zubereiter der Leich-

<sup>1)</sup> Paêsiso giebt W. nach K. 12; paçcaiçu D. pasacêçê Kh1. Ich vermuthe: paêsacyê = Sskr. piçâcî a female imp. Rigv. II, 133, 5. Es ist die Drukhs der Verwesung, die Çaosyāç bekämpft und die bei der Auferstehung vernichtet wird; vergl. Zam. Y. 12.

2) Vielleicht sind die Worte haurvaöçca und ameretaöcca an der

<sup>2)</sup> Vielleicht sind die Worte haurvaogea und ameretaogea an der ersten Stelle zu streichen und zu übersetzen: es werde tödten beide Hunger und Durst.

<sup>3)</sup> An der mehrfach besprochenen Stelle Farg. II, 22—24 sind die Verbaebensalls in diesem Modus als Futura zu sassen und die Parsen haben Recht, wenn sie hier eine Prophezeiung des Malkoschan sehen. ab daca scheint mir im Vergleich mit bibdâis thribdâis Tir. Y. 55 als a priv. und pada zu sassen zu sein und den Zustand des Landes zu bedeuten, wenn man wegen Ueberschwemmung keinen Fuss darauf setzen kann.

name ist, durch den sie die Leichname bereiten und den zukünftigen Körper machen, in welchem man aufersteht." Hûm i riçt åråçtår¹) ke riçt padas vîråent u tan i paçûn padas kunent ku ragt éçtét. Neriosengh übersetzt: hûmaçca yaçaba sammårgayitå yena çabam sammårgayanti vapuçca paçcatyam kurvatê kva uditah tisthati. Das Wort çaba für Leichnam kommt auch vor bei Sayana z. Rigv. II, 133, I. Auf diese Wirkung des Haoma spielen an Yaçn. IX, 16; X, 8, 14; XI, 10; und Haoma wird desshalb eine eigne Arzneiwissenschaft zugeschrieben, welche der des Aêsma entgegenwirkt; Haoma tödtet ebenfalls die Drukhs (Yaçn. IX, 18). Es ist daher gewiss alterthümlich, wenn Bundehesch XXXI, p. 75, l. 9. gesagt ist, Çaosyaç werde vom weissen Haoma allen Menschen geben und diese würden dadurch für immerdar unsterblich.

Allein nicht bloss diese überirdischen Wesen sind die Freunde des Çaosyaç, sondern auch Menschen. Bundeh. XXXI, p. 74, 5 heinst es, dass ihm fünfzehn reine Männer und fünfzehn reine Frauen zu Hülfe kommen werden. Ebendaselbst XXX, p. 69, 6. werden Heroen aufgezählt, die noch leben und bei der Auferstehung dem Caosyac zur Hülfe kommen werden. Ihre Namen sind leider darch die Transscription entstellt; einer, den Anquetil Eschevand Sohn des Perodâkhschta nennt, findet sich als asavazdanhô pôurudakhstayanahê Farv. Y. 112; vergl. Ab. Y. 72. ašavazdaš puthrô pôurudákhstôis. Endlich wird im Minokhard (Sp. p. 161) als Genosse des Caosyac Kai-Qasraw genannt und "die welche die Auferstehung und den folgenden Körper machen." Und weiter (ib. p. 167) wird als der zweite Nutzen Gaiomart's angegeben, "dass die Menschen und die Farvers derer, welche den Frashégard machen, die heiligen Männer und Frauen, aus seinem Leibe geschaffen wurden."

Diese Lehre von den Freunden des Çaośyaç leitet uns von selbst zu jenen Texten hinüber, wo von Heilern (çaośyañtô) in der Mehrzahl die Rede ist. Farv. Y. 38 werden als Schützlinge der Genien genannt: yôi takhma çaośyañtô yôi takhma verethrâganô, die starken Heiler, die starken Sieger" und ebendaselbst ist 74 ganz allgemein von den Genien der Çaośyañta's die Rede. Visp. III, 5; Yaçn. XIII, 3. ameśéçca çpeñtô çaoskyañtaçca dāhisté arś-vacaçtemā aiwyâmatemā as-khrāqanutemā mazisté. "Die Ameśa-Çpeñta's und die Çaośyañta's, die freigebigsten, wahrredendsten, kräftigsten, intelligentesten (?), grössten." Yaçn. XLVIII, 12. at tôi anhen çaoskyañtô daqyunām yôi khšnām vôhu-mananhā

<sup>1)</sup> arâçtâr könnte man zu Sskr. râ râs ziehen, ebenso vîrâêñţ, wenn nicht ersteres mit â-râdh zu identificiren ist. Ob araônti Fragm. IV, p. 332. ed. W. hierher gehört, wage ich nicht zu entscheiden.

hacaõnte "die sind die Heiler der Länder, welche das Wohl-

gefallen Vohumano's folgen."

Von den Intelligenzen dieser Heiler redet Yaçn. XLVI, 3; von ihrem berühmten (klaren) Sinn (Gedanken) Visp. XI, 3. åçnaca manað asaonam, åçnaca manað çaoskyañtam; von ihrer Lehre Yaçn. XXXIV, 13; ihre Intelligenzen treibt Asian Ashi Y. 2. ya víçpanam çaosyañtam frasa khrathwa frathañgayêiti; im Allgemeinen ist von Çaosyañta's die Rede Yaçn. XLV, 11. Visp. XXII, 1.

Wenn es diese Stellen zweifelhaft lassen, wann diese Heiler leben, so gebraucht Visp. V, 1; XI, 20 (etwas abgekürzt Yacn. XIV, 1.) von ihnen das Pronomen der ersten Person in der Mehrzahl: ahmâkem havanhâica ratufritayêca a savaçtâica verethraghnyáica hurunyáica yat caoskyántám asaonam "uns zum Wohl, zur Befriedigung, zur Reinheit, zum Sieg und zum Ruhm den reinen Heilern." Hier werden also die Heiler als die in der Gegenwart lebenden bezeichnet, welche das Opfer darbringen. Visp. XI, 13. yênghê vaêm mahi yôi çaoskyañtô daqyunam "an welchem (Orte) wir sind die Heiler der Länder." Yaçın. XX, 3. khśmávôya — yat caośyantaebyó "euch den Heilern." Am bezeichnendsten schildert aber diese Heiler Yacn. LXX, 4. vatha îjâ vâcim nâsîma yatha vâ caoskyañto dagyunăm cuyamna vâcim bareñtê buyama çaoskyantô buyama verethraganô buyama ahurahê mazdaő frya vázista actayő ¹) yôi narô aśavanô humatâis mainimna hûkhtâis mrvatô hvarstâis verezyañtô. "Dass wir die Segensrede erlangen, oder dass wir Heiler der Länder geheilt (von) dem Redenden (die Heilrede verkündend?) Heiler seien, Siegreiche seien, des Ahura-Mazda Freunde und Genossen seien, reine Männer gute Gedanken denkend, gute Worte redend, gute Werke wirkend." Die Eigenschaft eines Caosyac kann also durch heiligen Wandel erlangt werden; und wenn daher auch die gegenwärtig Lebenden in dieser Hoffnung Çaosyanta's genannt werden, so sind doch die Heiler in der Regel als zukünftige aufgefasst. So Visp. XI, 7 (yaõ irîrithušām ašaonăm yaoçca gvantăm asaonăm yaoçca narăm azatanăm frasô-carethrăm çaosyantăm), wo die Genien angerufen werden der verstorbenen Reinen, der lebenden Reinen und der noch nicht gebornen hervorwandelnden (oder die Auferstehung bewirkenden) Heiler. Dieselbe Stelle wiederholt sich Yacn. XXIV, 5; XXVI, 6 und Farv. Y. 17, wo gesagt wird, dass jene Genien die stärksten seien, welche den Männern der ersten Lehre (den Urvätern) angehören oder die der noch ungebornen Männer, der

<sup>1)</sup> Diese Redensart kömmt öfter vor Yaçı. XIII, 2. XXXI, 22; dagegen XLVI, 11; XLIX, 11; Farg. VIII, 107; XIV, 18. drugo nmanê haithya anhen açtayo.

Çaosyanta's. Hier stehen letztere im Gegeusatz gegen die Alten und gegen die Lebenden und werden ausdrücklich als Zukünftige bezeichnet. Endlich Yaçn. IX, 2 wird Zarathustra aufgefordert den Haoma auszupressen und zu preisen: yathâ mâ aparacit caosyantô ctavan,,damit (oder: wie) mich die nachfolgenden Heiler preisen." (Neriosengh: paccat).

Aber auch die Vergangenheit hat ihre Çaosyañta's, wie aus Yaçn. XII, 7. folgt: "Von welchem Bekenntniss Zarathustra war, von welchem Bekenntniss König Vîstâçpa, von welchem Bekenntniss Frasaostra, Gâmâçpa, von welchem Bekenntniss jeder der Çaosyañta's der wahrhaftig handelnden, reinen, von diesem Bekennt-

niss und dieser Lehre bin ich."

Die Çaosyañta's sind also die Reinen aller Zeiten, der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft und es wird ihnen dieselbe Thätigkeit zugeschrieben, wie dem Çaosyaç κατ' ἔξοχήν; vergl. Zam. Y. 22, wo ihnen die Schöpfung der neuen Welt ganz mit denselben Worten beigelegt wird wie dem Heiler 89, ja wie dem Ahura (ib. 11) und den Ameša-Çpenta's (19) selber; vergl. auch Visp. II, 5 çaosyañtô yeñghê skyaothnâis gaêthaõ asa frâdeñtê, wo nur der Zusammenhang nicht klar ist.

## Nachträge.

Zu p. 38, 52. Das von der Bewegung ahrimanischer Geschöpfe beständig gebrauchte dvar laufen ist gleich Sskr. hvr curvum esse. Daher zbaras vergl. p. 63; zbaretha Fussebenfalls von ahrimanischen Wesen gebraucht, und daneben dvarethra Serosh Y. 2. zbareütem Ram. Y. 50. 51. Der Wechsel zwischen d und z ist aus Altpers. adam = Zend. azem bekannt. So scheint mir auch zöizdista von Sskr. dih beslecken digdha, deha herzuleiten.

Zu p. 46, 102. parô-kevîdhem. Oppert (Z. d. D. M. G. XI, p. 135.) hat das Wort tigrakhaudâ in der Inschrift von Naksi-Rustam mit: pfeilkundig übersetzt, und khauda für eine Zusammenziehung von khvavida erklärt, was die arische Form für Sskr. kôvida sei. Diese Erklärung scheint mir sehr prohlematisch; möglich ist es indessen, dass unser kevîdha (bei der bekannten Ersetzung von 6 durch é) dem Sskr. kôvida entspricht. Ich bemerke im Vorübergehen zu Oppert's Erklärung von yaunâ takabarâ, dass letzteres Wort das Armenische thagavor Kronträger, König ist, dass aber dieses taka oder thag mit-dagha Schweif (Tir. Y. 21) nichts zu thun hat; letzteres halte ich zu Gothisch tagl Engl. tail vergl. Diesenbach Goth. Wörterb. II. p. 650.

Zu p. 49, 119. Die Stelle Ab. Y. 34. wiederholt sich Gosh Y. 14; Ram. Y. 24; Ashi Y. 34. Die Nachkommen des Thraêtaona, die hier gemeint sind, dürften Çaosyaç und Huçrava sein.

Zu p. 62 u. 63. Bei der Stelle des Elisäys ist mir eine andere Eznik's nicht gegenwärtig gewesen (p. 138. ed. V.): "Als (Ahriman) sah, dass Ormuzd schöne Geschöpfe gemacht hatte und das Licht nicht zu schaffen wusste, da berieth er mit den Dev's: was nützt es dem Ormuzd, dass er so schöne Geschöpfe gemacht hat, und dass sie in Finsterniss sind, weil er nicht verstand das Licht zu machen. Wäre er weise, so würde er zur Mutter gehen und die Sonne würde sein Sohn, und er würde mit der Schwester sich verbinden und den Mond erzeugen. Und er gab Befehl dass Niemand das Geheimniss offenbare. Als dies die Dev Mahmi hörte, ging sie sogleich zu Ormuzd und offenbarte ihm das Geheimniss." Hier wird also die Entstehung des Lichtes einem Umgang Ormuzd's mit seiner (des O.) Mutter zugeschrieben. Und so lässt sich auch die Stelle des Elisäus verstehen: "wenn Jemand sich mit seiner Mutter verbindet." Wer diese Mutter des Ormuzd sein soll, weiss ich nicht. So gewiss diese armenischen Nachrichten viel spätere Fabelei enthalten, so gewiss finden sich aber auch schon in den Zendtexten mythologisirende Ansätze. So wenn von deu Weibern Ahura's die Rede ist (Yaçn. XXXVIII, 1), so die Ahura'n i Ahurahê (Yaçn. LXVIII.), so wenn (Ashi Y. 2) Asi die Tochter des Ahura und die Schwester der Amesa-Cpenta's heisst.

Zu p. 72. Die Parallelisirung der Planeten mit Metallen kommt auch bei Yagnavalkya vor I, 295 sqq. "Sonne, Mond, Sohn der Erde (Mars), Sohn des Mondes (Merkur), Vrihaspati (Jupiter), Çukra (Venus), Çanaiçcara (der langsam gehende Saturn), Rähu und Kêtu sind die Planeten. Die Planeten sind der Reihe nach zu verfertigen aus Kupfer, Krystall, rothem Sandelholz, zwei aus Gold, aus Silber, aus Eisen, Blei und Zinn." Wir werden nicht irre gehen, wenn wir Krystall und Sandelholz auf Rähu und Kêtu beziehen. An die Stelle des Mischmetalles ist Gold getreten, welches zweimal gesetzt ist.

Zu p. 75. Ich habe über die Stelle des Bundehesch Spiegel befragt, der so gütig war, mir seine Ansichten mitzutheilen. Auch er nimmt Khéi für Schweiss und übersetzt Bund. p. 10, 14. "Bevor er (Ahriman) zum Gayomart kam, brachte Ormuzd das Khéi zu Gayomart hinzu. In soviel Zeit als man ein Gebet ausspricht, schuf Ahriman dieses Khéi in den Körper eines Mannes, eines jungen, fünfzehnjährigen, leuchtenden, grossen. Als Gayomart aus dem Khéi entstand" etc. Die Worte vacaçt vàc hält Spiegel sehr glücklich mit vacaçca vaçastastîm ca Visp. XIII, 2. zusammen. Meine Uebersetzung von Bund. p. 57, l. 5.: "der ins Wasser schaut" billigt er nicht, weil er nicht mia Wasser, sondern mas gross liest. Allein ich glaube, dass Westergaard's Facsimile, in welchem leider der letzte Zug des betr. Buchstabens nicht ganz deutlich ist, im Schlussstrich jene Erhöhung hat, welche a ausdrückt. Mir scheint das betr. Wort ähnlicher demselben p. 10, l. 9. als dem andern mas gross p. 36, l. 19 und anderswo. "Der sich nach Grossem umsieht" bietet keinen rechten Sinn. Anquetil übersetzt: ayant des yeux avec lesquels il regardait en haut. Das wäre etwa das Zendische parô-dreçvanô. Tir Y. 5. - Die Schöpfung des Khéi und des Gayomart aus diesem ist mir noch sehr räthselhaft. Ist an den Schaum zu denken, aus welchem Aphrodite entsteht Hesiod. Theog. 191.?

Zu derselben Seite. Gabi kann auch Feminin sein, was mir wegen Bundehesch p. 9, l. 8 angenommen werden zu müssen scheint.

Zu p. 79. Durch Müller's Auseinandersetzung über die Stelle des Nirukta (Z. d. D. M. G. VII, p. 373.) bin ich bezüglich meiner Erklärung zweifelhaft geworden.

### Correct uren.

p. 2, 13; p. 7, 50; p. 14, 118; p. 24, 13; p. 37 fin. ist das Dehnungszeichen auf der Endsylbe von Hara zu tilgen. Ebenso das einigemal vorkommende auf der Endsylbe des Namens Ahura-mazda. Ebense p. 13, 105 auf dem Namen Ranha. — p. 19, l. 5 lies crutahê; l. 8. l. qarenanha; l. 42 l. Fravabis. — p. 29, l. 37 l. verwandten. — p. 49, l. 22 ist den nach beiden zu streichen. — p. 61. not. 3. l. zweimal statt: ni l. in. not. 4. statt: Έστίαν l. Έστίαν. — p. 64, l. 27. statt: Vrtebatque l. Vestebatque; ebendas. not. 1. l. 9. bicornem; ebendas. ist die weitere Note mit 2 zu bezelchnen und statt: τῆν zu lesen τὴν. — p. 66. not. 4. statt: ἀποδιδοῦς l. ἀποδιδοῦς. — p. 68, l. 19. statt: brachten l. brächten. ebendas. l. 24 statt: Mysterien l. Martyrien. — p. 80, l. 26. statt an l. in.

Leipzig, Druck von W. Vogel, Sohn.

Auf Kosten der Deutschen morgenländischen Gesellschaft ist erschienen, und durch F. A. Brockhaus in Leipzig zu beziehen:

Jahresberichte und Zeitschrift der D. M. G. (Erste Folge.) 1845-1856. 12 Bde.

gr. 8. cpl. 40 Re. 10 age. (Für Mitglieder der D. M. G. 20 Re.)

Zeitschrift der D. M. G. XI. Bd. (der zweiten Folge I. Bd.) Leipz. 1857.

1. u. 2. Heft. (à 1 Re.) \*)

Erklärung der Münzen mit Pehlvi-Legenden. Von Dr. A. D. Mordtmann. (Mit 10 Kpfn.) Leipz. 1854. 8. (2\frac{1}{2} \mathcal{R}\_6) (Für Mitglieder 1 \mathcal{R}\_6, 26\frac{1}{2} ngl.)

Vergleichungs-Tabellen der Muhammedanischen und Christlichen Zeitrechnung nach dem ersten Tage jedes Muhammedanischen Monats berechnet, herausg. von Dr. Ferd. Wüstenfeld. Leipz., bei F. A. Brockhaus 1854. 4. Geh. 20 ngf. (Für Mitglieder der D. M. G. 15 ngf.)

Biblioteca Arabo-Sicula, ossia Raccolta di testi Arabici che toccano la geografia, la storia, le biografie e la bibliografia della Sicilia, messi insieme da Michele Amari. Fasc. I. II. Lipsia, presso F. A. Brockhaus. 1855-56. 8. geh. à 1 Re. 10 nge. (Für Mitglieder d. D. M. G. à 1 Re.)

Zu den für die Mitglieder d. D. M. G. festgesetzten Preisen können die Bücher nur von der Commissionsbüchhandlung, F. A. Brockhaus in Leipzig; unter Francoeinsendung des Betrags, bezogen werden; bei Bezug durch andere Buchhandlungen werden dieselben nicht gewährt.

Von der D. M. G. unterstützt:

El-Cazwini's Kosmographie (arab.). Herausg. von Ferd. Wüstenfeld. 2 Bde. Gött, bei Dieterich 1848. 1849. gr. 8. (8 Rf. 10 ngf.; für Mitglieder der

D. M. G. 6 Rg. 10 ngg.) Epistola critica Nasifi al-Jazigi Berytensis ad de Sacyum. Versione lat. et adnott. illustr. indicemque add. A. F. Mehren. Leipz. b. Engelmann

Vorp. 13,

> qare-1. 22

ni l.

st die p. 66.

achten

. 80,

1848. 8. (1 Rt. 10 ngf.) Indische Studien. Beiträge für die Kunde des indischen Alterthums. Herausg. von Dr. A. Weber. I-III. Bd. Berlin b. F. Dümmler 1849-55. (12 Rg.) 4. Epistulae Novi Testamenti coptice edidit Paulus Boetticher. Halae ap. Anton

1852. gr. 8. (4 Re.)

Veteris Testamenti Aethiopici Tomus primus sive Octateuchus Athiopicus. Ad librorum manuscriptorum fidem edidit et apparatu critico instruxit Dr. Augustus Dillmann. Lipsiae, 1855. 4. sumptibus Chr. Guil. Vogel. (9 Re. 15 nge., für Mitglieder der D. M. G. 6 Re. 10 nge.)

Unter der Autorität der D. M. G. in der k. k. Hof- und Staatsdruckerei zu Wien gedruckt:

Quarante questions adressées par les docteurs juifs au prophète Mahomet. Le texte ture avec un glossaire ture-français, par J. Th. Zenker. Vienne, 1851. 8. Se vend à Leipzig chez Dyk. (2 Re 6 ngf.)

Acta apostolorum coptice edidit Paulus Boetticher. Halae ap. Lippert. 1852.

gr. 8. (1½ M) Die Rhetorik der Araber nach den wichtigsten Quellen dargestellt und mit angefügten Textauszügen nebst einem literaturgeschichtlichen Anhange versehen von Dr. A. F. Mehren. Kopenhagen b. O. Schwarz 1853. gr. 8.

(4 Mg. 20 ngg.) Grammatik der Huzvåresch-Sprache von Fr. Spiegel. Leipz. W. Engelmann. 1856. gr. 8. (3 Re.)

Zur Vorgeschichte der D. M. G. gehörig:

Verhandlungen der ersten Versammlung deutscher und ausländischer Orientalisten in Dresden 1844. Leipz. b. Engelmann 1845. 4. (1 Re)

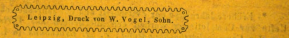
<sup>\*)</sup> Frühere Jahrgänge der Zeitschrift und der Jahresberichte sowie einzelner Hefte zur Completirung werden den Mitgliedern auf Verlangen unmittelbar von der Commissionsbuchhandlung, F. A. Brockhaus in Leipzig, unter den obigen Bedingungen zur Hälfte des Preises geliefert.

# Zur Beachtung.

Die Mitglieder der Deutschen morgenländischen Gesellschaft werden von den Geschäftsführern ersucht:

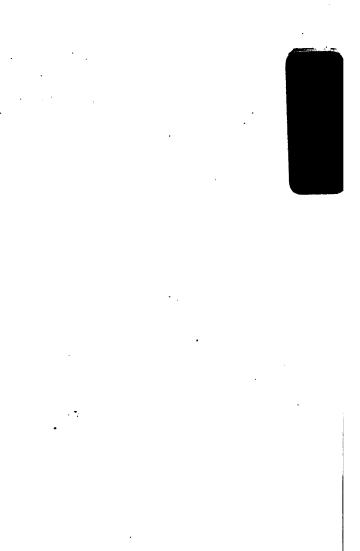
- 1) eine Buchhandlung zu bezeichnen, durch welche sie die Zusendungen der Gesellschaft zu erhalten wünschen;
  - 2) durch dieselbe Buchhandlung deren Leipziger Commissionär mit Auszahlung der resp. Beiträge, auf Ordre und gegen Quittung des Cassirers der Gesellschaft, Hrn. J. C. Harzmann (Cassirers bei dem Universitätsrentamt; Expedition im 2ten Paulinerhofe rechts parterre), beauftragen zu lassen;
- 3) Reclamationen wegen nicht erhaltener Heste der Zeitschrist direct an unsere Commissions-Buchhandlung, F. A. Brockhaus in Leipzig, zu richten;
- 4) Veränderungen und Zusätze für das Mitgliederverzeichniss, namentlich auch Anzeigen von Wechsel des Wohnortes, nach Halle an Dr. Arnold einzuschicken;
- 5) Briefe, welche sich a) auf die allgemeine Geschäftsführung und Correspondenz beziehen, nach Halle an Dr. Arnold; Briefe und Sendungen, welche b) die Bibliothek und die anderweitigen Sammlungen der Gesellschaft betreffen, nach Halle an Prof. Rödiger oder nach Leipzig an Prof. Anger zu adressiren;
- 6) Mittheilungen für die Zeitschrift und für die Abhandlungen zur Kunde des Morgenlandes an den Redacteur, Prof. Brockhaus in Leipzig, zu senden.

Freunde der Wissenschaft des Orients, welche durch ihren Beitritt die Zwecke der D. M. Gesellschaft zu fördern wünschen, wollen sich deshalb an einen der Geschäftsführer in Halle oder Leipzig wenden. Der jährliche Beitrag ist 5 R, wofür die Zeitschrift gratisgeliefert wird.



·
.

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 



Digitized by Google

